

FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE



Jadus I! 164-198 I!: 79-178

# ВЪРА И РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

# БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

**HSJABAEN** W **Ž** 

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. II.— T. I.

отдълъ Философскій.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія. 1899. CP 363.5.

ELECT MARKON

\*\*\*

-- RCHICALD CARY COULDUR

JULY 1, 1922

Treat find

# ОГЛАВЛЕНІЕ

#### СТАТЕЙ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Главивищая причина религіозных в сомивній и невврія.— $H.\ M.$  (стр. 1—17).

О случайности законовъ природы.—\* \* (стр. 18—40, 135—164, 214—244, 259—288) 1).

Іудейскія и христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.—А. Волнина (стр. 41—50, 79—100, 119—134, 199—213).

Избранные трактаты Плотина.—Профессора  $\Gamma$ . В. Малеванскаго (стр. 51—78, 147—164, 353—370, 389—414)  $^{2}$ ).

Систематическій очеркъ гносеологическихъ воззрѣній Платова н критическая оцѣнка ихъ.—И. Халиппа (стр. 101—118).

Ученіе Канта о пространствѣ и времени, какъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія.—Н. С. (стр. 119—146).

Цълесообразность (телеологія) въ природ и явленія мимитизма (mimicry).—E. A. Воронцова (стр. 165—198).

Научное и философское значение эволюціонной теоріи.—*II. Ти*хомирова (стр. 245—258).

Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.—Профессора С. С. Глаголева (стр. 289—324) 3).

<sup>1)</sup> Продолженіе-и во 2-й части; си. главленіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Toxe.

<sup>3)</sup> Toxe.

Христіанскіе догматы о безсмертіи души и воскресевіи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человѣка.—Свящ. Димитрія Өаворскаго (стр. 325—352, 371—388).

# Главнъйшая причина религіозных в сомнъній и невърія.

Идея о Богѣ глубоко коренится въ душѣ каждаго человъка, и собственно говоря, человъкъ не можетъ быть безъ въры въ Бога, не изміняя собственной природы. "Религія, говоритъ епископъ Мартензенъ въ своей Догматикъ, является существеннимъ, центральнымъ свойствомъ человъка, -- и религіозное сознаніе должно быть присуще какъ отдельному индивидууму, такъ витестт съ тъмъ и цълому народу, и цълому человъчеству". Вёрность этой мысли подтверждается свидётельствомъ исторія, пов'єствующей намъ о томъ, что ність ни одного народа безъ религін, — что последняя присуща безъ ченія всёмъ народамъ, хотя и въ самыхъ разнообразныхъ формахъ. Но тотъ-же опыть и та же исторія свидѣтельствуютъ, что существовали и существують какь отдёльные индивидуумы, такъ и целые народы съ слабымъ чувствомъ религіозности, граничащимъ яногда чуть не съ положительнымъ отсутствіемъ его. Но последнее обстоятельство висколько своимъ существованіемъ не опровергаеть върности перваго положенія, -- но оно является, такъ сказать, исключеніемъ изъ общаго правила, есть явленіе ненормальное, есть своего рода аномалія, которая, какъ вездъ и всегда, существуетъ и здъсь. Притомъ безбожіе и невъріе опредъляются, собственно говоря, не абсолютнымъ отсутствіемъ иден о Богъ, что въздравомъ человъкъ немыслимо, ибо только безумеца можетъ сказать: несть Бога, но степенью истинности понятій о Богв и интенсивностію религіознаго чувства. Если только существуетъ абсолютное безбожіе, то только, такъ сказать, на словахъ дерзскаго богохульника, а не въ душъ его, - полное безбожіе только удълъ

сумасшествія и безумія. Даже самый крайній матеріалисть и тотъ не чуждъ идеи о Богв, хотя бы онъ прикрываль ее подъ словомъ "въчная матерія", или даже "случай". "Если такимъ образомъ, скажемъ словами одного писателя, не можетъ быть полнаго невъдънія о Богъ, то можеть быть и на самомъ дълъ бываетъ познаніе о Немъ глубоко-извращенное; если невозможно безусловное забвение Бога, то по крайней мітріт возможно полузабвеніе, умственное и нравственное отчужденіе отъ Него. Вотъ это-то удаленіе отъ Бога, выражающееся или въ безправственной жизни, или въ ложныхъ ученіяхъ о Богѣ и объ Его отношеніи къ міру и человіку, или въ отрицаніи религіи, или въ фактическомъ устраненіи себя отъ Богопочтенія, и называется нерёдко безбожіемъ; безбожникъ, вёдь, не только тотъ, кто отрицаетъ Бога, но и тотъ, кто не имветъ Его" 1). Неверіе, такимъ образомъ, нельзя строго разграничивать отъ религіозныхъ сомнѣній: различіе здѣсь только, такъ сказать, въ степени, ибо невъріе является завершеніемъ сомнівній, и человъкъ невърующій приходить къ невърію путемъ религіозныхъ сомнъній; поэтому мы въ своемъ изложеніи объ ихъ причинъ не будемъ строго разграничивать другъ отъ друга.

Скептицизмъ и невъріе не есть удъль одного времени, одного какого-нибудь въка, нътъ, — скептицизмъ и невъріе были прежде, будутъ и послъ; это — своего рода бользнь, усиливающаяся по временамъ и достигающая иногда, подъ вліяніемъ благопріятныхъ къ тому обстоятельствъ, высшаго развитія. Стоитъ только обратиться къ исторіи человъчества, чтобы убъдиться въ этомъ. Дъйствительно, исторія представляетъ намъ не мало тикихъ эпохъ какъ въ жизни цълаго человъчества, такъ и отдъльныхъ народовъ, когда скептицизмъ и невъріе особенно усиливались и достигали иногда колоссальныхъ размъровъ. Едва только человъчество успъло выйти, такъ сказать, изъ своей колыбели, какъ зараза невърія быстро стала распространяться среди первыхъ людей и съ теченіемъ времени, все болье и болье усиливаясь, достигла высшаго своего развитія предъ потопомъ, который и былъ достойной карой развращен-

<sup>1)</sup> Въра и Разумъ 1891 сент. "Безбожіе" А. Бъляева 350 стр.

наго до-потопнаго человъчества. Исторія, затьмъ, вськъ языческихъ народовъ была только исторіей усиливающихся скептицизма и невърія, достигшаго у большинства изъ нихъ своего высшаго развитія предъ пришествіемъ Спасителя. Не была искаюченіемъ отсюда и исторія еврейскаго народа, которая говорить намъ, что и въ этомъ богоизбранномъ народв нередко проявлялись скептицизмъ и неверіе, особенно усилившіеся также предъ пришествіемъ Спасителя. Не чужда скептицизма и невърія и жизнь христіанскихъ народовъ;--- и въ христіанской исторіи мы видимъ много эпохъ, охарактеризованныхъ особеннымъ проявленіемъ скептицизма и нев'врія, таковы: эпоха предъ паденіемъ Западной Имперіи (476 г.), предъ паденіемъ Византійской имперіи (1453 г.), эпоха предъ реформаціей на Запад'я (1517 г.), особенно кочецъ 18-го в'яка, когда въ одномъ государствъ Запада (во Франціи) задумали было совсёмъ изгнать изъ своихъ предёловъ религію, запретили даже произносить имя Бога и устроили было культъ другому богу-человъческому разуму,-наконецъ, къ числу такихъ же эпохъ по справедливости относять и нашъ препрославленный 19-й въкъ-въкъ усиленнаго теоретическаго и практическаго матеріализма.

Но какъ проявляется невъріе въ цъломъ человъчествъ и у отдъльныхъ народовъ, такъ же оно проявляется и у отдъльныхъ личностей, усиливаясь и достигая, при благопріятныхъ къ тому обстоятельствахъ, высшаго развитія въ одно время и ослабъвая, подъ вліяніемъ другихъ обстоятельствъ, въ другое время.

Итакъ, существование религіозныхъ сомивній и невврія есть неоспоримый фактъ и, какъ фактъ, требуетъ, конечно, объясненія, т. е., указанія главной причины ихъ происхожденія. Въ чемъ же, спрашивается теперь, главная причина, главный источникъ религіозныхъ сомивній и невврія? Существуетъ много объясненій по этому вопросу, по существу мало объясняющихъ дёло, впрочемъ, мы кратко разсмотримъ ихъ, чтобы рельефиве сказалась върность настоящаго объясненія.

Говорять, что причиною невърія и скептицизма служить, будто бы, существующее противорьчіе между религієй и наукой, върой и знаніемъ, и потому-де, гдъ господствуеть наука и знаніе, тамъ уже въ силу логической необходимости не можеть быть религии и веры. Но туть недоразумение. На самомъто дълъ никакого противоръчія не существуеть. Если въра противоръчить знанію потому только, что въра, а то знаніе, то это неосновательно. Въдь и въра есть своего рода знаніе, и наоборотъ, знаніе не чуждо въры. Слідовательно они скорве взаимно пополняють другь-друга, а не противоречать. Когда, съ одной стороны, въра говоритъ намъ, что міръ созданъ Всемогущимъ разумно-личнымъ Существомъ, то эта религіозная истина есть и требованіе нашего разума, и какъ такое есть знаніе. Какъ-бы ни ухищрялись прежніе и современные экс-ученые представить происхождение міра безъ участія Творца какою то случайною комбинацією невіздомо откуда взявшихся силъ и законовъ природы и невъдомо какъ начавшихъ действовать въ какой-то самобытной матеріи,—все же ихъ представленіе, какъ фикція, никогда не удовлетворить истинно-человъческаго разума и всегда будетъ стоять въ противоръчіи съ нимъ. Съ другой стороны, когда наука говоритъ намъ, что сила и матерія неуничтожимы, то это научная истина, какъ основанная, такъ сказать, на полуопытъ потомучто для полнаго опыта нужно всевъдъніе, все-же будеть скоръе предметомъ въры, чъмъ точнаго знанія. Да и многое другое въ наукв принимается на въру,-что это, такъ называемыя, научныя гипотезы, какъ не истины, принимаемыя на въру? Такимъ образомъ, нельзя унижать въры и говорить, что она удълъ неразумія. Стоитъ только поглубже вникнуть въ христіанскія истины, чтобы вид'єть, какъ он'є разумны. Самъ Основатель религіи, Который пришель просвитить блужающихъ во тымъ невъдънія и обманчиваго знанія (Лук. 1, 79), признавалъ права разума въ деле веры и не думалъ, что истины въры противоръчать разуму. "Испытайте писанія", говориль Спаситель своимъ слушателямъ, т. е., изследуйте разумомъ религіозныя истины и дёлайте ихъ достояніемъ не слёпой въры, но и достояніемъ ума, словомъ, разумной въры. Свое учение Онъ всегда приспособлялъ къ умственному развитию своихъ слушателей съ тою, конечно, целію, чтобы люди легче и сознательные усвояли открываемыя имъ истины: простому

народу Онъ сообщиль ихъ въ приточной формф (Лук. 8, 4), а людямъ образованнымъ въ формъ діалоговъ и разсужденій (Лук. 12, 14-37). Въ подтверждение истинности Своего ученія Онь употребляль доказательства, которыя весьма разнообразились, смотря по тому, о чемъ и съ къмъ Онъ говорилъ: Онь обращался за доказательствами къ Ветхому Завету, къ явленіямъ природы и т. д., и всёмъ этимъ показывалъ, что религіозныя истины не противоръчать разуму. Если такъ,если между разумомъ и върою нътъ противоръчія, то не здъсь причина невърія и скептицизма. Затъмъ, говорять, изъ внаній особенно знаніе философское и положительное несовитстимо съ върою. И оно-то и служитъ-де причиною невърія. Но правда ли это? Конечно, ивтъ. Предположимъ, что ввра иногда противоръчить философіи, но спрашивается—какой? Въдь, философскимъ системамъ нътъ конца, и всъ онъ, если не въ основъ, то въ частностяхъ противорьчатъ другъ-другу: не было, нать и не предвидится въ будущемъ появленіе такой философін, которая по праву исключала бы всякую другую и нашла общее признаніе. Какъ-же можно послѣ этого философское ученіе, само себъ противоръчащее, противопоставлять устойчивому Богооткровенному учению и говорить, что последнее противорѣчитъ первому? Если говорить, что христіанское ученіе противоръчить философіи, то нужно пояснить, что она противоръчитъ именно определенной философіи. Ведь, не всякая философія атеистична, съ другой стороны, и не всякая атеистическая нельпость есть философія. Истинная философія, цъль которой достигнуть высочайшаго начала и первой причины всёхъ вещей, всегда ведеть къ признавію Божества. И къ чести философіи нужно сказать, что величайшія светила этой науки, при всемъ разнообразіи ихъ понятій о Богь, никогда не унижались до опроверженія истины бытія Божія, и что среди огромнаго числа различнаго достоинства философовъ исторія философіи указываеть только на ничтожное сравнительно количество лицъ и не высшаго философскаго достоинства, отвергающихъ истину бытія Божія. Какіе нибудь древніе софисты, или прошловъковые энциклопедисты: Гельвецій, Дидро, Де-ла-Метри и т. д., скорве были диллетантами въ философіи, чемъ настоящими философами. Къ безбожію приводить не глубокомысліе, а легкомысліе, не истинная философія, а извращеніе или отрицаніе ея. Замічательно, -- что изъ всіхъ философскихъ системъ единственно въ точномъ смыслѣ безбожною является матеріалистическая, а она то именно и есть самая поверхностная и наименте философская изъ встхъ системъ философіи. Но винить философію вообще за направленіе отдільных в лицъ и системъ нельзя, это значить не понимать истинной цёли и задачи этой науки. Вина въ данномъ случав не въ самой наукв философіи, а въ отдільныхъ ся представителяхъ, идущихъ къ цели ложнымъ путемъ. А что нетъ противоречія между истинной философіей и христіанскимъ ученіемъ, доказательствомъ тому служить то, что есть целыя философскія системы, боле или менее согласныя съ нимъ, таковы все теистическія системы. Затемъ христіанскіе отцы и учители церкви, будучи великими богословами, были въ то же время и глубокими мыслителями, глубокими философами, каковы, напр. свв. Григорій Богословъ, Григорій Нисскій, Оригенъ, св. Василій Великій и др. Да, наконецъ, то сравнительно чистое ученіе о Богъ, человъкъ и мірь, какое мы встрычаемь вы некоторыхы философскихы системахъ христіанской эры, откуда-же взято, какъ не изъ Божественнаго Откровенія? Не свидътельствуєть-ли все это объ отсутствіи противоръчія между христіанскимъ ученіемъ и философскимъ сознаніемъ и объ ихъ полной взаимной солидарности? А если такъ, то, значитъ, и философія сама по себъ не виновница скептицизма и невфрія.

Нѣкоторые, далѣе, хотятъ видѣть причину невѣрія и скептицизма въ развитіи положительныхъ наукъ, особенно въ наше время. Но на это нужно во 1-хъ замѣтить, что скептицизмъ и невѣріе древнѣе самыхъ положительныхъ наукъ: послѣднихъ еще не было, когда существовали уже первые. Во 2-хъ нужно сказать, что въ данномъ случаѣ позабываютъ то, что истины религіи и истины положительныхъ наукъ относятся къ разнымъ областямъ знанія, а потому въ сущности и не могутъ противорѣчить однѣ другимъ, и слѣдовательно, далѣе, положительныя науки сами по себѣ не могутъ служить виною невѣрія. Задача положительныхъ наукъ—опытное познаніе явленій

природы, задача религін-сообщеніе истинъ сверхъопытныхъ, сверхчувственныхъ; положительныя науки изследуютъ второстепенныя причины бытія, а религія говорить о первой причинь бытія, такъ что, отсюда понятно, признаніе истинъ положительныхъ наукъ не можетъ необходимо вести къ отрицавію иставъ религіозныхъ, напротивъ, скор ве он в будутъ взаимно восполнять другъ друга, чёмъ противорёчить. А что это такъ. что положительныя науки сами по себв не служать предрасполагающимъ условіемъ къ невірію, то доказательствомъ этому можеть служить множество глубокомысленныхъ и первостепеннихъ изследователей природы, которые не только чужды были атензиа, во были людьми въ высокой степени религіозными, каковы, напр. Ньютонъ, Кеплеръ и др. Если же выходили и ыходять изъ лагеря такихъ ученыхъ люди невърія, то, по большей части, такіе ученые являлись и являются, собственно говоря, диллетантами въ этой области знанія, людьми, не пониающими задачи положительныхъ наукъ и потому незаконно вторгающимися въ чуждую для этихъ наукъ область веры,-лодьми, кичащимися чужими открытіями въ этой области, не представляющими часто ничего для своихъ мнимо-логическихъ выводовъ по отношенію къ истинамъ религіи, --- людьми, пользующимися всякими скороспёлыми и потому ненаучными гипотезами этой науки для своихъ целей. Вообще связь этихъ ученыхъ съ положительными науками чисто внёшняя, которую они стараются поддерживать изъ-за того громаднаго авторитета, какимъ онъ пользуются особенно въ наше время. Но сами по себъ эти науки не ведутъ къ невърію; истинная почва атеизма -полу-ученость. "Недостаточныя свёдёнія въ естествознаніи, говорить Беконъ, силоняють человека къ безбожію, но боле глубокое изучение ихъ приводитъ человъка къ религии 1).

И дъйствительно, опыть свидътельствуеть, что скептиками и безбожниками чаще всего бывають вовсе не ученые или философы, въ собственномъ смыслъ этого слова, а люди, схватившіе только верхушки наукъ и не имъющіе истиннаго понятія о сущности ихъ,—легкомысленно обольщающіе себя надеждою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Атеизмъ, Кудравцева. Пр. об. 1882 г. стр. 216.

черезъ невъріе прослыть передовыми учеными,—иногда даже совершеные невъжды, повторяющіе только чужія слова безъ надлежащаго ихъ пониманія. Можно даже признать за правило, что огромное большинство безбожниковъ имъетъ мало общаго съ серьезной наукой и съ философіей.

Итакъ, наука и философія сами по себѣ не могутъ служить главною причиною и источникомъ скептицизма и невѣрія; они служатъ, развѣ, такъ сказать, щитомъ, хотя и ненадежнымъ, для прикрытія неразумности и неосновательности невѣрія; ими стараются оправдать скептицизмъ и невѣріе уже возникшія, слѣдовательно главная причина ихъ не здѣсь.

Такъ гдё же, спрашивается послё этого, главный-то источникъ скептицизма и невърія? Въ развращенности сердца и воли,—въ нравственной распущенности человѣка, коренящейся въ эгоизмѣ человѣка, что и постараемся далѣе доказать на основаніи фактовъпсихологическихъ, подтверждаемыхъ исторіею.

Всякая другая область научнаго познанія, напр. вещественная природа, не въ такой мѣрѣ требуетъ отъ своего изслѣдователя нравственной чистоты, какъ область бытія сверхчувственнаго, хотя и тамъ едва-ли желателенъ и полезенъ для науки безнравственный ея представитель; поэтому нерѣдко приходится видѣть въ представителяхъ такихъ наукъ глубокія знанія въ соединеніи съ самымъ жалкимъ эгоизмомъ и съ величайшею испорченностію сердца. Но не такъ въ области Богопознанія; здѣсь нравственная чистота человѣка есть первое и необходимое условіе истиннаго Боговѣдѣнія. А такъ-какъ основа правственной чистоты есть любовь, то потому Апостолъ Іоаннъ Богословъ и указалъ на нее, какъ на главное условіе Богопознанія, а на отсутствіе ея, какъ на признакъ невѣдѣнія о Богѣ: "всякъ любяй, говоритъ онъ, знаетъ Бога, а не любяй не позна Бога" (1 Іоан. 4, 7, 8).

Въ этихъ словахъ Апостола заключается глубокій психологическій смыслъ.

Дъло въ томъ, что всякое знаніе обусловливается двумя актами:—актомъ непосредственнаго воспріятія впечатльній познаваемыхъ предметовъ и актомъ мыслительной діятельности нашего разсудка по поводу данныхъ впечатльній въ области

эппирического познанія, понимаемого въ общирномъ смыслів этого слова, первый актъ опредбляется органами внёшнихъ чувствъ, въ области-же религіознаго знанія-органомъ внутренняго чувства-сердцемъ. Не будь органовъ внёшнихъ чувствъ, мы не могли-бы имъть никакого эмпирическаго познанія, такъ-какъ разсудку въ данномъ случав принадлежитъ не первоначальная роль, а второстепенная, хотя и важная, такъ-что самая возможность, качество и степень достовърности нашего чувственнаго знанія главнымъ образомъ опредівляется органами вевшнихъ чувствъ и ихъ состояніемъ. Нормальность ихъ состоянія, обусловливая и правильность впечатлівній, обусловливаеть и правильность познаній, напротивъ, ненормальность ихъ влечетъ за собой неправильность ощущеній, а затымь и неправильность познаній, отсутствіе-же или пораженіе какого-нибудь органа обрекаеть человіка уже на положительную невозможность пріобрётать познанія въ предёлахъ этого органа.

Такъ точно и въ области религіознаго познанія, - не будь особаго органа для познанія сверхчувственныхъ вевозможно было бы и познаніе ихъ, одинъ разсудокъ въ данномъ случав не значить ничего, ибо его двятельность, хотя и веобходимая, имфетъ значение служебное-усвоять готовый матеріаль, данный въ органь внутренняго чувства, такъ что, собственно говоря, вся область Богопознанія въ его возможности, правильности и полнотъ опредъляется внутреннимъ чувствомъ и его состояніемъ. Нормальность этого чувства опредъляетъ правильность, ясность и отчетливость нашихъ религіозныхъ познаній, напротивъ, его непормальность влечетъ за собой неправильность и неясность ихъ, граничащую иногда, при крайней огрубълости нравственнаго чувства, чуть не съ полнымъ отсутствіемъ боговъдънія. Но въ чемъ-же, спрашивается теперь, состоить нормальность внутренняго чувства, какъ органа, посредствомъ котораго мы познаемъ божественное? Такъ какъ высочайшій объектъ этого органа познанія-Богъ, Существо Абсолютно-совершенное, Абсолютно-нравственная чистота, то и познающій субъекть для того, чтобы вірно познать эту Абсолютную чистоту, необходимо самъ долженъ

имъть возможную для него нравственную чистоту, ибо, какъ справедливо заметили еще древніе языческіе мудрецы, "подобное познается только подобнымъ": только чистая душа можетъ созерцать чиствишее Божество. Итакъ, нравственная чистота сердца есть первое и необходимое условіе Вогопознанія, и этоюто чистотою обусловливается нормальность нашего внутренняго чувства. Нравственное-же чувство просвётляется, возвышается и становится болье воспріимчивымь или способнымь познавать высшіе духовные предметы, следовательно и пріобретать познаніе о Богъ, при нравственной жизни человъка, при его свитости. Основу-же нравственности, и следовательно и условіе для чистоты сердца, составляеть любовь, какъ чувство вообще и какъ начало практической доброй деятельности. Поэтому-то, съ целію указать въ любви главное средство Богопознанія, Апостолъ Іоаннъ Богословъ и говоритъ: "не любяй не позна Бога, яко Богъ любы есть, и всякъ любяй, отъ Бога рожденъ есть, и знаетъ Бога" (1 Іоан. 4, 7, 8). Здёсь Апостоль, можно сказать, отожествляетъ любовь къ Богу съ познаніемъ Его. И действительно, если Богъ любовь, то для того, чтобы постигнуть Его, хотя отчасти, необходимо самому человъку имъть любовь, самому испытать, что такое любовь, чтобы черезъ свою любовь судить о любви божественной: кто еще не испыталь любви, не питалъ ее къ кому-либо, тотъ, естественно, если знаетъ ее, то знаетъ ни болбе, ни менбе, какъ отвлеченное понятіе, какъ пустое слово, а не самую любовь. Далве, при искренней только и взаимной любви возникаеть тъсное общеніе, тісный союзь между двумя личностями, а при тісномь общеніи они лучше постигають другь друга, такъ и въ отношеніи къ Богу, который есть существо живое и личное, тотъ только можетъ лучше познать Его, кто, имъя искреннюю любовь, находится въ тъсномъ общеніи съ Нимъ; а такое общеніе возможно лишь при нравственной чистоть человька, потому что, какъ вообще, въ живомъ отношении можетъ находиться только сродное съ сроднымъ, такъ въ частности, въ такомъ отношении съ Божествомъ можетъ находиться лишь богоподобное, и потому чёмъ чище, свободнёе отъ грёховъ душа, темъ теснее можеть быть союзь ея съ Богомъ, темъ со-

вершениће можетъ быть познаніе о Немъ. А чистота и святость души есть следствіе любви вообще, и въ Богу въ частности. "Любовь не мыслить зла" (Лк. 13, 5), поэтому человъкъ, преисполненный любви, въ силу уже этого будетъ исполнять всь божественныя заповеди, какъ основанныя на любви; а всполняя, будеть черезь это пріобр'єтать все большую и большую чистоту сердца, которое въ данномъ случав можно назвать внутреннимъ зеркаломъ, отображающимъ въ себв въ извъстной, возможной для него мъръ высшіе духовные предметы. И. понятно, чёмъ чище это внутреннее зеркало, тёмъ явственнъе въ немъ отображение этихъ духовныхъ предметовъ и твиъ понятнъе эти отображаемые предметы для разумнаго обладателя этишъ чистымъ зеркаломъ. Черезъ это-то чистое зеркало первые всего и познается главный объекть нашей выры — Богь, почему и Спаситель сказаль: "блажени чистіи сердцемь, тін Бога узратъ" (Ме. 5, 8), и узрятъ Его духовно, внутри себя, въ чертахъ образа Божія въ себь, которыя, подъ вліяніемъ правственной чистоты, болбе просвътляются въ нихъ и потому болже усвояются ими, а чрезъ образъ они лучше познають и Первообразъ. А для такихъ людей, которые внутри себя познали Бога, внутри себя ощутили Его присутствіе, и книга природы "повъдаетъ славу Божію" (Пс. 18), и книга откровеній сообщить все, что только можно знать человіку о Богь. Итакъ, чъмъ болье человъкъ совершенствуется нравственно, тамъ поливе овъ восходить въ полноту Боговъденія; чъмъ чище становятся умныя очи его сердца, тъмъ яснъе онъ вилитъ Бога. Тутъ, "благодать дается на благодать" (Іоан. 1, 16).

Если, такимъ образомъ, нравственная чистота сердца обусловливаетъ правильность и ясность познаній о Богѣ, то понятна будетъ наша мысль, что главнымъ источникомъ скептицизма и невѣрія служитъ развращенность сердца. Въ самомъ дѣлѣ, если для познанія Бога нужна чистота сердца, то ясно, что коль скоро эта чистота будетъ затемняться, вмѣстѣ съ тѣмъ будетъ затемняться и самое познаніе о Богѣ, такъ что, при врайней огрубълости сердца, возможны лишь слабые проблески Боговѣдѣнія. Чистота сердца, какъ мы видѣли,—это нормальность нашего органа Боговѣдѣнія, и понятно, если мы

искажаемъ эту чистоту, то лишаемъ нашъ органъ его нормальнаго состоянія, лишаемъ, значить, его возможности ясно и правильно воспринимать сверхчувственные предметы. Человъкъ-же искажаетъ чистоту своего сердца безиравственною. грѣховною жизнію, льстящею его чувственности или самолюбію, Предаваясь такой жизни, вращаясь среди только земного и чувственнаго, человъкъ, такъ сказать, оземленяется: его сердце постоянно и постепенно нравственно грубфетъ, его воспріимчивость сверхчувственныхъ предметовъ, по мърв погруженія человъка въ гръховную жизнь, мало-помалу притупляется и ово все болве и болве теряетъ способность къ соверцанію Божественнаго. При такой жизни, когда въ душъ человъка господствують одни дикія желанія и страсти, живеть только одно низменное, чувственное, --естественно, нътъ и не можетъ быть мъста возвыmенному, сверхчувственному, Божественному,—естественно живъе, при такой жизни помрачается и обезображивается образъ Божій въ человѣкѣ, такъ-что черезъ этотъ тусклый образъ последній едва, а то и совсемь не видить Его Первообразь. Предаваясь одной чувственности, льстящей его эгоизму и гордости, порочный человъкъ лишается главнаго нравственнаго импульса-любви, и вмёстё съ тёмъ лишается и общенія съ Богомъ, этимъ источникомъ любви, -- а лишившись общенія съ Нимъ, онъ мало по малу позабываетъ его. Когда-же Богъ, такимъ образомъ, не имъетъ уже мъста непосредственно въ самой жизни человека, когда сердце его по своему закосненію дълается неспособнымъ возвыситься надъ чувственнымъ и переноситься въ міръ сверхчувственный, тогда религіозное чувство его, постоянно и постепенно притупляясь и ослабъвая, затемняется и глохнеть; мысль о Богь посыщаеть его все рыже, наконецъ, и самое напоминаніе о Богь становится для него тягостнымъ и непріятнымъ, потому-что оно говоритъ ему о нежелательной для него каръ за преступную его жизнь. А отсюда понятно, далбе, является у подобнаго человъка стремденіе освободиться отъ такого карающаго Существа: сначала возникаетъ у него только неръшительное еще сомнъніе въ существованіи Бога-Мадововдаятеля, а потомъ это сомнічніе, подъ давленіемъ усиливающейся порочной жизни, невольно все болье

закрапляется, и, наконецъ, когда развращенность доходить до высшей степени, подобный скептикъ, для успокоенія колеблющейся все еще совъсти, говорить въ растлънномъ своемъ сердцъ: .ньсть Богь . Но чтобы придать этой мысли видъ истины, надо, відь. оправдать ее какими-нибудь разумными доводами, -- и скептикъ не останавливается на этомъ, на помощь къ нему идетъ его разсудокъ, который, подстрекаемый желаніемъ и личнымъ интересомъ, всегда готовъ оправдать своими софизмами заблужденія сердца и воли. И въ этомъ отношеніи такая діятельность разсудка совершенно понятна, потому-что онъ дъйствуетъ въ данномъ случай подъ вліяніемъ заинтересованнаго чувства, а психологически извёстно, что чувство имбетъ громадное влізніе на характеръ умственной и волевой ділтельности человіна. Съ чувствомъ тесно связаны умъ и воля: какъ чувствую, такъ и ныслю; какъ мыслю, такъ и действую. Справедливо въ этомъ случать говорить Фихте, что "наша система мыслей есть только исторія нашего сердца. Все мое уб'яжденіе происходить отъ нравственнаго настроенія, а не отъ разсудка, -- и усовершенствованіе сердца ведеть къ истинной мудрости" 1).

И это подтверждають и следующія слова Спасителя: "оть сердца бо исходять помышленія злая", т. е., сначала въ насъ зараждается нечистое чувство, за которымь непосредственно следуеть нечистый помысель, побуждающій нашу волю на разныя злыя действія: "убійство, прелюбоденнія, любоденнія, татьбы, лжесвидетельства, хулы" (Мато. 15, 19). И воть занитересованное въ идее Божества порочное чувство, для котораго непріятно Его бытіе, какъ нравственнаго Мздовоздаятеля, шепчеть, такъ сказать, своему разсудку—оправдать зародившееся у него сомвеніе въ бытіи Божіемь, и разсудокь, "одаренный, по выраженію проф. Кудрявцева, необыкновенною гибкостію и способностію предлагать свои услуги къ самымъ разнообразнымъ требованіямъ личнаго интереса" 2),подъдавленіемъ такого-то сердечнаго внушенія, береть смёлость оправдать своими софизмами это заблужденіе сердца. И после этого неудивительно, что такой предлужденіе сердца. И после этого неудивительно, что такой пред-

<sup>1)</sup> Апол. Геттингера, ч. 1, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Атензиъ. Пр. Об. 1882 г. 224 стр.

занятый умъ скептика и въ философіи, и въ естествознаніи находить доказательства противъ истины бытія Божія. Здѣсь такой разумъ приступаеть къ своимъ изслѣдованіямъ уже съ готовыми, предзанятыми положеніями и только старается послѣдовательно провести и оправдать ихъ. Онъ ищетъ истину не съ тѣмъ, чтобы найти ее, но чтобы привнести и оправдать свою мысль. И вотъ, у такихъ-то приверженцевъ философіи и естествознанія, неудивительно, послѣднія являются науками, враждебными религіи, отвергающими истину бытія Божія. "Каковъ человѣкъ, такова и изображаемая имъ философія", вѣрно замѣтилъ Фихте, и этимъ замѣчаніемъ какъ бы подтвердилъ слова другаго знаменитаго философа—Бекона, что "никто не отрицаетъ бытія Божія, кромѣ того, кому выгодно, чтобы не было Бога". 1).

Въ этихъ замъчаніяхъ двухъ глубокихъ философовъ заключается вёрный исихологическій смысль, объясняющій намь те неръдко случающіеся факты, когда люди, будучи нравственно заинтересованы, съ упорствомъ отстаивають ничемъ неоправдываемыя, на безпристрастный взглядь, положенія, и положенія, можно сказать, неразумныя, --- неразумныя потому, что разумъ здёсь дёйствуетъ совершенно пассивно, находясь подъ сильнымъ давленіемъ своего порочнаго сердца: дізтельность его, такъ сказать, сковывается этимъ давленіемъ и идетъ не по тъмъ свободно-разумнымъ законамъ мысли, какими она должнабы идти, а по тёмъ, какіе указываеть ему порочное чувство.потому-то такая деятельность и является вовсе не разумною. а безумною. Отсюда и понятно будеть выражение Св. Писанія: "рече безумень", и именно только безумень, въ порочномь "сердцѣ своемъ: нѣсть Богъ" (Пс. 13, 5). Итакъ, вся причина невърія и скептицизма въ томъ, что въ данномъ случаъ заинтересовано порочное сердце человъка, и будь оно заинтересовано въ безспорныхъ истинахъ математики, то оно и ихъ не преминуло бы, по Мальбраншу, отвергнуть: "если-бы квалратъ гипотенузы или биномъ Ньютона, говоритъ Мальбраншъ. сопровождались какою-нибудь нравственною обязанностію, то и математика сдёлалась-бы предметомъ сомнёній 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Атензиъ, стр. 224. <sup>2</sup>) Индифферентизиъ Тильо. Хр. Чт. 1880 г. стр. 175.

Кром'в того въ отрицаніи Божества разсудокъ, д'вйствуя подъ вліяніемъ нравственнаго эговама, побуждается къ этому и собственнымъ эгонзмомъ, который еще более усиливаетъ дерзость въ отрицаніи Божества и даеть ему даже безумную смълость богохульствовать. Зародившись сначала въ видъ сомивнія въ порочномъ сердцв человъка, отрицаніе Божества, покуда покоится на нравственномъ только эгоизмѣ, имѣетъ видь, такъ сказать, практическаго атензма, т. е., простаго вабвенія о Богь. Но какъ скоро это сомньніе, этотъ практическій атензив переносится на арену растлівннаго человіческаго разсудка, то это сомнение, этотъ практический атемямъ, полъ вліяніемъ умственнаго эгоизма, принимаеть уже видъ атеизма теоретическаго, видъ дераскаго отрицанія Божества и безумнаго богохульства. Вращаясь своими изследованіями въ сферъ только чувственнаго и земнаго и упиваясь успъхами этихъ изследованій, умъ человека, будучи въ силу, такъ сказать, своей плотяности неспособенъ къ уразумънію предметовъ духовныхъ, сверхчувственныхъ, съ гордою самонадъянностію отвергаеть неподдающуюся его уразуминію область духовнаго бытія, какъ несуществующую, -- и отвергаеть съ какимъ-то особеннымъ самодовольствомъ-почему? потому что это отрицаніе, лаская его собственный эгоизмъ, льстить главнымъ образомъ нравственному самолюбію человька.

Итакъ, нравственная порча сердца—вотъ главная причина и корень религіозныхъ сомивній и невърія. А что это такъ, мы постараемся это подтвердить, въ заключеніе, историческими примърами какъ отрицательнаго, такъ и положительнаго характера. Всъ тъ эпохи, на которыя мы въ началь указали, какъ на эпохи усиленнаго невърія, всъ они отличались наибольшею нравственною распущенностію. Возьмемъ, напр., допотопный міръ и спросимъ: почему тогда изсякло въ людяхъ познаніе о Богъ? Не была-ли причиною этого нравственная распущенность? Именно причиною этого и была нравственная распущенность, какъ даетъ намъ разумъть это св. Библія, говоря, что тогда "всякъ помышлялъ на злая во вся дни" (Быт. 6, 5), и потому Господь и сказалъ: "не имать Духъ Мой пребывати въ людяхъ сихъ, зане суть плоть" (Ibid. ст. 3).

Тою же нравственною распущенностю отличались и всё другія, указанныя пами выше, эпохи невфрія предъ пришествіемъ Спасителя, предъ паденіемъ Западной имперіи (476 г.), а потомъ Византійской (1453 г.), предъ реформаціей (1517 г.) на Западъ, конецъ 18-го столътія и, наконецъ, нашъ пресловутый 19-й въкъ. Обратимся къ последнему. Кажется, никогда матеріализмъ мысли не соединялся такъ тёсно съ матеріализмомъ жизни, какъ въ наше прославленное успъхами матеріалистической культуры время Область матеріи, область чукственной природы человъка является главнымъ средоточіемъ всей дѣятельности и жизни современнаго человъчества. Вижшняя природа, долгое время бывшая загадочнымъ сфинксомъ, теперь все болье и болье открываеть человьку свои тайны и служить его интересамъ и внёшнему благосостоянію. Ослепленный своими побъдами надъ природой, человъкъ сталъ все болъе и болъе отдаваться взученію матеріи и въ силу этого охладъвать къ высшимъ духовнымъ интересамъ, привязываться всецело къ земль, забывая о небь. О высокихь, идеальныхь началахь жизни большинство перестало и думать. Свобода, нравственная ответственность, совъсть-все это поставляется въ тъни.

Весь нравственный кодексъ огромнаго большинства людей не идетъ далѣе этого: покойся, ѣшь, пей и веселись... Какойже результатъ получается отъ такого состоянія современнаго человѣчества? Результатъ извѣстенъ: усиленіе невѣрія и скептицизма, идея о Богѣ не только забывается, но иногда служитъ даже предметомъ глумленія. И это естественно, потому что живущіе во плоти о плотскомъ и помышляютъ, а помышленія плотскія суть духовная смерть и вражда противъ Бога (Рим. 8, 5—7).

Напротивъ, люди съ чистымъ сердцемъ, съ развитою нравственностію, люди добродътельной жизни всегда имъли и имъютъ ясныя и глубокія познанія о Богъ. Примъровъ тому въ исторіи много. Возьмемъ, напримъръ, періодъ вселенскихъ соборовъ, эту эпоху высшаго развитія богословской мысли,—здъсь мы видимъ цѣлый рядъ замъчательнъйшихъ богослововъ, какъ-то: свв. Аванасія Великаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго и др.; и что-же? всъ эти лица отличались святою, безупречною жизнію. Отличаясь высшимъ по тому времени образованіемъ, эти лица не считали все-таки его достаточнымъ для усвоенія истинъ вѣры, особенно истинъ о Божествѣ. Для этого послѣдняго они считали нужнымъ приготовить себя сначала въ нравственномъ отношеніи: для чего удалялись иногда въ пустыни, чтобы здѣсь въ уединеніи заняться самоиспытаніемъ и нравственнымъ усовершенствованіемъ, и вообще проводили время въ подвигахъ, постѣ и молитвѣ, и съ чистымъ уже сердцемъ приступали къ изученію слова Божія и книги природы. И вотъ, путемъ такой, по истинѣ, духовной жизни они и достигали высшаго познанія о Богѣ, о чемъ свидѣтельствуютъ ихъ произведенія, исполненныя глубокихъ мыслей и разсужденій о тайнахъ вѣры.

Итакъ, глубоко-психологически върно выражение св. Іоанна Богослова, что "не любяй не позна Бога, яко Богъ любы есть, и всякъ любяй знаетъ Бога" (1 Іоан. 4, 7—8), т. е., что нравственная чистота сердца есть первое и необходимое условие истиннаго Богопознания, напротивъ, его развращенность есть главный источникъ религиозныхъ сомнъний и невърія.

H. M.

# о случайности законовъ природы.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

ηΕίναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академіи П. П. Соколова).

### В В Е Д Е Н І Е.

Вначалѣ человѣкъ всецѣло поглощенъ своими ощущеніями удовольствія и страданія; онъ не думаеть о вибшнемь мір'є знаетъ о его отдъльномъ существовании. Но съ теченіемъ времени въ самыхъ своихъ ощущеніяхъ онъ начинаетъ различать два элемента, изъ которыхъ одинъ, -- относительно простой и однообразный, -- есть ощущение его собственнаго "я", а другой, -- болье сложный и болье измынчивый, -- представление внъшнихъ предметовъ. Съ этого момента въ немъ пробуждается потребность выйти за предёлы своей личности и разсмотръть окружающія его вещи въ себъ самихъ, - пробуждается потребность познанія. Онъ еще не спрашиваетъ себя, на какую точку зрвнія онъ должень стать, чтобы видеть вещи не такими, какъ онъ ему кажутся, а такими, какъ онъ существуютъ въ действительности. Уже съ этой точки зренія, на которой онъ находится, его раскрывающіеся глаза усмотрыли чудную перспективу и безконечные горизонты, и, утверждаясь на ней, какъ на наблюдательномъ пунктъ, онъ принимается познавать мірь въ томъ видь, въ какомъ последній доступень его взору. Это-первый фазисъ науки, тотъ фазисъ, когда умъ въ целяхъ построенія всеобщаго познанія основывается на вигиних

чусствост. И вившнія чувства дійствительно дають ему первое понятіе о мірів. Согласно ихъ даннымъ, міръ представляется совокупностью безконечно разнообразныхъ фактовъ. Человівкъ можеть ихъ наблюдать, анализировать, описывать съ большей и большей точностью, и въ этомъ самомъ описаніи состоять наука. Что-же касается до опреділеннаго порядка между фактами, то человівкъ о немъ не спращиваеть: чувства не дають ему видіть такого порядка. Случай, судьба, совокупность своенравныхъ воль—воть что управляеть міромъ.

Въ продолжение извъстнаго времени человъкъ удовлетворяется такимъ міровоззрівніемъ. Не есть-ли оно уже очень плодотворный шагь впередъ? Между тімь, наблюдая факты, человъческій умъ замізчаеть между ними постоянныя связи. Онъ видить, что природа состоить не изъ обособленныхъ вещей, а изъ явленій, взаимно вызывающихъ другъ друга. Онъ констатируетъ, что наблюдаемая чувствами смежность явленій не даеть точнаго понятія о ихъ действительномъ соотношеніи. Онъ желаль бы имъть возможность расположить явленія не въ томъ порядкъ, въ какомъ они ему представляются, а по ихъ действительной взаимной зависимости. Чисто описательная наука теперь представляется ему недостаточной и даже не точной, потому что она извращаетъ отношенія вещей. Ему хотелось-бы съ описаніемъ соединить объяснительное познаніе. Но такого познанія чувства не могуть доставить. Чтобы пріобрести его, нужно отмечать наблюдаемыя связи, сравнивать ихъ и такимъ образомъ распознавать между ними связи постоянныя и общія. Затімь, когда будуть установлены такія рамки, следуетъ подводить подъ нихъ те частныя связи, которыя предполагается объяснить. Чувства-же открывають только связи, непосредственно данныя самими вещами. Но вотъ является философское мышленіе и предлагаетъ уму болье высокую точку врвнія, съ которой наблюдается именно то, что есть общаго въ вещахъ; и умъ поручаетъ этому мышленію толковать, классифицировать и выяснять данныя чувствъ.

Поставленное такимъ образомъ выше чувствъ, мышленіе сначала думаєть обойтись безъ няхъ и пытается построить науку о мір'в исключительно собственными силами. Ему ка-

жется, что для этого достаточно взять въ качествъ точки отправленія тѣ идси, которыя представляются ему очевидными
сами по себъ, и развить ихъ по его собственнымъ законамъ.
До какого пункта мышленіе можетъ довести такое построеніе,
ничего не заимствуя у видимыхъ чувствъ,—трудно сказать.
Какъ-бы то ни было, оно кончаетъ наукой, всѣ части которой
дѣйствительно находятся въ строгой связи, и которая такимъ
образомъ всецѣло едина, но которая съ другой стороны расходится съ дѣйствительными вещами и все болѣе и болѣе
дискредитируется своими-же собственными выводами. Это—
наука, построенная изъ чистыхъ идей, а порядокъ идей имѣетъ
цѣнность только тогда, когда онъ объясняетъ порядокъ явленій.

Придя къ невозможности создать начку исключительно собственными силами, мышленіе соглашается допустить участіе чувствъ. Они будутъ работать сообща, чтобы познать міръ: чувства будуть наблюдать факты, а мышленіе-возводить ихъ къ законамъ. Следуя этому методу, умъ стремится къ более широкому міровоззрінію, чімь предыдущія. Мірь, съ этой точки зрвнія есть совокупность безконечно разнообразныхъ фактовъ, и между этими фактами существуютъ постоянныя и необходимыя связи. Разнообразіе и единство, случайность и необходимость, измёнчивость и постоянство, -- вотъ два полюса вещей. Законъ даетъ основу явленіямъ, явленія осуществляють законь. Это-міровозэржніе въ одно и то-же время синтетическое и гармоническое, потому что оно допускаетъ противоположности безъ ограниченій и тімь не мені примиряеть ихъ. Кромф того оно даетъ возможность, какъ показываетъ опытъ, все лучше и лучше объяснять и предвидёть явленія. Пораженный такими преимуществами, умъ все болфе и болфе склочяется къ этому міровоззрѣнію и начинаетъ обо всемъ судить на основаніи его.

Но, спрашивается теперь, есть-ли это—окончательное міровоззрѣніе? Можетъ-ли наука, создаваемая мышленіемъ съ помощью чувствъ, вполнѣ совпадать съ познаваемымъ предметомъ?

Прежде всего, что такое это абсолютное сведеніе множественнаго къ единому, измѣнчиваго къ постоянному, къ которому стремится научная мысль? Не есть-ли оно въ концѣ концовъ только сліяніе противорѣчивыхъ понятій? И если абсо-

логное постижимо для ума, законно-ли такое сліяніе? Затымь, достаточно ли присоединять кы діятельности мысли свидітельніва чувства, чтобы умы могы стать на истинно центральную почку зрінія? Вы дійствительности такая уступка имібеть значене только для изслідованія природы. Она не ведеть за собій изміненія вы самомы міровоззрівній. Статого момента, какы мышленіе навязало наукій свою категорію необходимой связи, для него болібе не важно, по крайней мібрій вы теоретическомы отношеній, участвують чувства вы ділій познанія, или ність. Остается истиннымы, что совершенный разумы могыбы извлечь всю науку изы себи самого или по крайней мібрій изы познанія одного только факта, разсмотрібннаго во всей совокупности его элементовы. Міры остается единымы цільямь, единой системой, всій части которой необходимо выражають одна другую.

Но дъйствительно-ли существуетъ эта присущая мышленію категорія необходимой связи и въ самыхъ вещахъ? Можно-ли смѣшивать причины съ законами, какъ это въ концѣ концовь предпозагаетъ ученіе, опредѣляющее законъ, какъ неизмѣнное отношеніе?

Этотъ вопросъ имъетъ интересъ и для метафизики, и для наукъ положительныхъ. Ученіе, которое полагаетъ въ разсудочномъ мышленіи высшую точку зрънія познанія, въ результать ссылаетъ все самопроизвольное въ міръ иллюзій, видитъ въ цълесообразности только субъективную репродукцію необходимаго строя дъйствующихъ причинъ, сводитъ чувство свободной воли въ незнанію причинъ нашихъ дъйствій и допускаетъ возможность только одной истинной причинъ, все производящей и всьми управляющей посредствомъ единственнаго и непричинъ акта. Болье того, это ученіе не даетъ удовлетворительнаго понятія о безусловной необходимости наблюденія и опыта въ положительныхъ наукахъ и вводитъ болье или менье замаскированный фатализмъ не только въ изученіе всъхъ физическихъ явленій безъ различія, но также въ психологію, исторію и соціальныя науки.

Чтобы узнать, существують-ли причины, действительно отличныя отъ законовъ, нужно изследовать, въ какой степени законы, управляющие явлениями, обладаютъ необходимостью. Есле случайность въ конце концовъ есть только иллюзия, обязанная своимъ происхожденіемъ болье или менье полному незнанію опредылющихъ явленія условій, то причина есть не что иное, какъ антецедентъ, выраженный въ формь закона, или лучше самый законъ, насколько онъ выражаетъ всеобщее отношеніе, и въ этомъ случав автономія разсудочнаго мышленія законна. Но если бы оказалось, что данный міръ обнаруживаетъ въ извъстной степени случайность, дъйствительно не сводимую ни къ чему, то было-бы возможно думать, что законы природы не абсолютны, что ихъ основа заключается въ причинахъ, господствующихъ надъ ними, и что поэтому разсудочная точка ярвнія не можетъ быть окончательной точкой ярвнія въ познаніи вещей.

#### LIABA I.

#### О необходимости.

Почему мы признаемъ извъстное явленіе необходимымъ? Или, другими словами, что служитъ критеріемъ необходимости?

Если бы мы попытались опредёлить понятіе безусловной необходимости, то намъ пришлось-бы устранить изъ него всякое условное соотношеніе явленій, т. е., всякое подчиненіе одной вещи другой, какъ условію ея существованія. Бесусловная необходимость исключаеть всякую сложную множественность, всякую возможность существованія отдёльныхъ вещей или законовъ. Поэтому мы не будемъ рёшать вопросъ, царитьли подобная необходимость въ данномъ мірѣ, который по существу есть совокупность многихъ болѣе или менѣе зависящихъ другъ отъ друга вещей.

Проблема, о которой у насъ идетъ ръчь, въ дъйствительности слъдующая: по какому признаку мы узнаемъ относительную необходимость, т. е., существование необходимаго отношения между двумя вещами?

Самый совершенный типъ необходимой связи представляеть силлогизмъ, въ которомъ частное суждение выводится изъ общаго на томъ основании, что оно заключалось въ послъднемъ и, слъдовательно, подразумъвалось въ тотъ моментъ, когда утверждалось общее суждение. Силлогизмъ въ итогъ есть не что иное, какъ доказательство существования аналитическаго от-

ношенія между родомъ и видомъ, цёлымъ и частью. Такимъ образомъ, тамъ, гдё существуетъ аналитическое отношеніе, существуетъ и необходимая связь. Но сама по себё эта связь чисто формальна. Если общее сужденіе случайно, то и частное сужденіе, какъ выводъ изъ него, должно быть также случайно. Съ помощью силлогизма мы можемъ придти къ доказательству реальной необходимости лишь въ томъ случай, если мы свяжемъ всё заключенія съ какою-нибудь большою посылкой, которая необходима сама по себё. Между тёмъ, совмёстима-ли такая операція съ условіями анализа?

Съ аналитической точки зрвнія само по себь вполнъ необходимо только такое сужденіе, которое имъетъ своей формулой А=А. Всякое-же сужденіе, въ которомъ предикатъ отличается отъ субъекта,—а это бываетъ даже въ томъ случав, когда одно понятіе получается изъ разложенія другого,—заключаемъ въ себь на ряду съ аналитическимъ отношеніемъ синтетическое. Но можетъ-ли силлогизмъ свести сентетико-аналятическія сужденія къ сужденіямъ чисто аналитическимъ?

Разница между сужденіями, надъ которыми оперируеть силлогизмъ, и сужденіемъ вполнѣ необходимымъ обнаруживается съ самаго начала. Въ послѣднемъ термины соединены знакомъ—, а въ первыхъ связкой есть. Нѣтъ-ли тутъ кореннаго различія?

Быть можеть, связка есть, употребляемая въ обыкновенныхъ сужденіяхъ, не лишена нѣкотораго отношенія къ знаку—. Если стать на точку зрѣнія объема понятій (какова точка зрѣнія умозаключенія), то эта связка означаеть, что субъекть выражаеть собою только часть предиката,—часть, относительная величина которой не указывается. Сужденіе "всѣ люди—смертны" означаеть, что видъ "человѣкъ" есть часть рода "смертный", причемъ отношеніе числа людей къ числу смертныхъ остается неопредѣленнымъ. Если бы мы знали это отношеніе, то мы могли-бы сказать: "всѣ люди—¹/п смертныхъ". Прогрессъ науки, можно добавить, и состоитъ въ болѣе точномъ и болѣе полномъ опредѣленіи видовъ, содержащихся въ родахъ, такъ чтобы въ законченной наукѣ знакъ—могъ вездѣ замѣнитъ связку есть. Формула этой науки была-бы А—В+С—р—...; В—а+b+с..., и проч. Замѣняя В, С, D и т. д. ихъ равнознач-

ными величинами, мы имъли-бы въ результатъ: A = a + b + c + ... Но есть-ли и это чисто аналитическая формула?

Безъ сомнѣнія, отношеніе A къ его частямъ аналитическое, но обратное отношеніе частей къ цѣлому—синтетическое. Вѣдь, множественность не заключаетъ въ себѣ основанія единства, и было-бы безполезно ссылаться на то, что, замѣняя a+b+c+... ихъ равнозначною величиной, мы получимъ A=A, такъ-какъ научное познаніе и состоитъ въ томъ, чтобы разсматривать A какъ разложимое цѣлое и раздѣлять его на составныя части.

Но, скажуть, идсальную аналитическую форму, къ которой стремится наука, можно мыслить и вначе. Средній терминъ М, поставленный между двумя данными терминами S и P, дѣлить на двое промежутокъ, вытекающій изъ различія ихъ объема Такимъ-же образомъ можно поставить средніе термины между S и M, между M и P, и такъ далѣе до тѣхъ поръ, пока пробълы не будутъ совершенно заполнены. Переходъ отъ S къ P будетъ тогда незамѣтнымъ. Продолжая эту работу, мы въ концѣ концовъ вновь возстановимъ единство основного понятія A, въ которомъ все будетъ соединено непрерывною связью.

Итакъ, свести частныя отношенія къ формуль А=А, т. е., придти путемъ анализа къ доказательству коренной необходимости, невозможно. Анализъ, силлогизмъ показываютъ только производимую необходимость, т. е., невозможность, чтобы такая-то вещь была ложной, если другая признана истинной.

Недостатокъ анализа, если довольствоваться имъ однимъ, заключается въ томъ, что онъ допускаетъ въ качествъ послъдняго объясненія только формулу тожества и не можетъ свести къ ней тъхъ сужденій, которыя требуется объяснить. Анализъ плодотворенъ лишь въ томъ случать, если тожественное

сужденіе объединяєть совокупность разнородных выементовъ и дано ему въ качеств в простой исходной точки; онъ доказываеть необходимость только тогда, когда раскрываеть необходимый синтезь. Существують-ли такіе синтезы?

Опыть не даеть намъ всеобщаго знанія, имфющаго значеніе на всякомъ мъстъ и во всякое время; опытно мы познаемъ лишь вижшнія отношенія вещей, открываемъ связи хотя и постоянныя, но не необходимыя. Огсюда, чтобы синтезъ могъ быть необходимымъ, онъ прежде всего долженъ быть познаваемъ а ргіогі. Правда, намъ, можеть быть, следовало-бы узнать, необходимъ-ли такой синтезъ съ точки зрвнія вещей, какъ онъ необходимъ для нашего разума; но пока уже его раціональной необходимости достаточно для того, чтобы устранить изследованіе его объективной действительности, такъ какъ, вёдь, подобное изследование можеть совершиться только по законамъ того-же разума. Если бы случайно теченіе вещей не совпадало въ точности съ апріорными принципами разума, то разумъ отсюда заключиль-бы не то, что онъ ошибается, а то, что матерія выдаеть последнимь мятежемь противь порядка свое причастіе небытію.

По какому же признаку можно узнать, что извъстное сужденіе апріорно?

Для того, чтобы назвать суждение апріорнымъ, необходимо, чтобы его элементы, т. е., понятія и ихъ отношеніе, не вытекали изъ опыта. Но для того, чтобы признать понятія не вытекающими изъ опыта, недостаточно, чтобы они были абстрактны. Опыть въ целомъ не даеть намъ ничего, что не имелобы на ряду съ конкретной стороной въ то-же время и стороны абстрактной. Я не обнимаю въ одномъ возгрѣніи цвѣта и запаха того-же предмета. Самыя сиблыя абстракціи могуть быть лишь разсудочнымъ расширеніемъ тёхъ подраздёленій, которыя уже намічены чувствами. Кромі того, самь-же опыть ставить насъ и на путь такого расширенія, представляя намъ болье или менье обстрактныя данныя о вещахъ, смотря по отдаленности, продолжительности или интенсивности впечатлъній. Такимъ образомъ, для того, чтобы понятіе могло считаться апріорнымъ, оно не должно получаться изъ опыта ни прямо, путемъ воспріятія, ни косвенно, путемъ абстракціи.

Точно также, чтобы признать апріорнымъ какое-нибудь отношеніе, недостаточно указать на то, что оно устанавливаеть между воспріятіями извъстную систематическую связь, въ томъ предположеніи, что опыть не даеть намъ ничего, похожаго на систему. Полагать, что воспріятіе совершенно лишено единства, --- значить выходить изъ условій дійствительности. Самыя непосредственныя воспріятія заключають въ себ'в группировку сходныхъ частей и различение несходныхъ предметовъ. Чистая множественность есть ивчто безусловно непонятное, и если она совершенно непостижима для мысли, то не можеть быть дана и въ опытъ. Такимъ образомъ, уже въ самыхъ воспринимаемыхъ нами предметахъ существуетъ извъстная степень систематичности. Поэтому, прежде чёмъ утверждать, что установленное между двумя понятіями отношеніе зависимости не вытекаеть изъ опыта, нужно удостовфриться, существенно-ли различается это отношеніе отъ тіхх отношеній, которыя мы можемъ констатировать въ опытъ. Необходимо, чтобы это отношеніе радикально отличалось отъ техъ, какія представляеть намъ опытъ или какія мы можемъ прочесть въ его данныхъ.

Что же касается области опыта, то она можеть быть точно опредёлена: это—факты и доступныя наблюденію отношенія ихъ. Факты раздёляются на факты внёшніе и факты внутренніе, т. е., свойственные тому самому существу, которое является ихъ носителемъ. При помощи внёшнихъ чувствъ мы познаемъ первые, посредствомъ эмпирическаго сознанія или внутренняго чувства мы можемъ открывать въ себё вторые. Доступныя наблюденію отношенія состоять въ отношеніяхъ сходства и одновременной или послёдовательной смежности.

Если мы найдемъ, что синтетическое сужденіе апріорно, то оно будеть субъективно необходимо; но чтобы быть необходимымъ и съ точки зрвнія вещей, оно должно кромв того утверждать необходимое объективное отношеніе между тъми понятіями, которыя оно соединяеть. Если большая посылка выражаеть случайное отношеніе, то она передаеть эту черту и всвиъ выводимымъ изъ нея ваключеніямъ. Объективныя-же отношенія, которыя могутъ существовать между двумя понятіями, сводятся къ слъдующимъ четыремъ: отношеніямъ причины къ дъйствію,

средства къ цѣли, субстанціи къ свойству и цѣлаго къ части. Отношенія субстанціи къ свойству и цѣлаго къ части могутъ быть сведены къ взаимоотношеніямъ причинности и цѣлесообразности. Такимъ образомъ, въ результатѣ остаются только отношенія причинности и цѣлесообразности.

Но ни о какой цёли нельзя сказать, что она должна осуществляться необходимо. Нъть ни одного явленія, которое само по себъ было-бы единственно возможнымъ. Напротивъ, кром'в явленія, которое мы им'вемъ въ виду, существуеть безконечное количество другихъ возможныхъ, и шансы на его осуществление относятся къ шансамъ на осуществление чегонибудь другаго какъ единица къ безконечности. Итакъ, осуществленіе какой-либо данной ціли, хотя бы это была единообразная последовательность явленій, не только далеко отъ необходимости, но само по себъ безконечно маловъроятно. Боле того, -- даже тогда, когда предполагается непременное осуществленіе ціли, средста для этого не опредбляются сразу. Всякая цёль можеть быть одинаково осуществлена различными средствами, подобно тому какъ преднамеченнаго пункта можно достигнуть разными путями. Правда, не всё средства будутъ въ одинаковой степени просты или хороши; но для цели, какъ таковой, подобныя различія не имфють значенія, и если съ ними считаются, то потому, что возводять самое средство въ вторичную цель. Осуществление цели известными средствами предполагаетъ дъятеля, способнаго познавать, выбирать и совершать. Такимъ образомъ, цёль сама по себе не необходима.

Нельзя сказать того-же о произведении дъйствия его причиной, если слово причина понимается въ строгомъ смыслъ производящей силы. Причина въ собственномъ смыслъ возможна только тогда, когда она порождаетъ дъйствие. Кромъ того, она дъйствуетъ единственно въ силу своей природы, не обращая никакого внимания на эстетическую или моральную цънность результата. Такимъ образомъ, нътъ никакого основания допускать въ простомъ отношени причины къ дъйствию какуюнибудь долю случайности. Это отношение представляетъ собою совершенный, хотя и единственный, типъ коренной необходимости.

Отсюда, необходимость, какъ объективная, такъ и субъек-

тивная, принадлежить исключительно причиннымъ синтезамъ апріорнаго характера: только изъ нихъ могутъ вытекать вполнѣ необходимыя аналитическія слёдствія.

Итакъ, въ результатъ мы видимъ, что критеріемъ необходимости извъстнаго отношенія служитъ возможность аналитически свести его къ субъективно и объективно необходимому синтезу. Принципомъ же необходимой связи вещей можетъ быть только апріорный причинный синтезъ.

Если бы теперь оказалось, что установить законность подобныхъ синтезовъ, какъ основныхъ и руководящихъ принциповъ познанія вещей, невозможно, то значило-ли бы это, что всякая необходимость становится приврачной? Еще истъ.

Безъ сомнинія, тогда не могло-бы быть болье ричи о коренной необходимости, какъ законъ, царящей въ данномъ міръ, потому что если бы даже извъстные синтезы, предполагаемые опытомъ, и были сами по себъ необходимы, разумъ въ настоящемъ случав не имель бы возможности удостовериться въ этомъ. Однако соединение опыта и анализа могло бы еще обнаружить извъстный родъ необходимости, -- тотъ единственный, нужно сказать, родъ ея, къ которому обыкновенно стремятся положительныя науки. Въ самомъ дълъ, эмпирически данные частные синтезы можно было-бы свести къ синтезамъ болфе общимъ, а эти общіе синтезы къ еще болье общимъ, и такъ далве, до твхъ поръ, пока мы не достигли-бы болве или менье ограниченнаго количества такихъ синтезовъ, которые практически ни къ чему несводимы. Идеаломъ было-бы свести все къ одному синтезу, къ одному высшему закону, который обнималь-бы собою, какъ частные случаи, всё законы вселенной. Безъ сомитнія, такія общія формулы, основанныя въ концт концовъ на опытъ, сохраняли бы за собой его характеръ, т. е., давали-бы познаніе того, что есть, а не того, что не можеть не быть. Ничто не могло-бы доказать, что онв необходимы сами по себъ; но онъ устанавливали-бы между всъми частными фактами, какъ таковыми, необходимое отношеніе. Малъйшее измънение въ подробностяхъ влекло бы за собой міровой переворотъ. Такимъ образомъ, на ряду съ теоретической необходимостью можно допустить возможность необходимости

фактической. Теоретическая необходимость существуеть тогда, когда снитезь, раскрываемый анализомь, полагается умомь а ргіогі и соединяеть действіе съ причиной. Но когда этоть синтезь, не будучи апріорнымь, предполагается целою сово-купностію известныхь фактовь и постоянно подтверждается опытомь, онь все-таки обнаруживаеть если не необходимость целаго, то по крайней мере необходимость каждой части, разумется, при реализаціи остальныхь.

#### ГЛАВА II.

### О бытін.

Заключаетъ-ли эмпирически данный міръ въ различныхъ фазисахъ своего развитія отличительные признаки необходимости?

Самую низшую ступень на лѣстницѣ вещей занимаетъ бытіе, или простой, лишенный опредѣленности фактъ. Можно-ли сказать, что бытіе существуетъ необходимо?

Такъ какъ безусловная необходимость немыслима въ отношенін къ эмпирически даннымъ вещамъ, то необходимость бытія можетъ состоять лишь въ связи, соединяющей его съ тѣмъ, что преднолагается до него, т. е. съ возможнымъ.

**Какова же природа этой связи?** Ведетъ-ли существование возможнаго къ неизбъжному осуществлению бытія?

Прежде всего, можно-ли вывести бытіе изъ возможности подобно тому, какъ въ силлогизмѣ заключеніе выводится изъ посылокъ? Содержитъ-ли возможное все то, что требуется для осуществленія бытія? Достаточно-ли чистаго анализа для объасненія перехода отъ одного къ другому?

Безъ сомнанія, въ извастномъ смысла въ бытіи натъ ничего болаве того, что существуетъ въ возможности, такъ какъ все, что есть, было возможно, прежде чамъ стало быть. Возможное есть такъ сказать матерія, изъ которой создано бытіе. Но бытіе, сведенное такимъ образомъ къ возможному, остается чисто идеальнымъ, и чтобы получить реальное бытіе, необходимо допустить новый элементъ. Въ самомъ дала, вса возможности сами по себа имають одинаковое притязаніе на бытіе, и въ этомъ смысла натъ никакого основанія для того, чтобы одна возможность осуществилась предпочтительно предъ дру-

гими. Ни одинъ фактъ не возможенъ безъ того, чтобы одинаково не былъ возможенъ и другой, ему противоположный. Если бы поэтому возможное было предоставлено самому себъ, то все находилось-бы въ въчномъ колебаніи между бытіемъ и небытіемъ, ничто не перешло-бы отъ способности къ дъйствію. Такимъ образомъ, не только возможность не заключаетъ въ себъ бытія, а напротивъ, бытіе заключаетъ возможность и кромъ того еще нъчто: осуществленіе одной противоположпости предпочтительно предъ другой, т. е., актъ въ собственномъ смыслъ слова. Бытіе есть синтезъ этихъ двухъ понятій и синтезъ, ни къ чему не сводимый.

Но можеть быть, это синтезь, необходимый самь по себь? Можеть быть, разумь а priori утверждаеть, что возможность должна переходить въ актъ, что нъчто должно осуществляться?

Важно зам'єтить, что здёсь идеть рёчь не о бытіи въ себ'є, а о бытіи, какъ его разсматривають положительныя науки, т. е., о фактахъ, данныхъ въ опыт'є. Поэтому синтезъ возможности и акта долженъ быть понимаемъ въ томъ смысл'є, въ какомъ онъ можетъ быть прим'єнимъ къ даннымъ предметамъ. Доказывать опріорное происхожденіе этого принципа, усвоян ему такое значеніе, которое выводило-бы его изъ области науки, значило-бы доказывать н'єчто иное, чёмъ то, о чемъ у насъ идетъ рёчь.

Отсюда возможность въ разсматриваемомъ синтезѣ не есть способность, которая существуетъ ранѣе акта и остается во время него и послѣ него, потому что способность, понимаемая такимъ образомъ, не принадлежитъ къ области положительныхъ наукъ. Это просто родъ бытія, который можетъ быть данъ въ опытѣ, но еще не данъ. Точно также и актъ не есть измѣненіе совершающееся въ способности, когда она создаетъ предметъ, или превращеніе способности въ производящую причину: это—просто появленіе факта, множественности и разнообразія въ сферѣ опыта.

Однако и въ этомъ смыслѣ понятія возможности и акта, повидимому, могутъ быть мыслимы только а priori, такъ-какъ возможность не дана въ опытѣ, а актъ вообще есть все данное. Повидимому, нѣтъ такого реальнаго опыта, который вполнѣ уяснилъ-бы ту или другую изъ этихъ двухъ вещей. Но можно-ли считать возможность сверхъопытнымъ понятіемъ только потому, что она не дана въ опытё какъ таковая? Наблюдая безконечное разнообразіе и безконечную измінчивость вещей, заміная противорічіе чувственныхъ данныхъ у разныхъ индивидуумовъ и даже у одного и того-же лица, умъ естественно начинаетъ смотріть на все, что ему представляется, какъ на особенность своей личной точки зрінія, и полагаетъ, что вещи могли-бы казаться ему иначе, еслиби онъ сталъ на другую точку. По мірті того, какъ увеличиваются наблюденія, идея возможности становится все боліте и боліте абстрактной и наконець лишяется всякаго ясно представимаго содержанія.

Что-же касается понятія акта, то если бы оно действительно означало все данное, его нельзя было бы признать происшедшимъ изъ опыта. Но выражение: "все данное", взятое буквально, является непонятнымъ, все равно, будемъ-ли мы считать количество данныхъ вещей въ прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ опредъленной величиной, или неопредъленной. Актъ или фактъ вообще есть просто понятіе неогравиченнаго объема, выражающее въ абстратной форм'в существование міра, какъ объекта воспріятія. Въ этомъ смыслѣ понятіе акта можеть находить свое объяснение въ самомъ существовании опыта и въ техъ постоянныхъ измененіяхъ, которыя мы замечаемъ въ вещахъ. По мере того, какъ мы видимъ, что одинъ родъ бытія следуеть за другимь, у нась утверждается идея дъйствія, прим'єрь котораго представляеть намь каждое исное данное опыта, между тъмъ какъ представление объ особенностяхъ, свойственныхъ каждому факту, благодаря безконечной иногочисленности и разнообразію опытныхъ данныхъ, стушевывается само собою.

Итакъ, положенія, изъ которыхъ слагается бытіе, т. е., возможность и актъ не могутъ считаться апріорными. Остается отношеніе, устанавливаемое между этими понятіями. Но это отношеніе было-бы по существу метафизическимъ лишь въ томъ случать, если бы дёло шло о переходъ творческой способности въ творческій актъ. Какъ скоро оба понятія сведены къ ихъ научному значенію, оно теряетъ такой характеръ. Съ этой точки оно есть не болье, какъ абстрактное отноше-

ніе настоящаго опыта къ опытамъ прошедшимъ, въ сравненіи съ которыми настоящій опыть быль просто возможнымъ. Та-кимъ образомъ, это отношеніе не выходить за предёлы опыта, возведеннаго путемъ последовательныхъ абстракцій на высшую степень обобщенія.

Но это не все. Отношеніе элементовъ бытія не настолько опредѣленно, чтобы видѣть въ одномъ изъ нихъ (возможномъ) причину другого (дѣйствительнаго). Не противорѣча разуму, можно допустить, что возможное никогда не должно перейти въ дѣйствіе, или признать, что дѣйствительное существуетъ отъ вѣчности. Такимъ образомъ, познаніе бытія, какъ дѣйствительности, не только можетъ вытекать изъ опыта, но и не можетъ имѣть другого происхожденія, т. е., не можетъ быть сведено къ синтетическому сужденію а priori.

Что-же касается опыта, то онъ не даетъ намъ повода приписывать переходу возможности въ дъйствительность даже фактическую необходимость. Мы видимъ, что множество вещей, которыя существовали, и которыя, слъдовательно, сами по себъ возможны и способны перейти въ дъйствіе, остаются впреды въ состояніи простыхъ возможностей, и, быть можетъ, пичтоне даетъ намъ права предполагать, что онъ когда-нибудьснова осуществятся.

Нужно-ли допустить, что всё возможности въ сущности вёчнодействительны, что настоящее слагается изъ прошедшаго и чревато будущимь, что будущее далеко не случайно и уже существуеть предъ взоромъ высшаго разума, что, наконецъ, различіе между возможностью и бытіемъ есть только иллюзія, происшедшая благодаря промежутку времени, который отдёляетъ наше представленіе о вещахъ отъ вещей въ себё?

Такое ученіе не только неосновательно и недоказуемо, но кром'є того и непонятно. Говорить, что каждая вещь есть актуально все то, чёмь она можеть быть, значить утверждать, что она соединяеть и примиряеть въ себ'є противоположности, которыя по законамь нашего познанія могуть существовать, лишь вытёсняя одна другую. Но какъ понять вещи, образующіяся изъ взаимно исключающихъ другь друга элементовъ? Затёмъ, какимъ образомъ можно допустить, что вс'є формы одинаково причастны в'єчности, какъ будто вс'є он'є им'єютъ

ту-же цѣнность и то-же право на существованіе? Наконець, разсматриваемыя во времени, вещи не всѣ осуществляются въ одинаковой степени. Одна постепенно становится всѣмъ, чѣмъ она можетъ быть, другая уничтожается въ тотъ самый моментъ, какъ началось ея развитіе. Чтобы приписать это различіе возможностямъ, оно должно уже заранѣе вѣчно существовать въ дѣйствительности. Отсюда возможности не всѣ лъйствительны въ равной степени; другими словами: однѣ изъ нижъ относительно дѣйствительны, а другія въ сравненіи съ ними только возможны.

Итакъ, актуально данное бытіе не есть необходимое слѣдствіе возможнаго: оно есть его случайная форма. Но если существованіе бытія не представляется необходимымъ, то можно-ли сказать то-же самос и о его природѣ? Не подчинено-ли оно въ своемъ собственномъ развитіи неизмѣнному закону? Не заключаетъ-ли оно въ себѣ самомъ той необходимости, отъ которой оно свободно въ своемъ отношеніи къ возможному?

Законъ даннаго въ опыть бытія можеть быть выраженъ нъсеолькими формулами, имъющими въ сущности одинъ и тотъже. смыслъ, а именно: "ничто не происходить безъ причины", .:се, что происходить, есть дъйствіе, и дъйствіе, пропорціональное своей причинъ", т. е., не завлючающее въ себъ ничего болье того, что содержится въ ней, "ничто не уничтожается и ничего не создается", или, наконецъ, "количество бытія остается неизмъннымъ".

Этотъ законъ нельзя разсматривать, какъ данный самимъ бытіемъ: идея единообразія и неизмѣнности чужда эмпирическому бытію, какъ таковому, потому что оно состоить по существу въ множественности различныхъ и измѣнчивыхъ явленій. Законъ причинности есть синтезъ двухъ не сводимыхъ другъ къ другу элементовъ: измѣнчивости и тожества, и недостаточно признать реальное осуществленіе одного изъ этихъ понятій, измѣнчивости, чтобы отсюда аналитически слѣдовало пругое.

**Но, быть можеть, этоть законь необходимь какъ самопроизвольное утвержденіе разума? Можеть быть, онъ познается а ргіогі и на этомъ основанім предписывается бытію?** 

Гав въ самомъ деле, можно найти въ данныхъ опыта такой предметь, который соответствовалъ-бы понятію "причины",

означающему "производящую силу", и такое отношеніе, которое соотвътствовало-бы идеъ "произведенія", выражающей связь . между причиной и дъйствіемъ?

Если поставить вопросъ такимъ образомъ, то законъ причинности, конечно, апріоренъ. Но не въ этомъ смыслѣ разумьется онъ въ области эмпирическаго познанія. Идея производящей причины не могла-бы оказать никакой услуги тому, кто, какъ ученый въ собственномъ смыслѣ, изслѣдуетъ исключительно природу и порядокъ явленій. Въ дѣйствительности слово "причина" въ его научномъ употребленіи означаетъ "непосредственное условіе". Причина какого-нибудь явленія въ этомъ смыслѣ есть также явленіе, и не можетъ быть ничѣмъ, кромѣ явленія: иначе изслѣдованіе причинъ не входило-бы въ область положительныхъ наукъ. Только это такое явленіе, которое должно предварительно существовать, чтобы осуществилось другое.

Но, скажуть, пусть такъ. Причина, дъйствительно, лишь по ошибкъ понималась сначала какъ метафизическая сущность, заключающаяся въ явленіяхъ: на самомъ дълъ она есть только опредъляющее условіе. Она относитея не къ бытію въ себъ а къ познанію явленій, и заключаетъ въ себъ только то, что необходимо для возможности такого познанія. Однако, достаточно-ли его? Справедливо сказать, что причинность есть лишь отношеніе или связь между явленіями, но нужно добавить, что это—связь необходимая и полагаемая а priori.

Понимаемый такимъ образомъ, законъ причинности, безъ сомнёнія, болёе близокъ къ условіямъ науки, чёмъ когда къ нему примёшивается гипотеза вещи въ себѣ. Однако, и въ этомъ случаѣ онъ заключаетъ въ себѣ элементъ, въ которомъ наука не нуждается, а именно, идею необходимости. Чтобы изслѣдованіе причинъ было законно и плодотворно, для этого достаточно, если между явленіями существуютъ относительно неизмѣнныя связи. Даже болѣе: необходимая связь между явленіями противорѣчитъ самой сущности явленій. Тотъ или иной родъ ихъ послѣдовательности, зависящій отъ способа дъйствія вещей въ себѣ, можетъ имѣть только относительный характеръ. Видѣть въ причинности безусловно необходимую связь явленій значитъ впадать въ ту же ошибку, которой хотѣли избѣжать, только на этотъ разъ самыя явленія возводятся на степень вещей въ себъ.

Точный смысль закона причинности въ его примънения къ изученію эмпирически данваго міра следующій: всякое измененіе, наступающее въ вещахъ, непременно связано съ другимъ изменениемъ, какъ его условиемъ, и не съ какимъ-нибудь измѣненіемъ вообще, а съ измѣненіемъ опредѣленнымъ, такъ что въ обусловленномъ никогда не заключается болже того, что содержится въ условіи. Но всё элементы этого закона, повидимому, заимствованы изъопита. А priori человъкъ быль склоненъ допускать безусловное возникновеніе, переходы отъ невитія къ бытію и отъ бытія къ небытію, неограниченныя смыны явленій. Только опыть разсвяль эти предразсудки. Успъхи наблюденія, сравненія, размышленія и абстракціи, т. е., успъхи опыта, объясняемаго, но не замъняемаго мышленіемъ, ноказали, что перемъна никогда не есть что-нибудь совершенно новое, что всякое измёненіе есть коррелять другого измёненія, наступившаго въ тъхъ условіяхъ, среди которыхъ оно происходить, и что отношение, соединяющее это изменение съ другимъ, неизменно.

Итакъ, нельзя сказать, что законъ причинности, управляющій наукой, есть законъ, предписанный вещамъ разумомъ. Вътъхъ предълахъ, въ какихъ разумъ могъ-бы навязать его вещамъ, эмпирически данное бытіе, т. е., явленія, не могли бы его осуществить; а его формула, приложимая къ явленіямъ, заключаетъ въ себъ только элементы, заимствованные изъ опыта.

Тѣмъ не менѣе остается несомнѣннымъ, что эта формула выражаетъ существованіе неизмѣннаго отношенія между тѣмъ или другимъ измѣненіемъ. Если неизмѣнность сама въ себѣ и неравносильна внутренней необходимости, то она, во-первыхъ, нисколько не исключаетъ ея и даже служитъ ея внѣшнимъ символомъ; во вторыхъ, она устанавливаетъ между различными формами бытія то, что можно называть фактическою необходимостью. Не слѣдуетъ-ли отсюда, что законъ необходимой связи явленій, заслуживаетъ съ практической точки зрѣнія полнаго довърія, и даже съ теоретической точки зрѣнія болѣе вѣроятенъ, чѣмъ противоположный ему?

Нельзя отрицать, что идея этого закона была нервомъ научнаго познанія. Наука родилась въ тотъ день, когда человъкъ узналь о существованіи естественныхь причинь и дъйствій, т. е., о существованіи неизмѣнныхь отношеній между данными вещами,—вь тоть день, когда онь, вмѣсто того чтобы спрашивать себя, какая сверхъестественная сила произвела отдѣльныя явленія и почему она произвела ихъ, задаль себѣ вопросъ, оть какого явленія природы зависить извѣстное явленіе. Каждый успѣхъ науки подтверждаль такое воззрѣніе; да и противно всякой вѣроятности вообразить себѣ такой дѣйствительный міръ, въ которомъ явленія происходили-бы безъ причины, т. е., безъ неизмѣнныхъ антецедентовъ.

Однако не нужно забывать, что только самъ опыть ввель въ сферу человъческаго ума и постепенно очистиль научную идею естественной причины. Эта илея не есть апріорный принципь, управляющій состояніями бытія, а лишь абстрактная форма того отношенія, которая существуеть между этими состояніями. Мы не можемъ сказать, что природа вещей вытекаеть изъ закона причинности. Для насъ этоть законъ есть только самое общее выраженіе отношеній, вытекающихъ изъ наблюдаемой природы данныхъ вещей. Предположимъ, что вещи, имъя возможность измъняться, однако не измъняются: ихъ отношенія останутся неизмънными, котя необходимость не будеть царить въ дъйствительности. Такимъ образомъ предметомъ науки служитъ чисто абстрактная, внъшняя форма, которая не предръщаеть внутренней природы бытія.

Но не въроятно-ли, что внъшнее есть точний переводъ внутренняго? Можно-ли допустить, что акты бытія случайны, если доказапо, что проявленія этихъ актовъ связаны между собою неизмѣнными отношеніями? Если тѣни, которыя проходятъ въ пещерѣ Платона, слѣдуютъ одна за другой такимъ обравомъ, что, достаточно наблюдая ихъ, можно съ точностью предвидѣть появленіе будущихъ тѣней, то ясно, что и отбрасывающіе ихъ предметы слѣдуютъ другъ за другомъ также въ неизмѣнномъ порядкѣ. Безъ сомнѣнія, въ опытѣ проявленія могутъ быть не даны вмѣстѣ съ актами; но если при одномъ изъ этихъ проявленій тотчасъ даны и другія, то будетъ самой простой гипотезой допустить, что и акты связаны между собою подобнымъ-же образомъ. Отсюда, чтобы имѣть право сомнѣваться во внутренней необходимости вещей, намъ пришлось-

бы повидимому, оспаривать безусловную правильность въ течени явленій и установить существованіе несогласія, хотя бы в незначительнаго, между требованіями науки и закономъ дійствительности. Быть можеть, опыть и не даеть намъ средства доказать внутреннюю необходимость вещей; но можно ли утверждать, что онъ благопріятствуеть противоположному положенію?

Для того, чтобы сделать сколько-нибудь определеныя ключенія о причинахъ неизмінной связи явленій, эти явленія сами должны быть опредъленными величинами. Между тъмъ, ихъ опредъленность есть только результать научной абстракдів. Всякое опытное изследованіе сводится въ конце концовъ къ тому, что искусственно ограничиваетъ изм'бримый элементь явленій возможно тесными пределами. Въ действительности иногда невозможно съ точностью определить тогъ пурктъ, гдь явленіе начинается и кончается. Впрочемъ, даже нельзя утверждать, что подобные пункты существують, потому что считать ими недълимые моменты-значило-бы допускать гипотезу, которая навърное противоръчитъ самой природъ вренени. Отсюда, мы видимъ такъ сказать лишь вмъстилища вещей, а не самыя вещи, и намъ неизвъстно, занимаютъ-ли ещи въ этихъ своихъ вибстилищахъ опредбленное положеніс. Допустимъ, что явленія неопределенны, по крайней мере въ той степени, въ какой они несомивнно превыщаютъ грубыя средства нашей оценки: ихъ кажущіяся формы и отношенія остались-бы точно такими-же, какъ мы ихъ видимъ. Такимъ образомъ, когда мы буквально понимаемъ принципъ, по которому такое-то явленіе связано съ такимъ-то другимъ, мы усволемъ вещамъ если и мыслимую, то чисто гипотетическую опредвленность. Терминъ "такое-то явленіе", взятый въ строгомъ смыслъ слова, не выражаетъ эмпирическаго понятія и, можеть быть, противоречить самымь условіямь опыта.

Затемъ, сообразно-ли съ опытомъ допускать безусловную пропорціональность, равенство и эквивалентность между причиной и действіемъ? Никто не считаетъ эту пропорціональность постоянной, если вещи разсматриваются съ точки зрёнія ихъ помезности, ихъ эстетической и моральной цённости, словомъ, съ точки зрёнія качества. Напротивъ, въ этомъ случать вст признаютъ, что великія действія могутъ происходить отъ ничтожныхъ причинъ, и наоборотъ. Следовательно, законъ эквивалентности можетъ считаться безусловнымъ лишь тогда, когда дело идетъ или объ отношеніяхъ между количествомъ одного и тогоже качества, или о чистыхъ количествахъ.

Но гдѣ-же можно найти такое слѣдствіе, которое въ сравненіи съ антецедентомъ представляло-бы то-же самое количественное отношеніе тѣхъ-же самыхъ качествъ? Развѣ оно былобы слѣдствіемъ, дѣйствіемъ, измѣненіемъ, еслибы оно не различалось отъ антецедента ни по количеству, ни по качеству?

.Прогрессъ наблюденія все болье и болье раскрываеть богатство свойствъ, разнообразіе, индивидуальность, жизнь тамъ, гдф, повидимому, являлись лишь однообразныя неразличимыя массы. Отсюда, не въроятно-ли, что простое повторение одного и того же качества, эта вещь, лишенная красоты и интереса, нигдъ не существуетъ въ природъ, и что однородное количество есть лишь идеальная поверхность бытія? Такъ, мерцающія вдали звёзды кажутся лишь геометрическими фигурами, тогда какъ въ дъйствительности онъ-міры, слагающіеся изъ тысячи различныхъ веществъ. Что касается измъненія интенсивнаго количества, т.е., увеличенія или уменьшенія одного м того-же качества, то въ результатв оно равнымъ образомъ сводится къ качественному изивненію, такъ какъ, будучи доведено до извъстнаго пункта, оно заканчивается превращениемъ одного качества въ другое, противоположное ему, а то, что происходитъ въ значительномъ интенсивномъ измѣненіи, необходимо должно происходить и въ техъ частныхъ измененіяхъ, изъ которыхъ оно слагается.

Остается, правда, гипотеза чистаго количества, независимаго отъ какого-бы то ни было качества; но какое представленіе
можно составить о подобномъ предметѣ? Количество можетъ
быть только величиной или степенью чего нибудь, а это чтонибудь есть именно качество, характеръ физическаго или нравственнаго бытія. Если качество вполнѣ мыслимо какъ сущность количества, то послѣднее, разсматриваемое какъ сущность качества, совершенно непонятно. Вѣдь, количество можетъ означать лишь границу или предѣлъ: а всякая граница
предполагаетъ нѣчто ограничиваемое.

Если-же вездё, даже въ самыхъ простейшихъ формахъ бы-

гія, существуєть нікоторый качественный элементь, какъ неоходимое условіє самаго ихъ существованія, то признать, что зайствіє съ точки зрівнія качества можеть быть непропорціонально причині, значить вмість съ тімь допустить, что въ конкретномь, дійствительномь мірів законь причинности нигдів строго не примінимь.

И дъйствительно, какъ можно понять, что причина или непосредственное условіе заключаеть въ себъ все, что необхопимо для объясненія дъйствія? Причина никогда не можеть
содержать въ себъ того, чъмъ отличается отъ нея дъйствіе,
того вновь возникающаго элемента, который служить необхопимымъ условіемъ причиннаго отношенія. Если дъйствіе всепыло тожественно съ причиной, то оно составляеть съ ней
одно, и не можетъ быть истиннымъ дъйствіемъ. Если-же дъйствіе отличается отъ причины, то, значить, оно имътъ до извъстной степени иную природу; но въ такомъ случать какъ возможно установить между ними, не говоримъ уже, полное равенство, которое немыслимо, а даже пропорціональность? Какъ
влятърить качественную разнородность и показать, что при тожественныхъ условіяхъ она всегда производится въ одной и тойже степени?

Наконець, если намъ удастся свести частныя измѣненія къ постояннымъ общимъ отношеніямъ, такъ чтобы взаимная развородность частныхъ фактовъ не исключала ихъ относительной необходимости, то развѣ прогрессъ науки не показываетъ намъ, что и самыя эти общія отношенія не изъяты изъ измѣненія? Не будетъ-ли самымъ вѣроятнымъ индуктивнымъ аключеніемъ та мысль, что найти безусловно неизмѣнный завонъ для разсматриваемыхъ отношеній невозможно, какъ бы ни были эти отношенія просты и какъ бы ни были широки основы наблюденія? Если общее измѣняется, то не слѣдуетъ-ли отсюда, что и въ частностяхъ заключается нѣкоторый элементъ случайности? И будетъ-ли страннымъ, что мы не можемъ различить въ безконечно маломъ причинъ измѣненія безконечно великаго, если даже въ этомъ безконечно великомъ измѣненіе почти неуловимо.

Реальность измѣненія не менѣе очевидна, чѣмъ реальность постоянства. Болѣе того, если можно понять, что два измѣне-

нія, производимыя въ обратномъ направленіи другъ къ другу, порождаютъ постоянство, то возникновеніе изміненія изъ безусловнаго постоянства немыслимо. Такимъ образомъ, изміненіе есть основной законъ, а постоянство—лишь его слідствіе, и потому вещи должны допускать изміненіе даже въ самыхъ непосредственныхъ своихъ отношеніяхъ.

Но если не существуетъ неподвижнаго пункта, на которомъ могли-бы покоиться изм'тненія вещей, то законъ причинности, утверждающій безусловное сохраненіе бытія и природы вещей, не имбетъ точнаго приложенія къ даннымъ опыта. Онъ выражаетъ, безъ сомивнія, самый общій характеръ бытія; но представляя этотъ характеръ бытія безусловно независимымъ отъ противоположнаго ему способа, хотя последній не менее действителенъ и первиченъ, и предполагая опредъленность и постоянство ранье измыненія и живни, онъ обнаруживаеть своеобразное вижшательство разсудочнаго иншленія, которое, вижсто того, чтобы ограничиться наблюденіемъ дійствительности, даетъ ей форму, приспособленную къ его собственнымъ стремленіямъ. Законъ причинности въ его абстрактной и абсолютной формъ съ полнымъ правомъ можетъ быть практическимъ правиломъ науки, задача которой-проследить постепенно нити безконечной ткани явленій; но когда мы пытаемся представить себъ всеобщую связь и всюду проникающее взаимодъйствіе измінчивости и постоянства, изъ которыхъ слагается жизнь и реальное бытіе, онъ является лишь неполной и относительной истиной. Міръ, разсматриваемый въ единствъ его реальнаго существованія, представляеть совершенную необусловленность, которая, безъ сомивнія, выступаеть слишкомъ слабо и не ясно, если наблюдать вещи лишь на очень незначительномъ пространстве ихъ теченія, но которая иногда становится очевидной, если сравнивать факты, отделенные другь отъ друга длиннымъ рядомъ промежуточныхъ явленій. Нётъ эквивалентности, нътъ чистаго причиннаго отношения между человъкомъ и элементами, давшими ему бытіе, между развившимся существомъ и существомъ, находящимся лишь на пути къ образованию.

(Продолжение будетъ).

# Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

Сивиллины оракулы еще ни разу не были въ русской богословской литературъ предметомъ подробнаго обслъдованія со стороны своего содержанія 1). А между тымь съ этой стороны они представляють немаловажный интересь и сами по себъ, какъ памятникъ народнаго религіознаго сознанія іудеевъ за два почти въка до Р. Хр., и какъ памятникъ народныхъ мевній христіань въ теченіи трехъ первыхъ віжовъ нашей эры, -- и по своему вліянію, какъ своего рода народный катехизисъ, оказавшій вліяніе на религіозное развитіе христіанъ последующаго времени. Особенно ценно свидетельство сивиллиныхъ книгъ о религіозномъ состояніи іудеевъ за 2 вв. до Р. Хр., всявдствіе скудости св'ядкній объ іудеяхъ изъ этого періода. Но интересно подробное раскрытіе идей и христіансыхъ сивиллистовъ. Христіанскія идеи въ Сивиллиныхъ книгахъ мы находимъ въ ихъ древнъйшей формъ народнаго усвоенія; въ этой форм'ь запечатлёлся результать того душевнаго движенія, какое вызывало христіанство въ своихъ первыхъ последователяхъ. Интересно знать ихъ религіозное настроеніе, когда бродило и переработывалось въ ихъ душъ воспринятое ими ученіе. Что запало въ глубину ея и что осталось на ея поверхности, --объ этомъ говорять намъ сивиллы, правда, не

<sup>1)</sup> Намъ извъстен двъ печатния статьи о книгахъ Сивиллъ: 1) въ Христ. Чт. 1877 г. ч. І, ст. проф. Глоріантова: "Происхожденіе міра и человъка и послъзующая тудьба ихъ по изображенію древнихъ римскихъ поэтовъ: Сивилины книги"; 2) въ Тр. К. Д. Ак. 1867 г., ст. С-ва " о книгахъ Сивилъ". Объ статьи касаются смержанія сивилиныхъ стиховъ лишь отчасти и въ общихъ чертахъ.

все, но и не мало. Затвиъ: идеи христіанскихъ сивиллистовъ нашли радушный пріемъ у отцовъ и учителей церкви, --и чтобы имъть возможность судить о степени ихъ вліявія на нихъ и вообще на последующее религіозное сознаніе, нужно знать ихъ содержание и его основной характеръ. Вліяніе сивиллистовъ на последующихъ христіанскихъ писателей, кажется, нельзя ограничивать заимствованіемъ последними техъ или другихъ изреченій у первыхъ. Св. Іустинъ, Аоинагоръ, Тертулліанъ, Климентъ Александрійскій, Өеофиль Антіохійскій. Лактанцій и др. смотръли на сивиллу, какъ на небесную посланницу, просвёщавшую язычниковъ свётомъ истины и подготовлявшую ихъ къ принятію христіанства. Они постоянно приводили въ своихъ сочиненіяхъ выдержки изъ сивиллиныхъ книгъ, которыя Тертулліанъ называетъ прямо Св. Писаніемъ 1). Извъстный Цельсій современных ему христіанских впологетовъ называлъ въ насмёшку сивиллиными друзьями или фабрикантами 2); а св. Іустинъ утверждаеть въ своемъ "Увѣщаніи къ Елливамъ", что сивиллины книги извъстны всему міру 3),—такъ широко было употребленіе сивиллиныхъ стиховъ! Императоръ Константинъ В. въ ръчи къ Оо. перваго вселенскаго собора, сохраненной Евсевіемъ, указывалъ на знаменитый акростихъ, находящійся въ 8 книгѣ, и называль сивиллу богодухновенною. А блаж. Августинъ, указывая на тотъ же акростихъ въ своемъ сочинении "О градъ Божіемъ", выражаетъ готовность предоставить сивиллъ права гражданства въ этомъ городъ. Такое отношеніе къ сивиллъ отъ древнихъ христіанскихъ въковъ перешло даже и къ позднъйшимъ средневъковымъ временамъ, когда, если и не во встать христіанскихъ церквахъ, то, по крайней мъръ, въ западной церкви, изображенія сивиллы (или даже и всёхъ 12-ти) помёщались въ храмахъ на ряду съ изображеніями пророковъ и апостоловъ 4). Всеобщее уважение къ сивиллинымъ оракуламъ невольно вы-

<sup>1)</sup> Xp. 4r. 77 r. q. I, crp. 77.

<sup>2)</sup> Heržog, Real Encyklop., 13, s. 180.

<sup>3)</sup> Тр. К. Д. Ав. 1867 г., стр. 369.—Чтобы Ап. Павель и Клименть Римскій цитировали сивиллины оракулы,—этого мибиія доказать нельзя. См. Herzog'a R. Encyklop., 13, seit 183.

<sup>4)</sup> Христ. Чт. 77 г., ч. І, стр. 77.

зываетъ предположеніе—не положилъ-ли этотъ, въ своемъ роть народной катехизисъ, какого-либо особаго отпечатка на резигіозномъ сознаніи воспитавшихся на его идеяхъ людей.... Существуетъ отвётъ на этотъ вопросъ у нёкоторыхъ ученыхъ, который мы приведемъ ниже. А теперь ознакомимся, въ цёляхъ правильнаго пониманія сивиллиныхъ идей, съ личностью вуъ авторовъ, временемъ, обстоятельствами и цёлію написанія ими своихъ стиховъ.

Съ именемъ Сивиллъ явилось въ свътъ, въ разное время и при различныхъ обстоятельствахъ, нъсколько собраній пророческихъ стиховъ, имъвшихъ разныхъ авторовъ и содержаніе и неодинаковое значеніе въ жизни своего времени. Для ясности представленія о сивиллиныхъ книгахъ, содержащихъ іудейскія и христіанскія идеи, необходимо выдълить эти книги отъ другихъ книгъ того же имени.

Онт не тв сивиллины оракулы, которые явились въ Малой Азін (именно въ Трот) во время Троянской войны отъ одной він нісколькихъ Сивиллъ, т. е., религіозно-восторженныхъ женщинъ, имівшихъ, говоря языкомъ библейскимъ, "духъ пытливъ" (Дізн. XVI, 16) 1). Прорицанія ихъ вызвали въ Малой Азін сильное подражаніе. Знаменитьйшею между Сивиллами считалась ихъ родоначальница—Сивилла Эритрейская. Изъ Азін этотъ родъ прорицанія перешелъ въ Грецію и потомъ на югіз Піталін (Сивилла Кумская). Если можно судить о характеріз содержанія оракуловъ этихъ древнихъ языческихъ сивиллъ по дошедшимъ до насъ отрывкамъ, приписываемымъ сивиллъ По прейской, то слідуетъ сказать, что оніз въ двусмысленныхъ выраженіяхъ угрожали біздствіями разнымъ городамъ.

<sup>1)</sup> По известиямъ Гераклита, Аристофана и Платона, сначала явилась одна гророчида съ именемъ Сивили. Это было ея собственное ими. А затъмъ къ ней чесоединилось и много другихъ, получившихъ названіе Сивиль, вёроятно, за свой пророческій даръ. Можно думать, что Сивилы были девственници: древніе вёроны, что женщина, въ силу своего темперамента, въ большей степени, чёмъ мусля, расположена къ религіозной восторженности и обладаетъ яснымъ взгляють ва будущее, —особенно если она девственница. Естественно предположить, что эта вёра въ примёрё Сивилъ находила, если не основаніе свое, то подзержденіе. — Слово "Сивила" обыкновенно производять отъ греч. "Λιός βουλή", аолійсь форма "Σιός βουλή". См. Хр. Чт. 77, ч. І, стр. 47—51: Тр. К. Д. Ак., чт., стр. 349—354; Неггор'а, Real Encyklop., 13, 179.

Въ то время, какъ слава первой Сивиллы, раздълившись сивиллины прорицанія-потерять обаяніе своей исключительности и новизны, -- оракулы Сивиллы Кумской неожиданно получають чрезвычайный авторитеть, давь таинственное 1) происхожденіе книгамъ капитолійскимъ. Эти римскіе сивиллины оракулы, за совътомъ къ которымъ обыкновенно прибъгали въ Рим' во время б'едствій, поражавших республику, и вообще во всъхъ важныхъ случаяхъ, были уничтожены пожаромъ Капитолія въ 183 г. до Р. Хр., заменены сивиллиными стихами греческаго (Эритрейскими) и иного происхожденія и спова истреблены императоромъ Гоноріемъ (въ нач. У в.), ревностнымъ искоренителемъ язычества и поборникомъ христіанства. Если признавать тожество Сивиллы Кумской съ сменившей ее въ Капитолів Сивиллой Эритрейской (а римляне признавали его). то извъстнымъ будетъ характеръ содержанія римскихъ сивпллиныхъ книгъ $^{2}$ ).

Но и онв не то же, что наши сивиллины оракулы, хоты. быть можетъ, заключали въ себъ часть ихъ. Когда, по приказу римскаго сената, "повсюду" происходило собрание сивиллиныхъ стиховъ для Капитолін после известнаго пожара, —въ это время въ обществъ-особенно межлу јудеями еллинистамибыли распространены пророческіе стихи, носившіе то же имя сивиллинныхъ. Эти стихи были плодомъ передълки, или поддълки. произведенной не жрецами, не децемвирами или квиндецемвирами, а совершенно сторонними людьми, для которыхъ имя Сивиллы служило не болье, какъ только псевдонимомъ, подъ которымъ они скрывали свое настоящее, быть можетъ, далеко не популярное имя, чтобы заинтересовать и завлечь читателей громкимъ именемъ мнимаго автора своего произведенія (Глоріантовъ). Такое употребленіе имени Сивиллы въ качествъ псевдонима замъчается приблизительно со времени Александра М.. когда начался періодъ религіознаго синкретизма и возросъ въ

<sup>1)</sup> Переданное въ извъстной легендъ о продажъ сивил. кн. Тарквинію Древнему или Гордому (младшему) какою то чужестранкою. Хр. Чт. 77, 52—54.

<sup>2)</sup> Отрывки Эрвтрейской и Кумской Сивиллъ собраны у Alexandr'a, "Oracula Subyllina", 1856 г.

соществъ интересъ ко всякаго рода предсказаніямъ и продолжалось въ теченіи 6-ти, если не болье, въковъ 1) (до IV в. по Р. Хр.). Къ числу этихъ не настоящихъ или такъ назымемысъ Сивилъ относятся, вмъстъ съ Персидской, и наши Съвилъы еврейскаго и христіанскаго происхожденія. Объ іудейской Снвилъв высказывается предположеніе, что она достигла того, чтобы ввести нъкоторые изъ своихъ стиховъ въ оракулы, собиравшіеся для Капитоліи 2). Императоры Августъ и Тиверій истребляли эти подложные сивиллины стихи, предвъщавшіе погибель Риму и бывшіе, ко вреду республики, удобнымъ орудіемъ въ рукахъ римскихъ патриціевъ для достиженія ими своихъ интересовъ: многіе изъ нихъ сдълались жертвою всепожирающаго времени; но не мало сохранилось ихъ и до напиего времени.

Являясь въ свътъ по частямъ въ разное время и отъ разлечныхъ авторовъ, сивиллины стихи въ первые въка христіанства естественно не могли имъть одного общаго и цъльнаго состава и существовали въ видъ отдъльныхъ, разрозненныхъ отрывковъ, изъ которыхъ многіе, процитованные у оо. и учителей церкви, не вошли въ сборникъ 3). А этотъ сборникъ возескъ не позже VI в. или временъ императора Юстиніана отъ неизвъстнаго автора, который присоединиль къ нему свое предисловіе, —и въ немъ онъ ставить сивиллины книги почти наравић съ Священнымъ Писаніемъ, какъ такія книги, въ которыхт излагаются всв важивишія истины, какт ветхозаветнаго, такъ и новозавътнаго въроученія. Этотъ сборникъ открыть по частямъ западными учеными въ манускриптахъ различныхъ европейскихъ библіотекъ въ теченіи XVI-XIX вв. Въ изданіи Фридлиба 4) мы имбемъ 4235 стиховъ, разбитыхъ на 12 инигъ, считая въ томъ числе стихи двухъ фрагментовъ, заимствованных у Өеофила Антіохійскаго и составляющих пре-

т) Христ. Чт. 77 г. ч. I, стр. 59; Herzog'a, R. Enc. 13, s. 179.

<sup>2)</sup> Тр. К. Д. Ав. 67 г., стр. 360.

<sup>3)</sup> Herzog, ibidem.

<sup>4:</sup> Friedlieb "Oracula Sibullina", Leipzig, 1852. Въ изданіи принять грековънецкій текстъ стиховъ. Кромъ упомянутаго выше изд. Сивилл. оракуловъ Aleланdr'а, наиболъе замъчательно еще изданіе ихъ—Ewald'a, 1858.

дисловіе, приписываемое Сивиллѣ Эритрейской, но въ дѣйствительности принадлежащее іудею 1).

Изъ сказаннаго о Сивиллиныхъ книгахъ ясно, что онъ въ настоящемъ своемъ видъ составляютъ нъчто въ родъ религіозной и литературной мозаики, что-то въ родв штучной фигуры, составленной изъ кусочковъ различной породы, и происхожденія, и вовсе не цъльное произведеніе, принадлежащее одному времени и одной рукъ, - и развъ только цъль происхожденія могла быть одинакова для всёхъ сивиллиныхъ отрывковъ. Bce жe намъ необходимо. насколько поближе опредълить личность авторовъ этихъ отрывковъ и мъсто и время ихъ жизни и, след., происхожденія отрывковъ, потому что содержащіяся въ нихъ іудейскія и христіанскія идеи интересны для насъ, какъ живое религіозное сознаніе извъстныхъ людей извъстнаго времени, но не какъ абстрактныя въро-и-право-учительныя септенціи, —интересны въ усвоеніи хъ умами того или другого времени.

Характеръ содержанія сивиллиныхъ книгъ таковъ, что не вездѣ позволяєть съ несомнѣнной точностью опредѣлить автора, время и мѣсто происхожденія той или другой книги или части ея. Сивиллисты, новидимому, умѣли или хотѣли бывать въ одно и то же время разными личностями: классикомъ (3 кн. 419 т.) и литературнымъ профаномъ, политикомъ и религіознымъ проповѣдникомъ, іудеемъ и христіаниномъ (4 и 5 кн.), или іудеемъ и даже язычникомъ (3 кн.). Рядомъ съ раздвоеніемъ личности они имѣютъ способность переноситься изъ страны въ страну съ своими грозными прорицаніями, вслѣдствіе чего трудно точно опредѣлить мѣсто ихъ жизни. У большей части сивиллистовъ до такой степени высказывается строгость характера іудеевъ, что часто представляется ошибкой приписать ихъ стихи христіанамъ, какими они тутъ же выдаютъ себя знаніемъ христіанскихъ истинъ (4, 5, 9 и др. кн.).

<sup>1) 8</sup> первыхъ сивил. книгъ найдены въ теченіи XVI в., а въ первой половинѣ настоящаго стольтія открыты были и остальныя книги—сперва 14-я (1817 г.), а потомъ (1828 г.) 11, 12 и 13-я. Не достаеть въ ряду 9 и 10 книгъ. Но 8-я книга не есть цъльное произведеніе, и если ее раздълить на три части и взъ каждой части сдълать особую книгу, то получатся всѣ 14 книгъ. Тр. К. Д. Ак., 67 г., стр. 348.

Такая трудность въ опредъленіи личности автора той или другой сивиллиной книги или ея части увеличена еще позднъйшей интерполяціей текста сивиллиных воракуловъ. Однако ученые изследователи вопроса о личности сивиллистовъ пришли въ болбе или менбе согласнымъ выводамъ, по которымъ два фрагмента предисловія и 3 книга (кром'в начала 1-45 ст.) принадлежать іудеямь; начало 3 книги (1-45 ст.), 6-я кн., 8-я-въ наибольшей ея части (217-336, 430-501 ст.) и 10-а-христіанамъ; остальныя книги написаны іудействующими христіанами, изъ которыхъ только авторъ 7-й книги стоитъ ближе къ христіанамъ, чёмъ къ іудеямъ; наоборотъ-всё другіе приближаются болье къ іудеямъ, чымъ къ христіанамъ 1). Наиболье подробнымъ изображениемъ формъ египетскаго идолопоклонства сивиллисты выдають себя, какъ жители Египта и въ частности Александріи. Что касается времени происхожденія іудейских и христіанских сивиллиных стихов, то оно не всегда ясно изъ самыхъ оракуловъ, гдф весьма часто переченано то, что случилось во время жизни ихъ составителя, съ темъ, что было когда-то прежде,-и не всегда твердо можетъ быть установлено при посредствъ внъшнихъ свидътельствъ. Во всякомъ случав, излагая іудейскія и христіанскія идеи, мы будемъ отмѣчать время ихъ появленія установленными наукой датами. А теперь можно сказать лишь то, что только 2 фрагмента предисловія, приписываемаго Сивиллъ Эритрейской, да 3 книга (кромъ начала 1-45 ст.) признаются до-христіанской частью сивиллиныхъ оракуловъ, причемъ до-христіанское происхождение 97-295, 489-817 ст. безспорно, а 46-96, 295—489, 818—829 ст., какъ и предисловія, вѣроятно 2). Остальныя части сивиллиныхъ книгъ явились въ теченіи 3-хъ первыхъ въковъ христіанской эры.

Намъ нужно знать цель и условія написанія сивиллиныхъ

<sup>1) 1</sup> и 2 кв. мы не разсматриваемъ и не имвемъ здёсь въ виду частію потому, что содержаніе ихъ взято изъ другихъ книгъ (Friedlieb, Einleit. §§ 7 и 8, 5. XVI и XIX), частію потому, что неизвёстно время ихъ происхожденія—и во всиюнь случав, оно поздиванее: оо. и учители первыхъ 4 вв. христіанства ихъ не штируютъ. Friedlieb, Einleit. § 32, s. 61; Христ. Чт. 77 г., ч. I, стр. 63—74; Гр. К. Д. Ак. 67 г., стр. 376—378; Herzog, ibid.

<sup>2)</sup> Xp. чт. 77 г. ч. I, стр. 63 и 74.

стиховъ, дабы видъть, случайно или намъренно высказаны въ нихъ іудейскія и христіанскія идеи, что въ тъхъ и другихъ идеяхъ ближе и что дальше сознанію писателя, что сказано спокойно и что съ увлеченіемъ.

Цълью написанія сивиллиныхъ книгъ, насколько она открывается изъ ихъ содержанія, было наученіе людей истинному богопочтенію. Іудействующіе сивиллисты вездъ увъщаютъ язычниковъ отказаться отъ идоловъ и обратиться къ истинному Богу. Христіанскіе сивиллисты, повидимому, назначаютъ свои стихи, которые часто похожи болье на гимны, чъмъ на пророчества (6-я кн. и часть 8-й), для послъдователей Христа—гонимыхъ—въ цъляхъ поддержанія въ нихъ въры и одушевленія надежды; но въ то же время они, въроятно, имъли въ виду и язычниковъ, желая обратить ихъ къ евангелію изображеніемъ чистоты и строгости христіанскихъ нравовъ.

Условія, въ какихъ находились сивиллисты при составленій своихъ оракуловъ, могутъ выяснить, почему они взялись за дёло подъ псевдонимомъ Сивиллы и выполнили его такъ, а не иначе.

Нужно помнить, что въ то время, когда жили наши сивиллисты (съ 2 в. до Р. Хр. по 3 христ. въкъ), подражаніе древней Сивиллъ вообще было развито въ греко-римскомъ обществъ,--и они, наши сивиллисты, могли увлечься примъромъ другихъ, влагая свои стихи въ обычную, очень любимую читателями форму. Но этого мало. Всв сивиллисты были изъ числа людей, презираемыхъ и гонимыхъ со стороны язычниковъ. Жестокія насмъшки и пренебреженіе, какія встръчали со стороны грековъ египетскіе евреи (2 в. до Р. Хр.), ожесточеніе, съ какимъ Веспасіанъ; Титъ и Адріанъ вели борьбу противъ Іудеи, гоненія первыхъ языческихъ императоровъ на христіанъ-не мізшали ни іудеямь, ни іудействующимь христіанамъ указаннаго времени считать себя избранной націей и сохранять въ душт увтренность, что они поклоняются истинному Богу, къ Которому рано или поздно обратятся всв народы, — и вызывали у тъхъ и другихъ, какъ и у христіянъ 1),

<sup>1)</sup> Апокалинсисъ предсказываль паденіе города, который упивался кровію мучениковъ, см. XIV, 8; XVIII, 2.

естественное чувство гнава противъ идолопоклонниковъ, угнетавшихъ ихъ и посягавшихъ на ихъ въру. У іудеевъ до-христіанскихъ, у іудействующихъ христіанъ, подъ гнетомъ языческимъ, возбуждалось очень тонкое у нихъ національное чувство, и вместе съ христіанами у техъ и другихъ возникало понятное желаніе обратить язычниковъ къ истинному Богу, дабы скорже открылось на земли царство Божіе, въ которомъ вътъ мъста насилію и угнетеніямъ. Если іудей и всегда вообще отличались стремленіями прозелитизма (Мо., 23, 15), а іудейская школа въ Александріи—преимущественно 1), то во 2 в. до Р. Хр. они имѣли особенные мотивы для религіозной пропаганды. "Это было время, когда преследованія Антіоха Епифана оживили въ іудеяхъ чувства ихъ національности, когда первыя дівнія Маккавеевъ (возстановленіе въ Іерусалимі національнаго культа) возродили у многихъ изъ нихъ несбыточныя надежды. Александрійскіе іуден, отъ всего сердца привѣтствуя побъду собратьевъ, вообразили себя владъющими скипетромъ міра. Чтобы ускорить это событіе, имъ пришло въ голову обрачиться къ окружавшимъ ихъ грекамъ и убъждать ихъ "оставить идоловъ и поклониться истинному Богу" 2). Но какъ эти сивиллисты (іудеи), такъ и другіе-іудеохристіане и христіане, рышаясь на религіозную пропаганду среди язычниковъ, соображались съ ихъ воспріничивостью къ ней. Всв они хорошо понимали, что увъщанія отъ ихъ имени-столько непопулярнаго среди язычниковъ, не будутъ имъть на нихъ надлежащаго лыствія. Чтобы привлечь къ себы ихъ вниманіе, наши пропагандисты естественно выбрали пророчицъ, пользовавшихся у язычниковъ довъріемъ, и безъ колебанія сфабриковали ложныя предсказанія Сивиллы. Чтобы вознаградить своихъ языческихъ читателей, сивиллисты (іудействующіе) драпируются по мъстамъ (напр. 3 кн.) въ языческихъ классиковъ, примъувшивая къ воспоминаніямъ библейскимъ легенды греческія и

<sup>1)</sup> Вълицѣ Аристовула (180—147 г. до Р. Хр.) и его учениковъ она обра-18ла въ апостоловъ единобожія извѣстнѣйшихъ писателей языческой древности, 18лар. Эсхилла, Софокла, Еврипида, Менандра, Виргилія, Овидія и др. Хр. Чт. 77 г. ч. І, стр. 44; Тр. Ж. Д. Ак., 67, стр. 365.

<sup>2)</sup> Гастонъ Буасье "Паденіе язычества", стр. 245.

заимствуя у Гезіода нівкоторыя подробности его космогонів. а у Гомера несколько стиховъ. Но это не больше, какъ маскировка. Сивиллисты выдають одушевляющія ихъ намеренія и чувства. И если одни изъ нихъ (христіане) стремятся только научить своихъ читателей истинному богопочтенію, то другіе сивиллисты-іудействующіе стремятся не только научить тому язычниковъ, но и обличить ихъ и пригрозить имъ гнъвомъ Божіимъ за служеніе идоламъ и за угнетеніе ихъ-рода праведниковъ. Въ учительныхъ отдёлахъ Сивиллиныхъ книгъ полнее и чище выразились реллигіозное сознаніе и чувство сивиллистовъ; въ обличительныхъ-перевёсь береть чувство національное, то возмущенное языческимъ гнетомъ и гнъвно угрожающее притъснителямъ, то возбужденное успъхомъ національнымъ и торжествующее свою славу въ мечтаніяхъ. Идеи, высказанныя по внушенію перваго чувства-мотива, ближе къ действительному состоянію религіознаго сознанія сивиллистовъ и ихъ современниковъ; а идеи, высказанныя по внушенію національнаго чувства-мотива (всетаки связаннаго съ религіознымъ), отражають это состояніе нісколько односторонне и преувеличенно. Речь о Христе и жизни по Нему у христіанскихъ сивиллистовъ, преобладаніе грозныхъ представленій о Богѣ и ожиданій лучшаго будущаго у іудействующихъ характеризують, какъ увидимъ, главное содержаніе сивиллиныхъ книгъ.

А. Волнина.

(Продолжение будеть).

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

«Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

### ЭННЕАДА УІ-я.

КНИГА 4-я <sup>1</sup>).

1) томъ, что единое, тождественное сущее вездъ во всемъ во всей цълости своей присутствуетъ (пері той то бу бу кай тайтоу аща пачтахой вічац ойоч).

Полобно тому вакъ міровая душа, обнимая весь міръ, присутствуеть во всёхъ го существахъ, сама не дѣяясь и не выступая изъ самой себя, и высочайшее Первосущее есть вездѣсущеее лишь въ томъ синслѣ, что оно провиваеть и деръвсь своими силамя все прочее, пребыван неизмѣнно въ самомъ себѣ, въ единствъ сроего существа; то вездѣ, въ которомъ оно всегда есть, есть оно само. И, такъ его единство не исключаетъ, а производитъ и обусловливаетъ множественность сущаго, такъ и міровая душа производитъ множество существъ, всегда прониваетъ ихъ своею жизнью, причемъ ни сама она не дѣлится, ни души не теръбтъ своей индивизуальности. Такого же воззрѣнія держались и древніе мудрецы.

Душа присутствуеть во всёхъ существахъ міра потому ли, что онъ имфетъ такой пространственный объемъ, а ен собственная природа раздёляется по тёламъ, или же она, въ самой себъ пребывая, тъмъ самымъ присутствуетъ во всемъ. Последнее значило бы, что каждое тъло вовсе не есть предшествующее условіе присущей ему души, но находитъ ее уже въ наличности, такъ что гдъ бы ему ни пришлось появиться, оно, прежде чъмъ стать такою или иною частію во вселенной, должно гдъ бы-то ни было съ душой соединиться, а это опять зна-

<sup>1)</sup> Первыя тря вниги 6-й Эннеады представляють спеціальный Трактать о категоріяхь. Онв оставляются пока безь перевода.

чило-бы, что и цѣлое тѣло вселенной должно было имѣть для себя уже въ наличности существующую душу.

Но если такъ, если душа наполняетъ, занимаетъ все прежде приближенія къ ней тела, если она иметь, такъ сказать, весь возможный объемъ, то какъ возможно, чтобы она не имъла величины! Каковъ образъ присутствія ея во вселенной, когда вселенной-то еще и нътъ? Какъ она, будучи недълимою и непротяженною, можетъ присутствовать во всемъ, не имъя никакой величины? Если сказать, что она, не будучи телесною, однако же расширяется, распространяется совывстно, и сообразно съ величиною тела вселенной, то и это усвоение душ в ве аткници вкасен эжот иірнедирав по азах ашис инирисев решеніе проблемы, ибо тогда возникаль-бы вопрось, почему и какъ душа становится великою акцидентально? Само собою понятно, что душа не такимъ образомъ распространена по всему тълу, какъ какое-нибудь качество напр. сладость или цвътъ: это, ведь, суть только чисто-страдательныя модификаціи тела, и не удивительно, что мы видимъ, какъ онъ распространяются по всему тълу, модифицированному такимъ образомъ, хорошо зная, что опъ суть пъчто только телу присущее, но сами по себт вив тала не суть что-либо реальное, конечно, она всегда имъютъ такую-же величину (какъ и тело, которому она присуща). Кромъ того, бълизна одной части тъла въ своихъ модификаціяхъ совершенно равнодушна къ модификаціямъ бълизны другой, а между психическими функціями и модификаціями всегда существуеть симпатія; потомъ, --- хогя былизна одной части по своему виду и степени можетъ быть и бываетъ тождественна съ бълизною другой, но онъ всегда различны по числу (по своему положенію, по м'єсту), тогда какъ въ душів напротивъ та часть ея, которая присутствуетъ въ ногъ, тождественна съ тою, которая находится въ рукъ, какъ это намъ показываютъ наши ощущенія; наконецъ, въ качествахъ даже то, что тождественно, оказывается разделеннымъ, между темъ какъ въ душв тождественное недвлимо, и если говорится иногда о его разделенности, то это лишь въ томъ смысле, что оно присутствуетъ вездѣ.

Не станетъ ли все это для насъ понятнъе и яснъе, если мы

начнемъ изследование отъ начала и попытаемся уяснить, какачъ образомъ душа, будучи безтелесною и непротяженною, межетъ принять протяженность прежде тела, или вместе съ теломъ? Если намъ удастся сделать понятнымъ, какъ она могла принять протяженность прежде всёхъ и всякихъ телъ, тогда станетъ понятно и то, какъ она приняла ее въ телахъ.

2. Міръ истинно-сущаго есть всеобъемлющій (онъ есть срал во всей своей цівлости), міръ же видимый чувственный есть лашь его образъ и подобіе. Понятно, что тотъ истинный всеибъемлющій міръ не находится ни въ чемъ другомъ, потому что ему не предшествуеть въ бытіи ничто другое: напротивъ, тоть міръ, который по бытію слідуеть послів него, конечно, ложень уже въ немъ находиться и на немъ утверждаться, а безъ него онъ не можетъ ни существовать, ни быть въ движенін или въ покої. Но никто пусть не думаєть, что нашъ чувственный находится въ томъ сверхчувственномъ, какъ зь пространстве, определяется ли пространство какъ граница мъемлемаго тъла по отношению къ объемлющему 1), или какъ разстояніе (между тёлами), которое всему предшествуеть и ливеть природою своею пустоту, -- все равно, -- нътъ, онъ только знадется и покоится какъ на своей основъ, на томъ истинно сущемъ міръ, который вездъ сущъ и все въ себъ содержитъ; понятіе объ этомъ мірѣ должно быть продуктомъ чистаго мышзенія (а не представленія, или воображенія) и не должно совъ себъ никакого намека на пространственныя отношевія; річь о мість, пространствь умістна лишь въ приміненіи къ чувственному міру, тотъ же міръ, будучи по бытію первымъ и обладая истиннымъ существованіемъ, никакого мізпа для себя не требуеть и ни въ чемъ другомъ не находится. Будучи всеобъемлющимъ, онъ не можетъ иметь никакого ущерба въ своемъ составъ, онъ всецъло самъ себя наполняетъ, онъ рацень всегда самому себь и существуеть везды, гды есть все сущее, потому что самъ-то онъ и есть это все. Напротивъ, лиждущійся на немъ нашъ чувственный міръ, будучи совсъть инымъ (по природъ), лишь участвуетъ въ его бытіи, во всей своей судьбъ зависить отъ него, получаеть отъ него всъ

<sup>1)</sup> Это Аристотельское опредъленіе пространства.

силы, но не такъ, что делитъ его въ себе (пространственно), а такъ, что всегда стоитъ въ непосредственной къ нему бливости, имбетъ его въ себъ, между тъмъ какъ онъ, будучи всеобъемлющимъ, никоимъ образомъ не можетъ быть внв самого себя (въ чемъ либо другомъ), ибо не мыслимо, чтобъ сущее могло пребывать въ несущемъ; напротивъ, несущее должно пребывать въ сущемъ, находя его вездъ во всей цълости, онъ. повторяемъ, не можетъ отдъляться отъ самого себя, и если мы все-таки говоримъ, что онъ вездъ, то это лишь то значитъ, что онъ всецъло лежитъ въ сферъ истинно-сущаго, т. е., въ самомъ себъ. И ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что всеобъемлюшее находится витстт въ сущемъ и въ самомъ себъ, ибо что, будучи всеобъемлющимъ, есть вездъ, то (представляетъ собою единство и) находится въ единомъ. Мы же, вовлекая это истинно сущее въ міръ чувственнаго бытія, обыкновенно и вездёсущіе его туть полагаемь, а затёмь видя, какь громадень чувственный міръ, недоуміваемъ и спрашиваемъ себя, какъ же это могла та сверхчувственная природа растянуться въ столь великой громадъ, а того и не подозръваемъ, что считаемое нами великимъ мало, а мнимое малое велико, потому что оно въ каждой своей части находится все цёликомъ, такъ что и міръ нашъ, соприкасаясь съ нимъ всеми своими частями, везде находить его цёлымъ, следовательно, большимъ, чемъ онъ самъ. Такъ какъ чувственный міръ не могъ растянуться въ еще большій объемъ, чёмъ какой имфетъ, ибо въ такомъ разъ онъ очутился бы внъ сферы всесущаго, еслибъ это только было возможно, то ему ничего болбе не остается, какъ двигаться около всесущаго; не имъя возможности ни охватить его, ни проникнуть во внутрь его, онъ довольствуется темъ, что занимаетъ мъсто и устраивается въ сосъдствъ съ нимъ, такъ что оно это всесущее въ одномъ смыслѣ ему присуще, а въ другомъ нѣтъ. ибо оно (не въ чемъ либо другомъ, а) въ самомъ себъ находится даже тогда, когда непосредственно подлѣ него чтолибо другое находится. Такимъ-то образомъ твло вселенной, находясь въ непосредственной къ нему блидости, движется вокругъ его, не имъя ни надобности, ни возможности простираться дальше, движется вокругь того, что неподвижно

и тождественно, ибо то, вокругъ чего оно движется, есть всесущее, такъ что въ своемъ движеніи міровое тёло каждою частію своею касается всегда его во всей его цёлости. Если бы все сущее было протяженнымъ и занимало какое либо м'єсто, тогда міровому тёлу пришлось бы приближаться къ нему и касаться посл'ёдовательно разныхъ его частей своими разными частями; тогда, понятно, одною своею частію оно находилось бы ближе къ нему, другою дальше отъ него. А такъ какъ всесущее и не ближе къ одному м'єсту и не дальше отъ другого, то оно потому самому во всей цёлости своей всегда присуще тому, по отношенію къ чему оно и не близко и не далеко,—присуще всёмъ существамъ способнымъ пользоваться его присущіемъ.

3. Но какъ всесущее присуще всему, самымъ ли существомъ своимъ, или оно пребываетъ въ самомъ себъ, и только силы его изливаются во все, и лишь въ этомъ смыслё оно есть вездеприсущее? Конечно, въ этомъ последнемъ смысле должно быть мыслимо его вездесущіе, и воть почему говорять, что души суть какъ бы его излученія, что между тімь какъ оно въ себъ пребываетъ, души ниспадаютъ отъ него, чтобъ стать такими или иными живыми существами. Такъ какъ онъ суть индивидуальныя сущности и не могуть вместить въ себе всего того, что въ немъ есть, то каждая изъ нихъ пользуется его присущіемъ особымъ образомъ, потому что получаетъ отъ вего (не всъ, а) такую или иную опредъленную силу; но и послъ этого онъ не лишены его присущія, такъ какъ оно не отделено (ничемъ) отъ техъ силъ, которыя въ нихъ отъ него изливаются; изъ нихъ каждая получаетъ отъ него лишь столько, сколько вивстить можеть, не смотря на то, что оно тутъ же всегда есть для всёхъ и для каждой порознь все въ своей цьлости. Тымъ болье оно во всей цылости присутствуеть тамъ (въ целомъ міре истинно-сущаго), где все силы, его присутствують, но и туть оно есть все и всецьло въ самомъ себъ, ибо если бы оно приняло такой или иной опредъленный образъ, тогда оно не было бы всесущимъ, не могло бы пребывать въ самомъ себъ, присутствуя во всемъ и вездъ и было бы простою акциденціею чего-то другого. Оно не отдаетъ самаго себя никому и ничему, даже темъ существамъ, которыя

жаждуть соединиться и слиться съ нимъ, а допускаетъ лишь пользоваться своимъ присущіемъ, когда они того желаютъ, въ той мере, въ какой они къ тому способны, но ни одному изъ нихъ не принадлежитъ, какъ его особая собственность. Ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что оно присуще имъ всемъ, когда оно ни одному изъ нихъ не присуще какъ его исключительная собственность. На этомъ же основаніи • можно утверждать, что и душа, участвуя въ страдательныхъ состояніяхъ тёла, имфетъ эти страданія лишь какъ акциденціи, что сама она пребываеть въ самой себь, что она не есть принадлежность ни вещества, ни тела, что она напротивъ во всей своей прости отъ себя изливаеть сврть на провое тело и его освещаеть. Повторяемъ, ничего неть удивительнаго въ томъ, что истинное всесущее, не занимая никакого мъста, присуще однако всемъ темъ вещамъ, изъ коихъ каждая имъстъ свое опредъленное мъсто; напротивъ, было бы не только удивительно, но и совершенно невозможно, чтобы что либо, занимая опредъленное мъсто, могло присутствовать во всёхъ вещахъ, изъ коихъ каждая тоже имбетъ свое мёсто. -присутствовать такъ, какъ мы выше сказали (т. е., всегда, во всемъ и всецело). Итакъ, разумъ требуетъ признать, что всесущее именно потому, что не связано пи съ какимъ мъстомъ, присутствуетъ въ своей целости во всемъ, чему бытіе присуще, присутствуетъ всецъло во всей вселенной точно такъ же, какъ и во всякой ея части. Въ противномъ случав одна его часть была бы здёсь, другая тамъ, а это значить, что оно было бы дёлимымъ, какъ и тёло; но тогда какъ это вы ухитрились бы раздёлить его? Такъ какъ оно есть все и всецёло жизнь, то когда вы отделите изъ него какую либо часть, она не будетъ уже жизнію. Если вы раздёлите умъ на части такъ, чтобъ одна была здёсь, другая тамъ, то ни та, ни другая не будетъ умомъ. Наконецъ, если вы попытаетесь раздёлить само истинно-сущее, то, такъ какъ лишь всецълое есть истинносущее, часть его не будеть представлять собою истинно-сущаго. Намъ возразять, что, по разделеніи тела на части, эти части, въдь, суть тоже тъла. Мы отвътимъ, что туть дълится на части не тело (въ себъ, не идея, или идеальная сущность

тыла), а опредъленное тъло, имъющее такую-то протяженную величину; тутъ каждая часть, конечно, имъетъ ту форму, въ сыу которой мы называемъ ее тъломъ, но сама-то форма не имъетъ такой-то протяженной величины, и не содержитъ въ себъ никакой протяженности.

4. Но если такъ, если всесущее едино, то какъ возможно н какъ мыслимо множество сущностей-умовъ, душъ? А такъ, что хотя все сущее едино, но оно вытьстт и вездт, но не вездт совершенно одинаково и тождественно (но многоразлично); ведь, подобно уму единому и душа едина, однако же мы различаемъ универсальную душу вселенной отъ частныхъ душъ. Можеть показаться, что мы туть сами себь противорычимь и что сказанное нами имфетъ лишь характеръ вфроятнаго мифнія, а не утвержденія веобходимаго (т. е., съ логическою необходимостію вытекающаго изъ несомнінных данныхъ), ибо ця разсудка нашего кажется невёроятнымъ, чтобы всесущее присутствовало вездъ какъ единое и тождественное, болъе же вероятнымъ представляется, что оно делить свою целость на части, но только делить такимъ образомъ, что не уменьшается, точные говоря, -- дылится вы томы смыслы, что оно и вы себъ пребываетъ, и изъ себя выходитъ-производитъ свои части, которыя, какъ души, наполняють все (т. е., составляють его цёлость). Но если согласиться на это только вследствіе трудности представить, чтобъ всесущее присутствовало вездъ (во всякой части) во всей своей цёлости, тогда это затрудненіе приходилось бы распространить и на души, и тогда вышло бы, что каждая душа не пребываеть вся целикомъ въ целомъ тыть, но раздылена (по его частямь), а если и не раздылена, 10 находится въ какой либо одной части тела и оттуда силу свою распространяеть по всему телу; кроме того, не относительно души только, а и относительно ея силь, способностей, возникаль бы такой же вопрось, находятся ли онв вездв цвликомь, или нетъ, и вышло бы, пожалуй, что душа находится въ одномъ чень, такая-то сила ея въ другомъ. Итакъ, какъ это возможна множественность умовь, душъ, сущностей при единствъ истинно-сущаго? Тутъ ничего не помогаетъ то ученіе, что отъ первыхъ началъ проистекаютъ лишь числа, а не величины

(реальныя, протяженныя), ибо тутъ естественно возникаетъ вопросъ, какъ же эти величины наполняютъ собою все и составляють изъ себя вселенную? Эта множественность нисколько не подвигаетъ ръшение нашего вопроса, ибо и мы допускаемъ, что истинно сущее множественно лишь по различію (сущностей), но не по мъсту (особому для каждой), что не смотря на свою множественность, оно есть единое прос, что  $_{n}$ сущее вездѣ касается сущаго $^{\alpha}$  1), что оно вездѣ присутствуеть во всей целости. Точно такъ-же и умъ есть множество только многоравличное, но не разделенное по месту,-и онъ всегда и вездъ весь въ цълости. То же самое слъдуетъ сказать о душахъ, такъ какъ даже та часть въ нихъ, которая распространяется по тёлу, не дёлима по своей природё. Этою своею природою душа присуща теламъ, которыя представляють собою протяженныя величины, и кажется сама имъющею части лишь потому, что обнаруживаеть свою силу во всъхъ ихъ и во всехъ ихъ частяхъ. Но она не делима въ такомъ же смысль, какъ они, ибо она присутствуеть цьликомъ вездь (во всвхъ частяхъ тела), а это значить, что природа ея по самому существу своему есть недёлимая. Но единство души не исключаетъ множества душъ, какъ и сущее не исключаеть бытія сущностей и множественность сущностей не нарушаеть единства сущаго. Нёть никакого основанія думать, ни что душа оживляеть многія тела посредствомъ множества душъ, ни что множество душъ обусловливается и порождается протяженною величиною (міроваго тёла), потому что прежде чёмъ появились тёла, были уже и многія души и единая душа (міровая душа и души индивидуальныя). Единство міровой души также не мішаеть множеству частных душь, которыя она объемлетъ въ себъ, какъ и ея единство не нарушается ихъ множествомъ. Онъ, конечно, другъ отъ друга отличны, но не разделены никакимъ промежуткомъ, разстояніемъ, онъ соприсущи другъ другу, а не отчуждены другъ отъ друга; ничто ихъ другъ отъ друга не раздёляетъ точно также, какъ въ душе ничто не отделяетъ одного знанія отъ другого, одной

<sup>1)</sup> Это выраженіе Парменида.

вачки отъ другой. Итакъ, душа (міровая) обнимаеть своимъ ениствомъ всв души-и въ этомъ отношении она безконечна. 5. Безконечна она потому, что величина ея вовсе не есть 10, что составляеть величину тёлесной массы: всякая такая часса мала, потому что если стать отнимать изъ нея части, то ее можно довести до величины самой ничтожной, между тыть какть отъ души нельзя ничего отнять, и отъ всякой такой попытки отнять что либо изъ ея величины она не терпить никакого ущерба. А если она не подвержена никакому ущербу, то чего бояться, что она можеть быть далека, и отлыена отъ чего либо? Какъ это могло-бы случиться, когда она не подвержена не только истощенію, но и вообще изм'вневію в имфетъ природу вфчную? Если бы она была вовлечена въ потокъ измъненія, тогда конечно она простиралась бы лишь дотуда, докуда доходить этотъ потокъ, а такъ какъ она не вовлечена въ этотъ потокъ, да и совстмъ некуда ей течь, 10 она обнимаетъ всю вселенную, - върнъе сама составляетъ ыеленную, и конечно величиною своею превосходить величину какой бы-то ни было телесной массы. Какъ ни мало, кажется, даеть она отъ себя вселенной, но все же даеть не ченьше того, сколько можеть принять и вместить вселенная. Природу души не должно ни считать меньшею (въ сравнении п вселенной), не полагать ея величину въ массъ, дабы не пазалось невъроятнымъ и невозможнымъ, что туть меньша-10 зватить на большее; -- предикать "меньше" настолько ей не приличествуетъ, насколько она, какъ не имъющая никакого быма, строго говоря, даже не соизмърима съ тъмъ, что имъетъ мъенъ, нассивность, и делать это похоже было бы на то, абъ если бы кто сталъ утверждать, что медицина (имъющая тесто въ уме медика) меньше тела медика. Поэтому нельзя акже говорить, что она по объему больше (чёмъ вселенная), бо всякая душа если больше своего тёла, то это вовсе не 🦈 объему; превосходство души надъ тёломъ явствуетъ между 💯 чить изъ того, что когда тёло вырастаеть, становится больпамъ, то та самая душа, которая прежде проникала его меньпро массу, теперь точно также всецело проникаеть всю его бышую массу;—конечно, было бы смёшно думать, что душа

Брастаетъ, увеличивается точно также, какъ и масса тъла.

- 6. Можно спросить, душа (одушевляющая, міръ какъ целое) входить ли также въ каждое твло? Нетъ, -- скоре каждое тело къ ней приближается и воспринимаетъ отъ нея, усвояеть себъ столько силы, сколько можеть. Притомъ же каждое тело развъ не участвуетъ въ ней, не имбетъ ея въ себъ уже потому, что обладаеть своею особою душею? Відь, душа міровая универсальная и души индивидуальныя (не отдёлены другь отъ друга, а) только отличны и то лишь своими аттрибутами. Но почему это мы хотя знаемъ, что у насъ одна и та же душа и въ рукв и въ ногв, однако думаемъ, что мірогая душа есть иная въ одной части вселенной и иная въ другой?-Вопросъ разрѣшается очень просто. Вѣдь и у насъ соотвѣтственно съ различными ощущеніями и внутреннія состоянія бывають различны. Они-то и составляють предметь нашего сужденія, в то, что судить объ нихъ (не есть что либо въ каждомъ изъ нихъ иное, а) есть одно и то же, которое последовательно присутствуеть то въ однихъ, то въ другихъ изъ нихъ, хотя вовсе не оно само, а природа тъла, такъ или иначе возбужденнаго, есть ихъ источникъ, какъ это напр. каждому изъ насъ случается судить то о пріятномъ ощущенім въ пальцѣ, то о боли въ головъ и т. п. При чемъ одна часть (тъла) ничего не знаеть о томъ, каково наше суждение о другой,-почему не знаетъ? Очень просто-потому что это есть суждение. а не ощущение. При томъ-же то, что судить, вовсе не разсуждаеть и не говорить: "я такъ думаю, сужу", а просто только признаеть, утверждаеть. Такимъ-то образомъ и у насъ вовсе не зрвніе передаеть слуху свое сужденіе, хотя каждое (изъ этихъ двухъ чувствъ) есть судья (въ своей спеціальной сферѣ), но образуеть это суждение разсудокъ, который присутствуетъ (одновременно) въ обоихъ этихъ чувствахъ и представляетъ способность совсёмъ иную (чёмъ ощущеніе), ибо онъ и сознаетъ показанія этой другой (низшей) способности и уразум'ьваетъ ихъ. Впрочемъ, объ этомъ была уже ръчь у насъ въ
  - 7. Но возвратимся къ главному вопросу: какъ это возмож

<sup>1)</sup> Подробиве вопросъ этотъ изследуется въ 4-й Эннеаде lib. 3 с. 1—8, и lib. 4 сар. 32—45.

но, что одно и то же начало пресуще всемъ вещамъ? А этотъ вопросъ равносиленъ такому: какъ это чувственныя вещи, представляющія множественность и занимающія различныя міста въ пространстві, могуть участвовать въ одномъ и томъ же началь? Ибо посль всего сказаннаго не должно быть ръчи о разделении этого единаго начала на многое, напротивъ вся задача состоить въ томъ, чтобъ свести множество частей къ тому единому началу, которое не нисходить до ихъ множестжености. Такъ какъ эти части разделены и разбросаны въ пространствъ, то мы склонны думать, что и то единое начало точно также раздроблено, между тъмъ это все равно, какъ если бы мы при видь того, какъ извъстная сила овладеваетъ чать вибудь состоящимъ изъ частей и держить его, сочли саму эту силу разделенною на столько же частей. Ведь рука наша напр. можеть держать целое тело, палку въ несколько локтей, или что другое, при чемъ сила, которою она держитъвонечно, простирается на весь объемъ предмета, но вовсе оттого не дълится на столько же частей, сколько ихъ въ немъ есть; правда, что эта сила ограничивается объемомъ руки, но рука имбетъ свой собственный объемъ независимо отъ объема тыа, которое она держитъ. Дайте этому твлу другую длину, вообще величину, но такую, что рука будеть въ состояніи держать, тогда сила, ей присущая, опять распространится на все тыо, но тоже самое отъ этого не раздыляясь на столько же частей, изъ сколькихъ состоить тело. А теперь предположите, что телесная масса руки совсемъ исчезла, но та сила, которая держала тяжесть, осталась цёлою и неизмённою, -- развё эта сила, оказавшаяся прежде неразделенною по всемъ частямъ тъла (которое рука держала), не должна теперь представляться нераздёльною и въ каждой своей части? Вообразите себъ свътящую точку центромъ лежащаго около нея прозрачнаго круга и представьте, что блескъ этого свётящаго центра освъщаетъ все окружающее его тъло, которое ни откула болве не заимствуетъ своего света, -- развв вы откажетесь признать, что этоть центральный внутренній свёть, самъ не претериввая никакого измененія, проникаеть всю окружающую его массу и изъ своего центра, откуда вы его видите, освъщаеть весь шаръ? Собственно говоря, и туть свъть истекаеть изъ этого малаго тела, лежащаго въ центре, вовсе не потому, что оно тело, и тело центральное, а лишь потому, что оно есть тёло свётящее, -- другими словами, благодаря присущей ему особой силь, которая сама по себь безтьлесна. А теперь уничтожьте совсёмъ въ своей мысли массу этого малаго центральнаго тела, но сохраните неприкосновенною его светоносную силу: скажете ли вы теперь, что свёть воть тамъ-то, или тамъ? Не будетъ ли теперь свёть одинаково и внутри, въ центръ и во всъхъ точкахъ окружности? Вы не въ состояніи теперь замітить, гді прежде быль и гді послі появился свътъ, и не укажете ни откуда онъ появился, ни гдъ остановился; относительно этого вы будете въ недоумении и изумлении, видя, какъ свётъ сіяетъ одновременно и равномёрно и внутривъ центръ, и во внъ-по всей окружности. Конечно, вы можете сказать, откуда истекаеть распространяющійся чревь воздухъ солнечный свётъ, --- можете, потому что видите солнечное тёло и замъчаете повсюду тотъ же свътъ, что и въ самомъ солнцъ. Этоть свъть распространяется повсюду тоже не раздъляясь, ибо всв предметы, воспринимающіе его и освіщаемые имъ, вовсе не раздробляютъ его, а отражаютъ его отъ себя туда же, откуда онъ приходить, и при томъ твиъ самымъ путемъ, какимъ приходитъ. Но будь это видимое солице силою безтвлесною, вы не могли бы видеть, какъ отъ вего распространяется свёть, не могли бы сказать, гдё его начало, откуда онъ исходитъ, -- ибо это былъ бы повсюду одинъ и тотъже свъть, безъ всякой особой точки, отъ которой начинается, безъ всякаго особаго начала, изъ котораго истекаетъ.

8. Такъ какъ тутъ свътъ истекаетъ изъ тъла, то конечно легко сказать, откуда онъ приходитъ, зная, гдв находится это тъло. Но когда дано бытіе невещественное—такое, которое не нуждается въ тълъ, будучи само прежде и выше тъла, которое утверждается на самомъ себъ, и совсъмъ не нуждается ни въ какомъ для себя субстратъ, то для него, при такой его природъ, нътъ и не можетъ быть никакого такого начальнаго пункта, откуда оно появляется, ни мъста, гдъ бы оно всегда

находилось, ни тела, отъ котораго бы оно стояло въ зависимости. А если такъ, то развъ можно сказать, что одна его часть здёсь, другая тамъ? Вёдь это значило бы, что есть гдето начальный пунктъ, откуда оно появляется, и что оно стонть въ вависимости отъ чего-то другого. Поэтому съ допущеніемъ, что все во вселенной участвуєть въ этомъ бытін, должно быть соединяемо также и признаніе, что все участвуеть въ немъ, какъ въ одномъ целомъ, при чемъ само оно не только не раздёляется, но и не изменяется. Ибо только сущности, соединенной съ теломъ (душте), свойственна пассивность и только какъ акциденція; такая сущность представляется какъ страдательная и разделенная (по всемъ органамъ гыа), насколько мыслится—какъ функція или форма тыла. Но то бытіе, которое не соединено ни съ какимъ таломъ, къ соединеню съ которымъ напротивъ всякое твло стремится, ни конив образомъ не участвуеть въ тёхъ страдательныхъ состояніяхъ, которыя для тела столь же существенны, какъ и делимость, служащая ихъ причиною. Короче,--- какъ все тълесное по самой природъ своей есть дълимое, такъ безтълесное по самому существу своему есть неделимое. Да и какъ это можно было бы раздётить то, что не имфеть ни какого протяженія? Поэтому, если бытіе протяженное участвуеть въ бытіи непрогаженномъ, то этимъ своимъ участвованіемъ вовсе его не разлыяеть, а если бы раздъляло, то это значило бы, что и то непротяженное бытіе есть протяженное. И такъ, когда вы говорите, что то единое сущее есть во многомъ, то не представляйте себ'в д'вла такъ, что само единое превращается во многое, но возводите множество къ единству и то единое созерцайте какъ нераздельное целое во всемъ этомъ множествъ, помня, что то единое истинно сущее не есть принаыежность ни какого либо индивидуума, ни всей совокупности ещей, что оно принадлежить всецьло лишь одному себь, есть само по себе и для себя, всецело довлеть самому себе, что оно не имветь ни такой величины, какъ вся вселенная, тыть болье такой, какъ одна изъ частей вселенной, словомъ, -абсолютно никакой величины. Да и какъ это оно могло бы

имъть опредъленную величину, вогда имъть ее свойственно твлесному? Поелику же природа его совсвиъ иная, чемъ природа телеснаго, то и нельзя ему усвоять никакой величины. А если оно не имъетъ никакой величины, то оно не находится ни здёсь, ни тамъ, словомъ нигде; а то иначе ему часто приходилось бы быть то зайсь, то тамъ. И наоборотъ, если пространственное раздъление свойственно лишь такому бытію, одна часть котораго здёсь, другая тамъ, то какъ возможно такое раздъление для того единаго сущаго, которое не находится ни здівсь, ни тамь? Итакъ, это единое сущее всегда пребываеть въ себъ вакъ нераздъльное, не смотря на то, что многія существа стремятся къ единенію съ нимъ. Они стремятся обладать имъ во всей цёлости (а не раздёлять его между собою) и если достигають участія въ немъ, то участвують въ немъ, какъ въ единомъ целомъ, насколько бываютъ къ тому способны. Но участвуя въ немъ, они и не участвують въ томъ смыслъ, что оно не становится никогда собственностію ни одного изъ нихъ. Только такимъ образомъ единое истинно-сущее и въ себъ самомъ пребываетъ всецьло и во всъхъ тъхъ вещахъ, въ которыхъ открывается его сила; напротивъ если бы оно не было всегда нераздельнымъ целымъ, тогда оно не было бы бытіемъ въ себв и для себя, тогда и вещи не участвовали бы въ его истинномъ бытіи, котораго всв и всегда жаждутъ, а участвовали бы въ чемъ-то другомъ, чего они совстиъ не желаютъ.

9. Теперь же, если бы то единое существо (міровая душа) ділилось на множество такихъ существъ, изъ коихъ каждое вміншало бы въ себі всю цілость его существа, тогда получилось бы множество (такихъ же, какъ оно само) первыхъ существъ, ибо каждое изъ нихъ порознъ было бы въ такомъ разі первымъ. Какъ и чімъ тогда всі эти первыя существа отличались бы другь отъ друга, чтобъ не слиться въ одно и то же существо? Віздь не тілами оні различались бы и разділялись другь отъ друга, да и формирующими принципами тіль но могуть быть существа первыя, такъ какъ они во всемъ должны быть подобны первому—высочайшему началу, отъ котораго непосредственно происходять. Съ другой стороны, если

допустить, что единое бытіе разділилось на многія части и что эти части суть его силы, тогда уже каждая изъ этихъ частей не будеть уже содержать его въ себъ во всей цълости, а кроме того въ такомъ разе самъ собою возникаетъ вопросъ, какъ же это могли эти многія силы отъ него отделиться, его поквнуть, и куда это они могли отъ него уйти? Потомъ, вполнъ ужестенъ и такой вопросъ: те силы, которыя присущи чувственному міру, находятся ли въ тоже время и въ томъ единомъ истинносущемъ, или нътъ? Если отвътимъ: нътъ, то получится нельное допущение, будто то едино-сущее потеривло уменьшеніе, стало немощнымъ лишившись тахъ силъ, которими прежде обладало; кромъ того, не менъе нелъпо и другое тёсно связанное съ этимъ допущеніе,--что силы могутъ отдёляться отъ тёхъ сущностей, которымъ онё принадлежатъ. Напротивъ, если силы находятся и въ единомъ всеобъемлющемъ началь и еще гдь нибудь, тогда силы эти находятся єдесь (въ этомъ мірё) или во всей своей цёлости, или только отчасти: если туть находятся только ихъ части, тогда онъ суть части тёхъ самыхъ силь, которыя тамъ (во всей цёлости); а если онъ туть во всей полноть и цълости, тогда опять онь здысь не иныя, а ты же самыя, что и тамъ; а это значить, что онъ и здъсь не раздълены другъ отъ друга и что единое всеобъемлющее начало есть вездъ одно и то же безъ всякаго разделенія. Можно, пожалуй, еще и такъ представлять себе лето, что котя силы многія, но всё похожи другь на друга тыть, что каждая содержить въ себь цылую силу, цылое, что вездъ съ одною субстанцією соединена одна сила. Но въ такомъ разъ все прочее пришлось бы принимать лишь за силы (безъ субстанцій), а между тёмъ одинаково не мыслима-какъ субстанція безъ силы, такъ и сила безъ субстанціи, ибо тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ) сила есть непремѣню вмѣстѣ субстанція и сущность, или даже нічто высшее, чімь сущность. Не таковы конечно силы здёсь (въ чувственномъ мірів): туть онв гораздо меньше, слабве, такъ какъ онв истекають оть единаго всеобъемлющаго начала подобно тому какъ отъ сильнаго яркаго свёта истекаетъ свётъ слабейшій, менёе яр-

кій; но и этимъ силамъ присущи тв субстанців, ибо сила не можеть существовать отдёльно отъ субстанців-поэтому, насколько всё эти силы по вёкоей необходимости всегда другъ съ другомъ сообразуются, необходимо признать, что одна и та же всеобъемлющая сила вездё (въ нихъ) присутствуетъ, а если не вездъ одинаково, то все же гдъ ни присутствуетъ, всегда присутствуеть вся въ целости, безъ разделенія, на подобіе того какъ одна душа въ своемъ теле. А если такъ, то почему ей не присутствовать во всей вселенной? Въдь если бы она въ частныхъ силахъ делилась до безконечности, тогда всявдствіе такого разделенія она потерила бы свою целость и дошла бы наконецъ до полнаго истощенія. Потомъ, (бевъ такой единой цёлостной силы) не было бы соотвётствія и согласія между частными силами столь различными въ разныхъ частяхъ міра. Наконецъ и то можно поставить на видъ, что образь (тёнь) точно также не можеть существовать отдёльно отъ того, что даеть отъ себя образъ (или отбрасываетъ свою тень), какъ и светь отдельно отъ своего источника, и что если никакая вообще вещь, обязанная своимъ существованіемъ чему либо другому и представляющая собою лишь образъ другого, не можетъ существовать безъ своего оригинала, то и эти силы (чувственнаго міра) не могутъ существовать отдёльно отъ того единаго всеобъемлющаго начала, изъ котораго проистекаютъ. А если такъ, то это начало, источающее эти силы, должно присутствовать всегда и вездъ, гдъ оно есть, при томъ присутствовать вездё и во всемъ во всей своей цълости, безъ всякаго раздёленія.

10. Намъ могутъ возразить, что существование образа не связано необходимо съ существованиемъ первообраза, что есть такие образы, которые существуютъ и въ отсутствии своихъ оригиналовъ, что наприм. и по удалении огня теплота, имъ произведенная, продолжаетъ пребывать въ согрѣтыхъ ею вещахъ и т. п. Вотъ нашъ отвътъ касательно отношения образа къ оригиналу. Вы пожалуй, для примъра возьмете образъ, вышедший изъ подъ кисти живописца; но это будетъ примъръ не подходящий, ибо тутъ не оригиналъ производитъ свой образъ,

а живописецъ. Мало того, такой образъ не есть въ строгомъ синств образъ оригинала (имъ самимъ произведенный) и это даже въ томъ случай, когда кто-либо пишетъ свой собственный портреть, ибо и туть не тело живописца (само по себе) ристеть и не форма, воспроизводимая въ рисункъ (сама себя вы немъ изображаетъ); даже такой портреть гораздо правильвъе считать продуктомъ соединенія и расположенія цвътовъ, въ которомъ самъ живописецъ отсутствуетъ, ибо тутъ вовсе не ниветь ивста такое произведение образа (своимъ оригиналомъ), какое бываеть въ зеркалв, въ водв, въ твии, гдв образъ въ строгомъ смыслъ слова истекаетъ отъ предсуществующаго оригвала и въ отсутствін его существовать не можеть, а между тыть такимъ именно образомъ, по нашему мниню, происходять назтія силы отъ выстижь. Что же касается указанія на теплоту, способную существовать въ отсутстви огня, то можно прежде всего поставить на видь, что теплота вовсе не есть фразь огня, особенно если присутствіе въ ней огня отрицается, хотя и въ такомъ разъ все равно теплота не оказывается способною существовать безъ огня, потому что когда огонь удамется отъ нагрътаго имъ тела, оно охлаждается, если не вдругъ, 10 постепенно. Поэтому тв, которые полагають, что всв вообще сым чувственнаго міра способны такимъ же образомъ (какъ теплота нагретаго огнемъ тела) истощаться, должны бы утвержить (и то, что изъ него необходимо вытекаетъ), --что только принцина Первоединый безсмертень, а души и духи смертны. Мивніе это ложно уже потому, что въ немъ происходящее отъ неизивнной Первосущности признается текучимъ и тавннымъ. Въдь, если бы солице стояло неподвижно, то оно изливало бы одинь и тотъ же равномфрный свёть всегда въ одни и тёже места, а кто сказаль бы, что свёть солнечный не есть всегда одинь и тоть же (вследствие того, что оно движется), тоть мажень быль бы вместе съ темъ утверждать, что само тело солнца подвержено непрерывному теченію и изміненію. Впрочемъ, ни уже въ другомъ мъстъ старались доказать, что все происходящее отъ Первоединаго нетленно и вечно, что души н духи безсмертны 1).

<sup>1)</sup> Въ 4-й Эннеадъ, въ 7-й книгь.

11. Но если сверхчувственное бытіе во всей цілости своей присутствуеть вездё, то почему не всё существа участвують въ немъ, не имъютъ его въ себь во всей цълости? Почему они представляють собою различныя степени (совершенства), --одни занимають первое ивсто, другія—второе и т. д.? Это, конечно, потому, что тв изъ нихъ, которыя болве другихъ способны воспринять его, боле другихъ и ему соприсущи, а оно присутствуя вездъ какъ истинно сущее, не претерпъваетъ никакого ущерба отъ того, что другія существа соприсущи ему въ той мъръ, въ какой къ этому способны, ибо они присутствуютъ въ немъ не какъ въ какомъ нибудь мъстъ, а на подобіе того, какъ прозрачность присутствуетъ въ свътъ; отношение къ свъту непрозрачнаго, конечно, совствъ иное. Поэтому, если есть въ сверхчувственномъ мірѣ существа перваго, второго и третьяго порядка, то эти порядки не мъстами отдълены одинъ отъ другого, а лишь отличны другь отъ друга достоинствомъ, своими силами и своими специфическими особенностями, ибо тутъ ничто не мешаеть быть вместе-въ единстве такимъ различнымъ сущностямъ, какъ души и духи, или какъ разныя науки высшаго и низшаго порядка. Нъчто подобное наблюдается и въ мір'в чувственномъ, какъ напр. въ одномъ и томъ же яблокъ глазъ видитъ его цвътъ, обоняніе ощущаеть его запахъ, и каждое изъ нашихъ чувствъ воспринимаетъ все иное и иное качество яблока, между тъмъ какъ всъ эти качества существують вивств, а не отдельно одно отъ другого.

Но, если такъ, то само сверхчувственное бытіе не есть ли многое и многоразличное? Конечно, оно есть многоразличное, котя въ то же время есть простое; оно есть единое и многое вмѣстѣ, ибо какъ разумъ есть—единый и множественный вмѣстѣ, такъ и сущее (имъ мыслимое) есть прежде всего единое, потому что если въ немъ есть иное и иное, то это иное есть его собственное иное и инаковость есть его собственная инаковость, между тѣмъ какъ въ несущемъ не можетъ имѣть мѣста никакая инаковость; отъ сущаго не отдѣлимо единство, но гдѣ есть сущее, тамъ есть и его единство, такъ что единое сущее зависитъ всегда лишь отъ самого себя, утверждается на

самомъ себъ. Нъть, въдь, ничего невозможнаго даже въ томъ, что одна сущность, будучи въ извъстномъ отношеніи особою отдъльною отъ другой, въ то же время цъликомъ находится въ этой другой. Но конечно возможны и есть различные виды присутствія одного въ другомъ: иначе пребываютъ чувственныя вещи въ сверхчувственномъ мірѣ тамъ, гдѣ въ немъ онѣ пребываетъ, иначе сверхчувственныя сущности присутствуютъ другъ въ другъ; инымъ образомъ тъло находится въ душѣ, и инымъ въ душѣ же находится знаніе, иначе опять одно знаніе содержится въ другомъ знаніи, въ сравненіи съ тѣмъ, какъ оба они содержатся въ одномъ и томъ же разумѣ; наконецъ совсѣмъ инымъ образомъ одно тѣло присутствуетъ въ другомъ тѣлѣ.

12. Когда въ воздухъ среди тишины раздается звукъ, представляющій собою такое или иное слово, то чье либо ухо, вблизи находящееся, слышить этоть звукь и это слово, --- а если туть-же будеть другое ухо, то и къ нему приблизится звукъ и слово, нли оно приблизится къ слову. Или вообразите, что многіе глаза разсматривають одинь и тоть же предметь; всв, выдь, они видять этоть предметь (т. е., имфють вы себь образь его), не смотря на то, что онъ занимаетъ одно опредъленное мъсто. Такимъ-то образомъ одинъ и тотъ же предметь служить источникомъ различныхъ впечатленій въ зависимости отъ того, что различные органы на него направлены-оттого что одинъ изъ нихъ есть глазъ, другой-ухо. Подобно этому и все, что только способно быть одушевленнымъ, получаетъ каждое иную душу отъ одного и того же начала (міровой души). Раздающійся въ воздухв звукъ, находится въ немъ вездв не какъ единство раздробленное, а какъ единство цълостное вездъ-во всякомъ мѣстѣ 1). Равнымъ образомъ, когда воздухъ принимаетъ образъ какого-либо предмета, то имфетъ его во всей нераздельной цфлости, ибо гдф-бы ни помфстился глазъ, отовсюду видитъ одинъ

<sup>1)</sup> Это одинъ изъ многихъ удивительныхъ образчиковъ того, что умъ человъческій а ргіогі путемъ дедукціи доходить нерѣдко до такихъ положеній и истинъ, до которыхъ путемъ индукціи и опыта ученые доходятъ лишь спустя много вѣковъ. Уже для Плотина нашъ телефонъ, оченидно, вовсе не показался бы изумительною по своей неожиданности новинкою.

н тотъ же образъ; впрочемъ, не всѣ держатся этого мнвнія. Примфры эти мы приводимъ для того, чтобъ сделать понятнымъ, что многія вещи могутъ участвовать въ одномъ и томъ же началь. Яснье всего показываеть эту возможность примъръ звука, насколько въ немъ въ самомъ деле такая или иная форма вся въ целости присутствуетъ въ воздухе тоже, какъ въ одномъ целомъ, ибо не могли бы люди слышать все одно и то же, если бы вылившееся въ звукахъ слово не находилось вездъ въ цълости, и если бы каждое ухо не воспринимало его тоже въ полной целости. Но если такъ, если каждое слово целикомъ расходится въ семъ воздухф, какъ одномъ целомъ, безъ соединенія такой-то части слова съ такою-то частію воздуха, безъ разделенія на части и слова и воздуха, то почему можеть казаться нев вроятнымъ, что единая душа распространена повсюду, не раздёляясь отъ этого на части, что она во всей своей цілости присутствуеть вездь, что она присуща всей вселенной, не дыясь для этого или отъ этого на тв части, изъ коихъ состоитъ вселенная? Когда душа соединена съ теломъ, то въ образе соединенія своего съ тіломь она представляєть близкую аналогію съ выговореннымъ и раздающимся въ воздух словомъ, а до соединенія съ тіломъ она похожа на выговаривающаго или только готовящагося выговорить слово. Впрочемъ, даже соединенная съ теломъ она сохраняетъ въ некоторомъ отношении сходство съ тъмъ; кто выговариваетъ слово и кто, выговаривая его, не владветь имъ и въ тоже время отдаеть его (другому). Конечно, природа слова совсемъ иная, чемъ природа техъ сущностей, для более ясного представленія которыхъ мы прибъгаемъ къ слову, какъ къ его примъру, но все же между тою и другою природою есть близкая аналогія.

Конечно, природа души совсёмъ иная, чёмъ природа тёлъ; поэтому слёдуетъ представлять себё положение дёла не такъ, что душа (міровая) частію въ самой себё пребываетъ, а частію находится въ тёлахъ, а такъ, что она всецёло пребываетъ въ самой себё и въ то же время отражаетъ свой образъ во множестве тёлъ (подобно тому какъ предметъ отражается въ зеркале или въ водё); все новое и новое тёло, вслёдствіе

непосредственной близости повсюду души, получаеть отъ нея жизнь, которая досель въ немъ не была явна, и обладаетъ этою жизнію точно такъ-же, какъ обладало ею прежде другое тело (въ которомъ она была), ибо вовсе не такою создана природа души (міровой), чтобы такая-то часть ея помещалась въ определенномъ месте и ждала туть тела. въ которое ей нужно войти, но эта часть ем, о которой обыкновенно говорится, что она вошла въ тело, какъ прежде этого существовала во вселенной, то есть, въ самой себъ, такъ продолжаетъ существовать и теперь после того, какъ она видимо появилась вотъ здесь-въ этомъ теле. Да и какъ это она могла бы нивойти сюда? А если такъ, если душа не нисходить въ какое либо мъсто, если она только реальное свое присутствіе обнаруживаеть тамъ, или здісь, не дожидаясь туть тыа, которому нужно въ ней участвовать, то ясно, что она пребываеть въ самой себъ въ то самое время, какъ становится присущею тому или другому тёлу. А если душа, проавляя свое присутствіе въ тіль, пребываеть при этомъ въ самой себъ, то это значить, что (туть не душа входить въ тъло, а) тело входить въ душу,-тело, находившееся доселе вне сферы нстинно-сущаго, теперь вступаеть сюда-въ мивиж астім (ἔξω ον του οῦτως όντος ηλθε πρός τό οῦτως ον, καί εγένετο εν τω της ζωής χόσμω). Такъ какъ этотъ міръ живни и до этого всегла существоваль въ самомъ себъ безъ протяженія, а слъдовательно и безъ раздёленія, то новое тёло входить сюда, какъ въ область непротяженнаго и участвуетъ не въ какой лебо только части жизни этого міра, а во всей его жизни; следующее новое тело точно также получить участие во всей цълости этой жизни и т. д. Поэтому, если слъдуетъ признать правильнымъ положеніе, что этотъ міръ жизни весь въ цѣлости присущъ всей этой совокупности тель, то столь же правельно и положение, что онъ весь въ целости присущъ и каждому изъ этихъ телъ порознь, что онъ вездё и во всемъ есть тождественный, по числу единый, нераздыльный и цилостный.

13. Откуда же, спрашивается, происходить протяженность во всемъ нашемъ чувственномъ мірѣ, не исключая и существъ, надѣ-

ленныхъ жизнію, если правда, что міръ жизни чуждъ протаженія? Върить этой правдъ мъшаетъ намъ ощущение, которое дъйстветельно показываеть намъ жизнь всегда то здёсь, то тамъ, между тыть какъ разумъ говорить намъ, что если мы видимъ такимъ образомъ (въ формъ пространства) жизнь, то это вовсе не потому, что самъ міръ жизни находится здёсь или тамъ, а только потому, что все протяженное участвуеть въ немънепротяженномъ. Въдь, когда что либо участвуеть въ другомъ, то оно участвуетъ не въ томъ же, что есть оно само, а иначе оно, строго говоря, ни въ чемъ бы не участвовало и оставалось бы темъ же, чемъ оно есть. Это значить, что если тело участвуеть въ другомъ, то это другое должно иметь не телесную природу, которою тёло и безъ того обладаетъ, а совсёмъ иную. Тело не можеть участвовать вы телесномы точно также, какъ величина не можетъ участвовать въ величинъ: въдь, если даже согласиться, что величина способна увеличиваться, то и отъ этого она не дълается способною участвовать въ величинъ, ибо двухъ-локтевый предметъ не можетъ быть трехлоктевымъ, а только онъ можетъ иметь сперва одну величину, потомъ другую, а то иначе число два могло бы превратиться въ число три. Итакъ, если то, въ чемъ участвуетъ протяженное и разделенное, должно быть инымъ, должно иметь совсемъ иную природу, то ясно, что само оно, есть непротяженное, и недълимое и чуждое всякаго вида (пространственной) величины. А это опять значить, что оно, присутствуя вездъ и во всемъ, присутствуетъ какъ одно нераздъльное цълое. Оно есть недълимо вовсе не по причинъ своей крайней малости, ибо въ такомъ разъ оно все таки было бы дълимымъ, а кромъ того не хватало бы на всю вселенную и не могло бы распространяться на всю массу тела по мере ея увеличения. Оно и не въ томъ смысле есть неделимое, въ какомъ признается недълимою (математическая) точка, потому что масса тъла (каково бы оно ни было), никогда не есть точка, а безконечное множество точекъ, и тогда выходило бы, что бытіе, представляемое какъ точка, состоя изъ безконечнаго множества точекъ, не есть непрерывное, сплошное и не можетъ быть адекватнымъ всей вселенной. Итакъ, если вся безъ остатка тълесная масса должна обладать и обладаетъ тъмъ бытіемъ, которое вездъсуще, то она обладаетъ имъ, какъ единымъ цъликъ, во всъхъ частяхъ, изъ коихъ она состоитъ.

14. Но если такъ, если одна и та же душа оживляетъ каждое живое существо, то какимъ образомъ каждое изъ нихъ иметь свою собственную душу? Потомъ, какъ это и отчего одна душа бываетъ добрая, другая влая? --- Конечно, душа (міровая) сообщаеть жизнь каждому живому существу и содержить въ себь всь души и всьхъ духовъ; она есть бытіе единое и вивсть безконечное (ёх ести хай аперох), она есть сразу и вивств все (живое); въ ней каждое живое существо, будучи отъ нея отлечнымь, не имфеть однако отдельнаго оты нея существованія, нбо иначе какъ она могла бы быть безконечною? Она содержить въ себъ все вмъстъ-всъ жизни, всъ души, всъхъ духовь, но такъ, что они не отдёляются другь отъ друга границами и очертаніями и вслідствіе этого представляють одно цалостное единство. Она обладаетъ жизнію не единичною (въ себь одной замыкающеюся), а безконечною и вивств единоюединою въ томъ смыслъ, что она объемлетъ собою всъ жизне, которыя однако не смёшиваются въ ней въ одно неразличное единство, хотя истекши изъ нея, остаются тамъ же, откуда истекли; впрочемъ правильнее сказать, что оне даже не истекали изъ нея, а всегда въ ней пребывають, ибо она не подвержена процессу быванія, рожденія, раздёленія; кажется она разделенною лишь въ томъ, что ее воспринимаетъ, между твиъ какъ въ ней все отъ ввчности остается однимъ и тыть же; (не она къ рождающемуся, а) все рождающееся къ ней приближается, съ нею соединяется и ей подчиняется. Но, -- мы-то---что такое мы сами? Составляемъ ли мы саму душу (чіровую), или представляемъ собою лишь то, что приближается къ ней и происходить во времени (т. е., тъла)? Конечно, -вътъ: прежде, чъмъ последовало это происхождение (телеснаго), мы существовали тамъ: одни изъ насъ какъ человѣки, гругіе какъ боги, т. е., какъ чистыя души и разумные духи въ лонь простаго всеобъемлющиго бытія, мы составляли изъ себя

части самого сверхчувственнаго міра, -- но части не выдаленныя, не объемлемыя, слитыя въ одно съ единымъ цёлымъ. Впрочемъ, даже теперь мы не совсемъ отделены отъ этого сверхчувственнаго міра, только теперь въ насъ къ прежнему (чисто-духовному) человъку присоединился другой, желающій быть инымъ, чёмъ тотъ (чувственный, плотскій); такъ какъ мы (какъ духи) не вив вселенной (а вездв непосредственно близки къ ней), то этотъ иной человъкъ, легко найдя насъ, присоединяется къ тому сверхчувственному человѣку, которымъ нѣкогда быль каждый изъ насъ, подобно тому какъ, не смотря на то, что звукъ одинъ и слово одно, кто-бы и съ какой бы стороны ни направиль на него ухо свое, воспринимаеть его и слышить и вибеть въ слухв своемь актуально то, что на него дъйствуетъ. Такимъ-то образомъ каждый изъ насъ, ставши двойственнымъ человъкомъ, уже не бываетъ тъмъ однимъ, которымъ прежде былъ, но за то часто бываеть темъ другимъ. который къ тому первому присоединился-и это всякій разъ, когда этотъ первый въ насъ бываетъ недвятеленъ и какъ бы отсутствуетъ.

15. Какъ это и почему тело, приближаясь къ душть, воспринимаеть ее? Такъ какъ твло предрасположено участвовать въ душть, то оно и воспринимаетъ отъ нея то, къ чему предрасположено, предрасположено же оно имъть свою особую индивидуальную душу, и вотъ почему оно не имъетъ въ себъ души универсальной, -- вотъ почему эта душа хотя во всей своей цълости присуща тълу, но не становится вся въ цълости его исключительною собственностію, --- вотъ почему растенія и животныя, стоящія ниже человіка, иміноть оть универсальной души лишь столько, сколько воспринять могли, подобно тому какъ когда выговаривается слово, одинъ воспринимаетъ только его звукъ, а другой кромъ того разумъетъ его смыслъ, значеніе. Когда раждается то или другое живое существо, то оно съ того же момента имъетъ въ себъ душу отъ истинно сущаго, съ которымъ входитъ въ тесную связь, такъ какъ оно теперь не есть уже одно лишь тело пустое, неодушевленное. Оно и прежде этого находилось не въ мъсть лишенномъ жизни;---

благодаря своему предрасположенію (къ жизни) оно лишь воспользовалось непосредственною близостію души и стало вдругъ не просто только тёломъ, но одушевленнымъ тёломъ; благодаря этой близости души, оно получило ея слёдъ, ея образъ, не такую или иную часть души, но какъ-бы истекшій изъ нея огонь или светь, который породиль въ немъ желанія, удовольствія, страданія, и такимъ образомъ, тело его стало не чуждымъ жизни душевной. Сама-то душа (отъ которой оно получило жизнь), именощая божественную природу, всегда остается въ поков и пребываеть въ самой себв, но твло, возмущаемое частію собственною немощію и непрерывною измівнчивостію, частію прираженіями отвив, даеть чувствовать свою смуту прежде всего въ общей центральной части живого существа, а потомъ распространяеть ее на весь его организмъ, на подобіе того, какъ во время народнаго собранія, въ которомъ спокойно обсуждается такой или иной вопросъ, ворвавшаяся сюда безпорадочная толпа, вынужденная голодомъ или движимая какою либо страстію, мало по малу во вее собраніе вводить сиуту и безпорядокъ. Пока этого рода люди держатъ себя скромно и тихо, имъ слышенъ голосъ мудраго человъка, которымъ и держится толпа въ должномъ порядкв и худшая переввса и господства; въ противномъ часть лишается случать худшая часть получаеть перевыст и власть, а лучшая по необходимости умолкаеть, потому что смута не даетъ возможности толпъ слышать идущій свыше голосъ разума. Такъ возникаетъ безпорядокъ въ государствъ и въ народномъ собраніи, точно такимъ-же образомъ появляется зло въ человъкъ, когда онъ даетъ нолную волю толив своихъ страховъ, вожделеній, страстей, и продолжается оно дотоле, пока овъ не приведетъ эту толпу въ повиновеніе, пока онъ не обратится къ тому человеку, какимъ некогда быль, и не станетъ жить сообразно съ нимъ; тогда только, ставши опять этимъ первоначальнымъ человъкомъ, онъ будетъ удовлетворять потребности тъла лишь настолько, насколько оно этого заслуживаеть, какъ нечто совсемь чуждое ему. Но иной живеть то такъ (сообразуясь съ идеальнымъ духовнымъ человъкомъ), то иначе (сообразуясь съ плотскимъ человъкомъ) поступаетъ; жизнь такого, конечно, представляетъ смъсь добра и зла.

16. Если душа первоначально не была злою, если такимъ образомъ (вслёдствіе собственнаго влеченія) она ниспадеть въ тёло и его оживляетъ, то понятно, чёмъ обусловливаются періодическія ниспаденія и восхожденія душъ, а также наказанія, которымъ онё подвергаются, и переселенія ихъ въ тёла иныхъ живыхъ существъ (т. е., въ тёла разныхъ животныхъ). Эти догмы мы унаслёдовали отъ древнёйшихъ мудрецовъ, которые глубже насъ изслёдовали этотъ вопросъ (о судьбё душъ), и намъ желательно показать, что съ ихъ ученіемъ и наше согласуется, или по крайней мёрё не стоитъ въ противорёчіи.

Мы сейчасъ показали, что когда тёло участвуетъ въ душё (т. е., становится живымъ), то тутъ не душа какъ бы выступаеть изъ самой себя, чтобы войти въ тело, а напротивъ тело вступаеть въ душу, когда становится живымъ. Поэтому если у древнихъ встръчается выражение "душа входить въ *тело*", то оно имбеть въ виду выразить лишь ту мысль, что тьло вступаеть въ область сущаго, т. е., начинаеть участвовать въ жизни и въ душт; глаголъ входить тутъ вовсе не означаетъ перехода изъ одного мъста въ другое, а выражаетъ лишь тоть образь, какимъ душа вступаеть въ связь съ твломъ. Равнымъ образомъ выражение снизойти, ниспасть для души значить не что иное, какъ явиться, оказаться въ тель (ἐν σώματι γενέσθαι) въ вышепоказанномъ смыслѣ слова, то есть, сообщать отъ себя нёчто (свою силу, свою жизнь) телу, а вовсе не стать неотъемлемою принадлежностію тела (σώματος γενέσθαι). Наконецъ, и выражение выйти из тъла значить для души не что иное, какъ прекратить участіе тёла въ ея жизви.

Вотъ какъ и почему происходитъ это участіе въ ея жизни всёхъ частей этой вселенной: находясь какъ-бы на крайней границё сверхчувственнаго міра, душа постоянно удёляетъ нёчто отъ себя (изливаетъ свои силы дальше этой границы) по закону своей природы, ибо находится въ непосредственной

близости, или на ничтожно-маломъ разстояніи (отъ чувственнаго, телеснаго). Это общение ея (съ телеснымъ), конечно, есть зло, а освобождение (отъ тела) есть добро, потому что хотя въ этомъ общени она не становится сама телесною, однако все таки вступаетъ въ связь съ теломъ и изъ универсальной делается частною, особою; принадлежа и теперь (по своей природъ) къ сверхчувственному міра, она уже не всецьло туда только направляеть свою энергію (удёляя часть ея и сюда въ міръ тълесный) и въ этомъ разъ похожа на того, кто, обладая цълою начкою, занимается лишь какими либо ея частными положеніями, между темъ какъ благо для него лежить въ целой наукъ, а не въ частяхъ. Подобно этому и душа (міровая), принадлежавшая всецело къ сверхчувственному міру и сливавшаяся бытіемъ своимъ со всею целостію его бытія, теперь какъ бы выдъляется изъ этого всеобъемлющаго бытія и становится бытіемь частнымь, обособленнымь, такъ какъ каждое тьло, въ которое она изливаетъ свою энергію, представляетъ собою такую или иную часть этой (видимой) вселенной; съ нею тутъ происходитъ нечто похоже на то, какъ если огонь, способвый сожигать все, поставлень бываеть въ необходимость сожигать лишь маленькій предметь, хотя онъ и туть не лишень своей прежней всеобщей силы. Поэтому, когда душа отдёляется отъ тъла, то это значитъ, или она теряетъ свою индивидуальность и обособленность; напротивъ, когда душа выдёляется изъ души универсальной, при чемъ она вовсе не переходить съ одного мъста на другое, а лишь энергію свою сосредоточиваетъ (въ извъстномъ тълъ), то становится индивидуальною; однакожъ, переставши такимъ образомъ быть универсальною, она все же остается универсальною (потенціально), ибо когда покинеть ткло, то станеть универсальною актуально, и индивидуальность ея тогда станетъ лишь потепціальною.

Что касается теперь выраженія "душа вз Audn", то оно допускаеть два толкованія: если подъ Аидомъ разумьется невидимое мівсто (ἐν τῷ ἀτόεῖ), тогда это выраженіе означаеть лишь отдівленіе души отъ тівла (удаленіе изъ видимаго міра), а если разумівется мівсто худшее (чівмъ область невидимаго),

то и это понятно, ибо и нынъ (во время земной жизни) гдъ находится наше тёло, тамъ и душа наша. Но когда тёло нашеуже не существуетъ, --что тогда означаетъ, выражение душа въ Аиди? Если душа не успъла отръшиться отъ своего образа то что мёшаеть ей быть тамъ же, гдё ея образъ или твнь? А если она отръщилась отъ тъла посредствомъ фидософіи, тогда только тънь ея (тьло) идеть въ худшее мъсто, между тъмъ какъ сама она остается въ сверхчувственномъ мірь, ничего отъ себя не оставивъ здесь (въ тель). Воть какова судьба той тени (т. е., тела), которой присуща душа (во время земной жизни); сама же она, если только удастся ей сосредоточить внутри себя свётящій въ ней свёть, обращается всецёло къ міру сверхчувственному в вступаетъ туда; она тогда перестаетъ быть актуально (индивидуальною душею), но это не значить, что она перестаеть существовать (ибо ставши актуально универсальною, сохраняеть возможность опять стать индивидуальною).

Но довольно объ этомъ; возвратимся теперь къ главному нашему положению.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будеть).

## Іудейскія и Христіанскія иден въ книгахъ Сивиллъ.

(Продолжение \*).

I.

Общія всёмъ сивилламъ идеи; 1) идеи догматическія.

Авторами Сивидлиныхъ книгъ, какъ мы только что видёли, были іудеи, христіане и іудео-христіане. Весьма естественно, что у послёднихъ можно встрётить идеи, которыя являются общими то іудеямъ, то христіанамъ, смотря по степени ближости ихъ къ іудейству или христіанству. Съ идей общихъ всёмъ сивиллистамъ мы и начнемъ раскрытіе содержанія ихъ книгъ.

Прежде всего, конечно, общею всёмъ сивиллистамъ является идея единобожія—основной догматъ богооткровенныхъ религій; сивиллисты очень настойчиво внушаютъ эту идею своимъ языческимъ читателямъ. Авторъ 3-й книги 1)—іудей, хотя не особенно щедръ на подробное раскрытіе ея, но и онъ въ разныхъ мѣстахъ исповѣдуетъ единство Божіе. Обращаясь къ читателю—греку, онъ говоритъ: "Зачѣмъ ты приносишь напрас-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 2, за 1899 г.

<sup>1)</sup> З кн. возникла въ средияв 2 в. до Р. Хр. Авторъ ел предсвазываетъ объ окончание идолоновлонства въ правление седьмаго египетскаго царя изъ грековъ (609 ст.), т. е., Птоломея Филометора (170—117 гг. до Р. Хр.), и прибавляетъ, что XV въковъ прошло со времени основания греческихъ городовъ—указание на средину того-же 2 в.; знаетъ о разрушении Кареагена и Коринеа Римлянами (147—146 гг. до Р. Хр.), о возмущении въ Селевки (въроятно, при ложвихъ Александръ и Трифонъ) 137 г., —о гражданскомъ волнения въ Рямъ 132 г. (ст. 464) при Гракхахъ или во время тріумвирата и Клеопатры. Даты всѣ почти изъ средины 2 въка.

ные дары мертвымъ? Зачемъ приносищь жертвы идоламъ? Вотъ давно правять тобой египетскіе властители: они изначала здому поучали людей и много идоловь надёлали въ честь умершихъ,-они научили тебя мыслить пустое" 1). "Іуден не чтили ни человъкоподобныхъ идоловъ, сдъланныхъ изъ золота или мвди, изъ слоновой кости или серебра, ни зввроподобныхъ, ни всякихъ вообще идоловъ изъ дерева или камия, или изъ окрашенной сурикомъ. Почитать ихъ можетъ только пустой-суемыслящій человікь; но и онь со временемь оставить этихъ идоловъ, сбросивъ ихъ въ утесистую пропасть" 2). Отвергнувъ идоловъ, какъ "плодъ суетнъйшаго измышленія" 3), сивилла восклицаетъ: "смертный, хитрый, коварно мыслящій человъкъ! Не медли, обратись, заблудившійся, къ Богу и умидостивь Его... Онъ одинъ есть Богъ и кромв Его нетъ никакого другого" 4). Въ такой-же формъ сивила выражаетъ идею единобожія и еще разъ <sup>t</sup>) и нісколько разъ называеть Бога единымъ 6). При этомъ следуетъ сказать, что единымъ іудейская сивилла представляеть Бога не количественно только, но и качественно, т. е., она мыслить Его существомъ несравнимымъ, единственнымъ: подле Его нетъ и не мыслимо другое существо, равное Ему по своимъ свойствамъ. Эта мысль ея сквозить вездь, гдь она называеть Бога небеснымь и великимъ <sup>7</sup>), высочайшимъ <sup>8</sup>), гдѣ она говоритъ смертнымъ, преступнымъ и гордымъ своею силою людямъ о Богъ въчномъ  $^{9}$ ), безсмертномъ, безсмертномъ вѣчно  $^{10}$ ), всемогущемъ  $^{11}$ ) святомъ 12) и великодушномъ 18), о Богв, Который не оставить не исполненнымъ того, что Онъ изрекъ чрезъ сивиллу, потому что Онъ, какъ Духъ, пребываетъ въ мірѣ безъ обмана 14). Здёсь, можеть быть, неясно сивилла выразила идею всевъдънія, неизмъняемости и вездъприсутствія Божія... Яснъе и

<sup>1)</sup> C<sub>T</sub>, 547—555. 3) 722.

<sup>5) 758-760.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 586—607. <sup>4</sup>) 62

<sup>4) 624-629.</sup> 

<sup>6) 166, 570</sup> и др. ст.

<sup>7) 247, 549, 671, 698, 717, 735</sup> и др.

<sup>8) 632, 717, 720</sup> m ap. 9) 593, 698, 701 m ap.

<sup>10)</sup> Особенно часто, въ противовесь тленнымъ божествамъ язичнековъ,—302, 558, 582, 593, 594, 600, 604, 616, 628—629, 693, 711, 717, 733, 757 и др.

<sup>11) 191, 247, 566, 575, 702-703, 775, 780</sup> m gp.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) 605.

<sup>13) 733.</sup> 

<sup>14) 698-701.</sup> 

и полиже раскрываетъ понятіе единства и единственности Божескаго существа авторъ предисловія сивиллы, --- в вроятно тотъже самый александрійскій іудей, которому принадлежить и 3-я книга 1). Онъ говоритъ, обращаясь къ язычникамъ: "О, вы--нитожные люди, облеченные смертною плотію! Что даеть вамъ эту чрезмърную гордость, всяъдствіе которой вы теряете изъ виду конецъ жизни? Вы не боитесь Бога, недремлющій взоръ Котораго испытуетъ и проникаетъ всё... Одинъ есть Богъ безконечный и візчный..., Который не быль рождень, Который, будучи Самъ невидимъ, видитъ всё. Какимъ образомъ смертный человъкъ, не могущій выдержать блеска солнечныхъ лучей, можеть соверцать истиннаго и бессмертнаго Бога, пребывающаго выше всёхъ свётилъ? Такое преимущество не можетъ быть уделомъ этого сплетенія жилъ, плоти и костей, которыя составляють насъ. Воть Богь единый, Котораго вы должны почитать, Который единымъ всегда есть и всегда былъ (и будеть),-Который имфетъ Свое начало въ Себъ Самомъ, а не получаетъ его отъ кого-либо другого, --Который изливаетъ свётъ разума на всёхъ людей 2). "Если и исчезаетъ все являющееся, то Богъ отнюдь не можетъ имъть Своего начала отъ бедеръ мужа и жены. Богь единый и высочайшій"... <sup>8</sup>). "Люди! Зачівмъ вы превозноситесь напрасно и во вредъ? Стыдитесь, однако, кошекъ и змей почитать за Бога. Не безуміе-ли-совсемъ не понимать, что не можеть быть богомъ тотъ, кто, вмёсто того, чтобы обитать на великолёпномъ небё, воруеть и похищаеть содержащееся въ блюдахъ и горшкахъ, подглядываетъ молеточину и подстерегаетъ пауковъ. Вы молитесь змёзмъ, собакамъ н кошкамъ, вы-глупые-почитаете птицъ и пресмыкающихся животныхъ земныхъ, --- каменные идолы, сдёланные руками; вы чтите ихъ, посыпая дорогу къ нимъ минералами;... чтите-о чемъ даже говорить позорно-такія ложныя божества, которыя изливають изъ глотки смертельный ядъ.... Но Кто жизнь и въчно пребывающій свъть имъеть въ Себъ..., Которому одному только подобаетъ преклонять голову, Того вы оставили ... 4)

<sup>1)</sup> Friedlieb, Einleitung, § 6, seit 14, § 17, seit 38. Cp. Xp. Ur. 77 r., ч. I, стр. 64—68.

<sup>2) 1</sup> Fragm., 1-18. 3) 2 Fragm., 1-3. 4) lbidem, 21-34.

Въ этихъ стихахъ такъ прозрачно отмечены сивиллою черты единственности Божескаго существа, что излишне было бы называть ихъ.

Сивиллисты іудео-христіане и христіане первых 3-хъ выковъ-еще асибе раскрывають ложность языческой религін и полнъе опредъляють существо Божіе. Они называють языческихъ боговъ злыми и беззаконными 1), обманчивыми 2) и добра совствить не знающеми 3); показывають ничтожество такихъ божествъ, какъ драгоценные камни и многое другое, что не имбетъ ни языка, ни слуха, ни смысла, что сделано человъческими руками 4); сдъланное изъ дерева, камней или мъди, золота или серебра, — эти идолы — только ничтожныя вещи, безжизненны, безсловесны и въ огнъ плавится 5). Но ложны и безсильны и другіе языческіе боги. "Римъ! Какой богъ спасетъ тебя (въ несчастіи)"?--спрашиваетъ сивилла, обращаясь къ Риму. "Гдв будутъ тогда решенія твоего сената 6)"? Гдъ Рея, Хроносъ или покольніе Зевса? Гдъ всь, которыхъ ты почиталъ, -- безжизненные демоны, идолы умершихъ. обезсиленныхъ смертью и ничего не чувствующихъ" 7)? За такимъ разоблаченіемъ ложности языческихъ боговъ всегда стоить у христіанствующихъ сивиллистовъ идея Бога-единаго и несравнимаго съ ними. Какъ и јуден, эти сивиллисты настойчиво противопоставляють языческимь божествамь истиннаго Бога-единаго в), великаго и славнаго в), въчнаго и безсмертнаго 10), несотвореннаго и нерожденнаго, а самобытнаго 11). невидимаго, но всевидящаго и всевъдущаго 12) и особенно небеснаго 13) и всемогущаго 14). Вотъ какъ, напр., сввилла-іу-

<sup>1) 5</sup> кв., ст. 309.

<sup>2)</sup> Сказано о Фебъ, см. 4 кн., 4 ст.

<sup>3) 8</sup> KH., 398 CT. 4) 5 KH., 77—80 CT. 5) 5 KH., 80—85 CT.

<sup>6)</sup> Разумъются сенатскія ръшенія, которыми вводнаясь въ Римскій пантеонъ чужестранные боги или возводняясь въ божественное достоинство римскіе императоры.

7) 8 км., 43—49 ст.

<sup>8) 3</sup> RH., 11 CT.; 4, 30; 5, 284; 8, 377 H Ap.

<sup>9) 4</sup> KH., 30, 116 CT.; 5, 284, 428; 6 KH.; 7, 76; 10, 194-200; 11, 1-6; 54 H AP.

<sup>10) 5</sup> KH., 66, 277-300, 360, 427; 7 KH., 76, 95; 8 KH. 213; 9 KH. 36, 311; 11 KH. 1-6; 12, 37-38, 227; 10 KH., 292-298; 3 KH. 10; 6 KH.

<sup>11) 4</sup> RH., 10; 8, 430; 3, 12. 12) 3 RH.; 12; 4, 23; 5, 323; 8, 373—375 H XII 13) 3 RH., 1, 4, 51; 5, 299—300; 6, 12; 8, 65—70, 9, 312; 10, 131; 11, 6; 12, C—11 H XP.

<sup>14) 4</sup> кн., 6, 162; 5, 172—178, 219; 8, 65—70 и др.; 9, 80—92; 12, 238—239 и др.

део-христіанка—раскрываеть всемогущество Божіе: "ты не знаешь того, что Богъ можетъ сделать съ тобой", говоритъ она гордому Риму... "Никакого следа не останется отъ тебя, потому что такъ опредълилъ Всемогущій 1). Проявленіе силы Божіей сивилы видять въ различныхъ явленіяхъ природы 2). Чаще и ясиве, чвиъ іудействующіе сивиллисты, говорять сивиллисты христіанствующіе о святости Бога, называя Его то святымъ 3), то праведнымъ 4), то чистымъ 5), то върнымъ и неизмѣняемымъ 6), такъ что слово и законъ Его неложны 7), приписываютъ Ему новыя свойства-мудрость 8), вѣчное самосознание <sup>9</sup>), полное отсутствие телесности <sup>10</sup>), свободу <sup>11</sup>), блаженство 12). Свое благоговение къ Нему они выражають новыми наименованіями Его-сущимъ и живымъ 13), неизреченнымъ, достопоклоняемымъ 14), Богомъ Саваоеомъ 15), и даютъ новую опять черту въ изображения величія Божія, представляя Бога почивающимъ на ангелахъ 16). Въ рвчи христіанствующихъ сивиллъ о свойствахъ Божінхъ встречаемся съ попыткою ихъ уяснить некоторыя изъ этихъ свойствъ. Такъ, всевъдъніе Божіе сивилла обосновываеть, между прочинь, на томъ, что Богъ-Творецъ міра, и потому знасть его и всѣ вещи въ немъ по существу ихъ. "Я знаю"-представляетъ она говорящимъ Самого Бога-"знаю людей-умершихъ, живущихъ и имфющихъ явиться, -- число звъздъ, растеній и животныхъ... Я, который сотвориль глаза и уши..., внимаю глухому и слышу нъмого...., Который сотвориль небо и землю, знаю начало н конецъ всего, и какъ велика высота отъ земли до неба, ибо<sup>а</sup>, добавляеть сивилла отъ себя, "чрезъ Него произошло всё, и всё Овъ знаетъ отъ начала до конца" 17). Но мысль о единственности Бога сама по себъ уже была для савиллъ до-

<sup>1) 5</sup> KH., 172-178.

<sup>2) 8, 214</sup> и др.

a) 7, 90-95; 8, 169; 12, 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 7, 95.

<sup>5) 7, 90-95; 8, 430.</sup> 

<sup>6) 5, 219</sup> м др. 8, 35**9—361** м др.

<sup>7) 7, 128—129.</sup> 

<sup>8) 5, 360; 8, 501. 9) 3, 15.</sup> 

<sup>10)</sup> Впроченъ, и іудейская сивила называеть Бога Духонъ (3, 698—701), и, след., представляеть Его безтелеснымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) 5 кн., 90—95 ст.

<sup>18) 8</sup> кн., 408 к 430.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) 10, 129—132.

<sup>12) 3, 1.</sup> 

<sup>14) 7, 76, 95,</sup> 

<sup>16) 7, 33.</sup> 

<sup>15) 8, 363-376; 2</sup> Fragm., 16-17.

статочнымъ объясненіемъ всёхъ Его чрезвычайныхъ свойствъ. Это видно изъ того, что выше приведенную речь о всеведеніи Божіемъ сивилла заключаетъ непосредственно следующими словами Бога: "Я знаю всё, потому что Я единственный Богъ, и нётъ еще другого" 1).

Сравнивая представленія о Богі по существу, съ одной стороны іудеевъ, съ другой-іудео-христіанъ и христіанъ, находимъ, что это догматическое ученіе у первыхъ проще и скуднъе, чъмъ у вторыхъ. Чъмъ это объясняется, можно только гадать: темъ-ли, что христіанство, пробудивъ интересъ къ изученію религіи, давало всё побужденія говорить о Боге, или чёмъ нибудь другимъ... Можно думать, что сивилла-іудеянка столько же знала о Богв и Его свойствахъ, сколько и сивиллы іудео-христіанки и христіанки; но только не нашла нужнымъ говорить о всехъ этихъ свойствахъ. Действительно, мысли ея. какъ увидимъ, были направлены въ другую сторону: она больше была занята изображеніемъ гивва Божія на нечестивыхъ людей, чемъ раскрытіемъ существенныхъ свойствъ Божінхъ. Между последними сивиллы указывають преимущественно те, которыя наиболее открыты въ Боге для простого ума,-не только отсутствуютъ, но прямо немыслимы у языческихъ божествъ и, въ силу этого, пленительны для язычниковъ, таковы: безсмертіе, всемогущество и ніжоторыя другія свойства.

Въ вопросъ о Богъ гораздо болъе привлекала вниманіе сивилистовъ другая сторона—Его отношеніе къ міру и человъку. Всъ они исповъдуютъ Бога Творцомъ и Промыслителемъ. Идея о Богъ Творцъ, котя ръдко раскрывается сивиллистами нарочито, но за то часто высказывается ими при случаъ. Іудейская сивилла угрожаетъ язычникамъ всякаго рода не счастіями за то, что они не почитаютъ безсмертнаго Творца всъхъ людей <sup>2</sup>); а іудеямъ объщаетъ блага, которыми надълитъ ихъ Творецъ <sup>3</sup>). Сивилла—іудео-христіанка, тоже объщаетъ блага тъмъ, кто почитаетъ Бога единственно великаго Творца <sup>4</sup>) и учитъ, что нужно любить Его—мудраго Творца. Похваляя однихъ (іудеевъ и іудео-христіанъ) за благоговъй ное поклоненіе вели-

<sup>1) 8, 377.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3, 604.

<sup>3) 3, 704.</sup> 

кому Творцу 1), другихъ (язычниковъ) она порицаетъ за то, что они готовы промънять на золото и серебро все лучшее въ мірів-солнечный світь, небо и пр. т. п. и даже Бога-Творца всего 2). Христіанская сивилла говорить о Творце міра въ рвчи о Христв, участвующемъ въ твореніи 3); вивств съ авторомъ предисловія сивиллы она объясняеть в'ядівніе Бога между прочимъ тъмъ, что Онъ-Творецъ міра и всъхъ частей его 4). Поскорбъвъ о томъ, что люди такъ мало помышляютъ о безсмертномъ Создатель, сввилла-христіанка какъ бы за никъ прославляетъ Его. "Вто постигъ Бога настолько, восклицаеть она, "чтобы только узнать имя Его-небеснаго и великаго, Который владветь вселенной, Который все создаль словомъ:---море и небо, и неистощимое солнце, восходящій кругъ дуны и блескъ звёздъ,... источники и реки,... дни и ночи? Онъ --- Богъ, Который создаль четырехъ--- буквеннаго Адама, перваго человъка, имя котораго наполнило востокъ и западъ, югъ н свверъ. Онъ-Тотъ, Который сотворилъ форму и обликъ людей, и создаль животныхь-и техь, что пресмыкаются, и техь, что летають" 5): Какъ Творецъ, Богъ называется сивиллами Отпомъ вселенной, Отпомъ всего 6).

Идея о Богѣ—Правителѣ и Промыслителѣ міра, такъ жива у сивилистовъ, что она иногда переходить у нихъ какъ бы въ ощущеніе присутствія въ мірѣ Владыки. Богъ—Владыка природы, всего человѣчества, всякаго народа и каждаго человѣка. Краснорѣчиво изображаютъ сивиллы владычество Его надъ природой. Богъ содѣлываетъ бронзовымъ небо и посылаетъ засуху на землю" і). "Ему повинуются темная ночь и день, солнце и звѣзды, луна и море, кишащее рыбами, земля и рѣки, родники и непрерывно бьющіе водой источники, созданные для поддержанія жизни въ природѣ, а равно и дожди. Богъ производитъ плоды въ полѣ, виноградныя лозы, масличныя и всякія деревья" в). "Властію Своею Онъ распредѣляетъ

<sup>1) 5, 406.</sup> 

<sup>2) 8, 18-22.</sup> 

<sup>\*) 8, 257—268; 438—456.</sup> Неже мы подробно ознакоменися съ ен представлениемъ о твореніи міра.

4) 8, 363—377; 2 Fragm. 16—17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3, 18-28.

<sup>7) 8, 537-540, 689</sup> и д. и др.

<sup>6) 8, 550; 8, 501.</sup> 

<sup>8) 4, 13-17.</sup> 

теплый вётеръ (надъ поверхностью земли), крёпко держитъ катящійся (по небу) слитокъ страшнаго огня и умёряетъ раскаты грома; твердо держитъ землю и катитъ поспёшное солнце, умёряетъ огнемъ блистающую плеть молніи, сильные ливни дождя, весенній градъ, а также паденіе морознаго снёга и бушующую непогодь. Ибо все въ мірё и каждая его частичка тщательно распредёлены Его разумомъ, какъ это Ему Самому нравилось, когда онъ сотворилъ ихъ" 1).

Точно такъ же, какъ жизнь природы, находится подъ властію Божіей и жизнь человічества до послідняго человіка. Отъ имени Бога Вседержителя сивилла предрекаетъ различныя радостныя и печальныя перемёны въ судьбё того или другого народа, заявляя, что все, что ни случится съ людьми, произойдеть по Божественному определению 2). Между прочимъ, Богъ поставляеть въ народъ правителей и смъняеть ихъ в), опредъляетъ время ихъ жизни и время уничтожающей смерти 4), устраняеть отъ власти людей властолюбивыхъ 5), такъ что Богъ есть "единый Господинъ міра и правитель всякаго царства" 6), а земные правители "действують не по собственному совъту, но повинуясь высшему повельнію Его-великаго Бога" 1), и суть, след., исполнители Его воли. Богъ созидаетъ благополучіе людей и посвіщаеть ихъ несчастіями. Хотя сивиллисты и особенно авторь 3-й книги любять изображать Бога больекарателемъ людей, нежели ихъ благодетелемъ, более грознымъ существомъ, нежели милующимъ, все же даже и въ 3 книгъ. проронено несколько словь о благости Владыки. Такъ, наступленіе спокойствія и общественнаго порядка въ Азін н Европъ обусловливается, по свидътельству 3 книги, благоволеніемъ неба, т. е. Небожителя Бога в), Богъ представляется въ ней помощникомъ и заступникомъ, къ которому прибегнутъ. люди въ несчастіи <sup>9</sup>), существомъ, не только карающимъ людей, но радующимъ ихъ великою радостью 10), великодушно-

<sup>1) 8, 430-440.</sup> 

<sup>2) 3, 162—166; 300—302, 569, 698; 5, 219</sup> и др. 8, 187; 11, 5—6 и пр.

<sup>\*) 3, 651—656; 5, 101—108; 9, 35—37; 10, 175; 11, 3.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 11, 4. <sup>5</sup>) 12, 1—11.

<sup>6) 3, 11, 600-623, 718; 10, 292; 11, 172-173.</sup> 

<sup>8) 3, 367—880. 9)</sup> Ibidem, 500—561. 10) 3, 612, 623.

прощающимъ 1) и милосердующимъ 2). Проявленія милосергующей любен Божіей къ людямъ видеве и поливе отивченыу христіанствующихъ сивиллистовъ. Фактъ искупленія сообщаетъ нав представленію о Богв болье магкій характерь, чвив какой имело ветхозаветное іудейское представленіе о Немъ. Сивиала іудео-христіанка называеть Бога своимъ отцомъ 3); въ этомъ обращении слышно дервновенное чаяние отъ Бога благъ и милости. Главные моменты отеческихъ отношеній Бога ть людянь твореніе, искупленіе и будущее облажествованіе -христіанствующіе сивиллисты изображають, какъ явленіе благодати Божіей 4). Миръ и слава царствъ 5), жизнь, спла и военные усивки правителей 6)—все это дары Божіи. По молитванъ людей, Богъ посылаетъ дождь среди зноя і) и вообще даеть просимое 8). Онъ-источникъ безсмертія-предложилъ человъку два пути-путь къ жизни и путь къ смерти, расподагая его избрать первый путь-добрую жизнь; но человъкъ ослушался и получиль въ удёль за ослушаніе смерть 9). Однако и для непокорившихся людей Богь навсегда пребыль ахъ твердою надеждою въ несчастіяхъ 10). Сейчасъ мы увидимъ, что сивилла іудео-христіанка смотрить на матеріальное обезпеченіе человіка, не какъ на его личную собственность, но какъ на собственность Божію, только на время данную Богомъ въ обладание человъку. Подавая милостыню, онъ долженъ помышлять, что не онъ самъ подаетъ ее, ибо у него ничего своего нътъ, но здъсь дъйствуеть чрезъ него Богъ, которому в принадлежить все его (человека) достояніе. Это настроеніе подающій милостыню должень выражать въ такой молитв'я: Богатства я не люблю... Отецъ и помощникъ, исполни прошеніе (разум'вется-того б'єдняка, который просить помощи); онъ просити милостини, такъ дай ему (чрезъ меня) 11). Подавъ мелостыню, человъкъ долженъ молиться: "Боже святый, праведный и достопокланяемый, чистый и свобод-

<sup>4) 8, 263—268, 440—456; 7, 144—145.</sup> Іудейская сивелла указываеть только одинь моменть, какь явленіе благодати, открытіе мессіанскаго царства.

<sup>5) 9, 80 - 92, 35 -87. 7) 10, 194-200. 9) 8, 399-401.</sup> 

<sup>6) 11, 1—6; 5, 220—221. 8) 11, 172 - 173; 8, 22. 10) 5, 285.</sup> 

<sup>11) 7, 89-91.</sup> 

ный! Не уготовляй для меня нищеты... Отче, укръпи мое бъдное сердце, я уповаю на одного Тебя, на Тебя чистаго, Котораго не образовали руки<sup>и 1</sup>).

Всв эти, извлеченныя изъ разныхъ книгь сивиллиныхъ пъсней указанія на Бога-Благодетеля, въ целомъ производять, пожалуй, довольно сильное впечатлёніе, хотя и не составляють богатой красками картины благодізній Божінхъ. Но въ тексть они едва видны изъ за подавляющей ихъ силою своихъ красокъ картины прещеній, угрозъ и наказаній Божінхъ и, по прочтенін сивиллиныхъ пісней, такъ же невольно исчезають изъ сознанія, какъ грозвыя изображенія Бога невольно же заполняють его. Съ этой стороны Сивиллины книги, въ значительной своей части 2), суть вопль гивва и ненависти жертвъ, не покорившихся Риму безропотно 3). Эти жертвы — іуден и іудео-христіане-истять Римлянамъ за притесненія и свою поруганную въру. Религіозная невависть способна на безграничную запальчивость; овладевь человекомь, она сообщаеть ему упрямую надежду, которой ничто не въ состояніи поколебать. Съ такими запальчивостью и надеждою мы и встръчаемся въ Сивиллиныхъ книгахъ. Еврен и христіаве-жертвы насиліявозложили месть за себя на Бога, и съ непоколебимой върой ожидали объщаннаго пророками дня, когда враги ихъ будутъ истреблены. Не здесь, а ниже мы будемъ изображать ихъ ожиданія этого дня со всёми предваряющими и сопровождающими его обстоятельствами. А теперь отмичаемы лишь тоть факты, что евреи и іудео-христіане, безсильные въ своей злобъ противъ Римлянъ и всёхъ вообще притёснителей, какими были въ ихъ воображении всв не-iydeu, объявили Бога нещаднымъ отмстителемъ вивсто себя и постоянно говорять о грядущемъ гиввъ Божіемъ на нечестивцевъ. Сивиллисты такъ убъждены въ скоромъ наступленіи этого гитва, что вездт имъ слышится голосъ грознаго Судіи, вездѣ видится Его угрожающій перстъ. Ничтожныя или чуть выдающіяся изъ ряда обыкновенныхъ со-

<sup>1)</sup> Ibidem, 91-95. Эта 7-я книга относится ко 2 половинь 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung, § 24, seit 211.

<sup>2)</sup> Исключая 6-ю внигу.

 <sup>3)</sup> Особенно грознымъ характеромъ содержавія отличаются кинги—3-я, 4-я,
 5-я в 8-я (въ ея іудео-христіанскихъ частяхъ).

бытія, какъ-то: знаменія на небѣ 1), голодъ, засуха, бользни, военная неудача 3), наводненія, землетрясенія, изверженіе Везувія <sup>3</sup>) и пр. т. п. <sup>4</sup>)—всё принимаеть въ ихъ глазахъ значение божественной угрозы. Кажется, сивиллисты не оставили безъ угрозъ ни одного сколько-нибудь извёстнаго имъ народа: одного нечестія въ народё для нихъ достаточно, чтобы ниъ считать его своимъ личнымъ врагомъ и вооружаться противъ него, какъ противъ своего притеснителя. Сивиллисты угрожають гивномъ Божіниъ, прежде всего, Римлянамъ в), потомъ-Ассиро-вавилонянамъ, Финикіянамъ и разнымъ Малоазійскимъ народамъ 6), Египтянамъ 7), Грекамъ 8), многимъ другимъ мелкимъ народцамъ, наконецъ, всемъ нечестивымъ и всему человъчеству 9), приводя языческимъ читателямъ на память, съ целію устрашенія, масологическій фактъ истребленія титановъ и поколенія Сатурна 10). Выпишемъ нескольно грозныхъ тирадъ сивиллистовъ противъ языческаго міра. Вотъ, напр., вакія біздствія предрекаеть сивилла Риму. "Тебі, восклицаеть она, уготованы величайшія б'ёдствія; за зло, какое ты сделаль, ты испытаешь всё несчастія.

"Лишенный своихъ жителей, ты останешься безмолвнымъ среди пустыни. О, городъ нечестивый, находившій удовольствіе въ роскоши и нечестіи! Ты разливаль ядъ, ты хвалился прелюбодівніями, ты рождаль всі пороки. Горе тебів, нечестивый городъ Лаціума,—вакханка съ вінкомъ изъ зміні! Лишившись своего народа, ты сядешь на берегахъ Тибра, который будетъ плакать надъ тобой, какъ надъ покинутой супругой, потому

<sup>1) 3, 334-340: 10, 194-200; 12, 157-160.</sup> 

<sup>2) 3, 537—540, 600—602; 8, 178—181</sup> в др.

<sup>3) 12, 227-240; 10, 157-160; 4, 109-116, 127-136.</sup> 

<sup>4)</sup> Впрочемъ, нужно, кажется, признать, что это время было исключительно богато такими печальными и грозными явленіями.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3, 46—61; 4, 127; 5, 160—178; 7, 109; 8, 37—48, 151 в др. 11, 106—109; 12, 36—38.

<sup>6) 3, \$00-818, 498-508, 4, 48-58, 109-116. 152</sup> m ap. 10, 100-116; 11 54-56 m ap.

<sup>7) 3, 325-329; 5, 508-511; 9, 33-37, 307-324</sup> m ap.

<sup>8) 3, 587-540, 556-572, 730-760; 5, 138-154</sup> H mp.

<sup>°) 3, 682-651; 5, 805, 345-360, 508-511; 12, 227</sup> и др.

<sup>10) 3, 156-159.</sup> 

что твои нечестивыя руки любили проливать кровь. Тебъ неизвъстно могущество Бога, и ты не знаешь, что Онъ намъренъ съ тобой сделать? Ты думаль: "нёть никого кроме меня, и никто меня не побъдитъ".. Но въчный Богъ погубитъ тебя и твоихъ. Не останется после тебя ни одного изъ намятниковъ, которые составляли твою славу въ тв дни, когда Богъ исполняль тебя почестями. Пылающій мщеніемь адъ ожидаеть, чтобы казнить твои злодвянія" 1). Обращаясь къ Египту, сивилла восклицаетъ: "Ты будешь служить народамъ изъ-за благочестиваго племени, которое раньше ты подвергалъ многоразличнымъ страданіямъ, тяжкому труду и бедствіямъ,--на шею которому ты возложиль ярмо, и слезами этихъ людей орошаль свои засвянныя поля. По сему безсмертный Господь Богънебожитель, накажеть тебя непременно, повергнеть тебя въ плачъ,---и будешь ты раскаяваться въ томъ, что раньше учинилъ несправедливаго, и тогда, наконецъ, узнаешь, что это посетиль тебя гиввъ Божій" 2). Здесь, какъ видимъ, сивиллы угрожають гивномъ Божіимъ притеснителямъ евреевъ или гонителямъ христіанъ. Но вотъ, напр., грозная сивилла возвѣщаетъ людямъ небесную кару за ихъ нечестіе. "Горе, горе вамъ, финикійскіе мужчины и женщины, и вамъ, города, при морв лежащіе! Никто изъ васъ не пришелъ солнечному свёту (т. е. Богу)—въ этомъ мір'в... Боле не продлятся жизнь и родъ вашъ, по причинъ безбожныхъ ръчей, которыя произносиль всякій изъ вась, лишь только открываль свои нечестивыя уста, -- по причинъ беззаконной и своевольной жизни... Своею гнусною, полною лжи и неправды, жизнью,дальше размышляетъ сивилла, финикіяне возстановили противъ себя Бога. Посему Богъ накажетъ ихъ ужасно: Онъ погубитъ ихъ совершенно, попалитъ города и домы ихъ" в). Этихъ тирадъ достаточно, чтобы имёть представление о грозныхъ прорицаніяхъ сивиллъ. Они невольно напоминаютъ пророчества

<sup>1) 5, 162—178. 5</sup> книга относится къ первой половин 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung, § 21, seit XLVIII. Herzog относить ее къ 138 году.

<sup>2) 9, 307—314. 9</sup> км. относится ко временя между 115—118 гг. по Р. Хр. Friedlieb, ibidem, § 28, seit. LXIII.

<sup>3) 3, 489-503</sup> cp. 545-561; 10, 100-106.

Исаів и Даніила, угрожавшихъ нечестивымъ язычникамъ,—и сходство ихъ по всей вфроятности, не случайно: сивиллы подражали пророкамъ. Такими грозными прорицаніями всего болье, кажется, переполнена 3-я книга: сивилла ея заявляетъ, что дъло ея возвъщать гнъвъ всёмъ смертнымъ 1). Но и другія сивиллы предвъщаютъ такъ много грознаго и страшнаго, что, по собственному признанію, устаютъ отъ такого рода прорицаній и просятъ Бога открыть имъ что-либо отрадное 2). Мрачное, грозное настроеніе времени, вызванное гоненіями на христіанъ со стороны языческихъ императоровъ, отразилось и на христіанской части сивиллиныхъ пъсней и христіанскія сивиллы любять изоброжать 2-е Христово пришествіе и страшный судъ.

Выше мы упомянули, что сивиллы угрожали гифвомъ Божіниъ всему человіческому роду. Однако сюда едва-ли они вымочали своихъ единовърцевъ. Предсказанія ими несчастій іудеямъ и іудео-христіанамъ, встрівчающіяся въ сивилимныхъ книгахъ, не такъ грозны и суровы, какъ предсказанія б'ёдствій другимъ народамъ. Бъдствія, имінющія постигнуть ихъ, представляются неивбъжными и преходящими и смѣняются благополучиемъ 3). О нихъ обыкновенно говорится формъ: "Тудею также постигнетъ 4), несчастіе" несчастіе" 5). Но, повторяемъ, несчастіе всякій разь разрішается счастіемь-по мысли сивилль. Вь 4 свенилиной книгъ проведена даже мысль о неповивныхъ страданіяхъ рода благочестивыхъ. "Тогда гифвъ Божій будетъ очевиденъ, сказано тамъ, когда родъ благочестивыхъ будетъ истребляемъ невинно<sup>4 6</sup>). Богъ представляется сивиллами менъе гровнымъ по отношенію въ іудеямъ и іудео-христіанамъ, чёмъ по отношению къ язычникамъ. Сивилла, очевидно, разсчитываетъ ва милосердіе Божіе къ іудеямт, когда обращается съ молитвою за нихъ къ Богу: "пощади, о Отецъ всего, роскошную страну великаго и плодовитаго Іуды за то, что мы исполняемъ Твоя определенія. Ведь Ты, Боже, изначала определиль по

<sup>1) 3, 810.</sup> 2) 9, 322—324; 10, 296—298. 3) 3, 260—285. 4) 3, 260 m x.; 10, 152. 5) 9, 239.

<sup>3) 3, 260—285. 4) 3, 260</sup> в л.; 10, 152. 5) 9, 289. 6) 4, 125—136. 4-я кныга относится къ 79—80 г. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung, § 19, seit XLII.

Своей милости, чтобы всёмъ казалось именно милостью, что онъ -Іуда-имъетъ у Тебя преимущество, какъ Ты это опредълнаъ" 1). Вотъ какое ученіе о Богъ содержали и распространяли сивиллы. Онъ не оставили безъ отвъта людей, которые могли усумниться въ истинности ихъ ученія: откуда он'в узнали о бытін Бога-Творца, Владыки и Судін? Источникъ своего Боговъдънія сивиллы указывають въ божественномъ вдохновеніи, которое осфияетъ ихъ. "Нфкоторые называютъ меня, говоритъ о себъ сивилла 3 книги,... безумной и лгуньей. Но когда все (что я возвѣщаю) сбудется, то вы (разумѣются Ассиро-вавилонане) хорошо будете думать о мев,-и никто тогда не назоветь меня безумной, но великой пророчицей Бога, потому что Онъ открыль мив, что произошло раньше моихъ предковъ и что въ самомъ началъ случилось; все это меъ сообщилъ Богъ И все будущее Богъ положилъ въ моей мысли, такъ что и будущее я открываю, и что раньше было-и это я смертнымъ скажу" 2). "Не прорицательница я ложнаго Феба, котораго люди по неразумію назвали Богомъ, -- говорить о себъ сивилла 4 книги, но пророчица всемогущаго Бога" в). Богъ сообщаетъ откровенія сивилламъ въ словесной формъ. "Когда оставила божественная піснь мою душу, говорить сивилла, и я уже молила великаго Творца, да освободить Онъ меня отъ Своей власти, -- снова въ моемъ сердцѣ поднялась рѣчь всемогущаго Бога и вдохновила меня прорицать на всякую землю" 4). О томъ, въ какомъ состояніи находились по представленію сивилъ, ихъ естественныя силы, когда онв находились подъ Божественнымъ вдохновеніемъ, узнаемъ изъ 10-й квиги. "Господь міра и правитель всякаго царства, непостижници, безсмертный! Ты вложиль непрестающую песнь въ мое сердце. Прекрати свою рѣчь; вѣдь я никогда не знаю того, что говорю, потому что Ты Тотъ, Который мив все возвъщаетъ. Дозволь мев отдохнуть немного, и тогда положи въ мою грудь пріатную пізснь: я утомилась душою отъ божественной пізсни" в). Непосредственный смысль этого свидетельства тоть, что самъ Богъ говорить устами сивилы, -- она не только не знаеть того,

<sup>1) 5, 328-332. 2) 3, 813-822. 3) 4, 4-6.</sup> 

<sup>4) 8, 295—299;</sup> cm. Tarme 9, 322—824; 10, 292—298. b) 10, 292—298.

что возвъщается ею, но быть можеть, даже и не сознаеть этого 1)! Вдохновеніе сивиллы есть до ніжоторой стенени божественное принудительное действіе на душу сивиллы и, какъ таковое, оно утомительно. Здёсь отразилось древнёйшее вёрованіе людей въ непосредственное общеніе челов'вка съ Божествомъ, доступное, впрочемъ, не всемъ людямъ, -- не все были Пиоіями, — а только избраннымъ. Но если Самъ Богъ возвъщаетъ устами сивиллы, то всякое слово ея и все ея ученіе-истина. "Что Богъ изрекъ чрезъ мон уста, говорить сивилла 8-й книги, то все исполнится 2). Кромъ этого не всъмъ доступнаго источника Богопознанія, сивиллы указывають другой, доступный всемъ и каждому. Это-видимый міръ. Въ этомъ первичномъ откровеніи Бога людямъ язычникъ можетъ находить подтвержденіе ученія о Немъ сивиллъ и изобличеніе своего безумія. Вы получите подобающее возмездіе за свое безуміе, -- говоритъ іудейская сивилла язычникамъ, --потому что вы оставили почитать, какъ должно, истиннаго и въчнаго Бога: вмъсто принесенія Ему священныхъ гекатомбъ, вы приносите жертвы идоламъ, духамъ-въ адъ. Вы ходите во тьмъ и заблужденіи; сойдя съ ровной дороги, вы ступаете по тернистой.. Но внимайте, смертные, неразумные люди, ощупью ходящіе ночью-въ безпросветной темноть! Оставьте темноту ночи и держитесь сіяющаго Свъта. Видите, какъ Онъ открыто и безобманно существуетъ для всвхъ! Приходите къ Нему и не ходите больше въ темнотъ ночи. Видите, какъ чудно сіяетъ великолъпное солнце! Такъ узнавайте чрезъ это Его и умудряйтесь сердцемъ своимъ: есть Богь, посылающій дождь и вітерь, и грозу, и вътвистую моднію, чуму, голодъ и горькую печаль, мятель и стужу. Однако, зачемъ же я стану всё перечислять? Обладающій небомъ, Онъ-Владыка-править землей-единый Богъ,

<sup>1)</sup> Воззрвніе сивиль по этому вопросу очень смутно и неопреділенно: въ другихъ містахъ, какъ мы виділи, оні признаются въ томъ, что сознають общій по крайней мізрі карактерь своихъ прорицавій—радостный или скороный 9, 322—324). Въ согласіи съ этимъ признаніемъ ихъ нужно думать, что не подлежащими сознанію оні считали частности, подробности своихъ різчей. Оговаряваемся, что мы разсматриваемъ воззрініе снвиль на явленіе, а не самое это психологическое явленіе. Впрочемъ, и въ дійствительности могло быть, что, сознавал общій смысль своихъ різчей, онів не сознавали всіхъ ихъ частностей.

2) 8, 359—361.

всемогущій Творецъ; Онъ сотвориль образь и прямой обликъ человѣка, весь видимой міръ и всякое живое существо<sup>и 1</sup>). Однако, лоступное человѣку познаніе Бога не можеть быть, по мысли сивилль, совершеннымъ, адэкватнымъ Познаваемому, вслѣдствіе ограниченности человѣка и безграничности Бога. "Кто постигъ Бога настолько. восклицаетъ сивилла, чтобы только узнать имя Его—небеснаго и великаго<sup>и</sup>!... <sup>2</sup>).

## 2. Нравственныя возгрѣнія сивиллъ.

Преобладаніе суровыхъ, строгихъ чертъ въ представленіяхъ сивиллистовъ о Богъ отразилось на ихъ нравственныхъ возврвніяхъ. Большинствомъ сивиллистовъ нравственность понимается, какъ хожденіе въ страхѣ Божіемъ, дѣланіе добраго по страху предъ Богомъ, какъ-бы всегдашнее трепетаніе предъ Нимъ; вследствіе этого она определяется преимущественно съ отрицательной стороны: чего не должно дёлать. Таковы именно моральныя воззрѣнія сввиллистовъ-іудеевъ и нѣкоторыхъ изъ іудео-христіанъ. Говоримъ: никоторых взъ іудео-христіанъ. Между ними есть и такая сивелла (7-й книги), нравственныя идеи которой, по своей гуманности и возвышенности, гораздо ближе къ воззрѣніямъ христіанъ, чѣмъ іудеевъ. Такимъ образомъ, въ Сивиллиныхъ пъсняхъ мы находимъ двъ группы нравственныхъ идей: одна принадлежитъ іудейскимъ сивилламъ и большинству іудео-христіанскихъ; другая принадлежитъ христіанскимъ сивилламъ и одной сивиллъ-іудеохристіанкъ. Впрочемъ, нужно нъсколько оговориться: послъдняя примыкаетъ къ христіанамъ только въ пониманіи нравственности въ обширномъ смыслъ этого слова, т. е., какъ-добраго настроенія и поведенія вообще, -- и совершенно расходится съ ними въ воззрѣніи на служеніе собственно Богу, на средства благоугожденія Ему: здёсь она мыслить по-іудейски.

Итакъ, въ чемъ заключается правственность по представленію іудейской и большинства іудео-христіанскихъ сивиллъ? Вотъ какъ понимаетъ её первая сивилла. "Не медли, научаетъ она "лукаваго" человъка, ниспровергни того, кто вводитъ тебя въ заблужденіе, и примирись съ Богомъ: принеси Ему гека-

4) 3, 18.

<sup>1) 1</sup> Fragm. 19-38; cm. tarme 8, 430-441; 4, 13-23.

томбы отъ звърей и первородныхъ ягнять и козъ... Почитай справединвость и никого не огорчай, потому что это запрешаеть **Безсмертный** по отношенію къ несчастнымъ людямъ<sup>и 1</sup>). Умоляй безсмертнаго Бога и трепещи Его, убъждаеть сивилза египтянина, отправь въ отечество, проведи до самаго гором (Іерусалима) безпомощный народъ, происходящій изъ свяпенной страны великаго Бога... Не содержи въ умъ высокопаращей и склонной къ раздорамъ мысли. Служи всемогущему Богу, да будеть и тебъ часть, когда придеть конецъ наступитъ день воздаянія добрымъ" <sup>2</sup>). "Избытай нечестиваго идолопоклонства, служи живому Богу. Удерживайся отъ прелюбодъянія и нечистаго дожа. питывай своихъ детей, не развращая ихъ, потому что Богъ гевается на соблазнителей хотя бы одного дитяти" 3)... Итакъ, принесеніе жертвъ да воздержаніе отъ пороковъ-вотъ область вравственнаго, по воззрѣнію іудейской сивиллы. Но также пониммоть мораль и большинство іудео-христіанскихъ сивиллъ. .Ти долженъ, говоритъ одна изъ нихъ своимъ единовърцамъ, приносить жертвы великому и безсмертному Богу, не сожигая въ огнъ ладана и хлюбных в зеренъ и не закалая густошерстнаго ягненка (сивилла почему-то ограничиваетъ область предметовъ для жертвенныхъ приношеній). Но вмісті со всіин, въ комъ течетъ твоя кровь (т. е. съ дътьми), выбери дикую птицу, помолись и отпусти её, вознося взоры къ небу, а вылей на чистый огонь, говоря: Отецъ и рожденный Тобою Логосъ, быстрый провозвёстникъ словъ (вероятно, ученія)! Я отпустиль птицу, окропленіемь ея святой водою я вспомниль, Логосъ, твое крещеніе, при которомъ Ты вышель изъ отня (евіонитское представленіе)" 4). Въ пониманіи вравственнолобраго большинство іудео-христіанскихъ сивиллъ почти не восходять дальше воспрещенія и осужденія дурныхь чувствь н дъйствій. Ихъ возмущають: — заносчивость, гордость, злоба н прелюбодыйныя страсти <sup>5</sup>), нечестіе <sup>6</sup>), кровосмышеніе <sup>7</sup>),

<sup>1) 3, 623—631. 2)</sup> Ibidem, 732—742. 3) 3, 761—766.

<sup>4) 7, 76—84. 7-</sup>я кн. относится ко второй половины 2 в. по Р. Хр. Friedlieb Einleitung, § 24, seit LII.

b) 3, 36—45; 5, 138—178.

скотоложество <sup>1</sup>), жадность, воровство, убійство <sup>2</sup>) и пр. пороки. "Безстыдны въ душѣ, говоритъ сивилла 8-й книги, тѣ, кто снова и снова поступаютъ, не страшась Божественнаго гнѣва и нимало не смущаясь предъ людьми, но смѣло отвергая всякій стыдъ, предпочитая ему безстыдство... Эти люди—невѣры, злодѣи, лжецы, нисколько не уважающіе правды, —разрушители довѣрія... Они никогда не будутъ сыты богатствомъ. потому что постоянно собираютъ его безъ всякаго стыда" <sup>3</sup>).

Мотивомъ доброй дъятельности, какъ можно видъть изъ приведенныхъ отрывковъ, іудейская и большая часть іудео-христіанскихъ сивиллъ ставятъ страхъ предъ Богомъ: Богъ гнввается на человъка, если онъ соблазнить дитя; отсюда:--не соблазняй его... Но этотъ же страхъ Божій сивиллы хотёли бы возвести въ господствующее въ душъ человъка нравственное настроеніе. "Жалкій челов'якъ: обратись къ покаянію, не вызывай всемогущаго Бога на многократный гифвъ; оставь свои притъсненія и убійства, омойся въ струящемся источникъ 4) и къ небу простри свои руки, прося прощенія за раннъйшія дъянія. Страхома преда Богома искупи свое нечестіе, тогда Богъ иначе посмотритъ на тебя и не истребитъ; гифвъ Его утихнеть, какъ только исполнитесь вы страха предт Нимзвсь вы въ своемъ сердце 5). "Кто боится и почитаетъ вечнаго истиннаго Бога, тотъ получить въ наследіе вечную жизнь въ роскошной странъ" 6)... "Но если вы не оставите злыхъ страстей; будете любить преступленія и нечестивымъ слухомъ принимать всё это (т. е. совъты сивиллы)-огонь придетъ тогда на весь міръ".... 7). Но гдв страхъ, тамъ нътъ любви; а въ комъ нътъ любви и есть одинъ страхъ, тотъ почти не знаетъ, что должно дълать, и хорошо знаетъ, чего не должно дълать. Вотъ почему въ іудейской и почти во всей іудеохристіанской части сивиллиныхъ оракуловъ такъ редко упоминается о любви къ Богу и человъку, - и добродътель опредъляется больше съ отрицательной, чъмъ съ положительной

<sup>1) 5, 386—400. 2) 4, 24—48; 8, 17—36.</sup> 

<sup>3) 8, 182—184.</sup> Этотъ отдълъ 8 кн. (1—216) относится ко второй половинъ (между 161—180 гг.) 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleit., § 26, seit LIX.

<sup>4)</sup> Авторт 4 книги, въроятно, принадлежалъ къ ессейской секть.
5) 4, 161—169.
6) 2 Fragm., 46—47.
7) 4, 169—172.

стороны. Іудею, какъ это видно изъ 3 сив. книги, такъ чужда была любовь, что онъ и въ будущемъ Мессіанскомъ царствъ отвелъ ей рядовое мъсто. "Будетъ время, когда добрый законъ низойдетъ къ людямъ съ сіяющаго неба, справедливость и вмъстъ съ нею, столь полезною смертнымъ, разумное единодушіе, любовь, върность и гостепріимство" 1). Это—все, что могъ сказать іудей 2 в. до Р. Хр. о положительныхъ благахъ Мессіанскаго царства... Дальше онъ уже изображаетъ блага этого царства съ отрицательной стороны; "далеки будуть отъ людей раздоры, зависть" и т. д. 2). Не выше іудейской сивиллы стоятъ въ этомъ отношеніи сивиллы іудео-христіанскія (исключая сивиллу 7-й книги). Онъ почти молчатъ о любви 3) и ръдко говорятъ о върности, справедливости и другихъ положительныхъ добродътеляхъ 4).

Здесь нужно отметить, что едва-ли не высшимь обнаружениемъ нравственности сивиллины поэты (кром' христіанъ) считали жизнь, построенную на религіозно-соціальных в началахъ, и, въ силу этого, ненавидъли жадность и деспотизмъ съ вереницей вытекающихъ изъ нихъ пороковъ-воровствомъ, угнетеніемъ слабыхъ сильными и др. Испытавши на себъ всю тяжесть жадности и насилія со стороны язычниковъ, сивиллисты — и это понятно-всего более осуждають эти пороки и, подобновстить вообще авторамъ апокалипсическихъ и апокрифическихъ произведеній, пропов'ядують особенную суровость демократическихъ требованій. Сивиллы—непримиримые враги богатыхъ. вскормленныхъ жадностью. "Жадность, говоритъ сивилла 8-й книги, есть начало всякаго порока. Она возбуждается къ золоту и серебру. А выше этого люди не цвиять ничего: ни солнечнаго свъта, ни неба..., ни земли, все произращающей, ни даже Бога-щедродателя и Творца всяческихъ... Эта безумная жадность есть источникъ безбожія и первая причина всякаго безпорядка, предлогь къ раздорамъ и врагъ мира, съющій вражду между родителями и дътьми. Ради золота нисколько не ценится супружеская верность, размежевывается земля и караулится всякое море; ибо въдь богатые хитрымъ

<sup>1) 3, 373-376.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibidem, 376-377.

<sup>3) 5, 360; 12, 352.</sup> 

<sup>4) 4, 152--158; 5, 431,</sup> 

снособомъ подвлили ихъ (землю и моря) между собою-какъ булто бы они навсегда желають удержать за собою кормилицу -землю! Чтобы увеличить владенія и пріобрести слугь, богатые грабять бъдныхъ-несчастныхъ! Ахъ, если бы земля была не такъ далеко отъ неба, они съумбли бы устроить, чтобы и свъть распредълялся не всъмъ поровну! Солнце, купленное пеною золота, светило бы только ботатымь, и Богу пришлось бы сотворить другой мірь для бедныхъ" 1)... Истиннымъ украшеніемъ человіка служить то, если онь не имбеть жалности, довольствуется своимъ и не воруетъ у своего сосъда, не обижаетъ бъдныхъ и богатъ только для того, чтобы благотворить неимущимъ 2).-Враги богатыхъ, сивиллины поэты не въ меньшей степени враги сильныхъ. Они безъ пощады нападають на правящихъ міромъ. Ихъ стихи полны різкими протестами противъ римскаго господства. Мы уже видели эти протесты, дышащіе гибвомъ. "Отъ тебя не останется никакого памятника, угрожаеть сивилла Риму. Пылающій миценіемъ адъ ожидаеть тебя, чтобы казнить твои злод'янія" 3)! Чей это гивью? Только-ли Бога, отъ имени котораго сивиллы пророчать погибель Риму? Неть: то быль скорее ихъ собственный гивы, только прыкрытый гивомъ Бога. Поэта нисколько не смущаетъ та страшная катастрофа съ Римомъ. которую онъ рисуетъ. Напротивъ, онъ радуется и призываетъ ее, ему хочется поскоръй насладиться такимъ зрълищемъ: "Когда я буду иметь счастье видеть ужасный день для тебя и для всей латинской расы"! 4)... Погружаясь въ мечты о будущемъ, сивиллисты, прежде всего, воображаютъ время и страну, гдъ всъ будутъ равны и имущество будетъ общее. Вотъ самое свётлое, чего ждуть они съ наступленіемъ этого блаженнаго времени! "И будеть тогда богатство общимъ для всвхъ, какъ и жизнь; а равно и земля будетъ общею-безъ ствиъ и заборовъ, не разделенной на части" 1)... "Въ те дни отбежатъ оть людей зависть, бъдность, рабство, губительные разлоры. ночное воровство, убійство и всякій порокъ" 6).

Совсёмъ иного характера нравственныя воззрёнія христіан-

<sup>1) 8, 17—36.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 8, 175—178.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 8, 208—210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3, 218—247.

<sup>4) 8, 151—152. 6) 3, 377—380.</sup> 

ских и одной тудео-христіанской сивилль. Вотъ какъ раскрываеть правственныя обязанности христіанская сивилла. "Быть сивреннимъ сердцемъ и изгнать всякую ложь изъ души, любить Бога и свято чтить Его, любить ближняго, какъ самаго себя, -ють признакъ, отличающій последователей Христовыхъ. Воть почему мы даемъ другъ другу любезное имя братьевъ. Соедина святую радость съ д'Елами религіи, мы следуемъ по пути благочестія и истины. Намъ не позволено входить въ святилище храмовъ (разумъется, въроятно, языческие храмы), приносыть жертвы статуямъ (т. е. императоровъ), укращать ихъ цвъции, подвешивать украшенія къ верхамъ колоннъ, возжигать нијамъ на олгаряхъ, закалать въ жертву воловъ и агнцевъ, ди укрощенія адскихъ божествъ, или возносить къ небу дымъ, жходящій отъ тука жертвъ, и заражать воздухъ нечистыми вспареніями. Всв эти дела запрещены намъ. Наша религія повельваеть намь хранить чистоту сердца, исполнять законь любви, славить богоугодными пъснопъніями Творца всяческихъвынаго, мудраго Бога" 1). Этотъ отрывокъ 2) производитъ такое впечативніе, какъ будто бы онъ составленъ съ цвлію опрожргнуть распространенное среди язычниковъ предубъждение противь христіань, какъ челов коненавистниковъ и враговъ государства, и показать, что у нихъ-христіанъ-мать врагова, а четь только братья, что любовь къ Богу, а не вражда, опрелыветь ихъ огношение къ людямъ я всё ихъ поведение, не поволяя имъ приносить жертвы императорскимъ статуямъ, что, поэтому, не презрѣнія они заслуживають, а самаго искренняго расположенія. Здёсь, привлекая къ принятію христіанства язычшковъ, въ другихъ мъстахъ сивилла располагаетъ къ полному обращению ко Христу іудео-христіанъ и іудеевъ, заявляя, что после крестной жертвы напрасны уже сеновныя, ветхозаветныя жертвы, что любовь, засвидетельствованная крещеніемъ, в дыа любви, свидетельствуемыя жизнью, --единственное средство богоугожденія <sup>8</sup>).—Трудно, кажется, совийстимы самоотверженная свободная любовь ко Христу и приверженность къ

<sup>1) 8, 481-501.</sup> 

<sup>2)</sup> Ost othogram at kohny 2 s. hah havany 3-ro, Friedlieb, Einleitung, § 26, eit LX.
3) 8, 307—308, 313—318, 323—386.

буквъ обрядоваго закона. А между тъмъ въ авторъ 7-й сивиллиной книги мы имбемъ такую сивиллу, которая совибщала и то и другое, признавала необходимыми для богоугожденія и жертвы 1) и любовь, и чистоту сердца. Въ ея душт быль запечатлънъ образъ любящаго, милующаго Христа. "Я знаю, говорить она о себь, что злого я раньше совершила, въ чемъ я преступила по безпечности или по влой воль. Я безъ счету вступала въ брачныя узы, хотя не помышляла о бракв. Я отталкивала отъ себя бъдныхъ. За это попалитъ меня огонь. Но люди выкопають для меня могилу... побьють меня камнями за то, что ради Отца я увъровала 2) въ безцъннаго Сына. Теперь оставьте, оставьте меня вст: я пріобртла жизнь, къ небесамъ устремляю взоры" в). Увъровавъ во Христа, эта сивилна усвоила сердцемъ и любовь христіанскую. Она убъждена, что благоугождать Богу нужно душою, незлобивымъ сердцемъ 4) и дълами любви. "Не заключай дверей, поучаетъ она своего единовърца, когда въ нихъ стучится пришлецъ, ищущій защиты отъ холода или нищеты, но прикрой его голову, окропи её водою 5), трижды помолись и вознеси своему Богу такую молитву: я не люблю богатства; когда-то самъ нуждавшійся, я приняль просящаго помощи. Но Ты-Отець и Помощникъ (ему чрезъ меня). Исполни его прошеніе; онъ просить помощи, такъ подай её ему (чрезъ меня)" 6). Такова христіанская благотворительность, по представленію сивиллы, -- смиренная, некичливая, исходящая отъ Бога и къ Нему возводимая... Такая только добродетель, конечно, и нравственна-договоримъ за сивиллу.

A. Волнин $\sigma$ .

(Продолжение будеть).

<sup>1) 7, 75-87.</sup> 

<sup>2)</sup> Собственно, пріобрала—erhielt ich, см. Friedlieb, Oracula Sibyllina, 7, 160.

<sup>3) 7, 151—162.</sup> 4) Ibidem, 138.

<sup>5)</sup> Кажется, евіонитскій обычай.

<sup>6) 7, 85-91.</sup> 

# Отъ редакціи журнала "Въра и Разумъ".

Въ № 5 "Церковныхъ Въдомостей" отъ 30 января текущаго года напечатано следующее определение Святейшаго Сунода: "Святьйшій Сунодъ, по выслушаній предложенія Г. Суновльнаго Оберъ-Прокурора, относительно пріобрътенія въ епархіальныя церковныя библіотеки и для духовно-учебныхъ заведеній, содержимых на мёстныя средства, составленной справпикомъ С.-Петербургской Сунодальной типографіи, действительнымъ статскимъ совътникомъ Гильдебрандтомъ, книги: "Справочный и объяснительный словарь къ Псалтири" и принимая э вниманіе, что книга Псалтирь въ нашемъ православномъ народь пользуется особенною распространенностью и составляеть выюбленное чтеніе какъ въ семью, такъ и въ школю, что составленный Гильдебрандтомъ Справочный и объяснительный словарь къ сей книгъ, удостоенный преміи митрополита Макарія, представляеть цінное и весьма полезное пособіе какъ для пастырей Церкви, такъ и для духовныхъ школъ, въ виду чего вначенный трудъ Гильдебрандта уже разосланъ для библіотекъ духовныхъ семинарій, по 1 экз. въ каждую, 20-25 января сего года опредълиль: объ изданіи этой книги циркулярно сообщить всёмъ епархіальнымъ преосвященнымъ, рекомендуя ее для пріобретенія, на местныя средства, какъ въ епархіальния и церковныя библіотеки, такъ и для духовно-учебныхъ заведеній, содержимыхъ на містныя епархіальныя средства, о ченъ и напечатать въ "Церковныхъ Ведомостяхъ".

По распоряженію Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, редакція журнала "Въра и Разумъ" долгь имъетъ поставить въ извъстность Духовенству Харьковской Епархіи вышенапечатанное опредъленіе Святьйшаго Сунода, составленное по предложенію Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора,—съ цълію своевременнаго пріобрътенія означенной книги г. Гильдебрандта, какъ въ епархіальныя и церковныя библіотеки, такъ и въ духовно-учебныя заведенія, содержимыя на мъстныя епархіальныя средства.

### Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя Дворянства.

Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя Дворянства на имя Преосвященнъйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, поступило слъдующее отношеніе: "ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ въ 5 день прошлаго Октября мъсяца Высочайше повельть со-изволилъ разръшить подписку по всей Имперіи для сбора пожертвованій на устройство учрежденій имени великаго нашего поэта А. С. Пушкина и для этой цъли учредить особый комитетъ подъ моимъ предсъдательствомъ изъ представителей отъ Псковскаго Дворянства, Земства, Города и отъ попечительствъ богадъльни и читальни въ с. Св. Горы, Опочецкаго уъзда, Псковской губерніи.

Вследствіе таковаго Высочайшаго Соизволенія, препровождая при семъ къ Вашему Преосвященству бланки подписныхъ листовъ, имъю честь покорнейше просить оказать Ваше просвещенное содействіе къ распространенію этихъ листовъ.

Председатель комитета Н. Новосильщовъ.

Секретарь  $\Phi$ . А. Ушановъ.

Къ сему редакція журнала "Въра и Разумъ" дольт имъетъ присовокупить, что лица желающія сообщить свои пожертвованія для означеннаго предмета, могутъ получать подлинные бланки въ канцеляріи Харьковскаго Архіепископа.

# Сметематическій очеркъ гносоологическихъ возгрѣній Платона и критическая оцѣнка ихъ.

Въ предлагаемой статъ в мы намфрены коснуться той области широко развернувшагося и могучаго философскаго генія Пла-10на, въ которой нашъ философъ былъ новаторомъ-установителемъ одной изъ самыхъ важныхъ и многообъщающихъ филоофскихъ проблениъ, именно,-гносеологической. Надобно удивваться сметой -- хотя наччно и несостоятельной -- попытке Платона разрышить указанную проблемму. Глубокій умъ его столь широко намътилъ задачи гносеологіи и столь вдумчиво провекъ въ представшую предъ нимъ идею познанія, что даже крайніе критики Платона—повитивисты (напр. Лянге, Лаасъ и тр.)-отдаютъ должную дань удивленія его творческому генію Правда, Платонъ нигде на страницахъ своихъ философскихъ далоговъ не представилъ въ системъ своего положительнаго ученія о познаніи. Тъмъ не менье сведеніе въ одно отдъльныхъ честь некоторыхъ діалоговъ, равно какъ и изследованіе пололичельной схемы, выглядывающей изъ подъ покрова діалектическаго процесса всего діалога "Оеэтеть или о познаніи" показываеть, что Платонъ создаль общирную теорію познанія. Онъ первый наметиль тройственное делсніе человеческаго познанія на эмпирическое (чувственное), раціональное (разсудочное) и идеальное (разумное, умосозерцательное), и первый же положиль начало разработкъ методовъ познанія, хотябольше фактически, т. е., своею діалектикою, чёмъ теоретически. Значение сдължинато Платономъ въ данномъ отношении признано всею последующею философскою наукою, для которой Платонъ остается однимъ изъ первостепенныхъ авторитетовъ и по нынъ. Наша собственная и ближайшая задача въ отношеніи къ гносеологическимъ воззрвніямт. Платона сводится къ тому, чтобы, въ видахъ безпристрастной и научной въ философскомъ смыслё критической оцёнки этихъ воззреній, привести ихъ въ нъкоторую систему и изложить въ системъ. Этого систематическаго изложенія-какъ уже сказано-у Платона мы не находимъ; а между тъмъ только такое изложение можетъ ярко осветить наравив съ достоинствами и недостатки въ гносеологіи нашего философа. Конечно, если иметь въ виду то, что систематизація самыхъ діалоговъ Платона-по ихъ общему содержанію и внутреннему взаимоотношенію-породило массу несогласій среди историковь философіи, то ставеть понятнымь, насколько отвътственна наша роль въ дълъ систематизаціи ученія Платона о познаніи. Но къ ділу.

Исходнымъ пунктомъ гносеологіи Платона нужно признать понятіе о совершенствъ, устойчивости и неизмѣнности истиннаго знанія. Истинное знаніе-какъ идеаль-должно состоять въ безусловномъ во всъхъ отношеніяхъ совпаденіи чистаго созерцающаго разума съ неизмённымъ, вёчно-тожественнымъ и абсолютно-реальнымъ духовнымъ бытіемъ. Такое знаніе предполагаетъ нетолько высшее совершенство и чистоту разума, когда онъ не выходить изъ границъ чистаго созерцанія (νόησις), но вмёстё съ темъ присутствие чисто-мысленнаго элемента въ самомъ объектъ знанія. Истинный реальнійшій объекть знанія по природъ своей самъ долженъ быть гармоническимъ единствомъ бытія и мысли-это уолта или идеи. Мало того. истинный объектъ знанія, чтобы быть объектомъ чистаго созерцанія—такого, при которомъ не нужны разсудочныя обоснованія или предположеніе основаній въ безконечность-для этого истинный объекть знанія, мірь идей, должень быть проникнуть единствомъ одной высшей идеи и освъщенъ для разума абсолютно-реальнъйшею идеею (блага), благодаря чему разумъ будетъ видъть все обоснованнымъ на безусловномъ основании, недопускающемъ ничего гипотетическаго или разсудочнаго. Только при этомъ возможно чистое созерцаніе, не допускающее

никакой возможности перемёны познающаго сознанія къ худшему, менёе совершенному состоянію. Замётимъ здёсь же, что
едва ли въ понятіяхъ самого Платона этотъ идеалъ знанія
игралъ роль простой философско-поэтической мечты. Дёло въ
томъ, что по Платону всякая мысль есть мысль о сущемъ
(существующемъ на самомъ дёлё) и, слёдовательно, даже въ
случав, если бы мысль о идеальномъ знаніи возникла у философа случайно, то и тогда она не должна считаться пустою
абстракціей; тёмъ боле нельзя этого сказать въ виду того,
что представленный образъ идеальнаго созерцанія есть последовательное развитіе и выраженіе чистой мысли объистинномъ
знаніи—какъ таковомъ. Ниже мы увидимъ, что этотъ идеалъ
знанія служилъ для Платона безусловно-сильнымъ основаніемъ
философскаго эроса (ёрос).

Но после этого полета въ идеальный міръ, какъ после упоенія райскимъ сномъ, достаточно одного пробужденія среди міра вещей чувственныхъ, чтобы навсегда пріобръсть горькое сознаніе того, что всв условія познанія, представляемыя этимъ чувственнымъ міромъ, — суть условія неблагопріятныя. Вещи подвержены непрерывному изменению, поражають нестройною пестротой и спутанными разнообразіеми. Взаимное соотношеніе вещей между собою вліяеть на самую ихъ природу и, благодаря непрерывности потока въ конечномъ чувственномъ бытів, ни о какой вещи нельзя сказать, что она "есть"; вещи только "бывають", "дёлаются"—т. е., только измёняются. Если таковы условія познанія, представляемыя міромъ вещей, то для ревнителя истиннаго знанія, для любителя мудрости остается одно: это трудъ на усовершенствование путей знания или въ сущности на освобождение разума отъ техъ неудобствъ, въ какія онъ поставленъ. - Здёсь желательно было бы подчеркнуть именно то обстоятельство, что Платонъ, полемизируя противъ Протагора и другихъ философовъ, всегда ставилъ имъ на видъ мелочность и даже низость ихъ понятій о знаніи; они, называвшіе себя любителями мудрости и даже мудрецами, къ собственному своему позору, держались, напримъръ, такихъ понятій, что ощущеніе есть знаніе или-что еще хуже-самую неустойчивость ощущеній, прикрытую такою же неустойчи-

востью вещей, --- считали главнымъ основаніемъ значенія ощущеній, какъ формы познанія: одна подлинность ощущеній или дучше-общность ихъ недостатка (неустойчивости) съ соотвътствующимъ несовершенствомъ (измѣняемостью) вещей воодушевляла этихъ ложныхъ мудрецовъ. По понятію Платона, они враги знанія, умножающіе и безъ того значительныя неудобства и препатствія къ знанію! Вотъ почему Платонъ-какъ истый ревнитель знанія, удёляеть такъ много мёста въ своихъдіалогахъ полемикъ съ философами анти-идеальнаго направ-Впрочемъ эта полемика съ философами анти-идеальнаго направленія сливается почти совершенно у Платона съ раскрытіемъ вообще неудобствъ, представляемыхъ для познанія чувственнымъ міромъ: всё эти философы представляютъ для Платона именно примъры неосторожнаго и по результатамъ гибельнаго обращенія съ міромъ чувственнымъ и руководства имъ въ дъль повнанія. Этимъ и объясняется тотъ-вполнь доказанный исторіей факть, что Платонъ излагаеть и критикуеть неподлинное ученіе прежнихъ философовъ, а общія анти-идеальныя направленія въ ученіи о познаніи, которыя могли только косвенно обосновываться на отдёльныхъ положеніяхъ прежнихъ философовъ. Такъ въ "Өеэтетъ" критикуется сенсуаливмъ подъ именемъ ученія Протагора, хотя изъ всёхъ (3) положеній Протагора - известныхъ исторіи философіи-взято только одно, на которомъ могъ опираться сенсуализмъ; мысль Протагора объ относительности, какъ подлинной формъ бытія вещей, въ глазахъ Платона представляется самою анти-идеальною мыслыю, ведущею къ отрицанію всякой возможности истиннаго и достовърнаго внанія--- это самое и сближаеть данную мысль съ сенсу-ализмомъ, почему Платонъ и обозвалъ сенсуализмъ именемъ "ученія Протагора".-Впрочемъ къ "Өеэтету" придется еще вернуться при самой оценке Платоновой гносеологіи. А теперь обратимъ внимание на то, почему именно руководство чувственнымъ міромъ Платонъ считаль опаснымъ и гибельнымъ для истиннаго внанія. Діло представляется у Платона въ такомъвидь. Истинный объекть знанія-предполагаемый самымь идеаломъ знація-долженъ, какъ бытіе реальнёйшее и неизменное, способствовать самой устойчивой форм'в познанія. Между

тёмъ міръ вещей чувственныхъ, какъ вёчно измёняющійся, текучій, по самой природё своей можетъ быть познаваемъ непосредственно только текучею же и непостоянною формою познанія—чёмъ и являются ощущенія. Слёдовательно, самое непостоянство формы познанія чувственнаго міра свидётельствуеть о томъ, что этотъ міръ не составляеть истиннаго объекта знанія. Вотъ почему увлекаться чувственнымъ познаніемъ по Платону въ высшей степени опасно и въ цёляхъ истиннаго знанія неразумно.

Между темъ понятно само собою, что стремящійся къ знанію философъ не только не можетъ отречься отъ мысли, что человекъ тесно связанъ съ чувственнымъ міромъ, но даже считаетъ себя вполне обязаннымъ дать объясненіе всему воспринимаемому чувствами: онъ не можетъ отказать міру явленій въ философскомъ объясненіи. И при всемъ томъ для философской мысли Платона сразу понятно, что этого объясненія чувственныхъ наблюденій: наблюденіе не способно привести къ чему либо устойчивому, ибо самый объектъ ощущеній не имѣетъ устойчивости. Значить, решаетъ Платонъ, разъ навсегда нужно отказать чувствамъ въ наивномъ довёріи: міръ чувственный можетъ быть объясненъ только косвенно, т. е., дедуктивно.

Однако отсюда еще не следуеть, чтобы чувственный мірь быль совершенно лишнимь въ деле познанія. То, что онь не заслуживаєть наивнаго доверія, означаєть лишь, что непосредственное содержаніе ощущеній не можеть войти въ содержаніе истиннаго знанія, но этимь не исключаєтся значеніе чувственнаго воспріятія въ самомъ процессе познавательной деятельности души. Это последнее значеніе чувственнаго воспріятія можно выразить въ дуже діалога "Фертеть" такъ, что образы чувственныхъ вещей, попадая черезъ чувственное воспріятіе въ душу, вывывають въ ней необходимость распорядиться ихъ взаимоотношеніемь; это ведеть къ тому, что душа привносить въ міръ разрозненныхъ чувственныхъ образовъмыслы о равенстве, противоположности, причине, действіи и даже бытіи. Можеть быть, все это на первыхъ порахъ душа делаєть невольно и потому безъ надлежащаго сознанія своей

роли; однако это имбетъ то великое значеніе, что душа постепенно начинаетъ отличать въ себъ нъчто особое отъ того, чъмъ ее надъляетъ чувственный міръ черезъ ощущенія. Мало по малу душа, внимательная къ себъ самой, можетъ вполнъ сознать, что тъ опредъленія, какія она вносить въ міръ чувственных тобразовъ, составляють ел неотъемлемую собственность, которую образы вещей только помогають открыть или возобновить въ сознаніи, но которыя самою своею устойчивостью и неизмённостью показывають, что основание ихъ должно быть также неизмѣнное, иное-чѣмъ каково основаніе ощущеній и чувственных образовъ. Пусть на первых порахъ душа еще и не сознаеть этого основанія своихь опредёленій; однако въ ней невольно-особенно при определении прекраснаго-возникаеть томленье или раздумье объ этомъ новооткрытомъ феноменъ ея внутренней жизни. Съ этого момента и можетъ начаться въ душъ воспоминание того реальнъйшаго, неизмъннаго мира идей, который и составляеть подлинный объекть истиннаго знанія. Съ этого момента душа могла бы на всю жизнь унестись мысленно отъ этого чувственнаго міра и жить мыслью о мірѣ идеальномъ. Въ этомъ смыслѣ философъ по Платону всегда долженъ желать и действительно желаетъ себе смерти.

Но на деле большею частію оказывается, что-по выраженію Сократа въ "Федръ"---въ молодости искатель мудрости питаетъ сильную любовь къ природъ и, чрезъ наивное сочетание чувственныхъ образовъ посредствомъ указанныхъ формъ и опредъленій, присущихъ душь, успываеть сильно привязаться къ чувственнону взгляду на міръ. Въ результатѣ является цѣлое міровоззр'яніе совершенно чувственнаго направленія, которое и поддерживается ложными мудрецами. "Когда душа", говорить Платонъ въ "Республикъ" (508-е), "обращается къ тому, что покрыто мракомъ, что рождается и погибаетъ, тогда блуждаетъ въ области мижній, впадаеть въ близорукость, переменяя одно мнѣніе на другое и кажется со всѣмъ лишенною ума". Разсудокъ, пріобрётая гибельный навыкъ къ чувственному синтезу, мало по малу почти совсемъ теряетъ способность къ чистой абстракціи. Таковъ, между прочимъ, смыслъ и того мина или пояснительнаго разсказа јо пещеръ, который изложенъ въ началь 7 книги "Республики". Конечно, Платонъ далекъ отъ того, чтобы совершенно наложить оковы на способность сужденій; онъ только вооружается противъ чувственнаго синтеза въ разсудочной дъятельности, при которомъ нисходять отъ матеріи и всего чувственнаго къ душъ и сводять ее къ тому же чувственному, ограничивая такимъ образомъ ея сущность только низшею ея частью—какъ выражается Платонъ въ "Республикъ" (509—510).

Однако, если выходить изъ основнаго положенія Платоновой гносеологіи, что реальнейшее начало бытія и знанія можетъ быть только соверцаемо чистымъ разумомъ, то возможнымъ сдёлать предположеніе, что къ повнанію самого верховнаго начала бытія и знанія разсудочная дівятельность не должна и не можеть имъть прямого отношенія. Она можеть имъть значение только въ деле дедуктивнаго объяснения чувственнаго міра послѣ того, какъ разумъ достигнетъ чистаго созерцанія истипнаго объекта, міра идей. Діло представляется у Платона въ такомъ видъ. Къ непредполагаемому, т. е., раціонально непостижимому верховному началу бытія и знанія можно приблизиться только подъ руководствомъ идей, переходя въ самой области "умственнаго мъста" отъ одной идеи къ другой, пока наконецъ само высшее начало (идея блага) не освътить для разума всего міра идей въ его единствъ, и тогда ваступаетъ полное соверцаніе. Только послів этого открывается надлежащее поприще для разсудочной дъятельности: она должна путемъ истиннаго синтева, идущаго отъ наивысшаго рода къ визшимъ родамъ и видамъ, дать объяснение спутанному разнообразію чувственныхъ вещей. Тогда разсудочный синтевъ будетъ вполев уместенъ и безопасенъ для истиннаго знанія, ибо тогда душа никоимъ образомъ не будетъ въ состояніи перейти границы абстрактного разсудочного мышленія и спуститься въ область несовершеннаго чувственнаго міровоззрінія: она будеть представлять міръ вещей только въ стройномъ распорядкв и системв видовъ (Респ. 511).

Но на самомъ дѣлѣ, при невозможности чистаго разумнаго соверцанія идей въ настоящей жизни, на долю разсудка достается сложная и важная работа, имѣющая цѣлью освободить

присущія душ'в понятія отъ наслоеній чувственнаго синтеза: только эта работа можеть еще въ сей жизни подвинуть впередъ истинное внаніе. Дівло въ томъ, что общія понятія (каковы: прекрасное, тожество, противоположность и т. п.) самою устойчивостью своею-въ сравнения съ ощущениями-свидътельствують о томъ, что они приближаются къ смыслу усптойидей. Забсь дань важный факть связи міра идей съ присущими душъ понятіями-фактъ, который, при неизмъняемости міра идей и ихъ устойчивости въ себ'в самихъ, можно объяснить только такъ, что иден отражаются въ человеческомъ дукъ въ формъ общихъ понятій. Такимъ образомъ понятія нужно признать непосредственными отраженіями идей и притомъ отраженіями сравнительно совершенными, если судить по ихъ устойчивости въ сравненіи съ чувственными образами вещей. Что-же отсюда сабдуеть? Отсюда сабдуеть то, что въ сей жизни можно воспользоваться понятіями для восхожденія къ тому познанію, которое возможно собственно подъ руководствомъ идей и только въ самой области "умственнаго мъста". Но, при этомъ, такъ какъ понятія рішительно обусловлены въ своемъ содержаніи содержаніемъ идей, то понятно, что для познанія можеть имъть значение только законченная система понятий, а не отдъльныя разрозненныя понятія, подобно тому, какъ и мірь идей можеть быть созерцаемь только въ абсолютномъ единствъ съ верховнымъ началомъ бытія и знанія (идеею блага). Отсюда открывается необходимость въ цёлой науке или искусствъ объединенія и систематизированія понятій. Эта наука и есть діалектика, которая, по преимущественному-если не исключительному-своему значенію въ дёль истиннаго познанія, можеть быть названа наукой изъ наукъ или высшею наукою. Ея положительный смысль сводится кь тому, что между общими понятіями должна быть гармонія, какъ отраженіе того единства, которое предполагается въ мірі идей, и что кажущаяся противоположность и непримиримость некоторых в понятій (каковы: "единое" и "многое", "сущее" и "несущее", "идеальное" и "чувственственное", "движеніе" и "покой")--есть дело чувственнаго, конкретнаго мышленія или чувственнаго разсудочнаго синтеза. Самъ Платовъ попробовалъ примирить только некоторыя изъ

такихъ понятій-именно: "единое" и "многое", "сущее и "несущее", "движеніе" и "покой" ("Парменидъ"). Но діалектива должна жить убъжденіемъ, что вст рышительно понятія способны къ объединенію въ одномъ высшемъ понятіи, какъ идеи объединяются въ реальнейшемъ верховномъ начале бытія и знанія. Такимъ образомъ діалектика сміло должна искать единства или общенія понятій. Конечно, это-не діалектика элеатовъ, отвергающая все положительное во имя совершенной будто бы непримиримости основныхъ понятій ("сущаго" и "несущаго"). Напротивъ,--это діалектика, руководимая истинно-философскимъ эросомъ, неудержимымъ стремленіемъ положительному знанію во имя самаго идеала знанія. Впрочемъ, это свойственно одному истинному философу, который поэтому одинъ и можетъ подняться надъ уровнемъ пустыхъ ходячихъ мижній и въ ижкоторой степени достигнуть истиннаго знанія еще при жизни. Обыкновенный же человінь удовлетворяется простымъ мивніемъ. Вотъ почему софисты-въ родъ Протагора—совстви не философы.

Такъ можно представить въ общихъ чертахъ гносеологическую скалу Платона. Исходя изъ понятія идеальнаго знанія, Платовъ отрицаеть значение чувственнаго познания для самаго содержанія знанія истиннаго: ни ощущенія, ни построяемыя на чувственныхъ образахъ сужденія не могутъ помочь дёлу приближенія въ этой жизни къ чистому разумному созерцанію, въ которомъ одномъ должно состоять истинное знаніе. Одно абстрактное мышленіе, построяемое на врожденных душ'в понятіяхъ, какъ---на прямомъ отраженіи въ душт міра идей,--одно это мышленіе въ діалектик можетъ приблизить философа еще при жизни къ тому, что возможно только послѣ смерти въ "умственноми мъстъ". Но-какъ Платонъ показалъ на самомъ себъ-самое сознание того, что всъ усилия философа могутъ привести при жизни только къ твни того знанія, какое откроется но смерти-одно это совнание способно отбить философа отъ намъренія построить полную діалектическую систему: Платонъ не построилъ ея, не смотря на всю полноту обитавшаго въ немъ философскаго эроса.

После этого легко выступають предъ нами все характерныя

черты Платоновой гносеологіи и критическая оцінка ея въ ціломъ и частяхъ становится боліве или меніве легкимъ дівломъ.

Въ цівломъ гносеологія Платона представляется проникнутою крайнимъ идеализмомъ, граничащимъ съ мистицизмомъ. Страннымъ представляется то, что философъ, признавшій окончательно несовершеннымъ чувственный міръ, а во главъ міра вдей полагавшій безусловное верховное начало бытія и знанія. - не могь придти къ мысли, что человъку разъ навсегда можно и даже должно отказать въ надежде на идеальное, абсолютное знаніе. Такое знаніе только въ томъ случать могло бы стать уделомъ человека, если бы последній могь окончательно преобразиться изъ ограниченнаго существа въ существо неограниченное. Но уже одно то, что человъку суждено "очнуться" на лонъ чувственнаго міра, вблизи того, что и самъ полнымъ несовершенствомъ, уже одно Платонъ признаетъ это говорить о томъ, что человъкъ по всей своей природъ (и по душъ) ограниченъ и несовершенъ. Самое большее, на что можно человъку надъяться въ дълъ познанія, это на безконечное развитие внанія въ количественномъ и качественномъ отношени, но отнюдь не на абсолютное знаніе, не на чистое созерцаніе всего въ полнъйшемъ, абсолютномъ единствъ. Это чистое созерцание всего въ абсолютномъ единствъ можетъ быть свойствомъ только абсолютнаго, божественнаго разума. Темъ более страннымъ представляется мистицизмъ Платоновой гносеологіи, что онъ повидимому совствив не мирится съ гигантскою, всеобъемлющею силою критическаго анализа, поражающаго во всвхъ сочиненіяхъ Платона. И однако этотъ мистициямъ выдержанъ у Платона до конца. Побъдоносное движение критической мысли Платона-какъ въ "Өеэтетви-какъ будто еще болве усиливаетъ этотъ мистицизмъ, само находя въ немъ себъ воспламеняющую искру. Намъ представляется возможнымъ только одно объяснение этого знаменательнаго въ исторіи человіческаго мышленія факта: намъ кажется, что самая мощь и необыкновенная энергія ума обнадеживали Платона въ его притязаніяхъ на абсолютное знаніе. Этотъ мощный умъ жилъ философскимъ эросомъ, какъ самою полходящею атмосферою, и необычайно сильный въ сферѣ настоящаго, въ будущемъ жаждалъ абсолютнаго... Вообще на мистицизмъ Платоновой гносеологіи нужно смотръть не какъ на простую философско-поэтическую мечту, а какъ на знаменательный фактъ въ исторіи философскаго мышленія. Этотъ фактъ самымъ существованіемъ своимъ показываетъ, что мыслящему человъческому духу свойственно стремиться къ тому, что выше чувственнаго и чувство-постигаемаго, и—что одно чувственное познаніе никогда не сможетъ удовлетворить всъхъ запросовъ и потребностей человъческой мысли.

Теперь перейдемъ къ частностямъ Платоновой гносеологіи. Платонъ признаетъ три ступени познанія, возможнаго для человъка въ сей жизни: эмпирическое (чувственное), раціональное (разсудочное) и діалектическое (математическое). Но выходя изъ понятія объ идеальномъ знаніи и понятія объ идеяхъ, какъ единственномъ условіи всякаго познанія, Платонъ находитъ возможнымъ отвергнуть всякую прочную и необходимую связь между первыми двумя видами знанія и посліднимъ. Понятія, долженствующія служить предметомъ діалектики, суть прямыя отраженія идей въ человіческомъ духіть отраженія совершеннійшія въ сравненіи съ отраженіями тіхъ же идей въ вещахъ чувственнаго міра; слідовательно, діалектика вполнів самостоятельна и независима отъ ощущеній и основанныхъ на нихъ мнівній или сужденій.

Въ этомъ пунктъ Платонъ неизбъжно долженъ былъ встрътиться съ другими взглядами на значеніе и происхожденіе понятій, каковые взгляды могли мотивироваться ученіями предшествовавшихъ и современныхъ Платону философовъ. Эти взгляды Платонъ и критикуетъ въ "Өеэтетъ". Они суть: сенсуалистическій и разсудочно-эмпирическій. Первый признаваль ощущенія самою соотвътствующею и истинною формою познанія и мотивируется въ "Өеэтетъ" ученіемъ Протагора о измъняемости, какъ—поллинной формъ бытія вещей, а съ метафизической стороны поддерживается Гераклитовой теоріею движенія. По этому взгляду знаніе дальше ощущеній не идетъ и не должно идти по смыслу въчнаго движенія въ объектъ познанія и, слъдовательно, понятія, какъ не соотвътствующія по своей устойчивости природъ чувственнаго міра, не могуть имъть

значенія въ дёлё познавія. Другой взглядъ, разсудочно-эмпирическій, признаваль достовёрнымъ непосредственное разсудочное познаніе вещей, т. е., сужденія, основанныя на чувственныхъ образахъ міра вещей и согласныя съ самимъ разсудкомъ
или правильныя, признавалъ соотвётствующими самому бытію
вещей. По этому взгляду истинное знаніе заключается именно
въ правильныхъ мнюніяхъ, гарантируемыхъ самою природою
разсудка или тёмъ объясненіемъ (λόγος), которое разсудокъ
можетъ дать самъ себё по поводу всякаго мнёнія, представляющагося правильнымъ; само же это объясненіе сводится къ
указанію главнаго отличительнаго признака данной вещи, узнаваемаго также разсудочною дёятельностью. Выводомъ изъ такого взгляда или окончательною формулировкой его можно
признать ученіе Сократа о понятіи, какъ результатё обобщенія частныхъ случаевъ или индукціи.

Таковы взгляды на значеніе и происхожденіе понятій, критикуемые Платономъ въ "Оеэтеть". Намъ представляется, что если бы Платонъ приложилъ къ этимъ взглядамъ свой мощный критическій анализъ не во имя собственнаго взгляда на тотъ же предметъ, а во имя безпристрастнаго исканія мудрости, то онъ могъ бы легко придти путемъ критики двухъ крайностей къ золотой срединь: онъ могъ бы придти къ примиренію субъективнаго и объективнаго элементовъ познанія, каковое примиреніе находитъ возможнымъ современная наука посредствомъ предположенія общихъ формъ бытія и знанія или—лучше—согласія формъ мышленія съ формами реальнаго бытія. Но Платономъ руководила излюбленная идея абсолютнаго знанія и потому онъ впалъ въ односторонность въ дѣлѣ критики излоложенныхъ взглядовъ.

Критикуя сенсуализмъ, признававшій самодовлѣющее значеніе ощущеній въ дѣлѣ познанія, Платонъ говорить, что ощущеніе не есть знаніе потому, что такія общія опредѣленія, какъ—бытіе, тожество, противоположность—не могутъ возникнуть изъ ощущеній, ибо не имѣютъ отношенія къ отдѣльнымъ чувствамъ, а возникаютъ въ самой душѣ, когда она бесѣдуетъ сама съ собою... Однако—скажемъ мы—одинъ уже тотъ фактъ, что въ началѣ развитія мышленія этихъ понятій нѣтъ въ ду-

шт н-что они возникають не иначе, какъ подъ условіемъ воздъйствія вившняго міра, что признаеть и самъ Платонъ, --- уже одинь этоть факть говорить о томь, что значенія ощущеній нельзя совсёмъ отрицать. Мало того. Та принудительность, съ какою мы приписываемъ указанныя общія опредёленія вещамъ. вакъ подлинно имъ принадлежащія, покавывають, что въ самомъ бытів вещей есть начто соотв'ятствующее нашимъ общемъ понятіямъ. Но у Платона естественно было другое объясненіе этого посл'єдняго факта: мы-думаль Платонъ-потому съ принудительностью относимъ содержание своихъ понятий къ чувственному міру, что и въ понятіяхъ и въ чувственномъ мірь отражается одинъ и тотъ же міръ идей. Но въ такомъ случав остается неразрышимою загадкою то, почему понятія возникають въ душѣ только подъ условіемъ воздійствія міра вещей?—Такимъ образомъ, критвкуя сенсуализмъ подъ угломъ зувнія предваятаго идеала, Платонъ не могъ обратить должнаго вниманія на знаменательнівній факть взаимодійствія между міромъ вещей и человъческимъ мышленіемъ, каковой фактъ, по вгляду всей новой философіи, способень пролить самый значительный светь на природу человеческого внанія.

Контикуя разсудочный эмпиризмо, который въ сущности дыя отстанваль значение необходимого въ мышлении-т. е., законовъ, а въ мысли о данной вещи признавалъ нужнымъ для ез подлиннаго опредвленія указаніе отличительнаго, т. е., существеннаго признака вещи, - Платонъ, руководствуясь темъ же вдеаломъ истиннаго знанія, также впадаеть въ односторонность. Онъ выражаетъ ту мысль, что природа разсудка уже потому не иожетъ служить гарантирующимъ критеріемъ для правильныхъ мніній или сужденій, что, какъ такой критерій, природа разсудка должна бы стоять выше правильныхъ и ложныхъ мненій и потому ясно сознавать сущность тёхъ и другихъ; а межлу тымъ пробное рышение вопроса о ложномъ мнини, предстаменное въ самомъ "Осотств", показываетъ, что разсудокъ безсыветь определить сущность и причину происхожденія ложваго миния прямо и рошительно и, следовательно, легко мотеть принять ложное митніе за истинное или перепутать элементы различныхъ сужденій. Очевидно-де, такая слабая сила

не можетъ служить гарантирующимъ критеріемъ правильнаго мивнія. Далве, касаясь Сократовской индукціи или объясненія правильнаго митнія чрезь указаніе отличительнаго, существеннаго признака данной вещи, Платонъ выражаеть мысль, что объяснение, по самому лучшему-вменно-данному нами его опрепредъленію, невозможно, ибо для того, чтобы указать отличительный признакъ данной вещи, нужно знать решительно все прочія вещи, а это невозможно; следовательно, никакое объясненіе, будучи приложено къ кажущемуся правильному митьнію, не сділаеть послідняго подлинно-истинным знаніемъ.-Зафсь счевидно съ перваго же взгляда, какъ несправедливо полводитъ Платонъ ограниченное человъческое знаніе подъ рамки знанія абсолютнаго и требуеть отъ перваго того, что свойственно второму. И, прежде всего, справедлива ли мысль, что разсудокъ не можетъ быть гарантіей правильныхъ мивній потому, что не можеть определить прямо сущности ложнаго мивнія в причины его происхожденія? Возьмемъ для прим'тра область прекраснаго. Неужели можно отказать человъку способности распознавать прекрасное только потому, что сущность прекраснаго и некрасиваго не опредълена еще точно эстетикой? Очевидно нътъ. Конечно, ограниченность разсудка ведеть къ тому, что и въ правильномъ сужденіи есть темныя стороны и что мысль о вещи не равна самой вещи (это свойственно только мысли божественной), но все это говорить только о томъ, что человъческое разсудочное познаніе сравнительно несовершенно, относительно, но не о томъ, что разсудокъ и въ доступной ему области не можетъ быть криправильныхъ сужденій. Напротивъ, держась прирожденных законовь мышленія, мы никогда одно и тоже утверждать и отрицать, или, мысли тожественныя признавать за различныя и т. п. То же самое должно сказать и противъ другой мысли Платона, что будто для указанія отличительнаго признака данной вещи нужно знать всё прочія вещи. Понятно, что только для абсолютной мысли возможно одновременное сопоставление всего міра вещей въ абсолютномъ единствъ ихъ бытія, только для абсолютной мысли представленіе о данной вещи ясно отличается и противополагается представленіямъ всякот прочихъ вещей. Но зачёмъ требовать того же отъ ограниченнаго человёческаго мышленія? Для послёдняго, какъ ограниченнаго, достаточно сопоставленія отдёльныхъ вещей: двё вещи, рядомъ стоящія, уже обусловливаютъ различнюсть ихъ въ мысли и на этой различимости разсудокъ считаєть себя въ правё судить объ этихъ вещахъ, какъ отличныхъ одна отъ другой. Такимъ образомъ, исходя изъ идеала знанія, Платонъ не обратилъ должнаго вниманія на законы человёческаго мышленія и долженъ былъ пожертвовать всёмъ человёкомъ въ пользу своихъ идей.

Итакъ Платонъ несправедливо отвергъ связь между ощущенізми и представленіями, съ одной стороны, и понятіями, съ ругой-и самостоятельность діалектики утверждена имъ на незаконномъ основаніи. Но обратимся къ внутреннему смыслу Платоновой діалектики. Этотъ смыслъ очерченъ у Платона закъ, что понятія, какъ предметъ діалектики, суть формы отражевія идей въ человіческомъ духі и потому строго-послідовательное соединение понятій въ одну систему должно привести къ самому высшему понятію, которое будетъ соотвётствовать ерховному началу бытія и знанія въ мір'в идей. Не ставя въ вину Платону того, что самъ онъ не построилъ такой діалектеческой системы, мы въ правв однако ожидать и даже требовать, чтобы основной принципъ, на коемъ зиждется смыслъ вей діалектики, быль философски обосновань Платономъ и объясневъ, т. е., мы въ правъ искать въ діалогахъ Платона философскаго обоснованія отношеній между идеями и понятіями какъ формами отраженія идей въ человіческомъ духів. Но мы напрасно стали бы доискиваться этого обоснованія. Платонъ не обосновалъ философски основного принципа своей гносеологін и діалектики. Вифсто этого обоснованія мы находимъ у Платова одно догматизированіе. Поставивъ въ началь своей гносеологической скалы теорію воспоминанія, Платонъ заканчваеть философскимъ Эросомъ, который, наполняя душу философа, внушаетъ ему непоколебимую надежду на безсмертіе и чистое созерцание идей по смерти. Понятно само собою, что закое шаткое и смутное начало, какъ философскій эросъ-не чожеть быть прочною философскою основой діалектики, какъ науки изъ наукъ.

Итакъ, съ точки зрѣнія философской критики гносеологія Платона представляетъ одно сложное, гигантское недоразумѣніе, обусловленное одностороннимъ увлеченіемъ великаго ума идеею абсолютнаго знанія.

Однако это еще далеко не говоритъ о томъ, чтобы гносеологія Платова не имъла и не могла имъть никакого значенія для науки въ историческомъ ходъ развитія послъдней. И, прежде всего, мы признаемъ несправедливымъ упрекъ, дълаемый Платону позитивистами, что де Платонъ не только не помогъ развитію научнаго познанія, но даже принесъ большой вредъ последнему. Оторвавъ мысль человеческую отъ предлежащаго бытія и направивъ ее въ сферу пустой діалектики, такъ говорять позитивисты, Платонъ сділался виновникомъ того безжизненнаго и лишеннаго всякаго научнаго прогресса направленія мысли, которое завершилось схоластикой и породило темные средніе въка. Чтобы видеть всю несправедливость этого упрека, дълвенаго Платону позитивистами, достаточно обратить вниманіе на основной внутренній мотивъ борьбы Платона противъ анти-идеальныхъ направленій въ ученіи о познаніи. Этимъ мотивомъ (какъ, напр. въ "Өеэтеть") является желаніе отстоять непреложный объекть знанія, такой объекть, который не зависить оть произвола ощущающаго (какъ училь Протагоръ) или вообще отъ чисто-субъективныхъ комбинацій разсудочной діятельности. Выражаясь языкомъ новой философіи, можно сказать, что Платонъ развиваль и защищаль идею безотносительно-объективнаго, абсолютно-устойчиваго знанія, отличая его отъ субъективнаго знанія, коимъ ограничивались и довольствовались софисты и философы анти-идеальнаго направленія. Но такой мотивъ Платоновой гносеологіи не только не должень бы заслуживать порицанія со стороны позитивистовъ, но даже отчасти согласуется съ принципами самого позитивизма, если имъть въ виду требование послъдняго, чтобы въ дълъ научнаго познанія челов'ять играль роль только безпристрастнаго счетовода или статиста, или чего нибудь въ этомъ родъ. Конечно, позитивистамъ не можеть понравиться въ Платонъ то, что последній призналь діалектику наукой наукь и такимь образомъ предоставиль большой просторъ чисто-отвлеченной деятельности мышленія въ дёлё познанія; но это не правится позитивистамъ потому, что сами они вдались въ противоположную крайность, отвергнувъ всякое значение абстрактнаго мышленія въ наукъ. Напрасно позитивисты въ лицъ Платона усердно осуждають метафизику. За нее стоить уже философскій геній Платона, столь широкій и могучій. Метафизика есть неотъемлемая черта истинно-философскаго міровозарвнія. И воть факть. Какъ ни положительно и реально было міровоззрівніе Аристотеля, однако изъ этого міровозарівнія, сначала-правда-проарабированнаго, выродились пресловутыя "субстанціальныя формы схоластической философіи, столь осужденныя за свою мистическую метафизичность критицизмомъ новой философіи и-однако принатыя по необходимости въ соображдніе этою послёднею. Субстанція Спиновы, монады Лейбница,-идеи-силы современнаго Фуллые-воть лучшее оправдание метафизики Платона. Да и сами позитивисты невольно ратують за абсолютныя начала въ философіи, когда говорять о безотносительномъ значеніи принципа относительности познанія. Нынв метафизическія иден и принципы стали неотъемлемымъ достояніемъ не только философін и вообще наукъ демонстративныхъ, но и наукъ опытныхъ (напр. принципъ конечныхъ причинъ сталъ руководственнымъ принципомъ многихъ выдающихся естествознателей, особенно біологовъ новаго світа). А что Платонъ и на самомъ ділів не быль виновникомъ какого-то безжизненнаго и лишеннаго прогресса направленія въ науків, объ этомъ наглядно говорить своею личностью Аристотель, преемникъ и ученикъ Платона; ибо у Аристотеля мы находимъ широкое примъненіе пріёмовъ опытнаго изслъдованія природы и вообще никопиъ образомъ нельзя его назвать "безжизненнымъ" мыслителемъ. Итакъ позитивисты, видя въ Платонъ только представителя ненавистной имъ метафизики, несправедливо простирають свой упрекъ на то, въ чемъ можно, напротивъ, видъть заслугу Илатона. Платонъ требоваль, чтобы знаніе имёло самый непреложный объекть, но міру вещей чувственныхъ отказано въ значеніи такого объекта. потому что въ глазахъ Протагора и другихъ философовъ міръ вещей являлся синнимомъ неустойчивости и измънчивости. Здъсь заслуга Платона заключается въ томъ, что онъ первый сдёлаль знаніе само по себъ предметомъ

серьезныхъ философскихъ и научныхъ изследованій, между темъ какъ до Платона о знаніи высказывались вскользь, почитая его слишкомъ простымъ и даже мелкимъ фактомъ. Уже однимъ этимъ совершенно обезпечено значеніе глосеологіи Платона для науки.

Но Платонъ и фактически обогатилъ философію и науку, проведши въ своей гносеологіи нѣкоторыя положенія, имѣющія непреложное значеніе до нынѣ. Такъ—въ ученіи Платона о томъ, что въ содержаніи всякаго сужденія есть нѣчто такое, что душа знаетъ сама по себѣ, напр. отношенія: противоположности, тожества и пр., высказано такое убѣжденіе, которое должно быть оцѣнено какъ одно изъ выдающихся и основныхъ пріобрѣтеній философской мысли во всю ея исторію. Это—мысль о "чистомъ"—по Канту— алементѣ во всякомъ познаніи, на каковой мысли Аристотель обосновалъ и развилъ ученіе о категоріяхъ, какъ самыхъ общихъ сказуемыхъ.

Далбе, нужно остановиться на опредбленіи Платономъ частныхъ методовъ познанія. Говоря объ "открытін" или уясненіи общихъ понятій чрезъ опреділеніе, Платонъ указываеть двоякій путь или образъ веденія этого дёла. Именно, съ одной стороны, мы можемъ открыть или уяснить какое вибудь еще неизвъстное намъ общее понятіе, отвлекая отъ частныхъ, уже извъстныхъ намъ, понятій общія черты и составляя, черезъ этотъ переходъ отъ частнаго къ общему, боле общее понятіе-это definitio per genus; съ другой стороны, обладая общимъ понятіемъ, мы, посредствомъ разделенія (анализа), можемъ разложить его на неизвъстныя еще намъ понятія частныяэто definitio per differentiam. Такимъ образомъ Платонъ ясно различаеть два метода познанія-синтетическій и аналитическій. И это деленіе метода познанія осталось въ силе во всей последующей науке, если не иметь въ виду сметаннаго методааналитико-синтетическаго.

Наконецъ, вся гносеологическая критика Платона представляетъ столько поразительныхъ феноменовъ мыслительной дёятельности, что Логика Аристотеля кажется лишь прямымъ порожденіемъ этой критики и только въ ней находитъ себъ полное историческое объясненіе.—Все это дёлаетъ безспорнымъ значеніе гносеологіи Платона для науки. И. Халипа.

## Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

(Продолжение \*).

#### 3. Эсхатолическія представленія сивиллъ.

Едва-ли не самой интересной темой въ сивиллиныхъ книгахъ являются эсхатологическія представленія. Гоненія со стороны язычниковъ на іудеевъ 2 в. до Р. Хр. и посл'ядователей Христа первыхъ 3 вв. по Р. Хр. оживили у тъхъ и другихъ надежды на лучшее будущее, когда они-гонимые-будуть блаженствовать, а гонители получать отъ Бога достойное по дъламъ ихъ возмездіе. Сивиллы, какъ послушныя своему народу служанки, влагають въ свои стихи эти народныя ожиданія, причемъ стараются какъ можно больше приподнять завъсу таинственнаго будущаго и развертывають предъ нами одну за другой картины будущихъ судебъ міра и человічества... Къ сожальнію только, эти картины, при замьтномъ, какъ увидимъ, двойствъ своихъ сюжетовъ 1), сливаютя между собой и съ трудомъ, поэтому, передаются. Для удобства въ изложеніи эсхатологическихъ представленій сивиллистовь отмётимъ главнейшіе въ нихъ пункты. Почти всв они 2) концентрируются около явленія на землю Христа. По представленію іудео-христіансыяхь сивилль, приходить Мессія, открываеть земное царство для праведниковъ, совершаетъ первый судз (предварительный) надъ язычниками; происходитъ паденіе язычества. Но не теперь еще конецъ міра. Этотъ конецъ совпадаетъ съ оконча-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г., № 3.

<sup>1)</sup> У іудео-христіанских сивилль.

<sup>2)</sup> За исключеніемъ эсхатологическихъ представленій іудеевъ.

тельными судоми надъ язычниками и всёми людьми, для котораго снова явится Христосъ. Концу міра будутъ предшествовать явленіе гнуснаго человёка—веліара (антихриста) и нёкоторыя другія печальныя событія въ жизни человёчества, а сопровождать его будутъ вёчныя блаженство праведниковъ и мученіе грёшниковъ. Въ изображеніи этого послёдняго суда и конца міра къ іудео-христіанскимъ сивилламъ присоединяются сувиллы—христіанскія и іудейская. Первыя вносятъ значительныя подробности въ изображеніе послёдняго времени, а вторая говоритъ о немъ далеко не такъ полно и ясно. Положивъ въ основаніе, при изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ, эсхатологическіе картины іудео-христіанскихъ сивиллъ, мы будемъ оттёнять на нихъ эсхатологическіе представленія іудейской и христіанскихъ сивиллъ 1).

Всѣ сивиллисты изъ іудео-христіанъ ждутъ явленія Христа для открытія вемного царства. Это царство характеризуется у нихъ грубо-чувственными, большею частію, чертами. "Изъ небесной страны придетъ счастливый мужъ, въ рукахъ онъ держитъ скипетръ, который вручилъ ему Богъ. Прекрасный человѣкъ, лучшій изъ евреевъ, онъ—тотъ, руки котораго распростерсты были нѣкогда на плодоносномъ древѣ, который остановилъ нѣкогда солнце; онъ говоритъ пріятнымъ голосомъ, священными губами <sup>2</sup>). "Этотъ человѣкъ воцарится со славою надъ всѣми; онъ возвратитъ всѣмъ добрымъ богатство, которое отняли у нихъ (злые) люди. Всѣ города онъ разрушитъ до основанія посредствомъ сильнаго огня и спалитъ жилища людей, дѣлавшихъ злое; а городъ, который служилъ Богу, онъ сдѣлаетъ блестящимъ, какъ звѣзды, какъ луна и солнце... и

<sup>1)</sup> Такой порядокъ въ изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ не соотвітствуєть историческому порядку развитія эсхатологическихъ представленій древности, по которому хиліазмъ христіанскаго времени развился изъ іудейской эсхатологіи. Мы рішились пожертвовать соотвітствіемъ этому историческому порядку въ ціляхъ большаго удобства въ изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ, въ которой наиболіве развитою является именно іудео-христіанская эсхатологія,—ей, поэтому, и естественнію отвести центральное місто въ воспроизведеніи эсхатологическихъ представленій сивилль.

<sup>2) 5, 256—259.</sup> Сивилла, очевидно, отправляется въ изображении Мессія отъ Его прообразовъ-Монсея и Інсуса Навина, совершенно позабывая историческаго Христа.

воздвигнетъ въ немъ священный храмъ, видимый и роскошный,-построить неизмеримо великую и высокую башню, которая бы касалась облаковъ и была всёмъ видима, такъ что всё вёрные и праведные станутъ созерцать славу въчеаго Бога... Востокъ и Западъ тогда прославять владычество Господа" 1). Неземное благоденствіе наступить тогда для людей: земля и богатство будуть общимь достояніемь, исчезнуть между людьми рабство и всякіе пороки: прелюбод'вяніе, позорная любовь къ мальчикамъ, роздоры, убійство и пр.; въ замѣнъ ихъ утвердятся между ними взаимная другъ о другъ заботливость, любовь и радость 2). "Когда совершить это вышній громовержець-Богъ и оснуетъ величайшій храмъ, тогда и наступитъ время святыхъ 3). Преимущественное положение въ этомъ царствъ сивилла предоставляеть, конечно, своимъ единовърцамъ-іудеохристіанамъ. "Тогда возвысится божественное поколеніе благословенныхъ іудеевъ, будущихъ обитателей неба, которые жить будуть въ центрв страны, около Божьяго храма, окруженные вплоть до Іоппіи высокою стіною!" 4) Къ нимъ возвратится прежнее благоволеніе Бога, и вкушать они будуть снова небесную манну 5). "Тогда не ступить, говорить сивилла единовърцу, весчастная нога еллина въ твоей странъ... Но почетомъ окружатъ тебя превосходные слуги: они будутъ приготовлять тебъ трапезу съ священной бесъдой и пріятными Богу молитвами" 6). Кто эти слуги іудеевъ и въ чемъ ихъ участіе въ благахъ будущаго царства Мессіи? Въ этихъ слугахъ нужно видёть, кажется достойнейших изъ язычниковъ. Это, вероятно, тъ изъ нихъ, которые признаютъ въ явившемся Мессіи всеобщаго царя и добровольно покинуть своихъ боговъ. "Изида-богиня несчастная!-восклицаетъ сивилла, обращаясь къ египетскимъ божествамъ. И у водъ Нила, и на пескахъ Ахерона ты, безпутная, будешь одинока; имя твое повсюду

<sup>1) 5, 413-428.</sup> 

<sup>2)</sup> Блага этого царства коснутся даже міра живогныхъ: они будуть свободны оть принудительнаго труда. 7, 146—147.

<sup>3) 5, 428-433;</sup> cm. Takke 12, 346-354.

<sup>4) 5, 246—251.</sup> Сивилла только по имени христіанка, но мыслить по іудейски и причисляєть себя къ іудениъ.

<sup>5) 7, 144-149.</sup> 

<sup>6) 5, 266-268.</sup> 

забудется. И тебя, Сераписъ, возсъдающій на камняхъ, постигнуть многія б'єдствія: ты будешь лежать въ Египт'є, какъ великій трупъ. Твои почитатели будутъ оплакивать тебя; а тъ, что Бога воспёли, чей духъ просвётленъ, познаютъ твою ничтожность. Жрецъ въ льняной одежде будетъ проповедывать: "воздвигнемъ алтарь истинному Богу, переменимъ ложный законъ, завъщанный намъ отъ отцовъ: слепо служили и поклонялись они богамъ изъ камня и глины; обратимъ сердца къ въчному Богу, воспъвая Его, Бога-Творца, Который быль отъ въка и до въка живъ будетъ, истиннаго Вседержителя и Владыку міра, подателя жизни, Бога великаго, сущаго въчно". Въ Египть будеть тогда, замьчаеть сивилла, великій священный храмъ; избранный Богомъ народъ принесетъ въ немъ жертвы, и народу этому Богъ даруетъ безконечную жизнь" 1). Вотъ эти то обратившіеся къ Богу язычники не лишены будуть благь Мессіанскаго царства. Намъ такъ понятно желаніе сивиллы привлечь къ Богу и язычниковъ: въ этомъ она видитъ торжество своей въры и посрамление языческаго безбожия. Но не менте понятно и то, почему сивилла не хочетъ дать язычникамъ одинаковыхъ съ іудео-христіанами правъ гражданства въ будущемъ царствъ Христа. Она говоритъ о богатствъ, какъ общемъ достояніи всёхъ членовъ этого царства, объ общемъ пользованіи землей, такъ что она какъ будто включаетъ въ число полноправныхъ членовъ и язычниковъ; но такой выводъ ложенъ. Своимъ единовърцамъ или вообще іудеямъ, чуждой которымъ она не привыкла еще считать себя, сивилла представляетъ преимущественное положение въ будущемъ царствъ; они-господа, но не слуги, а слуги, следовательно, язычники. Сивилла даже не зам'вчаетъ, что она противоръчитъ себъ, вводя слугъ въ царство Христа и въ то же время проповъдуя объ отсутствів въ немъ рабства. Правда, это служеніе нісколько не похоже на обычное рабство: "слуги приготовляютъ транезу съ священной беседой и пріятными Богу молитвами", т. е.,

<sup>1) 5, 484—503.—</sup>Подъ храмомъ въ Егинтв разумвется храмъ Леонтонольскій, разрушенный одновременно съ Іерусалимскимъ. О разрушенни его и о гивъв Божіемъ на разрушеней сивилла говоритъ дальше (504—511) Подъ жрецомъ разумбютъ Онію. Friedlieb, Einleitung, § 20, seit XLVI—XLVII.

иными словами—принимають участіе въ прославленіи Бога іудеями, въ ихъ Богослуженіи. Но участіе язычниковъ въ іудейскомъ Богослуженіи, конечно, не то-же, что служеніе іудеямь, и, во всякомъ случав, по существу нисколько не ниже Богослуженія іудеевъ. Очевидно, герделивой сивиллѣ нужно было представить языческихъ членовъ будущаго царства Христова обязанными своимъ участіемъ въ его благахъ не себѣ, а ея единовърцамъ—іудео-христіанамъ, ради вящшей славы послъднихъ: они вводятъ ихъ въ это царство и руководятъ ими при пользованіи его благами. Но только достойнѣйшіе изъ язычниковъ, можно думать, войдутъ, по мысли сивиллъ, въ земное царство Христа. "Тѣ же, которые хульныя рѣчи посылали къ небу", а равно и всѣ преступные, злые люди, "будутъ скрыты (во мракѣ), доколѣ не измѣнится міръ, и тамъ перестанутъ уже враждовать другъ противъ друга" 1).

Какъ долго продолжится земное царство Христа, сивиллы определенно не говорять; впрочемь, онё какъ будто назывяютъ его безкопечнымъ 2) и, кажется, потому, что сливаютъ его съ темъ вечнымъ блаженствомъ, которое наступитъ для праведниковъ послѣ кончины міра и всеобщаго суда надъ людьми. Нельзя не упрекнуть сивиллъ, что онъ не указали момента и обстоятельствъ смены одного блаженства другимъ. Впрочемъ, онъ не имъли сильныхъ побужденій быть особенно точными въ этомъ отношеніи: люди гонимые и страдающіе-а такими и были сивиллы - ждутъ непрекращающагося утвшенія для себя въ будущемъ, отодвигаютъ продолжение его (утъщенія) въ безграничную даль и закрывають глаза оть возможныхъ перерывовъ въ немъ. Иное дело-судъ Божій надъ язычниками: чтобы онъ дъйствительно устращаль ихъ, нужно было болье или менье ясно указать моменть и обстоятельства его наступленія. Христово Евангеліе возв'ящало о страшномъ всеобщемъ судъ надъ людьми. Изъ этого суда сивиллы, увлекаемыя неудержимымъ желаніемъ представить его неисчерпаемою чашею страданій для явычниковъ, сдёлали два суда-предварительный и окончательный. Мы уже видели, что, открывая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5, 271—272, 508—511.

<sup>2)</sup> Ibidem, 503.

земное царство Христа, сивиллы осудили язычниковъ, низринули ихъ въ тартаръ и оставили ихъ тамъ, доколъ не измънится міръ. Съ кончиной міра наступить оторой судъ 1) надъ ними и надъ міромъ. Спрашивается, что же будеть съ земнымъ царствомъ Христа? Прекратится-ли оно, чтобы члены его, испытанные на судъ, перешли къ большей славъ, чтобы блестяще реставрированная Іудея, потерпъвъ измъненіе, обратилась въ новую землю для "новыхъ" обитателей, --- или не прекратится, и Христосъ неразлучно пребудетъ съ членами его! Но тогда какъ же Онъ явится для всеобщаго суда, откуда самый судъ всеобщій, если на него не всё явятся, какъ возможенъ конецъ міра, если нетронутыми останутся твердыни Іуден? Сивиллы не ръшають этихъ вопросовъ, даже не ставять ихъ. Земное парство Христа овъ сливаютъ съ въчною жизнью праведниковъ послъ суда, опуская обстоятельства обращенія перваго въ последнюю. Но еще далее. Второй окончательный судъ сивиллы предваряють концомъ міра, а этоть последній-печальными явленіями среди людей и въ природъ. Некоторыя изъ этихъ явленій, напр., пришествіе антихриста, онъ представляють, какъ увидимъ, настолько близкими, что первый судъ надъ язычниками и земное царство Христа-съ одной стороны, окончательный судъ и блаженство праведниковъ послё него-съ другой, невозможнымъ является представлять разновременными. Однако, ихъ нужно мыслить раздильными эсхатологическими моментами, хотя въ смутномъ представленіи сивиллъ они и соприкасаются и какъ бы сцёпляются одинъ съ другимъ, отъ предварительнаго суда отличается окончательный; первый совпадаеть съ блестящей раставраціей іудеи, второй предваряется кончиной міра, а этой последней предшествуеть явленіе антихриста и другія печальныя событія среди людей.

Конечно, не всѣ сивиллисты одинаково подробно рисуютъ событія послѣдняго времени. Изъ этихъ подробностей, сообщаемыхъ той или другой сивиллой, намъ предстоитъ начертать цѣльную эсхатологическую картину, въ которой представленіе іудейской сивиллы <sup>2</sup>) мы соберемъ въ одно мѣсто, въ виду ихъ нѣкоторыхъ особенностей.

<sup>1) 4, 43.</sup> 

<sup>2)</sup> Не всв, впрочемъ, а нъкоторыя.

Предъ кончиной міра, по представленію іудео-христіанской сивиллы, будетъ господствовать на землѣ смятеніе между людьми. "Дѣти не будутъ любить своихъ родителей, ни родители—дѣтей, по причинѣ безбожія и неожиданно наступившихъ бѣдствій и скорби. "Тогда и у тебя, восклицаетъ сивилла, обращаясь къ Риму, будетъ ужасная скорбь, и погибель постигнетъ тебя, ибо станутъ обрушаться города и трескаться земля" 1). Произойдутъ на землѣ междоусобныя войны 2). Но несчастіемъ изъ несчастій будетъ для людей (и особенно для римлянъ) 3) явленіе матереубійцы, подъ которымъ разумѣется антихристъ. Сивиллистическое представленіе о немъ будетъ псчерпано, если скажемъ о времени, въ которое ждутъ сивиллы его явленія, о личности его и дѣйствіяхъ.

Выше мы имели случай заметить, что сивиллы повсюду видъли признаки, предвъщавшіе конецъ міра, и смёло наэначали ему время. Когда время это приходило, а предсказанное событіе не наступало, --- онъ отодвигали срокъ его и снова начинали ждать его съ прежней неустрашимостью. Крайнимъ временемъ для явленія антихриста сивиллы назначали время после правленія Антониновъ. "После того, говорить сивилла, какъ пятнадцать императоровъ смфиятся, какъ властители земли-отъ востока ея до запада, -- явится царь съ облыми волосами, имфющій имя моря <sup>4</sup>). Онъ побъдоносно обойдеть мірь кругомъ, обогатится добычей, отнятой у народовъ, возведетъ молодого человъка 5) въ число боговъ и этимъ примітромъ покажеть подлинное происхожденіе идолопоклонства. Посять него будуть царствовать еще три мужа 6), и ихъ время будеть послёднее. Тогда возвратится отъ предёла земли убійца матери; онъ оставить убъжище, въ которомъ досель спрывался" 7). "Когда онъ придетъ, всякое земное создание содрогнется" <sup>8</sup>) (а особенно римляне) <sup>9</sup>).

<sup>1) 8, 81-87.</sup> Этотъ отрывовъ 8-й кн. Friedlieb относить къ 161-180 гг. по Р. Х.; см. Eibleitund, § 26, seit LIX.

<sup>-) 4, 48-60; 8, 350.</sup> 

<sup>3) 8, 37-49, 95</sup> в савд.

<sup>4)</sup> Адріанъ-Адріатическое море.

<sup>6)</sup> Антиной.

<sup>6)</sup> Антонинъ, Маркъ Аврелій и Веръ.

<sup>7) 8, 50-71.</sup> 

<sup>8) 5, 152.</sup> 

<sup>9) 8, 71-80.</sup> 

Но кто этотъ ужасный человекъ, и въ чемъ его пагубное вліяніе на людей?

По представленію іудео-христіанскихъ сивиллъ, этотъ человъкъ божественнаго происхожденія, имъющій отцомъ своимъ Зевса и матерью своею "священную Юнону" 1) и есть бывшій позорный повелитель великаго Рима, котораго ненавидыль всякій смертный, убійца матери и множества дітей, которыхъ онъ задушалъ еще въ утробахъ ихъ матерей, 2)-тотъ, который разрушиль божественный храмъ и сожегъ множество гражданъ 3), а потомъ скрылся въ какомъ-то убъжницъ на границъ земли, откуда и придетъ предъ наступленіемъ последняго времени. Будучи ужаснымъ прелюбодемъ и виновникомъ всевозможныхъ страшныхъ пороковъ среди людей 4), онъ замышляетъ въ своемъ сердив одно злое; при этомъ все знаетъ и умнъе всъхъ 5). А христіанская сивилла добавляетъ, что онъ змёя по своей природе (характеру), очень кротокъ въ рвчи 6), и число имени его 50 7). Въ этой характеристикъ антихриста прозрачно выступаетъ личность Нерона, обрисованная отчасти преувеличенными, отчасти прямо вымышленными, приспособительно къ языческому сознанію (божеств. происхожденіе, необыкновенный умъ, чудовищная безнравственность), чертами. Въ сознаніи современниковъ этотъ царь быль какъ бы живымъ воплощеніемъ зла, исчадіемъ ада, такъ что. когда онъ умеръ, то всв, какъ известно, были уверены, что съ его смертію наступаетъ моментъ Божественнаго гнѣва. Ожиданіе не сбылось, но распространилось върованіе, что Неронъ не умеръ, а ушель на край земли, откуда и возвратится, когда приблизится кончина міра.

Дыша злобою и коварствомъ антихристь, при своемъ умѣ, развратитъ множество людей—особенно изъ тѣхъ, по мысли христіанской сивиллы, которые мнятъ себя первыми благочестивцами <sup>8</sup>). Сивилла—іудео-христіанка—ждетъ, что онъ раз-

<sup>1) 5, 138-142.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibidem, 143-145.

<sup>3)</sup> Ibidem, 150, 397-407.

<sup>4)</sup> Ibidem, 146, 385-394.

<sup>5)</sup> Ibidem, 366.

<sup>6) 10, 81.</sup> 

<sup>7)</sup> Ibidem, 78. Friedlieb относить 10 кн. къ средний 3 христ. века, Einleitung. \$ 29, seit. LXVI. 8) 10, 80.

рушить храмъ Господа 1), ограбить всё имущество людей 2) и, вибств съ христіанкой, думаеть, что антихристь произведеть сильную брань на земль, истребить множество людей, сокрушить великих тирановъ и всёхъ попалить огнемъ, чего раньше не дълалъ ни одинъ побъдитель 3), а тъ, которыхъ онъ возвысить, падуть снова;4). Къ этому христіанская сивилла еще добавляеть, что воинственно-истребительное и сокрушительное шествіе матереубійцы по землі такъ могуче-неудержимо, что ему уступають естественныя преграды: "матереубійца проколеть равную по высоть длинь двухъ морей гору и окрасить её кровію убитыхъ имъ". Особенно повредить онъ Римлянамъ: уподобляя себя Богу, онъ будеть презирать услужливый, раболепствующій предъ нимъ народъ. "Подъ его правленіемъ господствуетъ порядокъ, а народъ объятъ трепетомъ; когда онъ пробажаеть чрезъ Авзаній, вода уходить въ море" 5). Но при всей своей силь антихристь всё таки погибнеть. По представленію іудео-христіанской сивиллы, люди заключать противъ него союзъ и уничтожатъ его, какъ только онъ вступитъ на безсмертный материкъ, т. е., въроятно, Іудею 6). Христіанская сивилла замівчаеть, что этоть матереубійца, распівающій пъсни подъ игру на цитръ, исчезнетъ, наконецъ, покинувъ лостоинство царя, и умреть жалкой смертью, раскаяваясь въ своихъ беззаконіяхъ" 7). Предъ самой кончиной міра в роятноуже по паденіи матереубійцы, имъ овладіваеть и править властолюбивая женщина 8). Это неразвитое представленіе, можно думать, заимствовано іудео-христіанской сивиллой изъ Апока**липсиса** (17 глава).

Замівчательно, что іудейская сивилла говорить о какихъ-то противникахъ Мессіи, изъ которыхъ одинъ есть веліаръ изъ Севастіи, а другой—властолюбивая женщина—вдова, явленіе которыхъ она ждетъ послів пришествія Мессіи предъ кончиной міра, а дівтельность ихъ описываетъ чертами, почти вполнів воспроизводящими дівтельность антихриста. Этотъ веліаръ

<sup>1) 5, 400</sup> н т. д.

<sup>2) 5, 102.</sup> 

<sup>3)</sup> Ibidem, 367-373; 10, 81-82, 90-91. 4) Ibidem, 870.

<sup>5) 10, 84-89.</sup> 

<sup>7) 10, 92-94.</sup> 

<sup>6) 5, 374-411.</sup> 

<sup>8) 8, 194-202.</sup> 

переставляеть высокія горы, останавливаеть морское теченіе, блистающую луну и великое пламенное солнце, будить-воскрешаетъ умершихъ и творитъ много вообще чудесъ. Однако. въ нихъ нътъ ничего дъйствительно чудеснаго; но всё въ нихъ обманъ, посредствомъ котораго веліаръ обольщаеть людей, какъ върующихъ, такъ и другихъ-виъзаконныхъ людей, еще увъровавшихъ въ Бога 1). Но Богъ истребить его небеснымъ огнемъ вибстб со всеми людьми, увбровавшими въ него 2). Послъ погибели его овладъваетъ міромъ властолюбивая вдова; она побросаеть въ море принадлежащіе людямъ золото, серебро, жельзо и мьдь 3). Тогда, т. е., посль властвованія этой жены, наступитъ кончина міра.--На первый взглядъ представляется страннымъ, что у іудеевъ за 60-70 лѣтъ до Р. Xp. 4) встръчаемъ ожидание веліара. Но въ Библіи мы находимъ следы върованія іудеевъ въ будущую жизнь съ въчными блаженствомъ и наказаніями (напр. Прем. Сол. 1, 13; 2, 23; Дан. 12, 2; 2 Макк. 6. 27; 7, 9). О кончинъ міра іуден 1 в. до Р. Хр. могли заимствовать свъдънія у стоиковъ, у которыхъ сивиллисты вообще заимствовали нъкоторыя подробности въ описаніи этого событія. Итакъ, если имъ была доступна въра въ кончину этого міра и въ будущую загробную жизнь, то допустимо, что они допіли до въры и въ явленіи веліара. Нікоторые 5) толкують же Даніилову "мерзость запуствнія" въ смыслв последняго искушенія предъ наступленіемъ последняго времени, чемъ уже допускается возможность въры въ явленіе его (искушенія) у іудеевъ даже времени пророковъ. Возможность этой вёры тёмъ легче допустить въ іудеяхъ 1 въка до Р. Хр. Обратимъ вниманіе на ихъ настроеніе, а равно на личность веліара и женщины-вдовы. Веліаръ происходить изъ Севастій, т. е., изъ среды римскихъ правителей; власть надъ міромъ переходить отъ него въ руки властолюбивой вдовы. Здёсь немножко извращены историческіе Въ дъйствительности не было передачи власти изъ рукъ правителя въ руки вдовы, но возможность такой передачи была полная. Извращенный сивиллою факть быль такого ро-

<sup>1) 3, 63—70. 2)</sup> Ibidem, 73—74. 8) Ibidem, 75—80.

<sup>4)</sup> Къ этому времени относится этотъ отрывовъ (45-96) 3 книги.

<sup>5)</sup> Напр. Ап. Варнава.

да: одинъ изъ тріумвировъ Антоній имѣлъ преступную связь съ извѣстной Клеопатрой, которая эту связь ставила средствомъ для достиженія всемірнаго господства. Такіе замыслы Клеопатры не могли не смущать іудеевъ. Они были проникнуты ожиданіями явленія Мессіи—всемірнаго царя. Дѣйствительность, выставлявшая широкіе властолюбивые замыслы со стороны римскихъ правителей, шла въ разрѣзъ съ ихъ ожиданіями. И вотъ опасеніе, чтобы и въ Мессіанское время не явились дерзкіе, подобные современнымъ, претенденты на всемірное господство, которое должно принадлежать одному только Мессіи, перешло въ ожиданіи ихъ. А сивилла подслушала умонастроеніе народа и запечатлѣла его въ своихъ стихахъ.

Конецъ міра откроется рядомъ страшныхъ знаменій въ природъ. "Я хочу, говоритъ іудейская Сивилла 1), повъдать признаки, по которымъ можно узнать, что приблизился конецъ ьсему на землъ. Со временемъ на ясномъ вечернемъ и утреннемъ небъ замътять надвигающіяся тыни и сумракь 2); внезапно спадетъ съ неба пепелъ на всю землю 3), солнечный свыть померкнеть посреди дневного разгара, на небы покажется луна"; "и ночь окутаетъ землю" 4)---дополняетъ картину іудеянки сивилла-іудеохристіанская. "Въ широтахъ небесныхъ-продолжаетъ последняя, разсекаемыхъ молніей, раздадутся удары грома 5), земля заколеблется и многихъ похоронитъ въ своихъ развалинахъ 6)". "Со скаль будетъ сдёланъ сигналь, говорить іудейская сивилла, каплющей съ нихъ кровью 7), и начнется на неб'в борьба-люди увидять въ облакахъ сражение конницы съ пъхотой, помчатся облачные фигуры, какъ будто бы какія дикія животныя" в). Интересно, съ значительнымъ заимствованіемъ у стоиковъ, описываетъ эту борьбу пророчески-соверцательно іудеохристіанская сивилла. Въ свътилахъ, говоритъ она, я видъла угрозу блистающаго солица и въ лучахъ луны заметила страшный гиевъ. Светила

<sup>1) 3, 795—802. 2)</sup> Cm. tarme 8, 232—233.

<sup>3)</sup> См. также, 5, 274—275, 378; 7, 24—28; 4, 172—177: съ неба падаютъ еще огонь, кровь и дождь.

<sup>4) 5, 349; 7, 140—141 5) 4, 173; 5, 345, 379. 6) 4, 53—60.</sup> 

<sup>)</sup> Съ греческаго: "кровью и слезами скалъ", которыя, въроятно ниспали на въроятно в неба.

8) 3, 802—805.

затвяли борьбу, -- и Богъ допустиль её". Тогда на мъстъ солнца бушевало какое-то плама"; Люциферъ держалъ сражение и стояль въ тылу Льва; двойной рогь луны превратился въ ободъ. Козерогъ бодаль въ затылокъ Быка; Телецъ отнялъ у него надежду на возвращение въ свое мъсто. Дуга Оріона исчезла; Дъва измънила участь близнецовъ въ Овенъ. Плеяды болъе не свътили; Змъя скрыла свой поясъ; въ поясъ Льва ныряли Рыбы. Не выдержаль до конца Ракъ, устрашенный Оріономъ. Скорпіонъ простегнуль свой хвость чрезъ страшнаго Льва, н Собака скрылась предъ пылающимъ солнцемъ. Но Водоносъ остановилъ ярость бушевавшаго пламенемъ Солнца. Само небо поднялось, чтобы поколебать борцовь, и въ гнѣвѣ оно круто низринуло ихъ на землю. Они быстро бросились въ воды океана, землю оставивъ въ огнъ, а небо-безъ свътилъ" 1). Тутъ наступитъ конецъ міру. Богъ свернетъ небо въ трубку, какъ бы кто свертывалъ книгу 2); и ливень страшнаго огня поглотитъ все---и землю, и море..., всѣ созданія сплавить во едино и очистить ихъ до чистоты, опустошить всв элементы міра. И не будеть болъе-ни свъта, ни неба, ни ночей, ни разсвъта, ни дней, занятыхъ у людей заботой; но будутъ существовать иные дни и ночи для одного огня и безформенной массы, въ которую обращенъ міръ 3); "ни весны не будетъ, ни лъта, ни зимы, ни осени 4). И тогда не покажется уже -ни птицы въ воздухъ. ни звъринаго слъда на землъ, ни рыбы, ни короблей въ моръ: все погибло... И не слышно будеть ничьего звука в голосани человъка, ни птицы. ни звъря боли

Конецъ міра будетъ для людей столько же желаннымъ, сколько мучительнымъ будетъ для нихъ переживаніе страшныхъ катастрофъ въ природѣ. Обычное теченіе и порядокъ жизни прекратятся: "нигдѣ не будутъ ни сѣятъ, ни пахать" 6). Звѣри придутъ въ бѣшенство, люди впадутъ въ слѣпую яростъ и въ кровопролитной рѣзнѣ начнутъ истреблять другъ друга <sup>7</sup>). Ужасная скорбь распространится на землѣ и болѣз-

<sup>1) 5, 511—531.</sup> Именами жинотныхъ названы, разумъется, созвъздія.

<sup>2) &</sup>quot;И незринеть его на землю", по 8, 233.

<sup>3) 8, 339—340. 5) 5, 256—257, 337—348.</sup> 

<sup>4) 3, 81—90; 8, 213—216, 412—427. 6)</sup> Ibidem, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibidem, 350, 379—380; 8, 231.

ненный плачъ огласить ее <sup>1</sup>). Земля застонеть, обливаемая провью; злыхъ людей охватить скрежеть зубный; люди стануть умирать—одни отъ сильной скорби, другіе отъ страха, иные отъ голода и жажды, болёзней и взаимнаго избіенія; всёже будуть желать себ'в смерти <sup>2</sup>). Но "разумные люди, которые перенесуть несчастья, сохранятся для жизни и получать въ ней мирь и радость" <sup>3</sup>).

Къ вящшей скорби злыхъ и радости добрыхъ откроется судъ Божій надъ людьми. Іудейская сивилла не могла, конечно, начертать картины этого суда, но она выразила въру въ его наступленіе. "Служи всемогущему Богу, поучаеть она египтянина, да будеть и тебъ часть, когда всему придетъ конецъ и наступитъ день Божественнаго возданніе добрымъ за добро" 4). Но зато іудеохристіанская и особенно христіанская сивиллы подробно рисують картину этого суда. "Съ неба снидетъ, представляютъ они, въчный царь судить всякую плоть и весь міръ. Бога, сходящаго съ неба, увидять всф-вфрующіе и не вфрующіе, увидять Его окруженнымь въ недоступной вышинъ святыми" 5). Онъ "воскреситъ всёхъ мертвыхъ, обновитъ ихъ и сдёлаетъ такими, какими они раньше были" 6), и возсядеть на престолъ Судін судить души человьческія і). "Тогда, замьчаеть ічдео-христіанская сивилла, все (предсказавное) исполнится надъ домомъ Давидовымъ, потому что Ему-Судіи-Самъ Богъ вручаетъ тронъ, и ангелы почивають у Него подъ ногами, одни господствують надъ огнемъ, другіе надъ водой, одни охраняють города, иные управляють вётрами" в). Судь Божій застигнетъ людей врасилохъ и измёнитъ ихъ настроеніе 9). ,Они покинутъ идоловъ H презрѣнное богатство, а подстерегающій огонь спалить всю землю" 10)... "Богь будеть судить благочестивыхъ и нечестивыхъ, поставивъ пастыря къ

```
1) Ibidem.
```

<sup>4) 3, 740-742.</sup> 

<sup>2) 8, 350-353.</sup> 

b) 8, 217—222; 5, 352.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) 5, 384 - 385.

<sup>6) 4, 180—181; 8, 169—171; 205, 414—415.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) 8, **223**; 4, 182.

<sup>5) 7, 31—35,</sup> такое же представленіе объ ангелахъ содержить "Пастырь Ерма"—произведеніе, по происхожденію принадлежащее къ одному и тому-же времени, что и 7 сив. книга, т. е., ко 2 полов. приблизительно 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung. §§ 23 и 24.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibidem, 36-37.

<sup>10)</sup> Ibidem, 8, 223-226.

пастырю и овцу къ овцѣ для изобличенія 1). "Онъ откроетъ каждому помышленія его сердца, и каждый разскажеть всёмь, что онъ сдёлалъ когда либо тайно"... Съ неба раздастся громкій звукъ трубы, но не за тімь, чтобы разбудить мертвыхь, а чтобы оплакать безпечныя деянія людей и ихъ страданія...; а стенающая земля раскроеть свой тартарскій хаось... Къ сулному престолу Божію подойдуть всё цари 2). Всё гордые, завистливые, корыстолюбивые и притеснители будуть изобличены собственною совъстью. "Теперь уже не скажуть они несчастному: "завтра будетъ тебъ или вчера было" 3)... Никакого состраданія не проявится на суд'я Божісмъ къ нечестивымъ людямъ, напрасно они будутъ умолять Бога о помиловании 4), и жаждать свёта и свободы (райскихъ) 5). "На судё господствуютъ мудрость закона и слава праведныхъ; для того, чтобы Богъ не уготовляль во гибвъ уничтоженія человьческому роду, ему нужно было любить Бога 6). "Знаменіемъ, ясною печатію оправданія и спасенія служить для вірующихь дерево (т. е., кресть Христовъ);это-рогъ, къ которому они всегда прибъгаютъ; онъ сохраняетъжизнь благочестивымъ, а для міра служитъ соблазномъ".

Послѣ суда начнется вѣчная жизнь—блаженная для праведниковъ и мучетельная для грѣшниковъ. Въ силу того, что іудеохристіанскія сивиллы сливали въ своемъ представленіи земное царство Христа съ вѣчной блаженной жизнію, на послѣднюю онѣ переносятъ черты перваго, такъ что трудно различить, гдѣ у нихъ рѣчь собственно о вѣчной жизни, гдѣ о земномъ царствѣ. А тамъ, гдѣ это различіе ясно, видимъ, что первая изображается немного духовнѣе послѣдняго. "Тѣ, кто исполнены были страха Божія,—говоритъ сивилла 4-й книги,—удостоятся вѣчной жизни (послѣ суда). Они будутъ жить на землѣ (вѣроятно, новой, обновленной), Богъ дастъ имъ душу, жизнь и питаніе. Всѣ они возликуютъ, когда увидятъ опять отрадный и пріятный свѣтъ солнца. О, какъ счастливъ будетъ человѣкъ, который удостоится такой жизни" в)! Вмѣстѣ съ прежнимъ бла-

<sup>1)</sup> Ibidem, 416-418.

<sup>2)</sup> Ibidem, 230-242.

<sup>3)</sup> Ibidem, 418-425.

<sup>4) 7, 29-30.</sup> 

<sup>5) 8, 226-230.</sup> 

<sup>6) 5, 353-360.</sup> 

<sup>7) 8, 224-246.</sup> 

<sup>8) 4, 186-190, 46.</sup> 

говоленіемъ, люди, подъ которыми іудео-христіанская сивилла разумѣетъ, прежде всего, своихъ единовѣрцевъ, получатъ отъ Бога чистый разумъ. Христіанская сивилла дополняетъ это представленіе о будущемъ блаженствѣ праведниковъ чисто духовными уже чертами: праведники будутъ имѣть безсмертіе и неувидающую жизнь и вѣчный свѣтъ; и этимъ желаннымъ свѣтомъ будетъ для нихъ Інсусъ Христосъ 1). Но вообще, какъ видимъ, представленіе о вѣчной жизни у сивиллъ неразвито, такъ что неясная рѣчь іудеянки о вратахъ для блаженныхъ, о безсмертномъ умѣ и вѣчной радости 2), не кажется здѣсь сравнительно ни особенно темной, ни особенно бѣдной по содержанію.

Изображеніе въчныхъ мученій и самаго ада находимъ у іудеохристіанской и христіанской сивиль. "Богь низринеть преступных в людей во тьму тартара, въ бездну, въ ужасный адъ" в). Грышники здысь не исчезнуть, но, заключенные тылесно, постоянно укоряемые въ душе, они будутъ сокруматься, что хитрымъ истолкованіемъ Закона Божія хотели оправдать и оправдывали свои беззаконныя деянія 4) Напрасно они будуть ввывать къ Богу о помилованіи: лицо Его отвращено отъ нихъ. Теперь поздно каяться; для покаянія даны были имъ дни въ земной жизни, гдв у нихъ была и ходатаица—Св. Двва 5). Мученія грешниковъ будуть, следовательно, телесныя и вместв духовныя. Сивиллы охотнее описывали первыя мученіятыесныя, а также и самый адъ. "Ты будешь обитать, обрацается сивилла нь Риму, подъ землею, истребляемый нефтью. асфальтомъ, строй и сильнымъ огнемъ съ пылью, и всякій (нужно думать-изъ праведниковъ), кто посмотрить на адъ, услышить тамъ вопли и скрежеть зубовный, увидить, какъ ты быешь собственною рукою свою безбожную грудь 6). "Тамъ будетъ ночь для всвхъ-богатыхъ и бедныхъ. Нагими вышли они изъ земли, нагими и обрататся въ нее. Тамъ ростутъ-не старъютъ, н все думають, когда же придеть конець ихъ мучительной жизни. Ни раба тамъ нетъ, ни владыки, ни законоведа, ни про-

<sup>1) 8, 410, 429.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2, 769—770. Проф. Глоріантовъ видить въ этихь стихаха указаніе именно ва будущую жизнь. Хр. Чт. 77 г., ч. І, стр. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 4, 185, 43,

<sup>5) 8, 357-358.</sup> 

<sup>4) 7, 121-129.</sup> 

<sup>6)</sup> Ibidem, 101-106.

дажнаго судьи; не проливается тамъ жертвенной крови на алтарь; не слышно ни литавры, ни кимвала, ни цитры...; нётъ оргій и опьяненія; не существуєть ин преступнаго воровства, ни гитва, ни раздоровъ...; а есть только общее для всёхъ безконечное время; оно и бережеть ключь отъ великой темницы, во исполненіе Божественнаго опредъленія" 1). Древне-іудейское представленіе шеола или тартара и евангельское изображеніе ада, очевидно, дали іудео-христіанской сивилів матеріаль, изъ котораго она создала такую поразительно-реальную картину адскихъ мученій.

Анализомъ эсхатологическихъ представленій мы закончимъ раскрытіе идей, общихъ всёмъ сивилистамъ, и обратимся къ идеямъ, встречающимся у тёхъ или другихъ изъ нихъ. Упомянемъ, впрочемъ, еще объ общихъ сивилистахъ (кромё сивилы христіанской) идеяхъ историческихъ, каковы, напр.: разсказы о построеніи Вавилонской башни и смёшеніи языковъ 2), о египетскомъ рабствѣ 3), о смёнѣ разныхъ царствъ и народовъ, о всякаго рода несчастіяхъ, постигавшихъ іудею, разрушеніи храма, плененіи и др. Такъ какъ эти разсказы не представляютъ чего либо особенно оригинальнаго, кромё того развѣ, что смёна царствъ представляется 4) въ порядкѣ—обратномъ изображенному прор. Даніиломъ, то мы удовлетворяемся однимъ упоминаніемъ о нихъ.

A. Boahung.

(Окончаніе будеть).

<sup>1) 8, 107—122.</sup> 

<sup>2) 3, 97—107; 8, 4—5.</sup> 

<sup>8)</sup> Ibidem, 325-329, 9, 307-314.

<sup>4) 3-</sup>s khura.

## о случайности законовъ природы.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Мосновской Духовной Академіи П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

ГЛАВА ЦІ.

## О родахъ.

Всѣ данныя въ опытѣ вещи являются формами бытія, которое случайно и по своему существованію, и по своему основному закону. Такимъ образомъ, въ основѣ все случайно. Тѣмъ не менѣе, роль необходимости была-бы еще очень велика. если-бы, въ мірѣ существовала только случайность, присущая бытію, какъ таковому, если-бы изъ бытія, разъ оно лано, все вытекало аналитически, безъ прибавленія какого любо новаго влемента.

Но въ своихъ видимыхъ проявленіяхъ бытіе дано намъ не только, какъ бытіе вообще, т. е., какъ рядъ причинъ и дійствій. Формы бытія представляють кром'є того сходства и различія, на основаніи которыхъ ихъ можно соединять въ группы, навываемыя родами или законами, составлять изъ маленькихъ группъ бол'є значительныя, и т. д. Всякая форма, заключающаяся въ низшей группъ, а fortiori содержится и въвисшей, часть которой составляеть эта низшая группа. Част-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ» за 1899 г. № 1.

ное или менъе общее находить такимъ образомъ свое объясненіе и основаніе въ общемъ или менъе частномъ. Благодаря этому формы бытія можно систематизировать, объединять, мыслить.

Присуще-ли это свойство бытію, какъ таковому, или оно съсвоей стороны есть нечто новое?

Безъ сомненія, логическая организація не увеличиваеть кодичества бытія, точно такъ-же, какъ бронзовая статуя не заключаеть въ себъ больше вещества, чъмъ металлъ, изъ котораго она сдёлана. Однако, въ логически упорядоченномъ бытім существуетъ качество, котораго не было въ бытіи чистомъ, и для котораго это чистое бытіе служило тоже матеріальнымъ условіемъ: объяснимость. Это качество основывается на существованіи типовъ или формальныхъ единствъ, подъ которыми распредъляется разрозненная масса индивидуумовъ. Оно имъетъ своимъ источникомъ существованіе понятій. Понятіе есть единство среди множества, сходство среди различій. Благодаря различной системъ обобщенія, которую оно допускаеть, оно устанавливаетъ іерархію между причинными связями, даетъ однимъ изъ нихъ, относительно боле общимъ, перевесъ надъ другими и такимъ образомъ создаетъ изъ міра причинъ и дівйствій антиципированный символь организаціи и жизни. Понятіе въ одно и то-же время едино, какъ родъ, и множественно. какъ собраніе видовъ. Отсюда, оно не заключается въ бытін въ собственномъ смысле этого слова, такъ какъ сущность посльдняго, по скольку дьло идеть объ эмпирически данномъ бытін, есть разнообразіе, чистая множественность. Возвышаясь надъ бытіемъ, оно извлекаетъ изъ всёхъ доступныхъ ему формъ существующаго тв, которыя могутъ доставлять ему соотвътствующіе элементы, т. е., формы, представляющія нъкоторое сходство среди окружающаго разнообразія; и делаясь центромъ системы, которую оно такимъ образомъ организовало, оно само реализуется. Единое по существу, понятіе не смъшивается съ теми многочисленными формами, которыя оно определяеть, но воплощается въ нихъ, становится видимымъ и конкретнымъ. Благодаря такому внутреннему единенію съ вещами, оно образуеть какъ-бы составную часть ихъ; но еслибы оно исчезло, вещи не перестали бы существовать. Вещи

тогда, бевъ сомнвнія, лишились-бы того гармоничнаго вида, который является слёдствіемъ соединенія сходныхъ и отдёленія противоположных в явленій и который служить выраженіемь иден; онъ представляли бы не болье, какъ абсолютно безплодный хаосъ; но темъ не мене оне продолжали-бы существовать, какъ существуеть въ состояніи разсвянія, матерія, когда отъ нея удалилась жизнь. Итакъ, родовое понятіе аналитически не вытекаеть изъ бытія. Но, скажуть, пусть такъ. Для того, чтобы считать существование родовъ необходимымъ, нътъ нужды непременно выводить ихъ изъ бытія. Достаточно, чтобы разумъ помимо всякаго опыта объявиль, что бытіе должно принять объяснимую, т. е., раціональную форму и согласоваться съ законами мысли, которая требуеть между разсматриваемыми ею фактами логическихъ отношеній включенія и исключенія. Словомъ, достаточно, чтобы синтезъ: "бытіе-понятіе" быль подагаемъ a priori, какъ причинный синтезъ. Однако, такъ-ли это?

Разръшение этого вопроса зависить отъ того, какой смыслъ соединяется съ словомъ "понятие". Если видъть въ понятии невяженный типъ, который существуетъ реально и отдъльно отъ эмпирически данныхъ вещей, образецъ, въ отношении къ которому эти вещи суть лишь несовершенныя копіи, то нельзя признать его фактомъ опытнаго происхожденія. Точно также и связь, соединяющая отдъльныя вещи съ понятіемъ, если представлять ее какъ метафизическую причастность ихъ другъ другу, можетъ быть утверждаема лишь а priori. Но въ такомъ-ли смислъ понимается объяснимость вещей при изученіи природы?

Безъ сомнвнія, было-бы полезно знать, что существують формы или сверхчувственныя идеи и типы данныхъ родовъ, и убвдиться, что эти идеи можно познавать въ самихъ себв. Даже болве: если-бы разумъ обладалъ главными совершенными образцами, онъ пренебрегъ-бы, и не безъ основанія, познаніемъ восовершенныхъ копій и оставиль-бы въ сторонв бопыть, не имьющій другого объекта, кромв этихъ копій. Но нельзя доказать, что разумъ способенъ безъ помощи опыта дать содержаніе понятію или идев, разсматриваемой въ качестве метафизическаго типа чувственныхъ вещей. Оригиналь здёсь познается 1 ишь по копіи. Роль разума состоить только въ томъ, что онъ

преображаеть абстрактный типь эмпирически данныхь вещей, придавая ему форму совершенства и вёчности. При такихъ условіяхь идея метафизическихъ типовъ безполезна для изученія вещей. Синтезъ бытія и понятія въ метафизическомъ смысть в можеть быть апріорнымъ познаніемъ, но не о такомъ синтезъ идеть у насъ річь.

Скажутъ: конечно, элементомъ, познаваемымъ а priori, не можетъ быть содержаніе понятія или сумма обнимаемыхъ имъ свойствъ; но апріорна необходимая связь, устанавливаемая межеду этими свойствами; а такая связь предполагается въ родовомъ понятіи если не самыми вещами, то по крайней мъръ познаніемъ вещей.

Такой взглядъ на понятіе все-таки еще не соотв'ятствуетъ въ точности тому представленію, которое господствуетъ въ положительных ваукахъ. Овъ способенъ внушить ученому самонадъянность или обезкуражить его. Убъжденный, что вещи можно заключить въ рамки определеній, ученый будеть возводить въ безусловную истину, въ абсолютные принципы тѣ формулы, къ которымъ привели его изысканія. Здёсь-источникъ твить системъ, которыя подобно горделивымъ и стройнымъ деревьямъ, обречены на смерть отъ постепеннаго истощенія соковъ. Если-же учений более осмотрителенъ, если онъ для возведенія своихъ формуль въ законы выжидаеть, когда онв будуть вполнё соответствовать действительности, то онь увидить, что предметь его изследованій отходить оть него все далье и далье, по мерь того, какъ онъ къ нему приближается. Самое совершенствованіе методовъ и орудій изследованія только все болве и болве убъждаеть его въ чисто приблизительномъ характеръ тъхъ результатовъ, которые онъ получаетъ. Здъсьисточникъ того научнаго скептицизма, который хочетъ видёть въ природе только индивидуальныя явленія и факты, такъ-какь въ ней невозможно найти классы и безусловные законы. Наука имъетъ своимъ предметомъ изучение явлений и измъняетъ самой себь, если начинаеть создавать о явленіяхь такую идею, которая превращаеть ихъ въ вещи въ себъ.

Въ примънени къ изучению природы понятие не есть какаянибудь особая сущность; оно есть лишь совокупность призна-

ковъ, общихъ извёстному количеству существъ. Оно не есть нъчто невымънное, а есть нъчто относительно тожественное въ совокупности данныхъ вещей. Оно не обладаетъ совершенствомъ, которое было-бы положительнымъ свойствомъ, а только относительно лишено случайныхъ элементовъ, т. е., виветъ отрицательный карактерь. Точно также и связь понятія съ бытіемъ не есть такиственная причастность ихъ другь другу. Это не переводъ чистыхъ мыслей въ образы, доступные чувствамъ, или символическая аналогія между феноменомъ и ноуменомъ;--это даже не измівнюе соотношеніе различныхъ элементовъ или необходимая систематизація явленій. Это-просто логическое отношение части къ целому, содержимаго къ содержащему. Отсюда, синтевъ бытія и понятія въ его научномъ значеніи можеть быть познаваемь путемь опыта и абстракців. Опыть открываеть намь сходства и различія вещей; абстракція постепенно удаляєть измёнчивые и случайные признаки, удерживая только постоянные и существенные. Какъ скоро такимъ путемъ образовалась идея класса или цёлаго, опыть научаетъ насъ, что то или иное существо обладаетъ свойствами, которыя служать отличительными признаками этого класса. Мы сближаемъ это существо съ подобными ему и вводимъ его въ то относительное цівлое, которое составляють послівдніе.

Такимъ образомъ, соединеніе бытія и понятія, являющееся условіємъ существованія родовъ, не только синтезъ, но синтезъ апостеріорный. Слѣдовательно, оно не можетъ быть необходимымъ теоретически. Но повидимому, оно необходимо фактически. Въ самомъ дѣлѣ, научный прогрессъ все болѣе и болѣе показываетъ, что все имѣетъ не только свою причину, но и логическое основаніе, что всякая частная форма входитъ въ общую форму, что все существующее составляетъ часть системы. Невозможность логическаго соединенія какой-нибудь подробности съ цѣлымъ свидѣтельствуетъ не о безпорядкѣ въ вещахъ, а о нашемъ незнаніи.

Однако можно заметить, что группировка вещей при помощи понятій всегда остается более или мене приблизительной и искусственной. Съ одной стороны действительное содержаніе понятій никогда не можеть быть точно определено; съ

другой-всегда встричаются существа, не подходящія строго подъ установленныя рамки. Въ бытіи нётъ стремленія къ абсолютной неподвижности, и не существуеть такихъ понятій и категорій, даже самыхъ общихъ и основныхъ, въ которыя оно входило-бы безъ остатка. Конечно, наука, по мъръ своихъ успъховъ, будетъ все болье и болье точно опредълять содержаніе и объемъ родовъ; но кто решился-бы утверждать, что это определение можеть стать когда-нибудь полнымъ и окончательнымъ? Кто могъ-бы съ уверенностью сказать, что въ природъ существуетъ опредъленное число родовъ, безусловно отделенных другь отъ друга присутствіемъ или отсутствіемъ точныхъ признаковъ, и что всё существа безъ исключенія точности распредъляются подъ этими общими типами? Нельвя утверждать, что на ряду съ бытіемъ, упорядоченнымъ посредствомъ понятій, нізть извізстнаго количества бытія, болъе или менъе уклоняющагося отъ логическаго порядка, что бытіе всегда мыслимо и понятно въ одинаковой степени, и что распределение существъ по родамъ всегда одинаково точно и гармонично.

Итакъ, родовыя понятія и всё допускаемыя ими опредёленія налагаются на бытіе случайно. Разсматриваемыя со внё, съ точки зрёнія бытія, они не имёють неизбёжнаго характера. Но не повинуется-ли необходимому закону самое развитіе этихъ понятій, т. е., разложеніе общаго на частное, и не сводится-ли такимъ образомъ ихъ внёшняя случайность къ внутренней необходимости?

Законъ родоваго понятія есть законъ тожества, по которому понятіе всегда остается равнымъ себѣ, сохраняется такимъ, каково оно есть, не увеличивается и не уменьшается во всѣхъ тѣхъ логическихъ функціяхъ, которыя оно призвано выполнять. Это, можно сказать, законъ постоянства понятія. Въ силу этого закона, все, что содержится въ частномъ понятіи, а fortiori неизбѣжно содержится и въ общемъ.

Данная формула не вытекаетъ аналитически изъ самой сущности родоваго понятія. Мыслимо, что цёлое можетъ пріобрётать или терять части, не переставая оттого быть цёлымъ. Типъ можетъ измёняться, не переставая быть типомъ.

Следовательно, законъ тожества родовыхъ понятій есть положеніе синтетическое. Утверждается-ли оно а priori?

Можно различнымъ способомъ истолковывать смыслъ границы этого закона. По одному толкованію, въ природѣ существуеть опредвленное число общихъ реальныхъ типовъ, которые въ применени къ индивидуумамъ выполняютъ роль сущности (субстанціи) въ ся отношеніи къ случайнымъ признакомъ (акциденціямъ). Поэтому тожество понятія во всёхъ его различныхъ функціяхъ въ дёйствительности основывается на тожествъ бытія, лежащаго въ основъ индивидуумовъ одного н того-же вида, отдельное существование которыхъ есть лишь призрачное явленіе. По другому толкованію, законъ тожества относится не къ вещамъ въ себъ, а только къ познанію вещей. Онъ есть лишь апріорное условіе опита. Его истинное значение опредъляется потребностями мысли. Въ этомъ смыслъ, хотя бы и существовали трансцендентные типы, но при объясненіи вещей играють роль всегда тожественныя имманентныя понятія. Следовательно, тожество этихъ понятій предполагается самою возможностью эмпирического познанія, и общее понятіе необходимо должно заключать въ себъ все содержаніе понятій частныхъ. Кром'в того, постоянство всіхъ частныхъ понятій имфеть свое основаніе въ постоянств'в выс**маго понятія, въ которомъ содержатся всё остальныя: роды** низшаго порядка входять сполна въ меньшее число высшихъ родовъ, и такъ далве до твхъ поръ. пока все не сведется къ единству. Наконецъ, всявдствіе этого и связь, соединяющая частное съ общимъ, условное съ условіемъ, объясняемую вещь съ объясняющимъ основаніемъ, также постоянна и безусловно необходима.

Очевидно, какъ въ томъ, такъ и въ другомъ значени законъ тожества мыслится апріорнымъ, потому что природа не даетъ намъ двухъ совершенно тожественныхъ вещей и мы на каждомъ шагу встрівчаемся съ несводимыми ни къ чему признаками. Но не такіе абсолютные принципы нужны наукъ. Употребляемые въ качестві рамокъ для мышленія, они плодили-бы только софизмы, потому что конкретныя понятія, доставляемыя опытомъ, никогда не удовлетворили бы тімъ условіямъ строгаго тожества и полнаго включенія, которыхъ оны требуютъ. Такіе принципы навявали-бы научному изследованію, насколько оно касается характера родовь и ихъ взаимныхъ отношеній, точку зрвнія, которая могла бы оказаться незаконной и которая рисковала бы извратить наблюденіе. Въ самомъ деле, какъ можно открыть въ міре случайные элементы, --предполагая, что они существують, --если напередъ утверждается, что всв отношенія вещей должны строго сводиться къ отношенію субстанціи и акциденціи или целаго къ части, если научная проблема ставится въ такихъ выраженіяхъ, которыя а priori исключають случайность и превращають ее въ замаскированную необходимость? Всякій запросъ, предъявленный къ эмпирически данному міру, безъ сомнівнія, законень, но подъ темъ лишь условіемь, если заключающееся въ немъ требование не возводится напередъ въ неоспоримую истину. Напротивъ, нужно быть готовымъ поставить запросъ относительно этого самого требованія и взглянуть на вещи шире, въ случав, если-бы опыть противорвчиль догадкамъ.

Въ своемъ примънении къ положительнымъ наукамъ законъ тожества не предполагаетъ существованія субстанціальныхъ прототиповъ. Какимъ образомъ можно было-бы логически связать явленія съ такими разнородными сущностями? Равнымъ образомъ, тожество родового элемента въ видахъ, сведеніе всёхъ понятій къ одному, необходимая связь частнаго съ общимъ,-все это уже не понимается болъе въ абсолютномъ симслъ. Положительная наука совсъмъ не требуетъ возможности свести всв понятія къ единству. Она требуеть только относительной іерархіи понятій по степени ихъ общности. Существуетъ-ли въ концв концовъ одна система или несколько, имеють эти системы при окончательномъ анализв единую основу или неть, распределяются всё виды по родамъ безъ остатка или существуютъ промежуточные виды, -конкретныя умозаключенія не стануть оть этого менфе возможны.

Правда, въ силлогизмѣ, составляющемъ основу такихъ умозаключеній, одно и то же родовое понятіе прилагается и къ

виду, и къ индивидууму, заключающемуся въ этомъ видъ, т. е., повидимому, признается абсолютно тожественнымъ. Но тожество здъсь лишь въ словахъ. Въ самомъ дълъ, нельзя найти такого привнака, который былъ-бы совершенно тожественнымъ у двухъ индивидуумовъ. Притомъ, на основани самого закона аналогіе, изъ котораго вытекаетъ существованіе видовъ, можно было-бы съ въроятностію полагать, что, если бы два индивидуума были тожественны въ одномъ отношеніи, они были-бы тожественны и во всъхъ. Природа всегда даетъ намъ лишь сходства, а не тожества, и силлогизмъ можетъ заключать только отъ замъченныхъ сходствъ къ сходствамъ еще не замъченнымъ. Онъ не въ правъ былъ бы притязать на строгость выводовъ, несовмъстимую съ опытными данными, которыя одни только могутъ доставлять ему матеріалъ.

Наконецъ, и по формъ силлогизмъ имъетъ такую-же призрачную бевусловность, какъ по своему содержанію. Нельзя притизать на установление точных отношений включения между цвлымъ и частями, если ни цвлое, ни части сами по себв въ точности не определены. Когда говорять, что Павель, составляя часть вида "человекъ", а fortiori составляеть и часть рода "смертный", въ которомъ заключается видъ "человъкъ", это значить только следующее: если Павель значительнымъ количествомъ своихъ свойствъ походитъ на другія существа, уже сравненныя между собою и объединенныя въ понятіи "человъкъ", то въ высшей степени въроятно, а практически даже весомивнио, что онъ будеть походить на нихъ и въ отношевін смертности. Но чтобы такой выводъ быль возможень, достаточно только допустить въ природе такія соединенія сходствъ, что разъ даны извъстныя группы последнихъ, становится весьма вёроятнымъ существованіе и некоторыхъ другихъ группъ, т. е., достаточно допустить законъ аналогіи.

Если все это такъ, то законъ тожества, въ его научномъ употребления, не заключаетъ въ себв ни одной черты, несовъвстимой съ апостеріорнымъ происхожденіемъ. Опыть въ состояніи дать намъ все болве и болве опредвленныя понятія родовъ, все болве и болве общія сходства и все болве и болве постоянныя связи сходствъ.

Происходя изъ опыта, законъ тожества не можетъ считаться необходимымъ въ теоріи; онъ не есть обязательное предписаніе ни для бытія, ни для познанія вещей. Но не предписывается-ли онъ уму самою формой науки, тѣмъ идеаломъ, который она преслѣдуетъ и къ которому онъ дѣйствительно постоянно приближается? Не есть-ли это законъ логики, судъ которой признаютъ всѣ науки, и не считается-ли онъ поэтому необходимымъ на практикъ?

Важно замътить, что логика, не смотря на ея необходимую роль въ познаніи, есть все-же только абстрактная наука. Она не опредъляеть степень мыслимости дъйствительныхъ вещей. Она разсматриваетъ лишь понятіе вообще, въ самой точной формф, какую можеть дать ему опыть, видоизмененный путемъ абстракціи, и выводить его особенности по методу, свойственному мышленію, т. е., съ точки зрвнія иден постоянства этого понятія. Она развиваетъ систему законовъ, приложимыхъ къ извъстнымъ понятіямъ въ ихъ отношеніяхъ другь къ другу, предполагая, что эти понятія остаются тожественными. Она образуеть рамки, въ которыя опыть должень вложить содержаніе, рискуя даже расширить и разорвать ихъ. Если она представляеть высокую практическую достов рность, то это потому, что она раскрываетъ самыя общія и простыя понятія, которыя суть какъ-бы средніе типы безконечнаго множества опытовъ, такъ-что ея опредъленія словъ являются почти опредъленіями вещей. Здісь то же, что въ статистикі, въ которой въроятность, по мъръ расширенія наблюденій, постепенно приближается къ достоверности, такъ какъ въ этомъ случае частности все более и более уничтожають другь друга и изъ нихъ выдъляется лишь общій факть во всей его чистотв. Но догика, вибсто того, чтобы служить наукв, изивнила-бы ей, если бы она, искусственно завершивъ для удобства человвческаго ума наміченную опытомъ кристаллизацію понятій и давъ родовой форм' строгость очертаній, несвойственных самой природь, возымьла потомъ притязание возводить эту абстракцію въ безусловную истину, въ творческое начало той действительности, которая ее породила. Законы, это-русло, по которому течеть потокъ фактовъ; факты прорыли его, хотя

они-же ему и следують. Такимъ образомъ повелительный характеръ логическихъ формулъ, хотя-бы онъ и оправдывался практически, только кажущійся. Въ действительности объекективныя логическія отношенія не предшествують вещамъ, а вытекають изъ нихъ и могли-бы измёниться, если-бы вдругъ измёнились самыя вещи въ ихъ основныхъ сходствахъ и различіяхъ.

Но можно-ли сказать, что происходять такія измёненія? Попытка объяснить явленія не ставить ли насъ рано или поздно предъ тёмъ, что называется природой вещей, т. е., предъ не-измёнными свойствами и отношеніями? Если потокъ самъ вырываеть свое русло, то значить-ли это, что онъ по своей волё течеть въ томъ или другомъ направленіи? Подъ законами, обусловленными измёненіемъ, нётъ ли такихъ, которые его опредъляють? Подлежать-ли эти послёдніе законы въ свою очередь измёненію? И не придемъ-ли мы въ концё концовъ къ формулё: "все измёняется, кромё закона измёненія"?

Безъ сомнинія, человическій умъ съ полнымъ правомъ держится за эту идею неизмённой природы вещей, которой онъ обязанъ своей побъдой надъ рокомъ и капризными сверхъестественными силами, своимъ вступленіемъ на поприще науки и своими успъхами на немъ. Но эта идея не должна въ свою очередь царить безусловно и вновь вводить подъ другой формой въру въ судьбу. Если первый взглядъ на вселенную, брошенный съ этой точки зрвнія, могъ пробудить вірованіе, что вещи обладають неизменными свойствами, вечной природой, въ которой кроется последнее основание всехъ ихъ превратностей, то более глубокое изследование показываеть, что такъ называемая неизмённая основа вещей есть лишь внёшній слой дъйствительности, подвижный и изменчивый. По мере того, какъ человекъ проникаетъ дальше въ действительность, эта незыблемая основа все болье и болье отодвигается предъ нимъ назадъ. Вооруженный идеей родовъ и законовъ, человъческій умъ надъялся замънить искусственныя классификаціи естественными. Однако, съ развитіемъ наблюденія всякая классификація, считавшаяся естественной, оказывается въ свою очередь искусственной и возникаеть вопросъ, не следуеть-ли заменить раціональную систематизацію простой генеалогической таблицей. Но если въ природъ невозможно найти вполиъ постояннаго отношенія, если самые существенные свойства и законы оказываются въ извъстной степени неопредъленными, то не въроятно-ли, что и самый законъ распредъленія явленій по родамъ и видамъ (который, въ его научномъ употребленіи, есть въ концъ концовъ лишь самая общая и самая абстрактная форма законовъ природы, послъ закона причинной связи) въ свою очередь заключаетъ въ себъ неопредъленность и случайность?

Такимъ образомъ, апостеріорное разсужденіе точно такъ же. какъ и апріорная спекуляція, допускаеть въ происхожденіи сходствъ и различій, обусловливающихъ роды и виды прироны, т. е., въ возникновеніи законв родовыхъ понятій, И идею коренной случайности. Ничто не доказываетъ, что существують роды, содержание и объемъ которыхъ были-бы неизмѣнны и строго опредѣлены. Конечно, можетъ быть такъ, что объективное содержаніе родоваго понятія опредъляется все лучше и лучше, что вещи располагаются все болбе и болѣе точно подъ опредъленными предикатами, освобождаясь отъ признаковъ, стоящихъ въ связи съ другими, побочными понятіями. Происшедши изъ бытія, какъ изъ матеріи путемъ творенія, логическая форма можеть въ свою очередь управлять бытіемъ и проникать его боле глубоко. Но, съ другой стороны, мыслимо, что бытіе, подведенное повятіемъ подъ чуждые ему законы, стремится возвратиться въ свое первоначальное состояніе разсівянія и хаоса, и, слідовательно, часть логическаго порядка, выражающагося въ распредъленіи вещей по родамъ и видамъ, постепенно уменьшается въ природъ.

Правда, эти измѣненія остались-бы въ состояніи идеальныхъ возможностей или имѣли-бы характеуь призрачныхъ явленій, если-бы законъ причинности былъ допущенъ во всей его строгости. Тогда природа предшествующаго всецѣло и необходимо опредѣляла бы природу послѣдующаго и гармонія вещей объяснялась-бы тѣмъ, что ея зародышъ ранѣе существоваль въ данныхъ условіяхъ. Но причина, какъ таковая, равнодушна къ гармоніи или безпорядку: причины, предоставленныя самимъ себѣ, могли-бы только противодѣйствовать другъ другу, и давали-бы такіе-же результаты, какъ случай. Такимъ образомъ,

цариль-бы ввиный, непоправимый безпорядокъ, если-бы силы, изъ которыхъ слагается міръ, производили свои действія неизбежно и не допускали-бы въ свои силы никакого высшаго 
вменнательства. Понятіе можетъ иметь некоторое вліяніе на 
действительность только въ томъ случав, если причина способна получать известное направленіе. Только при этомъ условів 
понятіе определяетъ плодотворное взаимодействіе силъ и 
даеть имъ возможность производить вещи, вместо того, чтобы 
въчно кружиться въ пустоте безъ надежды ее наполнить.

## ГЛАВА ІУ.

## О матеріи.

Бытіе получаеть логическую форму чисто случайно, и самая эта форма въ своемъ развитіи даетъ нѣкоторое мѣсто случайности. Но одни-ли эти принципы уклоняются отъ необходимости? Если даны бытіе и понятіе, то значить-ли это, что для объясненія вещей остается только выводить изъ нихъ непабѣжныя дѣйствія?

Догическій порядокъ данъ намъ не только въ своей элементарной формѣ; онъ открывается намъ въ вещахъ, которыя можно вычислить и измѣрать; онъ является въ протяженныхъ и подвижныхъ сущностяхъ, или въ такъ называемой мотеріи. Вытекаетъ-ли эта новая форма бытія аналитически изъ предшествующей?

Съ перваго взгляда можетъ казаться, что матеріальная форма есть лишь акциденція, въ отношеніи къ которой логическія опредѣленія играютъ роль субстанціи. Въ самомъ дѣлѣ, протяженіе, продолжительность и движеніе не суть-ли понятія или общія идеи, подъ которыми распредѣляются извѣстныя данныя вещи? Однако, такой взглядъ былъ-бы недоразумѣніемъ. Если математическія свойства являются намъ какъ понятія, то изъ этого не слѣдуетъ, чтобы они и на самомъ дѣлѣ были только понятіями. Иное дѣло сказать, что она есть мысль.

Элементы матеріи могуть быть сведены къ протяженію и движенію, такъ-какъ движеніе уже само собой предполагаетъ

и порождаетъ остальныя свойства матеріальнаго бытія: продолжительность, или время, разнообразіе и число. Но чтобы им'ять возможность свести протяженіе и движеніе къ чисто логическимъ категоріямъ, нужно вид'ять въ первомъ лишь сосуществованіе понятій, а во второмъ лишь посл'ядовательноссь состояній, которыя въ свою очередь въ основ'я должны сводиться къ различнымъ понятіямъ. Справедливо-ли такое чисто логическое воззрівніе на протяженіе и движеніе?

Свойство понятія, составляющее его сущность и его совершенство, заключается въ томъ, что оно можетъ быть точно опредълено и, следовательно, разграничено отъ другихъ видовыхъ понятій того же порядка, и способно входитъ сполна въ относительно родовыя понятія. Родовой элементъ тожественъ въ двухъ понятіяхъ одного и того-же рода, а видимое различіе ихъ состоитъ въ присутствіи или отсутствіи одного и того-же признака. Отсюда, понятія могутъ быть только или внѣ, или внутри другъ друга. Содержаніе двухъ понятій одного и тогоже порядка стоятъ внѣ другъ друга и находятся внутри третьяго, общаго имъ, понятія. Такимъ образомъ, міръ понятій состоитъ изъ отдѣльныхъ элементовъ, исключающихъ или включающихъ другъ другъ, т. е., по существу чужды непрерывности.

Между темъ, въ применени къ протяжению и движению отсутствіе непрерывности ділаеть изъ перваго безконечное множество безконечно малыхъ точекъ, а изъ второго-рядъ положеній, соотвітствующих безконечному множеству безконечно краткихъ мгновеній. Но безконечно малыя точки или соприкасаются другъ съ другомъ и въ такомъ случат образують только одну точку, или различаются между собой и въ такомъ случай отделяются другь отъ друга промежутками, которые, какъ бы ни были они ничтожны по нашему представденію, никогда не могуть быть всецівло заполнены другими точками того-же рода. Точно также и безконечно краткія мгновенія или сливаются, или оставляють между собою невозможныя для заполненія пробылы. Отсюда слыдуеть, что по разсматриваемой гипотезъ, движущееся тъло М не можеть пройти даже незначительнаго по величинъ пространства А.... В. Въ самомъ дёлё, между А и В существуетъ неопредёленное число точекъ, и движущееся тёло, направляясь отъ А къ В, въ дёйствительности остается неподвижнымъ, потому что въ каждое недёлимое мгновеніе оно находится на недёлимой точкѣ; а законъ понятій требуетъ, чтобы въ цёломъ, т. е., въ данномъ случать въ совокупной продолжительности движенія, не заключалось ничего другого кромѣ того, что содержится въ частяхъ.

Въ концѣ концовъ, по этой теоріи протяженіе и движеніе суть лить отношенія вещей. Вещи вполнѣ опредѣляются и различаются другъ отъ друга единственно по внутреннимъ свойствамъ, которыя существують ранѣе этихъ обманывающихъ наши чувства явленій. Такое ученіе—неудовлетворительно, потому что оно имѣетъ слѣдствіемъ отожествленіе и смѣшеніе нѣсоторыхъ вещей, которыя на самомъ дѣлѣ различны. Таковы симетричныя фигуры, не измѣренныя по способу наложенія. Различіе этихъ фигуръ не есть чисто абстрактное: оно имѣетъ свое примѣненіе въ опытныхъ наукахъ и, какъ извѣстно, объясняєть различія химическихъ свойствъ нѣкоторыхъ кристалловъ.

Протяженіе не есть множественность, упорядоченная единствомъ: оно есть множественность и единство, слитыя вмѣстѣ в въ нѣкоторомъ родѣ отождествленныя. Это—не совокупность частей, лежащихъ внѣ другъ друга, какъ части одного и того-же порядка, или внутри другъ друга, какъ элементы частей иного, высшаго порядка; это цѣлое, состоящее изъ сродныхъ частей, чуждыхъ іерархическаго порядка и стоящихъ заразъ и въ внутреннихъ, и въ внѣшнихъ отношеніяхъ между собой. Словомъ, протяженіе есть непрерывная вещь. Точно также время есть непрерывное продолженіе, а движеніе—непрерывный переходъ отъ одного мѣста къ другому. Эта идея непрерывности, составляющая сущность понятій протяженія, времени и движенія, устраняетъ всѣ софизмы, въ которые впадаютъ, когда усвояютъ даннымъ понятіямъ чисто логическій смыслъ.

Такимъ образомъ математическія свойства представляють собой не аналитическій синтезъ логическихъ свойствь, не сочетаніе, для котораго логическія свойства даютъ одновременно и элементы, и законъ, и основаніе. Они заключають въ себѣ новый, внородный и ни къ чему не сводимый элементъ: непрерывность.

Однако, отсюда, повидимому, не следуеть, чтобы существование математических свойствь было случайнымь. Вь самомъ дель, нельзя-ли считать ихъ апріорными и потому, обязательными для природы вещей? Не представляєть-ли познаніе непрерывности въ сосуществованіи и последовательности явленій, т. е., познаніе пространства и времени, свойствъ раціональной интуиціи? Что-же касается движенія, то наша идея о немъ не обязана-ли своимъ происхожденіемъ переработкъ пространства и времени, произведенной самимъ разумомъ?

Такое воззрѣніе, безъ сомнѣнія, законно, если рѣчь идетъ о пространствѣ и времени, какъ вещахъ въ себѣ, единыхъ и безконечныхъ, способныхъ существовать даже тогда, когда явленія были-бы уничтожены, и если движеніе разсматривается съ точки зрѣнія его абсолютнаго начала, какъ первичный самобытный актъ. Дѣйствительно ни опытъ, ни абстракція не могутъ сообщить намъ ничего подобнаго. Но не въ этомъ смыслѣ разсматриваютъ пространство, время и движеніе науки, имѣющія своимъ предметомъ эмпирически данный міръ. Для нихъ пространство есть лишь продолжающееся въ безконечность протяженіе, безъ всякой другой границы, кромѣ новыхъ протяженій, время—лишь безконечная продолжительность, а движеніе—лишь перемѣна положенія одной вещи въ отношеніи къ другой.

Съ этой точки зрѣнія опыть можеть дать послѣ совершеннаго удовлетворительное объясненіе этихъ понятій въ ихъ научномъ смыслѣ. Онъ на самомъ дѣлѣ представляетъ намъ рядъ протяженныхъ и движущихся предметовъ, конца которыхъ мы никогда не видимъ, какъ-бы далеко ни простирался нашъ взглядъ.

Можетъ быть, скажутъ, что въ протяжени, продолжительности и движени уже есть единство, а понятіе, заключающее въ себѣ въ какой-нибудь степени единство, не можетъ вытекать изъ опыта? Но въ такомъ случаѣ нужно отрицать самую возможность апостеріорнаго познанія. Вѣдь, эмпирически данныя вещи должны составлять особое цѣлое въ отношеніи къ тому, что въ опытѣ непосредственно не дано. Между тѣмъ

что останется, если мы, желая точно ограничить участіе опыта, устранить изъ эмпирическихъ понятій протяженія, продолжительности и движенія взаимную связь частей, какъ раціональную прибавку? Останется н'вчто совершенно неопредізденное, ускользающее не только отъ ума, но даже отъ чувствъ и воображенія. Исключая изъ области опыта все, что до нізкоторой степени заключаеть въ себъ единство, кончать тъмъ, что сделяють изъ данныхъ въ опыте элементовъ нечто вечно непознаваемое, невообразимое, неопределимое и немыслимое, т. е., придутъ къ отрицанію самаго ихъ существованія. Съ этой точки зрвнія, все исходить оть разума; опыть уже не есть особая форма познанія, а только систематизація, менфе строгая, чъмъ систематизація мысли; разумъ не имъетъ другихъ законовъ познанія, кром' своихъ собственныхъ. Но дуализмъ, надъ которымъ думали торжествовать победу, тотчасъ снова появляется въ нъдражь самаго разума, въ необходимомъ различении между апріорными воззрѣніями чувственнаго познанія и апріорными понятіями разсудка, -- и теперь возникаеть вопросъ, научно-ли свести первыя съ ихъ математическими свойствами ко вторымъ, или ихъ происхождение кроется въ самомъ чувственномъ познанів, какъ особой способности? Тани образомъ, измѣнилась форма проблемы, а самая проблема въ сущности осталась таже.

Отнимать у опыта формы пространства и времени на томъ основаніи, что онѣ кажутся намъ безпредѣльными, значило-бы чрезмѣрно суживать границы опыта. Конечно, непосредственный опыть не даетъ намъ ничего подобнаго, но рядъ опытовъ вполнѣ можетъ дать намъ идею безконечной послѣдовательности, если только не устранять изъ опыта всякую интеллектуальную дѣятельность, всякое участіе разсудка, т. е., не дѣлать изъ него операцію, немыслимую не только по своему объекту, но и по самой своей природѣ. Чтобы познаніе было опытнымъ, ему достаточно имѣть такой предметъ, матерія и форма котораго заключалась-бы въ данныхъ чувствъ или въ содержаніи ампирическаго сознанія. Дѣятельность, посредствомъ воторой разсудокъ извлекаеть изъ данныхъ чувствъ заключаю-

щіеся въ нихъ болѣе или менѣе скрытые элементы, не превращаетъ эти данныя въ апріорный элементъ.

Такимъ образомъ, понятія протяженія, продолжительности и движенія, въ томъ смыслѣ, какъ они предполагаются изовнаніемъ эмпирически даннаго міра, не нуждаются въ метафизическомъ происхожденіи.

Но, могутъ возразить, дело идетъ не только о безпредёльности этихъ понятій, а также и объ опредёленіять ихъ; между тёмъ, эти опредёленія могутъ быть познаваемы лишь а ргіогі и, следовательно, являются необходимыми. Развё не а ргіогі умъ построяетъ понятія треугольника, круга, шара, однообразнаго движенія, параллельныхъ силъ, и вообще всё математическія и механическія опредёленія? Могутъ-ли произойти изъ опыта эти точныя, полныя и адэкватныя опредёленія; Если разумъ не создаль ихъ матерію, то онъ создаль ихъ форму, такъ какъ они суть идеальные образцы, съ которыми природа не можетъ сравняться. Вёдь, въ дёйствительности не существуеть ни прямой линіи, ни правильнаго круга, ни полнаго равновёсія.

Конечно, путемъ опыта нельзя объяснить точность математическихъ определеній, если считать эту точность положительнымъ и абсолютнымъ признакомъ, свидетельствующимъ о высшемъ совершенствъ. Но, повидимому, это скоръе отрицательный привнакъ, являющійся слёдствіемъ устраненія всёхъ относительно случайныхъ свойствъ. Прямая линія есть не что иное, какъ траркторія движущагося тёла, которое направляется отъ одного пункта къ другому, и только въ этому другому; равновъсіе есть только состояніе, въ которомъ находится тъдо, когда равнодействующая вліяющихъ на него силь равна нулю. Между твиъ, опыть самъ побуждаеть насъ устранять случайности, нарушающія точность математических в опредівленій. Стволъ дерева, кривой вблизи, кажется все болве и более прямымъ, по мере того, какъ мы отходимъ отъ него дальше. Какую-же нужду имбемъ мы въ апріорныхъ понятіяхъ. чтобы завершить эту работу упрощенія и устранить при помощи мысли всё случайности, всё неправильности реальныхъ вещей какъ видимыя для насъ, такъ и невидимыя? Такимъ путемъ мы, безъ сомнънія, не пріобрътаемъ идеи вещей, превосходящихъ дъйствительность. Напротивъ, это—дъйствительность обнищавшая, лишенная плоти и крови, сведенная къ состоянію скелета. Но развъ уже такъ очевидно, что геометрическія фигуры превосходять дъйствительность, и что міръ быльбы прекраснъе, если бы состояль только изъ совершенно правильныхъ круговъ и многоугольниковъ?

Такимъ образомъ, форма и матерія математическихъ элементовъ содержатся въ данныхъ опыта. Доступная измѣренію непрерывность въ сосуществованіи, послѣдовательности и перемѣщеніи вещей есть предметъ апостеріорнаго познанія.

Остается правда, связь этихъ элементовъ съ подчиненными имъ формами бытія, отношеніе математической формы въ собственномъ смыслів слова къ логической формів вещей. Но можеть-ли разумъ а priori утверждать, что всякій доступный логическому объясненію фактъ происходить въ пространствів и времени и предполагаетъ существованіе движенія? Въ этомъ позволительно сомнівваться, такъ какъ мы имівемъ идею психологическихъ фактовъ, которые по общепринятому воззрівню находятся внів пространства и не допускають никакой переміны міста. Такое ученіе слишкомъ сміло предрішаеть вопросъ, который долженъ остаться открытымъ для научнаго изслідованія. Въ дійствительности вполнів мыслимо, что протяженіе и движеніе не есть необходимая форма всего эмпирически существующаго.

Итакъ, повидимому, невозможно а priori установить, ни аналитически, ни синтетически, что пространственная фигура и движеніе суть существенныя и необходимыя свойства бытія. Но нельзя-ли сказать, что о необходимости ихъ свидътельствують сами положительныя науки тъми методами и открытіями, которыми они обязаны этой идеъ? Развъ не стремленіе отыскивать во всёхъ вещахъ математически измъримый элементъ и предполагать повсюду существованіе фигуры и движенія обновило физику и создало механическую теорію теплоты и свъта? Развъ прогрессъ науки не измъряется той ролью, какую играють въ нихъ математическія понятія?

Безъ сомнанія, столь плодотворной идей должно приписывать высокую вёроятность; но съ другой стороны, нельзя бывать и о ея происхожденіи. Вёдь только опыть даль намъ познаніе фигуры и движенія, и только онъ открыль намъ эти формы бытія во множествъ такихъ случаевъ, гдъ мы и не подовревали ихъ существованія. Но опыть не можеть доказать намъ, что эти формы свойственны всему существующему. Поражаемые, по обыкновенію, болье непредвидьными, чыть обыкновенными фактами, мы склонны всюду допускать механическую основу, открытую нами въ вещахъ, которыя, повидимому, не могли ея имъть, каковы напр., свъть и теплота. Между твиъ существуетъ еще значительное количество формъ, которыя мы не можемъ свести къ движенію, и которыя, повидимому, не могутъ даже существовать въ движимомъ предметь. Таковы-интеллектуальныя способности. Мысль, что протяженіе и движеніе являются существеннымъ и всеобщимъ свойствомъ бытія, остается гипотевой, какъ-бы ни была велика та роль, которую можеть выполнять эта идея въ наукъ.

Впрочемъ, если-бы даже было доказано, что пространственная фигура и движеніе встрівчаются во всемъ существующемъ, все-таки эти формы бытія нельзя было-бы возвести въ необходимыя, въчныя и безусловныя сущности, потому что разсудокъ, пытаясь развить такую теорію, наталкивается на неразрѣшимыя трудности. Такъ, если мы предположили, что протяжение и движеніе иміжоть границы и образують законченное цівлое, то остается непонятнымъ, какимъ образомъ эти границы могутъ существовать безъ сопредвльнаго протяженія и встрвчнаго движенія. Вёдь разсудокъ не имбеть основанія допустить въ отношени къ отдаленному протяжению и движению иныхъ законовъ, чемъ те, которые управляютъ ближайшимъ протяженіемъ и наблюдаемымъ на опыть движеніемъ. Будучи обязанъ утверждать о видё то, что онъ знаеть о родё, онъ полагаеть, что всякое движение можеть происходить лишь посл'в движенія, а протяженіе можеть быть ограничено только протяженіемъ. Впрочемъ, если-бы онъ даже желалъ, во избъжаніе необходимости допустить progressus ad infinitum, установить для нихъ какой-нибудь максимальный и минимальный предаль, онъ не зналь-бы, гдв положить его, такъ какъ всв пункты времени и пустого пространства тожественны въ его глазахъ. Напротивъ, если мы признаемъ, что протяжение и движение безграничны, разсудокъ долженъ заключить отсюда, что они никогда не бываютъ полными и законченными, что они безпрестанно возникаютъ и исчезаютъ, что они стществуютъ и не существуютъ. Но тогда онъ не можетъ считать безусловной такую неуловимую вещь, которая всегда стоитъ на пути къ осуществлению и никогда не осуществляется, которая не существуетъ ни въ прошедшемъ, ни въ будущемъ, а только въ одномъ настоящемъ мгновении,—этой безконечно малой точкъ между двумя безднами небытія.

Такимъ образомъ протяжение и движение являются для бытія случайными формами. Отсюда, и всё виды протяженія и движенія суть въ свою очередь новые и случайные элементы въ отношеніи къ подчиненнымъ имъ формамъ. Но не управляется-ли происхожденіе этихъ видовъ закономъ, внутренно присущимъ самой матеріи, и не является-ли этотъ законъ неизмѣннымъ?

Основнымъ закономъ математическихъ опредёленій служитъ постоянство измёримаго количества во всёхъ разложеніяхъ и соединеніяхъ протяженія и движенія. Онъ имёетъ своимъ конкретнымъ выраженіемъ формулу сохраненія силы. Необходимъли этотъ законъ?

Нельзя сказать, что законъ сохраненія силы вытекаетъ а priori изъ самаго понятія протяженія и движенія. Протяженіе и движеніе не измінили-бы своей природы, если-бы первое увеличилось размірами, а второе—скоростью или продолжительностью. Но не полагается-ли этотъ законъ а priori разумомъ, какъ необходимый синтезъ?

Безъ сомненія, если видёть въ измёримомъ количестве тольво символъ какой-нибудь метафизической сущности, какова, наприм., активная сила, то разсматриваемый законъ не можеть быть познаваемъ а posteriori. Но дёло идеть о вещи иного рода. Математика разсматриваетъ только наблюдаемыя реальности. Пространственная фигура и движеніе доступны чувствамъ. Понятіе изм'тренія математически сводится къ понятію конгруэнців, независимо отъ м'тета и положенія фигуръ и отъ способа, какимъ оні накладываются другъ на друга, т. е., сводится къ даннымъ, получающимъ свое объясненіе въ опыть. Сила, масса, в'теть все это въ механикъ чувственныя величины, изм'тримыя численно. Научная формула количества сохраняющейся энергіи состоитъ изъ понятій, не им'тьющихъ никакого метафизическаго характера.

Въ дъйствительности, человъкъ не сразу открылъ основные принципы математики. Онъ размышлялъ и сомнъвался, примънялъ наблюденіе, опытъ, абстракцію и наведеніе. Нъкоторые основные законы, принимаемые въ настоящее время безпрекословно, какъ напр., открытый Галилеемъ законъ независимости движеній, на первыхъ порахъ подвергались многочисленнымъ возраженіямъ со стороны лицъ, считавшихъ ихъ нелъпыми.

Быть можеть, сверхчувственный характерь математическихь законовь заключается въ знакъ =, соединяющемь ихъ формулы?

Но равенство, которое впрочемъ предполагаетъ различія и потому отличается отъ безусловнаго тожества, можетъ считаться простымъ математическимъ предвломъ, къ которому постепенно приближается разумъ, когда онъ наблюдаетъ предметы, представляющіе все меньшія и меньшія различія въ величинть, и отвлекаетъ отъ нихъ особенности, неизбъжно свойственныя имъ по природъ. Такая операція, конечно, не заключаетъ въ себъ никакого апріорнаго познанія. Если-бы еще можно было утверждать что разумъ имфетъ интуитивное представление о тфхъ идеальныхъ сущностяхъ, которыя онъ такимъ образомъ создаетъ, если-бы можно было считать геометрическія фигуры или группы силь въ самой ихъ математической формъ объектами воображенія, тогда дійствительно нужно было-бы признать, что онъ познаются а priori, посредствомъ нъкоторато рода метафизическаго чувства, такъ какъ опыть не даеть намъ для нехъ образца. Но если эти предметы доступны воображенію лишь въ грубой формъ, если въ ихъ точной формъ они могутъ быть только мыслимы, то ничто не препятствуетъ допустить, что они происходять изъ опыта, переработаннаго абстракціей.

Наконецъ, можетъ быть, скажутъ, что законъ сохраненія силы обнимаетъ собою всю совокупность движенія во вселенной, предполагаетъ его существованіе абсолютно независимымъ отъ какого-нибудь первоначальнаго толчка и потому безконечно превосходитъ опытъ, который даетъ намъ познаніе только части или отрывка вещей.

Въ такомъ значеніи данный законъ дъйствительно требовальбы еще метафизическаго происхожденія; но не въ этомъ смыслъ примъняется онъ въ положительныхъ наукахъ. Формула, къ которой стремятся свести всъ частные законы движенія, предполагаетъ только сохраненіе силы въ опредъленной системъ механическихъ элементовъ. Но такія понятія не выходятъ за границы опыта; даже болье,—они не могутъ имъть другого источника, кромъ самаго опыта.

Итакъ, законъ сохраненія изміримаго количества во всіхъ превращеніяхъ протяженія и движенія не есть апріорный принципъ, предписанный разумомъ вещамъ или познанію вещей: онъ есть только обобщеніе опыта.

Но не облеченъ-ли онъ даже въ этомъ смыслѣ безспорнымъ авторитетомъ? Не равняется-ли онъ на практикѣ апріорному закону? Не составляетъ-ли онъ исходной точки строго аналитическихъ выводовъ въ чистой математикѣ и раціональной механикѣ?

Не нужно питать иллюзіи относительно дедуктивной формы этихъ наукъ: ихъ дедуктивныя заключенія, какъ и ихъ данныя, суть чисто эмпирическія отвлеченія. Эти науки опредѣляютъ то, что произойдеть, если осуществлены извѣстныя формы движенія и если измѣримое количество въ нихъ остается постоянымъ. Нельзя считать факты необходимыми во имя закона, значеніе котораго основывается исключительно на наблюденіи фактовъ, если мы не желаемъ вращаться въ логическомъ кругъ. Тотъ-же самый опыть, которому математическій законъ обязанъ своимъ значеніемъ, ограничиваетъ и его область. Мы не имѣемъ права возводить этотъ законъ въ безуслонную истиву и примѣнять его ко всемъ наукамъ, даже къ самой морали, слѣпо ниспровергая все, что становится на его пути. Эта алгебраическая формула не создаетъ вещей и даже не

управляетъ ими: она служитъ только выражениемъ ихъ внѣни-

Однако, и въ такомъ смыслѣ не дѣлаетъ-ли законъ сохраненія силы невѣроятнымъ существованіе какой-бы то ни было случайности въ возникновеніи движенія? И если-бы случайность въ извѣстныхъ отношеніяхъ даже существовала, противорѣчитъ-ли она его коренной необходимости?

На первый взглядъ представляется возможнымъ примирить съ этимъ закономъ оба принципа,—и случайность и необходимость. Въ самомъ дѣлѣ, исключается-ли сохраненіемъ силы случайное употребленіе этой силы? Если случайности нѣтъ въ количествѣ движенія, то не можетъ-ли быть ея въ направленіи послѣдняго? Но подобное различеніе въ настоящемъ случаѣ безполезно. Вѣдь, для того чтобы измѣнить направленіе движенія согласно съ законами механики, нужно или ввести новое движеніе, или уничтожить одно изъ прежнихъ составныхъ движеній, т. е., нужно или увеличить, или уменьшить количество силы.

Быть можеть, стануть различать механическое движеніе въ собственномъ смыслё этого слова отъ движенія скрытаго или молекулярнаго, и скажуть, что законъ сохраненія силы опредёляеть только количество молекулярнаго движенія, которое можеть быть слёдствіемъ даннаго механическаго движенія, или наобороть, а не превращеніе одного движенія въ другое, такъчто количественное соотношеніе этихъ движеній должно быть необходимымъ, а превращеніе ихъ можеть быть случайнымъ? Но молекулярное движеніе въ сущности есть лишь сумма внутреннихъ движеній, отличающихся отъ механическаго движенія только отсутствіемъ равнодёйствующей. Поэтому оно можеть измёняться въ механическое движеніе только благодаря перемёнё въ направленіи составляющихъ его элементарныхъ движеній, т. е., опять благодаря вмёшательству новой силы, благодаря увеличенію или уменьшенію количества движенія.

Можетъ быть, возможность случайнаго движенія ограничатъ лишь тёмъ случаемъ, когда взаимодёйствіе силъ опредёляетъ состояніе равновёсія, и скажутъ, что иногда прибавленіе без-

конечно малаго количества можеть оказаться достаточнымъ для его нарушенія, какъ это бываеть въ случав неустойчиваго равновъсія? Но осуществляется-ли когда-нибудь подобное идеальное равновъсіе? Затъмъ, какъ-бы ни была незначительна добавочная сила, не должна-ли она имъть доступную измъренію интенсивность, чтобы произвести дъйствіе?

Скажуть, что въ природъ могуть быть случан, аналогичные съ тъми проблемами, которыя допускають безразлично нъсколько ръшеній, такъ какъ въ наличныхъ данныхъ не содержится всъхъ условій, необходимыхъ для окончательнаго опредъленія результата, и что только въ этихъ случаяхъ осуществленіе одного слъдствія предпочтительно предъ другими случайно? Но это значило-бы не признавать закона, по которому ничего не можетъ произойти, если нътъ основанія для осуществленія одной противоположности предпочтительно предъ другою. Еслиже въ однихъ процессахъ основанія могутъ быть случайны, то почему-же въ другихъ они должны быть необходимы?

Быть можеть, укажуть на то, что теорія вероятностей делаетъ понятнымъ относительное постоянство общаго при случайной измінчивости подробностей, и что открытіе опреділенности, свойственной цізлому, нисколько не противорізчить основной гипотезь о возможности безусловно произвольныхъ частныхъ случаевъ? Но было-бы неточно думать, что въ дъйствительности частные случаи когда-нибудь бывають безусловно произвольными. Число билліардныхъ шаровъ, наприм., попадающихъ въ лузу, опредъляется извъстными условіями, и только существование этихъ условий объясняетъ возможность постоянной средней величины. Что-же касается кажущейся неопределенности частныхъ случаевъ, то не изчезнетъ-ли она, если мы допустимъ въ природъ существование двоякаго рода причинъ: причинъ координированныхъ, постоянныхъ и всеобщихъ, техъ самыхъ, которыя порождають законъ, и причинъ незначительныхъ, временныхъ и лишенныхъ координаціи, т. е., такихъ, которыя въ значительной степени уничтожаютъ одна другую и потому практически равнаются случайности, предполагаемой математикомъ? Исчисленіе в роятностей принадлежитъ къ числу проблемъ, въ которыхъ данныя не полны. Но не является-ли оно уже по этому самому искусственною абстракціей? И не окажется-ли въ концѣ концовъ, что необходимость устанавливаемыхъ имъ такимъ путемъ общихъ законовъ столь-же ускользнетъ отъ точной оцѣнки, какъ и случайность частныхъ фактовъ?

Нельзя-ли, наконецъ, раздёлить данный міръ и допустить, что законъ сохраненія силы, будучи необходимъ и безусловенъ тамъ, гдъ онъ примънимъ, все-таки не имъетъ всеобщаго значенія, и что нікоторам часть существь оть него свободна? Нельзя-ли признать различные источники движенія, одни чисто матеріальные, другіе-живые или даже мыслящіе, и ограничить применение закона живыхъ силь только первыми? Но такое различіе является незаконнымъ, когда полагаютъ, что между мыслью, направляющей движеніе, и движеніемъ, воспринимаемымъ мыслыю, существуетъ безконечное количество промежуточныхъ звеньевъ, и что опыть иногда не можетъ въ точности опредёлить начало механического ряда. Въ действительности разсматриваемое ученіе отчасти согласуется съ условіями научнаго объясненія, отчасти-же уклоняется отъ нихъ. Какъ измерить силу, которою располагаютъ эти высшіе агенты, разнородные отъ механическихъ? Да и откуда видно, что количество силы, собранной въ нервахъ, производить болъе работы, включая сюда и работу пассивную, чъмъ то-же самое количество силы, содержащееся въ какомъ-нибудь чисто механическомъ аппарать? Не ясно-ли, что, допуская случайность въ действіи органическихъ и психическихъ силъ, мы не имфемъ права приписывать необходимость и механическимъ процессамъ?

Вообще, примирить какую бы то ни было степень случайности возникновеніи движенія съ закономъ сохраненія силы, допуская его абсолютность, невозможно. Такую случайность можно понять лишь при томъ условіи, если этотъ законъ даже въ отношеніи къ самому механическому міру не служитъ необходимымъ выраженіемъ природы вещей. Противоръчитъ-ли такое воззрёніе опыту?

Не нужно заблуждаться, относительно значенія внака =. употребляемаго для выраженія того отношенія, которое соединяетъ на основаніи этого закона составныя силы съ ихъ равноабаствующей. Прежде всего, человъкъ никогда не можетъ конбезусловнаго равенства. Затемъ, несмотря на это равенство, равнодъйствующая есть все-таки нъчто новое по отношенію къ своимъ антецедентамъ. Было несколько силъ. а теперь ихъ только одна. Эти силы имёли извёстныя направленія, а теперь направленіе измінилось. Нічто существовало, чего теперь уже болье нъть, и ньчто не существовало, что теперь существуетъ. Правда, частныя и сложныя превращенія сводятся къ превращеніямъ общимъ и простымъ и потому кажутся необходимыми если не сами по себъ, то по крайней мфрф въ отношении къ законамъ этихъ последнихъ. Но какъ бы ни были просты и непосредственны превращенія движенія, выраженныя въ общихъ законахъ, они всегда предполагаютъ уничтоженіе и твореніе. Между тёмъ, развів мыслимо, чтобы движение могло быть само по себъ достаточнымъ основаниемъ для его собственнаго уничтоженія и для возникновенія новаго движенія? Развѣ можно допустить необходимую связь между тыть, что болые уже не существуеть, и тыть, что существуеть, между существующимъ и еще не существующимъ, между бытіемъ и не-бытіемъ?

Законъ сохраненія силы предполагаєть измѣненіе, котораго онь не объясняєть и которое онь даже сдѣлаль-бы немыслимымь, если-бы мы разсматривали его какъ принципъ, неограниченно управляющій первичными состояніями матеріи. Такимь образомь, этоть законь не безусловень. Онь не имѣетъ власти надъ тѣмъ первоначальнымъ измѣненіемъ, которое должно произойти, чтобы онъ могъ получить свое примѣненіе.

Но, скажутъ, измѣнчивые элементы составляютъ только качества вещей, а не сущность ихъ. Послѣдняя состоитъ въ протяжении и движении, т. е., какъ-разъ въ томъ количественномъ элементѣ, сохранение котораго утверждаетъ математический законъ.

Такая доктрина въ результатъ сводитъ качественное измъ-

неніе, къ чисто призрачному явленію и вмісті съ тімь превращаеть въ иллюзію все то, что природа представляеть намъ наиболъе возвышеннаго, нисколько не уясняя того отношенія, которое можеть существовать между неизміннымь элементомъ, признаваемымъ субстанціей вещей, и качественнымъ измъненіемъ, составляющимъ ихъ явленіе. Затъмъ, въ чемъ собственно замъчается тотъ элементь, о которомъ утверждають, что онь остается постояннымь во всёхь качественных измёненіяхъ? Есть-ли это чистое и простое количество? Но количество есть только мірка, абстракція, идеальный преділь, а не реальность. Есть-ли это количество несколькихъ качествъ? Но количественныя мірки можно сравнивать лишь въ томъ случать, если онт относятся къ одному и тому-же качеству. Есть-ли это, наконецъ, количество одного и того-же качества, каковымъ именно и была-бы движущаяся протяженность? Но тогда что-же служить субстанціей, --количество, которому никогда не удается стать реальностью, получить опредёленность и устойчивость, требуемую этой идеей, или качество, которое сообщаетъ количеству это постоянное колебаніе, противоръчащее ея смыслу? Не подчинено-ли количество въ свою очередь какому-нибудь новому элементу иной природы, и остается-ли оно при этихъ условіяхъ совершенно тімъ-же, какъ если бы оно существовало само по себъ? Можно-ли найти даже въ такомъ элементарномъ качествъ, какъ пространственное движеніе, ту опреділенность и тожество, которыя предполагаются абстрактной математической? Прежде всего, не стоитъ-ли это качество въ тесной связи съ другими, и не должно-ли оно соединяться съ ними незамътными переходами, точно такъ-же, какъ въ высшихъ областяхъ физическія и химическія свойства. постепенно сближаются съ процессами жизни? Не представляеть-ли, напримерь, колебательное движение одной изъ такихъ посредствующихъ ступеней? Затъмъ, въ силу того-же самаго, существуетъ-ли полное тожество по природъ между всъми реальными движеніями? Не являются-ли одни изъ нихъ болъе способными порождать колебательныя движенія, чьмъ другія? А если такъ, то образуеть-ли совокупность составныхъ силъ совершенно однородное цѣлое?

Разсматривать количество, какъ сумму однородныхъ качествъ или какъ ивчто, независимое отъ всякаго качества, значить выходить изъ условій действительности. Все, что существуетъ, обладаетъ качествами и потому причастно коренной неопределенности и измёнчивости, составляющимъ сущность качества. Таквиъ образомъ, законъ безусловнаго постоянства количества не имёетъ точнаго приложенія къ действительнымъ вещамъ: последнія обладаютъ неисчерпаемымъ запасомъ жизни и измёненія. Та особенная достоверность, которую представляетъ математика, какъ абстрактная наука, не даетъ намъ права считать математическія абстракціи въ ихъ строгой и однообразной формё точнымъ выраженіемъ действительности.

Впрочемъ, опытъ, какъ бы ни были широки его основанія, нигдъ не показываетъ намъ совершенно устойчивыхъ механическихъ соотношеній. Даже такіе правильные и однообразные міровые процессы, какъ обращенія звъздъ, не имъютъ безусловно тожественныхъ періодовъ. Неизмѣнный законъ отступаетъ предъ наблюдателемъ. Намъ кажется, что мы постигли-бы его, если-бы могли наблюдать всѣ явленія въ цѣломъ. Но что такое цѣлое въ пространствѣ и времени? Неопредѣленность, которая неизбѣжно существуетъ въ среднихъ величинахъ самыхъ значительныхъ механическихъ соотношеній, вѣроятно, имѣетъ свое основаніе въ случайности частностей.

Но если общіе процессы чрезвычайно медлены и почти не замітны, то каковые-же должны быть ті частныя измітненія, кеторыя ихъ опреділяють? Поэтому-то природа, созерцаемая въ одно міновеніе, кажется неподвижной, тогда какъ въ дійствительности все движется, живеть и развивается. И если случайное развитіе механическаго міра совершается, какъ можно съ віроятностью полагать, путемъ непрерывныхъ переходовь; если частныя измітненія, когда они не уничтожають другь друга, дійствують скоріте своимъ числомъ, продолжительностью координаціей, чіть своей интенсивностью, то становится совершенно понятнымъ, почему человіть, который способень съ точностью изучать вещи только посредствомъ анализа ихъ, не могъ-бы непосредственно провітрить существованіе этихъ неза-

мътныхъ случайныхъ процессовъ. Впрочемъ, иногда бываютъ для всъхъ очевидные случаи, когда достаточно незиачительныхъ и незамътныхъ самихъ по себъ измъненій, чтобы вызвать въ концъ концовъ, путемъ ряда чисто механическихъ отраженій, значительные результаты. Таковы нъкоторые случаи нарушенія равновъсія. Зерно, упавшее изъ клюва птицы на покрытую снъгомъ гору, можетъ привести зъ движеніе лавину, которая завалитъ долины.

Такимъ образомъ возникновеніе матеріи и ея состояній представляєть собою новую побъду вещей надъ необходимостью, побъду, обязанную высшему значенію матеріи, а также эластичности ткани причинъ и видовъ, дозволившей этой новой формъ бытія возникнуть и развиться въ ней.

(Продолжение будеть).

" gray driph cated. See back (in 119-164

Ученів Канта о пространствъ и времени, накъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія.

Пространство и время, по обыкновенному человъческому разумънію, имъють объективное бытіе,—существують не только въ насъ, но и внъ насъ. Для обыкновеннаго человъческаго сознанія не можеть быть и сомнънія въ объективной реальности пространства и времени: мы своими собственными чувствами замъчаемъ пространство, самое свое тъло, имъющее ту или другую мъру протяженности, не можемъ мыслить иначе, какъ помъщеннымъ непремънно въ объективномъ пространствъ; мы сами замъчаемъ теченіе времени; свои душевные акты: мысли, чувства, волевыя движенія—мы не можемъ представлять иначе, какъ совершающимися во времени, въ продолженіе извъстнаго промежутка времени...

Отсюда, казалось бы, можно было бы, безъ всякаго колебанія, съ полною вѣрою въ истинность своихъ мыслей, придти къ заключенію о реальномъ бытіи пространства и времени и внѣ насъ, внѣ нашего чувственнаго познанія. Но для философіи вопросъ о субъективномъ или объективномъ бытіи пространства и времени не представляется такимъ легкимъ, удоборѣшимымъ и не возбуждающимъ сомнѣній, какимъ онъ представляется обыкновенному человѣческому разумѣнію. Давно уже, даже болѣе—чуть не съ самаго начала появленія философіи и философскаго направленія міровозэрѣнія, философскіе умы стали сомнѣваться въ объективности пространства и времени, мысля ихъ, какъ понятія, хотя бы лишь отчасти, субъективныя. Такъ еще Аристотель (след., въ IV в. до Р. X.) принималъ время единственно лишь за число, какъ мъру движенія, а число безъ числящей души-прямо за ничто. Впрочемъ, много протекло времени послъ Аристотеля до того момента, когда въ философіи появилось ученіе, въ смыслі строго выработанной философской системы, рішительно отвергшее объективное существование пространства и времени и признавшее ихъ только субъективными формами нашего чувственнаго познанія. Главнымъ и лучшимъ представителемъ этого ученія быль знаменитый Канть, философскія изысканія котораго вообще, можно сказать, направлены, главнымъ образомъ, къ различенію во всякомъ познаніи двухъ элементовъ: независимаго, чисто объективнаго, элемента предмета, и субъективнаго, - что такъ или иначе, въ большей или меньшей степени и мъръ, зависитъ отъ мыслящаго я, отражаетъ на себъ вліяніе тыхь или иныхъ условій созерцающаго и мыслящаго ума. И такъ какъ въ философскомъ міровоззрініи Канта вообще господствуетъ ръзкая противоположность между этими двумя элементами человъческаго познанія (субъективнымъ и объективнымъ), то весьма естественнымъ и логически неизбъжнымъ представляется и то обстоятельство, что онъ пытается научнымъ путемъ вывести и доказать, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, или "созерцанія мыслящаго ума": при томъ первоевнѣшняго, а второе-внутренняго чувства. Такимъ образомъ, философія Канта решительно отвергаеть объективное бытіе пространства и времени.

Такой взглядъ на понятія о пространствѣ и времени естественно долженъ казаться обыкновенному человѣческому разумѣнію весьма страннымъ и явно противорѣчащимъ дѣйствительности, и кажется таковымъ при обсужденіи его съ обычной, житейской—такъ сказать, точки зрѣнія. Но не такъ страненъ онъ для ума философскаго, такъ какъ вообще философія нерѣдко находитъ сомнѣнія и недоумѣнія тамъ, гдѣ ихъ совсѣмъ нѣтъ для обычнаго мышленія и сознанія, и—наоборотъ. Сверхъ того, для философскаго ума признаніе пространства и времени только субъективными формами мышленія можетъ показаться

весьма желательнымъ и даже благодетельнымъ въ смысле освобожденія науки отъ излишняго балласта. Это-потому, что пространство и время, понимаемыя, какъ нёчто сущее внё насъ, представляются запутанными въ необъяснимыя противорвчія. Въ самомъ деле, какъ можно постигнуть и уразуметь пространство, которое слыветь обыкновенно безконечнымъ, и притомъ въ двухъ совершенно противоположныхъ направленіяхъ-безконечно растяженнымъ и безконечно делимимъ? Подобная сущность явленія непостижима ни для вакой мысли: пространство здёсь является какъ бы некіимъ громаднымъ чудовищемъ, съ которымъ не можетъ совладать философскій тиъ. Равнымъ образомъ, столь же непостижимымъ является для философіи и объективно понимаемое время. Объективное время представляется уму человіческому, если можно такъ выразиться, существомъ, родящимъ постоянно и пожирающимъ, возстановляющимъ и упраздняющимъ себя, такимъ существомъ, которое быжить отъ себя, какъ отъ своего собственнаго привиденія, потому что настоящее не останавливается ни на одну минуту, даже секунду, прошедшее уже не существуетъ, а будущее еще не существовало. Какъ же можетъ быть постигнута философскимъ размышленіемъ сущность такого явленія?.. Между твиъ, всв эти недоумвниме вопросы какъ будто рушатся съ признаніемъ пространства и времени только субъективными формами нашего чувственнаго познанія. Такимъ образомъ, ученіе Канта о пространств'є и времени, какъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія, представляясь для обыкновеннаго человеческаго пониманія весьма страннымъ и явно противоръчащимъ для всъхъ очевидной действительности, въ то же время, повидимому, освобождаетъ науку в философскую мысль отъ излишней и тяжкой ноши. Въ силу этого, для болже или менже научно мыслящаго человъческаго ума, и тъмъ болъе для философія, разръшеніе или попытки разръшенія вопроса о томъ, можеть ли быть признано истиннымъ ученіе Канта и его единомышленниковъ о пространствів и времени, какъ только объ исключительно субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, представляются не только весьма интересными, но и въ высшей степени серіозными и немалозначительны и для многихъ другихъ философскихъ выводовъи заключеній и въ иныхъ вопросахъ философствующей мысли.

Предпринимая посильный анализмъ вышеозначеннаго философскаго ученія о пространствъ и времени, несомивнио заслуживающаго вниманія всёхъ мыслящихъ людей, при всей своей сравнительной неосновательности,—мы должны, прежде всего, разсмотръть тъ основанія, какія приводятся въ защиту этогомивнія.

Основанія эти, излагаемыя Кантомъ въ его "Трансцеден-тальной эстетикъ", состоять въ слъдующемъ.

- 1. Пространство и время не суть эмпирическія понятія, извлеченныя нами изъ опыта. Самый опыть возможень не иначе, какъ только подъ условіемь предшествующаго ему представленія пространства и времени. Безъ раннѣйшаго по отношенію къ опыту представленія пространства и времени, мы не могли бы относить свои ощущенія къ чему-то сущему внѣ насъ и располагать ихъ подлѣ или послѣ другъ друга, а безъ этого расположенія ихъ подлѣ и послѣ другъ друга—мы не могли бы различать ощущаемаго, т. е., не могли бы имѣть и самыхъ ощущеній.Значить—представленіе пространства и времени, какъ условіе самаго опыта, не можетъ быть заимствуемо нами изъ него, а потому есть представленіе а ргіогі.
- 2. Пространство и время суть необходимыя и всеобщія основопредставленія, которыхъ никто не можетъ уничтожить въмышленіи. Никакими усиліями мысли нельзя отрёшиться отъпредставленія пространства, хотя и можно вообразить его не заключающимъ въ себё никакихъ предметовъ. Равнымъ образомъ, нельзя отрёшиться и отъ времени по отношенію къявленіямъ, хотя и можно послёднія отрёшить отъ перваго. Значитъ, пространство и время составляютъ условіе возможености явленій и даны намъ а priori.
- 3. Пространство и время не могуть быть дискурсивными или общими понятіями: они суть единственныя чистыя возврѣнія. Всякое дискурсивное понятіе образуется чрезъ отвлеченіе отъ многихъ представленій того, что обще многимъ вещамъ, такъ что всякое дискурсивное понятіе можетъ быть разложено на составные его признаки. Между тѣмъ, частныя

пространства и частныя времена не могуть быть предшествующими составными отдёлами единаго пространства и единаго времени. Эти частныя пространства и времена суть только ограничение единаго всеобъемлющаго пространства и времени. Значить,—отъ многихъ представленій пространства или времени не можеть быть отвлечено общее представленіе пространства или времени. Поэтому, представленіе пространства или времени есть наглядное представленіе а ргіогі, такъ какъ наглядное представленіе характеризуется именно тёмъ, что оно имѣетъ предметомъ своимъ одинъ какой-либо предметъ.

- 4. Пространство и время даны въ сознаніи, какъ безконечныя величины. Всё же опредёленныя пространства и времена суть только части безконечныхъ пространства и времени, такъ что послёднія содержать въ себё безконечное множество представленій. Между тёмъ, всякое понятіе должно быть мыслимо, какъ представленіе, заключающееся въ безконечномъ множествё другихъ возможныхъ представленій, но никоимъ образомъ—не какъ представленіе, само заключающее въ себё эти представленія. Слёдоватвльно, пространство и время суть не понятія, образованныя изъ безконечнаго множества чувственныхъ представленій, но представленія а ргіогі.
- 5. Если разсматривать пространство съ трансцендетальной точки зрвнія, т. е., посмотреть, въ какой мере оно служить принципомъ, условіемъ для синтетическихъ познаній а priori, то окажется, что геометрическія истины всецёло основываются на характеръ пространства, какъ чистаго представленія а ргіогі, и что они возможны только въ томъ случав, если въ этомъ именно смыслъ смотръть на пространство. Но если мы будемъ смотръть на него, какъ на нъчто реальное, внъ насъ находящееся, или какъ понятіе объ отношеніяхъ вещей самихъ въ себь, то тыть самымъ разрушаемъ всякую возможность геометрическихъ познаній, а съ ними и всей математики, т. е., ин становимся въ противоръчіе съ несомнъннымъ фактомъ.-Подобно этому, съ трансцедентальной точки эрвнія-и время ин должны признать принципомъ, при которомъ единственно возможны понятія изміненія и движенія. Не будь представлевія времени, мы не могли бы понять изміненія, т. е., сміны

бытія признака вещи его небытіемъ и наобороть, не могли бы понять и движенія, т. е., бытія и небытія вещи въ одномъ и томъ же мъсть.

Изъ этихъ пяти основаній Кантъ ділаетъ слідующіе выводы.

- 1. Пространство и время не суть нѣчто существующее само по себѣ или составляющее объективное опредѣленіе вещей самихъ въ себѣ,—что, слѣдовательно, могло бы оставаться, если устранить всѣ субъективныя условія нагляднаго представленія. Повнаются нами пространство и время а ргіогі посредствомъсинтетическихъ положеній, а такое познаніе возможно только тогда, когда пространство и время будутъ признаны субъективными условіями нашихъ представленій: первое—условіемъ представленій о внѣшнемъ мірѣ, а второе—всѣхъ вообще представленій.
- 2. Пространство есть только форма всёхъ явленій внёшнихъ чувствъ, т. е., субъективное условіе чувственныхъ воспріятій, при которомъ единственно возможно внёшнее наглядное представленіе. Если наша воспріимчирость къ действію внёшнихъ предметовъ необходимо должна предшествовать всякому наглядному представленію о нихъ, то понятно, какимъ образомъ форма всёхъ явленій можеть предварять въ душё всякія дёйствительныя воспріятія ихъ, и какимъ образомъ она можетъ заключать въ себъ принципы взаимныхъ отношеній всёхъ предметовъ до всякаго опыта...- Значить, только съ человъческой точки зрѣнія можно говорить о пространствъ, о протяженности предметовъ и т. д. Если мы уничтожимъ это субъективное условіе, при которомъ единственно возможно для насъ внѣшнее наглядное представленіе, то представленіе пространства ничего не будетъ значить. Протяженность можетъ быть приписана только явленіямъ, а никакъ не вещамъ самимъ въ себъ. Такимъ образомъ, пространство, съ одной стороны, имъетъ опытную реальность (по отношенію ко всякому возможному опыту), а съ другой стороны-оно имтетъ трансцендентальную идеальность (по отношенію къ вещамъ самимъ въ себѣ).
- 3. Время есть форма внутренняго чувства, т. е., представленія насъ самихъ и нашихъ внутреннихъ состояній. Опредъляя отношеніе нашихъ внутреннихъ состояній, время не можетъ

служить опредъленіемъ внѣшнихъ явленій. Представленіе времени, какъ и представленіе пространства, есть наглядное представленіе, ибо всѣ его отношенія могутъ быть выражены внѣшнимъ, нагляднымъ и очевиднымъ образомъ.

4. Какъ пространство есть условіе а priorі для вибшнихъ явленій, такъ и время есть формальное условіе а priori всякаго вообще явленія. Именно-время есть непосредственное условіе всёхъ внутреннихъ состояній человёческаго духа. А такъ какъ къ числу внутреннихъ состояній относятся и представленія о вившнемъ мірв, то чрезъ нихъ время служитъ усдовіємъ и витшихъ явленій. Если же отвлечь субъективный способъ самовозэрвнія, а вивств и способъ, которымъ мы объемлемъ наглядныя представленія, то время ничего не будетъ значить. Тъмъ не менъе, оно имъетъ объективное значение по отношенію къ вибшнимъ предметамъ, впрочемъ настолько, насколько они суть предметы нашего чувственнаго воспріятія. Такимъ образомъ, времени должно приписать, съ одной стороны, опытную реальность, т. е., объективное значение для всёхъ предметовъ, какіе только могутъ представиться нашимъ чувствамъ, а съ другой стороны, -- трансцендентальную идеальность--по отношенію къ предметамъ самимъ въ себъ. Здёсь следуеть прибавить несколько словъ для выясненія этого характернаго признака, приписываемаго Кантомъ понятію о времени-его опытную реальность. Кантъ приписываетъ времени опытную реальность лишь въ томъ смысле, что въ опыте мы никогда не встретимся съ предметомъ, который не подчинялся бы условію времени, въ силу того что наши представленія наглядныя всегда основаны на чувствъ. Но въ то же время Кантъ оспариваеть у времени всё права на абсолютную реальность, именно, что оно, не будучи формой нашего чувственнаго представленія, существуєть въ вещахъ, какъ условіе или свойство, такъ какъ чувства никогда не могутъ свидетельствовать намъ о свойствахъ, принадлежащихъ вещамъ самимъ въ себъ. Въ этомъ, по Канту, и состоитъ трансцендентальная идеальность времени, по которой оно, если отвлечь субъективныя условія чувственнаго представленія, есть ничто, и не можеть быть приписано вещамъ самимъ въ себъ (безъ отношенія къ нашему представленію) въ качествъ сущности, или какъ свойство. Но при этомъ Кантъ эту идеальностъ отличаетъ и отъ обмановъ чувствъ, ибо предполагается, что явленіе, имъющее признаки пространства и времени, имъетъ объективную реальность; мы утверждаемъ, что они реальны, доколъ мы имъемъ дъло съ предметомъ въ опытъ, какъ съ явленіемъ. Такимъ образомъ, время реально по Канту въ опытномъ лишь смыслъ, какъ условіе всякаго нашего опыта; оно есть не болье, какъ форма нашего внутренняго представленія и присуще не самимъ предметамъ, а только лицу, которое ихъ представляетъ.

Такова сущность философскаго ученія Канта о пространств'в и времени. Чтобы составить себ'в объ этомъ ученіи ясное и опреділенное сужденіе и сділать критическую оціпку его, должно, прежде всего, тщательно проанализировать и разсмотріть порознь каждое основаніе, приводимое Кантомъ въ доказательство своего философскаго ученія, а потомъ уже опреділить общее значеніе для Кантова ученія всітхъ этихъ основаній въ совокупности:

Первое основаніе, представленное Кантомъ въ защиту ученія о пространствъ и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, заключаетъ въ себѣ мысль о томъ, что пространство и время не могутъ быть эмпирическими понятіями. Мысль эта подкрыпляется у Канта тымь соображеніемъ, что представленія пространства и времени должны существовать въ насъ раньше самаго опыта, такъ какъ иначе мы не могли бы данныя чувственнаго воспріятія считать находящимися вев насъ, относить наши ощущенія къ различнымъ мъстамъ и временамъ.--Нельзя не согласиться, что мысли эти справедливы и основательны: существуютъ въскія доказательства въ пользу мысли, что представленія пространства и времени суть представленія а priori, а не понятія, выработанныя на основаніи данныхъ опыта. Не подлежить сомнинію тоть факть, что когда мы въ первый разъ узнаемъ о существованіи въ нашемъ умѣ представленій пространства и времени, то узнаемъ также и то, что эти идеи безъ нашего въдома находились въ умъ прежде, чъмъ мы узнали о нихъ. Следовательно, сознавая въ первый разъ въ уме иден пространства и времени, мы не пріобретаемъ ихъ вновь, но только открываемъ въ своемъ сознаніи. Не могуть идеи эти и безсознательно выводиться нами изъ опыта, такъ какъ никакими усиліями воображенія мы не можемъ представить, чтобы что-нибудь, воспринимаемое нашими чувствами, не занимало пространства или времени. Поэтому безъ всяних колебаній можно согласиться съ Кантомъ въ томъ, представленія пространства и времени уже находятся въ нашемъ умъ, когда мы получаемъ какое-нибудь чувственное воспріятіе, а, следовательно, это-представленія а priorі и въ извъстной степени-представленія субъективныя. Но отсюда вовсе еще не следуеть, чтобы пространство и время не были въ тоже время и чъмъ-нибудь объективнымъ, находящимся вив человъческого созерданія. Признавая пространство и время данными а priori, мы имфемъ полное право признавать ихъ и соотвётствующими чему-нибудь реальному, внё насъ находящемуся. Поэтому разсмотрънное нами первое основаніе, приводимое Кантомъ въ защиту его философскаго ученія о пространствъ и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, могло бы им'єть надлежащую силу только въ томъ случав, когда бы было доказано, что добытое мышленіемъ помимо опыта не можеть соотвётствовать чему-нибудь реальному. Но такихъ доказательствъ у Канта нать, да и не можеть это быть ничемъ доказано.

Во второмъ доводѣ Канта говорится о возможности отрѣшиться мыслію отъ всего, что опытъ даетъ намъ въ пространствѣ и времени и о невозможности отвлечься отъ понятія саиаго пространства и времени. Отсюда Кантъ выводитъ необходимость послѣднихъ, а такъ какъ никакая необходимость не
можетъ вытекать изъ опыта, то и субъективность ихъ.—Доказательство это имѣетъ такую же силу и значеніе, какъ и
предъидущее основаніе, приводимое Кантомъ въ защиту своего
ученія. Пусть пространство и время суть нѣчто субъективное;
но что же мѣшаетъ имъ быть виѣстѣ и чѣмъ-то объективвымъ? Далѣе, Кантъ говоритъ, что всѣ вещи, въ противоположность пространству и времени, можно уничтожить въ воображеніи. Это—правда, что пространства и времени нельзя

уничтожить въ воображеніи и всёхъ вещей. Мы не можемъ, напр., не представлять самихъ себя, потому что уже самыя старанія и усилія наши не представлять себя въ сущности будуть напоминать намъ о нашемъ существованіи, о томъ, что мы, какъ и предметы внёшняго міра, находимся въ пространстве и времени, имёемъ протяженное матеріальное тёло. Слёдовательно, не одни только представленія пространства и времени существують съ такою принудительною необходимостью, что отъ нихъ нельзя отрёшиться. Такимъ образомъ, разобранный доводъ Канта содержить въ себё мысли не вполнё справедливыя, или, по крайней мёрё, сомнительныя. Вмёстё съ тёмъ, доводъ этотъ не доказываетъ того, что думаетъ доказать имъ Кантъ, т. е., не доказываетъ, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія.

Въ третьемъ доводъ Кантъ указываетъ на то, что единыя всеобъемлющія пространство и время не состоять изъ признаковъ и не могуть быть разложимыми не частныя представленія. Отсюда Кантъ приходитъ къ мысли, что пространство и время не могутъ быть дискурсивными или общими понятіями, а суть наглядныя представленія а priori, такъ какъ наглядное воззрѣніе характеризуется именно тъмъ, что оно предметомъ своимъ имъетъ одинъ какой-либо предметъ.--Нельзя не счесть этого довода нёсколько страннымъ и даже противнымъ направленію самой Кантовой философіи. Дело въ томъ, что доводъ этотъ почерпаетъ свое основание изъ соотносительности предметныхъ вещей. Но мы созерцаемъ индивидуальную вещь только въ силу того, что ей соответствуетъ известный предметъ. Это основаніе, заимствованное отъ внёшнихъ вещей, приплетено здёсь между тёмъ къ такому взгляду, который отнимаетъ у пространства и времени всякое внёшнее существованіе. По одной уже этой причинъ приведенныя соображенія Канта теряють свою силу и являются малоосновательными и неубъдительными. Впрочемъ, действительно можно согласиться съ темъ, что пространство и время не могуть быть дискурсивными или общими понятіями, потому что ніть таких предметовь, отъ которыхъ можно было бы отвлечь общую имъ черту-пространство. Все, что мы видимъ иди ощущаемъ, имѣетъ большую или меньшую длину, совершается въ извъстный промежутокъ времени, но самаго пространства, дѣлающаго возможнымъ продолжительность, мы не ощущаемъ.—Но если пространство и время не суть отвлеченныя понятія, то отсюда еще не слѣдуетъ, чтобы они не могли соотвътствовать чему-нибудь объективному. Такимъ образомъ, разсмотрѣнный доводъ Канта, подобно двумъ предъидущимъ, не доказываетъ ученія Канта о чистой субъективности пространства и времени.

Четвертое доказательство Канта опирается на безконечность, связанную съ представленіемъ пространства и времени. Изъ нея Кантъ также заключаетъ къ тому, что они суть представленія а priori, ибо всякое понятіе заключается въ безконечномъ множествъ представленій, между тымъ какъ мысль о безконечномъ пространствъ и времени заключаетъ въ себъ представленія опредёленныхъ пространствъ и временъ или частей едвнаго пространства и единаго времени. - Здесь такъ же, гакъ въ предъидущемъ доводъ, нъчто, взятое изъ обыкновеннихъ отношеній, перенесено на отношенія, которымъ нётъ другаго приміра. Кромі того, приведенный доводь, точно такъ же, какъ и всъ предъидущіе доводы, доказываеть только то, что пространство и время не могутъ быть понятіями, добыгими на основаніи опытныхъ данныхъ, а суть представленія a priori. Между темъ, Канть имель въ виду доказать не только это, но и то, что пространство и время не выбють объективнаго бытія, а сего вовсе не вытекаетъ изъ довода Канта.

Равнымъ образомъ, не опровергается объективное бытіе пространства и времени и последнимъ доводомъ Канта, содержащимъ въ себе изложеніе трансцендентальнаго понятія о пространстве и времени. Этимъ доводомъ доказывается только необходимость и апріорность представленій пространства и времени. Въ самомъ дёлё, какъ, напримёръ, была бы возможна геометрія, если бы пространство не было необходимымъ познаніемъ а priori, а познавалось бы нами на основаніи только опыта, т. с., болёе или менёе случайно. Тогда бы дёйствительно геометрическія истины лишь постольку имёли характеръ аподиктической достовёрности, поскольку оне были бы согласны съ предшествующимъ опытомъ и наблюдениемъ. Равнымъ образомъ, не могли бы для насъ быть такъ несомивнными и необходимыми совершающіяся въ мірѣ измѣненія н движенія, если бы время не было необходимымъ апріорнымъ представленіемъ. Такимъ образомъ, несомевность геометрическихъ истинъ и различныхъ аксіомъ, касающихся замечаемыхъ нами измъненій и движеній, дъйствительно заставляють думать, что пространство и время суть необходимыя представленія а priori. Но что они не имфють бытія внѣ нашего познанія, --- этого изъ представленнаго Кантомъ доказательства вовсе не следуеть. Мало того, несомиенность математическихъ истинъ говоритъ скорве противъ Кантова ученія о пространствъ и времени, нежели въ пользу его. Въ самомъ дълъ, если достовфрность геометріи покоится только на томъ, что она происходить изъ чистой формы созерцанія или воспріятія, какъ апріорная наука, то вмість съ субъектомь она и падаеть. И если принять пространство за данную только форму, то случайный этотъ даръ можетъ вёдь быть и совсёмъ инымъ. А въ этомъ случат ничто не противорвчить той возможности и нътъ основанія оспаривать ее, что другія возгрънія и воспріятія наделены совсёмъ иными формами, что другія разумносвободныя существа знають пространство о двухь, напримъръ, или о четыремъ измъреніямъ. Если же все это дъйствительно такъ, то всф завоеванія математики, всф законы, какимъ подчинила она вещи и числа, всъ пути, предначертанныя ею тъламъ небеснымъ, всъ соотношенія, къ какимъ привязала она ть или иныя опредвленныя движенія, -- все это оказалось бы только пустой мечтой нашей наличной созерцательности, пока она такова есть. Возможность эта не можеть противопоставляться теоріи со стороны, какъ внёшняя какая-нибудь выдумка, но прямо исходить отъ самой теоріи. Итакъ, указываемая Кантомъ очевидная несомненность для насъ математическихъ истинъ и происходящихъ последовательно въ міре изивненій и движеній даеть право думать, что пространство и время существують, какъ въ мышленіи въ качестві необходимыхъ представленій а priori, такъ и объективно, вив насъ и нашего чувственнаго познанія.

Такимъ образомъ, доводы Канта, представленные имъ въ его знаменитой "Критикъ чистаго разума" въ защиту и доказательство философскаго воззрвнія на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, оказываются недостаточно обоснованными и нисколько не доказывающими этого взгляда съ несомивнною очевидностью, -скорее наоборотъ. Если и допустить, что по этимъ доводамъ пространство и время выходять субъективными условіями, предшествующими въ нашемъ мышленіи воспріятію и опыту, то все-же здёсь нельвя видёть ни малёйшаго доказательства тому, чтобы они не могли въ одно и то же время быть и объективными познаніями, им'єть свое м'єсто и объективное суцествование и вив нашего чувственнаго познания, быть присущими не воспринимающимъ лишь черезъ чувственное воспріятіе лицамъ, но и самимъ предметамъ, имъть не опытную зишь туманную реальность въ смысле ученія Канта, но и реальность, такъ сказать, абсолютную, саму по себъ, помимо нашихъ чувственныхъ представленій и условій ограниченнаго человъческаго опыта. Въ томъ именно и заключается существенная и явная односторонность доводовъ Канта, что въ нихъ совершенно опущена изъ виду та несомивниая возможность, что факты эти имъють и объективное значение наравнъ съ апріорностію понатій пространства и времени, что пространство и время могутъ быть вмёстё и субъективными и объективными, что первое нисколько не исключаетъ возможности и втораго, какъ нисколько не противоръчиваго себъ, хотя совершенно отличнаго и даже, пожалуй, противоположнаго и неоспариваемаго никакими очевидными данными. Конечно, Кантъ, быть можетъ и даже, судя по всей системъ его ученія о пространствъ и времени, по всей въроятности, и не помышляль о возможности тому и другому быть и темъ и другимъ вместе, нивть одновременно и чисто-субъективное, и объективное значеніе и существованіе. Подъливъ разъ субъективное съ объективнымъ, какъ исключающіе собою одно другое, онъ пріурочил, очевидно, вещи къ тому или другому разряду исключительно, разсматривая ихъ односторонне съ одной лишь стороны н всецько отвергая другую. Но такого строгаго раздёленія

между субъективнымъ и объективнымъ, во всякомъ случать, оправдать нельзя, какъ раздъление совершенно произвольнаго и необоснованнаго. Произвольно также и то возореніе, что необходимыя формы познанія, будучи замічаемы нашимь разумомь помимо ощущенія, не могуть только въ силу этого быть и объективными формами познаваемаго содержанія. Чтобы митьніе это могло пріобръсти характеръ большей или меньшей въроятности, нужно было бы сначала доказать, что наше различающее сознание не можеть безь помощи чувствь усмотрёть никакихъ всеобщихъ и необходимыхъ предметныхъ свойствъ. Ссылаться же, въ доказательство этого, на то, что всеобщее и необходимое не дано намъ въ ощущении, въ сущности значить указывать только тоть факть, что оно дано a priori-и только, а это, какъ мы видёли выше, нисколько не подрываетъ объективнаго его значенія. То обстоятельство, что всеобщее и необходимое дано а priori, а частное и случайное а posterioгі,-показываетъ только то, что они даны различнымъ способомъ. Но этотъ различный способъ, коимъ они даны, вовсе не препятствуетъ имъ имъетъ извъстное отношеніе къ познаваемымъ предметамъ. Такимъ образомъ, вся аргументація, употребляемая Кантомъ въ доказательство его мнвнія, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, на самомъ дёлё совсёмъ не доказывають этого мивнія, а потому оно должно быть признано по меньшей мёрё гипотетичнымъ и произвольнымъ. После всего этого, даже съ философской, метафизической точки зрвнія, становится затруднительнымъ и болбе, чёмъ сомнительнымъ, раздълять Кантово воззръніе на пространство и время. Впрочемъ, должно сдёлать оговорку, что отсюда еще не слёдуеть съ ясною очевидностью, чтобы это воззрѣніе было вовсе ложнымъ и несостоятельнымъ, ибо многія гипотевы часто доказывались въ концъ концовъ очевидными истинами и такимъ образомъ дълались несомнёнными истинами...

Въ силу этого послъдняго обстоятельства, хотя мы и признали вышеразсмотрънные доводы Канта въ защиту его взгляда на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, не имъющія никакого внъшня-

го, объективно-реальнаго бытія, сомнительными и необоснованными,—мы должны, однако, и помимо этихо доводовъ, ради научной философской истины, разсмотръть, по мъръ силъ, не можеть ли эта "гипотеза" Канта о пространствъ и времени быть оправдана и доказана другими данными, и имъетъ ли она вообще большій или меньшій характеръ достовърности съ другихъточекъ зрънія, если не принимать совствиь въ разсчетъ приводимыхъ знаменитымъ философомъ—мыслителемъ доводовъ, соображеній и доказательствъ.

Такъ какъ мы признали Кантово ученіе о пространстві и времени гипотетичнымъ, а степень віроятности всякой гипотезы опреділяется тімъ, насколько естественно и непринужденно объясняются ею имінощіе къ ней отношеніе факты, то является естествено-необходимымъ разсмотріть, насколько естественно и логически—непринужденно, если возможно такъ выразиться, гипотеза Канта о пространстві и времени объясняетъ фактъ нашей познавательной діятельности. А такъ какъ отрицаніе Кантомъ объективнаго бытія пространства и времени всеційло вытекаетъ изъ его взгляда на представленія о внішнемъ мірів, какъ на чисто-субъективныя произведенія нашего я,—то обратимся къ разсмотрівнію того, насколько естественъ и віроятенъ такой взглядъ на нихъ.

При этомъ, намъ кажется, следуетъ, прежде всего, обратить внимание на некоторые следующие факты познавательной деятельности человека.

- 1. Чувственныя впечатлівнія, ощущенія и воззрівнія имівоть такую необыкновенную, напряженную степень живости, какой представленія, произведенныя съ несомнівною очевидностью дівтельностью одного человіческаго духа, обыкновенно достигають только въ болівзненных состояніяхъ. Сверхъ того, первия неріздко дають нічто новое, тогда какъ послівднія (психоболівзненныя) представленія составляются нами почти всегда взъ старыхъ, знакомыхъ намъ прошлыхъ воспоминаній и отдільныхъ отрывочныхъ частей ихъ. Это послівднее обстоятельство даеть большее право объяснять чувственныя впечатлівнія изъ воздійствія внішняго міра, чімъ лишь изъ одного я.
  - 2. Для происхожденія чувственнаго впечатлівнія необходимо

чувство открытыхъ, въ большей или меньшей степеви, для впечатлѣній и ощущеній чувственныхъ органовъ,—а, между тѣмъ, это чувство вовсе не обусловливаетъ необходимаго чувственнаго впечатлѣнія при неблагопріятныхъ внѣшнихъ обстоятельствахъ, нанр., не обусловливаетъ необходимаго зрительнаго впечатлѣнія въ темнотѣ, обонятельнаго—въ отсутствіи запаха и т. д. Это обстоятельство легко объяснить лишь изъ воздѣйствія внѣшняго міра н весьма трудно изъ одного мыслащаго и познающаго я, безъ всякихъ внѣшнихъ объективно-реальныхъ воздѣйствій.

3. Чувственныя представленія, т. е., такія, какія могуть быть признаны произведенными самостоятельно человъческимъ духомъ, безъ непосредственныхъ воздъйствій внъшняго, объективно-реальнаго міра, возникають въ мышленіи не внезапно, но всегда стоять въ болбе или менбе тесной связи съ предшествовавшими по времени представленіями, съ изв'єстными ощущеніями, впечатлініями, настроеніемь духа и т. д. Между твиъ, напротивъ, чувственныя впечатавнія въ собственномъ смысль, возникшія отъ воздыйствій со-внь, помимо человыческаго духа и законовъ мышленія человіческаго, непосредственно на низшія чувства психо-соматическаго организма человъка, появляются, по большей части, внезапно и неожидано и постоянно-безъ внутренней связи съ предшествовавшимъ имъ по времени радомъ ощущеній, чувствованій и мыслей. Слізпризнать, что чувственныя довательно, если нашимъ я, безъ воздъйствія существуюобразуются лишь щаго въ объективной и абсолютной реальности внъшняго міра, то необходимо будеть допустить, что законъ послёдовательности мыслей-то имбеть силу въ духв, то не имбеть. Но это-явное противоръчіе, психологическая путаница, абсурдъ, съ которымъ не могутъ примириться ни разумъ человъка, ни известные намъ принципы мышленія и законы, управляющіе душевною жизнью человъка. Въ такомъ случав было бы болве чъмъ странно и совсъмъ неизъяснимо, напр., это перемежающееся дъйствіе такого закона, постоянно нарушающаго самого себя, въ прямой разрёзъ и противовёсъ закономёрности, целесообразности и строгому единообразію всёхъ силь и законовъ природы, созданных такъ дивно премудростію, благостію и всемогуществомъ Творца, и тёмъ болье жизнію разумных существь, представляющих собою вънецъ творенія, по слову Божію и по естественному человъческому разумьнію. Помимо этого, останется тогда непонятнымъ и то обстоятельство, что дъйствіе этого страннаго закона", противнаго самымъ необходимымъ, характернымъ признакамъ понятія о законъ, должны были бы, если признать дъйствительное существованіе такого явленія, естественно простираться, прежде всего и почти исключительно, именно на тѣ умственные акты, которые производятся однимъ духомъ, не простираясь на тѣ акты, произведеніе которыхъ однимъ нашимъ я—сомнительно. Это обстоятельство естественно и ненабъжно приводитъ къ той мысли, или, лучше сказать, убъжденію, что чувственныя впечатльнія обусловлены воздъйствіемъ въшиняго міра,—по крайней мърь до извъстной степени.

4. Внутреннія представленія могуть быть по произволу вызваны, удержаны и повторены сознательною волею,—чувственныя же впечатлібнія при открытыхь органахь чувствь вполивнезависимы оть сознательной воли. Это послівднее явленіе можеть быть легко объяснимо воздійствіемь именно внішняго міра, но было бы крайне трудно, странно и мудрено объяснять его изъ одного познающаго и дійствующаго лишь субъективнаго я.

Изь приведенных нами фактов познавательной деятельности человека, кажется, достаточно выясняется, что вероятность существованія самостоятельно, до некоторой степени и въ некотором смысле отдельно и даже какъ бы другъ противъ друга—я действующаго и познающаго и причинно на него вліяющаго объективнаго ис—я—такъ велика, насколько это возможно. Боле того, это для насъ не вероятность, а твердое и непосредственное убеждене внутренняго чувства и человеческаго самосознанія. Если, такимъ образомъ, воспріятіе въ его целомъ есть нечто вынужленое до некоторой степени извие,—то логически последовательно должно заключить, что и различія въ чувственныхъ воспріятіяхъ не произошли отъ нашего я самостоятельно, но вынуждены отъ него воздействіемъ абсолютно—реальнаго, объективно существующаго внёшняго міра. Ведь иначе разумъ

человеческій решительно ни къ чему не быль бы обязань, если бы этого не-я не было, если бы оно было всегда безравлично, всегда одно и то же, следовательно дествовало бы однимъ и темъ же образомъ, потому что оно въ такомъ случав доставляло бы одинь внёшній толчокь. При постоянной одинаковости импульса со стороны внёшняго міра, нашъ духъ имѣлъ бы полную волю придавать одному и тому же предмету и притомъ при одинаковыхъ условіяхъ-иногда то, иногда другое пространственное или временное опредёленіе. Но этого не бываеть въ действительности. Следовательно, каждое отдельное определение въ воспріяти должно приписывать действію вившняго міра, а не субъективно лишь познающаго чрезъ чувства я. А такъ какъ различныя действія всегда естественно предполагають также и различныя причины, то мы получаемъ столь же много различій въ познаваемыхъ нами предметахъ, сколько ихъ находится въ воспріятіи. Конечно, эти различія въ объектахъ нашего познанія могуть быть безпространственной и безвременной природы, а пространство и время-быть только чисто субъективными формами познанія. Но тогда эти различія въ познаваемыхъ нами предметахъ должны бы были двигаться въ двухъ другихъ объективныхъ формахъ, которыя должны были бы тянуться параллельно субъективнымъ формамъ пространства и времени; потому что безъ этихъ другихъ формъ бытія, которыя бы заміндали во вністнемъ мірѣ пространство и время, въ немъ не могло бы быть никакихъ соответствующихъ воспріятіямъ различій. Но это допущение возможности другихъ, только соответствующихъ пространству и времени, формъ бытія является совершенно безпёльнымъ, фантастичнымъ и еще более запутывающимъ философскіе вопросы касательно познавательной дізтельности человъческаго духа, --- оно должно было бы противоръчить тому общеизвъстному закону, что природа, по всеобщему признанію, кажется, для своихъ цълей избираетъ простыйшія средства. Признаніе этихъ излишнихъ, ненужныхъ и непонятныхъ формъ бытія, въ замёнъ пространства и времени, противорёчило бы дивной и премудрой гармоніи всего міра и Его Всесовершеннаго Творца и Промыслителя. Не говоря уже о томъ, что допущеніе во внѣшнемъ мірѣ такихъ формъ бытія исключало бы возможность всякаго объективнаго познанія вещей и не вознаграждало бы никакою выгодою,—спрашивается, зачѣмъ бы природа пускала, такъ сказать, въ ходъ четыре формы тамъ, гдѣ она можетъ обойтись такъ же хорошо, и даже гораздо лучше, проще и цѣлесообразнѣе, двумя? Такимъ образомъ, естественнѣе и безпринудительнѣе, нежели ученіе Канта, объяснаетъ факты нашего познанія тотъ взглядъ на пространство и время, что они суть формы какъ нашего субъективнаго мышленія, такъ и реальнаго объективнаго бытія.

Наконецъ, и помимо всего этого, существуютъ основанія, на которыхъ положительно можно признать философское ученіе о пространствів и времени, какъ о чисто субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, крайне сомнительнымъ и даже прямо несостоятельнымъ.

Прежде всего, никакъ нельзя оспаривать тотъ несомивнный фактъ нашего сознанія, что пространство и время всегда представляются намъ не иначе, какъ объективными. Мало того, лишить ихъ мысленно объективнаго значенія представляется для насъ дъломъ величайшей трудности. Такимъ образомъ, можно положительно утверждать, что пространство и время имфють нфкоторую несомнфиную долю объективности. Правда, следуя Канту, мы можемъ говорить, что эта ихъ объективность есть только свойство нашей мысли, но что въ самомъ деле они субъективны. Однако, такое утверждение будетъ имъть мъсто одновременно съ неизбъжностію представлять ихъ и объективными и нисколько не освободить насъ отъ внутренняго сознанія этой неизбежной объективности. Это показываетъ даже примъръ самаго Канта. Почитая пространство и время чисто субъективными формами познанія, онъ все-таки, представляль ихъ до нъкоторой степени не иначе, какъ неизбежно объективными, быть можеть самъ того не замечая. Это доказывается отчасти многими выраженіями Канта, изъ которыхъ видно, что онъ не могь отрашиться отъ объективности пространства. Такъ, у него встръчается слъдующее выраженіе: если отвлечь отъ предмета чрезъопыть познанные признаки, то все-же остается пространство, которое занимал этота предметь (уже совершенно исчезнувшій), но которое уже невозможно отвлечь" (Критика чист. разума въ цер. Владиславлева, стр. 4). Въ другомъ месте Канть выражается такъ: "свободнымъ полетомъ разсъкая воздухъ и чувствуя его противодъйствіе, легкій голубь могь бы вообразить, что онъ еще лучше могь бы летать в безвоздушном пространствы (стр. 7). Или еще: "въ поняти матеріи... мыслится тотько ея существованіе в пространстви, наполняємом ею (стр. 14). Правда, можно объяснять эти и имъ подобныя выраженія Канта темъ. что онъ говорить вдёсь о пространстве съ человеческой, общепринятой точки эрвнія: но почему же онъ не могъ замънить неточное обычное словоупотребление болье точнымь? Не потому ли, что ему при такой замбив пришлось бы бороться съ голосомъ собственнаго сознанія? Мнѣніе Канта оказывалось бы, такимъ образомъ, въ противоръчіи съ его собственнымъ сознаніемъ. Чтобы освободиться отъ этого противоръчія, окончательно подрывающаго межніе о пространства и времени, какъ исключительно субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, Канту надлежало бы показать, вследствие какихъ причинъ наше сознаніе обманчиво выдаеть ихъ за объективныя, когда они на самомъ дёлё только субъективны. Но объяснить это, хотя бы лишь повидимому болве или менве удовлетворительно,-кажется совершенно невозможно.

Сверхъ этого прямого противоръчія обыкновенному сознанію человъческаго духа, Кантово ученіе о пространствъ и времени противоръчить ему еще болье или менье посредственнымь и и косвеннымь образомъ. Дъло въ томъ, что ученіемъ знаменитато нъмецкаго философа о такъ называемой "трансцендентальной идеальности" пространства и времени весь міръ превращается въ какой-то пустой призракъ, такъ какъ внѣшній міръ мы не можемъ представить иначе, какъ заключеннымъ въ пространствъ и времени. Какое же значеніе, спрашивается, должны имъть въ такомъ случав естественныя науки, занимающіяся исключительно предметами, которые представляются намъ, нашему воспріятію и сознанію, не иначе, какъ только въ пространствъ и времени? Какова же будетъ достовърность математическихъ истинъ, если онъ толкуютъ о томъ, что сущест-

вуеть только въ насъ? Зачъмъ послъ этого дано намъ стремленіе и желаніе постигнуть вещь, какъ она есть, желаніе, представляющее собою живой, напрягающій нервъ всякаго познанія?..—Вотъ къ сколькимъ недоумъніямъ и противоръчіямъ нашему сознанію должно естественно приводить признаніе пространства и времени исключительно субъективными формами нашего познанія. Не служитъ ли уже одно это свидътельствомъ неосновательности такого признанія.

Далъе, мивніе о пространствів и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего познанія въ смыслѣ ученій Канта, противоръчить различнымъ обстоятельствамъ пріобрътенія нами пространственных воспріятій. Такъ, чувства зрвнія и осязанія получають соотв'єтствующія впечатл'єнія оть совершенно различныхъ свойствъ тъла, чрезъ совершенно различную среду и посредствомъ различныхъ физіологическихъ процессовъ. Не смотря на это, отъ этихъ чувствъ получаемъ мы пространственныя воспріятія, въ которыхъ обнаруживается наивозможно большее согласіе и взаимное подтверженіе. Если бы сами объекты не были пространственны, но существовали бы въ какойлибо другой формъ бытія, то было бы совершенно необъяснимо, что они столь различными путями могуть производить въ душь столь согласные пространственные образы, что напр., вилимый нами шаръ въ осязании никогда не покажется намъ кубомъ или чемъ другимъ, а непременно всегда шаромъ,--и только. Если же допустить предположение, что пространство есть реальная (не опытно-реальная въ смысле Канта, а реальная сама по себъ-объективно и абсолютно) форма бытія, 10 эта необъяснимость и чудесность, если такъ можно выразиться, даннаго явленія исчезаеть сама собою, и явленіе становится естественнымъ и понятнымъ для насъ.

Кром'й приведенных доводовь бол'йе отрицательнаго характера, противъ мнинія, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, могутъ быть приведены еще ніжоторыя соображенія бол'йе положительнаго характера.

Прежде всего, намъ кажется, что пространство и время нельзя всецъло смътивать и отождествлять съ протяжениемъ и

продолжительностью. Правда, протяжение и продолжительность есть всегда протяжение и продолжительность чего-нибудь. Значить, это-въ нъкоторомъ смыслъ то же пространство и время, но только съ прибавленіемъ предметнаго элемента. Но если отнять этотъ эмпирическій элементь, то останется то-же. но уже чистое понятіе пространства и времени. Слёд., здёсь сродство, но не тождество понятій. Между тімь, пространство и время недёлимы, не состоять изъ частей, не увеличиваются и не уменьшаются сами по себъ, --- тогда какъ протяжение и продолжительность дёлимы, -- потому что пространство и время могутъ отдёлять части ихъ другъ отъ друга, --- и, слёдовательно, состоятъ изъ частей и могутъ увеличиваться и уменьшаться. Всё такъ навываемыя геометрическія формы собственно суть видоизміненія протяженія, а не пространства; равнымъ образомъ, и изм'вненія или виды времени суть только видоизміненія продолжительности, а не самаго времени. Пространство же и время въ данномъ случат являются необходимыми условіями этихъ видоизмъненій. Такимъ образомъ, протяженіе и продолжительность, съ одной стороны, предполагають пространство и время, а съ другой-отличаются отъ нихъ. Следовательно пространство есть только какъ бы возможность протяженія, а время-какъ бы возможность продолжительности, жотя, несомнъвно, объективно и реально существующія, или, иначе говоря, протяженіе и продолжительность суть лишь извъстныя условныя формы пространства и времени.

Отсюда, для логически-естественнаго рѣшенія вопроса о пространствѣ и времени предстоитъ рѣшить другой вопросъ: протяженіе и продолжительность суть ли только наши представленія, или, сверхъ того, они даны намъ въ реальной дѣйствительности. Въ безусловной зависимости отъ рѣшенія этого послѣдняго вопроса, въ непремѣнной и ближайшей причинной связи съ нимъ стоитъ и интересующій насъ вопросъ о пространствѣ и времени, какъ предметахъ нашего человѣческаго познанія. Дѣйствительно, если протяженіе и продолжительность даны намъ въ объективной дѣйствительности, то тогда будетъ ясно, что и возможность ихъ будетъ, несомнѣню, только дѣйствительная, а не представляемая или воображаемая.

Поэтому, не безразличнымъ представляется для насъ хотя бы поверхностное разследование и того, несколько неопределеннаго, вопроса, объективны ли сами по себе, въ реальной действительности, протяжение и продолжительность?

Вопросъ этотъ, намъ кажется, разрѣшается вполнѣ положительно, т. е., что протяженіе и продолжительность, несомнѣнно, объективны. Что протяженіе и продолжительность не суть наши представленія, но имѣютъ объективное бытіе,—это видно уже изъ того, что представленія протяженія и продолжительность ности не суть самое протяженіе и продолжительность—ибо представленіе треугольника само въ себѣ не треугольно, представленіе столѣтія не длится сто лѣтъ и т. п.

Это отличіе протяженія и продолжительности отъ представленій показываеть, что они не могуть быть формами чисто чувственныхъ субъективныхъ впечатлівній или чувственныхъ представленій, ибо протяженіе и продолжительность только могуть быть представляемы, но сами по себів отнюдь—не представленія.

Такимъ образомъ, изъ разсмотрѣнія отношенія протяженія продолжительности вытекаетъ заключеніе, что онѣ имѣютъ объективное, абсолютно-реальное бытіе.

Еще менье выступаеть объективный характерь протяженія и продолжительности, если обратить внимание на отношение ихъ къ вещамъ, даннымъ намъ въ опытв. Всякому, кто болве или менње серіовно и тщательно вдумается въ это, замётно станеть, что онъ суть неотъемлемыя принадлежности вещей, относящіеся къ вещамъ, какъ следствія къ причинамъ. Безъ сомнѣнія, такой взглядъ и самое слововыраженіе многимъ могуть показаться нёсколько странными: вещи здёсь являются какъ-бы производящими извъстное протяжение и продолжительвость, а последнія-формами, определяемыми вещами. Но такое причинное отношение вещей къ протяжению можно видъть и выводить уже изътого, что протяжение осуществляется всегда посредствомъ движенія, для произведенія котораго потребна необходимо какая-либо сила реальная. Что касается продолжительности, то ее можно представить только чрезъ пребываніе въ изв'єстныхъ опред'єленіяхъ, которыя становятся намъ извёстными или изъ опыта, или же умозрительно, смотря по тому, къ какому предмету относятся опредёленія—эмпирическому, или умозрительному. О дёйствительности продолжительности можно заключать изъ того факта, что относительно продолительности можно сказать только одно есть, но никогда — было или будеть. Продолженіе, какъ и предметь, всегда въ настоящемъ. Когда оно становится прошедшимъ, то его уже собственно нётъ, ибо оно уже прошло. Подобнымъ образомъ, пока еще нётъ продолженія, если оно представляется будущимъ. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случав, есть не самое продолженіе, но только умственное представленіе его. И такъ, продолженіе есть лишь тогда, когда есть пребываніе, а пребываніе есть тогда, когда есть какой-нибудь пребывающій или существующій въ извёстной опредёленности предметъ, способный придавать эту опредёленность самому себв, или принимать ее отъ другихъ.

Такимъ образомъ, какъ протяженіе, такъ и продолжительность нѣкоторымъ образомъ производятся вещами, какъ бы изъ слѣдствія, и неотдѣлимы отъ вещей, какъ ихъ опредѣленія. Вслѣдствіе этого, они должны имѣть такое-же предметное значеніе, какое имѣютъ и всякія другія опредѣленія вещей.

Но если протяжение и продолжительность действительно имеють объективное бытіе, то и возможности ихъ, если можно такъ выразиться, или, точнее говоря, то целое, части и известныя формы котораго они представляють, т. е., пространство и время-очевидно должны имъть также объективное значеніе и существование реальное въ собственномъ смыслъ. При этомъ, не будеть ли справедливъе мыслить не вещи въ пространствъ и времени, а, напротивъ, эти последнія въ вещахъ? Должно лишь отрёшиться отъ Кантовой точки возгрёнія, отъ его понятія объ опытной лишь реальности пространства и времени въ томъ смыслъ, что они реальны, доколъ мы имъемъ дъло съ предметомъ въ опытъ, какъ съ явленіемъ, но не существуютъ на самомъ дёлё. Да, пространство и время не могутъ мыслиться нами въ чистомъ видъ, они, можно сказать, неотдълимы отъ вещей, какъ и вещи отъ нихъ. Но это еще не значить, что они не имъють объективнаго существованія и суть лишь извъстныя формы нашего внутренняго представленія, присущія

одному только воспринимающему субъекту. Напротивъ, эта самая неотдълимость пространства и времени отъ вещей, это ихъ совмъстное взаимоотношение и внутреннее наше сознание, по которому мы не можетъ мыслить вещи иначе, какъ въ пространствъ и времени, а пространство и время иначе, какъ въ вещахъ, явно свидътельствуетъ объ ихъ объективномъ быти.

Вообще, взглядъ Канта на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, страдаетъ крайнею и очевидною односторонностью, какъ и вся его "Трансцендентальная эстетика". Обращая исключительное внимание свое на воспринимающаго субъекта, Кантъ слишкомъ мало вниманія на объекты познанія и часто не видить или отрицаеть объективно-реальное бытіе тамъ, гдѣ оно не можетъ не быть. Въдь, безъ объектовъ познанія не можеть быть самаго познанія. Недостаточно еще признавать лишь объективное существование вещей, нами познаваемыхъ. Такую же объективность должно приписывать и формамъ, въ которыхъ мы ихъ неизбъжно мыслимъ, признакамъ, которые отъ нихъ неотдълимы, условіямъ, вит которыхъ онт, по нашему сознанію, не могутъ существовать, т. е., прежде всего и более всего пространству и времени. Признавая объективное бытіе этого міра вещей, которыя мы познаемъ, было бы прямою несообразностью отрицать объективность пространства и времени, считая ихъ одними лишь чистыми (скорее туманными), субъективными опредъленіями вещей со стороны лица воспринимающаго. Кантово ученіе о пространствів и времени слишком в гипотетично и не имбетъ подъ собой никакой твердой почвы и надлежащихъ въ свою пользу доказательствъ. Но оно, сверхъ того, не имфетъ возможности объяснить наши познанія внёшняго міра и противоречить некоторымь фактамь изь области человеческаго сознанія и познанія. Безъ сомнінія, пространство и время можно признать "интеллектуальными формами воззрвнія", но это не есть еще чисто субъективный характеръ ихъ, усвояеинй имъ Кантомъ. Мы называемъ ихъ "интеллектуальными формами воззрвнія" совсёмъ не въ томъ смыслё, какъ понималъ ихъ Кантъ, -- какъ будто пространство и время не имъютъ объективнаго существованія, т. е., не существуютъ на са-

момъ деле. Направленія, по которымъ достигають до нашихъ органовъ чувствъ лучи свёта, звука и теплоты, скорее приводять нась къ тому заключенію, что исходныя точки зрѣнія, т. е., дъятели или сочетанія силь, находятся въ пространственномъ протяжение другъ подле друга, и надъ и подъ другъ другомъ, и научное изследованіе, открывая намъ пути небесныхъ тыль, Кеплеровы и Ньютоновы законы, равно какъ на земяв законы кристальизаціи и законы оптики и акустики, ръшительно подтверждаетъ объективность пространства и времени. Если же мы говоримъ, что субъектъ сознаетъ внъшній мірь подъ интеллектуальными формами пространства и еремени, то этимъ просто выражается только то, что пространство и время не только въ объектъ существуетъ объективно, но что и субъектъ, съ своей стороны, обладаетъ способностью воспринимать эти формальныя протяженія, -- другими словами, что существующему во внёшнемъ мірё измюримому протаженію соотвътствуетъ въ субъектъ измпряющее. Если бы это было не такъ, то мы точно также не могли бы доходить до понятій о пространстві и времени, т. е., о высоті, широті, глубинъ, о прошедшемъ и будущемъ, какъ, напр., не доходить до этихъ понятій и растеніе; мы точно также не въ состояніи были бы постигнуть, напр., учение Писагора, какъ не можетъ постигать его и животное. Такимъ образомъ, пространство и время субъективны и апріорны. Но они въ то же время непремънно должны быть и объективны, быть объективными формами внешнихъ вещей. Если бы пространство и время не имели объективнаго бытія, не существовали бы на самонъ дёле, если бы въ мір'в не существовало никакой перемівны, если бы вселенная, во всёхъ своихъ частяхъ, оставалась равною самой себъ, неподвижною и неизмънною, -- то не было бы и никакой возможности воспринимать различіе въ пространствъ и времени, делать какія либо пространственныя и временныя измеренія и опредъленія. Но такъ какъ все течеть (древнее изреченіе-πάντα δεί), такъ какъ вещи ясно представляются нашимъ чувствамъ въ постоянномъ движеніи и, слёд., въ различныхъ измъреніяхъ, — то отсюда происходить объективное различіе между временными или пространственными пунктами а, въ ко-

торыхъ вещи находились въ томъ или другомъ видъ, и другими пунктами пространства и времени b, c, d, въ которыхъ онъ были въ иномъ. А если такъ, то необходимо признаніе объективнаго бытія пространства и времени, безъ чего не было бы возможно и самое наше чувственное познаніе. Если мы не можемъ мыслить вещи иначе, какъ въ пространствъ и времени, — то они должны существовать въ дъйствительности, имъть объективное, реальное бытіе. Такимъ образомъ, должно признать, что пространство и время заключають въ себъ два элемента: субъективный и объективный, т. е., съ одной стороны, они суть необходимыя представленія а priorі и субъективныя условія нашего чувственнаго познанія, съ другой стороны-они суть объективныя формы вившнихъ вещей. И это элементыне противоръчивые, а, напротивъ, неразрывно связанные между собою, такъ что одинъ безъ другаго не мыслимъ при чувственныхъ воспріятіяхъ внёшняго міра: пространство и время служать какь бы посредниками между мыслящимь и воспринимающимъ субъектомъ и воспринимаемыми и познаваемыми вещами, объектами чувственнаго познанія, и потому необходимо должны быть въ одно и то же время и субъективны, и объективны.

Но если ученіе Канта о пространствів и времени, какъ о чисто субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, не имъющихъ дъйствительнаго, объективнаго существованія, и страдаетъ крайнею, очевидною односторонностью и должно быть признано несостоятельнымъ, то все-же за знаменитымъ кёнигсбергскимъ мыслителемъ нельзя не признать здёсь велякой заслуги человъческой мысли. Вообще нужно замътить, что заслуги Канта для философіи весьма важны по множеству плодотворныхъ и свётлыхъ мыслей, внесенныхъ имъ въ обращеніе. Замітательный его трудь, извітстный въ полномъ своемъ видъ и составъ подъ именемъ "Критики чистаго разума", имъетъ все свое значеніе и для настоящаго времени. Онъ поучителенъ для насъ какъ своими достоинствами, такъ даже и своими недостатками. Множество глубокихъ замізчаній относительно способовъ нашего познаванія, весьма подробный и тонкій анализъ движеній нашего познающаго ума делають "Критику чистаго разума" неизбъжною для всякаго, кто хотълъ бы дать

себъ отчеть въ способъ своего познаванія. Въ частности, это замъчаніе можно отнести и къ "Трансцендентальной эстетикъ" Канта, къ его ученію о пространствъ и времени. Если мы постараемся забыть крайнюю его односторонность и посмотримъ на предметь нівсколько съ другой стороны, то для нась нівсколько выяснится философское значение этого учения. Кантъ съ особенною ясностью, какъ никто до него, указалъ апріорность нашихъ понятій о пространствъ и времени, которыя, вакъ мы видёли, несмотря на свое действительное, объективное бытіе, им'єють соотв'єтственныя идеи въ нашемь ум'є до опыта и иначе не могли бы нами быть постигнуты. Кантъ впаль въ ошибку и крайнюю односторонность, доказывая исключительно субъективный характеръ пространства и времени, какъ только субъективныхъ, будто-бы, формъ нашего чувственнаго познанія, -- но его заслуга въ томъ, что онъ убъдительно указаль на ихъ субъективный характеръ и тъмъ защитиль достоинство человъческаго духа отъ посягательствъ со стороны новъйшаго матеріализма, все пытающагося объяснять физіологическими лишь причинами, ставящаго человеческое познаніе въ исключительную зависимость отъ воздійствія вийшняго міра и игнорирующаго воспринимающаго субъекта, мыслящій человъческій духъ, прирожденныя идеи и апріорныя понятія. Наконедъ, поучительны и самые недостатки ученія Канта о пространствъ и времени. Недостаточная психологія Вольфовой школы, положенная Кантомъ въ основу своихъ изследованій и въ частности его "Трансцендентальной эстетики", крайній формализмъ мысли и даже педантизмъ ея, узкая односторонность его взглада на пространство и время, --- все это должно побуждать къ новой постановки вопросовъ и новой ихъ обработкъ, побуждать философскую мысль и приводить ее къ болже правильному выясненію понятій о пространствъ и времени и ихъ соотношенія съ мыслящимъ субъектомъ и внёшнимъ объективнымъ міромъ. И, несмотря на заблужденія и односторонность Канта въ его ученіи о пространствѣ и времени,и тутъ многія его замічанія могуть быть приняты за руководящія начала и вносять новыя мысли въ наше умственное обращеніе... H. C.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

КНИГА 5-я.

О томъ, что единое тождественное сущее вездъ, во всемъ присутствуеть во всей своей цълости—изслъдование второе (περί τοῦ τὸ ὄν ἕν καί ταῦτόν ὄν ᾶμα πανταχοῦ εἶναι ὅλον—δεύτερον).

Всеобщая въра подей въ единаго вездъ сущаго Бога. Доказательства истини этой върм. Отношение единаго всеобъемиющаго абсолютно сущаго въ множественности бытіл въ сверхчувственномъ и въ чувственномъ мірѣ. Отношение матеріи въ ндеѣ. Міровая душа, какъ единый источникъ жизни для всего одушевленнаго. Отношеніе чувственнаго міра, существующаго въ формѣ пространства и времени, къ сверхчувственному міру вепротяженному и вѣчному.

Что единое по числу и тождественное по существу начало присутствуеть вездё во всей своей цёлости,—это есть убёжденіе, общее всёмъ людямъ, ибо всё безотчетно, въ силу нёкоего природнаго инстинкта говорятъ, что Богъ, присущій каждому изъ насъ, есть одинъ и тотъ же (во всёхъ и во всемъ). И, когда люди говорятъ такъ, напрасно стали бы вы требовать отъ нихъ объясненія, какъ это Богъ присутствуетъ въ насъ, и спращивать, на чемъ основывается это ихъ убёжденіе: они въ состояніи отвётить лишь одно,—что такъ оно есть (а иначе быть не можетъ): покоясь на этомъ убёжденіи, возникающемъ одновременно съ первымъ пробужденіемъ мысли, они будутъ твердить все одно, что должно существовать нёчто единое и

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1898 г., № 24.

тождественное и ни за что не отрекутся отъ этого единства. Это убъждение представляетъ собою начало кръпчайшее, достовърнъйшее всъхъ началь,---начало, которое изначала звучить въ душахъ нашихъ, которое, конечно, наблюденіемъ вещей болье проясияется и подтверждается, но возникаеть въ насъ и присуще намъ прежде всего прочаго, даже прежде положенія, гласящаго, что все стремится къ благу, ибо само это положение встинно лишь подъ темъ условиемъ, если все существа нуждаются въ единстве, стремятся къ единству, образують единство. Это единое, нисходя насколько возможно въ иное, кажется многимъ и на самомъ деле является въ известномъ отношени какъ множество, но его первоначальная природа и его стремленіе къ благу, будучи (на самомъ діль) стремленіемъ къ самому себь, приводить (это его множество) къ реальному единству, къ которому стремится всякая природа, насколько всякая хочеть утвердить саму себя, ибо благо всякой такой единой и единичной природы не въ иномъ чемъ состоить, какъ въ томъ, чтобы быть самой собою и для себя, утверждаться на себъ-словомъ, чтобъ быть единою, единичною. Поэтому вполет справедливо говорится, что благо такой природы заключается въ ней самой, есть ся собственное благо, котораго нечего ей искать вит себя. Да и какъ это, спрашивается, благо могло бы находиться гдё-то внё сущаго, то есть, падать въ область несущаго? Такъ какъ благо не есть же что либо несущее, то ясно, что оно можетъ находиться лишь въ области сущаго. А если такъ, если благо само есть сущее и находится всегда въ сущемъ, то это значитъ, что, пребывая въ самомъ себъ, оно въ то же время присуще и каждому изъ насъ (ибо существуемъ же мы). Итакъ, мы сами не далеки отъ сущаго, такъ какъ всв мы въ немъ находимся и оно не далеко отъ насъ. Выходитъ, что всв существа (какъ существующія) представляють собою въ этомъ отношенів одно (цілость существующаго).

2. Такъ какъ разумъ человъческій, занимающійся ръшеніемъ этого вопроса (о природъ истинно-сущаго), самъ не представляетъ чистаго единства, а кромъ того въ своемъ изслъдованіи обращается къ природъ тълъ и отсюда заимствуетъ для него основополагающіе принципы, то не удивительно, что онъ и

природу бытія сверхчувственнаго раздёляеть, считая ее похожею на природу телесную, и приходить къ отрицанию ея единства; иначе и быть не можеть, когда изследование выходить изь принциповъ, не соответствующихъ (природе предмета). Поэтому, намъ, въ основу нашего изследованія о единомъ абсолютно-сущемъ, следуетъ положить начала самыя достоверныя, т. е., ноуменальныя свойственныя ноуменамъ и способныя выразить природу истинно-сущаго. Въ самомъ дълъ, все чувственное, находящееся въ непрерывномъ движеніи, претерпъвающее всяческія измененія, и везде во всякомъ месте разділенное, не можеть быть названо бытіемь въ строгомъ смыслъ слова, а лишь бываніемъ 1); напротивъ бытіе сверхчувственное, какъ въчное, есть бытіе не раздъленное, --- оно остается всегда себъ равнымъ и тождественнымъ, не происходитъ и не гибнетъ, не занимаетъ никакого пространства, не заключается ни въ какомъ опредъленномъ мъстъ, не входитъ никуда и не выходить ни откуда, но пребываеть всегда въ самомъ себъ. Вогда идеть речь о природе тель, то конечно можно и должно выходить изъ понятія объ этой природь и ся свойствахъ и путемъ силлогистическаго умозаключенія получить болже или менъе въроятныя положенія: но когда ръчь идеть о бытіи ноученальномъ, тогда въ основу изследованія должно полагать природу той сущности, которая составляеть предметь его, изъ нея самой извлекать всё начала его, совсёмъ уже не обращаться къ иной природъ, какъ бы по забывчивости, но исключительно только изъ этой одной (сверхчувственной) сущности нзвлекать понятіе о ней, ибо (по ученію Логики) и вездів вообще сущность предмета (ті воті) должна служить исходнымъ пунктомъ всякаго о немъ изследованія, и хорошее определеніе вещи даеть указаніе и на многія ея свойства. Поэтому, когда рычь идеть о бытім ноуменальномъ, гдь сущность составляеть все, то тутъ уже все внимание следуетъ сосредоточить на сущности, ея одной постоянно держаться, къ ней одной все относить.

3. Итакъ, если ноуменальное бытіе есть такое истинно-су-

<sup>1)</sup> δ δή γένεσιν ἄν προσήχοι ονομάζειν, άλλ' οὐα οὐσίαν. Это положеніе тоже цількомъ взято у Платона. См. Филобъ 54—56.

щее, которое не подвержено некакому изминенію, никогда не удаляется отъ себя, исключаетъ изъ себя всякое бываніе и не занимаетъ никакого мъста, то изъ такой его природы следуетъ также, что оно всегда находится въ самомъ себъ, что оно не имъетъ частей, находящихся на извъстномъ другъ отъ друга разстояніи-одна здёсь, другая тамъ и т. д., что оно никогда не выходить изъ самого себя вовнь, такъ какъ въ противномъ случав оно находилось бы во многихъ различныхъ субстратахъ, или по крайней мёрё въ какомъ либо одномъ, и тогда уже не было бы недоступно страданію, ибо находиться въ чемъ либо другомъ значить быть подверженнымъ страданію; а такъ какъ оно не подвержено никакому страданію, то оно не находится ни въ какомъ другомъ субстратъ. А если такъ, если оно не удаляется отъ себя, не дёлить себя, но пребываеть въ себе, какъ единое цёлое, и можетъ находиться сразу во многомъ, не терпя отъ этого никакого измененія, то это значить, что оно, открываясь во многихъ существахъ, остается во всъхъ ихъ однимъ и твиъ же, то есть, что оно пребываетъ вмъстъ и въ самомъ себъ и внъ себя, такъ какъ оно не представляетъ изъ себя одного опредвленнаго существа, но всв существа участвують въ немъ по мъръ своей къ нему близости, зависящей отъ того, насколько они способны приближаться къ нему. Такимъ образомъ, остается одно изъ двухъ, или отвергнуть сейчасъ установленныя нами начала и положенія и вмість съ тъмъ отридать бытіе ноуменальнаго міра, или же, если нельзи отречься отъ признанія его бытія, принять, какъ несомнічную истину, высказанное нами въ самомъ началѣ положеніе, что истинно-сущее есть единое по числу, тождественное и нераздъльное цълое. Оно не удалено ни отъ одного изъ существъ, но для этого (чтобы быть имъ близкимъ и присущимъ) оно вовсе не изливается такъ, чтобы нёкоторыя части его существа отдёлялись (и входили въ нихъ); нътъ, оно во всей цълости пребываетъ въ самомъ себъ, и когда оно производитъ что либо низшее, менъе совершенное, то при этомъ не повидаетъ себя и не распространяетъ себя здёсь или тамъ въ этихъ другихъ вещахъ: допустить противное значило бы согласиться, что оно находится на одной сторонъ, а созданныя имъ вещи на другой, и что оно, существуя отдёльно отъ вещей, занимаетъ мёсто. Умёстно тутъ еще и такое соображеніе: что касается вещей происшедшихъ (отъ единаго сущаго), то каждая изъ нихъ представляетъ или цёлое бытіе или только часть его; если она есть только часть его въ такомъ разё она не обладаетъ природою цёлаго; а если она есть цёлое, тогда мы должны или согласиться, что она можетъ быть раздёлена на столько же частей, какъ и то все, въ составъ котораго она входитъ, или скорёе уже признать, что единое тождественное бытіе можетъ находиться одновременно вездё во всей своей цёлости.

Аргументація эта опирается на самой вещи ноуменальной и ея сущности и не содержить въ себ'в ничего чуждаго этой сущности, ничего заимствованнаго изъобласти иной (тёлесной) природы.

4. Следуетъ твердо помнить, что Богъ не здёсь только присутствуеть, а тамъ отсутствуеть, но везде есть. Все, имеющіе понятіе о божествъ, обыкновенно въруютъ и говорятъ, что не только этотъ Богъ (единый, высочайшій) есть вездісущій, но и всв вообще боги таковы, -- такъ вврують, потому что и разумъ требуетъ этой въры. Но если Богъ вездъ присущъ, то это именно потому, что во всемъ нътъ никакого раздъленія, а иначе онъ и не могъ бы присутствовать вездъ, ибо если-бы онъ состояль изъ частей, то одна часть его находилась бы здёсь, другая тамъ, -- кромё того, въ такомъ разё Онъ не былъ бы единымъ, ибо былъ бы похожъ на пространство, разделенное на множество частей, онъ уничтожнися бы отъ такого разделенія, и части его не составляли бы изъ себя одного целаго, словомъ, онъ быль бы тёломъ. Поелику же это невозможно, то необходимо признать за истину то, чему нъкоторые не хотять върить, но что удостовъряется върою всъхъ людей, истекающею изъ самой природы человека, именно, что Богъ присутствуетъ одновременно вездъ во воей цълости и въ тождествъ своего существа. И если мы такую Его природу назовемъ безконечною на томъ основаніи, что для нея нѣтъ и не можеть быть никакихъ границъ, то не то ли это будетъ значить, что она есть вседовлеющая—такая, въ которой неть ничего ей недостающаго? А если ничего нътъ такого, что ей бы недоставало, то это потому и это значить, что она присутствуеть во всемъ существующемъ, ибо еслибы она въ чемъ либо не присутствовала, то это значило-бы, что въ иныхъ мѣстахъ ея нѣтъ и что ей недостаетъ чего-то (того, что въ нихъ находится). Существа, которыя (по своей природѣ) ниже Первоединаго, существуютъ совмѣстно съ нимъ, и хотя слѣдуютъ послѣ него, но около него и въ немъ находятся, какъ его порожденія (оlov γέννημα), такъ что если что либо въ нихъ участвуетъ, то участвуетъ также и въ немъ. Такъ какъ въ сверхчувственномъ мірѣ естъ существа перваго, второго и третьяго порядка, такъ какъ они группируются около одного центра одного и того же круга, такъ какъ они находятся здѣсь всѣ вмѣстѣ, не раздѣляемые другъ отъ друга никакими пространственными промежутками, то это значитъ, что существа перваго или второго порядка находятся тамъ же, гдѣ и существа третьяго порядка, и наоборотъ.

5. Для большей ясности представленія (этой формы существованія) очень часто прибъгають къ образу круга, въ которомъ изъ одного центра исходитъ множество радіусовъ; подобно этому говорять и тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ отъ первоединаго) происходитъ множество существъ. Но къ положенію, что происходящее тамъ многое существуетъ разомъ и вместе, необходимо присовокупить следующую оговорку: даже въ кругъ сливающіеся въ одно (въ центръ) радіусы могутъ быть принимаемы за особые, отдъльные (даже въ центръ), такъ какъ кругъ все таки есть поверхность; но где неть пространства и протяженія свойственнаго даже поверхности, гдф имфють мъсто однъ лишь непротяженныя силы и сущности, тамъ эти силы и сущности легко могутъ быть представлены, какъ такіе особные центры, которые всв вмюстю составляють одинь и тотъ-же единственный центръ, на подобіе того, какъ и всѣ радіусы, представляемые въ самомъ началѣ до распространенія ихъ въ пространствъ, должны бы составлять изъ себя одну точку съ своимъ центромъ. Когда же затемъ радіусы распространятся въ пространствъ, то они будутъ зависъть отъ тъхъ точекъ, изъ которыхъ вышли, при чемъ каждая точка будеть имъть свой особый центрь, не отделимый однакожь отъ перваго (общаго всъхъ) центра; эти центры, не смотря на соединеніе всёхъ ихъ въ одномъ первомъ центръ, будутъ также и особыми индивидуальными, ибо образуютъ изъ себя число—число какъ разъ равное числу радіусовъ, для которыхъ они послужили началомъ; сколько радіусовъ выходитъ изъ центра и опять въ немъ сходится, столько же для нихъ есть и центровъ, и однакожъ всё они составляютъ одинъ и тотъ же центръ. Сравнивая ноуменъ съ центрами, которые совпадаютъ въ одномъ центръ и сливаются здёсь въ одно, и въ то же время кажутся особыми и многими въ радіусахъ, въ которыхъ они лишь раскрываются, но вовсе ими сами не пораждаются, мы думаемъ дать этимъ сравненіемъ еще болье ясное представленіе о тёхъ сущностяхъ, состоя изъ которыхъ, ноуменальная природа (при единствъ) есть множественная и вездёсущая.

6. Въ самомъ дёлё ноумены, представляя изъ себя множество, образують также и единство, и наобороть составляя единство, по причинъ своей безконечной (не объятой пространственными границами) природы, образують множество; туть многое въ единомъ и единое во многомъ и все вмъстъ; каждая сущность устремлена своею энергіею на все цілое и вмісті съ нимъ, и даже когда направляетъ ее на какую либо часть, дъйствуетъ на нее совмъстно съ цълымъ, ибо хотя первое ея дъйствіе на эту часть имбеть видь частнаго действія, но въ него входить и действіе целаго, какъ напр. когда человекь въ себъ (идея, сущность), входя въ какого либо человъка, и становится этимъ именно особымъ человъкомъ, то отъ этого онъ вовсе не перестаеть быть человькомъ въ себъ; человькъ тьлесный (6 андрожос в түй бүй), происходящий отъ человъка идеальнаго (ὁ ανθρωπος κατά την ίδεαν), который есть одинъ единственный, производить множество человъческихъ индивидуумовъ, которые однакожъ все одинаково суть люди именно потому, что одно тождественное нъчто (идея) налагаетъ на все множество одну и туже печать. А это значить, что человъкъ въ себъ, что каждый ноумень, что вся цълость ихъ не во множествь (индивидуальныхъ вещей) находится, а напротивъ (это видимое) множество въ томъ сверхчувственномъ мірѣ содержится, или върнъе, какъ бы располагается вокругъ его, ибо иначе напр. бълкна присутствуеть во всемъ тъль и совсъмъ

нваче одна тождественная душа присутствуеть во всёхъ членахъ организма; вотъ именно такъ (какъ душа въ органахъ тёла) истинно-сущее вездё и во всемъ присутствують.

- 7. И мы своимъ существованіемъ и своимъ существомъ утверждаемся всецёло на этомъ сущемъ, къ нему всегда обращены, ибо въ немъ лежитъ наше начало. Въдь мы мыслимъ ноумены, не прибъгая къ образамъ и отражениямъ, и это значить, что мы сами принадлежимь къ числу ихъ, и когда мы бываемъ причастны истиннаго знанія, то это не потому, что мы ихъ воспринимаемъ, или овладъваемъ, а потому что къ нимъ возносимся и въ среде ихъ находимся. Такъ какъ кромв насъ есть эти подобныя намъ ноуменальныя сущности, то (вследствіе нашего сходства съ ними) мы всё принадлежимъ къ числу ноуменовъ, и, какъ ноумены, существуемъ совмъстно со всёми прочими, и вмёстё съ ними составляемъ одно цёлое. Когда мы направляемъ взоръ вовив а не туда, гдв мы коренимся (духовною природою), то конечно не можемъ усмотръть нашего единства (со встмъ сверхчувственнымъ цтлымъ), и насъ можно въ этомъ разъ уподобить множеству лицъ, которыя на внёшній взглядъ кажутся многими, не смотря на то, что въ существъ всъ они растутъ и держатся на одной и тойже головъ. Но если бы каждое изъ этихъ лицъ, собственною ли силою, или движимое Аеиною, могло обратиться на самое себя, то оно увидъло бы въ себъ и Бога и все; конечно, сразу оно не увипить себя какъ единое все, но глядя все больше и больше и не находя нигдъ точки опоры для очерченія собственныхъ границъ и для определенія, доколю собственно простирается его собственное бытіе, оно въ конців концовъ оставить попытку отличить и отдёлить себя отъ всеобщаго бытія, и такимъ обравомъ, не двигаясь впередъ, не переменяя места, очутится тамъ же, гдъ это всеобщее бытіе, -- само окажется этимъ бытіемъ.
- 8. Намъ кажется, что всякій, вдумывающійся въ вопросъ объ участіи матеріи въ идеяхъ (ή τῆς ὅλης τῶν είδεῶν μετάληψις), согласится съ нашимъ воззрѣніемъ, и не станетъ его оспаривать, какъ такое, которое допускаетъ нѣчто невозможное. На нашъ взглядъ, слѣдуетъ считать за вѣроятное и необходимое, что природа вещей вовсе не такъ устроена, чтобъ особо нахо-

дились тамъ-то идеи, и особо вдали отъ нихъ находилась матерія, въ которую потомъ откуда-то свыше исходить осіяніе (ελαμψις). Такое представленіе, на нашъ взглядъ лишено всякаго смысла, ибо какой туть могуть имъть смысль такія представленія, какъ особо, отдёльно, вдали? А о томъ уже и говорить нечего, что при такомъ представлении дела участие въ идеяхъ (всего тълеснаго) представляло бы нъчто самое неудобопостижниюе и неудобовыразимое. Между темъ познано и выяснено оно можеть быть лучше всего посредствомъ примъровъ и сравненій. И мы иногда употребляемъ туть выраженіе излученіе, осіяніе, но мы усвояемъ ему здёсь совсёмъ не то значеніе, въ какомъ употребляемъ его въ приміненіи къ чувственнымъ вещамъ, когда говорятъ объ излученіи, исходящемъ изъ одного предмета въ другіе. Такъ какъ матеріальныя вещи суть образы, первообразы которыхъ суть идеи, то и мы говоримъ, что онъ освъщаются идеями, чтобы дать этимъ понять, что освъщаемое есть нъчто совсъмъ иное и особое отъ того, что его освъщаетъ. Но чтобъ быть вполнъ точными, мы должны къ этому присовокупить, что идея вовсе не отделена местомъ отъ матеріи и вовсе не такъ отражается въ матеріи, какъ твлесный предметь въ водъ, что напротивъ матерія отовсюду окружаеть идею, примыкаеть къ ней, не касаясь ея (какъ внёшней вещи) и при такой близости, безъ посредства чего либо третьяго, вся воспринимаеть отъ идеи столько, сколько воспринять способна, между тъмъ какъ идея при этомъ вовсе не распространяется по всей матеріи и не носится надъ нею, но не перестаетъ пребывать въ самой себъ. Напримъръ, такъ какъ идея огня сама не находится въ матеріи, и мы вследствіе этого принимаемъ матерію за общій субстрать всёхъ стихій, то идея огня, не нисходя въ матерію, даетъ всей ей форму огня, делаеть огненною, после чего огонь (чувственный), какъ имеющій въ матеріи свой субстрать, является уже, какъ разнообразная, большая или меньшая масса. То же самое примънимо и ко всемъ такъ называемымъ стихіямъ. Итакъ, если этотъ единый идеальный огонь усматривается потомъ повсюду, гдв онъ отражаетъ свой образъ, то онъ производитъ это отражение себя въ матеріи, не находясь въ иномъ, чёмъ она, мёстё на подобіе

того, какъ телесный предметь въ чемъ либо отражается, а иначе онъ весь быль бы дань гдв либо для нашего чувственнаговоспріятія (на подобіе предмета отражающагося въ чемъ либо). Если же онъ весь является въ каждомъ изъ многихъ своихъ образовъ, то это благодаря тому обстоятельству, что огонь (чувственный) самъ уже производить для себя места, между темъ какъ идея его пребываетъ въ самой себъ (а не въ какомъ либо мъстъ), ибо становясь множественнымъ, онъ необходимо разбъгается (въ пространствъ) и удаляется, хотя, ставъ множественнымъ, не перестветъ участвовать въ одномъ и томъ же принципъ (отражать въ себъ одну и туже идею или форму огня). Такъ какъ идея неделима, то она ни малейшей части самой себя не отдаеть матеріи, но не смотря на свое нераздільное единство, она не безсильна отпечатлъватъ форму свою въ томъ, что само по себъ чуждо ея единства (и представляетъ чистуюраздъленность, т. е., матерія) и становится присущею сразу всей вселенной не такъ, что одною своею частію формируетъ одну ея часть, другою-другую, но сама будучи целою, формируеть сразу все и каждое порознь. Смёшно было бы предполагать, что есть много идей огня, что каждый огонь образуется по особой идей; это значило бы, что идей (одного и того же содержанія) есть безконечное множество. Да и какъ можно раздълить другъ отъ друга явленія, производимыя огнемъ, когда огонь (по своему субстрату) есть нівчто единое и непрерывное? Въдь если подложить подъ эту часть матеріи другой огонь и увеличить его, то развё можно сказать, что туть какая то совсъмъ друган и иная идея (или сила) огня дъйствуютъ, а не та самая (одна единственная), которая вездв производить одно и то же действіе?

9. Если согласиться, что всё стихіи, по образованіи ихъ, составляють одно цёлое, имёющее форму шара, тогда нельзя уже допустить, что этотъ шаръ произведенъ многими дёятелями, изъ коихъ одинъ произвель одну часть его, другой другую, но необходимо признать его произведеніемъ одного и тогоже создателя, притомъ такого, который въ дёйствіи созданія шара присутствовалъ нераздёльно весь, а не производилъ одну часть его одною своею частію, другую другою, ибо въ послёднемъ

случав шаръ все таки быль бы произведениемъ многихъ двятелей, если бы во всей цёлости своей не быль произведеніемъ одного неделимаго начала. Но понятно, что такое единое недълимое начало не изливается же само во всю массу производимаго имъ шара, а напротивъ шаръ весь на немъ (его силою) держится, другими словами, одна и таже жизнь проникаетъ и охватываеть весь шаръ, который такимъ образомъ весь содержится въ этой одной и той же жизни (а не она въ немъ). Такимъ-то образомъ все, что содержится въ этомъ шаръ (во вселенной), объемлется и проникается одною и тою же жизнію, и всь души составляють одну душу, которая вследствіе этого есть единая и виссто безконечная. Вотъ почему искоторые философы выражались, что душа есть число, а другіе прибавляли, что душа увеличивается выпость со числомо. Желая дать понять, что неть ничего такого, въ чемъ бы отсутствовала душа, что она вездв и во всемъ, не переставая въ самой себв быть темъ, что она есть. Это значить, что если бы міръ могь стать еще большимъ, чемъ каковъ онъ есть, то и тогда у души достало бы силь на все и вся, потому что и тогда онъ весь содержался бы во всей душв (т. е., въ универсальной). Такимъ образомъ выраженіе: "душа увеличивается вмъсть ст числомт" следуетъ понимать не въ буквальномъ, а въ томъ смысле, что душа, не смотря на свое единство, не отсутствуетъ ни въ чемъ, присутствуетъ вездъ, ибо единство ея вовсе не есть такое, которое подлежить измёренію и какое свойственно той или иной природъ (тълесной), которая тщетно претендуеть быть единою и касается единою лишь насколько участвуеть въ истинномъ единствъ. Въ строгомъ смыслъ слова единое есть только то бытіе, которое не составляется изъ многихъ особыхъ частей, а иначе постепенное отнятіе каждой изъ его частей повело бы къ уничтожению его единства и целости, потомъ-то, которое не отдълено никакою границею отъ всего прочаго (многаго), а иначе ему пришлось бы или не досягать до всего, если бы это все оказалось большимъ, чёмъ оно, или растягиваться въ желаніи стать въ уровень со всфиъ, и касаться частей этого всего своими частями, вмёсто того, чтобъ присутствовать во всемъ вездів во всей своей цівлости; а кромів того, такъ какъ при такой своей раздробленности, оно не составляло бы одного непрерывнаго сосредоточеннаго въ себъ цълаго, то ему самому неизвёстно было бы, гдё оно находится. Итакъ, если это бытіе есть единое въ истинномъ смыслѣ слова, если единство составляетъ саму сущность его, то оно должно извёстнымъ образомъ содержать во власти и силъ своей и противоположную природу, т. е., множество; мало того, необходимо, чтобъ оно, это множество, имъло не внъ себя, а у себя и отъ себя, другими словами,-чтобъ оно, будучи единымъ, вмъстъ съ тъмъ было многимъ и безконечнымъ. Будучи же таковымъ, оно вездъ является во всей своей цёлости какъ единый разумъ, который самъ себя обнимаетъ и обнимая или содержа себя въ самомъ себъ, нигдъ не удаляется отъ себя, но вездъ пребываетъ въ самомъ себъ; онъ не отдъляется мъстомъ и отъ всъхъ другихъ вещей, ибо онъ существоваль прежде всёхъ тёхъ вещей, которыя существують въ форм'в пространства; онъ не имфль въ нихъ никакой нужды, напротивъ онъ нуждались въ немъ какъ въ своей основъ, но не смотря на то, что всъ онъ на немъ были утверждены, онъ все таки продолжаетъ назыблемо пребывать въ самомъ себъ, и если бы какъ нибудь онъ двинулся (изъ себя), тогда всв прочія вещи тотчасъ погибли бы и исчезли, лишившись въ немъ той основы, на которой всъ утверждаются. Но, не можеть быть никакого разумнаго основанія для того, чтобы онъ, обладавшій совершеннымъ бытіемъ благодаря тому обстоятельству, что пребываеть въ самомъ себъ, вдругъ отчуждался отъ себя, удалялся изъ себя и ввърилъ свое существование той невърной измънчивой протяженной природъ, которая для своего сохраненія сама въ немъ нуждается.

10. Итакъ, это истинно-сущее въ самомъ себъ пребываетъ всею своею премудростію и ни во что другое само не входитъ, но за то всъ прочія вещи устремлены къ нему, и это страстное стремленіе указываетъ имъ, гдѣ оно находится. Стремленіе это похоже на ту настойчивую любовь, которая готова проводить дни и ночи у дверей того, кого она любитъ, которая хочетъ находиться всегда совнѣ подлѣ красоты, движимая желаніемъ владѣть ею и считая за счастье участвовать въ ней. Подобно этому и любящій красоту сверхчувственную не овладѣваетъ ею самою, а только находясь вблизи ея, наслаждается

участіемъ въ ней, между тёмъ какъ она въ самой себё пребываетъ, и вотъ почему часто многіе любять одну и ту же красоту, любять ее притомъ во всей ся цёльности, и если владёютъ ею,—по мёрё своихъ силъ, то владёютъ, или по крайней мёрё желаютъ владёть ею во всей ся цёлости. Развё мыслимо, что это истинно-сущее не довлёетъ для всего (что въ немъ участвуетъ), пребывая въ самомъ себё? Оно довлёетъ для всего именно потому, что, пребывая въ самомъ себё (какъ единое цёлое), въ тоже время красотою своею присущее всему во всей своей цёлости.

Подобно красотв и мудрость (то фромеги) присуща всему (что участвуетъ въ ней) во всей цёлости, а не такъ, что одна часть ея здёсь, другая тамъ, ибо смёшно было бы думать, что она нуждается въ мъстъ, такъ какъ, въдь, она совсъмъ не то есть, что бълизна (въ тълъ) и вообще не есть что либо тълесное. Поэтому, если правда, что всё мы участвуемъ въ мудрости, то несомивнно также и то, что сама мудрость пребываеть въ себѣ какъ единое цълое, и когда мы участвуемъ въ ней, то имъемъ не разныя части ея, а всю цёликомъ, притомъ такъ, что та целостная мудрость, которую ты имень, есть не иная, а та самая, которую цёликоми и я имёю. Нёкоторое подобіе этого отношенія (многихъ къ единой мудрости) представляють народныя собранія и всякія сов'єщанія, на которых всі присутствующіе всегда одно лишь имбють въ виду-придти къ одному мудрому ръшенію: туть каждый въ отдъльности какъ будто не способенъ мудрствовать, а собравшись вмёстё и соединившись въ разсуждении объ одномъ и томъ же, всв пораждають, или точные находять одну для всыхъ мудрость (т. е., одно всымъ являющееся, какъ самое мудрое, решеніе). Да и что въ самомъ дель могло бы разделять другь отъ друга умы, такъ чтобъ они не объединялись въ одномъ и томъ-же (всеобъемлющемъ) умѣ? Но, котя всё мы, какъ умы, совмёщаемся (въ этомъ одномъ ум'в), намъ кажется, что нетъ (что мы отдельны и отъ него и другь отъ друга), на подобіе того, какъ тому, кто касается одного и того же предмета различными пальцами, кажется, что касается каждый разъ все иной и иной вещи, или какъ тому, кто ударяя по одной и той же струнв лиры (различными пальцами), кажется, что ударяеть по разнымъ струнамъ.

А теперь следуетъ сказать, какимъ образомъ ны душами нашими участвуемъ въ благв. Въдь и тутъ-благо, котораго ты достигь, не иное, чёмъ то, котораго я достигь, а то же самое. Но, когда я говорю то же самое, то и то разумею, что отъ одного и того же блага истекаетъ на насъ обоихъ различныя дъйствія такимъ образомъ, что само благо находится гдь-то тамъ высоко, между твиъ какъ дары его ниспадають сюда (на землю), -- а то хочу сказать, что дающій благо туть присущь тёмъ, которые получаютъ, чтобъ они поистинё воспринимали его, что онъ источаетъ свои дары лишь темъ существамъ, которыя стоять во внутренней съ нимъ связи, но не тъмъ, которыя были бы совсёмъ чужды ему (имёли бы совсёмъ иную природу), потому что духовные дары сообщаются не путемъ пространственной передачи. Въдь наблюдение говоритъ, что даже твла, не смотря на раздвляющее ихъ другъ отъ друга разстояніе, способны воспринимать одни и тіз же воздійствія и совпадать между собою въ одинаковомъ у всёхъ ихъ результат'в этихъ воздействій; мало того, ведь все действія и страданія тёлъ во вселенной истекають изъ ея собственнаго лона,-такъ что ничто въ нее не вторгается отвив. А если такъ, если даже телесное-бытіе, которое по самой природе своей подвержено непрерывному теченію и всегда какъ бы уб'вгаетъ отъ самого себя, ничего отвив не воспринимаеть, то какимъ образомъ могла бы воспринимать что либо отвит сущность непротяженная? Изъ этого следуеть, что если мы созерцаемъ благо и касаемся его, то это благодаря тому обстоятельству, что содержимся и находимся всё въ одномъ и томъ же началѣ-находимся тамъ тою стороною нашего существа, которая имъетъ (такую же, какъ и оно) ноуменальную природу.

Ко всему этому можно присовокупить еще и то соображеніе, что сверхчувственный міръ долженъ обладать единствомъ въ гораздо высшей степени, чёмъ міръ чувственный, а иначе мы имёли бы два чувственныхъ міра, нбо, чёмъ, спрашивается, отличался бы кругъ міра сверхчувственнаго отъ круга чувственнаго, еслибы не превосходилъ послёдняго своимъ единствомъ? Слёдовательно, онъ и въ самомъ дёлё отличается отъ послёдняго (болёе совершеннымъ единствомъ). Ибо еще болёе смёшно было бы допустить, что между тёмъ какъ одинъ изъ

этихъ міровъ имбетъ свойственную ему и соразмфрную съ его природою массу, другой, не нуждающійся ни въ чемъ подобномъ (въ протиженной массъ), тоже чего-то растягивается и отъ себя самого удаляется. Да и что можетъ служить помъхою тому, чтобы въ сверхчувственномъ мір'в всі сущности были въ единствъ? Въдь тамъ одна сущность не отталкиваетъ отъ себя другую вследствіе невозможности быть имъ обениь въ одномъ и томъ же мъстъ, подобно тому какъ не мъщаетъ другъ другу ваше пониманіе той или иной мысли, теоремы, моему пониманію или какъ не мёшаютъ другъ разныя знанія находиться въ одной и той же душь. Но такое единство (возможное для представленій, понятій, вообще діятельностей), обыкновенно возражають, не можеть имъть мъста для субстанцій. Конечно не могло бы, если было истиннымъ предположение, что даже субстанции въ истинномъ смысле слова суть твлесныя массы.

11. Но какъ, спративается, сверхчувственное бытіе, будучи непротяженнымъ, можетъ простираться на все тело вселенной, которая такъ громадна? И какъ оно при этомъ можетъ оставаться тождественнымъ и не раздробленнымъ? Мы не разъ уже выдвигали это возражение, желан положить конецъ всемъ сомивніямъ и недоумвніямъ по этому предмету; мы неоднократно старались доказать, что такъ оно есть и должно быть, а не иначе 1), но не будуть, конечно, излишни и новыя соображенія по этому вопросу. Не посліднимъ, а напротивъ самымъ главнымъ основаніемъ нашихъ доказательствъ служило понятіе о природъ сверхчувственнаго бытія, какъ такой, которая не представляетъ ничего похожаго на камень или громадную глыбу, которая своимъ объемомъ занимаетъ въ пространствъ опредъленное мъсто и никоимъ образомъ не можетъ выступитъ изъ границъ своихъ, потому что мёрою ея массивности и ея силы служить ея собственная природа-природа камня, вообще глыбы. Сверхчувственное бытіе, напротивъ, будучи бытіемъ первичной природы, не имъетъ ограниченнаго и измъримаго протяженія, такъ какъ само оно служить мітрою для всей чувственной природы и представляеть собою силу всеобъемлющую,

<sup>1)</sup> Объ этомъ будеть рычь въ этой самой Эннеадъ-въ 7-й книги; объ этомъ трактуеть и 7-я книга 8-й Эннеады.

превосходящую всякую определенную величину. Равнымъ образомъ, оно и во времени не находится, а существуетъ вив времени, потому что и время представляетъ начто раздаленное. слагающееся непрерывно изъ отдёльныхъ интерваловъ, между тъмъ какъ оно въчно, а въчность остается всегда тождественною, --- она господствуетъ надъ временемъ и превосходитъ его своею въчною силою, --- тогда какъ время имъетъ лишь теченіе безконечное. Время можеть быть сравнено съ линіею, которая, котя простирается въ безконечность, но постоянно стоить въ зависимости отъ своей исходной точки, вокругъ которой она движется, такъ что, какъ бы далеко ни шла линія, повсюду можно усмотрыть эту неподвижную точку, около которой она вращается. Если же такимъ оброзомъ время (своимъ теченіемъ въ безконечность) представляеть лишь некоторую аналогію съ темъ истинно-сущимъ, которое, пребывая въ своемъ тождествъ, безконечно не только своею въчностію, но также и своимъ могуществомъ, то понятно, что это истинно-сущее (не только могло, но и) должно было въ силу своего безконечнаго могущества произвести иную природу, которая, изъ него истекая и на немъ утверждаясь, къ нему и направляется и даже хочеть поравняться бёгомь во времени съ его силою, которая пребываетъ неизменно въ самой себе. Но ясно, что эта его сила все-таки выше той иной природы, ибо она дълаеть то, иная природа стремится растянуться въ параллель что эта и въ уровень съ нею.

Но какъ, почему эта низшая природа участвуетъ въ сверхчувственномъ бытіи, и въ какой степени можетъ участвовать въ немъ? Участвуетъ она въ немъ потому, что она во всей цълости своей присутствуетъ вездъ, хотя конечно не входитъ въ каждую отдъльную вещь цъликомъ, по причинъ ея безсилія, неспособности воспринять его цълымъ; оно одинаково присутствуетъ вездъ, но не такъ напримъръ какъ треугольникъ матеріальный, а такъ, какъ треугольникъ идеальный, которымъ опредъляются (въ построеніи) всъ треугольники матеріальные. Почему вещественный, чувственный треугольникъ не можетъ находиться вездъ, подобно идеальному? Потому что матерія не участвуетъ вся въ цълости въ этомъ идеальномъ треугольникъ, потому что она кромъ этой принимаетъ и многія другія формы, потому что вообще не вся она воспринимаеть каждый изъ ноуменовъ, какъ и первичная (т. е. сверхчувственная) природа съ своей стороны не сразу непосредственно входитъ во все безравлично, но сперва въ самые первые и высшіе роды сущаго, и уже чрезъ нихъ во всё существа, и такимъ образомъ всегда присуща всей вселенной.

12. Но какъ и почему она присуща всей вселенной? Она присуща всей вселенной какъ единая нераздёльная жизнь: въдь. въ живомъ существъ жизнь простирается не до извъстныхъ только границъ, за которыми ея уже нътъ, но находится въ немъ вездъ. А кто захотълъ бы спросить, какъ же она можетъ находиться вездё, тогъ долженъ припомнить себё, что сила жизни не есть определенная какая либо и ограниченная величина, а напротивъ такова, что какъ бы далеко ни простиралось въ мысленномъ анализъ ея дъленіе, она всегда сохраняеть свой основной характерь безконечности. Кром'в того, она не содержить въ себв никакого вещества, а это значить, что она не можеть быть, подобно массь, раздробляема на части и путемъ постепеннаго деленія приведена въ ничто. И если вы уразумвли и можете представить себв эту жизнь безконечную и ввиную, эту природу неустанную и неистощимую и настолько полную, что она, какъ бы кипя жизнію, переливается черезъ край, то, куда бы вы ни направили вашъ взоръ, на чемъ бы ни сосредоточили свое вниманіе, разві можете сказать, что ен тамъ, вли здъсь нътъ? Напротивъ, какъ не найдете вы ничего превышающаго ее своею величиною, такъ и не остановитесь ни на чемъ такомъ безконечно-маломъ, которому она ничего уже не могла бы дать вследствіе истощенія (во всемь прочемь).

Кому удастся погрузиться своею мыслію въ единое всеобъемлющее сущее и очутиться въ его лонь, тотъ не ищи сверхъ этого ничего больше, а иначе ты удалишься отъ него и, обративь вниманіе на что либо постороннее, утратишь сознаніе его присутствія въ тебь. Ничего болье (кромь его) не желая и не ища, ты почувствуещь въ себь присутствіе не какой либо части его, а всего его; въ этомъ состояніи ты даже себя самого не будещь сознавать и представлять какъ такого-то (какъ индивидуальное и), потому что погрузишься въ то всеобъемлю-

щее сущее и самъ какъ бы станешь таковымъ. Каждый изъ насъ и первоначально быль таковымь, но къ первоначальной природъ присоединилось и нъчто другое, что сдъляло насъ худшими, потому что это другое имъетъ свое начало, не въ томъ всеобъемлющемъ сущемъ, которое не допускаетъ никакого увеличенія, а въ томъ, что ему противоположно. Каждый изъ насъ, становась индивидуумомъ вследствіе присоединенія (къ первоначальной природъ) несущаго, тъмъ самымъ выдъляется изъ области бытія универсальнаго, и наобороть по мёрё того, какъ отръшается отъ несущаго, онъ какъ бы увеличиваетъ, расширяетъ свое бытіе. Но только когда мы всецёло отрешаемся отъ всего прочаго, въ насъ вселяется то истинно-сущее, а въ противномъ случав не является намъ. Впрочемъ, когда оно бываеть присуще намъ, то это не то значить, что оно прошло, приблизилось къ намъ (а то, что мы себя къ нему приблизили), равнымъ образомъ, когда оно не присуще намъ, то это потому, что мы отъ него удаляемся (а не оно отъ насъ); строго говоря, мы даже не удаляемся отъ него, такъ какъ оно всегда и вездѣ близко къ намъ, — а только отвращаемся отъ него, направляя себя на что либо иное, или даже противное ему. Подобнымъ образомъ, боги неръдко, въ присутствіи многихъ, являются только одному изъ всёхъ присутствующихъ, потому что этотъ одинъ способенъ зръть ихъ, --- боги, которые (по словамъ Гомера) принимая различные образы, посъщають разныя страны 1). Но всѣ страны—вся земля и все небо во власти того высочайщаго Бога находятся, чрезъ него и въ немъ существуютъ. Отъ него же происходитъ все сущее, всъ истинныя (сверхчувственныя) сущности до души и жизни включительно, и вст онт, на немъ одномъ утверждаясь бытіемъ своимъ, составляютъ единство, которое безконечно, потому что изъято изъ условій пространства.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> Ομεссея XVII, 486. Παντοίοι τελέθοντες επιστρωφώσι πόληας.

## Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

(Окончаніе \*).

II.

Особенныя идеи въ книгахъ сивиллъ: 1, отличительныя идеи сивиллы іудейской.

Самое значительное мъсто въ 3-й сивиллиной книгъ іудейскаго происхожденія занимають мессіанскія ожиданія. Царство Мессін іудейская сивилла описываеть красками, какія грубое воображение іудеевъ всегда давало мессіанской идев. "Въ то время, представляеть сивилла, Богь пошлеть изъ странь, гдъ восходить солнце 1), царя, который восторжествуеть надъ своими врагами оружіемъ или свяжетъ ихъ узами и даруетъ миръвсей земль. Все это онъ совершить не по собственному разсужденію, но повинуясь вельнію великаго Бога. Тогда народъ всемогущаго Господа снова будеть жить въ изобиліи: онъ украсится золотомъ и серебромъ, будетъ блистать въ пурпуровой одеждъ, обогатится всъми благами, какія принесуть ему плодоносная земля и море"... 2) А земля принесеть ему урожай пшеницы, вина и елея, и всякихъ плодовъ; небо ниспошлетъ ему сладкій напитокъ меда, источники потекуть чистымъ и сладкимъ молокомъ; у него уродится много овецъ... Землетрясеніе, засуха и голодъ не коснутся его 3)... Но все это и богатство и изобиліе-будеть общимъ достояніемъ, и имъ будутъ пользоваться всв, ибо добрый законъ низойдеть къ людямъ съ

<sup>&</sup>quot;) См. ж. "Въра н Разумъ" за 1899 г., № о.

<sup>1)</sup> Въ другихъ стихахъ-,,съ неба", см. 3, 286.

<sup>2) 3, 652—661. 3)</sup> Ibidem, 743—753, 573—585, 611—623

сіяющаго неба-справедливость, единодушіе, любовь и гостепріимство; вслёдствіе чего чужды будуть людямь зависть, раздоры, воровство, убійство, раболівнство" і) и всякіе другіе пороки,-и пророки оставять тогда свои угрозы 2). Изображеніе мессіанскихъ благъ въ нѣкоторыхъ отрывкахъ носить слѣды поразительно близкаго вліянія Библіп. Таковы, напримітры, стихи, гдв говорится, что всв холмы въ то время будутъ сравнены, высокія горы, моря и всякія тропинки будутъ удобопроходимыми путями 3); таковъ, напримъръ, и слъдующій отрывокъ: "Радуйся, Госпожа, — обращается сивилла къ будущей матери Мессін, - радуйся и веселись (собств. - скачи), потому что Основавшій небо и землю посылаєть теб'я в'ячную радость. Въ тебъ обитать будетъ и чрезъ тебя явится безсмертный свътъ. Волкъ и ягненокъ, медвъдь и теленокъ тогда будутъ пастись на горахъ другъ съ другомъ; пантера будетъ щипать траву вийсти съ козленкомъ, и плотоядный левъ, подобно быку, смирно жуетъ мякину изъ яслей; маленькія діти поведуть его на поводкъ, ибо Онъ (безсмертный Свъть-Мессія) сдъласть животныхъ земныхъ ручными. Драконъ 4) почиваетъ витстъ съ груднымъ ребенкомъ и не причиняетъ ему вреда, потому что Богъ защищаетъ его" 5). Въ это блаженное время евреи построять новый храмь Богу, а цари персидскіе принесуть имъ, въ качествъ подарка для храма, золото, серебро и хорошо скованное жельзо 6). "Чада Божін будуть жить въ мирь вокругъ храма и въ радости получать будутъ дары, которые даруетъ имъ Тотъ, кто есть Творецъ міра, его Судія и царь. Онъ защищаетъ ихъ Своею всесильною помощью, какъ-бы ствною, окружающею человъка отъ пылающаго огня... Тогда изумленные острова и города воскликнуть въ одинъ голосъ: посмотрите, какъ Богъ любить этотъ народъ! Онъ исполнилъ его всёми благами, онъ отдаль въ его распоряжение самое небо, -- солнце и луна служать ему" )... Но изумление это

<sup>1)</sup> Ibidem, 373-380.

<sup>2)</sup> Ibidem, 780 H cats.

<sup>3) 3, 776-779.</sup> 

<sup>4)</sup> Злан женщина.

<sup>5) 3, 784 — 794.</sup> Эта стахи вощие въ 4-ю эклогу Виргалія, см. Friedlieb Einleitung, § 17, seit. XXXIX.

<sup>6)</sup> Ibidem, 289-294.

<sup>7)</sup> Ibid. 702-713.

сміняется у ніжоторых в язычников завистью и ненавистью къ іудеямъ. Они составять союзь и пойдуть войною на іудеевъ, \_безумные дерзнутъ поднять мечъ на храмъ іудейскій<sup>и 1</sup>)... Однако войны не будеть въ мессіанское время 2). Богъ грозно обличить союзниковь у ствит іуден, попалить ихъ небеснымъ огнемъ и трупами ихъ наполнить земныя пропасти. "Тогда **узнають** они, замічаеть сивилла, гнівь безсмертнаго Бога. Рыданіемъ и плачемъ огласять землю удёлёвшіе отъ пораженія, но они быстро онвижють, захлебнувшись въ потокахъ крови; а дикіе звіри насытятся ихъ трупами" 3). Иначе прославленіе евреевъ повліяеть на другихъ язычниковъ. Изумивпинсь ему, они обратятся къ евреямъ съ такой мольбою: "падемъ на вемлю и будемъ умолять безсмертнаго царя-высочайшаго Бога... Допустите насъ идти къ храму; предоставьте и намъ всемъ исполнять законъ великаго Бога, ибо Онъ есть единый Господь, а законъ Его-справедливъйтий изъ всъхъ законовъ земныхъ. Мы уклонились отъ пути безсмертія, почитали взделія рукъ-всякіе тленные идолы... Но дозвольте намъ пасть предъ лицемъ народа Божія 4), дозвольте воспёть намъ Бога нашимъ Творцомъ. Такимъ образомъ, іудейская сивилла виускаеть язычниковь въ царство Мессіи только чрезъ нѣкотораго рода унижение ихъ предъ евреями.

Торделивое сознаніе послідними своих преимуществь и превосходства предъ всіми другими людьми мы имізли случай отмітить при изложеніи ихъ нравственных воззріній. Но всего ясніве это горделивое сознаніе выразилось въ слідующей пышной похвалів потомству Авраама. "Есть въ Халдеї городъ, говорить сивилла, называемый "Уръ", откуда произошло потомство людей справедливыхъ, одушевленныхъ благочестивыми чувствами и преданныхъ всякаго рода добрымъ діламъ. Они не ванимались ни гаданьемъ по світиламъ небеснымъ, по глубинів морскихъ водъ или полету птицъ, ни предсказательствомъ всякаго рода, ябо все это порождаетъ разные пороки и уклоняєть людей отъ законныхъ путей и законныхъ ділъ. Постунать справедливо—вотъ ихъ единственная забота; скупость

Савилла пророчественно изображаетъ минувшій для нея историческій фактъ.

изгнана изъ ихъ сердца вийсти съ печалями, которыя она собой. Всюду у нихъ правильныя мёры, --- и всякій мерно довольствуется тою частью, которая дана ему въ селъ или городъ. Между ними нътъ воровъ, скрывающихся во мракъ ночи, и никто не расхищаеть въ стадахъ козловъ, ягнять или воловъ. У нихъ богатый не оскорбляетъ бъднаго,и богатство состоитъ въ томъ, чтобы, какъ можно больше, раздавать беднымь отъ своего именія. Въ этомъ они следують заповеди своего Бога, Который создаль землю такъ, чтобы она была общею для всёхъй і). Сивилла изобличаеть во лжи самоё себя, когда говорить немножко дальше, что и евреевъ постигали бъдствія за то, что они "нетвёрдо соблюдали заповъди бесмертнаго Бога" 2). -- Кромъ этихъ идей можно отмътить еще, какъ встрвчающиеся только у іудейской сивиллы. разсказы о божественномъ освобождения евреевъ изъ Египта и Синайскомъ Законодательствъ 3) — указаніе на служеніе іудеевъ человъчеству, какъ "проповъдниковъ жазни" 4), и мысль, довольно неопредбленно, впрочемъ, выраженную о томъ, что законъ дълаетъ людей несчастными для того, чтобы знали они, что есть единственный Богъ-Судія, всыскатель проступковъ, и нътъ другого Бога, кромъ Него" 5).

## 2. Отличительныя идеи сивиллы іудео-христіанской.

Въ іудео-христіанской части сивиллиныхъ оракуловъ мы встрѣтились съ интересными воззрѣніями на природу и историческую судьбу человѣка, на личность Мессіи—Христа, на язычниковъ, какъ членовъ Его царства, и съ указаніемъ на евхаристію.

Преобладающими чертами въ природъ человъка іудео-христіанская сивилла считаетъ властолюбіе и роскошь въ одеждъ. "Люди", восклицаетъ она, почему вы, какъ будто-бы будучи безсмертными на землъ, не миритесь съ мыслью о кратковременности своего господства на ней и желаете господствовать болье, чъмъ это свойственно смертнымъ? Вы никогда не размышляете о томъ, что Богъ презираетъ властолюбцевъ. Болъе

<sup>1) 3, 218-246,</sup> cm. Tarme 586-595. 2) lbidem. 275-276.

<sup>8)</sup> Ibidem. 247—264. 4) Ibidem, 194—195. 5) Ibidem. 758—759.

всего между вами ненасытны властью (римскіе) цари. Дурные, безбожные—они уготовляють себ'в тартаръ. Вм'всто прекрасныхъ д'влъ и добрыхъ желаній вы любите верхнія од'вянія изъ пурпуровой матеріи". Сивилла угрожаетъ за такое пристрастіе къ власти и одежд'в судомъ Божіимъ 1). Очевидно, зд'всь она выражаетъ гн'явъ своихъ единов'трцевъ, который вызывали въ нихъ римскіе императоры и патриціи своимъ необузданнымъ своеволіемъ и безграничною роскошью.

При взглядв на прошедшую и будущую участь человъка, у другой сивилы вырывается такое восклицаніе: "о человікь, непостоянный и безразсудный, преследуемый злою судьбой! Ты-начало бъдствій для самого себя и страшный конецъ,созданіе поврежденное и обновленное и снова полное всякихъ страстей,-причина ужасной кончины мира!... Всё ты разстроиль, всё перемышаль со зломь. По вины твоей измынилась кы худшему земля -прежде прекрасная. Свётиль нёкогда для люлей блестащій солнечный світь—світь пророковъ,—слова ихъ были тогда какъ-бы прекраснымъ напиткомъ, истекавшимъ по канлямъ; они шли впереди, и для всъхъ восходилъ тогда день. Но теперь ты безпомощень, ты-начало ужаснаго бъдствія, когда придуть къ тебъ мечь отмщеніе и печаль того дня" 2). И затыть, повторяя снова свое первое обращение къ человъку, сивилла такъ заключаетъ свою рёчь: "человёкъ-песчастіе всеобщее! Прими горькія річи, річи, непріятно звучащія"... Здесь очень прозрачно отмечены сивиллою главные моменты въ судьбь человычества, чтобы называть ихъ. Обратимъ внимахристіанствъ сивилла ніе ва то, что въ представляетъ человька менте сильнымъ въ борьбъ со зломъ, чтить каеимъ онъ былъ подъ руководствомъ пророковъ. Очевидно, она не достаточно еще усвоила и понимаетъ духъ христіанства, если такъ разсуждаеть. Другая сивилла-іудеохристівнка, объясняеть и причину печальной участи челов'вка. "Человъкъ-Мой образъ", говорить она отъ имени Божія, "и надъленъ способностью къ добру. Я Самъ предложилъ ему два пути-путь жизни и путь смерти. Я заповъдаль ему избрать

<sup>1) 12, 1—11.</sup> Friedlieb относить 12 кн. къ 3-му христ. въку, см. Einleitung, § 31, в. LXXI.

2) 5, 228-246.

добрую жизнь, но онъ вступиль на путь смерти и идеть къ въчному огню" 1). Слъдовательно, источникъ зла въ жизни человъка сивилла видитъ въ немъ самомъ—въ его свободной волъ.

Христосъ, по представленію іудеохристіанской сивиллы, существуетъ отъ въчности и лишь во времени явился воплотившимся. Его въчное господство она рисуетъ въ символахъ, которые напоминаютъ собою символы въ виденіи Ерма. Но изложимъ мысли сивиллы ея собственными словами. "O cölesyrien несчастный! Ты не узналъ своего Бога, который омылся въ струяхъ Іордана, на Которомъ почилъ тогда Св. Духъ. Онъ быль прежде созданія неба и земли и господствоваль чрезъ Слово Своего Отца 2). Воплотившись отъ Св. Духа, Онъ вознесся въ обитель Отца. Вследъ за вознесениемъ великое небо воздвигло Ему три башни; въ нихъ получили себъ жилище прекрасные возничіе Бога-надежда, благочестіе и святость, которая не требуетъ золота или серебра, но выражается въ благогов'внів, а это посл'єднее въ жертвахъ и добромъ настроенін души" 3). Эти башни, какъ видимъ, символы славы, окружающей вознесшагося Господа, и вмёстё добродётелей, посредствомъ которыхъ только и можно вступать въ нравственное общеніе съ всесвятъйшимъ Существомъ. Въ этомъ отрывкв <sup>4</sup>) усматривають заблужденіе сивиллы, состоявшее будто-бы въ томъ, что соединение въ Інсусъ Христъ божества и человъчества она почитала совершившимся не ранъе, какъ со времени крещенія Христа въ Іордань. Но тексть не довольно ясенъ, чтобы дать полное оправдание такому именно толковавію. Не хотель-ли авторъ 7-й сивиллиной книги сказать только о чрезвычайномъ откровеніи божества во Христь въ то время, когда сошель на него Духъ Святый?

Въ той-же 7-ой книгѣ находимъ мѣсто, гдѣ выступаетъ іудейская предразсудочная вражда іудео-христіанъ по отношенію къ христіанамъ, вышедшимъ изъ язычества. Вотъ это мѣсто: "Большія несчастія ожидаютъ тѣхъ, полагаетъ сивилла, которые, облекшись въ овечью кожу, думаютъ, что и они также

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 8, 399-402.

<sup>2)</sup> Въ Ветхомъ Завътъ Онъ былъ прообразованъ Монсеемъ и Інсусомъ Навиномъ, по неясному указанію сивиллы 5 книги, см. 256—259 ст.

<sup>3) 7, 64—75.</sup> 

<sup>4)</sup> A Tarme Bb 6 KH., 6-7 CT.

евреи, хотя произошли изъ другого покольнія,—которые разливаются въ пустыхъ словахъ и ищутъ выгоды во злъ. Эти люди напрасно измѣняютъ прежній образъ жизни 1), не будучи въ состояніи обмануть праведниковъ, которые прославляютъ Бога истиннымъ благочестіемъ" 2).

Наконецъ, у іудео-христіанской же сивиллы находимъ упоминаніе объ евхаристіи въ слъдующихъ выраженіяхъ: "Поставь, поучаетъ она своихъ единовърцевъ", Господу свою трапеву чистую и безкровную; наполни её благами, дай хлѣбъ голодному, напой жаждущаго и одѣнь нагого, принося сюда пріобрътенія своего труда чистыми руками. Утѣшь печальнаго и успокой усталаго,—и эту живую жертву приноси живому Богу" в)! Сивилла эта жила, очевидно, въ то время, когда евхаристія еще соединялась съ вечерями любви, такъ называемыми агапами 4).

#### 3. Отличительныя идеи сивиллы христіанской.

Христіанская часть сивиллиныхъ оракуловъ вводить насъ въ особую сферу идей: здѣсь сивиллы разсказываютъ исторію земной жизни Господа, излагаютъ ученіе о Личности Его и дѣль, показывая плоды Его искупительной смерти.

Личность Христа опредёляется слёдующимъ образомъ: "Христосъ есть нашъ Богъ", говоритъ сивилла,—написанный въ акростихѣ 5), безсмертный Царь и Спаситель, пострадавшій за насъ" 6). Онъ—Сынъ безсмертнаго, великаго и славнаго Бога;

<sup>1)</sup> Въроятно, іудейскіе обычан, какъ прозелеты.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 7, 132—138. <sup>3</sup>) 8, 403—408.

<sup>4)</sup> Іудео-христіанскія части 8-й сив. вниги (1—216, 337—429) относятся прибивительно въ половнить 2 в. по Р. Хр., См. Friedlieb'a, Einleitung, § 26, в. LX. Аганы отдълнись оть евхаристін окончательно посять 250 года.

<sup>5) &</sup>quot;Iesus Chriestus, Gottes Sohn, Erlöser, Kreuz". Этоть акростих относять во средвий 2 в. Въ немъ заключается древибйшій свиволизив, по которому греческое слово "Тудос", означающее рыбу, означало Христа; а эта эмблема была очень употребительна въ первыхъ 2-хъ въкахъ. Константивъ В. принисываеть ему древнее происхожденіе, а св. Іустинъ намекаеть на него въ своемъ "Увіщаніи къ Еллинанъ", вогда упоминаеть о предсказаніи сивилли относительно пришествія "Івсуса Христа, нашего Спасителя". Эти слова повторяють приблизительно прописным буквы акростиха. Тр. К. Д. А. 1867 г. 369 стр. Акростихъ поміщень подъ именемъ стиховъ эритрейской сивилм, сохраненныхъ Евсевіемъ Кесарійскимъ, въ старинномъ сборникъ различныхъ греческихъ стихотвореній разныхъ авторовъ, напечатанномъ въ Венеція въ 1495 г. Хр. Чт., 77 г. ч. І, стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) 8, 249-250.

Богъ вручилъ Ему тронъ царя прежде, нежели Онъ родился 1). Онъ быль участникомъ Отца въ твореніи міра. Отецъ быль Ему советникомъ предъ всякимъ твореніемъ и въ свою очередь избралъ Его въ совътника Себъ, сказавъ: "Сынъ, сотворимъ человъка (въ другомъ мъсть: "родъ человъческій") по собственному образу и дадимъ ему жизнь, сохраняющую дыханіе. Руками теперь Я сотворю его, но после Ты долженъ позаботиться о Нашемъ подобін, такъ чтобы Мы сообща произвели его" <sup>2</sup>). "Помня это определеніе, Онъ снисшель въ недра Девы для того, чтобы принять человъческое естество" 3). "Не въ славъ, но, какъ человъкъ, пришелъ Овъ въ міръ 4), въ жалкомъ, безчестномъ видь, чтобы чрезъ это дать надежду (спасенія) несчастнымъ людямъ..., невърующихъ надълить небесной върой, показать людямъ путь къ небу и возстановить падшее создание Божіе" <sup>5</sup>). Посему Онъ кротокъ и любвеобиленъ <sup>6</sup>) и добровольно страдаеть за людей .). Но хотя Онъ и имъеть такой жалкій видь, однако Онъ-Богъ: "все знасть, видить и слышить, знаетъ сокровеннъйшіе помыслы человъка и обнажаетъ ихъ для изобличенія его, ибо Онъ есть слухъ, разумъ и видѣніе, и слово, создавшее формы (вещей); все Ему повинуется: Онъ воскрешаетъ мертвыхъ и исцеляетъ всякую болезнъ" в). Наконецъ, Сивилла признаетъ въ Немъ будущаго Судію живыхъ и мертвыхъ и Царя будущаго въка 9). Его, какъ Спаситела, прообразоваль Моисей, распростершій руки, когда вірою побідиль Амаликитянъ; въ наученіе людей тому, что "Онъ предъизбранъ у Бога Отца (для совершенія спасенія) и почтенъ честію, что Онъ жезлъ Давида и кость его, некогда Богомъ объщанная, и что, кто въруетъ въ Него, получитъ въчную жизнь". 10).

Сивилла довольно подробно разсказываеть объ обстоятельствахъ, предварявшихъ и сопровождавшихъ рожденіе Господа, и о Его земной жизни.

3) Ibid., 268-270.

<sup>1) 6, 1-3. 6</sup> кн. Friedlieb относить во 2 в. по Р. Хр., см. Einleitung, § 22, в. L.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8, 264 – 268, 441 – 4·14.

<sup>4)</sup> Въ тексть стоить "Zum Gerichte", но нужно читать—"Zum Welt",—см. Frieblieb, Einleitung § 25, s. LVII.

b) 8, 256-260; 6, 9-10.

<sup>6) 8, 326.</sup> 

<sup>7)</sup> Ibid., 287.

<sup>6)</sup> Ibid., 282-286.

<sup>9)</sup> Ibid., 217-255; 6, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 8, 250—255.

"Въ конце временъ новый Светъ возсіяль изъ лона Девы Марін"-такъ начинаетъ сивилла свой разсказъ о Благовъщенів Ангела Пресвятой Дівві. "Съ неба Онъ явился и облекся въ образъ человъка; и прежде всего, Гаврівлъ, облеченный въ чистое одъяніе, сказаль юной Дъвъ: "прими, о Дъва, Бога, который сходить въ чистыя недра Твои". Онъ сказаль, —и Лухъ благодати проникъ Деву, которая, будучи удивлена этими странными для нея словами, чувствуетъ біеніе своего сердца при словахъ Ангела. Но тотчасъ оправившись отъ страха, она отвъчаетъ на сладкій голосъ небеснаго посланника своей дъвственной улыбкой; краска невинности выступаеть на лип'в ея. н скромная радость наполняеть ея сердце. Довъріе возрождается въ ея душъ, -- и вотъ Слово воплощается во чревъ ея. Оно принимаеть плоть подобную человъческой и раждается младенцемъ отъ Матери -- Девы. Великое чудо для людей! Но для Бога Отца и Бога Сына вдёсь нётъ страннаго ничего<sup>и 1</sup>). Въ этомъ разсказъ, не вездъ отличающемся точностью выраженій, безъ ущерба, впрочемъ, кажется, для правильности мысли. обращаеть внимание та трогательная внимательность, съ какой подчеркнуты сивиллою святость Богоматери и Ез приснодивство Очевидно, его написала рука человъка, благоговъвшаго предъ нравственнымъ величіемъ святой Дівы....

Вообще же какъ этотъ отрывокъ, такъ и слѣдующіе, разсказывающіе о нѣкоторыхъ событіяхъ изъ жизни Господа, есть евангеліе, переложенное въ стихи.

"Какъ только родился Онъ, разсказываютъ сивиллы, небо и земля затрепетали радостью... Волхвы съ удивленіемъ смотрятъ на чудную зв'єзду, явившуюся на горизонтъ. Они идутъ за нею и находятъ Младенца, повитаго и лежащаго въ обыкновенныхъ ясляхъ. Виолеемъ—святая родина Слова, и пастыри стерегутъ колыбель Его" 2). Отъ рожденія Сивилы переносятъ насъ къ крещенію Господа въ Іорданъ. Къ евангельскому разсказу о свидътельствъ Сына Отцомъ и Св. Духомъ въ видъ голубя, онъ присоединяютъ заимствованное у евіонитовъ представленіе, что Христосъ послъ крещенія вышелъ изъ огня и тогда-то уже увидълъ

<sup>1) 8, 457-474.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibid. 474-480; 10, 30-34.

Своего Отца <sup>1</sup>). Понимають ли сивиллы значеніе крещенія Господа въ Его земной жизни, — вполнъ утвердительно сказать нельзя. Но судя по тому, что въ слъдъ же за разсказомь о крещеніи, сивиллы какъ бы съ особеннымъ удареніемъ говорять, что "вотъ (теперь) процвътетъ крестившійся, какъ чистый цвътокъ, роскошно во всемъ прозябая, и покажетъ людямъ путь къ небу<sup>и 2</sup>),—можно думать, что онъ смотръли на крещеніе, какъ на божественное помазаніе Христа предъ выступленіемъ Его на искупительное служеніе человъчеству.

Изъ земной жизни Госпола сивиллы вспоминають о хожиеніи Его по водамъ, усмиреніи бури, о насыщеніи пятью хлівбами пяти тысячъ человъкъ въ пустывъ, о путешествіи Его въ лежащія за моремъ земли съ проповідію о правді и любви, о воскрешении Имъ мертвыхъ, исцъления всякихъ болъзней 3). Дойдя до разсказа о торжественномъ входъ Господа въ Іерусалимъ, сивилла восклицаетъ: "Радуйся, священная дочь Сіона, много страдающая. Вотъ идеть къ тебъ Самъ Царь твой-кроткій, нашъ освободитель отъ тяжкаго рабскаго ига. что лежить на нашей выи, упразднитель нечестивыхъ (gottlosen) заповъдей и узъ (гръха), угнетавшихъ насъ; Онъ возсъдаетъ на молодомъ ослёнкъ. Познай въ Немъ своего Бога: Онъ сынъ Божій. Прославляй Его и почитай въ своемъ сердцъ, люби Его искренно и носи Его имя. А прежнее (имя, т. е. имя іудея) оставь и освободи себя отъ Его крови. Вѣчный не примирится съ тобою чрезъ посты и молитвы и чрезъ бренныя жертвы твои. Ублажай Его священной пъснью чистой души. Такъ познавай же Его,-кто Онъ,-и тогда ты будешь соверцать Творца" 4). Здёсь сивилла выдаеть свои чувства и намеренія, одушевлявшія ее при написаніи этого гимна въ честь входящаго въ Герусалимъ Господа. Удовлетворяя потребности собственнаго сердца прославить своего Спасителя, она въ то же время подробнымъ изображениемъ Его жизни хочетъ обратить къ въръ во Христа іудеевъ, на которыхъ "лежитъ кровь Его".

<sup>1) 6, 3—7.</sup> Подобваго же представленія держится, какъ мы виділи, и іздеокристіанская сивила (7, 84). Очевидно, оно было довольно распространеннымъ во 2 вікі, къ которому относятся 6-я в 7-я сивиливы книги.

<sup>2)</sup> Ibid. 8-9. 3) 6, 10-17; 8, 272-281. 4) 8, 324-336.

Въ разсказъ объ этомъ позорномъ преступлени евреевъ сивилла повторяетъ евангеліе. "Воскресивъ мертвыхъ и возвративъ здравіе болящимъ, -- повъствуетъ она, -- Христосъ отдается въ руки злодвевъ. Они осыпають ударами Его божественное лицо, а скверныя ихъ уста покрывають Его нечистымъ плюновеніемъ. Онъ же преклоняетъ Свою выю предъ ихъ влодействомъ, хранитъ молчаніе, когда Его бьютъ, такъ что никто (изъ злодвевъ) не знаетъ, кто-Онъ, чей и откуда, чтобы объявить о семъ людямъ. Такъ предаетъ Онъ за міръ Свою дівственную плоть. Ему делають терновый венокъ. Въ то время, какъ Онъ распростеръ Свои руки надъ міромъ, Ему даютъ желчь въ пищу и уксусъ въ питье; завъса храма разрывается, -- и среди дня густая тыма окутываеть землю въ продолжении трехъ часовъ" 1). Затъмъ, сивилла разсказываетъ о трехдневномъ пребывании Господа во власти смерти, о схождении Его въ это время во адъ съ проповедію спасенія умершимъ праведникамъ, о воскресеніи Его изъ мертвыхъ, о явленіяхъ Его -воскресшаго-людямъ, между которыми (явленіями) не позабыто даже явленіи Его двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ 2). Итакъ, въ концъ 2-го или началъ 3-го христіанскаго въка 3) было распространено между христіанами візрованіе о схожденів Господа во адъ именно во время пребыванія Его плотію во гробъ, -- върованіе, напрасно встръчавшее послъ возраженія... Сивилла знаетъ и содержаніе проповёди Спасителя во адё! "Начальникъ жизни снисшелъ во адъ, говоритъ она, и тамъ возвъстиль надежду спасенія всемь святымь-спасенія въ концъ временъ, въ послъдній день" 4). Интересное толкованіе сивилла даетъ четыремъ язвамъ Спасителя. "Христосъ показываетъ (ученикамъ), говоритъ она, на рукахъ и ногахъ язвы, пробуравленныя въ суставахъ; это-востокъ, западъ, свверъ н югъ, ибо онъ (т. е. язвы) означають, что столько странъ свъта участвовало въ совершени столь позорнаго и безбожнаго дъла", т. е., распятія Господа 5).

<sup>1) 8, 286—305. 2)</sup> Ibid 309—312, 318—323; 6, 19—20.

<sup>3)</sup> Въ этому времени относятся христіанскія части (217—336, 430—501) 8-й сив. книги, см. у Friedlieb'a, Einleitung, § 26, seit. LX.

<sup>4) 8, 309—310.</sup> 

<sup>5)</sup> Ibid. 318-323.

О плодахъ искупительной смерти Христа сивилла говоритъ следующее. Возставъ изъ мертвыхъ, Христосъ идетъ въ міръ, проповъдуя начало воскресенія и спасенія сначала избраннымъ. Средство очищенія отъ прежней злобы и новаго рожденія Овъ указываеть въ водъ безсмертнаго источника. Итакъ, пусть болъе не служать люди гнуснымь обычаямь міра" 1). Со смертію Христа прекратился Ветхій Завёть; и сивилла съ особеннымъ удареніемъ замітаветь, имітя въ виду, несомнітню, евреевъ, что теперь не сабдуетъ болбе служить ни храму, ни сфновному закону; міръ былъ погруженъ въ похоть, но теперь обновленъ", и нужно, оставивъ похоти, облечься въ новыхъ людей 2). Въ чувствъ благоговъйной радости о спасеніи и благодарности къ Крестному Страдальцу-Спасителю, сивилла ублажаетъ самое древо, на которомъ Онъ былъ пригвожденъ. "О блаженное древо! -восклицаетъ она, былъ распятъ Самъ Богъ! Земля не достойна носить тебя, и небо будеть твоимъ храмомъ въ тоть день, когда лицо Божіе явится людямъ, блистая свътомъ 3).

Таково возврвніе христіанских сивилль на личность Христа и Его дело. Конечно, оно не во всемъ ясно и отчетливо, не во всемъ и правильно, -- однако цѣнно въ немъ то, что оно не есть простое повтореніе евангелія, но есть евангеліе, усвоенное и осмысленное ихъ сознаніемъ. Ученіе христіанскихъ сивиллъ о лицъ Христа и Его дълъ не приставлено случайно къ ихъ міровоззрівнію, но оно согласуется съ последнимъ, какъ одна изъ его основныхъ посылокъ. Сивиллахристіанка смотрить на мірь, какь на целесообразно устроенное пълое. "Все въ міръ, по ея представленію, управляется Богомъ, все на своемъ мёстё, потому что каждое изъ твореній тщательно разм'вщено творческимъ разумомъ; и Творцу нравилось все, Имъ созданное" 4). Въндомъ творенія является человъкъ. Полнота любви Божіей излилась на него при самомъ твореніи — въ той нежной попечительности, съ какою онъ быль созданъ, и въ сотвореніи его по образу Божію. Сотворивъ человъка, Богъ поставилъ его господиномъ на землъ: "хотя онъ и изъ земли и смертенъ, но природа будетъ служить ему" 5). Но человъкъ согръшилъ, не устоялъ на высотъ своего положенія:

<sup>1) 8, 313-318.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibld. 300-301.

<sup>3)</sup> Ibid. 807-308.

<sup>4)</sup> Ibid. 430-439.

<sup>5) 8, 439-445.</sup> 

его обмануль змій своею хитростію, чтобы дать ему въ удёлъ смерть, чтобы, открывъ ему знаніе добра и зла, отклонить его оть служенія Богу и совратить на служеніе суетнымъ обычаниь "1). Своимъ грёхомъ человёкъ нарушилъ гармонію міра (сивила говоритъ, что міръ, вслёдствіе грёхопаденія людей, сталъ нуждаться въ обновленіи; слёд.?). Разстройство міра не мирилось съ любовію Божіей. И вотъ уже при самомъ твореніи человёка, по представленію сивиллы, предрёшено было Богомъ искупить людей и возстановить міровую гармонію смертію Сына. Отсюда и видно, что всё рёчи сивиллы о Христё и о Его искупительномъ дёлё являются не простымъ повтореніемъ евангелія, но и выраженіемъ ея міросозерцанія.

Обнимая взоромъ содержаніе сивилиныхъ оракуловъ, насколько оно открывается изъ представленнаго нами изложенія заключающихся въ нихъ іудейскихъ и христіанскихъ идей, мы видимъ, что это анонимное произведеніе, и по цёли своего появленія, и по многопредметности своего содержанія, дѣйствительно есть народный катихизисъ, предназначенный его авторами, научать читателей всёмъ главнёйшимъ истинамъ ветхозавётнаго и новозавётнаго вёро и нраво-ученія. Насколько чисто, каково по своему внутреннему достоинству отразившееся въ немъ религіозно-правственное сознаніе современныхъ его появленію и единовёрныхъ его составителямъ людей?

Характеръ христіанской части сивиллиныхъ оракуловъ ясенъ: христіане первыхъ трехъ въковъ довольно чисто и полно усвонии евангеліе, христіанскія идеи усвоены и переработались въ ихъ сердцъ... Но какими выступаютъ предъ нами іуден за два въка до Р. Христова? Догматическія ихъ идеи и эсхатологическія представленія просты и скудны,—въ первыхъ преобладаютъ грозныя, суровыя черты. Ожиданіе Мессіи у нихъ напряженное, но выражено въ грубо-чувственной формъ и сливается съ эсхатологическими представленіями, которыя, и въ происхожденіи и въ содержаніи, въ значительной степени носять признаки памфлета и вліянія языческой философіи. Об-

<sup>1)</sup> Ibid, 261-263.

стоятельства и моментъ смѣны земного царства Мессіи Его въчнымъ царствомъ іудейскою сивиллою не показаны. Въ нравственномъ отношения мы видимъ въ іудеяхъ 2-го дохристіанскаго въка знакомыхъ ревнителей закона, но исполняющихъ его исключительно по страху предъ Богомъ, вдобавокъ и горделивыхъ законниковъ, какими издавна знаетъ ихъ исторія. Сивилла не позабыла даже отметить жадность ихъ, обнаруживавшуюся въ ненависти ихъ къ жадности не-iydes... Іупереходный типъ. део-христіане представляють догматическую сторону христіанства не во всемъ, впрочемъ, правильно, -- они въ значительномъ большинствъ не восприняли его нравственной стороны. Строгость характера іудеевъ выступаеть въ нихъ настолько, что трудно узнать въ нихъ христіанъ. Признавая фактъ искупленія, почти всё они ожидаютъ въ скоромъ времени земного царства Христа, даже приближаютъ врема последняго суда и конца міра и думаютъ, что это одно и тоже съ паденіемъ Римской имперіи. Въ изображеніи кончины міра іудео-христіанскія сивиллы заимствують ніжоторыя подробности изъ ученія языческой философіи объ этомъ предметь. Обстоятельства и моменть смены временнаго земного царства Мессін Его въчнымъ царствомъ представлены ими крайне неопредъленно. Послъдній судный день особенно сильзаполнилъ воображение іудео-христіанъ и даже стіанъ, вероятно, потому, что онъ удовлетворялъ чувствамъ ненависти и міценія, кип'ввшимъ въ ихъ груди по отношенію къ Римлянамъ.

Нельзя не отмѣтить цѣнности сивиллиныхъ оракуловъ въ этомъ отношеніи. Они—единственно уцѣлѣвшее историческое свидѣтеляство вражды, возбужденной великой имперіей. Оффиціальные акты, сохранившіеся въ записяхъ, рѣчахъ ораторовъ, стихахъ придворныхъ поэтовъ, переполнены на всѣхъ страницахъ прославленіями Рима. Здѣсь мы имѣемъ историческій документъ, доказывающій, что не всѣ римскіе подданные питали чувства расположенія и признательности къ своему правительству. Если это историческое извѣстіе сивиллъ заслуживаетъ полнаго довѣрія, за то другія ихъ извѣстія прямо таки ложны. Сивиллы, очевидно, не знали ни свѣтской, ни духовной исторіи.

Пять возрастовъ человъческаго рода, какіе считаль Гезіодъ и другіе языческіе поэты, онъ произвольно и напрасно замѣняють десятью покольніями; ошибочно изображають порядокъ великихъ монархій востока, поставляя Ассиріянъ посль Мидянъ, а Іудеевъ прежде всѣхъ другихъ народовъ; чтобы возвеличить могущество Соломона, онъ, не затрудняясь, соединяють подъоднимъ скипетромъ Персію и большую часть Азіи; Тиверію онъ приписывають вымышленныя побѣды надъ Вавилонянами и Пареянами и пр. т. п. 1).

На сколько прочно держались въ сознаніи умовъ, воспитавшихся на сивилиныхъ оракулахъ, ихъ идеи, со всёми ихъ
характерными особенностями прослёдить, конечно, трудно и
даже едва-ли возможно. Но грозный характеръ Савильской
повзіи глубоко отпечатлёлся на этихъ умахъ. "Ученіе іудействующихъ христіанъ, написавшихъ наши сивиллы, говоритъ
Гастонъ Буасье, исчезло изъ церкви; но мрачное направленіе
фантазіи, описанія ада и страшнаго суда, ужасы загробной
кизни остались; они давно заняли значительное місто въ христіанской повзіи. Средніе віжа трепетали предъ ужасными
утрозами, и не трудно было-бы дойти по ихъ слідамъ отъ ніжоторыхъ церковныхъ писателей до Данте" 2).

A. Boahung.

<sup>1)</sup> Cm. 3-m cms. keery.

<sup>2)</sup> Гастовъ Буасье "Паденіе язычества," стр. 249.

# О СЛУЧАЙНОСТИ ЗАКОНОВЪ ПРИРОДЫ.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академіи П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

LIABA V.

### О тълахъ.

Возможно-ли создать міръ изъ одной матеріи и движенія? Если признать эти понятія неизбъжными и ни къ чему несводимыми данными, то можно-ли объяснить изъ нихъ все остальное?

Сверхъ матеріи въ собственномъ смыслѣ этого слова существуютъ физическія и химическія вещества, т. е., тѣла, въ которыхъ и являются намъ протяженіе и движеніе. Имѣютъ-ли тѣла свое достаточное основаніе въ существованіи движенія и его законовъ, или оби заключаютъ въ себѣ еще нѣчто несводимое къ послѣднимъ? Если окажется, что матерія не объясняетъ ихъ, то тѣмъ болѣе она не могла-бы объяснить жизнь и мысль.

Но почему-бы матерія не могла объяснить тѣла? Вѣдь, здѣсь идетъ дѣло не о томъ, что можетъ принадлежать въ представленіи физическихъ и химмическихъ объектовъ самому человѣку: здѣсь рѣчь идетъ не о субъективномъ элементѣ ощущеній, а просто о ихъ внѣшней причинѣ. Почему-же часть вещей, данныхъ въ ощущеніи, нельзя было-бы свести къ движенію?

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 5.

Конечно, нельзя разсматривать состоянія нашего сознанія, какъ свойства вившней матеріи и твла не твмъ различаются отъ матеріи, что они ощущаются. Но следуеть-ли отсюда, что въ звучащемъ и свътящемся веществъ не заключается ничего болбе того, что содержится въ чистой и простой матеріи? Развъ описательная часть физики лишена всякаго объекта? Ведь, если достаточно какому-нибудь роду бытія быть фактомъ сознанія, чтобы ни одна изъ его сознаваемыхъ особенностей не принадлежала вещамъ, тогда и самое движение имъ не принадлежитъ. Движеніе также дано намъ лишь въ формъ осязасельныхъ и зрительныхъ ощущеній, которыя мы сознаемъ, п ссли отдёлить его отъ осязанія, оно станетъ безусловно непонатнымъ. Нетъ ничего темие того ученія, которое деласть изъ движенія, въ томъ виді, какъ мы его непосредственно представляемъ, по превмуществу вившній элементь. Движеніе, которое мы знаемъ, т. е., движение въ формъ восприятия, можетъ быть, какъ и всякое воспріятіе, только знакомъ данной вещи, а не точнымъ выражениемъ ея. Если-же, не смотря на это, его приписывають вещамъ, то јнельзя ссылаться на участіе сознанія въ познанія вещей, чтобы отряцать у нихъ физическія свойства въ собственномъ смыслів этого слова.

Но, возразять, не следуеть безь нужды умножать сущности. Доказано, что различныя физическія свойства всё имёють одну и ту-же внёшнюю причину, и эта причина есть движеніе. Одинь и тоть же вгенть, действуя на различные органы чувствь, производить различныя ощущенія, между тёмь какь агенты, повидимому, различные, действуя на одинь и тоть-же органь чувствь, всегда производять одинаковое ощущеніе. Следовательно въ действительности различные физическіе агенты суть лишь разновидности одного и того-же. Кроме того известно, что звукь, теплота, и безь сомнёнія свёть сводятся къ движенію. Такимъ образомъ, всё физическіе деятели сводятся къ движенію.

Эготъ доводъ не безспоренъ. Прежде всего, законъ механическаго эквивалента теплоты вовсе не предполагаетъ сведенія теплоты въ собственномъ смыслѣ слова къ движенію; онъ только предполагаетъ существованіе молекулярнаго движенія

въ телахъ, вызывающихъ у насъ ощущение теплоты. Затемъ, если все есть только движеніе, то почему-же сознаніе въ присутствін тіль испытываеть ощущенія различныхь видовь? Развъ существуетъ нъсколько сознаній различнаго рода, соответствующихъ несколькимъ категоріямъ движеній и создающихъ по поводу ихъ относительныхъ количественныхъ различій качественныя различія? Но сознаніе по существу едино н тожественно, и потому не можетъ объяснить этого перехода отъ единаго къ многому, отъ сходнаго къ различному. Притомъ очевидно, что здъсь идетъ дъло не о чисто витминемъ разнообразін и не о разновидностяхъ одного только типа. Ощущеніе теплоты совершенно разнородно отъ ощущенія звука. Такъ какъ эта разнородность не можеть найти себь объясненія въ природь сознанія, то остается думать, что ея основа заключается въ природъ самыхъ вещей и что матерія имветь свойство облекаться въ формы, несводимыя другъ къ другу. Но разнородность чужда протяженію и движенію, т. е., матеріи въ собственномъ смыслѣ этого слова. Даже колебательное движение не можетъ быть названо разнороднымъ въ отношении къ обыкновенному механическому движенію. Это просто величины, направленія интенсивности, различныя состоянія одного и того-же явленія. Следовательно, нужно допустить, что чувственные объекты, даже по отделени отъ нихъ того, что сознание можетъ отъ себя вложить въ ощущение, не сводятся къ движущейся матеріи. Движущаяся матерія, повидимому, является въ нихъ только субстратомъ для высшихъ свойствъ, которыя суть свойства физическія въ собственномъ смыслё этого слова. Эти новыя свойства состоять для насъ въ способности доставлять сознанію разнородныя ощущенія.

Если случается, что одинъ и тотъ-же агентъ производитъ различное впечатлъніе на различныя чувства, то это, можетъ быть, потому, что онъ подъ видимой своей простотой скрываетъ сложность и заключаетъ въ дъйствительности столько-же различныхъ агентовъ, сколько онъ производитъ различныхъ ощущеній. Теплота, свътъ и электричество, напр., могутъ болъе или менъе постоянно сопровождать другъ друга, не сливаясь отъ этого въ одинъ и тотъ-же агентъ. Быть можетъ также, раз-

сматриваемый фактъ объясняется тёмъ предпоженіемъ, что органы чувствъ, природа которыхъ приспособлена къ соотвётствующимъ имъ впечатлёніямъ, сохраняетъ въ себё въ скрытомъ состояніи извёстную сумму физическихъ впечатлёній въ собственномъ смыслё этого слова, доставляемыхъ внёшними предметами, и что эти впечатлёнія подъ вліяніемъ извёстныхъ возбужденій переходятъ изъ скрытаго состоянія въ дёйствительное. Здёсь происходило-бы тоже, что бываетъ, напр., въ обманахъ чувствъ и въ сновидёніяхъ.

Такимъ образомъ физическіе и химическіе элементы или тёла, поскольку имъ свойственна разнородность, нельзя смёшивать съ простой матеріей. Они не могутъ происходить изъ нея путемъ аналитическаго развитія, а предполагають прибавку новаго элемента.

Есть-ли эта прибавка результать причиннаго синтеза, полагаемаго разумомъ а́ priori?

Здёсь не можеть быть вопроса о частныхъ свойствахъ матеріи физическихъ тёлъ, т. е., о теплотё, электричествё, химическомъ сродствё, и проч. Эти свойства очевидно познаются только при помощи опыта. Но, можеть быть, позволительно считать апріорною общую форму этихъ свойствъ, т. е., самое превращеніе матеріи въ разнородныя вещества. Съ того момента, какъ бытіе подчинилось условіямъ пространства и времени и стало матеріей, оно, повидимому, можеть осуществить всѣ свои потенціи только путемъ безконечно разнообразныхъ измѣненій. Солнечный лучъ обнаруживаетъ всѣ свои свѣтовыя свойства только тогда, когда они, проходя чрезъ призму, окрашиваются въ тысячу различныхъ оттѣнковъ.

Въ этомъ смыслё понятія разнородныхъ качествъ, безъ сомнёнія, представляетъ черты апріорной идеи. Но оно нисколько не объясняетъ, почему формы матеріи, вмёсто того, чтобы быть безчисленными, сводятся къ небольшому количеству классовъ, каковы звукъ, теплота или химическія свойства. Болёе того, такое понятіе заставляетъ предполагать, что все, существующее и развивающееся во времени, облекается вслёдствіе этого въ физическую форму, а это ни въ какомъ случаё нельзя считать достовёрнымъ.

Научное понятіе тёлъ не заключаеть въ себ'в такихъ метафизическихъ представленій; оно выражаеть простую идею разнородныхъ матеріальныхъ вещей, доступныхъ чувствамъ, и слёдовательно вовсе не выходить за предёлы опыта.

Скажуть, что въ понятіи вещей чувственныя качества разсматриваются не какъ чистыя явленія, а какъ объективныя свойства, т. е., какъ производящія причины явленій, и что въ этомъ смысль они имьютъ сверхчувственный характеръ? Но это значило-бы уклоняться отъ 'научнаго значенія терминовъ: "свойство", "сродство", "сцыпленіе" и проч. Эти выраженія не означають ничего другого, кромь однообразія, съ какимъ возникають у насъ при наличности извыстныхъ ощущеній ныкоторыя другія. Свойство всегда есть только отношеніе, наблюдаемое между двумя группами явленій.

Такимъ образомъ переходъ отъ математичискихъ свойствъ къ физическимъ, отъ матеріи къ тѣламъ нельзя считать а priori обязательнымъ для вещей. Но не показываютъ-ли намъ самыя вещи, что этотъ синтезъ необходимъ фактически? Нельзя-ли, напр., съ вѣроятностью утверждать, что все существующее обладаетъ физическими свойствами?

Нътъ сомнънія, что значительное число вещей, которымъ ранѣе приписывались только свойства, стоящія ниже или выше физическихъ въ собственномъ смыслѣ этого слова, каковы напр. звѣзды и живая матерія, оказываются въ настоящее время носителями физическихъ свойствъ, причемъ въ первомъ случаѣ эти свойства вполнѣ выражаютъ природу вещей, а во второмъ находятся въ связи съ другими. Но слѣдуетъ-ли отсюда, что все существующее обладаетъ физическими свойствами? Развѣ. наприм., достовѣрно, что въ человѣкѣ все тѣлесно? Съ другой стороны развѣ мы не видимъ, что сама наука для объясненія нѣкоторыхъ явленій предполагаетъ весьма простое вещество, называемое эфиромъ, которое обладаетъ почти исключительно механическими свойствами и кажется лишеннымъ физическихъ качествъ въ собственномъ смыслѣ этого слова?

Однако, если нельзя утверждать, что все существующее обладаетъ физическими свойствами, то не вытекаетъ-ли неизбежное полвление этихъ свойствъ тамъ, гдъ они существуютъ, изъ того закона, который управляеть ихъ возникновениемъ? Не представляютъ-ли собой физическия свойства только превращеннихъ движений, и не происходитъ-ли это превращение по необходимымъ законамъ?

Въ этомъ разсуждение есть некоторое недоразумение. Физика не говоритъ, что теплота, въ полномъ значение этого понятія, есть лишь превращенное движеніе, т. е., что движеніе исчезаетъ для того, чтобы дать мёсто физическому, а не механическому явленію. Она только показываетъ, что подъ теплотой, свётомъ н т. д.,—явленіями, повидимому, чисто физическими, существуютъ движенія особаго рода, и что эти движенія служатъ условіемъ физическихъ явленій въ собственномъ смыслѣ слова. Отсюда, движеніе превращается не въ теплоту, а въ движеніе другого рода, въ молекулярное движеніе, и только по ассоціаціи идей это движеніе называется физиками теплотой. Теплота въ собственномъ смыслѣ слова различается отъ молекулярнаго движенія, и, слѣдовательно, появленіе ея не объясняется непосредственно тѣмъ закономъ, который обусловливаетъ переходъ механическаго движенія въ молекулярное.

Но не видимъ-ли мы, что физическое явленіе происходить постоянно, какъ только бывають осуществлены изв'ястныя механическія условія? Не віроятно-ли, что эти механическія условія осуществляются въ силу математическихъ законовъ, и не слідуеть ли отсюда, что сама математическая необходимость обезпечиваеть необходимое существованіе физическаго міра?

Этотъ выводъ чисто обстракный, такъ какъ въ отношеніи къ дъйствительнымъ вещамъ механическая необходимость далеко не достовърна и ничто не доказываеть, что осуществленіе механическихъ условій, физическихъ явленій не есть какъ разъ одинъ изътьхъ случаевъ, когда обнаруживается случайность движенія. Замічательно, что эти условія по сложности безконечно превосходять всь тъ сочетанія, какія можетъ вообразить человъкъ, составля конечное число изъ опредъленныхъ математическихъ элементовъ. Такъ, приложеніе математики къ конкретной физикъ даетъ всегда лишь приблизительные результаты. Правда, полагаютъ, что если бы мы знали всъ механическія условія физическихъ явленій, то можно было-бы предвидъть послёднія съ безусловной

достовърностью. Но вопросъ въ томъ, соотвътствуетъ-ли выраженіе "всъ условія" чему-нибудь дъйствительному, существуетъ-ли для физическихъ явленій конечное число вполнъ опредъленныхъ механическихъ условій? Затьмъ, если-бы даже и можно было вывести такимъ образомъ физическое явленіе изъ его непосредственныхъ механическихъ условій, имъемъ-ли мы право думать, что тоже можно сдълать и въ отношеніи къ самыхъ условіямъ, и такъ далье, до безконечности? Можно-ли доказать, что въ нисходящемъ рядъ механическихъ причвнъ нигдъ не проскользаетъ ни мальнъйшаго уклоненія?

Такое предположение могло-ом казаться неосновательнымъ, если-бы движение вездъ имъло одинъ и тотъ-же видъ и существовало всегда лишь само по себъ. Но въ то время какъ въ обыкновенныхъ механическихъ явленіяхъ движеніе обнаруживается въ качествъ равнодъйствующей и есть лишь простое измънение въ расположении нъсколькихъ протяженныхъ массъ,--въ настоящемъ случат оно, будучи скрытымъ въ недрахъ матеріи, остается безъ равно-действующей и получаетъ новыя и высшія свойства. Въ первомъ случав движеніе относительно просто, во второмъ-же оно безконечно сложно. Кромъ того нельза понять, какимъ образомъ какое-нибудь движение могло-бы имъть въ другомъ движеніи свое достаточное основаніе, и почему бываетъ достаточно самаго слабаго измененія въ элементарныхъ движеніяхъ, чтобы произвесть въ отдаленныхъ слёдствіяхъ значительныя перемены. Если-же такъ, то не вероятно-ли, что есть доля случайности въ происхождении механическихъ условій физическихъ явленій и что возникновеніе последнихъ, даже если бы они были однообразно связаны съ ихъ механическими условіями, само по себѣ случайно?

Однако физическій міръ, какъ таковой, имѣетъ также свой законъ. Явленія въ немъ происходять не наудачу. Если этотъ законъ безусловенъ, то возникновеніе физическаго міра среди механическаго, будучи случайнымъ въ отношеніи къ послѣднему, въ концѣ концевъ управляется внутреннею необходимостью, свойственной самому физическому міру, и слѣдовательно то, что съ чисто математической точки зрѣпія казалось отчасти неопредѣленнымъ, получитъ полную опредѣленность, какъ скоро мы уяснимъ себъ тъ физическія дъйствія, которыя вліяютъ на ходъ механическихъ явленій. Такъ, напр., планета Уранъ казалась блуждающей случайно, пока не знали о существованій Нептуна.

Но какъ опредёлить законъ, свойственный физическому міру, въ отличіе отъ механическаго? Положительная наука все боліе и боліе покидаетъ описательную точку зрінія, которая не можетъ представлять точныхъ данныхъ, и сводитъ, насколько это возможно, физическія явленія съ ихъ относительно качественными свойствами къ механическимъ явленіямъ, иміющимъ относительно количественный характеръ. Она напр., изучаетъ не самую теплоту, а ея механическій эквивалентъ. Точно также отыскиваетъ механическій эквивалентъ для электричества и для другихъ физическихъ агентовъ. Такимъ образомъ, научно опредёлить законъ физическихъ явленій опять приходится тойже самой математикъ.

Если параллелизмъ, предполагаемый этимъ методомъ, безусловенъ, то, конечно, не можетъ быть рѣчи о случайности немеханическаго элемента физическихъ явленій: физико-механическій законъ даетъ точное мѣрило для закона физическаго въ собственномъ смыслѣ этого слова. Но достовѣрно-ли, что механическій порядокъ, заключающійся въ порядкѣ физическомъ, буквально эквивалентенъ ему?

Въ извъстномъ смыслъ выражение "эквивалентность" можетъ быть совершенно законнымъ: вполнъ возможно, что такое-то физическое явление, разсматриваемое въ отдъльности, всегда сопровождается такимъ-то механическимъ явлениемъ. Но въ этомъ смыслъ механический эквивалентъ физическихъ явлений не можетъ дать закона для послъднихъ, такъ какъ остается еще вопросъ, не существуетъ-ли между двумя порядками явлений взаимодъйствия и не влияетъ-ли физический элементъ въ собственномъ смыслъ этого слова на механический.

Чтобы считать механическій законъ точнымъ выраженіемъ физическаго, для этого необходимо, чтобы эквивалентность существовала не только между двумя порядками фактовъ, но и между двумя порядками отношеній, между связью физическихъ фактовъ и связью ихъ механическихъ условій. Между тімъ,

эта вторая эквивалентность представляется непонятною, пото му что перемънная величина здъсь однородна, а элементъ, который должень быть ея функціей, разнородень. Движеніе способно изм'вняться непрерывнымъ образомъ, но этого нельзя сказать о превращеніи одного физическаго или химическаго состоянія въ другое. Какія промежуточныя физическія состоянія существують между электрическимъ состояніемъ полюсовъ баттереи и свътовымъ состояніемъ угля? Могутъ-ли физическія состоянія въ собственномъ смыслё слова по произволу подвергаться такимъ-же незначительнымъ измъненіямъ, какъ и ихъ механическія условія? Наконецъ, нёть-ли случаевъ, гдё параллелизмъ, повидимому, дъйствительно нарушается, какъ это, напр., бываеть, когда прибавка незначительнаго количества движенія превращаеть химическое явленіе въ свётовое, а свётовое явленіе въ тепловое, или заставляеть изв'єстное тело переходить изъ одного состоянія въ другое, т. е., внезапно производитъ совершенно новый феноменъ?

Такимъ образомъ, полной эквивалентности между порядкомъ физическихъ явленій и порядкомъ ихъ механическихъ условій не существуетъ, и о законъ однихъ изъ нихъ нельзя судить по закону другихъ.

Отсюда, чтобы судить о внутренней необходимости физическаго міра въ собственномъ смыслѣ этого слова, приходится изслѣдовать его въ самомъ себѣ, т. е., оставить въ сторонѣ математическую часть физическихъ наукъ и разсмотрѣть только ихъ описательную часть. Несомнѣнно, что съ этой точки зрѣнія нельзя придти къ такимъ-же точнымъ результатамъ, какихъ достигаютъ, разсматривая исключительно механическія явленія, связанныя съ физическими. Но, повидимому, математика не есть единственный типъ научнаго познанія. Каковъ-же будеть въ этомъ смыслѣ законъ физическаго міра?

Не смотря на видимый характеръ явленій, представляется невъроятнымъ, чтобы теплота, появляющаяся и исчезающая при переходъ механическаго движенія въ молекулярное и обратно, вовникала изъ ничего и уничтожалась. Можно допустить, что существуетъ скрытое состояніе если не механической теплоты (которая есть лишь молекулярное движеніе), то физической

теплоты, соотвётствующей этому движенію, и что физическая теплота остается въ данномъ состояніи, когда она не ощущается. Въ цёломъ, физическій міръ сохраняется такъ-же, какъ и механическій. Одни и тёже 'агенты продолжаютъ существовать съ одинаковыми свойстами, и количество химической матеріи видимо остается однимъ и тёмъ-же. Можно поэтому поставить вопросъ, не существуетъ-ли въ нёдрахъ физическаго міра такого закона необходимости, который состоялъ-бы въ сохраненіи самаго физическаго дёйствія?

Съ перваго взгляда можетъ казаться, что, допуская этотъ законъ, мы не закрываемъ случайности всякаго доступа въ физическій міръ. Безъ сомнівнія, этотъ законъ предполагаетъ съ точки зрівнія самой физики равенство послідующаго состовнія предыдущему; но онъ не требуетъ непосредственно, чтобы переходъ отъ послідняго къ первому былъ необходимъ. Онъ опреділяетъ интенсивность, а не качество явленій; онъ изміряетъ силу, но не показываетъ ея приміненія. Отсюда, нельзя-ли думать, что этотъ законъ выражаетъ просто условіе, при которомъ происходять случайныя, сами по себів, превращенія?

Но чтобы объяснить физически измѣненіе извѣстнаго состоянія, для этого небходимо допустить или усложненіе его физискихъ условій, или исчезновеніе нѣкоторыхъ изъ этихъ условій, а это предполагаетъ возникновеніе или уничтоженіе извѣстнаго количества физическаго дѣйствія. Качества суть простыя абстракціи, если они не имѣютъ никакой интенсивности. Поэтому мы напрасно стали-бы искать въ физическомъ мірѣ слѣдовъ случайности, если бы нужно было признать сохраненіе физическаоо дѣйствія безусловнымъ. Но очевиденъ-ли этотъ законъ.

Прежде всего, онъ не вытекаетъ изъ самаго понятія физическихъ явленій, такъ какъ идея существующей въ тълахъ способности къ измѣненію очевидно не опредѣляетъ интенсивности этой способности. Затѣмъ его нельзя признать и апріорпымъ синтестическимъ закономъ, потому что онъ касается такой формы бытія, о которой мы, конечно, не имѣли-бы викакого представленія, если бы ограничились областію чистаго разума. Если этотъ законъ необходимъ, то его необходимость можетъ быть только фактической, установленной опытомъ и наведеніемъ. Но съ этой точки зрѣнія онъ представляется скоръе случайнымъ, чѣмъ необходимымъ.

Теорія скрытыхъ состояній, безъ сомивнія, ввроятна, какъ скоро физическія состоянія въ собственномъ смыслів не признаются превращенными движеніями. Но она недостаточно доказываетъ равенство предыдущихъ и послідующихъ физическихъ дійствій. Въ самомъ ділів, невізроятно, чтобы скрытое состояніе заключало въ себіз тоже самое количество дійствія, какъ и соотвітствующее ему дійствительное состояніе. Можно, правда, предположить, что въ то время, какъ извістное физическое свойство переходить въ скрытое состояніе, обнаруживается другое свойство, и наобороть, и что такимъ образомъ, благодаря непрерывному возміщенію, во вселенной поддерживается равновісіе. Но такая гипотеза о совокупности вещей выходить изъ области опыта. При помощи опыта мы даже не можемъ знать, есть-ли совокупность вещей конечная величина.

Самъ по себѣ законъ сохраненія физическаго дѣйствія мало доступенъ опытной провѣркѣ. Онъ предполагаетъ единицу измѣренія чисто физическаго свойства. Но взаимная разнородность физическихъ состояній представляетъ препятствія для количественнаго сравненія. Измѣнчивость здѣсь превышаетъ постоянство, такъ какъ качественный элементъ играетъ уже значительную роль. Самые простые и самые общіе физическіе ін химическіе законы выражаютъ отношенія между столь разнородными вещами, что нельзя сказать, насколько здѣсь послѣдующее пропорціонально предыдущему и вытекаетъ-ли оно изъ него въ томъ смыслѣ, какъ дѣйствіе вытекаетъ изъ причины. Основной элементъ общій антецеденту и слѣдствію состовляющій условіе ихъ необходимой связи, здѣсь почти совершенно ускользаеть отъ насъ. Для насъ здѣсь существуютъ только связи данныя въ опытѣ и потому случайныя.

Такимъ образомъ, можно допустить, что въ основныхъ отношеніяхъ физическихъ явленій въ собственномъ смыслѣ существуетъ нѣкоторая доля случайности; и если справедливо, что законы, свойственные механическому міру, не имѣютъ безусловной необходимости, то очевидно, что физическіе агенты, вступая въ теченіе механическихъ явленій, сами подготовляютъ здісь условія для своего осуществленія и случайныхъ изміненій.

Если-же такъ, то физическій міръ не обладаеть неизмінностью. Количество физическаго действія можеть увеличиваться и умъщаться во вселенной или въ нъкоторыхъ ез частяхъ. И въ самомъ дёлё, не это-ли, повидимому происходить въ теченіе вёковъ, если правда, что простая космическая матерія, почти столь-же однообразная, какъ самое пространство, постепенно сгущалась, чтобы образовать звёзды, одаренныя свётомъ и теплотой, и что изь надръ этихъ звадъ произошло безконечное разнообразіе таль, все болве и болве богатыхъ физическими и химическими свойствами? Не это-ли самое, повидимому, происходить въ обратномъ направленіи предъ нашими глазами, если правда, нъкоторыя звъдныя системы мало-по-малу теряютъ свойблескъ и теплоту и приближаются къ разложенію, которое возвратить ихъ въ состояніе не различимой космической пыли? И если подобные перевороты совершаются въ извёстныхъ частяхъ вселенной, кто можетъ утверждать, что въ другихъ частяхъ ея происходить какъ разъ обратные перевороты, возстановляющіе равновѣсіе?

Частные законы представляются необходимыми потому, что они необходимо входять въ общіе законы; но если самые общіе законы, эта основа частныхъ, могутъ измёняться, хотя, бы и незначительно, то рушится все зданіе судьбы.

Цълое есть только сумма частностей, и его форма можеть быть случайной лишь тогда, когда въ его частяхъ есть неопредъленный элементъ. Но если даже случайности общихъ законовъ обнаруживаются въ слабыхъ измѣненіяхъ на пространствъ огромныхъ массъ и значительныхъ періодовъ времени, то какимъ образомъ элементы этихъ измѣненій могли-бы ясно предстать предъ взоромъ наблюдателя, изслъдующаго нѣсколько частицъ матеріи въ теченіи нѣсколькихъ мгновеній?

#### ГЛАВА VI.

## 0 живыхъ существахъ.

Если отъ изследованія неорганических в тель прямо перейти къ изследованію высших в типовъ животнаго и растительнаго

царства, то становится непонятнымъ, какимъ образомъ первыя могли произвести вторые, и отказываешься върить, что физическіе и химическіе законы способны уяснить физіологическія явленія. Но когда, спускаясь внизъ по лістниці живыхъ существъ, видишь, какъ функціи постепенно сливаются, организмы упрощаются и ихъ форма становится менфе устойприближается къ простымъ ИЛИ геометрическимъ фигурамъ; когда, подходя къ темъ зачаточнымъ существамъ, которыя занимають средину между животнымъ и растеніемъ, или скорбе, не суть еще ни животвыя, ни растенія, убъждаешься, что они состоять почти только изъ однородной и безформенной массы белковинной матеріи и вся жизнь ихъ проявляется лишь въ питаніи; когда, наблюдая рядь эмбріологическихъ фазисовъ, предшествующихъ вполнъ развитому состоянію высшихъ существъ, открываешь ихъ сходство съ постоянными состояніями низшихъ видовъ; когда наконецъ, видишь, что саные различные органы происходять изъ почти сходныхъ частей, что эти части въ свою очередь отожествляются и въ концъ концовъ сводятся къ одному микроскопическому элементу, слагающемуся исключительно изъ твердаго, мягкаго и жидкаго слоевъ:--тогда невольно спрашиваеть себя, не держится-ли живой міръ, по крайней міръ низшей своей оконечностью, на неорганическомъ міръ, и не достаточно-ли простой игры физическихъ и химическихъ силъ для того чтобы постепенно создать сложные организмы, путемъ произведенія сначала простой живой матеріи, а загімъ, чрезъ посредство этой матеріи, и всей ісрархіи органическихъ формъ.

Если сверхъ того анализировать процессы жизни, то въ нихъ, повидимому, нельзя найти ни одного элемента, который уже не существовалъ-бы въ неорганическомъ мірѣ. Бѣлковинная матерія клѣтокъ слагается главнымъ образомъ изъ углерода, кислорода, водорода и азота. Что же касается способа соединснія этихъ элементовъ и чрезвычайной неустойчивости организованнаго тѣла, то эти черты можно объяснить числомъ вѣсомъ, формой и расположеніемъ частицъ названныхъ веществъ, особенностями молекулярнаго движенія, или, наконецъ, какимъ-нибудь физическимъ свойствомъ одного изъ составныхъ

элементовъ, напримъръ, углерода,—которое, будучи обыкновенно скрытымъ, обнаруживается здъсь въ силу особенныхъ условій, въ какихъ находится этотъ элементъ. Не видимъ-ли мы въ неорганической химіи, какъ самые разнообразные составы происходятъ изъ соединенія однихъ и тъхъ-же элементовъ, только взятыхъ въ различныхъ пропорціяхъ?

Функціи клётокъ имёють также свои анадогіи въ неорганическомъ міръ. Клътки производять новыя клътки, превращая простыя вещества въ протоплазму. Сначала, въ клеткахъ, еще не защищенныхъ оболочками, такое превращение пронсходить безъ всасыванія; но подобно атому, и кристалль, погруженный въ химически однородный съ нимъ растворъ, въ состояніи перенасыщенія заставляєть кристаллизоваться содержащуюся въ этой жидкости соль. Затёмъ клётки получають определенныя формы и темъ обособляются другь отъ друга; но тоже происходить и въ кристаллахъ, которые могутъ различаться по формъ, не различаясь по химическому составу, и, будучи слегка повреждены, вновь возстановляють свою форму въ соответственномъ соляномъ растворе на счетъ содержащихся въ немъ элементовъ. Наконецъ, клётки соединяются и образують системы; но точно также сливаются и капельки ртути вь цёлую каплю.

Такимъ образомъ, между живымъ міромъ и міромъ физическимъ, повидимому, существуетъ только различіе въ степени: въ первомъ мы видимъ лишь большее разнообразіе элементовъ, большую способность къ дифференціаціи и болѣе сложныя соединенія.

Вполнъ-ли подтверждаются эти заключенія наблюденіемъ надъ живыми существами съ точки зрѣнія ихъ дѣйствительной природы?

Одна замечательная вещь здёсь прежде всего привлекаеть къ себе вниманіе: если въ математическомъ мірё матерія на первый взглядъ казалась предшествующей движенію, а въ физическомъ мірё одновременной съ нимъ, то въ органическомъ мірё, какъ показывають намъ самыя явленія, движенія предполагается ранёе соотвётствующей ему матеріи, измёненіе предшествуеть бытію, организующая работа предшествуеть

организму. Слово "жизнь" означаетъ прежде всего "автоматическое движеніе". Живое существо постоянно видоизмѣняется: оно питается, развивается, производитъ другія существа; оно отличается чрезвычайной неустойчивостью и гибкостью. Испареніе, капля воды угрожаютъ его существованію; но оно само измѣняетъ себя во всѣхъ направленіяхъ и производитъ тысячи маневровъ, чтобы пройти безпрепятственно, если только это возможно, между безчисленными подводными камнями, которыми усѣяна его дорога. У живого существа обнаруживается поразительная несоразмѣрность между ролью функціи и и ролью матеріи, какозо бы ни было въ остальномъ происхожденіе этой функціи. Жизнь, даже съ болѣе ограниченнымъ числомъ элементовъ сравнительно съ тѣмъ, какимъ располагаетъ физическая сила, производитъ болѣе мощныя дѣйствія, такъ какъ былинка можетъ пробить скалу.

Въ чемъ-же состоитъ жизненный актъ или организація? Очевидно, этотъ актъ не опредъляется достаточно понятіемъ "соединенія". Организація состоитъ не въ образованіи аггретата, аналогичнаго куску съры или каплъ ртути, а въ созданіи системы, въ которой однъ части подчинены другимъ. Въ живомъ существъ есть дъятель и органы, т. е., существуетъ іерархическій порядокъ.

Находить-ли этотъ іерархическій порядокъ свое достаточнос основаніе въ томъ, что анатомическіе элементы имѣютъ свойство пріобрѣтать различныя другъ отъ друга формы? Безъ сомнѣнія, нѣтъ, такъ какъ для того, чтобы извѣстныя части подчинялись другимъ, ихъ дифференціація должна происходить не наудачу. Клѣтка должна жить иначе, чѣмъ химическая матерія въ собственномъ смыслѣ слова, которая при всемъ разнообразіи, своихъ формъ никогда не достигаетъ до созданія іерархическихъ системъ.

Быть можеть, такая дифференціація объясняется различными условіями происхожденія и существованія различных клістокъ?—Но, відь, для этого прежде всего нужно, чтобы клісти могли возникнуть и существовать какъ разь въ такихъ условіяхъ, какія требуются для опреділенія ихъ надлежащихъ различій. Въ неорганической матеріи подобнаго приспособленія условій мы не видимъ.

Могутъ сказать, наконедъ, что принципами, объясняющими всякую организацію, служать внутреннія условія или химическій составъ основныхъ органическихъ элементовъ, т. е., кльтокъ?--Но кльтка,--допуская, что всякій живой элементь сводится къ ней, -- представляетъ собой существо, въ извъстной степени уже обладающее твми самыми признаками, которые требуется разръшить въ физическія свойства, т. е., іерархическимъ порядкомъ частей и способностью создавать новыя кльтки, между частями которыхъ устанавливается тотъ-же порядокъ. Основная часть клётки есть протоплазма. Создавая жидкое ядро, окруженное твердой оболочкой, протоплазма тамъ самымъ даетъ начало отдальному живому существу, которое въ силу своего собственнаго развитія будетъ произволить другія существа, обладающія также отдельнымъ существованіемъ. Сведеніе организмовъ къ кліткі только отдаляеть трудность.

Вообще жизненная функція является какимъ-то безначальних и безконечнымъ твореніемъ системъ, части которыхъ представляють не только разнородность, но вмісті съ тімъ і ерархическій порядокъ. Живое существо есть индивидуумъ, вле лучше, благодаря постоянной дівтельности, оно создаетъ себі индивидуальность и порождаетъ существа, въ свою очередь способныя къ индивидуальности. Организація есть индивидуальности.

Но такая функція, повидимому, не существуєть въ неорганической матеріи. Какъ бы ни были сложны химическія вещества, при механическомъ дѣленіи они только распадаются на сходныя части и, слѣдовательно, являются неспособными къ цюференціаціи, къ раздѣленію труда и къ іерархическому порядку. Въ неорганическомъ мірѣ нѣтъ индивидуумовъ и нѣтъ неднвидуализаціи. Атомъ, если онъ только существуєть, не есть индивидуумъ, такъ какъ онъ—однороденъ. Кристаллъ не есть индивидуумъ, такъ какъ онъ—дѣлимъ, и дѣлимъ, можетъ быть, до безконечности, на сходные съ нимъ кристаллы, существующіе въ дѣйствительности. Скажутъ, что подобіе индивилуальности представляютъ намъ небесныя системы, состоящія нать центральной звѣзды и зависящихъ отъ нея планетъ? Прав-

да, въ этихъ системахъ можно найти нѣчто въ родѣ іерархическаго порядка; но онѣ не способны разлагаться, подобно живымъ существамъ, вплоть до послѣднихъ своихъ элементовъ на индивидуальныя системы. Физическая сила, повидимому, пытается создать въ безконечно великомъ то, что жизнь осуществляетъ, начиная съ безконечно малаго; но она можетъ достигнуть только внѣшняго сходства.

Такимъ образомъ живое существо заключаетъ въ себъ новый, несводимый къ физическимъ свойствамъ элементъ: стремленіе къ іерархическому порядку, къ индивидуализаців. Поэтому отношеніе, существующее между физическими свойствами и жизненными отправленіями, не имѣетъ такой непосредственной необходимости, какая принадлежала-бы ему, если бы жизненныя функціи съ самаго начала содержались въ физическихъ процессахъ. Однако и въ качествъ связи между совершенно различными вещами это отношеніе можетъ быть необходимымъ, если оно утверждается, какъ апріорный причинный синтезъ. Но такъ ли это на самомъ дълъ? Построяется-ли понятіе жизни чистымъ разумомъ?

Если подъ жизнію разумѣть единое, простое, нематеріальное начало, координирующее средства для извѣстной цѣли, то идея жизни не можеть вытекать изъ наблюденія надъ живыми существами. Въ самомъ дѣлѣ, мы не видимъ, чтобы эги существа когда-нибудь обладали безусловнымъ единствомъ. Правда, они—организмы, но ихъ части въ свою очередь суть организмы, одаренные въ извѣстной степени индивидуальною жизнью, кончая самой клѣткой, которая путемъ дѣленія производитъ нѣсколько клѣтокъ и, слѣдовательно, не имѣетъ полнаго единства. Точно также и идея органической цѣлесообразности не вытекаетъ несомнѣнно изъ опыта. Правда, опытъ показываетъ намъ гармонію между органами и ихъ функціями; но онъ не объясняетъ намъ, созданъ-ли органъ для функціи или функція есть простой результатъ органа.

Такимъ образомъ, идея единаго и разумнаго жизненнаго начала есть дъйствительно апріорная идея, но она нисколько не предполагается познаніемъ живыхъ существъ. Если ее и можно допустить, то лишь въ качествъ метафизическаго истолкованія фактовъ, а не въ качествъ исходной точки опытнаго изслъдованія. Трудно видъть, какую помощь можетъ оказать научному наблюденію и объясненію явленій понятіе сущности, которая не однородна съ ними и потому не приложима къ случаямъ, представляемымъ опытомъ. Въ примъненіи къ наукъ такіе трансцендентные принципы способны только затруднить и исказить наблюденіе.

Но, скажуть, біологія почти всецьло основывается на сльдующихь двухь идеяхь. Во первыхь, жизнь есть реализація типа, и потому предполагаеть въ организмь взаимную связь и единство частей: какъ скоро данъ извъстный органь, долженъ существовать и другой, связанный съ нимь, хотя-бы въ зачаточномъ состояніи. Живое существо есть цълое. Во вторыхъ, жизнь есть совокупное дъйствіе, и органы устроены такъ, чтобы могли соединяться для общей цъли: между ихъ ролью, а слъдовательно и между ихъ формами существуетъ соотношеніе. Въ этомъ смыслъ живое существо есть гармоническая система.

Дъйствительно, эти два принципа предполагаются біологіей, но они нисколько не выходять изъ границъ опыта, и даже открываются имъ самимъ. Единство здъсь понимается лишь какъ постоянное отношеніе смежности, а гармонія мыслится только какъ взаимное вліяніе.

Впрочемъ, ни законъ, органической связи, ни законъ функціональнаго соотношенія нельзя считать абсолютнымъ. Каждый изъ этихъ законовъ, понимаемый въ абсолютномъјсмыслѣ, могъ-бы нарушать другой. Сохраненіе типа могло-бы сдѣлать необходимымъ существованіе органовъ, безполезныхъ для индивидуума, а сохраненіе индивидуума могло-бы неизбѣжно вызвать нарушеніе типической формы.

Такимъ образомъ жизнь, какъ гармоничное цѣлое, какъ статическое и динамическое единство, не есть предметъ апріорнаго познанія. Отношеніе, соединяющее ее съ физическими свойствами, дано намъ опытомъ и потому раздѣляетъ его характерныя черты.

Но если это отношеніе не можетъ быть необходимымъ въ теоріи, то нельзя-ли утверждать съ точки зрѣнія самаго опыта, что оно необходимо фактически? Не разлита-ли жизнь повсюду въ природъ, и не есть-ли неподвижность неорганической матеріи только оцъпенъніе и сонъ? Такъ какъ эта матерія превращается въ живое вещество, то не должна-ли она уже обладать жизненными свойствами?

Такое положение можно поддерживать, безъ сомявния, лишь въ томъ случав, если искажать понятіе жизни, сводя ее, напр., къ идеб простого роста и образованія, т. е., къ свойствамъ, которыя уже присущи такъ называемой мертвой матеріи или физическимъ тъламъ. Но разсматриваемая въ цъломъ, въ своей формъ и въ своемъ содержаніи, жизнь какъ созданіе іерархическаго порядка между частями, не проявляется въ физическомъ міръ. Этотъ міръ не даетъ намъ ничего аналогичнаго органической клатка. Скажуть, что жизнь находится въ немъ въ потенціальномъ состояніи и только ждеть благопріятныхъ условій для своего проявленія? Но именно о проявленіяхъ жизни и идетъ здесь речь. Ведь, если проявление можетъ быть безразличнымъ обстоятельствомъ въ глазахъ логика, разсматривающаго простыя понятія, то оно становится главнымъ обстоятельствомъ въ глазахъ натуралиста, который разсматриваетъ самыя вещи.

Однако, не слъдуетъ-ли признать проявление жизни фактически необходимымъ уже просто потому, что оно происходитъ всякий разъ, какъ скоро осуществлены извъстныя условія?

Въ этомъ случат ръчь можетъ быть только о чисто физическихъ условіяхъ, потому что выводить жизнь изъ организованной матеріи, хотя-бы посл'єдняя была даже разнородна съ въ логическій кругъ. Поэтому, значило-бы впадать чтобы защищать подобное воззрѣніе, нужно имѣть право утверждать, что условія, среди которыхъ постоянно появляется жизнь, (если только правда, что жизнь имфетъ такія неизмфиныя условія), суть условія чисто физическія, какъ по ихъ элементамъ, такъ и по способу ихъ соединенія. И это не все. Такъ какъ чисто физическое состояніе вещей можеть быть само по себъ болье или менье отдаленнымъ слъдствіемъ посторонняго вмёшательства, которое, вызвавъ извёстное уклоненіе въ порядкѣ явленій, вновь предоставило имъ возможность войти въ ихъ нормальное теченіе, то нужно доказать, что условія, среди которыхъ обнаруживается жизнь, вплоть до самыхъ послъднихъ ея причинъ, созданы чисто физическими обстоятельствами. Для доказательства физическаго происхожденія жизни недостаточно лабораторнаго экспиремента, потому что въ этомъ случав оставалось бы еще узнать, можетъ-ли физическій міръ самъ собою создать условія, аналогичныя темъ, какія ставитъ разумный экспериментаторъ.

Живая матерія, возникновеніе которой нужно объяснить такимъ образомъ, не есть какой нибудь грубый и пассивный органическій продуктъ, въ роді мочевины, энира, сахара, алкоголей, уксусной и муравьиной кислоты и проч.; это-простое дъятельное тъло, элементь, способный къ ассимиляціи и диссимиляціи, протоплазма, которая создаеть себ'в оболочку и форму, становится клеткой, питается, развивается и производить другія клетки. Ведь, живое существо обладаеть способностью создавать и неживые продукты; оно можеть совершать действія отчасти и даже всецело физическаго или механическаго характера, подобно тому, какъ физико-химическій міръ пораждаетъ множество чисто-механическихъ явленій. Причина не выражается непременно сполна въ своихъ действіяхъ. Поэтому, если бы случилось, что органическій продукть, объяснимый физически, принадлежить къ числу такихъ, въ образованін которыхъ жизнь, какъ таковая, не играетъ роли, и которые являются лишь отдаленнымъ и чисто механическимъ отраженіемъ ся вліянія, то было бы незаконно распространять подобное физическое объяснение на всё безъ исключения филіологическіе акты.

Наконецъ, побъдивъ эти трудности, слъдуетъ доказать, что разъ дана клътка, вмъстъ съ ней даны и всъ живыя существа, что всъ они происходятъ изъ клътки по необходимому закону, что самыя сложныя строенія и функціи находять въ этомъ простомъ организмъ свое достаточное основаніе.

Однако, доказательство всёхъ этихъ фактовъ, повидимому, весомитело превышаетъ компетенцію опыта. Какъ соединить необходимой связью физическія условія живыхъ существъ, и особенно высшихъ, съ явленіями физическаго міра въ собственномъ смыслё слова? Какъ доказать, что физическія явленія

нигдѣ не отклоняются отъ свойственнаго имъ теченія благодаря какому-нибудь высшему вмѣшательству? Между высшими неорганическими тѣлами и самыми простѣйшими органическими существами, очевидно, существуетъ громадное несоотвѣтствіе въ отношеніи сложности. Кромѣ того, эта исключительная физическая сложность организмовъ совпадаетъ съ присутствіемъ новыхъ качествъ, совершенно различныхъ и, несомъвнно, болѣе совершенныхъ. Невѣроятно ли, что переворотъ, совершившійся въ нѣдрахъ неорганизованной матеріи при образованіи такихъ неожиданныхъ сочетаній, былъ опредѣленъ именно высшими началами, что жизнь сама поставила себѣ физическія условія? Съ этой точки зрѣнія, между физическими условіями и жизнію дѣйствительно существовало бы причинное отношеніе, но причиною была бы сама жизнь.

Впрочемъ, нѣтъ нужды допускать, что вліяніе жизни обнаруживается внезапно и прогрессъ совершается скачками. Дѣйствіе высшаго начала можетъ быть болье или менье незамѣтнымъ для глазъ того, кто наблюдаетъ ближайшіе другъ къ другу моменты развитія; и тогда можетъ казаться, что въ природѣ дѣйствуютъ однѣ физическія силы. Мыслимо также, что въ извѣстныхъ случаяхъ высшее начало предоставляетъ въ нѣкоторой степени самимъ физическимъ силамъ выполнять то, что разъ подготовлено, какъ скоро этихъ силъ достаточно для данной цѣли. Въ такихъ случаяхъ переходъ отъ условій къ обусловленному въ нѣдрахъ самого живого существа былъ бы чисто физическимъ, хотя бы жизнь, какъ таковая, была особымъ началомъ.

Если это такъ, то элементами или матеріаломъ жизни служатъ дъйствительно одни физико-химическія силы; но этотъ матеріалъ не остается въ грубомъ видъ: онъ упорядочивается, приводится въ гармонію, нъкоторымъ образомъ дисциплинируется, благодаря высшему вмъшательству. Жизнь въ этомъ смыслъ есть истинное творчество.

Но если жизнь не связана съ физическими агентами, то не заключаетъ-ли она нъкоторой необходимости въ себъ самой? Не повинуется-ли она особымъ, такъ называемымъ физіологическимъ, законамъ, которые почти или даже совершенно не даютъ мъста случайности?

Прежде всего, нътъ-ли точнаго соотвътствія между физіолотическими и физическими процессами? Не существуетъ-ли въ живомъ мірѣ такого-же закона параллельной связи явленій, какъ и въ физическомъ мірѣ? И хотя-бы жизнь не была физическимъ явленіемъ, не измъряется-ли съ точностью возможная для нея доля случайности тою случайностью, какую допускаетъ физическій міръ въ собственномъ смыслѣ слова?

Безъ сомнънія, въроятно, что всякое физіологическое измѣненіе связано съ опредъленнымъ физическимъ измѣненіемъ. Но если уже трудно сравнивать съ точки зрѣнія количества физическія явленія, если, отыскивая въ нихъ научно опредѣлимый элементъ, приходится измѣрять ихъ механическія условія, то не будетъ-ли еще труднѣе найти единицу физіологическаго измѣренія, дозволяющую установить соотвѣтствіе между живымъ и физическимъ міромъ, насколько дѣло касается взанимой связи явленій друхъ разныхъ порядковъ? Какъ свести къ одной и той-же видовой единицѣ разнообразіе жизненныхъ формъ и отправленій? Вѣдь нужно сначала измѣрить относительныя перемѣны двухъ величинъ, чтобы имѣть возможность считать одну изъ нихъ функціей другой.

Притомъ, не является-ли жизнь часто борьбой противъ физическихъ силъ, и будеть-ли понятенъ этотъ фактъ, если жизненныя функціи суть только простой переводъ физическихъ явленій на другой языкъ?

Наконецъ, не существуетъ-ли безконечной несоразмърности особенно у высшихъ существъ, между физіологическими измъненіями и соотвътствующими имъ физическими, напр., между физіологическимъ переходомъ отъ жизни къ смерти и физическими условіями этого перехода? Если правда, что всякая бользнь есть не только физіологическое, но и физическое измъненіе, то можетъ ли быть это измъненіе такимъ-же нарушеніемъ порядка съ точки зрѣнія процессовъ матеріи, какимъ оно является съточки зрѣнія жизни?

Такимъ образомъ, нельзя ссылаться на соотвѣтствіе между біологическими и физическими явленіями, съ цѣлью распространить на первыя ту степень необходимости, которая существуетъ въ законѣ послѣднихъ. Если порядокъ жизненныхъ явленій необходимъ, то основаніе и степень этой необходимости могуть заключаться только въ нихъ самихъ.

Основные законы жизни, наравнѣ съ физическимъ и математическимъ, повидимому, являются спеціальнымъ выраженіемъ общей формулы: "ничто не уничтожается, и ничто не создается вновь".

Законъ функціональныхъ соотношеній предполагаетъ между частными отправленіями и общею функціей отношеніе аналогичное тому, какое существуєть между составными силами и опредѣленною равнодѣйствующей. Если одна изъ составныхъ силъ измѣнилась, равнодѣйствующая можетъ остаться той-же лишь при соотвѣтствующихъ измѣненіяхъ въ другихъ составныхъ силахъ. Точно такъ-же и въ физіологіи: если какая-нибудь частная функція измѣнилась, то и другія должны измѣниться такимъ образомъ, чтобы общая функція оставалась возможной. Отсюда законъ соотношеній можно свести къ болѣе простому закону постоянства общей функціи во всѣхъ измѣненіяхъ, претерпѣваемыхъ частными функціями.

Но общая функція не есть только цѣль въ себѣ; она есть еще средство для осуществленія извѣстной органической формы и извѣстной организованной матеріи. Между тѣмъ, органическая форма и органическая матерія, повидимому, имѣютъ также свой собственный законъ.

Форма подчинена закону органической связи. Этотъ законъ, имѣющій своимъ слѣдствіемъ равновѣсіе органовъ, предполагаетъ между частными формами и общею формой, называемой типомъ, отношеніе, аналогичное тому, какое существуетъ между частными величинами и опредѣленною общею величиною. Если одна изъ частныхъ величинъ измѣнилась, то общая величина можетъ остаться тою-же лишь въ томъ случаѣ, если и другія частныя величины измѣнятся соотвѣтственнымъ образомъ. Точно такъ-же и въ физіологіи: если одинъ органъ измѣнился, другіе не уничтожатся, а также измѣнятся и именно такимъ образомъ, чтобы сохранался типъ. Законъ органической связи можно поэтому свести къ постоянству формъ или типа.

Какое-же теперь отношеніе между этими двумя законами, т. е., между закономъ функціональныхъ соотношеній и закономъ органической связи? Если-бы законъ органической связи былъ безусловнымъ, т. е., если-бы форма существовала сама по себъ, то онъ могъ-бы въ извъстныхъ случаяхъ противоръчить закону функціональна-го соотношенія, дълая необходимымъ существованіе безполезныхъ органовъ. Но если форма является лишь результатомъ функцій, если законъ связи подчиненъ закону соотношенія, то органы будутъ стремиться слъдовать за измъненіями функцій, ослабъвать въ той мъръ, въ какой слабъютъ послъднія, и атрофироваться, когда онъ исчезаютъ. Въ дъйствительности такъ именно и биваетъ. Отсюда можно допустить, что законъ органической связи въ концъ концовъ входитъ въ законъ функціональнаго соотношенія.

Наконець, возникновеніе организованной матеріи, повидимому, подчинено закону, аналогичному съ закономъ физической матеріи. Повидимому, существуетъ опредъленное количество живой матеріи, и это количество остается неизмѣннымъ въ жизненномъ круговоротѣ. Быть можетъ, процессы ассимиляція и диссимиляціи дѣйствительно устанавливаютъ равновѣсіе въ органическомъ мірѣ. Статистика, по мѣрѣ расширенія ея основъ, находитъ для рожденій и смертности все болѣе и болѣе постоянныя среднія величины, мало по малу приближающіяся къ равенству. Даже у индивидуума старость и молодость при нормальныхъ условіяхъ, повидимому, уравновѣшиваютъ другъ друга: упадокъ силъ стремится возстановить равновѣсіе, нарушенное ростомъ.

Этотъ законъ, взятый въ безусловномъ смыслѣ, повидимому, радикально отличается отъ закона функціональныхъ соотношеній, потому что онъ можетъ допускать всякія функціи, какъ безполезныя, такъ и необходимыя съ точки зрѣнія органическихъ актовъ въ ихъ цѣломъ. Но если мы признаемъ, что организованная матерія существуетъ только въ силу организующаго акта, то законъ, касающійся ея возникновенія, также входитъ въ законъ соотношеній.

Вообще, изъ этихъ трехъ законовъ самымъ твердымъ и самымъ постояннымъ является законъ функціональныхъ соотношеній, и если иногда кажется, что два остальныхъ противоречать ему и существують сами по себъ, то такое противо-

ръчіе можно считать въ концъ концовъ слъдствіемъ недостаточнаго единства и однородности общей функціи или результатомъ смъщенія различныхъ формъ организаціи въ болье или менье неравныхъ пропорціяхъ.

Такимъ образомъ, высшимъ закономъ живого міра является постоянство общихъ функцій, т. е., уровня организаціи, а отсюда постоянство типовъ и самой органической формы,—однимъ словомъ, сохраненіе жизни.

Какой смыслъ имъетъ этотъ законъ? Можно-ли утверждать, что онъ не предполагаетъ абсолютной необходимости біологическихъ явленій, такъ-какъ сохраненіе жизненной энергіи не предръщаеть способа ея примъненія?

Такое толкованіе закона сохраненія представляется почти столь-же неосновательнымъ въ физіологіи, какъ и въ физикъ или механикъ. Вещи всегда даны въ опредъленной формъ, и опредъляющій эту форму способъ примъненія энергіи, по самому смыслу разсматриваемаго закона, можетъ измѣняться только благодаря вмѣшательству новыхъ условій того-же сомого порядка, потому что если-бы эти условія не составляли напередъ части той-же самой системы, они могли-бы нарушить среднюю постоянную величину.

Проблема необходимости законовъ, различаясь въ отдельныхъ случаяхъ, остается тожественной въ своей общей формъ. Въ физіологіи, точно такъ-же, какъ въ физикъ и математикъ, ее нужно ставить слъдующимъ образомъ: необходимо-ли постоянство даннаго количества бытія и энергіи? Но какой отвъть можно дать на этотъ вопросъ относительно жизни?

На основани самого понятія жизни нельзя утверждать, что во вселенной необходимо сохраняется одна и таже сумма жизненной энергів. Это понятіе не опредъляеть числа живыхъ существъ и допускаетъ очень большое количество различныхъ степеней организаціи. Тъмъ болье нельзя считать этотъ законъ раціональнымъ синтетическимъ принципомъ, дозволяющимъ построить физіологію а priori. Невозможность такого построенія очевидна, и хотя-бы этотъ законъ казался метафизическимъ, тъмъ не менье въ своемъ полезномъ для науки значеніи, онъ всегда слагался-бы изъ чисто опытныхъ дан-

ныхъ. Такимъ образомъ, остается только обратиться за совътомъ къ самому опыту и посмотръть, обезпечиваетъ-ли онъ постоянство количества жизни. Однако, повидимому, этого нътъна сомомъ дълъ.

Жизненная энергія, даже въ такихъ эмпирическихъ явленіяхъ, какъ усложненіе организаціи и раздёленіе труда или анатомическая форма и свойства организованной матеріи, почти недоступна для измёренія. Въ это понятіе входить идея качества или совершенства, которая, повидимому, не поддается вычисленію. Вёдь, нельзя было-бы сказать, что количествожизненной энергіи остается постояннымъ, если-бы при сохраненіи одного и того-же числа клётокъ все сложные организмы уступили мёсто зачаточнымъ организаціямъ.

Этого мало. Если правда, что значительное количество фактовь свидътельствуеть о постоянствъ функцій и организмовъ, то слъдуетъ также признать, что другіе факты, повидимому, обнаруживають въ нихъ болье или менье глубокія физіологическія измѣненія. Развъ человъкъ не можетъ въ большей или меньшей степени измѣнять нъкоторые виды растеній и животныхъ и создавать устойчивыя разновидности? Не показываетъли возможность воспитанія, даже искусственнаго, что функціи и органы по самому ихъ существу не обладаютъ безусловной неподвижностью, и что, такимъ образомъ, количество жизни во вселенной, оставаясь на видъ тъмъ-же, не предполагаетъ необходимаго сохраненія?

Далве, если разсматривать живыя существа въ ихъ естественномъ состояніи, не показываютъ-ли такіе факты, какъ существованіе рудиментарныхъ и въ настоящее время безполезныхъ органовъ, исчезновеніе нѣкоторыхъ видовъ или возрастающее совершенство ископаемыхъ въ почвахъ болѣе и болѣе новой формаціи, что на ряду съ силой сохраненія существуетъ въ нѣдрахъ самой природы сила измѣненія, упадка и развитія?

Такая измёнчивость, скажуть, дёйствительно существуеть, но она нисколько не свидётельствуеть о случайности и вполнёдопускаеть необходимость. Это не значить, что она имёеть свой источникь и основание въ законахъ неорганическаго царства:

последнее действительно даеть только матеріалы и условія для органическаго развитія, причина котораго заключается въ самой природъ живыхъ существъ. Но дъло въ томъ, что всякому организму присущъ законъ, съ одной стороны, измѣнять себя, насколько это дозволяеть его строеніе, въ ціляхь приспособленія къ той средъ, въ которой онъ живетъ, съ другой-сохранять, накоплять въ себъ и передавать своему потомству происшедшія такимъ образомъ измененія. Живыя существа обладаютъ способностью приспособленія и наслідственной привычки. На ряду съ постоянствомъ имъ свойственна изменчивость, но изменчивость необходимая, опредёляемая неизмённымъ закономъ приспособленія и украпляемая привычкой, которая также фатальна. Эти два закона объясняють всв органическія изміненія. какія могли или могуть осуществляться. Они указывають для каждаго изъ этихъ измъненій постоянный антецеденть, такъ что самыя глубокія метаморфозы показались-бы вполив понятными, если-бы мы знали всю совокупность обстоятельствъ, среди которыхъ онъ произошли. Такимъ образомъ, необходимость царить въ живомъ мірѣ точно такъ-же, какъ и въ мірѣ неорганическомъ. Различіе между ними только то, что въ последнемъ основнымъ закономъ является законъ существеннаго тожества, а въ первомъ-законъ коренной изменчивости; въ одномъ господствуетъ статическій законъ, въ другомъ-динамическій.

Можно-ли допустить, что коренная измѣнчивость мирится съ необходимой связью?

Если незаконно утверждать, что въ неорганическомъ мірѣ всякое измѣненіе, обнаруживающее случайность, есть только иллюзія, и что единственной реальностью здѣсь является математическая формула, остающаяся тожественной среди разнообразія явленій, то не болѣе законно сводить измѣнчивость къ необходимости и въ органической природѣ. Настаивать на совершенно феноменальномъ характерѣ измѣненій тамъ, гдѣ матерія почти ничто, а дѣйствіе и процессъ почти все, значило-бы совсѣмъ устранять самую дѣйствительность. Формулы, при помощи которыхъ думаютъ доказывать необходимую связь біологическихъ явленій, не имѣютъ бо́льшей точности, чѣмъ тѣ, которыя выражаютъ сохраненіе количества данной механической

силы. Математическое вычисленіе мало пригодно для изм'вренія гибкости органических существъ и опредъленія насл'ядственной привычки. Трудно вид'ють, какимъ образомъ можно было-бы создать на подобныхъ основаніяхъ дедуктивную науку, показывающую д'ютевительно необходимыя отношенія фактовъ. Въ сущности, такіе принципы, насильственно превращаемые въ необходимые законы по шаблону механическихъ и физическихъ формулъ, лишены всёхъ условій потребныхъ для того, чтобы установить положительный законъ, или постояное отношеніе между фактами, и выражають отношенія иного рода.

По закону приспособленія, живое существо измѣняется такимъ образомъ, чтобы имъть возможность существовать тъхъ условіяхъ, среди которыхъ оно находится. Но выраженіе: "такимъ образомъ, чтобы" имветь некоторую неопределенность. Съ положительной точки зрвнія можеть быть несколько способовъ осуществленія предположенной цёли съ данными средствами, и въ этомъ случат методъ безразличенъ, лишь бы только была осуществлена цёль. Правда, по числу и природё условій, количество методовъ, между которыми можно дёлать выборъ, будетъ все болве и болве ограниченнымъ. Но въ этомъ случав выражение "такимъ образомъ, чтобы" становится твиъ мене правильнымъ, чемъ боле ограничивается выборъ, и потеряло-бы всякій смысль, если-бы остался только одинь возможный способъ, потому что тогда явленіе осуществлялось-бы просто въ силу поставленныхъ для него условій: идея достигаемаго результата не была-бы более определяющимъ условіемъ.

Если въ виду многочисленности средствъ, предполагаемыхъ каждою цѣлію, мы будемъ объяснять предпочтеніе одного изъ нихъ такими соображеніями, какъ принципъ наименьшаго дѣйствія, инстинктъ красоты, или общее благо, то этимъ мы выйдемъ за предѣлы положительныхъ наукъ и перейдемъ на почву метафизики или эстетики; а тогда нельзя болѣе ссылаться на авторитетъ опыта.

Это—не все. Выраженіе: "такимъ образомъ, чтобы" устанавливаетъ связь между условіями, въ которыхъ находится живое существо, съ одной стороны, и его способностью существовать среди этихъ условій, съ другой, т. е., связь между осуществившимися фактами и предназначенной для осуществленія цілью, между вещами дійствительными и вещью просто возможной. Но идеальный характеръ второго изъ этихъ понятій не позволяетъ признать законъ приспособленія положительнымъ закономъ въ собственномъ смыслів этого слова, обладающимътокою-же необходимостью, какую могутъ предполагать, законы физики или химіи.

Наконецъ, и самое выраженіе "существовать" оставляетъ мѣсто нѣкоторой неопредѣленности. Вѣдь, для сложнаго существа возможно нѣсколько способовъ существованія, смотря по тому, какія способности оно особенно развиваетъ. Развитіе различныхъ способностей можетъ быть болѣе или менѣе равнымъ, болѣе или менѣе гармоничнымъ. Самую гармонію можно понимать разно: гармонично и то развитіе, при которомъ всѣ способности равносильны; гармонично и то, при которомъ вѣкоторыя способности поставлены выше другихъ. Какой же изъ всѣхъ этихъ способовъ существованія долженъ быть цѣлью приспособленія?

Принципъ наслъдственной привычки еще менъе удовлетворяетъ условіямъ положительнаго закона. По этому принципу, первоначально случайныя измѣненія могутъ подъ вліяніемъ нѣкоторыхъ обстоятельствъ, каковы физическая среда, борьба за существованіе, половой отборъ и, наконецъ, энергія, постоянство или повтореніе извѣстныхъ дѣйствій, сдѣлаться въ концѣ концовъ существенными и перейти изъ индивидуальныхъ признаковъ въ видовые. Не изслѣдуя природы обстоятельствъ, которыя сейчасъ упомянуты въ качествѣ условій, опредѣляющихъ привычки, и которыя, вѣроятно, не всѣ имѣютъ чистофивическій характеръ, можно замѣтить, что привычка не естьфактъ, а только расположеніе къ осуществленію извѣстныхъ фактовъ, и въ этомъ смыслѣ, не можетъ найти мѣста въ формулѣ положительнаго закона.

Кром'в того, привычка разсматривается здёсь какъ сила, производящая изм'вненія въ самой природ'в, въ самой сущности индивидуума. А положительные законы въ собственномъ смысл'в суть отношенія, вытекающія въ своемъ посл'ёднемъ основаніи изъ постоянной природы вещей. Они не предшествують суще-

ствамъ, а только выражають результаты ихъ взаимодействія. Безъ сомевнія, они могуть считаться въ научномъ изследованік принципами, управляющими частными фактами, насколько последніе связаны съ природой существь, т. е., съ фактами общими; но въ концв концовъ они подчинены этимъ общимъ фактамъ, составляющимъ ихъ основу. Допустить, что наиболже общіе факты въ свою очередь измёняются, значить допустить, что измёняются и законы; если же думають установить законъ, объясняющій эти самыя изміненія, то такой законъ не будеть более положительнымь закономь, потому что онь предполагается ранфе всякихъ фактовъ. Единственнымъ средствомъ возвести наслёдственную привычку въ положительный законъ было бы связать образование и сохранение этой склонности съ самыми общими законами физики и химін. Тогда физіологическая измінчивость опиралась бы на относительно устойчивое основаніе. Предполагаемый, повидимому, ранёе физіологическихъ явленій, законъ наследственной привычки въдействительности быль-бы слёдствіемь ихъ основныхъ условій, такъ какъ эти явленія входили-бы, какъ частный случай, въ физическія. Но. въдь, законъ наследственной привычки какъ разъ именно и стремится возм'єстить недостаточность физических законовъ въ собственномъ смысле слова въ области физіологіи, и то свойство, которое онъ выражаеть, въ дъйствительности прямо противоположно основнымъ принципамъ физики и химіи, съ точки зрѣнія которыхъ природа извѣстнаго тѣла опредѣлена разъ навсегда. Частный случай, безъ сомивнія, можеть быть отрицаніемъ другого частнаго случая, но не общаго. Такимъ образомъ, наследственная привычка должна играть роль въ объясненіи живого міра только въ качеств' физіологическаго закона, и притомъ основного закона, а въ этомъ смысле она не можеть считаться положительнымъ закономъ.

Въ результатъ мы находимъ, что форма организаціи, повидимому, измѣняется, притомъ не только у индивидуума, а въ извѣстной степени даже у вида; и эти измѣненія не безразличны, а составляютъ или упадокъ, или, можетъ быть, еще чаще, совершенствованіе. Отсюда, можно думать, что количество жизни во вселенной не остается постояннымъ, и природа физіологическихъ явленій не опредъляется всецьло ихъ собственными законами.

Въ этой-то неопределенности біологическихъ законовъ, быть можетъ, и заключается разгадка жизни и развитія. Въ самомъ дёлѣ, если связь физическихъ процессовъ, составляющихъ условія физіологическихъ явленій, не имѣетъ фатальнаго характера, почему бы не допустить, что такая неопредёленность можетъ быть полезна для живого міра? Почему органическія существа, одаренныя извѣстною подвижностью и способностью къ развитію и прогрессу, не могли-бы пользоваться этими дарами природы и развиваться во всѣхъ направленіяхъ, благодаря самой эластичности физическимъ условій?

Не трудно понять, что возникновение жизни среди физических вещей происходить не внезапно и насильственно, а незамётно и непрерывно, такъ что практически бываеть не возможно опредёлить, гдё физическія явленія перестають существовать сами по себё и начинають перерабатываться высшими формами, для которыхъ они становятся орудіями.

(Продолжение будеть).

## Научное и философское значеніе эволюціонной теоріи.

Эволюціонная теорія имѣеть для философіи двоякій интересъ: по мнѣнію ея приверженцевь, она 1) даеть прямое положительное основаніе для релятивизма, является самой естественной его субструкціей, и 2) предполагаеть реализмъ, какъ свое необходимое условіе (conditio sine qua non) или свою предпосылку" 1). Поэтому оцѣнка ея представляется весьма важной для гносеологія.

Въ самомъ деле, предположимъ, что законъ эволюціи есть дъйствительно строго установленный законъ естествознанія; предположимъ далве, что онъ двиствительно управляетъ развитіемъ и формъ сознательной жизни, включая сюда также законы мышленія, категорическія понятія и проч.: въ такомъ случат, ясно, что безусловно достовтрной истины не существуетъ, что для каждой стадіи въ развитіи человічества существуєть своя истина, которая, --- весьма возможно, --- въ следующей стадіи будетъ объявлена заблужденіемъ; справедливо будетъ тогда и такое, напримъръ, утверждение Спенсера, что ни одна новая точка зрвнія не можеть совершенно исключать другую, а всв должны быть равно истинны, быть примиримыми другъ съ другомъ, потому что основной законъ развитія, -- законъ постепенности, - требуетъ, чтобы въ каждомъ новомъ моментъ сохраналось большинство существенных свойствъ предшествовавшихъ ему моментовъ.

Затемъ, не трудно видеть, что, объясняя конструкцію со-

<sup>1)</sup> Тавое значеніе она вибеть, напримітрь, въ философія Спенсера.

знанія, какъ продуктъ извъстнаго эволюціоннаго процесса, мы становимся на объективно-біологическую точку зрвнія. Субъективно-психологическая точка зрвнія, которая образуеть базисъ какъ феноменализма, отрицающаго трансцендентную реальность, такъ и критицизма, объявляющаго еа бытіе только недостовърнымъ, становится при этомъ невозможной: самодостовърность сознанія при этомъ нельзя уже брать за исходный пунктъ гносеологическихъ изысканій, потому что само сознаніе является здёсь фактомъ вторичнымъ, производнымъ, а первичнымъ фактомъ, обладающимъ безотносительной достоверностью, оказывается объективный процессъ, состоящій въ извъстныхъ измъненіяхъ вижшняго міра вообще и нашего тъла въ частности и образующій почву для развитія тёхъ или иныхъ формъ духовной жизни. Другими словами: съ эволюціонной точки врвнія мы должны будемъ разсматривать сознаніе, какъ свойство извъстныхъ объектовъ, и въ нашемъ собственномъ сознаніи образующемъ коррелять всего чувственно воспринимаемаго міра, видеть только обнаруженіе жизни одного изъ міровыхъ тёлъ, именно нашего тела; а это возможно только при предположеніи трансцендентальнаго реализма. Трансцендентальный-же идеализмъ такому представленію дела отнюдь не благопріятствуеть, потому что онь разсматриваеть объекты, какъ феномены сознанія 1).-Теперь предположимъ, что эволюціонизмъ, будучи твердо установленной научной теоріей (а не гипотезой только), вполнъ правъ въ своихъ притязаніяхъ объяснить конструкцію сознанія, - вѣдь это будетъ очень вѣскій аргументъ въ пользу реализма. Наука безспорно существуетъ. Основанія ея притязаній на действительное, а фиктивное познаніе едва-ли могутъ подвергаться серьезному сомевнію, и едва-ли кто решится это сделать. Даже самъ Кантъ, отецъ критической философіи, ни на минуту не ръшился усумниться въ правоспособности математическаго и естественно-научнаго познанія 2). Поэтому, если

<sup>1)</sup> Высказывая такой взглядь на взаниное отношеніе эволюціонизма и трансцендентальнаго реализма, мы повторяемь митьніе *E. König'a* выраженное имь въ изследованія: «Die Entwickelung des Causalproblems», Th. II, 1890, ss. 335. 650-

<sup>2)</sup> Относительно постановки критической проблемы у Канта им, вопреки многимъ комментаторомъ Канта, держимся того мнанія, что въ критика онь гносео-

что для самой возможности науки необходимо рёшить извёстную философскую проблему въ такомъ, а не иномъ смыслё, то это будетъ вполнё достаточнымъ логическимъ оправданиемъ такого рёшения.

**Какое-же** значение въ наукъ должны мы усвоять эволюціонной теоріи?

Эволюціонная теорія въ настоящее время слишкомъ хорошо язв'єстна вс'ємъ образованнымъ людямъ, чтобы надо было ее излагать 1). Поэтому свои зам'єчанія мы можемъ дёлать прямо, не вызывая викакихъ недоразум'євій.

Что такое законъ эволюціи? Есть-ли это действительно научно дознанный законо?-Въ пользу отрицательнаго ответа на этотъ вопросъ говоритъ уже то обстоятельство, что его принимають далеко не всв естествоиспытатели. Многимъ, по замъчанію Лянге, выраженіе "законъ развитія" кажется очень подозрительнымъ 2). И ближайшее разсмотрение природы этого "закона" показываетъ, что эта подозрительность не лишена основаній, что въ ней сказывается разумная осторожность, не дозволяющая смёшенія научныхъ понятій.—Если понятіе эводюція брать въ самомъ широкомъ ея значенія, въ значенія постояннаго изміненія въ предметі, не ограничиваемаго въ своемъ поступательномъ движенім никакими предѣлами, в) то это будетъ ясно само собою. Достаточно припомнить наудачу нёсколько действительных законовъ природы, чтобы видёть, какъ мало основаній имфеть законъ эволюціи считаться закономъ въ строго научномъ смыслѣ слова. Законъ природы устанавливаеть осеобщія, неизмочныя и необходимыя отношенія явленій 4). Въ самомъ понятіи закона содержится требованіе логическую правоспособность математики и естествознанія не доказываеть, а предполагаеть, какъ базисъ Критики. Основанія этого своего мивнія им надвемся раскрыть въ другомъ мёсть; здёсь-же считаемъ достаточнымъ только указать на конецъ § 4 и на § 5 въ "Пролегоменахъ", не оставляющіе на этотъ счеть ниsasoro cometnis (vgl. "Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik", herausgeg. von K. Schulz S.S. 51, 56).

<sup>1)</sup> Слово "эволюція" въ настоящее время почти у всёхъ на языкё. И гдё только не старались ее открыть! Право, религія, этика, зоологія, этнографія, даже моды и обряды—всё ниёють своихъ ученыхъ представителей подъ ея знаменемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Ляме, Исторія матеріализма, перев. Н. Страхова, т. II, стр. 243.

<sup>3)</sup> Родовинъ признакомъ въ понятін эволюцім является мяжненіе.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Владиславлев, Логина. 2 изд. Стр. 173—175.

качественнаго постоянства въ явленіяхъ, подчиненныхъ его дъйствію, — разумвемъ не постоянство тѣхъ реальныхъ комплексовъ явленій, которые знасть вседневный опыть (эти комплексы могуть безконечно варіпроваться), а постоянство образующихъ ихъ элементовъ. Между твиъ законъ его широкомъ смыслѣ, есть законъ ціи, понимаемый ВЪ жионноіроков поправов україння при зволюціонном в процессъ, если его понимать въ самомъ общемъ смыслъ, субъектъ эволюція въ каждомъ новомъ моментв своего развитія качественно отличенъ отъ самого себя въ предствующіе моменты; а при такомъ представленіи дела понятіе "закона эволюціи" заключало-бы въ себъ contradictio in adjecto. Поэтому эволюціонистамъ, чтобы иметь право толковать о закомъ эволюцін, необходимо съузить понятіе о послёдней и признать одно изъ двухъ: или-1) что существуетъ нъкоторый качественно неизмънный субстрата, пребывающій самъ себь равнымъ при всёхъ видоизмененіяхъ своей формы, или-же-2) полагать это неизмънное въ самой форми процесса, подобно тому, какъ въ алгебранческомъ рядѣ:  $\frac{1}{3} - \frac{1}{5} + \frac{1}{7} - \frac{1}{9} + \dots$  каждый членъ образуется по формулъ:  $\frac{(-1)^{n+1}}{2n+1}$  — чрезъ измъненіе значеній для n отъ 1 до  $\infty$ . То и другое предположение действительно и было сделано и легло въ основу двухъ типовъ эволюціонизма.

Второе предположеніе воплотилось въ эволюціонизм'в, который можетъ считать своей родоначальницей, если не закочетъ углубляться въ отысканіе отдаленныхъ генеалогическихъ сл'вдовъ,—наприм'връ, Гегелевскую философію съ ея закономъ діалектическаго развитія 1. Въ этомъ посл'вднемъ смысл'в эту теорію уже давно начали прим'внять къ исторіи и другимъ гуманитарнымъ наукамъ 2. Нітъ нужды говорить, что это—не тотъ эволюціонизмъ, съ которымъ намъ въ настоящемъ

<sup>1)</sup> Любители аналогій и исторических сближеній ставили даже натуралистическій эволюціонизмъ въ связь съ Гегелевской философіей.—См. *Richl*, Philos Kriticismus, II, II: 126—127.

<sup>2)</sup> Напримъръ, уже старие тюбингенци говорили о "моментахъ діалектическаго развитія" въ догматическомъ въросознанія христіанской церкви первыхъ въковъ. Наблюденія надъ историческимъ ходомъ въ развитіи философской мисли также могутъ дать богатую инщу подобному воззрѣнію.

случав приходится считаться. Въ первомъ-же смыслв эволюпіонистическая доктрина исповедуется преимущественно намурамистами, къ которымъ въ данномъ случав примыкаютъ и представители психологическаго эволюціонизма, напр., Спенсеръ. Они признаютъ неизмённымъ субстратомъ эволюціонныхъ модификацій матерію и потому хотятъ установить такую формулу эволюціи, которая-бы выражала законъ "постояннаю перераспредоленія матеріи и движенія" 1). О научномъ и философскомъ значеніи этого именно эволюціонизма мы и поведемъ рёчь.

Этотъ видъ эволюціонизма, примыкая теснейшимъ образомъ въ метифизической доктринв матеріализма, имветь столько-же ваучнаго значенія, сколько имбеть его последній. Матеріа--окоботы чини віначене члети вінанковтотого вид эж-живи ническаю принципа, а не закона. Различіе-же между метолологическимъ принципомъ и закономъ науки-вотъ въ чемъ: первый характеризуеть способъ представленія, съ какимъ естествоиспытатель долженъ приступать къ своему изследованію, а последній выражаеть постоянную и общеобязательную формулу отношеній между изслідуемыми явленіями, --формулу, которая годилась-бы для всякаго способа представленія. Сказанное можно пояснить однимъ довольно грубымъ примъромъ. Разсказывають, будто турецкіе муллы, которые по магометанскому закону должны быть и врачами, изучають свойства человьческаго организма безъ помощи анатоміи, не дозволенной кораномъ. Способъ представленія внутреннихъ процессовъ въ организмъ у нихъ-самый фантастическій: влые и добрые духи завъдують почти каждой органической функціей; натурфилософія ихъ-въ подобномъ-же роді... И однакожъ они съуміли собрать массу критически провъренныхъ и систематизированных наблюденій надъ органическими отправленіями, подмітить множество связей между разными органическими разстройствами и внёшними условіями жизни. Эти устанавливаемые нии законы эмпирических отношеній, если только установка ихъ велась съ надлежащей критической осторожностью, имфютъ

<sup>1)</sup> Спенсерв, Основныя начала, ч. II, пер. Алексиева, 1886 г. § 57, стр. 134.

полную ценность и для Европейского врача-эксперименталиста, который за явленіями предполагаеть не духовь, а матерію, химическіе процессы и проч. Разница между нимъ и муллою-лишь въ способъ истолкованія явленій, а законы явленій тоть и другой устанавливають одни и тв-же. -- Такъ и для натурадиста матеріалистическій образъ представленія наиболіве прость н доступень;-по этой канвь онь и располагаеть свои умственных комбинаціи, касающіяся изучаемых явленій. Но полученные имъ законы явленій должны быть такого сорта, чтобы ихъ съ удобствомъ могъ принять и представитель другой метафизики, напримъръ спиритуалистической. "Эмпирические заковы, говорить Лянге, имъють свои права совершенно независимо оть сведенія къ причинамъ явленій" 1). И мы дійствительно можемъ видъть примъры такого замъчательнаго согласія между представителями діаметрально противоположныхъ метафизическихъ исповеданій: врачь-психіатрь (почти всегда матеріалисть) и аскеть-священникъ, умудренный какъ собственнымъ опытомъ, такъ и многочисленными признаніями своихъ духовныхъ дътей,-почти всегда отлично поймутъ другъ друга, если только захотять отнестись другь къ другу безъ предубъжденія, отбросивъ на время свои "idola theatri". Весьма возможно, что при этомъ каждый изъ нихъ будетъ переводить для себя термины своего собестденка въ форму своихъ обычныхъ представленій. Вотъ еще примъръ, разъясняющій понятіе методологическаго принципа: политическая экономія развиваеть свое содержаніе при руководствѣ того основнаго методологическаго принципа, что "человъкъ есть благоразумный эгоистъ, всегда предпочитающій достиженіе наибольшей выгоды съ наименьшей затратой усилій" 2). Законы политико-экономической статики н динамики только подъ такимъ угломъ зрвнія становятся ясны. Но

<sup>1)</sup> Ляме, Ист. матер, II, 349. Напрямеръ, энпирических путемъ можно составить полную теорію описокъ или, какъ это сдёлаль Дробишь, свести на определенныя числовыя отношенія наклонность поэта къ боле легкимъ или труднымъ формамъ стиха, не принимая при этомъ во вниманіе мозга и нервовъ, котя эти факты и принадлежать уже безспорно къ области физіологической психологіи.— Ibid. 348.

См. въ Лекціяхъ политической экономін проф. А. И. Чупрова (изд. 1892 г.) вводный отділь.

такая точка зрвнія совершенно необязательна для другихъ наукъ: напримъръ, этика развиваетъ свои теоремы при руководствъ совершенно противоположнаго методологическаго приндина,-предполагая въ человъкъ преобладание альтрюистическихъ склонностей надъ всякими другими. Даже въ области самаго естествознанія и при томъ въ одномъ и томъ-же вопросъ, признается вполиъ умъстнымъ и дозводительнымъ различіе въ представленіи того, что стоить сзади явленій, лишьби только это не мъщало върно устанавливать связь явленій. Извёстный физикъ Махъ говорить: "При изследованіяхъ природы все дёло сводится только къ знанім сеязи явленій. Все, что мы представляемъ себъ сзади явленій, существуеть только въ нашемъ умъ, имъетъ для насъ значение только мнемоническаго пріема или формулы, которая, будучи произвольной и не важной, легко можеть быть измёняема вмёстё съ уровнемъ нашей культуры" 1). Напримъръ, теплоту, по мивнію Маха, одинаково можно представлять себъ,-и какъ матерію, и какъ движение. Сущность механической теоріи теплоты состоить въ уравненіяхъ, которыя опредёляють связь количества теплоты съ производимой имъ работой и обратно. А эти уравненія будутъ одинаково пригодны для обоихъ способовъ представленія 2). Что матеріализмъ въ естествовнаніи имфеть такое именно, чисто условное, значеніе-лишь наиболье удобнаго и легкаго способа представленія, а не можеть претендовать на объективную истинность, -- это блестящимъ образомъ доказано въ знаменитой "Исторіи матеріализма" Альберта Лянге. Такое-же значеніе долженъ имъть и органически связанный съ нимъ натуралистическій эволюціонизмъ.

Если эволюціонный принципъ, какъ мы сейчасъ сказали, не есть ваконъ природы, а лишь методологическое начало ея изъясненія, то этимъ опредъляется его какъ имманентное (въ предълать самого естествознанія), такъ и объективное (гносеологическое) значеніе.

<sup>1)</sup> Mach, Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit, 1872, S. 25;—цитать взать въ книге преф. А. И. Введенскаю, Опыть построенія теоріи натеріи на принципахъ критической философія, ч. І. стр. 137.

<sup>1)</sup> Beedenckiu, ibid.

Въ предвлахъ естествознанія эволюціонный принципъ имветъ такое-же значеніе, какое имбеть, напримбрь, идея сообразности. Извъстно, что эта послъдная идея помогаетъ открытіямъ: такъ Гарвей открылъ кровообращеніе, задавшись вопросомъ о чими сердечныхъ заслоночекъ. Но разъ открытіе следано, наука бросаетъ телеологическое объяснение, преврашая его въ кавзальное: не заслоночки существують затёмъ, чтобы впускать и выпускать движущуюся по венамъ и артеріямъ кровь, а наоборотъ, причина движенія крови въ томъ именно и заключается, что сердце, расшираясь и открывая одну изъ заслоночевъ 1), всябдствіе образующейся внутри его пустоты отмивает въ себя кровь изъ венъ, при чемъ другая заслоночка не впускаеть въ сердце кровь изъ артерій; а сжимаясь, оно вымымиваем в изъ себя кровь чрезъ другую заслоночку въ артеріи, при чемъ первая удерживаетъ въ сердц'в втанутую изъ венъ кровь. Такъ-же обстоить дёло и съ эволюціоннымъ принципомъ. И это происходить вотъ какъ: предположеніе, что бол'я сложные предметы и явленія развились изъ простейшихъ, помогаетъ классифицировать предметы и явленія, соблюдая градацію въ наростаніи ихъ существенных ви производных признаковъ. Реальная классификація только тогда можеть выйти удачной, когда делается правильное различеніе между признаками существенными и производными. Различение это можно сделать не иначе, какъ понявъ возможность происхожденія последнихь изъ первыхь 2). А для этого нужно видъть, какіе признаки могуть существовать сами по себъ и какіе въ зависимости отъ другихъ. Видъть-же это удобнѣе всего можно, располагая предметы въ такой рядъ, чтобы каждый членъ содержаль въ себь, но возможности, цъликомъ свой предъидущій — — ніжоторые новые Общее въ любой произвольно взятой группъ последовательныхъ членовъ и дастъ существенные признаки классифицируемыхъ предметовъ. Такимъ образомъ, объяснение производныхъ признаковъ изъ существенныхъ въ данномъ случай будетъ какъ-бы равносильно доказательству происхожденія одного вида изъ

<sup>1)</sup> Сердце по своему устройству насколько напоминаетъ нагнетательний насосъ

<sup>2)</sup> Д. С. Милм, Сист. лог. рус. пер. т. II, стр. 247.

другаго. Такъ создается фикція эволюціи 1). Полезная для классификаціи, фикція эта сохраняєть свое значеніе въ наукъ.

Классификація-же въ наукѣ, независимо отъ систематическихъ задачъ послѣдней, полезна, какъ необходимое пособіе, всегда предшествующее приложенію индуктивныхъ методовъ открытія причинной связи явленій <sup>2</sup>). Не трудно видѣть, что классификація, дѣлающая въ самомъ расположеніи классифицируемыхъ нредметовъ и явленій аллюзію на ихъ происхожденіе другъ изъ друга;—ео ірѕо принимаетъ на себя задачу установить причинное отношеніе различныхъ свойствъ предметовъ, т. е., ту-же самую задачу, какую преслѣдуетъ и вообще естественная наука. Удивляться-ли послѣ того, что такая дважды полезная классификація столь любезна наукѣ?

Таково имманентное значение эволюціоннаго принципа въ естествознаніи. Мы должны смотреть на него, какъ на логическую фикцію, придавать которой метафизическое значеніе ни одинъ серьезный ученый не долженъ.

Дълая этотъ выводъ, мы нисколько не скрываемъ отъ себя смълости такого шага, могущаго легко показаться просто дерзостью капитальнаго невъжества з). Въ самомъ дълъ, не видимъли мы, что творецъ эволюціонной теоріи, ученьйшій Чарльзъ Дарвинъ, ея талантливъйшіе защитники въ родъ Геккеля и легіоны
другихъ менье блестящихъ, но тъмъ не менъе серьезнъйшихъ ученыхъ изъ ихъ послъдователей,—почти всъ профессора естественно—историческихъ наукъ во всъхъ западно-евронейскихъ и русскихъ университетахъ,—принимаютъ эволюціонную теорію въ

<sup>1)</sup> Слово фикція ми упогребляемъ безъ всякаго наміренія инсинувровать метафизическую яживость закона эволюціи. Философская точка зрівнія, желающая оставаться критической, а не переходить въ доматическую, такихъ приговоровъ произносить не позволяеть; поэтому мы о всякомъ метафизическомъ объясненій готовы утверждать словамя г. Введенскаю: "Можетъ быть это и візрно, да недостовірно"! (Опытъ постр. теор матер. etc., стр. 316). Мы въ данномъ случаї котимъ только характеризовать лошческую природу этого закона и употребляемъ терминъ, принятьми яз лошкаха (Владиславлева, Логика, 2 изд. стр. 223).

<sup>2)</sup> Musal, Chet. sor. II, 262.

<sup>3)</sup> Поминтся, что подобный отзывь следаль относительно митнів Н. Н. Страхова о дарвинизмі профессорь Московскаго университета К. А. Тимирязевя въ одной изъ своихъ статей, поміщенных въ "Русской Мисли" въ 1889 году.

самомъ реальномъ смысле? Ведь есля-бы они, —скажутъ намъ, только подозрѣвали, что законъ эволюціи есть лишь методологическій принципъ, логическая фикція, то развѣ они сталибы тратить массу труда на вычисление времени, потребнаго для дойствительного образованія однихъ видовъ изъ другихъ? -На это считаемъ нужнымъ сказать, что мы нисколько не жедаемъ посягать ни на господство эволюціонной теоріи въ наукъ, ни на авторитетъ всъхъ уномянутыхъ ученыхъ; напротивъ, ин считаемъ эволюціонный принципь вз высшей степени naoдотворныма принципома для науки и желаемъ ему торжества и въ техъ областяхъ науки, куда онъ пока еще не успель проникнуть. Мы только даемъ ему несколько особое истолкование. Но не все-ли равно, въ сущности, для науки, --- будетъ-ли эволюціонный процессъ реальнымъ или только фиктивнымъ? Вѣдь для науки онъ важенъ не самъ по себъ, а лишь со стороны той пользы, какую его открытіе оказываеть индуктивному изследованію природы. И мы полагаемь, что допускаемь не только не большую, а гораздо меньшую дервость, чёмъ та, которую допустиль Канть, объявивши законы природы лишь объективированными формулами субъективной закономърности въ отношеніяхъ ощущеній и представленій. Законъ эволюцін въ наукъ останется на своемъ мъстъ, -- только ему будетъ, говоря Кантовскимъ языкомъ, отказано въ "трансцендентномъ употребленіи".

Если-же, не смотря на данныя разъясненія, всетаки нужно приводить основанія, почему мы не признаемъ реальнаго значенія за закономъ эволюців, то мы можемъ указать на два основанія: 1) Доселѣ еще никому не удалось доказать дойственно отъ него различный и притомъ высшій: обыкновенно всѣ доказательства касаются простой возможности такого перехода въ гипотетическомъ и отдаленномъ отъ насъ на многія тысячилѣтія прошедшемъ; затѣмъ—2) признаваемые въ наукѣ факторы эволюціи,—наслѣдственность, половой подборъ и борьба за существованіе,—недостаточны и для объясненія возможености такого перехода: они удовлетворительно объясняють только сохраненіе въ родѣ и устойчивость какимълибо (доселѣ

еще не открытымъ) образомъ возникшихъ уже особенностей, по отнюдь не возникновение ихъ. Раскрытіе обоихъ этихъ положеній въ нашу настоящую задачу не входитъ.

Если мы теперь спросимъ себя,—каково-же объективное значеніе эволюціонной теоріи, безотносительно къ естествознанію, и въ частности,—приложима-ли она въ чисто духовной области познавательныхъ явленій, то мы, во-первыхъ, должны будемъ сказать, что ея значеніе здёсь—совершенно условно, а во-вторыхъ, даже признавая ея приложимость въ этой области, мы уже не затруднимся отказать ей въ томъ иноселогическоми значеніи, какое она имѣетъ, напримѣръ, у Спенсера.

Значеніе эволюціонной теоріи для познавательныхъ процессовъ-совершенно условное, потому что оно опредъляется или метафизической справедливостью матеріалистической гипотезы касательно сущности душевныхъ явленій 1) или-же плодотворностью самой идеи развитія для пониманія и эмпирико-психологическаго истолкованія познавательных процессовъ. Но права матеріалистическаго объясненія въ психологіи, говоря вообще, весьма спорны и, во всякомъ случав, очень ограниченны <sup>9</sup>). Полезность идеи развитія въ современной психологіи дъйствительно признается, и результатомъ этого признанія явились многочисленныя отрасли психологической науки, объединяемыя въ понятін обзективной психологіи, напримъръ, психологія ребенка, психологія народовъ, психологія животныхъ и проч. 8). Но любопытно, что при этомъ субъектионая психологія всетаки сохраняеть центральное положеніе. Результаты объективно-психологическихъ наблюденій необходимо должны переводиться на языкъ субъективной психологіи или выражаться въ терминахъ непосредственнаго сознанія 4). Слёдовательно, формы собственно пспхологических элементы И всегда остаются неизмичными. Эволюціонировать могуть только комбинацін того эмпирическаго матеріала, который укладывается въ эти формы и образуетъ ихъ содержавіе. Напримъръ,

<sup>1)</sup> Ляме, Ист. нат., II, 348 ср. 342 и след.

<sup>2)</sup> Си. на этотъ счеть очень дельния разсужденія Ляние во ІІ томе: глава І шть І отдела и глава ІІ изъ ІІ отдела; Ср. также стр. 351 и след.

<sup>3)</sup> Гефбина, Очерки психологін, основанной на опыть. Рус. пер. Изд. журнала "Вопр. фил. и псих." 1892. І, 5, стр. 7 и сльд. І, 8 е, стр. 29.

<sup>6)</sup> Ibid. I, 6: стр. 10—13. Ср. I, 8 f: стр. 30.

психологическій характеръ чувствованій и логика у ребенка и дикара должны быть признаны существенно такими-же, какъ у взрослаго и цивилизованнаго человѣка: разница можетъ быть только въ предметныхъ ассоціаціяхъ и матеріальныхъ аксіомахъ. Если ребенокъ предлагаетъ своей ногѣ сухарь, то, очевидно, онъ видитъ въ своей ногѣ самостоятельное существо. Но эта смѣшная странность однако-же заставляетъ уже насъ признать его дѣйствія вполнъ логичными, когда онъ и въ другихъ случаяхъ обращается съ частями своего организма, какъ съ посторонними предметами 1). Дикарь, не зная природы эхопринимаетъ его за голосъ божества и съ этой точки зрѣнія вполнѣ логично удивляется глупости путешественника, не умѣющаго умозаключать по категоріи причинности 2).

Сделанныя объясненія уже достаточно подготовили насъ къвыводу, что эволюціонная теорія не можетъ иметь *иносеологическаго* значенія.

Эволюціонный процессъ, будемъ-ли мы его разсматривать, какъ фактъ, или какъ только постулятъ,-есть, во всякомъ случав, факть или постулять эмпирического познанія. Следовательно, его собственная достоверность определяется общими условіями возможности всякаго опыта. Опыть возможень единственно подъ условіемъ всеобще-необходимой достовърности формально-логическихъ принциповъ познанія и т. н. реальныхъ категорій. Егдо, эволюціонная теорія не имбетъ някакого логическаго права простирать свои выводы на эти принципы и категорін, а должна ограничить сферу своего приложенія лишь областью опыта. Если-же она вздумаеть говорить и объ измънчивости сверхъопытныхъ (апріорныхъ) формъ познаванія, то допустить грубівшій софизмь, принадлежащій къ разряду "quaternio terminorum", именно къ "sophisma a dicto secundum quid ad dictum simpliciter". Вотъ почему эволюціонизмъ не можетъ быть логической основой релятивизма. Но онъ не можетъ быть и основой реализма, потому что требованіе реальнаго субстрата эволюціи есть ничёмъ не оправдываемое трансцендентальное употребленіе категоріи субстанціаль-

ť:

<sup>1)</sup> Ibid. I, 4: стр. 6-7.

<sup>2)</sup> Имвень въ вилу факть, разсказанный у Спенсера въ его Основаниять соціологія,—рус. пер. 1876. § 58, стр. 133.

ности (нътъ измъненія безъ измъняющагося),—а это уже догматизмъ.

Тѣ-же выводы можно получить и другимъ путемъ, — именно, оставаясь на той самой психологической или, точнѣе, опытной точкѣ зрѣнія, съ которой мы разсматривали общій вопросъ о мѣрѣ приложимости эволюціонной теоріи къ области духовнихъ явленій.

Если психологическая природа познавательныхъ процессовъ остается, какъ мы сказали, всегда одна и та-же, то говорить объ относительности цринциповъ познанія представляется довольно труднымъ. И намъ кажется, что, напримъръ, формальные принципы познанія (законы мышленія) всегда были и остаются одни и тъ-же. Даже болье того, мы полагаемъ, что они одни и тъ-же даже и у животныхъ. Основные пріемы познанія (пидукція и дедукція) тоже едва-ли могуть имъть только относительное значеніе. Эволюція можеть угрожать только реальныма познаніямъ. Но и противъ этого существуетъ надежное средство въ критической осторожности. Обыкновенно, въ доказательство противнаго, указывають на разныя нелёпыя, съ нашей точки зрвнія, мивнія, бывшія некогда не только общепризнанными, но я считавшіяся примо за научныя аксіомы. Но мы полагаемъ, что если-бы эти мивнія были проверены со всею строгостью даже по тогдашней логикь, то имъ и тогда было-бы отказано въ несомивниости. Милль въ своемъ трактать о заблужденіяхъ (5-я книга логики) приводить много нельпыхъ натурфилософскихъ положеній греческихъ философовъ. Всь эти положенія произошли-отъ сившенія словъ и вещей (родовой гръхъ античной философіи), отъ неправильностей въ обобщеніи, отъ ignoratio elenchi при дедуктивныхъ выводахъ и т. п. Но самыя подробныя и дельныя правила для избежанедостатковъ даны сочиненіи Аристотеля: нія этихъ ВЪ 

<sup>1)</sup> Напримъръ въ 1V главъ онъ исчисляеть целихъ шесть видовъ софизмовъ, происходящихъ отъ двусмысленности словъ (омонимія, амфиболія, для іспресте, прособост пр.). Для нашего времени такая подробность была-бы излишнею, по тогда она была насущной потребностью. Очевидно, Аристотель понималь бользиь своего въка. Точно также онъ подробно говоритъ и объ ignoratio elenchi (гл. ХХVІ) и пр. Очевидно, идеаль знавім и условія строгой его достовърности были ясни и тогла. См. Владиславлева, Лог. 2 изл. стр. 44—47 въ прилож.

мому Аристотелю высказать не мало дикихъ теоремъ по физикъ и астрономіи. Еще менъе основаній признавать относительными познанія, считающіяся въ наше время вполнъ достовърными. При техъ тщательныхъ различенияхь въ области основоположеній знанія-между аксіомами, постулятами, методологическими принципами и логическими фикціями, а въ области результатовъ-- между закономъ, теоріей, гипотезой и т. п., при той найсточивости, съ какою въ настоящее время наука старается отмінать каждый свой шагь и каждое свое пріобрітеніе извістными сигнатурками модальности (opportere, esse, posse), -едва-ли возможно принять въ строгомъ смыслъ за безспорное то, что впоследстви окажется ложнымъ. Наше время можно винить въ крайней требовательности касательно признаковъ достовърности. Зато что мы признаемъ-то за безусловно достовърное, то ужъ дъйствительно достовърно и не для настоящаго только времени, а навсегда! А основа нашей достовърности-логика, да фактъ, и съ этой опоры ужъ никакая эволюція насъ не столкнеть 1). Система знаній, строющихся на этомъ основаніи, образуеть вічное стяжаніе человіческой мысли. Строющееся такимъ путемъ міровозярвніе подобно зданію, гдъ фундаменть есть опыть, кирпичи-факты, а цементь-логика. Здёсь каждый наложенный и надлежащимъ образомъ укръплений рядъ камней образуетъ неподвижный базисъ для новыхъ надстроекъ. Можно еще допустить, хотя и не безъ оговорокъ, что время и эволюція сметуть сь лица земли воздушныя постройки спекулятивной мысли 2), но предъ постоянно ростущимъ колоссомъ точнаго знанія они безсильны...

П. Тихомировъ.

<sup>1)</sup> Даже если-бы эволюція существенно измінила самыя функців органовъ чувствъ, то и тогда-бы, — ны полагаемъ, — научно дознанныя истины не потералибы своей ціны. Наука отмітила-бы modus изміненія въ функціяхъ воспринимающихъ органовъ и только стала-бы впередъ данныя наблюдоній, собранныхъ при помощи нашей теперешней чувственности, переводить въ термины этой преобразованной чувственности. Научно дознанные законы природы при этомъ, разумінется, остались-бы одни и тів-же.

<sup>2)</sup> Въ сущности и эти построенія не уносятся безслёдно эволиціей. Они, по удачному выраженію Сюлли Прюдома поставляють посят себя доягое и громкое эхо", которое пов'ядываеть всімь посятідующимь покол'яніямь о высокомь, но не осуществленномь идеалів познанія. Созданіе конечныхь идеаловь знанія есть безспорная заслуга спекулятивной мысли.

## О СЛУЧАЙНОСТИ ЗАКОНОВЪ ПРИРОДЫ.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академіи П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

LIABA VII.

## О человъкъ.

Одно изъ основныхъ правилъ науки состоитъ въ томъ, чтобы допускать возможно меньше причинъ и стараться сводить новые факты къ причинамъ уже извъстнымъ. Поэтому, разъ мы обладаемъ понятіями и законами бытія, родовъ, матеріи, тълъ и жизни, не можемъ-ли мы объяснить все изъ этихъ принциповъ, и не исчерпывается-ли ими слишкомъ длинный списокъ постулятовъ науки?

Все, что міръ предоставляєть уму, дёйствительно было-бы объяснимо путемъ данныхъ принциповъ, если-бы въ сферу такого объясненія могъ входить человёкъ; потому что внё тёхъ формъ бытія, къ которымъ непосредственно примёнимы эти принципы, не остается другого эмпирическаго факта, кромъ человёческой природы.

Наше непосредственное чувство, безъ сомнѣнія, говоритъ за то, что между человѣкомъ, одареннымъ разумомъ и словомъ, и остальными живыми существами есть коренное различіе. Но не ослабляется-ли это вѣрованіе сравненіемъ и наблюденіемъ? Не видимъ-ли мы, что человѣческая природа, какъ въ прош-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ» за 1899 г. № 8.

ломъ, такъ и въ настоящемъ, представляетъ рядъ ступеней, сближающихъ ее съ низшими существами? Нельзя-ли сказать, что даже способности самаго выдающагося человька, вызывающія наше удивленіе, им'єють свой естественный генезись, что онъ вытекають изъ болье простыхъ способностей и въ конців концовъ, можетъ быть, сводятся къ элементарнымъ свойствамъ, присущимъ всякому живому существу, напр., къ способности отвъчать на избествие вившнихъ вещей рефлекторноавтоматическимъ дъйствіемъ? Не есть-ли ощущеніе только столкновеніе вибшнихъ вліяній съ нашими собственными влеченіями, болже или менже несовершенно приспособленными къ нимъ? Не исчезаетъ-ли оно, когда приспособленіе, становится полнымъ, какъ напр., въ привычкъ, или когда возбуждение слишкомъ слабо, какъ напр., во снъ? Не есть-ли мысль только внутренняя репродукція внішних явленій, распреділенных по постоянству ихъ связей? И не является-ли такая репродукція дёломъ самихъ явленій, которыя стремятся одно за другимъ отпечатлъть свой слъдъ въ нашемъ умъ, этой восковой пластинкъ, обладающей твердостью, достаточной для того, чтобы воспринимать и сохранять ихъ следы? Наконецъ, не естьли воля только совокупность истинныхъ прирожденныхъ или пріобретенных влеченій, начинающих действовать подъ вліяніемъ внішняго стимула и налагающихъ въ свою очередь на вещи свой отпечатокъ? Что касается сознанія свободы воли, то не есть-ли оно простое чувство того, что мы сами причина нашихъ дъйствій (чувство справедливое, такъ какъ наши влеченія--- мы сами), соединенное съ ощущеніемъ борьбы нашихъ желаній и съ незнаніемъ причинъ, опредъляющихъ ея исходъ.

Такимъ образомъ вся психическая д'язтельность, повидимому, можетъ быть сведена къ рефлекторной активности. Но не существуетъ-ли последняя уже въ физіологическомъ мірте? Не есть-ли она функція всякаго организма? Не пріобретаетъ-ли она, особенно въ высшихъ организмахъ, только исключительную сложность, координированность и способность къ приспособленію?

Отсюда, необходимо-ли для объясненія человіка допустить новый принципь? Не сводятся-ли въ конців концовъ его спо-

собности, даже самыя высшія, къ физіологическимъ свойствамъ, спеціализировавшимся въ силу общаго закона дифференціаціи? Не въ физіологіи-ли слёдуетъ искать объясненія психическихъ явленій? Не будетъ-ли безполезнымъ, незаконнымъ и опаснымъ притязаніемъ считать психологію особою наукой, не имѣющей другихъ отношеній къ физіологіи, кромѣ тѣхъ, какія могутъ существовать, наприм., между физіологіей и физикой?

Повидимому, несомнѣнно установлено, что въ настоящей жизни всякое психическое явленіе обусловливается опредѣленными физіологическими явленіями, и потому изслѣдовать физіологическія условія душевной жизни точно такъ-же законно, какъ изслѣдовать физическія условія органической жизни, или механическія условія физическихъ измѣненій. Но можетъ-ли подобное изслѣдованіе, какіе бы успѣхи оно ни сдѣлало, привести къ поглощенію психологіи физіологіей?

Во всёхъ психическихъ явленіяхъ встрёчается въ различной степени одинъ элементъ, который принимается какъ безспорный фактъ и теоріей рефлекторной активности, и теоріей трансформированныхъ ощущеній, хотя и не объясняется ими: это—сознаніе самого себя, рефлексія на свои собственныя состоянія, личность. Всякое психичевкое явленіе есть или можетъ быть состояніемъ сознанія.

Ощущеніе уже содержить этоть элементь, а потому построять способности души изъ ощущеній,—значить предполагать то, что именно и составляеть проблему. Что-же касается рефлекторной активности, то способна-ли она путемъ аналитическаго развитія породить сознаніе? Можно-ли, разлагая послёднее на его элементы, показать, что они вмёстё съ закономъ ихъ сочетанія содержатся всецёло въ рефлекторной дёятельности?

Быть можеть, скажуть, что акть сознанія есть только воспріятіе различія? Но воспріятіе предполагаеть мыслящаго субъекта.

Или, можеть быть, сознание отличается отъ физическихъ явленій только отсутствіемъ въ его состояніяхъ одновременности, а посл'єдовательный порядокъ, общій и психическимъ, и физіологическимъ явленіямъ, д'влаетъ ихъ однородными? Но почему же простая посл'єдовательность должна предполагать самоощущеніе, между тімь какъ послідовательность, соединенная съ одновременностью, должна исключать его?

Или, можетъ быть совнание есть накопление жизненной силы, происшедшее благодаря внішнимъ раздраженіямъ и централизаціи органической системы? Но какимъ образомъ жизненная сила, накопляясь, пріобрала бы такое свойство, котораго она въ состояніи разсаянія не обнаруживаетъ ни въ какой степени?

Или сознаніе есть только столкновеніе внішних силь съ влеченіями организма? Но почему-же это столкновеніе производить сознаніе, тогда какъ столкновеніе одного тіла—съ другимъ не производить его?

Вообще нѣтъ выхода изъ слѣдующей альтернативы: нужно или искусственно свести сознаніе къ органическому факту, изъ котораго его требуется вывести, или взять сознаніе въ томъ видѣ, какъ оно существуеть, и признать, что свести его вполнѣ аналитическимъпутемъ къ чисто органическому факту невозможно.

Въ дъйствительности то, что анализирують въ этомъ случаъ подъ именемъ сознанія, не есть самое сознаніе: здёсь изслівдуются или его условія, или его предметь. Условія сознанія образують сложную совокупность, которая, быть можеть, сводится всецёло или отчасти къ физіологическимъ и физическимъ элементамъ. Точно также и его предметъ (ощущенія, мысли, желанія), разсматриваемый самъ по себё, образуеть сложную совокупность, которая можеть представлять болёе или менъе точный параллелизмъ съ послъдовательностью физіологическихъ фактовъ. Но самое сознаніе есть несводимое данное, которое лишь ватемняется объясненіемъ и разрушается анализомъ. Отыскивать отдёльные элементы сознанія съ тёмъ, чтобы связать ихъ съ элементами низшихъ функцій или противопоставить выв, -значить потерять изъ виду самое сознаніе и разсматривать только его матеріаль или работу. Сознаніе-не вещь, не свойство и даже не функція; оно есть акть, превращеніе вибшнихъ явленій во внутреннія, родъ живой формы, въ которой последовательно отливаются и видоизменяются вещи. Въ немъ весь міръ можеть найти себъ мъсто, теряя свою сущность и форму и облекаясь въ новую, идеальную форму, одновременно и сходную и несходную съ его дъй-

ствительной природой. Совнание есть принципъ столь глубокой переработки явленій, что знаніе предшествующих видоизміненій никогда не могло-бы дать о немъ понятія. Съ одной стороны, оно вичего не прибавляеть къ бытію, такъ какъ вещи, не будучи воспринимаемы ими, все-же могли-бы существовать; съ другой, --- оно именно и создаеть бытіе, такъ какъ сознательная личность, эта высшая форма бытія, приписываеть реальность только тому, что входить или можеть входить въ ея сознаніе. Съ одной стороны рефлекторная дізтельность, не будучи предметомъ внутренняго воспріятія, ничего не теряетъ изь своей сущности, и самыя сложныя сочетанія различныхъ рефлекторныхъ актовъ могутъ быть понятны безъ участія въ нихъ сознанія, какъ составного элемента; вёдь, когда говорится о рефлекторныхъ дъйствіяхъ, дъло идетъ о познаваемыхъ вещахъ, а не о познающихъ личностяхъ. Съ другой стороны освъщаеть самихь рефлекторныхъ сознаніе нисколько не дъйствій, такъ какъ оно не открываетъ намъ того, что происходить въ нашемъ организмв въ собственномъ смыслв этого слова. Оно производить явленія совершенно иного рода,--явленія, которыя, будучи нівкоторымь образомь связаны съ физіологическими процессами и воспроизводя болбе или мевте точно порядокъ ихъ существованія, тъмъ не менъе образують сами по себъ особый мірь в (чего нельзя было-бы предполагать, имъя въ виду исключительно рефлекторныя действія) мірь, закрытый для другихъ сознаній.

Вообще не важно, что въ ощущени, мысли и желани можно найти элементы, дозволяющие поставить ихъ въ парадлельную связь съ физіологическими явленіями. То, что не имѣетъ для себя ничего подобнаго въ физіологіи, есть сознаніе ощущенія, иысли и желанія. Точно также безразлично здѣсь и существованіе различныхъ степеней сознанія. Связь явленій съ "я"—вотъ все, что нужно разумѣть подъ сознаніемъ въ собственномъ смыслѣ слова. Эта именно связь и сообщаетъ ощущенію, мысли и желанію особую новую форму.

Такимъ образомъ, пытаться объяснить сознаніе путемъ аналитическаго построенія, комбинируя рефлекторныя дъйствія по ихъ собственнымъ законамъ,—значитъ противоръчить самой его сущности. Съ этой точки эрвнія ничего не можеть быть сложнъе сознанія. Между тъмъ въ дъйствительности, повидимому, нътъ ничего проще его, и природа нигдъ въ такой степени не приближается къ идеальному предёлу совершеннёй паго единства, какъ въ немъ. Сознаніе не есть спеціализація, развитіе или совершенствованіе физіологических функцій; оно не есть также ихъ внутренняя сторона или ихъ составной элементь; оно есть элементь новый, творческій. Человікь, одаренный сознаніемъ, -- боліве, чіть живое существо. Пока онъ есть личность, или пока его естественное развитіе кончается личностью, онъ обладаетъ совершенствомъ, до котораго не могутъ возвыситься существа, являющіяся только индивидуальными организмами. Форма, въ которой сознание возвышается надъ жизнию, есть абсолютный синтезь, сложение безусловно разнородныхъ элементовъ. Такимъ образомъ, его связь съ жизнію случайна, по крайней мёрё съ логической точки врёнія.

Можно-ли теперь утверждать, что эта связь иыслится самимъ разумомъ, который, выходя изъ понятія жизни и трансцендентально расширяя его, а priori предполагаеть сознаніе, какъ необходимое сл'ёдствіе?

Такая ссылка на разумъ была-бы законной, если бы дъло шло о сознаніи, какъ метафизическомъ принципъ, абсолютно единомъ и тожественномъ по своему субъекту и объекту и, следовательно, несводимомъ къ даннымъ опыта. Но сознаніе, о которомъ идетъ ръчь въ психологія, индивидуально и допускаетъ множество субъектовъ; притомъ въ каждомъ индивидуумъ оно такъ сказать, развътвляется среди множества доступныхъ ему объектовъ и всюду проникаетъ въ разнообразную сферу опыта. Существование такого сознания не можетъ быть открыто намъ апріорнымъ кышленіемъ, которое не знаетъ различія индивидуумовъ и безконечнаго разнообразія вещей; напротивъ, оно составляеть непосредственный объекть самого эмпирическаго сознанія, т. е., принадлежить къ области опыта. Такимъ образомъ, способъ, какимъ мы познаемъ природу сознанія, не даетъ основаній считать его реальное существованіе теоретически необходимымъ.

Наконецъ, можно-ли, основываясь на самомъ опытъ, утверждатъ, что свизь сознанія и жизни необходима фактически?

Для доказательства этого положенія недостаточно показать, что сознаніе появляется всякій разъ, какъ въ организмі осуществлены извістныя условія, которыя можно боліве или меніве точно опреділять. Въ этомъ случай остается еще узнать, не вызваны—ли эти условія самимъ сознаніємъ,—гипотеза вполні донустимая, если законы жизни случайны. Если однообразіе въ сосуществованіи обнаруживаетъ причинное отношеніе, то оно не указываетъ, какой изъ двухъ терминовъ служить причиной другого.

Чтобы признать всё нервные процессы условіями сознанія, нужно было-бы объяснить ихъ исключительно одними законами общей физіологіи; но такая претензія кажется слишкоми смілой. Болве глубокое изучение иннервации, повидимому, все болве и болве ставить эту функцію въ совершенно особое положеніе. Нервное возбужденіе и разряженіе, присущая нервнымъ клеткамъ способность сохранять въ продолжение известнаго времени впечатленіе внешних вещей, передача этой своеобразной фосфоресценціи группамъ другихъ, не затронутыхъ видимымъ предметомъ, клътокъ, которыя начинаютъ вибрировать въ унисонъ съ нею и распространять въ свою очередь возбужденіе, — всь эти факты обыкновенно считаются не вполнъ соизміримыми съ такими элементарными жизневными свойствами, какъ напр., питаніе, рость и воспроизведеніе, или даже съ такими способностями, какъ способность къ сокращенію, которая однако уже превосходить эти общія свойства. Повидимому, отношение между элементарными физіологическими свойствами и иннерваціей подобно тому, какое существуетъ между чисто математическими формами матеріи и механическими условіями физическихъ и химическихъ явленій. Внимательное изследование открываеть глубокое различие между самыми сложными аналитическими синтезами протяженія и движенія, насколько они существують сами по себф, и тфми ихъ видами, которыя играютъ роль условій для явленій высшаго порядка. Наблюдатель, констатируя эмпирическое родовое тожество такъ и другихъ явленій, инстинктивно предполагаетъ,

что они тожественны и по происхожденію; но въ дѣйствительности всякое чисто механическое объясненіе высшихъ формъбытія оказывается поверхностнымъ и неудовлетворительнымъ. Ошибка неизбѣжная, разъ высшее вмѣшательство отклоняетъ вещи отъ ихъ обычнаго теченія, и притомъ отклоняетъ не рѣзко, а незамѣтно, и не на всемъ пространствѣ ихъ развитія, а только вначалѣ.

Можно было-бы полагать, что такое отклонение нервныхъ функцій оть общихъ физіологическихъ свойствъ только кажущееся, если бы существа, одаренныя нервной системой, отличались отъ существъ, лишенныхъ ея, вообще лишь степенью. Но присутствие нервной системы совпадаетъ съ возниковениемъ сознанія, т. е., способсности, возвышающейся надъ всёми жизненными функціями. Отсюда, нельзя-ли думать, что сознаніе, если оно появляется всякій разъ, когда существуютъ изв'єстныя физіологическія условія, само ставить себ'є эти условія, необходимыя для его проявленія? Если заря возв'єщаетъ солнце, то это потому, что она отъ него исходить.

Но, можеть быть, сознание вовсе не требуеть какихъ-нибудь особенныхъ физіологическихъ условій? Можеть быть, начало сознанія уже свявано съ основными жизненными свойствами, такъ что между низшими и высшими организмами существуетъ только различіе въ степени? Въ этомъ случай известное сознаніе существовало-бы даже у клітки, и чтобы произвесть человіческое сознаніе, нужно было-бы только спеціализировать, измінить и организовать сознанія клітокъ.

Если бы даже зачаточное сознаніе и было присуще каждой клѣткѣ, все-же оставалось бы несомнѣннымъ, что сознаніе, или чувство своего собственнаго существованія, несводимо къчисто физіологическимъ свойствамъ и не въ нихъ имѣетъ свое начало. Присутсвіе сознанія въ клѣткѣ, какъ и въ высшихъ организмахъ, было бы случайнымъ. Но есть-ли основаніе полагать, что данная способность существуетъ въ нившихъ организмахъ?

Для доказательства этого положенія могуть привести большое количество фактовь, заимствованныхь даже изъ наблюденій надъ инфузоріями и растеніями. Полипь прісной воды, напримъръ, привлекаетъ къ себъ живыя инфузоріи и водоросли и отстраняетъ мертвыя и неорганическія тъла, производя своими щупальцами родъ водоворота. Есть растенія, которыя, 
повидимому, выбираютъ для себя точку опоры, содрогаются 
при прикосновеніи насъкомыхъ и схватываютъ ихъ. Тысяча 
полобныхъ фактовъ, повидимому, доказываетъ, что въ самыхъ 
элементарныхъ организмахъ внёшнее вліяніе можетъ производить внутреннее возбужденіе, которое въ свою очередь можетъ 
порождать рефлекторное движеніс, приспособленное къ нуждамъ живого существа. Но возбужденіе и выборъ соотвътственныхъ дъйствій не служитъ-ли признаками сознанія?

Сомнительно, что-бы возбужденіе и рефлекторное движеніе всегда сопровождались сознаніемъ, потому что въ насъ происходитъ много такихъ возбужденій и рефлекторныхъ дъйствій, которыя не проходятъ чрезъ наше "я". Что-же касается соотвътственности дъйствій, то она составляетъ то, что называется 
цълесообразностью. Однако можно-ли утверждать, что цълесообразность, хотя-бы она въ приведенныхъ фактахъ и не сводилась къ механизму, неизбъжно предполагаетъ сознаніе въ
томъ существъ, въ которомъ она проявляется? Сознаемъ-ли мы
тотъ процессъ, благодаря которому физическое, химическое и
физіологическое устройство нашихъ органовъ приспособляется
къ ихъ функціямъ?

Но, возразять, тоть родь сознанія, который, повидимому, отсутствуеть въ физіологическихъ функціяхъ, состоить только въ ясномъ различеніи субъекта и объекта. Между тёмъ такое пониманіе сознанія слишкомъ узко. Сознаніе допускаеть безконечное множество степеней, начиная съ совершеннаго состоянія, которымъ характеризуется полная умственная жизнь, и кончая кажущимся уничтоженіемъ его во время сна. Обыкновенно пробужденіе застаеть нашъ умъ не пустымъ, а занятымъ идеями, болёе или менёе различными отъ тёхъ, которыя занимали его наканунё. Вниманіе и сосредоточеніе представленій дёлають ясными воспріятія, которыя сначала были темны и незам'єтны. А то, что въ связи съ другими элементами становится яснымъ, не было и раньше нулемъ. Вотъ такое-то темное сознаніе и существуетъ у низшихъ организмовъ,

Эта точка зрѣнія допускаеть глубокія различія въ самомъ понятіи сознанія и въ концѣ концовъ искажаеть его.

Въ самомъ дълъ, когда идетъ ръчь о человъкъ, сознаніе, сведенное даже къ минимуму его интенсивности, всегда представляется актомъ, благодаря которому разнообразіе душевныхъ состояній соединяется съ единымъ "я"; другими словами, оно есть усвоеніе психическихъ явленій одному постоянному субъекту. Измѣняется только ясность воспріятія, а не единство "я".

Когда-же говорится о низшихъ существахъ, о ихъ возбудимости и о цёлесообразности ихъ дёйствій, сознаніе уже не есть, да и не можетъ быть усвоеніемъ различныхъ ощущеній единому "в". Вёдь, единство сознанія имёетъ своимъ условіемъ сравненіе ощущеній, а такое сравненіе предполагаетъ въ свою очередь центръ, къ которому сходятся всё впечатлёнія, вызванныя различными объектами. Сознаніе, приписываемое низшимъ существамъ, можетъ быть только простымъ ощущеніемъ, мыслію или стремленіемъ, которыя способны существовать въ видё извёстныхъ внутреннихъ возбужденій, но не могутъ восприниматься субъектомъ.

Но понимаемое въ этомъ симслъ сознание низшихъ существъ представляетъ въ сравненіи съ человіческимъ большее различіе, чімъ простое различіе въ степени. Это уже не сознаніе, я", концентрирующее въ себъ и сравнивающее разнообразные душевные элементы, а только аггрегать безсвязныхъ сознательныхъ ощущеній. Въ то время какъ человіческое сознаніе воспринимаеть заразъ только одно ощущение, эти аггрегаты заключають множество и последовательныхь, и одновременныхъ ощущеній. Что касается клётки, или простого анатомическаго элемента, то единство, которымъ можетъ обладать ея сознаніе, радикально отличается отъ единства сознанія въ собственномъ смысле этого слова. Клетка уже въ силу своей органической простоты можетъ имъть только ощущенія одного и того-же качества. Единственныя различія, которыя могутъ существовать въ этомъ сознаніи, суть различія по количеству или интенсивности. Между томъ единство сознанія именно и составляеть свойство субъекта, сравнивающаго другъ съ другомъ различныя качества. Только при этомъ сравненіи субъектъ ощущаетъ себя и противополагаетъ свое бытіе вившнимъ вещамъ.

Отсюда, какимъ образомъ можно понять, что человъческое сознаніе вытекаеть изъ сознанія, приписываемаго клёткъ?

Быть можеть скажуть, что личное сознание есть только равнодъйствующая элементарных сознаний, т. е., сознательных ощущений, мыслей и желаний, что, разъ сочетание этих сознательных элементовъ произвело въ качести равнодъйствующей личное сознание, новыя ощущения оказываются уже внутри или внъ "я", т. е., становятся восприятиями, или остаются простыми ощущениями, смотря по тому, стоять они въ связи съ этою равнодъйствующей, или нътъ?

Но, въдь, элементарныя сознанія не обладають даже зародышемъ того единства, которое характеризуеть личное сознаніе; поэтому нельзя понять, какимъ образомъ послёднее могло бы произойти изъ ихъ сочетанія. Кромѣ того, вообще не понятно, какимъ образомъ нѣсколько сознаній могло-бы такимъ образомъ сливаться въ болѣе и болѣе высшія сознанія. Въ дѣйствительности, повидимому, самымъ понятіемъ сознанія предполагается, что оно закрыто для другихъ сознаній. Если на это возразять, что данное свойство принадлежитъ исключительно сознанію "яв, а не сознаніямъ, лишеннымъ единства, то понятіе этихъ элементарныхъ сознаній станеть неуловимымъ и ихъ противоположность личному сознанію сдѣлается еще болѣе радикальной.

Или станутъ утверждать, что личное сознаніе есть простой аггрегать элементарныхъ сознаній?

Въ этомъ случав отказываются объяснить его единство. Кромв того, если элементы цвльнаго сознанія принадлежать каждой клеткв, то, ведь, совокупность этихъ низшихъ сознаній всецело обновляется чрезъ известное число летъ, и остается непонятнымъ, почему сознаніе, которое должно ихъ обобщать, продолжаетъ существовать послё нихъ.

Наконецъ, можетъ быть, скажутъ, что личное сознаніе есть сознаніе какой-нибудь одной клітки мозга, которая достигаетъ высшей степени развитія благодаря своей связи съ остальными?

Такое объяснение могло-бы быть достаточнымъ, если-бы

личное сознаніе отличалось отъ элементарных сознаній только по интенсивности. Но дёло идеть о различіи по существу. Дёло идеть также о постоянстве сознанія среди жизненнаго круговорота. Между тёмъ, клётки мозга, не смотря на ихъ роль общаго пріемника впечатленій, представляють въ сравненіи съ другими клётками только различіе въ степени, и та разнородность, которая существовала-бы по этой гипотезе между ихъ свойствами и свойствами другихъ клётокъ, остается необъяснимой. Если почти сходныя анатомическіе элементы выполняють столь несоразмёрныя функціи, то въ матеріи можно видёть только орудіе, управляемое неодинаковыми силами.

Вообще, сознаніе, которое приписывають кліткамь, сходно съ личнымь сознаніемь только по имени. Безусловно лишенное субъективнаго единства, оно, при всіхть его мысленныхь осложненіяхь, не можеть объяснить воспріятія качественныхь различій, которое составляеть свойство "я". Поэтому нужно устранить это двусмысленное и ложное слово и говорить просто о безсознательныхь ощущеніяхь, мысляхь и влеченіяхь. Насколько такія явленія понятны, что остается оть ощущеній, мыслей и желаній безь "я", которое у человіка, повидимому. составляеть ихъ сущность, чімь различаются эти безсознательные элементы отъ простого возбужденія, рефлекторнаго движенія и приспособленія,—все это имість уже второстепенную важность. Какъ скоро "я" не есть ихъ причина, діло идеть уже о свойствахъ, безусловно низшихъ въ сравненіи съ психвическими явленіями въ собственномъ смыслів этого слова.

Такимъ образомъ, остается несомнѣнымъ, что личное сознаніе не принадлежитъ всѣмъ живымъ существамъ, а существуетъ только тамъ, гдѣ мы видимъ особенную физіологическую организацію. Если-бы эта организація возникла по исключительно физіологическимъ законамъ, безъ участія высшаго начала, то хотя отсюда, безъ сомнѣнія, и не слѣдовалобы, что сознаніе является ея результатомъ, потому что оно заключаетъ въ себѣ нѣчто большее, чѣмъ жизнь, однако возникновеніе сознанія въ этомъ случаѣ было-бы необходимымъ въ той степени, въ какой оно связано съ сопровождающими его физіологическими явленіями. Но если, напротивъ, можно допустить, что жизненныя свойства, которыя служать условіями сознанія, не объясняются одними общими законами жизни, если становится вёроятнымъ, что само сознаніе участвуєть въ ихъ осуществленіе то хотя-бы сознаніе и было связано въ данномъ мірѣ съ опредѣленными физическими условіями, оно реализуется случайно.

Итакъ, происхождение человъка, какъ сознательнаго существа, не объясняется простой игрой физическихъ и физиологическихъ законовъ. Его существование и его дъйствия вносятъ въ природу такия измѣнения, которыя она сама по себѣ не можетъ объяснить, и которыя представляются случайными, если мы станемъ на точку зръния физическаго и физиологическаго міра.

Однако, какая важность въ томъ, что человъкъ можетъ болъе или менъе располагать вещами, если онъ вновь найдетъ роковую необходимость въ себъ самомъ, если его чувства, идеи, ръшенія,—словомъ, вся его внутренняя жизнь, управляются особымъ закономъ, который неизбъжно ихъ опредъляетъ? Можетъ-ли независимость мыслящаго міра въ отношеніи къ низшимъ мірамъ касаться индивидуума, если всъ его дъйствія роковымъ образомъ обусловливаются системой психологическихъ фактовъ, если онъ по отношенію къ этой системъ является только каплей воды, уносимой бурнымъ потокомъ? Между тъмъ, не обладаетъ-ли всякое существо своимъ закономъ, и не должны-ли явленія сознанія, наравнъ съ другими разрядами вещей, представлять отношеній взаимной зависимости?

Сначала, безъ сомивнія, были склонны считать душу совершенно самодвательной силой. Каждое изъ ея двиствій, повилимому, находить свое основаніе и свою причину въ ней одной, а не въ сопутствующихъ явленіяхъ. Развѣ психическія явленія не противатся вычисленію? Развѣ можно предсказать, какъ поступитъ такое-то лицо при такихъ-то обстоятельствахъ? Однако болѣе внимательное изученіе скоро открыло однообразную послѣдовательность психическихъ явленій, по крайней мѣрѣ въ области чувствъ и мыслей. Воля долго оставалась вепокорной наукѣ и давала ученію о случайности, повидимому, непреоборимый оплотъ. Но прогрессъ наблюденія и сравненія открылъ существованіе политическихъ и соціальныхъ естественных законовъ. Исторія показываеть намъ, что различныя общества зараждаются, развиваются и погибають одинаковымъ образомъ. Подъ разнообразіемъ литературъ и общественныхъ учрежденій она вскрываеть общую форму человъческой дъятельности, которая пред тавляется постоянной. Точныя науки въ свою очередь требують своей доли участія въ изученіи моральныхъ и соціальныхъ явленій и опредъляють ихъ средній типъ, остающійся видимо неизмѣннымъ. Статистика, производя наблюденія надъ массами, съ успѣхомъ подчиняетъ вычисленію продукты человъческой воли, наравнѣ съ продуктами физическихъ силъ.

Чтобы отстоять самопроизвольность индивидуумовъ, пытаются установить различіе между ними и цільмъ, подобно тому, какъ это дёлаетъ абстрактная математика, которая формулируетъ неизмѣнные законы для общихъ количествъ, такъ называемые законы больших чисель, и допускаеть случайность входящихъ въ ихъ составъ частныхъ величинъ. Но случай, допускаемый математикомъ, есть лишь фикція. Въ действительности все имбетъ свое основаніе. Если человіческія дійствія, взятыя въ отдельности, кажутся случайными, то это потому, что общія причины, вліяніе которыхъ мы изучаемъ, парализуются безконечнымъ множествомъ частныхъ причинъ, совершенно лишенныхъ координаціи и не объединяемыхъ никакимъ закономъ. Вотъ это именно взаимное уничтожение извъстныхъ причинъ выделяеть и обнаруживаеть вліяніе некоторыхь другихь условій. Впрочемъ, непосредственное наблюденіе надъ отдільными индивидуумами и отдъльными группами индивидуумовъ все болве и болве ограничиваеть ту долю случайности, которую, повидимому, допускаетъ общая статистика. Для действій индивидуума, върожтно точно такъ-же можно было-бы найти постоянную среднюю величину, какъ и для действій общества. Обыкновенно чемъ лучше мы узнаемъ человека, темъ вернее объясняемъ и предусматриваемъ его поведеніе. Если въ этомъ случав и остается ивкоторая неуввренность, то это потому, что намъ недостаетъ некоторыхъ данныхъ. Можно-ли допустить, что погода происходитъ случайно, если мы не въ состояніи предвидѣть ее навѣрно?

Какова-же можеть быть общая формула психических ваконовъ? Наиболе научный методъ для определенія этой формулы состоить, на первый взглядь, въ томь, чтобы свести состоянія сознанія къ ихъ физическимъ и механическимъ условіямъ. Нельзя-ли, напр., сказать, что опыть обнаруживаетъ постоянную связь между физическими изменніями тела и изменніями души, что эти два порядка явленій существують, увеличиваются и уменьшаются въ одно и тоже время и въ одинаковыхъ пропорціяхъ? Нельзя-ли, применяя къ душе общій законъ соотношенія силь, предполагать, что существуеть механическій эквиваленть ощущенія, мысли и воли точно такъ-же, какъ существуеть механическій эквиваленть теплоты или химическихъ процессовъ? Если это такъ, то физическая необходимость была-бы основой психической необходимости.

Конечно, аналогія, которая можеть существовать между психвческимъ и физическимъ развитіемъ, не оправдывала-бы гипотезы превращенія механическихъ явленій въ психическія, такъ какъ, вѣдь, и движеніе не превращается въ теплоту въ собственномъ смыслѣ слова, а только составляетъ ея условіе, ея матеріальную основу. Однако, эта аналогія, повидимому, показываетъ, что мыслящій міръ есть лишь своего рода внутренняя подкладка извѣстной части механическаго міра. Она заставляетъ предполагать, что между мыслью и сопровождающими ее движеніями существуетъ строгій параллелизмъ. Она даетъ основаніе думать, что можно найти формулы, позволяющія объяснять и предугадывать психическія явленія путемъ одного разсмотрѣнія ихъ механическихъ условій.

Такая точка зрвнія была-бы законной, если-бы можно было изміврить сами по себів психическія перемівны, соотвітствующія механическим перемівнамь. Между тімь, чтобы вполнів изміврить душевныя явленія, нужно было-бы превратить ихъ въ качественно однородныя количества, т. е., напр., въ количества исихической энергіи. Но возможно-ли такимъ образомъ свести къ одной и той-же единиців мівры разнообразіе душевныхъ качествъ?

Предположимъ, что съ этой точки зрѣнія изучается воспоминаніе. Если S есть перемѣнное количество воспоминанія, а Q перемънное количество движенія, то S<sub>1</sub>, S<sub>2</sub> будуть опредъленными частными величинами S, а Q<sub>1</sub>, Q<sub>2</sub> соотвътствующими величинами Q. Тогда можно было-бы начертить слъдующую таблицу:

S<sub>1</sub> Q<sub>1</sub> S<sub>2</sub> Q<sub>2</sub>

и отсюда вывести, что S=f (Q). Но какъ определить величины S<sub>1</sub>, S<sub>2</sub> и т. д.? Воспоминаніе, какъ и сама душа, не есть простое однородное качество. Оно заключаетъ въ себъ ясность, живость, полноту, точность, определенность, отдаленность въ прошедшемъ, чувство личнаго тожества, сознаніе, что данная идея уже была воспринята, и проч. Величина воспоминанія именно и определяется присутствіемъ, отсутствіемъ и степеньюэтихъ различныхъ качествъ. Такимъ образомъ, пришлось-бы на первыхъ порахъ отказаться отъ измфренія такого сложнаго цфлаго, какъ воспоминаніе, величины котораго вслёдствіе этой сложности не могутъ быть качественно однородными количествами. Нужно было-бы сначала разложить его на простыя и точно определенныя качества, аналогичныя протяженію и движенію, опреділить механическій эквиваленть каждаго изъ нихъ и потомъ найти числовое отношение между этими качествами, взятыми въ отдельности, и результатами ихъ сочетаній. Но такое предпріятіе было-бы невыполнимо научно, т. е., безъ участія догадки, субъективнаго сужденія, чувства, словомъ, той непосредственной оценки качества, которая такъ осложняетъ воспоминаніе и которой именно и требуется избізжать. Кроме того ничто не доказываеть, чтобы психическія качества могли быть разложимы на простые элементы, остающіеся тожественными при всехъ измененіяхъ интенсивности.

Тъмъ болъе примънимы эти замъчанія къ моральнымъ качествамъ души, которыя всего важнъе.

Если бы теперь, наобороть, мы полънились сначала опредълить перемъны физическихъ явленій, чтобы вывести изъ нихъсоотвътствующія перемъны явленій психическихъ, то измърять послъднія первыми было-бы логическимъ кругомъ, такъ-какъ для того, чтобы установить постоянное отношеніе между этими двумя рядами перемънъ, нужно предварительно измърить ихъ въ отдъльности.

Этотъ методъ изследованія, повидимому, можетъ привести къ какому-вибудь результату, хотя-бы даже приблизительному, только въ приивнени къ одной ограниченной сторонв психическаго міра, той сторонъ, которою душа нъкоторымъ образомъ соприкасается съ матеріей и гдв она еще не бываеть сама собою. Разсматриваемый по существу, психическій міръ не можетъ считаться подкладкой физического міра, такъ какъ въ этомъ случав нельзя было-бы объяснить той крайней несоразмврности, которая существуеть съ моральной точки врвнія между действіями, требующими приблизительно одной и той же суммы физической энергіи и поглощающими приблизительно одно и тоже количество углерода. Определинь-ли мы цену умственной работы, если мы будемъ знать, что ея механическій эквивалентъ немножко больше, чемъ средній эквивалентъ мускульной работы за одно и то-же время? Можно-ли судить о цвиности удовольствія, истинности мысли, достоинствів дійствія по тяжести, которую можно было-бы поднять посредствомъ углерода, окисляющагося при этомъ удовольствіи, мысли или действіи?

Итакъ, напрасно указываютъ на параллелизмъ психическихъ и физическихъ явленій, чтобы превратить душу въ функцію движенія. Психическія явленія не измѣримы въ томъ родѣ, какъ измѣримо движеніе, и перемѣны въ области высшихъ душевныхъ процессовъ не имѣютъ опредѣленваго соотношенія съ перемѣнами количества физической силы.

Тоже самог можно сказать, хотя и не столь безусловно, о томъ учени, по которому психическія явленія суть внутренняя репродукція не механическихъ, а физіологическихъ явленій. И здёсь параллелизмъ только частный, хотя онъ, конечно, и распространяется на болёе обширную область психической жизни. Въ действительности не важно, если-бы даже нашли, что изъвненія нервной системы соответствуютъ каждому измененію души. Вопрось въ томъ, могутъ-ли быть одни изъ нихъ мер-

кой другихъ. Но между физіологическими и психическими особенностями, отличающими, наприм., безуміе отъ геніальности, нѣтъ соотвѣствія, и если хотятъ судить о душѣ по тѣлу должны отожествить эти два состоянія. Болѣе того, если при сближеніи психическихъ явленій съ механическими по крайней мѣрѣ одинъ изъ этихъ двухъ элементовъ, механическій, былъ въ точности измѣримъ, здѣсь оба элемента почти одинаково неизмѣримы, такъ что неизбѣжно должно господствовать большое сомнѣніе относительно системъ ихъ соотвѣтствія.

Вообще, единственное дъйствительно осуществимое предпріятіе состоить въ томъ, чтобы изслъдовать не соотвътствіе отношеній, а соотвътствіе явленій, взятыхъ въ отдъльности. Тогда можно получить точные и поучительные результаты; но эти результаты нисколько не уяснять намъ закона психическихъ явленій, потому что разъ законъ физической причинности не безусловенъ, остается совершенно открытымъ обратный вопросъ: не опредъляются-ли физическія условія отчасти самой душой, и какова, въ этомъ смыслъ, доля психическаго вліянія на возникновеніе данныхъ условій.

Но если невозможно вывести необходимость исихическихъ явленій изъ ихъ соотношенія съ низшими явленіями, то не найдемъ-ли мы въ самомъ психическомъ мірѣ доказательства того, что его основы неизмѣнны и его развитіе необходимо?

Возможность плодотворнаго примъненія статистики къ изученію психическихъ явленій и открытіе постоянныхъ среднихъ величинъ въ нравственномъ мірт, повидимому, указываютъ на то, что эти явленія подчинены одному основному закону, аналогичному законамъ низшихъ міровъ, и что этотъ заковъ состоитъ въ постоянствт одного и того-же количества психической энергіи.

Это не все. Законъ сохраненія силы въ механикъ практически справедливъ только въ отношеніи къ цълой достаточно значительной совокупности движеній, какова, наприм., солнечная система. Въ физикъ и химіи приложеніе закона сохраненія дълается болъе частнымъ и каждая форма матеріи энергически стремится сохранить свои свойства. У живыхъ существъ сохраненіе формы становится еще болъе частнымъ: оно примъ-

няется къ отдельнымъ видамъ этихъ существъ. Типическій организмъ, непрерывно разстраиваемый посторонними силами, пользуется теми-же самыми силами для возмёщенія своихъ потерь. У мыслящаго существа энергія становится сознательною и личною. Въ каждомъ изъ насъ она обладаетъ сознаніемъ своего постоянства и чувствуеть непреодолимую склонность приписывать себе вёчность.

Душа, безъ сомнънія, имъемъ свой ростъ и свои измъненія. Но если мы допустимъ существование скрытыхъ психическихъ силь; если мы обратимь внимание на постепенное ослабление въкоторыхъ способностей по мъръ развитія другихъ; если мы будемъ имъть въ виду, что для каждаго человъка существуетъ вообще максимальная степень психическаго развитія, по достиженін которой онз обыкновенно, вмісто того чтобы удержаться на ней, вступаетъ въ періодъ упадка, какъ бы для возстановленія равнов'єсія; если, наконецъ, мы примемъ въ расчетъ внынія вліянія и отношенія людей другь къ другу, -- измыняющія ихъ естественное развитіе,-то, въроятно, мы придемъ къ заключенію, что психическая энергія всюду, кончая цёлою совокупностью индивидуальной жизни, стремится достигнуть опредъленной средней величины, что законъ на сторонъ опредъленности и постоянства, а противоположные факты представляють лишь исключение.

Количество духовной энергіи, повидимому, является опредівленным даже въ каждомъ данномъ фазисъ психической жизни индипидуума. Если одна изъ душевныхъ способностей очень развита, то она обыкновенно бываетъ развита въ ущербъ другимъ. Если какое-либо чувство, идея, намъреніе пріобрътаютъ значительную силу, то ослабленіе другихъ формъ психической дъятельности тотчасъ возстановляетъ равновъсіе. Вотъ почему настоящія чувствованія въ концъ концовъ отчасти или сполна изглаживаютъ прошедшія. Вотъ почему чувственныя впечатлънія подъ вліяніемъ новыхъ впечатльній, поглощающихъ большую часть духовной энергіи, становятся менъе живы и переходять изъ состоянія ощущеній въ состояніе представленій. Вотъ почему представленія, уступая непрерывному потуку новыхъ ощущеній и образовъ, отходять все далъе и далъе, те-

ряють постепенно свою окраску, свои индивидуальныя черты, свою жизнь и превращаются въ неопредёленныя, абстрактным и мертвыя идеи, т. е., претерпѣвають ту полезную метамарфозу, благодаря которой мы получаемъ изъ разнообразныхъ конкретныхъ воспріятій общія рамки вещей. Вотъ почему, наконецъ, въ области воли энергичеческія рѣшенія часто сопровождаются правственнымъ упадкомъ, героизмъ смѣняется отчаяніемъ и настойчивость въ усиліи становится наиболье трудною добродѣтелью.

Правда, душа способна возвращать своимъ угасшимъ чувствамъ, поблекшимъ идеямъ и ослабъвнимъ ръшеніямъ ихъ первоначальную энергію, и даже иногда такую энергію, какой они никогда не имъли; но и въ этомъ случать психическая энергія не создается вновь. Ея воскрешеніе происходитъ не само собой; оно опредъляется настоящимъ психическимъ состояніемъ, аналогичнымъ прошедшему состоянію, и только жизнь этого настоящаго состоянія сообщается призраку прошедшаго.

Этотъ законъ сохраненія, повидимому, предполагается всякимъ изслідованіемъ, стремящимся объяснить состоянія сознанія изъ ихъ внутреннихъ условій, подобно тому, какъ объясняются физическія явленія; онъ подразумівается во всякомъ опыть положительной психологіи. Но если количество психической энергіи остается въ мыслящемъ существі однимъ в тімъ-же, можно-ли утверждать случайность человіческихъ дійствій?

Въ психологіи, какъ и въ механикъ, было-бы безполезно ссылаться для доказательства случайности явленій на различіе между силой самой по себъ и ея направленіемъ и допускать, что постоянство психической энергіи не влечетъ за собой ея опредъленнаго примъненія. Психическіе акты, ощущенія, идеи, стремленія,—никогда не бываютъ даны въ неопредъленномъ состояніи. Направленіе условій, равно какъ и ихъ энергія, должно отразиться въ слъдствіяхъ, и чтобы получить въ слъдствіяхъ иное направленіе, чъмъ то, которое вытекаетъ изъ сочетанія условій, необходимо ввести новое направленіе и, слъдовательно, новую энергію извъстной интенсивности. Такимъ образомъ, перемъна въ направленіи, или,—поскольку здъсь вдеть рѣчь о душѣ, —перемѣна въ качествѣ всегда предполагаетъ перемѣну въ количествѣ. Правда, это новое количество можетъ быть завиствовано даннымъ существомъ другихъ однородвыхъ съ нимъ существъ; но перемѣна, происшедшая въ этихъ существахъ, должна въ свою очередь имѣть опредѣлающую причину, и если въ цѣломъ количество активности остается постояннымъ, психическія явленія могутъ представлять лишь непрерывный круговоротъ, въ которомъ нѣтъ никакого мѣста для
случайности. Душа, разсматриваемая вообще, точно такъ-же
не объясняетъ своеобразныхъ чертъ извѣстнаго чувствованія,
мысли или намѣренія, какъ сила, разсматриваемая вообще, не
объясняетъ направленія движенія.

Итакъ, повидимому, пришлось-бы отказаться отъ всякой случайности въ порядкъ душевныхъ явленій, если безусловно допустить законъ сохраненія психической энергіи, т. е., пропордіональность ощущеній, идей и ръшеній ихъ психологическимъ условіямъ. Но необходимъ-ли этотъ законъ?

Его нельзя считать аналитически даннымъ а priori, такъ какъ понятіе психическихъ процессовъ не предполагаетъ опредъленной степени энергіи въ качествъ ихъ условія. Не есть онъ также и синтетическое апріорное сужденіе, такъ какъ человъкъ напротивъ склоненъ върить, что онъ самъ располатаетъ своими дъйствіями. Этотъ законъ основывается на опытномъ познаніи и можетъ претендовать лишь на фактическую необходимость. Но принадлежитъ-ли ему даже такая необходимость?

Если мы снимемъ съ вещей ихъ наружную оболочку, то, безъ сомнънія, мы найдемъ, что того разнообразія, какое представляеть цоверхность психическаго міра, въ основъ не существуеть. Даже въ области нравственныхъ явленій подъ внъшними измъненіями лежитъ все болье и болье твердые слои. Подъ минутными настроеніями скрывается индивидуальный характеръ, подъ индивидуальнымъ характеромъ—нравы времени, затъмъ національный характеръ, и, наконедъ, человъческая природа видимо остается одной и той-же. Таковъ результатъ, къ которому обыкновенно приходить психологъ. Но историкъ склоненъ разсматривать

вещи подъ другимъ угломъ врвнія. Въ его глазахъ все изменяется и нътъ двухъ совершенно сходныхъ эпохъ. Сравненія, которыя дылаются между прошедшимъ и настоящимъ, бывають всегда лишь приблизительными. И действительно, точныя, краткія и законченныя опреділенія, которыми философъ любитъ увънчивать историческія обобщенія, повидимому, неизбъжно оставляють вив себя и вкоторую часть действительности: кажется, будто все живое по существу несовивстимо съ точностію, единствомъ и неизмѣнностью формулы. Существуетъди человъкъ, характеръ котораго былъ-бы дъйствительно неизмъненъ? Существуетъ-ли такая нація, вся исторія которой были-бы выраженіемъ одной и той же идеи? Даже сама человъческая природа заключаетъ-ли въ себъ неизмънную основу? Нужно-ли оставить безъ вниманія тѣ перемѣны, которыя могутъ происходить уже въ самыхъ основахъ вещей, подъ тъмъ предлогомъ, что эти перемъны сами по себъ очень незначительны и незаметны съ перваго взгляда? Когда идетъ речь о расхожденіи линій изъ вершины угла, то никакое изміненіе въ ихъ разстояніи не бываетъ безразличнымъ.

Должны-ли мы теперь продолжать анализъ и процессъ отвлеченія до техъ поръ, пока не достигнемъ действительно тожественнаго принципа? Но что-же останется отъ души въ результать такой операціи? Въ чемъ состоить человъческая природа, сведенная къ чертамъ, безусловно общимъ всфиъ людямъ? Очевидно, съ последовательнымъ устранениемъ всехъ частныхъ элементовъ она мало по малу потеряетъ все, что составляеть ея величіе. Вообще, сокращеніе специфическихъ признаковъ или обобщение въ концъ концовъ приводить къ понятіямъ, все болье и болье пустымъ, бъднымъ и фъ тоже время все менье и менье способнымь объяснить дыйствительную жизнь. Следовательно, ложно считать субстанцію существъ незменнымъ элементомъ, и невозможно вполне объяснить измененіе изъ природы вещей, считая ее непосредственнымъ и точно также неизмённымъ выраженіемъ такой субстанців. Гдё мы видимъ, особенно когда идетъ рѣчь о человѣкѣ, первичную природу, не предполагающую деятельности? Не есть-ли характеръ результатъ инстинктивныхъ или обдуманныхъ актовъ? Могутъ-ли развиваться и даже существовать человъческія способности безь упражненія? Что такое душа ранье дъятельности? Играетъ-ли здъсь первичная матерія,—если только она существуетъ, такую-же роль, какъ роль артиста, который образуетъ и организуетъ се, даетъ ей жизнь, образъ и красоту? Вопреки видимости, ни индивидуумь, ни нація никогда не бываютъ полными рабами своего характера, такъ какъ характеръ вытекаетъ изъ дъятельности и, слъдовательно, зависитъ отъ нея. Не неподвижность является преобладающей чертой человъческой природы, а измъненіе, развитіе или упадокъ; и исторія съ этой точки зрънія есть необходимый коррективъ статической психологіи. Дъйствительнымъ условіемъ человъческаго существованія служитъ всегда переходъ изъ одного состоянія въ другое; самые общіе психологическіе законы относятся только къ одному фазису въ развитіи человъчества.

Впрочемъ, это ученіе не состоитъ въ противорѣчіи и съ данными психологіи, если только она не осуждаетъ себя напередъ на попытку свести все къ точнымъ и неизмѣннымъ формуламъ. Исихическое слъдствіе никогда не находитъ въ условіи своей полной причины и своего достаточнаго основанія.

Такое несоответствие обоихъ этихъ явлений особенно обнаруживается въ волевыхъ действіяхъ. Въ решеніи, следующемъ за разсмотрвніемъ мотивовъ, содержится начто большее, чамъ въ самыхъ мотивахъ, а именно, предпочтение волей извъстнаго мотива другому. Мотивъ, следовательно, не есть полная причина дъйствія. Является-ли онъ по крайней мъръ достаточнымъ основаніемъ его? Правда, всегда торжествуетъ сильнійшій мотивъ, но лишь постольку, поскольку этотъ эпитетъ усвояется именно мотиву, избранному волей. Оставалось-бы еще доказать, что воля всегда избираеть тоть мотивь, который самь по себъ производить на душу наиболъе сильное вліяніе. Но развв не случается, что воля на практикв даеть преобладаніе такому мотиву, который теоретически не быль равнодъйствующей побуждающихъ душу силь? Когда мы совив наблюдаемъ поведеніе нашихъ ближнихъ и даже свое собственное поведеніе, мы находимъ, что одни и тёже дійствія всегда бываютъ однообразно связаны съ одинаковыми мотивами. Но следуетъли отсюда, что дъйствія опредъляются самими мотивами, и не подтвердится-ли тотъ-же законъ, если мы признаемъ, что сама воля ставить на первый планъ и выдвигаеть впередъ условія своей дъятельности?

Если это такъ, -- могутъ возразить, -- то действіе, безъ сомнінія, объясняется, но отношеніе преобладающаго мотива къ совокупности определеній души является противорёчащимъ закону причинности. Это-правда; и, можетъ быть, свободный акть быль-бы действительно немыслимь, если бы законь причинности нужно было признать безусловнымъ. Но, можетъ быть, и этотъ законъ въ своемъ приложеніи къ фактамъ не обладаетъ такою строгостью, какую ему приписываетъ абстрактная наука, и допускаеть въ превращени условія въ следствіе нъкоторую долю случайности. Иллюзію создаеть только то, что ближайшія причины даннаго акта связаны или кажутся связанными совершенно согласно съ закономъ причинности. Но какъ доказать, что, поднимаясь по лёстницё причинь, мы не встретимъ такого пункта, гдв этогъ законъ будетъ уже недостаточнымъ для объясненія явленій, по крайней мірів насколько мы могли-бы вполнъ анализировать ихъ? Возможно, что сила, управляющая нашими действіями, не вмешивается всюду и всегда съ одинаковою энергіей и, давъ толчекъ, представляеть вещи болъе или менъе ихъ естественному теченію, тогда послъдняго достаточно для окончанія акта. Можеть быть, этоть толчекь самъ по себъ чрезвычайно слабъ, но, будучи данъ въ благопріятный моменть и въ надлежащемь пункть, онь можеть обусловить посредствомъ своихъ отраженій важныя явленія.

Несомивно также, что въ общемъ высшіе двятели не располагають по произволу низшими силами. Высшій агенть вившивается легко и успвшно главнымъ образомъ въ томъ случав, если эти силы находятся въ борьбъ между собой и устанавливають ивкотораго рода взаимное равновъсіе. Когда душу волнують различныя желанія, воля безъ усилія выступаеть на сцену, обсуждаеть двло и произносить рышеніе. Но когда, напротивъ, воля встрычается со страстями, которыя, сосредоточиваясь на одной и той-же цыли, взаимно усиливають другь друга, то случается, что она сама забываеть о себь и отдается

имъ. Однако, и въ томъ случав она можетъ пробудиться и двиствовать: она можетъ бороться съ самыми сильными страстями, косвенно, противопоставляя имъ другія страсти одинаковой интенсивности или незамётно обращая ихъ на другіе предметы, и прямо, выступая одна противъ своихъ противниковъ. Наконецъ, даже въ самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ она можетъ пользоваться въ цёляхъ направленія души тёми самыми законамии, которые управляютъ душой.

Если волевыя опредъленія представляють такой разрядь психических ввленій, въ которомъ наиболье обнаруживается случайность, то не вполнь лишены ея и другіе процессы. Въ самомъ дьль, чувствованіе или идея, какъ бы ни были просты и всеобщи ихъ психологическія условія, никогда не находять въ нихъ своего полнаго объясненія. Они всегда являются чыльто инымъ въ сравненіи съ этими условіями; они заключають въ себь новыя качества и потому уклоняются отъ закона пропорціональности причины и дъйствія.

Такимъ образомъ измѣнчивость встрѣчается уже въ самыхъ сокровенныхъ глубинахъ человѣческой природы. Отсюда вѣроятно-ли, что количество психической энергіи вполнѣ опредѣленно и всегда остается однимъ и тѣмъ-же? Чтобы имѣть право утверждать подобный законъ, нужно было-бы свести всѣ психическіе процессы къ одному точно опредѣленному виду элементарной послѣдовательности и доказать ея постоянство. Но именно эта задача и не поддается усиліямъ изслѣдователя.

Но, можеть быть, радикальное изміненіе само иміеть свой необходимый законь въ неизмінномь динамическомъ принципі, предшествующемь всімь явленіямь? Можеть быть, психическій мірь представляеть собою однообразную эволюцію, которая захватываеть самую сущность души?

Нельзя-ли, напр., утверждать, что ходъ психическихъ явленій необходимо долженъ быть равнодыйствующей двухъ элементовъ, а именно, съ одной стороны совокупности способностей, составляющихъ природу данной личности, съ другой—одного или нъсколькихъ стремленій, какъ напр., стремленія къ счастію, жизненнаго инстинкта, приспособленія внутреннихъ способностей къ внёшнимъ условіямъ?

Это ученіе открыто для многихъ возраженій. Прежде всего, возможно-ли заключить всв человвческія двйствія въ такіч формулы или даже въ одну какую-либо формулу? Въдь человъкъ чувствуетъ себя способнымъ также къ героизму, къ жертвъ, т. е., къ такимъ дъйствіямъ, которыя сокрушаютъ самыя сильныя сопротивленія со стороны его собственной природы. Но если даже и допустить, что это возможно, все таки будетъ трудно въ точности опредълить ту формулу, которой следуеть держаться, такъ какъ подобныя формулы, справедливыя каждая въ извъстной степени, плохо мирятся другъ съ другомъ. Наприм., желаніе счастія можеть заставить насъ ненавидъть жизнь и бъжать отъ нея, потому что она съ этой точки зрвнія представляла-бы только непрерывное страданіе. Любовь къ жизни, физической и моральной, побуждая насъ развивать, насколько возможно, наши силы и способности, въ то-же время создаеть тысячу препятствій, тысячу столкновеній съ средой, тысячу страданій, которыя не существуеть для недъятельныхъ душъ. Приспособление стремлений къ вещамъ по мъръ того, какъ оно осуществляется, погашаетъ сознаніе, нуждающееся для своего обнаруженія въ противодействіи, и замћияетъ живыя ощущенія, пріятныя или непріятныя, состояніемъ безразличія и апатіи. Это-не все. Столкновеніе человъка съ физическимъ міромъ основывается на томъ, что человъкъ преслъдуетъ цъли, не осуществляемыя самими вешами, пели высшія сравнительно съ пелями вещей. Чтобы прекратить этотъ конфликтъ, нужно отказаться отъ преследованія такихъ высшихъ целей. Следовательно, человекъ, который ставить приспособленіе къ внішнимь условіямь цізлью своей жизни, долженъ постепенно нисходить по ступенямъ бытія, гнуться, подчиняться, отожествляться съ вещами, противодъйствія которыхъ онъ боится. Отсюда онъ будеть видьть въ нравственномъ сознаніи, въ разумѣ, чувствѣ, жизни и въ самомъ существованім только одно зло, такъ какъ всё эти стремленія встрічають противорічіє во внішнемь мірів, и въ конців концовъ будетъ считать безусловное уничтожение высшимъ благомъ.

Впрочемъ, если-бы и было доказано, что всё человёческія йыйствія объясняются такими динамическими или подобными имъ формулами, то отсюда все-таки еще не следовалобы, что въ психической жизни царитъ необходимость. Эти формулы не удовлетворяютъ условіямъ положительнаго закона, выражающаго отношеніи между опытными данными.

Прежде всего второй терминъ динамическаго закона, пъль человъческой дъятельности, заключаетъ въ себъ нъчто смутное и неопределенное. Что такое счастье? Понимають-ли его все люди одинаково? Какой родъ счастья признается всеобщею цьлію человьческих в действій? Точно также въ чемъ состоить гармоничное развитие нашихъ силъ и способностей? Какой порядокъ подчиненія следуетъ установить между ними? Можноли, оставаясь по возможности на почеб фактовъ, допустить. что самой высшей способностью служить та, которая даеть наибольшую силу? Но, въдь, нисколько не очевидно, что нравственное величе обращается въ силу и не заслуживаетъ стремленія само по себъ. Есть-ли пропорціональное развитіе нашихъ природныхъ способностей ясный принципъ, доступный для одинаковаго пониманія всёмъ людямъ? Что касается приспособленія стремленій къ вещамъ, то нельзя-ли его точно также понимать различнымъ образомъ? Можно-ли поставить на одну и туже доску человъка, который стремится согласоваться съ внъшними условіями, не принося въ жертву ни одного изъ своихъ человъческихъ правъ, и человъка, который губитъ свои выстія способности, подъ тімь предлогомь, что оні затрудняютъ приспособленіе? Какой родъ приспособленія следуетъ считать естественной целью человеческих действій?

Затъмъ, можно-ли сказать, что стремленіе составляетъ положительную дъйствительность? Развъ стремленіе существуетъ только тогда, когда оно обнаруживается? Развъ оно есть только сумма прошедшихъ или настоящихъ дъйствій? Конечно, стремленіе можетъ существовать и безъ обнаруженія. Значитъ, оно есть сумма возможныхъ дъйствій? Тогда что-нибудь одно изъ двухъ: или эти дъйствія несомнънно осуществатся, т. е., представляютъ собою не просто возможныя, а будущія дъйствія, —но въ такомъ случав они суть уже нёчто большее, чёмъ стремленіе, такъ-какъ для того, что-бы признать существованіе стремленія, нётъ нужды въ его будущемъ осуществленіи; или эти дёйствія суть на самомъ дёлё только возможныя дёйствія, т. е., могутъ осуществиться и не осуществиться,—но въ такомъ случав ихъ нельзя разсматривать, какъ положительную дёйствительность, какъ реальность данную въ опытё.

Точно также нельзя считать эмпирическими данными определенное направленіе, интенсивность и разумность стремленія. Вёдь, стремленіе, это—само существо, которое стремится; а кто-же въ состояніи утверждать, что существо не можеть воздействовать на свои стремленія и самопроизвольно измёнять ихъ? Развё невозможность этого дана и даже можеть быть дана въ опытё?

Такимъ образомъ, научно обосновать законъ необходимаго радикальнаго измѣненія, повидимому, точно такъ-же невозможно, какъ и обосновать законъ сохраненія. Въ дѣйствительности измѣненіе существуетъ въ душѣ наряду съ постоянствомъ и ранѣе самаго постоянства. Съ другой стороны, законъ измѣненія, не сводимый къ закону сохраненія, и законъ, который безусловно предшествуетъ вещамъ, принципъ, который предваряетъ понятія, не можетъ быть уподобленъ положительнымъ законамъ и въ этомъ смыслѣ не можетъ претендовать на необходимость.

Но если такъ, то мы въ правѣ допустить, что психическія явленія не опредѣлены и не обусловлены абсолютно, что подътой однообразной послѣдовательностью, которую они представляють наблюдателю, они скрывають радикальную случайность.

Даже характеръ того постоянства, которое господствуетъ въ человъческихъ дъйствіяхъ, доказываетъ, что доля необусловленности здъсь должна быть больше, чъмъ во всъхъ другихъ явленіях Въ самомъ дълъ, въ низшихъ областяхъ основные законы постоянства непосредственно относятся къ болъе или менъе значительной совокупности явленій, каковы, напр., механическая система, матеріальная форма, живой видъ. Такимъ образомъ, каждый отдъльный агентъ здъсь поглощается тъмъ

цълымъ, къ которому онъ принадлежитъ. Управляющій имъ законъ дозволяетъ ему дъйствовать только въ согласіи съ этимъ цълымъ. Отсюда, какъ могъ-бы онъ произвести случайно дъйствіе? Можетъ-ли онъ это сдълать, имъя точкой опоры самый законъ своей дъятельности? Но этотъ законъ, погружающій его въ безконечное, всецъло противъ него; для проявленія его иниціативы онъ ставитъ условіемъ измѣненіе всей той системы, къ которой онъ принадлежитъ. Или онъ можетъ это сдълать, абсолютно противясь той враждебной судьбъ, которая ставитъ его ни во что? Но развѣ онъ былъ-бы тварью, если-бы онъ могъ дъйствовать на вещи, не получая въ нихъ своей точки опоры?

Итакъ, существовать исключительно въ качествъ части цълаго—значитъ быть подчиненнымъ безусловному року. По
правдъ сказать, дъйствительность нигдъ не представляетъ такого порядка вещей, несовмъстимаго съ ихъ существованіемъ;
онъ встръчается только въ чисто идеальныхъ построеніяхъ абстрактной науки. И если уже низшія сравнительно съ человъвъкомъ существа представляютъ подъ коллективной формой нъкоторую степень случайности, то это потому, что даже образуемыя ими системы являются въ извъстной мъръ отдъльными
мірами, внъ которыхъ существуетъ пространство и возможны
точки опоры.

Но человъческая личность болье, чымь всё другія существа, обладаеть своимь собственнымь существованіемь и является своимь особеннымь міромь. Она болье, чымь другія существа, можеть дьйствовать независимо оть какой-нибудь господствующей надь нею системы явленій. Общій законь сохраненія психической энергіи здысь такь сказать дробится на множество отдыльныхь законовь, изь которыхь каждый свойственнь одному только индивидууму. Именно эти индивидуальные законы и являются непосредственными; общій-же законь имысть уже производный характерь. Болье того: повидимому, даже, отношеніи кь одному и тому же индивидууму законь подраздыляєтся и разлагается на частные законы, свойственные каждому фазису психической жизни. Законь стремится приблизиться кь факту. Отсюда сохраненіе цылаго не только не опредыляєть

дъйствій индивидуума, а напротивъ само зависить отъ нихъ. Индивидуумъ, сдълавшись одинъ цълымъ родомъ, къ которому прилагается законъ, является его господиномъ. Онъ обращаетъ его въ орудіе и мечтаетъ о такомъ состояніи, когда онъ въ каждый моментъ своего существованія былъ бы равенъ закону, и обладаль бы въ себъ самомъ всъми элементами своей дъятельности.

(Продолжение будетъ).

## Сверхъестественное Откровеніе и сетественное Богопознаніе внъ истинной церкви.

Они безотвътны. Римл. 1, 20

## ВВЕДЕНІЕ

Понятія сверхъестественнаго откровенія, естественнаго богопознанія и вѣры.

Отъ глубокой древности и до настоящихъ дней невъріе имъло для себя опору и оправданіе въ томъ, что Богъ не являлъ Себя невърующимъ, въ томъ, что искавшимъ знаменія всегда отказывалось въ знаменіи. Невъровавшіе отрицали небо во имя безмолвія неба. Людей постигали величайшія бъдствія, но небо безмолствовало. Гибли города, царства, культуры, народы, но провидъніе не приходило къ нимъ на помощь. Мудрецы всъхъ странъ искали Бога, но Богъ не снисходилъ къ нимъ. Такъ было въ прошедшемъ, такъ, говорятъ, происходить и въ настоящемъ. Развъ люди Европы и Америки, жадно бросающіеся на всякое чудо, увлекающіеся спиритизмомъ, посъщающіе масонскія ложи, не чуждающіеся религіозныхъ маньяковъ, не жаждутъ откровенія? Но Богъ не является имъ, небо остается пустымъ, и они приходять къ заключенію, что оно и дъйствительно пусто.

Люди отрицанія говорять теперь сынамь христіанской вёры. Скоръе можно допустить, что есть Богь, равно предоставившій все человъчество его собственному произволу, чёмь принять, что есть Богь, который оть начала міра и донынё имёль попеченіе только о нёкоторой вётви человъчества, только нё-

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR.

которымъ открывалъ Себя, только некоторымъ подавалъ благодатныя силы. Люди отрицанія такъ представляють себъ ученіе и ибло церкви Христовой: Богъ некогда взяль подъ свое попеченіе евреевъ, и ихъ и ввъренную имъ истину охраняль отъ всякаго иноземнаго вторженія. Онъ какъ бы котёль скрывать, а не возвёщать религіозную истину человічеству. Теперь націонализмъ юдизма смѣнился универсализмомъ христіанства. Но этотъ универсализмъ есть только универсализмъ идеала. Христіанство далеко еще не пропов'ядано встить народамъ. По религіозной статистиків на землів приблизительно только 30% христіанъ. Но и эта номинальная цифра далеко не отвъчаеть дъйствительности. Изъ этихъ 30% или 450 милліоновъ сколько на самомъ дёлё не наставлены въ самыхъ начальныхъ истинахъ върм, сколько милліоновъ не знають совсъмъ Христа или представляютъ Его и Его ученіе совершенно превратно. Плоды дъла Христова, очевидно, для нихъ погибли.

Но если такъ, то тогда во всей силъ является недоумъніе, выставленное противъ христіанства мыслителемъ, жившимъ и писавшимъ во второй половинъ 3-го въка. Вотъ что писалъ нъкогда неоплатоникъ Порфирій въ своемъ хата γριστιανών λόγοι ιέ. По какой причинь, говориль онь, Богь благой и милосердый допустиль, чтобы отъ Адама до Монсея и отъ Монсея до пришествія Христа всв народы погибли въ неведеніи закона и заповъдей Божінхъ. Ибо и Британнія, плодоносная страна тиранновъ, и жители Ирландіи и всё окрестные народы до самаго океана не знали Моисея и пророковъ. Зачемъ необходимо было Ему (Христу) придти въ последнее время, а не прежде, чёмъ погибло такое безчисленное множество людей. Если Христосъ есть путь, благодать и истина и только чрезъ Него возможно возвращение душъ върующихъ, то что же дълали люди впродолженіи столькихъ віковъ до Христа? Что сталось съ безчисленнымъ множествомъ невинныхъ душъ, когда Тотъ, въ Кого должно върить, еще не являлся" 1).

Недоумѣнія неоплатоническаго философа доселѣ не перестали быть недоумѣніями многихъ. Участь израиля, какъ первен-

<sup>1)</sup> Kellner, Hellenismus und Christenthum. О Порфирів и др. в. 207—217.

ца Ісговы, многимъ представляется незаслуженно завидною. Всёмъ таковымъ давно сказалъ ап. Павелъ: "О, бездна богатства в премудрости и въдънія Божія, какъ непостижимы судьбы Его и неизследимы пути Его". Римл. XI, 33, И вся предшествовавшая рёчь апостола о домостроительстве Божіемъ среди язычниковъ и евреевъ, о божественной правдъ и человъческой неправдъ раскрываютъ, что недоумънія неоплатоника, равно какъ и многихъ современныхъ людей имъютъ своимъ источникомъ не сострадание къ несчастнымъ, не искание истины, а только противленіе богооткровенной правдѣ. Они предлагають возраженія, не желая, чтобы они были опровергнуты, не котять выслушать разъясненій, во имя своего мнимого ункверсализма они безусловно осуждають мнимый націонализмъ іудейства. Не столько имёя въ виду этихъ людей, для которыхъ наше разсуждение во многихъ своихъ дальнъйшихъ частяхъ должно будетъ казаться неубъдительныхъ, но главнымъ образомъ для техъ, которые, сами пребывая въ церкви, недоумъвають о техъ милліонахъ, которые были и находятся внъ ея, для таковыхъ мы предлагаемъ наше дальнейшее разсужденіе-слабую попытку въ меру нашихъ слабыхъ силь проследить судьбы божественнаго откровенія вит церкви Божіейслабую попытку понять пути промысла Божія въ человъчествъ. въ его прошедщихъ судьбахъ.

Апостоль, обращаясь къ язычникамъ, сказалъ, что Богъ "недалеко отъ каждаго изъ насъ" (Дѣян. XVII, 27). Посильному разъяснению этого и посвящается предлежащее изслъдование. Двъ истины котимъ раскрыть мы: 1) что Богъ всегда и вездъ нисходилъ къ людямъ, поскольку они могли воспринять Его, 2) что люди всегда имъли неотвратимыя побуждения искать Бога. Т. е., что Богъ Самъ открывалъ Себя людямъ сверхъестественнымъ образомъ, и что все вокругъ человъка и въ человъкъ вело его пепреодолимымъ путемъ къ познанию Бога. Изъ этихъ положений самъ собою слъдуетъ выводъ, что тъ, которые не имъли въры и жили вопреки началамъ въры, безотвътны предъ судомъ Божіимъ.

Мысль, что Богъ совсёмъ не открываетъ и не хочетъ открывать себя человёку, есть результатъ легкомысленно-нравствен-

наго утомленія въ дёлё исканія Бога. Некультурные люди древняго міра думали, что боги находятся недалеко отъ важдаго изъ нихъ, человъку первобытнаго міра казалось, что стоитъ ему вступить въ глубь лъса, въ глубину водъ, въ темную пещеру, вообще стоить проникнуть немного въ окружавшую его область мрака, и онъ немедленно увидить божество. Но такъ какъ эти попытки проникнуть въ область сверхъестественныхъ тайнъ въ теченіе въковъ лишь показали, что тамъ, гдъ удалось разсъять мракъ, онъ скрывалъ тоже, что въ другихъ местахъ было и существовало при солнечномъ свете, что онъ не скрываль ни какихъ тайнъ, то и пришли къ заключенію, что искомыя тайны никогда не откроются человічеству. Небо равнодушно къ самымъ усерднымъ исканіямъ и къ самымъ горячимъ мольбамъ. Людямъ дана земля, и они должны заботиться о томъ, чтобы устроиться на ней наилучшимъ образомъ; кончится ли для нихъ все этою земною жизнію, или ихъ ждетъ иное загробное существованіе, человічество не должно спрашивать, потому что Божество, если только Оно существуеть, не хочеть отвічать на этоть вопрось. Вь противоположность этому взгляду возникъ другой, который легкомысленно оптимистически утверждаеть, что Божество открываетъ Себя всвиъ человъкамъ: веды индусовъ, книга мертвыхъ египтянъ, гимны халдеевъ къ Синъ, Еа или Болу, псалмы евреевъ, все это изліянія радостнаго или скорбнаго сердца, озареннаго Божественнымъ откровеніемъ. Богъ открываетъ себя всему человъчеству, но каждому народу и различнымъ лицамъ въ народъ подъ различными образами, смотря по степени развитія и индивидуальнымъ особенностямъ воспринимающаго: онъ даетъ чувствовать себя и сердцу австралійскаго дикаря и европейскаго философа, но первый свои чувствованія относить къ жалкому фетишу, какъ къ ихъ первой причинъ, второй проникается идеей существованія нравственнаго міропорядка, который онъ обязанъ воплотить въ своемъ поведеніи, что-бы, отръшившись отъ золъ внъшняго міра, пріобщиться къ его Божественной и абсолютной сущности. Не трудно видеть, что этоть второй взглядь-повидимому діаметрально противоположный первому-въ сущности съ нивъ

тожественъ. Если Божество открываетъ себя людямъ сообразно ихъ вкусамъ и наклонностямъ, если результатами Божественнаго откровенія одинаково являются и принесеніе въ жертву Молоху собственныхъ дътей для спасенія своей жизни, и пожертвованіе собственною жизнію ради блага другихъ, то, значить, человъчество не имъетъ соответствующихъ истинъ откровеній о Богь, небо забавляеть человыка призраками, но нерушимо хранитъ въ своихъ безмолвныхъ глубинахъ свои въчныя тайны. Сказать, что Богь равно открываеть Себя всъмъ людямъ, все равно, что сказать, что Онъ не открываетъ себя никому. Третій взглядь, который принимаемь и который хотимъ раскрыть мы, отрицаеть оба изложенные и утверждаетъ, что Богъ, будучи недалеко отъ каждаго изъ людей, неравно близокъ ко всемъ. Онъ открываетъ Себа не подъ каждою формою и явленіемъ бытія и отебчаеть не на каждую мольбу. Онъ даровалъ свое откровеніе для всёхъ, но не всёмъ. Для того, чтобы вступать въ общение съ Богомъ, человъкъ долженъ удовлетворять двумъ условіямъ. Онъ долженъ иметь нъкоторую правственную высоту и онъ долженъ быть членомъ. религіозно-правственнаго общества. Это последнее и прямо отрицали и безсознательно упускали изъ виду очень многіе. Теорія религіозваго индивидуализма, теорія независимости человъка въ сношеніяхъ съ Божествомъ отъ церкви нашла себъ сочуствіе у очень многихъ. Но эта теорія ложна. Все равно, какъ для каждаго подданнаго невозможно непосредственно сноситься съ царемъ, отъ него непосредственно получать приказанія и ему непосредственно отдавать отчеть, такъ невозможно для каждаго человека непосредственно получать откровенія отъ Бога и руководствоваться Его непосредственными вельнінми. Непосредственныя сношенія каждаго съ Царемъ невозможны по ограниченности силь царя, непосредственныя сношенія каждаго человъка съ Богомъ невозможны по причинъ слабости человъка. Мы знаемъ примъръ того, какъ откровение возвѣщалось въ слухъ всего народа, и какое действіе это произвело на народъ. Когда Господь изрекалъ съ Синая свои вѣчныя повеленія, люди сказали Моисею: говори ты съ нами, и мы будемь слушать, но чтобы не говориль съ нами Богь,

дабы намъ не умереть" (Исх. ХХ, 19). Много въковъ спустя после этого событія человекъ глубокой веры и великой силы духа, пораженный чудомъ Господа, воскликнулъ: "выйди отъ меня, Господи! потому что я человекъ грешный" (Лк. V, 8). Это быль ап. Петръ. Общение съ Богомъ есть блаженство для человъка, но чтобы достигнуть этого блаженства въ той или нной степени, нужно подняться на подобающую нравственную высоту, иначе это общение будеть въ осуждение человъку. Когла Оза дервновенно простеръ руку къ ковчегу Божію-хотя и съ доброю пелію поддержать его, посподь прогневался на Озу и поразиль его Богь тамъ же за дерзновеніе, и умерь онь тамъ у ковчега Божія" (2 Цар. VI, 7). Люди нравственно чуткіе всегда понимали свое недостоинство зрѣть Богоявленіе или даже явленіе высшихъ духовныхъ силъ. Созерцать Богоявленіе съ своей стороны они считали такимъ преступленіемъ, достойнымъ наказаніемъ за которое могла быть только смерть. Когда Ангелъ Божій явился Гедеону, ли увидёль Гедеонъ, что это Ангелъ Господень и сказалъ Гедеонъ: увы мию, Владыко Господи! потому что я видълъ Ангела Господня лицемъ къ лицу. Господь сказалъ ему: "миръ тебъ, не бойся, не умрешь" (Суд. VI, 22-23). Въ житіяхъ святыхъ мы находимъ повъствованіе о томъ, какъ жестоко быль наказань подвижникъ (препод. Исаакій), легко принявшій за истину в'єсть о томъ, что его посттить самъ Господь. Намъ думается, что эту невозможность для каждаго человъка удостоиваться Богоявленія (ибо непосредственное откровеніе, т. е., сообщение Богомъ истинъ о Себъ и опредълений Своей воли, есть Богоявленіе) можеть понять каждый человікь. Ближайшее Богообщеніе, обрѣтеніе въ Богѣ возможно полной для человъка истины, добра, красоты, упокоеніе въ лонъ Авраамовомъ есть конечная цель деятельности и жизни человека. Въ концъ концовъ человъкъ долженъ вступить въ царство небесное, но "царство небесное силою берется, и употребляющіе усиліе восхищають его" (Ме. XI, 12). Человікь должень путемъ собственной нравственной самодъятельности становиться постепенно достойнымъ снисхожденія и приближенія къ нему Бога. Въ томъ жалкомъ греховномъ состоянін, которое въ несчастію человечество должно называть естественнымъ, какъ Богь можеть открыться человеку? Даже у далеко не худшихъ людей въ сердив таятся помышленія злая—зависть, вражда, корыстолюбіе, честолюбіе, сластолюбіе; гдё же здёсь можеть быть місто для Богоявленія? Но съ другой стороны тімь менъе представляется возможнымъ, чтобы всеблагій Богъ предоставилъ греховнаго и немощнаго человека своимъ собственнымъ силамъ, или-върнъе-безсилію и страстямъ. Человъкъ съ потемненной совъстью и потемненнымъ разсудкомъ гораздо болве нуждается въ непрестанномъ руководствв, чвмъ человвкъ нравственно не павшій. Человъку нужны и знаніе воли Божіей, и помощь для ея исполненія. Церковь и подаеть человіку то и другое. Она и хранить истинное ученіе, и даеть силы для его исполненія. Ніть нужды, чтобы каждый волю Божію узнаваль оть самаго Бога. Господь Богь возвёщаеть свою волю избраннымъ, чтобы тв возвестили ее всемъ. Эта воля Божія, преданная принявшими ее письмени или переданная ими другимъ устно, есть откровеніе историческое, посредственное. Непосредственное откровеніе есть сверхъестественное дійствіе Божіе, чрезъ которое Богъ подаетъ (пріемлющему откровеніе лицу) знаніе о Своемъ существъ, о Своихъ дъйствіяхъ и опредъленіяхъ или и о томъ, что происходитъ согласно ли или не согласно съ Его волею, но что надлежить знать темъ, кто желаетъ исполнять Его веленія. Какъ таковое, непосредственное откровеніе, хотя бы оно подавалось и черезъ ангела или въ виденін-есть Богоявленіе, ибо всякій сверхъестественный акть есть явленіе Бога. Всякое естественное явленіе тоже им'ьсть свою причину въ Богъ, но не непосредственно, оно есть результать вторичныхъ причинъ, вызванныхъ къ бытію Богомъ. Явленіе естественное есть необходимое следствіе предшествовавшихъ условій. Чудо, сверхъестественный актъ есть непосредственное дело Божіе, но тамъ, где является непосредственно сила Божія, конечно есть особое присутствіе Божіе. Воть почему чудеся и исполняли страхомъ людей Божінхъ. Когда ужасъ объядъ отъ чудеснаго лова рыбъ ап. Петра, то объядъ ужасъ "и всёхъ бывшихъ съ нимъ". Что непосредственное откровеніе требуеть отъ пріемлющихъ его нікоторыхъ нравственныхъ условій, это понятно само собою. Откровеніе есть необычайное промыслительное действіе Божіе, и оно должно обусловливаться и особенными обстоятельствами и особенными качествами лица, чрезъ которое возвѣщается. Не говоримъ, что тотъ, чрезъ кого возвъщается или кому открывается воля Божія, непременно должень быть наилучшимь или наисовершенивишимъ. Слово Божіе учить насъ, и мы скоро увидимъ это, что не всегда было такъ. Богъ открывалъ свою волю и Авимелеху Герарскому, который едвали содержаль вполнъ истинное Богопочтеніе, Лавану, лицу небезупречному въ нравственномъ отношеніи, Валааму, который не задумывался посодійствовать гибели цълаго народа. Однако, всъ эти лица занимають особенное положение въ той средь, въ которой они жили, безспорно-они имъли сравнительно высокое нравственное развитіе-и сообщаемыя имъ откровенія должны были имѣть важныя следствія. Отмечая, что непосредственныя откровенія не всегда сообщаются лицамъ, являющимъ особый образецъ духовнаго совершенства, мы должны пойдти далве и установить, что иногда откровенія подавались и сынамъ противленія. Откровенія были и откровеніями милости, и гитва Божія. "Открывается гифвъ Божій съ неба, говорить апостоль, на всякое не честіе и неправду человъковъ, подавляющихъ истину неправдою" (Рим. I, 18). Люди или приближаются къ Богу, или удаляются отъ Него, и въ своемъ приближении къ Богу, и въ удаленіи они должны въ извъстное время дойдти до такой границы, когда они станутъ или достойными особенной милости Божіей, или возбудять праведный гибвъ Божій. Моисей видъль славу Божію, и слава Божія явилась всему обществу израилеву, когда это общество упорно роптало на Моисея и возставало на своего избавителя, "и сказалъ Господь Моисею и Аарону, говоря: отдёлитесь отъ общества сего, и Я истреблю ихъ въ мгновеніе" (Числ. XVI, 20—21).

Но если Богъ являлъ Свою славу, благость и гнѣвъ и добрымъ и злымъ, то носителями и истолкователями Своего откровенія Онъ избиралъ наилучшихъ, ибо таковые должны были не только возвѣщать истину (таковую возвѣщала и валаамова ослица), но и подавать собою примѣуъ, какъ должно исполнять ее. Однако здѣсь должно отмѣтить, что исторія от-

кровенія показываєть намъ, что посылаемые пропов'єдывать истину могли постепенно сами уклоняться отъ нея и въ концъ концовь погибнуть во лжи. Господь сказаль: "никто, сотворившій чудо именемъ Моимъ, не можетъ вскоръ злословить Меня" (Мрк. ІХ, 39). Не можеть вскорю, значить можеть невскорю, и мы знаемь, что это произошло съ посылавшимся на проповъдь и изгонявшимъ бъсовъ-Інсусовымъ именемъ Іудою. За всёмъ тёмъ носитель откровенія въ то время, какъ на него возложена миссія, долженъ быть высокою нравственною личностью. Мы сказали затёмъ, что пріемлющій откровеніе должень быть членомь религіознонравственнаго общества. Это требуеть некотораго разъясненія. По теоріи индивидуализма каждый человіжь, имітя свои личныя сношенія съ Божествомъ, можеть непосредственно получать наставленія отъ Божества, и можеть, такъ сказать, эмансипировать себя отъ союза со всёмъ остальнымъ человёчествомъ. Эта теорія опровергается уже тімъ, что всякій, кто считаетъ себя обладателемъ религіозной истины, всегда считаетъ своею обязанностію наставлять ей другихъ, т. е., привлекать другихъ въ союзъ съ собою. Человъкъ неотделимъ отъ человъчества, человъкъ не можетъ любить Бога, не любя людей (1 Ioan. IV, 20); пребывая въ истинъ, не можетъ быть покоенъ, видя другихъ пребывающими во лжи. Отсюда у человъка есть. неистребимая потребность, чтобы исповъдуемая имъ истина была исповедуема и другими, чтобы близкіе его были одно съ нимъ. Посему откровеніе, если оно подается и одному, подается для многихъ.

Нѣкоторые богословы различають откровенія—общія и частныя: откровенія, подаваемыя для всёхъ, которыя содержать въ себѣ истины вѣры и Божественныя повелѣнія, принятіе которыхь обязательно всёмъ, и откровенія частныя, подаваемыя для блага одного лица или нѣсколькихъ и необязательныя для всей церкви. Такъ указываютъ нѣкоторые, что кромѣ тѣхъ откровеній, которыя какъ непогрѣшимое ученіе предлагаетъ намъ церковь, у насъ, наприм., имѣются откровенія св. Оеодоры о мытарствахъ, не имѣющія обязательнаго вселенскаго авторитета. Конечно, можно признать нѣкоторое значеніе и пользу за этими разъясненіями, но не трудно видѣть, что они

не могутъ быть признаны строгими и точными. Принятіе всякаго откровенія, разъ мы имѣемъ непререкаемыя свидѣтельства, что оно есть дѣйствительно откровеніе, должно быть обязательно для всѣхъ. Затѣмъ, всѣ откровенія несомиѣнно подавались не только для частнаго, но и для общаго блага. Мы думаемъ, что откровенія должно различать 1) по способу сообщенія ихъ людямъ и 2) по ихъ содержанію.

Всякое непосредственное откровение есть Богоявление. Но формы Богоявленія весьма различны. Елифазъ Оеманитанинъ имъть видъніе. "Среди размышленій о ночныхъ видъніяхъ, когда сонъ находить на людей, объяль меня ужась и трепеть и потрясъ всв кости мои. И духъ прошелъ надо мною; дыбомъ стали волоса на мив. Онъ сталъ-но я не распозналъ вида его-только обликъ былъ предъ глазами моими; тихое въяніе, и я слышу голось: человъкъ праведнъе ли Бога? и мужъ чище ли Творца Своего".... (Іов. IV, 12—17 и слъд.). Здъсь Богоявленіе было главнымъ образомъ внутреннимъ. Смятенная душа Елифаза почувствовала присутствіе Божества, но витинее явленіе было темно и неопределенно. Въ противоположность этому Богоявленіе при Хорив'в было прежде всего вн'вшнимъ. Приближение Божие не смутило чистой души великаго еврейскаго законодателя. "Явился ему Ангелъ Господень въ пламени огня изъ среды терноваго куста. И увидель онъ, что терновый кусть горить огнемь, но кусть не сгораеть. Моисей сказаль: пойду и посмотрю на сіе великое явленіе, отчего кустъ не сгораетъ. Господь увиделъ, что онъ идетъ смотреть, и воззвалъ къ нему Богъ изъ среды куста и сказаиъ: Моисей, Моисей! онъ сказалъ: вотъ я! (Господи!)" (Исх. III, 2-4). Языческіе правители царствъ, не имѣвшіе истиннаго Богопознанія и Богопочитанія, но имфишіе въ своихъ рукахъ судьбы народовъ, получали непосредственныя откровенія отъ Бога. Но эти откровенія обыкновенно подавались имъ въ видъ загадочныхъ сновъ, великое значение которыхъ чувствовалось ими, наполняло ихъ душу трепетомъ, побуждало искать разъясненія и приводило ихъ къ тому, чтобы принять наставленія и разъясненія отъ истинныхъ пророковъ: Фараона отъ Іосифа и Навуходоносора отъ Даніила. Такимъ образомъ, непосредственно

посъщавшее ихъ Богоявленіе (внутреннее) не открывало имъ истины, но только направляло къ тъмъ, кому она ввърялась и кто были ея носителями. Этимъ послъднимъ она открывалась иногда исключительно въ видъ внутренняго озаренія, сверхъестественное происхожденіе котораго они ясно и твердо сознавали (въ такомъ состояніи, видимъ, написаны мессіанскіе псалмы, 44 особенно), иногда это озареніе соединялось съ внъшнимъ знаменіемъ или явленіемъ (Ис. VI, Іезек. I, XXXVII). Часто, мы видимъ, возвъстителемъ Божественныхъ опредъленій пророкамъ былъ Ангелъ Господень.

Все, что происходить въ нашемъ естественномъ мірт сверхъестественнаго, есть Богоявленіе и вивств Божественное откровеніе. Сверхъестественная гибель Содома и Гоморры-факть, возвъщающій всьмъ о существованіи всемогущаго правосудія. Раздівленіе водъ Чермнаго моря—событіе, говорящее о бытіи высшей силы благой и промыслительной. Всякое сверхъестественное явленіе говорить человіку о существованін сверхъестественнаго міра, который можеть и дать благо человѣку, и покарать его. Но откровеніе сообщалось человѣку не въ видъ только знаменій, которыя онъ самъ долженъ былъ истолковывать, но въ видё опредёленныхъ истинъ и наставленій. Богъ открываль Себя и Свое существо въ своихъ опредъленіяхъ и явленіяхъ (Исх. XXXIII, Исх. III, 14; 19-23, XXXIV, 5-7; 3 Цар, XIX, 9-12), Онъ открывалъ Свою волю (десятословіе и всв опредвленія Богооткровеннаго закона). Кромъ того, что Онъ далъ людямъ свои въчныя (заповъди) и временныя (законъ) опредёленія, онъ возв'ящаль открываль свою волю въ частныхъ случаяхъ (запрещеніе союзовъ съ хананеянами, возвъщение гнъва ассиріанамъ чрезъ пр. Іону и т. д.). Онъ сообщаль людямь знаніе частныхъ истинъ (1 Цар. Х, 22) и Онъ открывалъ людямъ, не пребывавшимъ истинъ, гдъ находится таковая. Авимелехъ узналъ. что Авраамъ пророкъ (ХХ, 7), Раавь, что Богъ евреевъ есть истинный Богъ (Іис. Нав. II, 9-11). Великое число откровеній заключають въ себ'я высокое нравственное ободреніе для человъчества. Собственно всякое Богоявленіе, всякое чудо, утверждая людей въ той истинъ, что есть высшая, благая, правосудная и могущественная сила, должно было внушать мысль и надежду, что тѣ нестроенія, среди которыхъ живетъ теперь человѣчество, тѣ скорби и зло, которыя приходится переносить, не суть нѣчто неизмѣнное и неустранимое, что благая высшая сила можетъ сокрушить зло и утвердить торжество правды. Но таковыя предположенія находятъ себѣ прямое утвержденіе и подробное раскрытіе въ мессіанскихъ пророчествахъ и въ пророчествахъ о судьбѣ міра. Зло должно погибнуть и всему доброму и святому обѣщается вѣчная жизнь и вѣчное царство. Будущее спасеніе рода человѣческаго, вотъ—содержавіе многочисленныхъ божественныхъ откровеній.

Мы будемъ говорить объ откровении внѣ церкви. Это можеть подать мысль что мы предполагаемъ, что Богъ непосредственно открываетъ Свою волю и являетъ свои знаменія и сынамъ человъческимъ, пребывающимъ въ религіозной лжи. Нътъ, мы не предполагаемъ этого. Мы не допускаемъ, чтобы на молитву, обращенную къ Индръ или Агурамаздъ-какъ бы искренна и тепла она ни была, небо когда-либо отвътило видимымъ чудомъ. Почему? Потому что такое чудо должно было бы утвердить молившагося въ мысли, что тв религіозныя представленія, которыми онъ руководился въ своей молитвъ, вполнъ истинны, т. е., чудо ввело бы молившагося въ заблуждение. Сверхъестественное откровеніе есть актъ сверхъсстественнаго промышленія Божія. Размышленіе раскрываеть намъ, что въ сущности промышленіе вообще сверхъестественно, ибо всякое проявленіе промысла состоить въ изміненіи естественнаго порядка вещей въ нравственныхъ целяхъ. Но сверхъхарактеръ естественный событій иногда неуловимъ ограниченнаго человъческаго взора: человъкъ часто бываетъ неувъренъ и не знаетъ-случившееся съ нимъ есть ли необходимый результать его свободныхъ намфреній и окружающихъ условій, только допущенный Богомъ-Божіе попущеніе, или, напротивъ, это случившееся есть нѣчто направленное промысломъ къ тому, чтобы отклонить отъ человъка естественнымъ путемъ надвигавшуюся на него гибель. Въ другихъ-гораздо ръже имъющихъ мъсто случаяхъ-промыслъ являетъ себя видимо и осяваемо. Мы полагаемъ, что тамъ, где имело место

религіозное заблужденіе, промыслъ-распространяющійся на все существующее и темъ более на все человечество-не открывался особо явнымъ образомъ. Намъ разсказываютъ: когда Магометь, спасаясь отъ своихъ преследователей, скрылся въ одной пещеръ, паукъ тогчасъ затянулъ отверстіе паутиной, и приблизившіеся преследователи решили, что Магомета не можеть быть въ пещеръ, такъ какъ отверстіе закрыто, и они отправились искать преследуемаго далее. Основатель ислама быль спасенъ. Было ли это на самомъ деле? И если было нечто подобное, то было ли это чудомъ? На последній вопросъ мы отвъчаемъ отрицательнымъ образомъ. Промыслъ хранилъ Магомета, и діло Магомета иміло успіткь, потому что оно во всякомъ случав было лучше многихъ человвческихъ делъ. Но за всемъ темъ ученіе, содержащее столько заблужденій, и учитель, страдавшій такими недостатками, не могли получить явнаго одобренія свыше. Когда Магометь спросиль у одного своего оффиціальнаго последователя, верить ли онь, что Аллахъ есть истинный Богь, тоть отвётиль утвердительно. "А веришь ли ты, что я его пророкъ", продолжалъ Магометъ далее? "Прости, учитель, скромно отетиль ученикь, но относительно этого я имею некоторыя сомнения". Въ глубине своей души и Магометъ переживалъ иногда подобныя сомненія. Въ начале своей діятельности онъ часто подвергался имъ, и мы думаемъ, что въ ту пору онъ еще быль въ некоторой мере способень къ воспріятію истиннаго ученія свыше, но когда его самоув'ьренность становилась все сильнее, когда имъ стало овладевать самообольщеніе, онъ сталь глухь къ принятію истиныхотя бы отъ людей, и стало быть совершенно неспособенъ получать указанія относительно нея оть Бога. Св. Писаніе раскрываеть намъ, что люди, не вполив или совсемъ не пребывавшіе въ истинъ, въ непосредственныхъ откровеніяхъ отъ Бога получали указанія относительно пути, гдв и у кого искать истину (Сотникъ Корнилій Дівян. Х, 3-6), вий священнаго Писанія мы не находимъ заслуживающихъ безусловнаго дов'ьрія указаній относительно того, чтобы народамъ или людямъ, которые пребывали во тымв, прямо свыше подавались такія указанія. И ни въ священномъ писанін, и ни въ какихъ дру-

гихъ источникахъ мы не находимъ, чтобы истина подавалась непосредственно тамъ, кто пребывалъ во лжи. Истиною, какъ и добродетелью, человекъ не можеть овладеть туне, и въ этомъ заключается величіе и нравственное достоинство человъка: просвіщать свой умъ, какъ и очищать свое сердце, онъ должень путемъ собственныхъ усилій, путемъ самодъятельности. Божественная помощь подаеть ему все нужное, но божественная сила не будеть делать за него всего нужнаго, ибо чемъ же быль бы въ последнемъ случае человекъ? -- ощущающимъ манекеномъ. въ которомъ Абсолютное рождаетъ всевозможныя мысли и настроенія. Но человъкъ, созданный по образу Божію, есть свободная, самоопредёляющая личность, и, какъ таковый, человъкъ можетъ овладъть истиною лишь тогда, когда самъ будетъ направляться къ ней. Извъстны слова Лессинга, что еслибы Господь, имъя въ одной рукъ истину и въ другой ея исканіе, предложилъ бы ему на выборъ-взять первую или второе, то онъ предпочель бы последнее. Эти слова стремятся истолковывать въ смысле невыгодномъ для мыслителя. Указываютъ, что они являють собою примерь смешенія средства съ целью. Человеку, который сначала собираеть деньги для тото, чтобы пріобрётать на нихъ желаемое, потомъ начинаетъ нравиться самый процессъ собиранія, онъ копить деньги ради денегь. Ученому, который вначаль ищеть истины, затымь начинаеть нравиться самый процессь исканія, самыя занятія. Лессингь, говорять, и представляєть собою примёръ такого ученаго или философа. Мы не беремся ващищать Лессинга, потому что самое предположение, допущенное имъ, невозможно и не потому оно невозможно, чтобы оно было недостойно Божества-Богъ обращался къ Соломону съ словами: "проси, что дать тебь" (3 Цар. III, 5), но потому что оно невозможно для человъка. И этого не хотять видъть тъ. которые нападають на Лессинга. Овладеть истиною невозможно безъ исканія истины, процессъ или средство здёсь не отдёлимы отъ цъли, мъра затраченныхъ усилій здёсь необходимо обусловаеть получаемый результать. Откровеніе религіозной истины подается лишь въ мъру религіозно-нравственныхъ усилій, которыя употребляеть ищущій, и въ міру его духовнаго разуменія. Отсюда понятно, что ветхозаветный язычникъ, все равно какъ и новозавётный раціоналисть, расположившіеся ждать знаменія съ неба, должны непремьно обмануться въ своихъ ожиданіяхъ. Для втораго, какъ и для перваго благоразумнъе искать ученіе истины на землъ. Цъль нашего дальнъйшаго разсужденія состоить въ томъ, чтобы раскрыть, что таковое исканіе и имъло для себя всегда, побужденія въ духовной природь человька и должно было приводить лучшихъ людей туда, гдё хранилась эта истина. Въ Ветхомъ Завете она хранилась у богоизбраннаго народа, въ новомъ въ православной церкви. Новозаветная Церковь предлагаеть свое ученіе всему міру, она ищеть всёхь привести вь разумь истины и въ мъру возраста совершенна. Доказывать это нътъ нужды. Но им имбемъ своею задачею показать, что и ветхозавётное откровеніе, которое было дано богоизбранному народу, было дано не для одного этого народа, но для всего человъчества. Входъ въ ветхозавътную церковь для не-еврея быль труденъ, но не недоступенъ. И изъ священнаго Писанія, и изъ другихъ источниковъ мы постараемся показать, что ветхозавътное откровеніе распространялось гораздо далфе тесной территоріи Палестины. Въ исторіи распространенія этого откровенія точно также, какъ и въ исторіи самого откровенія, были различные періоды. Судьбы откровенія вив богоизбраннаго народа предметъ нашего изследованія.

Такимъ образомъ хотя мы будемъ говорить объ откровеніи внѣ церкви, но о томъ, которое было дано церкви. Разумѣя подъ откровеніемъ ученіе истины, мы и утверждаемъ, что внѣ церкви таковое никогда не возвѣщалось и не могло возвѣщаться свыше. Мы признаемъ дилемму, что если есть откровеніе, то только церковное, или его нѣтъ совсѣмъ, и мы вѣримъ въ откровеніе, въ которомъ наставляетъ насъ церковь. Разнаго рода заблужденія препятствовали и препятствуютъ многимъ понять эту истину. Основанія для этихъ заблужденій кроются, кажется, прежде всего въ соображеніяхъ нравственнаго характера. Думаютъ, что понятіе, достойное Бога, требуетъ предположенія, что Онъ стоитъ въ одинаковыхъ отношеніяхъ ко всѣмъ людямъ и что Онъ открываетъ о Себѣ все нужное каждому человѣку. Человѣку прирождены нѣкоторыя notitiae communes,

которыя и достаточны ему для его сношеній съ Божествомъ. Наиболье сильно этотъ тезисъ развить, по нашему мижнію, у Герберта Чербери (1581—1646) въ его сочинении: De veritate, prout distinguitur a revelatione, a veri simili, a possibili et a falso. По представленію Герберта, истина бытія высочайшаго существа, сознаніе обязанности Его почитанія и сознаніе, что наилучшее богопочитание есть добродетель, отвращение ко злу и убъждение въ загробномъ судовозданние суть истины, прирожденныя духу каждаго человъка и совершенно достаточныя для спасенія. Намъ думается, что уже исторія того, какъ Гербертъ решился напечатать свою книгу съ таковымъ содержаніемъ, опровергаеть основный тезись Герберта о достаточности естественнаго откровенія. Герберть придаваль великое значеніе своей книгь, но онъ долго колебался-печатать ли ему ее или нътъ, и даже поквалы сочинению и просъбы Гроція о напечатаніи не решили его сомненій. Они разрешились по словамъ Герберта следующимъ образомъ. "Пребывая въ недоуменіи, я въ одинъ прекрасный літній день, когда все было тихо, и солнце глядёло прямо въ мою спальню, взялъ въ руки манускриптъ, палъ на колъни и произнесъ слъдующую молитву: о Ты, въчный Боже, создатель свъта, который теперь озаряетъ меня, и источникъ всякаго внутренняго свъта, молю: прости мив, что я дерзаю просить у тебя большаго, чвив подобаеть гръшнику: я недоумъваю-напечатать мнъ эту книгу "de veritate" или нътъ? Если она послужитъ Тебъ во славу, то подай мив какое-либо знаменіе съ неба; если ність, я уничтожу ее. И лишь только я успель произнести эти слова, какъ вдругъ мив послышался съ неба громкій, но вмёсть съ темъ сладостный звукъ, который такъ подкръпиль меня, что я счель свою молитву услышанною и приняль этоть звукь за одобрительное знаменіе и рішиль напечатать свое сочиненіе". Такимъ образомъ, оказывается, Гербертъ по особому откровенію напечаталь книгу о ненужности откровенія. Впоследствіи онъ напечаталь еще внигу "De religione gentilium, errorumque apud eos causis", гдѣ ему пришлось констатировать, что религіозныя представленія народовь далеко не соотв'єтствують тымь вложеннымъ въ душу истинамъ, которыя у него называются

notitiae communes. Въ концъ концовъ мы получаемъ, что глава англійскаго деизма, отрицающій всякое откровеніе, приглашаетъ върить въ то откровеніе, которое получиль онъ самъ. Но съ подобнымъ воззваніемъ обращаются къ людямъ всё религіи и всв пророки. Что же остается человвку? Подобно Герберту думать, что именно ему дано откровеніе истины, или что оно не дано никому, или что оно дано избраннымъ. Мы говорили, что должно принять последнее. Представление о Божестве обязываеть нась мыслить, что каждый человёкь весьма дорогь небу, но это вовсе не значить, чтобы небо одинаково открывало свои глубины для всёхъ. Каждая заблудшанся овца является предметомъ особыхъ попеченій, направленныхъ къ тому, чтобы возвратить ее въ стадо, но для нея не создаются особыя условія, чтобы она жила обособленно отъ стада. Такъ, промысль направляеть каждаго къ церкви -единой и святой, но не создаетъ изъ каждаго особую церковь.

Церковь, т. е., община людей правовърующихъ и стремящихся право почитать Бога, хранить откровеніе. Однимъ изъ способовь сохраненія его является письменное изложеніе. По повельнію Божію избранныя лица предавали письмени возвъщенныя откровенія, и такія писанія получили названіе богодужновенных в. Они называются такъ потому, что содержаніе ихъ (вдохновлено) Богомъ, но форма ихъ посить на себъ отпечатокъ характера и развитія лицъ писавшихъ. Равно не справедливы предположенія, по которымъ самодъятельность богодухновенныхъ писателей простирается и на содержание ихъ писаній, или эта самодівтельность отрицается даже по отношенію къ формъ писаній. Первое предположеніе обыкновенно выражается въ той формъ, что писаніе богодухновенно только съ догматической и нравственной сторонъ, но что въ естественно-научныхъ, историческихъ и этнографическихъ сообщеніяхъ авторы писаній стояли на уровнъ своего времени и раздъляли его заблужденія. Это предположеніе не можеть быть допущено, потому что различныя стороны содержанія писаній не могуть быть разграничены (воплощение Сына Божія, Его рождение отъ Пресвятой Дівы-историческія событія и догматы). Допущеніе этого предположенія породило (наприм., въ лютеранствѣ)

крайнее разноръчіе въ пониманія писанія и върованіяхъ. Если бы оно было справедливо, то человичество нуждалось бы еще въ особомъ откровеніи, которое разграничивало бы въ содержанія писанія божественный и челов'яческій элементы. Второе предположеніе, представляющее богодухновенныхъ писателей только переписчиками, опровергается прежде всего разнообразіемъ формы писаній (стиль книги пророка Исаін и книги пр. Іеремін). Затімь оно заключаеть въ себі ту трудно допустимую мысль, что возвъщавшіе откровеніе писатели писали какъ бы въ невивняемомъ состояни внушения. Но, говоря объ окватившемъ его необычайномъ воодушевленін и о томъ, что онъ дишь трость скорописца (XLIV псал.), богодухновенный царь представляетъ однако себя самосознающимъ и свободнымъ. Разбираемое предположение считаеть въ писании все истиннымъ, следовательно въ немъ истинно и это представленіе. Святой Духъ, охрания богодухновенныхъ писателей отъ допушенія ошибокъ, предоставляль имъ излагать откровенія свойственнымъ имъ способомъ, они и излагали ихъ просто языкомъ своего времени и народа---, не для мудрыхъ только, но для мудрыхъ и простыхъ вкупф". Однако письменное откровеніе есть позднівний моменть вы исторіи откровенія. Прежде чъмъ стать достояніемъ письмени, откровеніе должно быть мыслію и словомъ, и иногда періодъ, протекшій между тёмъ. какъ откровеніе явилось въ слові и затімъ было предано письмени, обнималь собою болье тысячельтія. Оть дней Адама до дней Моисея (покрайней мёре около 4 тысячъ лётъ) люди не имъли богодухновенныхъ книгъ и по преданію исповъдывали истину. Моисей предаль истину письмени, но никакія книги никогда не могли вийстить всего того, что возвищалось человъчеству (Іоан. ХХ, 25), и что было ему нужно. Изъ поздивишаго богодухновеннаго произведенія-посланія св. Іуды (14-15)-мы видимъ, что Моисей не предалъ письмени пророчества Еноха. Изъ еврейской апокрифической литературы (изъ книгъ Еноха) мы знаемъ, что это пророчество хранилось по преданію въ народе и затемъ было занесено въ книгу, гле доброе и истинное было перемъщано съ ошибочнымъ и ложнымъ. Такъ, преданіе существовало изъ начала и затёмъ преданіе существовало всегда совивство съ писаніемъ (2 Оес. II,

14; 2 Тимов. II, 2) Преданіе представляєть собою разъясненіе и дополненіе писанія, но бол'є разъясненіе, чімь дополненіе. Сжатость изложенія въ писаніи ділаєть его неудобовразумительнымъ (2 Петр. III, 15—16) и вызываетъ нужду въ разъясненіяхъ, но безконечно-глубокое содержаніе его заключаеть въ себъ все нужное человъку для спасенія. Богоучрежденной хранительницей всей переданной богооткровенной истини, какъ письменной, такъ и устной, является церковь. Богодухновенность писанія признается по преданію, истинность преданія признается, если оно признается церковью. Такимъ образомъ, церковь есть истина и вмёстё сила, и всякій пребивающій вив церкви, слідовательно, пребываеть вив истины. вит дъйствія спасительной силы. Но церковь, въдь, только сорабль, плывущій по многошумящимъ и бурнымъ волнамъ жетейскаго моря, вив этого корабля находятся милліоны духовностраждущаго и больнаго человъчества. Чъмъ повинны они. что они не находятся въ спасительномъ ковчегъ? Во 1) ответимъ мы -- откровеніе, хранимое церковью, доступно познанію и находящихся внъ церкви, во 2) они виновны тъмъ, что они не слушаютъ голоса естественнаго богопознанія, который зоветь всёхь людей вь лоно истинной церкви.

0 естественномъ богопознанів, какъ началі, направляющемъ человъка къ религіозной истинъ, къ принятію откровенія, къ вступленію въ истинную церковь мы и попытаемся говорить послѣ того, какъ посильно представичъ, что откровеніе церковное и церковь не были наглухо закрыты отъ народовъ, ко-10рые жили виъ церкви. О естественномъ богопознании писали и говорили много, особенно со времени реформаціи Лютера. Стремление къ тому, чтобы освободиться отъ церковнаго авторитета, естественно искало себъ опоры въ теоріи, что человъну въ дълв познанія истины не нужно никакого авторитета, что въ своемъ разумъ и сердцъ онъ находитъ достаточно указаній, какъ чтить Бога и какъ относиться къ ближнему. Для философовъ эта автономія разума въ д'ял'я религіи, понятно, казалась особенно привлекательною. Мы склонны думать, что естественному богопознанію досель придавали преувеличенное и неправильное значеніе-преувеличенное по отношенію къ тому содержанію, которое даеть естественное откровеніе, и неправильное по отношенію къ той цёли, которую оно им'ветъ. На естественное богопознаніе вообще смотрять, какъ на способъ познать Бога, существующій параллельно съ другимъпріобр'єтеніемъ познанія о Бог'є изъ откровенія, и спорять только относительно того, въ какой мірть естественное богоповнаніе достаточно человіку для цілей богопочитанія. Даже у писателей и мыслителей строго православныхъ проскальзываеть мысль о достаточности естественнаго источника познанія. На откровеніе высказывается взглядъ, только на вспомогательное средство, облегчающее человъку познаніе истины, которую однако хотя и съ большимъ трудомъ-могь бы найдти онъ самъ. Въ словахъ св. Павла о безответности язычниковъ, поставленныхъ нами эпиграфомъ нашего изследованія-хотять видіть подтвержденіе этого взгляда. Это совершенно ошибочно." Отца не внаетъ никто, кромъ Сына, и кому Сынъ хочетъ открытъ" (Мо. XI, 27). Господь не сказалъ бы этихъ словъ, еслибы познаніе Бога обусловливалось исключительно естественными усиліями человъка. Мы думаемъ, что ошибочная и преувеличенная оценка естественнаго богопознанія у писателей, чистота вёры и богословскія познанія которыхъ несомивны, имвла для себя два источника: во 1) увлеченіе апріорною теорією прирожденности идеи Божества, во 2) упущение изъ внимания историческихъ и психологическихъ данныхъ о происхожденіи существующихъ формъ религіозныхъ представленій.

Человъкъ, говорятъ, можетъ и долженъ познать Бога, потому что идея Бога прирождена человъку. Эта идея развивается и раскрывается въ немъ по мъръ его собственнаго развитія, человъкъ узнаетъ и свое происхожденіе и происхожденіе міра отъ Бога и свое назначеніе. Многократно уже указывали, что эта теорія разбивается о фактъ разнорѣчивыхъ воззрѣній на Божество и крайне разногласящихъ между собою сужденій о міръ и человъкъ. Должно обратить вниманіе еще на другое. Если мы станемъ на точку зрѣнія теоріи прирожденности идей—точку зрѣнія Канта, то мы увидимъ, что прочія прирожденныя идеи—апріорныя формы чувственности (пространство и время), апріорныя формы разсудка (категорія причинности)—тожественны у всѣхъ и дъйствительно всеобщи. Идея Бога не

имжеть тожественности и-безспорно-въ своей монотеистической формъ-всеобщности. Попытки философовъ выяснить ихъ пониманіе прирожденности сбивчивы и неясны, и это обусловливаеть то, что у богослововь въ ихъ разсужденіяхь о естественномъ богопознаніи получается такой логическій кругъ, который, думаемъ, имъ былъ вовсе не желателенъ. Идея Бога прирождена человъку, говорятъ намъ они. Затъмъ они приводять намъ слова ап. Павла о Богъ: "невидимое Его, въчная сила Его и Божество, отъ созданія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы" (Римл. І, 20), и получается выводъ, что чедовъкъ отъ міра можеть и должень (путемъ космологическаго анализа) заключать къ бытію Винсвника міра. Выходить такимъ образомъ, что апріорная идея есть выводъ изъ фактовъ. То, что сначала представляли, какъ данное а priori, потомъ представляють, какъ являющееся а posteriori. Говорять, что человъкъ не могъ сдълать вывода отъ міра къ Богу, еслибы у него не было напередъ идеи Бога. Но отъ міра человъкъ дълаетъ заключение не къ Богу, а къ существованию причины міра, и такимъ образомъ онъ руководится идеею причины, которую, повидимому, нельзя отождествить съ идеею Бога. Человъкъ надъляетъ эту причину предикатомъ безконечности: но отсюда только можно делать выводъ, что человеку прирождена идея бевконечнаго, обусловливающая собою возможность составленія понятія о Богъ, но не совпадающая съ последнимъ понятіемъ. Намъ могутъ говорить, и мы готовы соглашаться, что человъческому духу присущи многіе принципы или начала, направляющія духъ къ мысли о Высочайшемъ Существъ, но мы утверждаемъ, что образъ Бога живаго не напечатленъ въ душь человька-хотя и созданнаго по образу Божію-такъ, чтобы онъ по мёрё своего развитія неизбежно достигаль такой степени духовнаго прозрѣнія, на которой этотъ образъ представился бы ему ясно и несомнино.

При разсуждени о естественномъ богопознани часто съ удивительною наивностью упускали изъ виду почву историческаго опыта. Говорили, что человъкъ безъ помощи откровенія (т. е. въ сущности безъ помощи Божіей) можетъ и познать и прославить Бога, но не хотъли изслъдовать, что на самомъ дълъдавало людямъ—разумъемъ: мудръйшимъ изъ людей—естествен-

ное богопознаніе. Говорили о высокихъ религіозныхъ понятіяхъ языческихъ философовъ, но въ сущности мало останавливались и надъ выясненіемъ религіозныхъ системъ этихъ философовъ, и совствит не изследовали происхожденія ихъ релягіозныхъ воззрвній. Не хотять видьть, что досель не было ни одного человъка, о богопознаніи котораго можно бы было сказать, что оно естественно, т. е., что его представленія о Божествъ выработаны имъ самимъ. Всъ философы, которыхъ мы знаемъ, прежде чемъ выступить съ своими ученіями, были наставлены въ отечественной религіи, начальнаго происхожденія которой мы не знаемъ. Ихъ философскія ученія о религіи въ сущности были только религіозными ересями по отношенію къ ихъ отечественнымъ религіознымъ возгреніямъ. Такъ, ведь, соотечественники и смотръли на философовъ и ихъ ученія. Исторія намъ сообщаєть, что такого характера были обвиненія, возведенныя на Сократа, и легенда разсказываеть нічто подобное объ Аристотелъ. Только у одного народа мы находимъ сказаніе о томъ, какъ одинъ человѣкъ былъ приведенъ естественнымъ путемъ къ познанію истиннаго Бога. Такое скаваніе имфется у того самаго народа, которому было вверено сверхъестественное откровеніе Авраамъ по ічдейскому преданію быль приведень къ богопознанію естественнымь путемь. Еще отрокомъ онъ думалъ: правы ли тѣ, которые почитаютъ небесныя свётила? Величественно взошедшее солнце дало ему утвердительный отвъть на этотъ вопросъ. Но солнце зашло, наступиль мракъ, и Авраамъ усумнился, чтобы могъ такъ омрачиться создатель всего. Взошла луна, и появились звезды, и Авраамъ подумалъ, что это-творецъ и его слуги. Но луна зашла, и въ этомъ Авраамъ увидълъ, что она, какъ и солнце, повинуется воль Невидимаго. И онъ призналъ этого Невидимаго Богомъ. Этотъ разсказъ, по нашему мненію, не столько возвышаетъ Авраама (что можно прибавить къ повъствованію о немъ и одобрению его Слова Божия?), сколько унижаетъ Өару. Правда, писаніе говорить намь, что отцы евреевь, когда жили за ръкою, служили богамъ инымъ, и что этому служенію предавался и Оара. Но слово Божіе даетъ понять, что это было только укловеніемъ во следъ боговъ иныхъ, а не полнымъ забвеніемъ Бога. Во дни Авраама истинное богопочитаніе не мо-

гло изчезнуть и еще не исчевло съ земли (Мельхиседекъ). Да н саный разсказъ содержить въ себъ утвержденіе, что во дни Авраама богопочитание существовало, и что божествами считали небесныя свётила. Есть другой автобіографическій разсказъ о томъ, какъ человъкъ былъ приведенъ къ познанію истиннаго Бога, это разсказъ св. Іустина Философа. Онъ искалъ истины у писогорейцевъ, платониковъ, іудеевъ и нашелъ ее у христіанъ. Здёсь въ этомъ разсказё мы видимъ, что то, что должно быть названо естественнымъ богопознаніемъ или естественнымъ откровеніемъ, было только стимуломъ, побуждавшимъ мыслителя искать откровенія, а вовсе не направляло его къ самосочиненію религіи. Изъ исторіи религіозныхъ ученій мы видимъ, что никто и никогда не выступалъ съ религіозною проповедью, до содержанія которой онъ, по его метнію, дошель собственнымъ умомъ. Конфуцій говорилъ, что онъ учитъ ученію предковъ. Будда выступилъ на проповедь после того, какъ ему среди ночныхъ искушеній было возв'вщено откровеніе, что спасеніе въ уничтоженіи желаній, Зороастру-по преданію-Агурамазда вручилъ авесту съ неба, вавилонянъ богопочитанію ваучиль Богь Оаннесь (Еа). Мы намфренно выше привели тезисъ Чербери о прирожденной намъ мысли о необходимости богопочитанія. Но разв'я можеть челов'якь самь безь божественнихъ указаній выработать ритуаль почитанія и богослуженія? Въ богослужении предполагается общение человъка съ Богомъ, но какъ же человъкъ самъ можетъ создавать условія, которыя обязывали бы Божество вступать въ сношенія съ человъчествомъ? Намъ могутъ возразить, что въ древнъйшихъ религіяхъ молитвыобывновенно заговоры, и что древній индусъ или халдей, произнося известныя слова и формулы, думаль, что божество обязано придти на его зовъ, и следовательно, ставилъ божество въ зависимости отъ создавшихся имъ условій. На самомъ діль это не такъ. Въра въ силу заговоровъ или заклинательныхъ формулъ всецёло всегда утверждалась на представленіи сверхъественнаго происхожденія этихъ формулъ. Предполагалось, что эти формулы были сообщены людямъ высшими силами чрезъ сверхъестественное откровение. Никогда не было и не можеть быть религіознаго культа, который не утверждался бы на идей сверхъестественнаго происхождения (культъ религіи человічества Конта не преполагаеть этой идеи, но въ этомъ культів и не предполагается вступленіе человівка въ общеніе съ божествомъ). Но безъ культа ніть религіи. Безъ религіи не долженъ и не можеть существовать нормальный человівкъ. Какъ же послів этого можно говорить о достаточности естественнаго способа богопознанія?

Но сдължемъ нъкоторую уступку сторонникамъ естественна го богопознанія. Примемъ, что такъ какъ языческія религіи суть созданіе людей, то хотя он'ь и вліяли на философію, темъ не менъе все содержание философіи, философскія представленія о божествъ суть естественнаго происхожденія. Въ этомъ предположеній есть элементь произвола-незнакомства съ сверхъестественнымъ откровеніемъ древнихъ мы доказать не можемъ. Впоследстви мы укажемъ те границы, относительно которыхъ можемъ съ несомнънностью утверждать знакомство древняго міра съ ученіемъ богоизбраннаго народа, но теперь примемъ просто, что языческая философія всёмъ своимъ содержаніемъ обязана генію языческихъ философовъ. Что же мы находимъ у этихъ философовъ? Вивсто живаго Бога ны встрвчаемъ тв абстракціи, къ которымъ действительно духъ по мере своего развитія приходить неизбіжно, идею причины, отсюда первопричины, идею единаго (мысль о томъ, что существующее есть не хаосъ, а космосъ-следовательно, единство-есть руководящее начало во встать космологическихъ изысканіяхъ), абсолютнаго, безконечнаго. Образъ живаго Бога не открывается ни въ словахъ Сократа, ни въ діалогахъ Платона, ни въ сочиненіяхъ Аристотеля. Незадолго передъ Рождествомъ Христовымъ въ языческой литературъ появляются произведенія, призывающія къ почитанію Единаго Бога (мы будемъ говорить о нихъ въ дальнъйшемъ изложении), но никто не сомнъвается, что они имъють для себя іудейскій источникь. Какь никто намъ не можеть указать хотя бы одно место въ книгахъ Ветхаго Завета, въ которомъ люди призывались бы къ почитанію еще какого-либо иного Бога кромъ Единаго, такъ никто, думаемъ, не съумъетъ намъ указать хотя бы одну книгу чисто языческаго происхожденія, въ которой безусловно утверждалось бы почитаніе Единаго Бога. Мы имбемъ предъ собою два несомнівнные факта: 1) отсутствіе политической пропов'яди у евреевъ и 2) отсутствіе монотеистической пропов'єди у язычниковъ. Если бы прирожденная идея Бога заключала въ себ'є достаточно опреділенное содержаніе, еслибы естественное богопознаніе было достаточно, то второй изъ этихъ фактовъ—въ своей поражающей всеобщности —быль бы невозможенъ.

Иное содержаніе, думаемъ мы, должно связывать съ терминомъ "естественное богопознаніе". Мы думаемъ, что подъ нимъ должно разумъть и что самый этотъ терминъ возникъ изъ попытки истолковать естественное тяютьние человька къ сверсъестественному, прирожденное стремление человъка къ Богу. Человъкъ созданъ по образу Божію и онъ тъмъ счастливъе, тыть болье отвычаеть своему назначению, чыть полные и больме раскрывается въ немъ этотъ образъ. Изъ узкой ограниченности, въ которую человъкъ замкнутъ физическою природою и грёховными пожеланіями духа, онъ долженъ стремиться къ безграничности познанія и любви. Есть у человъка инстинктъ духовной жажды, который побуждаеть его всегда обращаться къ безконечному, подобно тому какъ чашечка цветка обращается къ солнцу или стрелка магнита къ северу. Но инстинктъ, будучи стремленіемъ цівлесообразнымъ, есть въ тоже время стремленіе безсознательное. Птица, родившаяся на съверъ, осенью летить на югь. Она не знаеть техъ странь, куда направляеть свой полеть, но ея природа гонить ее въ эти страны, и она повинуется влекущей ея силь. Инстинктъ присущій человьку побуждаеть его неудовлетворяться ничемь видимымь и окружающимь, онь внушаеть его безпокойному духу мысль, что есть начто высшее, чамъ то, что являетъ этотъ міръ, и что къ этому высшему долженъ пріобщиться и онъ. Если и позволительно сравнивать, то никакъ нельзя отождествлять духовную неудовлетворенность человъка съ неудовлетворенностію птицытоскующей на холодномъ сверь по тепломъ югъ. Человъкъ нии животное, тоскующіе о своей родинь, быднякь, желающій богатствъ, человъкъ, занимающій низкое положеніе и мечтающій о высокомъ, все это не то, что человъкъ, мудрствующій горняя, а не вемная. У человъка, какъ и у всякаго существа, есть мечта и забота счастливо устроиться на земле-ему хочется иметь все хорошее, что только можеть дать наша планета и что можно получить отъ людей. Но въ глубинъ своего

существа человътъ чувствуетъ и сознаетъ, что все земное не можеть удовлетворить его. То, что испыталь и возвестиль міру великій царь израилевь, въ некоторой мере испыталь каждый человъкъ. "Все счета и произволение духа". Самыя роскошныя картины природы, самыя тонкія яства, самыя сильныя наслажденія, самыя великія удачи не дають полнаго удовлетворенія челов'єку. Воображеніе челов'єка не можетъ создать изъ земнаго матеріала такого положенія вещей, при которомъ онъ, подобно Фаусту, могъ бы воскликнуть: "счастливый мигъ! продлись ты въчно"! Отсюда слъдуетъ выводъ, что если человъкъ и ждетъ удовлетворенія, если ему и суждено испытать счастье, то не здёсь, не въ этомъ міре, не на этой вемль и не подъ этимъ небомъ. Должны быть удъломъ блаженнаго человека новая земля и новое небо. За много вековъ до того времени, какъ человъкъ такъ формулировалъ свои надежды и желанія, онъ ихъ чувствоваль и подъ вліяніемь ихъ у него слагались вфрованія и сказанія о томъ, что кромъ этого міра видимаго есть мірь невидимый, кром'є міра человъческаго есть міръ духовъ. Человъкъ, конечно, могъ изображать этогь міръ только теми красками, которыя ему давала наблюдаемая природа, но онъ все таки настойчиво подчеркиваль что это мірь иной, что тамь иные законы пространства и времени, иначе действуеть сила, и матерія является съ иными свойствами. Анимизмъ-говорятъ-пироко распространенъ среди не культурныхъ народовъ древняго и новаго міра. Но анимизмъ и есть въра въ невидимый міръ, въра въ міръ идеальный. Жажда безконечного всегда томила человъка. Культурная жизнь человъчества, какъ мы знаемъ, началась въ низкихъ широтахъ. Что тамъ наиболее хорошо и что наиболе направляетъ мысль къ безконечному, это темныя звъздныя ночи. Когда исчезаеть гнетущій дневной суета жизни и наступаетъ безда смолкаетъ двевная молвіе ночи, тогда безчисленныя миріады блестящихъ звъздъ загораются на глубокомъ темноголубомъ небъ, и при этомъ безмолвіи и поков, при созерцаніи безконечной глубины неба и безчисленныхъ звъздъ, говоращихъ о безконечной жизни въ безконечной вселенной, мысль человъка отръшалась отъ условій его скорбнаго земнаго существованія, непонятная тоска,

неясныя желанія и стремленіе въ какую то безконечную даль наполняли дуту человѣка, и выраженіе этого настроенія мы находимъ и въ халдейскихъ псалмахъ и гимнахъ Ригь—веды. Лишь только "злоба дневи" переставала давить человѣка, и пестрая картина окружающаго погружалась во мракъ, его духъ, освобожденный отъ гвета земныхъ вещей и печалей, начиналъ себѣ искать успокоенія и отрады въ томъ, что наиболье направляетъ къ безконечному. Созерцая безконечныя глубины неба, человѣкъ начиналъ смутно чувствовать и догадываться, что его истинное отечество не здѣсь, и что онъ только странникъ и пришелецъ на земль.

Къ обращению отъ видимаго къ невидимому, отъ естественнаго къ сверхъестественному, отъ реальнаго къ идеальному всегда должна была побуждать человъка его собственная духовная природа. На какой бы ступени развитія ни стояль человъкъ, онъ всегда сознаеть различіе между должнымъ и пріятнымъ. Могутъ очень различно и очень нельпо понимать "долгъ", но прежде всего важно, что признаютъ фактъ его существованія. Кровавая месть-это долгь, обязанность родственниковъ убитаго-обязанность жестокая и очень опасная. Однако древніе считали эту обязанность священною. Постараемся вникнуть въ психическую основу этой обязанности. У человака убили родственника, къ которому онъ былъ совершенно равнодушенъ, и имущество котораго по закону о насавдствъ перешло къ нему. Повидимому у него нътъ побужденій съ опасностью для собственной жизни начинать преслівдованіе убійцъ, и однако и онъ самъ, и другіе, и даже самые убійцы считають, что онъ должень начать дело этого преследованія. Мы полагаемъ, что признаніе такого долга или обязанности есть выводъ-сознательный или безсознательный - изъ въры въ существование двухъ законовъ: 1) закона нормъ, правственнаго порядка, определяющаго отношение и поведение людей,-по отношению къ этому закону убийство человъка является его нарушеніемъ и 2) закона возмездія, по которому всякое нарушение порядка возстановляется черезъ кару того, кто его нарушиль. На различныхъ ступеняхъ развитія человъкъ различно формулируетъ эти нормы и принципы, но на всвхъ ступеняхь онъ преставляеть ихъ себв, какъ некую

высшую правду, которую должно исполнить. Въ виде определенныхъ положеній эту правду люди принимали отъ своихъ отцевъ и братьевъ, но въ своей душъ каждый всегда имълъ и имъетъ нъкій коррективъ, по которому онъ можетъ провърять требованія, предъявляемыя ему во имя правды, и різпать наконецъ собственнымъ судомъ---суть ли они правда? Коррективъ этотъ-совъсть. Совъсть есть чувство духовнаго здоровья, совершенно аналогичное чувству здоровья физическаго. Здоровый физически человъкъ, вообще говоря, ничего не чувствуетъ, чувство является лишь при перемінів въ состояній здоровья. Если воздійствіе природы, прогулки, собственная физическая самодбительность благотворно действують на тело человека, онъ испытываеть чувство физическаго удовольствія. Если что-нибудь въ организмѣ человѣка поражается, это сказывается болью. Человѣкъ можеть забыть или даже не определить, где и что у него болить, можеть не знать причины бользни, и однако боль своею гнетущею силою будеть давать ему себя чувствовать. Не всегда бользнь возвыщаеть о себы физическою болью, и есть цёлый рядъ средствъ, убивающій эту боль. Анестезирующія средства (эфиръ, кокаинъ, хлороформъ) позволяютъ хирургу разръзывать намъ наши органы, не причиняя намъ боли. Есть другой рядъ средствъ (вещества наркотическія), которыя, заглушая въ человъкъ чувства боли и страданій, оставляють его вполн'в доступнымъ чувству удовольствія. Полную аналогію этому мы находимъ въ духовной природъ человъка. Обыкновенно совъсть, какъ и чувство физическаго здоровья, безмолствуетъ. Если человъкъ совершитъ какой-нибудь добрый поступокъ (удовлетворить чувству жалости, окажетъ кому-либо помощь), онъ испытываетъ чувство нравственнаго довольства. Если человъкъ совершитъ какое-нибудь нравственное преступленіе, онъ можеть даже забыть о поступкъ, но совъсть заставить его чувствовать себя неловко, она заставить его вопреки его желанію-вспомнить о проступкъ (напрасно, замѣтимъ поэтому, совѣсть смѣшиваютъ съ памятью или знаніемъ), все равно какъ чувство физической боли заставляетъ человъка найдти пораженный органъ. Наконецъ, совъсть, какъ и чувство физическаго страданія, можеть подвергаться извращенію и можеть быть-хотя временно-заглушена совстить.

Замѣчательно въ этомъ отношеніи, что одно и тоже средство, которое съ успъхомъ заглушаеть зубную боль, можеть заглушить и чувство нравственной боли вследствіе совершеннаго дурнаго проступка. Средство это-наркотики. Но вообще человъкъ безъ совъсти это такое исключение, которое, думаемъ къ чести человъчества, на пути своей жизни встръчали очень немногіе. Совъсть также присуща душть человъка, какъ его тёлу физическая чувствительность. Сталкиваясь съ преданіями, обычаями, совъсть является стимуломъ, побуждающимъ человъка отыскивать правду. "Когда язычники, говоритъ ап. Павель, не имъющіе закона, по природ'в законное ділають, то, не имън закона, они сами себъ законъ; они показываютъ, что дъло закона у нихъ написано въ сердцахъ: о чемъ свидътельствуетъ совъсть ихъ, и мысли ихъ, то обвиняющія, то оправдывающія одна другую" (Римл. II, 14—15). Такимъ образомъ, у человъка въ его естественномъ состояни есть во 1) нравственная наличность-преданіе, полученное отъ другихъ, во 2) есть нравственное чувство, дающее ему возможность и побуждающее разбираться въ полученномъ нравственномъ преданіи. Масса недоуманій, вопросова, сомнаній вмаста са тама должно было приводить наилучшихъ людей къ мысли о невозможности самимъ самостоятельно выработать совершенный и неизмённо правильный modus agendi. Такую формулу легко могутъ создать теоретики, но жизнь немедленно представитъ безчисленное количество задачъ, приложить къ которымъ эту формулу окажется не въ силахъ наилучшій изъ мудрецовъ. Есть восточный разсказь о томъ, какъ человъкъ отправился отыскивать своего врага съ тъмъ, чтобы убить его. Онъ нашелъ этого врага спящимъ на . краю пропасти, при малъйшемъ неосторожномъ движени во снъ врагъ долженъ былъ скатиться въ бездну и погибнуть. Собиравшійся мстить человъкь быль охвачень чувствомъ жалости къ безпомощному положенію того, убить кого онъ хотёль, онъ разбудиль его и темъ спась отъ гибели. Какая нравственная борьба должна была происходить въ душт этого великодушнаго мстителя и сколько нравственныхъ недоумъній должна порождать жизнь въ душт каждаго человтка. Человткъ сознаетъ, что онъ обязанъ руководиться собственнымъ нравственнымъ свътомъ, и объ этомъ учитъ ап. Павелъ, говоря о возмездіи ожидающемъ язычниковъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ человѣкъ еще сознаетъ, что этотъ свѣтъ недостаточенъ, что онъ долженъ стараться и самъ его усиливать и искать его внѣ себя. Что человѣкъ носилъ и носитъ въ душѣ этотъ стимулъ, побуждающій его искать вопроса на отвѣтъ, какъ жить и что дѣлать, и что при этомъ человѣкъ не довѣряетъ своимъ собственнымъ силамъ, объ этомъ свидѣтельствуетъ вся исторія человѣчества. Сказанія о путешествіяхъ древнихъ мудрецовъ—Пивагора, Оалеса, искавшихъ мудрости, все равно какъ и сказанія о полученіи откровеній религіозными законодателями, показываютъ, что въ душѣ людей всегда былъ нѣкоторый свѣтъ, освѣщавшій имъ путь туда, гдѣ хранилось истинное откровеніе.

Вотъ въ чемъ, полагаемъ мы, заключается естественное бого и правосознание человека. Не въ томъ, чтобы человекъ могъ самъ придти къ представленію всеблагого Бога Отца или самъ могъ бы написать десятословіе. Н'втъ; ни этого, ни другаго, мы думаемъ, никогда бы не могъ совершить человъкъ. Заключенія отъ бытія этого несовершеннаго міра къ Богу Всемогущему и отъ немощной человъческой совъсти къ Богу Всеблагому могутъ быть сдъланы логически правильнымъ путемъ только при введеніи въ разсужденіе нікоторыхъ посредствующихъ посылокъ и положеній (о происхожденіи зла, объ откровеніи Бога людямъ, разъ люди суть веой уе́уос), которыя обусловливаются сверхъестественнымъ откровениемъ. Значение естественныхъ духовныхъ силъ человъка въ области религіи заключается въ томъ, что они побуждаютъ человъка искать откровенія. Ап. Павель о Богѣ говорить, что оть одной крови онъ произвель весь родъ человъческій... дабы они искали Бога, не ощутять ли Его и не найдуть ди: хотя онь и недалеко оть каждаго изъ насъ" (Двян. XVIII, 26, 27). Искать Бога твмъ, которые уже имъють о немъ истинное представленіе, нечего; имъ остается обращаться съ мольбою къ Богу. Искать Бога прежде всего значить искать знанія о Богв и о Его воль, значить искать решенія вопросовъ о своемъ происхожденіи, своей природе и назначенін, и такъ какъ невозможность рішенія этихъ вопросовъ для нашего ограниченнаго ума ясна, то, значитъ, если гдъ-нибудь храпится и можно найдти ръшеніе этихъ вопросовъ, то оно дано свыше. Такъ, полагаемъ мы, присущее душъ

религіозное сознаніе есть начало, направляющее человъка къ принятію сверхъестественнаго откровенія и къ вступленію въ завъть съ Богомъ, а вовсе не такое начало, которое замъняетъ первое (откровеніе) и дълаетъ нужнымъ второй (завътъ).

Таково, думаемъ, есть положительное естественное богопознаніе. Оно не есть способъ пріобретенія познаній о Боге параллельный откровенному, оно есть необходимое условіе для принятія откровенія. Если бы въ душів человіна не было естественнаго тяготенія къ сверхъестественному, то сверхъестественное откровеніе было бы для человіка только мідью звенящею пли кимваломъ звучащимъ. И если бы не было сверхъестественнаго откровенія, то одно естественное богопознаніе только томило бы человъка чувствомъ духовной жажды, не давая ему удовлетворенія. Нужно то и другое: нужно, чтобы въ душу челогъка было заложено стремленіе подниматься къ Богу, и чтобы Богь нисходиль къ человъку. Но нужно нъчто и еще. Тяготвніе человъка къ абсолютному неопредъленно, и Божество не открываетъ Себя слишкомъ явно, отсюда неувфренность и сомнънія въ душь человька: должень ли онь повиноваться своему влеченію къ невидимому, и откровеніе о невидимомъ не есть ли заблужденіе? Когда подобныя сомивнія закрадываются въ душу человъка, тогда естественное богопознание должно снова придти къ нему на помощь. Таковое богопознаніе, кажется, ножно назвать отрицательнымъ. О немъ, думаемъ, говоритъ св. ап. Навель въ словахъ: невидимое Его, (Богъ) въчная сила Его и божество, отъ созданія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы" (Рим. І, 20). Въ этихъ словахъ обыкновенно тогьли видъть утверждение того, что человъкъ можетъ естестгеннымъ способомъ познать Бога. Но непосредственно следующіе стихи говорять намь, что люди безотвётны потому, что они все болве и болве уклонялись отъ истиннаго богопознанія в богопочитанія, что они извратили свой инстинкть таготёнія къ безконечному. Мы думаемъ, что мысль апостола такова, что разсматривание природы, изучение собственной души, вообще размышленіе о существующемъ должно утверждать людей въ томъ представленіи о Богъ, какое имъ было дано отъ начала. Твореніе должно возвіщать человіну, что то, что открыль Творецъ непосредственно о Себъ, есть истина. Да и не могъ, конечно, апостоль высказать той мысли, что человекь долженъ знать Бога и почитать Его, и хотя Богъ Самъ ничемъ не являеть себя человеку-однако человекь безответень. Нёть, человъкъ безотвътенъ, потому что отвергаетъ предлагаемое ему откровеніемъ знаніе о Богъ. Природа вещей утверждаетъ человъка въ томъ, что учевіе откровенія есть истина, и когда человъкъ говоритъ, что откровенное ученіе противорвчитъ его разуму, искушаеть его совъсть, не можеть имъ быть принято, то тогда человъкъ безотвътенъ, ибо тогда онъ отрекается отъ лучшихъ и высшихъ стремленій своей природы во имя ложнаго знанія и мнимыхъ убъжденій. Несогласіе откровеннаго ученія съ разумомъ и совъстью, это старая и мнимая опора для невърія людей. Разобраться въ томъ, что эта опора дъйствительно мнимая и что, напротивъ, и разумъ и совъсть находятъ свое истинное утверждение въ Богъ и откровении, разобраться въ этомъ полную возможность представляеть человъку его естественный разумы-естественное богопознаніе. Намъ всегда представлялась неправильною и ошибочною такая постановка въ доказательствахъ бытія Божія, въ курсахъ умозрительнаго и естественнаго богословія, гдф изследователи въ начале своего разсужденія представляли, какъ будто фактъ бытія Божія и представление божественныхъ предикатовъ имъ совершенно неизвъстны, и признаніе бытія Божія являлось у нихъ въ концѣ разсужденія новымъ выводомъ. Въ своихъ разсужденіяхъ они какъ будто ищутъ Бога и въ концъ находять Его. Но на самомъ дёлё они руководятся въ своихъ изысканіяхъ предварительнымъ знаніемъ о Богъ. Ты не искаль бы Меня, еслибы ты Меня уже не нашелъ, сказалъ Господь нъкогда. Значеніе естественнаго богословія въ томъ, чтобы показать человівку, что спасеніе для него въ откровеніи, что вив света откровенія нёть разума, счастія и жизни. По мёрё того, какъ люди развивались и размышляли, у нихъ возникали все новыя и новыя недоумівнія относительно откровенія, но изслідованіе умственной исторіи человъчества насълично утверждаеть въ той истинъ, что человъкъ въ своихъ изысканіяхъ постоянно находилъ все более и более твердыя основанія для того, чтобы признать предлагаемое откровеніе истиною, чемъ возраженія противъ откровенія. Старыя недоумінія разсівевались быстріве, чёмъ возникали новыя. Сколько детски наивныхъ возраженій было направлено въ теченіе въковъ противъ откровенія, противъ монотеивма. О нихъ забыли теперь. Противъ откровенія выдвигають "последнее слово науки". Но на самомъ деле масса последнихъ словъ-действительныхъ словъ-науки всегда является разъясненіемъ и раскрытіемъ ряда истинъ откровенія. Воть-почему вірующіє мыслители научныя откровенія всегда встръчали съ религіознымъ восторгомъ. Мы думаемъ, что и научныя завоеванія последняго столетія имеють такое же значеніе. Все, что человъкъ дъйствительно знаетъ теперь о мірь и о себь, должно вести его въ тому, чтобы полагать причину и цъль всего въ томъ, что возвъщаеть ему откровеніс. И потому, если человъкъ не принимаетъ откровенія, если противится ему, онъ безотвътенъ. Изъ нашего взгляда слъдуетъ выводъ, что безотвётность рода нынёшняго сильнёе и больше, чёмъ безотвётность родовъ древнихъ. Думаемъ, что это несомитиная истина. Не принимавшіе Моисея менте виновны, чъмъ не принимающіе Христа. И не знавшіе Моисся примутъ меньшее осуждение, чемъ те, которымъ были вверены словеса Божів. Участь земли Содомской, по писанію, будеть отрадніве участи многихъ земель и городовъ (Мо. XI, 21-24).

Обязанность человъка принять откровеніе. "Кто будеть въровать и крестится, спасенъ будеть; а кто не будеть в ровать, осужденъ будетъ" (Мрк. XVI, 16). Принять откровеніе значить увъровать. Въра есть завершительный моменть въ процессъ религіознаго развитія. Прирожденный душъ инстинктъ побуждаеть человька искать религіозную истину. Откровеніе возвѣщаетъ ее ему. Разумъ и сердце утверждаютъ его въ томъ, что ученіе откровенія есть истина. Но выводы разума и влеченіе сердца не переходять непосредственно въ живое убъжденіе. Со стороны человіка нужны правственныя усилія—не говоримъ для того, чтобы родить въ себъ въру, но для того, чтобы стать достойнымъ принять ее, какъ величайшій изъ даровъ, свыше". "Εστιν (δὲ) πίστις ἐλπιζομένων ὑπόστασις, πραγμάτων увъренность въ невидимомъ" (Евр. XI, 1), говоритъ св. ап. Павелъ. Въра, значитъ, есть душевное успокоеніе, ибо она даетъ утвержденіе (отостаси) въ надеждь и открываеть (даеть єдетусь)

невидимое. Никакая земная надежда не утверждается на непоколебиномъ основаніи, и ничто, представляющееся чувственному взору, не рождаеть безусловной уверенности. Наивныя надежды безумнаго евангельскаго богача на пользованіе своимъ урожаемъ, это наивныя надежды всего человъчества на земное счастье. Богачъ умеръ, не воспользовавшись плодами жатвы, но и всф тъ, которые пользовались, которые удовлетворили свою мечту о наслажденіяхъ, находили наконецъ въ чашт чувственныхъ наслажденій горькій осадокъ мученій и должны были уб'вждаться, что то, къ чему они такъ жадно стремились, о чемъ такъ страстно мечтали, было жалкимъ призракомъ, блуждающимъ огонькомъ, который влекъ ихъ къ погибели. Все земное изменчиво и непостоянно, и все, открывающееся чувственному взору, имфетъ характеръ призрачности, неустойчивости. Это - паръ, дыханіе вътра. Нο ἔλεγγος ἀοράτων οτκρωваетъ человѣку, что есть иное бытіе -противоположное видимому-въчное, неизмънное, непоколебимое. Человъку открываются высшіе законы, которые онъ долженъ осуществлять, и дается увъренность, что осуществленіе этихъ высшихъ законовъ и повеленій есть истинное благо, "единое, что нужно на потребу". Такъ, въра, давая человъку успокоеніе, въ то же время является для него руководительнымъ началомъ, опредълнющемъ все его поведеніе. Въ рядъ великихъ образовъ св. Павелъ представляетъ намъ это (Евр. XI). И человъкъ обязанъ имъть ту въру, которую имъли Авель, Енохъ, Авраамъ, Моисей и прочій "облакъ свидетелей". Но обрести эту веру —нелегкое дело, ибо это самое важное изъ дель. Многіе думали и еще думають, что знаменія съ неба-наилучшее доказательство и напубъдительнъйшее средство для возбужденія въры. Очевидно, таковые плохо вчитывались и вдумывались въ текстъ священныхъ книгъ, гдъ рядомъ съ повъствованіемъ о поразительнъйшихъ знаменіяхъ обыкновенно поставляются поравительнойшее невъріе: ожесточеніе и окамененіе сердца. Фараона не убъдили чудеса Моисея. Но скажутъ: "фараонъ былъ плохимъ человъкомъ, онъ пралъ противъ рожна". Можетъ быть, такъ, но сколько примъровъ сомнънія представляють намъ писанія, говора о людяхъ, которые безспорно были лучшими. О братьяхъ Господа мы читаемъ: "ибо и братья Его не въровали въ Него" (Іоан. VII, 5). Когда Господь послів насыщенія пяти тысячь пятью хлебами явиль великую власть надъ природою

(Мрк. VI, 32—51), ученики чрезвычайно изумлялись въ сеот и дивились. "Ибо не вразумились чудому надъ хлюбами: потому что сердце ихъ было окаменено" (Мрк. VI, 51—52). По воскресеніи Господа одинадцать учениковъ пошли възд'алилею, на гору, куда повелёль имъ Іисусъ. И увидёвъ Его, поклонились Ему; а иные усумнились" (Ме. XXVIII, 16—17).

Господь сказаль апостолямь: "если вы будете иметь веру съ горчичное зерно, и скажете горъ сей: перейди отсюда туда; в она перейдеть; и ничего не будеть невозможнаго для васъ" (Me. XVII, 20). И апостолы пріобрѣли эту вѣру и передвигали горы и изменили лицо земли. Но и у великихъ ученниковъ Христовыхъ великая въра явилась не сразу. Господь обличалъ ихъ невърје, и виъстъ съ отцомъ бъсноватаго отрока, котораго они не могли исцёлить, каждый изъ нихъ повидимому былъ долженъ воскликнуть: "върую, Господи! помоги моему невърію" (Мрк. IX, 24). Они говорили Господу: "умножь въ насъ въру" (Лук. XVII, 5). Евангельская исторія представляеть намь, что въра учениковъ Господа не возрастала непрерывно, и не восходила отъ силы въ силу непрестанно. Когда Господа не приняле въ самарійскомъ селеніи, Іаковъ и Іоаннъ увѣренно предложили Ему, что они низведуть огонь съ неба, который истребилъ бы это селеніе (Лук. ІХ, 54). Очевидно, они чувствовали вь себь ту въру, которая двигаеть горы. Семьдесять учениковъ, возвратившись изъ посольства, съ радостію возв'ястили: "Господи! и бесы повинуются намъ о имени Твоемъ" (Лук. Х. 17). Позже, мы видимъ, апостолы по невърію не могутъ исцълить бісноватаго, еще позже видимъ уныніе и отреченіе Петра и разсівніе апостоловъ. Такъ, віра великихъ благовістниковъ христіанства подвергалась и искушеніямъ и колебаніямъ, пока наконецъ не сдћлалась совершенной и непоколебимой. Въ настоящее время въ христіанскомъ міръ въра есть благодатный даръ, получаемый вибств съ св. крещеніемъ. Христіанскія дети тверды въ въръ. Но въръ большинства суждено пройдти чрезъ испытанія. Мыслителю они являются въ видѣ умственныхъ искушеній, человьку практических заботь въ видь нравственныхъ невзгодъ и мнимыхъ или дъйствительныхъ несправедливостей. Только жизнь немногихъ проходитъ озаренная вся ровнымъ и непоколебинымъ сіяніемъ негаснущаго світа Христова. Но вёра должна быть удёломъ всёхъ. Искушенія должны быть препобъждены. Въренъ Богъ, говорилъ апостолъ, который не попуститъ вамъ быть искущаемыми сверхъ силъ, но при искущении дастъ и облегчение, такъ чтобы вы могли перенести" (1 Корине. Х. 13). Обязанность всякаго человъка пожелать въры, какъ истиннаго блага, и употребитъ должныя нравственным усилія, чтобы пріобръсть таковую, чтобы стать достойнымъ сосудомъ Духа Святаго. Тогда онъ получитъ въру, и она вмънится ему въ праведность и выразится въ правыхъ дълахъ. Но если человъкъ остается коснъющимъ въ невъріи, если въра представляется ему не высшимъ благомъ и не благомъ, а даже прямымъ заблужденіемъ, то, значитъ, онъ не послушалъ благороднъйшихъ призывовъ своего духа, не внялъ голосу откровенія, и потому онъ безотвътенъ.

Откровеніе было дано людямъ изначала, но они уходили отъ него и забывали его и Божественный промыслъ употребилъ особенныя средства для того, чтобы оно хранилось среди людей, и всё достойные могли бы пользоваться имъ для своего временнаго блага и въчнаго спасенія. Голосъ души всегда зваль и зоветь человека къ религіозной истине, къ откровенію, но люди усердно старались и стараются заглушать его. Раскрыть, что откровеніе изначала было дано для всіхъ, и что пребываніе въ истинной церкви стало уділомъ немногихъ по жестоковыйности людей, а не по вол'в Божіей-задача первой части нашего изследованія. Эта часть разделяется у насъ на пва отдела. Въ первомъ мы будемъ раскрывать наше положеніе на основаніи самаго божественнаго откровенія-Библіи, много говорящей намъ о путяхъ промысла, направлявшихъ языческій міръ въ лоно ветхозавітной церкви. Во второмъ отавлё мы попытаемся дать обзорь внё библейскихъ свидетельствъ распространенія ветхозавътнаго откровенія внъ богоизбраннаго народа. Вторую часть мы посвятимъ посильному доказательству того, что, какъ всегда, такъ и теперь то, что называють естественнымь богоповнаніемь, направляеть человъка къ принятію откровеннаго ученія, къ вступленію въ доно истинной церкви. Сказавъ, что мы можемъ сказать объ этомъ, мы будемъ считать свою задачу исполненной.

Профессорз С. С. Глаголевз. (Продолжение будеть).



## Христіанскіе догматы о безсмертім души и воскресеніи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человъка.

Все вокругъ насъ покорно закону смерти. Этотъ законъ тяготъетъ надъ нами и смерть неизбъжно постигаетъ каждаго изъ насъ. Поколъне за поколънемъ сходятъ съ земнаго поприща. Цълыя царства исчезаютъ. Самое лицо земли измъняется! Но съ этими превратностями мы повидимому примиряемся и какъ будто остаемся спокойными. Что же это значитъ? Неужели такъ сильна привычка, что мы можемъ безучастно относиться даже къ своей смерти? Неужели это—простое притуплене воспримчивости? Нътъ, мы не боимся ужасовъ смерти потому, что въруемъ въ безсмерте. Въ душъ каждаго изъ насъ, можетъ быть, смутно и неясно, живетъ предчувстве жизни нескончаемой, и смерть кажется намъ только переходомъ въ ту новую жизнь.

Да, въра въ безсмертіе такъ же всеобща, какъ и въра въ Бога. У всъхъ народовъ, ведущихъ высокую духовную жизнь, она выступаетъ опредъленно, хотя, быть можетъ, и превратно, у остальныхъ же она составляетъ, по крайней мъръ, предметъ предчувствія. Повсюду смерть окружена благоговъйнымъ страхомъ, и законы по отношенію къ умершимъ принадлежатъ къ священнъйшимъ. Мертвые никогда не признавались совершенно разлученными съ живыми и навсегда сошедшими съ лица земли, но представлялись живущими лишь въ другомъ міръ. Предки прошлаго охотно признавались благословенными духами настоящаго. Эта въра строила пирамиды въ Египтъ и въ

его муміяхъ еще и досель свидьтельствуєть о себь; она давала народамъ мужество въ борьбь, и она же собирала благородньйшихъ Эллиновъ около тайныхъ ученій Элевзинскихъ мистерій, гдь они думали найти ободреніе противъ смерти, котораго не давала имъ ихъ религія, и котораго не могла дать имъ ихъ философія.

Таковая всеобщность въры въ безсмертіе указываеть на то, что она есть необходимая идея человъческаго духа, и не только необходимая для мышленія, но и необходимая для жизни, безъкоторой вся жизнь теряетъ свою нравственную цёну.

Но только христіанство, какъ истинная богооткровенная религія, возвело это чаяніе на степень полной увъренности и раскрыло ее во всей полноть и совершенствь. Смерть для христіанина есть пріобрътеніе, предметь радости, а не страха; христіанинъ умираеть съ върою и надеждою, ибо, умирая, онъ уходить къ Отцу своему небесному, въ дому котораго обители многи суть.

Это величайшее утвшение человъкъ находить только въ христіанствъ.

Отсюда понятно, какъ Христіанинъ долженъ дорожить этимъ благодатнымъ утёшеніемъ вёры, дорожить тёмъ болёе, что есть у него врагъ опасный и коварный, который стремится похитить это сокровище вёры.

Последними словами мы имеемъ въ виду указать на те опасности, которыми угрожаетъ намъ современное научное міросозерцаніе. Оно, это міросозерцаніе, проникнутое духомъ матеріализма, повсюду коварно подстерегаетъ насъ. Оно опасно и своими мнимо—учеными трактатами въ духе матеріализма, немене опасно оно и тогда, когда увлекается бевотчетнымъ и легкомысленнымъ отрицаніемъ духовной жизни.

Существенный характеры отношения современнаго научнаго міросозерцанія кы христіанству тоть, что оно отрицаєть сверхъестественное происхожденіе христіанства, низводя его вы область явленій естественныхы. Новыйшему покольнію, говорить оно, не нужно предлагать чудеснаго христіанства, такъ какъ это было бы противорычіемы всему новыйшему сознанію. Ничего чудеснаго, ничего сверхъестественнаго ныть не

можеть. Все развивается естественно, съ роковою необходимостію, изъ предшествовавшихъ ему состояній, по закону причины и слъдствія. И христіанство такое же неизбъжное и естественное слъдствіе историческихъ условій, какъ, напримъръ, Пелопонезская война, или паденіе Западной Римской Имперіи. Таковыя воззрѣнія, давно уже возникшія на иной почвѣ 1), въ наше время находятъ себѣ опору и поддержку въ теоріи эволюціонизма, которая, по почину пресловутаго Дарвина, разрабатывается учеными всъхъ странъ, будучи примъняемо къ объясненію едвали не всѣхъ явленій въ области природы и духа 2).

Мы беремъ на себя смёлость показать, что важнёйшія истины христіанства, составляющія основаніе и корень многихъ другихъ истинъ, безъ которыхъ не мыслимо и само христіавство, именно-истины безсмертія души и воскресенія мертвыхъ для жизни будущаго въка, въ той дивной гармоніи и высотъ, въ какихъ даны онъ намъ въ христіанскомъ въроученіи, суть истины богооткровенныя, сверхъестественныя. Враги христіанства, какъ Божественнаго Откровенія, говорять: христіанство, какъ въ целомъ, такъ и во всехъ своихъ частяхъ есть естественное следствіе развитія предшествующих стадій человеческаго самосознанія. Следовательно, оно возросло генетически изъ той почвы, на которой и появилось. Христіанство явилось въ міръ во время господства Греко-римской образованности и культуры 3), когда высшимъ нравственно-духовнымъ достояніемъ язычества были двъ силы-языческая религія и языческая философія. Итакъ, если зародыши святыхъ истинъ христіанства желають найти въ чемъ либо естественно-языческомъ,

<sup>1)</sup> анологія Христіанства. Публичныя чтенія Хр. Э. Лютардта. Переводь Лопужина. С.-Петербургь. 1892 г. Чтев. первое.

<sup>2)</sup> Какъ на самый типичный примъръ примъненія эволюціонныхъ воззрѣній къ объясненію явленій нравственно-духовныхъ достаточно сослаться на современную эволюціонную теорію морали.

<sup>3)</sup> Говоря о христіанств'я ми им'ємъ въ виду ученіе, впервие возв'ященное Господомъ нашимъ Івсусомъ Христомъ, скріпленное честною вровію Его, и пропов'яданное святыми Его апостодами, словомъ Новозавітное Христіанское ученіе. Но ми ничего не говоримъ здісь объ отношенія этого ученія въ Ветхозавітному Богооткровенному ученію. Это—дві сторомы одного и того же великаго тавиства искупленія. Оба они богооткровенны и сверхъестественны и находятся другь въ особенномъ отношенія, говорить о которомъ сейчась ність надобности.

то нужно искать ихъ или въ языческой религіи, или въ языческой философіи. Но, прежде всего, что касается языческой религіи, то она сразу должна быть устранена, ибо всв естественныя религіи предъ пришествіемъ въ міръ Іисуса Христа упали такъ низко, что стали предметомъ презрѣнія и осмѣянія. Время старой вёры въ боговъ пришло къ концу, завершившись невъріемъ, съ одной стороны, и суевъріемъ, съ другой. Въ неподражаемыхъ чертахъ изображаетъ намъ Өүкидидъ, религіозно-правственную испорченность, начавшуюся вскорь посль начала Пелопонезской войны, когда люди одинаково стали презирать и то, что было божественно, и то, что было человъчески свято 1). И это было въ началв періода упадка. Что-же было потомъ? Храмы сдёлались мёстами распутства, и праздники въ честь боговъ превратились въ оргіи 2). Въ въкъ Августа представители язычества смотръли на въру, какъ ва нъчто отжившее, и отрицали любовь къ боганъ 3). Въ это время непременнымъ признакомъ философа считалось отрицаніе боговъ 4). И философъ Плотинъ могъ утверждать, что не люди могли придти къ богамъ, а боги должны были придти къ людямъ 5). Итакъ остается одна философія и преимущественно Греко-римская философія, какъ цвътъ и завершеніе всего научнаго самосовнанія временъ явыческихъ. Посмотримъ, моглали эта философія, развиваясь естественно и генетически, придти къ той высотъ ученія о душъ и безсмертіи, какое дано намъ въ христіанствь?

Α.

1. Первые проблески философскаго самосознанія въ Греців относятся къ концу седьмаго или началу шестаго въка до Р. Хр. Стремясь постигнуть тайну бытія, философская мысль прежде всего ставила себъ вопросы: что есть начало всего? Что есть то, изъ чего все возникаетъ и во что все обра-

<sup>1)</sup> Nägelsbach, Nachhomer. Theologie, crp. 482.

<sup>2)</sup> О безиравственномъ вліяніи греческой мисологів и релагів прекрасно я много говорится въ классическомъ труд'в Толюка: Der sittliche Character des Heidenthums, 3-е взд. 1867 г.

<sup>4)</sup> Лютаратъ. Аполог. Христ. Перев. Лопухина, Чтеніе VIII, стр. 145.

<sup>4)</sup> Cicero, De intent. I. 29.

<sup>5)</sup> Лютардтъ. Апологія Христіан. Чтепіе девитое.

щается? Въ духѣ непосредственныхъ воззрѣній и несложныхъ наблюденій отвѣтъ давался такой: начало всего есть вода, начало всего есть воздухъ. Словомъ, начало, принципъ всего ( $\alpha \rho \chi \dot{\eta}$ ) есть эмпирически данная матерія, которая въ вѣчномъ круговоротѣ бытія все изъ себя рождаетъ и все въ себя опять поглощяетъ. Матеріи, какъ такой, свойственна жизнь: безначально и безконечно опа порождаетъ изъ себя всѣ явленія или феномены бытія. Такое воззрѣніе есть "гилозонзмъ", по которому матерія есть вѣчно живое существо 1).

Мы пользовались собраніемъ фрагментовъ, сділаннымъ Муллахомъ и изданнымъ поль оглавленіемъ: Fragmenta philosophorum Graecorum collegit, recensuit, vertit annotationibus et prolegomenis illustravit, indicibus instruxit. Fr. Guil. Aug. Mulluchius, ph. l. Dr.

Poeseos philosophicae caeterorumqve ante Socratem philosophorum quae supersunt.

Parisiis

Editore Ambrosio Firmin Didot Instituti Franciae typogropho Viu Iacob. 56,~

M. D. CCC. LXXV.

- 2 б. Діалоги Платона.
- 3 в. Сочиненія Аристотели.
- 4 г. Memorabilia Socrates Ксенофонта.
- 5 g. Sexti Empirici opera Graece et latine.
  - 10. Albertus Fabricius, hipsiensis Tomus II libros contra mathematicos continens

Lipsiae MDCCCXLI.

6 e. Plutarchi Chaeronensis, quae supersunt, omnia, graece et latine

10. Jacobus Rejske volumen nonus

Lipsiae,

CIXXCLXXVIII.

7 π. Σιμπλικίου εις τὰ 'Αριστοτέλους περί οὐρανοῦ ὑπόμνημα
Simplicie commentarius in IV libros Aristotelis de coelo, ex recensione
Sim. Karstenii, mandatu regiae Academiae disciplinarum Nederlandicae
editas

## CIXXCCLXV.

- 8 3. Diogenis Laertie de vitis, decretis, et responsis celebrium philosophorum libri decem nunc primum excusi Frober Basileae anno MDXXXIII
- 9 н. Строматы, твореніе учителя церкви, Климента Александрійскаго. Съ первоначальнаго текста перевель съ примъчаніями Н. Корсунскій. Ярославль. 1892 г.

<sup>1)</sup> При изучени и изложени принциповъ древне-греческой философіи до Платона мы прибігали, главнымъ образомъ въ слідующимъ научнымъ пособіямъ:

<sup>1</sup> а. Сочиненія древиваймихъ греческихъ мыслителей, дошедшія до насъ только зъ отрывкахъ (Fragmenta).

Tennem. Erst. Band. Erst. Theil. p. 54. 55. Ritter. Erft. Theil. pp. 205—207. Strump. pag. 26, § 23 примъч. pag. 26, § 23, примъч. pag. 26 § 28; pag. 27, § 24, pag. 28, § 24. Siebeck. Erst. Theil. p. 34. 35 pp. 33—34.

Данныя для сужденія о философів Анаксимандра и Анаксимена. Tennem pag 63. 64. 65. 67—71. 72. Schleierm, p. 32. 33. Ritter. Erst. Theil. pp. 280—282. 283—288. 288—294. 295. 216. 217—220. Strump. p. 29. § 26. 27. 30. §§ 27. 28. pag. 31. § 28. Siebeck p. 37. 38. Виндельбандть, стр. 33—37. 38.

1) Источники свёдёній о философія Элеатовъ: Mullach. vol. 1. lib. 1 pag. 101 — 108. Mullach. vol. 1. lib. 1. pag. 114—130. fragm. 9. 10. 59. 60. 78. 81. 83. 85. 94. 96. 102. 108. 146. 149. Tennem. p. 159—160. 164—180. 181—184. 184 — 188. Schleierm. p. 60. 61. 62. 63. 64. 65. 66. Ritter. Erst. Theil. p. 465. 466. 469. 470—486. 487—488. 488—491. 492—500. 509, примёч. 1 и 2 (гдё приводятся изреченія Феофраста) 510, прим. 1. Strumpell. p. 41. § 38. рад. 43. §§ 39—42 рад. 45. § 43. рад. 44. §§ 41—42. Виндельб. стр. 42.

<sup>10</sup> i. Geschichte der philosophie vou D. Wilhelm Gottlieb Tennemann mit berichtigenden, beurtheilenden und ergancenden anmerkungen und zusätzen herausgeben von Amadeus Wendt. Leipsig. 1829 r.

<sup>11</sup> k. Geschichte der Philosophie. aus Schleiermachers handschriftlichen Nachlasse, herausgegeben von H. Ritter. Berlin. 1839 r.

<sup>12</sup> s. Geschichte der Philosophie ater Zeit von Dr. Heinrich Ritter Zweite verbesserte Auflage. Hamburg. 1837 r.

<sup>13</sup> m. Die Philosophie der Griecher in ihrer ges chichtlicher entwiclung dargestellt von Dr. Eduard Zeller. Zveite theil. Socrates und die Sacratiker, Plato und die alte Academie. Zweite Auflage. Tubinger. 1859 r.

<sup>14</sup> H. Die Geschichte der theoretischen philosophie der Griecher zur ubersicht. repetition und. orientirung bei eigenen studien eutworcen, von Ludwig Strumpell Leipzig. 1854 r.

<sup>15</sup> o. Siebeck, Geschichte der Psychologie. 1. Th. 1. Abth. Die Psychologie vor Aristotelis. 1880 r.

<sup>16</sup> n. A. Fouillee Histoire de la Philos. Paris. 3 ed. 1883 r.

<sup>17</sup> р. К. С. Трубенкой. Метафизика въ древней Греціи. Москва 1890 г.

<sup>18</sup> с. Виндельбандтъ. Исторія превней философія. Переводъ, подъ редакціей проф. А. И. Введенскаго.

Итакъ истинно сущее, начало всего есть едино, неизмѣнно вѣчно. И это было великимъ пріобрѣтеніемъ знанія. Ибо это есть неизбѣжный логическій постулять, требованіе отчетливаго знанія, отъ котораго нельзя отказаться. Но въ то же время и множественность вещей есть реальный фактъ, фактъ личнаго опыта. Отсюда дальнѣйшая задача философскаго мышленія опредѣлялась такъ: требовалось выяснить понятіе бытія, какъ чего-то неизмѣннаго, и, исходя изъ этого понятія, объяснить закономѣрный порядокъ міра авленій—"бываемыхъ".

- 3. Первый эту задачу поставиль себь Гераклить и рышиль ее такъ, что всю реальность приписалъ измѣнчивому кругу явленій, за которымъ ничего не скрывается прочнаго и устойчиваго. Все течетъ, какъ ръка. Міръ-последовательная смена однихъ противоположностей другими. Одно и то же жизнь, и смерть, юность и старость. Это безпрерывное теченіе міроваго вещества осуществляется въ видъ огня. Отонь начало всего. Все возникаетъ изъ огня, и все вновь переходить въ огонь. И человъкъ тотъ-же огонь, -- тъло болье грубый огонь, а душа есть чистый огонь. И ничего, кром'в огня, ноть въ природе души человъка. И человъкъ подлежитъ закону безпрерывныхъ изміненій, онъ родится, чтобы умереть, и умираеть, чтобы вновь ожить. Рожденіе и смерть суть только какъ бы переходныя ступени, на которыхъ душа начинаетъ вкушать благость измененій. И этоть потокь измененій не иметь конца, какъ онъ не имѣлъ своего начала 1).
- 4. Этотъ же мотивъ лежитъ въ основъ философскихъ изысканій Эмпедокла. Истинно сущее едино, оно безвачально и въчно. Но какъ возможны при этомъ преходящіе феномены бытія? Они возможны, потому что сущее заключаетъ въ себъ множественность элементовъ, или стихій въчныхъ, непроизшедшихъ,—огонь, воздухъ, вода и земля. То, что называютъ происхожденіемъ и уничтоженіемъ, есть соединеніе и раздъленіе

<sup>1)</sup> Источники свідіній о философіи Гераклита: Mullach. Heracl fragm. vol. 1. lib. II, p. 315—329. fragm. 21. 22. 23. 27. 28. 32. 36. 40. 45. 46. 52. 60. 62. 74. 83. 86. 88. Schleierm. p. 34. 35. 36. Ritter. Erst. Theil. p. 242—246. 247—252. 263—264. 265. 266—269. Strump. p. 33. § 30. приміч. рад. 34. § 32. рад. 36. § 34. р. 38. § 35. Siebeck. p. 33—34. Виндельб. стр. 46.

этихъ элементовъ. Но всякое соединеніе и разделеніе элементовъ предполагаетъ ихъ движеніе. Но къмъ положено начало движенія этихъ вітчнихъ элементовъ? Ихъ приводять въ движеніе двъ силы-сила любви и ненависти (фідоту, хаі убіху). Подъ согръвающимъ дъйствіемъ любви элементы составляли первоначально одно целое. Далее по мере усиленія вражды элементы стали разъединаться, и этогъ разрушающій процессъ продолжался до тёхъ поръ, пока все пришло въ совершеннъйшій хаосъ. Далье плодотворная сила любви вновь возъимъла власть, и подъ ея теплыми лучами элементы стали соединяться въ эмпирические вещи. Настоящій міръ находится въ этомъ образовательномъ процессъ. Кромъ этихъ четырехъ матеріальныхъ элементовъ, въ мірѣ нътъ ничего. И человъкъ во всей полнотъ своего существа есть механическое смътение этихъ четырехъ элементовъ. Основное начало природы человъка составляетъ кровь-совершеннъйшее смъшеніе элементовъ. Кровь источникъ всъхъ свойствъ человъка, ею же условливаются познаніе и разумъ и вся душевная жизнь человъка. Слъдовательно и въ этой философіи полное безразличіе телеснаго и духовнаго  $^{1}$ ).

Эта мысль о двухъ соемъстно дъйствующихъ принципахъ бытія, мысль, впервые высказанная Эмпедокломъ, есть поворотный пунктъ хода древнъйшаго самосознанія, это есть другая пропасть, въ какую впала философствующая мысль, и изъ которой ей не суждено было освободиться,—это дуализмъ духа и матеріи. Этотъ дуализмъ, хотя и въ самой примитивной, неразвитой формъ сказывается въ системъ въ отдъленіи въчно дъйствующихъ элементовъ отъ принциповъ, руководящихъ ихъ дъйствіями. Онъ же проглядываетъ и въ самой двойственности руководящихъ принциповъ. Преобладающимъ же характеромъ системы остается все тотъ же поверхностный гилозоизмъ, ибожизнь непосредственно свойственна матеріи—ея частицамъ.

<sup>1)</sup> Источники спедавий о философіи Эмпедовла: Mullach. vol. 1. lib. 1. p. 1—14. fragm. 17. 59. 60. 61. 62. 63. 65. 66. 67. 68. 69. 80. 81. 98. 99. 100 101. 103. 126. 127. 128. 129. 175. 176 206—275. 305—312. 313—316. 375—377. 378—382. Tennem. p. 275. 276. 277. 280. 281. 282. 283. 284. 267—295. 297. 298. 299. 304. 305 306. 307. 308. прим. 22 а. 309. прим. 22 b. 309. 310. 311. Schleierm. p. 37. 38. 39. 41. 42. Ritter. Erst. Thel. p. 559. 560. 561. 563. 565. прим. 2. 567. прим. 2. 568. Strump. p. 56. § 52. p. 58. § 54. p. 60. § 55. Виндельб. стр. 67.

5. Дальнъйшій моменть въ развитіи научнаго міросозерцанія составляеть философія Анаксагора. Первоначало всего неизмѣнно и вѣчно. Но оно искони подѣлено на безчисленное множество мельчайшихъ частицъ. Каждое видимое явленіе, или вещь, есть совокупность качественно опредѣленныхъ частицъ. Сами эти частицы могутъ быть до безконечности дѣлимы, пока будутъ получаться подобосоставныя части (δμοιομερή). Подъименемъ гомеомерій рамумѣетъ Анаксагоръ эмпирически данное—частички золота, серебра, мяса, крови, костей и т. п.

Но что привело въ движеніе эти матеріальныя первоначала? Источникомъ, первопричиною движенія онъ признаетъ умъ, который всёмъ владёетъ, который поверхъ вещей и не смешивается съ вещами. Этотъ умъ первый даль толчекъ коснымъ матеріальнымъ частицамъ, и привелъ ихъ въ безостановочное движеніе. Но каковъ по своей природ' этотъ п'елесообразно дъйствующій двигатель? Философъ никогда не называеть его личнымъ и самосознающимъ существомъ, и скорее говоритъ о немъ, какъ о тончайшемъ изъ матеріальныхъ веществъ, совмъщающемъ въ себъ всъ опредъленія пространства и времени-(χαὶ ο μέζων χαὶ ο ελάσσων). Поэтому умъ Анаксагора не есть духовное существо, личное и самосознающее, какъ противоположность матеріи; въ немъ нужно видеть высшую форму вещества, вещество мысли, во все же вещество! Умъ этотъ разлить во всей вселенной. Онъ же составляеть и душу человъка. Но такъ какъ этотъ умъ, какъ мы уже сказали, есть только высшая форма вещества, следовательно, и душа человека вещественна. Итакъ, философія Анаксагора, полагая два въчныхъ принципа для объясненія міра явленій, принципъ движущій, и принципъ движимый, тімъ самымъ становится на путь явнаго дуализма. Приписывая же не только элементамъ, но и самому верховному двигателю свойства физическихъ процессовъ, философія эта проповъдуеть древній гилозоизмъ 1).

<sup>1)</sup> Данныя для сужденія о философіи Анаксагора; Mullach. vol. 1. lib. 2 р. 248—251. fragmenta 1 3. 5. 6. 7. 8. 9. Aristol. Physic. 1. 4. Tennem. р. 380—382. Schleierm. р. 43. 44. 45. 46. 47. 48. Ritter. Erst. Theil. р. 297. 300. 301. прим. 4. 302. 303. 304. 305. прим. 1. 309. прим. 3. 312. прим. 2. 313. прим. 316. 317. 318. 323. 324. 325. 326. 328. 329. 330. 336. прим. 1. 3. 335. 337. 338. Strump. р. 63. § 57. прим. рад. 64 §§ 58—59. р. 66. § 60. р. 65. § 59. р. 67. § 61. Siebeck. р. 77. 79. 80. Виндельб. стр. 71. 73. 74.

6. Вопросъ о первоначалъ всего и о происхождении изъ этого первоначала всёхъ вещей составляетъ задачу и атомистической школы. Особенности направленія атомистической школы опредълились всъмъ ходомъ предшествующаго мышленія, преимущественно же системою философа Іонійской школы Парменида. Согласно съ нимъ атомисты утверждаютъ: уничтоженія и возникновенія н'ять, сущее неизмінно, едино и вічно. Но развъ можно идти противъ очевидности? Развъ можно отрицать эмпирическій факть множественности, возникновенія, движенія и уничтоженія? Для объясненія таковыхъ фактовъ атомисты допускають существование пустаго пространства, наполненнаго множествомъ малъйшихъ однородныхъ частицъ. Эти частицы однородны одна другой по своей природъ, невидимы и недълимы (аторос), отличны другь отъ друга только фигурою и величиною. Атомы безначальны, хотя и матеріальны. Носясь въ безпредъльномъ пространствъ подъ тажестію своего собственнаго въса они сталкиваются другъ съ другомъ и входять въ различныя взаимныя комбинаціи. Это-то и есть переходящія вещи. Все разнообразіе формъ, качествъ и отношеній, цвъта, вкуса запаха и т. п. зависить отъ фигуры, порядка и расположенія атомовъ. Всякая встреча несколькихъ атомовъ полагаетъ начало зарожденію круговоротнаго движенія. Такъ возникають міры, и поддерживается въчный жизненный процессъ, управляемый только механическою необходимостью. Четыре составляють природу атомовь. Главнейшій изъ нихь-огонь. Онъ служитъ принципомъ движенія, причиною органической жизни и матеріею души, ибо психическая двятельность есть движение атомовъ огня. Следовательно душа человека есть особый видь тыла въ нашемъ тыль. Такимъ образомъ атомистическая теорія есть сознательный и явный матеріализмъ. Здівсь нътъ даже и мальишаго предчувствія бытія духа, какъ отличнаго отъ матеріи виновника жизни и діятельности 1).

<sup>1)</sup> Источники свёдёній о принципахъ атомистической школы: Mullach vol. 1. lib. 2. pag. 340—382 Democriti fragmenta. Schleierm. pag. 74, Ritter Erst Theilp. 592—598. 602. 612. 603. 604. 606. 613. 614. 615. 616. примёч. 4. 617. 618. 620-Strump. p. 72. §§ 66. 67. pag. 73. § 68. p. 74. § 68. p. 77. § 71. Siebeck. p. 56. 57-

7. Решить великую проблему знанія, примирить бытіе и бываніе были задачею и Пивагорейскихъ научныхъ изысканій. Занятія математикою, музыкою и астрономією привели къ предположению, что числовыя отношения суть то всеобщее и первоначальное, что лежить въ основъ всякаго быванія. Число господствуеть надъ божественными видами и дълами людей. Итакъ, число есть сущность вещей. Изучая природу числа, они нашли, что числа частію четны, частію нечетны. Нечетныя тъ, которыя полагаютъ границу дъленія пополамъ, четныя же тъ, которыя такому дъленію не препятствують. Слъдовательно, съ понятіемъ числа связывается понятіе сущности (ούσία), и отвлеченное понятіе числа переходить въ метафизическую сущность. Здесь найденъ переходъ къ объяснению міра явленій. Какъ всв числа-сущности состоять изъ чета и нечета, такъ и всъ вещи всегда составляютъ въ себъ-опредъление ограниченнаго и безграничнаго. Но какъ же именно эта теорія приложена къ объясненію міра физическихъ явленій и сущности человъческой души? Принципы чисель суть и принципы вещей-ограничивающихъ безграничность. Они вступаютъ въ гармонію другь съ другомъ, которая и составляеть единство въ разнообразіи, какъ общій законъ міровой жизни. Весь міръ (хоощос) гармонически сложенъ изъ безграничнаго и ограничичивающаго. Въ своей постепенности эти принципы производять прежде всего единство, затемь последовательные ряды ариометическихъ чиселъ, потомъ геометрические величины, далее матеріальность объектовъ, качество цвета.

Но естественно спросить, чёмъ же однако наполняется пропасть между метафизическими сущностями безграничнаго и ограничивающаго и міромъ чувственныхъ явленій? Отвѣта на вопросъ нѣтъ. Слѣдовательно, и здѣсь или уже знакомый намъ гилозоизмъ, или же дуализмъ. Потому-то серьезныхъ изслѣдованій о душѣ у древнихъ Пиоагорейцевъ нѣтъ. За душу считали они солнечныя пылинки, или же понимали душу, какъ гармонію тѣла. Душа есть смѣшеніе противоположностей, составляющихъ тѣло. Итакъ Пиоагорейство есть своеобразная попытка возвыситься надъ гилозоистическимъ матеріализмомъ, но попытка, приведшая только къ произвольному мистицизму чиселъ и носящая въ себ $\dot{\mathbf{b}}$  зародыши дуализма  $^{1}$ ).

Мы можемъ здёсь сдёлать нёкоторый выводъ изъ предложенныхъ разсужденій. Научное самосознаніе, начиная съ эпохн Милетскихъ мудрецовъ и до самахъ временъ Сократа (съ 624 и до полов. 5 в. до Р. Хр.), оставалось безсильнымъ въ ръшеніи вопроса о душ'в челов'вка и ея безсмертіи. Научная мысль не могла возвыситься надъ поверхностнымъ гилозоизмомъ, по принципу котораго существуеть только матерія, которая, какъ такая, служить основнымь началомь жизни. Душа человьческая есть особый видъ матеріи, хотя, быть можеть, болье тонкой, но все же матеріи. Правда, душа безсмертна, потому что матерія вічна, но это есть безсмертіе матерія, а не духа. Только къ концу эпохи замъчается сознаніе недостаточности матеріалистическаго принципа для объясненія всёхъ феноменовъ бытія. Но это смутное и безсознательное недовольство односторонностію матеріалистическаго принципа могло привести только къ попыткамъ построенія системъ дуалистическаго характера, и притомъ незръльмъ и несовершеннымъ.

Б.

Грань рѣзкаго различія проходить между періодомъ, уже разсмотрѣннымъ нами, и періодомъ наступающимъ. Научное самосознаніе въ предшествующемъ періодѣ, стремясь постигнуть тайну бытія, преимущественное вниманіе обращало на природу физическую, не предугадывая за нею иной, высшей природы самосознающаго духа. Съ половины же пятаго вѣка до Р. Хр. мыслящій духъ постепенно обращаетъ вниманіе на самаго себя, и философія дѣлается субъективною,—она сводится съ неба на землю.

1. Въ предшествующій длинный періодъ развитія накопилось

<sup>1)</sup> Источники свъдъній о принципахъ древней Писагорейской школы: Mnllach. vol. 1. lib. 1. p. 200. Schleierm. p. 51. 52. 54. 56. 57. 58. Ritter. Erst. Theil. p. 385. 386. 387. 388. 389. прим. 2. 390—395. 404. прим. 3. 417. прим. 3. 402. прим. 2. 405. прим. 1. 2. 406—409. 427. 428. 429—439. Strump. p. 79—84. §§ 72—74. pag. 85—88. §§ 76. 77. pag. 88. 90. § 78. pag. 90. 91. § 79. Siebeck. p. 64. 65. 66. Вивдельб. стр. 79—81.

много наччныхъ знаній по всфиъ отрасдямъ веденія, хотя и не было выработано одного целостнаго міровоззренія. Сначала эти истины находили своихъ последователей въ школахъ, въ кружкахъ посвященныхъ, но неминуемо должно было наступить время, когда эти истины выдуть за предёлы школь и сдёлаются общимъ достояніемъ. Это прежде всего должно было случиться въ Афинахъ, гдъ послъ Персидскихъ войнъ необычайно развилась общественная жизнь на самыхъ широкихъ демократическихъ началахъ, и гдъ сказался необычайный подъемъ національнаго духа. Неминуемо должны были явиться люди, которые выведуть науку за порогь школы. Такіе люди нашлись. Это были софисты, популяризаторы науки, странствующіе философы, бравшіеся за деньги научить каждаго искусству хорошо жить дома и быть хорошимъ гражданиномъ. Въ духф того времени быть хорошимъ гражданиномъ значило быть хорошимъ ораторомъ. И софисты должны были научить искусству говорить красно и убъдительно. Но чтобы быть учителемъ красноржчія, нужно знать законы строенія ржчи, чтобы умьть убъждать слушателей, нужно быть знакомымъ съ душевною жизнію слушателей, съ ходомъ ихъ представленій и сердечныхъ движеній. И софисты занимаются изученіемъ логики, и ими же выработана своеобразная теорія познанія науки, граничащая съ ученіемъ о душъ. Въ этомъ отношеніи преимущественно важны для насъ воззрѣнія Протагора, величайшаго изъ софистовъ. Протагоръ, выходя изъ ученія Гераклита о вічномъ движеніи всіхъ вещей, утверждаеть, что ни объ одной вещи нельзя говорить, что она такое есть, можно только отчасти утверждать, чёмъ она становится. На этомъ принципъ построена у него теорія познанія. И предметь дъйствуеть на чувственный органь, навстръчу исходящему изъ предмета движенію стремится реагирующее движение органа, тогда возникаетъ воспріятіе предмета, и предметъ принимаетъ свойства, условливаемыя самымъ процессомъ. Потому-то каждое отдельное воспріятіе показываетъ только, какимъ предметъ является въ данный моментъ и данному лицу. Чувственныя же воспріятія суть единственный источникъ всего душевнаго міра. Итакъ объективной истины нѣтъ, что кому какъ кажется, такъ оно и есть для него. Всякое положеніе можно и оправдывать и опровергать. Равнымъ образомъ нѣтъ и объективной правды. Право сильнаго и умѣлаго—основаніе нравственныхъ поступковъ. Потомуто нѣтъ у софистовъ никакого намека на основаніе (субстратъ) психическихъ явленій, какъ на что-то независимое отъ матеріи. Вѣроятно Протагоръ стоялъ на точкѣ зрѣнія своихъ предшественниковъ, преимущественно же Гераклита, и раздѣлялъ его гилозоистическій взглядъ 1). Итакъ софисты стали, повидимому, на путь, ведущій къ рѣшенію вопроса о душѣ, нбо предметъ ихъ научныхъ изслѣдованій соприкасался непосредственно съ понятіемъ о душѣ. Въ дѣйствительности же они ничего не сдѣлали по вопросу о духѣ. Они исходили изъ принциповъ своихъ предшественниковъ и потому вращались въ томъ же гилозоизмѣ.

2. Для борьбы съ разрушающимъ вліяніемъ софистики возстала могучая личность Сократа. Считая свою деятельность служеніемъ божеству, Сократь выступиль, прежде всего, во имя нравственнаго долга. Но стремясь къ непреложной правдъ, онъ сумблъ найти и непреложную истину, предъ которой должно склониться всякое субъективное мийніе. Щель онъ къ своей цели, следуя своему оригинальному, Сократическому методу. Чуждый мелочныхъ интересовъ и заботъ, самымъ чистымъ мотивамъ нравственности, Сократъ всю свою жизнь проводиль въ обществъ лучшихъ Аеинскихъ юношей. Геніальная чуткость его духа (интуиція) подсказывала ему, что существуетъ и общеобязательная истина и общеобязательная правда, но только онъ не даны человъку въ готовомъ видь, а нужно ихъ искать совмъстными усиліями всъхъ мыслящихъ людей. Говоря, что онъ знаетъ только то, что ничего не знаеть, онъ приглашаль всехъ желающихъ помогать ему при исканіи истины, и его ділтельность выливается есте-

<sup>1)</sup> Источники свёдёній о софистах и их ученія: Mullach. vol. II. Protagor. fragm. p. 130—134. fragm. 1. 5. Mullach vol. II. Prodici fragm. p. 135—142. Gorgiae fragm. p. 143—146. fragm. 1—22. Schleierm. p. 70. 72. 73. 78. Ritter. Erst. Theil. p. 575—591. 629—630. 931. 633. 634. 635—644. Strump. p. 92—96. §§ 80—82. п. 96—98. § 83. Strump. p. 100—101. § 85. Siebeck. p. 154—157. 157. 158-159. 160. 161. Виндельбандть, стр. 86—97.

ственно въ форму діалога-бестды. Такъ какъ готовой истины нътъ, то Сократъ въ началъ своей бесъды съ неумолимою догикою разлагаеть ть мивнія-плоды софистической мудрости, за которыми обращался къ своимъ слушателямъ, а потомъ, въ дальнейшемъ ходе беседы, изъ всего обсуждаемаго выделяеть одно общее положеніе, которое и есть искомая истина. Этой внешней схеме соответствовала и внутренняя работа мысли. Всякая мысль есть произведение ума. Необходимое же свойство ума состойть въ томъ, чтобы сделать каждую мысль определенною, связавъ ее со всеми другими мыслями, въ каковой работь умъ даеть себь отчеть. Когда же умъ не можеть связать своихъ мыслей воедино, не можетъ дать себъ отчета въ ихъ сходствъ и различіи и ихъ взаимной связи, то это уже будеть не знаніе, а мивніе. Поэтому цілію научной работы должно быть отчетливое общее понятіе, чрезъ которое надвется онъ постигнуть самую сущность вещей.

Чему же училъ Сократъ чревъ свои общія понятія? Вся наука его вращалась въ сферѣ нравственныхъ интересовъ: что такое добродѣтель, какіе виды добродѣтели, какъ можно сдѣлаться добродѣтельнымъ? Но что же новаго и существенно важнаго привнесъ онъ въ рѣшеніе вопроса о душѣ? О сущности человѣческой души Сократъ разсуждалъ мало. Но самое существо его задачи утвердить начало нравственности на незыблемомъ основаніи и объяснить ее изъ особенностей человѣческой природы, приводить его къ изслѣдованіямъ въ области психологіи, и у него мы находимъ глубокія изысканія о существѣ человѣческихъ стремленій, о свойствахъ человѣческой воли и о самосознаніи.

Всё намёренія человёка вытекають изъ стремленія къ счастію. Все, что дёлаєть счастіе достижимымь, есть благо. Но къ чему нужно стремиться, какъ дёйствительному благу? Въ самомъ стремленіи этого не указывается; стремленіе имёеть своею цёлью только найти то, что по природё своей благо и добро. Только одно знаніе указываеть истинный (конкретный) предметь стремленія; предметь такого стремленія условливаеть собою выстую мёру счастія. Отсюда положеніе, что добродётель есть знаніе, ибо оно только указываеть предметь, доста-

вляющій счастіе. Мы проходимъ молчаніемъ другія глубокія изысканія философа въ этой области, такъ какъ они не относятся существенно къ нашей задачв. Посмотримъ только, что сказалъ Сократъ о природъ души и ея безсмертіи? Вотъ подлинныя его слова: "для боговъ недовольно было того, чтобы имъть попечение о жизни человъка, они вложили въ человъка, и это особенно ценно, превосходнейшую душу. Ибо какого животнаго душа имъетъ понятіе о бытів боговъ, сотворившихъ все, столь великое и прекрасное? Какой другой родь животныхъ, кромъ человъка, почитаетъ боговъ? Чья душа лучше человеческой можеть предостерегать себя оть голода, жажды, холода, жара, помочь себв въ болезняхъ, трудиться въ изученін наукъ и содержать въ памяти все, что они слышали, видъли? Изъ сего можно видъть, что люди имъють тело и душу лучшія, чёмъ у прочихъ животныхъ, и потому они живуть на земль, какъ боги". Вотъ все, что преподаль величанший изъ философовъ о свойствахъ души человъческой. Но какова душа по своей природь, свойственно ли ей безсмертіе, и какое безсмертіе возможно для души? Эти вопросы остаются безъ отвъта. Правда, Сократъ указывалъ на существенные душевние признаки, на участіе ея въ божественномъ, господство надъ тѣломъ и на ея невидимость. Но все это осталось невыясненнымъ и нераскрытымъ. Повидимому философъ вероваль въ безсмертіе души. Его геройская смерть во имя долга и правды съ полнымъ основаниемъ можетъ быть разсматриваема, какъ доказательство его въры въ безсмертіе. Но Сократь нигдъ не изложиль этого ученія и нигдѣ не настанваеть на немъ 1).

Итакъ что же сказали по данному вопросу софисты и Сократъ? Софисты, возвъстивши открыто матеріализмъ и безотрадный скептициямъ, ничего не могли сказать существенно новаго. Всю жизнь свою боровшійся съ ними Сократъ съумълъ только отстоять безусловность знанія и общеобязательность

<sup>1)</sup> Ланныя для изученія философіи Соврата. Plato. Conon. 174. 220. Apolog. Socr. 21. 22, Phaedo. 220. 230. 242. Evthyphr. 3. Evthyd. 272. Apol. Socr. 20, и пр. Ritter. Zweit. Theil. Zweit verbesser. auflag. Изд. 1837 г. р. 18—36. 53. 54. 60. 70. 71. 72. 75. 76. Strump. р. 102. 103. 104 § 96. Siebeck. Erst. Theil. р. 163. 164. 165. 166. 167. 168. 169.

нравственнаго долга. Глубокою интуицією своего духа онъ чуяль правду, онъ чувствоваль бытіе души, какъ начала отличнаго отъ матеріи, и ся безсмертіе, но высказать это въ отчетливыхъ формахъ знанія онъ не быль въ состояніи.

B

Естественнымъ завершеніемъ всего предшествовавшаго хода движенія философской мысли служить система Платона, обнявщая въ своихъ изображеніяхъ всю сумму научныхъ интересовъ своего премени 1). Основныя воззрѣнія великаго Сократа послужили точкою отправленія и для его великаго ученика. Вопросъ о высочайшемъ благѣ, какъ условіи истиннаго счастія, и о способахъ достиженія этого блага путемъ истиннаго знанія составляєтъ жизненный нервъ философіи Платона.

Какимъ путемъ дается человіку истинное знаніе? Чтобы понять и объяснить возможность и условія истиннаго знанія, Платонъ предполагаеть особенную близость души къ божественному. Душа безначально обитаетъ въ надмірномъ пространстві, въ сонмі боговъ, и оттуда выносить истинное відініе. Съ необычайною силою художественности изображаеть Платонъ эти свои воззрінія въ мией о душі, какъ крылатой колесниці. Вотъ этотъ миеъ: "Душа подобна нераздільной силі крылатой пары запряженныхъ коней и возничаго. Это же уподобленіе приложимо и ко всёмъ богамъ съ тімъ только различіемъ, что

<sup>1)</sup> При изучени и изложени философіи Платона мы пользовались главнымъ образомъ следующими пособіями:

<sup>1</sup> а. Діалоги Платона.

<sup>2</sup> б. Сочиненія Аристотеля.

<sup>3</sup> s. Geschichte der Philosophie alter Zeit von Dr. Henr. Ritter. Zweit Verbess. Aufl. Zweit. Theil. Hamburg. 1837.

<sup>4</sup> r. Geschichte der Philosophie in ihrer geschichtl entwiclung dargestellt von Dr. Eduard Zeller. Zweit Theil. Socrates und die Socretiker. Plato und die alte Academie. Zweit. Aufl. Tubing. 1859.

<sup>5</sup> g. Die Geschichte der theoretischen Fhilosophie der Griechen zur ubersicht, repetition und orientirungen bei eigenen studien von Ludwig Strumpell. Leipzig. 1854 r.

<sup>6</sup> e. Geschichte der Entwickelungen der griechischen Philosoph. und ihrer Nachwirkungen in Romischen Reeche von Avgust Brandis. Erste grossere Hälfte 1862.

<sup>7</sup> m. Geschichte der Psycholog. Von. Dr. Hermann Siebeck. Erst. Theil. Erst. Abtheil. Die Psycholog. vor Aristoteles. Gotha 1880.

вони боговъ и всв возничие сами по себв добры, а у души это смёшанно, именно, правитель и одинъ изъ коней добры и прекрасны, другой же конь противоположенъ имъ. Отсюда управленіе душами по необходимости затруднительно. Итакъ великій вождь на небъ-Зевесь, ъдеть первый на крылатой своей колесниць, устрояя вездь порядокь. За нимь следують воинства боговъ и геніевъ, и каждый изъ боговъ управляетъ ввъреннымъ ему отрядомъ душъ. И какое множество восхитительных вредищь въ пределахъ неба. Они вдугъ подъ высшее пространство небеснаго свода вверхъ, по восходящей плоскости. Колесницы боговъ, послушныя ихъ управленію, катятся ровно и легво, а прочія съ трудомъ, потому что конь, причаствый злу, какъ то тажель, движенія его порывисты, и овъ тягответь къ вемлв. Души и боги, достигнувъ вершины и вышедши въ вив неба, становятся на хребтв его и соверцаютъ занебесное. Это занебесное есть начто безцватное, необразное, неосязаемое, истинно сущее, созерцаемое однимъ правителемъ души-умомъ. Итакъ, мысль бога и мысль души, усматривая истину, насыщается и наслаждается ею, пока вращающаяся орбита не придетъ опять въ то же положение. Во время этого кругооборота душа созерцаетъ справедливость, разсудительность, знаніе не такія, какія теперь у насъ, но знаніе, находящееся въ истинно сущемъ. Насладившись созерцаніемъ и другихъ истинно сущихъ предметовъ, душа идетъ домой. По возвращение ея, возничій даеть конямь амбросію и нектарь. При этомъ не всъдуши въ одинаковой міврів наслаждаются созерцаніемъ истинно сущаго. Нъкоторыя изъ нихъ, поднимаясь въ высшія сферы. но обезпокоиваемыя конями, съ трудомъ созерцаютъ сущее, и прочія то поднимаются, то опускаются, и насилуемыя конями. иное видять, иное не видять. Нъкоторыя же, какъ ни сильно хотять подняться вверхъ, но отъ слабости погружаются, падають и стремятся войти въ міръ явленій, одна послів другой, гді будуть питаться пищею мивнія, гдв и принимають тела. Тогда-10 душа съ чувствомъ тоски помышляеть о своемъ предшествующемъ бытіи и презирая все, называемое нынъ существующимъ, проникаетъ мыслію къ истиню-сущему. Видя вдешнюю кра ${\bf c}$ оту и воспоминая о красот ${\bf b}$  неземной, она окрымяется, пламененьетъ и находится какъ бы въ энтузіазм ${\bf b}^{-1}$ ).

Въ вышеприведенномъ миоъ, исполненномъ глубокаго смысла, выражено наглядно все существо философіи Платова. Было бы дъломъ поистинъ достойнымъ проследить эту великую систему высокихъ истинъ по вскиъ ея развътвленіямъ. Мы же коснемся только существеннъйшихъ, насколько это необходимо для нашей цъли.

I

1. Центръ философіи Платона составляеть ученіе объ идеяхъ. Иден суть нёчто отдёльное отъ міра явленій, оні сами по себъ существующія субстанціи. Онъ безначальны и въчны, чисто для себя существують онв въ умственномъ месть, недоступныя эрвнію, созерцаемыя только умомъ. Тамъ, въ надмірномъ пространствъ лежить поле чистой истины, гдъ боги и чистые духи, безтелесныя сущности, возвышенные надъ всфиъ бывающимъ, созерцаютъ справедливость, умфренность и знаніе въ ихъ чистой сущности. Иден-візчные образцы, по которымъ образованы всв вещи; вещи-только твин, бросаемыя идеями. Иден-суть силы самодвижущіяся, и действующія, исполненныя жизни, ума и знанія. Идей неопределенное множество. Такъ какъ одни идеи суть только истинная действительность, чрезъ которую существуетъ все, что существуетъ, то ничего не можетъ быть представлено такого, о чемъ бы не было идеи. Всего опредълениве изображаетъ Платонъ тотъ пунктъ, где ступень бытія приходитъ къ своему завершенію. Высочайшая изъ всёхъ идей есть идея блага. Какъ солнце въ видимомъ мірѣ одновременно производить и жизнь и познаніе, такъ и въ мірь сверхъестественномъ идея блага есть источнивъ бытія и познанія. Она есть первопричина всякой справедливости и красоты, источникъ свъта и жизни. Она есть не только цёль, но и основаніе всякаго бытія, действующая сила первопричина всего. Следовательно, ей свойственны все аттрибуты божества 2).

<sup>1)</sup> Plato Phädr, 246-253.

Plato Phadr. 247, c. Krat. 386, d. Phadr. 78. d. Parmen. 135, a. Tim. 37.
 Tim. 27. d. Soph. 248, c. Rep. V. 447. a. Tim. 35. a. 38. a. Soph. 248. b. Parm. 132. c. Phileb. 15. a. Theat. 185, b. c. 186. d. Phadr. 249. b. i. 265. d. a sp.

- 2. На ряду съ въчными, безтълесными и неизмъняемыми ндеями существуеть и вёчный мірь явленій колеблющихся, преходящихъ и измънчивыхъ-словомъ міръ чувственныхъ явленій. Чувственныя явленія обязаны своимъ бытіемъ идев. Гдв нетъ иден, вътъ и явленій; явленія существують постольку, поскольку они участвують (цетероосі) въ вдеяхь. Явленія суть переходы отъ бытія къ небытію, въ нихъ идея проявляется спутанно, неясно. Откуда же такое искажение идеи въ явлениять, если самыя идеи неизмінны? Слідовательно, нужно допустить особый принципъ, дъйствующій въ мірь параллельно съ идеями, но противоположный имъ. Это есть способная въ образованію сущность, изъ которой образованы всё чувственныя формы, но которая сама не имфетъ опредъленной формы и особенностей, которую нельзя постигнуть ни воспріятіемъ, ни представленісиъ, ни мышленісиъ и которой, поэтому, всего приличніє название несуществующаго. Это же несуществующее, названное потомъ уже Аристотелемъ матеріею, и производить всё тё свойства, которыми вещи отличаются отъ идей 1).
- 3. Міровая душа. Если тёлесное отдёлено отъ идей такимъ большимъ разстояніемъ, то нуженъ посредствующій членъ, который соединялъ бы ихъ. Этимъ связующимъ звеномъ служитъ міровая душа. Душа міра—начало вёчное и самодвижущееся, принципъ жизни тёлеснаго міра, источникъ порядка и гармоніи. Она распространяется по всему міру и движетъ имъ въ силу своего собственнаго первоначальнаго движенія, она—источникъ разума и познанія, какъ въ цёломъ мірѣ, такъ и въ отдёльныхъ существахъ 2).
- 4. Человъкъ. Совершенство міра чувственныхъ явленій требуетъ, чтобы онъ, какъ отображеніе візчныхъ идей, заключаль въ себі всі роды и виды живыхъ существъ. Они распадаются

<sup>1)</sup> Republ. VII. 524. c. VI. 493. e. V. 476. a. 477. a. Symp. 211. e. 207 d. Phil. 54. c. Tim. 52. c. Rep. V. 476. a. b. c. Phādr. 102. b. Krat. 386. d. Theāt. 160. b. c. Phādo. 102. d. c. 103. a. b. c. d. e. Soph. 252. d. 255. a. Soph. 253. d. Phil. 15. b. e. Rep. V. 479. a. Tim. 48. Phileb. 24. c. 25. Tim. 27. d. 28. 49. 50 н дальн. Tim. 46. с. н дальн. 56. с. Phādo 98. b. н дальн. Theāt. 176. с. Tim. 28. b. c. Zeller. p. 414. 415. 423. 428 н слёд. 459. 464.

<sup>2)</sup> Phädr. 245. с. и дальн. Phileb. 30 а. и дальн. Tim. 30, а и дальн. Tim. 34. b. и дальн. Tim. 22. с. и дальн.

два класса-смертныя и безсмертныя. Къ последнему классу принадлежить и человъкъ. Какова природа въка? Человъкъ состоитъ изъ души и тъла. Сущность человъческой души та же, какова и сущность міровой души, только съ раздичіемъ частнаго отъ общаго, производнаго отъ первоначального. Какъ душа міра по отношенію къ бытію есть вообще посредствующее между идеями и явленіями, есть первая форма проявленія идей во множествъ, также нужно думать н о душѣ человѣческой. Хотя она и не есть сама идея, но такъ тесно связана съ идеями, что последнія безъ нея не смогуть быть и мыслимы. Какъ умъ и познаніе никакимъ инымъ способомъ не могутъ быть сообщены, какъ только чрезъ душу, при ея посредствъ; такъ же и душа такъ существенно участвуеть въ идев жизни, что недоступна для смерти, потому то она и опредъляется какъ то, что само движетъ себя. Но такова она есть по стольку, поскольку сущность ея отлична отъ телеснаго и родственна идеа. Какъ идеа въ противоположность множественности чувственнаго проста и сама себв равна, въ противоположность же изивняемости чувственнаго, она ввчна, точно также и душа по своей истинной природъ безначальна и безконечна и свободна отъ всякой множественности, неравенства и сившенія. Это высокое положеніе можеть быть приписано душт постольку, поскольку она созерцается въ своей чистой сущности, безъ отношенія къ разрушающему вліянію тъла. Этой ея сущности такъ противоположно теперешнее ея состояніе, что Платонъ думаеть объяснить его только выходомъ душъ изъ яхъ первоначальнаго положенія и одно утёщеніе въ этомъ безвыходномъ состояние представляется для него надежда на имъющее накогда совершиться возвращение въ первобытное состояние. Тъло же человъка сложно, разложено на части и смертно. Оно-не имбеть къ душв человека никакаго существеннаго отношенія. Оно временно придано ей, какъ неизбъжное зло. Но какъ же это случилось? Задатки тълесности и чувственности даны душъ уже въ самомъ ся предсуществованіи. Такъ мы видъли въ вышеизложенномъ мией, что конямъ дается амброзія и нектаръ, и что одинъ изъ коней тяготъетъ къ землъ, непослушливъ и управленіе имъ затруднительно <sup>1</sup>). Потому-то всѣ души должны были принять плоть и придти на землю. Прежде всего онѣ должны были придти въ видѣ мужчины. Кто въ чувственномъ бытіи побѣдитъ чувственность, тотъ долженъ опять возвратиться къ чистому созерцанію. Кто же не выполнить этого, тотъ при вторичномъ рожденіи принимаетъ образъ женщины, при продолжающейся грѣховности нисходять до звѣрскаго состоянія, и не ранѣе освобождается отъ этого, какъ когда чрезъ побѣду надъ чувственностію достигнетъ первоначальнаго совершенства и полной свободы отъ тѣла.

Въ связи съ этими предствленіями стоитъ у Платона ученіе о частяхъ души. Платонъ различаетъ безсмертную и смертную части луши, разумную и неразумную. И изъ нихъ только одна разумная часть (уобс) однородна сама въ себъ, проста, неизмѣнна и вѣчна. Неразумная же душа смертна. Въ смертной душт онъ вновь различаеть двт стороны или частиблагородную и неблагородную. Благородная часть смертной души есть духъ (ворос), или исполненная аффектовъ воля (τό θύμοειδές), въ которой имфють пребывать-гифвъ, честь и стремленіе къ преобладанію, вообще лучшія и сильнійшія страсти; сама по себъ она безъ силы пониманія, и по самой своей природь она предназначена подчиняться уму и есть его естественная союзница. По аналогіи съ умомъ она одарена вистинктомъ благороднаго и добраго, но часто, побъждаемая порочными склонностями, она преклоняеть къ тому же и умъ. Неблагородная же часть смертной души обнимаеть собою совокупность всёхъ чувственныхъ стремленій и жизненныхъ страстей. Она господствуеть въ чувственныхъ радостяхъ и печаляхъ. Платонъ разсматриваетъ три вышеуказанныя силы не

<sup>1)</sup> По поздатамиям воззрвнівмъ Платона, чаложенных въ Темев душа въ своемъ предсуществованія была свободна отъ задатковъ твлесности и чувственности, которые взошли въ нее уже потомъ, на основанія общаго міроваго закона. Именно Темей говорить (41: Д. 77): Творецъ міра сотворить въ началь столь много лушъ, сколько было звіздъ, и помістиль каждую изъ нихъ на одной изъ звіздъ съ тімъ назначеніемъ "чтобы оніз сначала созерцали отсюда вселенную, а потомъ всімъ имъ надлежало быть заключеннымъ въ тіло". Но эта мысль о происхожденіи души во времени стоить въ непримириюмъ противорічні со всімъ основнымъ положеніемъ системы.

какъ только различныя формы дѣятельности или способности единой души, по въ собственномъ смыслѣ какъ различныя части души. Это онъ подтверждаетъ тѣмъ, что не только умъ въ человѣкѣ часто вступаетъ въ борьбу съ чувствованіями, но также и воля, съ одной стороны, безъ руководства ума дѣйствуетъ слѣпо, съ другой же стороны, подъ руководствомъ ума она побѣждаетъ страсти. Такъ какъ каждой изъ этихъ частей души свойствененъ особый характеръ дѣятельности, то необходимо, чтобы каждая изъ нихъ имѣла въ основѣ своей особую первопричину 1).

Въ связи съ этими возгрѣніями стоить и взглядъ Платона на существо нравственной дѣятельности. Высочайшая нравственная цѣль жизни полагается въ удаленіи отъ чувственности и въ возвращеніи къ чистому созерцанію. Освобожденіе души отъ тѣла есть необходьмос и священнѣйшее дѣло. Тѣло есть темница души, гробъ ея возвышенныхъ стремленій, оно есть зло, къ которому душа прикована <sup>2</sup>).

Итакъ человъкъ состоитъ изъ души и тъла. Душа существо духовное, невидимое и неосязаемое. Она безначально существуетъ въ сонмъ боговъ въ надмірномъ пространствъ, гдъ созерцаетъ въчныя сущности—идеи. Тъло придано ей временно для земной жизни и не имъетъ къ ней никакого существеннаго отношенія, являясь неизбъжнымъ зломъ, стъсняющимъ свободную дъятельность духа. По окончаніи земной жизни душъ предстоитъ, послъ длиннаго ряда переселеній, вновь возвратиться въ первобытное свое жилище, и такимъ образомъ она не подлежить закону смерти. Но безсмертна не вся душа, какова она есть по своей природъ,—безсмертенъ только разумъ, направленный къ созерцанію идеи, прочія же части души, составляющія ея природу,—воля, сердце —не имъютъ знаковъ безсмертія. И тъло человъка разлагается на свои составныя части и уничтожается навъки, какъ излишнее.

<sup>1)</sup> Tim. 41. d. e. 69. c. d. Phileb. 30. a. Tim. 28. a. н дальн. 69 c. 70. c. 71. a. Theāt. 157. c. Phādo 104. e. 104. c. 105. c. Tim. 30. b. Phādr 106 d. 102 d. н дальн. Leg. 896. a. Rep. X. 611. b. н дальн.

<sup>\*)</sup> Sympos. 204. е. и дальн. Evthyd. 288. е. и дальн. 289. с. и дальн. 290. b. d. 291. b. 292. b. e. Phileb. 11. b. Gorg. 470. d. и дальн. 492. d. и дальн. Rep. 1. 354. a. Theāt. 176. a. Phado. 64. e. 67. a. Phādo 62. b. Krat. 400. b. Phādr. 65. a. b. c. d. 66. a. b. c. d. e. Phado 67. c. 69. b. Soph. 230. d. Krat. 403. e. Rep. VIII. 514. 515. Zeller. p. 555. прим. 2.

II.

Вотъ то немногое, что можемъ мы, соблюдая всё точности логическаго мышленія, извлечь по интересующему насъ вопросу изъ величайшей системы идеализма. Но на чемъ утверждаетъ Платонъ эти свои воззрёнія? Какія имёются у него доказательства истины безсмертія души?

Вотъ это доказательство:

- 1. Человъкъ, искренно преданный философія, встръчаетъ смерть мужественно, съ надеждою за гробомъ получить высочайшія блага. Философъ еще при жизни, болье чыть кто другой, устраняеть душу свою отъ общенія съ теломъ, потому что тело при пріобретеніи познаній только препятствуєть душе. Только въ мышленіи, независимо отъ органовъ чувствъ, открывается душ'в нівчто изъ истинно сущаго. Но мыслить она лучше тогда, когда, оставивъ твло, бываетъ одна. Мы никогда не познаемъ истины до тёхъ поръ, пока наши души смёшаны съ этимъ вломъ. Значитъ разумъніе, къ которому мы стремимся, пріобрътаемъ только тогда, когда умремъ. Сдълавшись чистыми отъ безсмыслія тъла, мы сойдемъ къ подобнымъ намъ существамъ и узнаемъ все простое 1). На чемъ основывается это доказательство? Ясно, что мы имъемъ здъсь дъло съ основнымъ положеніемъ идеологін Платона и основными принципами его нравственнаго ученія. Истинно сущее, принципы бытія суть идеи, и высочайшая изъ нихъ-идея блага. Въ познаніи идей состоитъ истинная мудрость, и вмёстё съ темъ и истинная добродетель, ибо другой цёли у человека быть не можеть. Но эта цель въ совершенствъ достигается только тогда, когда душа, отръшившись отъ тъла, будетъ жить своею самобытною жизнію.
- 2. Наблюденіе надъ жизнію людей, животныхъ и растеній, и вообще надъ всёмъ, чему свойственно происхожденіе, говорить намъ, что все существуеть такъ, что противное происходить изъ противнаго себѣ. Если, напримѣръ, что нибудь дѣлается большимъ, то не необходимо ли надлежало ему сперва быть меньшимъ, а потомъ возрасти до большаго? А если что стало меньшимъ, то сперва оно, конечно, было большимъ. По-

<sup>1)</sup> Phädr. 57. 63. 64. 65. 66. 67. 68.

добнымъ же образомъ изъ сильнъйшаго происходитъ слабъйшее, изъ быстръйшаго медленъйшее. Точно такимъ же образомъ жизнь и смерть противоположны другъ друга, а онъ возникаютъ одна изъ другой. Слъдовательно, изъ живущаго возникаетъ умершее, и изъ умершаго живущее. Если же это такъ, то мы имъемъ право утверждать, что души умершихъ должны гдъ нибудь существовать, откуда могли бы вновь приходить въ эту жизнь 1).

Въ чемъ сила этого доказательства? Оно построено на аналогіи съ явленіями природы видимой. Но что даетъ въроятность этой анологіи? На какомъ основаніи возможно заключеніе отъ предметовъ матеріальныхъ къ явленіямъ не матеріальнымъ? Очевидно, это возможно только съ точки врѣнія Платона на матерію. Матерія есть нѣчто дѣйствующее параллельно съ идеями и носительницею ихъ—душею, слѣдовательно есть нѣкоторая аналогія въ ихъ дѣятельности. Далѣе, откуда увѣренность, что въ круговоротѣ бытія всѣ эти противоположности не исчезнутъ? Это возможно только съ точки зрѣнія Платона на вѣчность міра идей и матеріи.

3. Кто увидель, или услышаль что либо, но вмёсте съ темъ узналъ не одно это, но пришелъ къ мысли и о другомъ, знаніе чего отлично отъ перваго, тому не въ правъ ли мы приписать воспоминаніе о вещи, пришедшей ему на мысль? При видъ нарисованнаго Симпіаса, мы воспоминаемъ и о самомъ Симміасъ. При видъ нарисованнаго коня можно вспомнить и о человъкъ, которому принадлежаль этоть конь. При виде лиры мы вспоминаемь о нашемъ другъ, которому принадлежала лира. Можно такимъ образомъ вспоминать какъ по противоположенію, такъ и по подобію. Такъ, видя предметы равные, мы говоримъ, что они равны или неравны. Но откуда же въ насъ самое понятіе равнаго. Мы необходимо должны знать равное прежде того времени, какъ, увидъвъ въ первый разъ вещи равныя, размышляемъ, что всв онъ, хотя и стремятся быть какъ равное, но не могуть этого достигнуть, ибо имь чего-то недостаеть. Слёдовательно, прежде чёмъ мы начали слышать, видёть, намъ

<sup>1)</sup> Phädr. 69. e. 70-72.

надлежало уже имъть знаніе равнаго самаго въ себъ. А не тотъ-часъ ли посль рожденія мы и видимъ и слышимъ? Между тыть знаніе равнаго получили мы прежде чувствъ. Слъдовательно, это знаніе мы получили до рожденія. То же самое нужно утверждать и обо всемъ, о чемъ можно говорить, какъ о сущностяхъ самихъ въ себъ, каковы—прекрасное само въ себъ, справедливое, большее, меньшее и т. п. Всъ эти знанія мы имъемъ до рожденія. Въ моментъ же рожденія мы ихъ потеряли. А потомъ по поводу дъятельности чувствъ мы ихъ припоминаемъ. Слъдовательно, ученіе есть постепенное припоминаніе. Поэтому наша душа существовала, прежде чёмъ начало существовать въ образъ человъка, существовала безъ тъла, но имъла разумъніе 1).

На чемъ основывается это доказательство? Оно основывается на мысли о предсуществовании души и о въчномъ быти ея въ царствъ идей. Идеи суть истинныя сущности, истинные объекты знанія, принципы бытія и жизни. Душа человъка, сознательно носящая въ себъ духовные обравы этихъ идей, чрезъ которую одну идеи могутъ быть предметомъ сознанія, отъ въчности существуетъ въ царствъ идей, гдъ она искони созерцаетъ идеальную красоту.

4. Душа человъческая безсмертна. Ибо, что такое смерть, какъ не разложение цълаго на свои составныя части? Душа же человъческая не состоитъ изъ частей; она проста, и потому ей не свойственно разложение на части. Но откуда мы знаемъ, что душа несложна и проста? Сложнымъ по пряродъбываетъ то, что никогда не бываетъ тъмъ же, никогда не остается въ одномъ и томъ же положении, а бываетъ иногда такъ, и иногда иначе, о чемъ нельзя говорить, какъ о сущности самой въ себъ, но только какъ объ отдъльномъ предметъ, напримъръ человъкъ, лошадь, платье и т. п. Всъ таковые предметы не согласны ни сами съ собою, ни между собою. Мы можемъ наблюдать, изучать и постигать ихъ чувствомъ—зръніемъ, слухомъ, осязаніемъ. Предметы же несложные тъ, которые всегда остаются безъ измъненія въ своей природъ, которые всегда остаются безъ измъненія въ своей природъ, которые

<sup>1)</sup> Phädr. 72. e. 73. a. b. c. d. e. 74. a. b. c. d. e. 75. a. b. c. d. e. 76. a. b. c. d. e.

рые всегда остаются равными себѣ, невидимы и неосязаемы, о чемъ можно говорить какъ о сущностяхъ самихъ въ себѣ, каковы—равное само въ себѣ, прекрасное, доброе и др. Очевидно, что душа ближе къ сущностямъ послѣдняго рода, и потому она есть существо простое. Это же слѣдуетъ и изъ того, что душѣ свойственно господствовать надъ тѣломъ, повелѣвать имъ. Слѣдовательно она нераврушима и безсмертна 1). На чемъ основывается это доказательство? Душа безсмертна потому что она безтѣлесна, невидима, неосязаема, ей свойственно господствовать, и потому она божественна, проста и безсмертна. Очевидно, что это доказательство воспроизводитъ основные принципы идеологіи и антропологіи.

5. Утомленный долгими и напрасными исканіями истины, я вздумаль, говорить Платонь, употребить новый способъ найти ее. Я решился прибъгнутъ къ мышленію, и въ немъ искать истину сущаго. При этомъ я всякій разъ полагаль такое основаніе, которое по моему мивнію есть сильнъйшее. Я утверждаю, есть нъчто прекрасное само въ себъ, доброе, великое, справедливое и иное само по себъ. Если же есть что либо прекрасное, кром'в прекраснаго самаго въ себъ, то оно прекрасно не по чему иному, какъ по своему участію въ томъ прекрасномъ. То же говорю я и о всемъ добромъ, справедливомъ и т. п. Всъ эти предметы бываютъ тъмъ, что они есть, отъ своего участія въ сущностяхъ самихъ въ себъ: великое бываетъ великимъ отъ участія въ идеъ великаго, и малое бываеть малымь оть участія въ идев малаго. Поэтому ты побоишься сказать, что десять больше осьми двумя, т. е., сказать, что не количествомъ и не по причинъ количества, а двумя и отъ двухъ первое больше последнаго. Все это значить, что самобытно существують только идеи, и каждая вещь существуетъ настолько, насколько она причастна идев. Итакъ, каждая вещь является носительницею одной идеи, не можеть уже стать подъ другую идею. Говоря, что Симміасъ болье Сократа и менте Фодона, мы не приписываемъ одновременно Симміасу и виликорослости и малорослости, а говоримъ, что сра-

<sup>1)</sup> Phadr. 77. c-80.

внительно съ Сократомъ овъ великъ, а сравнительно съ Фодономъ онъ малъ. Великое не можетъ сдълаться малымъ, оставаясь въ то же время великимъ, оно или удаляется, когда подходить противное ему малое, или исчезаеть, когда оно уже подошло. Равнымъ образомъ и всъ другія противоположности, оставаясь тымь, что они есть, не могуть принять противоположнаго себъ. Обратимъ внимание еще на слъдующее: существуетъ тепло и холодъ, носитель тепла-огонь, и холода-снёгъ. Сибгъ, принимая въ себя теплоту, никогда не будетъ темъ, чемъ быль, но пропадаеть, также и огонь никакъ не можеть, принявъ въ себя холодъ, оставаться темъ же, чемъ быль огнемъ. Подобно сему носительница жизни, то что делаеть тело живымъ, есть душа. Значитъ, душа всегда и всему приноситъ жизнь и противнаго себъ принять и принести не можетъ. А жизни если что-нибудь противно, или нетъ? Есть-смерть. Следовательно, изъ того въ чемъ мы согласились, не ясно ли, что и душа никогда не приметъ противнаго тому, что она всегда принесеть, т. е., не приметь смерти. А какъ мы называемъ то, что не принимаетъ смерти? Безсмертнымъ 1).

Свящ. Димитрій Өаворскій.

(Окончавіе будеть).

<sup>1)</sup> Phādr. 84. c. d. e. 85. a. b. c. d. e. 86. a. b. c. d. e. 87. a. b. c. d. e. 91. d. e. 92. a. b. c. d. e. 93. a. b. c. d. e. 94. a. b. c. d. e. 95. a. b. c. d. e. 96. a. b. c. d. e. 97. a. b. c. d. e. 98. a. b. c. d. e. 99. a. b. c. d. e. 100. a. b. c. d. e. 101. a. b. c. d. e. 102—106.

## избранные трактаты плотина.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

## КНИГА 7-я \*).

Ο τομь, κακь и почему существуеть множество идей, и ο благь (περί τοῦ πληθος τῶν ἰδεῶν ὑπέστη καί περί τ' ἀγαθοῦ).

1. Въ Богь не можетъ висть исста предварительное обсуждение того, что, какъ и для чего должно бить, чемъ создано;-вивств съ нимъ дано отъ вваности все то, чему онъ служить началомъ. Дълають излишнимъ такое предварительное обсужденіе и сами идеальные сущности, составляющія содержаніе височайшаго ума: такъ какъ каждан изъ нихъ въ самой себв содержить причину; цель и смыслъ своего бытія, то всё онё существують отъ вёчности виёстё съ умомъ. Идея человека; составь его природы. Иден существъ нераздельныхъ; причина неодинавоваго совершенства этихъ существъ. Идеи силь физическихь. Умъ, какъ такая универсальная энергія и жизнь, въ которой сразу дана цівлость всівхь з нергій и жизней 2. Бытіе въ строгомъ смыслів слова первичное-абсолютное благо. Ему обязанъ бытіемъ своимъ самъ височайшій умъ въ томъ смыслів, что составляющія его сверхчувственныя сущности обладають истиннымь бытіемъ лешь насколько имъ. присуще благо. Невозможность точнаго логическаго опредёленія абсолютнаго блага. Критика различныхъ попытокъ такого определенія блага, какъ цель, къ которой устремлено все существующее. Наше въ нему стремление и его искание. Влаго, какъ субстанціальная и абсолютная красота. Абсолютно-первому началу не можеть быть усвоено мышленіе, да и никакая другая діятельность, никакое качество и состояніе.

Самъ ли Богъ (высочайшій), или какой либо изъбоговъ, посылая души въ тёла, образовалъ въ лицё глаза въ качествё свётильниковъ, а въ другихъ мёстахъ помёстилъ другіе органы,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1899 г. № 6.

 <sup>&</sup>quot;) Шестая внига трактуеть о числахь. Мы оставляемъ пова безъ перевода эту спеціальную и въ иныхъ містахъ неудобопонятную метафизику числа и числь.

соотвътствующіе каждому роду ощущеній, ибо предвидълъ, что живое существо можетъ сохранять свое существованіе—можетъ искать однихъ вещей, избъгая другихъ лишь подъ тъмъ условіемъ, если будетъ ихъ видъть издали, слышать, къ нимъ прикасаться и. т. п.

Но, какъ, спрашивается, Богъ это предусмотрѣлъ?—Прежде всего, конечно, не такъ, что сперва произошли такія живыя существа, которыя сейчасъ и погибли вслъдствіе неимѣнія органовъ чувствь, и тогда только Богъ, на основаніе этого (опытнаго) знанія далъ людямъ и другимъ живымъ существамъ такіе органы, чтобъ они не потерпѣли той же участи 1).

Болъе уже правдоподобное такое мивніе: Богъ зналъ, что живыя существа будуть подвержены вліяніямь холода, тепла и другихъ подобныхъ вившнихъ воздействій и, чтобъ не дать имъ погибнуть, снабдилъ ихъ чувствами и органами чувствъ въ качествъ орудій (для борьбы съ этими воздъйствіями). Но въ такомъ разв мы спросимъ: даль ли Богъ душамъ органы, когда онъ уже обладали способностію ощущеній, или даль имъ также и эту способность, а вивств съ нею и органы? Если допустить, что онъ даль имъ то и другое разомъ, то это значило бы, что онъ, хотя и прежде этого были душами, но не обладали способностію ощущеній. А если допустить, что онф обладали этою способностію съ самого момента своего совланія и созданы были такими, съ тімь, чтобъ сейчась же могли воплощаться, то это значило бы, что воплощение и жизнь въ тъль есть состояние для нихъ естественное и необходимое, между тъмъ какъ освобождение отъ тъла и пребывание въ сверхчувственномъ мірѣ неестественно, противно ихъ природъ. А это опять значило бы, что онъ съ тъмъ именно и созданы, чтобы принадлежать тёлу и жить во злё, что самб божественное о нихъ провидъніе таково, чтобъ оні пребывали во зав, что самъ Богъ постановиль такое о нихъ решеніе и пришель къ этому решенію, конечно не иначе, какъ путемъ размышленія. Но если такимъ образомъ допускается, что Богъ размышляеть, то спрашивается, каковы тъ первыя начала

<sup>1)</sup> Тутъ Плотинъ, по всей въроятности разумъетъ ученіе Анавсимандра, Эмпедовла и др.

(изъ которыхъ его размышленіе истекаетъ)? Ибо если это размышленіе основывается даже на другомъ каксиъ нибудь размышленіи, то все же, восходя къ нему, а отъ него еще далье, необходимо дойти до чего нибудь такого, что предшествуеть всякому размышленію и служить для него началомь, исхолнымъ пунктомъ. Итакъ гдё-въ чемъ именно лежатъ начала этого размышленія, въ чувствахъ, или въ разумѣ? Конечно, - не въ чувствахъ, ибо чувствъ никакихъ еще не существовало (когда созданы были души); следовательно,--начало, источникъ его лежитъ въ разумв и только въ разумв. Но если такъ, если въ немъ посылками служатъ часть ея понятія разума (идеи, идеальныя сущности), то и заключение должно дать познаніе лишь о томъ, что содержится въ посылкахъ), т. е., о ноуменальномъ, сверхчувственномъ), и никоимъ образомъ-о чемъ либо чувственномъ, ибо разъ размышленія исходять изъ ноуменальнаго, какъ своего начала, то какъ, спрашивается, оно можетъ дойти до того, что не есть ноуменальное, что противоположно ему, какъ оно можетъ вывесть отсюда мысль въ совствить иную область-въ область чувственнаго? Изъ этого слъдуетъ, что (усматриваемое нами) провидъніе въ устройствъ каждаго живого существа и цълаго міра, не можеть быть принимаемо за результать размышленія.

Въ самомъ дѣлѣ, въ Богѣ не можетъ имѣть мѣста никакое размышленіе, и если мы иногда усвояемъ ему размышленіе, то этимъ хочемъ лашь то выразить, что Богомъ дано всему такое устройство, на какое мудрый человѣкъ можетъ быть наведенъ только путемъ размышленія о вещахъ и явленіяхъ болье поздняго (въ сравненіи съ нимъ самимъ) происхожденія; равнымъ образомъ, когда мы усвояемъ Богу предусмотрѣніе (пробраск), то этимъ лишь то хочемъ сказать, что онъ все расположилъ, упорядочилъ такъ, какъ это мудрецъ могъ бы сдѣлать, только обладая способностію предусмотрѣнія и предрасчисленія по отношенію къ такимъ же видамъ и явленіямъ позднѣйшаго происхожденія. Конечно при устройствѣ вещей, не предшествующихъ судящей способности, разсужденіе оказывается естественнымъ и необходимымъ особенно въ томъ случаѣ, когда высшая, чѣмъ эта, способность (умъ) не обла-

даетъ достаточной силой; требуется туть также и предусмотръніе, насколько пользующійся имъ не имьеть той высшей способности, съ которою могъ бы безъ него обойтись, ибо предусмотреніе обыкновенно метить на то, чтобь произошло. вышло то же, вийсто чего либо другого столь же возможнаго, и всегда боится, что желаемое имъ не осуществится. Но где сосовершается всегда только нёчто одно съ исключеніемъ всякако иного, тамъ излишне и предусмотрение и разсуждение, сопоставляющее и взвышвающее противоположныя возможности, ибо разъ изъ такихъ противоположностей лишь одна должна наступить, то къ чему туть еще предваряющее разсуждение? Мыслимо ли, чтобы начало единое, единственное и совершенно простое разсуждало и принимало решеніе совершить то-то, витсто того-то изъ опасенія, что если не совершить перваго, то произойдетъ второе? Мыслимо ли, чтобъ оно употребляло тотъ или иной образъ действій лишь после того, какъ опыть подтвердилъ его пригодность и полезность? Вотъ что значилобы допустить въ немъ предвъдъніе и разсужденіе. Такимъ-то образомъ, мало сказать, какъ мы въ самомъ началъ сказали. что "Богъ надёлилъ живыя существа чувствами и разными способностями", требуется еще побъдить всякія сомнънія и недоумфнія какъ относительно действительности этого надфленія, такъ и относительно его образа и способа.

Въдь, если признается, что въ Богѣ всякая энергія есть совершенная актуальность, и не допускается, что какая нибудь изъ энергій есть невполнѣ актуальная, то вмѣстѣ съ этимъ необходимо также признать, что въ каждой его энергіи содержатся и всѣ прочія энергіи. А это значить, что въ Богѣ даже будущее есть наличное настоящее и ничего не можетъ быть такого, что было бы позднѣе его (и его энергій), и что его (вѣчно одно и то же) настоящее становится позднѣйшимъ (по времени) лишь внѣ его—въ иномъ бытіи. А если такъ, сила въ Богѣ будущее есть настоящее, и именно такое настоящее, которое должно выступить (въ иной формѣ бытія) позднѣе, то это значитъ, что будущее имѣетъ въ Богѣ сразу такой видъ и составъ, въ которомъ нѣтъ ничего такого, что оказалось бы недостающимъ, отсутствующимъ—

тогда—(при дъйствительномъ наступленіи будущаго). А это опять значить, что всь вещи существовали въ Боге уже прежде (появленія въ чувственной формѣ), существовали отъ въчности и всегда, хотя конечно позднѣе (послѣ появленія ихъ въ тыесной формѣ) можно уже говорить о нихъ, что одна слѣдуеть послѣ другой, потому что когда онѣ оттуда (изъ сверхчувственнаго міра) истекають и туть какъ бы распростираются, то одна изъ нихъ показывеется послѣ другой, между тъмъ какъ доколѣ находятся всѣ вмѣстѣ, онѣ составляють одинъ цѣлостный универсъ, т. е., такое бытіе, которое въ самомъ себѣ содержить свою причину.

2.—Отсюда-то можно постигнуть ближе и природу ума (высочаншаго). Мы-то инимъ имъть о немъ представление болъе ясное, чемъ о чемъ нибудь другомъ, а между тъмъ не знаемъ, какъ далеко простирается его действіе, ибо напримеръ мы охотно допускаемъ, что онъ служитъ источникомъ сущности (то от:) для всего существующаго, но не допускаемъ, что въ немъ же лежитъ (διότι) причина, основа и цівль (каждой сущности), а если и допускаемъ, то мыслимъ сущность внъ и отдъльно отъ причины, и представляемъ себъ наприм. особо человека, какъ статую, и особо глазъ, какъ часть статуи, между тімъ, какъ тамъ (въ умів, въ сверхчувственномъ мірів) въ идей человъка содержится не только его сущность, но также и причина его бытія, потому что быть ноуменальнымъ челов комъ пли глазомъ вначитъ для того и другого не что иное, какъ соединить въ себъ со своею (спеціальною) сущностію или идеею (спеціальную) причину своего бытія, а безъ этого (безъ особой довлежощей причины) ни тотъ, ни другой и не существоваль бы (въ числѣ ноуменовъ). Тутъ-то (въ чувственномъ мірі), конечно, и каждая часть (въ вещахъ) имбетъ бытіе особо оть прочихъ частей, и причина бытія каждой вещи лежитъ (часто) вив ея сущности; но тамъ, гдв все сущее составляетъ одно нераздельное единство, каждая сущность тожественна съ своею причиною. Впрочемъ и тутъ въ иныхъ случаяхъ наблюлается такое тождество (сущности и причины), какъ напр. въ такомъ явленіи, какъ затмініе, сущность его (ті воті вильніць) не отлична отъ причины (διά τί) 1). Что же мѣшаетъ признать, что (тамъ—въ сверхчувственномъ мірѣ) каждое сущее между прочимъ въ себѣ же имѣетъ и основу (своего бытія) и что эта основа составляетъ саму сущность его? Не только возможно, но и необходимо это допустить, и тѣ, которые такимъ образомъ понимаютъ и опредѣляютъ сущность и основу (τό τί ἡν είναι) каждой вещи, вполнѣ правильно поступаютъ, ибо въчемъ состоитъ сущность (δ есті) той или иной вещи, чрезъ это самое (и для этого самаго (διά τοῦτο) она и существуетъ, или говоря точнѣе,—не только идея (ἐιδος) вещи есть ея причина и гаізоп d'etre,—это уже неоспоримая истина,—но и сама идея въ анализѣ оказывается содержащею въ себѣ же свою причину—свой гаізоп d'etre; лишь то не вполнѣ въ самомъ себѣ имѣетъ свой гаізоп d'etre, что имѣетъ существованіе не самодѣятельное и жизнь заимствованную.

Въ самомъ дълъ, если (истинная) сущность есть идея, а идея есть принадлежность ума, то въ чемъ, спрашивается, можеть лежать ся причина, са raison d' etre? Если скажете, что-вь умв, то выдь идея не вив и отдыльно отъ ума существуетъ, а составляетъ одно съ нимъ (какъ и онъ-одно съ нею), и если умъ представляетъ собою такую полноту идей, въ которой ничто не отсутствуеть, то это значить, что туть не отсутствують и причины, или основанія ихъ бытія. Въ умъ, конечно, содержатся причины, почему каждая изъ идей есть то, что она есть, но это потому, что самъ умъ имфеть бытіе въ идеяхъ-во всей совокупности ихъ и въ каждой порознь; а это значить, что вопрось, почему произошла (διά τί убуоме) каждая изъ нихъ, даже не имветь смысла, такъ какъ каждая съ перваго момента существованія въ себъ же заключаеть и причину его (тії опостасею, фітіа); разъ происхожденіе идей не есть діло простого случая, то это значить, что ни въ одной идет не можетъ отсутствовать довлеющее основаніе ея бытія, но что каждая, обладая совершенствомъ во всёхъ прочихъ отношеніяхъ, должна обладать имъ и въ этомъ отношенін, т. е., въ себъ же имъть совершенное, вполнъ довлею-

<sup>1)</sup> Это Аристотелевскій примірь.

щее основаніе своего бытія. Мало того, - и чувственныя вещи, участвуя въ идеяхъ, въ нихъ-же имфютъ основанія своего существованія. Поэтому, и наобороть, если въ этой видимой вселенной существуетъ тісная, впутренняя связь между всіми вещами, ее составляющими, если въ ней каждая вещь въ самомъ существование своемъ содержитъ основание или право бытія, и притомъ всів вещи въ ней находятся въ такомъ же ваниоотношеніи, какъ органы одного тела, которые не одинъ после другаго, а все вместе въ немъ образуются, такъ что каждый по отношенію къ каждому другому служить вмістів и производящею причиною и производимымъ следствіемъ: то темъ болье такъ должно быть тамъ (въ сверхчувственномъ мірь), т. е., каждая идея имъетъ довлъющее основаніе-raison d'etre какъ по отношению ко веей совокупности идей, такъ и по отношенію къ самой себь, такъ какъ всь онь существують одновременно (а не другъ послъ друга) и нераздъльно другъ отъ друга, притомъ-же не зависить ни отъ какихъ случайностей, то туть каждое причиняемое есть выбств и причиняющее, такъ что каждая идея можетъ быть мыслима какъ причина, не имъющая себъ причины (άναιτίως την αιτίαν έγειν). А если такъ, если идеи (можно сказать) не имъютъ для себя (вафшней, производящей) причины, если онф суть сущности, ловлеющія себе вполне и безь всякой (такой) причины, то это значить, что онъ въ самихъ себъ содержать свои причины, и такъ какъ въ бытіи ихъ нетъ ничего случайнаго (т. е., напраснаго или ненужнаго), такъ какъ каждая изъ нихъ обуслованвается всеми прочими и сама ихъ обусловливаетъ, то каждая, такъ сказать, умфетъ отвфтить за себя, почему и для чего она есть и существуеть. Такимъ-то образомъ въ сверхчувственновъ міръ каждой сущности предшествуеть, или вървте сопутствуетъ ся довлеющая причина, которая впрочемъ скоръе есть сущность же, чъмъ причина, или правильнъе,-когорая тождественна съ сущностію. Въ самомъ дёлё, развё можеть появиться и быть въ умѣ что либо излишнее (не имѣющее себъ разумнаго основанія), когда произведенія его свободна отъ всякаго недостатка и несовершенства? Въдь, если онъ вполнъ совершенны, то нътъ смысла искать въ нихъ чего нибудь недостающаго, или спрашивать ихъ, почему онъ таковы, ибо содержа въ себв все, онв содержать въ себв также и свое довленощее основание, такъ что зная, что и каковы они суть, не трудно уже сказать, и почему или для чего онъ суть. Сущность и довлеющее основание туть даны въ нераздельномъ единствъ, и присутствіе обоихъ этихъ элементовъ усматривается въ каждомъ акть ума, въ каждой идев. Такъ напр. если взять идею человъка, то вмъсть съ нею вдругъ и сразу появляется, какъ бы самъ себя вызываетъ къ бытію весь (идеальный) человъкъ, съ самаго начала-сразу всемъ обладающій совершенно-целый, вполне готовый, а если человекъ не весь сразу есть, но то, или другое все прибавляется въ немъ, то это бываеть съ нимъ лишь посль рожденія (въ тыв); тоть идеальный человыкъ отъ вычности существуеть и потому сразу есть весь во всей прости, подверженнымь же изменчивости становится человъкъ лишь послъ рожденія въ (тьль).

3. Но почему же, возразять намъ, нельзя допустить, что въ умѣ было предварительное размышление относительно этого (чувственнаго) человъка? Развъ этотъ человъкъ не сообразенъ съ твиъ (ноуменальнымъ) до такой степени, что решительно нътъ ничего такого, что можно было бы отнять отъ одного изънихъ и прибавить къ другому? Такъ почему же не предположить, что умъ предварительно обсуждаль и решиль (создание чувственнаго человъка)?--Конечно, когда допускается, что вещи произошли (во времени), что съ этимъ допущевіемъ естественно соединяется и то другое, что происхожденію ихъ предшествовало размышленію и обдумываніе; но коль скоро принимается за истину-что вещи отъ въчности всегда происходять, то этимъ самымъ устраняется всякая надобность предварительнаго о нихъ размышленія, ибо то, что всегда есть или бываеть такъ, а не иначе, собственно говоря, даже не можетъ бы предметомъ раздумыванія (быть ли ему, пли не быть, п какъ) 1). Притомъ же если-бы Умъ размышлялъ (какъ лучше всего производить вещи), то это значило бы, что онъ способенъ забывать, какъ онъ дъйствовалъ прежде-отъ начала, и если бы въ самомъ дълъ

<sup>1)</sup> Это - Аристотелевское положение.

поздивник его произведения оказывались лучшими, то это значило-бы, что прежиня были хуже. А если это не мыслимо, если его произведенія сразу были прекрасны, то они и всегда должны оставаться такими же неизменно, прекрасны же они потому, что бытіе ихъ нераздёльно съ ихъ причиною, какъ и здёсь (въ чувственномъ мірф) вещь прекрасна лишь тогда, когда питеть все (ей нужное или свойственное), даеть же ей все присущая ей ея идея, которая владычествуеть надъ ея матерією настолько, что ничего не оставляеть въ ней безформенвымъ, ибо если-бы что либо осталось безформеннымъ, еслибы наприм. не быль образовань (въ тель живого существа) такой органъ, какъ глазъ, то это было бы уже безобразіемъ. Поэтомуто показать причину той или другой вещи значить ни болье, ни менте, какъ привести въ извъстность все, что ей свойственно. Почему, спрапивають, есть у живого существа глаза, почему брови?-Да потому, что оно должно имъть все (свойственное его природъ), а если мы отвътимъ иначе и скажемъ напр., что эти части даны ему для избъжанія опасностей, то и этимъ лишь то выразимъ, что въ самой природѣ его заключается принципъ, который блюдетъ за сохранениет въ цёлости его существа, пользуясь между прочимъ и этичи частями. А это оначить, что природа или сущность предшествуеть (всёмъ подобнымъ частямъ тела) и что (особая) причина (каждой изъ нихъ) есть какъ бы часть самой сущности, - часть, конечно, итличная отъ (цёлой) сущности, однакожъ бытіемъ своимъ всеціло ей обязанная; туть всі части, приноровленныя другь къ другу, объемлются одною целостною сущностію и бывають сожершенны настолько, насколько стоять въ подчинении ей, какъ своей причинъ, или насколько въ ней всъ находятся. Такимъто образомъ оказывается, что (въ понятіи такого предмета, какъ живое существо) идеальная сущность (ούσία), реальная основа ודס דוֹ אין פּוֹעמו) и его причина и цѣль (τὸ διότι) сливаются и составляють одно нераздёльное единое. Поэтому, если правда, что умъ, будучи совершеннымъ, содержитъ въ себъ причины нын разумныя основанія для всего существующаго), то это звачить, что въ идев (человека) должна съ вечною необходимостію и въ совершенствъ заключаться между прочимъ и чув-

ственность, притомъ чувственность своеобразная, опредъленная-такая, которую мы потомъ, видя адёсь (на землё), находимъ, что все въ ней правильно, все обстоитъ, какъ следуетъ. Другими словами, такъ какъ тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) находится во всей полнотъ причина (тождественная съ сущностію) человъка, то это значитъ, что и тамъ человъкъ не есть одинъ только чистый умъ, и что чувственностію обладаетъ онъ не съ того лишь момента, какъ посылается родиться (а изначала). А если такъ, то не значить ли это, что тотъ умъ (ноуменального человъка) самъ по себъ склоненъ къ здъщнимъ (чувственнымъ) вещамъ? Ибо, что другое есть чувственность, чувствительность, какъ не способность воспріятія чувственныхъ вещей? И развъ не нелъпо допустить, что человъкъ, обладая отъ въчности способностію чувствовать, начинаетъ дъйствительно пользоваться ею только здёсь, что эта способность (изъ потенціальности) переходить въ актуальность какъ разъ тогда, когда душа умаляется въ своемъ совершенствъ (отъ соединенія съ тіломъ)?

4. Чтобъ выйти изъ затрудненія (въ которое ставять эти вопросы), необходимо войти въ ближайшее разсмотрівне того, что такое есть тоть—идеальный человікь? Но пожалуй, лучше начать съ опреділенія здішняго (чувственнаго) человіка, а то иначе, не зная, какъ слідуеть представлять этого человіка, котораго въ самихъ себі носимъ, не съумівемъ познать и того. Нікоторые 1) держатся того мнівнія, что этоть—чувственный человікъ по существу своєму совершенно тождествень съ тімъ сверхчувственнымъ. Такъ ли? Рішеніемъ этого вопроса прежде всего займемся.

Итакъ, что такое есть земной человькъ,—есть ли это разумъ, отличный отъ его души, дающей ему жизнь и силу мышленія, или онъ есть сама эта такая именно (а не иная) душа, или наконецъ онъ есть не только такая-то душа, но и душа, имѣющая такое-то тѣло? — Человѣкъ обыкновенно опредъляется, какъ живое разумное существо (ζῶον λογικόν); но такъ какъ живое существо состоитъ всегда изъ души и тѣла, то ясно, что это

<sup>1)</sup> Во всей этой главъ и далье Плотинь виветь въ виду Аристотелевское ученіе объ отношеніи между формого и матеріего въ вещахъ, а также ученіе объ опредъленіи, котораго и самъ отчасти придерживается.

опредъленіе не есть опредъленіе его, какъ души. Когда же онъ опредъляется, какъ синтезъ разумной души и тъла, тогда развъ можетъ быть его субстанція, его истинная сущность въчною (ὑπόστασις ἀίδιος)? Это определеніе соответствуеть человеку лишь съ того мемента, какъ его душа соединяется съ теломъ, и выражаетъ, собственно говоря, лишь то, что имфетъ случиться (съ чистою сущностію человъка), а не то (что есть прежде всего), что мы называемъ человъкомъ въ себъ, само-человъкомъ (айтоандрожнос); оно скорве есть простое описание, ограничение, чёмъ показаніе, въ чемъ состоить первооснова, или истинная сущность (τὸ τὶ ἦν εἶναι); въ немъ даже не принята въ соображеніе форма, какъ принципъ, образующій матерію, а только констатируется синтезъ обоихъ элементовъ (тъла и души), какъ опъ есть уже въ дъйствительности (чувственной), почему изъ него вовсе не видно, что такое есть человъкъ по своему понятію (т. е., по своему истинному первоначальному существу). Скажуть, пожалуй, что определенія подобнаго рода сложныхъ вещей и должны быть таковыми, т. е., состоять лишь изъ перечисленія ихъ элементовъ; но это значило бы отрицать, что каждый элементь порознь тоже подлежить определенію, требуетъ его и допускаетъ. Между тъмъ, если всъ вообще вещи (чувственныя) обыкновенно опредёляются какъ овеществленныя формы (είδη єνολα)-формы, которыя, овладывая матеріей, образують изъ нея разные виды (вещей), то и относительно человъка возникаетъ вопросъ, что собственно дълаетъ его человъкомъ, и ръшение этого вопроса особенно важно и неотразимо для тёхъ, которые поставляють правиломъ, что хорошимъ опредълениемъ вещи следуетъ считать лишь то, въ которомъ показывается первооснова, или истинная сущность вещи (то ті йу єїмаі). Итакъ, что собственно составляетъ сущность человека? Ответить на этотъ вопросъ значитъ показать, что именно делаеть человека таковымъ, каковъ онъ есть, и что всегда ему присуще, что никогда не отделяется отъ него. Поэтому (если взять вышеприведенное опредъление человъка-Сфоч хоткоч, то возникаетъ вопросъ), самъ ли разумъ есть равумное животное, или же это последнее есть нечто отличное отъ разума и составное, а разумъ есть творческая причина разумнаго животнаго? Или. быть можетъ, (въ этой дефиниціи) выраженіе "разумное животное" употреблено вибсто "разумная жизнь"? Въ такомъ разѣ вышло бы, что человѣкъ есть разумная жизнь. Но развѣ возможна жизнь безъ души? А если не что иное, какъ душа, есть начало, производящее разумную жизнь, тогда выходитъ, что человѣкъ или есть простая энергія души, а не субстанція, или есть сама душа. Но если человѣкъ есть разумная душа, то почему душѣ, одушевляющей какое нибудь животное, не быть тоже человѣкомъ?

5. Итакъ следуетъ согласиться, что въ определение человъка должно входить еще что то другое, кромъ души, и что мъшаетъ признать, что человъкъ есть нъчто сложное, - что онъ есть душа въ такомъ-то разумъ (είναι ψυγήν εν τοιῷδε λόγω)? Этотъ разумъ можно представлять, какъ опредъленную энергію, нотакую, которая можетъ существовать лишь нераздёльно съ производящимъ ее началомъ. Таковы наприм. жизнетворные принципы свмени (οί έν τοις σπέρμασι λόγοι), которые не существуютъ безъ души, однакоже не суть души, и такъ какъ они не бездушны, то не удивительно. что они представляють изъ такіе со смысломъ дъйствующіе принципы. Если теперь спросимъ, какая именно душа служить началомъ техъ жизнетворныхъ энергій, которыя производять не людей (а животныхъ), то придется отвътить, что это дълаеть не душа растительная, а иная гораздо более энергическая и живучая, словомъ та, которая производитъ живыя существа. Вотъ такая-то душа, содержащая въ себъ природу человъческую уже прежде (полнаго) образованія тъла, и присущая тякой матеріи (т. е. съмени) к отпечатлъваетъ въ тълъ свой образъ, формируетъ, насколько товконг от природа тъла, образъ человъка, на живописецъ рисуетъ портретъ (съ человъка уже сформированнаго), -- созидаетъ низшаго человъка. надълня ее образомъ и инстинктами, нравами, склопностями и способчеловъческими, но только слабыми, несовершенностями ными, потому что это не есть первый высшій человікь (не интеллектуальный, не умъ, а чувственный, анимальный). Поэтому, между прочимъ, и чувственныя воспріятія его лишь кажутся ясными, а на самомъ деле гораздо темнее, спутаннее воспріятій и представленій (перваго, высшаго человіка), такъ какъ представляютъ собою лишь ихъ образы, отраженія. Тотъ

первий человъкъ стоитъ выше этого между прочимъ и въ томъ отношении, что, обладая болбе божественною душою, имбетъ и чувственныя представленія болье ясныя. Воть этого именно человъка и Платонъ разумъеть (опредъляя его, какъ душу) и если при этомъ говоритъ о душів, пользующейся тёломъ 1), то этимъ хочетъ то выразить, что душа того человъка, какъ боле божественная, господствуеть надъ тою (низшею, о которой идеть рычь), которая непосредственно пользуется тыломь, какъ своимъ органомъ, между твиъ какъ сама она пользуется ниъ лишь посредственно (чрезъ посредство этой низшей души). Такимъ-то образомъ когда (благодаря животворящей и формирующей дівятельности низшей души) раждается одушевленное чувствующее существо, то къ его душт присоединяется та висшая душа и сообщаеть ему жизнь более энергичную и совершенную, или точнъе, не она къ его душъ приближается и присоединяется, а напротивъ сама, не удаляясь (изъ сверхчувственнаго міра), его душу къ себѣ притягиваетъ, такъ что эта касается ея и какъ бы висить на ней. А такъ какъ при этомъ и разумность одной души соединяется съ разумностію другой, то не удивительно, что благодаря свъту (истекающему изъ высшей души) такое живое существо (чувственный человёкъ), будучи само по себъ слъпымъ, темнымъ, становится зрачимъ и яснымъ.

6. Но какимъ образомъ высшая душа (разумная) имѣетъ въ себѣ низшую чувственную? Само собою понятно, что она обладаетъ и пользуется чувствительностію, или воспріимчивостію къ чувственнымъ видамъ, лишь настолько, насколько онѣ (своею идеяльною сущностію) есть и тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ. Она напримѣръ воспріимчива къ чувственной гармоніи, но почему? потому, что въ то время какъ чувственный человѣкъ ощущеніемъ воспринимаетъ эту гармонію, для нея она сливается съ тою гармоніею, которая имѣетъ мѣсто тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ). Или, такъ какъ огонь, который здѣсь представляетъ нѣкоторое подобіе того огня, который тамъ, то эта (высшая) душа, конечно, имѣла (прежде своего появленія згѣсь) воспріятіе этого послѣдняго огня, сообразное съ его сущ-

<sup>1)</sup> Разумбется, въроятиве всего, мъсто въ Аленпіадъ 1: μηδεν άλλο τον άνθρωπον είναι ή ψυχή р. 180 с.; но туть кромъ той души, которая παντί τῷ σώματι χρῆται, въть ръчи и о какой душь высшей, чъмъ эта.

ностію. Да и вообще, если тела, которыя находятся здесь, есть всв и тамъ (какъ идеальная сущность), то понятно, что такая (высшая душа) инбла воспріятія и представленія всёхъ ихъ. А такъ накъ человъкъ, который тамъ, есть (по своему понятію) именно такая (высшая, разумная) душа, обладающая такими воспріятіями, то не удивительно, что и человівкь позднъйшій и низшій, (т. е., чувственный, тълесный), будучи образомъ и подобіемъ (того выстаго человіна), иміть воспріятія (въ строгомъ смыслѣ чувственныя), представляющія нівкоторое подобіе воспріятіямъ того (первъйніаго и высшаго) человъка. Человъкъ, который находится въ умъ (божественномъ), есть самый первый (по бытію) и самый совершенный (по существу), и онъ-то изливаетъ свътъ свой на второго человъка (разсудочнаго), а второй-на третьяго (чувственнаго); этотъ третій самый низшій имфеть въ себъ нъкоторымъ образомъ обоихъ цервыхъ, хотя въ то же время онъ только какъ бы примыкаетъ къ нимъ обоимъ, но никогда не можетъ стать ни тѣмъ, ни другимъ изъ нихъ. Въ насъ дъйствуетъ иногда исключительно этотъ низмій человъкъ, а иногда къ нему привходить нѣчто отъ высшаго, какъ и къ этому высшему присоединяется иногда энергія самаго высшаго человька, и каждый изъ насъ бываеть то тъмъ, то другимъ (изъ трехъ), смотря по тому, сообразно съ которымъ изъ нихъ дъйствуетъ; каждый изъ насъ въ одномъ смыслѣ (потенціально) обладаеть всѣми тремя, а въ другомъ (актуально) не обладаетъ.

Когда третья (чувственная) жизнь, составляющая сущность третьяго человъка, отдъляется отъ тъла, тогда, полагаютъ, слъдуетъ за нею и вторая (разсудочный принципъ) и такъ какъ эта вторая при этомъ не отдъляется отъ сверхчувственнаго міра, то считаютъ естественнымъ, что вторая находится тамъ же, гдъ и третья; но за то когда эта третья жизнь входитъ въ тъло какого нибудь животнаго, то тутъ уже возникаетъ недоумъніе, какъ это она можетъ увлечь за собою сюда и ту вторую высшую часть, которая составляетъ сущность человъка? Недоумъніе это разръщается очень просто: эта сущность (потенціально) есть все (т. е., всякая форма жизни), и въ дъйствительности она принимаетъ то такую, то иную форму, сообразуясь съ обстоятельствами; пока она пребываетъ въ пер-

воначальной чистотъ и непорочности, она хочетъ образовать человъка и въ самомъ дълъ образуетъ человъка, дълая въ этомъ случав то, что лучше, ибо это лучше (чвиъ образовать какое нибудь животное); она образуеть также и существа высшаго порядка-демоновъ, которыхъ природа впрочемъ однородна съ существомъ человека. Само собою понятно, что существующій прежде (чувственнаго, воплощеннаго) идеальный человъкъ есть существо еще боле божественное, есть уже какъ бы само божество, и подобно тому какъ демонъ божества есть только его образъ, точно также (чувственный) человъкъ представляетъ собою только образъ (идеальнаго) человъка, ибо не можетъ-же быть самымъ божествомъ то начало, съ которымъ непосредственно соединяется (чувственный) человъкъ. Ясно, что тутъ оказывается такое же (видовое и степенное) различіе (между начавами), какое существуетъ и между душами, не смотря на то, что вст онт суть существа одного и того же порядка. То же самое следуеть сказать и о демонахъ, о которыхъ говоритъ Платонъ (въ Фодръ и др.), т. е., что и демоны представляють собою различные виды. Итакъ, когда съ высшею душею соединена бываеть такая низшая, которая избираеть себъ природу и жизнь такого или иного животнаго, то эта визшая душа, не смотря на то, что въ соединени съ тою высшею могла бы произвести человъка, производитъ теперь живое съмя этого (избраннаго ею) животнаго, ибо она облалаетъ потенцією и такого стиени и, производя его, проявляетъ вь этомъ худшую изъ своихъ энергій.

7. Но если такъ, если душа производитъ природу разныхъ животныхъ лишь послѣ того, какъ сама подверглась порчѣ и извращеню, то не значитъ ли это, скажутъ, что она первоначально вовсе не была предназначена творить ни вола, ни коня, и что поэтому такія порожденія, какъ конь и волъ, представляютъ нѣчто противное ея природѣ? Нѣтъ, они, конечно, ныже, или хуже ея самой, но они не представляютъ для нея ничего противоестественнаго, потому что она и въ самомъ началѣ обладаетъ потенціею и коня и пса и т. п. и когда приходится творить живое существо, то она, подчиняясь импульсу своей природы, творитъ или самое лучшее, если имѣетъ въ своемъ распоряженіи все для этого необходимое, или только такое, какое мо-

жетъ, если не имъетъ подобно тому какъ и художники, хотя умѣютъ созидать всевозможные образы, на самомъ дѣлѣ однако обыкновенно созидають только или такіе, которые имъ заказываются, или такіе, какіе оказываются возможными при особыхъ свойствахъ матеріала, для нихъ употребляемаго. И въ самомъ деле, что мешаетъ допустить, что творческая сила универсальной души, въ качествъ универсальнаго организующаго принципа, начертываетъ контуры тель еще предъ темъ (про ύπογράφει), какъ отъ нея же войдутъ въ эту (организованную) матерію животворящія одушевляющія силы (т. е., индивидуальныя души)? Почему не согласиться, что этотъ предначертываемый эскизъ (проопоурафи), имфетъ для матеріи значеніе п силу первыхъ передовыхъ лучей проникающаго въ нее свъта (οδον προδρόμους ελλάμψεις είς τήν δλην)? Ποчему не признать, что душа (индивидуальная) вслёдъ за этимъ уже только завершаеть дело (образованія тела, намеченнаго міровою душею), т. е., сообразуясь съ намеченными контурами и чертами, организуетъ всъ члены и что каждая душа при этомъ и сама принимаетъ видъ сообразный съ темъ теломъ, въ которое вселяется, подобно тому какъ въ хоръ каждый участникъ сообразуется во всемъ съ тою ролью, которую на себя взялъ.

Воть къ какимъ выводамъ постепенно пришли мы, задавшись вопросомъ о томъ, какимъ образомъ соединяется съ природою человъка чувственность и какъ (не смотря на это) сверхчувственное бытіе остается непричастнымъ процессу рожденія и всяческаго измъненія. Мы выяснили и доказали, что не сверхчувственныя сущности ниспадають до положенія чувственныхъ вещей, а напротивъ последнія стремятся уподобиться первымъ. войти и быть въ связя съ ними, и что поэтому чувственный человъкъ отъ ноуменальнаго человъка получаетъ способность созерцать сверхчувственныя сущности, а къ вещамъ чувственнымъ стоитъ въ такомъ же отношении, какъ ноуменальный человъкъ-къ сверхчувственнымъ. Въдь и эти послъднія суть вещи ощутимыя, но такъ какъ онъ безтвлесны, то воспріятіе или представление ихъ совствъ иное вполнт ясное и отчетливое, между тъмъ какъ наши воспріятія тълесныхъ вещей несравненно темиве, спутанные и потому называются ощущеніями (въ тесномъ смысле слова). Поэтому, если мы земного чедовѣка называемъ чувственнымъ человѣкомъ, то это потому, что съ одной стороны его чувственныя воспріятія хуже (чѣмъ воспріятія ноуменальнаго человѣка), а съ другой въ такой же степени хуже и (подпадающія имъ) вещи, которыя суть только образы ноуменальныхъ вещей. На этомъ основаніи наши (здѣшнія) чувственныя воспріятія могутъ быть принимаемы за темныя, спутаныя мысли (ἀμοδραί νοήσεις), а мысли (тамъ въ ноуменальномъ мірѣ) за ясныя ощущенія или воспріятія (ἐναργεῖς αἰσθήσεις). Вотъ и все о чувственной сторонѣ (въ природѣ человѣка).

8. Но мыслимо ли и какъ это мыслимо, что живыя существа, какъ напр. конь и т. п. (содержащіяся въ высочайшемъ умъ, какъ идеальныя сущности) не сообразуются съ такими же живыми существами чувственнаго міра (а напротивъ последнія сообразуются съ первыми)? Отвътъ будетъ такой: конечно, чтобъ произвести (чувственнаго) коня, и всякое другое животное, для этого умъ долженъ имъть предварительно концепцію или идею этого животнаго, но изъ этого вовсе не следуетъ, что въ уме прежде всего возникаетъ желаніе создать коня и потомъ уже онъ образуетъ идею коня; напротивъ ясно, что въ умѣ должна быть идея коня прежде, чёмъ онъ пожелаетъ создать коня, и что следовательно идея коня въ уме есть не следствіе, а причина или основание для желанія создать коня. Другими словами, конь нерожденный предшествуетъ коню, имфющему родиться, и такъ какъ первый конь предшествуетъ происхожденію (чувственныхъ коней), и идея его вовсе не обусловлена предшествующимъ желаніемъ созданія или происхожденія (коней, то это значить, что умъ содержить въ себъ и идею коня и вст вообще ноуменальныя сущности, вовсе не сообразуясь съ судьбою чувственныхъ вещей и вовсе не связываясь потребностію создать этотъ родъ вещей; ноумены изначала существовали (въ умѣ), и соотвътствующія имъ чувственныя вещи произошли уже потомъ по силъ естественной необходимости, ибо не могъ же процессъ происхожденія остановиться на ноуменахъ. Что, спрашивается, могло бы остановить и задержать ту силу (ума), которая въ одинаковой степеви способна и выступать (изъ себя наружу), и пребывать въ себъ?!

Однако, что же именно содержится въ божественномъ умъ?

Что въ немъ содержатся разумныя существа, --- это понятно, но что за честь для него имъть въ себъ это множество существъ неразумныхъ, безсловесныхъ, не есть ли это для него скорве явное унижение? Нисколько: такъ какъ умъ занимаетъ второе мъсто послъ Единаго въ абсолютномъ смыслъ слова, то самъ полженъ быть сколько единымъ, столько же и множественнымъ, ибо въ противномъ случай вмисто того, чтобъ стоять посли Первоединаго, онъ сливался бы съ нимъ (въ одно и то же существо). Следуя после Первоединаго, умъ, конечно, не можетъ быть выше, но долженъ быть ниже его по степени единства и простоты, и такъ какъ Первоединый въ этомъ отношении превосходиве его, то ему необходимо быть больше, чемъ единымъ, чбо множественность равносильна уменьшенію совершенства Но ночему (спросять) не быть уму только двойствомъ (мыслящаго и мыслимаго)? Да потому, что каждый изъ элементовъ этого двойства, вивсто того чтобъ быть абсолютно-единымъ, представляеть такое же двойство, и какъ-бы далеко ни простерто было дёленіе этой двонцы, каждый изъ самыхъ малей-. шихъ ея элементовъ окажется такимъ же (т. е., двойственнымъ) Притомъ же первая двоица содержить въ себъ разомъ и покой, и движеніе, насколько она есть умъ и вмёсть жизнь-умъ совершенный и жизнь совершенная. Поелику же совершенство ума не въ томъ состоитъ, чтобъ онъ былъ единымъ, а въ томъ, чтобъ онъ былъ всецелымъ, всеобъемлющимъ, то онъ и въ самомъ дълъ содержитъ въ себъ всъ частные, особые умы и не только равенъ всей ихъ совокупности, но даже больше ея. Равнымъ образомъ и жизнію онъ обладаеть не такъ, какъ одна индивидуальная душа, а какъ совокупность всфхъ душъ, и всявлствіе этого обладаеть всемогущею силою творить такія, т. е., индивидуальныя души. По этой же причинв онъесть совершеннъйшее или всеобъемлющее живое существо, т. е., такое, въ которомъ содержится не одинъ только человъкъ (но всв роды и виды живыхъ существъ), потому что въ противномъ случат и на землъ не было бы никого болъе, кромъ одного человвческаго рода.

Профессоръ Г. В. Малеванскій. (Продолженіе будеть).



## Христіанскіе догматы о безсмертін души и воскресеніи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человъка.

(Окончаніе \*)

## III.

Мы проследили ходъ доказательствъ безсмертія души, искусно сгруппированныхъ Платономъ въ діалогі Фодовъ. Прежде всего, изъ изложенія этихъ доказательствъ ясно, что ученіе о безсмертів не есть нічто случайное въ системів Платона, не есть неожиданно новая точка зрвнія на предметь; оно есть дальнейте выводы и естественное следствіе изъ основныхъ началь его философіи. Всѣ доказательства этого ученія повтораютъ собою или исходятъ, или предполагаютъ основныя по**зожевія его идеологіи, космологіи, антропологіи и этики, су**щественнъйшій же узель, изъ котораго они развиваются-это есть ученіе объ идеяхъ, насколько всё остальныя части философской системы Платона условливаются принципами его идеологін. Следовательно, и оценка этого ученія естественно распадается на двъ части, -- первая часть должна коснуться основныхъ принциповъ философіи Платона, а вторая-непосредственно самихъ доказательствъ по отношенію къ ихъ научному и логическому достоинству.

1. Философія Платона есть величественное, единственное въ своемъ родъ произведеніе человъческаго ума. Оно легло въ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 11.

основу иногихъ последующихъ философскихъ ученій. Философія великаго Аристотеля опредёлилась имъ. Эпикурензмъ и стоицизмъ разрабатывали отдельные моменты философіи Платона, предшественникомъ скептическихъ академиковъ былъ агностикъ Сократъ, какимъ мы его видимъ въ раннихъ діалогахъ Платона. Александрійская теософія и неоплатонизмъ питались мудростію Платона. Многіе ученые эпохи возрожденія разрабатывали отдёльныя положенія платонизма. Комбриджскіе платоники, Берклей, Мальбраншъ и цёлое сонмище позднёйшихъ интеллектуалистовъ сохранили до нашей поры духъ и до накоторой степени доктрины Платона. Ясные следы платонизма запечатиблись во многихъ системахъ новой философіи. Все это, конечно, есть лучшее свидетельство достоинства системы, глубины мыслей автора и широты его воззрвній. Но въ то же время, въ этомъ движеніи мысли, толчекъ къ которому быль философіею Платова, выясняются и всв недостатки, всв противоръчія, таившіяся въ этой системъ.

- 1. Прежде всего самое основное положеніе системы, ученіе объ идеяхъ, какъ самостоятельныхъ духовныхъ сущностяхъ, искони существующихъ, подверглось самой строгой критикъ и было отвергнуто во всемъ своемъ составъ уже Аристотелемъ 1).
- 2. Понятіе Платона о божествъ неясно и неопредъленно. Очевидно, что Платонъ движущую причину отъ умственной, божество отъ высочайшей идеи, идеи блага, не отличалъ. Высочайшее благо и высочайшее божество—одно и то же. Полагая божество, какъ высочайшую идею, хотя и на высшемъ мъстъ, но подлъ другихъ таковыхъ же, въчныхъ, самобытныхъ идей, это ученіе вносило въ понятіе божества коренное противоръчіе, противоръчіе между самобытностію божества и его ограниченіемъ міромъ идей. Таковое же непримиримое противоръчіе заключается и въ опредъленіи отношенія божества къ міру явленій. Міръ явленій есть въчный образъ, отраженіе идей, которыя проявляють въ ней свою индивидуальность. Какимъ же образомъ мыслимо отношеніе этого отображенія

Аристотель подвергаетъ критикъ учение Платона объ иденхъ въ книгахъ своей метафизики.

идей къ верховной идев—божеству 1)? Этого невозможно определить. Личность божества исчезаетъ въ туманъ неопределенностей, Божество мыслится скорве не какъ личность, а какъ всеобщій міровой умъ, занимающій средину между личнымъ и безличнымъ.

3. Тому, что понимаетъ Платонъ подъ матеріею, всего приличнъе название несуществующаго, ибо оно не можетъ быть познаваемо ни посредствомъ понятій, ни посредствомъ представленій и воспріятій. Такъ какъ все истинно сущее познаваемо, и при томъ познаваемо такимъ, какимъ оно существуетъ, то матерів, непознаваемой, остается быть только несуществующею. Въ таковомъ воззрвніи на матерію скрыто логическое противоръчіе. Матерія существуетъ и въ то же время ея нътъ. Матерія, или несуществующее, производитъ всъ тъ свойства, которыми тълесное отличается отъ безтелеснаго. Следовательно, ее нужно признать вторымъ на ряду съ идеями принципомъ дъятельности и жизни, отличающимся отъ идей только характеромъ своей дъятельности, состоящимъ въ слъпой и неразумной необходимости, ограничивающей свободную деятельность разума. Кроме невозможности сколько-нибудь уяснить себь, какимъ образомъ несуществующее можетъ производить реальное действіе и стеснять разумно и свободно действующую волю, которан есть само божество, въ этихъ представленіяхъ ясно проходять следы дуализма.

<sup>1)</sup> Правда, въ системъ Платона встръчается и иной кругъ представленій, на основания которыхъ происхождение міра изображается такъ: образователь міра (оприсоруют), взирая на образь вично жинаго существа (сотобою), образональ душу міра взъ смішенія ся составных частей, потомъ вещества заключель въ форму четырехъ элементовъ и въ заключение построилъ изъ некъ міръ и населиль его органическими существами (Tim. 22 с. и дальн. Leg. III, 677 и дал.). Но это описаніе, какъ въ своемъ целомъ, такъ и въ подробностякъ иметь до такой степени миническій видь, что трудно, почти невозможно уловить заключающееся въ немъ серьезное, научное убъждение философа. Эта мысль о началь міра во времени стоить въ такомъ порязительномъ противорьчіи съ другими его взглядами, особенно съ ученіемъ о вічности идей и человіческаго духа, что необходимо допустить, что ему, въ существъ дъла, нуженъ быль только симсль о зависимости всвуж вещей отъ вічныхъ, идеальныхъ основаній, вопрось же о томъ, необходимо ли для этого временное возникновеніе міра, и мыслимо ли оно само по себъ, остается у него безъ изслъдованія и отвъта. Согласно со всьмъ строемъ его системы представднется міръ візнымъ и безначальнымъ.

Философствующая мысль въ существъ дъла все еще вращается въ томъ безвыходномъ лабиринтъ, въ какой она невамътно вступила еще до временъ Сократа.

- 4. Весь міръ одушевленъ и потому разуменъ. Онъ причастенъ разуму и жизни при посредствъ міровой души. Но что же такое есть сама міровая душа? Каково ея отношеніе къ божеству 1). Каково отношеніе ея ко всъмъ прочимъ видамъ бытія? Какъ понимать то, что она есть причина разума и жизни во всъхъ другихъ существахъ? Есть ли она нѣчто личное, или же она есть безформенная сила, одаренная разумностію? Все это остается рядомъ вопросовъ, на которые нѣтъ отвъта въ системъ, и рѣшеніе которыхъ на почвѣ основныхъ положеній системы невозможно.
- 5. Понятія о душѣ человѣческой не глубоки и недостаточно опредѣленны. Душа человѣческая существуетъ ли отъ вѣчности, или же она возникла во времени, прямаго отвѣта на это нѣтъ. Исходя изъ основоположеній системы, нужно полагать, что она безначальна. Тогда какъ же понимать мысль, что высочайшая идея, или божество есть первопричина всего 2). И какое отношеніе души человѣка къ душѣ міра? Почему нужна еще другая, отличная отъ міровой души, носительница жизни и знанія собственно для человѣка? Съ ученіемъ о трехъ частяхъ души какъ примирить неизбѣжную мысль о единствѣ души? Трудно понять, какъ возможно единство самосознанія, если по природѣ всѣ эти три части не составляютъ одного цѣлаго и не совпадаютъ одна съ другой. Платонъ не показываетъ намъ, какъ умъ оказываетъ свое вліяніе и дѣйствіе на

<sup>1)</sup> Правда, встрѣчается въ системѣ Платона и такой кругъ представленій, гдъ міровая душа изображается, какъ актъ творческой воли Божества (Тіш. 34, 6 и дальн.). Но эти представленія стоятъ въ странномъ и непримиримомъ противорѣчіи со всѣмъ строемъ платонизма (См. прим. 29).

<sup>2)</sup> Правда, въ системъ проходить и такой взглядь на душу: после того какъ Творець міра образоваль въ общемъ міровое целое и произвель божественных сущности (звезды), говорится въ Тимев (Тіт. 41. д. е. 69. с. д., а также Phileb. 30 d.), тогда онъ приказаль сотвореннымъ богамъ создаль смертную сущность, Они создали человъческое тело и смертныя части человъческой души, а самъ онъ создаль безсмертную часть, въ томъ же самомъ сосуде, въ какомъ ранее создаль онъ міровую душу. Матерія и смешеніе были равныя, только меньшей чистоти. Какъ смотреть на эти представленія см. выше примъч. 29 и 30.

низшія части души, я какъ господствуєть опъ надъ ними. Въ душъ, по Платону, мы имъемъ три сущности, которыя только связаны одна съ другой, а не одну сущность, действующую въ равличныхъ направленіяхъ. Много и иныхъ трудностей встаетъ при этомъ: какъ безтелесная душа можетъ зависеть отъ чувственнаго, какъ чрезъ эту зависимость, совершенно случайную, она преклоняется къ ложнымъ и нечистымъ склонностямъ, къ фальшивымъ исканіямъ внёшнихъ благъ и грубымъ ошибкамъ въ выборъ образа жизни, какимъ образомъ по причинъ здъшнихъ отношеній будеть она наказываема въ той жизни, если она существенно отдълена отъ тъла даже въ своей смертной части, вийстищи страстей, удовольствій и боливней? Мы не можемъ представить, чтобы смертная часть души пережила смерть человека, и въ то же время нельзя себе представить, чтобы она оставалась соединенною съ тёломъ и послё смерти его. Тогда какова же судьба ея?

## IV.

Взглянемъ теперь на самыя доказательства безсмертія души у Платона со стороны ихъ логической ценности. Мы коснемся только важнійших изъ нихъ. 1. Четвертое доказательство заключаеть отъ простоты и несложности души къ ея неразрушиности-безсмертію. Душа есть существо простое, не им'ьющее частей, и потому она не можетъ умереть, ибо смерть есть равложеніе цёлаго на свои составныя части. Доказательство не предвидить и не опровергаеть многихь возраженій, ослабляющихъ его силу и значеніе. Платонъ говорить, что душа проста и несложна потому, что она невидима. Но самъ же справедливо ослабляеть это доказательство возражениемъ, что невидимость существуеть только для человъка: "по крайней мірь люди не видять ее", говорить онъ. возможна такая точка эрвнія, съ которой душа видима и доступна зрвнію. Указывается еще на могущество души надъ твломъ, какъ на доказательство ея простоты и безсмертія. Но на это можно возразить, что весьма часто и у весьма многихъ твло владычествуеть надъ душею. Далве доказательство говорить, что душа проста, нематеріальна и безсмертна потому,

что она всегда равна себѣ самой и стремится къ неизмѣнному. Но были ученія, которыя всѣ вышеуказанныя свойства души объясняли изъ особенностей матеріи, а вмѣстѣ съ тѣмъ не допускали безсмертія души въ смыслѣ Платона. Наконецъ если бы и было твердо установлено, что душа есть сущность простая, то и тогда, прежде чѣмъ заключить къ ея безсмертію на этомъ только основаніи, нужно было-бы еще доказать, что она не только не можетъ разложиться на части, но и не можетъ исчезнуть, или быть уничтоженною вдругъ, подобно тому какъ вдругъ она могла возникнуть.

2. Последнее, пятое доказательство основывается на понятии о душе, какъ носительнице идеи жизни. По существу этого доказательства душа есть субстанціональная носительница жизни. Она не есть смертное твореніе, но она есть божественное начало, въ себе самомъ заключающее безсмертіе. Она не получаетъ безсмертія отъ Творца какъ его божественный даръ, какъ если бы была по существу своему могущая умереть, но носить его самобытно въ себе самой, какъ свою сущность.

Что же собственно доказаль Платонь своимъ последнимъ, основнымъ доказательствомъ? Доказалъ, что душа и идея жизни тожественны. Следовательно сила доказательства стоить до тъхъ поръ, пока стоитъ учение объ идеяхъ. И это доказательство несеть съ собою накоторыя существенныя неразратимыя недоразумьнія. Прежде всего, то, что говорится о душь вообще, приложимо ли къ каждой отдёльной душё? Что сказать объ индивидуальной душь и ея неуничтожимости? Приводимое доказательство отъ идеи жизни имъло бы свою относительную силу только въ томъ случать, если бы было установлено, что всякая отдёльная душа заключаеть въ себъ всю полноту идеи жизни. Но изъ основоположеній системы выходить скорве, что всякая отдельная душа носить въ себе только часть этой жизни, есть только искра всемірнаго огня. А потому остается неразрѣшимымъ вопросомъ: сохранится ли каждая отдёльная душа съ своимъ отдёльнымъ самосознаніемъ, или же по раздучени съ своими тълами всъ души сольются съ идеею всемірной души?

Итакъ что же собственно обосновалъ Платонъ на тъхъ до-

водахъ, достоинство которыхъ мы сейчасъ видъли? Какія истины старался онъ утвердить въ сознаніи человъчества своими глубокими разсужденіями?

- 1. Душа человъческая безсмертна, тъло же его смертно, оно есть источникъ зла и должно умереть. Итакъ философъ утверждаетъ безсмертие души, а не безсмертие человъка.
- 2. Душа человъческая безсмертна не вся въ своемъ существъ, она безсмертна только тою своею стороною, которою она устремлена къ созерцанію міра идей, этихъ въчныхъ духовныхъ сущностей. Итакъ безсмертенъ только разумъ человъка, другія же силы—чувствованіе, желаніе, воля не имъютъ залога безсмертія, потому что они служатъ орудіями тъла.
- 3. Что разумѣетъ философъ подъ душею, которую даритъ онъ безсмертіемъ? Есть ли это личная, индивидуальная душа, или же безсмертіе принадлежитъ только роду, идеѣ души? На этотъ вопросъ, исходя изъ основоположеній системы, нельзя дать строго опредѣленнаго отвѣта.

Слово Платона составляетъ последнее, заключительное слово о безсмертіи для древней философіи и для древняго міра. Последующія философскія ученія—Аристотеля, эпикурейцевъ, стоиковъ и неоплатониковъ не сделали ничего существеннаго, или сделали очень мало для проясненія этой великой истины и упроченія ея въ человеческомъ сознаніи 1).

То немногое, отрывочное и одностороннее, къ чему пришелъ въ великой истинъ безсмертія Платонъ путемъ своихъ усиленныхъ изысканій, можетъ ли удовлетворить пытливый умъ и жаждущее въры и успокоенія сердце? Этого нельзя ожидать. Человъкъ прежде всего чувствуетъ и сознаетъ себя живою, индивидуальною личностію, отличною отъ другихъ, подобныхъ ему, и это чувство самобытности такъ сильно въ человъкъ, что ничто столь не тяжко, какъ посягательство на эту самобытность. Ученіе же, проповъдующее безсмертіе не личности, а рода, есть плохое успокоеніе для ума и ненадежное утъщеніе для сердца. Оно вноситъ только смуту и тревогу въ душевный міръ человъкъ. Человъкъ сознаетъ себя состоящимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древне-греческій міръ и христіанство въ отношеніи къ вопросу о безсмертіи и будущей жизни человіна. И. Чистовича. Страница 187.

изъ мыслящей, чувствующей и деятельной души и тела, органа и орудія души въ условіяхъ земнаго ся существованія. Правда, душа неизмъримо выше тъла, она есть благороднъйшая часть человъка, источникъ всего возвышеннаго и чистаго въ его жизни, ея преимуществами человъкъ измъряетъ свое преимущество предъ прочими тварями, но при всемъ томъ человъку дорого и его тъло, потому что только въ немъ и при посредствъ его человъкъ узналъ себя, какъ личность, какъ индивидуума, со всёми своими достоинствами и недостатками. Витств съ теломъ испытываетъ онъ радости и утехи жизни, вивств съ теломъ перепосить онъ тяготы и невзгоды, вивств съ теломъ, пользуясь имъ, какъ орудіемъ, стремится человекъ къ нравственному и умственному совершенству. И естественно человъку желать, что-бы то безмертіе, которое объщается ему, даровано было не душт только, но и телу. Но что же сулнть ему ученіе Платона? Оно хочеть утішить его объщаніемь только безсмертія души, тёлу же грозить разрушеніемъ. Плохое утвшеніе! Человвкъ сознаеть въ себв силы ума, чувства и воли. Способность мышленія сильна въ немъ. Въ натурахъ благородныхъ, возвышенныхъ она проявляется съ необычайною силою напряженія и приводить къ глубокимъ изысканіямъ и изумительнымъ открытіямъ. Но не менфе сильна въ человфкф и способность чувствованій. Чувствованія такъ существенны въ природъ человъка, что каждый актъ мышленія и воли сопровождаются извъстнымъ чувствованіемъ, и наоборотъ всякое чувствованіе отражается на длительности мышленія и на самоопределенін воли. Чувствованія всегда находятся на лицо въ сознаніи человъка. Опредъленной, ясно сознанной мысли въ данную минуту можеть и не быть въ сознаній, но то или иное чувствованіе и настроеніе всегда сознаются нами. Человекъ не мыслимъ безъ опредъленнаго чувствованія въ каждую минуту своей жизни. Бываютъ минуты особаго напраженія чувства, подъ вліяніемъ котораго и вся духовная жизнь человіка принимаеть соотвътственное теченіе. Чувствованіями опредъляются склонности и симпатін человъка. Онъ иногда съ ръшительностію вліяють на его волю и дають направленіе его убъжденіямъ.

Кром'й ума и чувствованій есть въ природів души челов'йка

и сила воли, способность самоопределенія къ деятельности. Способность эта дівятельна и сильна въ душів. Ею человівкь проявляеть вовнъ все свое внутреннее содержание, являеть себя существомъ действующимъ и творящимъ. Потребность дъятельности насушна для человъка. Лишеніе возможности всесторонней деятельности есть не вознаградимая потеря и положительное несчастие. Чъмъ выше развитие личности, тъмъ сильнъйшую она испытываеть потребность дъятельности въ самыхъ разнообразныхъ направленіяхъ. Убъдительно ученіе, которое, объщая безсмертіе уму, исключаеть изъ участія въ этомъ благв волю и чувство человвка? Несетъ ли успокоеніе и утітеніе та философія, которая разрываеть единство душевной субстанціи и тому, что само по себ'в есть единство, привисываеть тройственность частей, субстанціонально другь съ другомъ несвязанныхъ. Убъдительна ли философія, которая, полагая всю ценность въ уме, какъ способности познанія, ему только одному объщаеть безсмертіе и лишаеть этого блага другія, столь же равноправныя и существенныя въ человеке силы-чувство и волю?

Несомивно, что и самъ Платонъ носиль въ душв своей чувство неудовлетворенности своими возвышенными философскими изысканіями. Послв продолжительнаго и серьезнаго изученія, послв напряженія всвять силь своего духа, онъ пришель къ сознанію бевсилія человвческаго духа и мысли въ решеніи возвышеннейшихъ вопросовъ философіи и въ томъ числе вопроса о душв человеческой и ея безсмертіи. Это сознаніе съ особенною ясностію высказалось въ техъ нередкихъ у него мысляхъ, где онъ отъ одного только Божества ждетъ полнаго удовлетворенія своихъ заветныхъ чаяній.

"Необходимо ждать, говориль онь, пока кто не научить, какъ должно располагаться въ отношени къ Богу и къ людямъ. Когда же наступить это время, Сократь, и кто будеть наставникомъ? Кажется съ особеннымъ удовольствиемъ поглядъль бы на этого человъка, кто онъ? Это тоть, который печется о тебъ. Но мнъ кажется, что у тебя сперва надо прогнать мракъ отъ души, которымъ она покрыта, а потомъ показать ей то, чрезъ что имъетъ она познать добро и зло, ибо теперь, мнъ

кажется, ты къ этому не способенъ. Пусть прогонитъ, мракъ ли то будетъ или другое что, я готовъ и ни какъ не убъгу отъ его повелъній, кто бы ни былъ тотъ человъкъ лишь бы мнъ сдълаться лучшимъ 1).

Когда пройдены были всв пути изследованія, истощены всв ученія мысли, чтобы діалектически обосновать истину безсмертія, одинъ изъ собесъдниковъ Сократа, въ внаменитомъ діалогъ Фэдонъ, ставитъ неожиданно такой вопросъ: касательно предмета ностоящей нашей ръчи, Сократъ, миъ представляется. можеть быть то же, что и тебь, и именно возможно ли вь этой жизни ясное объ этомъ предметъ познаніе, или невозможно. или очень трудно, однако же отказываться отъ изысканій прежде, нежели внимание будетъ совершенно утомлено, свойственно человъку весьма слабому. Въ этомъ отношения нужно достигнуть чего нибудь одного: или узнать и открыть, какъ діло обстоить, или, если это невозможно, принять самое лучшее и неопровержимое человъческое слово, и на немъ какъ будто на доскъ, попытаться переплыть жизнь, если кто не можетъ переплыть ее безопасние и вирние на твердишемъ суднъ-на какомъ нибудь словъ божіемъ 2).

Изследуя вопросъ о существе добродетели, объ условіяхъ ея возможности и пріобретенія, Платонъ въ конце длинной цепи заключеній, приходить къ такому неожиданному выводу: добродетель, какъ нечто доброе, и, следовательно, и полезное. котя условливается вообще разуменіемъ того, что делается, но это разуменіе, необходимо должно быть знаніемъ, а можетъ быть просто правильнымъ мненіемъ или благомысліемъ. Это благомысліе никакъ нельзя считать за результать обученія, и скоре можно сравнить его съ темъ энтузіазмомъ или тактомъ, силою котораго действуютъ прорицатели и вещіе люди. А если это такъ, то источникъ добродетели не обученіе и не природа, а божественный даръ (деїх рогра) з).

И въ другихъ сферахъ духовной жизни онъ готовъ скоръе положиться на помощь божественную, чъмъ на собственныя

<sup>1)</sup> Алк. 13 стр. 150 Д.

<sup>2)</sup> Phäd. 85 C. D.

<sup>3)</sup> Men. 99. E.

силы человѣка, какъ бы ни были онѣ изнурены. "Политики вичѣмъ не отличаются, говоритъ онъ, отъ прорицателей и мужей богодухновенныхъ, какъ скоро они, боговдохновенные и ваитствованные, совершаютъ посредствомъ слова много великихъ дѣлъ, котя и не знаютъ что говорятъ 1). Поэты пишутъ 10, что пишутъ по внушенію не мудрости, и какого-то естественнаго дара, приходя въ энтузіазмъ, какъ пророки и предсказатели. Сюда же нужно отнести и тѣ мысли его, гдѣ онъ, вступая въ явное противорѣчіе съ основными положеніями своей системы, считаетъ какъ душу человѣческую, такъ и міръ вообще сотворенными и ссылается на благость божественную, какъ ручательство вѣчнаго бытія міра и души 2).

Много и иныхъ противоръчій скрывалось какъ въ возаръніякъ Платона, такъ и въ самомъ его характерф. "Несмотря на всю изумительную новизну его взглядовъ, говоритъ историкъ 3), какъ будто современныхъ намъ, Платонъ былъ истымъ Эллиномъ среди Эллиновъ. Въ планы его не входили неэллинскія расы. Хотя онъ и признаваль культуру и ученость Египтянъ и заимствовалъ или, върнъе, дълалъ видъ, что запиствуетъ у другихъ варваровъ грандіозные мины, уравненіе Евреевъ съ Греками, людей свободныхъ и рабовъ, далеко не входило въ кругъ его воззрвній. Онъ раздвляль съ Исократомъ старинное увлечение самымъ отсталымъ и узкимъ изъ эллинскихъ народовъ, Спартанцами; онъ былъ настолько исключителенъ въ своихъ взглядахъ, настолько былъ аристократомъ въ душть, что считалъ унизительнымъ обращать вниманіе на низшія сословія, и, подобно всемъ Грекамъ того времени, смотрълъ даже на свое идеальное общество, какъ на взбранную группу людей, равныхъ между собою и окруженныхъ толкою непривиллегированныхъ низшихъ существъ и рабовь. Это быль исключительно аристократическій коммунизмь, основанный не на равенствъ людей, а на ихъ врожденномъ и коренномъ несходствъ; мы видимъ въ полномъ смыслъ слова

<sup>1)</sup> Men. 99, C.

<sup>2)</sup> Tim 41.

<sup>3)</sup> Исторія влассическаго періода Греческой Литературы. Дм. П. Магаффи. Перезодъ Веселовской. Москва 1883 г. Томъ II, стр. 199. § 438.

республику немногихъ избранныхъ, господствующую надъ остальною массою сурово, почти не терпимо, деспотически... Всъ эти коренныя противорёчія были, безъ сомнёчія, причиною постоянно усиливавшейся сумрачности и тоски, которыя замёчаются въ последние годы жизни Платона. Онъ не верилъ въ способность человъческой природы совершенствоваться. Даже идеальное государство его, если бы оно могло осуществиться на практикъ, заключало бы въ себъ, по его собственному признанію, зародышь неизбіжнаго разложенія. Родь людской шелъ не впередъ, а назадъ. Діалектика и свободомысліе вели къ скептицизму, соглашение съ установленными идеями къ невъжеству и умственной апатіи. Изъ умолчанія современныхъ Платону историковъ относительно последнихъ летъ его жизни мы безошибочно можемъ вывести заключение, что его презирали, какъ празднаго мечтателя всъ, кромъ его непосредственныхъ послъдователей".

Послѣ всего сказаннаго нами о Платонѣ и его воззрѣніяхъ можно съ увѣренностію сказать, что было бы безуміемъ серьезно думать, что то немногое, слабое и колеблющееся, что сказалъ онъ о душѣ, и въ истинѣ чего прежде всего усумнился онъ самъ, могло лечь въ основу великаго христіанскаго ученія, тѣмъ менѣе могло оно возрасти до полноты христіанскаго міросозерцанія.

Γ.

Что даровало человъчеству христіанство своимъ ученіемъ о безсмертіи?

- 1. Господь силою Своего всемогущества сотворилъ человъка состоящимъ изъ души и тъла и предназначилъ его къ безсмертію.
- 2. Человъкъ сотворенъ свободнымъ, вслъдствіе чего онъ отвітствененъ за своя поступки.
- 3. Злоупотребивъ своею свободою, человъкъ палъ и тъмъ исказилъ свою природу, слъдствіемъ чего была смерть, сдълавшаяся общимъ достояніемъ всего живущаго.
- 4. По закону смерти тёло разрушается, разлагаясь на свои составныя части и обращается во власть земныхъ стихій, душа же продолжаеть свое бытіе, оставаясь сама собою, сохраняя свою личность и самосознаніе, и въ этомъ лежить ея безсмертіе.

- 5. Душа безсмертна не по природъ своей, потому что единъ есть имъяй безсмертіе Господь (1 Тим. VI. 16), но по милости и благости Божіей. Душа не есть жизнь, но только причастна жизни до тъхъ поръ, пока угодно это Господу.
- 6. Разлученіе души отъ тіла, причиняемое смертію, есть временное. Въ послідній день міра тіло, умершее и разрушившеся, возстанеть изъ праха и соединится съ своею душею.
- 7. Чудо воскресенія тѣла, совершится Господомъ Інсусомъ Христомъ,—только Его всемогущею силою Божественною, которою совершено и Его собственное по плоти изъ мертвыхъ воскресеніе.
- 8. Животворящее действіе воскресенія прострется на всёхъ умершихъ, праведниковъ и неправедниковъ. Коснется оно и тёхъ, которыхъ пришествіе Господа застанетъ въ живыхъ. Въ этихъ последнихъ оно обнаружится особеннымъ измёненіемъ ихъ тёлеснаго организма.
- 9. По существу своему и основнымъ элементамъ воскресшія ты вобруть ты же самыя, которыя жили на земль, въ свойствахъ же своихъ и состояніи своемъ будутъ отличныйшія и превосходныйшія,—соотвытствующія духовной природычеловыка.
- 10. По мъръ нравственнаго совершенства людей и тъла воскресшія будуть различны по своему достоинству.
- 11. Ціль воскресенія есть требованіе высочайшей справедливости и правды. Такъ какъ тіло есть существенная половина человіческаго состава, то необходимо, чтобы оно раздільно посліднюю судьбу человіна. Итакъ, если душа будетъ наслаждаться блаженствомъ за добрыя діла, то необходимо, чтобы и тіла разділяли съ нею это блаженство. Если же душа осудится на вічное мученіе за злыя діла, и тіло должно участвовать въ немъ 1).

На основаніи изложенных выше положеній мы имбемъ право сділать такія заключенія.

<sup>1)</sup> Существенные моменты христіанскаго ученія о безсмертів души и воскресенія мертвых признаны нами по руководствамь: 1) Догматическое Богословіе Православной Кафолической Восточной Церкви Архим. Антонія; 2) Премудрость в благость Божія въ судьбахъ міра и человічка (о конечныхъ причинахъ) О. А. Голубинскаго. Третье дополненное изданіе. Москва. 1885 г.; 3) Опыть православнаго Догматич. Богословія. Епископа Сильвестра.

- 1. Христіанское ученіе о безсмертіи не есть естественная эволюція ученія языческой философіи и въ частности платонизма.
- 2. Христіанское ученіе о безсмертіи есть истинно богооткровенное, во всей полнот'є своей открытое Самимъ Господомъ. Доказательства этихъ положеній сл'ёдующія.
- 1. Въ христіанскомъ ученій есть моменты существенно новые, которыхъ нельзя вывести генетическимъ путемъ изъ предшествующихъ стадій развитія, потому что они отридають собою то, что имъ предшествовало. Сюда относятся: а) мысль о творчествъ Божества, создавшаго все изъ ничего могуществомъ силы Своей, тогда какъ въ языческомъ міровоззрѣнін міръ совечень Богу, или, что то же самое, міръ есть тоть же богъ; б) душа человъческая, какъ и весь міръ, сотворена Богомъ изъ ничего, и потому имъетъ начало своего бытія; в) человъкъ созданъ состоящимъ изъ души и тъла, которыя своемъ дивномъ союзъ составляютъ единую, правственно-разумную, чувственно-духовную личность, при самомъ сотвореніи своемъ назначенную Господомъ къ блаженству и безсмертію: тогда какъ въ системъ платонизма душа человъка одна существуетъ отъ въчности, тъло же дается ей случайно, временно, въ видъ особаго наказанія; г) по ученію христіанскому душа человъческая наслъдуетъ безсмертіе не въ силу своей безначальной природы, но по милости и благости Божіей, потому что одинъ только есть имъяй безсмертіе—Господь; (1 Тим. VI, 16); въ языческомъ же міровозэрьній души безсмертны по самой природъ своей, какъ безначальныя, д) по ученію христіанскому человъческое тъло вновь соединится съ своею душею и возстанетъ для жизни въчной и безсмертной, смотря по заслугамъ человъка, по взгляду же языческому тъло умретъ навъки, по крайней мъръ въ томъ видъ, въ какомъ оно существовало; е) по ученію христіанскому душа человъка, послъ смерти тъла сохраняетъ свою личность и самосознаніе, таковою же предстанеть она и на судь и войдеть въ жизнь въчную, въ системъ же платонизма нътъ мъста понятію о личности и индивидуальности, и безсмертіе, какое объщаеть онъ, не есть безсмертіе личной, индивидуальной души, а безсмертіе рода, безсмертіе души міра, ибо человіческая душа есть искра міровой души.

Итакъ христіанское ученіе о безсмертіи, какъ не имѣющее для себя почвы въ предшествующихъ стадіяхъ развитія, есть даръ Божій, дъло сверхъестественнаго Божественнаго Откровенія.

- 2. Истина Богооткровеннаго христіанскаго ученія о безсмертін души открывается и изъ внутренняго совершенства, высоти и полноты этого ученія. Само по себ'й это ученіе есть совершенивищее и во всехъ отношенияхъ безукоризненное. Ни одинъ предубъжденный умъ, никакая человъческая критика не могуть усмотрыть въ немъ ни противорычій, ни односторонности, ни неясности. Ибо что можно возразить противъ всемогущества творческой воли Божества? Мысль о творческой воль разоми устраняеть изъ міровоззрынія всь непримиримыя противоречія и дуализмъ духа и матеріи и пантеизмъ и гилозонямъ. Въ учении христіанскомъ душа человіческая объемлется во всей своей полнотъ, сообразно своей истинной сущности. Судьба человъка послъ смерти изображается соотвътствующею истинному понятію о Божествъ, его всемогуществъ н благости, а также понятію о мірь и человъкъ. Все въ этомъ ученін исполнено гармоніи, все согласовано между собою, и все объясняется одно другимъ. Мысль пытливая вполнъ удовлетворена, и никакихъ возраженій не предвидится ни съ какой стороны.
- 3. Христіанское ученіе о бевсмертіи есть сверхъестественное, богооткровенное ученіе. Это видно еще изъ того высоваго, благотворнаго вліянія. какое оказываеть оно на человіка. Всі силы человіческаго духа находять въ этомъ ученіи полное удовлетвореніе и успокоеніе. Его нравственное чувство уловлетворено обітсваніемъ полнаго и справедливійшаго воззанія, нелицепріятнаго и совершеннійшаго. Его сердцу обіщано созерцаніе красоты совершеннійшей, предъ которой бліднікоть радости здішней жизни. Уму человіка обіщано знаніе всеобъемлющее, відініе самой истины полное и непосредственное. Всему самосознанію человіка, какъ существа духовнаго и чувственнаго, какъ индивидуальной личности, свободной среди другихъ, и отличной отъ всіхъ другихъ, для которой лорого все родное, свое, отличительное, выработанное собственною самодіятельностію, усиліями своей воли и затратою луч-

шихъ силъ, —обътовано сохранение индивидуальности и личности, со всъми дорогими для нея задатками и стремлениями.

- 4. Какъ дивную, поистинъ Божественную, черту этого ученія нужно еще им'ять въ виду и то, что оно, это ученіе, при есей своей возвышенности и полноте ничуть не стесняеть. не сковываетъ естественно мысли человека, которой дается здёсь широкой просторъ. Мысль, окрыленная величіемъ предмета, свободно возносится вверхъ, ее не пугаютъ ни страхъ непримиримыхъ противоръчій, ни боязнь оказаться безсильною предъ неодолимыми трудностями. Вопросъ уже решенъ принципіально и безповоротно. Остается однако же еще задача великая и благородная, задача, представляющая собою все новые горизонты и точки зрвнія, поставить это решеніе въ связь и согласіе со всёми другими, постепенно уясняющимися фактами знанія во всёхъ соприкосновенныхъ отрасляхъ вёдёнія. А сколько такихъ отраслей? Можно сказать, что нётъ такого факта жизни природы и человъка, куда бы не простиралась великая мысль о безсмертін.
- 5. Божественное достоинство христіанскаго ученія о безсмертін открывается еще изъ следующихъ соображеній. Естественная мысль человёка, предоставленная сама себё, не пришла къ ръшенію этого величайшаго вопроса. Этого мало-она никогда и не могла придти къ нему безъ помощи Божественнаго Откровенія, сколь долго не стремилась бы она къ такому р'ьшенію. Ибо къ чему могла придти естественная мысль, идя своимъ естественнымъ путемъ, устанавливая сложную цъпь причинъ и следствій, и сама повинуясь ей, -- это было только нъкоторое предчувствіе истины, неясная догадка того, что истина существуетъ, но гдъ эта истина и какова она, уяснить эту истину и формулировать ее съ раздельностію и ясностію сознанія естественная мысль была не въ состоянів. Всв попытки ея въ этомъ направленін, даже геніальныя, оставались безуспешными. Оне в должны были оставаться безуспешными и впредь, потому что въ распоряжени мыслящаго духа не было данныхъ для решенія вопроса, не было посылокъ для вывола заключенія.

Въ теченіе многихъ въковъ работала мысль человъческая въ

данномъ направленів. Съ точки зрвнія различныхъ принциповъ решался вопросъ. Ставились одна на место другой точки вренія самыя противоположныя, но съ каждымъ таковымъ усиліемъ, напрягая всю свою энергію, мысль приходила въ результатъ своихъ стремленій или къ гилозоизму, или пантеизму, или дуализму, т. е., такимъ принципамъ, которые носять въ основъ своей зародышъ разложенія и непримиримыхъ противорёчій и тъмъ уничтожаютъ сами себя. Положение дъла не измънилось бы къ лучшему никогда, если бы на номощь естественной мысли человъка не пришло сверхъестественное Божественное Откровеніе. И это можемъ мы утверждать съ рашительностію. Ибо что мы видимъ въ наше, славящееся своимъ просвъщеніемъ время? Мы видимъ и поучаемся, что во всёхъ важнёйшихъ вопросахъ въдънія: въ вопрось о Богь, мірь и человъкъ научная мысль нашего времени, какъ скоро чуждается она истинъ Откровенія, виадаеть въ пропасть или пантенама, или дуализма, или все того же гиловоивма, котя, быть можеть, более утонченнаго. Все, что могла сдълать древняя мысль, работая въ этомъ направленів, было только нікоторою подготовкою человіжа къ воспріятію высоких истинь христіанскихь. Она подготовляла къ этому, воспитывая въ человеке чувство недовольства всею суммою достигнутаго вёдёнія, сознаніе недостаточности своихъ силь въ уяснения сокровенныхъ тайнъ бытія, въ познаніи важнъйшихъ и насущивишихъ вопросовъ духовной жизни,---чувство таготы своею нравственною скудостію и нечистотою, которыя не могуть быть препобъждены никакими усиліями человъческой воли,--и вмъстъ съ тъмъ жажду божественной помощи въ достижении сокровенийшихъ целей жизни. Все это сейчась мы и слышали изъ устъ самаго Платона.

Философія пришла къ отчаннію во всякой истинѣ. Справедливо видѣли въ извѣстномъ, брошенномъ въ легкомысленно презрительномъ тонѣ высокомѣрія вопросѣ Пилата: что есть истина? невольное выраженіе того результата, къ которому пришло все стремленіе древняго міра къ истинѣ. Всѣ опыты найти истину оказались неудачными; поэтому считалось за лучшее вообще отказываться отъ этого безплоднаго мечтанія, котя вмѣстѣ съ тѣмъ нельзя было вырвать изъ сердца глубококоренящагося въ немъ стремленія къ истинъ. Истина должна была выдти не изъ изможденныхъ силъ человъческаго духа, но она должна была вступить въ исторію, какъ дъло Божіе, и вступить въ лицъ Того, Кто могъ сказать о Себъ: "Я есмь истина".

Истина воскресенія и безсмертія стоить въ неразрывной и тъсной связи со всъмъ ученіемъ христіанскимъ. Всѣ заповъди и обътованія христіанства направлены къ будущей, въчной жизни, которыя и есть истинная жизнь, къ которой теперешняя есть только приготовленіе. Поэтому если нѣтъ безсмертія, нѣтъ и христіанства. Если мертвые не воскресь, то и Христосъ не воскресь. А если Христосъ не воскресь, то и вѣра наша тщетна. Самъ Господь Інсусъ Христосъ подтверждаетъ истину воскресенія многими яснѣйшими словами. Что же особенно важно, Онъ Самъ воскресъ по плоти Своей изъ мертвыхъ и тѣмъ далъ осязательный залогъ будущаго всеобщаго воскресенія. Посему-то апостолы учили, что достаточно вѣровать въ Господа воскресшаго, чтобы быть увѣреннымъ во всеобщемъ воскресеніи.

Такимъ образомъ въ христіанстві истины безсмертія и воскресенія составляютъ существенные предметы віры и получаютъ свою достовірность отъ этой віры. Здісь оні не служатъ предметомъ доказательствъ. Здісь говоритъ самъ Богъ. Здісь оні несомнінны, какъ жизнь. Доказательства нужны для невірующихъ и колеблющихся. Слово же истины 1) свободно и самовластно. Она не хочетъ подлежать испытанію посредствомъ доводовъ, не допускаетъ изслідованія путемъ доказательствъ. Его благородство и достовірность требуютъ, чтобы вірнии тому, кто послаль его. Слово же истины посылается отъ Бога... и нітъ иныхъ доказательствъ помимо самой истины, которая есть Богъ.

Свящ. Димитрій Өаворскій.

<sup>1)</sup> Іустинъ. Отрывовъ о воскресенів, гл. І.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

«Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

9. Намъ возразять: что умъ (божественный) содержить въ себъ идеи животныхъ благородныхъ, съ этимъ еще можно согласиться, но какъ можеть быть въ немъ мъсто для животныхъ ничтожныхъ, лишенныхъ разума? Ибо, если достоинство живого существа измеряется степенью его разумности, то понятно, что какъ разумность живого существа выражаетъ его благородство, такъ отсутствіе въ немъ разумности равносильно его ничтожности, или низменности. Конечно, не легко понять, какъ это что либо лишенное смысла и разума можетъ быть достояніемъ, или произведеніемъ ума, въ которомъ все сущее пребываеть и отъ котораго все происходитъ. Прежде, чъмъ войти въ ближайшее изследование этого вопроса, мы желалибы поставить на видъ, во 1-хъ что человъкъ земной совсъмъ не таковъ, какъ тамошній (въ бож. умф), какъ равно и всф животныя здётнія совсёмъ не таковы, какъ тамошнія, -- ибо тамъ всв существа несравненно совершениве, чемъ каковы они здёсь, и во 2-хъ, что тамъ (въ божеств. умѣ) нётъ ни одного такого существа, которое было бы разумнымъ въ строгомъ смыслѣ слова, ибо разумность, т. е., разсудительность появляется (въ живыхъ существахъ) только уже здёсь, между темъ какъ тамъ имеютъ место лишь те высшіе и чистые акты (ума), которые предшествують всякому разсужденію. По

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1899 г. № 11.

этому, если спрашивають, почему вдёсь (на землё) одинъ только человъкъ мыслитъ, разсуждаетъ, а другія существа нътъ, то на это можеть быть дань такой отвёть: такъ какъ тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) человѣкъ представляетъ собою совсѣмъ иной актъ (божеств. ума), чемъ все прочія живыя существа, то и разумъ его здёсь отличается отъ разума прочихъ животныхъ, у которыхъ тоже въдь замечаются некоторые следы разумности, сообразительности. Но почему, спросать, всв животныя не въ одинаковой степени разумны? А почему (спросимъ мы въ свою очередь) сами-то люди не одинаково мудры? Ведь, стоить только вдуматься въ дело, и станеть сразу понятно, что всв эти жизни, представляющія такую массу движеній, и всь эти умы, представляющіе такое множество, не могутъ быть совершенно одинаковыми, но должны непремънно чёмъ нибудь отличаться другь отъ друга. Отличіе же это можеть состоять не въ иномъ чемъ, какъ въ томъ, что одни существа имъютъ и проявляютъ больше ума и жизни, другія меньше, что стоящіе въ первомъ порядкѣ отличаются первостепенными къчествами, стоящіе во второмъ порядкъ-второстепенными и т. д. Такимъ-то образомъ между умами одни суть божества, другіе составляють второй порядокь существь, надвленныхъ разумомъ, и третьи составляютъ тотъ порядокъ существъ, которыхъ мы называемъ неразумными. Но даже то, что нами называется неразумнымъ, тамъ (въ ноуменальномъ мірь) есть разумъ и умъ, ибо тамъ напримеръ какъ мыслящій коня есть умъ, такъ равно и мышленіе коня (т. е. идея коня) есть умъ. А если такъ, если тамъ имветъ место одна чистая мысль, то ничего нётъ невозможнаго или немыслимаго въ томъ, что эта мысль, оставаясь (въ каждомъ актъ) мыслящею, имфетъ иногда своимъ предметомъ-(полагаетъ къ существованію) и нѣчто такое, что само не мыслить. Однако, такъ какъ оказывается, что (въ бож. умъ) мысль и мыслимая вещь одно и тоже, то какъ же это предметомъ или продуктомъ мысли можеть быть и бываеть вещь, лишенная мысли, -- неужели-такъ, что умъ мысля (полагая такую вещь) отъ самаго себя отръкается—дълается безмысленнымъ?—Конечно, нътъ, -- но только (въ каждой мыслимой вещи, въ каждой идев) умъ принимаетъ

особую опредъленную форму ума, какъ равно и особую, опредъленную форму жизни, и подобно тому какъ какая-бы-то ни была-(даже самая низшая) форма жизни не можеть быть совству лишенною жизни, такъ никакая опредтленная форма ума не можетъ быть лишенною всякаго смысла. Притомъ-же тотъ умъ, который присущъ тому или другому живому существу, напримъръ человъку, не перестаетъ отъ этого быть универсальнымъ умомъ всёхъ существъ и вещей, такъ что какую часть его ни взять, онъ тутъ весь и все, но только въ каждой изъ нихъ-въ иной формѣ; актуально онъ проявляется всегда только въ такой или иной опредъленной формъ, но потенціально онъ есть совокупность всёхъ возможныхъ формъ. Мы-то имбемъ двло главнымъ образомъ съ индивидуальными (чувственными) вещами, существующими актуально, а онъ представляють собою то, что есть последнее (въ порядке бытія). Такъ напримъръ такое живое существо, какъ конь, есть одна изъ последнихъ ступеней проявленія ума; умъ, въ своемъ движенін отъ болье совершеннихъ формъ жизни къ менье совершеннымъ, на извъстной ступени творить коня, а даже еще какую нибудь назшую форму жазни, потому что чемъ дальше онъ раскрываеть свои силы, тёмь болёе онё какь бы истощаются и на каждой новой ступени какъ бы теряютъ нъчто изъ своего первоначальнаго избытка. Но за то, по мере того какъ живыя существа становятся все менъе и менъе совершенными, обыкновенно отсутствіе у нихъ такого или иного совершенства искупается прибавкою чего нибудь новаго для удовлетворенія жизненных потребностей, -- появляются напримъръ когти, коимта, рога, клыки и т. п. Такимъ-то образомъ хотя умъ нисходить (до такихъ низшихъ ступеней творенія), но онъ и тутъ проявляетъ неисчерпаемую полноту своей природы, въ самомъ себъ находя всяческія средства вознаградить такія или иныя недостатки (своихъ тварей).

10. Но какъ это и почему, скажутъ, даже тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) такое несовершенство? Почему напримѣръ даже ноуменальное животное имѣетъ рога,—да и зачѣмъ,—неужели для защиты? Конечно,—не для этого,—а для того, чтобъ, будучи такимъ, а не инымъ животнымъ, оно было совершеннымъ

въ своемъ родъ, совершеннымъ какъ живое существо, какъ твореніе ума, какъ жизнь, имбя чемъ восполнить недостающее въ своей природъ. Эти и подобныя отличетельныя особенности появились и существують для того, чтобы каждая изъ нихъ замѣняла и вознаграждала каждую другую и чтобы такимъ существа составляли изъ себя одно соверобразомъ всѣ одну совершенвишую жизнь. шеннъйшее живое существо, одинъ совершеннъйшій умъ, ВЪ тоже время И изъ нихъ было совершеннымъ, насколько можно и должно быть совершеннымъ существу отдельному. Такъ какъ ноуменальный мірь должень представлять собою единство во множествь, то понятно, что элементы этого множества не могуть быть одинаковыми до полнаго тождества, ибо въ противномъ случав этотъ міръ представляль бы собою совствив иное единство-чистое, полное, неразличимое. Поелику онъ есть единство сложное, составное, то онъ додженъ содержать въ себъ различные ряды и виды вещей, притомъ такъ, чтобы каждый изъ нихъ (не терялъ въ его единствъ, а) сохранялъ въ цълости свои специфическія различія, свою особую форму и сущность. Поэтому, всё такія формы, какъ напр. форма (родовая) человека, должны содержать въ себъ каждая свойственное ей многоразличіе видовъ, между которыми, не смотря на ихъ единство (рода), одни болѣе совершенны, другія-мевъе, подобно тому какъ напр. о глазъ или пальць, какъ членахъ одного тела, можно говорить, что тому и другому принадлежитъ меньшая степень совершенства, чъмъ всему тълу въ целости. Такимъ только путемъ и достигается возможно большая полнота совершенства (въ мірѣ). Въдь напр. понятіе живого существа-содержить вы себъ (кромъ общей, родовой сущности) еще и нечто другое (видовыя различія), какъ и въ понятіи добродѣтели есть элементь и общій и специфическій; но и наоборотъ, если все существующее въ цъломъ прекрасно, то это потому, что таково, т. е., одинаково прекрасно то общее и единое, которымъ все объемлется.

11. Міръ, говорять (Платонъ въ Тимов), не пренебрегь ни одною изъ породъ всехъ техъ живыхъ существъ, которыя въ немъ появились по той причинъ, что онъ, какъ всеменная долженъ содержать въ себъ полноту существующаго. Откуда же,

спрашивается, міръ имъетъ все то, что въ себъ содержить? Не оттуда ли—свыше? Конечно,—такъ,—конечно, онъ имъетъ все лишь потому, что все это есть тамъ (въ ноуменальномъ міръ) какъ произведеніе ума, какъ идеальныя сущности, и если въ міръ есть огонь и вода, то въ немъ должны быть также и растенія. Однако какъ же это такъ (въ ноуменальномъ міръ) могутъ быть даже растенія? Да и огонь и земля, какъ они тамъ могутъ обладать бытіемъ и жизнію? Или, быть можетъ, они тамъ мертвы, такъ что не все тамъ живо? Какъ, въ какомъ видъ вообще ваходятся тамъ эти и подобныя вещи?

Что касается прежде всего растительнаго царства, то связь его съ міромъ разума можеть быть признана уже въ виду того обстоятельства, что даже здёсь (на земле) каждое растеніе, какъ своего рода живая сущность, обладаеть своего рода разумнымъ началомъ. А если такъ, если этотъ разумный принципъ, составляющій (внутреннюю) сущность растенія, оказывается въ немъ матеріальнымъ какъ особаго рода жизнь, какъ особаго рода душа, какъ особое начало единства (всёхъ органовъ растенія и ихъ функцій), то разві можеть быть онъ первымъ растеніемъ (т. е., первымъ началомъ растительнаго царства)?! Конечно,--- нътъ, конечно прежде и выше его стоитъ то первое растеніе, отъ котораго происходить онъ самъ (какъ организующій принципъ такого-то, а не иного растенія). Первое растеніе (его идеальная сущность) представляеть собою единство, между твиъ какъ эти растенія (въ ихъ родахъ и видахъ) представляють собою вытекающее изъ него съ необходимостію множество. А если такъ, то это значить, что первое растеніе, какъ сама сущность (или сила) растенія, обладаеть жизнію въ гораздо высшей степени, чёмъ всё эти (земныя) растенія, которыя существують и живуть только по его мановенію и потому обладають лишь второю, а то даже только третьею степенью жизни.

Ну,—а земля—то какъ тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) можеть имъть мъсто? Какова ея (идеальная) сушность? Имъетъ ли и она тамъ жизнь, и если да, то какимъ образомъ? Прежде, чъмъ отвътить на этотъ вопросъ, спросимъ, какова эта наша земля, въ чемъ состоитъ ея сущность? Несомнънно одно,—

что она должна имъть и имъсть свою особую форму, а вмъстъ съ формою и свой особый (формирующій и значить) разумнообразный принципъ. Но мы выше показали, что присущій растительному царству (морфологическій) принципъ--есть принципъ-живой (одушевляющій). Спрашивается, присущъ ли такой принципъ и нашей земль? Конечно, присущъ, потому что если мы возьмемъ даже вещи, такъ сказать, наиболее земляныя, то и въ нихъ увидимъ присутствіе ея особой природы (производящей силы): даже ни появление камией и ихъ возрастаніе, ни вздыманіе и образованіе горъ не могло бы им'єть на землъ мъста, еслибы ей не присущъ быль нъкій одушевленный принципъ, который и производитъ все это извитри посредствомъ скрытой (отъ главъ) внутренней работы. Этотъ формирующій принципь земли (είδος τής γής) должень быть представляемъ по аналогіи съ темъ принципомъ, который составляетъ (внутреннюю) природу, или сущность дерева (вообще растеній), и въ силу этой аналогіи землю можно сравнить со стволомъ дерева, а (оторванную) отъ земли скалу-съ вътвью оторванною отъ дерева. Поэтому, и наоборотъ, когда представимъ, что эта скала не подверглась отторженію отъ земли, а стоитъ съ нею въ столь же внутренней связи, какъ и вѣтвь, до отторженія съ живымъ деревомъ, то для насъ станетъ понятно не-только то, что эта творческая природа чуждую разума, но и то, что земля тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) обладаетъ еще болве полною и совершенною жизнію и что эта ея ноуменальная жизнь и есть сама земля (айтоүй), или та первая земля ( $\pi \zeta \dot{\omega} \tau \omega \zeta \gamma \tilde{\eta}$ ), отъ которой происходить эта наша земля.

Потомъ, если огонь, подобно всему прочему, представляетъ собою матеріализованную сущность, то и его появленіе и существованіе (въ чувственномъ мірѣ) нельзя представлять, какъ безпричинное и случайное. Откуда, отъ чего въ самомъ дѣлѣ, происходитъ онъ? Говорятъ,—отъ тренія. Но вѣдь прежде всего во вселенной, да и въ тѣлахъ, которыя трутся одно объ другое, долженъ присутствовать огонь (для того, чтобы онъ могъ получиться отъ тренія). А если такъ, то не въ матеріи

же огонь имбеть свой источникь, потому что матерія сама по себъ даже потенціально его въ себъ не имфетъ, значитъ, и произвести не можетъ. Псиятно, что творческимъ началомъ огня должень быть также принципь, (не матеріальный, а) формообразующій, -- вопросъ только въ томъ, что же это за принципъ? Конечно, онъ есть не что иное, какъ своего рода душа (сила), способная производить огонь, то есть, своего рода жизнь и своего рода мысль (ζωή καί λόγος), составляющія изъ себя одну и туже сущность. Воть почему Платонъ говорить, что во всехъ этихъ вещахъ (телахъ) есть душа 1), то есть, сила, способность производить чувственный огонь. Само собою понятно, что тоть огонь тамошній (ноуменальный), который служитъ первоисточникомъ здешняго, представляетъ собою своего рода огненную жизнь (ζωή τις πυρίνη) и есть огонь несравненно болье совершенный; будучи же болье совершеннымъ (чыть земной), онъ обладаеть и болье совершенною жизнію; итакъ, и самоогонь (αὐτὸ τὸ πύρ) живеть.

То же самое следуеть сказать и (объ остальных двухъ стихіяхь) о водё и воздухё. Почему, въ самомъ дёлё, не быть имъ одушевленными точно такъ же, какъ и земля? Вёдь, и они (вмёстъ съ двумя прочими) содержатся въ идеъ универсальнаго, всеобъемлющаго живого существа, какъ его части. То правда, что жизнь въ нихъ неявна, незамётна, какъ незамётна она и въ землъ; однако мы можемъ заключать о жизни въ нихъ на томъ же основани, по которому заключаемъ о жизни земли, т. е., по ея произведеніямъ, потому что, ведь, живыя существа рождаются и живуть даже въ огнъ, и тъмъ болъе въ водъ и въ воздухъ. А что здъшній огонь, то восгорающійся, то варугъ потухающій, этою, своею минолетностію, такъ сказать, проскользаетъ мимо универсальной души, то это потому, что онъ, не имъя для себя постоянной (несгораемой) массы, не можетъ и проявить всю свою душу (т. е. силу, живучесть). То же самое следуеть сказать о воздухе и воде: если бы эти стихін имели природу болъе устойчивую, то онъ явно показывали бы свою

<sup>1)</sup> Нѣтъ въ сочиненіяхъ Платона такого выраженія въ буввальномъ видь; но содержащамся въ немъ мысль могла быть выведена Плотиномъ изъ ученія Платона о міровой душть в ен космическихъ функціяхъ, какъ оно изложено въ Тимэть.

душу (жизненную и жизнетворящую силу); но такъ какъ природа ихъ есть текчая, то онъ и не обнаруживаютъ явно души, хотя имъють ее. Онъ въ этомъ отношеніи похожи на влаги, циркулирующія въ нашемъ теле-такія, какъ напр. кровь: въдь мясо, которое намъ кажется явно одушевленнымъ, образуется и живеть на счеть крови, и на этомъ основаніи въ крови темъ более должна-бы присутствовать душа, а между темъ кровь кажется лишенною души потому что она сама по себъ нечувствительна, не способна оказывать сопротивление (прираженіямъ отвив) и легко отдёляется отъ одушевляющей (все тъло) души; таковы же приблизительно въ разсматриваемомъ отношении и всь три вышепоименованныя стихии. Что касается въ частности воздуха, то можно думать, что живыя существа, образованныя изъ стущеннаго воздуха, хотя способны чувствовать, но не подвержены страданію, и что подобно тому какъ свътъ нераздъльный и перманентный проникаетъ собою воздухъ лишь настолько, насколько этотъ последній самъ перманентенъ, такъ и въ такой же степени и душа проникаетъ н окружаеть воздухъ, сама однако не совпадая съ нимъ (самимъ своимъ существомъ). То же самое приложимо и ко всвиъ прочимъ стихіямъ (въ разсматриваемомъ отношеніи).

12. Ко всему этому присоединяется и такое соображение: если мы вынуждены допустить, что наша вселенная имфетъ своимъ первообразомъ міръ ноуменальный, то уже тімъ болье должны принять, что этоть последній есть весь и всецело живой и что онъ, вмысты со всею полнотою совершенствъ, содержить въ себъ и всю полноту существъ. А это значить, что тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) и небо живо и не лишено того, что мы зайсь называемь звиздами, ибо въ этомъ (въ полной звіздной системів) и состоить существо неба, и земля тамъ не мертва, а жива и не пуста, а полна всеми теми животными, которыя у насъ извъстны подъ именемъ земнородныхъ и пешеходящихъ, а равно и растеніями, насколько и растенія произрастають изъ живого начала, и море тамъ со всёми волами представляеть изъ себя неизсякаемый потокъ жизни и содержить въ себъ всъхъ животныхъ водныхъ, наконецъ и воздухъ тамъ есть со всёми животными, имеющими соответственную

съ нимъ природу и способнымъ жить въ немъ. Да и возможно ли, чтобы всв эти существа не были живыми тамъ-въ самомъ живомъ-въ самомъ первоисточник жизни, когда они даже вдёсь обладають жизнію?! И развё мыслимо, что тамъ каждый родъ существъ не опредъляется къ бытію никакою (разумною) необходимостію? Если необходимостію (т. е. разумною целесообразностью) определяется тамъ природа великихъ частей міра, то ею же опредёляется и природа тёхъ существъ, которыя между ними распредёлены, такъ что таковымъ необходимо быть небу, таково оно и есть, таковы же, а не иныя (т. е. сообразныя съ его природою) и существа его наполняющія; не быть имъ совсёмъ, или быть иными, чёмъ каковы они есть, можно было бы только подъ условіемъ, еслибы самого неба не было, или оно было бы совсемъ инымъ. Поэтому, недоум'ввать и спрашивать, почему и какъ такія-то живыя существа (наполняющія небо), значить спрашивать, откуда и почему небо таково, а это опять значить спрашивать, откуда и какъ все вообще живое, а это опять значить вопрошать, откуда, какъ и почему жизнь универсальная, душа универсальная, умъ универсальный, т. е., такое бытіе, ромъ нътъ никакого недостатка, лишенія, несовершенства, а напротивъ все исполнено жизни и какъ бы кипитъ жизнію. Все истекаетъ отсюда, какъ ръка-изъ одного источника, который следуеть представлять себе не какъ ветерь дующій и не какъ теплоту согръвающую, но какъ такую нъкую единую силу, которая производить и сохраняеть всё и всякія качества-пріятность самыхъ дивныхъ запаховъ, крѣпость вина и сладость самых тонких соковъ, яркость самых чистых цевтовъ, мягкость самаго нъжнаго на осязаніе, риомъ и гармонію звуковъ самыхъ пріятныхъ для слуха.

13. Ни умъ, ни происходящая отъ него душа, повторяемъ, не суть абсолютно-простыя сущности, но объемлють въ себъ всю полноту и все разнообразіе сущностей, которые конечно просты, то есть, не сложны, насколько представляютъ собою (сверхчувственныя) начала и энергіи, ибо тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) энергіи тѣхъ сущностей, которыя занимають послъднее мѣсто, просты (также, индивидуальны), а энергіи за-

нимающихъ первое мъсто, всеобщее, всеобъемлющее. Такъ, что касается прежде всего ума, то конечно движение его есть всегда одинаковое и тождественное, но не такое, чтобы каждый актъ его быль тождественъ съ каждымъ другимъ и представлялъ собою одну неделимую (особую и самостоятельную) часть, а также, что каждый актъ его (будучи отличнымъ отъ каждаго другого, въ то же врема) содержить въ себъ многое, все, поелику тутъ даже то, что есть часть, вовсе не есть абсолютнопростое единство, но единство делимое до безконечности. Ковечно, въ этомъ своемъ движеніи умъ какъ бы проходить извівстный путь отъ какого нибудь начальнаго до какого нибудь последняго пункта, но неужели то, что полагается имъ въ срединъ между этими двумя пунктами, есть нъчто стольже однообразное, какъ наприм. линія, или односоставное, не обладающее различными свойствами тьло?! Что за честь и слава для ума, еслибы въ самомъ деле было такъ? Ибо ясно, что еслибы умъ не простирался (своею деятельностію) на разнообразіе, еслибъ постоянно н'вчто иное, или новое не влекло, не будило его къ (проявленію) жизня, то онъ не быль бы актуальною энергіею и состояніе его ничёмъ не отличалось бы отъ бевдъйствія, а если бы дъятельность его однообразная и могла какимъ нибудь образомъ быть постоянною, то все же это (однообразіе д'вательности) означало-бы, что онъ обладаетъ только однимъ видомъ, одною формою жизни, а не жизнью универсальною, всеобъемлющею. А такъ какъ ему надлежить жить всяческою жизнію, --обладать жизнію вездів и отовсюду, такъ что-бы въ немъ не оставалось ни одного пункта не живого, то ему необходимо и двигаться, или быть движимымъ ко всему (что должно существовать, жить). Понятно, что всякій разъ, какъ онъ совершаетъ одно единственное извъстной формы движеніе, онъ производить только одну единственную сущность или становится едино съ нею, пока не переходить ни къ какой другой, а коль скоро переходить къ какой либо другой сущности, то (въ этомъ новомъ актъ) онъ самъ становится этою другою, и такимъ обравомъ (вмёсто одной) оказываются двё сущности. Если-бы эти двъ сущности были совершенно тождественны, то это значило-бы, что самъ умъ не выступиль въ нихъ изъ своего единства (т. е., послѣ акта, положившаго первую изъ нихъ, не совершилъ другого акта для положенія второй); а такъ какъ на самомъ дъл каждыя такія двъ сущности всегда необходимо различны, то умъ, движимый стремленіемъ къ разнообразію, полагаетъ всегда всябдъ за ними новую гретью сущность, подобно имъ содержащую въ себъ вмъстъ элементомъ тождества и элементь различія-инаковости (этеротту хай тайтотту). Такъ какъ каждая происходящая сущность состоить изь этихъ двухъ элементовъ, то природа каждой есть вывств и тождественная (сама съ собою) и инаковая (отличная отъ всёхъ прочихъ), и эта инаковость простирается не на то, или другое нъчто, а на все безъ исключенія, какъ въ свою очередь и тождество простирается на все. А если такъ, --если все въ одинаковой мърв и тождественно и инаково, то ясво, что вичто не изъято изъ подчиненія принципу инаковости, сущность котораго въ томъ и состоитъ, что онъ во всемъ проявляется все иначе и иначе ( $\dot{\epsilon}\pi\dot{\epsilon}$   $\dot{\pi}$ av  $\dot{\epsilon}$ терогооз $\vartheta$ ar  $^1$ ). Вопросъ въ томъ, какъ можно и должно мыслить бытіе всехъ сущностей, какъ инаковыхъ? Если допустить, что онв предшествують уму, то это равносильно признанію, что отношеніе къ нимъ ума есть (не продуктивное и даже не активное, а) чисто пассивное и зависимое. А такъ какъ это немыслимо, то необходимо допустить, что умъ произвелъ всёхъ ихъ, или правильвъе самъ быль отъ начала совокупностію всёхъ ихъ. Итакъ, битіе сущностей не мыслимо безъ действующаго ума, который каждымъ своимъ актомъ полагаетъ все иное и иное и какъ бы движется по всемъ возможнымъ путямъ, хотя конечно движется всегда въ самомъ себъ, какъ и подобаетъ природъ истиннаго ума, -- движется всегда въ самихъ этихъ различныхъ сущностяхъ, то есть такъ, что съ каждымъ его движеніемъ совпалаеть такая или иная сущность. Такъ какъ умъ вездъ-на всемъ этомъ пути одинъ и тотъ-же, то движение его имъетъ характеръ непрерывности и постоянства и совершается оно по полю истины (έν τῷ τῆς ἀληθείας πεδίω 2), нигдѣ не выступая

<sup>1)</sup> Зайсь у Плотина тождество, одинаковость существующаго по симслу очень близко подходить къ тому, что въ новой философіи называется пногда принципомъ интеграцін, а инаковость—къ тому, что называется принципомъ дифференціаціи.

<sup>2)</sup> Это Платоновское выражение.

изъ границъ его; умъ завимаетъ все это поле, которое самъже создаеть, чтобы имъть въ немъ какъ бы мъсто для своего движенія, и это місто тождественно съ тімь, кому и чему оно служить местомъ. Но это поле вместе съ темъ представляеть обильное разнообразіе путей для движенія, потому что если би оно не было всеобъемлющимъ и разнообразнымъ, тогда на немъ въ томъ или другомъ пунктъ дожна была бы произойти остановка движенія, а между тёмъ для ума остановка движенія равносильна остановив мышленія, и допущеніе, что укъ остановился въ своемъ движеніи, равносильно допущенію, что онъ пересталь мыслить. А такъ какъ это немыслимо, такъ какъ мышленіе (отъ въчности и всегда) существуєть, то это значить, что оно находится въ непрерывномъ движеніи, въ действін, которымъ производить и какъ бы наполняеть собою всю совокупность существъ, почему и наоборотъ-вся совокупность существъ представляетъ въ себв всю полноту мысли (т. е. идей), а съ полнотою мысли также и всю полноту жизни (души), которая (подобно мысли ума), будучи подчинена началу инаковости въ такой же мёре, какъ и началу тождества, производить после одной (формы) жизни другую, послѣ другой третью и т. д.. постоянно разнообразя свои созданія и творя все новое и новое, совершая движеніе отъ жизни къ другой жизни, отъ одного рода и вида живыхъ существъ къ другому (оставаясь однако при этомъ все одною и тою же жизнію) подобно тому, какъ путникъ, двигающійся по земль, хотя встрычаєть на ней разнообразіе всяческихъ вещей, но имфеть подъ ногами и предъ глазами все одну и ту же землю. Тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ) жизнь, которою все живеть, вездв одна и та же, но она не однообразна, а разнообразна: она тождественна, сколько она пульсируетъ во всемъ одинаково, она и разнообразна, насколько въ своемъ движенім проходить чрезъ различныя формы; она оживляетъ различныя сущности, но оживляеть всъхъ ихъ одинаково (т. е., непрерывно и неизменно). Если бы эта тождественность движенія и действованія простиралась не на многоразличное (а на одинаковое, тождественное), тогда, повторяемъ, и самъ умъ не могъ-бы быть деятельнымъ, актуальнымъ, и, значитъ, (въ мірѣ) совсемъ не было бы актуальной энергін. Но въ томъ и діло, что умъ содержить въ себь все многоразличіе (идей, сущностей), и только благодаря этому обстоятельству самъ есть всецільй, всеобъемлющій, а безъ этого онъ не быль бы таковымъ. А если такъ, если умъ потому именно и есть всеобъемлющій, универсальный, что онъ есть все (сущее), то понятно, что ніть и не можеть быть ничего такого, что не вошло бы какъ нужный членъ въ эту всеобъемлющую полноту бытія, а равно и ничего такого, что не было-бы инымъ, чіта все прочее, и что самыми своими отличительными особенностями не служило-бы полноті всего единаго цілаго. Напротивъ, если бы не было въ уміть этого мнопоразличія и все было тождественно между собою, то это значило бы, что онъ обладаеть такимъ несовершеннымъ существомъ, въ которомъ недостаеть самыхъ главныхъ основъ для полноты и гармоніи его природы.

14. Чтобы имъть болье ясное представление объ умъ и видъть, что онъ вовсе не есть такое единство, которое исключаеть изъ себя всякое различіе, можно прибъгнуть къ помощи какого нибудь примъра изъ той же области сверхчувственнаго бытія. Вёдь, если взять для примёра хотя бы организующій принципъ (λόγος) растенія ли-то, или животнаго, то понятно, что если бы онъ быль чистымъ единствомъ, безъ всякаго различія, то онъ и не быль бы такимъ, т. е., организующимъ принциномъ и плодомъ его была бы только (однообразная, неорганезованная) матерія; а если онъ на самомъ дёлё оказывается такимъ принципомъ, то это именно благодаря тому обстояпельству, что онъ содержить въ себъ (преднамъченными) всъ органы, и что онъ обнимаеть и проникаеть (своею энергіею) есю матерію, не оставляя ни одной частицы ея совершенно похожею на какую нибудь другую. Вотъ почему лице напр. вовсе не представляеть изъ себя однородной массы, но состонтъ изъ носа, очей, и т. д.; носъ въ свою очередь тоже вовсе не есть совершенно-простая вещь, а состоить изъ частей, самое различие которыхъ обусловливаетъ бытие и сущность его, сакъ органа обонянія; обращенный же въ нъчто совершенно иднообразное, онъ будетъ простою массою вещества (а не носомъ). Такимъ-то образомъ въ умѣ содержится безконечное

разнообразіе (идей, сущностей); онъ представляетъ собою единство во множествъ, но конечно не такое единство, какъ напр. домъ, а скоръе такое, какъ организующій принципъ-который внутреннимъ образомъ изъ самого себя производитъ множественность, - такъ что и умъ имъетъ въ себъ какъ-бы нъкую схему, или діаграмму (σγημα, περιγραφή), въ которой намізчены и схематизированы извнутри (έχων περιγραφάς έντός καί σγηματισμούς) всв его силы и мысли; но это различение и раздвленіе въ немъ происходить не извив, не вившнимъ образомъ, а чисто внутреннимъ способомъ. Такимъ-то образомъ одно универсальное, всеобъемлющее живое существо содержить въ себъ всъ различные роды и виды живыхъ существъ, а въ этихъ содержатся живыя существа еще меньшія съ меньшими энергіями и такъ далье до существъ или формъ самыхъ последнихъ, т. е., индивидуальныхъ (είς είδος απομον). Всв эти существа и формы отличаются другь отъ друга особенностями, не допускающими между ними смешенія, хотя въ то же время все он'ь составляють изъ себя одно единое целое. Но конечно, господствующее здёсь единство во всемъ, называемое иногла дружбою, совстмъ не таково, какъ единство, принадлежащее этому чувственному міру, который есть только образъ--нъкоторое подобіе того міра и состоить изъ элементовъ не только отличныхъ, но и отдельныхъ другъ отъ друга. Истинное единство возможно только тамъ, гдъ всъ сущности, ничемъ другъ отъ друга не разделенныя, составляють изъ себя единое целое: здъсь же вещи отдъляются другь отъ друга (пространственно).

15. Кто изъ насъ, созерцая эту жизнь многоразличную, всеобъемлющую, первоисточную и единую, не придетъ въ восхищеніе и вмѣстѣ не почувствуетъ жалости къ той жизни, которая совсѣмъ отлична отъ этой?! Ибо вѣдь тѣ формы жизни,
которыя мы видимъ здѣсь на землѣ, сутъ всѣ какія-то темныя,
словно тѣни слабыя, немощныя, неполныя, нечистыя, представляющія только пародію той чистой жизни. И чѣмъ дольше и
глубже мы всматриваемся въ эти нечистыя жизни, тѣмъ болѣе
обыкновенно мы теряемъ способность созерцать тѣ чистыя
жизни и жить всячески тою жизнью, въ области которой нѣтъ
ничего такого, что не жило бы чистою и полною жизнію,
чуждою всякаго недостатка и всякаго зла. Зло царствуетъ
только здѣсь, такъ какъ здѣсь имѣется только слѣдъ той жизни

и только следъ того ума, между темъ какъ тамъ пребываетъ самъ умъ, который, по выраженію Платона, есть имѣющій образъ блага архетинъ (τό άργέτυπον τό άγαθοειδές), потому что благо присуще встить его идеямъ (ότι έν τοὶς είδεσι τὸ ἀγαθὸν εγει). Первое начало есть само Благо, умъ же есть только благійобразъ блага, по той причинъ, что прежде всего самъ живетъ созерцаніемъ (того абсолютнаго блага), а вслёдствіе этого за тыть и созданныя имъ существа оказываются такими же, т. е., благими, благоподобными (άγαθοειδή). Благо присуще уму не такъ, какъ оно есть въ самомъ себъ, а такъ, какъ умъ могъ его воспринять и имъ обладать, ибо благо есть первое, верховное начало, и отъ него уже всякое благо и въ умъ и во всемъ, что имъ создано (въ ноуменальномъ мірф). Созданіе же это следуетъ представлять такимъ образомъ: съ одной стороны умъ, созерцая верховное Благо, не могъ не мыслить, а съ другой онъ не могь или не долженъ быль узрёть въ немъ тв сущности, которыя ему самому предлежало создать, ибо иначе онъ не были бы его созданіями; поэтому, умъ восприняль отъ него только силу создать эти сущности и наполняться своими созданіями. Самому Благу не принадлежить эта способность (созданія всего сущаго), ибо существо его есть абсолютноеединое и простое, между тъмъ какъ умъ производитъ множество-производить потому, что, не будучи въ состояніи обнять во всей полнотъ и удержать въ единствъ эту полученную отъ Блага силу (творенія), такъ сказать, раздробиль, размельчиль ее, сдёлаль изъ единой множественную, чтобы по крайней мере въ частяхъ обладать ею. Такимъ-то образомъ поелику твари ума созданы силою, полученною отъ Блага, то и онъ отражають въ себѣ Благо-суть благоподобныя, а такъ какъ умъ и самъ есть благій (вследствіе изліянія на него отъ Блага творческой силы) и состоить изъ благоподобныхъ сущностей, онъ можетъ быть названъ благомъ многоразличнымъ (άγαθόν ποικίλου, въ отличіе отъ Блага абсолютнаго единаго). Кому желательно имъть приблизительное представление объ умв (въ его отношении къ многоразличию ноуменовъ), тотъ пусть вообразить себъ живую прозрачную сферу, играющую разноцевтными лучами, или массу соединенныхъ въ одно цълое, живыхъ, прозрачныхъ всяческихъ лицъ, а еще лучше--массу чистыхь, чуждыхь всякаго недостатка душь, составляющихъ изъ себя какъ-бы пирамиду, вершину которой занимаетъ умъ и освъщаетъ отсюда все пространство этого ноуменальнаго міра. Это есть, конечно, только приблизительное представленіе, потому что въ немъ образъ (ноуменальнаго міра) предстоитъ (воображающему) какъ внёшній; адекватнымъ же оно могло бы быть только въ томъ случав, если бы кто самого себя, такъ сказать, обратилъ въ этотъ бразъ и въ самомъ себв внутренно могъ соверцать это дивное зрёлище.

16. Однако, сколь ни дивна эта многоразличная красота, необходимо подняться еще выше ея (къ верховному началу), ибо не столько нашъ чувственный, слолько этотъ сверхчувственный міръ возбуждаеть въ насъ удивленіе и заставляеть спрашивать, кто же его произвель и какимъ образомъ? Если ближе всмотрёться въ этогъ міръ, то оказывается, что туть съ одной стороны каждая сущность представляеть собою отдыльную особь, какъ бы особый своеобразный типъ (ίδιος οίον τύπος), а съ другой, всё онё имеють и нёчто общее, именно всё благоподобны-вей имфють обликь блага; равнымь образомь, какъ существующія, онъ имъютъ всьмъ имъ общее бытіе, а какъ живыя, имфютъ всфиъ имъ общую жизнь, да и многое другое имфють, какъ общее. Изъ всего этого возьмемъ пока общее всёмъ имъ благо, и спросимъ, почему оно имъ присуще, почему ови благи? Къ решенію этого вопроса лучше всего, кажется, будеть подойти съ такимъ соображениемъ: когда умъ сталь созерцать Благо, то должень быль въ мысли своей его единство сдёлать множествомъ, потому что, будучи самъ единымъ и сущимъ, но не будучи въ состояніи (сразу) обнять ныслію все то единство (блага, верховнаго начала), быль вынужденъ раздёлить его на множество (единствъ). Но, скажутъ, если такъ, то не значитъ ли это, что до созерцанія блага онъ и умомъ-то не былъ, и что онъ или началъ созерцать безсмысленно, или совствит и не могъ созерцать?-Вовсе не значить, потому что умъ (отъ въчности) самою жизнію своею быль всегда слить съ Благомъ, всегда быль къ нему обращенъ и въ немъ утвержденъ. Чрезъ это (предвичное и постоянное) движение около Блага, умъ наполняется имъ, какъ бы насыщается, и становится полнотою всего сущаго, съ полнымъ сознаніемъ этого, другими словами становится въ полномъ смысле слова умомъ, который благодаря этому наполненію

имъетъ что созерцать и созерцаетъ, но, конечно, созерцаетъ при посредствъ свъта, истекающаго отъ того (верховнаго начала), которому обязанъ бытіемъ созерцаемаго. Вотъ почему говорится 1), что Благо есть причина не только бытія всего истинно-сущаго, но и его мыслимости, познаваемости: какъ солнце есть причина того, что чувственныя вещи существують и доступны созерцанію (имфющихъ глаза), а также того, что врвніе существуєть и способно видеть, хотя само солнце не есть ни эти вещи, ни зрвніе, точно также Благо есть причина и всего сущаго и самаго ума, есть какъ бы свътъ, отъ котораго стоять въ зависимости какъ сущности созерцаемыя, такъ и умъ созерцающій ихъ, хотя само оно не есть ни эти сущности, ни умъ, а есть только причина ихъ, --- оно обусловливаетъ мышленіе тімь, что отъ него истекает світь и на сущности и въ умъ. Вотъ какимъ образомъ умъ имбетъ полноту (сущаго), а съ полнотою и совершенство, -- вотъ почему и какъ онъ сталъ созерцающимъ, мыслящимъ, а предшествовавшее этому состояніе его, конечно, было иное, и то начало (Благо), отъ котораго онъ получилъ полноту, можно представлять себъ какъ бы отвиъ на него дъйствующимъ, такъ какъ оно, наполняя его, какъ бы отпечатлъваетъ на немъ свой образъ.

17. Однако, какъ же это, скажутъ, могутъ въ умѣ появиться сущности, и составить полноту его, если онѣ первоначально не находились ни въ томъ началѣ, которое даруетъ, ни въ томъ, которое получаетъ эту полноту, такъ какъ, вѣдь, умъ, до полученія (отъ верховнаго начала) своей полноты, не обладалъ ею?—На это отвѣтимъ вотъ что: вовсе не необходимо, чтобы дарующему самому принадлежало (какъ моментъ его природы) то, что онъ даруетъ другому; ноуменальный міръ связанъ лишь тою необходимостію, что дарующій всегда совершеннѣе пріемлющаго, этимъ только тутъ и обусловливается порядокъ про-исхожденія. Точнѣе, что тутъ занимаетъ высшее мѣсто, то имѣетъ бытіе актуальное, а что занимаетъ низшее мѣсто, то представляетъ лишь потенціальность ему предшествующаго, а это значитъ, что предшествующее выше послѣдующаго, какъ равно и дарующій выше пріемлющаго—выше потому, что лучше,

<sup>1)</sup> Это выраженіе, да и вся эта парадзель между солнцемъ въ его отношеніи къ чувственному міру в идееь блага въ ея отношеніи къ міру ноуменальному— мринадлежить Платону. Госуд. кн. VI. р. 507—509.

совершениве его. Поэтому, если несомивнию, что существуеть начало, предшествующее самой актуальной энергіи, то это начало вивств съ темъ должно быть высшимъ, чемъ актуальная энергія, чімь жизнь; и это значить, что хотя оно дасть уму жизнь, но само представляеть собою нъчто еще болже прекрасное и ценное, чемъ сама жизнь, и что хотя умъ получилъ отъ него всю полноту жизни, но самому подателю ея не принадлежить все ея разнообразіе. Жизнь ума есть только какъ бы печать того, который далъ ему ее, но вовсе не есть жизнь самого подателя ея; до обращенія къ нему умъ представляль собою бытіе неопредъленное, а какъ только обратился и устремился къ нему, тотчасъ получилъ отъ него опредъленность, детерминацію, хотя ему самому чужда всякая детерминація. Какъ только умъ сталъ созерцать Первоединаго, тотъчасъ получилъ отъ него опредъленность, ограничение, форму, которая тоже такимъ образомъ стала достояніемъ получившаго ее, не будучи однако принадлежностію самаго давшаго ее. Впрочемъ, это ограничение не отвив наложено на умъ подобно границамъ (протяженной) величины, но оно внутренно вытекало изъ самого существа этой жизни-жизни безконечной, многоразличной, всеобъемлющей, которая хотя истекла на подобіе свѣта отъ того высочайшаго существа, но не была его собственною жизнію, ибо въ противномъ случав (и въ немъ) она была бы опредъленною, индивидуализованною. Теперь же (въ умф) она получила опредъленность, какъ такое множество и виъстъ единство, въ которомъ каждая сущность особымъ образомъ опредълена, -- точнъе, съ одной стороны какъ множество сущностей, зависящее отъ разнообразія (ихъ природъ), а съ другой какъ единство, обусловливаемое единствомъ опредъляющаго всёхъ ихъ начала. Что даетъ этой (многообразной) жизни единство? Конечно, умъ, ибо онъ есть одна опредъленная жизнь. Что делаеть эту жизнь множествомъ? Конечно, не иное что, какъ множество мыслей ума, или множество умовъ. Все тутъ есть умъ-съ одной стороны умъ единый всеобъемлющій, а съ другой-содержимое и объемлемое имъ множество умовъ индивидуальныхъ. Но если каждый изъ индивидуальныхъ умовъ объемлется однимъ всеобщимъ умомъ, то значитъ ли это, что каждый такой умъ тождественъ съ каждымъ такимъ же другимъ? Нисколько,-потому что въ такомъ разъ

всеобщій умъ обнималь-бы (не множество, а) единство. Итакъ, сама множественность умовъ предполагаетъ различіе между ними. Однако, что же собственно дълаетъ ихъ различными (и отъ всеобщаго ума и другъ отъ друга)? Да-то, что кажнихъ есть единичный, индивидуальный; не мовъ самомъ деле индивидуальный умъ быть тожжетъ-же дественнымъ съ умомъ всеобщимъ (какъ равно и съ каждымъ другимъ также индивидуальнымъ), ибо тутъ жизнь есть энергія всеобщая и всеобъемлющая, истекающая же изъ нея мысль есть реальная потенція всего сущаго, а самъ умъ (какъ синтезъ той и другой) есть ставшая явною действительность всего сущаго-(совокупность всёхъ сущностей-идей), а выше всего стоитъ Тотъ, который, не нуждаясь для себя ни въ какомъ началъ, или основании, самъ служитъ основою для всего существующаго и даже для того, который есть идея идей (είδος είδων)— $\tau$ . e., умъ или форма формъ, самъ вовсе не будучи идеей, и не имъя никакой формы. Въ свою очередь умъ даеть душт то же самое, что самъ имтеть отъ того верховнаго начала, именно онъ озаряетъ ее своимъ свътомъ, детерминируеть ее, делаетъ разумною, словомъ начертываетъ въ ней свой образъ, который самъ получилъ свыше. Однако хотя умъ есть образъ Первоединаго, -- образъ, содержащій въ себъ многоразличіе формъ, но самъ Первоединый не имъетъ никакого образа, никакой формы (ἄμορφος καί ανείδεος), и только потому и можеть быть творческимъ началомъ всяческихъ формъ, а еслибы онъ самъ имълъ форму, тогда умъ былъ бы (не умомъ), а только разсудочнымъ началомъ (т. е., третьимъ началомъ-душею). Итакъ, необходимо признать, что первое-верховное начало исключаеть изъ себя всякую мпожественность, потому что въ противномъ случай его множественность для своего изъясненія требовала бы иного, высшаго начала.

18. Теперь спросимъ, въ какомъ смыслѣ, или почему собственно сущности, составляющія содержаніе ума, суть благоподобныя? Потому ли, что каждая изъ нихъ есть идея, форма, потому ли, что всѣ онѣ прекрасны, или еще по чему нибудь? Отвѣтъ на это таковъ: все, что происходитъ отъ Блага, должно носить въ себѣ его характеръ, отпечатокъ, или по крайней мѣрѣ нѣкоторый слѣдъ, подобно тому какъ отъ огня (въ вещи, подвергшейся его дѣйствію) остается слѣдъ огня, отъ сладкаго оста-

ется слёдъ сладости. А такъ какъ умъ иметъ отъ Блага всю свою жизнь, такъ какъ онъ обязанъ Благу и тъмъ, что существуеть, и тъмъ, что есть умъ, и тъмъ, что всв идеи его обладають врасотою, то все это-и жизнь, и умь, и идея имвють въ себъ образъ блага. Однако, есть ли между всъми этими вещами что либо общее-имъ самимъ принадлежащее, помимо того общаго, что всв онв одинаково происходать отъ одного и того же начала? Спрашиваемъ объ этомъ, выходя изъ того соображенія, что отъ одного и того же начала могутъ происходить вещи различныя, и что одна и та же вещь можетъ стать совстыть иною, перейдя отъ давшаго ее къ получившему ее, нбо напримъръ совсъмъ иное есть та первая энергія (или энтелехія), на которую даръ блага изливается, и совстви иное есть то, что этой первой энергіи 1) (отъ блага) даруется. Выходить, что всь эти вещи (жизнь, умъ, идея) суть нъчто совстить иное (чемъ само благо), хотя это нисколько не мъшаетъ каждой изъ нихъ быть благоподобною въ такой или иной мъръ. Чъмъ же, спрашивается, обусловливается самая высшая степень этого свойства (доброты, благоподобія)? А еще прежде спросимъ: жизнь представляетъ ли собою благо потому только, что есть жизнь, хотя бы это была жизнь совершенно голая, пустая, всего лишенная, или же жизнь только тогда и заслуживаетъ быть и именоваться жизнію, когда она истекаетъ отъ блага и оказывается такою, какою только и можеть быть (жизнь, идущая изъ этого источника)? И чья собственно эта жизнь? Конечно, она не есть жизнь самаго Блага, потому что она только истекаетъ изъ него (какъ даръ). А если такъ, если для жизни самое существенное состоить въ томъ, чтобъ имъть въ себъ нъчто отъ Блага, а отъ блага ничто малоцънное не исходить, то понятно, почему эта жизнь (какъ истекающая изъ Блага), въ строгомъ смыслѣ слова истинная сама по себъ, составляетъ благо; то же самое следуетъ темъ более сказать о первомъ и истинномъ умѣ, т. е., что и онъ самъ есть благо, да и о каждой изъ его идей, что каждая есть благо, или по крайней мёрё образь блага. Такимъ образомъ, всё эти вещи имбють вь благь сь одной стороны свой общій признакь, а

<sup>1)</sup> Тутъ, по всей въроятности, Плотинъ имъетъ въ виду Аристотелевское понятіе объ абсолютномъ умъ, какъ о первой энергів, или энтелехія, какъ о чистой актуальности.

съ другой также и отличительный, насколько одна изъ нихъ обладаеть благомъ въ первой, высшей степени, другая-въ следующей затемь низшей степени. Но такъ какъ каждая изъ нихъ въ самомъ существъ своемъ содержить и представляеть нъчто благое, то каждая отъ присутствія въ ней блага, сама есть своего рода благо, такъ что и жизнь есть благо, насколько она есть не просто только жизнь (голое бытіе), а жизнь истинная, какая истекаеть изъ самого Блага, и умъ есть благо, насколько онъ есть умъ истинный, оттуда же истекающій. Въ этомъ отношении между жизнію и умомъ есть одно нѣи вообще, когда о двухъ различныхъ что общее, какъ вещахъ утверждается одинъ предикатъ, когда этотъ общій предметь можеть быть принимаемь за выраженіе общей имъ объимъ сущности, но можетъ быть и абстрагируемъ отъ нихъ въ особое самостоятельное понятіе, какъ наприм'връ понятіе живого существа простирается на челов'яка и коня (отъ которыхъ и абстрагируется), или понятіе теплоты-на огонь и воду, съ темъ однако различіемъ, что тутъ общее есть родъ (обнимающій собою различные виды), а тамъ общее (между жизнію и умомъ) есть нічто такое тождественное, которое въ одномъ членъ имъетъ первую выстую степень, въ другомъвторую---низшую.

Но въ какомъ именно смыслѣ оба эти члена (жизнь, умъ, а кромѣ того и всѣ идеи) должны быть навываемы благими? Суть ли они простые омонимы (Блага) 1, или благо составляетъ самое существо каждаго изъ нихъ, притомъ такъ, что каждое во всей цѣлости своей есть цѣлое благо? Но Благо не можетъ заключаться въ каждомъ изъ нихъ всецѣло (потому что если бы оно все заключалось въ одномъ, то его совсѣмъ не было бы въ другомъ). Или, быть можетъ, они суть части Блага? Но благо—недѣлимо. Гораздо правильнѣе будетъ такое представленіе, что между тѣмъ какъ само Благо едино, все таки и первая энергія есть благо,

<sup>1)</sup> Омонимами, въ отличіе отъ синонимовъ, Аристотель называетъ такія навменованія, которыя употребляются въ несобственномъ смыслів въ приложенія къ вещамъ, которыя ничего не вмітють общаго съ вещами, называемыми тіми же именами въ собственномъ смыслів, вроміть одинаковаго имени. Такъ напримітръобразъ на картинів, который мы называемъ человіжомъ или львомъ, по Аристотелю, есть только омонимъ человіжа, льва.

и детерминація ея есть благо, и соединеніе ихъ есть благо.-первая энергія-благо потому, что истекла отъ Блага, детерминація-потому благо, что она есть изъ него же (абсолютнаго Блага) истекшая красота, и синтезъ ихъ есть благо, насколько онъ составляется изъ ихъ объихъ (какъ благъ). Хотя всѣ эти вещи происходять отъ одного и того же начала, но онъ не тождественны (ни съ нимъ, ни между собою), подобнотому какъ (въ хоръ) столь различныя вещи, какъ пъніе, хожденіе и другія движенія управляются однимъ и тёмъ же началомъ. Этимъ однимъ началомъ служить туть порядокъ, риемъ,--ну а тамъ--что? Въдь, намъ могутъ возразить, что если туть пъніе и хожденіе бываеть изящнымь, то этимь то и другое обязано внъшнему началу, такъ какъ сами они совсъмъ не то суть, что порядокъ и риемъ, между тъмъ какъ тъ вещи, о которыхъ у насъ идеть речь, и сами по себе суть такія (добрыя, прекрасныя). Но почему же и сами онъ суть такія? Тутъ мало сказать: это потому, что онв проистекають отъ самого Блага. Конечно, разъ онв происходять отъ самого Блага, то уже по этому одному должны имъть высокую цъну, но разумъ однимъ этимъ не удовлетворяется и спрашиваетъ далье, чемъ еще кромь этого условливается и въ чемъ состоитъ ихъ доброта.

19. Не обратиться ли намъ для решенія этого вопроса къ другой, именно къ желательной способности души? Въ такомъ разъ намъ пришлось бы согласиться, что благо есть то, чего душа желаетъ, къ чему она стремится, вовсе не задаваясь вопросомъ, почему она къ нему и только къ нему стремится. Это значило бы, что, считая нужнымъ все остальное раціонально обосновывать, мы одно благо представили бы на произволъ желанія. Но это повело бы ко многимъ несообразностямъ: прежде всего это значило бы низвести благо въ рядъ относительныхъ вещей, а потомъ извъстно въдь, что душа имъетъ множество желаній, относящихся къ различнымъ предметамъ; спрашивается, какъ же это желаніе само по себ' можеть быть рвшающимъ судьею о томъ, какой изъ этихъ предметовъ лучше? Въдь для того, чтобы знать, что есть лучшее, необходимо напередъ знать, что есть хорошее, доброе. Ужъ не согласиться ли намъ, что благо есть то же, что добродътель, свойственная

каждому существу? 1). Но согласиться на это значило бы придти посявдовательно къ выводу, что благо тождественно съ формою, идеею, съ внутреннею идеальною основою существа, а тогда что отвътимъ мы, если насъ спросятъ, да почему же суть благо сами эти вещи (форма, идея)?! И не странно ли, что мы повидимому легко усматриваемъ природу блага даже здёсь, въ этихъ несовершенныхъ (чувственныхъ) вещахъ, хотя оно имъ присуще не въ своемъ чистомъ видъ, а тамъ не можемъ усмотреть его природы сразу путемъ сравненія (техъ идеальныхъ вещей) съ этими худшими вещами, и недоумъваемъ тамъ, где нетъ никакого зла и где сущности лучшія, более совершенныя существують сами въ себъ и по себъ!? Но не потому ли собственно и постигаетъ насъ неудача, что мы все спрашиваемъ, почему да почему, между тъмъ какъ тутъ это почему (не есть что либо особое, а) тождественно съ самою идеею, съ самою сущностію? Въ самомъ дёль, въдь если даже признать Божество особою (отличною отъ блага) причиною, то н тогда остается не устраненнымъ то же самое затрудненіе. Мы пока не прибъгаемъ къ этому предположению и понытаемся, нельзя ли чего нибудь достигнуть инымъ путемъ.

20. Такъ какъ мы сомнъваемся, чтобъ желанія (сами по себъ) способны были къ различенію вещей по ихъ сущности и качествамъ, то обратимся прежде всего къ тъмъ различіямъ между вещами, которыя имъютъ характеръ противоположности, каковы наприм. порядокъ и безпорядокъ, соразмърность и несоразиврность, здоровье и бользнь, благообразіе и безобразіе, субстанціальность и несубстанціальность, существованіе и исчезновеніе и т. п. Разв'в возможно колебаніе и сомнивніе относительно того, что всв первые члены этихъ паръ представляють собою различные виды блага? А если такъ, то въ Благъ же должны лежать и причины или основанія всёхъ ихъ, ибо въ самомъ деле и добродетель, и жизнь, и умъ, и мудрость-все это суть виды блага, темъ более, что это суть блага, къ которымъ стремится всякая разумная жизнь. Но, возразять, почему же мы не останавливаемся на умъ и не отождествляемъ его съ самимъ благомъ, если сама душа и жизнь суть образы и виды ума, если душа всегда желаетъ обладать умомъ, судитъ

<sup>1)</sup> Это Аристотелевское опредвление.

посредствомъ ума и руководится умомъ въ своихъ дъйствіяхъ. признавая напр. справедливость лучшею, чёмъ несправедливость, предпочитая всякій видъ добродітели всякому виду порока, избирая всегда то, что лучше и достойнъе? Да потому что умъ не есть единственное и последнее, чего желаеть душа. Едва ли нуженъ длинный рядъ доказательствъ на то, что не умъ составляетъ самую высшую и послёднюю цёль (всего существующаго): не всв существа желають имъть умъ, но всъ желають обладать благомь; изъ существь, не обладающихъ умомъ, только некоторые, а не все стремятся быть умными, между темъ какъ обладающія умомъ, не останавливаются на немъ, не удовлетворяются имъ однимъ, и послъ него еще ищутъ блага; притомъ же умъ обыкновенно желается и ищется уже послъ появленія размышленія и путемъ размышленія, тогда какъ благо желается и прежде размышленія; наконецъ, если существо желаеть жить, существовать, дъйствовать, то желаетъ всего этого не насколько все это есть умт, мысль, а насколько есть благо, насколько все это и истекаеть изъ блага и въ него же возвращается, -- ибо только подъ такимъ условіемъ сама жизнь желательна.

21. Если теперь спросимъ, что есть то одно, которое своимъ присущіемъ дівлаеть эти вещи (жизнь и умъ) благами, то смівло можно отвътить такъ: и умъ и жизнь имъютъ въ себъ образъ Блага (суть видовыя блага) и вотъ почему собственно они составляють предметь желанія и стремленія, имбють же они въ себъ образъ Блага потому, что какъ первая жизнь есть актуальная энергія Блага, или энергія, истекающая изъ Блага, такъ умъ есть также самая энергія, только детерминированная (расчлененная въ систему идей); истекая изъ Блага, они сіяють чрезвычайнымь блескомь и воть почему душа желасть ихъ, -- желаетъ съ одной стороны потому, что они, будучи благами сами въ себъ и по себъ, въ то же время свойственны ея природъ, а съ другой потому, что будучи свойственны ей, они въ то же время суть такія блага, которыя не могуть быть нежелаемы, ибо то, что только свойственно чему нибудь, но не есть благо, можеть и не быть желаемо. Поэтому, если иногда даже вещи далекія (отъ того ноуменальнаго міра), вещи низшаго порядка превлекаютъ наше вниманіе на столько, что мы къ нимъ пристращаемся, то причиною этого служить не то,

что эти вещи суть сами по себѣ, а то иное нѣчто, которое въ нихъ привходитъ оттуда—свыше. Подобно тому какъ здѣсь (на землѣ) тѣла, не смотря на присутствіе примѣшивающагося къ нимъ самимъ свѣта, для того чтобъ цвѣта ихъ были видимы, нуждаются еще въ иномъ внѣшнемъ свѣтѣ, точно также и тамъ ноуменальныя сущности, кромѣ присущаго имъ собственнаго свѣта, нуждаются еще въ иномъ свѣтѣ (отъ верховнаго начала), чтобъ быть видимыми и для самихъ себя и для другихъ существъ.

22. Когда кто-либо удостоивается узрать свать, истекающій отъ блага и озаряющій весь ноуменальный міръ, у того естественно возгорается желаніе пребывать въ этомъ мірѣ и наслаждатся сіяющимъ тутъ светомъ, подобно тому какъ и здёсь тълесныя вещи привлекають насъ не сами по себъ, а собственно блескомъ, прелестью отражающейся въ нихъ красоты. Каждый ноуменъ тамъ есть прежде всего самъ по себъ и для себя, становится же онъ предметомъ желанія лишь потому, что Благо его освещаеть и какь бы расцвечиваеть и темь желаемому сообщаеть прелесть, а въ желающемъ воспламеняеть любовь. Поэтому-то душа, какъ только почувствуетъ это вліяніе (Блага), тотчась приходить въ волненіе, въ вакхическую восторженность, переполняется жгучимъ желаніемъ и вся превращается въ любовь, а пока не чувствуетъ этого вліянія, она не приходить въ восторгъ даже предъ красотою ума, потому что даже эта красота, если въ ней не сіяетъ свътъ блага, инертна и безжизненна, почему душа въ ея присутствіи остается тоже инертною и сонною и даже по отношенію къ уму оказывается хододною и равнодушною. Напротивъ, бывъ какъ бы согръта теплотою оттуда (добротою Блага), она тотчасъ пробуждается, чувствуеть притокъ новыхъ силь, сознаеть какъбы выростія вдругь у себя крылья, и тогда воспараяеть не только въ область ближайше высшую (въ область ума), но и еще дальше къ чему-то иному еще высшему (къ Благу), все боле и болье какъ бы делаясь легкою, благодаря силь (оживающаго) воспоминанія 1); доколь пункть, котораго она въ этомъ

<sup>1)</sup> Вся эта картина полета души въ идеальный міръ завиствована Плотиномъ изъ Платоновскаго Федра, а воспоминаніе, облегчающее душу въ этомъ полетъ, есть тоже намекъ на Платоновскую гносеологію, по которой интеллектуальное познавіе есть припоминаніе идей, которыя душа созерцала въ сверхчувственномъ міръ до своего воплощенія.

полеть достигаеть, не есть самый высшій. она поднимается все выше и выше, движимая естественнымъ неодолимымъ влеченіемъ къ тому, который внушаеть любовь къ себъ, н такимъ образомъ минуетъ даже область ума, но конечно въ Благъ достигаетъ последней границы и останавливается на немъ, такъ какъ нътъ и не можетъ быть ничего еще высшаго. Правда, что н въ области ума она имъетъ предъ собою дивное, величественное зрълище, однако даже тутъ не оказывается всего того. чего ищеть, что для нея наиболье вождельню. Нъкоторое подобіе (ума безъ блага) этому представляеть такое лице, которое не бываетъ привлекательно, не смотря на красоту свою, когда въ немъ нетъ того, что называется грацією, пріятностію, такъ что и тутъ (въ чувственномъ мірѣ) красоту составляеть не столько сама пропорціональность, симметричность, сколько тотъ нъкоторый особый блескъ, который ее освъщаеть и оживляеть и въ которомъ лежить вся тайна привлекательности, прелести. Почему это въ самомъ деле красота иметъ весь свой блескъ только въ живомъ лицъ, а въ мертвомъ остаются лишь следы ея, и это даже тогда, когда черты лица еще нисколько не успали изманиться? Почему статуи, въ которыхъ замівчается больше оживленности, жизненности, боліве красивы. привлекательны. чёмъ статуи, которыя превосходять ихъ точного правильностію пропорцій (но уступають жизненностію)? Почему животное живое даже не красивое, все таки красивъе самой лучшей картины самаго красиваго экземпляра того же животнаго?-Да потому что первое есть нѣчто само по себф пънное и желательное, а таково оно потому, что имъетъ душу, а имъющее душу болъе благоподно (чъмъ не имъющее), потому что въ душт отражается свътъ блага, и она, освъщаемая этимъ свътомъ, представляетъ собою то болъе тонкое начало постоянной недремлющей энергіи, которое оживляеть, бодрить, дълаеть болъе легкимъ, а вмъстъ съ тъмъ болъе благообразнымъ само тело, въ которомъ обитаетъ, насколько къ тому тъло способно.

Профессоръ Г. В. Малеванскій. (Продолженіе будеть).

# восемь поученій о миссіонерскомъ дълъ.

Изданіе Православнаго Миссіонерскаго Общества.

(Окончаніе \*).

#### поучение пятое.

Обритохом Іисуса. Іоанна І, 45.

Съ какимъ восторгомъ первые ученики Господа Інсуса дѣлились съ своими близкими радостною вѣстію, что пришелъ, наконецъ, обѣтованный Спаситель міра! Вотъ Андрей Первозванный встрѣчаетъ своего брата Симона радостнымъ привѣтомъ: обртомогомъ Мессію—желаннаго Христа! И ведетъ брата къ Іисусу Христу. Вотъ Филиптъ находитъ Наеанаила и съ святымъ восторгомъ возвѣщаетъ ему: Его-же писа Могсей въ законть и пророцы, обртомогомъ Гисуса, сына Іосифова, иже отъ Назарета! (Іоан. 1, 41. 45). Ты не вѣрить мвѣ? Пріиди и вижедъ. Самъ посмотри и убѣдись. Такъ радовались первые ученики Господа, повнавъ въ Немъ давно жданнаго Христа Спасителя.

И въ самомъ дёлё, было чему радоваться: что за темная, непроглядная ночь идолопоклонства облегала всё народы земли, кромё народа, Богомъ избраннаго, до пришествія въ міръ Спасителя! Прекрасно изображаетъ эту ночь Богодухновенный пророкъ Исаія, когда говоритъ о бёдственномъ положеніи потомковъ Исава: "кричитъ мню съ Сеира: сторожъ, сколько ночи? Сторожъ, сколько ночи? Сторожъ, сколько ночи? Сторожъ (самъ Пророкъ) отвъчаетъ: приближается утро, но еще ночь"... (21, 11—12). Не слы-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 1.

шится ли въ этомъ нетерпъливомъ вопросъ обитателей горы Сепра томительное желаніе всего рода человъческаго, всъхъ, сполиших во тыть и спни смертный (Мате. 4, 16) скоръе узръть Солнце правды—Христа, скоръе видъть обътованнаго Примирителя, вождельное Чаяніе всъхъ народовъ земныхъ? (Быт. 49, 10).

Братіе! Для насъ это Солнце незаходимое возсіяло раньше, чёмъ мы явились на свёть Божій. Счастливы, сугубо счастливы мы, что родились отъ православныхъ родителей, что насъ отъ рожденія воспріяла въ свои благодатныя объятія святая матерь наша-Церковь Православная, что отъ самой колыбели мы научились произносить превождельное имя Небеснаго Бога и Отца. Но сколько еще милліоновъ людей томится во мракъ идолопоклонства, сколько еще милліоновъ блуждаеть во тьмѣ и свии смертной, почитаетъ Будду, ввритъ Магомету, покланяется бурханамъ, керемети и другимъ идоламъ, обожаетъ огонь и даже самаго злаго духа-діавола!..! И милліоны этихъ людей живутъ не только гдв нибудь въ Китав, Индіи, Японіи или въ отдаленнъйшихъ отъ насъ странахъ Америки, Африки и Австраліи, но и въ нашемъ отечествъ, въ нашей Сибири и Туркестанъ, и даже ближе-въ нашихъ восточныхъ губерніяхъ: Пермской, Оренбургской, Уфимской, Казанской, Астраханской и другихъ. По истинъ, еще не прошла для нихъ темвая ночь языческихъ заблужденій, не возсіяль для нихъ благодатный свёть Христова Евангелія?... Что же? Когда мы размышляемъ объ этомъ въ духѣ любви христіанской, не слышится ли и намъ въ нашей совъсти, въ чувствъ нашего христіанскаго сердца, не слышится ли со стороны этихъ, пребывающихъ въ глубокомъ мракъ язычества, нашихъ соотечественниковъ-инородцевъ, тотъ же жалобный вопросъ, какой слышаль Пророкъ Исаія: сторожъ, сколько ночи? сторожъ, сколько ночи? Долго ли намъ бродить въ этой непроглядной тьмъ и съни смертной? Скоро ли возсіяеть для насъ світлый день христіанской жизни?... Что жъ? Ужели и мы отвътимъ имъ, что еще не настало для нихъ утро-радостное утро просвъщенія ихъ свётомъ вёры Христовой? Да не будеть! Мы можемъ, мы всё должны и обязаны распространять этоть благодатный свёть по всей землё и просвёщать его животворящими лучами всёхъ людей... "И было ночью видъние Павлу", такъ читаемъ мы книгь Дьяній Апостольскихъ, "предсталь нькій мужь Македонянинг, прося его и говоря: прійди въ Македонію и помоги наме" (16, 9). Такъ Ангелъ страны Македонской призываль великаго Апостола языковъ на проповъдь въ Македонію. Значить, были алчущіе и жаждущіе слова спасенія въ этой странь; были люди, которые хотя смутно понимали или чувствовали, въ какомъ духовно-бъдственномъ состояніи они находятся. И вотъ, Промысль Божій таинственнымь видініемь зоветь къ симь несчастнымъ Апостола, и Апостолъ спешить въ Македонію, обильно съетъ здъсь святое съмя проповъди Евангельской и собираетъ тамъ обильную жатву. Есть, братіе, есть и теперь эта великая жатва слышанія слова Божія и въ современных намъ язычникахъ. Послушайте, почитайте, съ какою напримъръ, великою жаждой слушають проповёдь Евангелія Христова язычники-японцы! Какъ они просять прислать къ нимъ проповъдниковъ въры Христовой! Подумайте только, въдь всъ эти, теперь намъ совсъмъ чужіе люди, если они содълаются чадами святой Православной Церкви, то будуть нашими братьями о Христь, нашими лучшими друзьявсѣ эти полудикіе кочевники нашихъ сибирскихъ тундръ и степей, всъ эти калмыки, башкиры, тунгусы, якуты, буряты, камчадалы и множество другихъ племенъ-развъ они не могутъ, принявъ въру православную, и сами переродиться въ православныхъ русскихъ людей, какъ переродились и совершенно слились съ русскимъ народомъ древнія племена-Чудь, Меря, Вятичи и другія? Кто изъ вась, братіе, не возрадовался бы такому великому и вождельному торжеству нашей святой православной въры? И что, въ самомъ дълъ, мъщаетъ каждому изъ насъ, по мъръ силъ и средствъ, содъйствовать успеху проповеди Евангельской между язычниками-инородцами Россіи? Было время, братіе, когда многіе-многіе изъ насъ могли сказать: "и радъ бы помочь, да не знаю какъ и чёмъ помогу". Слава Богу, теперь этого сказать нельзя. Есть люди, которые беззавътно посвятили себя великому подвигу проповъди Евангельской; они живуть тамъ, среди всёхъ этихъ полудикихъ

инородцевъ, учатъ ихъ въръ Христовой, креститъ ихъ, путествуя для сего изъ края въ край по общирной нашей Сибирг, перенося всякія скорби и лишенія, теряя силы и здоровье въ этомъ воистину апостольскомъ подвигъ... Одинъ изъ сихъ великихъ тружениковъ, ставъ въ впоследствіи святителемъ Московскимъ, глубоко принялъ къ сердцу всѣ нужды и скорби проповъдниковъ Евангелія въ далекихъ краяхъ Свбирскихъ и пригласилъ добрыхъ людей соединиться въ особое общество для помощи этимъ смиреннымъ двателямъ нивы Господней. Такъ возникло въ Москвъ Православное Миссіонерское Общество; сама благочестивъйшая Государыня Императрица соизволила принять его подъ Свое Высокое покровительство, многіе члены Царской Семьи, почти всв наши архипастыри стали его членами, а Московскій первосвятитель-его постоявнымъ, главнымъ руководителемъ. И вотъ уже почти тридцать лётъ неустанно трудится это Общество. Оно собираеть пожертвованія на святое дёло распространенія вёры православной, избираетъ способныхъ людей и отправляетъ ихъ въ отдаленную Сибирь и Японію для Евангельской проповёди, помогаеть имъ всёмь, чёмь можеть: строить тамъ церкви, школы, больницы, посылаеть туда святыя иконы, книги, церковную утварь и даже одежду для новокрещенныхъ бъдняковъ-инородцевъ. Дъло воистину святое, великое, но и многотрудное! И какъ отрадно быть участникомъ въ этомъ святомъ деле!... Сегодня, въ первое воскресенье великаго поста, когда воспоминается торжество святой въры православной надъ всеми древними и новыми ересями и лжеученіями, всв православные на всемъ пространствъ земли Русской нарочито приглашаются принести свои лепты на распространеніе Православія между язычниками, обитающими въ нашемъ обширномъ отечествъ.

Возлюбленные о Христъ братіе! Самъ Апостолъ Павелъ не стыдился собирать пожертвованія на такое святое дѣло, онъ не разъ съ благодарностію говорить объ этихъ пожертвованіяхъ въ своихъ посланіяхъ (Рим. 15, 26—27; 1 Кор. 16, 1—3; 2 Кор. 9, 1—7; Филип. 4, 10—15 и т. под.), и видить въ нихъ живое доказательство истинной христіанской любви (2 Кор. 8, 24).

Ужели же мы не пожелаемъ быть участниками въ этихъ пожертвованіяхъ? Принесемъ каждый свою лепту, пожертвуеть каждый, кочу сколько Богъ на сердце положить: доброхомна бо дамеля мобить Бога, говорить Апостоль святый. Не вивешь многагоподай сколько можешь; только подай, не упускай случая помочь пнородцу обръсти Христа Спасителя... И пойдутъ все эти наши, даже самыя малыя приношенія, во славу Божію, и благословатъ своихъ невъдомыхъ благодътелей процовъдники-труженики, благословать ихъ и новокрещенные братья наши о Христь... И тъмъ и другимъ будетъ дорога ваша братская любовь, ваше усердіе къ ділу ихъ спасенія. Апостоль Іаковъ говорить: обративый гръшника от заблужденія пути его, спасеть душу от смерти и покрыет множество гръхов (5, 20). А вы своею жертвою помогите обращенію грѣшника-идолопоклонника во Христу Спасителю. Вспомните, что, по слову Самого Господа, велика бываетъ радость на небесахъ и ради одного покаявшагося грешника, а вы своими приношеніями поможете спасенію, можеть быть, не одного язычника... Нельзя не припомнить здёсь слёдующій трогательный случай: одна киргизка-христіанка, не им'я что пожертвовать новокрещеннымъ, сняла съ головы свой платокъ, а съ своего груднаго младенца рубашечку и отдала ихъ новокрещеннымъ киргизамъ-бъднякамъ. Вотъ по-истинъ жертва Евангельской вдовицы, достойная подражанія! Не поскупимся же, возлюбленные, памятуя слова Апостола Павла: съяй скудостію, скудостію и пожнеть, а съяй о благословении, о благословении и пожнет (2 Кор. 9, 6).

#### поучение шестое.

Торжествомъ Православія нарекла Святая Церковь нынѣшній день, ибо съ этимъ днемъ она соединила радостное воспоминаніе о побъдоносномъ окончаніи ею продолжительной и трудной борьбы съ разнаго рода ересами и заблужденіями, которыя усиливались помрачить и затмить свѣтлый образъ православной истины, извратить богопреданное ученіе. Вспомоществуемая благодатною силою Божією, Православная Церковьчрезъ богомудрыхъ отцевъ и учителей поборола всё ереси, отвергла всё заблужденія, покушавшіяся вторгнуться въ нёдра ея и до нашего времени сохранила цёлымъ и чистымъ то сокровище, которое небеснымъ Домовладыкою ввёрено ей не только для храненія но, и для пріумноженія.

Господь сказаль: замении свычу, не ставять ее подъ сосудомь, но на подсетчникт и сеттить естьмь вы домпь (Ме. 5, 15). Не для того возженъ свътильникъ православной въры. не для того сохраненъ онъ отъ покушеній погасить его, чтобы онъ свътиль подъ спудомъ, то есть-освъщаль собою только малую часть земли или одинъ какой нибудь народъ, а чтобы свётиль всёмь на землё. Господу не угодно, чтобы мы полученный отъ Него даръ въры хранили только для себя, не заботясь о размноженіи его между людьми. Вотъ почему церковь Христова всегда, съ самыхъ первыхъ дней своего бытія на земль, считала однимъ изъ важньйшихъ своихъ призваній на земль, одною изъ важньйшихъ своихъ обязаностей, однимъ изъ непреложныхъ повельній Господа-проповыдывать въру всюду, всъмъ народамъ, всъхъ приводить къ познанію истиннаго Бога и Спасителя и къ участію въ спасеніи, принесенномъ на землю и дарованномъ всёмъ людямъ Сыномъ Божіимъ.

Пока Церковь боролась то съ гоненіями, то съ ересями, она не могла раскрыть это свое призваніе въ полной мѣрѣ. Когда же Господь даровалъ Своей Церкви миръ и успокоеніе отъ враговъ, тогда для Церкви Христовой явилась возможность направить свои усилія на выполненіе и этого своего призванія о просвѣщеніи истинною вѣрою всѣхъ народовъ земли. Благодареніе Богу, промышляющему о благѣ и спасеніи всѣхъ человѣковъ! Церковь Божія никогда не оскудѣвала людьми, которые, будучя движимы ревностію о святомъ имени Божіемъ по славѣ Его царства, оставляють спокойную жизнь дома, обрекають себя на всевозможныя лишенія и трудности, съ которыми соединено бываетъ проповѣданіе вѣры среди дикихъ полудикихъ племенъ. Ихъ вооружаетъ, ихъ подкрѣпляетъ въ великомъ дѣлѣ Самъ Богъ, съ упованіемъ на помощь Котораго они и отправляются на дѣло великаго служенія.

Но и каждый изъ насъ есть членъ Церкви Божіей. Выполненіе того или другаго назначенія Церкви не составляєть обязанность только некоторых въ ней лицъ, а въ большей или меньшей мёрё всьхъ и каждаго. Вёдь, никто не скажеть, чтобы во времена мученичества страдать за въру Христову обязаны были только некоторые, а всёмъ прочимъ предоставлено было свободно отрекаться отъ въры. Нътъ, мученики были изъ людей разныхъ званій и состояній. Во времена борьбы Церкви съ ересями обязанность сохранять православіе лежала не на одномъ какомъ сословіи. Нёть, и мірскіе люди обязаны были мужественно исповедывать православіе. Такъ точно и теперь обязанность Церкви заботиться объ успъхахъ и распространеніи віры между язычниками лежить не на нізкоторыхъ только особенныхъ или къ тому призванныхъ людяхъ, а на всякомъ христіанинв. Не говори, что двло миссіонера и проповъдника въры -- не твое дъло, что у тебя есть свои заботы. Богъ для всёхъ насъ одинъ и величіе имени Божія и слава царствія Его для всёхъ равно дороги. Когда солдатъ идетъ на войну, и когда онъ сражается тамъ-вдали, ты не говоришь, что это-его дело и что тебе неть дела до того, съ успъхомъ ли онъ сражается, побъждаетъ-ли онъ? Нътъ, ты слъдишь за его подвигомъ, страдаешь за него, помогаешь ему всёмъ, чёмъ можешь, что, по твоему мнёнію, можеть облегчить и подспорить его подвигь. А туть воины царствія Божія совершають великій и трудный подвигь и на каждомъ, кто называетъ Бога своимъ Царемъ, лежитъ долгъ помогать всёмь, что можеть облегчить, подспорить успёхъ подвига, предпринятаго ими во славу святаго имени Божія. И если-бы, по нераденію, безпечности, равнодушію и холодности своихъ соотечественниковъ, солдаты допустили бы врагу вырвать изъ рукъ ихъ плоды победы, то справедливо было бы винить въ томъ только ихъ? Позоръ пораженія не должень ли пасть на голову тахъ, которые не съумали и не захотали во-время доставить сражавшимся все нужное для того, чтобы до конца довести поражение врага? Такъ и тутъ. Въ случав недостаточной успѣшности или малоуспѣшности проповѣдническихъ трудовъ нашихъ миссіонеровъ вина неудачи не могла

бы быть приписываема лишь слабости ихъ усилій, или недостатку усердія съ ихъ стороны, ибо часто всецёло зависить отъ слабости и даже отсутствія дёятельной, носторонней помощи для этихъ борцовъ за имя Христово. Господи! Сколь много погибло и погибаетъ Твоихъ нивъ, еще не пожатыхъ и однако же объщавшихъ обильную жатву! И съ кого потребуеть Ты отвъта за нерадёніе о пріумноженіи Твоего достоянія?... Распространіе истинной въры и истиннаго богопочтенія между невърующими и незнающими Бога есть дѣло Божіе, а дѣло Божіе всегда, вездѣ, для всѣхъ есть дѣло Божіе, то есть—отъ всѣхъ и каждаго требующее участія и вниманія къ себѣ... Нѣтъ, мало сказать—участія и вниманія къ себѣ. Оно требуетъ сердечнаго ревнованія о себѣ. Кто не со Мною, сказалъ Господь, тото противъ Меня, и кто не собираетъ со Мною, тотъ расточаеть (Лк. II, 23).

Братіе! Господь, распространивь и умноживь державу Государя Русскаго, въ то же время собралъ и соединилъ подъ Его властію очень многія племена, досель пребывающія внъ спасительнаго лона Церкви Христовой. Не заключается-ли здісь указанія Божественнаго Провидінія на ніжоторое особенное призваніе для Церкви Русской? Ибо, приведши язычествующія племена подъ власть единаго съ нами Государя, Господь симъ не побуждаетъ ли насъ познать себя добрыми, старшими братьями по отношенію къ темъ племенамъ, -- братьями, обязанными попещись о воспитаніи ихъ въ духі содержимой и исповъдуемой нами православной въры? Не есть-ли въ самомъ дълъ церковь Русская святое орудіе призванія ихъ къ истинной въръ? А если такъ, то благоуспътное, при помощи Божіей, выполненіе Церковію Русскою этого особеннаго своего призванія будеть на судѣ Божіемъ великою заслугою ея, ея и всякаго, кто такъ или иначе споспъществовалъ проповъданію въры среди языческихъ племень, входящихъ въ составъ обширнаго русскаго царства. И наоборотъ: если найдутся между ними такіе люди, которые могли бы стать добрыми христіанами, а вийсто того умерли въ языческомъ нечестін, потому что поздно явился къ ихъ племени проповъдникъ въры, то Тотъ, Кто нарицаетъ не сущая яко сущая, взыщеть погибель сихъ душъ съ тъхъ, кто, по равнодушію, холодности и нерадѣнію объ успѣшномъ дѣйствованіи миссіонеровъ, были виною того, что проповѣдникъ вѣры не могъ придти къ симъ языческимъ племенамъ ранѣе, хотя, можетъ быть, его собственная душа рвалась къ нимъ. Такъ, на каждомъ, кто называетъ себя православнымъ русскимъ человѣкомъ, то есть членомъ Православной Церкви и подданвымъ православнаго русскаго Царя, лежитъ особенный долгъ посильными средствами способствовать успѣху дѣятельности православныхъ миссіонеровъ.

Нынёшній день, сказали мы, Церковь нарицаєть торжествомъ Православія. Но церковь ждеть и вёруеть въ наступленіе другого еще болёе славнаго для нея дня, который наречется не только торжествоемъ православія, но торжествомъ христіанства, когда всё народы пріидуть и поклонятся Единому истинному Богу, когда всякь языкъ исповёсть имя Христа. Этотъ день нёкогда пріидетъ. Залогомъ и обрученіемъ сего грядущаго дня торжества христіанства служить нынёшній день уже даннаго Господомъ торжества Православія. Украсившаяся вёнцомъ мученичества, украшенная вёнцомъ торжества надъ ересями, церковь украсится вёнцомъ всемірнаго торжества надъ надъ язычествомъ.

Итакъ, нынѣшній день скрываеть въ себѣ знаменательность, и поучительную знаменательность, ибо, обращая нашъ взоръ къ совершившимся уже торжествамъ Церкви, онъ открываетъ непреодолимость Церкви, укрѣпляемой Господомъ; поучительную, ибо, обращая нашъ взоръ къ грядущему торжеству Церкви, онъ побуждаетъ насъ спѣшить на срѣтеніе ему и способствовать скорѣйшему приближенію его, помогая, чѣмъ кто можетъ, дѣятельности проповѣдниковъ православной вѣры среди язычниковъ.

### поучение седьмое.

Братіе—христіане! Мы называемъ себя христіанами православными, то есть правовърующими. Симъ наименованіемъ выражается то, что мы держимся истиннаго, первоначальнаго, вселенскимъ согласіемъ Церкви утвержденнаго ученія христіанской въры, которое отъ апостоловъ неизмѣнно сохраняется и до скончанія въка пребудетъ въ Церкви Христовой. Вознесемъ сердечное благодареніе Господу, открывшему намъвъ нѣдрахъ святой Православной Церкви истинний путь спасенія и даровавшему возможность почерпать просвѣщеніе еѣрою въ самомъ древнемъ и чистомъ источникѣ Православія. Слава Тебѣ, показавшему намъ свѣтъ Твой! Пробави, Господи, милость Твою вѣдущимъ Тя и въ правовѣріи чтущимъ святое и достопоклоняемое имя Твое!

Но, живя и содъвая свое спасеніе во свътъ святой православной въры, можемъ ли мы, братіе, забывать, что въ отечествъ нашемъ сотнями тысячъ считаются еще такіе несчастные, которые, какъ овцы, неимущія пастыря, алчущія и жаждущія, бродять внъ ограды Церкви Православной, вдали отъ живоноснаго источника благодати, въ совершенномъ невъдъніи истиннаго Бога и главныхъ правиль жизни разумно-человъческой?

Подумайте, братіе, какихъ великихъ благъ лишаются эти наши ближніе, наши соотечественники, лишенные просвѣщенія вѣрою христіанскою! Состояніе ихъ вполнѣ можно уподобить бѣдственному состоянію слѣпцевъ, лишенныхъ свѣта и принужденныхъ быть постоянно во тьмѣ. Безъ свѣта никакого дѣла нельзя совершить вѣрно и безопасно.

Окруженный тьмою не видить, куда идеть, и ежеминутно подвергается опасности споткнуться, разбиться. Все, что можеть дёлать человёкь въ темнотё, можеть дёлать медленно, ощупью и при томъ дёлать что нибудь самое простое, несложное. Слёпецъ не видить красотъ мірозданія, ни восхода, ни захода солнца, ни блистанія луны и звёздъ, ни другихъ величественныхъ явленій природы. Жизнь такого несчастнаго самая жалкая во всёхъ отношеніяхъ. Только во свётё жизнь человёческая можеть достигать полноты и совершенства.

Не такое ли точно или даже—не гораздо ли больше значеніе для всей нашей духовно-нравственной жизни имбеть животворный свёть Христовой вёры? Азг есмь септь міру, говорить спаситель, ходяй по Мнть не имать ходити во тымь, но имать септь животный (Іоанна 8, 12).

Безъ Христа люди принуждены блуждать въ неисходной тымъ гибельныхъ заблужденій и суевърій относительно существенныхъ истинъ богопознанія, нравственности и богопочтенія. Не имъв истинаго познанія о Богъ, эти духовные слъпцы при-

знають тварь за Бога и вмёсто того, чтобы воздавать славу и честь Единому Богу, обоготворяють бездушныхъ истукановъ, животныхъ и чтутъ даже злыхъ духовъ. Въ то же время такимъ людямъ решительно неизвестна жизнь по закону Божію. Они не знають, какъ избъгать гръха, какъ примириться съ Богомъ. Следуя лишь однимъ чувственнымъ влеченіямъ своей природы, они думають только о тёлё, о временной жизни, а относительно будущей имъють самыя странныя и нельшыя понятія. Общественная и домашняя жизнь язычествующихъ народовъ естественно находится также въ самомъ неблагоустро. енномъ, жалкомъ состояніи, такъ какъ утверждается не на животворномъ союзъ любви, но на своекорыстіи и животномъ удовлетвореніи страстямъ. Ложныя языческія религіи, несомнвино, развращають своихъ последователей и подрывають въ самомъ корив доброе общежитіе, освящая самыя постыдныя страсти: злобу, мщеніе, плотоугодіе и т. п. Одна только христіанская религія, озаряя душу человека свётомъ истиннаго богопознанія, упорядочиваетъ и всю жизнь христіанина, семейную и общественную, святыми правилами закона Божія, служащаго на темномъ и скользкомъ пути жизненномъ сетьтильником ногам человъка и свътом стель его (Пс. 118, 105).

Нужно ли послѣ сего говорить, какъ высокъ и богоугоденъ подвигь православныхъ христіанскихъ миссіонеровъ, приносящихъ свѣтъ Христовъ въ страны, не просвѣщенныя истинною вѣрою, и съ полнымъ самоотверженіемъ совершающихъ священнодъйствіе благовъствованія Христова (Рим. 15, 16)?

Служеніе миссіонеровь поистині равноапостольное. Какъ апостолы были посланниками Самого Іисуса Христа, такъ и миссіонеры,—посланники церквей (2 Кор. 8, 23), должны быть почитаемы сопричастниками званія апостольскаго и спосланниками Богу (І Кор. 3, 9). Они—слава Христова (2 Кор. 8, 23), какъ говорить св. апостоль Павель о своихъ сотрудникахъ, а вмість съ тімь и слава отечества нашего. Это—передовые борцы за истину Христову, равно для всіхъ насъ достолюбезную, проводники въ область непроницаемаго мрака світлыхъ христіанскихъ понятій о жизни семейной и общественной. Вы знаете, братіе, что у насъ миссіонеры или посланники Церкви русской трудятся на Волгів, въ странахъ

магометанскихъ, на Кавказъ и преимущественно въ отдаленныхъ областяхъ Сибирскихъ. Страны сіи представляютъ необозримое поприще для благовъстнической дъятельности. Здъсь не только одинокихъ усилій миссіонеровъ, но и самыхъ ревностныхъ попеченій частныхъ обществъ недостаточно для достиженія полнаго, столь желательнаго успівха. Туть требуется горячее, дружное содъйствие всехъ граждани земли русской. И викто изъ насъ не долженъ быть чуждъ святымъ цёлямъ миссіонерскаго служенія въ отечествъ нашемъ, такъ какъ содъйствіемъ сему служенію не только благоугождается Богь, но и достигается великая польза государственная. діль, эти милліоны инородцевь дотолів останутся чуждыми намъ и не сдълаются гражданами царства Русскаго, доколъ не примутъ святой православной въры и не утвердятъ порядокъ своей семейной и общественной жизни на животворныхъ правилахъ закона православно-христіанскаго. И сила, слава и величіе нашего отечества не откроются ли во всемъ своемъ блескъ тогда, когда всъ эти разнородныя и разновърныя племена внутрение сольются съ кореннымъ православнымъ населеніемъ земли русской и едиными усты и единымъ сердцемъ будуть славить Бога и отъ Него уставленную верховную власть въ лицъ Помазанника Божія, православнаго Царя нашего? Кому это не желательно? Кому не дорого благо отечественное? Не всякій изъ насъ, конечно, можетъ принять непосредственное личное участіе въ миссіонерскомъ служенія; для сего нужны особое призваніе и приготовленіе. Но всё мы можемъ и должны помогать миссіонерскому делу своими посильными благотворительными приношеніями, которыя им'єють существенно важное значение въ настоящемъ случать. Нужно не только содержать самихъ миссіонеровъ, но и строить церкви, школы, больницы среди новообращенных ко Христу, снабжать ихъ пищею, одеждою, устройствомъ имъ жилищъ и т. п. Требуются, очевидно, громадныя суммы, чтобы хотя отчасти удовлетворить всёмъ этимъ нуждамъ.

И какъ радостно отзовется въ отдаленныхъ предѣлахъ отечества нашего между труждающимися на поприщѣ благовѣстія Христова общее сочувствіе православныхъ россіянъ дѣлу ихъ миссіонерскаго служенія! Среди тажкихъ подвиговъ сихъ

сипренныхъ и безвъстныхъ тружениковъ, въ ихъ непрестанныхъ путныхъ инествихъ, на огромныхъ пространствахъ, по непроходимымъ дорогамъ, въ алчбю и жаждо, въ зимъ и начото (2 Кор. II, 27), какъ живительна и ободрительна для вихъ увъренность, что о нихъ помнятъ христіанскіе собратія и соотечественники, готовые помочь и поддержать ихъ! Не будемъ смущаться мыслію, что мы не многое можемъ удълить на святое дъло распространенія Православія между нашими соотечественниками—язычниками.

При общемъ дружномъ сочувствии всёхъ православныхъ россіянъ, изъ малыхъ и незначительныхъ пожертвованій можетъ образоваться въ настоящемъ случат обильный источникъ помощи и святое апостольское дёло благовъстія Христова въ стравъ нашей повсюду будетъ поддержано и твердо обезпечено.

Ради священной памяти богопрославленных просвётителей земли русской—святаго Апостола Андрея Первозваннаго, св. Благовернаго Князя Владиміра, св. Стефана Пермскаго, св. Иннокентія Иркутскаго и другихъ пропов'єдниковъ и испов'єдниковъ благочестивыя в'єры нашея, молими вы, братіе, знайте и нынё труждающихся благов'єстниковъ в'єры Христовой въ землів нашей и импійте ихъ по преизлиха въ мобви за дпло ихъ (1 Сол. 5, 13). Помогите каждый, чёмъ кто можетъ, отечественному миссіонерству. По благословенію св. Церкви, ежедневно возсылающій къ Престолу Божію свои молитвы за вс'єхъ плодоносящихъ и доброд'єющихъ ей, Господь воздастъ вамъ вм'єсто земныхъ благъ небесныя, вм'єсто временныхъ—в'єчныя.

#### ПОУЧЕНІЕ BOCЬМОЕ 1).

Сегодня мы, братіе, празднуемъ двадцатипятильтіе Православнаго Миссіонерскаго Общества. Двадцать пять льтъ для обществъ человъческихъ—небольшой періодъ времени; но, благодареніе Богу, и въ этотъ малый періодъ времени Общество сділало ньчто, что следуетъ вспомнить, чему следуетъ пораловаться и за что следуетъ поблагодарить Господа. Следуетъ вспомнить не для того, чтобы гордиться, но чтобы возбудить

<sup>1)</sup> Произнесено въ Больномъ Успенскомъ Соборі: 22 явваря 1895 г., въ день празднованія двадцатипятильті Православнаго Миссіонерскаго Общества,



себя къ более ревностному продолженію начатаго дела. Воспомянемъ мужей славныхъ, которые основали Миссіонерское Общество и покровительствовали ему. Воспомянемъ прежде всего Благочестив'в йшихъ Государей: Царя-мученика, при которомъ основано Миссіонерское Общество, Царя миротворца, при которомъ оно продолжало развиваться и расширяться; воспомянемъ первую Покровительницу Общества Благочестввъйшую Государыню Марію Александровну; да упоконтъ ихъ-Господь въ недрахъ Авраама, Исаака и Іакова, да воздастъ имъ сторицею за все содъянное Ими для блага сего Общества. Воспомянемъ перваго председателя Общества Высокопреосвященнъйшаго Иннокентія, Апостола Сибири, мужа апостольской простоты и смиренія; воспомянемъ его славныхъ преемниковъи по предсъдательству въ Моссіонерскомъ Обществъ, и по миссіонерскому служенію въ Сибири, изъ коихъ иные уже почили отъ трудовъ своихъ, а некоторые пребываютъ и доселе; первымъ пожелаемъ ввчнаго успокоенія, последнимъ-благоденствія и долгоденствія. Они выростили Миссіонерское Общество и укрвиили его своими молитвами. Ибо что такое было въ началъ сіе Общество? Поистинъ-яко зерно горчичное. А теперь оно какъ широколиственное дерево, въ вътвяхъ котораго, какъ птицы небесныя, витаютъ и питаются хлибомъ животнымъ и утоляютъ свою духовную жажду отъ самаго источника жизни многіе народы и племена. Въ самомъ деле, инородцы были мертвы, теперь же ожили; они сидёли во тым'в и сѣни смертной; теперь просвѣщены свѣтомъ разума Святаго Евангелія; они вели жизнь дикую, животную, теперь начинають вести жизнь разумную. Они были чада гнёва Божія, теперь-дети Божін; они были подъ проклятіемъ Божінмъ, теперь на нихъ благословение Божие; они были наследники ада, ихъ ожидали въчныя муки, теперь они-наслъдники царствія небеснаго, ихъ ожидаеть вічное блаженство... Если обратившій и одного грішника отъ заблужденія пути, спасеть душу отъ смерти и покроетъ множество граховъ, то какой награды достоинъ тотъ, кто обратилъ отъ ложнаго пути множество людей! Если кто напонть одного изъ малыхъ сихъ только чашею студеной воды, не потеряеть награды своей, то можеть им потерять награду свою тоть, кто напомиь не одного.

а многихъ и притомъ не чашею студеной воды, а водою, текущею въ жизнь въчную? Ей! не погубить мзды своей! Какъ же намъ не радоваться, какъ не благодарить Бога, толико благодарить избявшаго намъ? Ибо не надобно забывать, что человъкъ насаждаетъ, человъкъ поливаетъ, а—возращаетъ Богъ. Какъ не почтить словами благодаренія тъхъ, кого Богъ избралъ исполнителями Своей всеблагой воли! Восхвалимъ, братія, славныхъ мужей: много славнаго явилъ намъ чрезъ нихъ Господь... Народы будутъ разсказывать объ ихъ мудрости, Церковь будетъ возвъщать ихъ хвалу... Можемъ ли мы молчать? Можемъ ли не молиться отъ всея души: да упокоитъ ихъ Господь въ Своемъ небесномъ царствіи!

Но, восхваляя славныхъ, не забудемъ и техъ, которыхъ имена не столько извъстны, даже совсъмъ неизвъстны. Они не были на свещнике, но светили светомъ Христовымъ, стараясь распространять его во всемъ концахъ пространной Сибири. Какъ апостолы, они оставили все и последовали за Христомъ; оставили домъ, родителей, родственниковъ, друзей и шли въ страну не неизвъстную, --- напротивъ слишкомъ извъстную по своей дикости и суровости; они знали, что ихъ ожидаетъ; знали, что имъ придется скитаться въ горахъ, вертепахъ и пропастяхъ земныхъ; знали, что имъ придется жить въ лачужкахъ, мерзнуть въ тундрахъ Сибирскихъ; знали, что имъ иногда придется по нъскольку дней быть погребенными снъжными буранами; знали, что имъ придется все дълать своими руками-и рубить себъ избу, и топить печь, и варить себъ пищу, знали, что имъ по нъскольку дней придется оставаться безъ хлъба, не видъть лица человъческаго и по нъскольку лътъ не видать образованнаго человъка, съ которымъ бы можно было душу отвести; знали, что имъ, какъ апостоламъ, придется терпъть голодъ и жажду, наготу и побои; быть въ трудъ и изнуреніи: знали, что и въ мъстахъ, гдъ они прочно утвердится, ихъ ожидають злословія и поношенія, біт не только оть чужихь, но и отъ своей лжебратіи; знали и-шли.... Что побуждало нхъ ндти? Одна любовь къ Богу и спасенію ближняго: они знали, что люди погибають въ тьмв язычества и спвшили на помощь. Эта-та любовь согравала ихъ, когда они замерзали въ непроходимыхъ трущобахъ сфвера. Эта-то любовь побуж-

дала ихъ переносить всё возможныя бёды, преодолевать всёвозможныя трудности. Непроходимы тундры сибирскія, но, воодушевленные сею любовію, они ихъ прошли. Высоки горы Алтайскія, но они ихъ перешли. Глубоки, бурны и широки ръки сибирскія, но ови ихъ переплыли на утлыхъ челнахъ и теперь едва ли есть уголокъ въ общирной Сибири, гдв бы не было извъстно имя Господа нашего Інсуса Христа? Какъ же намъ не радоваться, что среди насъ находятся такіе великіе подвижники вёры и благочестія, великіе труженики на ниве Христовой! Какъ не благодарить Бога, что онъ удостоилъ и насъ хоть немного принять участіе въ трудахъ ихъ, хоть немного помогать имъ, хоть немного облегчать трудный путь ихъ! Они трудились, но по милости Божіей, и мы вощли въ трудъ ихъ. Велика ихъ награда, но и мы не останемся безъ награды, если худыми дёлами не уничтожимъ сей награды. Пріемляй пророка во имя пророче мэду пріимета, говорить Господь. Какъ же намъ не радоваться? Но не мы одни радуемся, -- радуется съ нами и вся Православная Церковь, видя, что число чадъ ея съ каждымъ годомъ боле и боле увеличивается. Радуются Угодники Божін; радуются Святители Христовы, столиы Православной Церкви, Петръ, Алексви, Іона и Филиппъ,.. ведь и они заботились о просвъщении инородцевъ, населяющихъ землю Русскую, въдь, и они делали то дело, надъ которымъ и мы трудимся. Ведь, въ семъ храмъ, въ которомъ предстоимъ и мы, они молились Богу, чтобы Онъ просветиль ихъ светомъ Своего Божественнаго ученія, открыль имъ Евангеліе правды, породиль ихъ водою и духомъ, соединилъ ихъ святой Православной Церкви... Радуется и Самъ Господь, видя спасеніе погибающихъ, и мы входимъ въ радость Господа... Да возрадуется душа твоя, блаженный старецъ (Макарій), первый основавшій миссіонерскій станъ въ горахъ Алтайскихъ!

Возведи очи твои и виждь: дёло, начатое тобою, надъ которымъ ты столько трудился, о которомъ столько пролилъ слезъ, растетъ, послёдователи твои, какъ птицы небесныя, разлетѣлись и въ разныхъ мѣстахъ основали станы и со всёхъ сторонъ съ Востока, Запада, Сѣвера и Юга общирной Сибири людіе, сѣдящіе во тьмѣ и сѣни смертной, идутъ и видятъ свѣтъ велій...

Такъ, братія, обращая вниманіе на прошедшее двадцатипятилетіе, мы не можемъ не радоваться, не можемъ не благодарить Бога, по-будущее?... Все-ли сделано? Ведь, язычество н нагометанство все еще считають своихъ последователей не сотнями, но тысячами, даже не десятками, а сотнями тысячъ. Въ некоторыхъ местахъ язычники отчасти господствуютъ надъ православнымъ населеніемъ, тёснятъ православныхъ. Естественво-ли такое положение дъла въ государствъ, гдъ православная вера считается господствующею? А ведь эти сотни тысячь язычниковъ-созданія Божін, созданы по образу и подобію Божію, за нихъ пролита кровь Сына Божія, и-опи погибають для жизни вічной! Истинный христіанинь, который долженъ, по слову Спасителя, душу свою положить за други своя; можетъ ли равнодушно слышать о семъ? Можетъ ли не посившить къ язычникамъ съ словомъ спасенія? Но они не только потеряны для царства небеснаго, они малоплодны и для царства земнаго. Инородецъ, какими не привлекайте его льготами, всегда будеть тянуть не къ Москвъ-сердцу Россія, а магометанинъ-въ Стамбулъ и Мекку, а язычникъ-въ Тибетъ и Китай: гдъ сокровище ваше, тамъ будетъ и сердце ваше. А сокровище его не въ Россіи. Онъ до техъ поръ не станетъ Русскимъ, пока не станетъ православнымъ христіаниномъ. Посему нътъ ничего святье, и вмъсть нътъ ничего патріотичнъе какъ обращение язычника или магометанина къ въръ Хрвстовой. Самая прочная связь народовъ-связь религіозная: всъ другія связи весьма непрочны. Посему истинный патріотъ не можеть не содъйствовать всеми зависящими отъ него мерами обращенію инородцевъ въ въру Христову. Вотъ уже болье трехъ въковъ страны Сибирскія и заволжскія славными нашими предками присоединены къ Православной Руси, и когда подумаеть, что до сего времени онъ еще не стали христіанскими, то невольно скажешь съ пророкомъ: Тебъ, Господи, правда; намъ-же-стыдъніе мица...

Широко раскинулось Миссіонерское Общество, а все-же есть цѣлыя области, гдѣ нѣтъ ни одного члена Миссіонерскаго Общества, гдѣ повидимому и не знаютъ о немъ. Нашъ долгъ—распространять о немъ свѣдѣнія, увеличивать число членовъ общества. Желательно, чтобы каждый сынъ Православной Церкви

быль членомъ Миссіонерскаго Общества. Въдь, не на однихъ священникахъ, на каждомъ христіанинъ лежитъ обязанность проповедывать Христа... Если каждый не можетъ оставить все и идти въ тундры сибирскія, то каждый можеть помочь миссіонерамъ въ исполненіи ихъ труднаго подвига, внося малую лепту отъ своихъ избытковъ и какъ улучшилось бы положение миссіонерскихъ становъ, если бы каждый вносилъ лепту, только лепту, хоть десятую часть скуднаго взноса, который требуется для вступленія въ число членовъ Общества... А то, братіе, есть станы, гдв или совсвыв неть церкви Божіей, или если и есть церкви, но-такая, гдв во всемъ крайняя скудость. Житель первопрестольной Москвы, гдё Божіи храмы—небеси подобны, блестять золотомъ и серебромъ, быль бы поражень бъдностію тамошнихъ храмовъ; нътъ въ нихъ ни полнаго круга богослужебныхъ книгъ, ни приличныхъ священническихъ облаченій, ни достойныхъ святости Богослуженія сосудовъ, а Миссіонерское Общество по недостаточности средствъ помочь всёмъ не можетъ. И это-тогда, когда многіе сыны и дщери Православной Церкви тратять большія суммы на совершенно не нужныя вещи. Развъ это не достойно сожальнія? не достойно слевъ? Жатва многа: а д'влателей? Есть м'вста, гдв нетъ ни одного миссіонерскаго стана: есть міста, гді одинь миссіонерь, а ихъ нужно несколько. Итакъ-делателей мало! Нужно найти этихъ дълателей. Нужно возбудить въ нихъ ревность къ проповъдыванію Слова Божія, къ распространенію славы Божіей. Нужно научить ихъ достойно проходить сіе великое служеніе. Нокто къ симъ доволенъ?

Будемъ молить Господина жатвы, да изведеть дълателей на жатву Свою.

Вотъ задачи нашего Общества. Велики онъ, но терпиним да течем на предлежащий нама подвиг, взирающе на Начальника въры и Совершителя Іисуса, твердо въруя, что рано или поздно, если не при насъ, то при потомкахъ нашихъ всъ пнородцы, населяющіе наше отечество, сидящіе теперь во тьмъ и съни смертной, увидятъ наконецъ свътъ велій, познают Единаго истиннаго Бога и Его же послала Онъ Іисуса Христа, и отъ востокъ солнца до западъ пространной Россіи хвально будетъ имя Господне...

## Отъ военнаго губернатора Семиръченской области.

#### BO33BAHIE.

Пятнадцать лѣтъ тому назадъ на далекой окраинѣ Россіи, именно въ Кульджинскомъ раіонѣ, во время передачи послѣдняго китайцамъ, на почтовой станціи Алимту разыгралась кровавая драма, жертвами которой пали четыре русскихъ человѣка: отставной рядовой Ананишинъ, Оренбургскій мѣщанинъ Прокопій Казаковъ и два казака № 1-го Сибирскаго Ермака Тимофеева полка Филипьевъ и Полянскій.

Обстоятельства этого печальнаго дёла, по произведенному въ свое время разследованію, выяснились въ следующемъ виде: 14 октября 1882 года, часовъ въ 11-12 утра, на станцію Алимту, педавно передъ тъмъ уступленную нами китайцамъ, прівхаль бывшій туть раньше станціоннымь старостой Ананишинъ, чтобы увезти оставшіяся тамъ кое-какія вещи. Около часу дня къ станціи подъбхаль въ тарантась бхавшій въ Кульджу, по торговымъ деламъ, Прокопій Казаковъ, а вследъ за нимъ на станцію нагрянуло человъкъ 50-80 вооруженныхъ китайскихъ солдатъ, которые и учинили надъ безоружными Ананишинымъ и Казаковымъ жестокую расправу; на заднемъ дворъ развели изъ соломы костеръ и въ него живьемъ бросили обоихъ несчастныхъ со звязанными руками... Затъмъ злоден произвели полное разграбление станции и направились далже своей дорогой, въ надеждь, что огонь сдълаеть своеуничтожитъ следы зверскаго преступленія. Недалеко отъ Алимту злодівми встрітились ничего неподозрівавшіе два нашихъ разъёздныхъ казака Филипьевъ и Полянскій, которыхъ китайцы также сочли за лучшее разрубить и спрятать, чтобы они не были свидетелями Алимтуйскаго ихъ злоденнія. Полу-обгоревшіе трупы Ананишина и Казакова, а также останки Фидипьева и Полянскаго похоронены на границъ на Хоргосъ, гдъ тогда стоялъ нашъ передовой постъ.

Служившіе въ то время въ Семиръчьи военные и гражданскіе чины, духовенство и русское населеніе пожелали увъковъчить память невинно погибшихъ на далекой окраинъ Рос-

сіи своихъ собратьевъ постройкой какого либо памятника и открыли между собою на сей предметъ подписку, по которой добровольныхъ пожертвованій поступило слишкомъ тысяча рублей. Поступившія пожертвованія своевременно сдавались въ Ташкентское отділеніе Государственнаго Банка, гді они, приращаясь процентами и пожертвованіями, въ настоящее время составляютъ сумму въ 2064 р. 50 к.

На Хоргосъ, гдъ погребены тъла убіенныхъ, кромъ казачьяго поста, въ последнее время возникло русское казачье селеніе Николаевское. Какъ на посту, такъ и въ селеніи не нивется храма, а потому дучшимъ памятникомъ для погребенныхъ тутъ мучениковъ признается устройство въ означенномъ селеніи православной церкви, которая, какъ памятникъ, служа съ одной стороны упрекомъ китайцамъ за ихъ злодейство, съ другой стороны удовлетворяла бы духовныя потребности заброшенныхъ туда судьбою и службою православныхъ людей. Но по дороговизнъ здъсь строительныхъ матеріаловъ и рабочихъ рукъ, означенной выше суммы слишкомъ недостаточно на воз веденіе хотя бы самыхъ скромныхъ размітровъ Божьяго храма, не говоря уже о томъ, что здёсь, среди разноплеменнаго и разновърнаго населенія, желательно было-бы имъть храмъ, по размерамъ и обстановке более или менее соответствующій достоинству православной церкви и могуществу русской державы. Но достигнуть этого не представляется возможности при наличныхъ средствахъ, а мёстные дёятели уже дали на это христіанское діло все, что можно было дать. А потому обращаюсь съ симъ воззваніемъ ко всёмъ добрымъ людямъ и призываю ихъ на посильную помощь по возведенію церкви въ селенів Николаевскомъ, Семирфченской области, въ память здодейски умерщвленныхъ китайцами православныхъ людей. Земля наша не объднъла добрыми людьми. Жертвовать прошу лепты, которыя составять сотни рублей.

Пожертвованія деньгами и вещами слідуеть адресовать въ гор. Вірный, Семиріченской области, на имя Старшаго Чиновника особыхъ порученій при Военномъ Губернаторів Статскаго Совітника Николая Николаевича Пантусова.

Военный Губернаторъ Семиръченской области, Генералъ-

#### BO33BAHIE.

Съ разръшенія и благословенія Его Высокопреосвященства, г-на Высокопреосвященнаго Ювеналія, Архіепископа Литовскаго и Виленскаго, въ м. Ширвинтахъ, Виленскаго увзда предположено возстановить православный храмъ и при немъ построить зданіе для женской одноклассной церковно-приходской школы съ рукодёльнымъ курсомъ. Мёстечко Ширвинты расположено въ 20 верстахъ отъ православной приходской церкви, куда въ распутицы-осенью, а тёмъ болёе весной, во время разлива рёкъ Ширвинты и Вёсялки, съ трудомъ могутъ добраться православные въ великіе праздники возносить молитву Господу.

Прискорбно ширвинтскимъ православнымъ ощущать, что у нихъ не имъется своего дома молитвы, гдъ бы они могли съ своими домочадцами возносить молитвы къ Господу, и что они лишены возможности удовлетворять своимъ духовнымъ потребностямъ, за дальностью разстоянія отъ ближайшей приходской церкви: вследствіе чего, у встать православныхъ проживающихъ въ Ширвинтахъ, было давнишней завътной мечтой—построеніе тамъ церкви. Скорбь эта еще усиливалась, когда православные, подобно древнимъ христіанамъ, собиравшимся для молитвы въ катакомбы, собираются одинъ разъ въ мъсяцъ въ отведенную имъ подлежащею властію комнату ширвинтскаго волостнаго правленія на "всенощную" и "объдницу".

Наконецъ, скорбь ихъ обратилась въ радость: разрѣшеніе построить православный храмъ въ Ширвинтахъ получено. Съ радостью православные, при всей своей бѣдности и необезпеченности и при помощи добрыхъ людей, собрали на это святое дѣло около 2620 руб., въ томъ числѣ 1000 руб., пожертвованы и. Оберъ-Прокуроромъ святийшаю синода, дийствительнымъ тайнымъ совптникомъ сенаторомъ Константиномъ Петровичемъ Побъдоносцевымъ; но этой суммы далеко недостаточно для построенія приличнаго православнаго храма (который, хотя отчасти гармонировалъ бы съ величественнымъ

каменнымъ костеломъ) и при немъ женской школы. Построеніе православнаго храма въ Ширвинтахъ дало бы православнымъ возможность пользоваться богослуженіемъ, совершеніемъ духовныхъ требъ, и животворное дъйствіе Православной Церкви могло-бы поднять ихъ религіозное чувство.

Въ заботахъ объ устройствъ въ Ширвинтахъ православной церкви Гелванское попечительство во имя Того, Кто сказаль: "Просите и дастся Вами", обращается съ покорнвитей просыбой къ представителямъ власти, науки, печатнаго слова и различнымъ учрежденіямъ, представителямъ Церкви-благостнымъ архипастырямъ и доблестному православному русскому духовенству, дворянству, братствамъ, миссіонерскимъ обществамъ, благотворительнымъ и филантропическимъ учрежденіямъ, извъстному своею благотворительностью русскому купечеству и къ вамъ, безъ различія званія и вероисповеданія, христолюбивые благотворители и боголюбивые жертвователи, радъющіе о благоленіи хримовъ Божінхъ и духовномъ просвещеніи народа: благоволите подать руку живой помощи предпринимаемому святому делу, помня, что Тотз, во имя Котораю просимъ и для Коего созидается храмъ, воздастъ сторицею добрымъ и отзывчивымъ жертвователямъ. Всякая жертва-большая и малая, явная и тайная-будетъ принята попечительствомъ съ искренной признательною и глубокой благодарностью, и имена жертвователей выну будуть поминаться въ ширвинтскомъ храмф.

Пожерствованія съ обозначеніемъ именъ жертвователей попечительство проситъ адресовать въ литовскую духовную консисторію, въ Вильну, или на имя предсёдателя попечительства Ив. Ив. Мрозовскаго, поч. отд. Ширвинты, Виленской губерні и уёзда. Отчетъ поступившихъ пожертвованій будетъ напечатанъ въ Литовскихъ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ и Вилевскомъ Вёстникъ.

Предсёд. попечит. и. д. суд. слёдов. *Мрозовскій*. Помощникъ Предсёдателя *Кедров*г. Священникъ *Іоаннз Давидович*г. Дёлопроизводитель *Лакомкин*г.

## Съвадъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской опархіи.

(Продолжение \*).

Ничто не въ состояни такъ возвысить школу въ глазахъ народа, ничемъ скоре не можетъ церковная школа сблизиться съ народомъ и выполнить свое действительное назначение, пичемъ, навонецъ, нельзя сильне и лучше выразить желание народа и заветы церкви православной, какъ причениемъ детей къ посещению храма Божия въ воскресные и праздничные дни и участиемъ вхъ въ церковномъ пени и чтении.

Излишне говорить о томъ значении, какое имъетъ церковь въ жизни каждаго истинно-върующаго человъка и всего русскаго народа. Нашъ русскій народъ по природі народъ набожный и съ самыхъ первыхъ дней христіанства крібпво полюбиль и привязался въ матери своей-Церкви. Его живая в искренняя въра нашли себъ такое дивное выражение въ законахъ, уставахъ, обрядахъ и священнодъйствіяхъ Святой Церкви, что въра и церковь въ душтв русскаго народа какъ бы слились въ одно недвлимое цілое: віры не можеть онь признавать безь церкви, а церкви безъ въры. Въра въ немъ не сухое отвлеченное мышленіе, а живое воилощение его чувствъ и желаній, находящее для себя постоянное выражение и удовлетворение въ жизни самой Церкви. Вотъ почему и вся жизнь, вся исторія русскаго государства созидалась и устроялась этою могущественною силою-варою и цервовыю. Вспомнимъ ли исторію нашего отечества въ трудныя годины, мы увидимъ, что всегда народъ нашъ искалъ спасенія въ союзъ съ церковію, всегда въра въ помощь Божію воздвигала его

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 7.

на спасеніе отечества. Обратимъ ли випманіе на его бытовую жизнь, и здъсь увидимъ, что всъ стороны этой жизни, всъ самын разнообразныя отношенія проникнуты духомъ церковнымъ, запечатліны вірою въ Бога по уставамъ церкви. Всі народные годовые труды и обиходы, праздники и обычаи, радости п горести, однимъ словомъ всв явленія народной жизни пріурочены самимъ народомъ къ кругу церковному, подведены подъ материнскій покровъ Перкви. Народъ создалъ даже свой мъсяцесловъ и по нему расположиль всякій день своей жизни, свои занятія и труды, обычаи и правы, жизнь семейную и общественную, крыпко привязавь свою жизнь къ Церкви святой и ея уставамъ. Отсюда понятно для всяваго, что церковная школа желаеть быть выразительницей и воспитательницей лучшихъ сторовъ народной жизни, она должна развить и убранить живой народный союзь вары съ церковію съ жезнію, она должна всю жезнь своихъ петомцевъ церкви пріурочить въ церкви, подвести ее подъ ея материнскій покровъ-Только при этомъ условіи можно выработать въ питомцахъ цёльное и стройное міровозарѣніе въ духѣ церковномъ и смѣло выпустить ихъ на жизненное поприще. Какъ путеводныя звёзды на жизненномъ пути будутъ блистать и руководить ими двунадесятые праздники православной Церкви. Дале следують воскресные и праздинчные дин, посты и дип недбли съ ихъ духовнымъ значеніемъ и церковными воспоминаніями, съ ними связанными, дни впеторіальные и царскіе, личные праздники, -- все время и вси жизнь христіанина укладывается въ рамкахъ церковнаго чина и течетъ въ повиновения этому чину. Сколько назидания въ этой полноть церковной жизни для дътей юныхъ, восприимчивыхъ, любящихт.

Вслівдь за воспитаніем въ дітяхь авторитета церковнаго, дальнівшая забота руководителей церковной школы должна состоять въ томъ, чтобы воспитать въ нихъ авторитетъ гражданскій, любовь и преданность Царю и отечеству. Для достиженія этой ціли умістно употреблять слідующія средства. Всіз учення должны знать титуль и имя Государя Императора, Государыни Императрицы и Наслідника Цесаревича, годъ, місяць и число ихъ рожденій и тезовменитствъ, день восшествія на престоль Государя Императора. Въ дни самыхъ праздниковъ учитель созываеть учащихся и предлагаеть имъ разсказы изъ Отечественной Исторіи, въ которыхъ особенно рельефно выступаеть діятельность нашихъ государей во благо русскаго народа. Наиболіве поучительными въ данномъ случав являются разсказы изъ исторіи Св. Владиміра о

врвиятіи христіанской віры, о Св. Александрів Невскомъ, о Куликовской битві, объ отечественной войнів, о заботахъ Александра
Ш но прокормленію голодающихъ въ 1891—1892 голодные годы;
въ день 17 октября весьма назидательно разсказать о чудесномъ
спасеніи Царской семьи при врушеніи желівнодорожнаго пойзда;
наканунів 19 февраля весьма полезно разъяснить дітямъ, что въ
этотъ день было уничтожено крівпостное право и что въ настоящее время крестьяне обязаны своею свободою Царю-Освоболителю.
Во всі же эти дни школа укращается флагами, снаружи и внутри, и, смотря по средствамъ, иллюминуется, причемъ сами ученики ділають разные вензеля съ изображеніемъ начальныхъ буквъ
Государя Императора и Государыни Императрицы и т. п.

Особенное внимание должно быть обращено на тъ события изъ гражданской Исторіи, празднованіе которыхъ соединено съ празднествами Св. Церкви. Для примфра можно указать: изгнаніе поляковъ изъ Москвы соединяется съ празднованіемъ Казанской иковы Божіей Матери (22 окт.), пагнаніе французовъ изъ Россів-съ празднованіемъ Рождества Христова, воспоминавіе о Куликовской бытвъ-съ поминовеніемъ усопшихъ, въ Дмитріевскую субботу (26 окт.), помвновение всёхъ на брани убитыхъ воиновъ-съ празднованіемъ Устиновенія Главы Іоанна Предтечи. Разсказывая о вськъ этихъ событінкъ, учитель долженъ возбуждать въ детихъ не только чувство благодарности въ Богу Спасителю нашего отечества, но в благодарныя воспомянанія о нашихъ предкахъ, потрудившихся во благо отечества и не щадившихъ ради него своей жизни; въ особенности онъ долженъ указывать на то, что, благодаря любви в преданности нашихъ предковъ Царю, и отечество наше делалось богатымъ, обширнымъ и сильнымъ, что и намъ остается лишь подражать и воспитывать въ себъ тъже чувства патріотизма. Въ вачествъ иллюстрацій по стънамъ должны быть выставлены портреты Государя Императора и Государыни Императрицы, таблицы царей и князей и картины изъ Русской исторіи.

Воспитаніе въ дітяхъ любви къ родителямъ должно составлять зальній шую заботу законоучителя и учителя. Въ наше время эта добродівтель мало по малу ослабіваеть и не только въ городахъ и промышленныхъ центрахъ, но даже и въ деревняхъ; между тімъ прочныя семейныя узы являются основою не только общества, но в государства. Семья есть истинный питомникъ всего лучшаго къ людяхъ: взъ семьи мы выносимъ и первыя религіозныя вірованія, и нашъ взглядъ на міръ и людей, здісь полагается основа в нашего характера.



Отсюда забота учителя должна состоять въ томъ, чтобы всеми зависящими отъ него мёрами поддержать связь дётей съ родными, сохранить въ нихъ все, что лучшаго въ нашей семьй и развить въ нихъ сыновнія чувства. Законоучитель, какъ пастырь, имфеть множество случаевъ, чтобы видъть семейныя отношенія дътей въ родителямъ и потому всегда можетъ обазывать вліяніе не только на дътей, но и на родителей. Дъти должны быть всегда почтительны и въжливы въ своимъ родителямъ. Во время своего пребыванія дома утромъ и вечеромъ, діти должны желать родителямъ добраго утра, а вечеромъ-спокойной ночи; всякій разъ послів объда они обязаны въ благодарность за объдъ целовать руку своимъ родителямъ и благодарить за ихъ родительскія заботы. Въ школ учетель долженъ провърать, памятують ле дете о своихъ родныхъ, знаютъ ли имена и фамиліи своихъ братьевъ и сестеръ, дядей и тетей, крестныхъ отца и матери, молятся ли о нихъ утромъ и вечеромъ. Ученики второклассной школы, живи въ общежити, должны всячески цоддерживать связь съ своимъ домомъ ствомъ писемъ. Въ этихъ письмахъ они должны дёлиться съ родными всеми радостими и горестими, чтобы нечто не сврывалось отъ родныхъ. Въ особенности же они должны помнить своихъ родныхъ въ молитвахъ и не только живыхъ, но и умершихъ. Вмёсть съ тъмъ учитель найдеть не мало случаевъ изъ обыденной жизни, гдъ обнаруживается или навазанная гордость сыновняя или награждается добродетель любви детей къ родителямъ. Книги и статьи, характеризующія идеальныя семейныя отношенія въ особенности должны чаще предлагаться детямь для прочтенія. Наряду съ этимъ нельзи также пренебрегать и многими, издавна установившимися добрыми обычаями русскаго народа, гдв представляется случай обнаружить детямь свою покорность и зависимость оть родителей: обычай просить прощенья наканунъ Великаго поста, обычай носить ужинъ крестнымъ отцу и матери и т. п.

Заботись объ укорененія въ дітяхъ чувствъ уваженія и любви въ отношеніи къ родителямъ, учитель церковной школы долженъ внідрять въ нихъ тіт же самыя чувства и ко всімъ вообще старшимъ. Во время отвітовъ въ классі ученнки должны держать себя почтительно и віжливо, опустя руки къ бедрамъ, при вході въ классъ кого либо изъ постороннихъ они не должны садиться до тіхъ поръ, пока не получатъ на то позволенія. Встрічалсь съ священникомъ, они должны непремінно снимать предъ нимъ шапку и подходить подъ благословеніе. При встрічі съ другими

лицами, занимающими общественное положеніе, они также должны кланяться и снимать шапки; такое почтеніе они должы оказывать и сельскимь властямь: старшинів, становому, старостів церковному и сельскому. Во времи праздниковь ученики могуть поздравлять своего законоучителя и учителя. Учитель должень разъяснять дітимь, ито по учебному начальству відаеть и заботится о народномь образованія, начиная съ спархіальнаго Преосвященняго.

До сихъ поръ мы излагали общія основанія для воспитанія въ дътяхъ религіознаго чувства и доброй нравственности съ положительной стороны. Но есть въ дътяхъ не мало отрицательныхъ качествъ, которыя выносять они изъ семьи и невъжественной среды, нъ которой имъ приходится вращаться, и на которыя должно быть обращено особенное вниманіе воспитателя. Но такъ кавъ воспитательныя мёры къ искорененію этихъ качествъ должны вполить соотвътствовать поведенію учащихся и ихъ личнымъ особенностямъ, то законоучитель и учитель должны знать, какіе поступки чаще всего встръчаются среди дътей и какова природа этихъ дътскихъ пороковъ.

По наблюденіниъ оо. наблюдателей среди деревенскихъ дітей чаще всего замівчаются слідующія пороки: лівность, ныражающаяся въ самовольномъ опущение уроковъ или невыучивании вхъ, преднамфренная порча влассной мебели, насмфшки надъ товарищами, ссора, ругательство и драка, шаловливость въ влассъ и неприличное стояніе въ Церкви; далве, воровство, запирательство, ябедничество в другія. О нівкоторых виз итах проступков слівдуеть сказать, что они дітьми не сознаны и не вибють въ собственномъ смысле предосудительного характера. Детскія ссоры, какъ извъстно, не имъютъ серьезнаго значенія и почти всегда оканчиваются мировой. Причиною лжи, запирательства, когда ученикъ отклоняетъ свою вину на товарищей, служить всегда почти страхъ навазанія. Діти привывли, что въ семьй за всявимь даже неважнымъ преступленіемъ слёдуеть навазаніе: разбито ли что или поломано, порвалась ли одежда и скоро износилась обувь,за все это родители быють дітей розгами и руками. Естестненно, что при всикой поломив и потерв грифели, доски или книги двти ожидають того же и оть учителя и потому лгуть просто изъ чувства самосохраненія. Ябедничество тоже въ основі своей иміеть не сознаніе преступности товарищей, а желаніе поставить товарища въ отвътственное положение и подвести его подъ наказаніе. Тоже слідуеть сказать и о другихь дітских поровахь.

Какъ ни ничтожны однако дътскіе порови, тъмъ не менъе учителю представляется не мало труда бороться съ ними и самая борьба съ этими поровами требуетъ съ его стороны разумной осторожности и послъдовательности.

Оо. наблюдатели примо и ръщительно высвазались противъ физическихъ наказаній въ роді побоевъ. Гді приміняются подобныя мфры, тамъ отсутствуетъ воспитаніе; примфненіе физическихъ наказаній пзобличаеть слабость и безспліе учителя и его неспособность дъйствовать на учащихся мърами правственными. У корошаго ребенка, не привыкшаго къ грубому обращению, побои совершенно убивають стыдъ и озлобляють его противь учителя, вследствіе чего между учителемъ и его ученивами совершенно уничтожается почва для воспитанія. Съ другой стороны ті же міры навазанія для мальчиковъ, выросшихъ на побояхъ, не имеютъ ровно никакого значенія. Точно также и оставленіе дівтей безь обіда слівдуеть признать мерою, не достигающею своей цели. Голодание есть мера физическаго наказанія, съ общими недостатками всёхъ мёръ нодобнаго рода. Кромъ того дъти, оставленные въ классъ безъ вадзора, едва ли употребляють означенное время для выучиванія уроковъ; учительскій опыть свидітельствуеть, что діти вь это времи обывновенно отдаются шалостямъ. Болъе цълесообразно было бы заставлять неусивнающихъ детей собираться после обеда и здесь въ вляссь подъ непосредственнымъ наблюдениемъ учителя давать имъ работу. Стояніе на колівнихъ въ углу пли предъ иконой, иногда съ поклонами, міра по своему внутреннему значенію также несостоятельна, ибо въ данномъ случат обрядъ и витшей знаки богопочтенія превращаются въ міру навазанія. Иной смысль подобная мъра имъеть въ церковной епитиміи, такъ какъ тамъ она налагается на гръшника за его преступленія предъ Богомъ. Во многохъ школахъ учетеля для порядка и водворенія дисцоплины учреждають обывновенно должности дежурныхъ, которые доносять учителю о всемъ происходящемъ. По мивнію събада дежурные, наблюдая за вибшинимъ порядкомъ въ школф, чистотою и исправностью доски и классной мебели, книжнаго шкафа и т. п., ни въ коемъ случав не должны быть доносчивами. Выше сказано, что среди дътей развито въ шировой степени ложные доносы и потому дежурные не могуть быть върнымъ источникомъ сведеній о поведеніи товарищей; кромъ того учитель, имъя посредника въ отношеніяхъ съ учащимися изъ среды самихъ учениковъ, разрываетъ свою непосредственную связь съ дътьми. Между тъмъ вся сила его влія-

вім должна основываться на его внутреннемъ единенів со школою. Указавіе на примітрь товарищей также портить дітей, развиван въ однихъ зависть, а въ другихъ гордость, тщеславіе и самолюбіе. Ученика, сделавшаго проступокъ или же отъ природы беднаго дарованіями, следуеть возвысить въ его собственномъ метнів, а не унижать; въ противномъ случав сами товарищи, види, что учитель противъ слабыхъ, по врожденному чувству силы, насмъщвами, постоянными приставаньями и побоями могуть положить конецъ его дальнъйшему развитію. Слово уб'вжденія, проникнутое любовью къ дітямъ, есть первое и главное орудіе законоучителя и учителя въ искорененів детскихъ пороковъ. Но чтобы не нарушать классной дисциплины и своему убъждению сообщить болье поучительный карактерь, разборъ и обсуждение всявихъ проступковъ учитель долженъ дълать виъ уроковъ и въ присутствіи всёхъ учащихся. Въ особенности это сабдуеть сказать относительно воровства. Табъ какъ это порокъ противъ товарища, то учитель, разъяснивъ всю пагубность этой привычки и сдълавъ ему публичный выговоръ, долженъ заставить виновника извиниться предъ товарищами. И при всёхъ другихъ поступкахъ, совершенныхъ противъ товарищей илц публично предъ ними, извинение составляеть, по свидътельству учителей, сильнейшее средство всправленія. Одновременно съ этимъ въ высшей степени назидательно прочитать детнив ту или другую подходящую къ случаю статью. Такое чтеніе, вызванное потребностью самой жизни, оставить въ детихъ неизгладимое впечатленіе и заставить ихъ отстать отъ порововъ. Такъ какъ большинство детскихъ пороковъ детьми не сознано, то учитель долженъ разъяснить имъ, что ихъ слова и поступки грубы, испорчены, нежелательны. Лети любять своихъ родителей; на этой любви и долженъ учитель основывать свои убъжденія, чтобы діти оставили брань и всявія ругательства. Тахъ датей, которыя не вразумляются увъщаниемъ и не оставляють своихъ пороковъ, учитель можеть подвергать лишенію участія въ детскихъ играхъ п прогулкахъ. Вообще сле-Ауеть сказать, что дисциплина должна основываться не столько на строгихъ и репресивныхъ мърахъ, сколько на сознаніи долга и чувствъ уваженія къ місту и личности законоучителя и учителя. Кротость и любовь къ дётямъ, отсутствіе формализма, преданность льлу вполнъ могутъ ручаться за успъхъ воспитателя. Терпъніе же довершить все имъ начатое, ибо духовное совершенствование не имъетъ очевваной наглядности и вдеть постепенно и медленными шагами. Если же всв предпринимаемыя учителемъ міры оважутся не-

Digitized by Google Pacnoshaeahue mekçma
ABK/FR

дъйствительными, то заявление родителямъ учениковъ нужно признать дальнъйшею мърою воспитания. Родители ивляются ближайшими воспитателями своихъ дътей, они знаютъ всъ ихъ пороки, знаютъ также и то, какія мъры исправленія для нихъ болье дъйствительны. Эти мъры могутъ быть и грубыми, но коль скоро въ предълахъ педагогическихъ мъръ школы нельзя исправить мальчика, волейневолей нужно прибъгнуть къ помощи родителей. Что касается упорно-лънивыхъ и производящихъ соблазиъ и вредное вліяніе на своихъ товарищей, съъздъ призналъ необходимымъ увольнять таковыхъ, въ интересахъ цёлой школы.

При суждения о наградахъ о. наблюдателним высказана мысль, что не слёдуеть расточать похвалы ученикамъ, дабы учительская похвала не потеряла своего значения въ ихъ глазахъ. Здёсь нужно особенно слёдить за тёмъ, чтобы была соблюдаема всегда справедливость. Лучшимъ по усиёхамъ и поведение можно поочередно дозволять прислуживать въ алтарѣ и читать въ Церкви; это лучшее утёшеніе для дётей и ихъ родителей. Родители всегда радостью радуются, что ихъ дёти удостоиваются стать на клиросѣ въ числѣ поющихъ и читающихъ, а тёмъ боле прислуживающихъ въ алтарѣ. По окончаніи курса въ качестав награды окончившимъ курсъ ученія дётямъ слёдуетъ выдавать св. Евангеліе, а лучшимъ по успёхамъ мальчикамъ сверхъ того и похвальные листы.

Наконецъ Оо. наблюдатели останавливали свое вниманіе и вопросъ, какимъ образомъ можно удержать воспитанниковъ второклассной школы въ крестьянской средь, при школь и земль, и ослабить у нихъ стремление въ центрамъ, городу, фабривамъ и другимъ торговымъ иъстамъ. Въ самомъ дъдъ, если задача второвлассной школы воспитать народных учителей, и, взявши ихъ изъ крестьянской среды, возвратить обратно народу, то второклассной школь предстоить большая задача-воспитать этихь детей въ духе народа, любви 'къ этому народу и его земледъльческому труду. Такой вопросъ вызванъ следующаго рода печальнымъ явленіемъ. У крестьянскихъ дътей, получившихъ образование немного высшее, чъмъ въ начальной народной школь, является горделивое самомивніе, что они не такіе мужики, каковы окружающіе его односельчане, вслёдствіе этого стыдятся заниматься тёмъ, что называется удфломъ крестьянина-земледфліемъ. Отставъ отъ своихъ и не приставъ въ другимъ, они выбиваются изъ волен, что надо признать не безопаснымъ, какъ для нихъ самихъ, такъ для дъла народнаго образованія и въ частности для второблассной шволы. Устраненіе столь печальнаго явленія лежить, конечно, на обязанности учителя второвлассной школы. Но это дёло не легкое и, какъ дёло воспитанія, требуеть серьезнаго вниманія в опытности, чтобы неправильнымъ пріемомъ воспитанія не повредить дёлу. Въ рёшеніи этого вопроса съёздъ остановился на минній Н. Н. Страхова, высказанномъ вмъ въ бесёдё съ учителями воскресныхъ школъ на курсахъ 1898 г. и напечатанномъ въ статьё епархіальнаго наблюдателя объ этихъ курсахъ (жур. «Вёра и Разумъ» 1898 г. кн. 15).

Приступан въ обсуждению вопросовъ, касающихся обучения въ широкомъ смыслъ слова, съъздъ нашелъ необходимымъ предварительно заняться разсмотрениемъ нъкоторыхъ вившнихъ обстоятельствъ, препятствующихъ правильному ходу обучения въ церковныхъ школахъ и выработкъ соотвътственныхъ мъръ въ устранению этихъ обстоятельствъ. Однимъ изъ такихъ обстоятельствъ нужно признать разновременное поступление дътей въ школу.

Разновременное поступленіе дітей въ школу является однимъ изъ главивитить золь всякой сельской начальной школы вообще и церковной въ частности. Это явленіе неблагопріятно отражается не только на успъхахъ учебнаго дъла въ школахъ, но и на всемъ стров школьной жизни. Вместо двукъ и трехъ группъ, съ которыми едва можеть справиться учитель, въ особенности при большомъ количествъ учащихся, при разновременномъ поступленів **ученяковъ** въ шволу получается 4, 5 и болье группъ. Съ такимъ воличествомъ отдельныхъ группъ, вонечно, не въ состояни справиться и самый опытный учитель. Будучи источникомъ вредныхъ последствій для учителя, учебнаго дела и всего школьнаго строя, разновременное поступление детей въ школу и безпорядочное обученіе подрываеть авторитеть школы въ глазахь народа. Въ чемъ же коренятся причины этого повсемъстнаго зла въ школахъ и какими мфрами можно достигнуть того, чтобы дети поступали въ . школу одновременно? Самый ценный матеріаль по данному вопросу быль дань учителями, подавшими на курсахъ Епархіальному Наблюдателю свои отвъты на особыхъ запискахъ.

Первая и главньйшая причина разновременнаго поступленія дітей вы школу заключается вы экономическомы положенів народа. Народы нашь бідень и крайне дорожить рабочею силою и рабочимы временемы; вы 7—8 літ. мальчуганы и дівочка являются уже его помощниками на все рабочее время; рабочій же годы нашего крестыянина начинается оты св. Пасхи и продолжается до

1-го Октября. Съ Пасхи и до Покрова онъ работаетъ съ нами у себя въ полв, на этотъ же срокъ онъ нанимаеть и въ работники, будеть ли это откожій промысель или містный заработокь на свекловичных плантаціяхь; съ Пасхи до Покрова дети крестьянь мальчики и дъвочки пасуть также скоть. Въ зависимости отъ состоянія погоды рабочій годъ затягивается иногда и дальше до 14 Ноября. На фабрикахъ и заводахъ Харьковской губерніи существуеть обычай "наживать" утерянное почему либо время по болёзни работника. Этотъ неустранимый обычай задерживаеть дётей на заработкахъ значительно дольше, особенно при условін благопріятной погоды. Рабочій годъ затягивается еще и оттого, что врестьяне, убравъ клёбъ, спешатъ его обмолотить, продать и потомъ когда на вырученныя имъ деньги онъ купить обувь и одежу своимъ детямъ, отправляеть ихъ въ школу. Ведственное экономическое положение служеть причиною того, что нашь крестьянинь еще мало сознаеть пользу грамоты. "Грамота не накормить дътей хивбомъ", говорить онъ и отдаеть детей въ школу лешь тогда, когда эти дети ему совершенно не нужны и даже мешають ему въ звинее время, "въ тягость" ему.

Повидимому можно было бы игнорировать изложенными выше основаніями и требовать отъ крестьянъ въ ущербь ихъ матеріальному благосостоянію, чтобы оне приводили детей своевременно, если бы это обстоятельство не осложивлось другою не менње важною причиною. Церковная школа находится въ матеріальной зависимости отъ крестьянъ и не только въ томъ случав, когда она получаетъ извъстное пособіе отъ него, но и тогда, когда надъется получить эту субсидію. Въ первомъ случав она можеть лишиться общественной субсидін, если не будеть дійствовать въ врестьянамъ; въ последнемъ она не получеть желаемой помощи. Поэтому оо. завъдующіе не только не отказывають въ пріем'в детей, въ какое бы времи они ни приходили, но весьма неръдко переносять даже оскорбленія оть крестьянь, особенно если самъ учитель получаеть отъ крестьянъ пособіе. Самъ батюшка затрудняется принять рёшительныя мёры въ данномъ случав, нбо и онъ стоить въ зависимости отъ своихъ прихожанъ. Чувствуя нъкоторую свою силу надъ причтомъ, на всв просьбы законоучителя в учители врестьине обывновенно отвітчають вногда безцеремонно: "на что и школа тогда, если въ нее не принимають детей". Въ свою очередь в о. завъдующій, опасансь, что разладъ съ прихожанами можетъ неблагопріятно отразиться на его доходахъ, приказываетъ учителю принимать во всиков время и учитель волей-неволей соглашается съ нимъ. Не малое значене въ данномъ случав имветъ еще антагонизмъ между земскою и церковною школою. При отсутствии соглашения между батюшкой и учителемъ земской школы, крестьяне ведуть дътей въ школу, когда имъ вздумается, въ надеждъ, что если не примутъ въ одной, то примутъ въ другой. Отъ этого приемъ затягвается иногда на довольно продолжительное время. "Приймете и еще спасибо скажете", говорятъ обыкновенно крестьяне.

Холодность врестьянъ въ школъ иногда объясниется характеромъ самаго учителя. Горделивый, суровый, неприветливый учитель не пользуется любовію крестьянь, если онь даже и обладаеть педагогическою опытностью; они его не слушаются и детей приводять, когда хотять. Наобороть, если школа поставлена такъ, что все въ ней дышеть религіозностью, сердечностью, радушіемъ, взаниною любовію учителя и дітей, то это побуждаеть крестьянь относиться со всяческимъ вниманіемъ; иногда по первому зову они приводять своихъ детей въ такую школу. Нерадение родителей стоить также въ числъ причинъ небрежнаго посъщения шволы. Многіе родители не знають, когда начинаются въ школ'в занятія; особенно это следуеть сказать о жителяхь хуторовь, которые не всегда бывають въ церкви, когда батюшка объявляеть о началь занятій. При этомъ крестьине не принимають въ расчеть никакихъ сображеній. Даже недостатовъ міста въ школів для него не представляется уважительною причиною отказа. Поэтому, если среди учебнаго года за выходомъ некоторыхъ детей изъ шволы, овазывается свободное місто, завінующій рішительно затрудняется отвазать, чтобы не обидеть врестьянича.

Въ соотвътствіе главнъйшей прични розновременнаго поступленія дътей въ школу, экономическому положенію нашего крестьянна, однимь изъ върнъйшихъ средствь достигнуть того, чтобы дъти поступали въ школу одновременно, является совпаденіе учебнаго школьнаго года съ рабочимъ годомъ нашихъ крестьянъ, а именно 2 октября и начало полевыхъ работъ. Начало занятій съ 2 октября находить себъ основаніе и въ правтикъ, подтверждаемой постановленіемъ Совъта. По заявленію учителей въ школахъ, гдъ пріемъ объявляется съ 1-го окт., дъти поступають одновременно. При учебномъ же годъ съ 1-го сент. нужна больная борьба школы съ народомъ, борьба дорого стоющая священнику и учителю. Не признавать того, что школа стоитъ въ зави-

симости отъ народа, нельзя: вёдь школа для народа, а не народъ для школы, поэтому во всякомъ случав школьной жизни нужно сообразоваться съ потребностами народа же. Объявивъ 1 окт., какъ решительный срокъ пріема, священнять вправе настанвать томъ, чтобы всв желающіе учиться были въ сборь, относя всякое нарушеніе этого требованія въ вин'в самихъ родителей. При этомъ заблаговременно в не однажды онъ долженъ не только объявить объ этомъ, но в разъяснить пользу одновременнаго поступленія дътей въ школу и вредъ отъ поступленія разновременнаго. На первыхъ порахъ крестьяне будуть небрежны въ данномъ случав. недовольны батюшкой, но, видя его настойчивое требование и резонность этого требованія, они пріучаются въ порядку постепенно. Послё этихъ разъясненій батюшка должень действовать со всею різшительностью. Всякій произволь, угожденіе крестьянину, его пожертвование и пр. - все это не должно вийть мисто въ данномъ случать. Опоздавшему, особенно въ первое время, ръшительно следуеть отказать въ пріеме, нбо чрезъ него могуть страдать интересы всей школы. Чтобы крестьяне, живующие въ отдаленныхъ хуторахъ, могли знать о времени пріема, необходимо носылать туда нарочныхъ въстнивовъ, чтобы они не могли отказываться незнаніемъ распоряженій своего батюшки. Что касается школь второвляссныхъ, городскихъ и другихъ, въ которыхъ вышеизложенныя причины отсутствують, то для таковыхъ школь началомъ учебнаго года должно быть 1 сент., а концомъ одинаково для всехъ 1-15 мая, опредъленный Совитомъ.

Такое митніе 80 учителей, высказанное на основанія опыта, было подтверждено и показаніями о. Утадныхъ наблюдателей. Впрочемъ, желая всячески сделать учебный годъ возможно продолжительнымъ, сътадъ высказалъ желаніе, чтобы пріемъ вновь поступающихъ дітей въ сельскихъ школахъ былъ производимъ съ первыхъ чиселъ Сентября.

Другимъ обстоятельствомъ, препятствующимъ правильному ходу учебнаго дёла въ церковныхъ школахъ, является неисправное хожденіе учениковъ въ школу. Причина этого явленія отчасти кроется въ экономическомъ положеніи крестьянъ; въ бёдныхъ семьяхъ обувь и одежда служить весьма нерёдко нуждамъ нёсколькихъ членовъ семьи, вслёдствіе чего учащіеся дётв сидять дома когда ихъ старшіе братьи отлучаются изъ дому по хозяйству; чаще всего бываетъ, что дёти не имёють зимней одежды и прочной обуви и сидить дома въ ненастную погоду и въ зимнюю стужу. Случается

также весьма нередко, что сами родители задерживають дома своихъ детей для хозяйственныхъ потребностей, блуть съ ними въ лесъ за дровами, оставляють ихъ нянчить маленькихъ дътей, или же беруть въ городъ для продажи хлёба. Гораздо рёже наблюдается и такое явленіе, что сами діти по лівности и шаловливости вмівсто того, чтобы отправляться въ шволу, остаются на улицъ, на ръкъ и въ лъсу. Что касается селъ, деревень и хуторовъ, удаленныхъ отъ школы на 3-5 версть, то здёсь явною причиною опущенія дітьми школьныхь занятій является сверхь того дальность разстоянія, затрудняющая въ дождливое и холодное время сообщеніе со школою. Само собою разумвется, что мвры къ устраненію этого зла въ родъ подписки съ родителей, штрафованія ихъ за неисполнение этой подписки, полицейского воздействия на родителей, дъти которыхъ неисправно посъщають школу, наконецъ, наказанія невсправныхъ дітей, -- все это мітры, не соотвітствущія дівіствительнымъ причинамъ зла и потому не устраняющія его. Выли случан, что само общество добровольно составляло приговоры о иятирублевомъ штрафъ съ тъхъ отдовъ, дъти которыхъ будуть опускать уроки, но этотъ приговоръ утверждался по соглашеніи лишь для того, чтобы его нарушать.

По мивнію съвзда, двтямъ бедныхъ родителей необходимо было бы обазывать матеріальную поддержку, въ виде надёленія обувью и одеждою, но по отсутствію средствъ для этого эта ивра осталась лишь желательной и предположено обращать вниманіе попечителей на эту сторону. За то по отношенію къ дётямъ дальнихъ деревень съвздъ опредёленно высказалъ, что необходимо всюду, гдё это возможно, завести для нихъ ночлежные пріюты; при этомъ оо. Наблюдатели обязываются привести въ извёстность тё школы, которыя нуждаются въ ночлежныхъ пріютахъ, и о томъ донести къ свёдёнію Епархіальнаго Наблюдателя.

Въ твхъ же случаяхъ, когда ученики безъ уважительной причины не являются въ школу, учитель или о. завъдывающій долженъ навести справку и всякій разъ разъяснять родителямъ такихъ дътей, что невсправное посъщеніе ихъ дътей тяжело отзывается и на ребенкъ, который не въ состояніи самъ воспроизвести опущеннаго урока, и для учителя, такъ какъ ему приходится заниматься съ нимъ отдъльно. Подобныя разъясненія и бестады съ родителячи безспорно могуть помочь дълу, ибо сами крестьяне часто не представляютъ вреда, проистекающаго отъ небрежнаго посъщенія школы ихъ дътьми.

Обсуждан далве вопросъ о постановив учебнаго двла въ церковныхъ школахъ, о.о. наблюдатели прежде всего остановились на вопросъ о поднятів образовательнаго уровня нашихъ учителей. Но мфры къ этому принимаются самыя деятельныя: личное руководство наблюдателей, постоянная деятельность Совета по устройству вурсовъ, снабженію школьныхъ библіотекъ книгами, улучшенім образовательнаго ценза учителей и т. п. Въ качествъ постояннаго руководства, могущаго поддерживать учебное и воспитательно двло въ школахъ, могутъ служить журналы "Народное Образова ніе" и "Церковно-приходская школа". При своей дешевизнѣ для учителей церковныхъ школъ в массъ разнороднаго педагогичесы го матеріала пріобрътеніе одного изъ этихъ журналовъ для бах дой шволы о.о. наблюдателями признано въ высшей степени же лательнымъ. Само собою разумвется, что объяснительныя записы къ программамъ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоть должны быть подъ руками у всёхъ законоучителей и учителей ! составлять основное руководство ихъ въ дёлё преподаванія в церковныхъ школахъ.

В. Давыденка

(Окончаніе будеть).

# Събадъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

(Окончаніе \*).

Тъмъ не менъе о.о. наблюдатели коснулись нъкоторыхъ практиково выдвинутыхъ вопросовъ относительно постановки преподаванія въ церковныхъ школахъ.

Существеннымъ недостаткомъ въ постановкъ преподаванія въ церковныхъ школахъ, по мивнію наблюдателей, является отсутствіе яснаго в одвнаковаго взгляда на то, что должно разумёть подъ именемъ церковности. Вопросъ о церковности въ церковной школъ составляетъ важнъйшій предметь даннаго времени. Въ самомъ дълъ, если не имъть иснаго представления о цълихъ и задачахъ церковной школы и отличительныхъ особенностихъ ея сравнительно со всякой другой элементарной школой, то самое название ея-пустое и ничего не значущее слово, а церковная швола есть таже земская, министерская, частная в всябая другая. Если въ церковной школъ дъло начинается съ обученія грамоть, то в всякая другая начальная школа имъеть ближайшею своею цълію обученіе чтенію и письму. Равнымъ образомъ и остальная программа всякой начальной школы, обученію Закону Божію, церковному пінію, ариометикі въ своемъ содержаніи почти тождественны. Что касается метода обученія, то они стоять въ зависимости отъ самаго учителя и его образовательнаго ценза, равно какъ и общей учительской практики, сложившейся за последнее время. Въ чемъ следуетъ полагать существо церковной школы, дабы она могла сохранить свое действительное звание и встинное свое назначеніе?

<sup>\*)</sup> См. ж. "Віра и Разумъ" за 1899 г. № 8.

Начинаемъ съ вившности. На основании дичныхъ наблюдений о.о. наблюдателей, внъшняя и, такъ сказать, обрядовая сторона церковной школы, носить печать церковности. Уже по самому мъстоположению своему вблизи церкви, въ самой оградъ церковной, по принадлежности руководителей ен въ духовному званію, по ея матеріальному обезпеченію средствами церкви, церковная школа принадлежить Церкви, есть школа церковная. Вившнія воспитательныя мёры школа примёняеть также церковныя: неопуствтельное восъщение церкви во время богослужений и участие учениковъ въ совершения этихъ богослужений, благоговъйное отношение къ Св. Евангелію, выражающееся вногда въ крестномъ знаменія предъ его чтеніемъ, изображеніе креста и молитва при входахъ и выходахъ, предъ началомъ ученія и по окончаніи его, изученіе церковныхъ пъснопъній и молитвъ и т. п. Въ самой вившией обстановив школы лежить та же печать церковности: божница, убранная святыми иконами и картинами, аналой для чтенія утреннихъ и вечернихъ молитвъ и проч. Всв вышеупомянутыя мфры безспорно умъстны въ церковныхъ школахъ и вполиъ цълесообразны. И нужно сказать, что въ употребленів означенных воспятательных средствъ замъчается единообразіе. Но всегда ли такимъ внъшнимъ мфрамъ соотвътствуетъ внутренній духъ церковности, ясно ли всёми сознается идея церковности, цёль и задача церковной школы? Наблюденіе показываеть, что эта сторона церковной школы не всёми одинаково понимается, что прежде всего усматривается въ разнообразін методовъ преподаванія, разсчетанныхъ на достиженіе самыхъ разнообразныхъ цілей. Обратимъ вниманіе на постановку преподаванія Закона Божія. Въ ніжоторыхъ школахъ практикуется поступательная система преподаванія, въ другихъ концентрическая, въ иныхъ преподавание носить чисто-догматическій или эвристическій характерь; причемь замівчается стремленіе законоучители добиться поливащей сознательности въ усвоенія преподаваемаго матеріала в развить въ дётихъ самодівительность душевныхъ способностей. То же разнообразіе методовъ преподаванія наблюдается и во всёхъ другихъ предметахъ. Ясно, что у руководителей церковной школы нать единства представленія п взглядовъ на самое существо перковной школы.

Самая существенная задача церковной школы, какъ выше было сказано, заключается въ обучении и неразрывно связанном съ обучением воспитании дътей въ духъ въры и Церкви православной. Одною же изъ существенныхъ особенностей православна

является требованіе отъ православныхъ признанія въ дёлё вёры авторитета, вытекающее изъ признанія ограниченности человіческаго разума и граховности человаческой природы. Поэтому одну изь главныхь заботь законоучетеля должно составлять-воспетаніе въ питомцахъ чувства уваженія из авторитету, в не только церковному, но в гражданскому. Необходимость воспатанія пменно этого чувства въ питомцахъ, обусловливается характеромъ самаго православного вероучения и въ тоже время вызывается и религіозно-правственнымъ состояніемъ современняго общества. Отличительная особенность современнаго общества-свободомысліе въ одной части общества, переходищее въ раціонализмъ и отрицаніс православін и вообще всикой религіи, въ другой-легкомысліе въ деле религи или же поливиший индифферетизмъ. Еще не такъ давно это печальное состояніе общества было удёломъ одной интелигенців, но въ последнее времи это свободомысліе все боле н болъе прониваетъ въ средніе слои общества и, наконецъ, даже въ среду простого народа, среди потораго въ настоящее время широкой и глубокой волной разливается септантство съ раціоналистическимъ оттънкомъ. Борьба, самая упорняя борьба съ такимъ печальнымъ явленіемъ долгъ пастыря, но замітимъ, что эта борьба можеть привести къ благимъ последствіямъ и увенчаться полнымъ усибхомъ лишь чрезъ школу и воспитание подрастающаго поволёнія, и только тогда, когда до мельчайшихъ подробностей будуть изучены причины печального явленія и когда система школьнаго обученія будеть приспособлена къ этой борьбі.

Вышеуномянутое печальное состояние общества въ религіознонравственномъ отношеніи объясняется духомъ вѣка, средой, распространеніемъ ложныхъ ученій, занесенныхъ съ Запада. Но такъ какъ мы вивемъ дѣло со школой, то намъ надо поискать, нѣтъ ли въ самой школѣ такихъ неблагопріятныхъ условій, которыя влінютъ на развитіе потомцевъ въ такомъ направленіи, что они легко и живо откликаются на раціоналистическія вѣянія. Причиною того явленія, что питомцы современныхъ школъ обнаруживають наклонность съ свободомыслію и къ отрицанію авторитета, слѣдуетъ полагать въ одностороннемъ и чрезмѣрномъ развитіи ума натомцевъ въ ущербъ другимъ способностямъ и притомъ развитіе въ извѣстномъ направленіи въ духѣ раціоналистическихъ методовъ преподаванія. Существенною особенностью лучшихъ методовъ преподаванія считаются сознательность и самодѣятельность въ усвоеніи учащимся преподаваемаго матеріала. Развитіе ума въ то время, когда мало обращено вниманія на развитіе другихъ способностей души, развитие въ извъстномъ направлении -- естественно пораждаеть особую наплонность ума-все рышать умома самостоятельно, пораждаеть особый исихическій сыладь въ человівь, при которомъ все доступное уму кажется справедливымъ, а все требующее въры в уваженія въ авторитету, не находить отвлика въ душь, направленной одностороние. При такой односторонией дрессировкъ ума необходимо въ школъ умъряющій и регулирующій элементь. Такимъ элементомъ должно явиться преподаваніе Закона Божія не только его содержаніемъ, но и методомъ преподаванія. Признавая вполнъ приссообразными употребление методови преподавания, требующихи сознательности и самодъятельности для другихъ предметовъ, такъ вакь эти методы вполнъ соотвътствують природъ самыхъ предметовъ, оо. наблюдателямъ представляется, что методъ по Закону Божію, основанный на томъ же принципъ и неумъстно многими примъняемый въ школъ, едва ли пригоденъ. Такой методъ не соотвътствуетъ самому содержанію предмета Закона Божія, заключающаго въ себъ истины, недоступныя полному пониманію дътскаго и даже зрвлаго возраста. На этомъ основании нельзя, напримъръ, согласиться съ тъми пріемами законоучителей, по которымъ они усиливаются заучивать съ дътьми молитвы на русскомъ языкъ, стремятся выяснить имъ значение всякаго непонятнаго слова, объясняють имъ всякій догмать религія. Тайны религія сокровенны и для нашего ума непостижемы: попытка объяснять все разумомъ можетъ породить одно легкомысліе и неуваженіе въ религін. Само собою понятно, что это не исключаеть разумнаго объясненія того, что можетъ быть поиятно ученику. Наилучшій способъ объясненія догматовъ ч резъ посредство богослуженія. Тайна воплощенія Сына Божія непостижима для нашего разума. Но стоить только приготовить детей къ сознательному присутствованію на богослуженіяхъ во дни Рождества Христова и эти дъти если не умомъ, то сердцемъ невольно усвоять всю глубину в важность этого знаменательнаго событія. Тоже следуеть сказать и о другихъ догинтахъ и событіяхъ священной исторіи. Церковь наша мать, она научить и детей всему, что дорого и необходимо въ нашей въръ Православной и въ церкви христіанской. Не слълуеть ожидать, когда въ порядкъ программы и учебнаго года кінэруєй кід придетъ очередь TOTO или другого Свищенной исторіи. Руководясь указаніями программы въ предъления учебнаго матеріала, необходимо въ тоже время приго-

товлять дётей къ сознательной встрёчё всёхъ праздниковъ и воскресныхъ дней в всёхъ событій, празднуемыхъ Церковію; законоучитель въ тоже время долженъ быть и пастыремъ. Идя въ храмъ изъ школы, онъ долженъ вести за собою и детей своихъ, приготовивъ ихъ предварительно къ сознательному стоянію въ церкви. Наканунь всьхъ богослужебныхъ дней, дътямъ должно быть выяснено значение празднуемаго события и должно быть изложено содержаніе Апостола и Евангелія. Тогда только Церковь будеть объединяться со школою въ лицъ своихъ руководителей и будеть поистинъ церковною. Не слъдуеть смущаться и тъмъ обстоятельствомъ, что содержаніе многихъ церковныхъ праздниковъ, чествуемыхъ нашимъ православнымъ народомъ, не включено въ содержаніе программы. Пастырь должень знать, что праздникь Цокрова Пресвятыя Богородицы, празднивъ Николая Чудотворда, мъстные храмовые празднества и другіе дни народомъ 1 лубоко чествуются. Поэтому следуеть знакомить детей и съ содержаниемъ всехъ означенныхъ празднаковъ. Однимъ словомъ, если церковная школа желаеть жить неразрывною жизнію съ Церковью, то и законоучитель долженъ держаться, на ряду съ программою, определяющею содержаніе и порядокъ учебнаго матеріала, - календарнаго способа преподаванія, знакомя дітей попутно въ порядкі нашего христіанскиго года со всеми текущими церковными событими. Тогда пастырь и законоучитель, учитель и священно-служитель, школа и церковь объединяется и школа подъ стнью Церкви получаеть истинно-церковный характеръ. Само собою разумвется, что всв другіе предметы должны логически группироваться вокругь главнаго и центральнаго предмета-Закона Божія. Церковное п'вніе должно быть признано безусловно важнёйшимъ предметомъ курса и на постановку его должно быть обращено самое существенное вниманіе.

По вопросу о постановкѣ преподаванія прочихъ предметовъ учебнаго курса, въ виду ясности и обстоятельности объяснительныхъ записовъ въ программѣ церковно-приходскихъ школъ, съвздъ высказалъ люшь нѣсколько соображеній, подсказанныхъ практикою школьнаго обученія. Въ виду краткости учебнаго курса въ сельскихъ церковныхъ школахъ и неразвитости деревенскихъ дѣтей, въ общему руководству оо. наблюдателей была высказана мысль, чтобы учители одновлассныхъ церковныхъ школъ не усиливались изучать этимологію и синтаксисъ совмѣстно съ точнымъ заучиваніемъ опредѣленій частей рѣчи и частей предложенія, а, согласно смыслу объяснительной заински о постановкѣ преподаванія русскаго

языка, при разборѣ предложеній по вопросамъ предлагали вопросы такимъ образомъ, чтобы отвѣты получались въ различной формѣ и заставляли учениковъ думать и уразумѣвать соотношеніе между частями предложенія. На первыхъ порахъ ученики, разбирая напр., предложеніе: "крестьянинъ пашеть въ полѣ", отвѣчають на слѣдующіе вопросы; кто нашеть въ полѣ? Что дѣлаетъ крестьянинъ? Гдѣ онъ пашеть? Затѣмъ требуется отъ нихъ, чтобы въ данномъ предложеніи они назвали дѣйствующій предметь или предметь рѣчв; указали дѣйствіе предмета и мѣсто его дѣйствія.

Далье вмыли суждение о прямомы письмы и письмы полууставомы. Прямое письмо вы настоящее время весьма развито вы начальныхы земскихы школахы, правтикуется оно также и вы ныкоторыхы церковныхы школахы Харьковской Епархии. Вы виду ныкоторыхы гигіеническихы преимуществы прямого письма преды косымы предположено оставить его временно вы 5 тыхы школахы, вы которыхы оно вы настоящее время практикуется, не распространяя его на другія шкозы. Что касается письма полууставомы, то распространеніе этого письма признано желательнымы по мыры возможности. При этомы были разсмотрыны образцы письма прямого и полууставомы, представленные изы ныкоторыхы церковныхы школы Епархіи.

Въ видахъ практического примъненія счисленія въ преподаваніи ариометики предположено обращать особенное вниманіе на упражненія въ умственныхъ вычисленіяхъ и ни въ какомъ случав не ограничиваться однимъ механическимъ изученіемъ ариометическихъ дійствій. Приэтомъ съйздъ постановилъ вмінить въ обязанность всімъ оо. завідующимъ церковныхъ школъ въ числів прочихъ учебныхъ принадлежностей въ классі иміть счеты классные и ручные дли дітей, какъ самое лучшее пособіе при изученіи ариометическихъ дійствій; счеты сверхъ того иміть большое практическое значеніе въ жизни.

Но швола не должна ограничивать свою дъятельность учебнымъ курсомъ по отношенію въ сновиъ ученивамъ. Опыть повазывлеть, что выбывшіе учениви подъ вліяніемъ среды и хозяйственныхъ хлопоть отстають отъ вниги п даже забывають грамоту. Чтобы предупредить подобнаго рода явленія, необходимо еще на швольной свамь пріохотить дётей въ чтенію и употреблять всё мёры, чтобы по выходё ихъ изъ шволы поддерживать съ нами связь. Вёрнёйшимъ средствомъ для достиженія той и другой цёли могуть послужить библіотеви для внёвласснаго чтенія. На съёзде

было подтверждено во всей силъ постановление Совъта и сдъланное оо. наблюдателямъ распоряжение, чтобы духовенство обратило особенное вниманіе на состояніе школьныхъ библіотекъ. Въ настоящее время таких библіотекъ при церковныхъ школахъ Харьковской Епархіи существуєть 163; но не ограничиваясь этимъ числомъ, предположено привести въ извёстность всё школьныя библіотеки, содержащія въ себъ не менье 50 изданій, считая ихъ существующими оффиціально и состоящими на отчетности. Витьств съ темъ указать оо. заведующимъ на особенную важность школьныхъ библіотекъ и предложить имъ озаботиться ихъ пополненіемъ на мъстныя средства. Во время ревизіи церковныхъ школъ оо. наблюдателимъ вивниется въ обязанность, чтобы они обращали вниманіе на состояніе и содержаніе школьныхъ каталоговъ. Чтобы не давать доступа въ библіотеки церковныхъ школъ безполезнымъ и даже вреднымъ, а иногда просто несоответствующимъ детскому возрасту и потребностимъ деревенскаго народа, вниманію наблюдателей было предложено заботиться о снабженів школьныхъ библіотекъ книгами, исплючительно одобренными въ пріобрътенію въ библіотеки церковно-приходскихъ школъ. Въ качествъ руководства при снабжении книгъ можеть послужить каталогь книгь, разрышенных в употребленію въ церковно-приходскихъ школахъ А. Сперенскаго и указатель внигь для детскаго и народнаго чтенія. Въ случав полученія денежной субсидів отъ вазны съйздъ призналь также необходимымъ снабдить всв церковным школы необходимыми методическими руководствами и сверхъ того основать при благочиническихъ библіотекахъ особый педагогическій отділь для учителей церковноприходскихъ школъ езейстнаго района. Практика никоторыхъ отдиденій показываеть, что такая библіотека можеть быть и подвижной.

Однимъ взъ средствъ для поддержанія связи учениковъ со школою являются воскресныя чтенія. Заведеніе этихъ чтеній желательно при всёхъ школахъ и при томъ не для учащихся только, но и для взрослыхъ. Кромё того учитель не долженъ препятствовать посёщать школу выбывшимъ ученикамъ и въ учебные дни и часы, онъ всячески долженъ поддерживать съ ними лучшія отношенія, приглашать вхъ къ себё на школьные праздники, на внёклассныя и воскрессныя чтенія, на экзамены. Присутствіе въ школё неизбёжно должно отразиться на нихъ самымъ благопріятн ымъ образомъ и заставить ихъ полюбить книжное чтеніе. Многіе пзъ наиболёе опытныхъ и способныхъ могуть быть даже помощнивами учителя при его занятіяхъ съ дѣтьми.—Чтобы опредѣлить, насколько въ настоящее время жива связь выбывшихъ учениковъ церковныхъ школъ со школою и насколько твердо сохранились въ нихъ почеринутыя въ школѣ знанія, съѣздомъ предположено устроить по 2 зимнихъ экзамена на уѣздъ для всѣхъ, учениковъ школы, выбывшихъ изъ нея съ самаго начала ея основанія. Эти экзамены должны показать, чего не достаетъ нашей школѣ и что въ ней особенно хорошо.

Матеріальная сторона школы церковной, въ виду исчерпанности дъйствующихъ мъстныхъ источниковъ и постоянно напряженной энергія духовенства по изысканію средствъ матеріальнаго обезпеченія церковныхъ школъ, была предметомъ обсужденія только съ нъкоторыхъ не существенныхъ сторонъ. Идя на помощь учителямъ, съвздъ высказалъ желаніе, чтобы всвиъ учителямъ и учительницамъ церковныхъ школъ, имфющемъ званіе учители, предоставлено было право участія въ Эмеритальной кассь для духовныхъ Харьковской Епархіи на общихъ основаніяхъ. Это обстоятельство могло бы привлечь въ составъ учащихъ церковныхъ школъ многихъ хорошихъ учительницъ и учителей. Чтобы не было нарушено равновъсіе эмеритуры, можно бы такое участіе сдълать добровольнымъ или же ограничить число участвующихъ извъстною определенною нормою. Вместе съ темъ признано совершенно необходимымъ, чтобы оо. наблюдатели на будущее время точно опредълили, въ вакія именно изъ числа бъдивищихъ и нуждающихся школъ должно быть направляемо жалованье учителямъ, и о семъ докладывали бы въ Отделеніе къ обсужденію.

Снабженіе школъ книгами, не смотря на неоднократныя распоряженія Совёта, также не приведено въ желательный порядокъ. Обсудивъ настоящее положеніе дёла, съёздъ, при снабженія школъ учебниками, учебными пособіями и внигами для внёкласснаго чтеніямя на средства Св. Синода, призналь необходимымъ держаться слёдующаго порядка. Къ началу гражданскаго года оо. завёдующіе представляють письменныя требованія о томъ, въ какихъ книгахъ и въ какомъ количествё ихъ извёствая школа нуждается. Эти требованія должны находиться въ строгомъ соотвётствій съ дёйствительными нуждами школъ, ихъ матеріальною обезпеченностію, матеріальнымъ положеніемъ приходовъ, количествомъ учащихся въ школахъ и числомъ книгъ, выданныхъ раньше. На основаніи отдёльныхъ заявленій оо. завёдующихъ составляется общая требовательная вёдомость, по которой изъ книжнаго склада Училищнаго

Совъта при Св. Синодъ и высылается потребованное количество книгъ на означенныя увздными отдъленіями станціи. Чтобы выполнить вропотливое и безпокойное дъло раздачи книгъ по школамъ, недостаточно силъ одного лица въ увздъ, недостаточно также и одного пункта дли раздачи книгъ въ школы всего увзда. Необходимо, чтобы въ каждомъ блачинническомъ округъ было отдъльное лицо, завъдующее раздачею книгъ для своего округа. Завъдующій раздачею книгъ долженъ быть избираемъ о. благочиннымъ и представляемъ въ Уъздное Отдъленіе. Завъдующій раздачею предъ началомъ учебнаго года назначаетъ опредъленный срокъ, когда оо. завъдующіе или ихъ довъренныя лица должны явиться къ нему для полученія книгъ. Въдомость о полученіи книгъ съ росписками получателей хранится въ архивъ Отдъленія.

Какъ на особенный недостатовъ въ швольномъ обиходѣ можно указать еще на недостатовъ письменныхъ принадлежностей въ церковныхъ школахъ. Извѣстно, что Святѣйшій Синодъ, принимая на себя снабженіе бѣднѣйшихъ школъ учебниками, въ тоже время не отмѣчаетъ особо статьи расхода на письменным принадлежности. Вслѣдствіе этого школы п родители учащихся сами пріобрѣтаютъ письменныя принадлежности, выписывая ихъ изъ уѣздныхъ городовъ. Отсюда на практикѣ встрѣчаются частыя затрудненія: разнообразіе бумаги, низкое достоинство бумаги, карандашей и перьевъ и тому подобным неудобства, затрудняющія успѣхи обученія. Между тѣмъ всѣ эти неудобства легко могли бы быть устранены при даровомъ и правильномъ снабженіи школъ письменными принадлежностями. Въ виду этого съѣздъ постановилъ просить особую денежную субсидію на указанный предметъ.

Въ числѣ другихъ, обсуждавшихся на съѣздѣ, вопросовъ, касающихся матеріальной стороны церковныхъ школъ, можно отмѣтить еще вопросъ о классной мебели, ремесленныхъ и сельскохозяйственныхъ классахъ. Извѣстно, что во многихъ церковныхъ школахъ парты по своему устройству не только не соотвѣтствуютъ требованіямъ гигіены и правильнаго обученія, но не удовлетворяють даже скромнымъ требованіямъ удобства. Между тѣмъ на ихъ устройство затрачены средства, на которыя могли бы быть слѣланы парты, удовлетворяющія всѣмъ этимъ требованіямъ. Поэтому на будущее время оо. наблюдателямъ вмѣняется въ обязанность озаботиться устройствомъ классныхъ столовъ сообразно съ требованіемъ педагогики и всякій разъ не оставлять въ данномъ случав оо. завѣдующихъ своимъ руководствомъ и разъясне-

нізми. Отъ такого или иного устройства этвхъ столовъ зависить не только правильное обученіе, но и здоровье учащихся. Въ качествъ образца дешевыхъ и удобныхъ классныхъ столовъ можно рекомендовать классные столы нашихъ духовныхъ училищъ.

Далве было обращено внимание и на то обстоятельство, что церковные старосты не считають своем обязанностію заботиться о матеріальномъ благосостоянів шволы даже въ техъ случаяхъ, вогда эта школа помъщается въ церковной сторожев. Между тъмъ церковныя школы, будучи учрежденіемъ церковнымъ и собственностью церкви, должны составлять предметь общаго попеченія церковныхъ старостъ. Съйздъ постановилъ просить Высокопреосвященняго Владыку разъяснить старостамъ ихъ прямыя обязанности, чтобы церковная школа всегда была снабжаема топливомъ, имъла отъ церкви сторожа и проч. Что касается Второклассныхъ школъ, то содержание ихъ въ 300 р. признано крайне недостаточнымъ въ виду множества нуждъ, почему съездомъ предположено довести до свъдънія надлежащаго начальства, что на содержаніе общежитія при Второклассной школь, правильной постановки и развитія его необходимо увеличить субсидію до 700 руб. Для увеличенія средствъ содержанія второвлассныхъ школъ съёздомъ постановлено обратится въ увздныя Отделенія съ просьбою, не найдуть ли они возможнымъ на содержание учениковъ-пансіонеровъ при Второклассной школь изъ своихъ средствъ ассигночать ежегодно по 40 рублей. Врошюра іеромонаха Святогорскаго монастыря Антонина: «Описаніе упрощенных» слесарных инструментовъ», имъющая примънение въ ремесленныхъ влассахъ Славянской Второклассной школы, какъ значительно сокращающая расходы по устройству мастерскихъ при церковныхъ школахъ, принята въ сведению и руководству.

Вслідь за тімь обсуждались нівоторые вопросы, касающіеся взаимных отношеній лиць и учрежденій, відающихь народное образованіе. Права и обязанности наблюдателей и ихъ отношеній къ другимь инстанціямь до нівоторой степени уже опреділились. Въ отношеній къ Епархіальному Наблюдателю, уіздные наблюдатели исполняють § 44 "Положенія" и кромі того, согласно новымь правиламь о составленіи годового отчета, обязаны представлять ему къ 1 Августа ежегодный отчеть.

Опредълни отношенія увзднаго наблюдатели въ Отдвленію, съвздъ призналъ желательнымъ, чтобы составленіе отдвленскаго отчета, равно какъ и сношенія съ оо. заввдующими по разничь

школьнымъ дёламъ, составляющимъ вругъ вёдёнія Отдёленія, не были возлагаемы на оо. наблюдателей. Обремененные письменными сношеніями по дёламъ лично имъ принадлежащимъ и частыми разъёздами по школамъ, они не въ состояніи выполнять дёлъ Отдёленія. Но въ тоже времи на нихъ возлагается представленіе въ Отдёленіе отчетовъ по обозрёнію школъ и краткій отчеть по учебно-воспитательной части въ концё учебнаго года.

Вь видахъ расширевія діятельности уіздныхъ наблюдателей и объединенія школъ церковныхъ и земскихъ, съйздъ призналь желательнымъ соединить въ лице наблюдателя и обязанности блюстителя по врайней мірів въ томъ благочинів, къ которому принадлежеть ваблюдатель. Такое постановление събада находеть для себя основаніе въ виструкціи увзднимъ наблюдателямъ, взданной и утвержденной Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ для руководства въ предълахъ Харьковской епархів въ 1887. Въ приивчанів къ § 2 данной виструкців связано, что наблюдатель могуть постщать двухвлассныя в одновлассныя образцовыя училища М. Н. Просвещенія и начальныя народныя училища, подвідомственныя уёзднымъ училищнымъ советамъ, для наблюденія за религіозно-правственнымъ воспитаніемъ учащихся. Вифстф съ тімь, въ тіхь же ціляхь объединенія школь обоихь відомствь и сообщенія всімъ начальнымъ училищамъ одного духа и направлевія, съйздъ постановиль ходатайствовать о томъ, чтобы уйздные наблюдатели были непременными членами увзаных училишныхъ совътовъ и чтобы къ ихъ обязанностимъ относвлось наблоденіе за преподаваніемъ Закона Божія, религіозно-правственвоспитаніемъ льтей. По существующему нымъ Директоръ Народныхъ Училищъ состоить непременнымъ членомъ Епархіальнаго Училищнаго Совъта и Инспекторъ училищъ непремфинымъ членомъ Уфзднаго Отделенія; предъ ними открыты двери церковныхъ школъ и ихъ мивніе имветь значеніе, какъ въ школь, такъ и въ собраніяхъ. Справедливость требуеть, чтобы равные имъ по своимъ правамъ и обязанностямъ Евархіальный и увздиме наблюдатели занимали такое же положеніе по отношенію къ школамъ, находящимся въ непосредственномъ въдения дирекция народныхъ училищъ. Кромъ чисто юридическаго значенія это послужить къ поднятію авторитета наблюдателя вообще и несомивнию окажемъ доброе влінніе на внутренною жизнь народной школы, которая въ ряду своихъ діятелей будеть выть облеченнаго правомъ и властію православнаго пастыря.

Далве была прочитана программа годоваго отчета Епархіальнымъ и убяднымъ наблюдателямъ, причемъ всемъ представлялось яснымъ, что къ составленію этихъ отчетовъ оо. наблюдатели должны относиться съ полнымъ внимяніемъ и осмотрительностью, дабы таковые не были сухимъ и формальнымъ исполненіемъ долга, а изображали живую действительность состоянія дерковныхъ школъ въ увздв. чтобы въ своихъ отчетахъ оо. наблюдатели точно и обстоятельно повазывали, какія школы вив осмотрѣны и когда, сколько школъ осмотрвно 2 и 3 раза и почему, чтобы постановленія отделеній по отчетамъ объ осмотре школь наблюдателями были приводимы съ дословною точностью, чтобы учащіе въ церковныхъ школахъ, ревностно или нерадиво относящіеся въ школьному дёлу, были по достоинству и действительнымъ заслугамъ оцёниваемы съ точнымъ и опредъленнымъ указаніемъ, въ чемъ именно выразилась ревность или нерадение о. заведующаго, о. законоучителя, учителя или попечителя въ ихъ отношеніи въ швольному дълу; дабы, далъе, мъры въ повышенію педагогической подготовки учащихся были излагаемы съ возможною обстоятельностію и съ указаніемъ, къмъ (увяднымъ наблюдателемъ или отделеніемъ) и какін міры предпринимаются, и были указываемы не только мвры практикуемыя, но и предполагаемыя, возможныя, а объ учителяхъ, бывшихъ на курсахъ, были представлены особыя замёчанія объ ихъ учительской дівнельности; чтобы указаніе на успівхи не были голословнымъ указаніемъ на то, что одна школа относится въ разряду лучшихъ въ учебномъ отношения, другая-въ числу худшихъ, но чтобы въ главъ III быль представленъ обстонтельный очервъ состоянія учебнаго діла въ убядів и, согласно указаніямъ практики, было показано, какова постановка преподаванія предметовъ въ церковныхъ школахъ и въ особенности Закона Божія и Церковнаго Пінія, насколько выполняется программа и какія препятствія къ прохожденію ея встрівчаются на практикъ, какія учебныя руководства практикуются въ церковныхъ школахъ; чтобы, наконецъ, особенное внимание составителей отчета было обращено на V главу о воспитательной сторонъ церковной. Однимъ словомъ, оо. наблюдатели въ своихъ отчетахъ должны показать живое дело устроенія школь.

Въ дополнение въ оффиціальному отчету оо. наблюдателямъ поставляется въ обязанность доставлять также свёдёния о воличестве детей школьнаго возраста (отъ 8 до 12 леть) православнаго исповёдания и въ томъ числе мальчиковъ, девочекъ; числе приколовъ и количествъ въ нихъ населенія; числъ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты; числъ начальныхъ училищъ, содержимыхъ земствомъ, обществами и частными лицами, наконецъ, числъ учащихся въ школахъ обоихъ въдомствъ.

Въ ряду другихъ вопросовъ ванцелярскаго характера събздомъ было постановлено слълать обязательнымъ рекомендованныя Епартіальнымъ Училищнымъ Совътомъ формы классныхъ документовъ в вмънить въ обязанность всъмъ оо. завъдующимъ обзавестись этими книгами; въ случат недостатка средствъ при школт оо. завъдующіе могутъ завести по указаннымъ образцамъ тетради. Что касается формы класснаго журнала, то въ виду его непригодности для записи уроковь предложено озаботиться выработкою болте соотвътствующей формы и по утвержденіи оной въ Совътъ ввести ее въ употребленіе, обязательное для всъхъ церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

Наконецъ, въ виду истекающаго 15 летія церковныхъ школъ со дня ихъ возстановленія, оо. наблюдателями единогласно была высказана мысль о необходимости составить историко-статистическій обзоръ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты за 15 лътъ ихъ существованія. Этотъ общій обзоръ церковныхъ школъ, подводя итоги всему, что досель духовенство сделало себь на утвинение, церкви и отечеству на пользу, въ тоже времи былъ бы весьма поучительнымъ для лицъ, близко стоящихъ къ дёлу народнаго образованія, ибо исторія всегдашняя наша учительница и наставница. Сверхъ того оо. завѣдующимъ рекомендуется составленныя ими отдельно исторические очерки вверенныхъ имъ школь хранять въ особой книге и пополнять ихъ новыми данными, ведя такимъ образомъ нъчто вродъ школьнаго дневника. Эти школьные дневники въ будущемъ могутъ дать богатвиший матеріаль не только для исторіи каждой школы въ отдёльности, но н для исторіи просв'ященія всего убзда и цілой епархів. Что васается самой программы предполагаемаго историческаго обзора, то она будеть состоять изъ следующихъ главъ: Цервовныя шволы Харьковской спархів до изданія положенія о церковно-приходскихъ школахъ въ 1884 году, открытіе перковныхъ школъ по положенію 1884 года, Управленіе школами, составъ учащихъ, составъ учащихся въ школахъ, внутренняя организація школъ въ воспитательномъ и учебномъ отношеніяхъ, помѣщенія и средства. содержанія церковныхъ школъ, отношенія къ школамъ населенія и вліяніе ихъ на окружающую среду, земская и церковная школа

въ ихъ взаимныхъ отношенияхъ за истекший періодъ. Вопросные же листки оо. завъдующимъ для описания каждой школы въ отдъльности имъютъ быть разосланы чрезъ оо. наблюдателей.

Въ заключение своего очерка выражаемъ надежду, что и на бупущее время о.о. наблюдатели будутъ являться на съёзды, полные желания подёлиться своимъ опытомъ, богатые этимъ опытомъ, жаждущие высказаться и выслушать своихъ сотрудниковъ. Пожелаемъ имъ продолжать съ успёхомъ свое нелегкое поприще.

В. Давыденко.

### Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Попечительства.

Къ свыдинію духовенства Харьковской епархіи.

10-го апръля сего года Харьковское Епархіальное Попечительство входило къ Его Высокопреосвященству Высокопреосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому, съ докладомъ за № 555-мъ по вопросу о присвоеніи Харьковскому Епархіальному Сиротскому Пріюту имени "Амвросіевскаго" и просило благословить единодушное желаніе духовенства Харьковской епархіи, чтобы основанный Его Высокопреосвященствомъ Епархіальный Пріютъ носилъ имя Его Высокопреосвященства, какъ основателя и устроителя сего пріюта, и разрѣшить Попечительству просить Преосвященвъйшаго Петра, Епископа Сумскаго, возбудить предъ Святѣйшимъ Сунодомъ соотвѣтствующее ходатайство.

На докладѣ этомъ 13-го апрѣля послѣдовала слѣдующая резолюція Его Высокопреосвященства: "Приношу духовенству глубокую благодарность за его намѣреніе исходатайствовать сиротскому пріюту имя "Амвросіевскаго".—Но, желая отъ всего сердца многовѣковаго существованія пріюту, предлагаемую мнѣ почесть—увѣковѣчить съ нимъ и мое имя, я признаю выше моей мѣры.—Духовенство само возымѣло мысль устроить сиротскій пріютъ, много лѣтъ собирало на него средства, заботится

о ненъ нынѣ, и въ будущемъ оставляетъ его на своемъ попеченіи; мое же участіе въ семъ дѣлѣ незначительно. Посему за не желаю своимъ именемъ закрывать имя духовенства и предложенную мнѣ почесть по совъсти принять не могу.—Пусть пріютъ останется съ именемъ, усвоеннымъ ему Правилами: "Сиротскій Пріютъ Харьковскаго Епархіальнаго Вѣдомства"- -> Mr 107-79-178

## ВЪРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

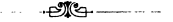
при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. II.- Y. II.

отдвяъ философскій.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія 1899. CP 363.5

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEЙ

#### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

#### "ВЪРА и РАЗУМЪ"

#### ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Проблема и методъ Кантовой критики познанія.—//. Ти-лемирова (стр. 1—24, 37—64).

Избранные трактаты Плотина.—*Профессора Г. В. Мале- ванскаго* (стр. 25—36, 65—78, 116—124) <sup>1</sup>).

Сверхъестественное Отвровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви — Профессора С. С. Глаголева (стр. 79—115, 125—142, 179—191, 217—249, 267—284, 345—365, 379—400, 411—436, 455—472) <sup>2</sup>).

О случайности законовъ природы.—\*\*\* (стр. 143—178) 3).

Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.— С. М. (стр. 192—216, 250—266, 285—300, 329—344).

Критическій обзоръ ученія Бэкона объ индукціи.—E. A. Вориниова (стр. 301—328).

Смыслъ ученія Сократа о значеній знанія въ добродітельной жизни.— М. Краснюка (стр. 366—378).

Психологическія условія происхожденія языка.—A. Huкольскаго (стр. 401—410).

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части страницы 51-78, 147-164, 353-370, 389--414.

<sup>2)</sup> См. въ 1-й части страници 289-324.

<sup>3)</sup> См. въ 1-й части страницы 18-40, 135-164, 214-244, 259-288.

Философія Паскаля.— $B.\ T$ —на (стр. 437 - 454). Законъ достаточнаго основанія и законъ причинности.— $H.\ I'$ ороденскаго (стр. 473—508).

### Проблема и методъ Кантовой критики познанія.

Вліяніе Канта на современную философскую мысль-безспорно. Вся нъмецкая философія XIX стольтія стоить въ прямой или косвенной-положительной или отрицательной-зависимости отъ Канта. Но и вић Германіи лишь немногія философскія ученія съумбли развить свое содержаніе, не соотнося его такъ или иначе съ воззрвніями Канта. Поэтому-то вполнв естественно, что первый вопросъ, съ какимъ въ наши дни всяизследователь начинаеть изучение чьей бы то ни было системы, есть вопросъ: какое положение занято ею относительно Канта? 1). Уже это одно обстоятельство показываетъ, что правильная оцінка явленій современной философской мысли невозможна безъ опредбленнаго взгляда на достоинство тъхъ пли иныхъ пунктовъ Кантова ученія, съ которымъ такъ тёсно связаны философскія идеи нашего времени. Мало этого, -- по справедливому убъждению большинства современныхъ серьезныхъ мыслителей, даже собственные опыты философскихъ работъ въ настоящее время не могутъ имъть научнаго значенія, если не хотять считаться съ Критикою чистаю разума. "Какъ по Монтекукули, говоритъ Файгингеръ, для войны необходимы три вещи: во-первыхъ деньги, во-вторыхъ деньги и въ третьихъ деньги, такъ, -- можно сказать, -- и для занятія философіей необходимы три вещи: во-первыхъ Канта, во-вторыхъ *Канта* и въ третьихъ *Канта*"<sup>2</sup>). Проф. Н. Я. Гротъ въ предисловіи къ сдёланному В. С. Соловьевымъ переводу Канто-

<sup>1)</sup> Vgl. H. Vaihinger, Hartmann, Dühring und Lange S. 31.—E. König, Die Entwickelung des Causalproblems B. I: von Cartesius bis Kant, S. 253.

<sup>2)</sup> Vaihinger, l. c. p. 31.

выхъ "Prolegomena" говоритъ: "Кантъ-создатель новұнты философін, новой точки зрвнія, новаго метода залачъ безъ глубокаго пониманія Канта философіи, и нельзя въ СЧИТАТЬ себя ВЪ правъ произносить "философія", "философскій" и др. под. Легкомысленно думать, что основоположенія Кантовской философіи къмъ либо окончательно опровергнуты или даже серьезно поколеблены. Лица, думающія такъ, обыкновенно не понимають и не въ состояніи понять даже самыхъ вопросовъ, надъ решеніемъ которыхъ трудился Кантъ. Для тъхъ же, кто понимаетъ эти вопросы, -- ясно, что отъ Канта должно отправляться и понына всякое философское ученіе, им'вющее притязаніе быть существеннымъ и основательнымъ, хотя бы точкою отправленія и являлась строгая критика Кантовскихъ положеній". Вообще, положеніе, что "надо разобраться съ Кантомъ-прежде, нежели можно будетъ идти далъе" 1), сдълалось, можно сказать, EMNPRIOX.

Изъ всего сказаннаго можно уже съ достаточною асностію видъть, насколько важной является всякая попытка пролить свътъ на какую нибудь сторону въ ученіи отца новъйшей философіи и такъ или иначе содъйствовать оцінкъ этого ученія. Общее raison d'être нашего скромнаго этюда этимъ вполнъ опредъляется. Но и сверхъ того, мы можемъ указать два спеціальныхъ мотива, почему подвергаемъ изследованію именно проблему и методъ Критики: во-первыхъ, относительно этихъ предметовъ господствуютъ весьма большія разногласія среди комментаторовъ Канта, и-во-вторыхъ,-правильное ихъ пониманіе даеть, можно сказать, ключь къ пониманію и оцінь в всей системы Канта 2). Оценка Кантовскихъ взглядовъ, если только хочетъ быть радикальною, должна непременно начинать съ этихъ двухъ пунктовъ. На страницахъ "Вопросовъ философіи и психологіи, три года тому назадъ, велась довольно длинная полемика между профф. М. И. Каринскимъ и А. И. Вве-

<sup>1)</sup> Vgl. M. Engelmann, Kritik der Kant' schen Lehre vom Ding an sich und ihrer Prämissen vom Standpuncte der heutigen Wissenschaft, 1883, S. 6.

<sup>2)</sup> Согласно принципу, высказанному еще Бэкономъ и вполнъ признанному саминь Кантомъ: "Prudens quaestio quasi dimidium scientiae".

денскимъ по поводу истолкованія критическаго предпріятія Канта (кн. 25—29). Но эта полемика вращалась преимущественно около другихъ вопросовъ.

I.

#### Проблема Критики.

Основной вопросъ всей Критики есть вопросъ: какт возможны синтетическія сужденія а priori? 1). Въ формулировкі задачи, какъ справедливо замічаетъ одинь изъ самыхъ солидныхъ комментаторовъ Канта,—Риль, 2),—въ общемъ уже намічается путь къ ея рішенію. Какой же смыслъ имбетъ вопросъ о возможности синтетическихъ сужденій а priori? Въ этомъ пункті мы встрічаемся съ большими разногласіями въ пониманіи Канта. Чтобы удобніе разобраться въ этихъ разногласіяхъ, приведемъ сначала на память внішній порядокъ разсужденій Канта, приведшихъ къ постановкі указаннаго вопроса.

Введеніе въ Критику чистаго разума начинается разсужденіями о различіи чистаго и эмпирическаго познанія. Первое опредъляется, какъ познаніе "независимое отъ опыта и даже отъ всёхъ впечатлёній чувствъ" 3). Кантъ называетъ его "познаніемъ а priori" и отличаетъ "отъ эмпирическаго, имёющаго свой источникъ а posteriori, именно въ опыть" 4). Далее, Кантъ старается показать, что мы имень познаніе а priori и даже общій смысль не лишенъ ихъ. Признаками познанія а priori являются: во 1-хъ, необходимость, и во 2-хъ, ессобщность. Тотъ и другой признакъ вполнё достаточно ручают-

<sup>1)</sup> Кг. d. г. V. S. 654. Критику чистаго разума мы цитируемъ по изданію Кенгвасн'а, въ основу котораго положенъ текстъ 1781 года. Относительно различій между этимъ текстомъ и изданіемъ 1787 г. мы вполить готовы согласиться съ Рилемъ, опирающимся въ данномъ случать на нарочитое изследованіе Пбереела (De priore et posteriore forma Kantianae critices rationis purae. 1862 г.),— что принципіально содержаніе обоихъ изданій неизмённо (unverändert) — Riehl Phil. Kritik. В. І. я. 315. Anm). Шопемауэръ, а отчасти и Куно-Фишеръ признають разницу между обоими изданіями очень значительной (Куно-Фишеръ, III, 70. 258). Входить въ спеціальное обсужденіе этого вопроса мы не будемъ. Пролегомены мы цитируемъ по изданію Schulz'a въ Universal Bibliotheck".

<sup>2)</sup> Riehl, Der philosophische Kriticismus, B. I, 1876. S. 315.

<sup>2)</sup> Kr. d. r. V. S. 647. 1-й отдель введения по второму изданию. 4) Ibid.

ся за апріорность познанія, ибо опыть 1) говорить только, что нъчто существуетъ такимъ то образомъ, но не говоритъ, что оно не можетъ быть иначе, --- 2) даетъ только сравнительную, а не абсолютную всеобщность. Индукція, орудіе опыта, уполномочиваетъ только сказать: насколько мы знаемъ, доселъ такого-то правила не было исключеній 1). Примірами всеобщихъ и необходимыхъ положеній берутся положенія математики и естественно-научная аксіома причинности 2). отдъль введенія обосновываеть тезись, что "философія нуждается въ наукъ, которая опредъляла бы возможность, принципы и объемъ всякихъ познаній а priori" 3). Въ 4-мъ отделе разъясняется различіе аналитическихъ и синтетическихъ сужденій и ділается выводь, что-1) "чрезь аналитическія сужденія наше познаніе не расширяется, а только разлагается, и дълается миъ самому понятнымъ то понятіе, которое я уже имълъ. 2) При синтетическихъ сужденіяхъ я кромъ понятія субъекта долженъ имъть еще нъчто другое (х), на что опирается разсудокъ, дабы предикатъ, не содержащійся въ этомъ понятіи, признать однако-жъ за принадлежащій ему" 4). Эмпирическія или опытныя сужденія, по Канту, --- всегда синтетическія. Основаніе этого синтеза—свидітельство опыта 5). "Но, говоритъ Кантъ, при синтетическихъ сужденіяхъ а priori этого пособія (Hilfsmittel) совершенно не оказывается" 6). Между темь (5-й отдель) во всёхь теоретическихь наукахь разума содержится синтетическія сужденія а priori, какъ ихъ принципы" 7). Такъ математическія сужденія, по словамъ Канта, всъ-синтетическія. Въ доказательство приводятся извъстные примъры—суммы 7+5=12 и опредъленія прямой линіи  $^{8}$ ). "Естествознаніе также содержить въ себъ сужденія а priori, какъ свои принципы". Примъры: "количество матеріи при всъхъ измёненіяхъ въ тёлесномъ мірё остается неизмённымъ", и "при всякомъ сообщеніи движенія д'єйствіе и противод'єйствіе всегда должны быть равны другъ другу" э). Въ метафизикъ, если ее

<sup>1)</sup> Ibid. ss. 648—649, 2-й отд. введ. 5) Ibid. 40. Vgl. Prolegomena, s. 42. 6) Ibid. 41. 2) Ibid., 649—650. 7) Kr. d. r. V. ss. 650—653.

<sup>2)</sup> Ibid., 649-650.
3) Kr. d. r. V. ss. 36-39.

<sup>8)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Ibid. ss. 39-40.

<sup>9)</sup> Ibid. 653.

даже разсматривать только какъ искомое, должны быть также синтетическія сужденія а ргіогі. "Метафизика, говорить Канть, но крайней мітрь, по ипли своей состойть изъ положеній а ргіогі" 1). Такъ Канть подходить къ своему знаменитому вопросу: "какъ возможны синтетитескія сужденія а ргіогі?"— формулировкі и разъясненіямъ котораго посвящень послідній (6-й) отділь введенія 2). Всі эти разъясненія состоять вътомъ, что названный вопросъ есть въ сущности вопросъ о томъ, какъ возможны науки—математика и естествознаніе и какъ возможна метафизика: съ научнымъ характеромъ 3). Таковъ общій ходъ мыслей во веденіи къ критикі.

Переходя къ истолкованію сдёланной Кантомъ постановки критической проблемы, мы начнемъ съ толкованія Куно-Фишера. Сдёлать это насъ побуждаеть какъ высокій научный авторитетъ этого историка новой философіи и широкое распространеніе, какое имёютъ его взгляды въ заграничной литературѣ, такъ,—съ другой стороны и въ особенности,—то обстоятельство, что у насъ въ Россіи доселѣ всикій приступающій къ изученію философіи впервые знакомится съ Кантомъ, если не по одному изложенію Куно-Фишера, то непремѣнно при его пособіи и подъ его вліяніемъ. До нѣкоторой степени взглядъ Куно-Фишера можетъ быть названъ у насъ сопсертіо гесерта (общепринятое пониманіе) кантовой философіи. Поэтому мы думаемъ, что прямой задачей всякаго, кто у насъ сталъ бы писать о Кантѣ, будетъ сказать: вотъ въ чемъ—"dissentio ad iis, quae ipse 4) dixit".

Куно-Фишеръ следующимъ образомъ разъясняетъ смыслъ кантовой постановки проблемы. Критическая философія, въ отличіе отъ догматической, которая "была предположеніемъ познанія, хочетъ быть изъясненіемъ его" 5). "Поэтому основной вопросъ критической философіи таковъ: какт возможент факта познанія?".

"Но прежде, чемъ должно начаться изследование, какимъ

<sup>1)</sup> Ibid. 2) Ibid. 654. 3) Ibid. 655-657.

<sup>4)</sup> Т. е. Куно-Фишеръ. Приведенная латинская формула въ средніе въка употреблялась въ отношенія въ Аристотелю.

куно-Фишера. Исторія новой философів, переводъ Н. Н. Страхова, т. ІІІ, 16.

образомъ возможенъ фактъ, нужно быть увъреннымъ, что онъ вообще возможенъ, что онъ существуетъ. По крайней мъръ, въ точных изысканіях никто не допустить себя изследовать такой случай, который, можеть быть, принадлежить къ области химеръ. Следовательно, мы должны поставить вопросъ предварительный: познание вообще составляетсями факте? Извъстно, что эта точка зрвнія не принадлежить къ числу несомныныхъ, и что остроуміе скептиковъ давно уже вибств съ возможностію познанія оспаривало и его действительность. При томъ этотъ вопросъ не такъ легокъ, чтобы отвъчать на него безъ всякихъ околичностей. Если о какой нибудь вещи нужно ръшить, существуетъ ли она, то необходимо прежде съ точностію узнать ея признаки. Если мы не знаемъ, что такое эллиптическія или параболическія линіи, то мы не можемъ отвъчать на вопросъ, есть-ли въ дъйствительности эллипсисы или параболы. Слёдовательно, прежде всего нужно спросить чио такое познан $ie^{2^{u}-1}$ ).

"Итакъ, основная критическая задача, при строгомъ взглядъ на нее, разлагается на три вопроса: 1) что такое познаніе? 2) Познаніе есть ли факть? 3) Какимъ образомъ возможень этотъ фактъ? Вопросы эти поставлены въ такомъ порядкѣ, что послёдующій можеть быть поставлень только тогда, когда разрешенъ предъидущій. Весь этотъ пріемъ, которымъ Кантъ начинаетъ свою критику разума, имфетъ очень много сходства съ ходомъ юридическаго изследованія. Если требуется разрышить какой нибудь случай изъ юридической жизни, нужно нрежде всего установить со всевозможною точностію самый факть. Прежде всего случай установляется (констатируется), потомъ онъ обсуждается и рёшается (дедуцируется) на юридическихъ основаніяхъ. Канту предстояло рівшить юридическій вопросъ человъческаго познанія; онъ хочеть, выражаясь юридическимъ языкомъ, начать процессъ съ познаніемъ. Первое дъло въ процессъ-произвести слъдствіе; второй-найти ръшеніе. Следствіе по делу о познаніи производится такъ, что показывается, въ чемъ состоитъ познаніе, и что оно д'яйствительно есть. Дело решается темь, что доказывается возмож-

<sup>1)</sup> Ibid. 244-245

ность познанія, т. е. ўказывается, по силѣ какого права оно существуеть, другими словами, оно дедуцируется въ юридическомъ смыслѣ. Первый вопросъ есть Quaestio facti; а второй—Quaestio juris. Къ Quaestio facti относятся два первые вопроса: что такое познаніе? и есть-ли познаніе? Къ Quaestio juris—третій: какъ возможенъ фактъ познанія?<sup>и</sup> 1).

"Итакъ, что такое познаніе? Первое опредъленіе, которое дывется въ элементарной логикв, говорить, что кажлое познаніе есть связь представленій, такая связь, въ которой одно представленіе высказывается о другомъ, какъ его предикать, -- положительно или отрицательно. Кратко сказать: познаніе есть сужденіе. Между твмъ очевидно, что не всякое суждение есть вибств съ твиъ и познание. Никто не станеть принимать за научныя познанія тёхъ сужденій, которыя понятны сами по себь. Итакъ, при какихъ ближайшихъ условіяхъ сужденіе ділается познавательнымъ сужленіемъ? Когда два представленія связываются въ одномъ сужденін, возможны два случая. Эти представленія или однородны. ни различны. Предикать или содержится въ субъектъ, какъ признакъ, или нътъ" 2) и т. д.-выступаетъ на очередь различеніе аналитическихъ и синтетическихъ сужденій <sup>8</sup>). Такой порядовъ мыслей, по мивнію Куно-Фишера, долженъ привести Канта къ заключенію, что "всякое познаніе состоить ва синтетических сужденіяхь<sup>и 1</sup>).

"Впрочемъ, продолжаетъ нашъ комментаторъ, это опредъленіе еще не есть полное опредъленіе познанія. Не всякое синтетическое сужденіе есть въ строгомъ смыслѣ познаніе. Каждое познаніе въ строгомъ смыслѣ слова должно быть истиннымъ сужденіемъ. Что-же такое истина, если она не имѣетъ мъста во всѣхъ случаяхъ безъ исключенія? Если бы углы треугольника не были вѣчно равны двумъ прямымъ, то эта математическая истина никуда бы не годилась. Истинное положеніе необходимо и всеобще. Поэтому познаніе есть такое синтетическое сужденіе, которое импетъ характеръ необходимости и всеобщности" в).

<sup>1)</sup> Ibid. 245-246.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid. 247.

<sup>4)</sup> Ibid. 248.

<sup>5)</sup> Ibid. 248-249.

Но данное опытомъ или datum a posteriori не можетъ обладать этими признаками. Отсюда, есякое истичное познаніе состоить въ оинтетических сумеденіях а priori. Вотъ отвётъ на вопросъ: что такое познаніе? 1).

Второй вопросъ такой: существуеть ли познаніе? Употребляя найденную формулу, его можно выразить такъ: существуютли синтетическія сужденія а priori?—Всв предметы науки можно разделить на чувственные и нечувственные. Чувственные объекты или производятся нами самими, т. е. мы сами ихъ делаемъ чувственными, построяя ихъ, -- таковы, напримеръ, фигура и число; или же они являются намъ, какъ извив данныя вещи. Наука о чувственных объектахъ перваго рода есть математика; наука о чувственныхъ вещахъ есть физика; наука о сверхчувственномъ есть онтологія или метафизика въ тесномъ смысле. Следовательно, нужно допросить эти три науки о томъ: соотвътствують ли ихъ сужденія требуемымъ условіямь? При этомъ дёло идеть только объ ихъ существованів. а не объ ихъ правомърности. Спрашивается только о томъ, существують-ли синтетическія сужденія а priori, действительно-ли судять такимъ образомъ названныя науки, а не о томъ, сулять ли они такъ по праву" 2).

Этой цёли Кантъ и достигаетъ, указывая во всёхъ этихъ наукахъ синтетическія сужденія а ргіогі. "Мы, говоритъ Кунофишерь, констатируемъ тотъ фактъ, что математика, физика, метафизика содержатъ въ себъ синтетическія сужденія а priorі не случайно, а вслёдствіе своей научной природы, что слёдовательно существуютъ синтетическія сужденія а priorі. При этомъ мы не рѣшаемъ, имѣемъ ли мы право на такія сужденія или нѣтъ. Такимъ образомъ quaestio facti разрѣшенъ; а quaestio juris, собственно критическій вопросъ, остается еще рѣшить. Какимъ образомъ возможенъ фактъ познанія? Или, переводя этотъ вопросъ на объяснительную формулу: какимъ образомъ возможны синтетическія сужденія а priorі? Въ такомъ именно видѣ поставлена задача познанія во главѣ критической философіи. Чтобы разрѣшить эту задачу, Кантъ написалъ критику чистаго разума 3).

<sup>3)</sup> Ibid. 253.



<sup>1)</sup> Ibid. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 250.

Приведенное объясненіе Куно-Фишера имѣетъ свои несомивиныя достоинства. Прежде всего, оно очень ясно, отчетливо и стройно изображаєтъ ходъ мыслей, приведшихъ Канта къ его постановків проблемы;—въ этомъ отношеніи нікоторые комментарію склонны отдавать даже преимущество предъ оригиналомъ. Затімъ, надо признать и то, что Куно-Фишеръ въ общемъ остался віренъ порядку мыслей Кантова введенія. Но его объясненіе имѣетъ и очень крупные недостатки, которые не позволяють принять его.

По Куно-Фишеру вопросомъ собственно критики является вопросъ: какт возможент фактт познанія? Что познаніе вообще возможно, что оно есть фактт, это критика какъ будто безспорно признаетт. И дійствительно, въ началі ІІІ тома, опровергая извістное возраженіе Гезеля противъ возможности критической философіи 1), Куно—Фишеръ даетъ такія разъясненія, которыя вполні утверждають читателя въ такомъ представленіи діла 2); а въ заключеніе этихъ объясненій онъ уже

<sup>1)</sup> Гегель говориль, что невозможно прежде познанія изслідовать познавательныя способности; это значило бы хотіть познавать прежде познанія, или, употребляя общензвістное сравненіе, желать выучиться плавать прежде, чімь идти въ воду.

<sup>2) &</sup>quot;Если сравнивать, говорить онъ, не оставляя Гегелевскаго подобія, познаніе съ плаваніемъ, то окажется, что Кантъ не хотіль не научить, не научиться плаванію, а только объяснить его. Какъ физикъ, раскрывающій передъ нами механизмь плаванія и объясняющій возможность этого факта, относится въ плавающему тыу, такъ и Кантъ относится въ фактическому познанію. Если бы Канть вздумаль прежде пріобрісти познавательныя способности и привить ихъ къ человъческому духу, съ тъмъ, чтобы сделать его способнымъ въ познанію, въ таконъ случав его предпріятіе било-би такъ безсинсленно, какъ воображаетъ его себъ Гегель, и въ родоначальникъ критической философіи нельзя било би отрицать сходство съ нашимъ нелевнив иловцомъ. Но разве Кантъ хочетъ пронавести на свътъ позначательния способности, какъ еще не существующія? Напротвев, она кочеть отврыть и понять существующія способности. Для чего-же? Вовсе не для того, чтобы въ первый разъ употреблять эти сили,-мислящее человъчество употреблядо ихъ искони, —а для того, чтоби съ этихъ поръ употреблять ихъ се сознанісме, чтоби познавать съ сознавісмъ. Чтоби объяснить шлаваніе, нужно задать вопрось: вакія движенія делаєть человіческое тело, когда плаваеть? Для объесненія познанія Канть спрашиваеть: какія такь-сказать двеженія дізаеть человіческій духь, какого рода дізательности онь производить жогда познаеть; какія способности совершають свои отправленія въ фактическомъ познанія? Если предположить, что мы въ совершенствів узнаемъ это, то очевь можеть быть, что мы не превзойдемь существующей науки въ познанія вещей,

и прямо заявляеть, что "критическая философія есть наука о фактическом 1) познанів 2). Но въ таком случав страннымъ представляется, почему-же критика хочетъ быть ивследованиемъ вопроса о правоспособности познания. Еще болье непонятнымъ оказывается при этомъ та роль, какую критика старается усвоить себв и какую она действительно имела и имбеть въ исторіи развитія новой философіи: критика рѣшаетъ вопросъ, возможна-ли метафизика или познание сверхчувственнаго. Но какой же смыслъ имбетъ решение вопроса о возможности познанія, когда оно уже напередъ признано, какъ charms? To ab esse ad posse valet Consequentia", это извъстно всякому еще изъ элементарной логики. Болбе чемъ непонятнымъ при этомъ является то обстоятельство-почему критическая философія, будучи "наукой о фактическом познаніи", рѣшаетъ вопросъ о возможности метафизики въ отрицательноми смысль. Какинь образомь невозможно-то, что существуеть дойствительно?... Куно-Фишерь, какъ мы видели, очень сильно настаиваеть на томъ, что утверждение  $\phi$ акта познанія еще не заключаеть въ себъ утвержденія правомюрэтого факта <sup>3</sup>). Ho мы ръшительно отказываемчемъ можетъ состоять эта правомърность, СЯ понять, въ познаніе, какъ таковое, признано за фактъ. мърность всякаго познанія состоить въ томъ, что оно есть настоящее, истинное познаніе. Если теперь Кантъ, по Куно-Фишеру, признаками истиннаго познанія считаеть апріорность и синтетическій характеръ выражающихъ его сужденій, и если затьмъ, понимаемое въ такомъ смысль, повнание действительно

выченть не увеличенть надичную сумму нашихъ познаній, но во всякомъ случав мы будемъ нивтъ надъ нефилософскимъ умомъ одмо преимущество: мы будемъ познавать съ сознаніемъ то, что онъ познаеть безсознательно. Ужели же такое преимущество не вознаграждаетъ за трудъ? Неужели онъ составляетъ излишнее и нельпое усиле? Если и для познанія вещей не нуждаюсь въ пониманія познавательныхъ способностей, то неужели поэтому нетъ необходимости въ вритической философія? Мы въдь можемъ говорить, не зная грамматвин, —судить и умозавлючать, не зная догики, —жить, не зная физіологія, —видъть и слишать, не зная оптики и акустики. Но следуеть ли изъ этого, что грамматико, логика, физіологія, оптика и акустика излишнія науки? То же самое можно сказать и о вритической философія въ отношенія къ нашему познанію" (ІІІ, 21—22).

<sup>1)</sup> Курсивъ нашъ. 2) Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid, 250.

существуеть, есть факть,—то о какой-же еще правомърности спрашивать? Объяснить, какъ возможенъ фактъ, по нашему мнънію, отнюдь не значить ръшить вопросъ о правомърности, а лишь—осмыслить фактъ, который, конечно, не перестанетъ быть фактомъ и безъ этого... Получается нъчто совершенно ни съ чъмъ не сообразное.

Дѣлать за указанныя несообразности отвѣтственнымъ Канта — представляется какъ будто недостаткомъ уваженія къ уму и сообразительности этого великаго мыслителя. Естественно поэтому скорѣе заподозрить Куно-Фишера въ невѣрной передачѣ дѣйствительной связи мыслей творца Критики. Такъ именно и дѣлаетъ Риль, къ истолкованію котораго мы теперь и обратимся. Риль старается представить взглядъ Канта съ самой выгодной стороны, защитивъ его отъ всякихъ упрековъ и стараясь самые эти упреки объяснить, какъ плодъ грубаго непониманія и близорукой поверхности.

Образцомъ опибочныхъ представленій о ход'в мыслей Канта Риль считаетъ представление Ибервега, по мижнию котораго Канть разсуждаль такимъ образомъ: эмпирическое познаніе иикогда не обладаетъ истинной всеобщностью; если-же должна существовать истинная всеобщность познаній, то таковыя должны происходить не изъ опыта, т. е. быть a priori. Но познанія строго всеобщаго характера, какъ напр. о связи причины и дъйствія, дъйствительно существують 1). Следовательно, эти сужденія—а priorі Риль находить въ такомъ представленіи діла двойной недостатокъ: во-первыхъ, по его мивнію, -- ложно, будто по Канту эмпирическое познаніе никогда не можетъ обладать строгой всеобщностью. Что связано по общимъ законамъ опыта, то по Канту обладаетъ строгой всеобщностью и значеніемъ, хотя и является эмпирическимъ сужденіемъ 2). "Только чисто опытное въ экипирическихъ сужденіяхъ не имъетъ строгой всеобщности, а не вообще эмпирическія суждевія" 3). "Если такимъ образомъ, говоритъ Риль, Ибервегь старается вопреки Канту доказать, что чрезъ логическую обработку опытнаго матеріала получается всеобщее и однакожъ эмпирическое

<sup>1)</sup> Riehl, I, 325-326.

<sup>2)</sup> Ibid. 326. При этомъ дълается ссылка на § 22 Пролегоменъ. 3) Ibid.

познаніе, то этимъ онъ ничего не сказаль противъ Канта, а лишь повториль его собственное ученіе, имъ-Ибервегомъпревратно понятое (missverstanden)<sup>4</sup> 1). Во-вторыхъ, такое представленіе дъла совершенно "переворачиваеть вверхъ ногами (stellt geradezu auf den Kopf)" действительный ходъ мыслей Канта. "Всеобщвость и необходимость синтетическихъ сужденій, говорить Риль, образуеть не основу (Grundlage), а проблему критики. Она есть предметь ея доказательства, а отнюдь не основание доказательства (Beweisgrund). Въ Критикъ вовсе не дёлается заключеніе отъ всеобщности къ апріорности, а наоборотъ-отъ доказательства и оправданія апріорности къ всеобщности. Критика должна-бы была окончиться введеніемъ, если бы она избрала путь, приписываемый ей Ибервегомъ. Кантъ знаеть такъ-же хорошо, какъ и Ибервегъ, что предположение строго всеобщихъ познаній есть только недоказанное допущеніе, которое само, какъ фактъ, можетъ подвергаться сомнівнію, докол'в не приведено его доказательство, не усмотр'вна (eingesehen) его собственная возможность и притомъ не усмотръна изъ понятій, т. е. строго всеобщимъ образомъ. Совершенно ложно, будто Кантъ предположилъ существование строго всеобщихъ познаній и на этомъ основаль ихъ апріорность. Хотя онъ и принимаеть раціональную часть науки, какъ фактъ, но онъ употребляеть его, лишь какъ примъръ существованія синтетическаго познанія съ всеобщностью, получаемой изъ понятій (von begrifflicher Allgemeinheit). Но возможность, т. е. понятность этого факта и доказательство его значенія и составляеть именно проблему Канта. Кантъ вовсе не желаетъ ни успокоиваться на этомъ факть, ни ссылаться на него, какъ на основание раціональнаго познанія. Разв'в не ясна его проблема: какъ 603синтетическія сужденія а ргіогі? Поэтому должно быть исправлено такое представление дела, будто Кантъ принималъ какое-нибудь всеобщее и необходимое познание безъ изслёдованія (ungepruft);—и въ частности—невёрно представленіе, будто онъ быль приведень математикой къ необходимости допускать такое познаніе. Изследованіе этихъ познаній, оправданіе ихъ объективного значенія образуеть задачу позитивнокритической части Кантова ученія о познаніи 2).

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. 326-327.

Посл'я этого опроверженія превратныхъ представленій о постановки критической проблемы Риль даеть такое ея объясненіе. "Синтетическія сужденія вообще суть сужденія на основанін возгртыя. Опытныя синтетическія суть ть, въ которыхъ основаніемъ для соединенія субъекта съ предикатомъ является опытное воззрѣніе или воспріятіе. Присутствіе объектовъ производить ихъ эмпирическое воззрвніе. Опыть самь даеть воззрвніе и расширяет наше познаніе объ объектв новыми воззраніями. Предметь является съ новыхъ сторонъ, въ изманенныхъ отношеніяхъ, разсмотрѣніе коихъ обогащаетъ наше познаніе о немъ синтетически. Эмпирическое воззрѣніе не нуждается ни въ какомъ гносеологическомъ объясневіи, --оно подлежить только физіологическому стало быть тоже эмпирическому объяснению со стороны своего происхождения. Основание опытныхъ синтетическихъ сужденій нётъ надобности отыскивать напередъ; оно дано прамо съ самымъ сужденіемъ. Прогрессъ въ эмпирическихъ сужденіяхъ всегда бываеть дийствительными (reell), а не менными (imaginar), потому что онъ совершается по руководству дъйствительныхъ воззръній" 1).

"Но если должны существовать синтетическія сужденія и а priori, то должно существовать также воззрѣніе а priori 2). Такъ какъ основаніе всякихъ синтетическихъ сужденій есть возврѣніе, то основаніемъ такихъ сужденій а priori должно быть воззрѣніе а priori. Такимъ образомъ, если можно независимо отъ этого соображенія, которое содержитъ въ себѣ только постулятъ, показать, что воззрѣніе а priori существуетъ, то возможность такихъ сужденій будетъ доказана, ихъ мыслимость вообще обнаружена. Здѣсь выступаетъ на сцену трансцендентальная эстетика, которая изъ свойство представленій пространства и времени, стало быть аналитически, — чрезъ

<sup>1)</sup> Ibid. 327-328.

<sup>2)</sup> Въ подтвержденіе Риль приводить сл'ядующую выдержку изъ I т. полнаго собр. соч. Канта по изданію Розенкранца (S. 496) "soll es synthetische Erkenntnisse a priori geben, so muss es auch Anschauungen Sowohl als Begriffe a priori geben, deren Möglichkeit also zuerst erörtert, und dann die objective Realität derselben, durch den nothwendigen Gebrauch derselben zum Behuf der Möglichkeit der Erfahrung bewiesen werden muss". Для подтвержденія той-же мысли овъ приводить еще выдержки изъ I, 475. XI, 98. XI, 186 того же изданія.

расчлененіе ихъ, — доказываетъ, что воззрѣнія а priori существуютъ. "Метафизическое" изслѣдованіе трансцендентальной эстетики находитъ основаніе синтетическихъ сужденій а priori. Формальное воззрѣніе точно такъ же можетъ служить для синтеза понятій а priori, какъ эмпирическое, опредѣленное со стороны содержанія, служитъ основаніемъ для синтеза а posteriori" 1).

"Но и синтетическія сужденія, какъ сужденія, суть единство въ понятіи представленій, которое (единство) относится въ объектамъ. Такимъ образомъ синтетическія сужденія а priori суть сужденія, которыя а priori относятся въ объектамъ. Вопросъ: какъ возможны синтетическія сужденія а priori, есть слюдовательно,—вопросъ какъ могуть понятія а priori относиться къ объектамъ?" 2). Такимъ образомъ, по мнѣнію Ризя, проблема кригики вызываетъ дальнѣйшія проблемы:—вопросъ, существуетъ-ли возърѣніе а priori, формальное возърѣніе, происходящее изъ самой природы сознанія, и вопросъ: имѣетъ зното возърѣніе необходимое значеніе для предметовъ?" 2).

"Задачей критической логики является, — изъ формы сужденій вывести (erweisen) первоначальныя понятія позванія и показать ихъ значеніе для формы явленія вещей, т. е. возможность для нихъ быть соединенными въ синтетическія сужденія а prioгі, послѣ того, какъ эстетика предварительно дала основаніе такого соединенія въ чистомъ воззрѣніи" 4).

Приведенныя соображенія относительно постановки критической проблемы разъясняють ее лишь со стороны входящихъ въ нее понятій; для вполить же достаточнаго пониманія надо, какъ выражается Риль, "показать также фактическое значеніе вопроса", т. е. показать, что "существують сужденія, которыя являются въ сознаніи въ видъ синтетическихъ а priori и съ притязаніями на приличествующее послъднимъ значеніе" 5).

Въ этихъ видахъ, по мнѣнію Риля, Кантъ и ставитъ себѣ во введеніи вопросъ: существуютъ-ли сужденія, которыя суть одновременно сужденія а priorі и синтетическія? Здѣсь, полагаетъ нашъ комментаторъ, рѣчь идетъ не о значеніи этихъ су-

<sup>1)</sup> Ibid. 328-329.

²) Ibid. 329.

<sup>3)</sup> Ibid. 329-330.

<sup>4)</sup> Ibid. 330.

<sup>5)</sup> Ibid, 330.

жденій, а только объ ихъ наличности, т. е. ставится "quaestio facti", а не .quaestio juris". Фактъ всегда можетъ существовать, не имъя основанія, не будучи фактомъ оправданнымъ въ своемъ значенів. Такой факта, говорить Риль, несомнично импета мпсто. Фактъ какой-нибудь некритичной метафизики древняго или новаго времени доказываетъ лишь существованіе такихъ сужденій въ человіческомъ сознаніи. Здісь имісемь мы чистыя сочетанія понятій съ притязаніемъ на значеніе для объектовъ вообще и въ частности-для сверхчувственныхъ объектовъ. Конечно, это-отнюдь не подлинныя синтетическія сужденія; критика докажеть, что они никогда не могуть быть познавательными сужденіями, потому что имъ недостаеть основы возэрвнія. Но взятыя субъективно, они естественны" 1). Но существують и настоящія синтетическія сужденія а priori. И если разсудокъ можетъ творить потусторонніе міры изъ ничего -- не иначе, какъ въ состоянии метафизическихъ грезъ, то надъ явленіемъ или представленіемъ посюсторонняго міра онъ господствуеть, какь надь единственной действительностью. Канть открыль, что высшія основоположенія естествознанія и посл'іднія основанія математики содержать въ себ'є синтезь a priori, на надежности котораго поконтся ихъ научный характеръ" 2). Утверждая это, Риль очень обстоятельно старается доказать, что "Кантъ отнюдь не предполагаетъ объективнаго значенія математики, а доказываеть его" 3). Эти доказательства Риля имбють полемическій характерь и вь оцібнку ихъ мы пока входить не станемъ. Разсмотримъ же теперь, насколько удовлетворительно воспроизводить Риль действительный ходь мыслей Канта.

Риль, какъ мы видимъ, хочетъ изобразить путь, приведшій къ постановкъ критической проблемы,—почти по той же схемъ, что и Куно-Фишеръ. Подобно послъднему онъ различаетъ три момента въ этомъ пути, состоящіе въ ръшеніи вопросовъ: 1) что такое познаніе? въ этомъ случать онъ согласно съ Куно-Фишеромъ утверждаеть, что по Канту познаніе должно состоять изъ синтетическихъ сужденій а priori. 2) Существуетъ-ли, какъ фактъ, положенія, притизающія на значеніе синтетическихъ сужденій а ртіотъ фактъ и насколь-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. 381.

<sup>8)</sup> Ibid. u 350 ff.

ко гарантіи своей правом'єрности, и въ чемъ эти гарантіи состоять, т. е. какт возможент фактъ познанія? Какъ видно, отъ Куно-Фишера Риль отличается лишь въ характеристик'в втораго момента: Фишеровъ "фактъ познанія" онъ зам'єняеть "фактомъ притязаній на познавательное значеніе". Такая поправка д'єйствительно устраняеть т'є несообразности въ постановк'є критической проблемы, какія необходимо приходилось допустить въ ней, принимая объясненія Куно-Фишера.

Но темъ не мене и объяснение Риля мы несогласны признать удовлетворительнымъ, потому что 1) и оно вызываетъ некоторыя серьезныя недоумения; 2)—оно не соответствуетъ тому, что исторически известно относительно развития Кантовыхъ воззрений и 3)—не согласно съ теми разъяснениями, которыя самъ Кантъ делаетъ въ "Пролегоменахъ". Такъ—

- 1) совершенно непонятнымъ представляется, какимъ путемъ, съ точки зрѣнія Риля, Кантъ могъ бы придти къ мысли, что основа всякаго синтеза и особенно синтеза а priori есть воззриміе. Придется признать эту мысль или догмитическимъ допущеніемъ или поставить въ зависимость отъ признанія объективнаго значенія математики,—вопреки Рилю. Едва ли предположить первое легче, чѣмъ второе.—Затѣмъ, съ точки зрѣнія Риля также совершенно непонятнымъ остается,—что-же Кантъ считалъ признаками апріорности, если всеобщность и необходимость являются ужъ только слѣдствіемъ ел. Число этихъ недоумѣній можно было-бы умножить, но и приведенныя достаточно показывають,—что или экзегезисъ Риля—неправиленъ, или же въ мысляхъ самаго Канта есть путаница. Первое, конечно, легче.
- 2) Соображенія съ историческимъ ходомъ развитія кантовыхъ идей неблагопріятствують тому объясненію постановки критической проблемы, какое дѣлаетъ Риль. Путь отъ прежней Лейбнице—Вольфіанской (догматической) точки зрѣнія къ новой—критической лежалъ для Канта чрезъ Юма. Это не только признается всѣми историками новой философіи, но и со всею непререкаемостію засвидѣтельствовано самимъ Кантомъ въ "Пролегоменахъ" 1). Юмъ раздѣлилъ познанія на ана-

<sup>1) &</sup>quot;Я прямо сознаюсь, -- говорить онъ здесь, -- воспоминание о Давиде Юме было именно тамъ, что много леть тому назадъ впервые прервало мою догмати-

литическія и синтетическія. Это-же раздёленіе составляеть первую черту критической философіи. Что всё опытныя сужденія суть синтетическія, потому что они связывають различныя представленія, -- это одинаково утверждали и Юмъ и Кантъ, такъ же какъ и то, что эта связь дана не извий, а посредствомъ насъ самихъ, что она имбетъ свой источникъ въ человъческой природъ 1). Вмъсть съ Юмомъ же Канть въ предкритическій періодъ считаль понятіе реальной причины за опытное понятіе 2). "Въ то время, говоритъ Куно-Фишеръ, Кантъ различалъ человъческія познанія такъ, что всё чистыя разумныя сужденія суть аналитическія, а всв опытныя сужденія суть синтетическія. Ему казалось, что ни одно апріорическое суждение не можеть быть синтетическимъ, ни одно синтетическое --- апріорическимъ. Возможность комбинацій этихъ двухъ признаковъ въ то время была еще далека отъ него. При томъ образъ мыслей, который характеризуеть докритическій періодъ Канта, ему ни какъ не могло придти на умъ, чтобы когда-нибудь синтетическое сужденіе могло быть апріорическимъ. Если мы исключимъ метафизическія сужденія, которыя Кантъ признаетъ сомнительными и наконецъ отвергаетъ, какъ пустую мечту 3), то найдемъ, что данныя синтетическія сужденія суть всв эмпирическія. Какимъ же образомъ эмпирическое сужденіе можеть быть апріорическимь?... Получается совершенныйшее contradictio in adjecto!" 4). Такимъ образомъ, по словамъ Куно-Фишера, остается только одно: то открытіе, которое не могло быть сділано со стороны синтетическихъ сужденій, сділать со стороны чистых разумных сужденій. Можеть быть они или некоторыя изъ нихъ и суть синтетическія? Сужденія, получаемыя посредствомъ чистаго разума суть

ческую дремоту и дало монит изследованіямъ въ полё умозрительной философіи совершенно другое направленіе. Я попробоваль, нельзя-ли представить себё возраженіе Южа въ общемъ видѣ, и скоро нашель, что понятіе о связи причины и действія есть далеко не единственное, посредствомъ котораго умъ а ргіогі мыслить соединенія вещей; скорфе я нашель, что вся метафизика состоить изътакихъ понятій" ek. Proleg. ss. 34. 35.

<sup>1)</sup> Куно-Фишеръ, III, 39.

<sup>2)</sup> König, I, 255.

<sup>3)</sup> Очевидно, авторъ выбеть въ виду митнія, высказанныя Кантомъ въ его "Грёзахъ духовидиа",—ср. стр. 203.
4) Ibid. 264—265.

сужденія логическія, метафизическія и математическія. Но сужденія суть вполнъ аналитическія. Метафилогическія синтетическія, сужденія хотя и СУТЬ зическія въ сущности невозможны. Остаются, мало достов'єрны и следовательно, только математическія сужденія. Математическія познанія безъ сомнінія всеобщи, необходимы, и слівдовательно происходять а priori. Самъ Юмъ долженъ былъ признать за ними этотъ характеръ. Но онъ принималъ ихъ за аналитическія и въ этомъ отношеніи стариль на ряду съ логическими. Вотъ та единственная точка, гдё могло быть совершено открытіе, ведущее къ критической философіи. Если только существують апріорическія сужденія, которыя вийсть суть и синтетическія, то ими могуть быть единственно и исключительно математическія" 1). Этотъ выводъ заставиль Канта глубже вникнуть въ логическій характеръ математическихъ сужденій, следствіемъ чего и быль выводь, --что основоположенія математики суть синтетическія сужденія а priori: "Дознавши, что математическія сужденія суть синтетическія и вивств съ темъ остаются апріорическими, Кантъ этимъ самымъ на всегда отдъляется отъ Юма, и вступаетъ на новый путь критики. Юмъ утверждалъ: нътъ вовсе синтетическихъ сужденій а ргіогі. Кантъ доказываеть: есть синтетическія сужденія а ргіогі, именно математическія. Эти два сужденія противоречать другь другь. Математика есть начальная инстанція, на которой Кантъ разбиваеть скептицизмъ. Если же однажды найдено, что есть синтетическія сужденія а priori, которыя вполнъ объясняются изъ устройства человъческаго разума, то нужно также разсмотръть, нъть ли еще такихъ сужденій, кром'в математическихъ, не возможна-ли посредствомъ чистаго разума и метафизика, познаніе вещей?" 2). Какъ видимъ, критическое предпріятіе Канта цълью своею имъетъ собственно решеніе вопроса о возможности метафизики, а не познанія вообще. Факть познанія въ естествовъдъніи и особенно въ математикъ-- познанія вполнъ достовърнаго, обладающаго полною всеобщностью и необходимостію, для Канта не подлежалъ ни малъйшему сомнънію, и его критика хочеть собствен-

<sup>1)</sup> Ibid. 265—266.

<sup>2)</sup> Ibid. 267.

но рышить, —обладаеть ли метафизика тыми необходимыми условіями, которыя ділають математику и физику вполні достовірнымь и надежнымь знаніемь. Такое пониманіе критической проблемы совершенно не сходится съ объясненіемь Риля. Но оно, помимо того, что подсказывается разсмотрівніемь историческаго хода развитія Канта,

3) - засвидътельствовано, какъ мы упомянули, весьма ясно и самимъ Кантомъ въ "Пролегоменахъ". Здёсь, какъ мы видёли, Кантъ говоритъ, что въ своей критикъ онъ лишь "попробоваль представить возражение Юма въ общемъ видъ" и такимъ путемъ нашелъ, что "понятіе связи причины и действія есть далеко не единственное, посредствомъ котораго умъ а priori мыслить соединенія вещей". А нашель это онь, какъ прекрасно разъясняется въ недавно появившейся работв проф. Каринскаго 1),--лишь благодаря метематикь, которая въ данномъ случат дала ему руководящую нить: именно, открывъ синтетическую природу безспорно признававшихся Юмомъ за апріорныя математическихъ сужденій, Кантъ безъ труда могъ и синтетическія основоположенія физики (главнымъ образомъ, аксіому причинности) объявить апріорными и темъ защитить ихъ всеобщность и необходимость отъ нападеній Юма 2). Но въ отношенін къ главной ціли всего критическаго предпріятія Канта оба названныхъ открытія представлялись иміющими второстепенное, -- побочное значение. Главною цилью всей критики было рышение вопроса о возможности метафизики. Это видно уже изъ того, что свою работу, являющуюся, такъ сказать, "критикой чистаго разума наизнанку", Кантъ назвалъ "Пролегоменами ко всякой будущей метафизико". А затъмъ и самая постановка проблемы въ "Пролегоменахъ" непререкаемо убъждаеть въ этомъ. Воть какъ Кантъ въ "Пролегоменахъ" объясняеть свой методь въ решении этого вопроса. Разсматривая въ § 1 вопросъ "объ источникахъ метафизики", Кантъ приходить въ выводу, что "она есть познаніе а priorі или изъ чистаго разсудка и разума (aus reinem Verstande und reiner Vernunft)" 3). Но настоящее познаніе, какъ это онъ доказы-

<sup>1) &</sup>quot;О самоочевидных истинахъ"—въ Журн. мин. народ. просв. 1893 г. кн. II, стр. 300—301 (въ отд. изд. стр. 7—9).

<sup>2)</sup> Kapunckiu, ibid.

<sup>3)</sup> Proleg. s. 40.

ваетъ въ "Критикв чистаго разума", равно и въ "Пролегоменахъ" 1), должно состоять изъ синтетическихъ сужденій. Поэтому и метафизика, если она хочеть быть действительнымъ познавіемъ, должна состоять изъ синтетическихъ сужденій 2). наука апріорная, она, чтобы быть нымъ познаніемъ, должна обладать теми-же гарантіями, кими вообще обезпечивается достовърность апріорнаго знанія. А какъ узнать эти гарантій? Для этого надо взять какія-нибудь безспорно-достовърныя апріорныя науки, вскрыть ихъ "Conditio, sine qua non" и предъявить такія же условія метафизикъ; если она въ состояніи будеть ихъ выполнить, то ея научная правоспособность спасена, въ противномъ же случав она, какъ наука, должна быть объявлена невозможной. Но изъ апріорныхъ наукъ безспорною достов врностью отличаются математика и естествозваніе. Егдо,-математику съ естествознаніемъ и надо принять за норму. Вотъ собственныя слова Канта въ концъ § 4: "котя мы не можемъ принять, что метафизика, какъ наука, дъйствительно существуеть; однако жъ мы съ увъренностью можемъ сказать, что извъстныя синтетическія познанія а ргіогі д'ьйствительно даны намъ, это именно-чистая математика и чистое встествознаніе; потому что оба содержать въ себъ положенія, которыя отчасти аподиктически достовърно чрезъ чистый разумъ, отчасти же чрезъ всеобщее согласіе изъ опыта признаны, какъ всецёло независимыя отъ опыта. Такимъ образомъ, мы имъемъ одно по крайней мърѣ безспорное синтетическое познаніе а ргіогі и не имъемъ нужды спрашивать, возможно ли оно (ибо оно-дъйствительно) но мы спрашиваемъ только, --- какт оно везможно, чтобы изт принципа возможности даннаго вывести и возможность вспах npouux (um aus dem Prinzip der Möglichkeit der gegebenen auch die Möglichkeit aller übrigen ableiten zu können)" 3). Въ § 5 онъ также прямо говорить, что безъ доказательствъ принимаеть действительное Существование познаний изъ чистаго разума-въ чистой математикъ и въ чистомъ естествознаніи, -и что это допущение является именно точкой отправления и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. s. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. s. 49.

<sup>8)</sup> Ibid. 51.

методологическимъ принципомъ его изысканій <sup>1</sup>). И уже отъ этихъ дъйствительных и притомъ вполнѣ обоснованных (gegrundeten) чистыхъ познаній а ргіогі" Кантъ хочетъ "перейти къ рѣшенію вопроса о дѣйствительности тѣхъ познаній, которыхъ мы ищемъ,—именно метафизики, какз науки" <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, Рилево объяснение критической постановки проблемы познанія у Канта мы должны признать невѣрнымъ. Самая главная поправка къ обычному пониманію Канта, поправка, на которой какъ мы видѣли, Риль особенно настаиваетъ, —именно, что Кантъ "не принималъ безъ изслѣдованія вообще какого-нибудь всеобщаго и необходимаго познанія", и въ частности —не отправлялся отъ математическаго познанія, какъ безспорно обладающаго этими свойствами, — должна быть отвергнута.

Кантова критика, вопреки мивнію Риля, является попыткой,—отправляясь отъ дознанной достовърности однихъ познаній (математическихъ и естественнонаучныхъ), ръшить вопросъ о возможности другихъ (метафизическихъ). Эта мысль еще болье для насъ подтвердится, когда мы будемъ говорить о методъ критики. Теперь же скажемъ нъсколько словъ о тъхъ соображеніяхъ, какими Риль старается подтвердить свою мысль, что "Кантъ отнюдь не предполагаетъ объективнаго значенія математики, а доказываетъ его".

Кантъ, по словамъ Риля, лишь "указываетъ (а не предполагаетъ) существование синтеза а priori,— и къ этому указанию у него не примъшивается "математический предразсудокъ (mathematisches Vorurtheil)", а напротивъ, оно дълается при

<sup>1) &</sup>quot;ndem wir zu dieser Auflösung, schreiten (т. е. въ ръменю вопроса о возможности метафизики), und zwar nach analytischer Methode, in welcher wir voraussetzen (курсивъ нашъ) dass solche Erkenntnisse aus reiner Vernunft wirklich seien, so können wir uns nur auf zwei Wissenschaften der theoretischen Erkenntnis berufen, nämlich reine Mathematik und reine Naturwissenschaft, denn nur diese können uns die Gegenstände in der Anschauung darstellen, mithin, wenn etwa in ihnen ein Erkenntniss a priori vorkäme, die Wahrheit oder Uebereinstimmung derselben mit dem Subjecte, in concreto, di ihre Wirklihkeit, zeigen, von der alsdenn zu dem Grunde ihrer Möglichkeit auf dem analysischen Wege fortgegangen werden könnte. Dies erleichtert das Geschäft sehr, in welchem die allgemeinen Betrachtungen nicht allein auf Facta angewandt werden, sondern sogar von ihnen ausgehen, anstatt dass sie in synthetischen Verfahren gänzlich in abstracto aus Begriffen abgeleiset werden müssen". Ibid.

<sup>2)</sup> Proleg. §. 5. s. 51.

помощи правильнаго анализа математическаго метода" 1). "Математика, именно геометрія въ принятомъ значеніи слова", говоритъ Риль, есть отнюдь не единственный "союзникъ (Bundesgenosse)" Канта. Логическіе принципы естествознанія имѣютъ для него точно такое-же значеніе, такъ что надо-бы было толковать и о "естественнонаучномъ предразсудкъ Канта". Уваженіе къ этому союзнику у него даже сильнее, чемъ къ математикъ 2). Поэтому Риль настаиваетъ, какъ мы уже упомянули, что принимая раціональную часть науки, какъ фактъ, Кантъ делаетъ это лишь для примпра. Толкуя о "метафизическомъ изъясненіи понятія пространства, онъ говорить, что ссылка на геомерію дёлается лишь для выясненія важности и значенія апріорности пространства; что поэтому трансцендентальное основание этой апріорности вовсе не заимствуется отъ геометріи, а приводится въ интересахъ es (für dieselbe) 3), или какъ онъ говоритъ еще въ другомъ мъстъ, "критика не отправляется отъ признаннаго объективннаго значенія геометрін, а къ нему лишь направляется" 4). Соображая приведенныя нами прямыя заявленія самаго Канта, что чистая математика и чистое естествознаніе "дъйствительно даны", какъ науки, состоящія изъ синтетическихъ познаній а priori <sup>5</sup>), что всеобщность и необходимость математического погнанія "безспорна" 6), что онъ "предполагаеть" прежде всякаго изследованія правомфрность математики и естествознанія 7), что въ этихъ наукахъ мы имъемъ "дъйствительныя" и вполнъ "обоснованныя" познанія а priori 8): мы должны утвержденія Риля или объявить плодомъ педостаточнаго знакомства съ сочиненіями Канта, или же отнести на счетъ его желанія per fas et nefas оправдать отца критической философіи отъ упрековъ въ догматизу в постановки проблемы. Сколь ни трудно предположить то и другое въ такомъ солидномъ и вообще добросовъстномъ ученомъ. какъ Риль, однако другихъ объясненій мы не находимъ... Догматизмъ Канта признать несомненно приходится. Большинство

<sup>1)</sup> Riehl. I, 331.

<sup>2)</sup> Ibid. 231-232.

<sup>3)</sup> Riehl. l. c. p. 350.

<sup>4)</sup> Ibid, 352.

<sup>5)</sup> Сы. выше, примъч. 64-65.

<sup>6)</sup> Ср. выше, примвч. 64.

<sup>7)</sup> Ср. выше, примъч. 66.

<sup>8)</sup> Ср. выше, примъч. 66.

новъйшихъ изслъдователей дъйствительно признаютъ его. Такъ Либманъ 1), Гельдеръ (Hölder) 2), Виндельбандъ 3), Ибервегъ 4), Фолькельтъ 5), проф. Каринскій 6) и др. высказываютъ именно такой взглядъ на дъло. Есть, правда, и защитники Рилева взгляда,—напр. Коленъ 1) и Штадлеръ 8), есть и приверженцы посредствующаго воззрънія, напр. проф. Паульсенъ 9). Но собственное изученіе подлинныхъ сочиненій Канта, подкръпляемое мнъніями большинства изслъдователей, особенно-же тъми весьма красноръчивыми сопоставленіями различныхъ выдержекъ изъ Канта, которыя дълаетъ Фолькельтъ въ своей спеціальной монографіи—"Ітапапиеl Kant's Erkenntnisstheorie" 10), позволяютъ

<sup>1)</sup> Zur Analysis der Wirklichkeit, s. 211.

<sup>2)</sup> Darstellung der Kantischen Erkenntnisstheorie, s. 14.

<sup>3)</sup> Vierteljahrschift für wissenschaftliche Philosophie. 1877 r. Heft. 2: Ueber d. verschiedene Phasen d. kantischen Lehre v. Ding—an—sich. von W. Windelband. s. 289: "Die Apriorität der Mathematik für ihn über allen zweifel erhaben feststand und gewissermassen den unbewegten Felsen in dem Gewoge seiner Ueberlegungen bildete".

<sup>4)</sup> Ueberroeg. System. d. Logik. 3 Aufl. s. 380.

<sup>5)</sup> Volkelt, ss. 193 ff.

<sup>6)</sup> Коринскій, Ж. м. в. пр. 1893. Ії.

<sup>1)</sup> Cohen. Kants Theorie der Erfahrung, ss. 90. ff.

<sup>8)</sup> Stadler, Grundsätze d. reinen Erkenntnisstheorie, s, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Paulsen, Versuch einer Entwickelungsgeschichte der Kantischen Erkenntnisstheorie, s. 173 ff.

<sup>10)</sup> Такъ Фольксият прежде всего ссилается на приведенное уже нами мъсто изъ конца § 5 "Пролегоменъ", гдъ Кантъ говоритъ, что о естествознании и математикъ питъ надобности спрашивать, возможны-ли они, потому что онидъйствительны" (Volkelt, l. c. p. 194); затвиъ Фолькельть указываеть на двусныслеиность въ опредъления Кантомъ "трансцендентальнаго изъяснения" понятия пространства. Канта говорить: "Ich verstehe unter einer transcendentalen Erörterung die Erklärung eines Begriffes (въ нашемъ случав, пространства), als eines Princips, woraus die Möglichkeit anderer synthetischer Erkenntnisse a priori (въ нашемъ случав, reonetpin) engesehen werden kann" (Einl. § 3). Но, по мивнію Фолькельта, -- "во-первыхъ, можно подумать, что апріорность этого понятія (и ео ipso) естественно его необходимость и всеобщность) устанавливается какт нибудь иначе (auderweitig festrtehe), и этоть твердо установленный результать употреблиется для того, чтобы изъ него вывести предикаты объективной значимости, необходимости, апріорности-для извістныхъ другихъ познаній, конхъ объективная значиность еще не установлена; -- но, во-вторыхъ, это опредъление можетъ имъть и совершенно обратный смысль, вменно, что апріорность понятів (въ данномъ случав, пространства) есть начню доказываемое и эта цаль доказательства достигается при помощи установленнаю факта объективной значимости нъкоторыхъ другвиъ познаній (въ данномъ случав, геометріи). Что это опредвленіе ввриве,

намъ, и не входя въ нарочитый разборъ воззрѣній этихъ ученыхъ, признать послѣднія несостоятельными.

Итакъ, основной критическій вопросъ: какъ возможны синтетическія сужденія а priori?—Значить: какія условія сообщають характерь всеобщности и необходимости математическимь и естественнонаучнымь основоположеніямь?

Естественнымъ-же продолжениемъ этого вопроса и въ то-же время цёлью всей критики быль для Канта другой вопросъ: метафизика—обладаетъ-ли тъми условіями, которыя гарантирують физикъ и математикъ ихъ объективную значимость?

Такой смыслъ имъла постановка критической проблемы у Канта. Отлагая оцънку этой постановки до конца настоящаго этюда, мы теперь переходимъ къ методу критики.

И. Тихомировг.

(Окончаніе будеть).

ъто ясно изъ хода мыслей въ трансцендентальномъ изъиснения. Первое положеніе выставляеть геометрію, какъ синтетическую, апріорную науку о пространстві. Второе спращиваеть: вакъ должно быть устроено представление пространства. чиниет виважовой оте "зананкой воль онжомкой окио смократь и дости образомъ, смотритъ на опредъленное, пова еще неизевстное свойство пространственнаго представленія, какъ на цимь доказательства. Отвіть даеть третье положеніе: пространство должно быть апріорнымь, первичнымь возарівнісмь (wid. 195—196). Далье Фолькельть приводить слова Канта изъ § 6 "Пролегомень": математика всецьло обладает в аподиктической достовырностью, т. в. абсолютной необходимостью";--эта мисль кладется Кантомъ въ основу всёхъ его разсужденій объ условіяхъ возможности математики. Наконецъ, еще слова Канта же: "математика стоить какъ колоссъ для доказательства реальности познанія, пріобрітаемаго честымъ разуномъ", потому что она "оправдываетъ себя однемъ фактомъ собственнаго существованія" (ibid. 198) должны, важется, устранять всякую тынь сомивнія касательно того положенія, какое критика занимаєть относительно узтенатики.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

23. А если такъ, если Благо составляетъ главный предметъ стремленій души, если оно світомъ своимъ озаряєть умъ, если даже образъ или следъ его такъ живитъ (душу) и восхищаетъ, то неудивительно, что оно имфетъ силу привлекать къ себъ есь существа, какъ бы далеко они ни отдалялись отъ него, и что всв они только въ немъ одномъ могутъ обрести полное успокоеніе и удовлетвореніе; а такъ какъ оно же есть то первоначало, отъ котораго происходить все прочее, то ясно, что нътъ и не можетъ быть ни чего лучшаго и высшаго, чъмъ ово, и что все ниже, несовершениве его. Поэтому, и наоборотъ, такъ какъ оно есть высшее, совершенивншее изъ всего существующаго, то какъ оно можетъ не быть благомъ? Ибо если природа блага должна быть мыслима, какъ всецвло себв одной довлёющая, вседовольная, ни въ чемъ иномъ не нужлающаяся, то кому другому такая природа можетъ принадлежать, какъ не тому одному, который быль прежде всего прочаго тъмъ, что онъ есть, существовалъ, когда не было еще никакого зла (въ мірѣ)? А если такъ, --если зло есть нѣчто появившееся гораздо позже его, если эло присуще лишь вещамъ, дальше всего отъ него (Блага) отстоящимъ и не имъющимъ въ немъ никакого участія, между темъ какъ тамъ превыше всего (въ самомъ Благъ и во всемъ ноуменальномъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ» за 1899 г. № 12.

мірѣ) нътъ и тъци никакого зла, то ясно, что это существо и зло представляють собою такія двё противоположности, между которыми натъ и не можетъ быть ничего средняго. И однимъ членомъ противоположности развъ не будетъ необходимо благо? Ибо одно изъ двухъ, --- или блага совсемъ нетъ (какъ противоположности злу), или ему чеобходимо быть, и въ такомъ разъ быть имъ не можетъ ничто другое, какъ только это (первоверховное существо); а если кто сказалъ-бы "что такое благо не существуеть, то изъ этого следовало бы, что и зло не существуеть, и что все по природъ безразлично для желанія и избранія, чего однако на самомъ діль ність, ибо мы ністоторыя вещи считаемъ за блага. Но всв такія блага суть блага лишь въ зависимости отъ того (высочайшаго) блага, тогда какъ оно есть Благо само по себъ, независимо ни отъ чего. Если спросимъ, что имъ создано, то должны отвътить, что имъ созданы -жизнь, умъ, а чрезъ посредство ума и всъ существа, участвующія въ жизни, въ разумности, въ умѣ, -- и кто въ состояніи представить и выразить, какова и сколь велика благость того, кто есть источникъ и начало  $(\pi i \gamma \gamma \dot{\eta})$  хан  $\dot{\alpha} \rho \gamma \dot{\eta})$  всехъ этихъ существъ?! А въ чемъ состоить дъятельность его теперь?-Въ томъ, что оно сохраняетъ всѣ эти существа, въ томъ, что даетъ разумъ и умъ всему тому, что мыслитъ, даруетъ жизнь всему тому, что живетъ, въ томъ, что оно повсюду какъ бы вдыхветь или умъ, или жизнь (έμπνὲον νοῦν καί ζωήν) или по-крайней мъръ бытіе тому, что не можеть воспринять жизни.

24. А для насъ людей въ особенности что оно дѣлаеть? Чтобъ отвѣтить на этотъ вопросъ, пришлось бы показать, каковъ и въ чемъ состоитъ тотъ свѣтъ, которымъ (отъ Блага) озаряется умъ, въ которомъ участвуетъ и душа. Но изслѣдованіе объ этомъ приходится пока отложитъ на дальше, потому что сейчасъ возникаютъ вотъ какія недоумѣнія. Благо потому ли единственно есть благо и называется благомъ, что оно желательно, такъ что для кого что желательно, то есть и его благо, а то, что для всѣхъ желательно, есть само благо (вообще, или абсолютно), или же слѣдуетъ отдать предпочтеніе тому мнѣнію, что желательное само (независимо отъ желающихъ) должно обладать такою природою, по которой бы оно

прежде всего заслуживало такого названія? Потомъ, если существа желають блага, то почему это, потому ли, что нѣчто получають отъ него, или потому что только наслаждаются (въ его присутствіи)? Если, получають, то что именно получаютъ, и если наслаждаются, почему находять наслаждение только въ немъ, а не въ чемъ либо другомъ? Далѣе, --благу чрезъ себя ли самое свойственно быть таковымъ, или чрезъ что нибудь другое, есть ли оно благо только чужое-для кого нибудь другого, или же оно и для себя самого есть благо? Быть можетъ только, что само есть благо, вовсе и ненужно быть благомъ для себя, а необходимо быть имъ только для другого? А тогда возникаетъ вопросъ, для кого же собственно оно есть благо, такъ какъ есть ведь въ природе и нечто такое, которому совствить оно чуждо (матерія)? Наконецт, нельзя пройти молчаніемъ и слёдующее возраженіе, съ которымъ можеть противъ насъ выступить неугомонный критикъ и сказать: "да что это вы все такъ щеголяете пышными словами, переставляя ихъ то внизъ то вверхъ, -- и жизнь величаете благомъ и умъ называете благомъ, а кромъ и выше всего этого признаете еще какое-то благо. Почему напр. умъ признается за благо? Почему онъ, обладая идеями и созерцая каждую изъ нихъ, думаетъ, что обладаетъ благомъ? Считая ихъ благомъ, не вводится ли онъ въ обманъ тёмъ наслажденіемъ, которое испытываетъ, созерцая ихъ? Да и саму жизнь считаетъ онъ за благо развѣ не всявдствіе того же обольценія, т. е. потому что жизнь доставляетъ ему удовольствіе, что она ему пріятна? Ибо еслибы онъ не находилъ никакого удовольствія ни въ томъ, ни въ другомъ, то развъ считалъ бы ихъ за блага? Развъ могъ би онъ признать благомъ одно чистое, голое существованіе, такое бытіе, отъ котораго ему нътъ никакой пользы и которое ничъмъ не отлично отъ небытія, еслибы существованіе не было для него мило, дорого, если бы онъ не любиль въ немъ самого себя? Выходить, что источникомъ и стимуломъ признанія чего либо за благо (прежде всего -жизни и ума) служить не что другое, какъ эта свойственная нашей природъ иллюзія (инстинкть самоосуществленія въ удовольствін), а также (ся противоположность) страхъ потери бытія-страхъ смерти".

25. По всей въроятности уже Платонъ имълъ въ виду это возраженіе, решившись въ своемъ Филебе примешать къ цели (преследуемой желаніемъ) удовольствіе и допустить, что благо (искомое) не есть нѣчто совершенно-простое, и потому не можетъ состоятъ въ одномъ умѣ. Онъ тутъ въ самомъ дѣлѣ съ одной стороны совершенно справедливо учить, что благо не можетъ состоять въ одномъ, удовольствіи, а съ другой полагаетъ, что и одинъ умъ чистый, безъ соединенія съ удовольствіемъ, не можетъ быть признанъ за полное благо, по въроятности затрудняясь указать, что (другое, кромъ удовольствія) можеть быть движущимь, стимулирующимь принципомь ума. Впрочемъ, весьма возможно, что Платонъ этимъ хотълъ выразить совстыть иную, именно ту мысль, что благо по самой природъ своей есть нъчто радующее, счастливящее, почему для того, кто его ищетъ, оно вожделвно, а для того, кто имъ обладаеть, оно полно прелести и сладости, и что поэтому, если кто не испытываетъ этой сладости и радости, то это значитъ, что онъ или совсъмъ не стремится къ благу, или что онъ пока еще только стремится къ нему, но не достигъ его, не обладаетъ имъ. Съ этимъ представленіемъ Платона можно согласиться темъ более, что онъ посредствомъ его имель въ виду опредълить не благо первое (абсолютное) само въ себъ, а наше человъческое благо (счастіе), которое, конечно, совсъмъ иного рода, чемъ то, а будучи совсёмъ инымъ, оно, понятно, не есть ни совершенное, ни совстить простое. Изъ этого уже само собою следовало (у Платона), что единичное, простое, по отношенію ко всему прочему какъ бы опустыюе не можеть быть благомъ. Но есть совсёмъ иное совершеннейшее благо.

Какъ-бы-то ни было впрочемъ, но вполнѣ можно согласиться, что благо есть то, что желательно, вожделѣнно, съ тѣмъ однако ограниченіемъ, что благо вовсе не потому благо, что оно желается, а напротивъ потому желается—ищется, что есть благо. Если теперь мы станемъ разсматривать роды сущаго въ постепенномъ и непрерывномъ порядкѣ восхожденія отъ самаго низшаго къ самому высшему, то найдемъ, что благо (цѣль) каждаго рода лежитъ (не въ немъ же, а) въ томъ родѣ, который непосредственно стоитъ предъ нимъ—вы ше

его. Само собою понятно, что такимъ путемъ мы дойдемъ наконецъ до того самаго высшаго и последняго, за которымъ ничего нельзя уже ни искать, ни даже предполагать. Вотъ это и будетъ то первое, истинное, высочайшее, абсолютное благо, которое есть виновникъ бытія и источникъ блага для всего существующаго. Такъ, если начать (съ самаго низшаго) съ матеріи, то благо ея заключается въ формъ, и если бы матерія обладала чувствительностію, то она радовалась бы, принимая форму. Благо тъла заключается въ душъ, ибо безъ души оно не могло бы ни сформироваться, ни продолжать своего существованія. Благо души заключается въ добродътели, а потомъ въ умѣ. Наконецъ, выше самого ума, какъ его благо, стоитъ то начало, которое, какъ мы выше уже сказали, есть абсолютно-первое существо (πρώτη φύσις). Каждый изъ этихъ родовъ сущаго даетъ отъ себя нъчто тому низшему, для котораго онъ есть его благо, именно, или закономерность и красоту (ее даетъ матеріи форма), или жизнь (тёлу даетъ душа), или мудрость и духовное блаженство (умъ-душѣ). Наконецъ отъ самого Блага уму дается то, что онъ есть его актуальная энергія и сіяеть по нынь его свытомь. Что это за свыть, объ этомъ рвчь впереди.

26. Если то или другое существо надълено отъ природы способностію ощущенія, то оно въ присутствіи блага чувствуетъ его, сознаетъ и такъ или иначе выражаетъ, что обладаетъ благомъ. Но, какъ объяснить, что оно въ подобномъ случав иногда обманывается? Легко понять, что причиною обмана туть служить въкоторое сходство, т. е., что живое существо вводится обманъ такимъ чёмъ нибудь, которое похоже на свойственное ему благо, почему когда оно усивнаеть этого своего блага достигнуть, то сейчасъ бросаетъ то, на чемъ оно обманулось. Обыкновенно само желаніе, самъ нудящій поводъ указываетъ каждому живому существу, въ чемъ и где лежить его благо. О неодушевленных вещахъ, конечно, нельзя этого сказать,онь могуть получать благо лишь отвнь и ветшнимь образомь, онъ въ этомъ отношении зависять отъ заботливости, понечительности существъ одушевленныхъ, тогда какъ эти последнія сами о себь заботятся, при чемъ у каждаго изъ нихъ сами желанія, потребности устремлены на исканіе свойственнаго ему блага. Достижение такого блага и обладание имъ карактеризуется тымь, что живое существо тогда сознаеть себя лучшимъ прежняго, вмъсто сожальнія (о прежнемъ), чувствуетъ себя вполив удовлетвореннымъ, почему старается и оставаться въ этомъ состояніи и не ищеть ничего другого. Но удовольствіе само по себ'в уже потому не можеть быть признано за довлеющее благо, что возбуждается оно различными вещами, такъ что хотя оно само всегда пріятно, но пріятность его зависить отъ различныхъ причинъ. Поэтому, кто серьезно ищетъ блага, тотъ но долженъ полагать его въ простой (пріятной) аффекціи чувства, а то иначе его исканіе такъ и останется пустымъ исканіемъ и ему придется удовольствоваться однимъ голымъ удовольствіемъ, между тъмъ какъ у другого это удовольствіе есть следствіе присущаго ему блага. Никто, ведь, не радъ имъть лишь одно пріятное чувство, какое имъетъ другой, обладая самимъ темъ благомъ, которымъ вызывается подобное чувство, никто напр. не удовлетворится пріятностью свиданья съ сыномъ, когда сынъ отсутствуетъ, или сластолюбецъ-пріятностью ѣды, не вкушая никакихъ яствъ, или-прелестью любви и сладостію страсти въ отсутствіи предмета любви и страсти.

27. Спрашивается, что собственно должно получить каждое существо, чтобъ имѣть то—что ему нужно, и свойственно? Не форму ли? Конечно, потому что напр. и матеріи необходимо имѣть форму,—и душѣ свойственно имѣть свою форму въ добродѣтели. Но каждая такая форма потому ли только составляетъ благо обладающаго ею существа, что она ему свойственна? Да и его желанія и стремленія на то ли главнымъ образомъ направлены, что ему свойственно? Едва ли, потому что существо можетъ и желать того, что свойственно ему, и находить въ этомъ удовольствіе, и все таки не обладать благомъ, и когда мы называемъ что либо свойственнымъ, то этимъ еще не говоримъ, что оно есть благо (или что благо имъ опредъляется). Напротивъ, признаніе чего либо свойственнымъ (себѣ) само зависитъ отъ того высшаго и лучшаго, по отношенію къ которому это низшее представляетъ лишь его потенцію,

возможность. Когда же извъстное существо относится къ другому какъ потенціальность (къ актуальности), то это значить, что оно нуждается въ этомъ другомъ, а нуждаясь въ другомъ, какъ въ высшемъ и лучшемъ себя, понятно, не можетъ быть само своимъ благомъ. Такъ какъ матерія напр. изъ всёхъ вещей есть самая беднейшая, наиболее нуждающаяся, то и форма, которую она принимаеть, есть самая низшая, но затемь идутъ формы въ постепенномъ порядкв возвышающагося совершенства. Изъ этого следуетъ, что если известное существо и въ самомъ себъ имъетъ нъкоторое благо, то тъмъ болъе оно находить благо въ томъ существъ, отъ котораго зависить его форма и совершенство и которое будучи большимъ благомъ, удъляетъ и ему изъ своего блага. Но, какъ и почему то, что отъ высшаго существа получать низшее, составляетъ благо последняго? Неужели потому что оно наиболее ему свойственно?-Нътъ, а скоръе потому, что оно и само по себъ составляетъ нъкоторую часть блага. Вообще говоря, чёмъ болье чисты (безпримъсны) и совершенны сущности, тъмъ большее между ними сродство и темъ теснейшее единение. Спрашивать же, какъ и почему то, что есть благо, есть благо (не только для другого, но и) для самого себя, даже нельпо, какъ будто потому только что оно есть благо, ему необходимо, такъ сказать, отръшиться, отречься отъ самого себя и не любить себя. Впрочемъ, когда речь зайдеть о существе абсолютно-простомъ, въ которомъ нътъ ничего другъ отъ друга различимаго, то тамъ умъстенъ будетъ вопросъ, есть ли и какъ такое существо благо для себя самого, допустима ли въ немъ любовь къ самому себъ, или нътъ. Теперь же пока изъ нашихъ размышленій, если только они правильны, следуеть, что благо существъ (различныхъ порядковъ) обусловливается (вышепоказанною) градаціею ихъ (отъ низшаго къ высшему), что желаніе вовсе не порождаеть и не даеть блага, а напротивь само возникаеть подъ условіемъ (возбуждающаго его) блага, что въ благь пріобрьтается всегда нѣчто такое, что пріятно, что доставляеть удовольствіе, и что если бы это пріобрѣтеніе даже не соединялось сь удовольствіемъ, то и въ такомъ разѣ благо, какъ такое, само по себъ заслуживаетъ избранія и исканія.

28. Но посмотримъ, не вытекаетъ ли и еще что нибудь изъ нашихъ положеній. Въ самомъ діль, если вездъ и всегда благо существа лежитъ въ его формъ, то и благо матеріи заключается въ той формъ, которая дана ей. Спрашивается, еслибы матерія обладала способностію желать, могла ли бы она желать быть всецёло (тёмъ, въ чемъ ея благо) только формою?-Едва ли,-потому что это значило бы для нея желать своего уничтоженія, -- а между тёмъ все ищетъ себ'в блага. А быть можетъ, она пожелала бы только не быть матеріей, а просто быть-обладать бытіемъ, то есть, быть освобожденною отъ того, что есть въ ней злого? Но развъ мыслимо, чтобы въ томъ, что есть эло, могло возникнуть желаніе добра, блага?! Конечно, мы и не думаемъ усвоять матеріи способности желанія, и только, въ цёляхъ ближайшаго разъясненія, чисто гипотетически усвояемъ ей чувствительность, вовсе не имъ въ виду измънить (въ такомъ смыслъ) понятіе ея природы. Мы хотьли выразить прямо лишь ту мысль, что появленіе формы въ матеріи, было для этой последней, какъ бы хорошемъ сновидениемъ, а вовсе не следствіемъ ея собственнаго стремленія и что она отъ этого пришла въ лучшее, упорядоченное состояніе. Такъ выходить, если допускается-что матерія есть зло. Не лучше выходить, если допустить, что она есть (не само зло, а) что нибудь другое, хотя бы напр. злость (на себя?), обладающая, кром'в простого бытія еще и способностію чувствовать, потому что и въ такомъ разв развъ мыслимо, чтобы это ея свойство (злость) превратилось въ стремленіе къ лучшему и стало (ея) благомъ?! Конечно,--- нътъ. А если согласиться, что не сама влость тутъ стремится къ благу, а то, что носить ее въ себъ т. е. самый субстрать ея-матерія) и что по самому существу своему есть зло, тогда спрашивается, какъ это то, что есть зло, можетъ стремиться къ добру?! Допустить же, что вло, при обладаніи способностію чувствовать, можеть любить себя (и свое благо) тоже нельзя, ибо развъ можетъ быть предметомъ любви то, что по самому существу есть ненавистное?! Словомъ, мы твердо стоимъ на томъ, что благо не совпадаетъ съ темъ, что принято называть свойственнымъ вещи, какъ и не имъ оно измѣряется; таково наше убъжденіе.

Если върно, что вездъ и во всемъ благо есть форма, при такъ, что по мъръ восхожденія (отъ низшаго порядка существъ) форма становится болбе и болбе совершенною,-ибо напримъръ душа есть въ высшей степени форма, чъмъ тълесная форма, да и въ самой душъ формы идуть въ постепенной градаціи, а умъ есть еще высшая форма, чёмъ душа, -то несомивию также и то, что благо представляеть прогрессію какъ разъ противоположную той, которую представляеть матерія, ибо оно оказывается присущимь каждому порядку существующаго въ той мфрф, въ какой въ немъ такъ сказать очищена и отложена матерія, и въ самой высшей степени оно присуще тому изъ нихъ, который наибол ве свободенъ отъ матеріи. А это значить, что само Благо (абсолютное) должно быть мыслимо, какъ такая сущность, которая исключаетъ изъ себя (всецёло и абсолютно) всякую матерію и не позволяеть ей даже приближаться къ себъ, и которая потому самому не имъетъ въ себъ и никакой формы (алеюбо формы); отъ нея-то и происходитъ самая первая и совершеннъйшая форма (умъ). Но, --объ этомъ-послѣ.

29. Если допустить, что удовольствіе не есть нівчто неразлучное съ благомъ (ему существенное), что благо всегда предшествуетъ удовольствію и вызываеть его появленіе, то развѣ отъ этого благо перестанетъ быть вожделеннымъ? Правда, признавая его вожделённымъ, мы тёмъ самымъ допускаемъ, что съ нимъ соединяется удовольствіе (наслажденіемъ имъ). Но, нельзя ли допустить и такой возможности, что благо будеть на лицо, а наслажденія имъ не будеть? Вѣдь весьма возможень такой случай, что существо, обладающее чувствительностію и воспріимчивостію, хотя имбеть въ себъ благо, но не примъчаетъ и не знаетъ, что оно у него есть (почему и не радуется), и почему не возможно, что некоторое существо обладая благомъ и даже зная это, не испытываетъ отъ этого никакого волненія? Почему не признать; что это, (т. е. такое покойное отношеніе къ своему благу), свойственно существу тъмъ въ большей степени, чъмъ болье оно совершенно и чъмъ меньше оно въ чемъ либо нуждается?! Это значило бы, что въ существъ абсолютно-первомъ (въ самомъ Благъ) не можетъ имъть мъста никакое волненіс удовольствія не только потому что существо это есть абсолютно—простое, но и потому что удовольствіе чувствовать свойственно тому, кто нуждается въчемъ нибудь, получаеть это нужное ему, или пріобрътаетъ.

Эта истина станетъ вполнъ ясною лишь послъ того, какъ намъ удастся выяснить всв прочіе относящіеся сюда пункты, а прежде всего опровергнуть следующее направленное противъ насъ возражение. Пожалуй, кто нибудь въ недоумении скажетъ: \_какую пользу можеть въ достижени блага принести даже самъ умъ тому, кто, слыша все это, нисколько этимъ не трогается, потому ли, что не понимаетъ всего, соединяя съ каждымъ словомъ совствиъ иной смыслъ, или потому что предметъ его исканій составляють лишь чувственныя вещи и благо свое онъ полагаетъ въ богатствъ или въ другомъ чемъ нибудь подобномъ"?--Мы на это отвътимъ, что кто такимъ образомъ думаетъ и говоритъ, кто все это порицаетъ (какъ неблаго), тотъ темъ самымъ признаетъ, что для себя самаго онъ нечто считаетъ благомъ, и этимъ своимъ понятіемъ измфряетъ все прочее, не зная, гдф, въ чемъ находится благо (истинное), потому что, собственно говоря, невозможно даже сказать, это --- не благо, или "не это есть благо", не имъя никакого ни представленія, ни понятія о благь; а можеть быть въ такой его рѣчи (не признающей благомъ даже ума) скрыта догадка. что Благо выше самаго ума. Притомъ же, если ужъ онъ не можетъ (прямымъ и положительнымъ путемъ) признать (за благо) и само Благо и то, что ближе всего къ Благу (умъ), то къ этому признанію онъ должень бы придти (косвеннымъ) путемъ противоположенія, а иначе ему пришлось бы утверждать, что отсутствіе ума, безсмысліе вовсе не есть зло, вопреки тому факту, что всякій человікь желаеть и предпочитаетъ быть умнымъ и гордится, когда бываетъ таковымъ, да и тому, что даже наши ощущенія имьють тенденцію преобравованія въ представленія и понятія.

Итакъ, если умъ представляетъ нѣчто прекрасное и высоко-цѣнное, особенно-же первый, высочайтій умъ, то въ какомъ величіи явился бы самъ родитель и отецъ его (γεννητής καί πατήρ) тому, кто сподобился бы узрѣть его?! Поэтому, если кто говорить, что презираеть существование и жизнь, тоть этимъ только показываеть, что обманывается въ самомъ себъ и въ своихъ подлинныхъ чувствахъ, потому что даже тотъ, кому жизнь тяжела, если ропщеть, то ропщеть только на (свою такую) жизнь, къ которой смерть примъшивается, вовсе этимъ не затрагивая истинной жизни.

30. А теперь, когда мы приблизились къ Благу и такъ сказать коснулись его своею мыслію, намъ предстоитъ ръшить, въ самомъ ли деле съ благомъ должно соединиться удовольствіе, такъ какъ въ противномъ случав будто не можетъ быть совершенною даже жизнь того, кто предался бы созерцанію божественнаго міра и его Виновника.—Что касается прежде всего того воззрвнія (Платона), что благо состоить изъ чма, какъ своей основы, и изъ того наслажденія, которое испытываеть душа, пользуясь умомъ, то это воззржніе вовсе не тотъ смыслъ имфеть, что соединение этихъ двухъ элементовъ (ума и удовольствія) составляеть последнюю цель (души в всего существующаго) и есть само Благо, а скорве тотъ, что умъ (для насъ) составляетъ благо, обладаніе которымъ доставляетъ намъ удовольствіе. Но есть и другое мижніе, - что удовольствіе (не присоединяется только, а) смёшивается съ умомъ, такъ что изъ этихъ двухъ элементовъ образуется одна и та же сущность, и вотъ почему обладание тякимъ умомъ, или даже только созерцаніе его составляеть благо, между тъмъ какъ изъ этихъ двухъ элементовъ порознь ни существовать не способенъ самъ по себъ, ни желаемъ не можетъ быть, какъ. благо. Но, развъ мыслимо, чтобы умъ могъ быть до такой степени смёшань съ удовольствіемь, чтобь вмёстё съ нимь составить одну природу, одну сущность?! Притомъ же, что касается по крайней мфрф тфлесныхъ удовольствій, то всякій согласится, что они никоимъ образомъ не могутъ примѣшиваться къ уму, потому что они несовмъстимы даже съ покоемъ и свътлымъ настроеніемъ души. То правда, что со всякою дъятельностію, со всякимъ стремленіемъ и проявленіемъ жизни соединяется всегда нъкій аксессуаръ (удовольствіе, или неудовольствіе): иногда деятельность, вытекающая изъ природы извъстнаго существа встръчаетъ себъ препятствіе, и что либо

враждебное мъшаетъ ему жить свойственною ему полною жизнію, а иногда напротивъ ничто не стъсняеть, не возмущаеть его дъятельности, отчего и жизнь его соединяется съ яснымъ, веселымъ настроеніемъ. Вотъ это-то состояніе ума (по всей въроятности) и имъютъ въ виду тъ, которые, считая его самымъ блаженнымъ и вожделеневишимъ всего прочаго, говорятъ, что тугь умъ смъшивается съ удовольствіемъ, говорять такъ по невозможности съ полною точностію выразить истинную мысль, какъ это часто делають и поэты, употребляя метафорически слова, обозначающія то, что намъ любезно и пріятно, (въ примънени къ міру божествъ), какъ напр. "упившись нектаромъ", "и пошло угощеніе", "и стали пировать", "и улыбнулся отецъ (боговъ-Зевсъ)", и цёлыя тысячи подобныхъ выраженій. Нечего и говорить, что это состояние ума (высочайщаго) есть по истинъ самое блаженное, самое вождельное, самое достолюбезное темъ более, что оно есть непрерывное и неизменное, ясное и свътлое, озаряемое и какъ бы разцвъчиваемое свътомъ и блескомъ верховной причины. Вотъ почему (Платонъ въ Филебъ) къ смъси присоединяетъ и истину, а еще выше становить то начало, которое даеть (смёси) мёру и прибавляеть, что отъ этого собственно начала входять красота и симметрія въ смёсь, отчего вся она становится прекрасною. Въ этомъ благв и мы можемъ быть участниками; оно и для насъ составляетъ высочайшій предметь желанія и стремленія и достигать его мы можемъ не иначе, какъ направляя всю нашу энергію на то, что въ нашемъ существъ есть самаго лучшаго (умъ), ибо (описанный сейчасъ) составной образъ полный симметріи и красоты есть не что иное какъ жизнь ясная, озаряемая свътомъ ума и красоты.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будеть).

# Проблема и методъ Кантовой критики познанія.

(Окончаніе \*)

II.

### Методъ критики.

Кантова критика ставить своею задачею—открыть условія возможности синтеза а priori. Это значить, что она въ стров самыхъ познавательныхъ способностей человвка хочеть отыскать такія основанія, которыя гарантирують нашему познанію характерь всеобщности и необходимости. Какт онъ это дълаеть? Каковъ методъ его изследованія? Казалось бы, подобный вопрось не должень и имёть мёста, разь дёло идеть объ изследованіи познавательныхъ способностей человёческаго духа: изученіемь души и различныхъ ея способностей занимвется психологія,—егдо, методъ критики, по существу дёла, должень быть психологическимъ. Но насколько легко и естественно сдёлать такое предположеніе, настолько же оно вообще будеть далеко оть истины и въ частности будеть противорёчить неоднократнымъ и весьма яснымъ заявленіемъ самого Канта.

Пониманіе метода вритики въ смыслѣ психологического встрѣчается очень рано. Уже Фризъ, одинъ изъ самыхъ раннихъ послѣдователей Канта, утверждалъ, что фактъ существованія категорій познается внутреннимъ или психологическимъ опытомъ 1). Съ тѣхъ поръ этотъ взглядъ ни когда не оста-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», за 1899 г. № 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изложеніе в критику воззрівній Фриза можно найти въ книгь Дебольскою, Философія феноменальнаго формализма (ч. І. в. І. 1892 г. стр. 51—52. 108—111).

вался безъ приверженцевъ. Следы его можно находить и у новейшихъ т. н. критицистовъ 1). А популярныя изложения Канта и особенно ходячия представления о его учени—распространенныя среди неспециалистовъ въ истории философии, —можно сказать, и не подозревають о возможности иного, не психологическаго метода критики. Совсемъ не редкостъ встретиться съ людьми, вообще очень образованными и даже более или мене начитанными въ философской литературе, которые однакожъ приходатъ въ искреннее изумление, слыша напримеръ, что критическое "а priori" совсемъ не то же, что "прирожденное" и т. п. 2). Это побуждаетъ насъ внимательные и подробне остановиться на характеристике критическаго метода Канта.

Ср. также *Ибервель - Гейнце*, Исторія новой философіи, перев. Колубовскаю. 1890. 273—276.

<sup>1)</sup> Напр. Юрі. Б. Мейерв, примикаеть въ Фризу в хочеть продолжать Кантавъ смислъ психологическаго эмпиризма" (Ибереель-Гейние 1. с. р. 435) Геримъ (Göring), авторъ книги—"System der Kritischen Philosophie", утверждаеть, что "Критика познанія должна опираться на психологів" (König, II, 295).

<sup>2)</sup> Относительно послёдняго примёра мы должны сказать, что даже такой во встав отношения соледный знатокъ философии, какъ покойный проф. В. Д. Кудрявцевь, не старался делать различія между понятіями "апріорнаго" и "прирожденнаго" и склоненъ быль полагать, что это различіе собственно васается лешь наименованія. Поэтому онь почти всегда противопоставляеть Локку, Юму и др. эмпирикамъ Канта еместе съ Декартомъ и Лейбницемъ. Такъ, напр., разобравъ мивніе эмпириковъ и сенсуалистовъ о происхожденів категорій, онъ говорить: "онв должны быть врождены намъ (курсивъ намъ), какъ говорили Деварть и Лейбницъ, ими (в. н.) существовать въ насъ а priori (в. н.), по выраженію Канта<sup>и</sup> (Метаф. анал. раціон. позн. стр. 61). Впрочемъ, указанный отголосовъ этого "исихологическаго предразсудва", какъ выражается Риль (Phil. Kr. I. 295, 77) не мъшаль В. Д—чу нногда со всею испостью видьть отличіе Кантова. метода отъ метода психологическихъ изысканій. Въ своей монографіи "о пространстве и времени онъ примо говорить о Канте, что "его анализь этихъ понятій есть не психологическій, а скорве логическій или метафизическій (стр. 70); ---котя, съ другой стороны, мы встречаемъ въ его учебнике, напр., вотъ какое разсужденіе относительно объективнаго значенія категорій: "Въ пользу объективнаго значенія категорій и основанных на нихь апріоримих (к. н.) истивь нашего разума говорить совпадение этихъ чисто раціональнихъ истинь съ действительныть бытіемъ и оправданіе штя на општь. Општь подтверждает их истину,-улостовиряя, что нить ни одного случая, факта, который бы не подходиль подв апріорные законы разума ими нарушаль шави (2 изд. стр. 85). Апріорная идея, какь форма сознаванія, уже поэтому не можеть не быть реализованной въ опыть, и говорить о подтверждении апріорных истинь опытом значить упускать изъ виду истинную природу апріорнаго.

Мнѣніе, будто методъ критики есть методъ психологіи, Риль называетъ психологическим предразсудком "Я разумью, говоритъ Риль, подъ психологическим предразсудком (Das psychologische Vorurtheil) отнюдь не предразсудокъ Канта, а предразсудокъ толкователей его и критиковъ, ихъ утвержденіе, что критическая философія основана на психологіи, или требованіе, чтобы она была таковою, хотя самъ Кантъ и не сознаваль ясно антропологическаго характера своихъ критическихъ изысканій 1. Въ первомъ отношеніи подлежитъ упреку Гербарт, а во второмъ, какъ мы уже упомянули, особенно Фризз 2.

Противъ возможности признать методъ критики психологическимъ методомъ говоритъ прежде всего то соображеніе, что исихологія, какъ опытися наука, не можетъ быть почвой для изслѣдованія значенія и объема всеобщихъ понятій опыта, ибо сама развиваетъ свое содержаніе не иначе, какъ при предположеніи ихъ объективнаго значенія и безусловнаго господства въ сферѣ опыта: понятіе способности или силы, безъ котораго не можетъ обойтись психологія, есть въ сущности по-

Думали, что ножно поставить дилемму: или самые апріорные элементы мышленія выводятся также изъ нёкотораго а ргіогі достов'єрнаго принципа, или они отмекнваются эмпирическимъ путемъ; но такого принципа нельзя найти у Канта, а изысканіе эмпирическимъ путемъ не можетъ дать строго необходимаго результата; сл'ядовательно, вся трансцендентальная философія Канта въ самомъ благопріятномъ случай есть не что нное, какъ отл'яль эмпирической психологів.

У Кавта рваь идеть лять о томъ, чтобы отпрыть апріорные принципы, и для этого у него нёть другой руководящей нити, кромів вопроса: что я должень предположить, чтобы объяснить себів факть опыта? Психологическая сторона вопроса для него не только не главное двло, но онь, оченидно, пытается обойти ее, ставя свой вопрось такъ обще, что отвіть одинаковнить образомъ соединить съ самими различными искхологическими теоріями" (Ист. Мат. т. II, стр. 33—34). "Большая часть всіхъ туманностей въ критиків чистаго разума проистекаеть изъ того единственнаго обстоятельства, что Кантъ предпринимаеть психологическое (к. н.) по общей его природів, изслідованіе безъ всякаго спеціальнаго психологическаго предположенія (ibid. 34, прим. 23).

<sup>1)</sup> Riehl, l. c. p. 294.

<sup>2)</sup> Отчасти эти упреки можно обращать и противъ извъстнаго историка матеріализма Альб. Ляне, хотя, впрочемъ, онъ, съ свойственною ему осторожностью, высказывается въ этомъ случат очень нертипительно. Поставивъ вопросъ: "какъ открыть апріорные элементы познанія"—онъ говоритъ: "здѣсь—темний пунктъ въ Кантовой системъ, который, по собственному митенію великаго мыслителя, едея-ли можетъ устранить и самое тщательное изслъдованіе.

натіе причинности, понятіе носителя психическихъ явленій, есть понятіе субстанців и т. д. 1). Въ одномъ месте въ пролегоменахъ" Кантъ говоритъ, что вопросомъ собственно критики является "не происхождение опыта, а то, что лежитъ въ немъ; первое принадлежитъ къ опытной психологіи и безъ втораго не могло бы быть надлежащимъ образомъ развито" 2). Следовательно, если допустить, что апріорные принципы познанія могуть быть открыты путемъ психологическимъ, то придется утверждать, что внутренній опыть, на которомъ основана псехологія, существенно отличается отъ вижшняго, вакъ въ томъ отношенів, что способень открывать познаніе о всеобщемъ и необходимомъ, такъ и въ томъ,--что не нуждается для оправданія своей правоспособности въ предварительномъ критическомъ изследовании движущихъ имъ принциповъ. Но доказательствомъ противнаго можеть считаться уже та теснейшая связь, какая существуеть между методомъ психологическимъ и физіологическима 3). И Кантъ въ гносеологическомъ отношеніи, очевидно, не дёлаль различія между внутренним и вніспнимъ опытомъ, когда эмпирическое самосовнаніе ставилъ въ связь съ вившнимъ опытомъ 4). А въ своемъ трактать о паралогизмахъ чистаго разума онъ и прямо заявилъ, что не признаетъ такого различія 5).

<sup>1)</sup> Vgl. Riehl, ibid. 294-295.

<sup>2) &</sup>quot;Hier ist nicht von dem Entstehen der Erfahrung die Rede, sondern von dem, was in ihm liegt. Das erstere gehört zur empirischen Psychologie und würde selbst auch da ohne das zweite, welches zur Kritik der Erkenntniss und besonders des Verstandes gehört, niemals gehörig entwickelt werden können". Proleg § 21 a. S. 84.

<sup>3)</sup> Vgl. Riehl, I, 295.

<sup>4)</sup> Kr. d. r. V. s. 209: "Hier wird bewiesen, dass äussere Erfahrung eigentlich umnittelbar sei, dass nur vermittelst ihrer, zwar nicht das Bewusstsein unserer eigenen Existenz, aber doch die Bestimmung derselber in der Zeit, d. i. innere Erfahrung, möglich sei".

<sup>5)</sup> Kr. d. r. V. s. 294: "Innere Erfahrung überhaupt und deren Möglichkeit, oder Wahrnehmung überhaupt und deren Verhältniss zu anderer Wahrnehmung, ohne dass irgend einer besonderer Unterschied derselben und Bestimmung empirisch gegeben ist, kann nicht als empirische Erkenntniss, sondern muss als Erkenntniss des Empirischen überhaupt angeschen werden, und gehört zur Untersuchung der Möglichkeit einer jeden Erfahrung, welche allerdings transcendental ist".

Вром'в того, самъ Кантъ со всею опредъленностію отрицаль антропологическій характеръ своей критики. Онъ прямо заявляль, что хочеть держаться исключительно на трансцендентальной точки зрівнія, совершенно устраняя все психологическое или эмпирическое 1). Кантъ находиль невозможнымъ оправдать объективную необходимость понятій а ртіогі, изъясняя ихъ происхожденіе изъ психологическихъ основаній. На этомъ пути, по его мнівнію, всегда можеть быть достигнута только субъективная необходимость 2). Поэтому, напр., понятіе ціли, будучи субъективно необходимымъ, но не образуя составной части объективнаго познанія, —въ системъ Канта и не является категоріей 3). Различеніе субъективной и объективной необходимости, на чемъ неоднократно настанваетъ Кантъ 4), есть вмість съ тімъ и различеніе критики отъ психологіи и антропологіи 5).

Если методъ критики не есть психологическій, то какимъ же его сявдуеть признать? На это прямой отвёть даеть самъ Кантъ уже темъ, что назналъ всю вторую часть своего "элементоученія"—трансцендентальной логикой. А затымь въ самомъ изследовани онъ не разъ заявляеть, что апріорныя формы суть логическія условія опыта. Къ такому же, именно логическому, методу обязывала Канта и сделания имъ постановка вопроса: существують и обладають несомивнной достовърностью науки-математика и физика; этотъ карактеръ несомненной достовърности могутъ сообщать имъ тъ апріорныя основоположенія, которыми онв руководятся, развивая свое содержаніе; открыть эти принципы можно, -- лишь анализируя результаты этихъ наукъ, эдиминируя отсюда все случайное, образующее содержание, и отыскивая въ форми тв предпосымки, безъ коихъ содержаніе никогда бы не могло принять этой формы; егдо, методомъ критики долженъ быть логическій анализь про-

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. s. 608: "Ich mich so nahe als möglich am Transcendentalen halte und das, was etwa hiebei psychologisch, d. i. empirisch sein möchte, ganzlich bei seite setze".

<sup>2)</sup> Vgl. Riehl, l. c. p. 296.

<sup>3)</sup> Ibid, 297.

<sup>4)</sup> Vgl. Kr. d r. V. s. 682-683.

<sup>5)</sup> Riehl, l. c. p 297.

дуктовъ и пріємовъ опыта, направляющійся къ открытію его формальныхъ аксіоматическихъ основоположеній 1).

Этимъ различіемъ метода критики отъ психологическаго устраняется возможность смешенія критическаго апріоризма съ натавизмомъ. "Прирожденное"-прежде опыта въ смыслъ психологическомъ, предшествуетъ опыту во времени. "Апріорное"-прежде опыта въ смысле логическом, неизбежно примышляется при всякомъ выводъ изъ опытныхъ данныхъ, какъ "major praemissa", безъ которой опытныя данныя не будутъ для познающаго ума имъть равно никакого смысла. Можно, конечно, утверждать, будто тенденція къ тому, чтобы примышлять къ свидътельству опыта эту "major praemissa",-врождена намъ, коренится въ нашей исихической организаціи; и въ такомъ случав произойдетъ полное примирение апріоризма и чатавизма. Но 1) такого примиренія (вполн'я возможнаго и,-прибавимъ, -- законнаго) Кантъ не дълаетъ, а потому и незачёмь ему навязывать таковое; а 2) при всей возможности этого примиренія, все таки о различіи между апріоризмомъ и натавизмомъ забывать не следуетъ, потому что понятія эти другъ друга не покрываютъ; -- последнее гораздо шире.

Все сказанное вполив ясно подтверждается тыть, что Кантъ говорить объ употребляемомъ имъ способь для вывода категорій и идей. "Если я, говорить Канть, нашель источник (Ursprung) категорій въ четырехъ логических функціяхъ всёхъ сужденій разсудка, то было вполив естественно источникъ идей искать въ трехъ функціяхъ умозаключеній разума; ибо если таковыя чистыя понятія разума (трансц. идей) даны, то они,—если только не считать ихъ за прирожденныя,—не могутъ быть найдены (angetroffen) нигдъ кромъ, какъ въ томъ самомъ дъйствіи разума, которое образуеть логическій элементь (das Logische) умозаключеній разума" 2). То-же говорить онъ и въ § 22 пролегоменовъ 3).

Постараемся теперь ближе определить сущность техъ пріе-

<sup>1)</sup> Особенно это ясно замётно въ самой постановке вопросовь о возможности математики и физики—въ *Пролегоменахв* ср. §§ 7, 8 sq. и 17 sq. ss. 58 ff. и 75 ff.

<sup>2)</sup> Proleg. § 43. s. 113.

<sup>3)</sup> Proleg. s. 85.

мовъ, при помощи которыхъ Кантъ открывалъ апріорныя условін познанія.

Естественной задачей кантовыхъ изысканій было—1) открыть апріоремя условія познанія и 2) показать, какъ при помощи ихъ образуется познание 1). Способъ выполнения первой половины задачи лучше всего можно проследить въ пролегоменахъ, а второй-въ критикъ.

#### A.

### Открытіе апріорныхъ условій познанія.

Положительный интересъ критики исчерпывается, какъ разъясняеть самъ Канть, решеніемь двухь вопросовь: какъ возможна чистая математика? и-какъ возможно чистое естествознаніе? 2). Поэтому и мы въ настоящемъ отделё разсмотримъ,какъ Кантъ открываетъ-1) апріорныя условія математики и 2) апріорныя условія естествознанія.

І. Кантъ говоритъ въ § 7 пролегоменъ, что особенность математическаго познанія составляеть неизбежная для него необходимость имъть свои понятія прежде всего въ формъ воззрънія (Anshauung), т. е., сообщать имъ намядную ясность. "Безъ этого средства, говорить онъ, не можеть оно сделать ни одного шага; поэтому его суждения всегда--интуитивны в). Эта природа математики даетъ намъ, по его словамъ, руководящее начало къ открытію перваго и высшаго начала ся возможности: "въ основъ ся должно лежать какое нибудь чистое возэртніе, въ которомъ она можеть представлять, или, какъ говорятъ, конструировать всъ свои понятия in concreto и однако a priori" 4). Последнее необходимо для того, чтобы понятія математики могли имъть всеобщее и необходимое значеніе. "Если мы можемъ, говоритъ Кантъ, открыть (ausfinden) это чистое воззрѣніе и показать его возможность, то отсюда станетъ ясно, какъ возможны синтетическія сужденія а priori

<sup>1)</sup> Мы опускаемъ здёсь *третій* вопрось: "возможна-ли метафизика?"—потому что решение его образуеть уже отринательную сторону критической задачи.

<sup>2)</sup> Proleg. § 5. S. 57.
3) Ibid. § 7. S. 58.

<sup>4)</sup> Ibid.

въ чистой математикъ и, слъдовательно,—какъ возможна она сама, какъ наука"  $^{1}$ ).

Сделанный выводъ естественно вызываетъ новый вопросъ,—
какъ возможно чистое возъртніе? или, употребляя выраженіе
Канта,—,какъ возможно созерцать что либо а priori"? Возэрёніе есть представленіе о предметё. "Какъ же можетъ созерцаніе предмета предшествовать самому предмету?" 2).—Если бы
разсуждаетъ Кантъ, искомое возърёніе должно было быть такого рода. чтобы представлять вещи такъ, какъ онто суть въ
себть самихъ 3), то не существовало-бы никакихъ возърёній а
ргіогі, а только эмпирическія.

Следовательно, остается одно только условіе, при которомъ мое возгреніе можеть предшествовать действительному существованію предмета и существовать, какъ познаніе а priori, это—если оно ничего другаго не содержить, кромь какъ форму чувственности, предшествующую въ моемъ субъекть встьмъ дриствительнымъ впечатльніямъ, которыми я могу быть аффицированъ отъ предметовъ").

Таковыя воззрѣнія дѣйствительно существують. Это -- простронство и время. Составляють ли эти воззрѣнія необходимыя условія возможности математики? — Составляють, потому что воззрѣніе пространства лежить въ основѣ геометріи, а воззрѣніе времени — въ основѣ механики и ариометики <sup>5</sup>). Егдо, заключаетъ Кантъ, "чистая математика, какъ синтетическое нознаніе а ргіогі, возможна только потому, что она не имѣетъ дѣла ни съ какими другими предметами, какъ лишь съ предметами чувствъ, въ основѣ эмпирическаго созерцанія которыхъ лежитъ и при томъ а ргіогі — чистое воззрѣніе (пространства и времени), ибо послѣднее есть не что иное, какъ только форма чувственности, предшествующая дѣйствительному явленію предметовъ" <sup>6</sup>).

Такъ вопросъ о возможности чистой математики привелъ

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. § 8. S. 59.

<sup>8)</sup> Здесь и неже-курсивь подлинияка.

<sup>4)</sup> Proleg. § 9. S.S. 59-60.

<sup>5)</sup> Ibid. § 10. S.S. 60—61.

<sup>6)</sup> Ibid. § 11. S. 61.

Канта къ утвержденію, что пространство и время суть апріорныя формы чувственнаго воззрвнія, или, —говоря раздільно, — къ утвержденію 1) апріорности и 2) идеальности пространства и времени, —т. е., къ тому самому, что составляеть итогъ трансцендентальной эстетики. Всматривансь въ сущность употребленнаго здісь Кантомъ пріема, не трудно замітить, что пріемъ втоть есть анализг факта, направляющійся къ открытію условій его возможности. Канть иміть предъ собою логическую задачу: отыскать посылки, изъ которыхъ бы слідовала, въ качестві вывода, всеобще-необходимая достовірность математики.

Такъ дѣло представляется въ "Пролегоменахъ". Ходъ мыслей въ "Критикъ" — тотъ же самый, только въ обратнома порядки: то, что въ "Пролегоменахъ" является выводомъ (пространство и время — апріорныя формы чувственнаго познанія) — въ "критикъ" развивается, какъ посылки 1), а исходный пунктъ анализа (всеобще — необходимая достовърность математики) является здѣсь уже выводомъ 2). Не трудно видѣть, что ходъ мыслей въ "Критикъ" есть синтемическая реконструкція результатовъ, добытыхъ путемъ предварительнаго анализа. Такимъ образомъ ясно, что дѣйствительное открытие апріорныхъ условій математики совершилось именно въ томъ самомъ порядкъ, какой открываютъ "Пролегомены".

Полученый нами выводъ относительно способа открытія апріорныхъ условій математическаго познанія показываетъ нами, какъ надо смотрѣть на т. н. "метафизическія разъясненія (metaphysische Erörterungen") понятій пространства и времени, долженствующія прявымъ путемъ доказать апріорность этихъ понятій. Это, очевидно,—не основанія въ собственномъ смыслъ, приведшія Канта къ его воззрѣнію, а позднѣйшія субструкціи къ зарание и инымъ путемъ полученному выводу.

II. Какъ открылъ Кантъ апріорныя условія естествознанія? —Въ существенномъ путь къ открытію здёсь—тотъ же, что и въ вопросв о математикв, т. е., путь анализа. Естествознаніе есть познаніе природы, что-же такое природа?—"Природа,

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. S.S. 48—49. 50—52 (§ 2) 58—59 (§ 4).

<sup>2)</sup> Ibidem. 53 ff. (§ 3). 59 ff. (§§ 5-6).

говорится въ § 14 Пролегоменовъ, есть бытые вещей, насколько онъ опредъляются всеобщими законами 1). Слъдовательно, естествознание возможно настолько, насколько возможно познание всеобщихъ законовъ бытыя вещей. Но послъднее невозможно въ томъ случаъ, если мы котимъ познавать вещи въ себъ. "Если-бы природа, говоритъ Кантъ, обозначала бытие вещей въ себъ, то мы никогда-бы не могли ее познать ни а priori, ни а posteriori 2). А между тъмъ естествознание существуетъ и его положения обладаютъ аподиктической достовърностью 2). Егдо,—слово природа должно получить какое либо другое значение, которое-бы дълало возможнымъ познание ея закономърности 4).

Какой же смыслъ еще можетъ имътъ слово природа? — "Природа, говоритъ Кантъ, разсматриваемая materialiter, есть сумма (Inbegriff) вспхъ предметовъ опыта" 5). "Формальное въ природъ есть закономърность всъхъ предметовъ оныта, и, поскольку она познается а priori, — ихъ необходимая закономърность" 6). Но первое пониманіе взято быть не можетъ 7). Поэтому задачей критики является ръшеніе вопроса: "Какъ возможно познать необходимую закономърность вещей, какъ предметовъ опыта, или, — какъ вообще возможно а priori познать необходимую закономърность самого опыта въ отношеніи ко всъмъ его предметамъ? 8). При такой постановкъ вопроса, ръщеніе его вобможно лишь въ томъ случать, если счетать законы природы только субъективными законами, или формами сознанія, въ которыя необходимо укладывается всякое воспринимаемое содержаніе 9).

Естествознание есть эмпирическая наука. Но опытныя суж-

<sup>1)</sup> Proleg. § 73.

<sup>2)</sup> Proleg. ibid. Приводимых Кантому доказательству этого тезиса им здёсь не излагаему, потому что ву настоящее время наму нужно только уловить общий жодь мыслей его.

<sup>3)</sup> Ibid. § 15. S. 74: "Nun sind wir gleichwohl wirklich im Besitze einer reinen Naturwissenschaft, die a priori und mit aller derjenigen Nothwendigkeit, welche zu apodictischen Sätzen erforderlich ist, Gesetze vorträgt, unter denen die Natur steht".

<sup>4)</sup> Ibid. § 16.

<sup>5)</sup> Ibid.

<sup>6)</sup> Ibid. § 17. S. 75.

<sup>7)</sup> Ibid § 16.

<sup>8)</sup> Ibid. § 17.

<sup>9)</sup> Ibid. S. 76.

денія не могуть им'єть всеобщаго и необходимаго значенія. Следовательно, эмпирическое суждение надо какъ-нибудь отличить отъ опытнаго. Кантъ это и делаетъ. "Хотя все опытныя сужденія, говорить онь, суть эмпирическія, т. е., имьють свое основаніе въ непосредственномъ воспріятіи чувствъ, однакожъ нельзя сказать наобороть, что всё эмпирическія сужденія суть поэтому опытныя сужденія" 1);—чтобы получить научно—ценное эмпирическое сужденіе, необходимо, чтобы къ данному въ опыть и чувственномъ воззръніи "привзошли особыя понятія, которыя им'ьють свой источникь совершенно a priori въ чистомъ разсудкъ, подъ которыя прежде всего можеть субсумироваться всякое воспріятіе и погомъ посредствомъ ихъ превращаться въ опытъ" 2). Чтобы избёжать смёшенія, Кантъ называеть чисто опытныя сужденія сужденіями воспріятія (Wahrnehmungsurtheile) 3), а сужденія, получившія всеобщее и необходимое значение отъ апріорныхъ понятій разсудка, -въ собственномъ смыслѣ опытными сужденіями (Erfahrungsurtheile). Первыя имъють субъективное значеніе, а послъднія-объективное 4).

Итакъ, объективное всеобще-необходимое значеніе естествознанію можетъ быть сообщено лишь апріорными понятіями разсудка. Какъ-же открыть эти понятія?—На различныхъ коренныхъ понятіяхъ разсудка основываются разныя формы сужденій. Егдо, умозаключилъ Кантъ, изъ формъ сужденій, какъ ихъ излагаетъ общая (формальная) логика, мы можемъ посредствомъ обратнаго заключенія узнать категоріи 5). Составленіе таблицы категорій по таблиць сужденій и, примѣнительно къ этому, чистой физіологической таблицы всеобщихъ основоположеній естествознавія" 6)—вещи слишкомъ хорошо извѣстныя, чтобы о нихъ много распространяться.

Если мы обратимся къ "Критикъ чистаго разума", то найдемъ тамъ въ *обратномъ порядки* почти совершенно тотъ-же ходъ мыслей. Выводъ изъ таблицы категорій открываеть из-

<sup>1)</sup> Ibid, § 18. S. 77.

<sup>9)</sup> Ibid. Vgl. § 20. S. 81.

<sup>3)</sup> Напр. "комната тенла", "сахаръ сладокъ", "полынь противенъ" S.S. 78-79.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 77.

<sup>5)</sup> Ibid. S. 82..

<sup>6)</sup> Ibid. S. 83 ff. §§ 21 a ff.

слѣдованіе <sup>1</sup>), а выводъ касательно невозможности трансцендентальнаго употребленія категорій является уже въ ковцѣ аналитики <sup>2</sup>).

B.

#### Выводъ познанія изъ его апріорныхъ условій.

Мы въ настоящемъ случав не имвемъ надобности въ подробностяхъ воспроизводить всв разсужденія, при помощи которыхъ Кантъ изъясняетъ математическое и естественно-научное познаніе изъ формъ чувственности и категорій разсудка. Для насъ важно только опредвлить характеръ пріемовъ, употребляемыхъ имъ.

Пріемъ, посредствомъ котораго Кантъ старается объяснить возможность математики изъ апріорныхъ формъ чувственнаго возгрвнія, онъ называеть "трансцендентальным разгясненіем г (transcendentale Erörterung)" понятій пространства и времени, а пріемъ объясненія опыта изъ категорій "трансцендентальной дедукціей чистыхъ понятій разсудка". ... "Я понимаю, говорить Канть, подъ трансцендентальнымъ разъясненіемъ истолкованіе понятія, какъ принципа, изъ котораго можно понять возможность другихъ синтетическихъ познаній а priori. Для этого требуется-1) чтобы действительно такія познанія вытекали изъ даннаго понятія, 2) чтобы эти познанія были возможны только при предположеніи даннаго способа объясненія объяснение способа, какъ понятія а priorі относятся къ предметамъ, ихъ трансцендентальной дедукціей, и различаю ее отъ эмпирической дедукціи, которая показываеть, какъ понятіе получается чрезъ опыть и рефлексію надъ нимъ 4). Различіе этихъ двухъ дедукцій Кантъ объясняетъ аналогіей съ вопросами судебнаго изслъдованія—"quid facti" (соотв. эмпирич. дедукціи) и "quid juris" (соотв. трансценд. дедукціи) 5). Въ

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. S.S. 87 ff. 96 ft.

<sup>2)</sup> Kr. d. r. V. II Th. I Abth. II Buch. III Hauptst. S. 229.

<sup>3)</sup> Kr. d. r. V, S. 53.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 104.

<sup>5)</sup> Ibid. S. 103.

чемъ-же состоять эти трансцендентальныя—разъяснение и дедукція?

Что касается перваго, то не къ чести Канта надо сказать, онъ не далъ никакого дъйствительнаго разъясненія, а лишь повторилъ почти дословно то-же самое, что говорилъ при отысканів апріорных формъ математики въ Пролегоменахъ. "Геометрія, говорить онъ въ трансцендентальномъ разъясненіи понятія пространства, есть наука, опредёляющая свойства пространства синтетически и при томъ а priori. Чемъ должно быть представление пространства, чтобы такое повнание о немъ было возможно? Оно должно быть прежде всего воззрѣніемъ, потому что изъ чистаго понатія нельзя извлечь никакихъ положеній, которыя выходять за преділы понятія 1), что однако ниветъ место въ геометріи. Но это возгреніе должно быть внъдрено въ насъ а ргіогі, т. е., прежде всякаго воспріятія предмета, следовательно, быть чистымь, не эмпирическимь воззрѣніемъ: ибо геометрическія положенія-всѣ аподиктическія, и т. д."... 2). Въ заключеніе выводъ: "такимъ образомъ только наше объяснение открываеть возможность геометри, какъ синтетическаго познанія а priori" 3). То же самое представляеть изъ себя и "трансцендентальное разъяснение понятія времени" 4).

Въ чемъ же тутъ дъло? Намъ кажется, что вопросъ о возможности математики былъ понятъ Кантомъ въ томъ смыслъ, что нужно только показать возможность аподиктической ен достовърности. Аксіомы математики онъ вмъстъ со всъми современными ему философами признавалъ непосредственно оченидными. Но если бы эта возможность была эмпирическою, то онъ не имъли бы характера всеобщности и необходимости. Егдо, надо ихъ признать апріорными. Если же теперь доказана апріорность пространства и времени (это сдълано въ метафизическом разъясненіи этихъ понятій 5), предшествующемъ трансцендентальному разъясненію), —то непосредственно усматриваемая достовърность аксіомъ сама собой получаетъ

<sup>1)</sup> Т. е. не суть аналитическія.

<sup>2)</sup> Ibid. 58-54.

<sup>3)</sup> Ibid. 54.

<sup>4)</sup> Ibid. 59-60.

<sup>5)</sup> Ibid. 50-52, 58-59.

аподиктическій характеръ. Стало быть, принципъ остался тоть же, что, напримъръ, и у шотландскихъ интуитивистовъ (*Pudъ*, *Битти* и др.): "прінди и виждь"! Вся разница только въ томъ, что тъ хотъли видъть въ эмпирическомъ пространствъ, а Кантъ въ апріорномъ 1).

Иначе дёло обстоить въ трансцендентальной дедукціи. Туть Канть ввель столько разъясненій и даже цёлыхь теорій, вмёющихь также разъяснительную цёль, что трансцендентальная аналитика, долженствующая, по существу дёла, быть, такъ сказать, лишь обратнымъ отраженіемъ 2-ой части "Пролегоменовъ", въ дёйствительности съ нею сходна только въ крайнихъ—начальномъ и конечномъ—пунктахъ.

Трансцендентальная дедукція должна показать возможность предметовъ опыта подъ условіемъ категорій. Но предметы опыта всегда даны въ воззрѣніи, а категоріи суть чистыя понятія. Какъ же изъ столь разнородныхъ вещей одна можетъ производить другую? — Очевидно, не непосредственно, а чрезъ нѣкоторыя посредства, одинаково причастныя какъ воззрительности опыта, такъ и свойствамъ чистыхъ понятій. Вотъ въ изобрѣтеніи этихъ то посредствъ и состоитъ трансцендентальная дедукція. "Категоріи разсудка, говоритъ Кантъ, не представляютъ намъ условій, при которыхъ предметы бываютъ даны въ воззрѣніи. — Поэтому возникаетъ затрудненіе, — какъ субъективныя условія мышленія должны получить объективное значеніе, т. е., давать условія для возможности всякаго познанія предметовъ" 2)?

Можно бы, конечно, этого затрудненія избіжать, сказавши, что предметь создается собственно понятіями, а воззрінія только осложняють или конкретизирують его въ сознаніе. Для этого требовалось бы, чтобы предметь могь быть какимъ либо образомъ познаваемъ въ формі чистаго понятія, безъ всякой приміси воззрительнаго элемента. Но это условіе отсутствуетъ. Слідовательно, не воззрінія нужно приспособлять къ понятіямъ, а—наобороть. Кантъ такъ и ділаеть, стараясь пока-

<sup>1)</sup> Полобное пониманіе Кантова пріема можно найти и у проф. *М. И. Каринскаво*, Ж. М. Н. Пр. 1893. II, 318 sqq.

<sup>2)</sup> Kr. d. r. V. S. 107.

зать, что не возярвнія, такъ сказать, окутывають разсудочный образь предмета, а напротивь, понятія разсудка въ видѣ нѣ-котораго цемента скрѣпляють элементы воззрительнаго образа. Какъ-же дѣлается это приспособленіе?—Берется возэрѣніе, анализируется,—и въ немъ открывается неизбѣжно внѣдряющееся въ него понятіе. "Если всякій опыть, говорить Канть, кромѣ возэрѣнія чувствь, которыми дается что-либо, содержить еще и понятіе о предметѣ, данномъ или являющемся въ возрѣніи: то тогда дѣйствительно понятія о предметахъ вообще будуть лежать въ основѣ всякаго опытнаго познанія, какъ условія а priori 1). Эту теорему Кантъ называеть "принчиломз" дедукціи 2).

Согласно съ этимъ принципомъ, онъ считаетъ нужнымъ разсмотръть "три первоначальныхъ источника для образованія предметовъ опыта: 1) чувство, 2) воображение и 3) апперценцію. На первомъ основывается синопсист многообразнаго а priori чрезъ чувство, на второмъ-синтезися этого многообразнаго чрезъ воображение, на третьемъ-единство этого Синтеза чрезъ первоначальную апперцепцію 3). Синопсисъ, по словамъ Канта, дедуцированъ изъ своего апріорнаго принципа уже въ трансцендентальной эстетикь: пробъжать многообразное въ воззрвній и охватить его въ единство-вотъ синтезъ воспріятія; безъ него мы не могли бы имъть представленій пространства и времени 4). Поэтому вадачей дедукціи остается только открыть апріорныя понятія въ основ'в двухъ остальныхъ операцій. Въ основъ первой Кантъ открываетъ понятіе, объединяющее въ одно представление многообразие, которое было предметомъ постояннаго созерданія, а потомъ воспроизводится сразу 5), а въ основъ второй-первоначальное трансцендентальное единство сознанія, на которомъ основывается "я мыслю", долженствующее сопровождать всё мои представленія 6).

Съ дедукціей близко соприкасается ученіе о "схематизмѣ чистыхъ понятій разсудка", имѣющее опять ту же цѣль,—пере-

<sup>1)</sup> Ibid 110.

<sup>2)</sup> *Ibid*.

<sup>3)</sup> Ibid. 110-111.

<sup>4)</sup> Ibid. 111.

<sup>5)</sup> Ibid. 115-117.

<sup>6)</sup> Ibid. 118-123.

кинуть мостъ отъ чистыхъ понятій къ эмпирическимъ воззрѣніямъ <sup>1</sup>). Чистыя разсудочныя понятія совершенно не однородны съ эмпирическими воззрѣніями, и однако во всѣхъ подведеніяхъ предмета подъ понятіе представленіе предмета должно быть однородно съ понятіемъ. Поэтому Кантъ видѣлъ себя вынужденнымъ изобрѣсти нѣчто третье, что однородно какъсъ категоріей, такъ и съ явленіемъ <sup>2</sup>). Мы не будемъ касаться этого ученія, съ одной стороны, потому, что здѣсь Кантъ по большей части повторяетъ сказанное имъ раньше, а съ другой,—потому, что сущность метода ясна уже и теперь.

Что-же это за методъ? Мы полагаемъ, что не ошибаемся, назвавъ его придумываніемъ такого механизма въ познавательной способности, который бы дѣлалъ возможнымъ взаимодѣйствіе разнородныхъ и другъ на друга несводимыхъ факторовъ познанія, разсудка и чувственности. Этотъ пріемъ, придумываніе посредствъ, однородныхъ обѣимъ примиряемымъ противоположностямъ, очень древній; сущность его зналъ уже Демокритъ; вынужденный для объясненія познанія примирять субъектъ и объектъ, онъ придумалъ είδολα вещей, которыя отдѣляются отъ предметовъ, носятся въ воздухѣ и чрезъ него входятъ въ наши чувства...

Мы окончили разборъ метода критики. Наше résumé будетъ кратко: итогъ "критики" (непознаваемость вещей въ себъ) былъ предръшенъ самой постановкой критической проблемы; поэтому методъ ея состоитъ въ подъискиваніи посылокъ къ этому заранъе данному тезису. Для выполненія этой задачи кромъформально-логическаго анализа ничего не требовалось.

<sup>1)</sup> Мивніе о сопринадлежноств, по существу діли, ученія о схематизмів съ дедукціей высказываеть и Риль (І. 401).

<sup>2)</sup> Ibid. 138 ff. Схематизмъ состоять въ томъ, что категоріи воображаются сначала въ различныхъ формахъ времени, которыя Кантъ называетъ схемами: количество—*рядв* времени, качество—*содержаніе* времени, отношеніе—порядокъ времени, модальность—время вообще. Когда всё эти схемы въ нашемъ воображенів готовы, онё наполняются затёмъ чувственнымъ содержаніемъ, которое попеременно должно войти въ какуы-нибудь изъ указанныхъ формъ времени.

#### III.

### Нъсколько критическихъ замъчаній о постановиъ проблемы въ Кантовой критикъ.

Обстоятельная оцёнка критическаго предпріятія Канта въ задачу настоящаго нашего этюда не входила. Мы хотёли прежде всего установить правильное пониманіе его ученія. Но такъ какъ такое пониманіе важно всетаки ез интересахзоильний этого ученія, то мы считаемъ необходимымъ, хотя бы въ самыхъ общихъ чертахъ, показать, что даетъ наше истолкованіе Канта для критики его воззрѣній. Мы въ этомъ случаѣ ограничимся только замѣчаніями относительно проблемы Кантовой критики, потому что методъ ея всецѣло опредѣляется уже самой постановкой проблемы.

Въ постановкъ критической проблемы обращаютъ на себя вниманіе двъ вещи: 1) отношеніе Канта къ математикъ и естествознанію и 2) его мнъніе, будто метафизика только въ томъ случать можетъ претендовать на достовърное познаніе, если будетъ обладать тыми же условіями, какія сообщаютъ физикъ и математикъ объективное значеніе.

Мы видёли, что исходнымъ пунктомъ Критики является признаніе безусловной достовёрности математическаго и естественно-научнаго познанія. Это—несомнённый догматизмъ со стороны Канта, и всякій изслёдователь по теоріи познанія, которому пришлось-бы считаться съ Кантомъ, долженъ прежде всего рёшить, насколько законенъ такой догматизмъ. Мы въ настоящемъ случаё отнюдь не намёрены заниматься такимъ рёшеніемъ, а, признавая всю трудность вопроса, ограничимся лишь указаніемъ нёкоторыхъ основаній рто и contra этой законности.

- а) Догматизмомъ въ отвътъ на вопросъ о достовърности математическаго и естествонаучнаго познанія можно считать законныма по двумъ основаніямъ.
- 1) Исторія взаимныхъ отношеній между философіей и физико-математическими науками показываеть, что въ то время, какъ первая постоянно возвращалась къ пересмотру своихъ основныхъ началь и съ теченіемъ въковъ все болье и болье

теряла кредить, -- последнія прогрессировали твердымъ и вернымъ шагомъ, дёлая все более и более солидныя пріобрѣтенія, служа живымъ укоромъ своей родоначальницѣ 1), и вызывая съ ея стороны зависть и довольно неудачныя подражанія точности математическихъ методовъ 2). Престижъ физико-математическихъ наукъ настолько великъ, что философское сомнъніе въ ихъ достовърности только лишній разъ скомпрометтировало-бы философію, послужило бы въ глазяхъ многихъ доказательствомъ ея собственной несостоятельности (reductio ad absurdum) 8). Можно съ полною увъренностію предсказывать фіаско всякой философіи, не уміжющей согласовать свои выводы съ данными математики и естествознанія 4). Поэтому санымъ благоразумнымъ положеніемъ, какое можетъ философъ занять въ отношеніи физико-математическихъ наукъ, будетъ стремиться объяснить ист возможность, а не такое, чтобы ръшать вопрост, возможны ли онъ. И мерою удачности такого объясненія будеть опредвляться мера состоятельности философіи. Короче всв эти наши разсужденія можно выразить такъ: физика и математика не нуждаются ни въ какой санкціи со стороны философіи; философія-же тімь больше выиграеть. чвиъ благопріятные она окажется для этихъ наукъ.

<sup>1)</sup> Какъ извъстно, въ древности философія обнивла собою всв науки (ср. напримъръ, Цицероновское опредъленіе: "Philosophia est rerum humanarum divinarumque scientia"), и лишь съ теченіемъ времени онъ понемногу спеціализировались.

<sup>2)</sup> Самымъ рельефнымъ примъромъ въ этомъ отношенія является Спиноза, стремившійся разработать систему философскихъ положеній "more geometrico"; но не чужды были этого стремленія и другіе философы, напр. Декарть и Лейбниць въ новое время эта тенденція также не разъ воскресала: для примъра можно указать на "Erste Grundlinien der mathematischen Psychologie" Дробиша (1850 г.) и "Die Gesetze des menschlichen Herrens" Краузе (1876 г.), изложенные въ качестві формальной логики чистаго чувства.—Здісь, къ слову считаемъ возможнымъ замітить,—что мы не относимъ къ числу такихъ же неудачныхъ предпріятій и опыты т. н. "математической логики", основателями которой являются—Буль, Грассмань, Шредерь, Портикій и др. Эти опыты, по нашему мейнію, иміють будущность и математическая логика со временемъ, віроятно, значительно будеть содійствовать успіскамъ какъ положительныхъ наукт, такъ и философіи.

<sup>3)</sup> Поэтому-то, напр., французскій мыслитель *Bampo* (Vacherot) и находить, что для философіи было-бы "самоубійствомъ" (un suicide) не стараться о возможно тёснейшемъ союзе съ положительными науками.

Оремъры свазаннаго можно видеть въ судьбъ натурфилософій Шеллинга и Гегеля.

Подобными соображеніями обыкновенно руководятся и другіе, старающіеся оправдать догматизмъ Кантовой постановки Такъ, напримъръ, Фалькенберг, раскрывши, что критика должна была решить вопросъ: существують ли апріорныя синтетическія сужденія и какъ они возможны?-вслёдъ за темъ продолжаетъ: Въ применени къ двумъ наукамъ имеетъ значение только вторая половина вопроса (какъ возможны?); по отношенію же къ третьей — также и первая (возможны-ли?). Эти двъ науки суть, математика и естествознание; первая изъ нихъ можетъ защититься противъ сомивній своею очевидностію, вторая-возможностью постояннаго подтвержденія опытомъ; кромъ того объ могутъ сослаться на свое непрерывное развитіе. Всего этого, къ ея невыгоді, ніть въ третьей наукі, -метафизикъ, т. е., наукъ о сверхчувственномъ. Въ эмпирическомъ подтверждении уже заранъе отказано предполагаемой наукт о томъ, что не подлежитъ опыту; очевидности въней недостаеть настолько, что врядъ-ли найдется положеніе, которое принималось бы всёми метафизиками, а тёмъ болёе нътъ никакой книги по метафизикъ, которую можно было-бы по ея общепринятости поставить на ряду съ Эвклидомъ. Точно также въ ней нътъ и непрерывнаго развитія. Скоръй наобороть: каждый послёдующій философъ разрушаеть ученіе своего предшественника. Поэтому по отношенію къ метафизикъ, стремленіе къ которой, действительно, лежить въ природе человъка, нужно поставить вопросъ не такъ, какъ для двухъдругихъ наукъ (что даета имъ право на существованіе?), а спросить себя, импета-ли она право на существование? Въ то время какъ и въ тъхъ наукахъ (математикъ и чистой физикъ) и въ метафизикъ фактически есть синтетическія апріорныя сужденія, положенія первыхъ представляють неоспоримое познаніе, положенія же второй-ніть; поэтому-то намь остается себя спросить, почему они имѣютъ право ихъ употреблять? Здёсь же: импетз-ми она право владёть имп" 1).

2) По самому существу задачи философіи, насколько эти задачи опредёляются не историческими традиціями философ-

<sup>1)</sup> Фалькенбергв, Исторія новой философіи. Русскій переводъ подъ ред. профс. А. И. Введенскаго. 1894. стр. 296.

скихъ школъ, а действительными потребностями знанія и жизни,--отношение философіи не только въ математикъ съ естествознаніемъ, по даже и къ другимъ наукамъ должно состоять не въ томъ, чтобы решать касательно ихъ, "быть или не быть", а лишь въ томъ, чтобы объяснить ихъ возможность, указать значеніе, критически провърить тъ основныя допущенія, которыя онь дълають совершенно догматиченки и безъ всякой критики, установить взаимное отношение наукъ и ихъ общія ціли и, наконець, согласовать принципы и выводы отдъльныхъ наукъ въ интересахъ цъльности и единства міровоззрѣнія. Если въ древности философія порождалась простымъ стремленіемъ къ знанію 1), и поэтому каждое новое философское ученіе, являясь системою почти всёхъ наукъ, дъйствительно могло производить переворотъ во всъхъ раннъйшихъ научныхъ возаръніяхъ, то въ настоящее время, при обиліи и громадномъ развитіи разныхъ спеціальныхъ наукъ, такія претензіи философіи уже невозможны: прежде всего одного простаго стремленія къ знанію теперь недостаточно уже, чтобы взяться за философскія изысканія; такой потребности легко могутъ удовлетворить и спеціальныя науки, разработка которыхъ производится теперь уже внв философіи и, по возможности, независимо отъ нея. Для занятій же философіей неудовлетворенность обыкновеннымъ таучнымъ знаніемъ и потребность въ знанів болье злубоком и лучше обоснованному. Егдо, естественный ходъ умственнаго развитія мыслителя въ наше время долженъ состоять въ движеніи отъ частныхъ наукъ къ философін. При этомъ никогда не имъется въ виду знаніемъ философскимъ заменить научное познаніе, а-лишь пополнить и углубить послёднее.

И дъйствительно, данныя точнаго знанія и научные выводы, — поскольку послёдніе получены при помощи свойственныхъ каждой наукъ методовъ и пріемовъ, а не подъ руководствомъ какой-либо философской теоріи <sup>2</sup>), каждый мыслитель долженъ

<sup>1)</sup> Cp. "Scientia rerum divinarum humanarumque".

<sup>2)</sup> Последнее замечание необходимо потому, что и въ положительных наукахъ, даже и въ пастоящее время, есть не мало вопросовъ, решаемыхъ не по строго научнымъ методамъ, а лишь подъ угломъ зренія известныхъ философскихъ теорій. Такова. напр., въ естествознаніи—біолоническая проблема. Разумется, нек ритическое отношеніе философа къ такимъ вопросамъ было бы неуместнымъ.

принимать за безспорные, оставляя на свою долю лишь ихъ истолкование въ интересахъ цёльнаго міровоззрёнія. Въ этомъ философія имфетъ свою спеціальную задачу, и только эта задача дёлаетъ понятнымъ ея существованіе на ряду съ другими науками. Въ противномъ же случать она была бы, по меньшей мърт, не нужна. И мы видимъ почти во всёхъ изследованіяхъ о предметт и задачахъ философіи, что право на ея существованіе устанавливается—или чрезъ указаніе на вопросы, не разрёшаемые и даже не затрогиваемые спеціальными науками, или же ссылками на недостаточную обоснованность ихъ первыхъ началъ. Въ томъ и въ другомъ случать преслёдуется лишь полнота и основательность знанія, а отнюдь не подразумъвается несостоятельность спеціальныхъ наукъ.

Къ какимъ бы выводамъ ни пришла извъствая философія, она никогда не имъетъ права провозгласить совершенное упразднененіе тёхъ или иныхъ отдівловъ положительной науки, а должна только разъяснить, какъ, съ ея точки зрвнія, следуеть понимать эти отдёлы. Вообразимъ себё крайне идеалистическую философію. Она можеть утверждать, напримірь, что на физические законы следуеть смотреть, не какь на нормы объективнаго бытія, а надо признавать въ нихъ только формулы субъективной закономърности феноменовъ. Но провозгласить упразднение физики она не въ правъ: она не можетъ отрицать, что явленія сознаются нами, какъ совершающіяся въ объективной действительности; не можеть она отрицать и видимой закономърности въ ихъ смънъ и сосуществованіи; -- а этого только и достаточно, чтобы физика сохранила свой raison d'être; реальностью-же внёшняго міра она легко можеть поступиться. Подобныя же разсужденія им'єють м'єсто и въ отношеніи къ математикъ. Пусть окажется, что въ бытіи пъть множественности и нътъ пространственности; наука чиселъ (ариометика съ алгеброй) и геометрія будуть существовать по прежнему, и потому что въ являющемся намъ и сознаваемомъ нами мірѣ останутся и множественность и пространственность. Поскольку философъ не въ силахъ изменить являющагося намъ міра, посто льку онъ обязанъ признавать данныя положительныхъ наукъ, занинающихся его изледованіемъ. Теоретическая задача философін-—опредълить границы и условія достовърности познанія (гно-сеологія) и изслъдовать бытіє, лежащее за предълами явленій (метафизика). Ръшеніе этой задачи не только возможно, но и обязательно достигать безъ посягательствъ на компетенцію спеціальныхъ наукъ.

Потребности жизни, которыми главнымъ образомъ и обукъ цельному міровоззренію, словливается стремленіе ставляющему конечную цёль философскихъ изысканій, тоже, какъ мы упомянули, не позволяють философіи становиться въ отрицательное отношение къ выводамъ положительной науки. То, что въ философіи называется "міромъ явленій", — въ сущности, и служить единственной ареной, на которой развивается земная дъятельность человъка. Естественное міропредставленіе 1),. диктуемое всякому человъку міромъ явленій, независимо отъвсякой философіи, - одно только и пригодно для руководства при достижении разныхъ практическихъ жизненныхъ цёлей 2). Познаніе "вещей въ себъ" прямого приложенія къ жизни имъть. не можетъ. Оно можетъ только косвенно вліять на направленіе жизни человіка, -- опреділяя цінность тіхь или иныхь задачь, представляющихся достижимыми въ рамкахъ являющагося намъ міра; но оно не поможеть намъ ни поставить, ни осуществить какую-либо задачу, условія которой не были-бы даны въ нашемъ эмпирическомъ міръ. Поэтому-то всякая философія, желающая имъть вліяніе на человъчество, должна умътьпереводить свое содержание на языкъ естественнаго міровозарівнія здраваго смысла. Но положительныя науки и изучають именно тотъ міръ, который намъ является, при чемъ онъ опредъляють не только характерь отношеній между феноменами, но и условія, при которыхъ человѣкъ можетъ управлять явленіями по своему желанію (т. н. прикладныя науки). Следовавательно, онв являются естественными и необходимыми посредницами между философіей и жизнью. Отсюда ясно, что фило-

<sup>1)</sup> Итмецкіе философы называють его—"der naturliche Weltbegriff". На русскомъ язывъ, сообразно съ усноенной нашим философскими писателями терминологіей, самымъ подходящимъ названіемъ будетъ—"міровоззрѣніе здраваго смисла".

<sup>2)</sup> См. раскрытіе этой мысле въ нашей стать — "Философія В. Д. Кудрявцева" (въ Яннарьской книжкі "Чтеній въ общ. люб. дук. просвіти." за 1894 г. га--1, отд. ІІ, подъ лет. а).

софія не въ правѣ простирать свой скептицизмъ на содержаніе положительныхъ наукъ. Она можетъ какъ ей угодно истолковывать это содержвніе, но его эмпирическую истинность она обязана признать.

- b) Но допущеный Кантомъ догматиямъ въ отношени математнки и естествознанія можно считать и незаконнымъ. Обыкновенно указывають на то, что признаніе всеобщности и необходимости за аксіомами математики и положеніями чистаго естествознанія является тормазомъ для развитія какъ науки, такъ и философіи. И эти указанія не лишены значенія.
- 1) Что касается математики, то не трудно видеть, насколько Кантова теорія оказывается неблапріятствующей изслідованізмъ по т. н. общей геометрін или панеометріи, представляющимъ такой глубокій интересъ какъ для математиковъ, такъ н для философовъ. Признавая аподиктически достовърными аксіомы Эвклидовой геометріи, последовательный кантіанець долженъ а priori признать вздоромъ работы такихъ крупныхъ ученыхъ, какъ Лобачевскій. Риманъ, Гельмюльць и др. А насколько рискованнымъ для философіи было бы это сдёлать, -- тому въ исторів наукъ найдется не мало весьма поучительныхъ примёровъ... Совершенно справедливо, по нашему мивнію, проф. Струве находить, что "эти мета-математическія изследованія ослабили безусловную положительность признанныхъ до сихъ поръ математикъ аксіомъ и ученій, указывая на то, что обыкновенная математика не заключаеть въ себв еще самыхъ высшихъ обобщеній и законовъ касательно пространственныхъ и количественныхъ отношеній; что она, напротивъ, составляетъ только одно конкретное видоизмънение среди многочисленныхъ другихъ мыслимыхъ и возможныхъ математическихъ системъ $^{a-1}$ ). Последствія такой перемены во взглядахъ на математику указать не трудно. Ясно, что здёсь собственно ставится вопросъ о самой законности апріоризма, этого красугольнаго камня Кантовской и почти всей после-Кантовской германской философін. Пангеометрія легко можетъ превратиться въ "instantia crucis" въ ръшеніи спора между апріоризмомъ и эмпириз-

<sup>1)</sup> Г. Струве. Введеніе въ философію. Разборъ основныхъ началъ философів вообще. 1890. Стр. 133.

момъ. Какъ извъстно, Джс. Ст. Миллъ и другіе эмпирики утверждали, что положенія математики—опытнаго происхожденія, получаются путемъ индуктивнаго обобщенія частныхъ явленій. "Изъ этого,—замъчаєть тотъ же проф. Струве,—истекало бы, что начала математики не имъютъ безуслонной обязательной силы, такъ какъ могли-бы быть измънены на основаніи какого либо неожиданнаго, новаго опыта" 1).

2) Что касается естествознанія, то и здісь признаніе всеобщности и необходимости за его основоположеніями становится въ некоторыхъ отношеніяхъ поперекъ дороги научнымъ изследованіямъ. Напримеръ, некоторые математики (Курно, Бусине, Сенз-Венанз и др.) пришли къ убъжденію, что основныя начала математики, въ особенности дифференціальнаго исчисленія, примітняемаго къ механикі, вовсе не влекуть за собою иден о безусловной необходимости міровыхъ процессовъ 2). Понятно, что такой взглядь въ корнъ подрываеть Кантовскій апріоризмъ, и что vice versa правовѣрный апріористъ а priori должень будеть его отвергнуть. А между тімь этоть взглядь весьма богать философскими последствіями. Такъ, прежде всего, онъ вполнъ благопріятствуеть христіанскому ученію о Божественномъ промысать, который обыкновенно считаютъ несовмъстимымъ съ законами природы. Упомянутые математики, дъйствительно, и сделали выводъ, что принципы точнаго естествознанія вполнъ совмъстимы съ признаніемъ руководящаго начала (le principe directeur), обозначающаго направление движеній какъ міровыхъ процессовъ вообще, такъ и въ особенности процессовъ, производащихъ человъческія дъйствія. Далье, -онъ благопріятствуєть и ученію о свободю воли. И любопытно, что, совершенно независимо отъ упомянутыхъ французскихъ математиковъ, извъстный бельгійскій математикъ Делбёфо именно и указываетъ на совиъстимость свободы съ законами месуществамъ, одареннымъ приписывая свободною волею, способность замедлять или ускорять во времени переходъ свойственныхъ имъ напряженныхъ силъ въ силы живыя, активныя <sup>8</sup>). Такимъ образомъ, воля наша имветъ воз-

<sup>1)</sup> Ibid. 2) Cmpyse, l. c. p. 137.

 <sup>3) &</sup>quot;Les êtres libres auraient la faculté de retarder ou d'avancer la transformation en force rive des forces de tention dont ils sont le support",—цитать у Струге, стр. 138.

можность задержать или ускорить время (suspendre ou précipiter le temps), управлять имъ безъ малъйшаго измъненія количества всеобщей энергіи. Въ этомъ и заключается ея свобода. Антиномія свободы и причинности, строго говоря, возможна только съ апріористической точки эрънія 1). Отсюда понятно, что съ устраненіемъ этой точки эрънія однимъ препятствіемъ будетъ меньше для правильнаго ръшенія вопроса о свободъ2). А что освобождаясь отъ какого либо "idolon", наука только выигриваетъ, это извъстно еще со временъ Бакона.

3) Въ отношени самой философии признание апріорности за аксіомами естествознанія и математики также было вредно. Оно породило стремленіе-а ргіогі конструировать систему бытія 3). Фихте-Шеллино-Гетелевскій идеализмъ съ своими иногда до нелъпости доходящими натурфилософскими теоріями и съ своими метафизическими парадоксами, такъ сильно скомпрометтировавшій философію въ глазахъ научно-мыслящихъ людей, быль бы невозможень безь Канта: "Могло-ли, говорить изв'встный Ляние, даже присциться этому, настолько же трезвому, какъ и сильному мыслителю, что едва лишь двадцать пять лёть спустя послё перваго распространенія его критики станетъ возможнымъ въ Германіи сочиненіе Гегеля, феноменологія духа? И все таки именно появленіе Канта вызвало нашъ метафизическій періодъ бурь и борьбы. Этотъ человікъ, котораго Шиллеръ сравнивалъ съ строящимъ царемъ, не только далъ пищу "мусорщикамъ" интерпретаціи, но и произвелъ также духовную династію честолюбивыхъ подражателей, которые, подобно фараонамъ, громоздили въ небо одну пирамиду за другою и забывали только основать ихъ на твердой почвъ 1... Мы, повторяемъ, не желаемъ произносить окончательнаго сужденія о Кантовскомъ апріоризмѣ, а только намѣчаемъ одну изъ точекъ зрѣнія, съ которой сужденіе это можетъ оказаться для него неблагопріятнымъ.

<sup>1)</sup> Говоря это, мы не забываемт, что обыкновенно эмпирики чаще являются детерминистами, чёмъ ихъ антагонисты,—приверженцы апріоризма. Такое явленіе, по нашему митнію, отнюдь не стоить въ логической связи съ природою эмпиризма, а обусловливается личными особенностями мыслителей.

<sup>2)</sup> Подробиће эту нашу мисль мы надћемся развить въ другомъ мъстъ.

<sup>3)</sup> Т. н. конструктивный идеализмв. 4) А. Лянге, II, 73.

Какъ-же, въ концѣ-концовъ, мы должны смотрѣть на догматизмъ Канта въ отношеніи математики и естествознанія? Надоли его признать законнымъ, или—объявить его незаконнымъ?—Намъ кажется, что приведенныя нами основанія рго и соптга этой законности нисколько не исключаютъ другъ друга, а вполнѣ совмѣстимы. Для этого только слѣдуетъ имѣть въ виду одно пояснительное условіе: пусть философъ признаетъ эмпирическую истинность математическаго и естествонаучнаго познанія, т. е., будетъ допускать ихъ достовѣрность въ техъ предполажъ, какіе они сами себп очерчивають; но онъ не долженъ усвоять аксіомамъ этихъ наукъ аподиктической достовѣрности, признавать ихъ всеобщими и необходимыми. Но если бы Кантъ допустилъ именю такой только догматизмъ въ вопросѣ о достовѣрности математики и физики, то тогда результаты "критики чистаго разуми" были бы совершенно иные....

Переходимъ теперь къ вопросу о томъ, насколько справедливо—сужденіе о возможности метафизики ставить въ зависимость отъ того, обладаетъ-ли она тѣми условіями, какія сообщаютъ математикѣ и физикѣ объективное значеніе.

Намъ думается, что Кантъ совершенно напрасно игнорироваль разнородность физико-математического и метафизическаго познанія и предъявляль къ тому и другому одинакоусловія достов' врности. Онъ самь неоднократно "Критикъ чистаго разума" заявляетъ, что объекты вики не суть объекты возможнаго опыта, какъ въ математикъ и физикъ. Затъмъ, -- опять самъ же онъ говоритъ, что "апріорность" (которою гарантируется объективность математическихъ и физическихъ основоположеній) объясняетъ возможность только опытнаю познанія, вбо, по самому своему понатію, "данное а priori" обозначаеть то, что составляеть мошческое условіе опыта. Спрашивается: какой же послі того смысль имфють Кантовы утвержденія во введеніи къ "Критикф", что- въ метафизикъ должны содержаться синтетическія повнанія а priori", что---, матафизика, по крайней мірь, по члы своей состоить изъ синтетическихъ положеній а prioria 1)?

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. s. 653: "In der Metaphysik, wenn man sie auch nur für eine bisher bloss versuchte, dennoch aber durch die Natur der menschlichen Ver-

Внося въ эти утвержденія то значеніе, какое Кантъ соединяетъ съ словами "метафизика" и "а priori", мы получаемъ очевидное contradictio in adjecto 1). Мы, впрочемъ, уже и раньше имъли случай замътить, что вопросъ о возможности метафизики былъ у Канта предришент въ отрицательномъ смыслъ самою постановкою критической проблемы 2), и теперь должны повторить, что это не дълаетъ ему чести и не говоритъ въ пользу сдъланной имъ постановки критической проблемы. Разъ задачей Канта было ръшеніе вопроса о возможности метафизики, и разъ отвътъ давался уже въ самой постановкъ проблемы, —то въдь выйдетъ, пожалуй, что незачъмъ ему было и писать свою "Критику чистаго разума"... Кантъ въ этомъ случать едва-ли не долженъ будетъ къ себъ приложить мораль приводимой имъ въ "трансцендентальной логикъ" древней басни о козлъ 2).

Отрицать возможность познанія сверхчувственнаго потому только, что последнее не удовлетворяєть условіямъ познаваемости чувственнаго, такъ же несправедливо, какъ, напримеръ,—отвертать возможность изъ Москвы слушать Парижскую оперу (чрезътелефонъ) потому только, что человеческій голось не можеть

nunft unentbehrliche Wissenschaft anseht, sollen synthetische Erkenntnisse a priori enthalten sein... so besteht die Metaphysik, wenigstens ihrem Zwecke nach, aus lauter synthetischen Sätzen a priori".

<sup>1)</sup> Впрочемъ, эти утвержденія могуть вивть вівоторое значевіе—въ томъ отношенія, что познаніе сверхчувственнаго и его свойствъ необходимо должно быть симеолизировано нля схематизировано въ формахъ чувственнаго (опытнаго) познанія; но было бы совершенно нестоющимъ предпріятіемъ доказывать, что символь не служить необходимымъ и точнымъ выраженіемъ символизируемой вещи.

<sup>2)</sup> См. конецъ II-й главы.

<sup>3)</sup> Кг. d. г. V. s. 81: "Старый и известией вопрось, —говорить здесь Канть, — воторымъ пытались донять логиковъ и довести ихъ этимъ до того, чтобы они или попали въ жалкій логическій кругъ, или должны были сознаться въ своемъ невѣжестве и суетности своего искусства, — таковъ: что есть истина? — Объясненіе слова истина, какъ соответствія познанія съ его предметомъ, здесь уже предполагается и дается; котять знать, где-же общій и несомивний критерій истини для каждаго познанія. Лается большое и серьезное доказательство ума и проницательности уже въ томъ случав, если знають, какъ следуеть сезполезнаго ответа, то въ этомъ, кромѣ посрамленія того, кто этотъ вопрось предлагаетъ, возникаеть и еще неудобство: онъ можеть вызвать у собеседника нелёпый ответъ и получится то забавное зредище, что одинъ, какъ говорили древніе, донтъ козла, а другой держить подъ нешь ръщето".

быть слышимъ на такомъ громадномъ разстояніи, или-сомнъваться въ возможности знать составъ небесныхъ тёлъ (чрезъ спектральный анализъ) на томъ основаніи, что изслідователь не имбеть возможности перенестись на нихъ. Какъ въ приведенемуъ нами примърахъ сомевніе было бы законнымъ только въ томъ случав, если-бы знакомыя намъ изъ вседневнаго опыта условія слышанія и определенія состава тёль были единственными возможными, -- такъ и въ вопросъ о познаваемости сверхчувственнаго отрицательный отвёть быль-бы законень только въ томъ случав, если-бы условія и средства чувственнаго познанія были единственными возможными для всякаго познанія. Но почему-же не допустить, что сверхчувственное можеть дълаться доступнымъ для нашего познанія совсёмъ иными путями, чёмъ чувственное? Почему не можетъ существовать особаго органа для познанія сверхчувственнаго (и есть мыслители, признающіе это) и особыхъ условій достов рности этого познанія? Мы отнюдь не хотимъ утверждать, что все это такъ и есть въ дъйствительности; --- мы настанваемъ только на возможности этого. Но разъ Кантъ такой возможности не опровергъ, выводы его критики становятся въ нашихъ глазахъ весьма условными.

Этимъ мы и ограничимся въ своихъ критическихъ замѣчаніяхъ. Мы и не думали давать полной оцѣнки разсмотрѣиной нами стороны Кантова ученія. А указанныя нами: рго и сопtrа допущеннаго Кантомъ догматизма имѣли цѣлью лишь показать, въ какомъ направленіи могло-бы вестись спеціальное критическое изслѣдованіе этого предмета.

И. Тихомировъ.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

31. Такъ какъ все существующее имфетъ красоту отъ свъта того Существа, которое прежде и превыше всего,-такъ какъ и умъ имъетъ отъ него блескъ интеллектуальной энергіи, которою самъ въ свою очередь освещаетъ природу, и душа иметъ жизнетворную силу, потому что отъ него же какъ бы изливается въ нее неисчерпаемая полнота жизни, то вполнъ естественно, что и умъ обращенъ къ нему и въ этомъ обращении къ нему, въ пребываніи съ нимъ и въ немъ самъ блаженъ, и душа обращена къ нему, насколько это для нея возможно, и въ познаніи, въ созерцаніи его имфетъисточникъ восхищенія и наслажденія. Душа даже не можеть созерцать его безъ изумленія и восторга, такъ какъ сознаетъ, что и въ самой себъ имъетъ нъчто отъ него; это же сознание съ другой стороны влечетъ ее, нудить искать лицезрвнія его, подобно тому какъ портреть любимаго лица возбуждаетъ желаніе видёть самый оригиналь. Подобно тому какъ здёсь на землё влюбленные обыкновенно стараются всячески пріобрісти сходство съ предметомъ своей любви, и теломъ стать красивее, граціознее, и душевно стать лучше, не быть наприм. ниже предмета любви ни въ умъренности, или скромности, ни въ другой добродътели, чтобъ не быть имъ отвергнутыми, чтобъ достигнуть его взаимности, такъ и душа дъйствуетъ въ своей любви къ тому Верховному Существу (Бла-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

гу), которое отъ начала внушаетъ ей эту къ себъ любовь. Всегда расположенная питать эту любовь, она не дожидается, пока здъшняя (чувственная) красота не возбудить въ ней воспоминанія (о томъ, что составляеть истинный предметь ея желаній, о Благъ), а бывъ исполнена этою любовію, она хоть и не знаеть ясно, что собственно иметь хочеть, все же постоянно ищеть одного, стремится всёми своими желаніями къ одному (къ Благу), оставляя вий своего вниманія все здішнее: видя всі красоты этого (чувственнаго) міра, она относится къ нимъ съ подозрѣніемъ (какъ къ сомнительнымъ), ибо усматриваетъ, что онъ тутъ соединены съ тълами, облечены въ тълесныя формы, загрязнены своимъ помъщеніемъ (въ матеріи), раздълены, разбросаны въ пространствъ; она поэтому никакъ не можеть привнать ихъ за истинныя, истинно-сущія красоты, ибо никакъ не можетъ допустить, чтобъ истинныя красоты могли валяться въ грязи телесной, выпачканныя до неузнаваемости; а когда кромѣ того она видитъ, что эти (тѣлесныя) красоты суть измѣнчивыя, текучія, тогда она вполнъ убъждается, что если и есть въ нихъ нѣчто (сообщающее всѣмъ имъ красоту), то это нѣчто притекаеть (къ нимъ отъинуду свыше). Тогда она всецъло туда же (въ міръ ноуменальный) устремляется, чувствуя себя въ силахъ обрести то, къ чему полна любовью, и не перестаетъ искать, пока не обрътетъ, лишь бы ничто не ослабило и не отняло у нея этой любви. А достигши туда, она тамъ вритъ всѣ истинныя красоты, все истинно-сущее, въ этомъ созерцаніи сама укрвиляется, наполняется жизнію истинно-сущаго, сама становится истинно-сущею, и въ этой непосредственной близости истинно-сущаго сознаетъ обладание тъмъ, котораго доселъ искала.

32. Гдё же самъ Тотъ, который создалъ столь дивную красоту, столь неисчерпаемую жизнь и положилъ самое бытіе (обладающихъ ею сущностей)? Вглядитесь въ красоту, сіяющую во всёхъ этихъ разнообразныхъ формахъ (идеальныхъ сущностей), какая радость, какая прелесть здёсь пребывать! Но, очутившись въ этомъ мірё красоты и созерцая его, естественно спросить. откуда взялись всё эти сущности и отчего

онь такъ прекрасны? Само собою понятно, что самъ создатель ихъ не можеть быть никакою изъ нихъ, ибо если бы онъ быль одною какою-либо изъ нихъ, то это значило бы, что онъ есть только некоторая часть этого всего. Неть, -- Онъ не есть ни одна какая либо форма, ни одна какая либо сила, ни даже совокупность всехъ происшедшихъ и существующихъ въ мірф силь и формь, потому что Онъ превыше всёхъ силь, превыше встать формъ. Будучи верховнымъ началомъ всего, Онъ самъ не имбетъ никакой формы (άνείδεον) не столько потому, что форма для него не нужна, излишня, сколько потому, что онъ есть начало, отъ котораго должны были получить бытіе всв и всякія формы. Что получаєть бытіе отъ другого, то ео ipso должно стать чёмъ нибудь опредёленнымъ, получить свою особую форму, а тому, который никому не обязанъ своимъ бытіемъ, кто могъ бы дать форму при созданіи?-Поэтому, онъ съ одной стороны не есть ни одно изъ существъ, а съ другой есть вся совокупность ихъ,---ни одно потому, что всв они после, поздеће его, вся целость ихъ потому, что все оне произошли отъ него. И если Онъ настолько всемогущъ, что далъ бытіе всему существующему, то каково величіе его, не безконечное ли?-Конечно; однако будучи безконечно великъ, онъ не имъетъ величины, потому что величина (въ точномъ смысле слова) есть принадлежность лишь вещей низшаго порядка. Какъ творецъ всякой величины, онъ самъ не имъетъ никакой величины, тъмъ болъе, что и вообще въ области истинно-сущаго если и можеть быть рёчь о величине, то вовсе не о той количественной величинъ, которая принадлежитъ низшей области вещей (чувственныхъ). Величіе Творца состоитъ въ томъ, что только некого и ничего нътъ болъе могущественнаго, чъмъ онъ, но и ничего такого, что моглобы равняться съ нимъ своимъ могуществомъ. Да и чемъ другимъ какое либо существо можеть равияться съ нимъ, не будучи ни въ чемъ съ нимъ тождественнымъ?! Равнымъ образомъ, если употребляются выраженія, что "Онъ есть всегда и во всемъ", то этимъ и не усвояется ему мітра и не отрицается, потому что ничего не было-бы чёмъ измёрять все прочее, --и уже тёмъ болёе не усвояется ему никакая форма.

Итакъ то верховное начало, къ которому стремится душа. не имбетъ никакой формы, никакого вида (μήτε σχημα μήτε μορφήν), и не смотря на это, скорве даже именно поэтому оно есть самое привлекательное для нея и самое вожделенное, внушающее ей такую къ себъ любовь, которой нътъ мъры; любовь эта безгранична, какъ предметъ ея безконеченъ, потому что превосходить всякую красоту и есть какъ бы надъ красотою красота (χάλλος ὑπέρ χάλλος), но не будучи однако определенною формою красоты. Оно составляеть высочайшій предметь любви вменно потому, что есть создатель всякой красоты: будучи творческою силою всего прекраснаго. Оно вивств съ твиъ есть какъ бы самый высшій расцвёть красоты, который все ділаетъ прекраснымъ, такъ что оно не только творитъ красоту, но и всячески украшаетъ ее изъ преизобилія своей собственной красоты; словомъ Оно есть съ одной стороны начало, а съ другой какъ бы граница, предёль всякой красоты. Будучи началомъ красоты, оно делаетъ прекраснымъ все то, чего оно есть начало, само не являясь въ формъ и сообщая отъ себя нъчто свободное отъ формы, или пожалуй и форму, только въ иномъ смыслъ, ибо форма въ обыкновенномъ (относительномъ) смыслъ есть форма чего-то другого, между тъмъ какъ то, что есть форма (не другого чего, а) сама отъ себя и для себя, то не имъетъ формы (въ томъ первомъ относительномъ смыслъ). Это значить, что только все, участвующее въ красоть, получаеть (отъ нея) и имфетъ форму, какъ бы ея отпечатокъ, но сама красота свободна отъ формы.

33. Поэтому, когда рѣчь идетъ объ этой (абсолютной) красоть, слѣдуетъ отрѣшиться мыслію отъ всякой опредѣленной формы, и не воображать себя предъ глазами никакой такой формы, а иначе легко ниспасть изъ области этой красоты въобласть вещей, называемыхъ прекрасными лишь по нѣкоторому неполному въ ней участію, потому что сама она есть идея свободная отъ формы (είδος ἄμορφον), если только можно принимать ее за идею; достигнуть ея (мыслію) можно не иначе, какъ простерши абстракцію на всякую форму и всю совокупность формъ. И мы обыкновенно въ понятіи (общемъ, родо-

вомъ) различаемъ одинъ элементъ отъ другого (виды рода) какъ напр. различаемъ справедливость отъ умфренности, не смотря на то, что объ онъ одинаково суть ивчто прекрасное (заключаются въ родовомъ понятіи прекраснаго). Точно также, должно цолагать, и умъ (высочайшій) когда мыслить, когда полагаеть какую либо сущность, какъ особенную (не смотря на то, что встить имъ присуще одно общее-красота), то она отъ этого какъ бы умаляется (какъ часть, взятая изъ цёлаго); а такъ какъ каждая другая такимъ же образомъ полагается, то то же самое (умаленіе, раздробленіе на части, или виды) должно быть и со всею совокупностію сущностей ноуменальнаго міра, не смотря на то, что вст онт имтють въ то же время одну (общую) форму (красоты), такъ что эта одна форма оказывается въ нихъ многоразличною (въ каждой изъ нихъ иною). Вотъ почему мысль, достигши даже этого пункта (ума и ноуменальнаго міра), все еще не удовлетворяется и нудится знать, каково же то начало, которое стоить еще выше этого міра полнаго красоты и разнообразія, то начало, въ которомъ не можетъ быть никакого многоразличія, и котораго жаждеть душа, сама не ум'тя сказать, отчего и къ чему у нея эта жажда. Только уже разумъ догадывается и говорить, что это начало есть абсолютно-сущее, и что природа его между прочимъ и потому есть самая совершенная и самая вожделенная (для души), что не иметъ совствъ никакой формы. Вотъ почему, какъ-бы ни былъ прекрасенъ образъ, являющійся душѣ, она обыкновенно за нимъ ищеть еще чего-то другого-того, кто произвель или отпечатавль этоть образь (то µорфюсау). Кром'в того, тоть же разумъ говорить, что все, имъющее форму, какъ и самая форма, или принявшая форму идея представляеть начто опредаленное марою, следовательно нечто ограниченное, не самодовлеющее, а потому нѣчто не само по себѣ прекрасное, а таковое лишь съ нъкоторою примъсью. Поэтому, если ноумены (какъ иден и формы) вследствіе этого только прекрасны, то то начало есть красота абсолютная, верховная какъ бы сверхъестественная (ὑπέρχαλον) и какъ такая, конечно не ограничена мітрой, а если не ограничена мерой, то (никъмъ и нячемъ) не формальна и

не есть ни форма, ни идея. Изъ этого следуетъ, что начало первичное или абсолютно первое (τὸ πρώτως καί πρῶτον) не имъетъ никакой формы, никакого облика и что красота, сіяющая въ ноуменальномъ міръ, есть отблескъ здъсь самой природы его, какъ блага. Нъкоторымъ разъясненіемъ и подтвержденіемъ этого положенія можетъ служить наблюденіе надъ отношеніями въ челов'вческой любви, которое говорить, что пока кто нибудь только глазами видить вив себя чувственный предметъ (фигуру, видъ наружный), дотолъ обыкновенно не чувствуеть къ нему никакой склонности, никакой любви, которая возникаеть лишь послё того, какъ отвлеченный отъ телеснаго предмета безтелесный образь его задержится въ его единой недальной душа. Конечно, онъ посла этого старается видать почаще и самый предметь своей любви, чтобъ успокоить ея волнение и пыль; но какъ только домекнется, что подъ наружною формою кроется нічто боліве свободное отт. формы (душа), -- тотчасъ его любовь устремляется сюда съ большею силою, потому что его любовь, уже въ началь была какъ бы откликомъ на сумерочный свётъ, который теперь направляеть и устремляеть ее къ полному свъту. Это потому, что форма въ последней инстанціи есть какъ бы следь, или отпечатокъ того начала, которое само не имъетъ никакой формы и которое производить форму не потому, что сама имфеть ее, а потому, что его дъйствіе простирается на то, въ чемъ есть какая либо матерія (и что, нуждаясь въ формъ, должно быть облечено въ нее); матерія же, понятно, наиболе отдалена отъ него именно потому, что она есть нъчто само-по себъ лишенное даже самыхъ нившихъ формъ. Итакъ, если не матерія составляеть собственный предметь нашего желанія и нашей любви, а отпечатлівнающаяся въ ней форма, сама матерія получаетъ форму отъ души, которая представляетъ собою форму боле совершенную и ценную (чёмъ тёло), если далёе умъ (какъ форма души) есть форма еще болье совершенная, чымь душа, то это значить, что (начало высочайшее, высшій предметь желанія и любви-) сама первооснова всякой красоты (ή τοῦ χαλοῦ πρώτη φύσις) не имбетъ никакой формы.

34. Поэтому и наоборотъ, ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что это верховное начало, свободное отъ всякой формы, даже ноуменальной, возбуждаеть въ душт неотразимое къ себъ влечение и что душа, охваченная любовью въ нему, сама съ своей стороны также (въ стремленіи къ достиженію его и единенію съ нимъ) старается отръшиться отъ всякой формы, даже уиственной, чувствуя, что ей невозможно ни увръть его, ни согласоваться и соединиться съ нимъ, если ея вниманіе, ея энергія будеть направлена еще и на что либо другое. Въ самомъ дёль, душа должна отрышиться не только отъ всего дурного, но и отъ всего хорошаго, словомъ, ръшительно отъ всего, чтобъ очутиться такъ сказать наединь съ нимъ (μόνη μόνον), и какъ только это ей удастся, какъ только оно снидетъ къ ней, върнъе, какъ только присутствие его станетъ явно ей совмъстно съ темъ, какъ она, отрешившись отъ всего окружающаго и украсившись средствами извёстными посвященнымъ (въ мистеріи), станеть возможно болье подобною ему, -- она вдругь узрить его явленіе въ самой себъ, и тогда ничто уже не отдъляеть ее отъ него, тогда она одно съ нимъ, а не двое, такъ что пока она пребываетъ въ немъ, нельзя и отличить ея отъ него;---нъкоторое подобіе этого столь полнаго единенія представляеть и земная взаимная любовь, насколько питающіе такую любовь тоже рады-бы слиться оба въ одно существо. Въ этомъ состоянія душа не чувствуєть даже того, есть ли у нея тело и въ немъ ли она находится, и не думаеть о томъ, что она такое есть, человъкъ ли, существо ли, или что бы-то не было другое какъ потому, что на это нътъ у нея ни времени, ни желанія, такъ и потому что это значило-бы отвлечь свое вниманіе на низшее; —посл'в долгихъ исканій, очутившись наконецъ въ присутствіи Бога, она его только видитъ, а не себя, не успъвъ даже придти въ себя и сознать, что такое съ нею происходить и зная лишь одно, что этого состоянія не променяла бы ни на что другое въ міре, даже на все небо, еслибы кто предложиль это ей, потому что уже нъть и не можеть быть блага еще большаго и высшаго (чёмь то, котораго она достигла), и сама она не можетъ подняться до чего либо

еще высшаго; —напротивъ, обратиться ей на что либо иное, какъ бы оно высоко ни было, значило-бы для нея спуститься ниже. Въ этомъ состояніи душа со всею ясностію усматриваеть и знаеть одно, что это есть именно то благо, котораго она такъ сильно желала, убъждается лешь въ одномъ, что нътъ и не можеть быть ничего лучшаго и высшаго, и въ этомъ своемъ убъждении не обманывается, потому что нельзя же достигнуть чего либо еще более истиннаго, чемъ сама истина, такъ какъ то, что въ этомъ случат сознаетъ и признаетъ душа, находится на лицо въ ней самой. Впрочемъ, обыкновенно душа говорить и утверждаеть это уже после, а пока длится это состояніе, она лишь переживаеть его въ молчаніи и безмолвіи; твиъ не менве однаво когда она испытываетъ блаженное состояніе и сознаеть, что блаженствуеть, то вибств съ темъ она бываетъ непосредственно увърена, что это не обманъ, не иллюзія, ибо совнаеть, что если она радуется, то вовсе не оть чего нибудь похожаго на пріятное щекотанье тіла, а потому, что сама стала такою, какою была нъкогда, когда наслаждалась такимъ же блаженнымъ состояніемъ. Вотъ почему все, что прежде ей такъ льстило и доставляло удовольствіе, --- власть, сила, красота, ученость, теряетъ теперь для нея всю прелесть, которую все это имъло для нея прежде, пока она не узнала того, что выше всего. Наконецъ, пока душа находится въ этомъ единеніи съ Богомъ и созерцаеть его одного, ей и на мысль не приходить бояться, не случилось бы съ нею что недоброе: она не смутилась бы, если бы даже все вокругъ стало рушиться и гибнуть, лишь бы только она могла пребывать въединеніи съ нимъ, такъ велико блаженство этого единенія.

35. Въ этомъ состояния душа пренебрегаетъ даже мышленіемъ, которое такъ высоко цінитъ во всякое другое время, потому что мышленіе есть движеніе, а она не хочетъ теперь быть въ движеніи, а еще боліве потому, что тотъ, котораго она теперь зритъ, совнается ею не какъ умъ (а какъ высшее, чімъ онъ,—Благо), не смотря на то, что получила возможность созерцать его именно только потому, что сама какъ бы превратилась въ умъ, какъ бы всеціло стала интеллектуализованною

(νοωθέισα) и вознеслась всецьло въ ноуменальный міръ. Доколь она находится еще только въ области ума, она конечно созерцаетъ умъ и ноумены, то есть, мыслить; но какъ только сподобится узрѣть самого (высочайшаго) Бога, она отрѣшается отъ всего прочаго (даже отъ этого ноуменальнаго міра), на подобіе того, какъ посётитель, войдя въ великолёпный царскій дворецъ, разсматриваетъ предметы, составляющие его украшение, и любуется ими лишь до техъ поръ, пока не увидить самого царя, а какъ только увидить его и сразу заметить, что въ сравненіи съ нимъ ничто всё наполняющія его дворецъ статуи, то придя въ восхищение и почувствовавъ, что онъ-то одинъ собственно и заслуживаетъ быть предметомъ его, не обращаетъ уже никакого вниманія на все прочее во дворцѣ, и все время затьмъ уже на одного только царя глядить, не отрывая глазъ, и такъ какъ зрвніемъ своимъ долго, безъ перерыва приковывается къ нему, то пастаетъ время, когда онъ наконецъ не видить его (какъ вибшній предметь), когда созерцаніе сливается въ одно съ соверцаемымъ, когда то, что было сначала видимымъ предметомъ для зрителя, теперь становится его внутреннимъ достояніемъ-видініемъ, которое заставляеть его совсемъ забыть то, что прежде онъ видель окружающимъ этогъ предметь. Это сравнение будеть правильнымъ и вполнт выражающимъ существо дъла, если допустимъ, что царь, авляющійся посётителю, есть не человікь, а самь-Богь, который не предъ глазами созерцающаго является, а въ душу его проникаетъ и всю ее собою наполняетъ.

Дёло въ томъ, что въ самомъ умѣ можно различать двоякую способность, съ одной стороны—мыслительную, которою онъ усматриваетъ то, что въ немъ самомъ находится (идеи), а съ другой ту, которою онъ прозираетъ въ то, что выше его, посредствомъ нѣкоего воспаренія и воспріятія (ἐπιβολῆ τινὶ καὶ παραδοχῆ), состоящаго въ томъ, что въ немъ умъ сперва только созерцаетъ (это высшее, какъ внѣшнее), а потомъ созерцаемое дѣлаетъ своямъ внутреннимъ достояніемъ и становится одно съ нимъ; въ созерцаніи перваго рода онъ есть умъ разсуждающій, а въ созерцаніи этого послѣдняго рода онъ есть умъ лю-

бящій, и когда онъ находится въ этомъ состояніи-когда, упиваясь нектаромъ, преисполненный любви, теряетъ разсудительность, то весь отдается этому блаженству до пресыщенія, предпочитая это нетреввое состояніе состоянію трезвой важничающей разсудительности. И что же, - разви умъ въ этомъ состояніи различаеть одно отъ другого и мыслить сперва одно, потомъ другое?-Конечно, нътъ: если бы ему пришлось разсуждать и словомъ выражать свои мысли для наученія кого либо, тогда конечно ему пришлось бы одно за другимъ последовательно передавать; но онъ отъ въчности какъ можетъ мыслить, (то, что составляеть его содержаніе, шден), такъ волень и не мыслить, т. е., совсёмъ инымъ образомъ созерцать Бога. Отъ этого созерцанія въ немъ самомъ зарождаются зачатки (сущностей, идей), которыя онъ приводить въ сознаніе и созерцаеть, словомь, что называется, мыслить, между тъмъ какъ Бога онъ созерцаетъ тою силою, которая составляетъ основу и предположение самаго его мышления. Поэтому-то, когда душа созерцаеть Бога, то присущій ей умъ тоже совсемь ступісвывается и какъ-будто исчезаеть, не смотря на то, что, собственно говоря, въ этомъ случат созерцание начинается въ умћ, но такъ какъ оно проникаетъ и въ душу, то тутъ уже происходитъ сліяніе ума и души воедино. Другими словами,тутъ, происходитъ вотъ что: само Благо, какъ-бы распростираясь и носясь надъ умомъ и душею, нисходить въ нихъ, согласно желанію ихъ обоихъ и соединивъ ихъ съ собою воедино, доставляеть имъ въ созерцаніи себя величайшее наслажденіе и блаженство, при чемъ такъ высоко ихъ поднимаетъ, до такой степени восхищаеть, что они не сознають, гдв именно находятся, не знають даже, находятся ли они вообще гдв-бы то пи было и въ чемъ-бы-то ни было. Это и понятно, потому что Благо само нигдъ и ни въ чемъ не находится; само, такъ сказать, ноуменальное пространство имъ объемлется, но оно нигде даже въ этомъ пространстве не заключается. Въ этомъ состояніи душа остается безъ всякаго движенія, потому что и Благу чуждо всякое движеніе, она туть какъ-бы перестаеть быть душою, потому что и Благо не нуждается въ жизни, но

стоить выше всякой жизни, перестаеть быть и умомъ, всецело уподобляясь и сливаясь съ Благомъ, потому что оно не умъ, а выше ума; наконецъ, собственно говоря, она не мыслить самого Блага, потому что въ этомъ состояни совсемъ не мыслитъ.

36. Послѣ всего сказаннаго, остальное само собою понятно; однако съ того пункта, котораго мы достигли, не излишне будеть и нъсколько дальше повести наши размышленія.-Познаніе Блага, или, если можно такъ выразиться, прикосновеніе къ нему (єтафіі), есть несомнінно величайшее благо (для нась), и вотъ почему Платонъ называетъ это познаніе величайшею, самою высшею наукою (μέγιστον μάθημα). Но онъ подъ такою наукою разумбеть не самый акть соверцанія Блага, а то знаніе о немъ, которое доджно предшествовать созерцанію. Это знаніе пріобретается частію путемъ аналогіи, частію путемъ абстракціи и негаціи, частію путемъ разсмотрівнія того, что происходить (отъ Блага, какъ своей причины), а главнымъ образомъ путемъ методическаго восхожденія по нъкінмъ ступенямъ (ведущимъ къ достиженію Блага) 1). Ступени эти суть: очищенія молитвы, украшенія (добродьтелью), воспареніе (послів отрівшенія отъ всего чувственнаго) въ міръ сверхчувственный, ноуменальный и стараніе всячески удержаться въ немъ, а затемъ то (описанное выше) угощение дарами и благами этого міра, въ которомъ душа становится разомъ и созерцающею и созерцаемымъ для самого себя и для всего прочаго; пройдя (мыслію и жизнію) чрезъ ступень субстанціи, ума, совершенно живого существа, она наконецъ перестаеть все это видеть, какъ нечто вне себя, и затемъ приближается къ тому, что стоитъ выше всёхъ ноуменовъ, и освёщаетъ ихъ своимъ светомъ; тутъ она покидаетъ все то знаніе, которое привело ее сюда, и сосредоточиваетъ свои взоры всецвло только на этой красотв, ничего не имветь въ мысли

<sup>1)</sup> Десель Плотинь имветь вы виду начертанний Платономь (Госуд. кн. VI, 510—511) діалектическій методь воскожденія отъ условнаго къ безусловному началу (см отобетом), а дальше уже отъ себя прибавляють указаніе на тв способы приближенія къ Божеству и религіознаго общенія съ нимъ, которые практивовались еще и въ его время посвященными въ мистеріи. Но они, конечно, корошо были извъстны и Платону.

кромѣ ея одной, а потомъ поднятая еще выше какъ бы волною этого самаго ума и носимая ею, она вдругъ усматриваетъ чтото, сама не вѣдая, что и какъ; въ этомъ своемъ видѣній, она чувствуетъ одно,—что очи ея наполнены свѣтомъ, но внѣ себя чего нибудь другого она не видитъ,—видитъ одинъ свѣтъ и больше ничего; тутъ не то, что на одной сторонѣ свѣтъ, а на другой видимый (при посредствѣ его) предметъ, или особо мыслимая имъ сущность, тутъ на лицо только одинъ свѣтъ—тотъ свѣтъ, отъ котораго потомъ происходитъ и въ которомъ сохраняетъ существованіе все прочее. Этотъ самосущій свѣтъ (прежде всего) раждаетъ изъ себя умъ, но рождая его, самъ не истощается въ немъ и попрежнему пребываетъ въ самомъ себѣ, и только потому, что онъ таковъ, можетъ произвести другой свѣтъ, а будь онъ инымъ, тогда этотъ другой не могъ бы (ни произойти, ни) существовать.

37. Нъкоторые (философы) полагають, что верховное начало есть мыслящее, но при этомъ не допускають, что его мышленіе простирается и на то, что происходить отъ него и стоить ниже его, а другіе утверждають, что его въденіе должно на все простираться, и противоположное этому мижнію считаютъ нелепымъ 1). Первые, выходя изъ того убъяденія, что нътъ и не можетъ быть ничего высшаго, чъмъ это начало, усвояютъ однако ему мышленіе и говорять только, что мышленіе его есть мышленіе самаго себя, какъ будто мышленіе можетъ что нибудь прибавить къ его величію, какъ будто для него мыслить составляеть что-то большее, чёмъ быть тёмъ, что оно есть, какъ будто не оно же самому мышленію сообщаетъ все его значение и достоинство. Чему, спрашивается, оно обязано своимъ превосходствомъ (надъ всёмъ)-мышленію ли, или самому себъ? Если-мышленію, то въ такомъ разъ оно само по себъ не только не есть высшее всего (въ томъ числъ и мышленія), но даже есть низшее, а если-самому себъ, то въ такомъ разъ оно обладаетъ всею полнотою со-

<sup>1)</sup> Первое мийніе принадлежить Аристотелю, который полагаль, что предметомъ мишленія высочайшаго ума можеть быть только ийчто самое высшее и лучшее, т. е., только самъ-же онъ (άυτόν ἄρα νοεί), а второе есть мийніе миогихъ древнихъ философовъ.

вершенства и прежде мышленія, и, значить, мышленіе вовсе не обусловливаетъ его совершенства. Да и почему непремънно оно должно мыслить, -- ужъ не потому ли, что оно есть актуальная энергія, а не простая потенціальность? Но такъ какъ подъ актуальной энергіей въ отличіе отъ потенціальности разумъется не что иное, какъ субстанція, которая всегда мыслить, то ясно, что кто определяеть первое начало какъ энергію, тотъ ео ірзо д'власть его составнымъ-состоящимъ изъ двухъ элементовъ-субстанціи и мыпіленія, и такимъ образомъ вмёсто того, чтобъ мыслить его, какъ совершенно-простое, прибавляетъ къ нему и нъчто другое, подобно тому какъ напримъръ говорится, что къ глазамъ должна присоединяться актуальная энергія, зрвнія для того, чтобъ они всегда могли смотреть н видъть. Скажутъ пожалуй, что первое начало есть въ томъ лишь смыслѣ энергія, что эта энергія тождественна съ мышленіемъ; но если такъ, если первое начало есть само мышленіе, то въ такомъ разв следуетъ согласиться, что само мышленіе не мыслитъ, какъ и само движение не движется. А если станутъ настаивать на томъ положеніи, что актуальная энергія есть вивств и субстанція и мышленіе, то мы на это скажемъ, что этимъ самымъ допускается уже множествени различіе, тогда какъ первое начало есть абсолютно-простое, и что только уже происходящему отъ него другому началу свойственно мыслить-какъ-бы находить мыслію свою сущность, самого себя, да и то первое начало, ибо только обращая свою мысль на него, созерцая и познавая его, оно становится умомъ въ истинномъ смыслѣ слова. Тому же началу, которое есть непроисшедшее, которое не имбетъ ничего ни прежде, ни выше себя, которое отъ въчности есть то, что есть, какая причина или надобность мыслить?! Поэтому Платонъ вполнъ справедливо говоритъ объ этомъ началъ (Благъ), что оно выше самаго ума. Въ самомъ дълъ, если бы умъ не мыслидъ, то онъ и умомъ не былъ бы, ибо для принципа, сама природа котораго состоитъ въ мышленіи, перестать мыслить значить стать неразумнымь, лишеннымь ума, а если какой либо принципъ не имфетъ никакой (вытекающей изъ

природы его) функцію, то нельзя же навязывать ему какую либо опредёленную функцію и затёмъ въ виду того, что онъ ея не выполняеть, укорять его бездёйствіемъ, упрекать его напр., въ томъ, что онъ совсёмъ не занимается врачебной практикой. Но верховное начало именно таково, что ему нельзя усвоять никакой функціи, потому что никакая ему не приличествуетъ: довольно ему и самаго себя, нётъ смысла искать (въ немъ) чего-то еще иного, кромѣ его, когда оно выше всего; тёмъ, что оно есть (въ самомъ себѣ), оно довиѣетъ и самому себѣ, и всему существующему.

Профессорь Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будетъ).

# Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внъ истинной церкви.

(Продолжение \*).

Ко времени судей относится исторія моавитянки Руви. Моавитяне-илодъ кровосмъщенія Лота съ его старшею дочерью (Быт. XIX, 36, 37). Ко времени исхода евреевъ изъ Египта моавитяне были уже идолопоклонниками, и ихъ отношение къ своимъ родственникамъ по происхожденію выразилось въ томъ, что дочери Моава склонили израильтянъ къ блудодъянію (Числ. XXV, 1) и что они участвовали въ подкупъ Валаама (Второзак. ХХІІІ, 4) для того, чтобы онъ прокляль Израиля. Всябдствіе этого Господь Богъ постановиль, что "и десятое поколеніе моавитяна не можеть войдти въ общество Господне во въки" (Второз. ХХІІІ, 3). Но моавитянка Рубь, какъ повъствуетъ книга, носящая ея имя, не только вошла въ общество Израиля, но и удостоилась стать прабабкою Давида, а черезъ него и праматерью самаго Господа Інсуса Христа. Изъ Евангелія Матеея открывается, что деда Давида-Овида Руеь родила отъ Вооза, который быль сыномъ блудницы Раави (Раввь родила Вооза отъ Салмона). Знаменательно, что вмёстё съ запрещеніемъ принимать въ израильское общество моавитянина помѣщено и запрещеніе вводить въ общество Господне сына блудницы (Второз. XXIII, 2-3). Несомивнео, что и ветховавътный законъ допускалъ исключенія, и что ничто доброе не гибло всл'адствіе его суровых требованій, направленныхъ на искоренение злого. Новъйшая критика однако не по-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г. № 16.

желала пощадить и этого трогательнаго разсказа о благородной моавитянкъ, которая такъ полюбила семью своего мужа, съ которымъ жила на своей-а не на его родинъ, что когда онъ умеръ, непоколебимо решила последовать за своей свекровью въ страну Израиля, служить Богу израилеву и быть погребенной въ странъ ся мужа. Теперь говорять, что этотъ разсказъ-не историческое событіе эпохи судей, а вымышленный романъ временъ Ездры и Нееміи, когда гоненіе этихъизраильскихъ вождей воздвигнутое на смѣшанные браки вызвало будто бы въ средъ Израиля реакцію, и анонимный авторъ написаль эту повъсть съ цълью доказать, что и иноплеменныя женщины могуть быть хорошими супругами. Вымысль, конечно, плохое доказательство, и предположение такого вымысла, полагаемъ, плохая гипотеза. Повъсть "Русь"-времени Ездры-исключительное и потому же сомнительное историческое явленіе, Рувь-дійствительное историческое лицо-не исключеніе, ей предшествовала Раавь, и тяготеніе Руси къ Израилю, можеть быть, отчасти объясняемо тёми-же мотивами, какіе обратили къ нему Раавь. Рубь-временъ Нееміи для насъ непонятная загадка. Особенно непонятнымъ съ точки зрвнія этой раціоналистической гипотезы представляется намъ одно разсужденіе въ 1-й главъ. "(Нееминь) сказала (Руок): вотъ, невъстка твоя возвратилась къ народу своему и къ своимъ богамъ; возвратись и ты вследъ за невесткою твоею. Но Рубь сказала: не принуждай меня оставить тебя и возвратиться отъ тебя; но куда ты пойдешь, туда и я пойду, и гдв ты жить будешь, тамъ и я буду жить; народъ твой будетъ моимъ народомъ, и твой Богъ моимъ Богомъ" (15-16). Для раціоналиста представляется весьма удобнымъ объявить этотъ отрывокъ имфющимъ глубокую древность, когда въ представленіи евреевъ ихъ Богъ, равно какъ и другіе боги замыкались въ опредъленныхъ географическихъ границахъ, предположеніе чего, повидимому, можно усматривать въ рѣчахъ Неемини, но представляется страннымъ влагать такія річи въ уста еврейки послепленной эпохи, когда, по общему мненію, евреи имели монотеистическія воззрѣнія. Вотъ, почему намъ кажется, раціоналистическая теорія происхожденія священнаго текста водить нась вы вопрост о Руби по накоторому безысходному Мы думаемъ, что проще върнъе Ø вать эту исторію такъ, какъ она разсматривалась издавна. Руеь-это дъйствительно историческое лицо, прабабка Да-Нееминь действительно сказала то, что сказала. Только слова ея служать не выраженіемь віры, называемой теперь географическимъ монотензмомъ или генотензмомъ, а признаніемъ историческаго факта-часто очень печальнаго. Cuius regio, eius religio. Тысячи побужденій заставляють человека принимать исповедание той страны, въ которой онъ живетъ: невозможность служить Богу по своимъ обрядамъ, тяжесть положенія религіознаго отщепенца и т. д. Нееминь и усматривала для Руеи печальную необходимость подчиниться этому печальному закону. Не Рубь-надо полагать-поняла истину въры Израиля, какъ ее понимали и принимали лучшіе сыны и дочери и другихъ народовъ-и вошла въ составъ общины Израиля.

Религія Израиля—по самому существу своему—могла привлекать только лучшихъ людей, она очень много требовала отъ человъка и сурово подавляла низшія влеченія его чувственной природы. Это послъднее тяжелье для человъка самыхъ трудныхъ обрядовъ. Вотъ почему и сами израильтяне очень часто и въ большомъ количествъ уклонялись отъ путей Господнихъ, и вотъ почему, если иноплеменникъ или иноплеменница обнаруживали сознательную и твердую ръшимость вступить въ общину Израиля, они обыкновенно оказывались свътлыми личностями, ибо ихъ могла привлекать къ закону израилеву только правственная сила закона.

Усмотръть и оцънить ее было нелегко. Израильтянинъ эпохи судей являлся двойственнымъ въ глазахъ окрестныхъ народовъ. Народы эти, конечно, слышали и знали, какъ Господь вывелъ евреевъ изъ земли египетской и что сдълалъ Господь для Израиля, народы эти имъли возможность узнать законъ израилевъ и познакомиться съ высокими личностями, въ высокой мъръ осуществлявшими тяжелыя требованія этого закона. Но эту идеальную сторону Израиля окрестнымъ народямъ приходилось разсматривать сплетенною съ такою реальною дъйствитель-

ностью, которая бросала на нее очень мрачную тынь. Израильтяне стояли низко въ культурномъ отношеній, они жили, враждуя одни племена съ другими, и по отношенію къ окружающимъ народамъ они часто обнаруживали рабскую готовность усвоять ихъ обычаи, платить дань ихъ порокамъ. Трудно было при такихъ условіяхъ для жителя Геоы или Раббы утвердиться въ мысли, что Израиль, действичельно, народъ Божій. Въ эпоху царей положение дёла стало мёнаться. Израиль началъ становиться политически и нравственно кръпче, его темныя стороны становились менее заметны, между темъ окрестные народы не только не крвпли и не усиливались, но нъкоторые изъ нихъ повидимому исчезали и вымирали совсемъ. Въцарствованіе Саула это новое положеніе вещей не выступаеть замътнымъ образомъ. Начавши блестящее свое царствованіе, первый царь затымь вскоры уклонился оть божественныхъ повельній, забольль и остатокь жизни провель въ томъ, что боролся съ тънями, созданными собственнымъ воображениемъ. Однако и въ его дни, мы видимъ, Израиль выступаетъ изъ своихъ предвловъ уже какъ карающій злыхъ и милующій добрыхъ изъ иноплеменниковъ: Саулъ поразилъ амаликитянъ, но позаботился о спасеніи кенеянъ (1 Цар. XV, 6-7). Но значеніе Израиля для окрестныхъ народовъ-мы видимъ-широко расширилось со дней Давида. Прежде еще, чемъ стать царемъ, во время своихъ печальныхъ скитаній вслёдствіе преслёдованій Саула, Давидъ былъ въ сношеніяхъ съ моавитянами (1 Цар. XXII, 3-4) и съ филистимлянами (1 Цар. XXVII), онъ расширилъ ихъ, ставъ царемъ.

Исторія Давида показываеть намъ, что во время этого царя иноплеменный элементь въ значительномъ количеств вошель въ составъ Израиля, и что этотъ остатокъ хананеевъ по своимъ нравственнымъ качествамъ иногда могъ быть образцомъ и для израильтянина. Укажемъ два такихъ примъра: Урія—хеттеннинъ и Орна-іевусеянинъ. Урія счелъ для себя нравственно непозволительнымъ спать подъ кровлею своего дома (2 Цар. XI, 11), когда ковчегъ (Божій) находился въ открытомъ полъ, и судъ Божій жестоко покаралъ богоизбраннаго царя (2 Цар. XII) за его коварный поступокъ съ честнымъ и храбрымъ хет-

телниномъ. Орна ісвуссянинь (2 Цар. XXIV, 16-24) обнаружилъ полную готовность отдать принадлежащее ему мъсто для устроенія жертвенника Господна и дать все нужное для жертвы. Знамевательно также, что ковчегъ Господень прежде, чемъбыть перенесеннымъ въ Ісрусалимъ, оказывается въ дом'в Аведпара геоянина (филистимлянинъ), и вмъстъ съ ковчегомъ на домѣ Аведдара почило благословеніе Божіе (2 Цар. VI, 10—11: Нарадип. XIII, 13-14). Самого Давида мы видимъ постоянно окруженнымъ иноземцами. Особенно выступаетъ филистимскій элементь. Во время возстанія Авессалома мы видимъ, всь Хелееен и всф Фелефен, и всф Геояне до шестисотъ человъкъ, пришедшіе вмісті съ нимъ изъ Геоа, шли впереди царя" (2 Пар. XV, 18) и на предложение царя геоянамъ оставить его въ несчасти Ессей геоянинъ сказалъ: "живъ Господъ, и да живетъ господинъ мой царь, гдё-бы ни былъ господинъ мой царь, въ жизни ли въ смерти, тамъ будеть и рабътвой (ibid. 21). Съ филистимлянами вообще въ эту пору отношенія повидвиому стали дружественными (3 Цар. 11, 39-40). Но Давидъ стремился установить таковыя и съ другими окрестныминародами, онъ бралъ женъ иноплеменницъ (2 Цар. III, 3) и отдавалъ родственныхъ ему лицъ въ замужество за иноплеменниковъ (1 Парал. II, 17 и 2 Цар. XVII, 25). Не по его винъ ему пришлось вести борьбу съ аммонитянами и моавитянами. Давидъ установилъ сношенія съ финикіянами. Кто знастъ, можетъ-быть для духовнаго развитія человічества эти сношенія иміти гораздо большее значеніе, чтить обыкновенно предполагають? Съ вижшней стороны еврейско-финикійскій союзъобыкновенно разсматривается, какъ актъ обоюдно мудрой политики и у израильтянъ и финикіянъ не было никакихъ причинъ для столкновенія. Даже въ самую блестящую эпоху своего существованія, евреи никогда не могли им'єть мысли совершить нападеніе на финикійскіе города, которые были окружены кръпками стънами, владычествовали надъ моремъ и для которыхъ не былъ страшенъ голодъ. У евреевъ не было армін и имъ совершенно было неизвёстно искусство осады для того, чтобы отважиться на предпріятіе, предъ которымъ отступили громадная армія и машины Ассиріи. Съ другой стороны, финикіяне, предъ которыми для эксплоатаціи открывались безграничныя пространства запада, никогда не думали завоевывать Сиріи, имъ было достаточно, что для нихъ тамъ были открыты рынки и что караваны тамъ могли проходить свободно. Ближайшій союзь съ царствомь іудейскимь представляль имъ всв эти выгоды, онъ одновременно защищаль ихъ и отъ наступленія филистимлянь и оть нападеній наподовь пустыни. Еврейскій народъ и какъ потребитель, и какъ производитель быль кліентомъ, отъ котораго можно было только получить пользу. Всѣ произведенія искусства-одежду, драгоцѣнности, домашніе предметы, оружіе, утварь финикіяне могли сбывать израильтянамъ, въ обмѣнъ на эти мануфактурный издѣлія евреи доставляли имъ хлёбныя растенія, плоды, палестинскій скотъ. бальзамъ теплой іорданской долины, рабовъ обоихъ половъ... 1). Но это одна сторона дела. Въ немъ есть другая. Финикіяне были космополитами древняго міра, они посъщали и острова Британіи, и Галлію, и Италію, и Африку. Они привозили въ эти страны и вывозили изъ нихъ разныя произведенія природы и рукъ человъческихъ. Развозили и привозили они и нъчто иное: духовную культуру. Они знакомили востокъ съ западомъ и западъ съ востокомъ. Люди разныхъ странъ узнавали, благодаря финикіянамъ, религіи и върованія народовъ всего культурнаго міра. Религію финикіянъ характеризують различно, въ ней видятъ модификацію ассиро-вавилонской религіи, семитическую религію, ее называють нікоторые монотеистическою, нівкоторые јерархическимъ политеизмомъ, но думаемъ, что не можетъ быть никакихъ сомнъній въ томъ, что она представляла образецъ самаго пестраго и широкаго синкретизма. Мы находимъ въ ней и вааловъ и Эль Шаддаи (гремящій) и Адонаи (Адонисъ, онъ-же Таммузъ) и Астарту и Оаннеса (вавилонск.) и Мелькарта, напоминающаго о Гераклъ. Финикійскіе храмы имъли видъ и расположение совершенно такие-же, какие имъли храмы Египта. Ихъ прямо называють копіями последнихъ. Но кромѣ храмовъ у нихъ были бетили и имъ приписываютъ даже тотемизмъ. Финикія была въ некоторомъ смысле религіознымъ музеемъ, и финикійскіе моряки могли много поразсказать о

<sup>7)</sup> Perrot et Chipier, L'Histoire de l'Art IV, p. 142.

различных религіяхь народамь, съ которыми они имёли дёло, они могли разсказать объ Ісговії и объ евреяхъ, равно какъ и объ Озирисв и Аписв и поселенцамъ Тибра и Роны, и сввернымъ африканцамъ, и жителямъ Британіи. Слушали ли ихъ? Ответь на этоть вопрось мы должны искать во внъбиблейскихъ источникахъ. Но въ Библіи-въ встхомъ и новомъ завътъ (Ме. XV, 22-28; Лк. IV, 25-26; X, 14)-мы находимъ указанія, что къ самимъ финикійцамъ проникала вёра Библіи, семена откровенія встречали здёсь иногда благодатную почву и давали плоды. Синкретизмъ финикійской религія, не быль синкретизмомъ каждаго финикійца, изъ обширнаго пантеона боговъ, который предлагала Финикія своимъ сынамъ, каждый выбираль техь, которые наиболее отвечали его стремленіямъ и нравственной настроенности. Должны были находиться чистыя сердца, которыя отдавали свое почитание Богу израилеву. Между финикіянами и евреями заключались брачные союзы (3 Цар. VII, 13-14), и въ важитыщемъ религіозномъ діль евреевъ-построеніи храма принимали ділтельное участіе финикійскіе рабочіе (3 Цар. V, 6, 18).

По совершеніи этого діла, мы видимъ, преемникъ Давида -мудрейшій царь израиля сознательно исповедуеть ту цель, которой до того времени безсознательно служили евреи. Къ пространной молитвѣ, которую Соломонъ произнесъ при торжествъ освящения храма, онъ говорилъ, между прочимъ, слъдующее: "если и иноплеменникъ, который не отъ Твоего народа Израиля, придетъ изъ земли далекой ради имени Твоего-ибо они услышать о Твоемъ имени великомъ и о Твоей рукъ сильной и о Твоей мышцѣ простертой, и придетъ онъ и помолится у храма сего, услышь съ неба, съ мъста обитанія Твоего, и сдълай все, о чемъ будетъ взывать къ Тебъ иноплеменникъ, чтобы всв народы земли знали имя Твое, чтобъ боялись Тебя, какъ народъ Твой Израиль, чтобы знали, что именемъ Твоимъ называется храмъ сей, который я построилъ". (3 Цар. VIII, 41-43; ср. 2 Парал. VI, 32-33). И свою молитву царь заключилъ такъ: "и да будутъ слова сіи, которыми я молился (нынѣ) предъ Господомъ, близки къ Господу Богу нашему день и ночь, дабы Онъ делаль, что потребно для раба Своего, и что потребно для народа Своего Израиля изо дня въ день, чтобы всё народы познали, что Господь есть Богъ и нётъ кромё Его; да будетъ сердце ваше вполнё предано Господу Богу нашему, чтобы ходить по уставамъ Его и соблюдать заповёди Его, какъ нынё" (ibid. 59—61). Идеалъ царя несомнённо быль тотъ, къ осуществленію котораго человічество направлялось волею провидёнія. Всё народы должны познать истиннаго Бога, молитвы всего человічества должны обратиться къ іерусалимскому храму.

Молитва царя была услышана. Изъ Х гл. 3 кн. царствъ мы узнаемъ, что уже къ нему за тысячу лътъ до Р. Х. приходили изъ разныхъ странъ послушать его и поучиться отъ мудрости его. "И всъ (цари) на землъ искали видъть Соломона, чтобы послушать мудрости его, которую вложилъ Богъ въ сердце его. И они подносили ему, каждый отъ себя, въ даръ: сосуды серебряные и сосуды золотые, и одежды, и оружіе, и благовонія, коней и муловъ каждый годъ" (24-25). Какая мудрость влекла этихъ владыкъ въ столицу Израиля? Древніе не интересовались и не цінили ту мудрость, которая объясняеть великое изъ малаго, зв'яздное небо изъ движенія атомовъ, переселенія народовъ недостаткомъ хлѣба, древніе, вапротивъ, искали въ маломъ видъть отражение великаго, ничтожныя явленія представлялись въ ихъ глазахъ символомъ великихъ истинъ, въ шелестъ травы они хотъли находить знаменательныя пророчества. Будучи крайне наивны въ своихъ частныхъ сужденіяхъ, древніе въ общемъ гораздо лучше и глубже, чемъ новые, понимали, что міръ есть тайна и что откровеніе этой тайны можетъ быть подано только свыше. Соломонъ, въ глазахъ древнихъ, не могъ казаться человъкомъ, пріобрётшимъ знанія и мудрость путемъ собственныхъ усилій и обязаннымъ своимъ духовнымъ богатствомъ исключительно самому себъ, они должны были видъть въ немъ человъка, одареннаго свыше, и никакъ нельза ошибиться, предположивъ, что разговоры царей съ Соломономъ вращались около въчныхъ истинъ-Бога, путей провиденія, образа поведенія людей, и Богопросвітенный царь указываль своимъ собесъдникамъ ключъ къ разръшенію ихъ вопросовъ и сомнёній въ истинахъ откровенія. Такая мудрость заключается

въ священныхъ книгахъ, съ которыми преданіе обыкновенно связываеть имя Соломона. Мы знаемь, что некоторыя изъ этихъ произведеній на самомъ дёлё поздняго происхожденія—книга премудрости Соломоновой (написанная по гречески) памятникъ 1-го стольтія, но мы думаемъ, что духъ, которымъ проникнуто это произведеніе, есть духъ Соломоновъ. Книга достойна, скажемъ словами почившаго московскаго святителя (Филарета), имени ея автора. Несомнънность бытія Божія, объясненіе возникновенія ложнаго Богопочитанія, нравственныя обязанности царей, въчныя нравственныя истины (предметы содержанія книги премудрости Соломоновой) не были ли вмъстъ и предметами бесъдъ Соломона съ царями? Все это-развитие и раскрытие положеній, которыя мы находимь уже въ Притчахъ и Екклезіастѣ (см. Притч. VIII, 12, 15, 16; XX, 27 и т. д.). Раціоналистическая критика отвергаетъ принадлежность этихъ книгъ -- равно какъ и пъсни пъсней--- Соломону. Конечно, притчи въ томъ видь, въ какомъ онъ существують теперь, не могутъ всецьло принадлежать знаменитому сыну Давида (см. XXV, 1; XXX, 1; XXXI, 1). Объ авторъ книги Екклезіастъ писаніе не даеть прямыхъ указаній. Но для того, чтобы отвергнуть ихъ принадзежность Соломону всецьло, нужно стать въ противоръчіе съ Св. Писаніемъ (3 Царств. IV, 32; Притч. I, 1; X, 1), съ преданіемъ и нужно игнорировать соответствіе содержанія этихъ книгъ съ политикою мудраго царя. Соломонъ имелъ космополитическія тенденцій, онъ стремился стать всечелов вкомъ, и Божественный Промыслъ избралъ его согласно съ его характеромъ орудіемъ для возвѣщенія истинъ общаго характера-доступныхъ и въ Ветхомъ Завёте пониманію и іудея и еллина.

Въ ряду тёхъ лицъ, которыя предпринимали путешествія въ Іерусалимъ для поучительныхъ бесёдъ съ его мудрымъ царемъ, Библія особеннымъ образомъ отмёчаетъ царицу савскую. Кто и откуда она была? Была ли она царицей сабеевъ изъ южной Аравіи (по арабскимъ преданіямъ) или изъ Абиссиніи (Іосифъ Флавій называетъ ее царицей Эвіопіи и Египта. Antiquit. VIII, § 5), она во всякомъ случат была издалека и изъ народовъ чуждыхъ и ея сношенія съ Соломономъ происходили на почвт религіозно-философской. Свои впечатлёнія отъ бесёдъ съ ца-

ремъ она выразила въ следующихъ словахъ: "верно то, что я слышала въ землъ своей о дълахъ твоихъ и о мудрости твоей; но я не върила словамъ, доколъ не пришла, и не увидъли глаза мои: и вотъ, мит и въ половину не сказано: мудрости и богатства у тебя больше, нежели какъ я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сіи слуги твои, которые всегда предстоять предъ тобою и слышать мудрость твою: Да будеть благословенъ Господь Богъ Твой, Который благоволиль посадить тебя на престолъ израилевъ! Господь по въчной любви своей къ Израилю, поставилъ тебя царемъ-творить судъ и правду" (3 Цар. Х, 6-9). Должно полагать, что эти впечатленія не были единоличными, но въ нихъ уже слышится исповъданіе, произносимое лучшими людьми изъ непринадлежавшихъ къ церкви, что истина находится въ церкви-въ Богоизбранной общинъ израилевой. Замътимъ, что это исповъдание произносится за тысячу лётъ до Р. Х., за сотни лётъ до появленія Зороастра, Конфуція, Сакъямуни и до расцейта греческой философіи. Уже въ этой отдаленной древности истина вовсе не скрывалась подъ спудомъ, но отъ того центра, гдъ она лила свътъ, люди направлялись къ периферіи, и ея голосъ и ея свътъ становились для нихъ невоспринимаемыми. Въ словахъ Библіи о томъ, что слава Соломона распространялась по всей землъ, відь ніть нужды видіть крайнюю гиперболу. Хирамь тирскій -быль съ нимъ въ союзъ, а моряки Хирама ъздили по всему міру. Самъ Соломонъ завель обширныя международныя сношенія. Мы, между прочимъ, читаемъ, что корабль Хирамовъ привезъ ему много драгоценностей изъ Офира (3 Цар. IX, 28; Х, 11). Этотъ Офиръ искали въ разныхъ местахъ. Если справедливо предположение, что Офиръ есть Абира (страна пастуховъ) городъ при устьи Инда, то тогда, значитъ, "подданные Соломона" (3 Цар. IX, 27) проникали въ страну, гдъ виоследствіи распространились буддизме и затемь браманизме, за столетія до Будды и развитія браманской системы. Соломонъ заводилъ сношенія съ народами земли посредствомъ флота и каравановъ и старался упрочить сношенія съ сосёдними государствами посредствомъ браковъ. Священный историкъ особенно отмъчаетъ женитьбу Соломона на дочери фараона. По-

видимому его тесть-одинъ изъ последнихъ представителей ХХІ-й династін (Пинотемъ в'фроятніве, чімъ Писовханъ). Египетская принцесса, видно, доставляла Соломону не мало хлопотъ, построиль для нея особенный домъ (3 Цар. ІХ, 24 2 Парал. VIII, 11). Эта заботливость, полагаемъ, указываетъ высокое значение этой принцессы, на то, что она была близка сердцу Фараона (положеніе дочерей ассиро-вавилонскихъ царей, которыя выходили за фараоновъ было незавиднымъ, какъ это заставляють думать таблицы Тэль-Эль-Амарны), близкія сношенія съ фараономъ долженъ быль им'єть и Соломонъ. Имвлъ Соломонъ и другихъ женъ иноплеменницъ, и его преемникъ Ровоамъ былъ рожденъ отъ Наамы-дочери царя аммонятскаго (3 Цар. XIV, 21, 31; 2 Парал. XII, 13). Но жены оказались вреднье флота. Теоретическая мудрость царя, помогавшая ему руководить другихъ и направлять ихъ къ истинъ, не удержала въ истинъ его самого. Онъ, молившійся о томъ, чтобы свътъ откровенія распространился до предъловъ земли, самъ кончиль темъ, что началь содействовать потемнению его и въ Іерусалимъ. Вмъстъ съ иноплеменными женами въ израиль проникли и капища Хамосу и Молоху и служение Астартъ и Милхому (3 Цар. XI, 7, 8), и самъ царь служилъ имъ и дълалъ неугодное предъ очами Господа. Нравственная сила царя оказалась гораздо ниже его мудрости, и онъ на соблазнъ многимъ-въ угоду женской любви-кадиль тому, во что самъ несомивно не ввриль. Факть этоть даказываеть, что религіозныя верованія за 1000 леть до Р. Х. не пріурочивались на самомъ деле къ географическимъ границамъ, что принципъ cuius regio, eius religio не быль безусловно всесилень, религіозно-върованія взаимно проникали. Но если къ Израилю проникали языческія върованія, то и израильскія могли проникать къ язычникамъ, когда худшіе элементы Израиля обращались къ Молоху и Астартъ, лучшіе изъ язычниковъ могли обращаться мыслію и сердцемъ къ Богу небесь-Ісговъ. Иноплеменники, которые по закону должны были становиться частью Израиля, на самомъ дълъ, являясь въ Израилъ, иногда приносили съ собою своихъ боговъ. Но мы имвемъ твердыя основанія думать, что эти боги, въра въ нихъ и связанный съ нею культъ держались недолго у пришельцевь израилевыхь. Изъ всёхъ народовь евреи, кажется, обладали наибольшею способностью оставаться самими собой на чужбинё. Поэтому о нихъ естественнёе всего предполагать и это—какъ увидимъ мы далёе—подтверждается свидётельствами, что они несли съ собой религіозную пропаганду за границы Израиля. Но иноземпый элементь, вступившій въ Израиль, вліялъ на него не долго и въ послёдующемъ слился совсёмъ съ Израилемъ и его религіею. Между тёмъ этотъ элементъ былъ очень и очень не незначителенъ. Вторая книга Поралипоменонъ (II, 17) даетъ намъ относительно него слёдующее сообщеніе: "И исчислилъ Соломонъ всёхъ пришельцевъ бывшихъ тогда въ землё израилевой послё исчисленія ихъ, сдёланнаго Давидомъ, отцомъ его,—и нашлось ихъ сто пятьдесятъ три тысячи шестьсотъ".

Со смертью Соломона кончилось единство Израиля. Царство разділилось на два, этотъ политическій перевороть сопровождался важными религіозными послёдствіями: политическое раздъленіе повлекло за собою раздъленіе религіозное. Царь израильскій Іеровоамъ для того, чтобы его подданные не ходили въ Іерусалимъ на поклоненіе Іеговъ, создаль культь тельцевъ въ Вееилъ и Данъ, устроилъ высоты, установилъ свои праздники и свое священство (3 Цар. XII). Какъ мы видимъ изъ дальнъйшаго повъствованія (наприм. XIII, 6), Іеровоанъ не думаль отрекаться отъ Ісговы, но онъ решилъ самосозданнымъ культомъ замѣнить культъ богоутвержденный. Онъ внесъ много произвольнаго въ религіозную практику, но онъ повидимому мало коснулся религіознаго ученія. Однако, такъ какъ многіе знакомятся прежде всего и больше всего съ ученіемъ по обрядамъ, то, понятно, что нововведенія въ царстві израильскомъ сопровождались пагубными послёдствіями. Нёчто подобное. надо полагать, происходило и въ Гудев. Для израильскаго царя религіозная реформа, можеть быть, потому представлялась дізломъ легкимъ, что онъ самъ уже раньше, чвмъ сталъ царемъ, жилъ нъкоторое время въ чисто языческой атмосферъ Египта (XI, 40-41). Первые преемники Соломона въ Гудев съ материнской стороны тоже были языческого происхожденія: Ровоамъ — сынъ аммонитянки, его преемникъ Авія быль

сыномъ Маахи, дочери Авессалома, внучки царя герарскаго (XV, 2). Они не ходили путями правыми (XV, 3). Такимъ образомъ, носители власти въ Гудећ и Израилћ не были представителями чистаго истиннаго Богопочитанія, вслідь за ними, конечно, многіе уклонялись отъ путей правыхъ, но за этимъ нечестіемъ, которое явно и грубо выставляло себя на світъ, въ тени скромно жило много благочестивыхъ (XIX, 18). Однако и нечестіе встрічало себі явное и смітлое противодійствіе со стороны пророковъ, и въ двятельности этихъ пророковъ уже совершенно явно раскрывается условность еврейскаго націонализма, раскрывается истина, что Богъ израилевъ есть Богъ всвхъ народовъ и что обособление Израиля имъло своею целию и благо и этихъ народовъ, а не благо только Израиля. При первыхъ израильскихъ царяхъ мы встречаемъ пророковъ обличителей нечестія этихъ царей (XIII и XIV гл.), но по ибръ того, какъ исторія подвигается далье, мы видимъ, пророки начинають действовать на более широкой арень, и ихъ речи и дъла, оказывается, имъють въ виду благо не одного Израиля. Это прежде всего открывается намъ въ дъятельности Иліи и затемь Елисея.

Профессорг С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будетъ).

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

#### Отъ переводчика.

Изъ 11-ти томовъ Кузеновскаго изданія (1824 — 6 г.) трудовъ Декарта русская публика до сихъ поръ можетъ читать на своемъ родномъ языкъ только незначительную часть перваго тома-его "Разсужденія о методь". Этоть трудь самый ранній изъ встахъ трудовъ Декарта, въ которомъ онъ и не задавался целью изложить съ надлежащею полнотою свои взгляды, существуетъ даже въ двухъ переводахъ: Скіады-1873 г. и Любимова 1886 г. Все остальное и более существенное, писанное Декартомъ или на латинскомъ или на французскомъ языкъ. для большинства русской публики остается недоступнымъ въ подлинникъ. Между тъмъ, если вообще нужно считать большимъ ущербомъ для философскаго образованія необходимость читать философскія системы въ изложеніяхъ разнаго рода "курсовъ", то о Декартъ это нужно сказать въ особенности. Въ высшей степени содержательная его система вылилась у него въ необыкновенно цельную, строго последовательную, а потому очень ясную и удобную для воспріятія форму. А неизбѣжная сухость краткаго изложенія или даже обширнаго обследованія не можетъ не сделать её и боле темною и мене интересною. Впрочемъ, и литературу о Декартъ у насъ нельзя назвать богатой. Въ дополнение къ указаниямъ, сделаннымъ на этотъ счетъ въ "исторіи новой философіи" Фалькенберга отмітимъ: Фулье, Декартъ, пер. Татариновой подъ ред. Н. Я. Грота.

Біографическій очеркъ Паперна: Декартъ, его жизнь и философская дѣятельность 1895 г. Серебренниковъ. Ученіе Локка о прирожденныхъ началахъ знанія и дѣятельности. Стр. 80—138. 1892 г. Трехсотлѣтній юбилей со дня рожденія Декарта, исполнившійся въ 1896 г., далъ еще нѣсколько статей: Н. Гротъ. О жизни и дѣятельности Декарта. Вопросы Фил. и Псих. кн. 35. Н. А. Умовъ. Значеніе Декарта въ исторіи физическихъ наукъ. Вопр. Ф. и П. кн. 34. Л. М. Лопатинъ. Декартъ, какъ основатель философскаго и научнаго міросозерцанія. Ібід. Серебренниковъ. Декартъ и его философія. Хр. Чт. 1896 г. кн. ІІ-я. Указаніе на иностранную литературу можно найти у Фалькенберга и Паперна.

Здёсь мы предлагаемъ переводъ "Размышленій о первой Философіи", самаго главнаго метафизическаго изслёдованія Декарта, о которомъ справедливо можно сказать, что въ немъ находится ключъ къ уразумёнію всей его философіи. Къ этому сочиненію, вышедшему на латинскомъ языкё въ 1641 г., самимъ Декартомъ были приложены: посвященіе его теологическому факультету Парижскаго университета, предисловіе и краткій обзоръ (Synopsis) слёдующихъ шести размышленій. Здёсь переведены и эти добавочныя части, какъ необходимыя для уясненія той задачи, которая предносилась автору "Размышленій", и тёхъ цёлей, какія онъ преслёдоваль здёсь.

# Рене Денартъ мудрѣйшимъ и славнѣйшимъ мужамъ, денану и докторамъ священнаго теологическаго Парижскаго факультета.

Столь законная причина побуждаетъ меня представить вамъ это произведение и столь-же законную, я върю, будете имъть вы, по ознакомлении съ содержаниемъ моего труда, взять его подъ свою защиту, что я не нахожу возможнымъ какъ-нибудь лучше отрекомендовать его здъсь Вамъ, какъ только вкратцъ пересказавши, къ чему я въ немъ стремился. Изъ всъхъ тъхъ вопросовъ, которые должны быть раскрываемы скоръе при помощи философіи, чъмъ богословія, два—о Богъ и о душь я считалъ по преимуществу таковыми. Ибо если намъ върующимъ достаточно върить, что душа не умираетъ съ тъломъ и

что Богъ существуетъ, то невърующимъ, кажется, невозможно преподать сколько нибудь религіи, и даже какую-либо нравственную добродътель, если предварительно не докажемъ имъ эти два положенія путемъ естественнаго разума. И какъ часто въ этой жизни предлагають большую награду порокамъ, чёмъ добродътели, какъ немногіе предпочитаютъ честное полезному, если не боятся Бога и не ожидають другой жизни. Хотя правда вообще должно върить въ существование Бога, потому что этому учить св. Писаніе, и наобороть-св. Писанію нужно върить, потому что оно дано Богомъ; въра есть даръ Божій и Онъ, давши благодать въры въ остальное, можетъ даровать намъ въру и въ собственное свое существованіе. Однако нельзя предложить этого невърнымъ, потому что они сочтутъ это логическимъ кругомъ. Я замътилъ даже, что не только Вы и прочіе богословы утверждають возможность доказыванія существованія Бога естественнымъ разумомъ, но и изъ св. Писанія следуеть, что познаніе Его легче познанія многихь сотворенныхъ вещей и вообще такъ легко, что не имъющіе его повинны. Это ясно изъ следующихъ словъ Прем. 13 (ст. 8-9): \_но и они неизвинительны; если они столько могли разумъть, что въ состояни были изследовать временный міръ, то почему они тотчасъ не обръли Господа Его." И къ Рим. гл. І таковые называются "безотвътными"; тамъ-же словами: "что можно знать о Богъ, явно для нихъ", намъ показано, что все доступное познанію въ Богѣ можетъ быть открыто соображеніями нашего ума. Поэтому я счель умъстнымь изследовать, какимъ образомъ и какимъ путемъ Богъ познается легче и върнъе, чъмъ обыденныя вещи (res seculi). Что же касается души, то многіе считають, что не легко изследовать ея природу. а некоторые даже осмедились утверждать, что человеческія соображенія уб'єждають въ ея уничтоженіи вм'єсті съ тілонъ и что одна только въра научаетъ противному. Однако такъ какъ таковыхъ осуждаетъ Латеранскій соборъ. бывшій при Львь Х, въ 8 своемъ засъданіи, и часто поручаеть христіанскимъ философамъ разрушать ихъ доводы и доказывать истину по мъръ возможности, то я не поколебался взяться за это. Кромъ того, я знаю многихъ нечестивцевъ, которые только потому не хотять върить въ существование Бога и признавать

различіе между душой человіка и тіломь, что еще никто, говорять они, до сихъ поръ не могъ этого показать. Я никакъ не согласенъ съ ними и, наоборотъ, думаю, что почти всъ соображенія, кои по поводу этихъ вопросовъ были приведены великими людьми, имъютъ силу доказательствъ, когда они достаточно поняты. И я убъжденъ, что едва ли можно представить тутъ еще какія нибудь соображенія, никъмъ ранъе не приводимыя. Однако ничего, полагаю, не можетъ быть полезнъе философіи, какъ старательно находить наилучтія всъхъ ихъ и стольже тщательно и ясно излагать, чтобы для всъхъ на послъдующее время они имъли значение дъйствительныхъ доказательствъ. Такъ какъ къ тому-же некоторые, коимъ извъстно было, что я нашелъ методъ- (не новый, конечно, потому что нътъ ничего древнъе истины) --- для разръщения всякихъ трудпостей въ наукахъ, всячески потребовали этого отъ меня, видя, что я счастливо пользуюсь имъ въ другихъ вопросахъ, то я счель своимъ долгомъ попытаться и въ этомъ случать. Все же, что я могъ сделать, содержится въ этомъ трактать. Я не пытался собрать въ немъ всф разнообразные доводы, какіе мотуть быть представлены для доказательства поставленныхъ вопросовъ, ибо это оказывается и не стоющимъ труда, какъ если бы ни одинъ изъ нихъ пе оказывался вфрымъ. Я изложиль только главные и выдающеся, но такъ, что уже осмеливаюсь ихъ предлагать какъ очевиднейшія и вернейшія доказательства. И прибавлю даже-они таковы, что не признаю возможнымъ для ума человъческого иного пути, по которому можно было бы найти лучшія. (Необходимость и слава Бога, къ которой здёсь все направляется, заставляеть меня нёсколько свободнее говорить о монхъ доказательствахъ, чемъ это позволяеть моя привычка). Впрочемъ, хотя я считаю ихъ върными и очевидными, однако я не убъжденъ, что они доступны усвоенію всіхъ. Но какъ въ геометріи многое, написанное Архимедомъ, Аполлоніемъ и Паппомъ, хотя и считается даже очевиднымъ и върнымь, потому что не содержитъ ръшительно ничего, что, разсматриваемое отдёльно, не было бы легко понято, и ничего, въ чемъ недоставало бы точной связи слъдствія съ посылками, однако, такъ какъ написанное-длинновато и требуеть отъ читателя большаго вниманія, оно пони-

мается очень немпогими; такъ и я, хотя считаю тв доказательства, коими пользуюсь, равными по достовърности и очевилности геометрическимъ или даже превосходящими ихъ, однако боюсь, что многіе не будуть въ состояніи достаточно воспринять ихъ, какъ потому, что они длинны и зависятъ другъ отъ друга, такъ особенно потому, что требуютъ ума, вполнъ свободнаго отъ предубъжденій-такого, который легко освобождался бы отъ вліянія чувствъ. И, конечно, не многіе въ мірф способны къ метафизическимъ наукамъ, какъ и къ геометрическимъ. Но кромъ того, между ними есть различие въ томъ. что въ геометріи, гдв по убъжденію всвхъ обыкновенно пишуть то, на что имъется върное доказательство, неопытные скорве погръшають, доказывая ложное, --- когда хотять показать, что это понимають, -- чёмъ отвергая истину. Напротивъ того, въ философіи, гдв, какъ думають, неть ничего, чего бы нельзя было толковать и такъ, и иначе, весьма немногіе изслъдують истину, гораздо больше домогаются прославить умъ свой тьмъ, что осмъливаются оспаривать самое лучшее (optima quaeque impugnare). Впрочемъ, каковы бы ни были мои доводы, такт какъ они однако относятся къ философіи; то я не нальюсь съ ихъ помощью сделать что-нибудь важное, если вы не поможете мив своимъ покровительствомъ, потому что о вашемъ факультетъ всъ высокаго миънія и имя Сорбонны настолько авторитетно, что не только въ делахъ веры ни одному Обществу послъ св. соборовъ не довъряють такъ, какъ вашему, но даже въ философіи человъческой нигдъ не признаютъ большей проницательности и надежности, равно какъ и большей правильности и мудрости въ произнесении суждений. Я не сомнъваюсь, что вы удостоите взять заботу объ этомъ сочиненіи прежде всего, конечно, чтобы его исправить, ибо я не забываю не только своей человъческой природы, но особенно своей неопытности, и не утверждаю, что въ немъ нетъ ощибокъ; потомъ вы позаботитесь, чтобы все въ немъ недостающее или недостаточно выполненное или требующее большого раскрытія пополнить, докончить и осветить, вы-ли это сделаете, или я подъ нашимъ руководствомъ. Наконецъ, послъ того, какъ содержащіеся въ этомъ трудь доводы, которыми даказывается существованіе Бога и различіе души отъ тіла, будуть

доведены до той очевидности, до которой, я върю, они могутъ быть доведены, такъ чтобы они оказались самыми точными доказательствами, вы пожелаете его обнародовать и публично засвидетельствовать. Я не сомневаюсь, повторяю, что если бы такъ было, то всв заблужденія, когда-либо бывшія относительно этихъ вопросовъ, въ короткое время исчезли бы изъ человъческаго ума. Ибо сама истина сдълаетъ то, что всъ разумные и ученые подпишутся подъ вашимъ приговоромъ, а авторитетъ-сдълаетъ то, что атеисты, которые обыкновенно болже надменны, чжиъ разумны и учены, оставять духъ противоръчія, и даже, можеть быть, - чтобы не показаться непонимающими, - сами станутъ защищать доводы, принимаемые за доказательства всёми одаренными умомъ. Наконецъ, всѣ прочіе легко повърятъ столькимъ свидътельствамъ, и не останется въ міръ больше ни одного, сомнъвающагося или въ существовани Бога или въ реальномъ отличін души отъ тіла. Какова отъ этого была бы польза, вы сами вашей мудростью можете оцёнить лучие всёхъ. И не прилично было бы меж указывать здёсь подробнёе на требованія религіи и Бога-вамъ, коп всегда были величайшими столнами католической церкви.

#### Предисловіе къ читателю.

Вопросовъ о Богѣ и душѣ человѣческой я уже нѣсколько коснулся раньше въ "Разсужденіи о методѣ для правильнаго употребленія разума и отысканія научныхъ истинъ", изданномъ на французскомъ языкѣ въ 1637 г. Я не имѣлъ, конечно, цѣлью изложить ихъ тамъ тщательно, но только попробовать изъ сужденій читателей узнать, какимъ образомъ я долженъ былъ трактовать о нихъ потомъ. Мнѣ казался такой пріемъ очень важнымъ, потому что я находилъ, что объ этихъ вопросахъ нужно говорить болѣе, чѣмъ одинъ разъ; да и слѣдую я въ изъясненіи ихъ путемъ такъ мало извѣстнымъ и настолько далекимъ отъ обычнаго употребленія, что я не счелъ полезнымъ излагать его подробнѣе во французскомъ произведеніи (т. е. въ "Разсужд. о методѣ"), предназначенномъ для чтенія всѣхъ безразлично, чтобы слабые умы даже не подумали считать его доступнымъ себѣ. Тамъ-же я просилъ всѣхъ, кто встрѣтитъ въ моихъ тру-

дахъ что-нибудь достойное порицанія, соблаговодить указатьмів на это.

Изъ того, что я тамъ сказалъ по поводу указанныхъвопросовъ, были представлевы достойными зам'вчанія два пункта, на которыя я здёсь отвёчу, прежде чёмъ приступить къ боле подробному ихъ раскрытію. Первый: изъ того, что душа (mens) человъка, обращаясь къ самой себъ, не замъчаетъ, что-бы она была чёмъ-нибудь инымъ, какъ только вещью мыслящей, не следуеть, чтобы природа ея или сущность состояла только въ томъ, что она вещь мыслящая, такъ какъ словомъ "только" исключается все, что даже, можетъ быть, и можно относить къ природъ души. На это возражение я отвъчаю, что я тамъ не имълъ въ виду исключать что нибудь подобное въ отношеніи самой истинной природы вещи (ad ipsam rei veritatem) (о ней, разумъется, я тогда не велъ и ръчи), но только въ отношении моего собственнаго воспріатія (ad meam perceptionem)-въ томъ смысль, что я рышительно ничего не знаю, что-бы могь навърное относить къ моей сущности кромъ того, что я вещь мыслящая или вещь, им вющая въ себъ способность в отр. Я далье покажу, какимъ образомъ изъ того, что в не знаю ничего иного, относящагося къ моей сущности, следуетъ, что ничто другое къ ней и въ дъйствительности не относится. Второй пунктъ: изъ того, что я имъю въ себъ идею вещи болье совершенной, чымь я, не слыдуеть, что-бы самая идея была совершениве меня, а твить менве, - чтобы существовало то, что эта идея представляетъ. Но отвъчаю, здъсь въ словъ "идея" скрывается двусмыслевность, ибо её можно разсматривать или матеріально (materialiter), какъ действіе разума, въ каковомъ смыслъ она не можетъ быть признана совершеннъе меня,--или объективно (objective), какъ вещь представляемую этимъ действіемъ, каковая вещь, хотя бы существованіе ея вив нашего разума и не предполагалось, можеть быть совершениве меня въ отношении своей сущности. Я далве подробно изложу, какимъ образомъ изъ того только, что я имъю въ себъ идею вещи болъе совершенной, чъмъ я, слъдуетъ, что эта вещь действительно существуетъ. - Кроме этихъ возраженій, я видёль еще два довольно обширныя сочиненія, но они сражаются не столько съ моими соображеніями по выше-

вопросамъ, сколько съ выводами изъ нихъ и **УКАЗАННЫМЪ** помощи аргументовъ, заимствованныхъ изъ "общихъ мъстъ" атенстовъ. Такъ какъ однако подобнаго рода аргументы не могутъ имъть никакой силы для всъхъ, усвоившихъ мои соображенія, а сужденія многихъ до того превратны и поверхностны, что они скорбе убъждаются ранбе воспринятыми, хотя-бы и ложными мивніями, чемъ истиннымъ и твердымъ опровержениемъ последнихъ, но услышаннымъ позднее, то я не хочу вдёсь отвёчать на нихъ, чтобы не быть вынужденнымъ поставить ихъ раньше. Вообще скажу, что все, выставляемое атенстами противъ существованія Бога, стоитъ въ зависимости всегда отъ того, что или Богу приписываются человъческія страсти или нашему уму усвояется такая сила и мудрость, что мы пытаемся понять и опредёлеть, что Богъ можетъ и должевъ совершить. Поэтому, чтобы не представлялось намъ здёсь никакого затрудненія, будемъ только помнитъ, что нашъ умъ должно признавать конечнымъ, а Бога непостижимымъ и безконечнымъ. Теперь-же я, испытавши однажды судъ человъческій, опять принимаюсь здёсь излагать тё-же вопросы о Богъ и душъ человъческой, а вмъстъ начала всей первой философіи, во не ожидаю ни одобренія толпы, ни множества читателей: и совътую читать это только тъмъ, кто можетъ и захочеть размышлять со иной серьезно и освободить свою мысль отъ чувствъ, а виъстъ и отъ всъхъ предразсудковъ, каковыхъ (читателей), я знаю, найдется очень не много. Что-же касается тёхъ, кои, не заботясь понять теченіе и связь моихъ доводовъ, станутъ старательно нападать на отдельныя заключенія, какъ это свойственно многимъ, заковые не получатъ большой пользы отъ чтенія этого сочиненія, и хотя, можеть быть, во многомъ найдутъ поводы для остротъ, однако не легко укажутъ что нибудь важное и достойное ствъта. Впрочемъ я даже и другимъ не объщаю, что удовлетворю ихъ во всемъ съ перваго взгляда, и не увъренъ въ томъ, что предвижу затрудненія всъхъ. Прежде всего однако въ этихъ размышленіяхъ я изложу тіз саныя мысли, съ помощью которыхъ, мив кажется, я достигъ върнаго и очевиднаго познанія истины, чтобы попробовать, не могу-ли я убъдить другихъ тъми-же самыми доводами, коими убъдилъ себя. Послъ этого я буду отвъчать на возраженія выдающихся по уму и учености мужей, коимъ эти размышленія я отправиль для оцінки, прежде чімь напечатать. Они сділали много и различныхъ возраженій, такъ что, смію надіяться, едва ли другимъ можеть придти на мысль что-либо по крайней мірів сколько нибудь важное, что еще не было бы затронуто ими. И поэтому даже прошу читателей произносить свой судъ о "Размышленіяхъ", не прежде, какъ соблаговоливши прочитать эти возраженія и всё ихъ разрішенія.

#### Кратное изложеніе (Synopsis) шести слѣдующихъ размышленій.

Въ первомъ размышленіи излагаются причины, вслёдствіе которыхъ мы можемъ усумниться во всёхъ вещахъ, особенно матеріальныхъ, пока конечно, не имёемъ другихъ основаній для знанія, кромѣ тёхъ, кои имёли до сихъ поръ. И хотя польза такого широкаго сомнёнія съ перваго взгляда не ясна, но она весьма велика и состоитъ въ томъ, что оно освобождаетъ насъ отъ всёхъ предразсудковъ и открываетъ путь къ очищенію мысли отъ чувствъ, а наконецъ дёлаетъ то, что мы не можемъ болёе сомнёваться въ томъ, что послё этого примемъ за истину.

Во второмъ: мысль, предполагающая подъ условіемъ свободы, что не существуетъ все то, въ существовании чего она хоть немного можетъ усументься, замъчаетъ, что не можетъ быть, чтобы она сама не существовала въ это время. Это-же весьма важно, потому что такимъ образомъ легко отличить принадлежащее ей, т. е., природъ мыслящей отъ принадлежащаго тёлу. Такъ какъ, можетъ быть, некоторые ожидають въ этомъ мъстъ доказательствъ безсмертія души, то таковымъ я намъренъ здёсь напомнить, что я осмелился писать только то, что можетъ быть тщательно доказано, поэтому я и не могъ следовать иному порядку, какъ только принятому у геометровъ, именно: прежде чемъ дать заключение по поводу указаннаго положения (о безсмертін души), я напередъ указаль все то, отъ чего оно находится въ зависимости. Первое и важнъйшее, что требуется для признанія безсмертія души, состоить въ томъ, чтобы образовать понятіе о ней, какъ можно бол'ве очевидное и совершенно отличное отъ понятія о тіль, что я и сділаль здісь (во 2-мъ разм.). Кромѣ того, требуется признать, что все, познаваемое

нами ясно и раздёльно, истинно въ той же самой мёрё, въ какой оно нами познается, чего я не могъ доказать раньше четвертаго размышленія. Должно имъть также раздъльное понятіе о тёлесной природ'є; оно установливается частью въ этомъ второмъ, частью же въ пятомъ и шестомъ размышленіи. Изъ этого-же должно заключать, что-то, что мы ясно и раздъльно представляемъ различными субстанціями, какъ представляются душа и тело, на самомъ деле суть субстанціи реально различныя между собой; а это устанавливается въ пиестомъ размышлении. Впрочемъ, то же самое утверждается и въ этомъ второмъ темъ, что мы признаемъ всякое тело делимымъ, а всякую мысль недёлимой, ибо не можемъ представить себъ середину какой-нибудь мысли, тогда какъ можемъ это сделать о всякомъ самомъ маломъ теле; поэтому мы признаемъ природы ихъ не только различными, но даже нъкоторымъ образомъ противуположными. Далъе по этому вопросу я не распространался въ этомъ сочинении отчасти потому, что и сказаннаго достаточно, чтобы показать, что разрушение тъла не влечеть уничтоженія души, и чтобы подать смертнымъ и надежду другой жизни, отчасти потому, что предпосылки, изъ которыхъ можетъ быть выведено безсмертіе души, находятся въ зависимости отъ изложенія всей физики. Відь для этого нужно знать, во-первыхъ, что всъ вообще субстанціи или вещи, которыя для своего существованія нуждаются въ творческой силь Бога, по самой природь своей нечничтожимы (incorruptibiles) и никакъ не могутъ перестать быть, если только тотъже Богъ не обратить ихъ въ ничто, лишивши ихъ своего попеченія. Нужно, дал'єе, обратить вниманіе, что тымо вообще есть субстація и потому никогда не погибаеть; томо-же человъческое отличается отъ другихъ тёлъ только извёстнымъ расположеніемъ своихъ членовъ и другими подобнаго рода акциденціями. Не то душа: она состоить не изъ акциденцій, а есть чистая субстанція, и хотя всё ся акциденціи мёняются, потому что объ однихъ вещахъ она думаетъ, другихъ желаетъ, третьи чувствуетъ и т. п., однако сама отъ этого не становится другой. Напротивъ тело человека становится только оттого, что изм'вняется форма н'вкоторыхъ его частей. Отсюда следуеть, что тело весьма легко разрушается, душа же по самой природе своей безсмертна.

Въ третьемъ размышленіи я, какъ мнѣ кажется, достаточно ясно изложиль мое главное доказательство бытія Божія. Впрочемъ, такъ какъ, для того чтобы какъ можно лучше оградить мысль читателей отъ чувствъ, я не пожелалъ воспользоваться здёсь никакими сравненіями, заимствованными отъ телесныхъ вещей, то, можетъ быть, и осталось много неясностей, которыя однако, надъюсь, будутъ окончательно устранены въ отвътахъ на возраженія. Такъ, между прочимъ, недоумѣніе-какимъ образомъ идея существа всесовершеннаго, которая есть въ насъ, имъетъ столько объективной реальности, что требуетъ и причины всесовершенной-я тамъ поясняю сравненіемъ съ весьма совершенной машиной, которой идея находится въ умъ художника. Ибо какъ объективное выполнение этой идеи должно имъть какую нибудь причину, именно въ знаніяхъ самаго художника или того лица, отъ котораго онъ ее позаимствовалъ, такъ и идея Бога, каторая есть въ насъ, не можетъ не имъть самаго Бога своей причиной.

Въ четвертомъ размышленіи доказывается, что все, что мы воспринимаемъ ясно и раздъльно, истинно, а вмѣстѣ разъясняется, въ чемъ состоитъ причина заблужденій, что необходимо знать какъ для подтвержденія предшествующаго, такъ и для пониманія остального. Нужно замѣтить предварительно, что я здѣсь вовсе не говорю о грѣхѣ или заблужденіи, сопровождающемъ достиженіе добра или зла, но о заблужденіи, случающемся при различеніи истиннаго отъ ложнаго. Здѣсь не разсматриваются истины, относящіяся къ вѣрѣ или къ образу жизни, а только спекулятивныя, познаваемыя помощью одного естественнаго свѣта.

Въ пятомъ размышленіи, въ силу разъясненія тѣлесной природы вообще, новымъ способомъ доказывается существованіе Бога. Здѣсь опять, можетъ быть, окажутся нѣкоторыя затрудненія; они разрѣшатся потомъ. въ отвѣтахъ на возраженія. Наконецъ здѣсь показывается, какимъ образомъ достовѣрность самихъ геометрическихъ доказательствъ зависитъ отъ познанія Бога.

Въ шестомъ, наконецъ, отличается разумъніе отъ вообра-

женія, описываются признаки ихъ различія; доказывается, что душа реально отличается отъ тъла, показывается, что не смотря на это, она такъ тъсно соединена съ тъломъ, что составляетъ съ нимъ нечто единое; опять разсматриваются все заблужденія, обычно происходящія отъ чувствъ; излагаются способы, какими ихъ можно избъжать; наконецъ, приводятся всъ соображенія, изъ коихъ можно заключеть о существованіи матеріальныхъ вещей. Это дълаю не потому, чтобы я считалъ ихъ весьма полезными для доказательства того, что они и доказываютъ-что действительно есть міръ, что люди имеють тела и под., въ чемъ никто здравомыслящій серьезно никогда не сомнъвался, но для того, чтобы изъ разсмотрънія этихъ соображеній видіть, что они и не такъ тверды и не такъ очевидны по сравнению съ тъми, чрезъ кои мы доходимъ до познанія Бога и нашей души, такъ что эти последнія суть самыя върныя и очевидныя изъ всъхъ, доступныхъ уму человъческому. Доказательство вотъ этого одного я и поставилъ своею целью въ этихъ размышленіяхъ. Поэтому я здёсь не воспроизвожу другихъ разнообразныхъ вопросовъ, кои я затрогивалъ въ нихъ случайно.

#### Первое изъ размышленій о первой философіи, въ коихъ показывается существованіе Бога и отличіе души отъ тѣла.

о томъ, въ чемъ можно усумниться.

Я уже нёсколькими годами равыше замётиль 1), какъ много ложнаго съ малыхъ лётъ принималь я за истинное и какъ сомнительно все, построенное впослёдствіи на этомъ: поэтому,если желаю установить въ наукахъ что нибудь прочное и устойчивое, нужно разъ въ жизни разрушить окончательно все и начать вновь съ первыхъ основаній. Но это казалось мнё дёломъ большой важности и я ожидаль возраста зрёлаго, который быль бы наиболёе способень къ усвоенію наукъ, я такъ долго медлиль, что было бы непростительно и все оставшееся мнё для дёятельности время потерять въ нерёшительности. Поэтому теперь, кстати освободивши свой умъ отъ всякихъ заботъ и позаботив-

Декартъ здѣсь разумѣетъ, свое "Разсужденіе" о методъ, вышедшее на франц.
 въ 1637; "Размышленія" же его появились въ печати въ 1641 году.

шись лишь о спокойномъ досугѣ, я удаляюсь въ уединеніе и займусь наконецъ серьезно и свободно этимъ общимъ ниспроверженіемъ моихъ мнѣній. Для этого не будетъ надобности показать, что всѣ они ложны. Этого, можетъ быть, никогда нельзя достичь; но такъ какъ даже простое размышленіе убѣждаєтъ такъ же тщательно удерживаться отъ согласія съ тѣмъ, что не совсѣмъ вѣрно и несомнѣнпо, какъ и съ завѣдомо ложнымъ, то будетъ достаточно основаній для того, чтобы отвергнуть всѣ мнѣнія, если я найду какой-нибудь поводъ сомнѣваться хотя въ одномъ. Поэтому-же ве будетъ надобности разсматривать каждое изъ нихъ отдѣльно,—такая попытка не имѣла бы конца; достаточно только подрыть основанія, чтобы само собой рушилось все воздвигнутое на нихъ, а потому я сразу начну-съ принциповъ, на коихъ опиралось все, чему я издавна вѣрилъ.

Все, что я принималь до сихъ поръ за самое истинное, я получаль или отъ чувствъ или чрезъ чувства (vel a sensibus, vel per sensus); они-же, я замѣтилъ, иногда обманываютъ насъ, а благоразуміе требуетъ никогда не довърять тому, что насъ обмануло хоть однажды. Но, можетъ быть, чувства, обманывая насъ въ вешахъ незначительныхъ и отдаленныхъ, не позволяють однако сомнъваться во многомъ, хотя бы это получалось чрезъ нихъ, напр., что я здёсь, сижу у камина, одётый въ халатъ; прикасаюсь руками къ бумагв и под.; и на какомъ основании я могу отрицать, что эти руки и все тьло-мое? Я уподобился бы, не знаю какимъ, сумасшедпимъ, коихъ мозгъ разстроенъ и помраченъ выделеніями желчи и которые постоянно уверяють, что они короли, тогда какъ они бъдняки, что одъты въ пурпуръ, тогда какъ они наги, которые утверждають, что голова у нихъ изъ глины, или что они-тыква или что сдъланы они изъ стекла. Но въдь это сумасшедшіе. Не быль-ли бы и я такимъ-же безумцемъ, если бы что-нибудь отъ нихъ сталъ перенимать себъ? Однако не забуду, что я человъкъ, имъющій обыкновеніе спать ночью и представлять себ'в лишь во сн'в вст тъ вещи, какія сумасшедшіе представляють себ'є на яву, и даже иногда еще менфе возможныя. Сколько разъ случалось мнф грезить во снъ, что я сижу здъсь, одътый, у огня, тогда какъ я раздътый лежаль на своей постели. Конечно, я теперь бодрствующими глазами смотрю на эту бумагу, и голова, которою двигаю, не отягощена сномъ, эту руку я протягиваю преднамъренно и свободно; во снъже, кажется, не происходить все такъ ясно и раздельно. Однако вспоминаю, что не разъ быль обманутъ во спъ подобными иллюзіями. Останавливаясь внимательнъе на этой мысли, прихожу кътвердому убъждению, что нътъ върныхъ признаковъ, по которымъ можно было бы отличить сонъ отъ бодрствованія, и такъ пораженъ такимъ заключеніемъ, что почти способенъ увърить себя, что спалъ. Предположимъ-же, что мы спимъ, и что всф эти частности-будто открываемъ глаза, двигаемъ головой, протягиваемъ руки, суть обманъ, что, можетъ быть, я даже не имъю ни рукъ, ни ногъ, ни всего тела въ такомъ виде, какъ это мит представляется. Однако на самомъ дълъ нужно сознаться, что грезы сновидъній суть какъ бы нікоторые живописные образы, которые могли быть составлены только въ подражание дъйствительнымъ вещамъ. Поэтому, по крайней мъръ все, что есть общаго у всехъ, какъ-то: глаза, голова, руки и все тъло суть вещи, существующія не въ воображенів, но и въ действительности. Безъ сомнънія, сами живописцы, когда стараются представить сиренъ и сатирисковъ въ самыхъ причудливыхъ формахъ, не могутъ придать имъ во всёхъ отношеніяхъ новой природы п только необыкновеннымъ образомъ перемфшиваютъ части различныхъ животныхъ. Если бы даже имъ удалось выдумать чтонебудь до того новое, чтобы рішительно ничего похожаго этому не было,--ивчто вполнв странное и ложное, то и тогда однако по крайней мъръ должны быть взяты изъ дъйствительности цетьта, изъ коихъ слагалось бы это новое. Равнымъ образомъ, такъ какъ указанныя общія принадлежности-глаза, голова, руки и под. могутъ сами стать предметомъ воображенія, то необходимо признать истиннымъ и действительнымъ нечто другое, еще болъе простое и общее, изъ чего, какъ изъ дъйствительныхъ цвътовъ, слагаются всъ тъ истинные и ложные вещественные образы, кои существують въ нашемъ сознаніи. Такими простыми и общими элементами, повидимому, являются: тълесная природа вообще и ся протяженіе, фигура протяженныхъ вещей, количество или ихъ величина, число, мъсто, гдъ

находятся, время, какъ ихъ продолжительность, и подобное. Вотъ почему мы сдълаемъ върное заключение, признавши, что физика, астрономія, медицина и всъ другія науки, зависящія оть разспотрёнія сложныхъ вещей, сомнительны. Напротивъ, ариеметика, геометрія и прочія науки подобнаго рода, кои трактують о самыхъ простыхъ и общихъ матеріяхъ, мало заботясь, существуютъ-ли онв въ природв или нвтъ, содержатъ нѣчто вѣрное и несомнѣнное, ибо, сплю-ли я или бодрствую, два сложенныя съ тремя дяютъ всегда пять и у квадрата не будеть болже четыремь сторонь. Повидимому, невозможно столь очевидное и истинное заподозрить въ ложности и недостовърности. Однако, издавна въ моемъ умъ кръпко укоренена мысль, что существуеть накій Богь, для котораго все возможно и который создаль меня такимъ, каковъ я есть. Огкуда я знаю, не сдълаль-ли онъ такъ, что вовсе нёть никакой земли, никаксго неба, никакого протяженнаго тъла, никакой фигуры, никакой величины, никакого мъста, и что однако все это представляется мит существующимъ такъ именно, какъ теперь я это вижу. А когда я вижу, что неръдко многіе ошибаются въ томъ, что по ихъ убъжденію имъ лучше всего извъстно, то отвуда могу знать, что Богъ не сдълалъ такъ, чтобы я ошибался всякій разъ, когда складываю два съ тремя или исчисляю стороны квадрата или, если возможно представить себъ что-нибудь болье легкое, то и въ этомъ. Но, можетъ быть, Богъ не сталъ бы меня обманывать на томъ основаніи, что онъ считается всеблагимъ? Однако, если противно его благости сотворить меня такимъ, чтобы я всегда обманывался, то не менте несогласимо съ ней допускать чтобы я обманывался иногда, а этого последняго отрицать нельзя. Если-же нікоторые скорбе согласились-бы отрицать существование такого всемогущаго Бога, чемъ признать всв прочія вещи недівствительными, то мы имъ не препятствуемъ и допускаемъ, что все сказанное о Богъ заблужденіе. Такія лица предполагають, что я достигь своего настоящаго состоянія или действіемъ фатума, или случайно, или последовательнымъ ходомъ вещей, или какимъ-нибудь другимъ образомъ, а такъ какъ возможность обманываться и заблуждаться есть накоторое несовершенство, то чамъ менае могущественнаго виновника моего происхожденія выставляють они, тёмь вёроятнъе становится даже такое мое несовершенство, чтобы я ошибался всегда. На такіе доводы я не знаю, что отвѣтить, и въ конц'я всего принужденъ признать, что изъ всего принимаемаго прежде за истину нътъ ничего, въ чемъ вельзя было бы усумниться. И это не вследствіе недоразуменія или легкомыслія, но вследствіе причинь важныхь и сбдуманныхь, такь что, если я хочу найти что нибудь достовфрное, я долженъ тщательно воздержаваться отъ согласія и съ этими достовърными истинами такъ же, какъ и съ заведомо ложными. Однако еще недостаточно замётить это, а нужно постараться всегда помнить, что постоянно приходится иметь дело съ привычными мееніями, кои почти даже противъ моей воли завладъваютъ моимъ довфріемъ, принадлежащимъ имъ какъ бы по праву долгаго употребленія и по привычкъ. Пока я стану представлять эти миънія такими, каковы они на самомъ дёлё, т. е., хотя нёкоторымъ образомъ подлежащеми сомненію, какъ только что показано, но тъмъ не менъе весьма въроятными, къ которымъ разумъ болъе склоненъ относиться съ довъріемъ, чъмъ отрицательно, до тёхъ поръ я никогда не отучусь соглашаться съ ними и полагаться на нихъ. Поэтому, какъ мив кажется, я не худо поступлю, если, наперекоръ обычной склонности, буду обманывать себя самого, представляя нёкоторое время эти мнёнія вообще ложными и плодами воображенія, пока наконецъ такимъ образомъ не сгладится вліяніе предубѣжденій съ той и другой стороны, такъ что никакая обманчивая привычка не станеть болье отвлекать мое суждение оть истиннаго воспріятія вещей. Я знаю, что отсюда не произойдеть никакой опасности или преступленія и вполн'в спокойно смотрю на такую недовърчивость, такъ какъ здъсь я веду ръчь не о поведении и морали, а о знаніи. И такъ допущу-же, что не этотъ благій Богъ источникъ истины, а нъкоторый злой геній, столь-же могущественный, какъ и коварный, употребилъ все свое искусство, чтобы меня обмануть. Стану думать, что небо, воздухъ, земля, цвъта, фигуры, звуки и всъ прочія внёшнія вещи суть только игра сновидьній, посредствомъ которыхъ онъ ставить съти моей довърчивости. Буду считать, что я не имъю ни рукъ, ни глазъ ни плоти, ни крови, ни какого-либо чувства и что я ложно считаю, что имъю все это. Упорно буду оставаться при

этомъ мнѣніи. Еслиже не въ моей власти открыть истину, то по крайней мѣрѣ стану охранять отъ извращеній то, что есть во мнѣ. и буду бдительно беречься, чтобы не позволить тому лживому духу навязать мнѣ что нибудь, какъ бы могучъ и коваренъ онъ ни былъ. Но это очень трудное дѣло и нѣкоторая косность влечетъ меня къ привычкамъ жизни. Подобно тому, какъ невольникъ, наслаждавшійся во снѣ воображаемою свободой, когда начинаетъ подозрѣвать, что это только сонъ, боится проснуться и долго не признаетъ, что это были заманчивыя иллюзіи, и я невольно склоняюсь къ прежнимъ мнѣніямъ и боюсь пробудиться, чтобы не быть вынужденнымъ проводить тяжелое бодрствованіе, смѣнившее тишину покоя, среди непреодолимаго мрака познанныхъ мною затрудненій виѣсто свѣта истины.

## Размышленіе второе. О природѣ души человѣческой; что душа намъ болѣе извѣстна, чѣмъ тѣло.

Вчерашнее размышленіе повергло меня въ такія сомнѣнія, что забыть ихъ не въ моей болѣе власти, и между тѣмъ я не вижу, какъ они должны быть разрѣшены; какъ будто я неожиданно упалъ въ пучину и такъ потрясенъ, что не могу ни стать на ноги, ни всплыть на поверхность. Однако сдѣлаю усиліе и попробую идти по тому-же пути, на который вступилъ вчера, отвергая, разумѣется, какъ совершенно ложное все то, что допускаетъ хотя малѣйшее сомнѣніе. Такъ пойду далѣе, пока не достигну чего-вибудь достовѣрнаго или по крайней мѣрѣ, если ничего другого, то хоть то навѣрное узнаю, что нѣтъ ничего достовѣрнаго. Чтобы сдвинутъ съ мѣста всю землю, Архимедъ требовалъ только твердой и неподвижной точки опоры, такъ и я буду имѣть великія надежды, если найду хоть что-нибудь вѣрное и непоколебимое.

Итакъ и предполагаю, что все, что я вижу, ложно, и върно, что никогда не существовало того, о чемъ говоритъ мито обманчивая память, и что я не имтю ртшительно никакихъ чувствъ; тъло, фигура, протяжение, движение и мъсто сутъ химеры. Что-же въ такомъ случать будетъ истинно? Можетъ быть то одно, что нътъ ничего достовърнаго? Но откуда я внаю, что нътъ чего-либо отличнаго отъ только что перечи-

сленнаго, такого, въ чемъ не оказалось бы ни малейшаго повода къ сомевнію? Развів нівть въ самомъ дівлів какого-нибудь Бога, или какимъ бы именемъ Его ни назвать, который и вложиль вь меня эти самыя мысли? Однако зачёмь-же мнё это думать, когда, можеть быть, я и самъ могу быть ихъ виновникомъ? Поэтому по крайней мфрф представляю-ли я самъ что-нибудь? Но я уже раньше отвергъ у себя всв чувства и всякое тёло, и однако мое я остается. Что-же изъ этого? Такъли я связанъ съ тъломъ и чувствами, чтобы безъ нихъ не могъ существовать? Я вёдь себя убедиль, что решительно ничего неть вь міре, неть никакого неба, никакой земли, никакихъ мыслей, никакихъ тёлъ; неужели-же и меня нътъ? Конечно, я быль, если себя въ чемъ-нибудь ублодиль. А такъ какъ есть нъкій лживый духъ, не знаю какой, но очень могущественный и очень коварный, который старательно меня обманываеть осегда, то я и есмь, если обманываеть. Пусть онъ обманываеть. сколько можеть, однако никогда не достигнеть того, чтобы я быль ничтьми, пока я буду сознавать себя чтьми-нибудь. Взвізсивъ все выше сказанное, должно признать, что положение: я есмь, я существую, всякій разъ какъ оно мною произносится и воспринимается умомъ (сознается), истинно. Я еще не знаю достаточно, каковъ я, хотя существованіе мое уже признано необходимымъ. Далее должно остерегаться, чтобы какъ-нибуль не принять вывсто меня что-нибудь другое и такимъ образомъ допустить погрешность даже въ томъ знаніи, которое, по нашимъ намфреніямъ, должно быть самымъ достовфрымъ и самымъ очевиднымъ.

Здёсь я опять, прежде чёмъ начать размышлять по этому поводу, разсмотрю, чёмъ я представляль себя раньше. Изъ этого потомъ я устраню все, что съ ниспроверженіемъ доводовъ окажется коть немного спорнымъ, такъ чтобы наконецъ осталось только самое вёрное и непоколебимое. Итакъ, чёмъ-же я до этого считаль себя? Разумъется, человъкомъ. Но что такое человъкъ? Скажу-ли—"животное разумное?" Конечно, нътъ, потому что потомъ придется спросить, что такое "животное", и что такое "разумное?" Такимъ образомъ отъ одного вопроса я перешелъ бы ко многимъ и гораздо труднъйшимъ, а у меня и свободнаго времени нътъ столько, чтобы я могъ тратить его на

подобныя тонкости. Вивсто этого здвсь лучше разсмотримъ, что мић невольно и по указанію моей природы приходило на мысль всякій разъ, какъ я размышляль о томъ, что я такое. Прежде всего мит представлялось, что я имбю лицо, руки, кисти рукъ и всё эти члены той машины, которую можно видеть и у трупа и которую я называль словомъ "тело". Кроме того, я замечаль, что я питаюсь, хожу, чувствую и думаю. Эти действія я относиль къ душъ, а что такое эта душа, я или не обращалъ вниманія, или воображаль ее чёмъ-то тонкимъ на подобіе вътра, или огня, или энира, какъ бы разлитымъ между болъе грубыми частицами моего существа. О тёлё я ничуть не сомећвался и быль уверень, что хорошо знаю его природу, и если бы я попробоваль какъ нибудь описать, какъ я ее себъ представляю, то сдітлаль-бы это такъ: подъ тівломъ я разуміню все, что можетъ имъть извъстную фигуру, занимать мъсто, наполнять пространство, вытёсняя изъ него всякое другое тело, что можетъ быть воспринято осязаніемъ, зрѣніемъ, слухомъ, вкусомъ или обоняніемъ, что движется различнымъ образомъ, конечно не своею собственною силою, но чрезъ прикосновение чего-нибудь другого. Я никакъ не относилъ къ природъ тъла свойство имъть силу сообщить себъ движение, также чувствовать и мыслить. Напротивъ того, я скорфе удивлялся, что въ нъкоторыхъ тълахъ находятся подобнаго рода способности.

Какъ же теперь, когда я предполагаю нѣкоего лживаго, могущественнаго и, если можно сказать, злаго духа, который усердно старается, сколько можеть, меня обманывать во всемъ, могу ли я теперь утверждать. что мнѣ принадлежитъ хоть чтонибудь изъ того, что и только что назвалъ принадлежащимъ природѣ тѣла? Я вникаю, размышляю, передумываю и ничего не выходитъ, напрасно я стараюсь опять привести все это себѣ на память. Не принадлежитъ-ли, мнѣ въ такомъ случаѣ что-нибудь изъ того, что я прежде приписывалъ душѣ? Можетъ быть, напримѣръ, свойства—питаться? или ходить? Однако, такъ какъ я уже не имѣю тѣла, то и эти свойства суть только воображаемыя. Можетъ быть способность чувствовать? Но вѣдь нельзя чувствовать безъ тѣла, да и кромѣ того, мнѣ часто представлялось во снѣ, что я многое чувствую, а потомъ я убѣждался, что я не чувствовалъ. Можетъ быть наконецъ—

способность мыслить? Вотъ здёсь я открываю аттрибутъ мышленія, который одинь не можеть быть отділень оть меня, поэтому я есмь, я существую, -- это достовърно. Но какъ долго? Конечно, пока мыслю. И если бы могло случиться, что я пересталь бы мыслить, тотчась я весь пересталь-бы существовать. Допуская теперь только самое нужное, скажу: и такъ я есмь только вещь мыслящая-res cogitans, т. е., мысль, или душа, или разумъ, или умъ-слова доселъ инъ непонятныя по своему значенію. Я такимъ образомъ вещь действительная, действительно существующая и, какъ я уже сказаль, мыслящая. Но стану-ли я воображать себя еще чемъ-нибудь, кроме этого? Прежде всего я не могу быть совокупностью такъ членовъ, которымъ усвояется название человъческаго тъла; не могу быть даже нёкоторымъ тонкимъ энпромъ, разлитымъ въ этихъ членахъ, ни воздухомъ, ни огнемъ, ни паромъ, ни дыханіемъ, на вообще чёмъ бы то ни было представляемымъ, потому что я предположиль, что всего этого нёть; предположеніе остается въ силь, а я все таки есмь инчию. Однако, можеть быть, то, что я считаю ничёмъ потому, что оно мив неизвъстно, въ истинной своей сущности (in rei veritate), не отличается отъ того, чёмъ я призналъ себя? этого я не знаю и объ этомъ не спорю. Я могу произносить суждение только о томъ, что мив извъстно. Мив извъстно, что я существую, и я спрашиваю, кто этоть мев известный. Совершенно понятно, что требуемый отвёть въ указанныхъ предёлахъ нисколько не зависить ни оть того, существованія чего я не знаю, ни оть чегонибудь выдуманнаго моимъ воображеніемъ. Напротивъ, слово выдумывать (effingo) напоминаеть мнв о моемь обманв, я двйствительно выдумываль бы, если бы сталь себя чемь нибудь воображать, потому что воображать значить созерцать фигуру нли образъ какой-нибудь телесной вещи, а я хорошо знаю, что я самъ могу существовать действительно, въ то время какъ всъ эти образы и вообще все относящееся къ тълесной природъ оказывается только сонными грезами. Отсюда следуетъ, что я оказываюсь столь-же безрасуднымъ, говоря: я стану воображать, чтобы яснее узнать, кто я таковь, какъ если-бы сказалъ: вотъ я проснулся и вижу нъчто истинное, но такъ какъ вижу еще недостаточно ясно, то постараюсь опять заснуть, чтобы сновидёнія сдёлали это самое для меня и болёе истиннымь, и болёе очевиднымь. Такимь образомь я вижу, что для знанія, какое я имёю о себё, ничего нельзя позаимствовать отъ объектовь воображенія, поэтому чтобы самымь яснымь образомь представить себё свою природу, нужно весьма тщательно ограждать отъ нихъ свою мысль.

Итакъ, что же я? вещь мыслящая (сознающая). Это значитъ вещь сомнъвающаяся, уразумъвающая, утверждающая, отрицающая, желающая, не желающая, также воображающая и ощущающая. Всего этого не мало, если все принадлежить мнъ. А если не принадлежитъ? Но развъ это не я самъ только что сомнивался во всемъ, развѣ не я однако узналь нъчто и это только признам истиннымъ, отримая все остальное, развъ не я желаль узнать многое, не желая быть обманутымъ, многое воображаю помимо желанія, а многое считаю привходящимъ чрезъ посредство чувство. Пусть я всегда сплю, пусть мой творецъ обманываетъ меня, сколько можетъ, --- что изъ перечисленнаго однако менфе истинно, чфмъ мое существование? Что тутъ можно обособить отъ моего мышленія? Что можно признать отдълимымъ отъ меня самого? Ибо ясно, что это я само и сомнъваюсь, и уразумъваю, и желаю, и никакимъ другимъ способомъ нельзя сдёлать это еще более очевиднымъ. Кромъ того, я само еще и воображаю; и хотя возможно, какъ я предположилъ, что ни одна воображаемая вещь не истинна, однако самая сила воображенія существуєть въ дійствительности и составляеть часть моего мышленія. Наконець, я самз ощущаю или замѣчаю тѣлесныя вещи чрезъ посредство чувствъ. Вотъ я вижу свёть, слышу шумь, чувствую теплоту; допустимь все это ложь, потому что я сплю. Все же я думаю, что я вижу, слышу, ощущаю теплоту, а это не можеть быть ложно; это собственно и называется во мнв чувствомъ (-ощущениемъ), а взятое въ такомъ ограничении это есть не что иное, какъ мышленіе. Тутъ я начинаю нісколько дучше понимать, кто я. Однако мив еще кажется, и я никакъ не могу отръшиться отъ той мысли, что телесныя вещи, образы которыхъ или слагаются мышленіемъ, или доставляются ему чувствами, познаются гораздо яснъе, чъмъ это невъдомое мое я, которое и воображенію недоступно. Хотя поистинъ было бы удивительно, если

бы я яснъе познаваль вещи, какъ я заметиль, сомнительныя, неизвъстныя, чуждыя мнъ, чъмъ все несомнънное, извъстное, словомъ чёмъ себя самого, но я вижу, что это значить: это моя мысль охотно хочеть впасть въ обманъ и не переносить своего заключенія въ предёлахъ истины. Пусть будеть такъ; еще разъ предоставимъ ей полную свободу, чтобы потомъ тъмъ легче стало ею управлять. Для этого разсмотримъ тѣ вещи, которыя обыкновенно считаюся самыми доступными для пониманія, т. е., разсмотримъ тіла, которыхъ мы касаемся и которыя видимъ, не тъла вообще, такъ какъ общія представленія обыкновенно нъсколько болъе смутны, но всякое въ отдъльности. Возьмемъ, напр., этотъ воскъ. Онъ только что вынутъ изъ улья, еще не потерялъ пріятнаго вкуса заключавшагося въ немъ меда и до нъкоторой степени удержалъ запахъ цвътовъ, съ которыхъ былъ собранъ; его цвѣтъ, фигура, величина явственны; онъ твердъ, холоденъ, легко берется руками, если ударить пальцами-издаетъ звукъ. Словомъ-въ немъ есть все, что, повидимому, требуется для самаго яснаго познанія какойнибудь вещи. Но вотъ, пока я говорю, его приблизили къ огню: остатокъ вкуса исчезаетъ, запахъ испаряется, цвътъ перемъняется, фигура утрачивается, объемъ увеличивается; онъ становится жидкимъ, горячимъ, съ трудомъ его можно брать руками, при ударѣ звука не издаетъ. Остается-ли еще тотъже самый воскъ и послъ такой перемъны? Нужно признать, что остается; никто этого не отрицаеть, никто не думаеть иначе. Что-же познаемъ мы въ этомъ воскъ съ такою ясностью? Очевидно, этимъ не можетъ быть ничто изъ того, что мы замъчаемъ чрезъ посредство чувствъ, ибо что подлежало въ немъ вкусу, запаху, зрвнію, осязанію, слуху, изменилось, а воскъ остается тотъ-же. Но, можетъ быть, тутъ дело обстоитъ кимъ образомъ, какъ я теперь соображаю, что этотъ воскъ не есть ни эта сладость меда, ни это благоуханіе цветовъ, ни эта бълизна, ни фигура, ни звукъ, но лишь тъло, которое прежде представлялось мит чувственно подъ одними формами, а теперь подъ другими. Однако что-же собственно я воображаю такимъ образомъ о воскъ Если мы всмотримся внимательно, устранивши все не принадлежащее воску, то увидимъ, что останется. Очевидно, останется лишь начто протяженное, растя-

жимое и измѣнчивое. Что-же это растяжимое и измѣнчивое? Не въ томъ-ли дъло, что я могу вообразить превращение фигуры этого воска изъ круглой въ четырехъ-угольную и изъэтой последней въ трехугольную? Нетъ, это вовсе не то, ибо я понимаю, что воскъ способенъ къ безчисленнымъ подобнаго рода изменениемъ и вместе съ темъ не могу это безконечное множество пробъжать моимъ воображеніемъ, и следовательно такое представление мое о воскъ получается не чрезъ способность воображенія. Что такое это протяженное? Неужели и самое протяжение его мив также неизвестно? Но ведь я знаю,... что оно становится больше, когда воскъ таетъ, еще больше, когда кипитъ, и еще увеличивается съ увеличениемъ нагръванія. И я не представляль-бы себъ върно, что такое воскъ, если бы не признавалъ, что онъ допускаетъ большее разнообразіе относительно своего протяженія, чёмъ сколько я могу обнять когда-нибудь своимъ воображениемъ. Остается такимъ образомъ согласиться, что я не могу воображать, что такое воскъ, а только постигаю это разумомъ. Я говорю объ этомъ кускъ воска въ частности, о воскъ же вообще это еще яснье. Но что это за воскъ, который я постигаю только разумомъ? Конечно, это тотъ самый, который я вижу, котораго касаюсь, который воображаю, тоть самый, о которомъ я и съ самаго начала думалъ. Однако, следуетъ заметить, что это воспріятіе не есть зрѣніе, осязаніе или воображеніе и никогда не было ими, хотя и казалось такъ первоначально, но воззрѣніе ума (mentis inspectio), которое можеть быть или несовершеннымъ и смутнымъ, какъ было въ началф, или яснымъ и раздъльнымъ, какимъ стало теперь, -смотря по тому, болъе или менње я направляю свое внимание на его составъ и содержаніе. Между тімь удивительно, какъ склонна моя мысль къ погрѣшностямъ! Все указанное выше я обсуждалъ молча и не выражая это въ словахъ, но лишь обращаюсь къ словачъ, какъ меня вводитъ въ заблуждение самый способъ выражения. Мы говоримъ обыкновенно, что мы видимъ самый воскъ, если онъ есть на лицо, и заключаемъ о его присутствіи не по цвъту и не по фигуръ. Отсюда я могъ бы немедленно заключать, что я такимъ образомъ познаю воскъ зрѣніемъ при помощи глаза, а не возэрѣніемъ одного только ума. Но вѣдь и о людяхъ, которыхъ я вижу изъ окна проходящими по улицѣ, я обыкновенно такъ же, какъ и о воскѣ, говорю, что я ихъ вижу. Что же однако я тутъ вижу кромѣ шляпъ и одежды, подъ которыми могутъ быть скрыты автоматы, а я увѣренъ, что это люди. Такъ что когда я полагалъ, что вижу что-нибудь глазами, въ дѣйствительности познавалъ присущею мнѣ способностью сужденія. Пусть же всякій желающій возвыситься надъ толной въ своемъ познаніи устыдится искать поводовъ для сомнѣнія въ изобрѣтенныхъ этою толной способахъ выраженія.

Продолжая речь, по порядку разсмотримъ, когда и совершень и ясные представляль себы, что такое воскы-тогда-ли, когда только взглянуль на него и вообразиль, что узналь его однимъ внёшнимъ чувствомъ или по крайней мёрё чувствомъ общимъ, какъ говорятъ, т. е., способностью воображенія, или же знаю его лучше теперь, послъ того какъ тщательно изслъдоваль, что онъ такое и какимъ образомъ можно его познать. Очевидно, что нельпо было-бы колебаться въ данномъ случав. Что въ самомъ дълъ я различалъ при первомъ воспріятіи? Безспорно, ничего такого, что не было бы доступно всякому животному. Напротивъ, когда я отличаю самый воскъ отъ его внёшнихъ формъ и, какъ бы устранивши покровы, разсматриваю его въ обнаженномъ видъ, въ такомъ случат дъйствительно в не могу воспринимать его безъ помощи человъческой мысли, хотя, можетъ быть, мое суждение еще и не чуждо ошибки. Что же сказать объ этой самой мысли или, вернее, о мев самомъ, ибо я пока ничего въ себъ не признаю кромъ мысли? Неужели, говорю, я самъ, такъ повидимому отчетливо воспринимающій этоть воскь, не познаю вмісті сь тімь и самого себя не только гораздо истиннъе и достовърнъе, но даже гораздо яснъе и очевиднъе? Въдь если изъ того, что я вижу этотъ воскъ, я вывожу его существованіе, то не гораздо-ли яснъе изъ того самаго, что я его вижу, слъдуетъ существованіе меня самого? Ибо возможно, что то, что я вижу, въ дійствительности не есть воскъ; возможно даже, что я не имъю глазъ, которыми вижу что-нибудь, но никакъ не можетъ быть, чтобы я самъ мыслящій не быль чёмь-нибудь въ то время, когда вижу или (что я теперь уже не различаю) когда думаю, что вижу. Равнымъ образомъ изъ того, что я вывожу существованіе воска, прикасаясь къ нему, опять слёдуеть, что очевидно я существую. Совершенно то же самое слёдуеть и изъ того, что я воображаю, и изъ всякаго другого подобнаго основанія. Сказанное о воскі можно приложить и ко всему остальному, находящемуся вні меня. Даліе, воспрінтіе воска оказывается боліе раздільным послі того, какъ онъ сталь мні извістень при помощи не одного только зрінія или осязанія, но многими путями. Насколько-же боліе раздільным должно признать мое познаніе самого себя, если никакія соображенія не могуть содійствовать воспріятію воска или всякой другой вещи, безь того, чтобы вмісті съ тімь не служить къ лучшему раскрытію природы моей мысли. Сверхъ того от самой мысли есть много другого, что можеть сділать познаніе о ней боліе раздільнымь, такъ что едва ли нужно перечислять все, что можеть для этой ціли давать тіло.

Вотъ наконецъ я достигь того, чего и хотълъ. Ибо если теперь мнѣ извъстно, что даже самыя тѣла воспринимаются собственно не чувствомъ или способностью воображенія, а однимъ только разумомъ, такъ что воспринимають ихъ не потому, что осязають или видятъ, а потому только, что постигаютъ разумомъ, то я вполнѣ сознаюсь, что ничего не могу такъ легко и ясно воспринимать, какъ свою мысль. Такъ какъ однако нельзя такъ скоро отказаться отъ привычнаго прежняго мнѣнія, то надлежитъ здѣсь остановиться, чтобы путемъ продолжительнаго размышленія это новое знаніе глубже запечатлѣть въ своей памяти.

C. M.

(Продолжение будетъ).

### Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

(Продолжение \*).

Пророческое служение Или совершалось при Ахавъ. Имя этого царя и особенно его жены Іезавели издавна саблались синонимами нечестія. Іезавель была дочерью сидонскаго царя Еоваала, она, видно, имъла сильное вліяніе на мужа, и, отличаясь своеобразною религіозною ревностью, широко пропагандировала культъ Ваала въ Израилъ. Нечестіе Израиля было наказано бездождіемъ и голодомъ, о которыхъ предсказаль Илія. И вотъ, -- мы видимъ, пророкъ получаетъ повелёніе отъ Господа на время голода удалиться въ Сарепту Сидонскую. Если Іезавель принесла съ собой изъ Сидона гибель и грѣхъ, то пророкъ перенесъ отъ израиля въ область Сидона святость и спасеніе. Раціоналисты не прочь видеть въ Илів кроваваго ревнителя узкаго націонализма, почитателя и служителя гровнаго Ісговы-бога войны. Нужно читать особымъ своеобразнымъ образомъ библейскій текстъ, чтобы понимать Библію такимъ образомъ. Богъ является Иліи въ тишивъ при Хоривъ (XIX, 12), и Илія посылается Богомъ къ иноплеменницъ, ей доставляется чудесное пропитаніе, пророкъ воскрешаеть ея умершаго сына (XVII), и бъдная иноплеменница исповъдуетъ, что Илія есть истиню человікь Божій. Илія по Библін-первый изъ пророковъ, который выступаетъ изъ предёловъ Палестины и вив ея является орудіемъ милостей Божінхъ. При Хоривъ пророкъ получаетъ такое повелъніе: "помажь Азанла въ царя

<sup>\*)</sup> См. ж. «Віра в Разунь» за 1899 г. № 17.

надъ Сирією" (3 Цар. XIX, 15). Тотъ, кто помазанъ по опредъленію Божію, есть помазанникъ Божій. Въ данномъ случаъэто-языческій царь языческаго царства. Языческій царь явлается носителемъ и исполнителемъ Божественныхъ опредвленій. Съ этимъ Азаиломъ имель много сношеній ученикъ и преемникъ Иліи по пророческому служенію Елисей. Въ служеніи этого пророка вселенская миссія Израиля выступаетъеще рельефибе, чемъ въ служени его великаго предшественника. Съ именемъ этого пророка связывается повёствованіе одвухъ чудесахъ воскрешенія: онъ воскресиль сына жены соманской (4 Цар. IV, 8-37, и уже после его смерти отъ прикосновенія къ его костямь воскресь мужъ моавитскій (4 Цар. XIII, 20-21), Соманъ находился на границъ царства израильскаго. Замечательно, что изъ трехъ чудесъ воскрешенія, о совершеніи которыхъ говорится въ ветхомъ завіті, одно было совершено внъ предъловъ земли обътованной, другое прямо надъ иноплеменникомъ (моавитяниномъ) и третье-въ Соманъ на границъ земли обътованной. Каждое чудо, являясь событіемъ промыслительнымъ, въ то же время имфетъ значеніе нравственно-назидательное, потому что въ немъ открывается, что въра и благочестіе могуть повлечь за собою на земль возникновеніе новаго порядка и строя жизни-устроеніе царствія Божія, въ которомъ будеть осуществляться воля Божія и будутъ правда и радость. Но чудеса воскрешенія, совершенныя ветхозавътными праведниками Израиля, совершенныя явно въ знамение невърнымъ и надъ невърными, намъ кажется, должны были указывать, что хотя отъ Израиля выходять выйдуть устроители царства Божія на землю, но не Паполагаетъ границы RLL ототе парства. воскрешенія моавитскаго мужа состояло въ томъ, что невърный воскресъ вслёдствіе прикосновенія къ останкамъ вёрнаго. Это указываетъ, что чрезъ смерть праведнаго даруется жизнь грешникамъ, пророческое значение этому событию усвояетъ и Сирахъ (XL. VIII, 13-14). Эти чудеса, думаемъ, не менве, чемъ речи пророковъ, должны были подействовать на твхъ, среди которыхъ они совершились и кто о нихъ услышалъ. А кто услышаль о нихъ? О томъ, что творилось въ области Сидона, узнавала Финикія, а съ нею вмъстъ и весь міръ, но и чудо Сомана едва-ли осталось извъстнымъ только окрестностямъ Сомана. По слову человека Божія соманитянка, сына которой воскресиль Елисей, жила семь леть въ земле филистимской (VIII, 1-2). Конечно, чувство благодарности, внутренняя нравственная потребность побуждала ее говорить о благод втельствовавшемъ ей пророкв, о его двлахъ и его ученів, и имя пророка и его Бога становилось изв'ястнымъ на западъ. Другое повъствование Библии показываетъ, что оно привлекало къ себъ и востокъ. Военачальникъ сирійскій Нееманъ заболёлъ проказой, и вотъ, читаемъ мы, маленькая изранльская дёвочка, взятая въ плёнъ сирійцами и служившая своей госпожъ, сказала ей: "о еслибы-бы господинъ мой побываль у пророка, который въ Самарів, то онъ сняль-бы съ него проказу его" (4 Цар. V, 3). Эти слова израильской девочки были доброю миссіонерскою проповёдью. Нееманъ съёздиль къ Елисею, быль инцелевъ, исповедаль: "вотъ, и узналъ, что на всей земль нъть Бога, какъ только у Израиля" (V, 15), и послё того какъ пророкъ отказался принять отъ него дары, обратился съ просъбою къ пророку: "пусть рабу твоему дадутъ земли, сколько снесутъ два лошака, потому что не будетъ впредь рабъ твой приносить всесожженія и жертвы другимъ богамъ, кромв Господа; только вотъ въ чемъ да проститъ Господь раба твоего: когда пойдетъ господинъ мой въ домъ Римиона для поклоненія тамъ и опрется на руку мою, и поклонюсь я въ домѣ Риммона, то, за мое поклонение въ домѣ Риммона, да простить Господь раба твоего въ случав семъ" (V, 17-18). Такимъ образомъ, сирійскій вельможа становится израильскимъ прозелитомъ. Онъ хочетъ служить истинному Богу въ своей странъ. Онъ просить у пророка нъкоторыхъ компромиссовъ, но цари іудейскіе и израильскіе въ эту пору и безъ просьбъ служили Вааламъ и Астартъ, и пророкъ на скромную просьбу Неемана о снисхождении къ его человъческой слабости ответилъ: "иди съ миромъ". Въ исторіи обыкновенно бывало, что рабы раньше господъ обращались къ религіозной истинь, и поэтому обращеніе Неемана заставляеть предполагать, что оно было не первымъ, (4 Цар. V, 13), что

прозелитизмъ-ее въ смысле только принятія основныхъ истинъвъры, но въ смыслъ усвоенія культа, существоваль внъ Израиля уже въ IX въкъ. Изследователи судебъ іудейской религіи связывають съ именемъ Неемана происхождение обряда крещенія, чрезъ которое совершилось принятіе иноплеменниковъвъ іудейскую общину. Еврейскій ритуаль выработаль, чтовступленіе провелита въ іудейскую общину совершалось черезътри акта: обръзаніе, крещеніе и жертву. При обръзаніи нововступавшему давали новое имя, обыкновенно, первое попавшееся въ Библін. Къ принятію обръзанія приготовляли желающаго наставленіемъ его въ законъ три учителя. Эти три учителя затёмъ являлись свидётелями и совершителями крещенія, они назывались отцами крещаемаго (по вужд'я могли быть и неученые). Новокрещаемый остригаль волосы на головъ и ногти на рукахъ и ногахъ, входилъ въ воду по руки, учители въ это время читали заповёди, и онъ въ знакъ того, что исполнить ихъ, погружался весь. Новокрещаемую женщину приводили въ купальню женщины, а при дверяхъ во время акта крещенія стояли учители. Объ этомъ крещеніи прозелитовъ говоритъ Гемара. Въ священномъ Писаніи можно находить только намеки на существование такого обряда (1 Кор. X, 2, Me. III, 6; Iesk. XXXVI, 25; Захар. XIII, 1). Въ омовеніи Неемана въ водахъ Іордана хотять видеть зарожденіе этого обряда. Можеть быть это предположение и не лишено значенія: отъ широко употреблявшихся обрядовъ омовенія отъ нечистоты переходъ къ крещенію очень недалекъ. Обстоятельства обращенія Неемана къ Богу израилеву могли содійствовать возникновенію этого обряда. Но если этотъ обрядъ возникъ и послъ, то во всякомъ случат фактъ, къ которому его пріурочивали, именно прозелитизмъ, уже существовалъ. Исторія сношеній израильтянь сь сиріянами во дни Елисея ясно въра въ Ісгову была хорошо извъстна показываетъ. OTP служители Ісговы почитались въ Дамаскъ. "Пришелъ Елисей въ Дамаскъ, когда Венададъ, царь сирійскій, былъ боленъ. И донесли ему, говоря: пришелъ человъкъ Божій сюда. И сказалъ царь Азанлу: возьми въ руку твою даръ и пойди на встречу человеку Божію, и вопроси Господа черезънего, говоря: выздоровью ли я отъ сей бользии?" (4 Цар. Х, 7-8). Такъ сирійскій царь обращался въ Богу израилеву, въ то время какъ израильскіе цари съ тождественными вопросами обращались къ Веелзеевулу, божеству Аккаронскому (4 Цар. 1, 2). Происходить обмёнь вёрованій, и каждый принимаеть то, что приходится ему по сердцу. Нееманъ беретъ изъ Палестины земли для принесенія всесожженій Богу израилеву; а Ахазъ, царь іудейскій, воздвигаеть въ Іерусалим'я жертвенникъ по образцу дамасскаго (4 Цар. XVI, 10-13). Въ то время, какъ Израиль хромаетъ на оба колена, въ Сиріи заметно обнаруживается теченіе по направленію къ религіи израильской. Азаиль, занявшій престоль вмісто убитаго имъ Венадада, повидимому какъ и его предшественникъ быдъ исполненъ уваженія къ пророку Божію (VIII, 11—14). Сиріянъ должны были поражать удивленіемъ чудесная мощь и вравственное величіе пророка. Онъ ихъ и исцелялъ и спасалъ имъ жизнь. Когда сирійцы въ безпомощномъ положеніи оказались въ срединѣ Самаріи, и увидёлъ ихъ царь израильскій и спросиль у Елисея: "не избить ли ихъ, отецъ мой?" (VI, 21), пророкъ отвѣтилъ: "не убивай! Развъ мечемъ твоимъ и лукомъ твоимъ ты плъниль ихъ, чтобы убивать ихъ? Предложи имъ хлѣба и воды; пусть вдять и пьють, и пойдуть къ государю своему. И приготовиль имъ большой объдъ, и они вли и пили. И отпустиль ихъ и пошли къ государю своему. И не ходили больше тв полчища сирійскія въ землю израилеву" (Ibid. 22-23). Но, бевъ сомнънія, въ своей земль они говорили о спасшемъ имъ жизнь израильскомъ пророкъ.

Скоро до слуха этихъ сирійцевъ, равно какъ и другихъ народовъ, должны были достигнуть извъстія и о другихъ пророкахъ и ихъ ръчахъ. Илія и Елисей творили чудеса, обличали, вразумляли и наставляли, но не предавали своихъ словъ письмени. Но вслъдъ за ними поднимается рядъ пророковъ которые записывали то, что говорили, и ръчи которыхъ поэтому въ ихъ подлинномъ и неповрежденномъ видъ могли распространяться гораздо болъе въ ширь и въ даль. Первымъ изъ таковыхъ въ хронологической преемственности является, надо полагать (безспорной хронологіи не существуетъ), пророкъ Амосъ. Речи этого пророка не могли быть и казаться безразличными для народовъ, которые окружали Израиля, потому что они говорили объ этихъ народахъ. А люди никогда-даже и въ ХХ столетіи по Р. Х.-не будуть равнодушны къ тому, что говорять о нихъ. Что-же говорилъ пророкъ-пастухъ изъ Өекои (Аммосъ. І, 1)? Онъ предсказываль осужденіе и наказаніе сирійцамъ, финикіянамъ, аммонитанамъ, моавитянамъ, іудеямъ за ихъ преступленія, причемъ эти преступленія состояли между прочимъ въ томъ, что они несправедливо, жестоко и унизительнымъ образомъ поступали по отношенію къ своимъ сосъдямъ. Не за одну жестокость къ Израилю бичуетъ слово пророка, нётъ, оно поридаетъ, наприм., мозвитянъ за то, что они пережгли кости царя эдомскаго въ известь (II, 1). Въ последней главъ (IX, 2) пророческой книги читаемъ: "не таковы ли какъ сыны Эсіоплянъ и вы для Меня, сыны израилевы? говоритъ Господь. Не Я-ли вывелъ Израиля изъ земли Египетской и Филистимлянъ изъ Кафтора и Арамлянъ изъ Кира? "Божественное провидание управляеть всеми народами, о всехъ печется, всёмъ благодетельствуетъ и равно всёхъ наказываетъ за преступленія. Немного позже Амоса пророчествоваль Осія. Въ рачахъ этого пророка накоторые готовы видать порицание культуръ и израильтянамъ за то, что они ее заимствовали у хананеянъ. Но не культуру бичевалъ пророкъ, а ея темныя стороны: не въсы, а невърные въсы ("Хананеянинъ съ невърными въсами любить обижать". Осін XII, 7). Не къ узко націоналистическому культу призывалъ пророкъ, и къ нравственной чистоть. "Я милости хочу, а не жертвы и Боговъдынія болће, нежели всесожженій" (VI, 6), говорить Богь устами пророка. Израилю раскрывается, что его спасеніе не въ союзникахъ и не въ коварныхъ замыслахъ, а въ его нравственной силь. Если у Израиля нътъ таковой, его судьба будетъ печальная и онъ будеть посмъяніемъ даже въ землю египетской (VII, 16). Осія призываль къ нравственному покаянію израильтянъ, но его современникъ Іона (Осіи I, 1 срав. 4 Цар. XIV, 25, Іон. І, 1) получиль повельніе обратиться съ такимъ призывомъ къ врагамъ израильтянъ ассиріянамъ. Есть іудейское преданіе, что Іона быль тімь ребенкомь, котораго ніжогда

Илія воскресиль у вдовы сарептской. Это преданіе не согласуется съ библейскимъ текстомъ (4 Цар. XIV, 25) и, думаемъ, не можеть быть поддерживаемо, но оно, во всякомъ случать, много разумнъе и лучше тъхъ предположеній, которыя дълавотся раціоналистами относительно этого пророка и книги носящей его имя. Они полагають, что эта книга-не пророческая в не историческая, а просто морально тенденціозный вымысель. Происхожденія она будто послепленнаго. Считають одинаково невозможнымъ, какъ пребывание Іоны во чревъ китовъ, такъ и его проповъдь съ ея послъдствіями въ Ниневіи. Намъ не мъсто въ данномъ разсуждение касаться вопроса о чудесномъ спасеніе Іоны изъ моря, но на его пропов'єди намъ должно остановиться. Фактъ проповъданія Іоны отрицается во имя двухъ родовъ соображеній. Говорять, что невозможно, чтобы за VIII въковъ до Р. Х. у евреевъ могли существовать такія представленія о всемірномъ провидіній и безграничной благости Божіей, и говорять, что невозможно въ эту эпоху такая проповъдь еврея въ Ассиріи и такое ея дъйствіе. Начнемъ обсуждение этого послъдняго утверждения. Іона проповъдываль въ Ассиріи, когда въ израильскомъ царствъ быль Іеровоамъ ІІ-могущественнайшій царь израильскій. Напротивъ, положение Ниневіи тогда не было блестящимъ. (Въ первой половинъ VIII въка до Р. Х. у Ниневіи былъ періодъ паденія). Ниневія не вела войнъ, но, не проявляя жестокости, она въ то-же время не усовершалась ни въ какомъ отношеніи, царь и народъ утопаль въ порокахъ и роскоши. Не было ничего, чтобы поднимало духъ народа. Въ эту печальную пору является человъкъ, который ходитъ по улицамъ и громкимъ голосомъ призываетъ всёхъ проснуться отъ нравственной спячки. Если-бы Ассирія торжествовала въ ту пору какія-либо победы, собиралась-бы приступать къ какимъ-нибудь деяніямъ, этотъ голосъ не привлекъ бы вниманія. Но въ печально-будничное время, когда люди заглушають въ себв нравственную потребность разумнаго труда, предаваясь грубымъ порокамъ, въ такую пору голосъ проповедника никогда не останется неуслышаннымъ. Даже и въ наши дни если-бы на улицахъ Парижа или Берлина явился человъкъ во вретищъ съ огненною

ръчью съ призывомъ покаянія, можно быть увтреннымъ, что около него собрались бы громадныя толпы и его слово не осталось-бы бевъ вліянія. Но въ наши дни, конечно, такого проповъдника забради бы въ полицію. Въ древности дело было иначе. Ръчи святаго человъка выслушивали съ почтеніемъ и неудивительно, что молва о немъ дошла до царя: въдь, и въ наши дни о людяхъ, подобныхъ пророку изъ Гаохефера, доходять известія до монарховь. А если мы отступимь столетія на 3-4 назадъ, то увидимъ, что по ихъ слову устроялись и посты. Что въ древности религіозные пропов'ядники могли при благопріятныхъ условіяхъ возбуждать столицы и царей, это не нуждается ни въ спорахъ, ни въ доказательствахъ. Другой вопросъ-возможно-ли отправление израильтянива съ проповедью о покаяніи къ язычникамъ? Конечно, вдёсь покаяніе нельзя понимать въсмыслъ обращенія ниневитянь къчистому культу Ісговы-такого культа въ то время не было и въ царствъ Ісровоама-а въсмыслъ обращенія-хотя и не безусловно полнаго-къ истинному Богу-неба (Іон. І, 9-10) и въ нравственномъ очищении. Книга разсказываеть намъ, что Господь повельль Іон'в идти въ Ниневію пропов'ядывать, что Ниневія черевъ 40 дней будеть разрушена, что пророкъ не исполниль повельнія Божія и бъжаль отъ лица Господня, руководясь тою мыслію, что если онъ явится къ ниневитянамъ съ этою проповедью, то Господь не исполнить своего грознаго обътованія, ябо Онъ долготерпъливъ и многомилостивъ (IV, 2) Но вразумленный совершеннымъ надъ нимъ чудомъ, пророкъ исполнилъ повеленіе Господа и ниневитяне обратились къ покаянію, и, какъ онъ и предполагалъ, гибели Ниневіи не последовало. Пророка, замътно, сильно тяготило и смущало неисполнение пророчества, и Господь снова вразумиль его знаменіемъ съ растеніемъ в словами: "Миф-ли не пожальть Ниневіи, города великаго, въ которомъ более ста двадцати тысячь, не уменощихъ отличить правой руки отъ лѣвой, и множество скота". (IV, 11). Мы думаемъ, что если къ одному человъку Божно относились съ почтеніемъ въ Дамаскъ, то другого могли слушать въ Ниневіи, если въ книгѣ пророка Амоса говорится, что Богъ печется о филистимлянахъ и арамеянахъ, то въ другой книгв

того-же времени можеть быть показано, какъ онъ печется и объ Ассиріянахъ. Книга пророка Іоны намъ представляется пророческой не потому, что она говорить о пророкахъ (единственная будто бы причина отнесенія ея въ отдёль пророческихъ книгъ), но потому, что въ ней самое чудесное событіе съ пророкомъ есть пророчество (Мв. XII, 39-40; Лук. XI. 29-30), потому, что въ немъ содержится пророчество пророка (III, 4), и объяснение отмънения или замедление исполнения пророчества (Товит. XIV, 7). Книга раскрываетъ намъ, что пророчества прежде всего имъютъ своею цълію не доказательства всемогущества и всевъдънія Божія, а правственное исправденіе людей. Въ этомъ отношеніи книга является великой важности комментаріемъ для пониманія пророчествъ въ народахъ. Эти пророчества прежде всего произносились не за темъ, чтобы имъ исполняться, а затёмъ, что-бы вразумить народы, "чтобы каждый обратился отъ злаго пути своего и отъ насилія рукъ своихъ" (Іон. III, 7). "О человъкъ! сказано тебъ, что добро, и чего требуетъ отъ тебя Господь: действовать справедливо, любить дёла милосердія и смиренномудренно ходить предъ Богомъ твоимъ" (Мих. VI, 8), такъ говорилъ пророкъ, пророчествовавшій немного позже Іоны. Если Іона пропов'вдываль язычникамь только покаяніе, то этому пророку рисовалась уже картина обращенія народовъ къ Богу Іаковлеву и къ горъ Господней (Мих. IV, 2). Между тъмъ онъ былъ по времени младшимъ современникомъ Іоны. Какъ-же въ такомъ случав можно говорить о томъ, что книга Іоны заключаетъ въ себъ черты, заставляющія приближать ее на нъсколько стольтій оть эпохи Іеровоама II ко времени Р. Х.?

Проповёдь Іоны задержала паденіе Ассиріи, но пророки Амосъ и Осія не могли обратить отъ нечестія израильтянъ, и царство самарійское пало. "И переселенъ Израиль изъ земли своей въ Ассирію, гдё онъ и до сего дня" (4 Цар. XVII, 23), говоритъ сващенный историкъ. Далее онъ повествуетъ, что на мёсто Израиля ассирійскій царь перевель въ Палестину "людей изъ Вавилона, и изъ Куты, и изъ Аввы, и изъ Емаеа, и изъ Сепарвоима" (ibid. 24), что эти люди, поселившіеся въ Палестинъ, сначала не почитали Господа и за это Господь

посылаль на нихъ львовъ, которые истребляли ихъ, что царь ассирійскій, когда ему было донесено объ этомъ, распорядился послать туда одного изъ выселенныхъ священниковъ, чтобы онъ научилъ ихъ закону Бога той земли. Такой священникъ явился въ Палестинъ. Жители были научаемы чтить истиннаго Бога, и они познали истиннаго Бога, но они долго не могли забыть и своихъ прежнихъ боговъ. "Народы сів чтили Господа, заканчиваеть повъствование объ этомъ библейскій историкъ, но и истуканамъ своимъ служили. Да и дъти ихъ и дъти дътей ихъ до сего дня поступають такъ-же, какъ поступали отцы ихъ" (ibid. 41). Такъ возникъ расколъ самарянскій. Этотъ расколь не быль полной религіозной истиной, но онъ, во всякомъ случав, стоялъ неизмвримо выше той лжи, съ которой пришли сначала новые переселенцы въ Палестину. Но старые поселенцы земли обътованной, думаемъ, не искали на новыхъ мъстахъ новой въры. Видно, они тамъ преступали завътъ, вли отъ снъдей языческихъ (Тов. 1, 10), но подобнымъ образомъ они поступали и у себя на родинъ. Однако, то обстоятельство, что между ними быль такой строгій ревнитель вёры, какъ обличитель ихъ отступленій отъ завёта, Товить, заставляеть думать, что основныя и важнёйшія истины въры хранили многіе изъ нихъ. Не единоличной, конечно, была и мораль Товита, а эта мораль возвышалась до такого правила: "что ненавистно тебъ самому, того не дълай никому" (Тов. VI, 15 срав. Мо. VII, 12; Лук. VI 31). Не единоличными, конечно, были упованія и надежды Товита, а они были сліздующія: "многіе народы издалека придуть къ имени Господа Бога съ дарами въ рукахъ, съ дарами царю небесному" (XIII, 11), и вев народы обратятся и будуть истиню благоговеть предъ Господомъ Богомъ и ниспровергнутъ идоловъ своихъ; и всѣ народы будутъ благословлять Господа" (XIV, 6). Всѣ израильтяне были выселены изъ Палестины. Нъкоторыя основанія для сужденія о послідних даеть исторія Іуднои.

Едва-ли можно оспаривать, что книга, носящая это имя, первоначально была написана на языкъ семитическомъ (бъдность частицъ, восточные образы, неудобопонятность нъкоторыхъ мъстъ текста греческаго, заставляющихъ предполагать, что этотъ

текстъ переводъ) и что она предполагаетъ въ основъ своей дъйствительное событіе. Но эта книга представляетъ намъ образецъ великой ревности по законъ и Богъ. Могучая въра въ Бога нъкотораго върнаго останка возбуждала, согласно повъствованію, въру и въ невърныхъ. Ахіоръ, начальникъ сыновъ аммоновыхъ, перешелъ къ израильтянамъ, "искренно увъровалъ въ Бога, обръзалъ крайнюю плоть свою и присоединился къ дому израилеву даже до сего дня (Іуд. XIV, 10).

Іудея продолжала еще бороться за существованіе, когда пала Самарія. Въ это время проходиль свое служеніе первый изъ "великихъ" пророковъ-Исаія. Овъ ободрилъ Езекію, царя іудейскаго, во время нашествія Сеннахерима, царя ассирійскаго, на Іудею. Сеннахеримъ напередъ послалъ своихъ пословъ убъждать евреевъ подчиниться ему. Знаменательно, что одинъ изъ этихъ пословъ Рабсакъ говориль по іудейски (4 Цар. XVIII, 26, 28), іудейскій языкъ и іудейскія писанія, значить, не были секретомъ для народовъ востока. Господь отвратилъ нашествіе Сеннахерима на Іерусалимъ чудеснымъ образомъ (4 Цар. XIX, 35; Mc. XXXVII, 36; 2 Парал. XXXII, 21): ангелъ Господень истребиль всехъ храбрыхъ и главноначальствующихъ и начальствующихъ въ войскв царя ассирійскаго, всего въ станъ ассирійскомъ было поражено сто восемьдесять пять тысячь; это заставило Сеннахерима возвратиться, но слухъ о совершившемся чудъ долженъ былъ слъдовать за нимъ и привлекать внимание народовъ точно такъ-же, какъ нъкогда привлекалось оно чудесами въ Египтъ (Ис. XXXVII, 20). Однако рѣчи того пророка, который возвёстиль о томь, что Богомь будетъ подана чудесная помощь іудеямъ, должны-если они достигали до слуховъ народовъ-привлекать ихъ вниманіе къ себъ болъе, чъмъ совершившееся чудо. Не смотря на то, что земля раздиралась войнами и нестроеніями, Египеть, Ассирія и Іудея враждовали и боролись между собою, пророкъ предсказывалъ, что имбеть наступить новый порядокъ вещей. Въ тотъ день изъ Египта въ Ассирію будетъ большая дорога, и будетъ приходить Ассуръ въ Египетъ, и Египтяне въ Ассирію, и Египтане вийсти съ Ассиріянами будуть служить Господу. Въ тотъ день Израиль будеть третьимъ съ Египтомъ и Ассиріею; благословеніе будеть посреди земли, которую благословить Господь Саваооъ, говоря: благословенъ народъ Мой, Египтяне, и дъло рукъ Монхъ-Ассиріяне и наследіе Мос-Изранль" (XIX, 23 -25). Но между этимъ отдаленнымъ свътлымъ моментомъ и печальнымъ настоящимъ лежитъ длинный рядъ имфющихъ совершиться событій. Пророкъ предрекаетъ гибель Вавилону (XIII), гибель моаву (XVI, 4), печальную судьбу Дамаска (XVII), несчастія, имінощія посітить Египеть (XX) и Тирь (XXIII), предвозвъщаетъ авленіе гнъва Господня всьмъ народамъ земли (XXXIV). Поражая народы за ихъ нечестіе, Господь явить милость помазаннику своему Киру, дабы онъ узналъ Бога израилева (XLV). Въ познаніи этого Бога спасеніе всего человъчества (ХЦУ, 22). Собственно, и удивительно и неизвинительно, что этогъ Богъ остается неизвестнымъ человечеству. О Немъ было говорено отъ начала, и размышление о землъ и ея основаніяхъ, о небесахъ и ихъ происхожденіи и о судьбахъ человъческихъ владыкъ и небесныхъ свътилъ, все это ведетъ къ признанію этого единаго истиннаго Бога (XL, 21-26). И сверхъестественное откровеніе и естественное Богопознаніе направляеть всв народы къ Богу израилеву. И по исполнения временъ народы обрататся къ этому Богу, къ Израилю и Герусалиму. Спасеніе самого Израиля-вменно дело его нравственнаго возрожденія -- совершить Эбедъ Ісговы -- отрокъ Господень (LII, 12-LIII), а въ Изранив, и прежде всего въ этомъ слугъ Іеговы (XLII, 6), найдеть спасеніе все человічество. Это отдаленное свътлое будущее народовъ пророкъ рисуеть яркими чертами въ различныхъ мъстахъ своей книги (книги, написанной исключительнымъ стилемъ и характеризующейся замъчательнымъ единствомъ идей-качества очень трудно согласимыя съ господствующею теперь на западъ теоріею двухъ главныхъ в множества второстепенныхъ авторовъ этой книги). Тогда "раскують мечи свои на орала и копья свои-на серпы: не подниметь народъ на народъ меча, и не будутъ боле учиться воевать" (II, 4). "Тогда волкъ будетъ жить вмъсть съ ягненкомъ, и левъ будетъ лежать вивств съ козленкомъ; и теленокъ и молодой левъ и волъ будутъ вмѣстѣ, и малое дитя будетъ водить ихъ и корова будеть пастись съ медвъдицею, и дътеныши ихъ будутъ лежать

вивств, и левъ, какъ волъ, будетъ всть солому. И младенецъ будетъ играть надъ норою аспида, и дитя протянетъ руку свою на гнездо змен. Не будуть делать зла и вреда на всей святой горъ Моей, ибо земля будетъ наполнена въдъніемъ Господа, какъ воды наполняють море. И будеть вътотъ день: къ корию Тессееву, который станетъ, какъ знамя для народовъ, обратятся язычники,--и покой его будетъ слава" (XI, 6—10). Люди ответять на призывъ: "обращайтесь къ закону и откровенію" (VIII, 20) и спасеніе распространится до предъловъ земли (XLIX, 6), иноплеменники будутъ пріобщены въ Израилю на равныхъ правахъ съ нимъ (XLIX, 3-8), Іерусалимъ распространитъ свътъ по всей вемль (LX, 1-3), всв народы увидать правду (LXII, 2), Господь откроется не вопрошавшимъ о Немъ и не искавшимъ Его (LXV, 1) и приведеть всв народы и языки увидеть Его славу (LXVI, 18). Такъ пророкъ возвышеннымъ языкомъ въ книгъ, заключающей наибольшее число главъ изъ всехъ книгъ Библіи-раскрываетъ ученіе о единствів человівчества, о единствів плановь провидівнія, о будущемъ спасеніи и притомъ о спасеніи и правдѣ въчныхъ, ибо пророкъ ясно предвозвъщаетъ, что не только нъкоторые изъ народовъ должны погибнуть, но что гибель ожидаетъ и небеса и землю (LI, 6). При последнихъ царяхъ Туден о путяхъ и провидени Божінхъ евреевъ наставляли пророки Наумъ, Аввакумъ (см. особен. II, 14), Софонія (см. особ. I, 1-9 и III, 9), но особенно исторія посліднихъ дней іудейскаго царства связывается съ именемъ пророка Іереміи. Безъ сомнанія, этотъ пророкъ быль великимъ патріотомъ, но его патріотизмъ, его любовь къ роднымъ по крови и родинъ не мъшали ему видъть язвы и раны родного народа и возвъщать Божественныя опредёленія о могуществ'є царей и народовь враждебныхъ (XXVII, 2-9). Пророкъ Іеремія—какъ и другіе пророки,—мы видимъ, не былъ пророкомъ націи, но человъчества. Господь въ день поставленія его на пророческое служеніе послаль его не къ евреямъ только, но сказалъ: "смотри я поставилъ тебя въ сей день надъ народами и царствами, чтобъ искоренять и разорять, губить и разрушать, созидать и насаждать" (І, 10). И пророкъ, постоянно возвъщая опредъленія Божіи объ Іудев,

возвъщаль волю Божію о Египть (XLVI), филистивлянахъ (XLVII), Моавъ (XLVIII), Амонъ, Едомъ, Дамаскъ и др. (XLIX) и Вавилонъ L и LI). Пророкъ пророчествовалъ разнымъ народамъ (XXV, 16 и 52), ибо онъ пророчествовалъ отъ лица Бога всей земли (XXIII, 23-24; XXXII, 17-20). Израиль-не единственный изъ народовъ-предметь попеченій Іеговы, но онъ-начатокъ народовъ (II, 3). За свои греми Израиль терпить наказаніе, но чтобы снова стать святынею Господа, онъ долженъ поступать свято. Въ чемъ-же должна состоять эта святость поведенія? Пока еврен въ своей земль -прежде всего въ томъ, чтобы они не притесняли иноземца (VII, 6), но такъ какъ они притеснали и иноземца, и сиротъ, и вдовъ и были выселены изъ своей земли, то Господь чрезъ пророка даетъ имъ новое повельніе: "заботьтесь о благосостояніи города, въ который я переселилъ васъ, и молитесь за него Господу; ибо при благосостояніи его и вамъ будетъ миръ" (XXIX, 7). Господь посетить и обрезанных и необрезанныхъ (ІХ, 25), и когда, вследствіе этого посещенія, Іудея очистится и освятится отъ своихъ граховъ, прекратится ея тльніе, и "будеть, опредвляеть Господь, для Меня Іерусалимъ радостнымъ именемъ, похвалою, и честью предъ всёми народами земли" (XXXIII); тъ изъ народовъ, которые обратятся къ Богу, станутъ уделомъ Божимъ (XII, 14-17) и народы отъ краевъ земли обрататся къ Богу (XVI, 19).

Таковы тё свётлыя обётованія и завёты, съ которыми порабощенный народъ отводится въ рабство и которыя должны были служить ему утёшеніемъ въ его вавилонской скорби. Когда—боле, чёмъ за восемь столетій предъ этимъ—Израиль только что вступаль въ землю обётованную, онъ имёлъ повеленіе жить обособленно отъ другихъ народовъ и истреблять иноплеменные народы, среди которыхъ онъ жилъ. Теперь насильственно выводимый изъ земли обётованія—онъ получаетъ повеленіе заботиться о благе тёхъ, среди которыхъ онъ будетъ жить и получаеть откровеніе, что и для другихъ народовъ, какъ и для него, его Богъ будетъ истиннымъ Богомъ. Время обособленія Израиля кончилось, онъ отводится въ Вавилонъ, затёмъ разсёвается по всему міру и вмёстё съ нимъ

по всему міру распространяется имя Ісговы. Знаменательно. что израильтяне были выведены изъ своего обособленія только тогда, когда они не теоретически только, но и практически всф стали действительно строгими монотенстами. Никто не оспариваеть той истины, что посл'в вавилонского плена у евреевъ не было ни мальйшихъ следовъ идолопоклонства. Такимъ образомъ, евреи разсиялись въ языческомъ мірт только тогда, когда уже ложь этого міра не могла одол'єть ихъ, когда, напротивъ, они сами этой уже начавшей колебаться лжи были въ сидахъ противопоставить исповедывавшуюся ими истину. Следовательно, въ тиши своего уединенія и обособленія они готовились стать полезными и служить темъ, отъ кого обособились. Они прервали общение съ окружавшими ихъ народами для того, чтобы стать полезными всему человъчеству. Объ израильскомъ народъ можно сказать то же самое, что сказаль одинъ аскеть о монахахъ: "монахъ оставляетъ многихъ, чтобы стать полезнымъ всѣмъ".

## ГЛАВА З-я.

Распространеніе Откровеннаго Богопознанія въ языческомъ мірѣ отъ времени вавилонскаго плѣна до утвержденія Новаго Завѣта.

Во Второзаконів-книгь, явившейся, по мньнію самыхъ смьлыхъ критиковъ св. Писанія, до вавилонскаго плана, -- отецъ израильскаго народа, Израиль, называется арамеявиномъ (XXVI, 5). Въ Іудион, книгъ, явившейся около вавилонскаго плъна, можетъ быть, несколько ранее его (можетъ быть во время пребыванія Манассіи въ плену вавилонскомъ?) о Израиле говорится: "этотъ народъ происходить отъ халдеевъ" (V, 6). Такимъ образомъ, вавилонскій плінь въ представленіи еврейскаго народа должень быль казаться возвращениемь туда, гдв была его колыбель, и не только-его колыбель, но-колыбель всего человъчества (Быт. II, 8-14). Но это возвращение на свою прародину являлось для еврея не отраднымъ, а глубоко грустнымъ фактомъ. Его прародина въ его очахъ была заразительнымъ очагомъ нечестія, напротивъ, Іерусалимъ былъ для него святымъ городомъ. Палестина -- обътованною, святою землею. Туда, въ эту землю отправился накогда отецъ евреевъ, свободно

повинуясь управлявшему его путемъ Промыслу, оттуда теперь избранный народъ насильственно выводится язычниками. Глубоко скорбныя чувства должны были наполнять сердца невольныхъ переселенцевъ (Исаломъ СХХХV), но мракъ скорби, которая наполняла ихъ души, долженъ былъ смягчаться свътомъ и обътованіями вёры (Исх. XL), которую они понесли съ собою съ береговъ Гордана въ область Месопотаміи.

Изъ своего, полученнаго по опредълению свыше и утраченнаго всябдствіе личныхъ беззаковій, насябдія, евреи понесли въ свою прародину-это никто не осмелится оспаривать-писаніе и преданіе. Къ какому-бы минимуму ни сводили ихъ литературное достояніе въ эпоху пліна, оно все-таки оказывается значительнымъ. Вообще не оспаривають, что они имъди -- законъ и писанія пророковъ Амоса, Осіи, Исаіи (40 первыхъ главъ съ некоторыми исключеніями), Михея, Софоніи. Іеремін, Наума, Аввакума. Но такого рода литературные паматники предполагають собою предварительную долгую и безымянную литературную работу. Ни художественный стиль, ни ясное и ръшительное содержание не могутъ явиться ех abrupto и сразу. Твердая увъренность, что наступить пора, когда народы раскують свои мечи на орала, сознаніе, что Богь есть Богь всвхъ народовъ и что спасеніе должно стать удвломъ всего человъчества прежде, чъмъ быть выраженными превосходнымъ и яснымъ стилемъ писателя-художника, должны были смутно сознаваться и чувствоваться многими. Такъ смотрять на дело раціоналисты. Въ данномъ случае неть нужды ихъ оспаривать, потому что если писатели-пророки и не сами доходили до возвѣщаемыхъ ими истинъ, то они, во всякомъ случав, получали по откровенію и сообщали другимъ истивы, доступныя пониманію этихъ другихъ, истины, къ принятію которыхъ они были подготовлены. Идеи религіознаго универсализма должны были прежде предчувствоваться и смутно сознаваться, а потомъ получить свое выражение въ писанияхъ пророковъ. Потомъ они должны были стать сознательнымъ достояніемъ лучшихъ изъ израильтянъ, и съ этимъ достояніемъ, которое не могли отнять у нихъ никакіе завоеватели, они и отправлялись въ пленъ.

Мы говоримъ, что евреи къ эпоху плена имели писаніе и преданіе. Такъ какъ, несомнівню, что у нихъ существовало первое, то несомивно, что у нихъ существовало и второе. Преданіе всегда предшествуеть писанію, какъ обычай закону. Содержаніе его всегда бываеть двухъ родовъ: практическируководительное и исторически-истолковательное. Оно содержить въ себъ правила поведенія и образа дъйствій и объясненія-обыкновенно историческаго характера-почему должно дъйствовать или дъйствують темъ или инымъ образомъ. Преданіемъ, традиціей опредъляется вся жизнь человъка. Наша манера спать, сидёть, ходить, ёсть, одеваться, говорить съ людьми и относиться въ людямъ опредбляется традиціей-часто безсознательной и тымъ болье сильной, чымъ менье она сознается. Исторія, которая сама въ сущности есть традиція, истолковываеть намъ наше традиціонное настоящее. Евреи несли съ собою въ вавилонскій пленъ исторію, начинавшуюся съ Адама или върнъе-съ созданія міра и кончавшуюся переживавшимися ими тогда бъдственными днями. Согласно этой исторіи всь люди были детьми одного предка -- Адама, а евреи и халдеи были родственны между собою и по гораздо болъе позднимъ предкамъ. Философія этой исторіи заключалась въ томъ, что благо человъка зависитъ отъ истинности его Богополитанія, что нечестіе и невіріе не могуть пользоваться прочнымъ благополучіемъ. Руководительныя правила для себя евреи имъли въ пророческихъ ръчахъ Исаіи и Іереміи. Имъ давалась твердая надежда на избавленіе и на Мессію, они наставлялись, что спасеніе ожидаеть всёхь народовь и что оно совершится чрезъ Израиля, и имъ внушалось, чтобы они заботились о благъ того народа, въ страну котораго переселялись. Какъ понимать это благо? Прежде всего, конечно, въ томъ смысль, что евреи должны содыйствовать, а не вредить житейскимъ интересамъ того иноплеменнаго народа, среди котораго они оказались. Но можно-ли полагать, что они и ограничивались такимъ узко матеріалистическимъ пониманіемъ добраго. Полагаемъ, что не должно думать этого. Евреи понесли съ собою въ Халдею-монотеизмъ. О монотеизмъ говорять, что онь, по самой природъ своей, стремится къ расширенію и къ пропагандь. Затьмъ, еврен, мы полагаемъ, понесли съ собою въ пленъ значительное количество псалмовъ. Эти произведенія высокой духовной поэзів продиктованы религіознымъ чувствомъ, которое явно обнаруживаетъ въ себъ стремленіе къ расширенію. Чувство духовнаго восторга всегда стремится расшириться, какъ, наоборотъ, чувство духовнаго позора и стыда всегда хочетъ замкнуться въ себв. Можетъ быть это міровой законъ, определенный Богомъ, по которому все доброе должно распространяться и все злое-сокращаться и умирать. Въ псалмахъ евреевъ видно, что они хотели, что бы те религіозныя чувства, которыя одушевляли ихъ, одушевляли весь мірь. "Буду славить Тебя, Господи, между иноплеменниками, и буду пъть имени Твоему" (XVII, 50 ср. 2 Цар. XXII, 50), говорилъ псалмопевецъ. Но не евреи только хотятъ и будутъ хвалить Бога, нътъ: да восхвалять Тебя народы, Боже; да восхвалять Тебя народы всв" (Пс. LXVI, 4, 6). "Вся земля да поклонится Тебъ и поетъ Тебъ, да поетъ имени Твоему (Вышній)" (LXV, 4). "Воскликните Господу, вся земля" (XCIX, I). "Во всъхъ народахъ спасеніе Твое". (LXVI, 3) 1). Страданія пдвна, конечно, должны были наполнять души евреевъ скорбными, а не высокими чувствами. Пъть на ръкахъ скихъ хвалебныхъ пъсенъ они не могли. "Тамъ плънившіе насъ, читаемъ въ Пс. СХХХVI, 3-4, требовали отъ насъ словъ пъсней, и притъснители наши-веселія: пропойте намъ изъ пъсней Сіонскихъ. Какъ намъ пъть пъснь Господню на земль чужой"? Пъсни не могли литься изъ устъ евреевъ, когда сердца ихъ были наполнены горечью, но покаянныя молитвы должны они были усиленно возносить въ то время (Псал. L.

<sup>1)</sup> Вотъ, рядъ мѣстъ въ псалмахъ, гдѣ религіозный универсализмъ богодухновенныхъ пѣвцовъ—вездѣ предполагающійся—выражается съ особенною силою. II, 10—11; IX, 16—18; XIII, 1—2; XVII, 44, 50; XXI, 28; XXXII, 2, 8; XLV, 1; XLVI, 2, 4, 8; XLVII, 11; LII, 2 и слѣд. LXV, 4; LXVI, 3, 4—5; въ сущности весь псаломъ. LXVII, 30, 38; LXVIII, 35; LXXI, 11 и 17 особенно LXXVII, 15, 16, 21; LXXXII, 19, LXXXV, 9; LXXXVI, 4 и 5 особенно; LXXXIX, 12; XGIV, 3, 5, 7; XCV, 13; XCVI, 6; XCVII, 9; XCIX, 1; CI, 16; CI1, 14, 19, 21; CIII; CIV, 1; CV, 34; CVI, 15, 21, 31, 32; CVII, 4; CVIII, 30; CX, 1; CXII, 3, 9; CXXVI, 1; CXVIII, 13, 46, 58, 64, 91, 99, 113, 119, 139; CXXXIV, 9; CXXXV, 25; CXXXVII, 4; CXLIV, 9, 15—16, 18, 21; CXLV, 3, 6, 9; CXLVIII, 1 11; CL, 6.

кром'в послепленных стиховъ). Однако не во все врема пребываніе на ріжахъ вавилонскихъ они пребывали въ той глубокой и угнетенной скорби, которою дышить CXXXVI псаломъ, безъ сомивнія, и прежнія річи пророковъ и ихъ собственная въра и новыя пророческія ръчи возбуждали въ нихъ подъемъ духа, исполняли ихъ надеждами. Затёмъ, и самый плёнъ не могъ быть и не былъ періодомъ сплошныхъ страданій. Два обстоятельства показывають, что побъдители и побъжденные не стояли въ отношеніямъ исключительно враждебнымъ. Евреи въ плену, оказывается, быстро стали усвоять языкъ победителей и затъмъ, видно, у нихъ стали заключаться браки съ побъдителями. Господа не выдають своихь дочерей за рабовь, но халдеи отдавали своихъ дочерей за евреевъ. Добрыя отношенія такимъ образомъ существовали между некоторою частью победителей и побъжденныхъ. Были близкія сношенія, при такихъ условіяхъ, долженъ былъ происходить и обмфнъ религіозныхъ воззрфній. Тф традицін и то писаніе, которыя принесли съ собою евреи въ Халдею, должны были побуждать ихъ заботиться о распространевіи религіозной истины среди вавилонянъ. Но распространяли-ли они ее? У насъ имъется достаточно данныхъ для отвъта на этотъ вопросъ.

Съ евреями быль въ Вавилонъ помощникъ Іереміе и исполнитель его порученій пр. Варухъ. Онъ ободряль евреевь въ бъдствіяхъ, онъ указываль имъ путь ко спасенію въ исканіи истинной мудрости (гл. III, особен. 32-38), онъ предсказываль, что настанеть время, когда Іерусалиму навъки нарекуть имя: "миръ правды и слава благочестія (V, 4). Овъ питалъ, такимъ образомъ, ихъ духъ мудрыми правилами и мирными и светлыми надеждами. Но въ общемъ онъ немного прибавилъ къ словамъ Іереміи, върнымъ служителемъ котораго былъ. Въ эпоху пліна, мы видимь, Богь воздвигаеть, изъ среды евреевь, двухъ пророковъ, одинъ изъ нихъ руководилъ евреями въ ихъ отношеніяхъ къ другимъ народамъ, другой-дъйствовалъ среди иноплеменныхъ народовъ для блага Израиля и человъчества. Это-пророки Іевекіиль и Даніилъ. Іезекіиль быль посланъ къ сынамъ израилевымъ (II, 3) и онъ такъ истолковывалъ имъ пути Божіи о нихъ, о другихъ народахъ и требованія Господни,

которыя они и другіе народы должны исполнать. Іерусалимъбылъ поставленъ Господомъ "среди народовъ и вокругъ его земли" (V, 5) очевидно для того, чтобы быть свётомъ для земель и народовъ. Но онъ оказался нечестиве язычниковъ (V, 6; ср. VIII, 7—18). За это народъ Божій изгоняется изъ его земли, но это наказаніе Господь смягчаеть следующимь опредъленіемъ: "хотя Я и удалилъ ихъ къ народамъ, и хотя разсвяль ихъ по вемлямъ, но Я буду для нихъ некоторымъ святилищемъ въ тъхъ земляхъ, куда пошли они (XI, 16). Во многихъ ръчахъ пророкъ раскрываеть евреямъ тъ гръхи, за которые они подвергаются наказанію, причемъ въ ряду преступленій наряду съ злословіемъ отца и матери пророкъ порицаетъ то, что пришельцу, т. с., иноплеменнику у Израиля причиняются обиды (XXII, 7). Но каковы бы ни были преступленія Израиля, онъ не долженъ думать, что его ждеть неминуемая гибель. "Развъ Я хочу смерти безваконника? говоритъ Господь Богъ. Не того-ли, чтобы онъ обратился отъ путей своихъ и былъ живъ?" (XVIII, 23). Народы, которые злорадствують надъ страдающимъ за гръхи Израилемъ, будутъ наказаны. Такъ будутъ наказаны моавитяне, сепръ, филистимляне, тиряне (ХХУ, XXVI). Возвышение и гибель народовъ совершается по волѣ Божіей, и евреи должны знать, что могущество царя вавилонскаго есть дело Божіе. "Укреплю мышцы царя вавилонскаго, а мышцы у фараона опустятся; и узнають, что Я-Господь, когда мечь Мой дамъ въ руку царю вавилонскому и онъ простретъ его на землю Египетскую" (ХХХ, 25). Это выраженіе, что узнаютъ, будетъ узнано, народы узнаютъ, что Я-Господь, повторяется у пророка Іезекіндя до пятидесяти разъ. Это познаніе Господа народами стоить въ связи съ вавилонскимъ пленомъ еврееевъ; такимъ образомъ, этотъ илънъ, какъ возвъщаетъ самъ Господь, будетъ имъть миссіонерское значеніе. Плівнь будетъ иметь конець, и Израиль будеть возстановлень (XXXVI), это возстановление будетъ матеріальнымъ и духовнымъ, и въ возстановленіи побъжденнаго и плененнаго Израиля народы узнають руку всемилостиваго и всеблагаго Бога, возстановляющаго разрушенное (36). Надъ Израилемъ будетъ одинъ пастырь-Давидъ". Онъ будетъ пасти ихъ, говоритъ о немъ Господь, и

онъ будетъ у нихъ пастыремъ" (XXXIV, 23). Это будущее возстановление Израиля пророкъ созерцалъ подъ образомъ сухихъ костей, которыя всемогущею силою Божіею были призваны въ жизни (XXXVII). Оживленныя и одухотворенныя новымъ духомъ кости станутъ святилищемъ Господа, они образуютъ изъ себя весьма, весьма великое полчище вёрныхъ слугъ Господнихъ. "И заключу съ пими, говоритъ Господь, завътъ мира, завътъ въчный будетъ съ ними. И устрою ихъ и размножу ихъ и поставлю среди нихъ святилище Мое на въки. И будетъ у нихъ жилище Мое, и буду ихъ Богонъ. а они будутъ моимъ народомъ. И узнають народы, что Я-Господь, освящающій Израиля, когда святилище мое будетъ среди нихъ во въки (26-28). Темныя силы, которыя будуть противоборствовать торжеству добра, будутъ подавлены и уничтожены. Въ ръчи пророка могущество зла олицетворяется подъ образомъ Гога, царя Роша, Мосоха и Фувала (XXXVIII—XXXIX). Эти образы, вероятно, взяты отъ скиеовъ, которые въ VII въкъ до Р. Х. оттесненные съ Кавказа массагетами, явились въ Малой Азіи, западной Азіи и угрожали Египту. Память о нихъеще была свъжа во дни пророка, и пророкъ воспользовался именемъ ихъ, какъ эмблемоютого зла, которое будетъ грозить и направляться противъ новоустрояемаго царства Божія. Но это царство Божіе создастся (XL-XLVIII). воздвигнется новый храмъ, учредится новый культь, совершится новый раздёль земли обетованной. И относительно этого раздела земли дается такое повеление отъ Господа: "и раздълите ее по жребію въ наслъдіе себъ и иновемцамъ, живущимъ у Васъ, которые родили у Васъ дътей; и они среди сыновъ израилевыхъ должны считаться наравит съ природными жителями, и они съ вами войдутъ въ долю среди кольнъ израилевыхъ. Въ которомъ кольнь живетъ иноземецъ, въ томъ и дайте ему наследіе его, говоритъ Господь Богъ" (XLVII, 22-23).

Съ именемъ Іезекіиля связывается возникновеніе среди евреевъ ихъ важнёйшаго религіознаго института—синагогъ. У этого поселенца Тель-Авива на Ховарѣ (Іезек. III, 15), какъ видно изъ его книги, былъ домъ (VIII, 1), и къ нему собирались сыны его народа—послушать, "какое слово вышло

отъ Господа" (XXXIII, 30-33). Правда, многихъ изъ таковыхъ, видно, влекло любопытство и желаніе насладиться слушаніемъ поэтической и образной річи, а не готовность принять назиданіе. Пророкъ быль для нихъ-какъ забавный піввецъ съ пріятнымъ голосомъ и хорошо играющій. "Но конечно, не для всёхъ пророкъ служилт только эстетическою забавою. Очевидно, у пророка совершались собранія, им'явшія религіозно-назидательныя цели, и безъ сомненія невоторые не только слушали слова пророка, но и исполняли ихъ (срав. ст. 32). Эти собранія, полагають, иміветія во дви Ісзекіиля характеръ импровизированный, не урегулированныя и не принявшія выработанной формы, были зерномъ и прототипомъ собраній синагогальныхъ. Одни-ли израильтяне собирались на нихъ? Во дни Іезекіиля, очень можеть быть, что и одни, но впоследствіи въ синагоги, несомненно, допускались и язычники, и синкретисты, и необръзанные прозелиты, и наконецъ върные. Гаусратъ назвалъ синагоги "первыми церквами чисто духовкого Богослуженія". Несомевню, что въ древнемъ мірв предъ пришествіемъ Христа они были многочисленными исходными пунктами, откуда распространялось откровенное Богопознаніе. Мы будемъ говорить объ этомъ, но теперь отивтимъ, что возникновеніе этихъ центровъ вселенской религіозной пропаганды связывается съ вавилонскимъ плфномъ и съ именемъ Іезекіиля.

Ісзекіиль въ своихъ рѣчахъ въ ряду образцовъ праведности и мудрости поставляетъ своего современника Даніила (XIV, 14, 20; XXVIII, 3). Этотъ послѣдній изъ великихъ пророковъ занимаетъ сравнительно со всѣми другими совершенно особое положеніе. Его жизнь проходитъ около трона великихъ языческихъ монарховъ. Имъ онъ возвѣщалъ пути Провидѣнія, и мы полагаемъ, что есть высоко авторитетное свидѣтельство того, что его слова не остались тщетными (Ме. II, 1—12).

Въ настоящее время всѣ изслѣдователи раціоналистическаго направленія и большая часть протестанскихъ не считаетъ книгу пр. Даніила подлинною. Основаніе ихъ то, что пророчество Даніила слишкомъ ясно изображають эпоху Маккавеевъ и потому могло быть написаны только въ эту эпоху.

Но всв тв, для которыхъ этотъ аргументъ не представляется заключающимъ въ себъ неотразимую убъдительность, безъ сомнънія, безъ всякихъ колебаній отнесуть время ея происхожденія къ VI, а не ко II-му въку, она написана на двухъ языкахъ-еврейскомъ и арамейскомъ (частію на одномъ, частію на другомъ), эпоха совиъстнаго употребленія этихъ явыковъ есть эпоха пліна; во ІІ-мъ віжі еврен говорили по арамейски, ватъмъ, въ книгъ пр. Даніила встръчаются арійскія словаони были въ обращении только въ эпоху столкновения съ персани въ концъ VI-го въка. Наконецъ, сообщенія книги о Вавилонъ, вавилонянахъ и персахъ совершенно точно рисуютъ эпоху VI-го въка, новъйшая оріентологія всецьло подтверждаеть в разъясняеть ихъ, такую искусную историческую фальсификацію едва-ли удобно допустить въ писатель еврев II-го въка. Вотъ почему для тъхъ, кто въритъ въ возможность пророчествъ такъ, какъ учитъ върить въ нихъ церковь, не можеть быть сомнений въ подлинности книги Даніила, а тъ, кто не въритъ въ пророчества, безусловно должны отвергать ез подлинность-вопреки всёмъ даннымъ филологіи, археологіи и исторіи. Кто не чувствуетъ нужды отрекаться отъ въры, тому нътъ нужды приносить такія жертвы--- намъ и не вужно приносить ихъ. Даніилъ былъ переселенъ въ Вавилонъ Навуходоносоромъ, когда правилъ еще, повидимому, его отецъ Набополоссаръ, и въ положении Данила въ Вавилонъ было много сходнаго съ положениемъ Госифа при дворъ фараона. Какъ и Іосифъ, Даніилъ былъ снотолкователь; какъ и Іосифъ, Даніиль быль близокь къ монархамь и вліятелень. Карьера Даніила, какъ и Іосифа, начинается и обусловливается толкованіемъ сна, но истолкованные сны были очень различны. Сонъ фараона имълъ узкое, но жизненное практическое значеніе; сонъ Навуходоносора не касался нужды дня или надвивъ широкихъ перспективахъ гавшагося бъдствія, но онъ изображалъ будущее царствъ и народовъ, и привыкшему углубляться въ смыслъ явленій Халдею онъ даваль много назидательнаго матерьяла для размышленій. Царь видёль во снё истукана, голова котораго изъ чистаго золота, грудь и руки изъ серебра, животъ и бедра-мъдныя, голени желъзныя, но-

ги-частію жельяныя, частію глиняныя. Камень, оторвавшійся отъ горы безъ посторонней помощи разбилъ ноги истукана, и сокрушился истукань, и вътеръ разнесъ его прахъ, а камень сдълался великою горою и наполнилъ собою всю землю. Пророкъ объяснилъ, что золотая голова, это - Навуходоносоръ н его царство, что это царство сменится серебрянымъ, серебряное мъднымъ и т. д., пока, наконедъ, Богъ небесный воздвигнетъ такое новое царство, которое сокрушитъ истукана. и само станетъ царствомъ въчнымъ. Такимъ образомъ, по представленію пророка, действовавшія въ мір'в историческіе принципы при Навуходоносоръ достигли наибольшихъ результатовъ, но они сами въ себъ заключали зародышъ и начало гибели. Эти начала, которыя руководили людьми въ ихъ жизни, поднявшія цагства до той высоты, которой они достигли при Навуходоносорь, затым поведуть ихъ къ постепенному естественному паденію. Кто не хочеть погибнуть, тоть должень искать другихь началъ и иной силы, къ которымъ онъ могъ бы пріобщиться и которыми сталь-бы руководствоваться, чтобы стать потомъ членомъ царства вѣчнаго. Сонъ Навуходоносора такимъ образомъ, какъ и сонъ фараона, содержалъ въ себъ призывъ и увъщаніе. Только тамъ при фараонъ всъ призывались къ совмъстной заботь о хльбь, а здысь при Навуходоносоры каждый въ отдёльности призывался подумать о путяхъ жизни-о тёхъ, которыми онъ шелъ, и о тъкъ, которыми должно идти. Несомнвипо, этогъ призывъ нашелъ себв откликъ, такъ какъ самъ Навуходоносоръ исповедаль: "истино Богъ вашъ есть Богъ боговъ, и Владыка царей, открывающій тайны, когда ты могъ открыть эту тайну" (II, 47). Писатель книги, повъствуя объ этомъ, не имълъ пи малъйшаго памъренія сообщить, что царь вавилонскій сміниль свои политеистическія вірованія исповіданіемъ истипнаго монотеизма; нътъ, непосредственно далье онъ повъствуетъ о томъ, что Навуходоносоръ воздвигъ того идола на полъ Деиръ (III, 1). Нътъ, здъсь мы имъемъ подобное тому, что, можеть быть, было въ Ниневіи во время проповеди Іоны и что несомненно было въ Египте во дни Іосифа: признаніе единаго, истиннаго Бога вмісті съ почитаніемъ ложныхъ боговъ. Скажутъ, что этого не можетъ быть, что это гру-

бое внутреннее противоръчіе. Но дъло въ томъ, что дъйствительная жизнь постоянно мирится съ глубокими и страшными противоръчіями. Исповеданіе Навуходоносора и затемь его распоряженія о назначеніи Даніила правителемъ области вавилонской и его товарищей почитателей истиннаго Бога евреевъ Седраха, Мисаха и Авденаго областными правителями, это не было полнымъ торжествомъ истины, но это было внесеніемъ животворной струи истины въ область тьмы. Но даже и относительное исповедание истиннаго Бога не было у вавилонскаго царя постояннымъ, какъ не постоянна бываетъ высота въры и каждаго человъка. Отказъ Седраха, Мисаха и Авденаго поклониться статув деирской, привелъ Навуходоносора въ гнъвъ и вызвалъ съ его стороны приказъ бросить этихъ мужей въ печь. Чудо, совершившееся надъ вими, вызываетъ снова у непостояннаго царя исповедание истинной вёры: "благословенъ Богъ Седраха, Мисаха и Авденаго", хулящій Бога ихъ осуждается имъ на смерть, любо нътъ иного Бога, который могъ-бы такъ спасать (III, 96-97) и своему народу царь издаеть такой рескрипть: "Навуходоносоръ, царь всемъ народамъ племенамъ и языкамъ, живущимъ всей земль: миръ вамъ да умножится! Знаменія и чудеся, какія совершиль надо мною всевышній Богь, угодно мнъ возвъстить вамъ. Какъ велики знаменія Его и какъ могущественны чудеса Его! Царство Его - царство ввчное, и владычество Еговъ роды и роды" (III, 98-100). Такое исповъдание заставляетъ думать, что исповедующій самъ твердо сталь на путь правды, но продолжаемъ чтеніе св. текста далье и находимъ, что царю во сиф дается грозное предсказаніе, и пророкъ призываетъ его: "искупи гръхи твои правдою и преступленія твои милосердіемъ" (IV, 24). Призывъ пророка остался тщетнымъ. Въ своемъ высокомъріи царь забыль о смиреніи предъ Богомъ и быль наказань темь, что ниспаль до животнаго: имь овладель тотъ родъ безумія (ликантропія), въ которомъ человікъ считаеть себя животнымъ, и онъ, превозносившійся, какъ богъ, сталь отожествлять себя съ воломъ. Полагають, что во время бользни Навуходоносора управляль государствомь Белсумискунъ, отецъ Нериглиссора. Это соображение основывають на томъ, что Нериглиссоръ, женатый на дочери Насуходоносора

и ставшій вавилонскимъ царемъ послѣ Ним-Меродаха, называетъ отца своего Белсумискуна царемъ, между темъ какъ такого царя нътъ въ спискахъ вавилонскихъ царей. Догадка, конечно, не особенно убъдительная, но все-таки не лишенная значенія. Какъ-бы то ни было, Навуходоносоръ выздоровёль и заняль престоль. Бользнь, ниспосланная ему по опредвленію свыше, убъдила его, "что Всевышній владычествуеть надъ царствомъ человъческимъ и даетъ его, кому хочетъ, и поставляетъ надъ нимъ униженнаго между людьми" (IV, 14). И снова онъ исповедаль: "нынё я, Навуходоносорь, славлю, превозношу и величаю царя Небеснаго, котораго всв дела истинны и путе праведны, и Который силенъ смирить ходящихъ гордо" (IV, 34). Эта исторія Навуходоносора въ изложеніи Даніила представляется намъ глубокопоучительною для возможнаго выясненія путей Промысла Божія въ человічестві. Особенно ярко открываются въ ней божественная благость и человъческая слабость. Сколько разъ царь былъ предупреждаемъ, вразумляемъ и сколько разъ ему оказывалась милость! И что-же онъ? Онъ не оставался безусловно глухъ къ голосу провидънія, но онъ и не напечатываль божественных определеній глубоко въ сердцв. Въ немъ появлялись порывы къ правдв, но постоянно онъ пребывалъ во гръхъ. Однако нъчто доброе въ немъ оставалось, и мы видимъ, Промыслъ не давалъ погибнуть этому доброму. Не происходитъ-ли того-же-хотя менве заметнымъ, но въ сущности тождественнымъ образомъ съ каждымъ человъкомъ? Не говоритъ-ли голосъ Божій каждому человъку: "если не дълаешь добраго, то у дверей гръхъ лежитъ; онъ влечетъ тебя къ себъ, но ты господствуй надъ нимъ" (Быт. IV, 7), не прощается-ли каждому человъку семьдесятъ семь разъ, и не оставляется-ли заблудшая овца погибать только въ томъ случать въ пустынъ, если она обнаружила безусловно упорное ръшеніе не возвращаться въ стадо?

Даніилъ былъ орудіемъ божественнаго Промысла, которое направляло царей и затѣмъ ихъ народы къ признанію истиннаго Бога.—Вога евреевъ. Въ его книгѣ, которую обыкновенно считаютъ полагающею начало произведеніямъ апокалипсическаго характера, намъ кажется, должно искать прежде всего

религіозной философіи исторія. Пророкъ жиль въ періодъ, когда происходила смёна эпохъ: владычество однихъ народовъ смёнялось и падало, цари возставали и исчезали. Взору непроницательному и не озаренному върой въ Провиденіе, эти смёны могли представляться стихійными, лишенными разумныхъ причинъ и цълей. Съ визмней стороны это разрушение городовъ, избиение людей, умерщвленіе монарховъ-ото какой-то хаосъ, что-то жестокое, безмысленное, грубо-стихійное. Но пророкъ поднимаеть завъсу, скрывающую то, что производить всь эти хаосоподобныя движенія, онъ поднимаеть ее не совствиь. но настолько, насколько люди способны понять и уразумьть то, что скрывается за нею. И оказывается, что этотъ внішній хаосъ есть результатъ человвческихъ нестроеній, которыя, однако, божественнымъ Провиденіемъ направляются такъ, что въ конце должна восторжествовать правда, установиться гармонія, создаться царство въчное. Историческая часть книги Даніила кончается повъствованіемъ о гибели Валтасара и спасеніи Даніила изъ львинаго рва. Имени Валтасара нётъ въ спискахъ царей. Полагають, что это быль сынь узурпатора Набонида и, можеть быть, законной принцессы, по которой онъ и называетъ себя и Данівлъ называетъ его сыномъ Навуходоносора (сынъ значитъ внукъ и т. д. въ прямой линіи), онъ правилъ за отсутствовавшаго Набонида и въ этомъ смысле названъ царемъ. Его смерть положила вмёстё конецъ вавилонскому царству. Поэтому определенія относительно этого царства Даніиль навываеть определеніями относительно Валтасара. "Мене, мене, текелъ, упарсипъ" (V, 25), исчислено, взвъшено и раздълено. Судьба вавилонскаго царства опредвляется свыше. Ему полагается конецъ не вследствіе случайныхъ и несчастныхъ причинъ, не потому, что враги его сильны, но нотому, что взвъшенное на въсахъ божественнаго Провидънія оно оказалось пустымъ и легкимъ-безполезнымъ, ненужнымъ и потому оно отдается другимъ. Виденіе Валтасара, равно какъ и его истолкованіе, конечно, стали извъстными преемнику его по царствованію, и книга Данінла даетъ основанія полагать, что они были приняты имъ къ сердцу. Дарій Мидянинъ, ставшій на царство вивсто Валтасара (можетъ быть Ціаксаръ, сынъ Астіага,

или Угбару, правитель Вавилоніи, поставленный Киромъ), поставиль однимь изъ трехъ главныхъ правителей страны (VI, 2) Данінда и помышляль поставить его надь всёмь царствомь (VI, 3). Хитрость коварных людей заставила неосторожнаго царя вибсто того, чтобы возвеличить Данішла, приказать ввергнуть его въ львиный ровъ. Образъ действій царя невольно заставляеть вспомнить о Пилать, но видно, сознание жестокой несправедливости было гораздо глубже у мидійскаго владыки, чти у римскаго правителя: онъ не могъ принимать пищи и отъ него бъжалъ сонъ. Спасеніе Даніила исполнило его великою радостію и побудило издать такой декреть: "мною дается повеленіе, чтобы во всякой области царства моего трепетали и благоговъли предъ Богомъ Данівловымъ, потому что Онъ есть Богъ живой и присносущій, и царство Его несокрушимо и владычество Его безконечно. Онъ избавляетъ и спасаетъ и совершаетъ чудеса и знаменія на небъ и на земль; Онъ избавилъ Даніпла отъ силы львовъ" (VI, 26-27). Въ неканоническомъ прибавленіи къ книгъ Даніила представляется, что подобное событіе произошло съ Даніиломъ во второй разъ при Кирь (XIV), и Данівль представляется тамъ обличившимъ ничтожество идола Вила (Бела), обжорство и глупость почитаемаго дракона (змін змін имін большое значеніе въ маніи халдеевъ), и наконецъ снова спасеннымъ отъ львовъ, каковое спасеніе вызвало у Кира испов'єданіе: "великъ Ты, Господь Богъ Даніиловъ, и нётъ иного кром'в Тебя" (XIV, 41). Безъ сомивнія, у многихъ знатныхъ и незнатныхъ, которые вступали въ общение съ великимъ пророкомъ въ течение его долгой жизни, вырывалось подобное исповёданіе. Оно могло быть мимолетнымъ неглубокимъ, непрочнымъ, но оно всегда бывало искреннимъ и, безъ сомићијя, не всегда безплоднымъ.

Во второй части книги пр. Даніила (VII—XII) излагаются видѣнія о судьбѣ дарствъ, которыя видѣлъ этотъ пророкъ. Съ точки зрѣнія раціоналистовъ это vaticinia post eventum, обнимающія періодъ отъ Кира до смерти Антіоха Епифана, съ нашей точки зрѣнія это дѣйствительныя пророчества, обнимающія прежде всего и прямо періодъ отъ дней пророка до утвержденія Новаго Завѣта, а затѣмъ и до конца

дней всего человъчества. Послъднее могутъ оспаривать невърующіе, но никто не можетъ оспаривать, что въ книгъ пророка всв представляются парства предметомъ божественныхъ попеченій, съ раціоналистической точки зрівнія даже оказывается, что языческій властитель называется помазаннекомъ Божінмъ (ІХ, 26; въ данномъ случав подъ помазанникомъ, несомнънно, разумъстся Господь Інсусъ Христосъ, но несомнънно дъйствительно, что языческіе цари въ Божественномъ Откровеніи и назывались помазанниками-Ис. XLV; -и помазывались на царство 3 Цар. XIX, 15). Относительно Божественнаго Промышленія о царствахъ въ книгъ пророка Даніила раскрывается важная догматическая истина. Пророкъ раскрываетъ, что царства и народы имъютъ своихъ ангеловъ хранителей. Въ Х главъ разсказывается, что когда пророкъ усиленно молился объ избавленіи евресвъ отъ подчиненія персамъ, ему было видъніе, явился ему мужъ (архангелъ Гавріндъ) и сообщилъ: "не бойся, Даніилъ... слова твои услышаны, и я пришель-бы по словамъ твоимъ, но князь царства персидскаго стоялъ противъ меня двадцать одинъ день; но вотъ Михаилъ, одинъ изъ первыхъ князей, пришелъ помочь мив, и я остался тамъ при царяхъ персидскихъ, а теперь я пришель возвъстить тебъ, что будеть съ народомъ твоимъ въ последнія времена".... (12-13). Оставляя Даніила, небесный мужъ сказалъ: "теперь я возвращусь, чтобы бороться съ княземъ персидскимъ; а когда я выйду, то вотъ придетъ князь Гредів. Впрочемъ я возвѣщу тебѣ, что начертано въ истинномъ писаніи, и ніть никого, кто поддерживаль бы меня въ томъ, кромъ Михаила, князя вашего" (20-21). Подъ князьями царствъ здёсь ясно разумёются небесные предстатели народовъ. Оказывается, такимъ образомъ, что согласно ветхозавѣтному откровенію, и явыческія царства персидское, греческое-имфли своихъ небесныхъ ходатаевъ предъ Богомъ. Въ повъствованіи архангела Гавріила эти ходатаи представляются какъ-бы противоборствующими одинъ другому. Никогда не сомнъвались относительно смысла этого повъствованія. Ангелы-не Богъ, не обладають всевъдъніемь и не всегда вполнъ знають волю Божію. Ангель персовъ находиль, что для блага персовъ евреи были полезны, ибо отъ евреевъ они могутъ заимствовать много добраго въ области религіи и нравовъ (это преврасно согласуется съ тѣмъ фактомъ, что на персидской —арійской религіи лежить отпечатокъ семитическаго—еврейскаго вліянія) и потому онъ молиль, чтобы продолжилось пребываніе евреевъ подъ владычествомъ персовъ. Предстатели за іудеевъ, ревнуя о благѣ іудеевъ, молили о томъ, чтобы они снова счастливо собрались у Сіона. Это пророческое повѣствованіе показываетъ, что по ученію Ветхозавѣтной религіи, судьбы каждаго нзъ языческихъ народовъ суть предметъ многихъ заботъ и попеченій для многихъ, что, по волѣ Провидѣнія, объ этихъ народахъ радѣютъ духи и посему, значитъ, ничто доброе въ этихъ народахъ не могло пропасть и погибнуть.

Это повъствованіе пророка невольно заставляетъ вспомнить одно старое возраженіе противъ ученія ветхозавътной религія — возраженіе нъсколько въ измѣненной формѣ повторяющеетя и въ настоящіе дни. Во второй половинѣ IV стольтія, Юліянъ Отступникъ, въ своихъ книгахъ противъ христіанъ, писалъ: "если зависть противна божественной природѣ, то исключительное предпочтеніе одной расы (еврейской) особенно не согласно съ божественнымъ Провидѣніемъ. Какъ допустить, чтобы Богь, сотворившій всѣ народы, покинулъ ихъ, чтобы заниматься только однимъ. Греки имѣютъ болѣе здравое понятіе объ управленіе провидѣнія, они признаютъ, что высшій Богь—Богъ создатель—есть царь и отецъ всѣхъ людей, что онъ раздѣлилъ всѣ націи между богами, которые управляютъ каждою сообразно съ своей природой наиболье удобными способами.

"Это множество низшихъ боговъ не только обнаруживаетъ всеобщность Провидънія, но и объясняетъ еще различіе расъ. Іуден
съ ихъ догмотамъ о единомъ Богѣ, принуждены для объясненія
различія національностей, выдумывать басню о вавилонской башнѣ и о смѣшеніи языковъ. Нѣтъ ничего менѣе философскаго, чѣмъ
это объясненіе. На самомъ дѣлѣ, причина различія характера,
духа, нравовъ, вѣрованій, законовъ заключается въ природѣ генія,
приставленнаго для управленія каждымъ народомъ. Сказать,
что это различіе происходитъ по волѣБожіей, значитъ ничего
не сказать и не объяснить (а таково объясненіе евреевъ). Не
дстаточно написать въ книгѣ: "Богъ сказалъ и стало". Нужно,
чтобы повелѣніе Божіе относительно какой-нибудь вещи было

согласно съ природою этой вещи. Богъ не насилуетъ порядка природы, который есть только выраженіе Его воли. Если-бы Богъ пожелаль, чтобы языки, нравы, законы націй, сначала согласные, стали-бы потомъ различными, то онъ не могъ-бы этого сдёлать одною Своею волею. Природа существъ непреодолимо воспротивится подобной метаморфозѣ. Явно основательнѣе искать причину разнообразія націй въ самомъ существъ вещей, т. е., во вліяніи боговъ, соединенномъ съ вліяніемъ климата, воздуха, неба<sup>и 1</sup>).

Въ этомъ разсуждении императора неоплатоника страннымъ образомъ перемъщаны непонимание Библии, незнание природы, идеализація эллинизма и нікоторое смутное чувство истины. И это разсуждение повторяють и теперь чрезь полторы тысячи льть спустя посль того, какъ погибъ императоръ, побъжденный Галилениномъ. И теперь думають, что, по ученію Библіи, Богь заботился только о евреяхъ, что различіе націй-дъйствіе вавилонской стачки и что на самомъ дёлё всё явленія міранеобходимый результать природы вещей, которую не можеть преодольть сила никакого Божества. Но въ дъйствительности, самая природа вещей есть только реализація Божественной нысли, и по этой мысли процессъ бытія есть процессъ развитія, умноженія и уразноображенія существующаго. Согласно творческимъ законамъ изъ немногихъ началъ выходитъ много существъ и явленій, и каждое изъ нихъ, нося на себъ печать своего происхожденія, въ то же время получаеть свой индивидуальный отпечатокъ. Далве согласно творческимъ законамъ самыя возникающія существа въ ніжоторой мітрів обладають способностью творчества, -- свободою воли, способностью самосозиданія. Эта способность творить, соединенная съ ограниченностію можеть, очевидно, имъть своимъ результатомъ не только устроеніе, но и разстройство. Возникновеніе и умноженіе разстройства устраняется Провидініемъ или обращается Имъ ко благу. Пророкъ Даніилъ въ своихъ виденіяхъ и открываетъ отчасти завъсу, скрывающую эти пути Провидънія. Онъ показываетъ намъ, какъ Провидение обращаетъ ко благу даже

<sup>1)</sup> Отрывви изъ, несохранившихся до нашего времени, книгъ Юліана находятся въ сочиненій противъ Юліана св. Кирилла Александрійскаго. См. объ этомъ Vachero, L'histoire critique de l'école d'Alexandrie T. II p. 171—178.

такое явленіе, какъ пленъ, порабощеніе народовъ, явленіе, во всякомъ случав, представляющее собою результатъ нестроенія, несправедливости и злобы. Плань евреевъ-раскрываеть намъ назидательное повъствование пророка-оказался какъ для поработителей, такъ и для порабощенныхъ. Последніе въ своемъ скорбномъ положеніи обратились къ истянному Богу, первые узнали отъ нихъ объ этомъ истинномъ Богъ. Среди изследователей раціоналистовъ довольно распространено мненіе, что ученіе объ ангелахъ, излагаемое въ книге пророка Даніила, эранитскаго происхожденія. Евреи заимствовали будто-бы его отъ персовъ. Если-бы это раціоналистическое мижніе было справедливымъ, то мы имѣли-бы безпримфрвый случай того, какъ наявный и во всякомъ случав-не глубоко ученый фальсификаторъ далъ ключъ истины въ руки европейскимъ ученымъ. Писатель еврей II-го въка влагаетъ ученіе объ ангелахъ въ уста Даніила, человъка находившагося въ плену персидскомъ, следовательно почти неизбежно знакомаго съ персидскою ангелологіею. Писатель ведеть, такимъ образомъ, ученыхъ къ источнику ученія, который отстоить отъ него на три стольтія и о которомъ евреи-его современники-совершенно позабыли, ибо никто изъ нихъ, конечно, не считалъ, что они своей догнатикой обязаны персамъ. Не мало удивительнаго, конечно, представляетъ и то, что на эти ясныя указанія ановимнаго проводника обратили внимание только двъ льть спустя посль того, какъ они были сдвланы. Но на самомъ дёлё все это не такъ. Раціоналисты хотять видёть ангеловъ хранителей въ ученіи зороастровой религіи о фраваши (fravaschi). Изученіе источниковъ иранской религіи показываеть, что такое представленіе о фраваши должно быть признано ошибочнымъ. Въ Авестъ говорится: мы почитаемъ души умершихъ, которыя суть фраваши праведныхъ (iristânàm urvânô yazamaidè yao ashaonam Fravashayo. Vasna XVII, 43; XXVI, 21, 34 и т. д.). Такимъ образомъ фраващи то же, что маны латинянъ и питри индусовъ. Они возвращаются на землю въ каждые последніе пять дней года, посвящаемые памяти умершихъ. Они наблюдають, почитають-ли ихъ, приносять-ли имъ жертвы, даютъ-ли имъ пищу, которая делаетъ ихъ безсмертными (Vesht XIII: фраващи). Авестическіе тексты сообщають также, что

фраваши покровительствуютъ странамъ, крепостямъ, домамъ, почитающимъ ихъ воинамъ, но вездъ они являются тъмъ, что называють manes или genii, но никогда съ образомъ ангеловъ хранителей. Фраваши суть души умершихъ, благополучіе которыхъ обусловлено тёмъ-почитаютъ-ли ихъ и доставляютъ-ли имъ питаніе живые? Таковы фраващи по первоначальному пониманію авесты. Въ новъйшую эпоху они преобразуются нъкоторый небесный типъ существъ. Представляютъ, что при каждомъ высшемъ духв и даже при самомъ Агура-Моздв есть фравати... Поздиве, чтобы объяснить природу этого неуловимаго типа, персидскіе ученые обращались къ различнъйшимъ толкованіямъ. По автору Минопереда -фраваши суть безчисленныя и безымянныя звізды, украшающія небесный сводъ. Во всякомъ созданіи и твореніи, созданномъ для земного міра, рожденномъ или нерожденномъ каждое тёло имфеть фраваши таковой природы, каковой оно само (гл. XLIX, 22, 23). Всѣ фраваши праведныхъ мужчинъ и женщинъ были образованы изъ тъла перваго человъка (гл. XXVII, 17). По Саддери Бундегешу, въ человъкъ имъется пять началь: принципъ жизни, сознаніе, душа, разумъ и фравами. Высочаймій Богъ даль каждому изъ этихъ пяти началъ, находящихся въ теле человъка, особое назначение, и каждое изъ нихъ имъетъ заботу объ особенной вещи. Дъятельность разума состоитъ въ томъ, чтобы охранять память и понимание и заставлять ихъ выполнять свои назначенія. Дізятельность фраващи имітеть своею цёлію заставлять разумъ поступать такимъ образомъ, чтобы онъ принималъ удобоваримое питаніе и выбрасывалъ неудобоваримое. По смерти жизненный принципъ смешивается съ ветромъ, сознаніе съ небесной субстанціей. Разумъ, душа и фраваши сохраняются и вийсти подвергаются всеобщему суду. Они всь три соединяются вмысть и отдають отчеть въ своихъ дъйствіяхъ 1). Очевидно, не одно изъ представленій персидской религіи о фраваши не отвічаеть тому, что сообщаеть намъ объ ангелахъ хранителяхъ царствъ пророкъ.

**Профессор**  $C.\ C.\ \Gamma$ **лаголев**. (Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Ch. de Harlez, La Bible et l'Avesta. pp. 298—299. Dictionnaire apologét. de la foi catholique par Jaugey. Deuxieme édition).

## Размышленія Денарта о первой философіи, въ коихъ доназывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

(Продолженіе \*).

Размышленіе третье. О Богѣ, что Онъ существуетъ.

Теперь я закрою глаза, заткну уши, отброшу всв чувства, нзглажу изъ моей мысли всь образы телесныхъ вещей или. такъ какъ этого едва-ли можно достигнуть, буду принимать ихъпо крайней мёрё за ничто, какъ пустые и ложные, и, сосредоточиваясь на самомъ себъ, попытаюсь путемъ глубоваго изследованія достигнуть большаго знакомства и знанія относительно самого себя. Я вещь мыслящая, т. е., сомиввающаяся утверждающая, отрицающая, кое-что уразумьвающая, многаго не знающая, желающая, не желающая, даже воображающая и ощущающая. Ибо, какъ я раньше замѣтилъ, хотя то, что я ощущаю и воображаю, внѣ меня можетъ и не существовать, но я ув'вренъ, что самые модусы (частныя проявленія) мышленія, кои я называю ощущеніями и представленіями воображенія, поскольку они суть только некоторые модусы мышленія, они присущи мет. Вотъ этими немногими словами я перечислиль все, что я дъйствительно знаю или, по крайней мъръ. что я до сихъ поръ призналъ мнф извфстнымъ. Теперь разсмотримъ тщательнее, нетъ-ли еще чего-вибудь въ моемъ владвніи, на что я еще не обратиль вниманія. Мив положительно извъстно, что я вещь мыслящая. Не знаю-ли я поэтому, что требуется для того, чтобы какая-нибудь вещь была мнъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 17.

такимъ образомъ извъстна? Указанное первое познаніе не представляеть, собою очевидно, ничего иного, какъ только нъкоторое ясное и раздъльное воспріятіе того, что я утверждаю. Этого, разумъется, было-бы недостаточно, чтобы удостовърить меня въ истинности какой-нибудь вещи-въ томъ случай, если бы было возможно, чтобы когда нибудь оказалось ложнымъ то, что я такъ ясно и раздёльно воспринимаю. Поэтому, кажется, я могу принять за общее правило, что все, воспринимаемое мною весьма ясно и раздёльно, истинно. Однако вёдь я многое, что раньше принималь за достовърное и очевидное, потомъ призналъ сомнительнымъ. Таковыми вещами были: земля, небо, звізды и все прочее, что я постигаль чувствами. Что-же я о такихъ вещахъ воспринималъ ясно? Безспорно то, что идеи или мысли о нихъ находятся въ моемъ умф. Но въдь я и теперь не отрицаю, что такія идеи есть во мив. Было, значить, тутъ нѣчто другое, что я утверждалъ и воспріятіе чего считаль для себя яснымь только вслёдствіе привычки вёрить, такъ какъ въ дъйствительности я этого не воспринималъ; это именно-что вив меня есть ивкоторыя вещи, отъ которыхъ произошли эти идеи и съ которыми имфютъ полное сходство. Вотъ то, въ чемъ я или ошибался, или если даже правильно судилъ, то, во всякомъ случат, это было не въ силу моего воспріятія. Когда-же я обдумываль что-нибудь самое простое и легкое изъ ариометики и геометріи, что, напр., два сложенные съ тремя дають пять и подобное, то по крайней мере я видель достаточно ясно, чтобы утверждать, что это истинно. Правда, потомъ я призналъ необходимымъ усумниться и въ такого рода вещахъ, но не по иной причинъ какъ только представивъ себъ, что въдь, можетъ быть, нъкій Богъ могъ даровать мит такую природу, чтобы я ошибался даже въ томъ, что мив представляется самымъ очевиднымъ. Какъ скоро это предположение (praeconcepta opinio) о высочайшемъ могуществъ Вожіемъ пришло мив въ голову, я не могъ не согласиться, что для Него, если бы Онъ пожелалъ, легко сделать такъ, чтобы я ошибалса даже въ томъ, что, по моему мненію, я напочевиднейшимъ образомъ созерцаю умственными очами. Однако-же какъ скоро я обращаюсь къ самымъ вещамъ, воспріятіе которыхъ считаю

весьма яснымъ, я настолько убъждаюсь ими, что у меня самособой вырывается восклицаніе: пусть обманываеть меня, кто можетъ, онъ никогда не достигнетъ, чтобы я былъ ничвиъ, пока я буду сознавать себя чёмъ-нибудь, или чтобы когда нибудь стало истиной то, что меня никогда не было, если истинно, что я теперь есмь, --- никогда не достигнеть онъ, чтобы два и три, сложенные вивств, составили больше или меньше пяти, или чего-нибудь подобнаго, въ чемъ, разумъется, я вижу явное противоръчіе. Все-же пока я не вижю случая обсудить, действительно-ли Богъ насъ обманываетъ, и даже недостаточно знаю еще, есть-ли какой-нибудь Богь, до техъ поръ имъется у меня очень утонченное и такъ сказать метафизическое основаніе для сомнінія, проистекающее только изъ вышеуказаннаго предположенія о всемогуществъ Бога. Чтобы его разрушить, я должень, какъ только представится случай, обсудить, есть-ли Богъ и если есть, то можетъ-ли Онъ вводить въ обманъ. При незнаніи этого я, кажется, никогда не могу достичь полной уверенности ни въ какой вещи. Теперь-же, повидимому, порядокъ требуетъ, чтобы я, раздъливши сначала всв мои мысли на извёстные роды, разсмотрёль, въ какихъ изъ нихъ по преимуществу заключается истина и ложь.

Нъкоторыя изъ моихъ мыслей суть какъ бы образы вещей; этимъ однимъ собственно приличествуетъ название идей. Этого рода идеи бывають, когда я мыслю о человёк или о химерь, или о небъ, или объ ангелъ, или о Богъ. Другія изъ нихъ имъютъ нъсколько иныя формы; такъ, когда я хочу, когда боюсь, когда утверждаю, когда отрицаю, я всегда, конечно, представляю нікоторую вещь, какъ предметь своей мысли, но, сверхъ того, я мышлевіемъ захватываю нёчто большее, чёмъ просто образъ этой вещи. Изъ этого рода идей однѣ называются желаніями или аффектами, другія сужденіями. Что касается идей, разсматриваемыхъ только въ себъ, безотносительно къ чему нибудь другому, то собственно ложными онъ быть не могутъ, ибо воображаю-ли я козу или химеру, одинаково истинно и то, что я воображаю одну, и то, что воображаю и другую. Не должно также подозревать никакой лживости въ самомъ желавіи или аффектахъ, ибо хотя я могу желать дур-

ного или даже того, чего нигде неть, однако отъ этого не теряеть истинности факть, что я этого желаю. Остаются такимъ образомъ одни сужденія, и въ нихъ я долженъ остерегаться, чтобы не впасть въ ошибку. Преимущественная и самая частая ошибка, которую можно въ нихъ находить, состоить въ томъ, что я считаю находящіяся во мнв иден схожими или согласными съ вещами, находящимися вит меня. Въ самомъ дъль, если бы я разсматриваль эти идеи какъ нъкоторые модусы моего мышленія и не относиль ихъ ни къ чему другому, то едва ли онъ могли бы служить для меня предметомъ заблужденій.-- Изъ идей однъ, по моему мнънію, намъ прирождены (innatae), другія привходять извив (adventitiae), третьи образованы мною самимъ. Способность понимать, что такое вещь вообще, что такое истина, что такое мышлевіе, принадлежить мив, кажется, по самой моей природь; а я слышу шумъ, вижу солнце, чувствую огонь, я считаль происходящимь отъ находящихся внѣ меня вещей; наконецъ Сирены, Иппогрифы и под. образуются мною самимъ. Можетъ быть, я всв идеи могу считать привходящими извив, или всв врожденными, или всв образованными мноюя еще ясно не вижу истиннаго ихъ происхожденія. Здівсь должно разследовать преимущественно о техь идеяхь, кои я разсматриваю какъ полученныя отъ существующихъ вив меня вещей, какое основание побуждаеть меня считать ихъ подобными этимъ вещамъ. Повидимому, меня научаетъ поступать такъ сама природа, да, кромъ того, я по опыту знаю, что идеи эти не зависять отъ моей воли, а потому и отъ меня самаго. Часто онв возникають противь воли, какъ воть сейчасъ я волей-неволей ощущаю теплоту и потому думаю, что это ощущение или идея теплоты привходить ко мив отъ какой-то чуждой мив вещи, именно отъ теплоты огня, у котораго я сижу. Нёть ничего легче какъ заключить, что эта вещь посылаеть ко мнв всего ввроятные свой образь, а не предполагать что-нибудь другое. Достаточно-ли тверды эти доводы, я сейчась увижу. Когда яздёсь говорю, что этому меня научаеть природа, то разумбю только то, что какимъ-то непринужденнымъ желаніемъ я побуждаюсь вірить въ это подобіе идей

внъшнимъ вещамъ, а не то, чтобы естественный свътъ (разуменія) показываль мев истинность последняго. Туть больщая разница, ибо все открываемое инв естественнымъ светомъ разуменія (что, напримерь, изь моего сомивнія мое существование и под.) никовиъ образомъ не можетъ подлежать сомевнію, такъ что не можеть быть ни одной другой способности, которой я такъ довъряль бы, какъ этому свъту, и которая могла бы показать, что все, выдаваемое естественнымъ светомъ за истину, неистиню. Что-же касается естественныхъ желаній и склонностей, то я уже давно рішиль, что онв меня побуждають къ худшему, когда дело идеть о выборъ добра, и я не вижу, почему слъдуетъ довърять имъ и въ другомъ какомъ-нибудь случай. Далве, хотя идеи, о коихъ рвчь, не зависять отъ моей воли, но отсюда еще не следуеть, чтобы онъ происходили непремънно отъ находящихся внъ меня вещей, ибо какъ желанія, о которыхъ я только что говорилъ, хотя находятся во мнв, однако, повидимому, отличаются отъ моей воли, такъ, можетъ быть, во мнв есть какая-нибудь другая, мев еще недостаточно известная способность-виновница этихъ идей. Въдь до сихъ поръ я всегда видълъ, что во время сна онъ образуются безъ всякой помощи внышнихъ вещей. Наконецъ, хотя бы эти идеи происходили отъ вещей, отличныхъ отъ меня, отсюда не следуетъ однако, что оне должны быть похожи на эти вещи; напротивъ того, во многихъ случаяхъ я замъчаю, кажется, большое различіе между ними. Такъ, напр., я нахожу у себя двъ различныя идеи о солнцъ: одну, полученную чувствами, которая по преимуществу должна быть отнесена къ тёмъ идеямъ, кои я считаю привходящими извет;--она представляеть мет солнце очень малымъ; другая получена помощью астрономических вычисленій, т. е., извлечена изъ нъкоторыхъ прирожденныхъ мнъ понятій; эта представляетъ мив солнце въ нъсколько разъ больше вемли. Та и другая идеи, конечно, не могутъ быть похожи на одно и то же солнце, а разумъ убъждаетъ, что та идея наиболъе и непохожа на него, которая, повидимому, ближайшимъ образомъ отъ него исходить. Все это въ достаточной степени показываетъ, что до сихъ поръ я вёрилъ въ существовавание отличныхъ отъ

меня вещей, посылающихъ мив идеи или свои образы чрезъ органы чувствъ или какимъ бы то ни было другимъ образомъ, не въ силу достаточнаго обсужденія этого, но по какой-то слёпой склонности.

Мнъ представляется еще нъкоторый другой путь для изсльдованія, существують-ли вні меня какія-нибудь изъ тіхь вещей, иден которыхъ есть во мнв. Доколв иден суть только нвкоторые модусы мышленія, я не замівчаю между ними какогонибудь неравенства, всё онё, кажется, происходять оть меня однимъ и тъмъ-же образомъ. Коль скоро-же одна изъ нихъ представляеть одну вещь, другая другую, то открывается большое различіе одной отъ другой. Безъ сомнічнія, ті идеи, кои представляють мет субстанцію, являются чёмь-то большимь и, такъ сказать, содержать въ себъ больше объективной реальности, чёмъ идеи, представляющія только модусы и акциденціи,-- и опять та идея, чрезъ которую я мыслю высочайшаго нъкоего Бога, -- въчнаго, безконечнаго, всевъдущаго, всемогущаго, творца всвит существующихъ внв Его вещей, поистинв имфетъ болбе объективной реальности, чфмъ всякая идея, представляющая конечныя субстанців. Для естественнаго (разумізнія) світа, далье, вполні ясно, что производящей и взятой въ целостности причины (causa efficiens ac totalis) должно быть по меньшей міррі столько же реальности, сколько есть въ дійствіи этой причины, ибо откуда, спрашиваю, можетъ получить свою реальность действіе, если не отъ причины? И какимъ образомъ могла бы дать ему эту реальность причина, если бы сама ея не имела? А отсюда следуеть, что не можеть что-жибудь произойти изъ ничею и болве совершенное, т. е., что содержить въ себъ болье реальности отъ содержащаго ея менве. И очевидно, это истинно не только по отношенію къ твиъ дъйствіямъ, реальность которыхъ дъйствительная или формальная (actualis sive formalis), но и по отношенію къ идеямъ, въ которыхъ усматривается только реальность объективная. (умопредставляемая) 1).

<sup>1)</sup> У Деварта представляемая вещь есть realitas objectiva, а дъйствительная realitas actualis sive formalis. См. Kuno-Fischer. Gesch. B. I. Th. I. 304.

Это вначить, что не только камень, котораго прежде не было, не можетъ начать теперь бытіе, если не получить его отъ какой-нибудь вещи, содержащей въ себъ формально (столько же) или эминентно (въ избыткѣ) 1) все то, что находится въ камнѣ, и не только не можетъ теплота сообщиться предмету, не имъющему ея раньше, безъ содъйствія какой-нибудь вещи, по крайней мфрф равной теплотъ по степени совершенства; но, кромф того, я не могу имъть идеи теплоты или камня, если она не будеть вложена въ меня некоторой причиной, заключающей въ себъ по меньшей мъръ столько же реальности, сколько я представляю ся въ теплотъ или камеъ. И хотя при этомъ указанная причина нисколько не приносить своей действительной или формальной (т. е. подлинной) реальности въ мою идею, однако не должно на этомъ основаніи думать, что идея отъ этого должна оказаться менье реальной. Природа самой идеи такова, что она не требуетъ сама по себъ никакой формальной (дъйствительной) реальности, кромѣ заимствуемой отъ моего мышленія, модусь котораго она составляеть. Тоть-же факть, что извъстная идея заключаетъ эту, а не другую объективную (умопредставляемую) реальность, безъ сомнанія, должень проистекать отъ некоторой причины, имеющей по крайней мере ничуть не меньше реальности формальной, чёмъ сколько эта идея имветь-объективной. Если бы предположили, что въ идев есть что-нибудь, чего не было-бы въ причинъ, то, значитъ, это она имъетъ изъ ничего; между тъмъ какъ бы несовершенъ ни быль тоть образь существованія, по которому вещь чрезь идею объективно (въ представленіи) существуетъ въ нашемъ разумѣ, во всякомъ случаѣ онъ не есть полное ничто, а потому и не можетъ быть изъ ничего. И я не долженъ думать, что, такъ какъ реальность, которую я замічаю въ своихъ иде-

<sup>1)</sup> Для пониманія этихъ словь нужно замітить, что онъ различаєть двояваго рода причины. Одні содержать въ себі ровно столько реальности, сколько обнаруживають въ дійствіи, это—самває formales; другія содержать ея больме, это самває eminentes. Поэтому слово farmaliter выражаєть, что въ причина содержится какъ разъ то, что обнаруживаєтся въ дійствін, eminenter—в многое другое, не открывающееся въ проявленів. Реальность туть разумітется дійствительная, а не представляємая.

яхъ, только объективная, то и нётъ нужды, чтобы эта самая реальность содержалась еще и формально (действительно) въ причинахъ этихъ идей, а достаточно, если она въ нихъ будетъ содержаться также объективно. Ибо какъ объективный образъ существованія соотв'ятствуеть идеямь по самой ихъ природь, такъ образъ существованія формальный соотвытствуеть причинамъ идей, по крайней мъръ первымъ и главнъйшимъ, тоже по самой ихъ природъ. И хотя одна идея можетъ происходить изъ другой, однако такая зависимость не можетъ продолжаться въ безконечность, и въ концъ концовъ мы должны дойти до некоторой первой идеи, въ причине которой, какъ въ архитипъ, формально должна содержаться вся реальность, содержащаяся въ найденной идеб только объективно. Такимъ образомъ для естественнаго разумёнія становится очевиднымъ, что идеи во мет являются какъ бы еткоторыми ображами, которые скорбе могутъ уступать въ совершенстве темъ вещамъ, отъ которыхъ получаются, чемъ заключать въ себе нечто большее и совершенныйшее. Чыть дольше и внимательные я обдумываю все это, темъ ясите и раздельные я убъждаюсь въ истинности этого. Какое-же въ концъ всего я выведу отсюда заключеніе? Безь сомивнія, следующее: если объективная реальность какой-нибудь изъ моихъ идей такова, что этой-же самой реальности, какъ я увъренъ, нътъ во мнъ ни столько же, ни въ избыткъ и что я поэтому не могу быть причиной этой иден, то отсюда необходимо следуеть, что и не одинъ въ мірв, но существуеть еще другая вещь-причина этой идеи. Если бы во мив не нашлось ни одной такой идеи, то я решительно не имъль бы никакого аргумента, убъждающаго меня въ существованів какой-нибудь отличной отъ меня вещи. Я все разсмотрълъ самымъ тщательнымъ образомъ и до сихъ поръ не могъ найти никакого другого.

Изъ этихъ моихъ идей, кромѣ той, которая представляетъ меѣ меня самого и относительно которой тутъ не можетъ быть никакого затрудненія, одна представляетъ Бога, другія представляютъ вещи тѣлесныя и неодушевленныя, иныя—ангеловъ, иныя—животныхъ и, наконецъ, есть идеи, представляющія по-

добныхъ мев людей. Что касается идей, представляющихъ мев другихъ людей или животныхъ или ангеловъ, то я легко понимаю, что идеи эти могуть быть образованы изъ техъ, какія я имѣю о себѣ самомъ, о вещахъ тѣлесныхъ и о Богѣ, хотя бы кромъ меня въ міръ не было ни другихъ людей, ни животныхъ, ни Ангеловъ. Что касается идей о вещахъ телесныхъ, то въ нихъ не оказывается ничего такого, что не могло бы, повидимому, происходить отъ меня самого. Ибо если я всматриваюсь глубже и изследую каждую изъ нихъ такимъ-же образомъ, какъ вчера изследовалъ идею воска (см. "Раз. 2-е"), то зам'бчаю, что весьма немногое въ нихъ я воспринимаю ясно и раздёльно. Сюда относится величина или протяжение въ длину, ширину и глубину, фигура, возникающая изъ ограниченія этого протяженія, расположеніе, которое различныя по фигуръ вещи удерживаютъ между собой, и доижение или перемъна этого расположения. Къ этому еще можно присоединить субстанцію, время (duratio) и число. Все-же прочее, какъ свътъ, цвъта, звуки, запахи, вкусы, теплота, холодъ и прочія познаваемыя чрезъ прикосновеніе качества настолько смутно и темно мыслятся мною, что я даже не знаю, истины они или ложны, т. е. идеи, которыя я о нихъ имвю, суть-ли идеи какихъ-нибудь вещей или не-вещей. Хотя я нъсколько раньше отмътилъ, что ложность (falsitas) въ собственномъ смыслъ или -ом (относящаяся въ самымъ внёшнимъ вещамъ) можеть имъть мъсто только въ сужденіяхь, однако на самомъ дълъ есть въ идеяхъ нъкоторая другая-матеріальная ложность, когда онъ представляють какъ вещь то, что не есть вещь. Такъ, напр., идеи, какія я имбю о теплів и холодів, такъ мало ясны и раздельны, что по нимъ я не могъ бы узнать, представляетъ-ли холодъ только лишеніе тепла и тепло лишеніе холода, оба-ли это реальныя качества, или ни то, ни другое. А такъ какъ всв иден могутъ быть только какъ бы о вещахъ, то идея холода, если, конечно, справедливо, что холодъ есть не что иное, какъ лишеніе тепла, поскольку она мив представляеть его какъ нъчто реальное и положительное, по справедливости признается ложною; то же нужно сказать и о прочихъ подобнаго рода идеяхъ. Для такихъ идей на самомъ дълъ нътъ необходимости представлять какого-нибудь отличнаго отъ меня виновника, ибо если онъ ложны, т. е., не представляють никакихъ (реальныхъ) вещей, то естественное разумъніе говоритъ мий, что онй происходять изъничего, т. е., что онй существують во мей только по той причини, что моей природи чего-то недостаетъ, что она не вполнъ совершенна. Если-же онъ истинны, то все-же я не вижу, почему онъ не могутъ происходить отъ меня, такъ какъ вёдь онё представляють мнё такую малость реальности, что я даже не могу отличить ее отъ не вещи.-- Изъ того, что въ идеяхъ о телесныхъ вещахъ является яснымъ и раздёльнымъ, нёчто, повидимому, можно извлечь изъ иден о мнъ самомъ, какъ то: субстанцію, время, число и все прочее въ этомъ родъ, если оно есть. Такъ, когда я думаю, что камень есть субстанція или вещь способная существовать чрезъ себя (per se), то и я также субстанція, хотя бы при этомъ я представляль себя вещью мыслящей, а не протяженной, камень же есть вещь протяженная, а не мысляцая; поэтому хотя между тёмъ и другимъ представленіемъ, оказывается большая разница, однако въ отношеніи субстанціи они сходствують, равнымь образомь, такъ какъ я сознаю собственное бытіе въ настоящее время и вспоминаю, что я и прежде въкоторое время быль, и такъ какъ имъю разнообразныя мысли и распознаю ихъ число, то я пріобретаю идею времени и числа; ихъ потомъ я могу переносить на нъкотодругія вещи. Все-же прочее, изъ чего составляются идеи телесныхъ вещей, именю: протяженіе, фигура, расположеніе и движеніе формально во мив не заключаются, ибо я только мыслящая вещь; но такъ какъ все это только модусы некоторой субстанціи, а я субстанція, то оно, повидимому, можетъ заключаться во мнъ эминентно (объясненіе см. выше), какъ меньшая реальность въ большей.

Такимъ образомъ остается разсмотръть еще только идею Бога, нътъ-ли въ ней чего-нибудь, что не могло бы происходить отъ меня. Подъ именемъ Бога я разумъю нъкоторую безконечную, независимую, безконечно разумную и безконечно

могущественную субстанцію, которою сотворень какъ я самь, все другое, что только существуетъ. Все это такія свойства, что чёмь я тщательнёе ихъ разсматриваю, тёмь менъе возможнымъ представляется вхъ происхождение отъ одного только меня. Поэтому-то на основаніи всего раньше сказаннаго должно заключать, что Богъ существуетъ. Хотя, конечно, идея субстанців можеть быть во мнв потому самому, что я самъ субстанція, но въ свлу того, что я конечена, это не была бы идея безконечной субстанціи, если бы она не происходила отъ нъкоторой субстанціи, дъйствительно безконечной. Я не долженъ думать при этомъ, что воспринимаю безконечное не чревъ истинную идею, а только чревъ отрицаніе конечнаго, подобно тому, какъ я воспринимаю покой и мракъ чрезъ отрицаніе движенія и свёта. Напротивъ я хорошо нимаю, что въ реальности безконечной, содержится реальности больше чёмъ въ конечной, а потому и воспріятіе безконечной субстанціи должно предшествовать во мнв воспріятію конечной, т. е., воспріятіе Бога-воспріятію меня самаго. Какниъ бы образомъ я узналъ, что я сомнъваюсь, желаю, т. е., что мев чего то недостаетъ, что я не вполнъ совершенъ, если бы у меня не было иден существа боле совершеннаго, чрезъ сравнение съ которымъ я могъ бы видъть мои недостатки? И нельзя сказать, чтобы идея Бога могла быть ложною матеріально 1) и потому происходитъ изъ ничего, какъ это я замътиль несколько раньше объ идеяхъ тепла, холода и подобныхъ. Напротивъ того, такъ какъ она весьма ясна и раздельна и содержить больше объективной реальности, чёмъ какая-нибудь другая, то нёть ни одной, которая оказалась бы сама по себе болве истинной чвиъ эта, и въ которой я подозрвваю меньше обманчивости, чъмъ въ ней. Эта идея существа всесовершеннаго и безконечнаго, повторяю, вполнъ истинна, ибо хотя, можеть быть, и можно было бы вообразить, что такое существо не существуеть, то все же нельзя вообразить, что идея Его не представляетъ мев ничего реальнаго, какъ это я раньше ска-

Идея ложна натеріально, когда она не вещь представляетъ какъ бы вещью.
 См. выше.

заль объ идей холода. Идея эта совершенно ясна и раздёльна, потому что все, что я воспринимаю сколько-нибудь ясно и раздъльно, все реальное и истинное, все содержащее скольконибудь совершенства, всецёло содержится въ ней. Указанному характеру идеи Бога не противоръчитъ то, что я не постигаю безконечнаго или что въ Богъ есть безконечное множество другого, чего я не только постигнуть, но можеть быть даже коснуться своею мыслыю никовить образомъ не могу. Въдь самое понятіе безконечнаго требуеть, чтобы я, какъ конечный, не могь его постигать. Для меня достаточно только сознавать Его и признавать, что въ Богв столько же или въ избыты находится все, что я воспринимаю ясно, что признаю содержащимъ какое-нибудь совершенство и можетъ быть безконечно многое другое, чего я не знаю, такъ что идея, которую я имъю о немъ, изъ всъхъ моихъ идей самая истинная и наиболе всная и раздельная. Можеть быть, однако, я въ дъйствительности нъчто большее, чемъ какъ самъ думаю, и всъ совершенства, которыя я приписываю Богу, до извёстной степени потенціально находятся во мив, хотя они не обнаруживаются и не проявляются на самомъ деле? Ведь замечаюже я, какъ постепенно увеличивается мое знаніе, и не вижу, что препятствовало бы ему увеличиваться более и более, въ безконечность; не вижу далье, почему съ увеличениемъ знанія я не могъ бы достигнуть и всёхъ прочихъ совершенствъ Божінхъ и почему наконецъ способность къ такимъ совершенствамъ, если таковая во мнв есть, не была бы достаточною причиною для возникновенія во мні идей этихъ совершенствъ. Однако ничего такого не можетъ быть; во-первыхъ, пусть будетъ истиню, что знаніе мое постепенно увеличивается, что во мив многое находится потенціально, безъ обнаруженія еще на деле, но только все это къ идее Бога не относится; въ ней вовсе нътъ ничего поденціальнаго, потому что всякое постепенное увеличение есть самый вірный признакъ несовер**менства**. Кромъ того, хотя-бы познаніе мое увеличивалось все болъе и болъе, тъмъ не менъе я понимаю, что оно никогда не можетъ оказаться на самомъ деле безконечнымъ, ибо никогда

оно не достигнеть такого состоянія, чтобы перестать быть способнымъ въ еще большему возрастанію. Бога-же я признаю на самомъ дёлё настолько безконечнымъ, что ничего нельзя прибавить къ его совершенствамъ. Наконецъ, я замъчаю, что объективное бытіе иден можеть происходить только отъ бытія дійствительнаго или формальнаго (подлиннаго), а не отъ одного только потенціальнаго. Во всемъ сказанномъ поистинъ нътъ ничего, что при тщательномъ и внимательномъ разсмотръніи не оказалось бы яснымъ для естественнаго разумънія. Но если я не такъ внимателенъ и образы чувственныхъ вещей притупляють остроту моей мысли, тогда я не такъ легко представляю, почему эта идея существа болбе совершенняго, чбиъ я, необходимо происходить отъ существа въ дъйствительности боле совершеннаго. - Дале, должно спросить, могь-ли бы а самъ, имъющій эту идею, существовать, если никакое такое существо не существуетъ? Отъ кого-бы я въ такомъ случат происходиль? Разумфется, отъ себя, или отъ родителей, или отъ другихъ какихъ либо менте совершенныхъ боговъ, ибо ничего не только боле совершеннаго, чемь Тоть Богь, но даже равнаго съ Нимъ по совершенству нельзя ни помыслить, ни вообразить. Однако, если бы я имълъ бытіе отъ себя, то я не сомнъвался бы, не испытываль бы желаній, вообще мив ничего не недоставало-бы, ибо я одариль бы себя всеми совершенствами, идею которыхъ имъю, и такимъ образомъ самъ былъ бы Богомъ. И не нужно думать, чтобы труднее было получить то, чего мит недостаетъ, чтмъ то, что во мит есть. Напротивъ, вполев понятно, что гораздо трудиве было мив, т. е., вещи или субстанціи мыслящей, произойти изъ ничего, чёмъ получить познание многихъ неизвъстныхъ мнъ вещей,-что есть только акциденція этой субстанціи. И конечно, если бы я то большее имълъ отъ себя, то не отказалъ бы себъ и въ этомъ посявднемъ, какъ болъе легкомъ, а также ни въ чемъ нибудь другомъ изъ того, что я воспринимаю въ содержании идеи Бога; ибо ничего болъе труднаго для совершенія и пріобрътенія, чёмъ именно то, мив не представляется, и если бы действительно было что нибудь труднее для совершенія и пріоб-

ретенія, то, очевидно, это мне и представлялось бы таковымъ, потому что въ этомъ я чувствовалъ бы границу своего могущества, хотя бы всё остальное, что имфю, имфлъ отъ себя. Я нисколько не уклоняюсь ота силы этихъ соображеній, если предположу, что, можеть быть, я всегда быль такимъ, какъ теперь, ибо ни откуда не следуетъ, будто въ такомъ случав неть нужды искать какого-нибудь виновника моего существованія. Все время жизни можно разділить на безчисленное множество частей, изъ которыхъ каждая нисколько не зависитъ отъ остальныхъ, и изъ того, что я раньше былъ, не следуетъ, что я долженъ быть и теперь, если бы какая-то причина не создавала меня вновь въ каждый моменть, т. е., не сохраняла меня. Всякому внимательно всматривающемуся въ природу времени (duratio) понятно, что вполев одна и таже сила и действіе требуется для сохраненія какой-нибудь вещи въ отдільные моменты ея пребыванія, какая потребовалась-бы для созданія этой вещи вновь, если бы она еще не существовала, такъ что и естественный свътъ (разумънія) позволяеть ясно видеть, что твореніе и сохраненіе различаются только съ точки врвнія нашего способа представленія. Въ виду всего сказаннаго, я долженъ теперь спросить самаго себя: нътъ-ли у меня евкоторой силы, посредствомъ которой можно было бы достигнуть, чтобы я, существующій уже, въ такомъ-же видъ продолжалъ свое бытіе и нѣкоторое послѣдующее время. А такъ какъ я не что иное, какъ вещь мыслящая или по крайней мъръ такъ какъ я теперь веду ръчь собственно о той части моего существа, которая является вещью мыслящей, то еслибы указанная сила у меня была, я безъ сомнънія, зналь бы о ней. Однако я сознаю. что никакой такой силы у меня нёть и потому очевиднёйшимъ образомъ совнаю себя зависящимъ отъ нѣкоего отличнаго отъ меня существа. Можеть быть, все-же это существо не Богь, и я имью бытіе или отъ родителей, или отъ какихъ-нибудь другихъ причинъ, уступающихъ Богу въ совершенствъ? Вполнъ ясно, какъ я уже раньше замътилъ, что въ причинъ должно быть по меньшей мірів столько-же, сколько въ дійствін, а такъ какъ я вещь мыслящая и имею въ себе идею Бога, то

какую-бы причину моего бытія ни указывали, она должна быть вешью мыслящей и имъть идею всъхъ совершествъ, кои я приписываю Богу. О ней я опять могу спросить, существуеть-ли она отъ себя или отъ другой причины? Если она отъ себя, то ясно изъ сказаннаго, что она сама и есть Богъ, потому что, имъя силу существовать чрезъ себя, она, безъ сомнънія, имъетъ силу и въ действительности обладать всеми теми совершенствами, иден которыхъ въ себъ имъетъ, т. е., тъми, какія я представляю въ Богъ. Если она отъ другой причины, то объ этой въ свою очередь такимъ-же образомъ спращиваю, отъ себя-ли она существуетъ или отъ другой причины, пока наконепъ мы не достигнемъ последней причины, которая будетъ Богъ. Очевидно при этомъ, что указанное движение все дале не можетъ продолжаться въ безконечность, особенно въ силу того, что я здёсь говорю не только о причинё, когда-то миё даровавшей бытіе, но преимущественно о той, которая сохраняеть меня въ настоящее время. Нельзя также представить себъ, чтобы множество отдъльныхъ причинъ принимали участіе въ моемъ происхожденіи и чтобы отъ одной изъ нихъ я получилъ идею одного приписываемаго Богу совершенства, отъ другой - другого, такъ что всв эти совершенства находятся конечно гдф-нибудь въ міровомъ универсф, но не соединены вмфстф въ некоемъ одномъ Боге. Но ведь единство, простота или нераздёльность всёхъ находящихся въ Боге совершенствъ есть одно изъ главнъйшихъ совершенствъ, какія я знаю въ Немъ. И, конечно, никакая причина не могла вложить въ меня идею этого единства всёхъ Его совершенствъ, такъ чтобы я не подучиль онь нея вмъстъ съ темъ и идей прочихъ совершенствъ, потому что не могла же она сдёлать такъ, чтобы я зналъ эти идеи въ ихъ единствъ и неразрывности и чтобы не зналъ при этомъ, каковы онф. Что же касается, наконецъ, родителей, то пусть будетъ истинно все то, что я когда нибудь о нихъ думаль, однако на самомъ дёлё не они-же меня сохраняють, и никакъ не отъ нихъ я произошелъ, какъ вещь имслящая. Они вложили только некоторыя предрасположенія въ ту матерію, въ которой, по моему мненію, я, т. е., мысль (её одну я теперь

принимаю за меня), нахожусь. По этому и относительно родителей здёсь не можеть быть никакаго затрудненія, и вообще нужно признать, что существование Бога очевидивищимъ образомъ доказывается изъ того одного, что я существую и что во мив есть идея существа всесовершенивищаго, т. е., Бога. Остается только изследовать, какимъ образомъ я получиль эту идею отъ Бога. Конечно, я не получиль ее при помощи чувствъ и не явилась она мев противъ моего ожиданія, какъ это обыкновенно бываеть съ идеями чувственныхъ вещей, когда эти вещи дъйствують на органы внёшнихь чувствь или кажутся действующими на нихъ. Наконецъ, она и не образована мною самимъ, потому что я не могу ни отнять отъ нея, ни прибавить къ ней ничего. Остается только, что она мнъ врождена подобно тому, какъ врождена мит идея о самомъ себъ. Нътъ ничего удивительнаго, конечно, что Богъ, сотворивши меня, вложиль въ меня эту идею, чтобы она была печатью художника на его деле. Нетъ нужды даже, чтобы печать эта была какоюнибудь отличною отъ самого произведенія вещью, но изъ того одного, что меня сотвориль Богь, весьма вероятнымъ становится, что я созданъ до извъстной степени по Его образу и подобію. Это подобіе, въ которомъ содержится идея Бога, воспринимается мною при помощи той-же самой способности, посредствомъ которой я воспринимаю самого себя, т. е., когда я обращаю на самого себя силу своей мысли, я не только понимаю, что я вещь несовершенная, зависящая отъ другой, вещь безпредъльно вдохновляющаяся къ большему и большему или лучшему, но вместе съ темъ я понимаю, что тотъ, отъ кого я завишу, все ото большее имфеть въ себъ не неопредъленно и потенціально только, во дъйствительно въ безконечной степени, и что поэтому онъ есть Богъ. Вся сила доказательства въ томъ, что я вижу, что никакъ не могу существовать съ такой природой, какая у меня есть, т. е., имъя въ себъ идею Бога, чтобы вмъстъ съ тъмъ въ дъйствительности не существоваль тоть самый Богь, идея котораго во мнъ есть, т. е., обладающій всьми тіми совершенствами, которыхъ я не постигаю, а лишь могу касаться какимъ либо образомъ своею мыслію, и чуждый совершенно всёхъ недостатковъ. Отсюда понятно, что Онъ не можеть обманывать, ибо и для естественнаго разумѣнія ясно, что ложь и обманъ зависять отъ недостатка и несовершенства. Но прежде чѣмъ тщательно изслѣдовать это и вмѣстѣ съ тѣмъ разсмотрѣть другія истины, которыя можно вывести отсюда, нужно здѣсь нѣкоторое время остановиться на созерцаніи самого Бога, чтобы оцѣнить Его чудныя свойства и видѣть красоту безконечнаго свѣта, насколько это можетъ перенести сила моего помраченнаго ума, удивляться ей и благоговѣть предъ ней. Ибо какъ вѣрою мы убѣждаемся, что только въ этомъ созерцаніи божественнаго величія состоитъ блаженство другой жизни, такъ на самомъ дѣлѣ испытываемъ, что отъ этого-же самаго созерцанія, хотя и гораздо менѣе совершеннаго, мы можемъ получить величайшее удовольствіе, къ какому только способны въ этой жизни.

C. M.

(Продолжение будеть).

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вив истинной церкви.

(Продолжение \*).

Можетъ быть, современниками Даніила въ дёлё пророческаго служенія были Іокль и Авдій. Во всякомъ случав ихъ книги до послепленнаго происхожденія. Есть въ ученів этихъ трехъ пророковъ при всемъ различіи ихъ книгъ по объему, изложенію и содержанію-нівкоторый общій эсхатологическій элементь. Пр. Данівать увналь въ видінія, что по исполненіи временъ имъетъ возникнуть царство въчное (VII, 27), утвержденію его будеть предшествовать гибель некоего царя опустошителя (VIII, 25), который повидимому воплощаль въ себъ все злое и въ главахъ техъ персовъ, которые были знакомы съ писаніями, жившаго среди нихъ, еврейскаго пророка, долженъ былъ казаться Ариманоподобнымъ. Пророкъ даль численныя указанія относительно того, когда образуется новое царство (IX, 24-27) и заключительныя слова его видёній показывають, что люди должны будуть возстать въ концъ дней для полученія своего жребія (XII, 3). У пророка Авдія тоже говорится объ имфющемъ произойти судв и объ утверждении царства Господа (21). У пророка Іоная прямо говорится о судів надъ всіми народами въ долине Іософата (III, 2), объ изліяніи Духа на всякую плоть и о спасеніи всякаго, кто призоветь имя Господне (ІІ, 28-32). Народамъ, достигнимъ уже высокой степени развитія, пророки начинають указывать новое побуждение для обращения къ Господу-не непосредственное благо, не временное блаполучіе, но участіе въ царствъ въчномъ, жребій въ концъ дней.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 18.

Съ паденіемъ вавилонскаго царства кончается вавилонскій пленъ, и Киръ, персидскій владыка, овладевшій Вавилономъ. даль евреямь разрешение вернуться на ихъ родину. Воть какой эдикть, читаемъ мы въ 1 кн. Ездры, издаль этотъ царь: "Всѣ парства земли далъ мнѣ Господь Богъ небесный, и Онъ поведьть мив построить Ему домъ въ Іерусалимв, что въ Іудев. Кто есть изъ васъ, изъ всего народа Его-да будетъ Богъ его съ нимъ, и пусть онъ идеть въ Герусалимъ, что въ Гудев и строить домъ Господа Бога израилева, того Бога, Который въ Іерусалимъ" (2-3). Тъхъ, кто не пожелаль-бы возвратиться въ Палестину, Киръ призываль въ своемъ эдиктъ, помочь своимъ соотечественникамъ имуществомъ въ дълъ устроенія храма и самъ онъ возвратилъ евреямъ ихъ храмовые сосуды, которые нъкогда взялъ Навуходоносоръ. Самое простое и естественно подсказывающееся объяснение этого факта есть то, что Киромъ руководила мудрая политика-желаніе привлечь къ себъ сердца порабощенныхъ народовъ. Но владыки стремятся къ этому, обыкновенно не желая жертвовать ничемъ. При обсуждении эдикта Кира необходимо еще имъть въ виду стремленіе политеистовъ, воспринимать новыя върованія, и стремленіе монотеизма въ универсальному распространенію. Факта таковихъ стремленій теперь не оспаривають. Но многіе изслідователи представляють, что после плена и уже после Зоровавеля въ эпоху Ездры и Нееміи евреями овладёль духь національноредигіознаго обособленія и они всёми силами стремились сдёдать свою религію единственно своимъ достояніемъ. Безспорно, что духъ такого узкаго націонализма могъ овладевать душами многихъ евреевъ, какъ онъ впоследствии нередко оказывался присущимъ и духу другихъ народовъ. Но духъ Божественнаго Откровенія всегда одинъ и тоже безусловно универсальный. Мы видимъ, вслъдъ за эдиктомъ Кира были изданы еще три эдикта персидскими царями полобнаго же содержанія. Таковы, эдиктъ Дарія Гистаспа (1 Ездр. VI, 1—13), Артаксеркса Лонгимана (1 Ездр. VII, 12-28) въ седьмой годъ его царствованія и его же эдикть (II, 3-9) въ двадцатый годъ царствованія. Библейское повъствованіе показываеть, что образь дійствія этихъ языческихъ царей находиль благоволение въ очахъ Божинхъ,

что заботы Дарія объ евреяхъ, "чтобы они приносили жертву пріятную Богу небесному в молились о жизни царя и сыновей его" (Ездр. VI, 10) не были противны духу ветхозавѣтнаго Откровенія. Можно даже сказать, что имя царя небеснаго какъ будго все чаще и громче начинають произносить вив Палестины. Проходившіе служеніе въ эпоху Зоровавеля пророки Аггей и Захарія, ободрявшіе евреевъ въ ихъ работахъ по устроенію храма, возв'ящали евреямъ, что д'яло построенія им'ясть своею конечною целію не обособленіе Израиля около Сіона, но пріобщеніе къ Изранлю всего человічества. Придеть Желаемый всёми народами, читаемъ въ книге прор. Аггея, и наполню домъ сей славою, говоритъ Господь Саваооъ... Слава сего последняго храма будеть больше, нежели прежняго, говорить Господь Саваооъ; и на мёсте семъ я дамъ миръ, говоритъ Господь Саваовъ (П, 7, 10). У всёхъ народовъ, оказывается, есть некій общій желасмый, и пришествіе Его связывается съ судъбою храма въ Герусалимъ. Сила царствъ явыческихъ, по пророку, будетъ истреблена (II, 22). Въ ръчахъ и видъніяхъ пророка Захаріи и подробнёе и яснёе раскрывается то, что возвещалось Аггемъ. "Такъ говоритъ Господь Саваовъ, читаемъ у Захаріи, вотъ мужъ-имя ему Отрасль, Онъ произрастеть изъ своего корня и создасть храмъ Господень" (VI, 2), онъ будетъ владычествовать на престолъ своемъ (VI, 13), онъ вступить въ Сіовъ "праведный и спасающій, кроткій, сидящій на ослиць и на молодомъ осль, сынь подъяремной" (ІХ, 9). Тогда "будутъ приходить многія племена и сильные народы, чтобы взыскать Господа Саваова въ Герусалимъ и помолиться лицу Господа. Такъ говоритъ Господь Саваооъ: будеть въ тв дни, возьмутся десять человъкъ изъ всехъ разноязычныхъ народовъ, возьмутся за полу Іудея и будутъ говорить: мы пойдемъ съ тобою, нбо мы слышали, что съ вами-Богъ" (VIII, 22-23). Произойдеть истребление народовъ, а на домъ Давида и жителей Герусалима будеть излить духъ благодати и умиленія "и они воззрять на Него, Котораго пронзили" (XII, особ. 10). Господь будетъ царемъ надъ всею землею" (XIV, 9) "и будеть: если какое изъ племенъ земныхъ не пойдеть въ Іерусалимъ для поклоненія царю, Господу Са-

ваооу, то не будеть дождя у нихъ" (XIV, 17). Позже во времена Ездры и Несмін, Малакін своєю книгою запечатавваєть редъ пророческихъ свидетельствъ. Въ речахътого пророка, говоривнаго о томъ, что Богъ возлюбиль Пакова и Исавозненавидель, **ETRTOX** видъть развитіе теоріи причиниаго благоволенія Божія къ Изранлю, но на самонъ дёлё, смысль речей пророка совсёмь иной. Любовь Божін въ Изранлю требуеть жертвь и свитости оть Израндя. Все, что недостойно этой любви, будеть провлято (III, 9). Будеть послань Ангелъ предъ лицемъ Господнимъ (III, 1), произойдеть очищение того, что способно въ очищению, и гибель всего нечистаго. Имбеть наступить новый порядокь. "Оть востока солнца до запада велико будеть имя Мое между народами, и на всякомъ мъсть будутъ привосить Өнмівмъ имени Моему, чистую жертву (minha-возношеніе, главнымъ образомъ жертва хабоная по противоположению нечистымъ кровавымъ жертвамъ, жертва безировная, евхаристія), велико будеть имя Мое между народами, товорить Господь Саваоов (I, 11). Такимъ обравомъ, все народы и на всекъ местахъ будутъ почитать Бога истиннаго, такова въра Малахіи, Несміи и Ездры. Легко понять, что суровыми отношеніями этихь лиць нь сосъднимъ народамъ, ихъ усиленными заботами объ обособления отъ этихъ народовъ руководила въра въ свътлое будущее человичества, а не національное самомивніе сыновей Израиля. Для возвратившихся съ Зоровавелемъ евреевъ, окрестные народы съумбли стать петлею и сътью, какъ нъкогда хананеяне для только что вступившихъ евреевъ въ землю обетованную. И въ нёмоторомъ отношеній союзы евреевь сь иноплеменниками теперь представляли даже больше опасности, чёмъ въ эпоху судей; тогда между религіозными вфрованіями евреевь и хананеянъ лежало глубокое различіе, евреи часто механически соединили ихъ въ своемъ житейскомъ обиходъ, но ихъ нельзя было слить органически въ одно целов. И истина, исповедывавшаяся евреями, всегда оставалась рёзко противоположною языческой лжи. Теперь стало не то. Сосвди евресвъ тоже въ нъкоторой мёрё были почитателями Бога Ивраильского (самарине), они предъявляли свои права на всв Божественныя обътованія, своеобразно исполняя обязанности, налагаемыя закономъ. Союзъ, соединение съ этими народами естественнымъ и первымъ следствиемъ своимъ долженъ былъ иметь широкое распространеніе ветхозавётной церкви, но это расширеніе объема должно-бы было совершиться на счеть содержанія. Религіозная истина была-бы воспринята и сохраняема въ искаженномъ видъ. Необходимо нужно было, чтобы вътвь человъчества сохраняла ее чистой, чтобы она по исполнении временъ стала достояніемъ всего человъчества, и Промыслъ воздвигаль людей, какъ Ездра и Неемія, которые служили орудіемъ этой великой цели. Израиль, потерявшій свою самостоятельность, въ эпоху Ездры уже терялъ свой языкъ. Еврейская річь стала замвняться арамейского, но религія должна была пережить языкъ, и прекращеніе употребленія еврейскаго языка сдёлало только то, что писаніе стало излагаться на языкахъ понятныхъ и языческимъ народамъ. Мы уже говорили, что часть книги пророка Даніила написана похалдейски. Въ Песни песней, которая написана Соломономъ, въ томъ видъ (3 Цар. IV, 32), какъ она существуеть теперь, тоже встречаются халдейскія выраженія. Допускають, что они были введены переписчиками посленленной эпохи. Такимъ образомъ гибла буква, но духъ не исчезаль, напротивь, усвоение его делалось доступнымъ для многихъ. Тщательно оберегавшіе религіозную истину отъ нечистыхъ примъсей, Ездра и Неемія не думали прятать ее отъ тъхъ, кто желалъ принять ее въ чистомъ видъ, и позволительно думать, что къ ихъ времени должно относить обращение къ чистой религіозной истинъ или, по крайней мъръ, начало усиленія такого обращенія въ северной части Палестины-Галилев. У Іосифа Флавія въ его "Древностяхъ" (Кн. XI, гл. 7) есть разсказъ о событіи, которое онъ относить ко времени Александра Македонскаго, но которое на основаніи указаній Св. Писанія, думаемъ, должно отнести ко времени Нееміи или, по крайней мъръ, близкому къ нему. По разсказу Іосифа, братъ первосвященника Іоддая Манассія былъ женатъ на дочери Санаваллата хоронита. Іудейскіе старбишны, негодуя на то, что братъ первосвященника женатъ на иностранкъ, требовали, чтобы онъ отказался или отъ жены или алтаря (участія

въ священствъ). Манассія не хотъль отказываться ни отъ того, ни отъ другого, но однако далъ понять своему тестю, что онъ предпочитаетъ разстаться съ женою, чемъ съ алтаремъ. Санаваллатъ взялся тогда не только сохранить своему зятю жену и священство, но даже сдёлать его первосвященникомъ, но только храма не въ Іерусалимъ, а на горъ Гаризинъ. Онъ сталъ хлопотать о разръшении построить этотъ храмъ у Дарія Кодамана и затьмъ добился такого разрышенія отъ побъдившаго Дарія Александра. Храмъ былъ построенъ. Для священниковъ, которые пожелали-бы оставить Іерусалимъ ради Гаризина, были предложены деньги, дома и земли. Такъ, совийстно съ іерусалинскимъ явился второй храмъ Богу израилеву. Надо полагать, что въ основъ этого повъствованія лежить истина (фактъ постройки гаризинскаго храма несомивненъ), но въ развитіи подробностей Іосифъ несомивино много напуталъ. Послъ Ездры и Нееміи смъщанные браки становились явленіемъ исключительнымъ и они жестоко преследовались, но Ездра и Неемія боролись съ смешанными браками, какъ съ широко распространившимся зломъ и, что для насъ всего важнее, Неемія даеть такое сообщеніе: "изъ сыновей Іоіды, сына великаго священника Еліамива (та-же родословная и у Іосифа), одинъ былъ зятемъ Санаваллата хоронита. Я прогналь его отъ себя" (XIII, 28). Не представляется никакихъ сомненій, что здёсь идеть речь о техъ лицахъ, которыя разумёль Іосифь, только Іосифь приближаеть къ своему времени это событіе болье, чымь на стольтіе. Тогда-то, надо полагать, многіе жители съверной Палестины не только не признали этого храма святымъ, но увидели въ немъ оскорбленіе святыни и обратились къ Іерусалиму, какъ нѣчто подобное случалось и ранте (2 Парал. XV, 9; XXX, 5-12). Этимъ и объясняется, почему Галилея во время Господа Інсуса Христа оказывается всецёло связанною съ Іерусалимомъ. Гаразинскій храмъ былъ деломъ человеческимъ, и онъ погибъ, но Божественное Провиденіе и это дело, созданное челов'яческими страстями, а вовсе не религіозною ревностію, направляло ко благу человъчества (Ioan. IV). Со времени Ездры мъсто пророка заступаетъ книжникъ. Онъ самъ былъ первымъ и замѣ-

чательнейшимъ изъ книжниковъ. Съ его именемъ связывается установленіе ветхозавётнаго канона, синагогальная организація и, можеть быть, лишь немного позже его возникъ сипедріонъ. Все это должно было охранять истину отъ примъси заблужденій, содъйствовать ея разумнъйшему пониманію среди членовъ ветхозавътной церкви и уже ватьмъ давать возможность и тъмъ, которые не отъ Израиля, становиться участниками той религіозной истины, обладателемъ которой быль Израиль. Въ этомъ отношеніи замічательно, что заботы Ездры о сохраненіи и исполненіи закона находять себ'в глубокое истолкованіе въ книгъ происхожденія позднайшаго, которой нать не только на еврейскомъ, но и на греческомъ языкъ, но которую, однако, традиція пожелала связать съ именемъ Ездры. Разумбемъ такъ называемую третью книгу Ездры. Господь, говориль пророкъ предъ Всевышнимъ (1, I) возвёстилъ: "вотъ я сѣю въ васъ законъ Мой, и принесеть въ васъ плодъ, и вы будете славиться въ немъ въчно<sup>а</sup>. Но отцы наши, принявши законъ, не исполнили его и постановленій Твоихъ не сохранили, и хотя плодъ закона Твоего и не могъ погибнуть, потому что былъ Твой, но принявшіе закона погибли, не сохранивши того, что въ немъ было посвяно. Обыкновенно бываеть, что если земля приняла свия или море-корабль, или какой-либо сосудъпищу или питье, и если будеть повреждено то, въ чемъ посъяно, или то, въ чемъ помъщено, въ такомъ случав погибаетъ и самое посъянное, или помъщенное, или принятое, и принятаго уже не остается предъ нами. Но съ нами не такъ. Мы, принявшіе законъ, согрѣшая погибли, равно и сердце наше, которое принало его; но законъ не погибъ и остается въ своей силъ" (IX, 31-37). Законъ долженъ быть не нарушенъ, но исполненъ. Плодъ закона-церкви ветхозавётной, національной-есть церковь новозав'тная, вселенская. Заботясь о національномъ законъ, Ездра и другіе имъли въ виду универсальное благо.

Мысль о томъ, что это универсальное благо находится у евреевъ, не была чуждою языческимъ народамъ во дни Ездры. Благо—тамъ, гдъ Богъ, а изычники догадывались, что Богъ у евреевъ, т. е.. что евреи чтутъ истиннаго Бога. Въ книгъ

Есеирь, описывающей событие изъ времени правления Ксеркса-(485-465. Ahasvéros по еврейск.), пов'єствуется, что Аману, начавшему теривть въ борьбв съ Мардохеемъ-іудеемъ, котораго онъ хотълъ погубить, мудрецы и жена его сказали: "если изъ племени іудеевъ Мардохей, изъ-за котораго ты началь падать, то не переселешь его, а навёрно падешь предъ нимъ [ибо съ вимъ Богъ живый" (VI, 13)]. Такое заключение имъло для себя много основаній. Евреи не погибали въ плёну, не растворялись и не исчезали среди покорившихъ ихъ народовъ, какъ обыкновенно утрачиваютъ племенныя особенности покоренные народы среди побъдителей. Еврен оставались сами собою, сохранили свою религію, пріобрѣтали часто состояніе, добивались вліянія на самыхъ царей поб'єдившихъ ихъ народовъ. Есопрь имъла большое вліяніе на своего царственнаго супруга, Мардохей вліяль на Есопрь, а действіями Мардохея управляла исключительно забота о благв еврейскаго народа. Народы, какъ и отдёльныя лица, обыкновенно усматриваютъ непосредственную руку Провиденія не въ постоянной счастливой жизни, не въ неизменномъ благополучіи, но въ какихъ либо чрезвычайныхъ обстоятельствахъ-въ спасеніи изъ страшной и повидимому неотвратимой опасности, въ поднятіи павшаго, въ прославлении униженнаго. Въ еврейскомъ народъ ихъ должна была поражать упорная нравственная живучесть при кажущейся политической слабости. Надъ маленькимъ племенемъ семитовъ проходили политическія грозы и бури, и сильныя царства гибли отъ такихъ бурей и могучіе народы исчезали съ лица земли, но евреи продолжали существовать и размножаться, и неудивительно, что въ ихъ неизмённомъ спасеніи неизбълной гибели проницательнъйшіе изъ язычниковъ усматривали дъйствіе Бога живаго.

Эпохою персидскаго ильна оканчивается послыдовательная Богооткровенная исторія судебь ветхозавытнаго Откровенія въроды человыческомь. Но мы не остаемся совсымь безь откровеннаго указанія о его дальныйшихь судьбахь. Откровеніе Новаго Завыта даеть намы многочисленныя указанія относительно распространенія Ветхозавытнаго Закона предъ пришествіемъ Господа Іисуса Христа, и неканоническія книги Ветхаго За-

въта - маккавейскія, книга Інсуса сына Сирахова, премудрость Соломонова даютъ ключъ къ пониманію этого распространенія. Божественное откровеніи послёдовательно изображаетъ судьбы закона именно лишь до тъхъ поръ, пока его знаніе и исповъданіе были пріурочены къ земль и націи, пока принятіе закона было вижсть и соединениемъ съ еврейскимъ народомъ и въ некоторомъ смысле обещаниемъ и намерениемъ стать обитателемъ Палестины. Но уже въ эпоху ассирійскихъ, вавилонскихъ и персидскихъ плъненій должна была выработаться практика, по которой религіозные союзы съ евреями утверждались не на узко національныхъ, но на болье широкихъ основаніяхъ. Послі паденія персидской монархін, когда на арену исторіи выступиль Александрь Македонскій, разсілніе евреевь стало совершаться не только въ направленіи восточномъ, но и западномъ. Евреи пришли въ соприкосновение съ цивилизаціями, имъвшими характеръ совершенно иной, чъмъ цивилизаціи Египта и Вавилона. Въ эту пору у нихъ, несомивино, образовалась строго разработанная система правилъ принятія въ израильскую религіозную общину, система эта излагается въ раввинистичекой литературъ, но безъ знанія ея совершенно непонятны многія новозавътныя указанія о прозелитахъ. Несомевно, что у евреевъ образовалось два главныхъ класса прозелитовъ: пришельцы врать и пришельцы правды. Пришельцы врать (названіе можеть быть явилось отъ выраженій Исход. XX, 10, Второз. XIV, 21-пришелецъ, который въ жилищахъ твоихъ", по подлинвому тексту: чужеземецъ въ твоихъ воротахъ; или по мненію другихъ толкователей оно произошло, потому что эти прозелиты могли доходить только до воротъ храма, но не вступать въ него). Пришельцы вратъ должны были по преданію исполнять следующія семь ноевыхъ заповъдей: 1) повиноваться власти; 2) блюсти святость имени Ісговы (Лев. XXIV, 16); 3) не допускать идолослуженія (Лев. XX, 2); 4) не дёлать мервостей языческих (см. Левит. XVIII); 5) не убивать (Быт. ІХ, 6); 6) не грабить; 7) не всть мяса живыхъ животныхъ (съ кровью Быт. IX, 4; Лев. XVII, 10-15). Пришельцы правды принимались въ общину чрезъ обръзаніе, крещеніе (о немъ мы уже говорили) и принесеніе жертвы (кажется, тожественной съ тою, которую по закону Монсееву приносили очистившіеся отъ проказы Лев. XIV). Въ подробностяхъ относительно системы принятія прозелитовъ и относительно правъ прозелитовъ существуютъ нъкоторыя неясности, но повидимому въ основъ теоріи прозелитизма лежало признаніе двухъ моментовъ въ исторіи истинной религіи: первоначальная истинная до-законная религія требовала только того, что требуется самою природою человъка, созданнаго по образу Божію. Эти требованія природы Богъ Самъ опредёлиль въ завътъ съ Ноемъ и опредълилъ, что это требованія-ко всему потомству Ноеву, следовательно, ко всему человечеству. Отъ человъка, который желаль вступить въ общение съ Израилемъ, прежде всего требовалось, чтобъ онъ возвратилъ себъ образъ Божій, и уже затімь, если онь чувствоваль себя въ силахь, онъ могъ принять на себя все иго закона съ его требованіями и обътованіями. При принятіи прозелитовъ принимались во вниманіе мотивы, которые побуждали ихъ къ переходу въ израильскую общину. Обсуждались мотивы нечистые (изъ-за женской любви Быт. XXXIV, изъ-за пріобратенія выгоднаго положенія-изъ приближенія къ царю, изъ-за страха. Есе. VIII, 17, ради земного благополучія. 4 Цар. XVII, 25) и одобрялся мотивъ чистый-страхъ Божій. О томъ, каковы были прозелиты въ дъйствительности, много говоритъ раввинская литература. Въ Талмуд'в говорится, что прозелиты виновны въ созданіи волотаго тельца, что они своимъ существованіемъ препятствуютъ появленію мессіи и въ гемаръ есть правило: не върь прозелиту до двадцать четвертаго рода, но есть о нихъ и другіе отвывы, что они явили себя лучше евреевъ при Синав, и въ Священномъ Писаніи Новаго Завёта они обыкновенно называются φοβούμενοι, σεβόμενοι τον θεόν, εὐσεβεζ, εὐλαβεζ.

Евреи пришли въ соприкосновение съ греческимъ міромъоколо 330 г. до Р. Х. Около стольтія, а можетъ быть только и полстольтія, спустя явилась у евреевъ книга, которую мы до самыхъ последнихъ годовъ знали только въ греческомъ переводъ, и подлинный еврейскій текстъ которой открытъ и опубликованъ лишь въ 1896—97 гг. Это—книга премудрости Іисуса, сына Сирахова. Благочестивый авторъ книги—глубоко

знавшій и понимавшій Ветхозавітный Законь, безь сомнінія, является представителемъ лучшей части богоизбраннаго народа, и у него мы находимъ, что онъ ясно сознаваль то, чему заставляль служить законь, не раскрывая цёли служенія, что всв народы должны быть приведены къ Богу. "Помилуй насъ, Владыка Боже всёхъ, и проври, и наведи на всё народы страхъ Твой. Воздвигни руку Твою на чужіе народы, и да познають они могущество Твое. Какъ передъ ними Ты явилъ святость Твою въ насъ, такъ предъ нами яви величіе Твое въ нихъи да познають они Тебя, какъ мы познали, что нётъ Бога, кром' Тебя, Господи. Возобнови знаменія и сотвори новыя чудеса (XXXIV, 1-6). Сирахъ прославляетъ Соломона, имя котораго провеслось до отдаленныхъ острововъ, пъснямъ, изреченіямь, притчамь и изъясненіямь котораго удивлялись страны (XLVII, 18-19). Онъ пронизируетъ надъ върою въ идолыне надъ върою въ силу того или иного языческаго бога, но вообще надъ идолопоклонствомъ (ХХХ, 19), и онъ указываетъ новый путь къ истинному Богопознанію изследовать мудрость древнихъ и путешествовать по странамъ народовъ (XXXIX, 1-5). Подъ мудростью онъ понимаетъ путь нравственной правды, и потому его языкъ одинаково былъ доступенъ, какъ еллину, такъ и іудею, онъ говорить не объ обрядовой, а о нравственной чистотъ, говоритъ языкомъ не націи, но всего человъчества.

Уже въ III стольтіи до Р. Х. книга Сираха была переведена на греческій языкъ. По своему содержавію она, несомивьно, была одною изъ самыхъ понатныхъ для язычниковъ. Ее, конечно, читали и она привлекала къ іудейству, но въ ту пору и нъкоторые іудеи стали увлекаться культурою языческаго міра, они не кланялись идоламъ, но они забывали законъ, пренебрегали законъ и увлекались не лучшими, а темными сторонами языческой культуры. Это породило образованіе партій въ самомъ Израилъ. Во ІІ стольтіи во время геройской борьбы за освобожденіе Іудеи, мы видимъ, вожди іудеевъ—маккавеи борются и съ внутренними врагами—іудеями, увлекавшимися еллинизмомъ. Нъчто подобное прежней борьбъ съ внутреннимъ язычествомъ. Но вотъ, что новое мы видимъ теперь. Сторонники

закона исполнение его вовсе не полагають въ безусловномъ обособленіи отъ другихъ народовъ, нетъ, они заключаютъ соювы съ язычниками и широко простирають свою религіозную терпимость. Строгіе ревнители закона Іуда Маккавей и другіе стремятся заключать союзы съ римлянами и греками, именно спартанцами. Отзывъ іудеевъ и слухи, которые имёлись у нихъ о римлянахъ, очень лестны для римлянъ (I Mak. VIII). Въ отношеніяхъ къ спартанцамъ со стороны іудеевъ является еще утвержденіе, что будто спартанцы и іудеи родственны между собою, будто спартанскій царь Дарій (Арей) писаль письмо первосвященнику Онів: "найдено въ писанів о спартанцахъ и іудеяхъ, что они братья и отъ рода Авраамова (I Мак. XII, 21). Католическіе писатели, признающіе двъ первыя книги маккавейскія каноническими, настаивають на точности этого сообщенія. Они указывають на то, что совершенно чуждо было іудейскому духу изобрѣтать сказанія о родствѣ іудеевъ съ языческими народами, нужны были серьезныя основанія, чтобы ихъ высказаль потомокъ Авраама. Клермонъ Гано въ статьь: "Le Dieu Satrape et les Phéniciens dans le Peloponèse" указаль рядь любопытныхь сближеній между іудейскими обычаями и обычаями жителей Элилы въ Пелопонессъ. Указываютъ также, что по законамъ Ликурга, спартіаты, какъ и іуден, не могли продавать ихъ земель. Документы, приводимые въ І Маккавейской книгъ, воспроизводить и Іосифъ Флавій (Antiqu. iud. XIII, V, 8; XII, IV, 10) 1). Была еще теорія, по которой въ маккавейскихъ книгахъ говорится о спошеніи іудеевъ съ какою-то другою Спартою, но эта теорія не вы-Маккавейскія книги, упорно держиваетъ никакой критики. настаивая на родствъ іудеевъ съ спартанцами, называютъ Спарту также Лакедемономъ (1 Мак. XIV, 16 et sq. 2 Мак. V, 9). Несомнівню, что писатели маккарейских книгъ признавали родство евреевъ съ греками и желали союза съ римлянами. Изъ ихъ повъствованія мы видимъ, что ревнители закона не считали преступнымъ не только гражданскіе союзы съ язычниками (союзъ или даже прямо порабощение могли быть деломъ необходимымъ), но и

<sup>1)</sup> CM. Vigourout, Les livres saintes et la critique rationaliste, 4-me édition ch. IV, p. 602-611.

молетвы за язычняковъ. Такъ, во 2 Маккав. III гл. сообщается, что "Селевкъ, царь Азіи, давалъ изъ своихъ доходовъ на всѣ издержки, потребныя для жертвеннаго служенія", но что услыхавъ о громадныхъ сокровищахъ, будто-бы собранныхъ въ іерусалимскомъ храмъ, онъ послалъ сановника Иліодора взять ихъ. Иліодору осуществить его миссію было возбранено свыше: онъ упаль пораженный бользнію и находился при последнемь издыханіи. Его ближніе моляли первосвященника Онія призвать Всевышнаго для спасенія Иліодора, и Онія принесъ жертву о его спасеніи, и спасенный Иліодоръ имель виденіе, въ которомъ ему было сообщено: "воздай великую благодарность первосвященнику Онін, ибо для него Господь дароваль теб'я жизнь; ты-же, наказанный отъ Него, возвёщай всёмъ великую силу Бога". Объ Антіох Ввпатор разсказывается, что онъ, примирившись съ іудеями, "принесъ жертву, почтилъ храмъ и оказалъ милости городу" (2 Мак. XIII, 23). Птоломей Филопаторъ, согласно 3 Макк. VII гл. издалъ следующее повеленіе о іудеяхъ, противъ которыхъ возбуждали его друзья: когда мы дузнали, что небесный Богь есть върный покровъ іудеевъ и всегда защищаетъ ихъ, какъ отецъ-сыновъ, еще же принявъ во вниманіе извістное ихъ доброжелательство къ намъ и къ предкамъ нашимъ, мы справедливо освободили ихъ отъ всякаго обвиненія въ чемъ бы то ни было... Знайте, что если мы предпримемъ противъ нихъ что-нибудь злое или вообще оскорбимъ ихъ, то будемъ имъть противъ себя не человъка, но влавствующаго надъ всякою властью Всевышняго Бога отистителемъ ва дела наши во всемъ и всегда неизбежно" (5, 7). Все эти сообщенія, которыя, конечно, нельзя принимать въ строго буквальномъ смыслъ, утверждаютъ, однако, что теизмъ въ послъднія стольтія предъ Р. Х. становился менье и менье исключительнымъ достояніемъ еврейскаго народа. Знаніе Бога единаго и истиннаго-по свидетельству самихъ евреевъ распространялось среди народовъ, и въ сознание лучшей части богоизбраннаго народа, мы видимъ, глубоко проникаетъ мысль о единствъ человъчества-всего во всемъ его объемъ-живаго и умершаго. Іуда Маккавей приносилъ жертвы за умершихъ, потому что онъ "помышляль, что скончавшимся въ благочестіи уготована

превосходная награда, -- какая святая и благочестивая мысль! --- посему принесъ за умершихъ умилостивительную жертву, да разрѣшатся отъ грѣха" (2 Мак. XII, 45). Первосвященники. мы видимъ, приносили жертвы за язычниковъ. Все человъчество, такимъ образомъ, въ представлении лучшей части богоизбраннаго народа, въ представлени составленномъ чрезъ изученіе и усвоеніе духа закона, являлось нравственно солидарнымъ. Философы почти всегда отказывались понимать эту истину (разумбемъ ръзкія нападенія ихъ на ученіе о вміненіи грібха Адамова), которую человъчеству возвъстилъ Богъ и безусловную правдивость которой чувствуеть непосредственно наша душа. Страсти, ослешление побуждали превратно понимать эту нравственную истину. Своеобразное понаманіе пророчества Исаін XIX, 24 обусловленное, конечно, личными интересами, побудило Онію IV воздвигнуть израильскому Богу храмъ въ Египтъ въ Леонтополисъ, какъ онъ раньше воздвигнутъ былъ на Гаразинъ. Это стояло въ прямомъ противоръчім съ требованіями закона и съ духомъ ветховавѣтнаго Откровенія. Это было результатомъ превратнаго пониманія идей универсализма, но, видно, идеи универсализма уже въ закончившемся ветхозавътномъ откровени являлись всякому, стремившемуся уразумёть смыслъ этого Откровенія.

Однимъ изъ сравнительно позднъйшихъ памятниковъ ветхозавътной письменности, который, не будуча причисленъ къ писаніямъ каноническимъ, входитъ однако въ составъ нашей Библіи—является книга премудрости Соломона. Едва-ли кто можетъ оспаривать, что она содержитъ въ себъ положенія чистаго теизма, а не исключительныя требованія закона. Нравственную обязательность ея морали долженъ одинаково признать какъ пришелецъ правды, такъ и пришелецъ вратъ. Эта
книга—одинъ изъ древнъйшихъ и лучшихъ опытовъ апологія
основныхъ истинъ религіи. Авторъ—универсалистъ въ лучшемъ
смыслъ этого слова. Его терминологія и нъкоторые обороты
показываютъ, что онъ былъ знакомъ и не чуждался философія
Платона и стонковъ (VII, 22, 24; XI, 12; XIV, 3; XVII, 2). Онъ
учитъ царей и судей путямъ провидънія (VI, 6, 9, 21, 25), онъ
даетъ космологическое доказательство бытія Божія—отъ величія

красоты созданій познается Виновникъ бытія ихъ (XIII, особ. 5), такъ что его книга является какъ-бы промежуточнымъ звеномъ между сверхъестественнымъ откровеніемъ и естественнымъ Богопознаніемъ. И онъ даетъ геневисъ религіозныхъ заблужденій, онъ не только осуждаетъ идолопоклонство, но онъ ставитъ вопросъ о его происхожденіи. Онъ объясняетъ возникновеніе культа умершихъ (XIII и XIV гл.). Книга написана по-гречески и являлась, должно полагать, за стольтіе до нашей эры. Ея авторъ неизвъстенъ, а традиція связала ея содержаніе съ именемъ Соломона. Но Соломонъ считается учителемъ мудрости, а не основателемъ частной философской школы, онъ—по мнінію евреевъ—высказывалъ общеобязательныя истины, а не личныя гипотезы. Содержаніе книги премудрости является, значитъ, выраженіемъ общихъ убъжденій, а не личныхъ взглядовъ.

Въ Новомъ Завътъ раскрывается ясно, что откровеніе, данное еврейскому народу было дано для блага всего человъчества. У ап. Павла во II и III гл. посланія къ римлянамъ, подробно раскрываются тв обоюдоострыя преимущества, которыя имвли тъ, кому было ввърено слово Божіе, предъ тъми, которые не имъли и не знали этого слова. Апостолъ напоминаетъ обътованіе Аврааму: "въ теб'в благословятся вс'в народы" (Гал. III, 8), возвѣщаетъ, что отчужденные отъ общества Израильскаго и бывшіе безъ Христа теперь будуть во Христв (Еф. II, 12), утвшаеть евреевь пророчествомь, что они, давь спасеніе міру, спасутся и сами (Римл. XI, 26) и указываеть, что пути Божественнаго Провиденія направляются къ тому, дабы предъ именемъ Іисуса преклонилось всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ (Филип. II, 10). Въ дълъ спасенія человъчества Провидение преследуеть некую постепенность. Господь сказаль о Себъ: "Я послань только къ погибшимъ овцамъ дома Израилева" (Мо. XV, 24). И апостоламъ, отправляя ихъ въ первый разъ на проповъдь, Онъ заповъдалъ: "на путь къ язычникамъ не ходите, и въ городъ Самарянскій не входите" (Мв. Х, 5). Но потомъ оказывается, что это только начало, что Провиденіе всегда блюло дело спасенія всехъ достойныхъ спасенія, что Господь есть світь къ просвіщенію язычниковъ (Лук. II, 32). Язычникамъ дело закона было написано въ сердцахъ и въ исполнени этого закона они найдутъ свое спасеніе (Рим. II, 15). Участь земли Содомской и Гоморской, оказывается, не будеть наихудшею (Ме. X, 15). Ниневитяне, покаявшіеся отъ пропов'єди Іоны, и царица южная, приходившая послушать мудрости Соломона, будутъ на посл'єднемъ судів укоромъ и обличеніемъ для Израиля (Ме. XII, 41, 42), и "многіе прійдутъ съ востока и запада и возлягутъ съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ въ царств'є небесномъ" (Ме. VIII, 11).

Тъ, которые думають, что между этимъ новозавътнымъ благовъствованіемъ и ветхозавътнымъ ученіемъ лежить глубокое различіе, обличаются всёмъ Новымъ Завётомъ, начиная съ его первой страницы. Родословіе Господа въ 1-й главѣ Евангелія Матеея называеть намъ изъ его прабабокъ только трехъ-Өамарь, Раавь и Рубь и вст онт-иноплеменницы (Вирсавія хотя и упоминается, но не называется по имени, а именуется "бывшею за Урією"—замѣтимъ— хеттеяниномъ). Во второй главъ Еванг. Мате. говорится, о поклонени Господу волхвовъ съ востока. Не безъ основанія всегда подъ этимъ востокомъ разумбють страны Халдеи, и вспоминають, что среди халдейскихъ мудрецовъ жилъ нъкогда пророкъ Даніилъ. Провидъніе приготовляло людей Месопотамін къ принятію Христа, какъ оно приготовляло и жителей Палестины, но только иными средствами и инымъ образомъ. Женщина самарянка оказалась болве подготовленною къ принятію ученія Христа, чвит многія іудейскія женщины (Іоан. IV), въру хананейской женщины Господь назваль "великою" (Ме. XV, 28), исцеленый имъ самарянинъ проявилъ большую религіозную ревность, чёмъ израильтяне (Лк. XVII, 18). Но если скажуть, что это позднъйшія сказанія, составленныя христіанами, то тогда пусть обратять внимание на многочисленныя указанія Новаго Завъта, емьющія чисто историческій характерь, о широкомь распространеніи ветхозавітной пропаганды. О римскомъ сотникі сообщается, что онъ построилъ евреямъ синагогу (Лк. VII, 5), на праздникъ въ Іерусалимъ, оказывается, приходили еллини (Іоан. XII, 20). Въ книгъ Дъяній читаемъ, что въ Іерусалимъ находились "люди набожные изъ всякаго народа подъ небесами" (II, 5), и находимъ немалый списокъ странъ, изъ которыхъ приходили на поклонение въ Іерусалимъ (Ibid. 9, 10, 11). Одинъ изъ первыхъ семи діаконовъ, оказывается, былъ еврейскій прозелить, обращенный взъ язычниковъ (VI, 5). Евіоплянинъ, евнухъ царицы кандакійской, является читающимъ книгу пророка Исаін (VIII, 27-28). Апостоль Павель состязался съ едлинистами въ Герусалимъ (ІХ, 29). Еврейскій едлинизмъ, конечно, требовалъ взаимно симпатій къ еврейскимъ върованіямъ отъ еллиновъ. Сотникъ Корнилій оказывается "боящимся Бога" (Х, 1-2), т. е., значить, пришельцемъ врать. Во время своихъ странствованій, мы видимъ, апостолъ Павель обыкновенно обращается въ синагогахъ къ мужамъ израильскимъ и къ боящимся Бога (XIII, 16), т. е., къ прозелитамъ. Такъ было въ Антіохіи Писидійской, такъ въ Филиппахъ по проповеди апостола обратилась ко Христу Лидія, чтущая Бога, т. е., прозелитка (XVI, 14). Въ Оессалоникъ приняли проповёдь Павла великое множество еллиновъ чтущихъ Бога (XVII, 4). Таковые были и въ Анинахъ (XVII, 17), у еврейскаго прозелита Павелъ поселился и въ Коринев (XVIII, 7). Такъ, оказывается, на всемъ великомъ пути, по которому шелъ великій апостоль языковь, ветхозавітнымь Откровеніемь была подготовлена почва для принятія Новозавѣтнаго.

Ко времени Христа іуден въ значительной части уже чувствовали, что ихъ миссія-обращеніе къ истинному Богу всего человъчества, но многіе изъ нихъ въ этомъ великомъ дълъ слишкомъ много полагались исключительно на свое разумъніе, и мы видимъ, что въ прозелитической деятельности у евреевъ возникають двѣ крайности. Одни-узкіе націоналисты-обращеніе къ Богу израилеву понимають въ смыслі обращенія не только къ Монсееву закону, но и во всему преданію старцевъ, которое налагало иго неудобоносимое, безполезное и даже препятствовавшее действительному исполненію закона. О такихъ ниссіонерахъ сказалъ Спаситель: "горе вамъ, книжники, фарисеи, лицемвры, что обходите море и сушу, дабы обратить хотя одного; и когда это случится, делаете его сыномъ геенны, вдвое худшимъ васъ (Мо. XXIII, 15). Если эти миссіонеры шли неумфренно далеко въ своихъ требованіяхъ то, наоборотъ, другіе шли неумъренно далеко въ своихъ уступкахъ:

опредъленное учение закона они готовы были замънить неопредъленной теистической или деистической теоріей. Писаніе называеть ихъ эллинистами. Ихъ заблуждение было въ томъ, что иго закона отменяли они преждевременно, ибо они не имели, чень заменить его, они хотели отменить заветь обрезанія раньше, чёмъ явился завётъ Новый. Вслёдствіе этого ихъ либерализмъ являлся не шагомъ впередъ къ Христу, но напротивъ, шагомъ назадъ-къ Ною. Образъ грядущихъ благъ у ненужнымъ раньше, чёмъ явились самыя нихъ оказывался блага. У католическихъ писателей намъ нередко приходилось встръчать мысль, что до Рождества Христова человъчество въ мірѣ жило по двумъ откровеннымъ религіямъ-первобытной и подзаконной. Подзаконная религія была уделомъ Израиля, остатки первобытнаго откровенія были духовнымъ огнемъ, согръвавшимъ лучшую честь всего остального человъчества. Еслибы эти писатели захотъли быть последовательными, то они доджны были бы признать образь дёйствій іудеевь эллинистовъ-вполнъ разумнымъ и правильнымъ: изъ двухъ равно дающихъ возможность спасенія религіозныхъ кодексовъ человъку весьма естественно выбрать легчайшій. Но это не такъ. Историческая действительность-какъ постараемся мы показать въ непосредственно следующемъ отделе нашего изследованияоткрываеть, что челов'вчество оказалось неспособнымъ сохранить истины откровенія. Поэтому и быль дань законь, чтобы истина сохранилась въ человъчествъ. Откровение и учитъ насъ, что законъ осуществилъ эту цель. Но если это такъ, то тогда и вев откровенія мы должны находить слёды и указанія того, что законъ чрезъ Израиля воздействоваль на народы и неродственные Израилю. Имъются-ли данныя, свидътельствующія это? Да, отвъчаемъ мы, имъются и многочисленныя. О нихъ мы и будемъ говорить непосредственно далъе.

Профессорг С. С. Глаголевг.

(Продолжение будеть).

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

(Продолжение \*).

Размышленіе четвертое. Объ истинномъ и ложномъ,

Въ продолжение этихъ дней я такъ привыкъ къ размышленію, не нарушаемому чувствами, и такъ тщательно замётиль, что мы весьма не много истиннаго воспринимаемъ о твлесныхъ вещахъ, гораздо больше знаемъ о душв (мысли) человъка и еще больше о Богь, вотъ почему я уже безъ всякаго затрудненія могу свои размышленія отъ вещей, подлежащихъ воображенію, направлять на вещи, познаваемыя только разумомъ и чуждыя всякой матеріальности. Безспорно, я им'йю гораздо бол'ве раздільную идею о душів человіческой, поскольку она вещь мыслящая, не имбющая протяженія въ длину, ширину и глубину или еще чего-нибудь телесного, чемъ идею о всякой телесной вещи. Такъ же когда я замечаю, что я сомнъваюсь, т. е., что я вещь несовершенная, зависимая, у меня возникаетъ ясная и раздъльная идея существа независимаго, совершеннаго, т. е., Вога; а изъ того одного, что такая идея во мев есть или что я, имвющій эту идею, существую, я съ очевидностью заключаю, что и Богъ существуеть и что отъ Него зависить все мое существование въ каждый моменть. И я увъренъ, что умъ человъческій ничего очевиднье и положительные не можеть узнать. Уже, кажется, я вижу тоть путь,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 18.

по которому отъ этого созерцанія истиннаго Бога, заключающаго въ себѣ всѣ сокровища знаній и сокровенной мудрости, можно дойти до познанія прочихъ вещей.

Во-первыхъ, я знаю, что не можетъ быть, чтобы Богъ меня обманываль, ибо во всякой лжи и обманъ свазывается несо-И хотя, повидимому, возможность обмануть вершенство. кого-нибудь служить доказательствомь силы ума и могущества, но несомнённо желаніе обмануть свидётельствуеть о злобів и слабости, а потому не можетъ имъть мъста въ Богъ. Потомъ я знаю по опыту, что у меня есть способность сужденія, которую я, какъ и все прочее, что во мив есть, конечно, получиль оть Бога, а такъ какъ онъ не хочетъ меня обманывать, то, безспорно, не даль мив такой способности, при правильномъ употребленіи которой я могъ бы когда нибудь ошибаться. И туть не оставалось бы никакого сомненія, если бы отсюда, повидимому, не слёдовало, что я такимъ образомъ не могу никогда ошибаться. Вёдь если все, что во мнё есть, я имею отъ Бога, а Онъ не могъ даровать мне способность къ ошибкамъ, то я, кажется, не могу ошибаться никогда. Действительно, пока я такимъ образомъ думаю только о Богъ и исключительно на Немъ сосредоточиваю свое вниманіе, я не нахожу никакой причины для ошибки или обмана, но какъ скоро обращаюсь къ себъ, замъчаю, что я однако подверженъ безчисленнымъ ошибкамъ. Изследуя причину последнихъ, а вижу, что у меня есть не только реальная и положительная идея Бога, или существа всесовершеннаго, но и нъкоторая отрицательная идея,---идея, такъ сказать, ничтожества (idea nihili).---того. что дальше всего отстоить отъ всякаго совершенства. Кромъ того, я замечаю, что я самъ занимаю какъ бы средину между Богомъ и этимъ ничтожествомъ или между высочайщимъ существомъ и не-сущимъ (non ens); такъ что посколько я сотворенъ высочайшимъ существомъ, во мнф, конечно, нътъ ничего, что меня обманывало-бы и вводило въ заблужденія, посколько же я до известной степени имею нечто общее съ ничтожествомъ или съ не-сущимъ, т. е., посколько я самъ не Высочайшее существо, мнъ недостаетъ весьма многаго, и не удивительно поэтому, что я могу ошибаться. Такимъ образомъ я

понимаю, что ошибка, какъ именно ошибка, не есть что-нибудь реальное, что вависило бы отъ Бога. Поэтому, чтобы я когь ошибалься, нёть нужды въ какой-нибудь особой способности, дарованной Богомъ для этой именно цъли, но возможность для меня ошибаться зависить отъ того, что та способность судить объ истинъ, которую я имъю отъ Него, не безгранична. Олнако этого еще мало. Въдь опибка не есть чисто отринательный моменть, но и лишеніе (privatio) или недостатокъ (carentia) нѣкотораго познанія, которое нѣкоторымъ образомъ должно было быть во меж. Но при внимательномъ размышленів о существъ Бога всякому становится очевиднымъ, что не можеть быть, чтобы овъ вложиль въ меня способность, которая не была бы совершенна въ своемъ родъ или которая была бы лишена соотвътствующаго ей совершенства. Чъмъ совершениве художникъ, темъ совершениве отъ него получаются и произведенія. Можеть ли быть создано высочайшимъ творцомъ всёхъ вещей, что либо такое, что бы не было абсолютнымъ во всехъ отношеніяхъ! Несомнённо, что Богъ могъ меня сотворить такимъ, чтобы я никогда не ошибался, и несомнънно, что Онъ всегда желаетъ самаго лучшаго. Неужели-же лучше для меня обманываться, чёмъ не обманываться? Когда я внимательное вдумываюсь во все сказанное, то мий прежде всего приходить на мысль слёдующее: я не должень удивляться, если Богъ творитъ что-нибудь, непонятное мив по своимъ основаніямъ (цёлямъ), не долженъ также сомнёваться въ Его существованіи на томъ основаніи, что, можеть быть, окажутся и другія вещи, относительно которыхъ я не постигаю, зачёмъ и какъ онв сотворены Имъ. Такъ какъ я знаю, что моя природа весьма несовершенна и ограниченна, а природа Бога необъятна, непостижима и безконечна, то изъ этого достаточно вижу, что для него возможно весьма многое, приченъ чего я могу и не знать. На этомъ единственномъ основанім я полагаю, что весь тотъ родъ причинъ, который обывновенно зависить отъ цели, не иметь приложения къ физике. Безразсудно въдь думать, что в могу постигать цели Бога. Мне пришло на мысль также, что, изследуя совершенство дель Божінхъ, нужно разсматривать не отдёльно каждую сотворенную вещь;

но всю вселенную въ цъломъ (universalitas), ибо то, что, существуя въ отдельности, можетъ быть, действительно и оказадось-бы весьма несовершеннымъ, оказывается весьма совершеннымъ, какъ часть въ пеломъ міре. И хотя я, решившись усумниться во всемъ, еще ничего достовърнаго не узналъ, кромѣ собственнаго существованія и существованія Бога, однако я проникся величіемъ могущества Бога и не могу отридать того, что Онъ не сотвориль и многихъ другихъ вещей, по крайней мёрё, это возможно, такъ что и я могу имёть значеніе лишь части во вселенной.-Обращаясь, далье, къ себь и разсматривая, каковы могутъ быть мои ошибки (кои однъ и обличають во мнв некоторое несовершенство), я замечаю, что онъ зависять отъ соучастія двухъ причинъ: отъ имъющейся во мећ способности познанія и отъ способности выбора или отъ свободной воли, т. е., отъ разума и вмёстё отъ воли. Посредствомъ одного разума я только воспринимаю идеи, о которыхъ могу произносить сужденіе; разсматриваемый въ этомъ смыслё разумъ не заключаетъ въ себъ въ собственномъ смыслъ ошибки. И хотя, можетъ быть, существуетъ безчисленное множество вещей, о которыхъ я не имбю никакихъ идей, однако нельзя сказать, что я ихъ въ собственномъ смысле лишенъ (privatus), а только ихъ недостаетъ у меня (negative destitutus). Потому что я въдь не могу представить никакого основанія , въ доказательство того, что Богъ долженъ былъ дать мнф большую способность познанія, чемъ какую даль. Напротивъ, какимъ бы искуснымъ я ни представлялъ художника, но не думаю, чтобы онъ въ каждое изъ своихъ произведеній долженъ быль вкладывать всё тё совершенства, какія онь можеть вложить въ некоторыя изъ нихъ. О воле же своей или о свободъ води я не могу пожаловаться, что получиль ее отъ Бога недостаточно широкою и совершенною, такъ какъ я не чувствую для нея никакихъ границъ. Мнв кажется, нужно хорошо запечативть, что во мнв нвтъ ничего другого столь совершеннаго и великаго, относительно чего я не допускалъ-бы что возможно въ томъ же отношении начто еще более совершенное и великое. Если, напримъръ, я разсматриваю интеллектуальную способность, то сразу вижу, что во мит она очень незначительна и весьма ограниченна, вмъстъ съ тъмъ я образую идею другой такой способности гораздо большей и даже величайшей и неограниченной, и вследствіе того, что я могу образовать идею этой безконечной интеллектуальной способности, я признаю ее принадлежащею Богу. Такимъ же образомъ, и вследуя способность воспоминанія, воображенія или какую угодно другую, я не нахожу решительно ни одной, которой не представляль-бы ничтожною и ограниченною въ себъ и безконечною въ Богъ. Только одну волю или свободу воли я нахожу въ себъ настолько великою, что не могу представить идею какой-пибудь еще большей воли. Поэтому я понимаю, что по преимуществу въ силу ея я могу приписывать себъ нъкоторый образъ и подобіе Богу. Хотя, конечно, въ Богъ воля безъ сравненія больше, чёмъ у меня, какъ въ отношеніи. соединенныхъ съ ней знанія и могущества, ділающихъ ее болье твердою и производительною, такъ и въ отношеніи объекта, потому что она простирается на большее; однако формально и разсматриваемая строго сама въ себъ, она не кажется большею, такъ какъ она въ томъ только состоитъ, что мы можемъ одно и то же или делать или не делать (т. е. утверждать или отридать, домогаться или избёгать), или лучше только въ томъ, что къ утвержденію или отрицанію, достиженію или избъжанію того, что представляєть намь разумь, мы такъ относимся, что чувствуемъ, что опредъляемся къ этому не какой-либо вившней причиной. Для того, чтобы я быль свободенъ, не требуется, чтобы я могъ одинаково опредёляться въ ту и въ другую сторону. Напротивъ, чъмъ болъе я склоняюсь къ чему-нибудь опредъленному или потому, что я въ этомъ яснъе вижу силу истины и добра, или потому, что такъ направилъ внутреннее существо моего мышленія Богъ, тёмъ свободнъе я избираю это, ни благодать Божія, ни естественныя познавательныя силы никогда, конечно, не уменьшаютъ свободы, но скорве увеличивають ее и укрвпляють. Самая низшая степень свободы есть безразличное отношение (indifferentia), которое я испытываю, когда никакая причина не склоняетъ меня въ одну сторону болве, чемъ въ другую. Тутъ нетъ никакого совершенства, а сказывается только недостатокъ въ знанін, ніжоторый отрицательный въ немъ моменть. Ибо если бы для меня всегда ясио было истинное и доброе, то я никогда не раздумываль бы, какое суждение произнести и что избрать и такимъ образомъ, будучи совершенно свободенъ, я однако не могъ бы быть индифферентнымъ. Изъ этого я вижу, что причиной моихъ опинокъ не можетъ быть ни полученная мною отъ Бога способность волевая, разсматриваемая сама по себъ, ибо она весьма широка (amplissima) и въ своемъ родъ совершенна; ни способность познавательная, ибо все, что я уразумѣваю, я уравумѣваю, безъ сомнѣнія, правильно, потому что способность разумёть я получиль отъ Бога, и не можеть быть, чтобы а ошибался. Откуда-же происходять мои ошибки? Изь того одного, конечно, что воли, которая простирается дальше разума, я не удерживаю въ предблахъ последняго, а распространяю ее и на то, чего не разумфю, а такъ какъ она къ такимъ (плохо уразумъваемымъ) вещамъ индифферентна, то легко уклоняется отъ истиннаго и добраго, и такимъ образомъ я обманываюсь и погрешаю. Когда, напримерь, я недавно изследоваль, существуеть-ли что-нибудь въ міръ, и замътиль, что изъ того самаго, что я это изследую, ясно следуетъ мое собственное существованіе, то я не могь не признать истиннымъ того, что я понималь такъ ясно. Это я сделаль не потому, чтобы быль принуждаемь какою-нибудь вившнею силою, но потому, что чёмъ большая бываеть ясность разумёнія, темь больше вызываеть она расположение въ воль, и чымъ менье индифферентно я къ чему-нибудь относился, тъмъ болъе независимо и свободно я этому повърилъ. Теперь я не только знаю, что я существую, какъ нъкоторая мыслящая вещь, но кромъ того, у меня есть идея какой-то тёлесной природы; возникло сомивніе лишь въ томъ, представляєть-ли мыслящая природа, которая во мев есть, или вернее-которая и есть я самъ,представляетъ-ли она нѣчто отличное отъ той тѣлесной природы или онв одно и то же. Если, предположимъ, для моего разума не оказывается еще основанія, въ силу котораго чтонибудь одно мив представлялось-бы болве убъдительнымъ, чемъ другое, то по этому самому я безразлично отношусь какъ къ утвержденію, такъ и отрицанію каждаго изъ этихъ решеній

или даже къ произнесенію какого бы то ни было сужденія по указанному вопросу. Безраздичное отношение (indifferentia), очевидно, простирается не только на то, о чемъ разумъ не имфетъ решительно никакого знанія, но и вообще на все, что недостаточно ясно ему извёстно въ тотъ самый моментъ, когда онъ объ этомъ совътуется съ волей. Пусть, напр., въроятныя предположенія склоняють меня въ одну сторому, но одного сознанія того, что это только предположенія, а не върные и несомивные доводы, достаточно, чтобы побудить меня согласиться съ противоположнымъ. Это именно я испыталъ недавно, когда все то, что до сихъ поръ принималъ за самое истинное, предположительно призналь совершенно ложнымъ въ того одного, что замётиль въ этомъ нёкоторую возможность сомивнія. Поэтому, когда я не вижу ясно и раздільно, гдів истина, то, очевидно, я хорошо поступаю и не погръщаю, если воздерживаюсь отъ произнесенія сужденій; но если при этомъ утверждаю или отрицаю, то неправильно пользуюсь своей свободой воли. Въ последнемъ случае я или безусловно опибаюсь, когда сосредоточиваюсь на ложной сторонь, или, если не упускаю и другой, случайно попадаю на истину, но отъ этого не перестаю быть повиннымъ, такъ какъ и для естественнаго разуменія понятно, что определенію воли должно предшествовать воспріятіе разума. Въ этомъ-то неправильномъ употребленіи свободы воли и состоить тоть недостатокь (privatio), на которомъ основывается наше заблужденіе. Повторяю, недостатокъ этотъ заключается въ самомъ действін, поскольку оно зависить отъ меня, а не въ особой получаемой отъ Бога способности и даже не въ действіи, поскольку оно зависить отъ Него. Ибо я не имъю никакой причины жаловаться на то, что Богъ не даль мнв большей познавательной силы или большаго естественнаго света (разуменія), чемь какой даль, такъ какъ вполей свойственно разуму конечному многаго не понимать и разуму сотворенному быть ограниченизмъ. Следуетъ поэтому воздавать благодареніе тому, Кто дароваль мив то, въ чемь никогда не быль обязань, а не думать, что Онь лишиль меня дъх совершенствъ и отнялъ у меня то, чего не далъ. Я даже не нивю основаній жаловаться на то, что Онъ дароваль мнъ волю, простирающуюся далье разума, ибо воля представляетъ одно какъ бы неделимое целое, природа котораго повидимому не допускаетъ, чтобы отъ него можно было что-нибудь отнять, и потому, чёмъ она шире, тёмъ большею благодарностью я обязань даровавшему мив ее. Не должень я, наконецъ, жаловаться и на то, что Богъ попускаеть во мив тв акты воли или такія сужденія, въ которыхъ я ошибаюсь, ибо для Него всв эти акты истинны и добры, насколько они зависять отъ Бога, и для меня больше совершенства въ томъ, что они возможны для меня, чёмъ если бы были невозможны. А тотъ недостатокъ, въ которомъ одномъ и состоитъ формальное (дъйствительное) основание заблуждения и погръшности, нисколько не предполагаетъ содъйствія Бога, потому что онъ не есть вещь и по отношенію къ Богу, какъ своей причинъ, не долженъ быть разсматриваемъ какъ недостатокъ, лишеніе, а только какъ отрицаніе. Ибо никакого, конечно, несовершенства нътъ въ Богъ отъ того, что Онъ даровалъ мнъ свободу соглашаться и не соглашаться съ тёмъ, о чемъ яснаго и раздъльнаго воспріятія Онъ не вложиль въ мой разумъ, тогда какъ несомитно для меня является несовершенствомъ то, что я не хорошо пользуюсь этой свободой и произношу сужденіе даже о вещахъ, не хорошо понятыхъ.

Все-жу я вижу, что для Бога возможно было легко сдёлать такъ, чтобы я, оставаясь свободнымъ съ ограниченнымъ познаніемъ, никогда однако не ошибался, именно, если бы Онъ вли разуму моему даровалъ ясное и раздёльное воспріятіе всего того, о чемъ мнё когда-нибудь предстояло разсуждать, или же если-бы только Онъ то правило, по которому я не долженъ произносить сужденія ни о чемъ, прежде чёмъ не уразумёю этого ясно и раздёльно, такъ твердо напечатлёлъ въ моей памяти, чтобы я его никогда не забывалъ. И я легко понимаю, что, какъ скоро я говорю о себе одномъ, какъ будто ничего кромё меня нётъ въ мірё, я быль бы совершеннёе, чёмъ теперь, если бы Богъ меня создалъ съ такой природой. Однако на этомъ основаніи я не могу утверждать, чтобы въ міровомъ

цъломъ было больше совершенства отъ того, что нъкоторыя его части оказывались бы свободными отъ заблужденій, а другія нътъ, чъмъ въ томъ случат, когда вст они совершенно одинаковы. И я не вмёю поэтому никакого права жаловаться на то, что Богу не угодно было создать меня какою-то особенною изъ всёхъ вполнё совершенною личностью; да кроме того хотя я и не могу избъжать ошибокъ въ указанномъ первомъ отношеніи, когда он' зависять отъ самаго воспріятія всего того, о чемъ мев нужно имъть суждение, то могу однако достичь этого въ другомъ, что зависить отъ того только, что я не вабываю воздерживаться отъ произнесенія сужденія, какъ скоро мев не ясна истина. Правда, я чувствую свою слабость, въ силу которой я не могу постоянно сосредоточивать свою познавательную способность на одномъ и томъ-же, однако путемъ внимательнаго и часто упражняемаго размышленія могу достигнуть того, чтобы помнить указанное правило настолько, насколько этого требуетъ житейская практика, и такимъ образомъ пріобръсти нъкоторую привычку не ошибаться. А такъ какъ въ этомъ последнемъ состоитъ величайшее и очевидное совершенство человъка, то я думаю, что сегодняшнее размышленіе, въ которомъ я изследоваль причину заблужденій и лжи, оказало мић не малую пользу. Причина эта не можетъ быть иною кромъ той, которую я изложиль, - такъ что пока я при произнесеніи сужденій дозволяю своей вол'в простираться только на то, что мит ясно и раздельно представляетъ разумъ, для меня совершенно невозможно ошибаться, потому что ясное н раздельное воспріятіе, безъ сомивнія, есть начто и потому не можеть быть изъ ничего, а необходимо имбеть виновникомъ своимъ Бога, Того всесовершеннаго Бога, которому чуждъ всякій обманъ. Поэтому оно несометьню истинно. Теперь я показалъ не только то, чего меж должно беречься, чтобы не ошибаться, но и что я должень делать, чтобы достигать истины; ея я дійствительно достигаю, если только, достаточно вниматольно разсматривая все то, что я вполнъ понимаю, стану отдълять это отъ всего прочаго, постигаемаго мною болъе смутно и темно. Подробиве объ этомъ я буду говорить впоследствии.

Размышленіе пятое. О сущности матеріальныхъ вещей и опять о Богь, что Онъ существуетъ.

Мнъ остается изслъдовать еще многое о свойствахъ Божіихъ, многое о себъ самомъ или о природъ моей души, но къ этому я, можеть быть, возвращусь въ другомъ мъсть. Теперьже (послё того какъ я видёль, чего нужно беречься и что дёлать для достиженія истины) меня болье всего озабочиваеть попытка избавиться отъ техъ сомивній, въ какія я впаль въ предшествующіе дни размышленій, и посмотрёть, нельзя-ли знать что-нибудь достовърное и о матеріальныхъ вещахъ. Прежде чёмъ, конечно, рёшать, существують-ли внё меня такія вещи, я долженъ разсмотрёть иден о нихъ, находящіяся въ моемъ умъ, чтобы видъть какія изъ нихъ раздъльны и какія смутны. Раздъльно я воображаю количество, обыкновенно называемое философами "безпрерывнымъ" (continuam), или протяжение этого количества, а лучше-количественной вещи въ длину, ширину и глубину, численное разнообразіе въ ней частей; этимъ частямъ я приписываю разнаго рода величину, фигуру, расположеніе, мъстныя движенія (motus locales), а этимъ движеніямъ ту или другую продолжительность. Все это мив известно и очевидно не только взятое вообще (in genere), но кром'в того, при н'ькоторомъ вниманіи, и безчисленныя частности касательно фигуръ, чиселъ, движеній и под. Истинность последнихъ для меня настолько ясна и согласна съ моей природой, что когда я ихъ открываю впервые, то кажется, что и узнаю не что нибудь новое, а лишь вспоминаю извёстное мнв уже раньше, или впервые фітвиаю то, что находилось во мив и до этого, хотябы въ дъйствительности я никогда прежде не сосредоточивалъ на этомъ своей мысли. Здъсь считаю особенно нужнымъ замътить следующее: я нахожу у себя безчисленныя идеи такихъ вещей, которыя хотя, можеть быть, нигдъ выв меня не существують, однако не могуть быть признаны за ничто (nihil esse). Хотя онь мыслятся мною до некоторой степени свободно, -нако не я ихъ образую, а онъ имъютъ свою истинную и веизмѣнную природу. Такъ, когда, напр., я представляю въ воображеніи трехугольникъ, то возможно, что такая фигура внъ моего мышленія нигив не существуеть и никогда не существовала, однако опредъленная его природа, или сущность, или форма, остается неизмінной и вічной. Послідняя не мною выдумава и не зависить отъ моей мысли, это очевидно изъ того, что объ этомъ трехугольникъ я могу доказывать различныя его свойства, что, напр., сумма трехъ его угловъ равна двумъ прямымъ, что наибольшему углу соотвётствуетъ наибольшая сторона и под.; эти его свойства я волей-неволей ясно теперь сознаю, хотя о нихъ раньше, представляя трехугольникъ, я нисколько не думаль, а потому они не были выдуманы мною до этого. И нисколько не объяснить дела, если я скажу, что эту идею трехугольника я, можетъ быть, получилъ отъ витшнихъ вещей чрезъ органы чувствъ, такъ какъ мев иногда случалось видёть тёла, имфющія трехугольную фигуру. Вёдь могу я представить безчисленное множество другихъ фигуръ, въ которыхъ нельзя заподозрить решительно ничего, что могло бы быть получено мною чрезъ чувства, и однако о нихъ не мене, чемъ о трехугольниев, можно доказывать различныя свойства. Всв онъ безспорно истинны, какъ вполнъ ясно сознаваемыя мною, и всабдствіе этого онъ суть начто (aliquid sunt), а не чистое ничто. Ибо понятно, что все истичное есть нъчто, а я уже обстоятельно доказалъ, что истинно все, что я ясно познаю. И если бы я даже не доказалъ последняго, то все же природа моей мысли такова, что я не могу не соглашаться съ свойствами этихъ фигуръ, по крайней мъръ пока я ихъ ясно воспринимаю. Я помню, что я всегда и до этого времени, останавливаясь въ особенности на объектахъ чувствъ, самыми достовърными изъ всъхъ считалъ тв истины, кои мнв съ очевидностью удавалось узнать о фигурахъ, числахъ или о другихъ предметахъ, относящихся къ ариометикъ или геометріи или вообще къ чистой и отвлеченной математикъ. Если уже изъ того одного, что идею какой-нибудь вещи я могу почерпнуть изъ собственнаго мышленія, следуеть, что все, что я ясно и раздёльно воспринимаю, какъ относящееся къ этой вещи, действительно къ ней относится, то нельзя-ли получить отсюда аргументъ и для доказательства существованія Бога? Идею о Немъ, т. е., идею существа всесовершеннаго, я, конечно, нахожу у себя, не въ меньшей мірів, чівиъ иден любой фигуры и числа, и не менте ясно и раздельно понимаю, что къ Его природъ относится существовать всегда, какъ къ природъ фигуры или числа относится то, что я о нихъ доказываю. Поэтому хотя бы и не все, о чемъ я здёсь размышляль въ предыдущіе дни, было истиннымъ, существованіе Бога должно имъть для меня по меньшей мъръ ту степень достовърности, на какой до сихъ поръ находились математическія истины. Безспорно, съ перваго взгляда это не представляется вполнъ яснымъ и имъетъ видъ софизма. Такъ какъ я привыкъ во всёхъ другихъ вещахъ отличать существование отъ сущности, то легко убъждаю себя, что въ Богв его существование можно отделять отъ сущности и такимъ образомъ мыслить Бога несуществующимъ. Однако чёмъ болъе я вдумываюсь, тъмъ яснъе становится для меня, что въ Богъ существование не болъе можно отдълять отъ существа, чёмъ отъ существа трехугольника равенство трехъ его угловъ двумъ прямымъ или отъ идеи горы идею равнины. Поэтому столь-же невозможно мыслить Бога (т. е., существо всесовершенное), которому недостаетъ существованія (т. е., недостаетъ нъкотораго совершенства), какъ мыслить гору, которой недоставало-бы равнины. Пусть однако я могу мыслить Бога только существующимъ и гору только вмёстё съ равниной; но какъ изъ того, что я мыслю гору съ равниной, не следуетъ, чтобы какая нибудь гора существовала въ мірь, такъ и изъ того, что я мыслю Бога существующимъ, не следуетъ, повидимому, что онъ дъйствительно существуетъ. Въдь мышленіе мое не налагаетъ никакой необходимости на вещи, и какъ можно воображать крылатую лошадь, хотя бы она не имъла никакихъ крыльевъ, такъ, можетъ быть, я могу выдумывать существованіе Бога, хотя не сущевтвуеть никакого Бога. Въ такомъ разсужденіи скрывается софизмъ. Ибо изъ того, что я гору могу мыслить только съ равниной, следуеть не то, что гора и равнина гдъ-нибудь существують, а только то, что гора и равнина, существуютъ-ли онъ или не существують, не могутъ быть отдёлены другь отъ друга. Напротивъ, изъ того, что я могу мыслить Бога только существующимъ, следуетъ, что существование неотделимо отъ Бога и что Онъ действительно существуетъ. И это не потому, что мое мышленіе къ этому приводить или налагаеть необходимость на какую-нибудь вещь, а наобороть, необходимость самой вещи, именно-существованія Божія, опредъляєть къ этому мою мысль, ибо я не могу мыслить Бога безъ существованія (т. е., существо всесовершеннъйшее безъ высочайшаго совершенства), какъ могу, напр., воображать лошадь съ крыльями и безъ крыльевъ. Здёсь и не должно быть ръчи о томъ, что необходимо признать Бога существующимъ, после того какъ я предположилъ, что Онъ иметъ всѣ совершенства, потому что существованіе есть одно изъ нихъ; а только о томъ, что это первое предположение не было необходимымъ; какъ нътъ необходимости для меня думать, что всв четырехгранники можно вписать въ кругъ, но, принявъ это положение, мив необходимо будетъ признать, что и ромбъ имъетъ это свойство, что однако было бы завъдомо ложнымъ утвержденіемъ, хотя безспорно нътъ для меня необходимости вдаваться въ какія-вибудь размышленія о Богв, однако какъ скоро я начинаю размышлять о первомъ и высочайшемъ существъ и хочу извлечь Его идею какъ бы изъ сокровищницы своего ума, я необходимо придаю ему всв совершенства, хотя бы я при этомъ вськъ ихъ не перечислилъ и о каждомъ въ отдъльности не думалъ. Этой необходимости совершенно достаточно, чтобы потомъ, признавши существование совершенствомъ, я правильно заключиль, что периое и высочайшее существо дъйствительно существуетъ. Точно также для меня нъть необходимости представлять какой-нибудь трехугольникъ, но какъ скоро я хочу разсматривать прямолинейную фигуру съ тремя углами, то я необходимо приписываю ей тв свойства, въ силу которыхъ три ея угла вполнъ правильно оказываются не больше двухъ прямыхъ, котя бы при этомъ о такомъ именно свойствъ я и не думалъ. Когда же я изслъдую, какія фигуры могуть быть вписаны въ кругъ, то для меня неть никакой необходимости думать, что всв четырехгранники относятся къ числу таковыхъ, а если я буду принимать только то, что ясно и раздівльно понимаю, то я этого не могу даже допустить. Поэтому есть большая разница между подобнаго рода ложными предположеніями и истинными мнѣ врожденными идеями, изъ которыхъ первая и преимущественная есть идеа Бога, потому что вёдь я многочисленными способами убёждаюсь, что она не есть что-нибудь вымышленное, зависящее отъ моего ума, но образъ истинной и неизмённой природы. И это, прежде всего. потому, что я не могу представить никакой еще другой вещи, кромё одного только Бога, къ сущности которой относилось бы существованіе; потомъ, я не могу представить двухъ или многихъ подобныхъ Боговъ, и, признавъ существованіе одного, ясно вижу, что необходимо, чтобы Онъ существоваль и прежде отъ вёчности, и пребываль безконечно; наконецъ, я еще и многое другое воспринимаю о Богѣ, что отнять или измёнить не въ моей власти.

Какимъ бы въ концѣ всего а ни пользовался способомъ доказательства, всегда дёло сводится къ тому, что для меня вполнъ убъдительно только то, что я ясно и раздъльно воспринимаю. И хотя нёчто изъ воспринимаемаго мною такимъ образомъ всякому брасается въ глаза, иное-же становится яснымъ только темъ, кто ближе всматривается и тщательно изслёдуеть, по это послёднее, послё того какъ найдено, считается не менъе достовърнымъ, чъмъ первое, хотя не такъ легко, напримірь, въ прямоугольномъ трехугольникі видіть, что квадратъ гипотенузы равенъ квадратамъ катетовъ, чёмъ то, что гипотенуза соотвътствуетъ прамому углу трехугольнака, однако, первое положеніе, будучи однажды выведено, принимается не съ меньшею достовърностью, тъмъ последнее. Что касается Бога, то я ничего не познаваль бы раньше и легче Его, если бы я не быль подавлень предразсудками, и если бы образы чувственныхъ вещей не осаждали моего ума со всёхъ сторонъ. Есть-ли въ самомъ дёлё что-нибудь болёе ясное само по себъ, чъмъ бытіе высочайшаго существа или существованіе Бога, къ сущности котораго одного относится существованіе? И хотя, для того, чтобъ ясно увидеть это самое, потребовалось внимательное изследованіе, однако теперь я убеждень въ этомъ не только въ такой же мере, какъ и во всемъ другомъ, повидимому, самомъ достовърномъ, но кромъ того, замъчаю, что отъ этого именно убъжденія зависить увъренность во всёхъ прочихъ вещахъ настолько, что безъ него я не могу никогда

ничего знать въ совершенствъ. Такова моя природа, что я не могу не поверить истинности въ то время, какъ что-нибудь воспринямаю очень ясно и раздёльно, но въ силу своей же природы я не могу всегда сосредоточивать силу своей мысли на ясномъ воспріятіи одной и той-же вещи. И пусть часто даже воспроизводится въ памяти принятое раннее сужденіе, но какъ скоро я больше не обращаю вниманія на тѣ доводы, въ силу которыхъ я принялъ именео это сужденіе, у меня могутъ явиться другіе доводы, которые, если бы я оставался въ невъдъніи Бога, легко колебали бы мое мнініе, и я такимъ образомъ никогда ни о чемъ не имълъ бы истиннаго и върнаго знанія, а однѣ только непостоянныя и измѣнчивыя мнѣнія. Такъ, напримъръ, когда я разсматриваю природу трехугольника, для меня со всею очевидностью, принадлежащею именно принципамъ геометріи, авствуетъ, что его три угла равны двумъ прямымъ. И я не могу не върить истинности этой аксіомы, пока сосредоточиваю вниманіе на ея доказательстві, но лишь только я отвлекъ свою мысль отъ последняго, хотя еще не забываю, что я его представляль самымь яснымь образомь, и можеть легко случиться, что я усумнюсь въ его истинности, если бы конечно, не зналъ Бога. Въдь могу я убъдить себя, что я по самой природъ своей ошибаюсь иногда въ томъ, что-какъ я думаю-воспринимается мною самымъ очевиднымъ образомъ, особенно когда вспомню, что я часто многое считалъ истиннымъ и достовърнымъ, а потомъ въ силу другихъ основаній призналь это-же самое ложнымъ. Теперь-же я узналъ, что Богъ есть, вивств съ твиъ убъдился, что отъ Него зависить все прочее и что Онъ не обманываетъ, отсюда я вывель, что необходимо истинно все, воспринимаемое ясно и раздельно, и хотя бы я не сосредоточиваль своего вниманія на доводахь, въ силу которыхъ призналъ что-нибудь истиннымъ, а только помнилъ, что я представлялъ это ясно и раздъльно, и у меня не можетъ явиться никакого противоположнаго довода, побуждающаго къ сомнънію въ томъ, ибо я имъю въ данномъ случав истинное и достовврное знаніе. Такое знаніе я имъю и о всемъ, что, какъ я вспоминаю, я когда-нибудь доказалъ, напримъръ о предметахъ геометріи и о другихъ предметахъ.

Что-же теперь мив можно возразить? Можеть быть то, что я созданъ такимъ, чтобы всегда ошибался? Но я уже знаю что для меня невозможно ошибаться въ томъ, что я ясно познаю. Мометъ быть то, что я иногда считалъ что-нибудь истиннымъ и достовърнымъ, а потомъ призналъ это ложнымъ? Но въдъ я никогда не воспринималъ ничего подобнаго ясно и раздъльно и, не зная истинности этого критерія, въриль по другимъ причинамъ, которыя потомъ нашелъ менъе основательными. Итакъ что-же? Не признать-ли (какъ я недавно возражалъ себъ), что мы спимъ, и все, о чемъ я сейчасъ размышляю, не болъе истинно, чёмъ все представляющееся спящему? Однако это ничего не измъняетъ, потому что хотя бы даже мы спали, но все, что для разума моего очевидно, вполнъ истинно. Такимъ образомъ я вполнъ ясно вижу, что истинность и достовърность всякаго знанія зависять оть одного познанія истиннаго Бога, и до техъ поръ, пока я не знаю Его, я не могу иметь совершеннаго знанія ни о какой другой вещи. Теперь действительно для меня можеть быть вполив извёстно и несомевнно весьма многое какъ о самомъ Богв и прочихъ духовныхъ предметахъ, такъ даже о всей той телесной природе, которая есть предметъ чистой математики.

C. M.

(Продолжение будетъ).

## Критическій обзоръ ученія Бэкона объ индукціи.

Omnia genera idolorum constanti et solenni decreto sunt abneganda et renuntianda, et intellectus ab üs liberandus est et expurgandus, ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub persona infantis, intrare non datur (Novi Organi, liber 1, 68).

Eine empirische Naturforschung in dem gewöhnlichen Sinn existirt gar nicht. Ein Experiment, dem nicht eine Theorie, d. h. eine Idee, vorhergeht, verhält sich zur Naturforschung wie das Rasseln mit einer Kinderklapper zur Musik. (Liebig "über Bacon von Verulam", S. 49).

Маколей въ своемъ разсужденіи о лордів Бэконів между прочимъ говоритъ: "индуктивный методъ прилагался отъ начала міра каждымъ человівкомъ къ познанію природы, онъ въ ходу и у некультурнаго поселянина, и у дитяти школьнаго возраста, даже у груднаго ребенка". Это замічаніе Маколея 1) показываетъ, что онъ относился скептически къ заявленію Бэкона въ предисловіи къ его посвященному обзору индуктивнаго метода труду, что этотъ методъ долженъ послужить новыма базисомъ для всіхъ наукъ, не только для имізющихъ своимъ предметомъ изученія внішнюю природу, но и внутренній духовный міръ человізка. Однако Маколей смішиваетъ научную индукцію съ простой механической ассоціаціей представленій: каждому поселянину извістно, что въ лунныя лістнія ночи обычно растенія и предметы, лежащіе не землів, покрываются

<sup>1)</sup> Apelt. Die Theorie der Induction, s. 41.

росой, у него механически ассоціируется представленіе луннаго свъта съ представлениемъ влажныхъ отъ выпавшей росы предметовъ, на извъстной низкой ступени развитія человъкъ даже можетъ приписать лунному свъту способность вызывать образованіе росы, но что подобная индукція далека отъ научнаго метода, -- очевидно каждому. Научная индукція, говоря словами Бэкона, обращается въ природе съ вопросомъ и даже со строгостью инквизитора подвергаеть модчаливую природу пыткъ-эксперименту, чтобъ вынудить у нея правдивый отвыть. Бэконь не отрицаеть, что индуктивный методъ заключенія быль весьма распространень до выступленія его на арену естественно-научной философіи, онъ только хочеть его измѣнить радикальнымъ образомъ и изолировать индукцію, какъ научный методъ, отъ той спутанной формы, какую она имфетъ въ житейской практикъ: первая должна идти медленнымъ путемъ подъ руководствомъ рефлексіи, а поэтому Бэконъ замѣчаетъ, что намеренъ подвязать людямъ не крылья, но свинецъ, съ темъ чтобы сделать ихъ не столь поспешными въ выводахъ и обобщеніяхъ. Справедливо Бэконъ считалъ, что только хорошо понятые факты могуть быть матеріаломъ для научной индукцін, а не случайныя наблюденія съ ихъ шаткими результатами (N. О. 1, 32), только изъ хорошо изученныхъ фактовъ наука въ состояніи развивать полезныя аксіомы, становащіяся въ свою очередь руководящимъ началомъ для пёлыхъ серій новыхъ опытовъ (N. O. 2, 81). Однако некоторые критики воззрвній Бэкона считають его методь антинаучной, обычной житейской индукціей (Liebig Op. cit. s. 47); этотъ взглядъ главнымъ образомъ обусловленъ естественно-научными промахами Бэкона, лишеннаго эрудиціи, необходимой для выступающаго въ роли истолкователя явленій природы, и поэтому исказившаго свою теорію ея неискуснымъ приложеніемъ къ рѣшенію практическихъ вопросовъ, такъ что его безславіе какъ экспериментатора набрасываетъ невыгодную для него тынь на самую теорію, хотя впрочемъ и она, какъ увидимъ далье, не свободна отъ крупныхъ погрешностей. Сочинение Бэкона, разсматривающее новый методъ, рекомендуемый для изученія природы, названо авторомъ оружиоч, -- это название должно определить наше

отношеніе къ анализируемому труду, если мы пожелаемъ стать на точку зрвнія самого автора на значеніе его произведеніа: на него нужно смотреть, какъ на опыть дать новую теорію изследованія явленій, представляющуюся орудієми для пріобретенія точнаго знанія, приложенія же теоріи къ практикъ здёсь являются аксесуаромъ (не то напримеръ въ Silva Silvarum Бэкона). Первое изданіе "Novi Organi" въ 1620 году имфеть на заглавномъ листъ виньетку, гдъ изображенъ корабль, плывушій съ распущеннымъ парусомъ къ какимъ-то каменнымъ столбамъ, съ надписью по бордюру виньетки: multi pertransibunt et augebitur scientia", кажется, изъ этихъ словъ вполнъ ясно, что Novum Organum долженъ быль по идев автора вести другихъ (multos) къ познанію природы (augebitur scientia), выводя ихъ за Геркулесовы столбы на полный океаническій просторъ. Что заставило Бокона обратить столь серьезное вниманіе на изученіе природы и указать естественно-научной философіи задачи, несовитьстимыя съ ея средневтиовымъ призваніемъ "ancillae theologiae?"-Въ въкъ Елизаветы Тюдоръ и сына несчастной Маріи Стюарть, Іакова, въ Англіи, дотоль ничемъ не дарившей научный міръ Европы, появились два крупныхъ таланта на научномъ горизонтъ, это были Гарвей и Джильберть: Гарвей извъстенъ, какъ физіологъ, открывшій циркуляцію крови и опровергнувшій гипотезу произвольнаго зарожденія организмовъ въ извѣстномъ афоризмѣ: "omne vivum e vivo"; Джильберть-физикъ, признаваемый всеми за отца ученія объ электричествъ и магнетизмъ. Опыты послъдняго выставляются Бэкономъ, какъ примёръ плодотворнаго изученія природы 1) въ сравненіи съ безплодной индукціей, господствующей въ житейскомъ обиходъ, каковая презираетъ долгій путь тщательных экспериментовъ и стремится на основании немногихъ случайныхъ наблюденій делать преждевременныя обобщенія, -- люди, подобно дітямь, раскрывають нераспустившіеся бутоны цвітовъ, радуются своей удачь, а бутоны къ вечеру уже вянутъ. Гарвей и Джильбертъ, смелые піонеры зарождавшейся эмпирической науки, неутомимо домогавшіеся

<sup>1)</sup> Kirchmann, примъчанія къ нѣмецкому переводу Novi Organi, s. 103.

расшевелить природу, этого угрюмаго сфинкса, и заставить ее разсказать свои тайны, приковывали къ себъ внимание знатнаго диллетанта соотечественника, мало интересовавшагося работами иноземныхъ современниковъ: Галилея, Кеплера и другихъ. По мивнію Бэкона, заслуга этихъ натуралистовъ туманнаго Альбіона въ томъ, что они вступили на тернистый путь самоотверженнаго служенія общей пользё, ибо истиннонаучныя открытія (interpretatio naturae) съ трудомъ распространяются и мало находять сочувствія, тогда какъ ложныя теорін, опирающіяся на обычную индукцію, (anticipatio naturae) встръчаются съ удовольствіемъ: матеріалистическая теорія теплоты, разсматривающая ее какъ какое-то невъсомое вещество, присутствующее въ нагрътомъ тълъ и переходящее изъ тъла въ тъло, подобно жидкости, переливающейся изъ сосуда въ сосудъ, скорве встретитъ сочувствіе, чемъ более правдоподобная теорія волнообразнаго движенія атомовъ. Естественно, что Бэконъ долженъ былъ показать причину такого страннаго противоръчія между стремленіемъ каждаго познать истину и отклоненіемъ отъ самой истины, когда она предлагается другимъ: Бэконъ винитъ во всемъ человъческій интеллектъ. Сравненіе интеллекта съ вогнутымъ зеркаломъ, неправильно отражающимъ вившній міръ, могло бы дать поводъ считать Бэкона творцемъ субъективнаго идеализма (Kirchmann Op. cit. s. 94), но для Канта несоотвътствіе нашего представленія съ "Ding an sich"—не хроническій недугь человъческаго интеллекта, излъчиваемый какимъ-либо новымъ методомъ индукція, а ничьмъ не устранимое условіе познанія внышняго міра, не патологическая форма, а нормальная, для Бэкона же человъческое познаніе не адэкватно д'яйствительным в объектамъ познанія, но не по природѣ своей, а по небрежности людей, предпочитающихъ широкій путь антинаучной индукціи узкой стезъ научной, следующей системъ наблюденій. У человека есть стремленія обнять разумомъ все существующее, однако таковой самъ по себъ безсиленъ преодольть темноту явленій,подспорьемъ для него является наблюденіе; но, производимое внъ строгой систематичности, оно ведетъ неръдко къ образованію антираціональныхъ представленій о природі вещей, къ "idola". Бэконъ при этомъ ссылается на Гераклита, говорившаго, что люди ищутъ науку (scientiam) въ своихъ мірахъ, а не въ общемъ. Чистый свётъ, падающій отъ предметовъ при посредствъ органовъ чувствъ въ разумъ, попадаетъ въ неблагопріятную среду, которая своимъ преломленіемъ грубо его искажаетъ, человъческій интеллектъ является не безцвътной призмой, равно преломляющей всв падающіе на нее отовив лучи, но окрашенной, пропускающей лишь сродные себ'в по колориту элементы, а всё остальные задерживающей, поэтому Бэконъ совътуетъ обезцвътить интеллектъ, привести его къ виду по возможности близкому къ tabula rasa, искоренивъ изъ него многочисленныя враждебныя для здраваго изученія природы общія понятія, являющіяся продуктомъ близорукой индукцін, практикуемой въ повседневной жизни. Такія понятія (idola) отчасти составляють печальное наслёдство заблужденій, передаваемое предками потомству (idola tribus, апріорныя понятія для индивидуума и апостеріорныя для рода "homo"), отчасти являются, такъ сказать, in statu nascenti: усвояются изъ сношеній съ людьми на жизненномъ рынкѣ (idola fori), или изъ чтенія псевдонаучных книгъ (idola theatri), эти заблужденія окрашиваются колоритомъ индивидуальности, обусловливаемымъ воспитаніемъ даннаго лица, его психофизическимъ складомъ и т. п. (idola specus). Довъряясь себъ и не зажигая свъточа научной индукціи, прежде истину искали ощупью, на подобіе путника, застигнутаго темнотой, напрасно презирая опыть, какъ нъчто унижающее разумъ и приковывающее его къ обыденному (N. Org. I кн. 84 аф.).

Первая часть Novi Organi служить какь бы оправданіемь появленія на свёть второй части: Бэконь вь мрачныхь краскахь рисуеть своему читателю современное положеніе естествознанія: вь рёзкомь контрастё сь расширеніемь общаго кругозора человёка, благодаря открытію новыхь земель, оно робко держится авторитета древности и съ самообольщеніемь воображаеть, что достигла большихь успёховь, забывая, что оріпіо соріае est causa іпоріае" (87 аф. І кн.). Древніе не могуть быть признаны авторитетными учителями въ дёлё из-

следованія природы: въ Египте 1), где быль обычай ставить памятники тъмъ, которые открыли что-либо общеполезное, чаще встрѣчались почтенныя такими знаками благодарности животныя, чёмъ люди, --- все это особенно выдвигаетъ опытъ и отодвигаетъ на задній планъ спекуляцію, къ каковой, конечно, животныя не способны. Даже ведикій умъ Эллады, Платонъ, мало сделаль для практической пользы человечества, и Діонисій Сиракузскій быль правъ, отвётивь съ насмёшкой на утопію государственнаго переустройства, предложенную ему Платономъ: "δι λόγοι σου γεροντιώσι" (Nov. Org. I кн. аф. 73). Многіе держатся старины и ея авторитетомъ санкціонирують свои познанія, но въ отношеніи естествознанія древность совсъмъ не компетентна: она въ воззръніи на природу юнъе современности: углубляясь въ даль прошедшаго, мы находимъ простыйшій и грубышій взглядь на причины явленій, приличествующій людямь, младенчествующимь душой и не способнымъ разобраться въ хаосъ впечатленій, порождаемыхъ явленіями внѣшняго міра; въ тѣ отдаленныя времена было "wüste und rohe Erfahrung (Kirchmann стр. 151). Бэконъ разсматриваетъ индукцію, предлагаемую имъ въ видъ панацеи отъ многораздичныхъ недуговъ естествознанія, какъ регрессивный методъ заключенія, такъ какъ въ этомъ случав отступают къ общему отъ изученнаго частнаго, къ закону отъ эмпирическаго факта. Обычно заключенію по индукціи предпосылаются 2 предложенія, изъ которыхъ первое представляеть собраніе и извъстную группировку частныхъ фактовъ, а второе открываетъ въ нихъ новый общій признакъ, возводимый въ заключительномъ предложения въ законъ. Бэконъ неправильно считалъ, что центръ тяжести индуктивнаго метода лежитъ въ области 1-го предложенія, собирающаго факты съ возможной полнотой, в не 2-го непосредственно предшествующаго выводу., т. е., презложенія, элементами для построенія котораго являются данныя опыта. Пояснимъ сказанное примъромъ изъ области рудиментарныхъ истинъ современной теоріи теплоты: 1) газы, жидкости. металлы способны награваться (нать необходимости пересмат-

<sup>1)</sup> Kirchmann, стр. 122; афоризмъ 731 кн. N. O.

ривать всть виды этихъ веществъ) и 2) при нагръваніи они расширяются, т. е., увеличиваются въ объемъ; 3) значить, неизвъстная намъ непосредственно причина термическихъ ощущеній-молекулярное движеніе въ подвергнутомъ нагрѣванію тълъ; таковъ современный путь индукціи, Бэконъ же неправильно полагалъ методичность своего пріема въ стремленіи обозрѣть не нъкоторые, но всю случаи, гдѣ проявляется дѣйствіе подлежащаго изученію фактора, и осторожно относился къ отрицательнымъ инстанціямъ, на которыя наталкивался при обозрвній известной группы фактовъ, принимая таковыя инстанціи въ соображеніе при построеніи конечнаго вывода. Instantiae contradictoriae по Бэкону-жало для поспѣшной индукціи, уявляющее ее въ Ахиллесову пяту чрезъ указаніе на такія явленія, которыя отвергають возможность сдёланнаго объясненія или незыблемость открытаго по индукціи закона. Значеніе отрицательныхъ инстанцій въ процессв заключенія по индукціи Бэконъ разъясняеть на такомъ примъръ: положимъ, въ храмъ некотораго языческаго божества зашелъ человъкъ для поклоненія идолу: по выставленнымъ изображеніямъ спасшихся отъ кораблекрушенія (такъ называемыя ех voto) онъ долженъ убъдиться въ міроправленіи благого божества, но эти ех voto не обезпечиваютъ правильности вывода по индукціи, какой онъ сділаеть, такъ какъ въ капищі отсутствують изображенія тіхь, которые, несмотря на мольбы къ этому божеству, нашли смерть въ волнахъ бурнаго моря,изображенія последнихъ были бы въ разбираемомъ случав отрицательными инстанціями, игнорированіе которыхъ, по мньнію Бэкона, -- корень всёхъ ошибокъ житейской индукціи, такъ какъ даже одна отрицательная инстанція гораздо болве вліяетъ на выводъ, чемъ целый рядъ положительныхъ, потому что последнія указывають только на правдоподобность известнаго заключенія, а не его истининость, а одной изъ первыхъ достаточно, чтобы его опровергнуть. Это мивніе съ теоретической точки зрвнія правильно, но приложеніе его къ практическому рѣшенію индукціонныхъ задачъ крайне щекотливо и далеко не всегда сообщаетъ сделанному съ принятіемъ въ соображение этихъ инстанцій выводу незыблемости, такъ какъ

въ большинствъ случаевъ при индукціи нельзя пересмотръть всполо явленій, гдъ обнаруживаеть свое дъйствіе изучаемый факторъ, и тъмъ устранить появление опровергающихъ извъстный выводъ непредусмотрънныхъ отрицательныхъ инстанцій. Для подтвержденія сказаннаго разберемъ случай ложнаго вывода по схемъ Бэконовскаго метода, приведенный Маколеемъ: причиной якобинизма въ Англіи является обычай давать новорожденнымъ по 3 имени (очевидно, что политическій идеаль извъстной партіи и 3 имени, нареченныя при крещеніи, внъ какой-либо генетической связи). Несколько фамилій лицъ, замъщанныхъ въ якобинизмъ, являются по терминологій Бокона какъ instantiae convenientes, нъсколько фамилій, чуждыхъ якобинизма,—instantiae absentiae in proximo. Наблюдение, что параллельно съ обычаемъ давать детямъ по 3 имени усиливался и акобинизмъ, и что въ Америкъ при господствъ этого обычая болье республиканцевъ, чемъ въ Англіи, гдъ терпится король и аристократическій режимъ палаты лордовъ, даетъ instantiae secundum magis et minus. Приводя въ дъйствіе механизмъ Бэконовскаго метода, стремимся найти причину якобинизма путемъ исключенія неправдоподобныхъ объясненій указаніемъ на отрицательныя инстанціи, дискредитирующія эти объясненія: въ числъ фамилій республиканцевъ есть ирландцы, они же попадаются и среди фамилій роялистовъ, но вліянію этой отрицательной инстанціи причина якобинизма ничего общаго не имъетъ съ національностью. Среди республиканцевъ и роялистовъ есть священники, присутствіе таковыхъ въ роялистической партіи препятствуетъ признать за источникъ якобинизма увлечение христіанскими идеалами, приличествующее лицу, облеченному въ священный санъ. Среди тъхъ и другихъ политикановъ находятся и лица, получившія образованіе въ Комбридже, значить очагомъ якобинизма не служить эта высшая школа, продолжая идти путемъ такого постановленія отрицательных инстанцій, мы доходимь до сбора плодовь сдъланной индукціи (vindemiatio), и оказывается, что обычай давать по 3 имени причина якобинизма. Конечно, справедливо мевніе Маколея, что можно избіжать ошибочнаго вывода чрезъ умноженіе числа инстанцій, тогда по всей візроятности мы

встретимъ лицъ въ той и другой партіи, носящихъ по 3 имени, и это выдвинеть новую отрицательную инстанцію противъ сдъланнаго по индукціи вывода, но во всякомъ случать приведеннаго примъра видно, что введеніе въ сферу наблюдаемыхъ явленій отрицательныхъ инстанцій, не имфющихъ прямаго отношенія къ изучаемому фактору (напримъръ лучи луны и звъздъ при изучении термическихъ явлений) лишь регулируетъ житейскую индукцію 1), но еще оставляетъ желать много лучшаго. Самое понятіе-отрицательная инстанція-у Бэкона сбивчиво и туманно: положимъ, мы изучаемъ проявленія силы тяготвнія, которое въ сферв притяженія землею предметовъ на ея поверхности-сила тяжести, яблоко, висящее на деревъ, по методу Бокона, должно быть признано отрицательной инстанціей, нарушающей всеобщность тяготфнія, тогда какъ то же яблоко, достигнувъ врълости и падая на землю, попадаетъ въ число положительныхъ инстанцій, - Бэконъ ошибочно думалъ, что явленія-обнаруженія д'яйствія одного фактора, а не возникають на почев взаимодействія многихь силь, при чемь преобладающее вліяніе одной можетъ совершенно затемнить участіе другой, такъ въ разбираемомъ случав сцвпленіе элементовъ плодовой ножки съ сучкомъ парализуетъ дъйствіе тяжести, и свободно висящее яблоко, на которое дъйствуетъ комплексъ силъ, отнюдь не отрицательная инстанція для правильной индукціи; подобныя метаморфозы инстанцій у Бэкона вполнъ возможни: падающее тъло-положительная инстанція при примънении индуктивнаго метода къ явленіямъ тяжести, но то же тело, упадая при своемъ движеніи на какой-либо предметъ и приходя въ покой, уже должно быть относимо въ разрядъ отрицательныхъ инстанцій, даже болье, за нимъ признается право опровергнуть весь стоившій долгой работы выводь о всеобщности закона тяготенія (Kirchmann стр. 208). Сентьольмскій огонь, показывающійся на остроконечіяхъ земныхъ предметовъ въ влажныя ночи, преимущественно въ экваторіальныхъ странахъ и на моръ (на мачтахъ) и свъчение гнилаго дерева, а равно фосфоресценція Иванова червячка считаются отрица-

<sup>1)</sup> Афоризмъ 105 1 кн. N. O.

тельными инстанціями, препятствующими признать въ світовыхъ явленіяхъ соучастіе теплоты, тогда какъ во всёхъ світовыхъ явленіяхъ она присутствуеть, только въ приведенныхъ явленіяхь въ минимальномъ количествъ, недоступномъ для обнаруженія ни примитивнымъ термоскопамъ Бэконова времени. ни непосредственнымъ термическимъ ощущеніямъ экспериментатора, минимумъ тепла здёсь обусловленъ слабой окцидаціей. и горжніе дровь въ горнъ печи съ обильнымъ отдъленіемъ лучистаго тепла только по недоразуменію можеть относиться не въ одну группу съ этими явленіями. Бэконъ въ этомъ случаъ поступаеть тёмъ удивительнее, что нёсколько далее прямо говорить, что гніеніе развиваеть теплоту, и указываеть въ подкръпление своего мнъния на кладбища, гдъ быстръе разлагаются трупы, чёмъ въ случай отдёльнаго погребенія въ склепѣ, благодаря присутствію въ землѣ большаго количества тепла, генераторомъ котораго является разложение органической матеріи. Посмотримъ, къ какимъ результатамъ приходитъ Бэконъ путемъ принятія въ соображеніе отрицательныхъ инстанцій. Съ сознаніемт человѣка, исполнившаго свое дѣло, онъ объявляетъ, что теплота-особое движение атомовъ тъла и демонстрируетъ это положение на угасании угля при давлении на него ногой, отчего останавливается движение частицъ, и на разжиганіи угля, мерцающаго въ золь, путемъ примъненія мьховъ, умножающихъ движение частицъ въ массъ угля чрезъ быстрое движеніе частицъ окружающаго воздуха. Но противъ перваго демонстрирующаго случая легко выставить 2 отрицательныхъ инстанціи, непредусмотрынныхъ Бэкономъ: 1) порохъ отъ давленія воспламеняется, 2) уголь угасаетъ и тогда, когда его прикрывають, не касаясь, кускомъ сукна, а противъ 2 случая одну: слишкомъ сильная струя воздуха гаситъ пламя, т. е.. прекращаетъ движение частицъ, вмъсто слъдующаго по Бокону умноженія этого движенія. Правильность вывода Бэкона о теплотъ, какъ молекулярномъ движеніи, случайна, однако даже обзоръ немногихъ случаевъ расширенія отъ тепла даль бы достаточный матеріаль для правильной индукціи, и Бэконь близко подходиль къ такому пути для решенія занимавшаго его вопроса, замібчая, что желібные гвозди при морозів выпадають изъ ствим, а воздухъ въ каналв трубки Дребелева термоскопа при нагръвани его резервуара выталкиваеть кверху подвижную пробку изъ капли окрашенной жидкости.

Болье подробное ознакомление съ индукцией по Бокону открываеть новыя ошибки диллетанта-натуралиста. Разсмотримъ, чъмъ руководствовался Бэконъ при составленіи таблицы положительныхъ инстанцій, -- къ нашему удивленію онъ слёдуетъ обычной житейской индукціи, тімь "idola fori specusque", которыя осмвивались имъ въ первой части Novi Organi: онъ включаеть въ число генераторовъ тепла: перья, пухъ, мъхъ животныхъ, крѣпкій уксусъ, купоросное масло (Vitriolöl), даже накоторыя травы. Относительно перьева и маха достаточно простаго наблюденія, --- выставленія ихъ на морозный воздухъ, чтобы убъдиться, что въ нихъ нътъ никакой теплоты, а если про нихъ въ повседневномъ быту говорятъ, что они грфють, то это представление "idolon": указанные предметы, будучи худыми проводниками тепла, изолируютъ покрытое ими тело отъ массы окружающаго воздуха и темъ препятствуютъ потеръ внутренней теплоты чрезъ ея излучение, перья и пушистый мізхъ грібють живыя существа, а при угасаніи внутренняго очага тепла покрытыя ими тела вскоре охлаждаются. Кръпкая уксусная кислота, вызывающая жжение въ ротовой полости и купоросное масло, выжигающее ткани, прямо занесены Бэкономъ въ число генераторовъ тепла по недоразумънію; дело въ томъ, что нашъ языкъ беднее нашихъ понятій, и мы часто вынуждены употреблять слова въ метафорическомъ смыслъ: уксусная кислота эксмето языкъ и мягкое нёбо, купоросное масло выжинает ткани, эти выраженія-простыя метафоры, и вносить подобныя инстанціи для обзора съ цълью придти къ научному индуктивному выводу о природъ тепла по справедливому замѣчанію: "Liebig"-а походило бы на то, если бы нъкто, желая опредълить природу звука, включилъ въ число подлежащихъ обзору инстанцій картины и узоры для вышиванія, такъ какъ и въ нихъ мы различаемъ тоны. Даже поэтическое выражение Виргилія: "aut Boreae penetrabile frigus adurat" (Georgicon lib. 1, 23) даетъ Бэкону возможность составить одну положительную инстанцію для изслёдованія природы тепла: холодный свверный вътеръ (sic). Что касается до наполняющаго большую половину 2 части Novi Organi разсужденія о прерогативныхъ инстанціяхъ, то оно прежде всего покоится на недоразумініи Бэкона, предполагавшаго, что извёстный факторъ въ одномъ явленін открываеть себя полнъе, чъмъ въ другомъ; причиной этого веправильнаго мифнія Бэкона является признаніе имъ явленій производимыми изолированно дъйствующими силами 1), тогда какъ современное естествознаніе видить въ каждомъ явленіи результать действія комплекса силь, а поэтому вь опыть, гдь создаются искусственныя условія для явленія по вол'в экспериментатора, каждое явленіе можеть быть прерогативной инстанціей. Пояснимъ сказанное примъромъ: Бэконъ признаетъ ртуть (argentum vivum) за прерогативную инстанцію при изученіи силы тяжести, основываясь на ея быстромъ паденін вследствіе значительнаго удёльнаго веса, но опыть даеть возможность изучать паденіе тёль въ пустоте (запаянная трубка, изъ которой вытанутъ воздухъ), при этомъ падаютъ съ одной скоростью: пухъ, пробковый и свинцовый шары, а слёдовательно всв эти тела являются прерогативными инстанціями. Ошибка Бокона въ томъ, что онъ считалъ, что сила тяжести различно действуеть на легкіе и вескіе предметы, тогда какъ медленное паденіе пуха и быстрое ртути обусловливаются дійствіемъ не принятаго имъ къ соображеніе фактора-сопротивленія воздуха, каковое устранимо въ опыть, нивеллирующемъ разницу между прерогативной и простой положительной инстанціей. (Должно затётить, что Бэконъ употребляеть "instantia" въ смыслѣ англійскаго instance, а не латинскаго instantia, Kirchmann переводить это слово Beweismittel). Номенклатура прерогативныхъ инстанцій (27 названій) у Бэкона совершенно субъективна и лишена всякаго научнаго значенія, вдісь онъ прямо нарушаеть "legem parcimoniae", требующій, чтобы причины явленій по возможности были сводимы къ единству, т. е., выводимы одна изъ другой (causas praeter necessitatem non esse multiplicandas); Бэконъ же наводняетъ 24-ю часть своего труда какъ первопричинами явленій всевозможными

<sup>1)</sup> Böhmer. Критическій разборъ винги Liebij стр. 11, тамъ цитаты изъ Милля).

motus, съ самыми причудливыми эпитетами, кромъ того въ этой части, оперируя надъ разными аналогіями (наприміръ сравнение человъка съ растениемъ, растущимъ вверхъ корнемъplanta inversa), Бэконъ окончательно покидаетъ путь interpretationis naturae: замвчая, что гармоничная жизнь природы раздроблена имъ на черезчуръ мелкіе автономные участки, англійскій мыслитель стремится найти единство плана мірозданія въ аналогіяхъ, но на этомъ скользкомъ пути преображается въ средневъковаго схоластика, изучающаго явленія вившняго міра слишкомъ anticipando. Къ недостаткамъ Бэконова представленія объ индукціи относится еще недостаточно ясное различение ея отъ абстракціи, тогда какъ последняя имфетъ дъло съ phenomen observatum, а первая съ phenomen demonstrationibus enucleatum 1),—такъ Бэконъ выводить, что теплота -- особый родъ движенія матеріальных частиць, не по индукцін, а скорей по абстракцін 2). Положимъ, мы видимъ 2 бруска, которые взаимно пересъкаются, мы можемъ представить себъ вмъсто нихъ 2 нити, 2 паутинки, 2 перекрещивающихся линейки и, отвлекаясь отъ конкретныхъ образовъ, составить общее понятіе, что две прямыхъ линіи, пресекаясь въ одной точке, при продолженіи своемъ уже не встръчаются (следствіе первой аксіомы Эвклида). Бэконъ наблюдаеть колебанія въ пламени, движение въ массъ кипящей воды и, отвлекаясь отъ чувственныхъ образовъ, говоритъ, что теплота-особый родъ молекудярнаго дриженія,—не ясно ли, что въ этомъ случав индукція сводится къ простой абстракціи, въ полномъ соотв'єтствіи съ вышеприведеннымъ примъромъ таковой. Вообще у Бэкона замѣчается крупная методологическая погрышность: онъ прямо хочеть "rerum cognoscere causas" в), тогда какъ современная научная индукція отъ изученія дійствія нікоторой причины Х стремится придти къ познанію самой причины Х, т. е., сначала желаетъ "rerum cognoscere effectus", и плодотворность этого пріема ясно открывается въ научныхъ теоріяхъ современности, не страшащихся роста науки, благодаря накопленію

<sup>1)</sup> Apelt crp. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apelt стр. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Böhmer стр. 12.

новыхъ наблюденій, такова напримітрь теорія світоваго эовра, вытъснившая гипотезу истеченія. Вопреки Бэкону современное естествознаніе не отрицаеть значенія и неполной индукціи. Казалось бы, что правомъ гражданства въ наукъ должна польвоваться только полная индукція, т. е., основывающаяся всёхъ фактахъ извёстнаго рода. Что въ самомъ дёлё побуждаетъ ученаго строить выводы на индукціи, заложенной на выбучемь фундаменть немногихь случаевь, лежащихь въ сферь его наблюденія? Часто стимуломъ для подобной неполной индукціи бываетъ практическій интересъ: врачь у постели трудно больнаго можетъ рискнуть при назначении лъкарства на примънение неполной индукции, матеріаломъ для которой явлаются его немногочисленныя прежнія наблюденія; въ чисто теоретической сферѣ знанія мотивомъ для неполной индукціп признается стремленіе разума къ систематизацім изученнаго, къ возведенію частныхъ изміненій въ извістныя правила (Apelt стр. 157). Индукція у самого Бэкона является неполной, такъ какъ таблица положительныхъ инстанцій, содержащая въ себъ всевозможные сдучаи даннаго явленія, не можеть заключать встьже возможныхъ случаевъ, поэтому нельзя признать de facto. что экспериментаторъ, следующій указаніямъ Бэкона, способенъ исчерпать весь матеріалъ для извъстнаго индукціоннаго вывода. Бэконъ самъ косвенно склоняется къ разсмотрѣнію вмѣсто множества фактовъ немногихъ, гдѣ данное явленіе обрисовывается особенно выпукло, мы разумъемъ его прерогативныя инстанціи. Весь балласть случаевь, собираемый сь такой тщательностью, оказывается у самого Бэкона при анализъ природы тепла выброшеннымъ за бортъ къ концу индукцін, и заключеніе опирается на немногіе случан, именно 3: 1) кипаніе воды, 2) видъ пламени, 3) раздуваніе угольевъ мъхами. Что же заставляетъ распространять заключение по неполной индукціи на лежащія вив произведенныхъ наблюденій и опытовъ подобныя явленія?-- Бэконъ отвічаетъ-отсутствіе отрицательныхъ инстанцій, но съ одной стороны отсутствіе таковыхъ можетъ быть мнимымъ, съ другой стороны некоторыя явленія, представляющіяся на первый взглядь отрицательными инстанціями, при изв'єстномъ развитіи и

умізнь в экспериментатора могуть оказаться лишь въ кажущемся противоръчіи съ извъстнымъ выводомъ. Такъ вполнъ правиленъ индуктивный выводъ, что тёла отъ нагреванія распираются, а отъ охлажденія сжимаются, а между томъ вода составляеть исключение изъ общаго правила: достигая maximum плотности при $+4^{\circ}$ , она расширяется при дальнъйшемъ охлажденіи (какъ взвістно, ледъ, который всегда боліве низкой температуры чёмъ вода, носится на ен поверхности, благодаря своему меньшему удъльному въсу), значить по Бокону она должна быть признана отрицательной инстанціей и вести къ оспариванію закона, что тёла отъ охлажденія сжимаются, т. е., уплотняются. Ясно, что появленіе нікоторых в отрицательных в инстанцій можеть оставаться безь рышительнаго вліянія на выводъ по индукціи. Глина и каучукъ отъ нагрѣванія сжимаются, -- для поверхностнаго эксперимента это новыя отрицательныя инстанціи въ разбираемомъ случав, но проницательный ученый сейчась же усмотрить, что здёсь лишь мнимое уклоненіе отъ общаго правила, такъ какъ въ первомъ случав испаряется изъ нагръваемой глины содержавшаяся въ ней вода, а во второмъ-расширяется воздухъ въ парахъ каучуковаго стержня, что растягиваетъ его въ ширину и укорачиваетъ въ длину. Самъ Бэконъ дълаетъ одинъ шагъ, невыгодный для его теоріи отрицательныхъ инстанцій, мы разумбемъ ero instantiae foederis seu unionis, — эти ипстанціи служать къ устраненію мнимыхъ противоръчій, т. е., мнимыхъ отрицательныхъ инстанцій: такъ лоза, растущая у стіны сильно нагріваемаго поміщенія, даеть болве обильные плоды, чвить растущая въ иныхъ условіяхъ. Это наблюденіе устраняєть тѣ враждебныя для вывода о благотворномъ дъйствіи теплоты на прозябаніе инстанцін, гді огонь, этоть важнійшій агенть тепла, разрушаеть органическія ткани, -- въ этомъ и подобныхъ случаяхъ самъ Бэконт признаеть за силой способность разнообразно проявляться, при чемъ разница явленій, производимыхъ однимъ факторомъ, можетъ простираться до ихъ діаметральной противоположности. Такъ магнитъ, притягивающій желько, отталкиваеть мёдь, и нёть основаній, наблюдая послёднее явленіе, отрицать возможность перваго или наоборотъ.

Отъ критики теоріи инстанцій обратимся къ анализу принциповъ Бэконова метода. Индукція по Бэкону представляется строго эмпирической, а поэтому и не можетъ считаться научной 1). Во первыхъ разсмотримъ, можетъ ли раціональная индукція обойтись безъ апріорныхъ идей (по Бэкону idola tribus). Лежащій на солнцё камень нагрівается его лучами. то же происходить съ металлическими предметами, кускомъ мъха, обломкомъ дерева, шзъ этихъ примъровъ мы имъемъ право заключить по методу индукців, что солнечные лучи обладають термической энергіей, но можно ли данное заключеніе считать возникшимъ исключительно на почвъ эмпиріи? Конечно, нельзя, и вотъ доказательство: нагръвание и падение солнечныхъ лучей на предметъ мы разсматриваемъ какъ слъдствіе и причину, и въ сужденіи "солице награваетъ предметъ". котораго элементы и связь ихъ даны повидимому только эмпиpieй, implicite заключается идея причинности не опытнаго происхожденія, формулирующаяся такъ: каждое имъетъ свою причину. Не опытное происхождение этой идеи можно открыть уже по аттрибуту "каждое", соединяемому съ понятіемъ, "изм'вненіе": перем'вны въ земныхъ предметахъ мы наблюдаемъ, но идея причинности руководитъ нами и при изысканіяхъ въ области всего универса, мы носимъ внутреннее убъжденіе, что при каждомъ измъненіи должена быть измъняющій факторъ. Одинъ изъ адептовъ сенсуализма, Юмъ 2) стремится вывести идею причинности изъ воспомиванія и ожиданія подобнаго ранже виджнному нами: часто наблюдая, какъ одно явленіе слёдуеть за другимь, мы привыкаемь ожидать послъ совершенія одного возникновенія другаго, что формулируется въ нашемъ сознаніи, какъ следующее понятіе о причинной связи: post hoc-ergo propter hoc. Неосновательность подобнаго мевнія о генезисв идеи причиности вскрываеть Apelt на слёдующемъ примёрё: положимъ, нёкто привыкъ. гуляя по ръчному берегу, встрычать на извыстномъ пункты чедовъка, перевозящаго его съ готовностью на противоположный берегъ, -- на основаніи ожиданія подобныхъ случаевъ, не размышляя, для чего здёсь бываеть этоть человёкь, онь можеть

<sup>1)</sup> Apelt, crp. 152-155.

<sup>2)</sup> Kuno-Fischer crp. 448: die Causalität als product der Erfahrung.

предполагать встрёчу съ нимъ, выходя на обычную прогулку. но рискуетъ и ошибиться въ своемъ ожиданіи, если дёла этого человъка, не лодочника по профессіи, повлекуть его въ другое мъсто. Въ подобномъ же положени можетъ явиться и ученый, строящій свои индуктивные выводы на зыбкой почей ожиданія подобныхъ случаевъ. Изъ приведеннаго ясно, что слепое слепованіе за тожествомъ предыдущихъ случаевъ не устанавливаетъ никакой идеи причинной связи, и что вообще эмпирія даетъ только механическое преемство явленій, а внутренняя связь между ними устанавливается интеллектомъ съ помощью апріорныхъ идей. Въ прим'єр'є "Apelta" опибка индуктивнаго вывода наблюдателя объясняется смешениемъ имъ случайнаго совпаденія съ необходимымъ слёдствіемъ, механической связи съ органической, благодаря его большой довърчивости къ эмпирическому факту и отсутствію его раціональнаго выясненія. Вообще ожиданіе появленія подобныхъ результатовъ послів подобныхъ процессовъ покоится болье на безсознательной ассоціаціи представленій (безсознательное здёсь берется не въ абсолютномъ, но въ относительномъ смысль, какъ minimum сознанія) и репродуцирующей силь фантазіи, чемь на размышленіи, необходимомъ предшественникъ и надежномъ спутникъ опытовъ, ведущихъ къ научнымъ выводамъ. Ожиданіе подобныхъ случаевъ можетъ управлять индуктивными заключеніями дитяти или простеца, но не ученаго; конечно, иногда индуктивныя заключенія простеца и ученаго совпадають, такъ первый ожидаетъ послъ ночи наступленія разсвъта, потому что привыкъ къ чередованію такихъ явленій, а второй ожидаетъ того же на основаніи ему изв'ястнаго суточнаго вращенія земнаго шара, но чаще они разнятся: зная изъ наблюденій, что зажженная спичка воспламеняетъ фитиль лампы, профанъ будеть ожидать того же и въ атмосферв чистой углекислоты, тогда какъ ученому извёстно, что главнымъ факторомъ здёсь является не спичка, а кислородъ атмосфернаго воздуха. Ученый, извлекая звукъ изъ струны, знаетъ, что его прикосновеніе къ ней-причина звука, не потому, что последній сапдуеть за прикосновеніемъ, а на основаніи той внутренней связи между видимыми вибраціями струны и ощущеніемъ звука, какую устанавливаетъ его интеллектъ при пособіи данныхъ опыта, сообщающихъ ему свъдънія о колебаніи воздуха, вызванномъ вибраціей струны, и о толчкахъ, получаемыхъ отъ этого колеблющагося воздуха его барабанной перепонкой, передающей это движеніе съ небольшой трансформаціей лимфъ ушнаго лабиринта. Такъ опытъ теряетъ свое принципіальное значеніе въ индуктявномъ методъ и занимаетъ болѣе скромное мѣсто совътника разума, между тѣмъ какъ Бэконъ хотѣлъ его сдѣлать законодателемъ для послѣдняго, обращая чрезъ это свой методъ при разумъ, очищенномъ отъ апріорныхъ идей, въ индукцію "per enumerationem simplicem".

Итакъ, съ одной стороны Бэконово требованіе, чтобы индуктивный выводъ опирался на наблюдение оспост случаевъ даннаго явленія, не исполнимо на практикі, съ другой стороны, даже при предположении осуществимости этого требования, индуктивный выводъ совсёмъ не пріобрётаеть значенія аподиктической истины, а остается простымъ обобщениемъ данныхъ эмпирическихъ фактовъ, заслуживающимъ по своей ненадежности остракизма изъ области научныхъ истинъ, однако и допущеніе неполной индукціи въ число научныхъ путей для изследованія природы должно находить въ чемъ-либо оправданіе, поэтому разсмотримъ генезисъ индуктивнаго вывода по 2 методамъ: Бэконовскому (эмпирическому) и современно-научному (раціональному). Заключеніе отъ немногихъ случаевъ ко всёмъ подобнымъ, отъ бывающаго къ долженствующему быть по эмпирическому методу является просто заключеніемъ по вфроятности, и конечно степень точности вывода прямо зависить отъ количества разсмотрънныхъ инстанцій, отъ объема tabulae graduum по терминологіи Бэкона, но въ раціональномъ методъ ваключение отъ частнаго къ общему опирается на раскрытие закона, господствующаго въ сферъ изученныхъ явленій, что дълаетъ возможнымъ переходъ къ другимъ подобнымъ явленіямъ по аналогіи, - предположеніе обнаруженія изв'єстнаго закона въ каждой группъ однородныхъ явленій-душа раціональнаго индуктивнаго метода. 100 наблюденій разныхъ положеній какой-нибудь планеты остаются 100 отдёльными явленіями, пока разумъ не откроетъ возможности ихъ объединить на основаніи предпо-

ложенія извёстной законом'врности въ движеніи свётила по небосклону, а это предположение-продукть самодёнтельности разума въ повнаніи вившняго міра (Apelt стр. 179), празумъ, какъ искусный ваятель, формирующій статуи изъ мягкой аморфной массы гипса, пользуется данными опыта лишь какъ сырымъ матеріаломъ, между разумомъ и эмпирическими элементами то же отношеніе, какое имбеть мосто между μορφη и ύλη въ теоріи гиломорфизма (Apelt ctp. 136—138). Остановимъ свое вниманіе на слідующемъ примітрів научной индукціи. Брадлей, плывя на судне при ветре, заметиль, что направленіе флюгера на вершинъ мачты не совпадаетъ съ направленіемъ, въ какомъ движутся воздушные массы; разсуждая о причинъ замъченнаго имъ явленія, онъ остановился на движении судна, мешающемъ флюгеру стать въ плоскость направленія вітра, оть этого наблюденія, повтореннаго нівсколько разъ при иныхъ обстоятельствахъ, упомянутый астрономъ пришелъ къ заключенію, что движеніе земли вокругъ солнца не можеть быть безь вліянія на направленіе, въ какомъ мы видимъ звъзды: такъ открыта по индукціи извъстная въ астрономіи аберрація світа, исходящаго отъ звіздъ. Подумаемъ, возможна ли для разума, доведеннаго до состоянія tabulae газае, подобная индукція, при которой онъ смізо выходить за предвлы данныхъ эмпиріи, и не подкапывають ли случаи блестящихъ научныхъ открытій по индуктивному методу увъренія Бэкона, что для научной индукціи безразличны геніальность или бездарность наблюдателя. Если справедливо зам'вчаніе Бэкона, что разумъ самъ по себъ не можетъ преодолъть темноты предметовъ, то не менте справедливо, что данныя опыта еще менње способны ее преодольть, будучи изолированы отъ апріорныхъ идей разума: опытъ указываетъ на существующую свявь явленій, разумъ же возводить эту связь въ необходимую и ведеть къ признанію законосообразности во всемъ совершающемся въ природъ, поэтому если разумъ неръдко обвиняется, какъ виновникъ различныхъ егобомом, то и никакое научное знаніе (ἐπιστήμη) не можетъ создаться на почвъ однихъ чувственных воспріятій и представленій, являющихся результатомъ ихъ обобщенія, вопреки мнёнію Бэкона (45 афор.

1 книги).--Касаясь вопроса объ отношеніи апріорнаго знанія къ апостеріорному, мы должны сначала показать, что первое имъетъ самостоятельность. Какъ на примъръ апріорнаго знанія, укажемъ на математическія истины: невозможность обоснованія ихъ при помощи опыта очевидна. Извістная теорема, что сумма угловъ въ треугольникъ равна 180° (2 d), не допускаетъ опытной повърки, а всякому занимавшемуся геометрическимъ черченіемъ приходилось собственнымъ опытомъ убъждаться въ этомъ. Apelt указываеть еще на другой примъръ подобнаго рода: уголъ, имъющій вершину на окружности и опирающійся на діаметръ,—прямой (90°), это слідуеть на основаніи теоретическихъ соображеній, но графическое рішеніе проблеммы никогда не даеть этой величины, а всегда немного менье ( $89^{\circ}$  и минуты съ секундами). Не ясно ли изъ сказаннаго, что эти истины не даны опытомъ и оставались бы ввчно скрытыми отъ интеллекта, если бы онъ слвпо слвдоваль только за указаніями чувствъ. Раціональныя истины оказываются имфющими аподиктическое значеніе, тогда какъ по словамъ самого Бэкона эмпирическая истина-дочь времени (84 афор. І книги). Смъщеніе истинъ того и другаго рода проходить по всёмъ англійскимъ работамъ въ области философіи до Уэвелля; последній-первый англійскій мыслитель, отдавшій себ' отчеть въ различномъ генезись человьческихъ познаній, въ разницѣ между эмпирическими и аподиктическими истинами: первыя открываются изъ показаній чувствъ, вторыя изъ чистаго мышленія. Основой для логической переработки сыраго матеріала, даннаго опытомъ, по названному автору, являются первоначальныя представленія человъческаго духа (fundamental ideas): экспериментаторъ вноситъ простой аггрегать фактовъ связывающій ихъ принципъ (principle of connexion), являющійся столь же необходимымъ, какъ снуръ для объединенія отдёльныхъ перловъ въ ожерелье. Такъ какъ понятія, связывающія элементы опыта, даются не эмпиріей, но разсудкомъ, то ясно, что Бэконъ, стремившійся все основать на одной эмпиріи и тіхъ положеніяхъ, какія могутъ быть извлечены изъ нея, не могъ придти ни къ какимъ серьезнымъ индуктивнымъ выводамъ, даже при помощи своей концепціи tabularum graduum. Эмпирическая индукція ищеть закона изъ случаевь, раціональная же стремится случан подвести подъ законъ; если для эмпириковъ идея причинности выводится изъ случайныхъ наблюденій, то по раціоналистамъ наоборотъ идея причинности руководитъ анализомъ явленій природы (Apelt стр. 185). Индукція по эмпирическому методу нользуется такой формулой: когда присутствуеть явленіе А, то обычно за нимъ следуетъ явленіе В,-А имвется въ наличности, значить должно появиться и В. Понятно, что при такой схемъ умозаключенія связь А съ В можеть быть и случайной, а не необходимой, т. е., причинной. Индукція по раціональному методу формулируєть свой выводъ по слѣдующей схемь: дано А, безъ котораго В произойти не можетъ. значить въ каждомъ случав наличности В ему должно предшествовать А. Отсюда выясняется коренное различіе обояхъ методовъ индукціи: въ эмпирическомъ по причинв ищется слъдствіе, въ раціональномъ по слъдствіямъ ищется причина (Apelt стр. 37). Бэконъ хотёль, какъ уже замёчалось ранёе, прямо извлечь изъ данныхъ опыта представление о причинъ изучаемаго явленія, такъ къ признанію теплоты за особый родъ молекулярнаго движенія онъ приходить непосредственно, замъчая движение въ пламени, а не косвенно путемъ изученія расширенія тель оть тепла, последнее онь выводить, какъ слъяствие своего представления о причинъ термическихъ ощушеній. На основаніи изложеннаго можно относить Бэконовъ методъ къ эмпирическимъ и сближать его индуктивные выводы съ встрвчающимися въ житейскомъ быту.

Каковы причины неудачной попытки Бэкона реформировать естествознаніе? Liebig указываеть, что самъ Бэконь быль плохимъ экспериментаторомъ 1), и только лавры, пріобрітенные другими на этомъ пути, заставили его обратить вниманіе на экспериментальный методъ изученія природы. Потребность противодійствовать спекуляціи сказалась въ Бэконі его різкими нападками на idola, но реакція прежнему направленію науки, какъ это часто бываеть, перешла границы уміренности и спра-

<sup>1)</sup> Liebig crp. 3-13.

ведливости: кром'в требованія очищенія интеллекта отъ idolon specus forique, Беконъ настанваетъ и на изгнаніи апріорныхъ законовъ мышленія "idolon tribus", между тёмъ это требованіе походить на то, еслибы нъкто посовътоваль воину разоружиться въ виду непріятельской крепости. Прежде чемъ сражаться съ природой ся оружісмъ, нужно у ней его вырвать, а это можетъ сділать только интеллектъ, обладающій своими средствами нападенія. Бэконъ призналъ бы несомнънно свой методъ ненадежнымъ, если бы серьезно занялся изученіемъ природы, но его естественно-научный трудъ Silva silvarum открываетъ въ своемъ автор'в простого диллетанта. Liebig удачно указываеть на такіе эксперименты Бэкона, которые были созданы его пылкой фантазіей, а въ действительности не осуществимы: въ налитую спиртомъ чашку вставляется зажженная свёчка, отъ которой воспламеняется спиртъ, -- въ этомъ случав иламя свъчи будетъ окружено огненной атмосферой горящаго спирта и приметь сферическій видь, не испытывая толчковь отъ сосідняго воздуха, каковые обыкновенно придають ему видъ конуса, такъ передаетъ Бэконъ о своемъ опытъ, но для современнаго ученаго ясно, что свъча должна загаснуть, а шарообразное пламя-продуктъ живой фантазіи Бэкона. Всякому извъстно, что средняя часть пламени свічи темна, благодаря отсутствію достаточнаго количества кислорода, а въ мнимомъ опытъ Бэкона пламя свъчи совсъмъ закрыто для доступа воздуха (примёръ ss. 3). Соль въ соляномъ растворё по Бэкону быстрёе растворяется, чёмъ въ чистой воде, такъ какъ соль въ растворъ притягиваетъ къ себъ нераствореничю соль; фантастичность этого утвержденія можно доказать тімь, что въ кріткомь растворъ соль совсъмъ не растворяется, шочти каждому извъстно, что въ стаканъ воды нельзя растворить неограниченнаго количества соли, и что по образованіи насыщеннаго раствора избытокъ растворенной соли оседаетъ и кристаллизуется (ss. 883). Воздухъ въ погребахъ зимой имветъ боле высокую температуру, чёмъ лётомъ, - въ этомъ выводе Бэковъ прямо вступаетъ на путь житейской осменной имъ индукціи, такъ какъ изъ одного ему же принадлежащаго наблюденія легко извлечь раціональное объясненіе причины этой иллюзіи:

рука, опущенная въ сосудъ со водой, можетъ получить разныя ощущенія: тепла и холода въ зависимости отъ температуры того пространства, гдв она находилась ранве, -полный "репdant" къ этому составляетъ разбираемый случай, такъ какъ мы входимъ въ погребъ то изъ лётняго воздуха высокой температуры, то изъ зимняго-низкой, по контрасту зимній погребной воздухъ можетъ показаться теплъе лътняго (ss. 885). Приведеннаго достаточно, чтобы видеть, какъ экспериментировалъ Бэконъ, для котораго "leo in via", страшный для житейской индукцій, являлся не менфе серьезнымъ препятствіемъ для движенія въ глубину научнаго изследованія природы. Бэконъ не присталь къ эмпирикамъ, потому что болъе собираль опыты по наслышкъ (по "Kirchmann"-y nach dem Hörensagen) или изъ книгъ, забывая сказанное имъ во 1-ой части Novi Organi объ idolis theatri, но онъ остался далекимъ и отъ начертаннаго имъ идеальнаго образа трудолюбивой пчелы, заботливо собирающей цветочную пыль и перерабатывающей ее въ своемъ организмъ въ медъ, --- натуралистъ, подражающій пчель, - pium desiderium Бэкона, для реализаціи же этого идеала онъ не сдълалъ ни одного върнаго шага; Бэконъ, объщавшій своему читателю провести его чрезъ лабиринтъ явленій природы съ новой Аріадниной нитью, его методомъ индукціи, къ познанію истинныхъ причинъ всёхъ перемёнъ въ тёлахъ, на дълъ не исполняетъ своего намъренія, -- такъ часто ручей, оротающій на своихъ верховьяхъ прекрасные луга, течетъ въ мрачную пустыню 1).

Резюмируемъ до сихъ поръ сказанное относительно принциповъ Бэконова метода: Бэконъ, отвергая основныя первоначальныя понятія разума (по "Apelt"-у Urbegriffe des Verstands),
не могъ дать научной постановки индукціи, которую онъ смѣшиваетъ съ абстракціей, застанивъ ее выполнять не свойственное ей дѣло выработки основныхъ истинъ знанія. Исключительно качественный характеръ выводовъ Бэкона объясняется
тѣмъ, что онъ не подозрѣвалъ, что явленія природы управляются математически формулируемыми законами, — называя при-

<sup>1)</sup> Liebig стр. 14.

чину какого-либо явленія движеніемъ, онъ упускаль изъ виду необходимость измёренія этого движенія, что приводить современное естествознаніе къ математической формулировкъ ръшеній различныхъ механическихъ и химическихъ проблемъ, такъ сказать къ переложенію языка эмперіи на языкъ апріорнаго знанія. Насколько цінень вкладь, внесенный Бокономь чрезъ Novum Organum и сходный по содержанію съ немъ трудъ, "Cogitata et visa", въ сокровищницу человъческихъ познаній? Понятіе объ эмпирической наукт (ἐπιστήμη) въ древней Элладь, этой колыбели зарождавшагося научнаго мышленія. было весьма различно: Платонъ, поглощенный мыслью о трансцендентныхъ идеяхъ, какъ единственномъ реальномъ объектъ познанія, и считавшій тіла за ихъ тіневые образы (силуэты), долженъ, былъ пренебрегать индукціей, опирающейся на наблюденім явленій въ мір'в призраковъ 1). Аристотель недостаточно выясниль генезись аподиктическихъ истинъ, т. е.. происходять ли онь оть разума (νοῦς), или изъ обобщенія данныхъ опыта (έμπείρια) и хотя онъ искалъ въ явленіяхъ вызывающую ихъ причину (άργή τῆς κινήσεως), но не полагалъ ея въ нематеріальномъ законъ природы, обусловливающемъ явленіе и открывающемся въ его внішнемъ виді, такъ что изысканіе причинь явленій въ перипатецизмі походить на то, если бы нъкто пожелаль объяснить форму струи жидкости, вытекающей изъ какого-либо сосуда, качественными особенностями самой жидкости, а не действіемъ силы тяжести. Баконъ не смёшиваль апріорныхь идей съ апостеріорнымь знаніемъ, онъ не сенсуалисть въ строгомъ смыслѣ этого слова, хоти по мижнію Куно-Фишера и даль англійской философствующей мысли толчекъ въ этомъ характеризующемъ ее направленіи; ошибкой Бэкона должно быть признано отрицаніе имъ значенія апріорныхъ идей для раціональной индукціи. Съ методологической стороны отличительной чертой Бэконовой индукціи является введеніе отрицательныхъ инстанцій въ обзоръ фактовъ, служащихъ основаніемъ для извѣстнаго индуктивнаго вывода, но у Schleiden въ его капитальномъ трудъ: "die

<sup>1)</sup> Apelt crp. 130: Die Körperwelt beoteht nach. Platon ohne Materie (ὑλη). Der Körper ist keine palpable Masse, sondern ein Schattenbild der Idee.

Pflanze und ihr Leben" встръчается такой примъръ, показывающій, съ какой осторожностью должно примёнять способъ къ построенію научнаго вывода: изъ наблюденій и лабораторныхъ опытовъ, что неорганичеорганизованную матеское вещество не превращается въ рію животныхъ и растительныхъ тканей, и что стремленіе произвести клеточку въ реторте походить на изысканія алхимиковъ, желавшихъ открыть нанацею не только отъ старости, но и безденежья. Такъ устанавливается рядъ отрицательныхъ инстанцій противъ возможности предположенія перехода неорганической матеріи въ органическую. Между тъмъ ростъ органической матеріи на землі очевидень: организмы размножаются въ геометрической прогрессіи, напримъръ растенія образують множество съмянъ, изъ которыхъ весьма многія дають начало самостоятельнымъ особямъ. Откуда берется новое органическое вещество? Индукція открываеть, что животный міръ существуеть на счетъ растительнаго или прямо (травоядныя), или косвенно (хищники, питающіеся травоядными), поэтому обращаемся къ изследованію, какой источникъ для новообразованія органической ткани въ растительномъ міръ: альпійскіе луга, питающіе ежегодно тысячи головъ рогатаго скота, не бъднъютъ изъ года въ годъ травой, между темъ какъ образование въ почве перегноя устраняется постояннымъ снятіемъ пасущимся скотомъ растущей травы, значить, источникь для образованія растительности не въ каменистой малоплодной почвъ, а въ атмосферъ. Дъйствительно, физіологическая химія констатируеть, что растеніе зелеными частями поглощаеть углекислый газьи, раскисляя его, ассимилируетъ углеродъ, изъ котораго строитъ новообразующіяся части. Такъ несмотря на массу отрицательныхъ инстанцій, встреченныхъ нами на прямомъ пути, двигаясь по косвенному, мы приходимъ къ вполнъ точному выводу о переходъ неорганической матеріи въ органическую, каковая метаморфоза обусловливается жизненной силой растительныхъ организмовъ (Apelt стр. 79-82). Природа столь богата, что ея явленія не исчерпаешь никакими tabulis graduum, въ которыхъ Бэконъ хотфль дать индукціи твердое основаніе.

Многіе видять въ Бэконт пропагандиста идеи утилитаризма:

hominis autem imperium sola scientia constare, tantum enim potest, quantum scit, изъ приведеннаго отрывка "Cogitata et visa" Бэконъ является утилитаристомъ по крайней мёрё въ сферъ научныхъ изысканій. Оглядываясь въ глубину среднихъ въковъ, когда экспериментами занимались только немногіе праздные люди, Бэконъ не столько скорбить объ умственномъ мракъ, сгустившемся надъ человъчествомъ, сколько о приниженности последняго предъ природой, которой оно призвано быть властелиномъ; совътуя перенести центръ тяжести научныхъ изысканій изъ сферы моїс въ таковую эмпиріи, Бэконъ жаждеть не духовнаго свъта, а практическихъ удобствъ жизни,утилизація разгаданныхъ силь природы для него какъ бы затмъваетъ чистую радость и наслаждение въ сознании открытой истины, разоблаченной тайны природы. Природа является по Бакону какъ бы подсудимой, скрывшей отъ человъчества большой кладъ, последнее должно всячески добиваться отъ нея указанія, гдё его разыскать, тайны же этой подсудимой могуть его лишь настолько интересовать, насколько онъ относятся къ этому кладу,---не болбе. Однако справедливость требуеть замбтить, что у Бэкона по временамъ являлись порывы иного свойства, чуждые меркантилизма, такъ въ 129 афоризмъ 1 книги Novi Organi онъ говоритъ: ita certe ipsa contemplatio rerum, prout sunt, sine superstitione et impostura, errore aut confusione, in se ipsa magis digna est quam universus inventorum fructus. Въ "Cogitata et visa" Бэконъ сравниваетъ науку съ свътомъ солнца, который не только необходимъ въ экономів органической жизни на земномъ шаръ, но и радуетъ каждое живое существо своими лучами. Индукція по методу Бэкона, несмотря на ея несовершенство во многихъ отношеніяхъ, на каковое указывалось ранве, была шагомъ впередъ для естествознанія, привыкшаго довольствоваться фиктивными объясненіями явленій природы на подобіе Мольерова медика, который на вопросъ больнаго, почему усыпляеть маковый сокъ, ему съ серьезностью представителя науки отв'вчаеть: c'est parce qu'il a la vertu dormitive, --- потому, что у него есть способность усы-.dtrlu

Въ заключение сдълаемъ замъчание о вліяни Бэконова метода на последующую англійскую философію: считають, что на почвъ, засъянной съменами Бэконовыхъ идей, выросъ эмпиризмъ Локка и скептицивиъ Юма; справедливо, что одностороннее восхваленіе опыта и недов'врчивое отношеніе къ разуму характеризують Hovum Organum и Cogitata et visa, но, кажется, изъ предыдущаго ясно, что Бэконъ не отрицалъ апріорныхъ идей, только отвергаль ихъ значимость въ индуктивномъ методъ. Если можно разсматривать idola specus, fori et theatri, какъ результаты неудачныхъ обобщеній опытныхъ данныхъ, приписывать имъ генезисъ изъ показаній чувствъ (сенсоріальныхъ), то idola tribus неоспоримо-апріорныя схемы, по какимъ мы изучаемъ и группируемъ эмпирическій матеріалъ.--Если съ точки зрвнія естествознанія введеніе отрицательныхъ инстанцій не обезпечиваеть правильности индуктивнаго вывода, а устраненіе апріорныхъ идей лишаетъ методъ Бэкона серьезнаго значенія въ философіи, то все же за англійскимъ мыслителемъ нужно признать ту заслугу, что онъ указалъ правильный путь къ разрушению предразсудковъ, къ какой-бы области знанія они ни относились. Дібло въ томъ, что неразрывныя ложныя ассоціаців представленій (idola), возникшія благодаря частому и долгому повторенію изв'ястныхъ воспріятій въ неизмънномъ порядкъ, не могутъ быть иначе разрушены, какъ образованіемъ такъ называемыхъ контръ-ассоціацій: создавая контръ-ассоціаціи, т. е., удерживая по возможности отчетливо въ сознаніи факты, противоръчащіе установившимся ассоціаціямъ (instantiae contradictoriae), мы ихъ мало-по-малу ослабляемъ и наконецъ совсемъ разрываемъ. Вернемся для поясненія къ уже упомянутому ранве примвру, гав образованіе росы объясняется луннымъ свётомъ: частое наблюденіе, что въ свётлыя ночи выпадаеть роса, можеть произвести ложную ассоціацію представленій о росі и лунномъ світь, въ которой лунсвъть займеть мъсто причины, а роса-слъдствія, однако наблюдение образования обильной росы въ ночи, когда при отсутствіи облаковъ нётъ и луннаго свёта (напримёръ вслёдствіе селенической фавы, когда весь лунный дискъ погруженъ въ тень земли), должно дать начало образованію контръ-ассоціаціи, въ которой представленіе о росѣ будеть сочетаться ст таковымъ темнаго безлувнаго неба, а эта ассоціація несомнѣнно ослабить и даже совсѣмъ вытѣснить прежнюю;—въ виду изложеннаго, критика Бэконова метода съ психологической точки зрѣнія должна быть ему благопріятна. Въ заключеніе должно замѣтить, что Бэконъ вполнѣ достоинъ занимать мѣсто на страницахъ исторіи индуктивныхъ наукъ, несмотря на несовершенства своего метода: на языкахъ всѣхъ народовъ слышится сужденіе, что каждое начало трудно,—теоретическое обоснованіе индукціи, не могло составлять исключенія, а Бэконъ по справедливому отзыву Милля и "Ареlt"-а былъ "begeisterter Ароstel der Induction", воодушевленный проповѣдникъ новаго научнаго метода, обогатившаго человѣчество множествомъ великихъ открытій и радикально измѣнившаго хозяйственный бытъ европейскаго общества.

Е. А. Воронцовъ.

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

(Окончаніе \*).

Размышленіе шестое: О существованіи матеріальныхъ вещей и о реальномъ отличіи души отъ тѣла.

Мнъ остается изслъдовать, существуютъ-ли матеріальныя вещи. Я уже вполив знаю, что онв могуть существовать какъ предметь чистой математики, потому что и ихъ въ такомъ случать воспринимаю ясно и раздельно. И, конечно, неть сомненія, что Богъ можетъ произвести все, что я могу воспривимать; и если я когда либо что нибудь считаль для него невозможнымъ, то только потому, что это противоръчило моему ясному воспріятію. Кром'в того, существованіе матеріальных вещей следуеть, повидимому, и изъ способности воображенія, которою-я знаю-я пользуюсь, когда имёю дёло съ ними, ибо для всякаго, съ большею внимательностію разсматривающаго, что такое воображение, оно оказывается ивкоторымъ обращеніемъ познавательной способности къ тілу, которое внутреннимъ образомъ предстоитъ ей (ipsi intime praesens) и потому существуетъ. Чтобы последнее соображение было ясно, я прежде всего разсмотрю разницу, которая существуеть между воображеніемъ и чистымъ разумѣніемъ (pura intellectio). Когда, напр., я воображаю трехугольникъ, я не только понимаю, что это фигура ограниченная тремя линіями, но вибств съ тъмъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 19.

умственнымъ взоромъ созердаю эти три линіи, какъ будто находящіяся предо мною. Это собственно я и называю воображеніемъ. Но если я желаю мыслить тысячегранникъ, то я такъже хорошо понимаю, что это есть фигура, состоящая изъ тысячи сторонъ, какъ понимаю о трехугольникъ, что онъ фигура, состоящая изъ трехъ сторонъ; но я не могу такимъ-же образомъ представить эти тысячу сторонъ или соверцать ихъ какъ бы находящимися предо мною. И хотя вследствіе привычки всякій разъ что-нибудь воображать, когда я мыслю о тълесной вещи, мнъ и въ данномъ случав будетъ представляться смутно некоторая фигура, но очевидно, что эта фигура будетъ не тысячегранникъ, ибо нисколько въ сущности не будетъ отличаться отъ той фигуры, какую я представляль-бы себъ, если бы думаль о десятитысячегранникв или о другой какой угодно фигуръ съ очень большимъ количествомъ сторонъ, и она нисколько не поможеть мив открыть свойства, которыми тысячегранникъ отличается отъ другихъ многогранниковъ. Когдаже дёло идеть о пятигранників, то я не только могу и безъ помощи воображенія понять его фигуру, какъ и фигуру тысячегранника, но могу даже воображать её, обращая умственный вворъ на пять его сторонъ, а выёсть и на заключенную между ними площадь. Здёсь я ясно вижу, что мев нужно нъкоторое особое напряжение духа, чтобы воображать, коимъ я не пользуюсь, чтобы уразумевать и понимать. Это новое напряженіе ясно показываеть разницу между воображеніемъ и чистымъ разумениемъ. При этомъ я замечаю, что присущая мне сила воображенія, насколько оно отличается отъ силы разумънія, нисколько не необходима для моей сущности, т. е., для сущности моего ума, ибо хотя бы ея у меня не было, я несомнівню остался бы тімь-же самымь, каковь я теперь. Отсюда, кажется, следуеть, что она зависить оть некоторой отличной отъ меня вещи. И я хорошо понимаю, что если существуетъ некоторое тело, съ коимъ мой умъ иметъ такое отношеніе, что можеть по желанію обращаться къ его разсмотрънію, то возможно, что именно этимъ способомъ я воображаю телесныя вещи. Такъ что этоть способъ мышленія отличается отъ чистаго разуменія только темъ, что умъ при

разумѣніи обращается нѣкоторымъ образомъ къ самому себѣ и разсматриваетъ какую-нибудь изъ идей, присущихъ ему самому, а при воображеніи обращается къ тѣлу и разсматриваетъ въ немъ что-нибудь согласно идеѣ или непосредственно имъ уразумѣваемой или полученной чрезъ чувства. Я понимаю, что воображеніе можетъ возникать такимъ образомъ, если конечно существуютъ тѣла, и такъ какъ никакой другой способъ не представляется болѣе удобнымъ для его объясненія, то я съ вѣроятностью предполагаю, что тѣла существуютъ. Это только въроятностью предполагаю, что тѣла существуютъ. Это только въроятностью предполагаю, что хотя я и тщательно все изслѣдую, однако еще не вижу, какой аргументъ можно получить изъ той раздѣльной идеи о тѣлесной природѣ, какую я нахожу въ моемъ воображеніи, чтобы съ необходимостью заключать къ существованію какого нибудь тѣла.

Кром'в той телесной природы, которая служить предметомъ чистой математики, я обыкновенно воображаю и многое другое, напр., цвъта, звуки, вкусы, боль и под. И такъ какъ подобныя идеи я воспринимаю лучшее чувствомъ, чрезъ посредство котораго, новидимому при помощи памяти, онъ становятся предметомъ воображенія, то чтобы удобнёе говорить о нихъ, я думаю, должно вмёстё съ тёмъ изслёдовать, что такое чувство, и посмотръть, не могу ли я получить достовърнаго доказательства въ пользу существованія телесныхъ вещей изъ идей, воспринимаемыхъ тъмъ способомъ познанія, который я называю чувствомъ. Прежде всего я здёсь припомню все то, что изъ полученнаго мною черезъ чувства я до сихъ поръ считалъ истиннымъ и по каковымъ причинамъ считалъ это таковымъ, потомъ я взвещу причины, въ силу которыхъ я усумнился во всемъ этомъ, и наконецъ посмотрю, что я объ этомъ самомъ долженъ принимать за достовърное теперь.-Итакъ сначала я чувствовалъ, что имѣю голову, руки, ноги и прочіе члены, изъ которыхъ состоить это тівло, которое я разсматриваль какъ часть самого себя. Я чувствоваль далёе, что тёло мое находится среди многихъ другихъ, отъ которыхъ оно можетъ получать разныя удобства и неудобства. Удобства я замічаю чрезъ ніжоторое чувство удовольствія, а неудобства чрезъ чувство боли. Кромъ удовольствія и боли я ощу-

щаль въ себъ голодъ, жажду и другіе подобнаго рода позывы (appetitus), а также некоторыя телесныя расположенія къ веселости, къ грусти, къ гитву и другимъ подобнымъ аффектамъ. Внъ-же меня, кромъ протяженія, фигуры и движенія тъль, я замівчаль въ тівлахъ твердость, теплоту и другія осязаемыя (познаваемыя чревъ прикосновеніе) качества. Кромѣ того, замечаль свёть, цвета, запахи, вкусы, звуки; разнообразіе ихъ позволяло мив различать небо, землю, море и прочія твла. Разсматривая иден всёхъ техъ качествъ, которыя открывались моему мышленію и кон однѣ я въ собственномъ смыслѣ и непосредственно ощущаль, я не безь основанія полагаль, что ощущаю нѣкоторыя вещи, совершенно отличныя отъ моего мышленія, а именно-тівля, отъ которыхъ приходять эти идеи. Ибо я по опыту зналъ, что последнія представляются мнё безъ всякаго моего соизволенія, такъ что я, хотя бы и желаль, не имълъ возможности ощущать какого-нибудь предмета, если онъ не подлежалъ какому-нибудь органу чувствъ, и не въ моей власти было его не ощущать, когда онъ подлежаль. И такъ какъ идеи, получаемыя чрезъ чувство, были гораздо живъе, впечатлительные и въ своемъ роды даже раздыльные ныкоторыхъ изъ тёхъ, кои я, какъ одаренный умомъ и знаніемъ, образовываль чрезъ размышленіе или находиль запечатлінными въ моей памяти, то мив казалось, что не можетъ быть, чтобы эти чувственныя идеи происходили отъ меня самого. Оставалось поэтому, чтобы онв привходили ко мнв отъ другихъ какихъ-то вещей, а вслёдствіе того, что кромё этихъ самыхъ идей я не получаль больше ни откуда никакого познанія объ указанныхъ вещахъ, мив не могло приходить на мысль чтонибудь другое, какъ только то, что эти идеи подобны вещамъ. Вспоминая при этомъ, что чувствомъ я пользовался раньше, чёмъ разумомъ, и замёчая, что идеи, которыя я самъ образовываль, уступають въ живости и впечатлительности идеямь, получаемымъ чрезъ чувства, и что весьма многія изъ первыхъ (идей) слагаются даже изъ частей послёднихъ, я легко убъждался, что у меня ність въ разумі різшительно ничего, чего бы прежде я не имъль въ чувствахъ. Не безъ основанія также это тъло, которое я называлъ моимъ по нъкоторому особен-

ному праву, я считалъ принадлежащимъ мнв болве, чвиъ что нибудь другое: я вёдь никогда не могъ отдёлиться отъ него. какъ отъ всего другого, въ немъ и чрезъ него я чувствовалъ всѣ позывы и волненія; наконець, въ его частяхь, а не въ какихъто находящихся внъ его, я ощущаль боль и удовольствіе отъ щекотанія. Почему же изъ этого, не знаю какого, ощущенія боли возникала нъкоторая душевная печаль, а изъ ощущенія щекоганія нікоторое удовольствіе, или почему это, не знаю какое, сосаніе въ желудкъ, которое я называю голодомъ, побуждаеть меня къ принятію пищи, а сухость въ глотив къ питью и такъ далёе--для этого я, конечно, не имёль другого основанія, кром'в того, что такъ указываеть мні природа, потому что нътъ ръшительно ни какой связи (по крайней иъръ которую я могъ бы понимать) между этимъ сосаніемъ и желаніемъ принять пищу или между ощущеніемъ причиняющей боль вещи и происходящимъ отъ этого ощущенія душевнымъ явленіемъ, называемымъ печалью. И относительно всего прочаго, что я думаль объ объектахъ чувствъ, меня, казалось, научила природа, ибо я убъдился, что это такъ, прежде чъмъ взвёсиль основанія, которыми это именно доказывается. Впоследствии многіе опыты мало по малу расшатали все доверіе, какое я имель къ чувствамъ. Я заметилъ, что иногда башни, которыя издали казались круглыми, вблязи оказывались четырехугольными, а стоящія на ихъ фронтонахъ громадныя статуи смотрящимъ съ земли представлялись небольшими. При помощи такихъ и другихъ подобныхъ наблюденій, я понялъ, что мои сужденія о вещахъ, подлежащихъ вившнимъ чувствамъ, бывають ложны, и не только, несомивнию, о вещахъ подлежащихъ внѣшнимъ чувствамъ, но и внутреннимъ. Какое чувство можетъ быть более внутреннимъ, чемъ боль? И однако и слышаль некогда отъ лицъ, у которыхъ была отнята нога, или рука, что имъ казалось, будто они еще иногда чувствуютъ боль въ недостававшей у нихъ части тела, такъ что оказывалось, что я не могу быть уверень въ томъ, что у меня болить какой-нибудь органъ, хотя бы я чувствоваль въ немъ боль. Къ этимъ двумъ общимъ причинамъ сомнения я недавно (см. І разм.) прибавилъ и другія. Первая была та, что изъ

ощущаемаго мною когда-нибудь въ бодрственномъ состоянів, я не нашелъ ничего, чего не могъ бы, повидимому, чувствовать во сив, а такъ какъ я не вврю, чтобы то, что я, какъ мнъ кажется, чувствую во снъ, имъло причину въ вещахъ вив меня находящихся, то я не вижу, почему я съ большимъ основаніемъ думалъ-бы это о томъ, что я, какъ мнв кажется, чувствую въ бодрственномъ состояніи. Вторая была та, что такъ какъ я еще не зналъ виновника моего провсхожденія или по крайней мерт воображаль, что не знаю Его, то я не видель никакого препятствія, въ силу котораго я по самой природъ не могь бы быть таковымъ, чтобы ошибаться даже въ томъ, что мив представлялось самымъ истиннымъ. Что-же касается тёхъ основаній, по которымъ я быль раньше убёждень въ истинности чувственныхъ вещей, то и отвечалъ на нихъ безъ затрудненія. Ибо такъ какъ оказывается, что природа побуждаеть меня ко многому, отъ чего удерживаеть разумъ, то я полагалъ, что не особенно должно довърять тому, чему учить она. И хотя бы воспріятія чувствъ не зависвли отъ моей воли, однако поэтому не следуеть, думаль я, заключать, что они происходять отъ вещей отличныхъ отъ меня, такъ какъ можетъ и во мив самомъ быть ивкая способность-ихъ виновница, миъ еще пока неизвъстная.-Теперь-же, послъ того какъ я пріобрёль некоторое познаніе о себе самомь и о виновнике моего происхожденія, я думаю, что хотя не все изъ того, что я имёю повидимому чрезъ чувства, должно слепо принимать, но и не все съ другой стороны должно подвергать сомнѣнію. И прежде всего такъ какъ я знаю, что все представляемое ясно и раздельно можеть быть создано Богомъ именно такъ, какъ я это себъ представляю, то достаточно, если я могу представить ясно и раздільно одну вещь безъ другой, чтобы быть увереннымъ, что одна действительно отлична отъ другой, ибо по крайней мёрё Богомъ она можетъ быть создана особо. И чтобы считать ихъ различными, не важно, какая сила производить это различіе. Поэтому изъ того самаго, что я убъждаль вь своемъ существованіи и что я въ то-же время не замінаю рішительно ничего другого относящагося къ моей природъ или сущности, кромъ того одного, что я вещь мыслящая, я правильно заключаю, что моя сущность въ томъ одномъ и состоитъ, что я вещь мыслящая. И хотя, можетъ быть (или лучше, какъ я скажу послѣ—несомнѣнно) я имѣю тѣло, тѣснѣйшимъ образомъ со мной соединенное, но такъ какъ я съ одной стороны имѣю ясную и раздѣльную идею о самомъ себѣ, какъ о вещи только мыслящей, не протяженной, а съ другой раздѣльную идею о тѣлѣ, какъ о вещи только протяженной, не мыслящей, то достовѣрно, что я на самомъ дѣлѣ отличенъ отъ моего тѣла и могу существовать безъ вего.

Кромъ того, я нахожу въ себъ способности съ присущими имъ нъкоторыми особыми способами познанія, разумью способность воображенія и чувствованія, безъ которых в могу представлять ясно и раздъльно себя, но не наоборотъ-не могу представить ихъ безъ меня, т. е. безъ субстанціи разумной, которой онъ принадлежать, ибо по своему формальному понятію (in suo formali conceptu) онъ заключають нъкоторую степень разумънія, отсюда я вижу, что эти способности различаются отъ меня, какъ модусы отъ вещи. Я замечаю также некоторыя другія способности, какъ то: перемънять мъсто, принимать различныя положенія и под.; онъ, конечно, не болье предъидущихъ могуть быть поняты безъ некоторой субстанціи, которой бы оне принадлежали, а потому и не могутъ существовать безъ нея. Но очевидно, что эти последнія способности, если оне, конечно, существують, должны принадлежать субстанціи телесной или притяженной, а не разумной, потому что въ ясномъ и раздёльномъ понятіи о нихъ содержится ніжоторое протяженіе, но рѣшительно никакого разумѣнія. Итакъ, безъ сомнѣнія есть во мнѣ нѣкоторая пассивная способность ощущенія или воспріятія и познанія идей чувственныхъ вещей, но я не могъ бы дать ей никакого приложенія, если бы не существовала или во мнъ, или въ комъ-нибудь другомъ нъкоторая активная сила произведенія или образованія идей. Эта активная сила, безспорно, не можетъ быть во мив, такъ какъ не предполагаетъ решительно никакого разуменія, и идеи эти возникають безъ всякаго моего участія и даже часто противъ воли. Остается такимъ образомъ ей быть въ некоторой отличной отъ меня субстанціи, въ которой поэтому въ той же мара

или преимущественной должна ваходиться вся реальность, заключающаяся объективно въ произведенныхъ пдеяхъ. (Какъ я выше замътилъ), эта субстанція есть пли тъло, т. е., тълесная природа, въ которой содержится, конечно. формально все то, что въ идеяхъ объективно, или это Богъ, или какое нибудь творение болье высокое чыль тыло, въ которомъ объективное содержание идей заключается въ избыточествующей степени. Но Богъ не можетъ вводить въ обманъ, поэтому ясно, что онъ не посылаеть этихъ ндей непосредственно отъ себя или чрезъ посредство даже какого нибудь (высшаго) творенія, въ которомъ объективная ихъ реальность содержится не формально, но только въ избыточествующей степени. Ибо такъ какъ Онъ не далъ инъ никакой способности узнать такой источникъ идей, а напротивъ далъ сильную наклонность верить, что эти идеи происходять отъ телесныхъ вещей, то я не вижу, почему можно было бы не считать Его обманывающимъ, если бы идеи происходили не отъ телесныхъ вещей, а отъ какого-нибудь другого источника. Поэтому телесныя вещи существують. Можеть быть, однако. что не всь онь существують совсымь такими, какими вхъ представляють мив чувства, потому что это чувственное свидътельство въ большинствъ очень темно и смутно; но по крайней мъръ въ нихъ есть все, что я представляю ясно и раздъльно, это-всеобщее, служащее предметомъ чистой математики.

Что же касается до остальнаго, что оказывается или только частностями, какъ напр., солеце имъетъ такую величину или фитуру и под., или что оказывается менъе ясно представляемымъ, какъ свътъ, звукъ, боль и под., то хотя все это весьма сомнительно и недостовърно, однако то обстоятельство, что Богъ не обманываетъ и что поэтому не можетъ быть, чтобы въ мо-ихъ мнѣніяхъ оказалась какая-нибудь ложь, если бы во мнѣ не было никакой способности, данной Богомъ для избъжанія ея, подаетъ мнѣ върную надежду на достиженіе истины даже въ такихъ вещахъ. И нътъ, конечно, сомнѣнія въ томъ, что все, чему научаетъ меня природа, заключаетъ въ себъ нѣчто истинное. Ибо подъ природой, разсматриваемой вообще, я теперь разумѣю не что иное, какъ или самого Бога, или уста-

новленный Богомъ порядокъ сотворенныхъ вещей, а подъ своей природой въ частности-не иное что, какъ совокупность всего того, чёмъ меня наделиль Богь. Яснее-же всего эта природа меня учить тому, что я имъю тело, которое терпить страданіе, когда я испытываю голодъ, жажду и под., и потому я не долженъ сомнъваться въ томъ, что здесь есть нечно истинное.-Природа чрезъ это ощущение боли, голода, жажды и пр. указываеть мив, что я не только нахожусь нь моемъ твлв какъ кормчій въ корабль, но что я столь тьсно соединенъ и какъ бы сившанъ съ твломъ, что составляю съ нимъ одно цвлое. Въ противномъ случаћ, когда тело мое ранено, я, если бы быль исключительно мыслящею вещью, не чувствоваль бы отъ этого боли, но узнавалъ бы объ этой ранъ однимъ разумомъ, какъ кормчій узнаетъ эрвніемъ, если что-нибудь ломается на кораблъ. И когда мое тъло имъетъ нужду въ пищъ и питьи, то я объ этомъ имвлъ бы ясное познаніе, а не смутныя ощущенія голода и жажды. Ибо ощущенія эти-голода, боли и пр. суть не иное что, какъ накоторыя 'смутныя модусы познанія, происходящія отъ соединенія и какъ бы смёшенія души съ тъломъ. -- Кромъ того, природа учитъ меня, что кругомъ моего тъла существуютъ другія тъла; изъ нихъ къ нъкоторымъ я долженъ стремиться, другихъ избътать. И изъ того, что я ощущаю весьма различныя цвёта, звуки, запахи, вкусы, теплоту, твердость и под., я вполнъ правильно заключаю, что и въ тълахъ, отъ коихъ происходять эти разнообразныя чувственныя воспріятія, есть нікоторыя различія, соотвітствующія послівднимъ, хотя можетъ быть и пе похожія ни нихъ. А изъ того, что ніжоторыя изъ этихъ чувственныхъ воспріятій пріятны, другія-же-непріятны, становится вполив яснымъ, что твло мое, или лучше весь я, какъ состоящій изъ тыла и души, могу испытывать отъ окружающихъ меня тёлъ благопріятныя или неблагопріятныя вліянія. -- Есть и многое другое, чему я повидимому наученъ природой, а въ действительности получаю отъ нъкоторой привычки необдуманно составлять суждение, почему оно часто оказывается ложнымъ. Таково мивніе о томъ, что всякое пространство, въ которомъ не оказывается рашительно ничего действующаго на мои чувства, пусто; что въ те-

ль, напр., тепломъ есть ньчто вполнь похожее на идею теплоты, которая у меня есть; что въ бъломъ или зеленомъ твлъ есть тотъ-же ощущаемый мною былый или веленый пвыть, въ горькомъ или сладкомъ тотъ-же вкусъ и такъ дале; что и звізды, и башни, и всякія другія отдаленныя тіла нивють только такую величину и фигуру, какая представляется монмъчувствамъ, в т. под. Чтобы въ этомъ вопросъ не оказалось для меня чего-вибудь недостаточно яснаго, я должень точные опредълить, что собственно я разумью, когда говорю, что меня чему-нибудь учить природа. Природу я здёсь беру въ болже узкомъ смыслё, именно какъ совокупность всего того, чёмъ я наделень отъ Бога. Въ этой совокупности ваключается многое, что относится къ одному только уму, какъ, напр., что я воспринимаю, какъ совершившееся не можетъ быть не совершившимся, и все прочее, что открывается естественному разуменію, о чемъ я здёсь не веду речи. Многое относится къ одному только телу,-что оно, напр., тягответь книзу и под., о чемь я тоже не говорю. Я имъю въ виду только то, чемъ наделенъ отъ Бога я, какъ состоящій изъ души и тела. Вотъ эта именно природа и научаетъ меня избъгать всего, причиняющаго чувство боли, и стремиться ко всему, доставляющему чувство удовольствія. Но не видно, чтобы она насъ научала, кромѣ того делать изъ этихъ чувственныхъ воспріятій безъ предварительнаго изследованія разумомъ какія-нибудь заключенія о вещахъ внъ насъ находящихся, такъ какъ знать истину о нихъ принадлежитъ повидимому, одному только уму, а не всему составу природы человъка. Такимъ образомъ хотя всякая звъзда не болье дыйствуеть на мой глазь, чымь пламя незначительной свечки, однако нетъ во мне никакой реальной или положительной склонности върить, что звъзда дъйствительно не болье этого пламени, но такъ безъ разсужденія я привыкъ думать съ малыхъ лётъ; и хотя подходя къ огню, я чувствую теплоту, а подходя къ нему очень близко, чувствую даже боль, однако на самомъ деле нетъ никакого убедительного основания приписывать огню что-нибудь похожее на эту теплоту, равно какъ и на эту боль, но только, безспорно, въ немъ есть нъчто, что бы это ни было, что производить въ насъ это чувство

теплоты и боли. И хотя въ какомъ-нибудь пространствъ нѣтъ ничего, дѣйствующаго на мои чувства, однако отсюда не слѣдуетъ, что въ немъ нѣтъ никакого тѣла. Изъ этого я вижу только, что въ этихъ и во множествъ другихъ случаевъ я привыкъ извращать порядокъ природы. Именно: чувственныя воспріятія даны природой собственно только для того, чтобы душа могла различать вещи, благопріятствующія тому сложному цѣлому, котораго часть она составляетъ, и неблагопріятствующія, и для этой цѣли чувственныя воспріятія оказываются ясными и раздѣльными, а я пользуюсь ими какъ надежными руководителями для распознанія, въ чемъ состоитъ сущность находящихся внѣ насъ вещей, относительно чего они даютъ неясныя и самыя смутныя указанія.

Раньше я уже достаточно разсмотрълъ, какимъ образомъ, безъ противорвчія благости Божіей, сужденія мои могутъ оказываться ложными. Здёсь же возникаеть новое подобное затрудненіе относительно именно того, къ чему по указанію природы я долженъ стремиться и чего избъгать, а также и относительно внутреннихъ чувствъ, въ которыхъ я, кажется, замътилъ ошибки, такъ, напр., когда кто-нибудь, обманутый пріятнымъ вкусомъ пищи, принимаеть скрытый въ ней ядъ. Правда, въ такомъ случав каждый побуждается природою только къ тому, что въ чемъ имфетъ пріятный вкусъ, а не къ яду, о которомъ ръшительно ничего не знаетъ, и отсюда ничего другого нельзя вывести, какъ только то, что сама эта природа не всевъдуща, что нисколько не удивительно, ибо такъ какъ человъкъ есть существо ограниченное, то ему и соотвътствують лишь ограниченныя совершенства. Но въдь неръдко мы ошибаемся въ томъ, къ чему именно и побуждаетъ насъ природа, такъ бываетъ, когда, напр. больные стремятся къ питью и пищь, которыя чрезъ нъкоторое время принесуть имъ вредъ. Можетъ быть, здёсь возможно возразить, что таковые ошибаются потому, что природа ихъ разстроена. Но это не устраняеть затрудненія, ибо больной человінь на столько же несомивню, есть твореніе Божіе, какъ и здоровый, и поэтому настолько же невозможно ему, повидимому, имъть отъ Бога обманывающую природу. Какъ часы, составленные изъ колесъ

и гирь, не менте точно исполняють вст законы природы и въ томъ случав, когда они плохо сделаны и неправильно показываютъ время, какъ и въ томъ, когда они во всехъ отношеніяхъудовлетворяютъ желаніямъ мастера; такъ точно должно быть, если я разсматриваю тело человека какъ некоторый механизмъ, такимъ образомъ приспособленный и составленный изъкостей, нервовъ, мускуловъ, венъ, крови и кожи, чтобы онъ, даже при отсутствій въ немъ всякаго ума, имвать однако всів тв самыя движенія, какія въ немъ происходять и теперь безъ вліянія воли и потому безъ участія размышленія. Я легко вижу, что для такого механизма будетъ одинаково естественно, какъ то, если онъ, страдая, напр., водянкою, испытываетъ ту сухость въ глоткъ, которая обыкновенно сказывается для души ощущениемъ жажды, и отъ этого его нервы и прочія части приходять въ такое состояніе, что онъ принимаеть питье, и чрезъ то лишь увеличиваетъ бользнь, такъ и то, если, при отсутствін въ немъ всякой такой болівни, подобною сухостью глотки овъ побуждается къ принятію полезнаго для себя питья. И хотя, имъя въ виду предназначение часовъ, я могу сказать, что неправильно показывающіе время часы уклонаются отъ своей природы; хотя, равнымъ образомъ, разсматривая механизмъ человъческаго тъла, какъ приспособленный къ движеніямъ, въ немъ обыкновенно происходящимъ, я думаю, что онъ также не сабдуетъ своей природъ, если въ его глоткъ бываетъ сухость въ то время, какъ питье не благопріятствуетъ его сохраненію; однако я хорошо замічаю, что это посліднее пониманіе природы много разнится отъ того другого. Посліднее есть не что иное, какъ только название (denominatio), зависящее отъ моего мышленія, которое сравниваетъ человъка больнаго и часы плохо сделанные съ идеей человека здороваго и часовъ хорошо устроенныхъ, и потому внешнее по отношении къ вещамъ, о которыхъ идетъ ръчь. Подъ природою-же въ томъ другомъ смыслё я разумью то, что действительно находится въ вещахъ и потому до извъстной степени истинно. Впрочемъ, хотя по отношенію къ тізу, страдающему водянкой, пусть будетъ вибшнимъ названіемъ, когда говорится что природа его испорчена, по той причинъ, что у него является сухость въ глотив въ то время, какъ оно не нуждается въ питьи, но поотношенію къ цёлому составу человёческой природы, или дущё, соединенной съ такимъ тёломъ, то обстоятельство, что послёднее жаждетъ въ то время, какъ питье должно принести ему лишь вредъ, не будетъ простымъ названіемъ, а настоящей ошибкой природы. Поэтому вдёсь остается изслёдовать, какимъ образомъ благость Божія не воспрепятствуетъ въ этомъ смыслё понимаемой природё быть обманчивою.

Прежде всего я здёсь обращу внимание на то, что есть большая развица между душою (умомъ) и теломъ въ томъ, что тело по природъ своей всегда дълимо, душа-же совершенно недълима, ибо безспорно, когда я разсматриваю ее или меня самого, какъ вещь только мыслящую, я не могу различать въ себъ никакихъ частей, но понимаю, что я вещь совершенно единая и цъльная. И хотя, повидимому вся душа соединена со всвиъ теломъ, однако и не замечаю, чтобы она что-нибудь теряда съ отнятіемъ ноги или руки или какой угодно другой части. Даже способности желанія, чувствованія, разуменія и прочія не могутъ быть названы ея частями, потому что одна и та же душа желаетъ, чувствуетъ и разумбетъ. Напротивъ того, никакая телесная или протяженная вещь не можеть быть иыслима. мною безъ того, чтобы я вибств съ твиъ легко не раздвлялъ ее своимъ мышленіемъ на части и не представлялъ ее поэтому самому делимой. Этого одного было-бы достаточно, чтобы я убъдился въ совершенномъ отличіи души отъ тъла, если бы относительно этого ничего иного и не вналъ. Далъе, я обращаю внимавіе на то, что душа подвержена вліянію не каждой части тела непосредственно, но одного мозга или даже, можетъ быть, незначительной его части, именно той, въ которой, какъ говорятъ, находится "общее чувствилище" (sensus communis). Всякій разъ какъ посл'ёднее находится въ одномъ и томъ же состояніи, и въ душт происходить одно и то же, хотя бы прочія части тіла находились въ это время въ различныхъ состояніяхъ: что доказывають безчисленные опыты, перечислять которые здёсь неть нужды. Обращаю внимание также еще, что природа тела такова, что ни одна его часть не можеть быть приведена въ движение другою нъсколько отдаленною частью, безъ того, чтобы еще она не могла быть приведена въ такое-

же движеніе любою изъ промежуточныхъ частей, хотя бы та, болве отдаленная, часто оставалась въ бездвиствін. Такъ, напр. если канатъ а, b, c, d тянутъ за последнюю его часть d. то первая его часть а будеть двигаться такимь же самымь образомъ, какъ она могла бы двигаться, если бы тянули за одну изь промежуточныхъ b или c, а последняя d оставалась неподвижною. Равнымъ образомъ, когда я чувствую боль въ ногъ. то физика меня учить, что это чувство производится посредствомъ разсъянныхъ по ногъ первовъ, которые оттуда протянуты къ мозгу на подобіе канатовъ. Когда ихъ тянуть въ ногь, то тянуть также и внутреннія части мозга, до которыхъ нервы достигають, и возбуждають въ нихъ некоторое движение, установленное природою для того, чтобы душа испытала чувство боли, какъ бы въ ногъ находящееся. Но такъ какъ эти нервы, чтобы дойти отъ ноги до мозга, должны проходить по голени, бедру, крестцу. спинъ и шеъ, то можетъ случиться, что какая-нибудь изъ указанныхъ промежуточныхъ частей, хотя бы при этомъ къ находящейся въ самой ногъ части нервовъ и не прикасались, произведеть въ мозгу совершенно то-же самое движеніе, какое бываеть при страданіи ноги; и вотъ вследствіе этого необходимо произойдетъ то, что душа почувствуетъ ту-же самую боль. Это-же нужно думать и о всякомъ другомъ чувствв. -- Наконецъ, я обращаю вниманіе на то, что такъ какъ каждое движеніе, происходящее въ той части мозга, которая непосредственно действуетъ на душу, возбуждаетъ въ ней только одно какое-нибудь чувство, то нельзя ничего представить вь этомъ случав, какъ если оно возбуждаетъ именно то чувство, которое изъ всёхъ возможныхъ наиболе и найчаще способствуетъ сохраненію здороваго Опыть свидетельствуеть, что таковы всё чувства, дарованныя намъ природой, и потому въ нихъ нельзя найти рѣшительно ничего, что-бы не говорило о могуществъ и благости Божіей. Такимъ образомъ когда, напримъръ, находящіеся въ ногъ нервы чрезмърно и необычайно приводятся въ движеніе, то это ихъ движеніе, достигая чрезъ мозгъ спинного хребта, до внутреннихъ частей головнаго мозга, здёсь даетъ душт поводъ къ какому нибудь чувству, именно къ чувству боли въ

ногъ; а этимъ душа побуждается удалить, насколько это въ ея силахъ, причину этой боли, какъ опасную для ноги. Богъ могъ бы, конечно, устроить природу человъка такъ, чтобы указанное движение въ мозгу говорило душт о чемъ нибудь другомъ, напримеръ, о себе самомъ, какъ находящемся въ мозгу или въ ногв, или въ какомъ нибудь изъ промежуточныхъ мъстъ, или наконедъ, о чемъ бы то ни было другомъ. Но нъчто подобное не служило бы въ равной мёрё сохраненію тёла. Равнымъ образомъ когда мы имвемъ потребность пить, то происходить отсюда нфкоторая сухость въ глоткф, приводящая въ движение ея нервы, а посредствомъ ихъ и болъе части мозга. Это движеніе возбуждаеть въ душі чувство жажды, такъ какъ ничто въ этомъ случат не можетъ быть намъ болъе полезно, какъ знать, что намъ нужно питье для сохраненія здоровья.-- Изъ всего сказаннаго ясно, что природа человъка, какъ состоящая изъ души в тъла, безъ противоръчія высочайшей благости Божіей, можеть иногда ошибаться. Ибо если совершенно то же самое движение (въ мозгу), какое обыкновенно возникаетъ при страданіи ноги, возбуждается причиной, находящейся не въ ногъ, но въ какой-нибудь изъ частей, чрезъ которыя проходять нервы отъ ноги къ мозгу, или даже въ самомъ мозгу, то боль будетъ чувствоваться какъ-бы въ ногъ, и ощущение естественно будутъ обманывать. Но такъ какъ указанное движение въ мозгу можетъ вызывать въ душъ всегда одно и то же ощущение и гораздо чаще происходить отъ причины, поражающей ногу, чёмъ отъ всякой другой дёйствующей въ какомъ-нибудь другомъ мёсте, то вполне согласно съ разумомъ, чтобы оно всегда говорило о чувствъ боли скоръе въ ногъ, чъмъ въ какой-нубудь другой части. И если когданебудь сухость въ глоткъ происходить не оттого, какъ это бываеть обыкновенно, что питье блягопріятствуеть здоровью, но по некоторой противоположной причине, какъ это бываетъ у больного водянкой, то гораздо лучше, что эта сухость обманываетъ въ этомъ последнемъ случав, чемъ если бы напротивъ она обманывала всегда, когда тело находится въ хорошемъ состояния. И такъ нужно думать о прочихъ случаяхъ. Сделанное обсуждение весьма полезно не только потому, что я вижу всв ошибки, кото-

рымъ подвержена моя природа, но и легко могу или исправлять ихъ, или избъгать. Ибо такъ какъ я знаю, что всъ чувства гораздо чаще говорять истину, чамъ ложь, о томъ, что служить благополучію тела, и для проверки этого могу пользоваться почти всегда весьма многими изъ нихъ, и сверхъ таго памятью, которая связываеть настоящее съ прошедшимъ, н разумомъ, который только что разсмотрълъ всё причины ошибокъ, то, конечно, я болъе не долженъ бояться, что ложно то. о чемъ мив ежедневно говорять чувства, и преувеличенных сомнънія предшествующихъ дней, должны быть какъ достойныя посмѣянія. Особенно это должно скавать о томъ величайшемъ сомнёніи, когда я ве отличаль сна отъ бодрственнаго состоянія, ибо я теперь вижу, что между твиъ и другимъ громадное различіе въ томъ, что сновиденія не связываются памятью со всёми прочими актами жизни, подобно явленіямъ бодрственнаго состоянія. Конечно, если ктонибудь явится мит въ бодрственномъ состоянии вдругъ и тотчасъ после этого исчезнетъ, при чемъ, разумется такъ, чтобы я не видель, какъ это бываеть во сив, ни откуда онь пришелъ, ни куда ушелъ, то я счелъ бы скоръе его привидъніемъ, приврачнымъ представленіемъ, возникшимъ въ моемъ мозгу, чемь действительнымь человекомь. Когда же происходять такія вещи, о которыхъ я раздельно вижу, почему, где и когда онъ со мной случаются, и воспріятіе которыхъ я бевъ всякаго перерыва поставляю въ связь со всей остальной жизнью, то я вполит увтренъ, что онт происходятъ со мной не во сит, а наяву. И я не долженъ ничуть сомнъваться въ ихъ истинности, если, послѣ того какъ я призвалъ всѣ чувства, память и разумъ для провърки ихъ, ни одинъ изъ этихъ критеріевъ не открываеть ничего, противоръчащаго показаніямь другихъ. Ибо изъ того, что Богъ не обманываетъ, следуетъ, что я въ такихъ случаяхъ не ошибаюсь нисколько. А такъ какъ требованія житейской практики не всегда допускають необходимой для такой строгой провърки медлительности, то должно сознаться, что жизнь человеческая въ частныхъ случаяхъ подвержена частымъ ошибкамъ, и признать слабость нашей природы.

C. M.

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вит истинной церкви.

. (Продолжение \*).

отдвлъ П-й.

Распространеніе Отировенія вий богоизбраннаго народа по вийбиблейсникь свидётельствамь.

ГЛАВА 1-я.

Слѣды знанія сверхъестественнаго откровенія въ языческомъ мірѣ (съ древнѣйшихъ временъ до эпохи греческаго владычества).

Богооткровенная исторія рода человіческаго раскрываеть, что все человічество едино по своему происхожденію въ самомъ точномъ и строгомъ смыслії этого слова (отъ единыя крови. Дівн. XVII сн. Быт. 1 и 2), что все оно создано по образу Божію, что всему ему первоначально были дарованы средства для того, чтобы вести борьбу съ змітемъ, все оно призывалось къ покаянію, когда вступило на путь пороковъ и преступленій (VI Быт.), что даже и величайшіе преступники были предметомъ особаго божественнаго смотрітнія и промышленія (Быт. IV, 15), и что наконецъ все человічество участвуєть въ завіть Божіємъ (Быт. IX, 9—16). Но непосредственно за установленіемъ этихъ истинъ божественное откровеніе неожиданно представляєть человічество раздробившимся на множество отдітльныхъ и обособленныхъ народовъ, говорящихъ различными языками, имітющихъ различныя религіи, жи-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 19.

вущихъ въ различныхъ условіяхъ и им'ьющихъ различные нравы. Такимъ является человечество и въ изследованіяхъ человъческихъ. Какъ глубоко эти изследованія ни заходять въ древность, они находять человъчество раздробленнымъ, множественнымъ, разновърующимъ и разноговорящимъ. Однако всякій върующій мыслитель обязанъ принять, что этому процессу раздробленности предшествовало единство, что переходъ отъ единства къ множеству могъ быть только постепеннымъ, и что следы первоначальнаго единства должны были оставаться у народовъ и послъ того; какъ они раздълились и разъединились. Если всв эти народы на всехъ путяхъ ихъ жизни должно было преследовать проклятіе Адамово, то вмёстё за ними должны были следовать и благословенія, данныя Адаму, и все прошлое ихъ отцовъ. Съ прошлымъ сразу порывають только на словахъ. Исходя изъ этихъ соображеній, уже давно многіе благомыслящіе писатели пытались отыскивать въ памятникахъ разныхъ народовъ слёды ихъ переоначальной принадлежности къ общему корню человъчества и слъды знанія ими первоначальных откровеній данных Богом человичеству. Въ христіанской богословской наук' такое направленіе существовало съ самаго возникновенія христіанскаго богословія до настоящихъ дней. Въ XVIII-XIX столетіяхъ это направленіе выработало болве или менве научную теорію первоначальнаго монотеизма. Ходъ религіозныхъ судебъ человічества-по этой теорін-быль таковъ. Сначала-истинное богопознаніе и богопочитаніе, затемъ потемненіе и искаженіе того и другаго. умножение суевърий и нечестия, порождавшее постепенно новыя божества, и пожиравшее и уничтожавшее истинный смыслъ и духъ религіозныхъ истинъ и заповёдей. Что эта теорія соотвътствуетъ дъйствительности, мы не сомнъваемся въ этомъ: что въ Библіи имфется много указаній ее подтверждающихъ, что она согласна съ наиболъе возвышенными и благородными представленіями о Богѣ и человѣкѣ, это мы старались показать по мёрё своихъ силь. Но за всёмъ тёмъ мы съ своей стороны признаемъ, что результаты изученія древнъйшихъ памятниковъ духовной жизни человъчества, досель не дали сильныхъ аргументовъ въ защиту этой теоріи, что несомнѣнныхъ слѣдовъ первобытнаго монотеизма не удалось никому найти въ древнѣйшихъ вѣрованіяхъ Ассиро Вавилоніи и Египта, Персіи, Китая, Индіи, Греціи и Рима.

Мы склонны думать, что, исходя изъ указаній, даваемыхъ божественнымъ откровеніемъ, и должно было напередъ предвидъть, что такъ неудовлетворительны будутъ результаты попытокъ исканія следовъ откровенія у древнихъ языческихъ народовъ. Тъ, которые отдълялись или стремились отдълиться отъ корня человъчества, въ Библіи характеризуются нечестіемъ. Они уходили отъ лица. Господна, и если они и уносили съ собою привычки, взгляды и убъжденія своихъ предковъ, то менъе всего они уносили съ собою отъ нихъ религію. Такъ было не всегда, но такъ бывало повидиму преимущественно. Затъмъ, древнъйшіе литературные памятники написаны совсъмъ не на тъхъ языкахъ, на которыхъ написаны древнъйшія страницы откровенія. Что показываеть это? Что между разделеніеми народовь и древебйшими памятниками ихъ письменности лежить большой промежутокъ времени. Мы имёли уже случай говорить и приводить примъры того, какъ сравнительно быстро забываются преданія и върованія у народовъ некультурныхъ, уходящихъ съ своей родины 1). Въ глубокой древности все это должно было совершаться гораздо быстрее, потому что новыя условія жизни захватывали человіна гораздо боліве могущественно, чёмъ теперь. Библія представляетъ намъ міръ во дни Авраама уже разъединеннымъ, а во дни Моисея и Іисуса Навина Ханаанъ оказывается уже "богами иными". Между темъ древньйшіе литературные памятники въ общемъ несравненно позднъйшаго времени, чъмъ время Моисея и Іисуса.

Между эпохою еврейскихъ вождей и древнъйшими памятниками духовной жизни Китая и Индіи несомнънно лежитъ цълое тысячельтіе. Въ послъднее время стали склоняться къ мысли, что китайская цивилизація—вавилонскаго происхожденія. Это утверждаетъ вмъстъ съ другими оріенталистами Терріенъ де Лакупери (Terrien de Lacouperie). Указываютъ, что

<sup>1)</sup> Въ вземъдования "О происхождения и первобытномъ состояния рода человъческаго". Часть II, гл. II.

письмо, языкъ и культура китайскаго народа свидътельствують о его родствы и зависимости отъ жителей береговъ Евфрата 1). Мы думаемъ, что это воззрвніе отвычаеть правды. Но между временемъ эммиграціи вавилонскихъ колонистовъ въ Китай и священными книгами Китая лежить слишкомъ большой промежутокъ. Никто не возводить древность китайскихъ книгъ дале Конфуція, а время жизни Конфуція дале VI стол. до Р. Х. Никто серьезно не върить даже и въ эту последнюю дату. Правда, древнейшія воззренія Китая, по ми-ьнію многихъ, носятъ монотенстическій характеръ. Они будто бы почитали единаго Шангъ-ти (Шангъ-высшій, ти-владыка). Но если это и правда, то на этотъ фактъ должно смотрать скорве какъ на доселе не разъясненную психологическую и историческую загадку, чёмъ какъ на доказательство сохраненія китайцами истинъ, возв'ященныхъ Адаму и Ною. Говоримъ: психологическую. Духовная жизнь Китая и особенно религіозная жизнь имбеть много особенностей, для которыхъ трудно найти параллели въ жизни другихъ народовъ. Но вибств говоримъ: и историческую, потому что китайскій историческій источникъ (Ton-Kieng-Kang-Mu, которымъ потомъ воспользовался P. de Mailla для l'histoire generale de la Chine) представляеть намъ возникновение почитания единаго Шангъ-ти не какъ первоначальный моментъ исторіи, а относитъ его ко времени императора Гоангти (не перваго). Такое обращение къ почитанію единаго Бога отъ многобожія не единичный примфръ въ исторіи. Подобное было въ Египтв при Аменъ-готенъ IV. Ни тамъ, ни здъсь мы не знаемъ всъхъ обстоятельствъ дъла. Но несомнънно, что ни тамъ, ни здъсь, эти религіозны и революціи не были результатом'ь (революція есть разрушеніе сохраняемаго) сохраненія первоначальнаго откровенія, а, можеть быть, были результатомъ философскаго развитія, можеть быть, истины монотеизма были занесены странствовавшими по землів почитателями истиннаго Бога, можеть быть, здісь дійствовали какія-либо политическія комбинаців? Мы не знаемъ этого. Какъ по понятной причинъ не отысканы несомнънные

<sup>1)</sup> Шинтепи. Истор. религ. Русск. перев. Т. I, стр. 53—54, Hommel, Geschich.d. alt. Morgenland. S. 7. У насъ покойный Георгіевскій.

следы первоначального откровенія у китайцевь, такъ еще болъе понятно, что трудио найти таковые у видусовъ. О китайцахъ полагають, что они связаны съ Вавилоніей. Но Вавилонія-місто первоисторіи человічества. Здісь, конечно, скоріве возможно сохраненіе древній шихъ преданій. Но индусы? Этонародъ арійскаго племени. Не извістна прародина этого народа, и неизвъстно, когда индусы, оставивъ эту прародину, спустились къ югу отъ Гиммалаевъ. Ихъ языкъ пережилъ несколько фазъ въ своемъ развитіи. Ихъ священныя пфсии въ теченіе стольтій распывались и передавались отъ одного покольнія къ другогу устно. Образованіе ведъ, современный французскій индіанисть Бергень (Bergaigne) полагаеть, произошло въ періодъ, не восходящій далье 1000 льть до Р. Х. М. Мюллерьтоже знатокъ санскрита-не идетъ дале 1200 года до Р. Х., какъ начальнаго для образованія ведъ. Но хропологію ведъ установить въ дъйствительности очень трудно, потому что индусы не завъщали намъ какихъ-либо историческихъ вехъ. Ихъ древнъйшія историческія записи (надписи Асоню) относятся къ половинъ третьяго стольтія до Р. Х.

Другіе арійскіе народы--греки, римляне, германцы въ дъйствительности еще долве индусовъ жили во мракв, въ некультурномъ состояніи и потому естественно должны были забыть прошлое первочеловъчества. Индусы если и не запосили переживаемыхъ ими событій на страницы исторіи, имъли исторію, создали культуру и религіозныя ученія гораздо ранбе другихъ адійскихъ племенъ. За VI в. до Р. Х. здесь уже являются буддизмъ и джаннизмъ-религіозныя движенія, предполагающія за собою долгое историческое прошлое. Древивише остатки духовной дівательности грековъ, это-троянская и микенская культуры. Троянская характеризируется чрезвычайно низкимъ развитіемъ и грубымъ идолопоклонствомъ. Микенская культура значительно выше троянской. Но на ней видно сильное вліяніе востока, и предметы искусства египетскаго происхожденія, найденные при микенскихъ раскопкахъ датирують тысячельтие до Р. Х. Если египтяне къ этому времени основательно забыли, откуда и когда они вышли на нильскую долину, то тъмъ менте могли это помнить греки, жившіе передъ тымъ жизнью

номадовъ и только что начинавшіе осталую жизнь на Пелопоннесъ.

Римляне получили духовное наслѣдство отъ Греціи. Римъ возникъ около половины VIII вѣка, и въ теченіе пяти столѣтій послѣ этого римляне не имѣли литературы. Древнѣйшіе римскіе анналы, которые велись жрецами по годамъ, всѣ погибли (нашествіе галловъ въ IV в. до Р. Х., кажется, погубило древнѣйшіе историческіе памятники), прошлое римлянъ въ значительной мѣрѣ создали греки. Понятно, что они не могли дать больше, чѣмъ имѣли сами. Германцы вступили на арену исторіи послѣ римлянъ, и въ ихъ древнѣйшихъ литературныхъ памятникахъ не только нельзя искать слѣдовъ первобытнаго откровенія, но даже и до-христіанскаго чистаго арійскаго язычества. Ихъ саги прошли черезъ христіанскую цензуру и были записаны уже въ христіанское время. Въ этомъ сознаются сами нѣмцы 1).

Остается еще одинъ арійскій народъ—персы. Религіозныя сказанія ихъ несомнѣнно отголосокъ библейскихъ повѣствованій, но они, по нашему мнѣнію, не отзвукъ первоначальнаго откровенія, а позднѣйшее заимствованіе. Такъ какъ такое положеніе нельзя выставлять безъ основаній, то мы и понытаемся ихъ представить ниже, когда будемъ говорить не о сохраненів нѣкоторыхъ первоначальныхъ истинъ откровенія, а о распространеніи откровенія евреями среди другихъ народовъ.

Остальные культурные народы древности—египтяне и ассировавилоняне. О древнъйшемъ монотеизмъ египтянъ, о слъдахъ у нихъ первобытнаго откровенія досель еще говоратъ нъкоторые богословы, и египтологи (напримъръ Rior). Но если такъ, то тъмъ болье такіе слъды должно искать въ Вавилоніп. Какъ египетская почва носитъ азіатскій, а не африканскій характеръ, такъ египетское поселеніе—это рядъ послъдовательныхъ азіатскихъ иммиграцій въ Африку. То же и съ культурой. Древнъйшая религія, письмо, астрономія, метрологія и архитектура,—все въ Египтъ указываетъ на Вавилонію. Древнъйшіе вавилонскіе храмы, имъвшіе семь ступеней и служив-

<sup>1)</sup> Koch, Geschich. d. deutschen Litteratur. 1897.

тийе также мъстами погребеній, это—первообразъ для египетскихъ семиступенныхъ пирамидъ. Египетскій фунтъ произошель изъ вавилонской серебряной мины, египетскій локоть изъ вавилонскаго (опредъленнаго по длинѣ секунднаго маятника, что недавно Леманъ въ Берлинѣ убъдительнъйше доказалъ см. Ноттей S. 54); основанія египетской астрономім указывають на Вавилонію и наконецъ цълый рядъ египетскихъ письменныхъ знаковъ, каковы: іероглифы для понятій "жизнь, братъ, рабъ, лѣвая сторона, небесная барка, дѣлать, ночь, пастбище, небесный океанъ" согласуются по своей фигурѣ съ вавилонскими знаками того же значенія.

Мы знаемъ, что въ настоящее время вопросъ о древнъйшемъ поселеніи Египта и о его отдаленнъйшемъ прошломъ утратилъ свою простоту. Утверждаютъ, что въ Египтъ открыта культура каменнаго въка, что его древнъйшее поселеніе не указываетъ на Азію. Мы не будемъ входить въ обсужденіе этихъ взглядовъ, возникшихъ и развитыхъ преимущественно на французской почвъ. Для насъ въ данномъ случаъ собственно важно только установить, что древнъйшая культура Египта вавилонскаго происхожденія, и тогда уже представляется понятнымъ, что трудно предположить, чтобы древнъйшіе памятники Египта давали болье, чъмъ древнъйшіе памятники Вавилоніи.

Дъйствительно, сказанія Вавилоніи съ несомивнностію утверждаютъ въ томъ, что первооткровеніе, возвъщаемое въ 1-ой священной книгь, не было только созданіемъ евреевъ, что его знали и вавилоняне и знали независимо отъ евреевъ. Это доказываетъ такъ называемый халдейскій генезисъ. У вавилонянъ было ученіе о последовательномъ твореніи. Была мысль о созданіи вещей словомъ (Мардука). Они представляли въ началь образованіе земли, затымъ небесныхъ свытилъ, созданіе животныхъ и человыка (на заключительной плиткь о Мардукь говорится "тотъ, который сотворилъ людей"), о первоначальномъ невинномъ состояніи, можно полагать о паденіи, о потопь и смышеніи языковъ. Что касается до откровенія о паденіи, то указаніе на него можно видыть въ рисункы на цилиндърь, изображающемъ 2 человыческія существа около дерева и

и змѣя, который стоитъ на хвостѣ и наблюдаетъ людей. Нѣкоторые утверждаютъ, что ни въ одномъ изъ изображенныхъ существъ нельяя видѣть женщины, другіе оспариваютъ это утвержденіе. Несомнѣнное и никѣмъ не оспариваемое сходство съ повѣствованіемъ книги бытія имѣетъ халдейская сага о потопѣ. Повѣствованіе о потопѣ влагается въ уста Газизарды, патріарха, спасшагося отъ потопа и перенесеннаго богами въ отдаленное мѣсто, гдѣ онъ наслаждается вѣчнымъ блаженствомъ. Газизарда разсказываетъ свою исторію Издубару, извѣстному халдейскому герою.

"Я желаю открыть тебъ, о Издубаръ, исторію моего спасенія и сказать тебъ объ опредъленія боговъ.

"Городъ Сурипакъ, городъ, который, ты знаешь, расположенъ на Евфратъ, онъ былъ древній и въ немъ (не почитали) боговъ. (Я одинъ, я былъ) ихъ почитателемъ великихъ боговъ. (Боги собрались на совътъ по призыву) Ану. (Потопъ былъ предложенъ Бел(омъ) (и одобренъ Набу, Нергалемъ и Ниниб(омъ).

"И богъ Еа, непреложный владыка, повториль ихъ опредъленіе во сит. Я слушаль определеніе жребія, который онь мнъ возвъстилъ, и онъ сказалъ мнъ: человъкъ изъ Сурипака. сынъ Убаратуту-делай судно и оканчивай его (скорей). Я уничтожу свия и жизнь (потопомъ). Итакъ прикажи войти въ судно свмени всего того, что имветь жизнь. Судно, которое ты построишь, (будеть) въ 600 локтей высоты и ширивы. Спусти его въ океанъ и покрой его кровлей. Я поналъ и сказалъ Еа, моему владыкъ: "(судно), которое ты мнъ прикавываешь строить, (когда) я буду дёлать, молодые и старые (будутъ смъяться надо мною). "(Еа открылъ свои уста) и сказалъ, онъ сказалъ миф, его рабу: "(если они станутъ смфяться надъ тобою), ты имъ скажешь: (будетъ наказанъ) тогъ, кто меня оскорбить, (ибо, покровительство боговъ) есть надо мною... какъ пещера... Я произведу мой судъ надъ тъмъ, что есть вверху и тъмъ, что есть внизу... Затвори судно... Въ моментъ входа, который я укажу, отвори внутрь и затвори за собой дверь корабля. Во внутренности твой хлюбъ, твоя утварь, твоя провизія, твои богатства, твои рабы, мужчины и женщины и

молодые люди, полевой скотъ и дикія животныя полей, которыхъ я соберу и которыхъ я пришлю къ тебѣ, и будутъ сохраняться за твоей дверью". Газизарда открылъ свои уста и сказалъ, онъ сказалъ Еа, своему владыкѣ: "никто не сдѣлалъ (такого) судна. На подводной части я укрѣплю... увижу... и судна. Судно, которое ты мнѣ приказываешь построить (такъ), которое въ....... 1).

"Въ пятый день (его два бока) были подняты. Въ его объемъ всего на всего было 14 мъръ, 14 всего на всего считали ихъ на верху. Я взялъ свою кровлю и покрылъ его. Я плавалъ въ шестой (день), я раздълялъ на этажи въ седьмой. Я замазалъ щели, чрезъ которыя вода входила внутрь. Я осмотрълъ трещины и я прибавилъ то, чего недоставало. Я вылиль на вифшиюю часть трижды 3600 (мфръ) смолы и трижды 3600 (мітръ) на внутреннюю. Трижды 3600 человінь носильщиковъ принесли на ихъ головахъ ящики провивіи. Я взялъ 3600 ящиковъ для питанія своего сепейства, и моряки разділили себъ дважды 3600 ларей. Для (продовольствія) я приказаль убить быковъ. Я опредълиль (части) на каждый день. (Предвидя нужду въ) питьи, бочкахъ и винъ, (я собралъ въ количествъ какъ воды ръки и продовольствіе въ количествъ равномъ пыли земли. Я озаботился (размъстить все въ) ящикахъ... солнца... судно было готово... кръпкій, и я приказалъ нести вверхъ и внизъ принадлежности корабля. (Этотъ грузъ) наполнилъ его двъ третьи трети.

Все то, что я имълъ, я собралъ, все, сколько я имълъ серебра, я собралъ, все, сколько я имълъ золота, я собралъ, всъ съмена. которыя я имълъ, я собралъ. Я приказалъ войти въ судно моимъ слугамъ, мужчинамъ и женщинамъ, полевому скоту, дикимъ полевымъ животнымь и сыновьямъ народа, я приказалъ всъмъ войти.

"Schamasch (солнце) опредёлилъ моментъ и возвёстилъ его въ слёдующихъ словахъ: "вечеромъ я обильно задождю съ неба, войди въ судно и затвори твою дверь". Опредёленный моментъ наступилъ, который онъ возвёстилъ этими словами: ве-

<sup>1)</sup> Пропущено и всколько словъ.

черомъ я обильно задождю. Когда я достигъ вечера этого два. когда я долженъ былъ быть на стражъ, я чувствовалъ страхъ. Я вошелъ въ судно и затворялъ мою дверь. Затворяя судно. Bonzourschadi—rabi, кормчему ввърилъ я (это) жилище со всъмъ тъмъ, что оно несло.

Won-scheri-inav-namavi (олицетвореніе дождя) поднялось изъ глубины неба въ темномъ облакѣ. Раманъ (богъ грозъ и бурь), гремѣлъ посрединѣ этого облака. И Nabou и Scharron шли впередъ, они шли, опустошая горы и долины. Могущественный Нергалъ влекъ за собою горы, Нинибъ приближался, разрушая все предъ собою. Азаръ заставляла каналы непрестанно разливаться. Ануннаки несли разрушеніе. Наводя ужасъ, они колебали землю. Новодненіе Рамана простерлось до неба, (и земля), ставшая безъ блеска, превратилась въ пустыню.

Они сокрушили... поверхность всей земли, (они уничтожили) живыя существа на поверхности земли. Страшный (потопъ) надъ людьми поднялся до (неба). Братъ не видълъ болъе брата, люди не узнавали себя болъе. Въ небъ боги почувствовали страхъ отъ бури и искали убъжища, они поднялись до неба Ану. Боги были неподвижны, тъсно прижавшись одни къ другимъ, какъ собаки. Истаръ говорила, какъ маленькое дитя. Великая богиня возвъстила это разсужденіе: "вотъ человъчество обратилось въ прахъ, и это зло я возвъстила въ присутствіи боговъ, за зло возвъстила я... ужасный изъ людей, которые принадлежатъ мнъ. Я мать, которая родила людей, и вотъ, они наполняють море, какъ племя рыбъ. И боги по причинъ того, что дълають архангелы бездны, плачутъ со мною", Боги сидъли на своихъ съдалищахъ въ слезахъ и кръпко сжимали свои уста, (размышляя) о будущемъ.

"Шесть дней и столько же ночей прошли. Вётеръ, буря и дождь потопа были во всей ихъ силъ. По приближени седьмаго дня потопный дождь сталъ ослабъвать, страшная буря, которая неслась подобно землетрясенію, утихла. Море начало осушаться, а вътеръ и буря кончились. Я смотрълъ на море, наблюдая внимательно. И все человъчество было обращено въ прахъ. Какъ водоросли, плавали трупы. Я открылъ окно, и

свътъ ударилъ мнъ въ лицо. Меня охватила скорбь, я сълъ и плакалъ и мои слезы текли по моему лицу".

"Я смогрълъ на страны, которыя ограничивали море на 12 точекъ горизонта. Нътъ суши, судно неслось надъ страною Нициръ. Гора Нициръ задержала судно и не дала ему перейти выше себя. Одинъ и другой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя, третій и четвертый день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя; пятый и шестой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя. По приближеніи седьмаго дня я приказаль вылетьть голубю и выпустилъ его. Голубь вылетълъ, покружился и не нашелъ мъста, гдъ състь, и вернулся. Я пустилъ летъть ласточку и выпустилъ ее. Она вылетъла, покружилась и не нашла мъста, гдъ бы състь, и вернулась. Я пустилъ летъть ворона и выпустилъ его. Воронъ вылетълъ и увидълъ падаль на водахъ. Онъ поълъ, посидълъ, покружился и не вернулся".

"Я приказалъ тогда выйти (тому, что было въ суднъ) на 4 стороны. И я принесь жертву. Я вознесь жертвенный костерь на вершинъ горы. 7 по 7 (?) я равставилъ жертвенные сосуды и подъ ними я положилъ тростникъ, кедръ и мозжевельникъ. Боги почувствовали благовоніе, и боги собрадись какъ мухи, надъ приносящимъ жертву. Поднимаясь издалека, великая богиня подняла великіе пояса (радугу), которые Ану сділаль, какъ ихъ славу (боговъ). Эти боги-свътлый кристаллъ предо мною, я не покину ихъ никогда, въ этотъ день я молилъ о томъ, чтобы я могъ никогда не покидать ихъ. Да придутъ боги къ моему костру всесожженія, но да никогда Бэлъ не подойдетъ къ моему костру всесожженія, ибо онъ не обуздаль и произвель бурю (потопа) и онъ отдаль моихъ людей безднв. Издалека приближаясь, Бэлъ увидель корабль, и Бэлъ остановился, исполненный гивва на боговъ и на небесныхъ архангеловъ. Никто не долженъ выйти живымъ. Никакой человъкъ не долженъ избъгнуть бездны. Нинибъ открылъ свои уста и говориль, онъ сказаль владык Бэлу: кто другой, кром Еа опредълитъ решеніе, ибо Еа владеть знаніемь и (предвидить) все? Еа открыль свои уста и говориль. Онъ сказаль воителю-Балу: О ты, глашатай боговъ, воитель, какъ ты не обузданъ,

ты произвель бурю (потопа). Оставь грешника нести тяжесть его злословія. Успокойся въ твоемъ добромъ счастій и никогда не произведи пасилія. Разъ навсегда да не будетъ насилія. Вмёсто того, чтобы тебё производить (новый) потопъ, пусть явятся львы и станутъ уменьшать число людей, вмёсто того, чтобы производить тебё (новый) потопъ, пусть явятся гіены и станутъ уменьшать число людей; вмёсто того, чтобы производить (новый) потопъ, пусть явится голодъ, и пусть земля будетъ (безплодна); вмёсто того, чтобы производить тебѣ новый потопъ, пусть Дибара (богъ эпидемій) явится, и пусть люди будутъ (умерщвляемы). Я не открылъ опредёленія великихъ боговъ. Это Гавизадра истолковалъ сонъ и понялъ то, что опредёлили боги".

"Тогда, когда ръшеніе было постановлено, Бэлъ вошелъ на корабль, онъ взялъ меня за руку и приказалъ подняться. Онъ приказалъ также встать моей жент и стать ей около меня. Онъ обошелъ вокругъ насъ и сталъ неподвижно, онъ приблизился къ нашей группъ. Доселт Газизадра былъ частію смертнаго человъчества, но пусть Газизадра и его жена сейчасъ поднимутся для того, чтобы жить, какъ боги, и Газизадра пусть поселится вдали у устья ръкъ. Они понесли меня в поселили меня въ отдаленномъ мъстъ у устья ръкъ".

Къ приведенному повъствованію Газизадры должно присоединить окончаніе изъ разсказа второй позднъйшей редакців, (Бероза), отличающейся отъ первой въ деталяхъ и въ названіяхъ лицъ, но тожественной съ ней въ своей сущности. Согласно этой редакціи послѣ потопное человъчество произошло отъ спутниковъ Газизадры, называемаго тамъ Ксизутросомъ.

Если мы примемъ во вниманіе, что нѣкоторыя халдейскія сказанія были найдены въ Телэльамарнѣ, т. е., въ Египтѣ, то тѣмъ самымъ мы направляемся къ мысли, что то, что знали вавилоняне, должны были знать и египтяне. Сказаній несомнѣнно родственныхъ по происхожденію съ вавилонскими не нашли въ Египтѣ (то, что называется египетскимъ сказаніемъ о потопѣ, не имѣетъ ничего общаго съ халдейской сагой). Но тамъ нашли нѣчто другое. Несомнѣненъ фактъ, что древнѣй-шая религія египтянъ является съ характеромъ очень возвы-

шеннымъ. Многіе изследователи ее называють монотеизмомъ (изъ нынъ живущихъ особенно Півра). Противъ этого особенно идутъ Масперо и Тилэ. Но если она и не была монотеизмомъ, то несомивно она близко приближалась къ нему. Въ эпоху четвертой и пятой династій (особенно почитавшей Ра) встрвчаются уже имена различныхъ боговъ (до болве отдаленной эпохи сведенія о египетской религіи не восходять). Но однако богъ называется бытіемъ единымъ, безконечнымъ, въчнымъ. Гіероглифическіе тексты представляють его, какъ создателя всъхъ вещей, въчнымъ, необъятнымъ, непостижимымъ, безконечнымъ, невидимымъ, всемогущимъ и сострадательнымъ. Люди, говорится въ священныхъ текстахъ, не знаютъ ни его формы, ни его имени. Единый онъ иметъ многія имена, многочисленныя священныя и мистическія формы. Онъ есть священная душа, рождающая боговъ, и эти боги суть только формы, которыя существують въ немъ. Онъ есть начало формы и самъ не имветъ формы. Отъ ввяности Богъ рождается самъ собою, неизмѣняемый въ своемъ совершенствѣ, всегда пребывающій въ прошедшемъ, какъ и въ будущемъ, онъ наполняетъ вселенную; безконечное разумение, онъ не можеть быть воспринять, не можеть быть выражень ни въ какой идев. Его характеристичное имя есть Nuter-тотъ, который обновляется,потому что Онъ непрестанно возобновляеть свое собственное существо, въчно рождается самъ собою, онъ есть отецъ, мать и сынь, троица символическая существенно отличающаяся отъ Троицы христіанской и въ сущности выражаетъ только постоянство божественнаго существа и неизмъняемость совершенствъ этого существа. Онъ такимъ образомъ создаетъ собственные члены, т. е., свои высшія качества, которыя суть боги, и такъ овъ рождаетъ божественные типы, которые становятся мнимыми богами египтянъ и которые потомъ въ эпоху вульгаризма рязсматривались и почитались какъ дъйствительные боги... Мірь быль произведень Богомь, который извлекь его изъ первоначальнаго хаоса (Noum). Онъ сказалъ солнцу: иди, и солнце пошло. По его приказанію Shou свътящійся уровняль землю и раздълилъ воды на земныя и небесныя. Богъ установилъ порядокъ, гармонію въ мірѣ, но злыя начала постоянно

стремятся къ тому, чтобы ихъ разрушить" 1). Нравственныя правила древивишихъ текстовъ не стоятъ ниже ихъ метафизическихъ представленій о Богь. Одинъ важный сановникъ, бывшій при царяхъ пятой династій, говорить (на своемъ надгробномъ памятникъ): "познавши вещи, я вышелъ изъ этого мъста (т. е. изъ міра), гдё я говориль истину и твориль справедливость. Будьте добры ко мет, Вы идущіе всятьдъ за мною, засвидътельствуйте о Вашемъ предкъ: онъ дълаль добро, о еслибы и мы могли поступать такъ же! Пусть говорять это идущіе вслідль за мною. Никогда я не возбуждаль скорби, никогда не убиваль. О. Владыка неба, могущественный владыка вселенной, я въ мірф исполнялъ мои обязанности, любя своего отца и свою мать, служа всякому, я быль радостью своихъ братьевъ, любовью своихъ слугъ, въ которыхъ я никогда не возбуждалъ сожаленія". Въ дуврскомъ папирусъ демотическаго письма, прочитанномъ Піэрэ, неизвъстный авторъ излагаетъ слёдующія нравственныя правила: "не дълай своимъ товарищемъ влого человъка", "не нъйствуй по совътамъ глупца", "не имъй дъла съ безумнымъ. не слушай его словъ". "Не развращай сердца твоего товарища. если оно чисто". "Не обращайся дурно съ низшими, уважай старшихъ, не обращайся дурно съ женщиною, силы которой меньше твоихъ, пусть она найдетъ въ тебъ своего покровителя, не заставляй страдать ребенка по причинъ его слабости. помогай ему, не дълай развлеченія, забавляясь надъ тэми, кто зависить отъ тебя". Въ самомъ последнемъ изречении авторъ достигаетъ замъчательной нравственной высоты; "никогда, говорить онь, не спасай свою жизнь цёною жизни другого".

Метафизическіе и моральные элементы вавилонской религіи не стоять такъ высоко, насколько можно судить по опубликованнымъ памятникамъ, какъ таковые въ Египтъ. Но за то въ Египтъ не найдено сказаній, имъющихъ столь явно библейскій отпечатокъ, какъ халдейскія. Оба эти факта, по нашему мнънію 1) вполнъ отвъчаютъ библейскимъ свидътельствамъ и 2) поясняютъ отчасти нъкоторыя библейскія событія. При внъшнемъ сходствъ библейскихъ и халдейскихъ сказаній между ни-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> C. de Harlez, Religion egyptienne, p.p. 2743—2744. langey, Dictionaire apologét. 2 Edition.

ми открывается глубокое внутреннее различіе. Нравственнорелигіовный духъ откровенія въ Халдев приняль натуралистическую окраску. Народъ, повидимому близко стоявшій къ божественному откровенію, духомъ сталь далеко отъ него. Объ этомъ именно и свидетельствуетъ Библія. Въ своей прощальной речи къ народу сказалъ Інсусъ Навинъ: "за рекою жили отцы ваши издревле-Оарра, отецъ Авраама и отецъ Нахора, и служили инымъ богамъ" (Iнс. H. XXIV, 2). Подъ ръкою здъсъ разумбется Евфратъ. Тамъ некогда жили патріархи, которымъ были вверены словеса Божіи, которыя, значить, знали откровеніе, но которые служили богамъ инымъ. Пребываніе въ такой нравственной атмосферъ было опасно даже и для высоконравственныхъ лицъ, и потому Богъ выводитъ Авраама оттуда и ведеть его на западъ. Здёсь на западе Авраамъ встречается съ Мелькиседекомъ-священникомъ Бога вышняго, Авимелехомъ, получавшимъ откровенія отъ Бога (ХХ, 3), путешествоваль онь и въ Египеть, и образъ дъйствій фараона повидимому более отвечаеть изложеннымь нами нравственнымь правиламъ египтянъ, чемъ обравъ действій фараона (But. XII, 18-20).

Не думая, чтобы въ мутномъ руслѣ преданій можно было найдти многое, въ чемъ съ несомивнностію можно бы было видёть отзвукъ божественнаго откровенія, им склонны предполагать, что въ обрядаже некоторыхъ народовъ скорее можно видьть некоторый остатокъ истиннаго богоповнанія и богопочитанія. Такимъ обрядомъ, думаемъ, можно считать обрюзаніе. Обрѣваніе не было исключительно обрядомъ еврейскимъ. Въ прошедшемъ и настоящемъ оно существовало и существуетъ у многихъ народовъ. Геродотъ (II, 36. 37. 104. сравн. Діод. Сицил. I, 28; Страб. XVI, 771 и XVII, 824) свидътельствуетъ, что обръзаніе существовало у египтянъ, колхидянъ (колонія египтанъ) и зеіоплянъ, у финикіанъ и у нікоторыхъ сирійскихъ племенъ, между которыми онъ несомивно разумветъ и евреевъ, о нихъ онъ утверждалъ, что они приняли обръзаніе отъ египтянъ. Въ Египтъ обръзанію подвергались только высшія касты, особенно жрецы (въ возрасть отъ 6 до 40 льть). Въ повдивите время одинъ только жреческій классъ быль безусловно подчиненъ обрѣзанію. Іосифъ Флавій, Климентъ Александрійскій, Оригенъ свидѣтельствовали, что жрецы и посващенные въ мистеріи должны были обрѣзываться. Самъ египтянинъ Апіонъ, противникъ Іосифа Флавія, былъ необрѣзаннымъ (только изъ гигіеническихъ побужденій онъ подвергъ себи впослѣдствіи этой операціи). Однако Іосифъ, полемизируя въ своемъ извѣстномъ трактатѣ (Contr. Apion. 2, 13) противъ Апіона не оспариваетъ болѣе глубокую древность египетскаго обряда обрѣзанія предъ еврейскимъ.

Затемъ отъ временъ более позднихъ, чемъ у египтянъ, но однако отъ очень древнихъ и до настоящихъ дней обръзаніе существуеть у арабскихъ и многихъ иныхъ имъ родственныхъ племенъ. Потомки Авраама съ его верою принимали и обрезаніе. Правда, Іеремія (ІХ, 26 чтеніе этого текста спорно) называеть необрёзанными эдемлянь (авраамитовь), равно какъ и моавитянъ и аммонитянъ (потомство Лота). Но у нихъ обръзаніе перестало держаться какъ обычай со времени вавилонскаго плененія до времени Іоанна Гиркана (129 до Р. Х.), который снова принудиль ихъ къ обрѣзанію, (Ioseph. Antiquit. 13, 9, 1), какъ Аристовулъ-итурійцевъ (Ibid. 13, 11, 3). Случилось, что обрядь пережиль веру въ тоть заветь, знаменіемъ котораго онъ быль. У арабовъ образаніе не предписывается закономъ и однако оно существуетъ, причемъ совершеніе его соединяется съ молитвою. Не сомнѣваются, что Магометъ уже нашелъ обръзание существовавшимъ обычаемъ п только не узаконилъ его. Объ обръзаніи у арабовъ говорить Флавій (Antiqu. 1, 12, 2). Обрівнивають у арабовь мальчиковь 13 лътъ (возрастъ, въ которомъ былъ обръзанъ Измавлъ. Быт. XVII, 25). Подвергають этой операціи и дівочекь (это было у египтянъ. Страб. XVII, 824). По арабски обръзаніе мальчика chatana, для обръзанія дъвочекъ употребляются особенныя слова hahpada, bazzara; подобнымъ образомъ образаніе дъвушекъ нитетъ мъсто у берберовъ, въ некоторыхъ областяхъ Персіи. Оно существуетъ у абиссинскихъ христіанъ и у коптовъ или теперешнихъ египтянъ.

Кром' того обр' заніе существуєть у многих в некультурных народовь настоящаго временя—у кафровь и других южно-

африканскихъ племенъ, на островѣ Мадагаскарѣ, на островахъ Тихаго Океана у папуасовъ, у многихъ племенъ Южной Америки (у Манао сасило-индійцевъ... ¹).

Логика раціоналистовъ, по которой обычаи современныхъ дикарей суть обычаи первобытнаго человичества, приводить ихъ къ заключенію, что обрёзаніе у евреевъ выродилось въ священный обрядь изъ обычая ихъ дикихъ предковъ, который, представляется имъ наиболе вероятнымъ-въ свою очередь выродился изъ кровавыхъ жертвъ. Прежде приносили въ жертву людей, пленниковъ, детей, затемъ принесение въ жертву людей замънили отсъчениемъ половаго члена, затъмъ-еще одна ступень смягченія--отственіе половаго члена замтими обртваніемъ крайней плоти. Объясненіе это не опирается ни на какія историческія или этнографическія данныя. У дикарей обрузаніе часто существовало рядомъ съ кровавыми жертвами и обрядами. У народовъ древности-египтянъ и евреевъ-оно имъло вначеніе, нисколько не согласующееся съ мыслію объ отнятіи жизни или объ отреченій отъ жизни. Справедливо указывають, что обръзание способствуеть половой производительности. У евреевъ обръзаніе разсматривалось, какъ удаленіе нечистоты. Необръзанные суть нечистые (особенно имя необръзанныхъ усвояется филистимлянамъ). У египтянъ, мы видимъ, оно было привиллегіею (конечно - мучительною) лицъ высшихъ касть. Такимъ образомъ древнъйтій характеръ, съ которымъ является образаніе, устраняеть мысль о кровавых жертвахъ. Отъ корня арабскаго наименованія обръзанія—chatana (chatan еврейск.) происходять наименованія жениха и невісты. Обріззанію подвергались въ некоторыхъ местахъ при достиженіи половой зрълости и оно давало право на вступленіе въбракъ. Обръзаніе вообще давало права принимавшимъ его, потому что по существу оно было актомъ очищенія. Оно, следовательно, могло собою обусловливать право принесенія жертвъ, но само собою никогда не знаменовало жертвы. Нёкоторые католическіе писатели такъ объясняють происхождение обръзания у евреевъ. Несомивню, что обръзание было въ Египтъ раньше времени

<sup>1)</sup> См. статьи объ обръзаніи Beschneidung, Circoncision, въ "Real-Encyclop." Gerzog'a, "Dictionair. d. sciences religieuses Lichtenberger'a".

Авраама, и вероятно, что Авраамъ познакомился съ этимъ обрядомъ во время пребыванія въ этой странь. Но это ничего не говорить противь библейскаго повъствованія: весьма удобно Богъ могъ указать Аврааму на обычай уже ему знакомый в повельть следовать ему, преобразуя простой обычай въ священное знаменіе. Должно отм'єтить, что очень часто при установленіи таинствъ Господь избираль уже изв'єстные обряди, сообщая имъ высшія значенія и дійственность. Обрядъ крещенія, возношеніе хатба и вина, помазаніе елеемъ были извъстны прежде, чемь Господь преобразоваль эти обряды въ таинства. надо полагать, совершиль преобразование и Такъ Господь, обряда обръзанія, и основанія для предположенія этого открываются уже въ томъ, что Богъ говорить Аврааму объ обръзанів, какъ о вещи повидимому извёстной послёднему" (см. Быт. XVII, 10 и сл.) 1).

Разсужденіе это упускаеть изъ вида, что во всёхъ другихъ указываемыхъ случаяхъ Господь благоволилъ сообщить силу таинствъ обрядамъ религіозного характера и притомъ имѣвшимся у народа, содержавшаго истинное богопочитание. Изъ этого, намь кажется, следуеть заключить, что Господь могь сообщить силу знаменія завёта религіозному обряду, который существоваль у предковъ Авраама, но ко времени Авраама, можеть быть, плохо соблюдался (Еванг. Іоан. VII, 22). Подобно тому какъ заповъдь о субботъ не была первоначальнымъ установленіемъ празднованія субботы (наши основанія. Шантепи, Исторія религій русскій переводъ, 5 выпускъ стр. 434), такъ, полагаемъ мы, и повельніе Господа Аврааму объ обрызанів не было его изначальными установлениеми. Изи библейскаго повъствованія мы видимъ, что суббота почиталась съ самыхъ изначальныхъ временъ (Быт. II, 2. Счетъ дней по недълямъ Быт. XXIX, 27). Изъ этихъ указаній мы позволимъ себ'є заключить, что суббота имбетъ изначальное божественное установленіе. Можеть быть въ подобную глубокую древность и къ тому же началу должно возводить и обрезаніе. Въ подобную, но не въ ту же. Суббота могла почитаться и, надо полагать, выдёля-

<sup>1)</sup> Iangey, Dictionaire apologetique. Circoncision.

лась изъ другихъ дней до паденія человіна (Быт. II), но обрізаніе, надо полагать, явилось уже послів гріха, и является внівшнимъ выражениемъ внутренняго сознанія грёховности и желанія исправленія. Можеть быть, какъ священный символическій обычай, оно и было установлено въ патріархальныя времена (можетъ быть до потопа). Но во дни послепотопныхъ патріарховъ, когда они жили за великою рекою, этотъ обычай могъ соблюдаться не строго, ибо сами патріархи уклонялись въ служеніе богамъ инымъ. Это и было причиною того, что Авраамъ не былъ обръзанъ. Установление обръзания, какъ знака завъта, во дни Авраама повидимому предполагаетъ собою, какъ соглашаются всв, знаніе Авраамомъ этого обряда. Нётъ никакихъ основаній предполагать, чтобы Аврааму быль указань обычай языческій. Затвиъ такое рвшение само по себв не даетъ рвшения вопроса о провсхожденіи обръзанія, а только отодвигаеть его. Откуда и какъ произошло обръзание у египтянъ или другихъ древнихъ народовъ? Всв объясненія, предлагавшіяся досель, никакимъ образомъ не могутъ быть признаны удовлетворительными. Пытались представить обръзаніе, какъ результать гигіеническихъ заботъ. Указываютъ, что оно охраняетъ отъ нъкоторыхъ болёзней (отъ карбункула—anthrax). Въ нёмецкихъ трактатахъ объ обръзаніи добросовъстные богословы всегда цитирують курсы хирургін 30 или 20 годовъ, развивая эту теорію (такъ, ваприм. приводить это мнивіе Шенкель, Bibel-Worterbuch. В. 1. Beschneidung). Но если и върно, что обръзание можетъ быть полезно, то совершенно невфрно и неосновательно приписывать дикарямъ такую преувеличенную заботливость о профилактических м м рахъ противъ предполагаемыхъ случайныхъ заболъваній. Всь благія последствія обрьзаніе могло имьть только въ томъ видъ и той формъ, какія оно имъло у евреевъ. Но у другихъ народовъ, наприм., и у египтянъ, оно производилось такъ, что могло само влечь за собою серьезныя и даже смертельныя последствія. Обрезаніе, какъ и корь, неопасно у маленькихъ детей, но у взрослыхъ оно сопровождается болезненными явленіями (Быт. XXXIV, 24-25). Откуда же могь взяться у дикарей такой уродливый обычай? Несомнънно, что этогъ обычай имълъ у нихъ религіозное значеніе, и мы полагаемъ весьма въроятнымъ, что начало его нужно отыскивать въ божественномъ установленіи, данномъ людямъ перваго времени.

Отъ техъ, кому были вверены слова и обетованія Божін. онъ распространился по островамъ и народамъ. Египтане принесли его оттуда же, гдв его практиковали, только, какъ видно, неаккуратно, и предки евресвъ. На странъ далече обрядъ искажался, теряль свой смысль, но однако во многихь мёстахь сохранялся. Большинство ученыхъ думаетъ, что дальность разстоянія устраняєть возможность общности происхожденія, что у американцевъ, жившихъ на Ориноко, не могло быть никакихъ заимствованій отъ вавилонянъ или евреевъ. Мы безусловно отвергаемъ эту точку зрвнія. Міръ очень невеликъ. Наибольшее разстояніе между 2-мя точками на земной поверхности менъе 20.000 верстъ. Правда, имъются доселъ еще никъмъ не достигнутые пункты, таковы оба полюса и значительныя прилежащія къ нимъ пространства за полярнымъ кругомъ (начиная съ 84° параллели, въ нихъ никому не удалось проникнуть). Но въ тѣ страны, которыя заселены теперь, люди могли проникать всегда-пешкомъ, на лодкахъ. Ведь двигаясь по 10 верстъ въ сутки, можно въ теченіе 7 лётъ достигнуть самаго отдаленнаго пункта отъ даннаго мъста. Что водныя простравства и пустыни были переходимы въ прошедшемъ при самыхъ примитивныхъ условіяхъ, что первобытныхъ кочевниковъ нужда, страсть къ приключеніямъ, любознательность могли гнать дальше и дальше въ разныя стороны отъ мъстъ ихъ первичныхъ поселеній, объ этомъ мы говорили въ другомъ міств. Мы приведемъ теперь только нёкоторыя новыя доказательства того, что между Америкой и Старымъ свътомъ существовали сношенія еще до Р. Х. Эти новые доводы, почерпнутые изъ старыхъ книгъ, даны Вернутромъ (см. Rev. scientif. Premier. semest. № 26. 1898, ранъе-его же статью Rev. scientif 8 Août. 1891). Вернутръ указываетъ, что Плиній въ своей естественной исторіи описаль одинь видь муравья, который живеть исключительно въ съверной Америкъ. У Аристотеля (въ его проблемахъ Sect XXV, § 2) описывается явленіе, носящее названіе "бычачій шумъ" и состоящее въ томъ, что въ нъкоторыхъ болотахъ слышится шумъ, похожій на мычаніе быковъ, похожій настолько, что коровы, пасущіяся близь, приходять въ безпокойство. Аристотель предположиль, что этотъ шумъ производится помимо какихъ-либо живыхъ тварей физическими причинами (особенныя условія движенія воздуха и воды). Объясненіе Аристотеля не можеть быть принято. Его физическія причины не могли произвести бычачьяго шума. Въ действительности шумъ производится кваканьемъ некоторыхъ особенныхъ лягушекъ (Rana catesbiana). Но замечательно, что этотъ родъ лягушекъ водится только исключительно въ восточной части Сфверной Америки. Какой выводъ следуетъ? Мы думаемъ что самый естественный тотъ, что естественноисторическія познанія людей стараго свёта до Р. Х. захватывали и свъть новый. Но это было возможно только при посъщеніяхъ и-надо полагать-заселеніяхъ новаго свёта. Таковыя иммиграціи, мы полагаемъ, и совершались въ новый свётъ неоднократно. Вмёстё съ этими иммиграціями, думаемъ, разносилось и обръзваніе.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Смыслъ ученія Сократа о значеніи знанія въ добродітельной жизни.

Для ознакомленія съ жизнію и д'ятельностію Сократа и его ученіемъ мы имѣемъ два источника: сочиненія двухъ учениковъ Сократа-Ксенофонта и Платона. Ксенофонтъ написалъ свои "Воспоминанія" о Сократь съ апологетическою цълью: въ нихъ онъ защищаетъ своего учителя отъ тъхъ обвиненій, которыя были взведены на него врагами, и изображаетъ его жизнь и деятельность. Платонъ оставилъ после себя много діалоговъ, въ которыхъ Сократъ выведенъ въ качествъ главнаго собесъдника. Но несомненно, что въ некоторыхъ діалогахъ устами Сократа Платонъ выражаетъ свои собственныя философскія возэрвнія: сюда относятся діалоги, написанные спустя значительное время послъ смерти Сократа, когда Платонъ значи-' тельно отступилъ отъ ученія своего учителя. Вслідствіе этого, для изображенія нравственнаго ученія Сократа, мы будемъ пользоваться тёми діалогами, которые были написаны Платономъ при жизни или вскоръ послъ смерти Сократа, когда Платонъ еще находился подъ живымъ впечатленіемъ его бесъдъ. Сюда нужно отнести слъдующіе діалоги: Протагорь, Лахесъ, Хармидъ, Иппіасъ младшій, Эвтифронъ, Критонъ, Лизисъ и Апологія Сократа.

Заслуга Сократа (469—399 гг. до Р. Х.) въ исторіи древней греческой философіи состоить въ томъ, что онъ первый изъ философовъ обратиль вниманіе на изслідованіе инческихъ вопросовъ, касающихся человіческой жизни. Ксенофонтъ говорить: "Я знаю, что Сократъ выказываль себя предъ учениками честнымъ человіномъ и высокимъ изслідователемъ добродітели, которая одна ділаетъ людей прекрасными. Онъ всегда разсуждаль только о ділахъ человіческихъ, разбирая, что есть бла-

гочестіе, что нечестіе, что благоприличіе, что неприличіе, что правота, что неправота, что благоразуміе, что безуміе и т. д. Знающихъ эти предметы онъ считалъ людьми образованными, а не знающихъ можно, по его мивнію, вполив справедливо назвать рабскими душами 1).

Занимаясь изслёдованіемъ нравственныхъ вопросовъ, авинскій мудрецъ пришелъ къ тому убъжденію, что добродетель есть знаніе. Это основное положеніе философіи Сократа-отожествленіе добродітели съ знаніемъ-красною нитью проходить чрезъ всѣ сочиненія, въ которыхъ излагается его ученіе. Обращаясь къ раскрытію этого положенів, мы должны прежде всего сказать, что Сократь понималь его не въ томъ смыслъ, что добродетель состоить въ знаніи теоретическомъ. Онъ думаль, что истинная мудрость, или знаніе, неразрывно соединена съ практическимъ осуществленіемъ знанія, и часто называль мудрость необходимымъ и единственнымъ источникомъ добра. По словамъ Ксенофонта, "Сократъ утверждалъ, что добродътель состоитъ въ званіи...; знающіе нравственно-прекрасное не предпочтуть ему ничего иного, а не знающіе не произведуть его 2). Еще ясиве эта мысль выражена въ діалогахъ Платона. Такъ, въ діалогъ "Протагоръ" Сократъ говоритъ: "Люди большею частію понимають знаніе, какъ нічто такое, что не иміветь ни силы, ни водительства, ни власти: не приписывая ему ничего этого, полагають, что человькь, обладающій знаніемь, управляется не имъ, но иными движителями, -- то страстію, то удовольствіемъ, то скорбію, иногда любовію, а чаще страхомъ; следовательно, знаніе почитають какь бы рабомь, котораго увлекаетъ все другое, а мэжду тёмъ справедлово поставлять мудрость выше всёхъ человёческихъ дёйствій, признавать ее чъмъ-то прекраснымъ и приписывать ей силу управлять человъкомъ" 3). Признавая добродътель и знаніе тожественными, Сократь хотыль сказать не только то, что знаніе обусловливаеть

<sup>1)</sup> Полное собраніе соч. Ксенофонта, пер. съ греч. Г. Анчевецкій, ч. ІІ "Меmorabilia", изд. 4, СПБ. 1887 г., І, І, 16; І, ІІ, 18.

<sup>2)</sup> Memor., RH. III, PA. IX, 5 CT.

<sup>3)</sup> Сочиневія Платона, пер. проф. Карповымъ, СПБ., 1863 г., часть І, "Протагоръ" стр. 118 (ст. 352, В, С и Д).

собою истиню-правственную деятельность человека, но что отъ знанія зависить и жизнь религіозная, общественная и политическая. По его ученію, существуєть только одна этическая добродётель, а всё другія добродётели нужно считать разными названіями этой добродьтели, такъ какъ онъ зависять отъ нея и составляють ея виды 1). "Благочестивъ тотъ, -- говоритъ Сократъ, -- кто знаетъ, какъ почитать Боговъ". "Справедливъ тотъ, кто знаетъ законы, касающіеся человъка". "Мужество есть знаніе того, чего должно бояться в на что отваживаться" 2). "Каждый изъ насъ добръ въ томъ, въ чемъ мудръ" 3). Добродътель политическую Сократъ признаваль также знаніемь и требоваль, чтобы политическими дізятедями были люди, достаточно подготовленные къ полезной для государства деятельности 4). Такимъ образомъ, по возврению Сократа, мудрость дёлаетъ человека прекраснымъ во всёхъ отношеніяхь: правственно-добродетельнымь, благочестивымь. справедливымъ, мужественнымъ, хорошимъ дипломатомъ и т. д.

Спрашивается теперь: какія основанія имѣлъ Сократь для своей уверенности въ томъ, что обладание знаниемъ неизбежно ведеть къ добродътели? Чтобы ръшить этотъ вопросъ, необходимо обратить внимание на следующее. Во-первыхъ, по возэрвнію Сократа, челов'якь, обладающій истиннымь знаніемь, внаетъ свою природу и ея истинныя потребности; въ то же время онъ знаетъ, какую цену имеютъ для него каждый поступокъ и окружающія вещи и какъ ими правильно пользоиаться для удовлетворенія своихъ потребностей <sup>5</sup>). Словомъ, мудрецъ имъетъ ясное и отчетливое представление о томъ, что для него благо и что зло и какой путь для достиженія блага. Во вторыхъ, нужно обратить внимание на взглядъ авинскаго нравоучителя на природу человъка. По его возврънію, боги дали человъку прекрасную, разумную душу. Эта душа руководить тъломъ и всёми действіями человека 6). Отсюда вытекала твердая вера Сократа, съ одной стороны, въ способность нашего разума достигнуть истиннаго знанія, а съ другой-въ высокое значеніе

<sup>1)</sup> Протагоръ, ст. 329, С; 361, В.

<sup>2)</sup> Діал. Лахесь, 195, A.

<sup>3)</sup> Діал. Лахесь, 194, Д.

<sup>4)</sup> Memor., III, VI, 18; IV, II.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Memor., IV, II, 26.

<sup>6)</sup> Ibid., I, IV, 1-19.

этого знанія для практической жизни. Природѣ человѣка, по ученію Сократа, свойственно стремиться къ благу и избѣгать зла, а потому, если человѣкъ ясно и отчетливо знаетъ, что для него благо и какъ его достигнуть, то его знаніе будетъ не только теоретическимъ, но и дѣйственнымъ, практическимъ ¹). Сократу казалось несомнѣнымъ, что человѣкъ, какъ существо разумное, всегда дѣлаетъ то, что считаетъ наилучшимъ для себя, и потому, если онъ знаетъ, что—добро и что—зло, то онъ всегда будетъ дѣлать добро, такъ какъ совсѣмъ не естественно для человѣка, вмѣсто добра, избирать то, что онъ считаетъ зломъ ²). Свою мысль о такомъ исключительномъ значеніи знанія для добродѣтели Сократъ любилъ доказывать ссылкою на живописцевъ, музыкантовъ, сапожниковъ и другихъ подобныхъ людей, которые, по его наблюденіямъ, тѣмъ сильнѣе въ своемъ дѣлѣ, чѣмъ больше имѣютъ знаній о немъ.

Въ своихъ бесъдахъ Сократъ ничего не говорилъ о свободной волъ и ея участи въ дълъ нравственнаго усовершенствованія, и это потому, что былъ убъжденъ, что ясное и отчетливое представленіе о благь можетъ оказать могучее вліяніе на волю. Отсюда становится понятнымъ для насъ утвержденіе Сократа, что "никто не гръщитъ по доброй волъ" 3). Съ своей точки зрънія Сократъ не могъ допустить, чтобы человъкъ имълъ ясное представленіе о благь и злъ и въ то же время сознательно и охотно совершаль зло.

Многіе не соглашались съ этимъ положеніемъ и спрашивали Сократа: признаетъ ли онъ мудрымъ и вмѣстѣ воздержнымъ того, кто, зная, что должно, поступаетъ наоборотъ? Какъ и слѣдовало ожидать, Сократъ отвѣчалъ, что онъ признаетъ такого человѣка невѣжественнымъ, такъ какъ его знаніе на самомъ дѣлѣ не есть дѣйствительное знаніе и потому оно не сопровождается добрыми дѣлами 4).

Единственнымъ источникомъ зла Сократъ считалъ умственное невъжество. Онъ видълъ въ невъжествъ единственное преиятствіе къ нравственному улучшенію и объяснялъ имъ всъ

<sup>1)</sup> Memor. III, IX, 4. 2) Діал. "Протагоръ", 358, Д.

<sup>3)</sup> Діал. Протагоръ, 358, C; 345, Д.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Memor., III - IX, 4; Соч. Платона, I, стр. 317 д 341.

недостатки современнаго ему (Сократу) общества. Невъжественные люди, по Сократу, также стремятся къ добру, но такъ какъ они не имъютъ понятія о прекрасномъ и добромъ, то невольно совершаютъ зло, считая его за благо 1). Невъждъ Сократъ называлъ "рабскими душами" 2) и говорелъ, что "они безразлично относятся ко встмъ людямъ и ко встмъ человъческимъ занятіямъ. Они не понимаютъ того, что имъ нужно и что они дълаютъ, и потому во всемъ заблуждаются, лишаются хорошаго и подвергаются худому 2). Къ числу невъжественныхъ людей философъ относилъ и софистовъ, съ которыми онъ боролся въ теченіе всей своей жизни. Софисты считали только себя обладателями истинныхъ знаній. Но такъ какъ ихъ знаніе на самомъ дълъ было ложно, то Сократъ старался ниспровергнуть убъжденіе софистовъ, что ихъ знаніе истинно, и побудить ихъ къ исканію дъйствичельно истиннаго знанія.

Выяснивъ смыслъ Сократовскаго положенія, что добродізтель есть знаніе", мы должны теперь указать, ез чемз состоить, по ученію Сократа, то "истинное знаніе", которое необходимо должно вести къ добродътели. Къ сожальнію, подробныхъ н вполнъ опредъленныхъ свъдъній относительно этого мы не находимъ въ тъхъ сочиненіяхъ, изъ которыхъ мы знакомимся съ ученіемъ Сократа. Отміная этоть факть, проф. Каринскій говоритъ, что главной причиной его является не скудость источниковъ, а дъятельность самого Сократа. Сократь почтя исключительно заботился о ниспроверженіп ложнаго знанія; что же касается истиннаго знанія, то онъ только стремился вивств съ своими собесвдниками найти его 4). Греческій философъ Аристотель, у котораго мы находимъ нъсколько краткихъ замъчаній о Сократь, ставить ему въ особенную заслугу то, что онъ занимался опредёленіемъ понятій и индукціей. По всей въроятности, точныя понятія о вещахъ и составляють, по Сократу, существо истиннаго знанія. Ксенофовть, действительно, свидътельствуетъ, чго Сократъ много трудился надъ выра-

<sup>1)</sup> Протагоръ, ст. 345, Е; 357, Д; ст. 358, С.

<sup>2)</sup> Memor IV, If, ct. 22. 3) Memor. IV, II, ct. 27.

<sup>4)</sup> Апологія Сократа, ст. 23, 13.—М. И. Каринскій, Левцін по исторін философін, чит. въ С.-Петербургской Дуковной Академін въ 1888/4 уч. г., стр. 196.

боткой точных понятій, предметомъ которыхъ служитъ человічевіческая жизнь. Онъ всегда разсуждаль о вещахъ человіческихъ,—о благочестій и нечестій, о справедливости и неправдів, о мужествів и воздержаній, о самообладаній, о благодарности къ родителямъ, о братскомъ единодушій, о дружбів и взаимной помощи, о благів, о мудрости и т. д.; путемъ своихъ бесівдь онъ стремился опреділить точныя понятія о сущности вещей и ниспровергнуть общераспространенныя случайныя метінія о нихъ. На точныя понятія Сократъ, очевидно, смотрілъ, какъ на высшій критерій истины и какъ на твердый исходный пунктъ для достиженія истиннаго знанія, къ которому сводятся у него всів нравственныя требованія, или "неписанные богоположенные законы" 1).

Мы уже упоминали, что, по ученю Сократа, содержаниемъ истиннаго внанія и цілью нравственной діятельности должно служить "благо". Но что такое "благо", какъ цёль нравственной дъятельности? Если мы за ръшеніемъ этого вопроса обратимся къ источникамъ, то увидимъ, что они въ данномъ случав расходятся между собою. По "Воспоминаніямъ" Ксенофонта, Сократь считаль благомь то, что практически полезно. "Добро есть то, -- говоритъ Совратъ, -- что полевно человъку" 2); по извъстіямъ Ксенофонта, добро и зло имъли для Сократа только относительный характеры: "все бываеть добрымь и прекраснымъ по отношенію къ тому, къ чему оно пригодно, и дурнымъ и безобразнымъ по отношенію къ тому, къ чему оно непригодно" 3), такъ какъ "нътъ такого блага, которое не служило бы благомъ ни для чего" 4). Съ этой точки эрвнія Сократь смотрить и на отношенія человіка къ другимъ людямъ. По его мивнію, нужно поддерживать добрыя отношенія только съ теми людьми, которые могутъ быть для насъ полезными 5). Словомъ, по изображенію Ксенофонта, Сократъ училъ, что основаніемъ и последнею целью нравственной жизни должны служить практическія потребности человъка. Напротивъ, по

<sup>1)</sup> Zeller, ctp. 76-77; Memor., IV, IV, ct. 18-21

<sup>2)</sup> Memor; RH. III, PR. IX, CT. 4; IV, V, 6; IV, VI, 9.

<sup>3)</sup> Memor., III, VIII, cr. 7. 4) Ibidom, III, VIII, cr. 3. 5) Ibidem, II, III, 11.

изображенію Платона, Сократь полагаль, что добродітель есть благо сама по себі, независимо отъ ея практических послідствій, и равуміль подъ добромь (то ауадом) нравственно-хорошее. По свидітельству Платона, Сократь училь, что зло всегда есть зло и потому никогда не должно его ділать 1); "несправедливость всегда беззаконна и постыдна", даже и "въ томъ случай, если мы дізаемь ее человіку несправедливому 2), такъ какъ "никто не должень дізать людимь зло, котя бы самъ и терпізаь оть нихъ что-нибудь подобное 2). Часто Сократь убіждаль своихъ соотечественниковь заботиться только о справедливости и называль самымь счастливымь того человіка, кто никому не сдізаль зла 4).

Вследствіе такого противоречія между известіями Ксенофонта и Платона ученые изследователи расходятся въ своихъ взглядахъ на образъ Сократа, какъ моралиста. Одни 5), довъряя болье Ксенофонту, чемъ Платону, считаютъ Сократа утилитаристомъ и отчасти эвдемонистомъ, а другіе, напротивъ. довъряя болъе Платону, чемъ Ксенофонту, признаютъ Сократа проповедникомъ чисто нравственныхъ началъ. Мы полагаемъ, что Сократъ не былъ чистымъ утилитаристомъ и признаваль, что добродътель сама по себъ есть безусловное благо. Ясное подтверждение этого положения мы находимъ во всемъ характеръ нравственно-философской дъятельности аоинскаго мыслителя. Всемъ извёстна истина, что если мы человъка съ цъльнымъ характеромъ, наблюдаемъ обладаетъ достаточной силой воли и потому всегда поступаетъ такъ, какъ думаетъ, то по поступкамъ и образу жизни этого человека мы можеть узнать его убъжденія (Мо. VII, 16). У Ксенофонта мы находимъ несколько фактовъ, показывающихъ. что Сократь обладаль такой силой воли, что всегда поступаль согласно съ своимъ ученіемъ 6). Поэтому мы можетъ разсуж-

<sup>1)</sup> Сочиненія Платона, т. 2-й, діал. "Критонъ", стр. 24 (ст. 49, А).

<sup>2)</sup> Ibidem, cr. 49, B.

<sup>3)</sup> Діал. Критонъ, ст. 49, С и Д. Апологія Сократа, ст. 29, В.

<sup>4)</sup> Діал. Критонъ, ст. 48, A и C, Горгіась, 469, A, В и C, 478, C, Д и Е.

 <sup>5)</sup> Джонъ Стюартъ Милль, Блекки, Циглеръ и др.
 6) Метог., I, I, 17—18; I, II, 28—30; IV, IV, 1—7.

дать такимъ образомъ: если бы Сократъ по своимъ убъжденіямь стояль на точев зрвнія утилитаризна, то онь, естественно, и въ своей живни долженъ бы быль больше всего забогиться объ удовлетвореніи своихъ практическихъ интересовъ. Не то мы видимъ на самомъ дълъ. Ксенофонтъ характеризуетъ личность Сократа такими чертами, которыя не могутъ принадлежать утилитаристу. Выступивъ въ качестве учителя нравственности среди современнаго ему общества, развращеннаго ложнымъ ученіемъ корыстолюбивыхъ софистовъ, Сократъ въ теченіе многихъ лётъ служиль этому дёлу, отказавшись для этого отъ всявихъ другихъ двлъ-частныхъ и общественныхъ 1). Онъ не только не заботился объ увеличении своихъ матеріальныхъ средствъ, но даже отказывался брать плату за обученіе 2) и отличался такою умфренностью, что довольствовался лишь самымъ необходимымъ 3). Нравственное просвъщение авинянъ Сократь считаль своимъ долгомъ, столь обязательнымъ для его совъсти, что овъ предпочелъ лучше пожертвовать жизнью, чъмъ отказаться отъ него по требованію враговъ 4). Въ этомъ фактъ особенно ясно выразилось убъждение Сократа, что нравственный долгь для человъка должень возвышаться надъ всякими практическими интересами 5). Въ своихъ беседахъ Сократъ нередко говориль, что все внешнія блага именоть для насъ лишь относительное значеніе, да и то только тогда, когда мы, подъ руководствомъ мудрости, пользуемся ими такъ, какъ следуетъ 6), но сами по себъ, безъ мудрости, эти благаничто 1).—Все это приводить насъ къ заключенію, что Сократь разумель подъ благомъ, какъ целію жизни, умственное и правственное совершенствованіе души. Конечную задачу нашей нравственной діятельности авинскій философъ полагалъ въ высшей мудрости, которую онъ признавалъ высшимъ благомъ, сообщающимъ человъку блаженство. Это воззръніе Со-

<sup>1)</sup> См. "Очеркъ исторіи греческой философіи" Целлера, перев. подъ редакціей проф. М. И. Каринскаго, СПБ., 1886 г., стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Memor., I, II, 5. <sup>3</sup>) Memor., I, II, 1-5.

<sup>4)</sup> Audadria Compara, cr. 28-30. Memor. IV, IV, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Апологія Сократа, ст. 23, В. <sup>6</sup>) Метог., IV, II, 34—35.

Соч. Платова, т. I, стр. 144, 178. Ср. діал. Эвтидемъ, ст. 281, Д в Е.

крата ясно выражено какъ у Платона <sup>1</sup>), такъ отчасти и у Ксенофонта <sup>2</sup>). Мудрость, сопровождающаяся нравственною деятельностью, является у Сократа началомъ и концомъ добродетели.

Теперь возникаеть вопросъ: если Сократь полагаль, что добродетель сама по себе-нечто ценное, то какъ примирять съ этимъ тв известія Ксенофонта, которыя, повидимому, повавывають, что Сократь во взгляде на человеческую жизнь не чуждъ быль и утилитарной точки зрвнія? Некоторые изследователи заподозрѣвають точность этихъ извѣстій, предполагая, что Ксенофонтъ, не будучи глубокимъ философомъ, невърно поняль частные пункты Сократовой этики. Едва-ли, однако, можно признать это предположение правильнымъ, такъ какъ н въ въкоторыхъ діалогахъ Платона встречаются извъстія, подобныя Ксенофонтовымъ 3). По нашему мивнію, всв такого рода извістія исторически достовірны и объясняются слідующинъ образомъ. Признавая добродетель безусловнымъ благомъ, Сократь выёстё съ тёмь полагаль, что она доставляеть человъку не только правственную удовлетворенность, но и относительныя—частныя и общественныя блага. Эти блага (здоровье, красота, сила и богатство 4) Сократъ, повидимому, сводилъ къ счастью (εὐπραγία) и благополучію (εὐτυγία); воть почему онь говорить въ одномъ мёстё: "знаніе, при всякомъ употребленів и дъйствіи, доставляеть людямъ благополучіе и счастіе" 5). Следовательно, кто обладаетъ мудростью, тотъ обладаетъ и правильно пользуется внёшними благами, которыя, при невёжествъ человъка, могутъ стать для него вломъ 6). Сократъ признаваль добродътель полезной въ практическомъ отношенія и, втроятно, нертако долженъ быль повторять это положение.

Соч. Платона въ перев. проф. Карпова, т. II, стр. 229, Ср. діал. Горгіась, ст. 506, Д. 513, С.

<sup>2)</sup> Memor., III, IX, 14; IV, I, 5; IV, II, 35; IV, V, 6, 12; IV, VIII, 6.

<sup>3)</sup> Діал. Протагоръ, ст. 358, В; ср. соч. Платона, т. II, стр. 190 (ст. 88, Е) т. 1V, 231.

<sup>4)</sup> Соч. Платона, т. II, стр. 188 и 245.

<sup>5)</sup> Апологія Соврата, ст. 30, В; ср. Эвтидемъ, 281, В, 282, С.

<sup>6)</sup> Діал. Эвтидемъ, ст. 280, А. В; Memor., IV, I, 5; ср. соч. Плат., пред-Карпова, т. I, стр. 275.

Дъло въ томъ, что ему въ качествъ общественнаго учителя приходилось имъть дъло съ людьми, различными по своему умственному и нравственному развитію. Среди нихъ, конечно, встръчались и такія лица, которыя не могли во всей глубинъ постичь Сократово ученіе. Приспособляясь къ умственному уровню, такихъ собесъдниковъ и призывая ихъ къ добродътели, Сократъ добженъ былъ указывать, какъ на побужденія къ ней, на ея практическіе результати—ея полезность 1). Кромъ этого эта сторона ученія Сократа выдвинута Ксенофонтомъ потому, что онъ писалъ свои "Воспоминанія" съ апологетическою цълью. Желая оправдать своего любимаго учителя въ глазахъ грековъ, Ксенофонтъ указываеть, что Сократь наставлялъ добродътели, полезной и для частныхъ лицъ, и для всего государства 2).

По воззрвнію Сократа, источникъ добродвтели заключается въ Богв, который даетъ каждому человвку прекрасную душу, одаренную большими или меньшими способностями и склонностью къ мудрости <sup>8</sup>).

Единственный путь къ достиженію добродітели Сократь видійль въ самопознаніи (γνῶθι σεαυτόν) 4). Этоть путь должень открываться критической оцінкой наличныхь знаній, послі которой человікь приходить къ сознанію, что онъ не имієть истиннаго знанія, основаннаго на точныхь понятіяхь, а не на личныхь мнініяхь 5). Сознавь это, человікь, по Сократу, должень почувствовать жажду знанія. Послі этого онъ путемь строгаго и методическаго мышленія можеть развить истинное знаніе самь изь себя (ἀυτὸς ἐξ αὐτοῦ), такь какь а) наша душа, будучи божественнаго происхожденія, имієть расположеніе и способность къ добродітели 6) и такь какь б) Богь, всегда промышляющій о человікь, даеть ему указанія въ за-

8

<sup>1)</sup> Ср. статыю «Нѣсколько словъ о Сократѣ и утилитаризмѣ» Павла Лейкфедьда, въ жури. «Вѣра и Разумъ», 1889 г. № 3 и 4.

Ср. кн. С. Трубецкой, "Метафизика въ древней Грецін", Москва, 1890 г.
 Метог., І, ІІ, 19, І, ІV, 13—18. Ср. діал. "Протагоръ", ст. 319, В, С и Д; 329, В.

<sup>4)</sup> Zeller, стр. 84-86, 100; Memor., IV, II, ст. 23-35. Ср. соч. Н. Я. Грота "Очеркъ философіи Платона", Москва, 1897 г. стр. 9.

<sup>5)</sup> Отсюда изреченіе Сократа: "я знаю только то, что ничего не знаю".

<sup>6)</sup> Діал. "Протагоръ", ст. 66, Д (стр. 72).

труднительныя минуты 1), какт Онъ даваль ихъ Сократу чрезъ демоніона 2). "Испытывая себя и другихъ 3) и "изслідуя. что есть каждая существующая вещь" (ті ёхаюто ёх, тё» очте» 4). человість постепенно вырабатываетъ точныя понятія, пользуясь для этого діалектический методомъ и формою живого собесідованія съ другими 5). Эти понятія служать, по Сократу, основою истиннаго знанія и должны быть, при правильномъ процессів мышленія, одинаковыми у всіхть людей 6). Выступивь вы качествів общественняго учителя, Сократь старался возбудить въ своихъ соотечественникахъ стремленіе къ опреділенію понятій 7) и при этомъ оказываль имъ свою помощь 8).

Подводя итоги всему сказанному, мы получаемъ следующее. Своимъ определениемъ добродетели, какъ знанія, Сократь хотель сказать, что норма человеческихъ действій заключается въ ясномъ и верномъ знаніи, такъ какъ это знаніе направляетъ наши поступки къ добру. Подъ "истинымъ знаніемъ Сократъ разумёль то знаніе, въ основе котораго лежатъ точныя понятія правильно выработанныя о сущности вещей, а подъ "добродетелью"—ту деятельность, которая соответствуетъ правильно выработаннымъ понятіямъ и отвечаетъ духовнымъ и практическимъ потребностямъ человека. Добродетель, по Соккату, приводитъ человека къ высшему благу, источникъ котораго въ Боге и путь къ которому въ самопознаніи.

Спрашивается теперь: какими причинами объяснить тотъ фактъ, что Сократъ основнымъ принципомъ своей морали поставилъ отожествление добродотели съ знаниемо? По нашему мивнію, этотъ фактъ объясняется двумя причинами: а) лич-

<sup>1)</sup> Memor., I, I, 19; I, IV, 15—19; IV, VIII, 10; Ср. соч. Платона, т. II, стр. 181 (ст. 107, Д).

<sup>2)</sup> Метог., I, I, 4; Апологія Сократа, ст. 33, С.

в) Апологія Сократа, ст. 29.

<sup>4)</sup> Memor, IV, VI, 1.

<sup>5)</sup> Zeller, crp. 30, 78.

<sup>6)</sup> См. историческій очеркъ В. Д. Синковскаго; "Сократъ и его время", къ "Мірѣ Божіемъ" за 1892 г., м. январь.

<sup>7)</sup> Memor., IV, V, 11; IV, VIII, 4.

<sup>8)</sup> См. "Очеркъ исторіи философіи съ древивайшихъ времень до настоящали времени", Н. Страхова, 1894 г., Харьковъ, язд. 2-е.

нымъ нравственнымъ характеромъ самого Сократа и б) высокимъ взглядомъ Сократа на человъческую природу вообще.

- а) По внутреннему складу Сократъ былъ человъкъ гдубокаго ума и твердаго характера и при этомъ отличался удивительною чуткостью къ голосу своей совести (Римл. II, 14, 15). Такими чертами личности Сократа объясняется, съ одной стороны, сравнительная 1) чистота его нравственной жизни, давпан одному западному ученому поводъ сравнивать Сократа даже съ Іисусомъ Христомъ 2). Съ другой стороны, эти черты отчасти объясняють намъ, почему Сократь быль убъжденъ, что внаніе необходимо ведеть къ добродѣтели. "Его собственная мысль, по словамъ проф. Каринскаго, была такъ ясна и его воля была такъ послушва его мысли, такъ прекрасно гармонировала съ нею, что Сократъ, какъ человекъ редкой духовной цельности, на себе чувствоваль неразрывную связь знанія съ добродѣтелію и думалъ, что стоить только достигнуть познанія нравственных законовь, чтобы душа стала послушна имъ" 3). Въ этомъ убъждало Сократа и то сильное вліяніе, которое онъ производиль своею личностью на слушателей, побуждая ихъ слёдовать его ученію 4).
- б) Свойствамъ характера Сократа соотвътствуетъ и его взглядъ на человъческую природу вообще. Этотъ взглядъ ясно выражается въ слъдующихъ словахъ Сократа, взятыхъ изъ діалога "Федонъ": "не стыдно-ли дълаться ненавистникомъ людей черезъ то, что, по неопытности нашей и незнанію людей, мы составили себъ о нихъ ложное понятіе; тотъ, кто въ нъкоторой степени обладаетъ знаніемъ человъческаго сердца, убъжденъ, что весьма мало есть людей какъ вполнъ добродътельныхъ, такъ и совершенно злыхъ, а что больщая часть людей занимаютъ середину между этими двумя крайностями...

<sup>1)</sup> Мы говоримъ: "сравнительная", потому что Сократъ, будучи значительно лучше своихъ современниковъ (Метог. I, I, 20; IV, VIII, 10—11), въ то же время не чуждъ былъ въкоторыхъ слабостей и недостатковъ,— овъ, напр., былъ грубъ съ своею женою (діал. Федонъ, ст. 60, А), проводилъ съ друзьями ночи на пиршествахъ (Метог., I, III. 6; III, XIV, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. брош. "Совратъ и Інсусъ Христосъ", перев. съ нѣм. свящ. А. Ковальницкаго, Ломжа, 1880 г.

<sup>3)</sup> М. И. Каринскій, Лекцін по исторін философін, чит. студ. С.-Петербург. Дух. Академін въ 1884/5 уч. г., стр. 194.

<sup>4)</sup> Memor., I, II, 48. 64; I, IV, 19; IV, I, 1. Ср. соч. Платона, т. II, стр. 172.

Если бы предложили награду за влобу, то немногіе явились бы на состяваніе 1). Сократь не вналъ истиннаго происхожденія грёха и изначальной нравственной испорченности человіческой природы, отъ которой въ людяхъ происходить сильнібішая наклонность ко злу. Замічая въ себі самомъ господство разума надъ низкими влеченіями и полное согласіе воли съ нравственными понятіями, Сократь быль убіждень, что душа силою разумности вообще господствуеть надъ тіломъ и можеть управляеть имъ, какъ ей угодно 2). Если только мы знаемъ, въ чемъ заключается наше благо, то для насъ, по воззрівнію Сократа, уже не можеть быть колебанія между добромъ и зломъ. Отсюда вытекало положеніе Сократа: люди дівлають то, что считають добромъ, зла сознательно не дівлають.

Что такое воззрвніе Сократа на человіческую природу очень лалеко отъ истины, это такъ для насъ теперь очевидно, что не требуетъ и доказательства. Не говоримъ уже о томъ, что это возврвніе оказывается решительно несостоятельнымъ при свътъ Христова ученія, которое признаетъ, что въ людяхъ существуеть врожденная наклонность ко злу,--злая наклонность сердца и злое направление ихъ воли; что эта наклонность ко зду подвергаетъ извращенію само наше знаніе и мышленіе касательно высшихъ предметовъ (1 Кор. XII, 3). Мудрецы всъхъ времемъ и народовъ сознавали, что умъ человъка помраченъ, сомнъвались въ возможности для человъка при помощи естественныхъ силъ найти достовърную истину и жаловались на разладъ между лучшими нравственными стремленіями человъка и противодъйствующими влеченіями ко злу. Современники Сократа-Критій и Алкивіадъ, конечно, хорошо знали учение его о добродетели и, однако, не были, подобно сму, людьми добродетельными 3). Вотъ почему геніальный ученикъ Сократа-Платонъ призналъ, что для нравственнаго усовершенствованія необходимъ не только путь правильнаго познанія, но и путь правильнаго поведенія <sup>4</sup>).

М. Краснюкъ.

Въра и Разумъ, 1897 г., № 1, "Зло, его сущность и происхожденіе". прот. Буткевича, стр. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Платона, діал. "Протагоръ", сгр. 124 (ст. 357, С, Д и Е).

<sup>3)</sup> Memor., I, II, cr. 13-18.

<sup>4)</sup> См. "Очеркъ философін Платона", Н. Я. Грота, Москва, 1897 г., стр. 175.

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе виж истинной церкви.

(Продолжение \*).

Религія есть ученіе и д'явтельность. Но ни какъ ученіе, ни какъ дъятельность въ своей первоначальной формъ она не была изобрѣтеніемъ человѣческимъ. Только чрезъ откровеніе человъкъ узналъ Бога и научился почитать его. Что-нибудь изъ двухъ: или человъкъ потомокъ животныхъ, или онъ-непосредственное создание Творца. Если онъ потомокъ животныхъ, то откуда у него суевърія и культь? Нельзя выдумать никакихъ факторовъ, которые могли бы направить антропоидовъ къ темъ религіямъ, которыя имъютъ дикари. Даже и при теоріи естественнаго происхожденія человіна ніжоторые ученые, не легко удовлетворяющіеся ничего не объясняющими объясненіями, предполагають откровеніе. Такъ поступаеть Уоллась. Но если принять, что человъкъ есть непосредственное создание Божие, то тогда, конечно, должно признать, что первая религія человъка была дъломъ Божіимъ. Факты религіозности выражаютъ собою неистребимое стремленіе человічества къ Божеству. Единственно возможное представление о Богѣ обязываетъ мыслить, что это стремленіе находить себ' удовлетвореніе по меньшей мірт настолько, насколько заслуживаеть стремящійся. Апок. ПІ, 20. Но если такъ, то значитъ, что первымъ стремленіямъ первыхъ людей къ Богу отвёчало откровеніе, богоявленіе. Богообщеніе было изначальнымъ фактомъ, а дёло поддержанія богообщенія должно было быть результатомъ нрав-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 21.

ственных усилій человіка. Въ Богі ніть преміненій или преложеній стінь. Но человінь, это-трость колеблемая, легко подчиняющаяся и поддающаяся самымъ разнообразнымъ влеченіямъ, сталъ искажать богоучрежденныя установленія. Въ своей первоначальной форм'в религія и какъ внішнее откровеніе, и какъ внутреннее стремленіе была безусловной истиной. Отсюда всякій культь-даже въ самыхъ его нельпыхъ и ужасныхъ формахъ, каковы, наприм., человъческія жертвы, должно разсматривать, какъ искажение истины, а не какъ изначальную ложь. Однако между многими религіозными обрядами и дійствіями и первоначальнымь истиннымь богопочитаніемь при современномъ состояніи нашихъ знаній трудно установить даже проблемматически историческую связь. Обръзаніе, по нашему мивнію, не принадлежить къ числу такихъ религіозныхъ обычаевъ. Оно сохранило (въ существъ, а не въ подробностяхъ) свою богоучрежденную форму и оно должно было всегда обръзывавшихся, когда они размышляли о фактъ обръзанія, приводить въ мысли о его нравственномъ значеніи.

За всёмъ тёмъ мы признаемъ, что слёды первобытнаго откровенія трудно находить и что съ несомнённостію можно указать на очень немногое, какъ на дёйствительный остатокъ памяти о первобытномъ прошломъ. Это не удивительно. Если Оара, отецъ Авраама, служилъ богамъ инымъ; если въ домѣ самаго Моисея завётъ обрёзанія оказался несоблюденнымъ (Исх. IV, 24—26), то понятно, что въ иныхъ племенахъ и народахъ забвеніе истины должно было совершаться быстро, быть широкимъ и глубокимъ. Но связь народовъ земли съ народомъ, которому были ввёрены слова Божіи, какъ мы уже говорили, не была порвана безусловно. Общеніе народовъ имѣло мѣсто и въ ветхозавётную эпоху. Отсюда уже въ позднёйшее время истины откровенія могли проникать къ язычникамъ. Имёемъ ли мы языческія свидётельства этого?

Имфемъ безспорныя. Но кромф безспорныхъ имфются сомнительныя и затфмъ есть теоріи, очень широко и очень различно толкующія нфкоторыя свидфтельства. По одной изъ таковыхъ теорій изъ языческихъ свидфтельствъ ясно слфдуетъ, что истины монотеизма и правильнаго богопочтенія всегда сообщались

народамъ. Такую теорію въ чрезвычайно парадоксальной и однако остроумной форм'в развиль около 20 леть назадъ некто Кригь въ книгь: Monoteismus d. Offenbarung und d. Heidenthum (Mainz 1880 г.). Кригъ-католикъ и его книга написана ad maiorem Romae gloriam. Его способъ толкованія не выдерживаетъ крикики, но его взгляды на философію исторіи и на пути промысла исполнены искренно благочестиваго христіанскаго чувства и заслуживаютъ полнаго вниманія. Онъ исходить въ своемъ разсуждении изъ толкованія св. Іоан. Златоустомъ псалма 4, 6, каковому толкованію придаетъ тогъ смысль, что евреи были народомъ пророковъ и учителями человъчества. Они наставляли въ истинахъ богопознанія и богопочитанія какъ востокъ, такъ и западъ. Кригъ ставить эпиграфомъ своей книги слова изъ молитвы Соломона при построенін храма. З Цар. 8, 43 и говорить, что эти слова выражаютъ не только желаніе мудраго царя, но и дёло, которому служили евреи. Народамъ, которымъ провидение давало господство надъ міромъ, провидініе, по Кригу, всегда сообщало чрезъ евреевъ истинное богопознаніе. Древивишею изъ всемірныхъ монархій является ассирійская. Кригь утверждаеть, что Ассурь ассирійцевъ, это-единый высшій Богъ, Ісгова евреевъ. Царство ассирійское пришло въ соприкосновеніе съ израильскимъ около 800 г. до Р. Х. При Ізровоамѣ II Іона путешествоваль въ Ниневію. Кригъ отмічаеть, что новійтія раскопки въ Ниневіи открыли нечто относящееся къ книге пр. Іоны. Возвышенность при Мозуль еще и теперь называется Nebi Iunus, т. е., пророкъ Іона. Царство ассирійское смінилось вавилонскимъ. Здёсь исторія пр. Даніила показываеть, что истинное богопочтеніе черезъ евреевъ во дни Навуходоносора стало извъстно и великому монарху. Послъ Вавилонянъ на историческую арену выступили персы. Пророчество Исаіи о Кирѣ уже камо, по Криту, свидътельствуетъ, что персы не были далеко тъ Бога. Ихъ Ормуздъ есть единый высшій Богъ. Персовъ мънили греки. Кригъ воспроизводитъ разсказъ Іосифа Флавія Древности II, 8, 4—5) о томъ, какъ Александръ Македонкій постиль Іерусалимь, направляясь противь Дарія. Первоващенникъ Іоддай принялъ Александра съ великою пышно-

стію и показаль ему пророчество Данівла о царствахь (8, 3 et. folg.). Александръ отнесъ къ себъ пророчество о великомъ завоеватель. Здысь, говорить Кригь, мы имвемь первый примъръ въ исторіи, какъ богодухновенныя писанія евреевъ ясно являются агентомъ міровой политики. Досель они имъли важное значение только въ политикъ національной. Александръ подтвердилъ всѣ права и преимущества первосвященнической власти и вообще обнаружилъ большое благоволение къ евреямъ. На смену грековъ выступилъ Римъ. Если о другихъ государствахъ Кригъ говорилъ еще объективно,-хотя конечно его соображенія объ Асурь и Ормуздь и доверіе къ свидьтельству Флавія не принадлежать къ числу заслуживающихъ подражанія, -- то эта объективность у него совершенно процадаетъ, когда онъ подходитъ къ исторія въчнаго города. Имъ какъ будто овладъваетъ то настроеніе, которое охватывало средневаковыхъ пилигримовъ, когда они приближались къ станамъ Romae aeternae, Римъ—для него городъ особеннаго божественнаго попеченія, предназначенный служить величайшимъ цълямъ міровой исторіи. Уже въ своемъ введеніи онъ останавливаетъ вниманіе читателя на словахъ блаж. Августина: рег ea tempora (Ezechiae et Numae) isti velut fontes profetiae eruperunt, quando regnum (assyrium deficit et) Romanum coepit. (Civit. Dei. 18, 27).

Основная мысль Крига та, что Римъ VIII и непосредственно следующихъ столетій до Р. Х., Римъ, который мы считаемъ варварскимъ, воинственнымъ, у котораго не было литературы и философіи, который разделяль и повелеваль, этотъ Римъ былъ строго монотеистиченъ. Его богопознаніе и богопочитавіе были также истинны, какъ религія Ноя. Въ глазахъ Крига Нума—Помпилій—второй царь Рима, лицо столь же высокое, какъ великіе почитатели истиннаго Бога, подобные Мельхиседеку, которыхъ называетъ Библія. Избраніе Нумы на царство (т. е. собственно сказаніе объ избраніи) напоминаетъ Кригу избраніе на папскій престоль Григорія VII и Иннокентія III. Въ защиту своего тезиса о содержаніи Нумою истиннаго богопочитанія Кригъ приводитъ рядъ свидётельствъ изъ церковныхъ и классическихъ писателей. Прежде всего онъ обращаетъ вни-

маніе на слідующее місто апологетика Тертулліана, обращеннаго къ Септимію Северу и сенату: "вы сами однако должны знать, что ваши собственные законы, поскольку они кажутся стремящимися къ тому, чтобы существовала невинность, получили свою форму отъ божественнаго закона, какъ древнійшаго (Ароl. 45). Какой же это древнійшій законь? Есть только единственное божественное законодательство, отъ котораго римское могло получить свое содержаніе, и это есть книга закона Моисея.

Tradidit arcano quodeunque volumine Moses (luvenal. Sat. 14, 102)

Тертулліанъ быль римскій юристь и, апеллируя, какъ къ извъстному факту, что римскіе законы произошли отъ древнъйшаго божественнаго, онъ долженъ быль знать, что говоритъ. Следующее свидетельство о Нуме даеть грекъ уже въ эреломъ возрасть, обратившійся отъ греческой философіи къ христіанству-Климентъ Александрійскій". Нума, царь римскій, пишетъ онъ, былъ пиоагорейцемъ и наставленный въ учени, заимствованномъ отъ Моисея, запретилъ римлянамъ дълать изображенія божества въ человъко-или животно-подобной формъ. Въ течение первыхъ ста семидесяти лътъ римляне, если они строили храмы, и не имъли никакихъ изображеній божества, ни рисованныхъ, ни выръзанныхъ. Поелику Нума показалъ имъ въ тайномъ ученіи, что почитаніе Высочайшаго не можетъ совершаться иначе, какъ только въ духѣ (Strom. 1, 15). По мысли Климента, Пивагоръ, какъ и другіе философы древности, дучшее и истинное въ своемъ ученіи заимствоваль отъ Моисея. Къ этому свидетельству Климента Кригъ присоединяетъ слова Плутарха: "нъкоторые говорятъ, что Нума-ученикъ Пивагора, между темъ другіе полагають, что онъ получиль обученіе отъ нівкотораго варварскаго (чужеземнаго) философа, который быль древиве Писагора". Кригь отмечаеть, что греческіе писатели никогда не называли евреевъ ихъ собственнымъ именемъ, а именовали варварами. Но у всёхъ варваровъ можно назвать только одного философа-Моисея. Философіи или закону Моисея и быль наставлень Нума. Последнюю часть свидетельства Климента Кригь сопоставляеть съ следующими словами Ливія: "такъ какъ онъ (Нума) вёриль, что небесное божество (coeleste Numen) управляеть судьбами людей, то исполниль онъ сердца всёхъ такимъ страхомъ Божінмъ, что вёрность и святость присяги управляли тогда общиною, какъ впослёдствіи законъ и страхъ наказаній (1, 21). Что это такое за coeleste Numen? Имъ именовалось то божество, которое почитали евреи. Такъ Ювеналъ, говоря о богопочитаніи евреевъ, пишетъ.

Quidam sortiti metuentem sabbata patrem Nil praeter nubes et Coeli numen adorant

(Iuven. Sat. 14, 97).

Замъчательно, что и сами евреи называли себя и назывались другими почитателями Бога неба. Такъ, Іона сказалъ о себъ корабельщикамъ: "я еврей, чту Господа Бога небесъ, сотворившаго море и сущу (Іон. 1, 9). Такъ, Ахіоръ, излагая Олоферну кратко исторію евреевь, объ ихъ поворотѣ въ халдев къ истинному богопочитанію выражается: "начали поклоняться Богу неба (Іуд. V, 8). Все это направляеть къ выводу, что божество евреевъ и божество Нумы есть одинъ и тотъ же Истинный Богъ. Кригъ приводитъ рядъ языческихъ свидътельствъ о характеръ царствованія Нумы. Эней Флоръ писаль: Нума такъ измениль дикій и воинственный народь, что власть, которую они пріобрёли только несправедливостью и насиліемъ, теперь сохранялась черезъ религію и добродётель. Аврелій Викторъ: "по причинъ великаго призванія честнаго правительства Нумы, никто не осмѣливался противъ него начинать войну". Евтропій: "хотя Нума не вель никакой войны, однако его правленіе не мен'ве спосп'яществовало благополучію государства, чёмъ правленіе Ромула; онъ даль римлянамъ книгу законовъ и нравственныхъ правилъ, между тъчъ какъ до его времени они по причинъ ихъ непрестанныхъ войнъ были чёмъ инымъ, какъ разбойниками и полуварварами". Діонисій Галикарнасскій: "следствіемъ мудраго и мирнаго правленія Нумы, во время котораго онъ не губилъ народъ въ войнахъ. но направиль ихъ къ земледёлію, было то, что онъ своими подданными быль любимъ, въ сосёдяхъ вызываль удивленіе н

его память долго жила въ потомствъ". Діонъ Кассій: "такъ какъ римляне въ правленіе Нумы въ постоянномъ миръ жили между собою и съ сосъдями, то пришли они къ заключенію, что Нума, подобно Ромулу, быль посланъ ихъ городу провидъніемъ, поелику чрезъ дъла обоихъ городъ въ короткое время такъ возросъ, что онъ совнъ представлялся могущественнымъ и внутри былъ твердо организованъ". Діодоръ Сицилійскій: "Помпилій, царь римлянъ, жилъ въ миръ, во всъ свои дни. Нъкоторые говорятъ, что онъ былъ ученикомъ Пивагора и свои законы, касающіеся релвгін, вмъстъ съ другими вещами получиль отъ него. Это чрезвычайно возвысило его авторитетъ и, хотя онъ не былъ римляниномъ, онъ былъ призванъ занять тронъ. Овидій говоритъ, что Нума былъ человъкъ, котораго стремленіе къ совершенствованію въ знаніи побудило оставить отечество и свой городъ и идти въ Кротонъ

Animo maiora capaci
Concipit et quae sit rerum natura requirit
Hujus amor curae, patria Curibusque relictis
Fecit ut Herculei penetraret ad hospitis urbem
(Ovid. Metam. 15, 6).

Впоследствіи Нума раскрываль своимь внимательнымь ученикамь

> Magni primordia mundi Et rerum causas et quid natura docebat Quid Deus (ibid. 15, 67).

Кригъ еще умножаетъ эти свидътельства, смыслъ каковыхъ всъхъ сводится къ тому, что Нума гдъ-то и къмъ-то (обыкновенно Пивагоромъ или пивагорейскимъ учителемъ) былъ наставленъ истинъ главнымъ образомъ религіозной и принесъ ее къ себъ на родину и въ ней наставилъ римлянъ. Божество, называвшееся у римлянъ Summanus, это высочайшій истинный Богъ, самое слово Юпитеръ значитъ въ сущности богъ неба (свъта). Такимъ образомъ и это имя въ началъ выражало истину. Храмъ истинному Богу былъ воздвигнутъ на Капитоліи при Нумъ. Кригъ проводитъ параллель между законами Рима и Моисея и указываетъ много существенно сход-

наго 1), какъ въ требованіяхъ буквы, такъ и въ требованіяхъ духа. Лаже между еврейскимъ первосвященникомъ и Pontifex maximus ему представляется сходство в родство. Нума, по представленію Крига, быль въ Іерусалем'в при Езекін. Можеть быть. онъбыль свидетелемъ чуда съвойсками Сеннахерима. Изъ Іерусалима Нума принесъ истину къ берегамъ Италіи, однако, имъя въ виду особенности характера римлянъ, особенности ихъ провиденціальнаго назначенія, онъ изложиль имъ истины въ формфнаиболье удобной для ихъ воспріятія. Въ мись о нимов Эгерін (отъ egerere изъ сокровенности выводить на светь) Кригъ видить персонификацію откровенія. У Тита Ливія есть разскавъ (40, 29), что въ 571 году отъ основанія Рима (въ 181 г. до Р. Х.) у подножія Яникула при раскопкахъ были найдены 2 гроба, надписи на которыхъ говорили, что въ одномъ изъ нихъ находится трупъ Нумы, а въ другомъ-его книги. Первый повскрытін оказался пустымь, во второмь нашли 14 книгь (7-латинскихъ de jure pontificio и 7 греческихъ о философіи). Такъ какъ раскопки производились на средства писателя Петиллія, то книги эти и были взяты Петилліемъ и читались имъ и его друзьями. Но когда оказалось, что они содержать изчто несогласное съ религіозными установленіями государства, то преторъ, народные трибуны и сенать пришли къ заключенію, что книги нужно сжечь. Они и были сожжены. Въ указаніи причины, по которой книги были сожжены, для Крига является ключь для объясненія, почему свидетельства о Нумь не всегда. подтверждають его теорію еврейскаго воспитанія царя, иногда глухи. Со времени Нумы Римъ уклонился отъ пути правды и вспоминать законы Нумы значило осуждать себя.

Уже то обстоятельство, что книга Крига не встретила себеникакого сочувствія, что никто даже не нашель нужнымь разобрать хотя бы съ цёлью опроверженія развиваемые въ ней взгляды, уже это склоняеть къ отрицательному къ ней отношенію. Положенія Крига звучать какъ-то странно и необычно

<sup>1)</sup> Это старая тема, вновь выдванутая Крагонъ. См. Teuffel, 914: Mosaicarum et Romanarum legum collatio—разсуждение неизвъстнаго автора второй половины IV въка.

и никакъ не согласуются съ тъмъ, что утверждается въ курсахъ исторів и историческихъ монографіяхъ. Для насъ незасимо отъ исторической стороны дела представляется прежде всего страннымъ, какъ это Кригъ-католикъ, воспитанный, можно сказать, въ преувеличенно-внешнемъ представленіи единства церкви, говоря о религіи Нумы, совствить скаеть изъ виду мысль объ этомъ единствв. Представляя, что Нума быль воспитань на торь, Кригь однако принужденъ признать, что тора не была in extenso примънена въ Римъ. У него не хватило смълости сказать, что въ Рим'в было обрезаніе, праздновали пасху и т. д. Но въ такомъ случав если римское царство содержало истинное богопознаніе и правильное богопочитаніе, и Іудея въ то время тоже пребывала въ истинъ, и іуден согласно съ своимъ богооткровеннымъ закономъ должнымия трак товать римлянъ, какъ необръзанныхъ, какъ они трактовали и филистимлянъ, то оказывается, что на земль въ одно время были двъ истиныплохо согласовавшіяся между собою. Еслибы Кригъ удержался на точк' зрвнія некоторых учителей и отцовь церкви, что -миже ино эно оте от и эно оте и имением и имением ствовали отъ евреевъ, тогда его теорія о томъ, что Нума многое взяль изъ законовъ Моисея, была бы-если бы исторически и невърною, то по крайней мъръ теоретически состоятельною. Но онъ хочеть представить Нуму какъ бы носителемъ полной истины, и Римъ эпохи царей рисуется ему слишкомъ благочестивымъ. Чтобы получить эти выводы, Кригъ долженъ првнять невозможную теорію двойственной истивы, множественности завътовъ Бога съ народами, и при всемъ томъ его представленія о ходів вещей въ религіозныхъ судьбахъ Рима останутся вывывающими крайнія недоумівнія. Нума-ученикъ Мои--сеева закона-вводить этоть законь въ Римъ въ сильно измѣненномъ видъ. Эти измъненія суть ли дъло Нумы, или допущены выв по указанію откровенія? Если последнее, то тогда для введенія религіи Ноя (немного болье) между непосредственнымъ откровеніемъ и Нумою не нужно было посредства Моисеева закона, и Нуму нечего свявывать съ Герусалимомъ. Если Нума самъ модифицироваль законъ Монсея, то это было только возможно во 1) при непризнаніи его полной богооткровенности и 2)-если даже принять религію Рама въ изложенів Крига-при непонимании Моисеева закова. Сущность еврейской религіи была въ обътованіяхъ. Гдъ они въ ученіи Нумы? У Крига представляется весьма страннымъ несоотвътствіе средствъ съ цёлями въ его теоріи. Нума пишетъ свои завъты, тіцательно заботится о томъ, чтобы ихъ сохранить, хоронить ихъ въ особомъ гробъ и что же получается въ результать? На книги наталкиваются черевъ стольтія и ихъ сжигають. Но главное конечно то, что теорія Крига стоить въ решительномъ противоречім и отвергается всемъ темъ, что написано о первоначальной исторіи Рима со времени Эннія (239-161) и до нашихъ дней. Римляне-вътвь арійцевъ и ихъ религія въ глубокой древности имфетъ много сходнаго съ върованіями другихъ арійскихъ племенъ. Юпитеръ, Юнона, Янусъ, Веста, все это много древиве Нумы, а тамъ идутъ dii minores: Сатурнъ, Консусъ, Волканусъ, Либеръ и Либера и затемъ обширная демонологія. Самъ Кригъ признасть, что до Нумы быль еще Ромуль, и было много племень въ Италів. Названные нами боги бевспорно древиве предполагаемаго перваго царя. Кригъ вырываеть изъ историческихъ повъствованій только то, что, ему кажется, при некоторыхъ натяжкахъ подтверждаетъ его мысль, но совершенно игнорируетъ то, что его опровергаетъ. Развъ тъ самые писатели, которыхъ цитируетъ онъ, не говорятъ, что въ правленіе Нумы храмъ Януса все время оставался закрытымъ, развъ они не говорятъ, что Нума воздвигъ алтарь Термину на капитолійскомъ холмъ. Отсутствіе идоловъ въ древнемъ Римъ-хотя бы и не безусловноенаходить себъ полное объяснение въ томъ, что римляне видъли въ своихъ божествахъ абстракціи и почитали ихъ подъ символами (Марса подъ символомъ некотораго копья, Юпитера-въ камив, въ храмв Вссты на форумв никогда не было ивображенія богини). Самыя сказанія объ учитель Пивагорейць Нумы должны бы внушить Кригу осторожность въ ихъ опенкв. Ииовгоръ по обычной хронологіи жиль 2-мя стольтіями позже Нумы и для того, чтобы въ преданіи хронологія такъ исказилась, нужно было не мало времени. И на самомъ дълъ сказанія

о Нумћ, на которыхъ хочетъ утвердиться Кригъ, поздняго происхожденія, они не идуть въ древность дале начала 1-ой пунической войны (264 до Р. Х.) и именотся вещественныя доказательства того, что ореолъ учителя религіи быль приданъ Нумъ значительно позже того, какъ образы другихъ царей приняли въ сказаніяхъ и представленіяхъ народа совершенно опредъленныя представленія. Всьмъ своимъ царямъ благодарные римляне поставили статуи. Ихъ по степени древности можно классифицировать на основаніи следующихъ признаковъ: 1) древнъйшіе-безъ туникъ и колецъ, 2) последующіе-въ туникахъ и безъ колеци, 3) поздитище-въ туникахъ и кольцахъ. Къ первому роду принадлежать статуи Ромула и Тита Тація, ко второму-Тулла Гостилія, Анна Марція и Тарквинія, къ третьему-Сервія Туллія и Нумы. Полагають, что статуя Нумѣ поставлена не ранве У-го стольтія. Хронологія статуй не соотвътствуетъ хронологіи царей, но послъдная въ настоящее всемя и не защищается никъмъ изъ ученыхъ. Число, имена и дъятельность этихъ царей, все проблематично. Самое имя Рима (Roma) теперь хотять ставить въ связь не съ Ромуломъ, но съ древнимъ ръчнымъ богомъ Румономъ (Rumonus), число Тарквиніевъ изъ 2 (Priscus и Superbus) сводять къ одному, и, простирая древность Рима далее половины VIII столетія до Р. X., съ другой стороны признаютъ, что судьбы Рима и гораздо позднъе этой даты окуганы совершеннымъ мракомъ. Но за всъмъ тъмъ если отвергнуть всъ показанія историковъ о первоисторіи Рима на томъ основаніи, что они слишкомъ поздняго происхожденія, что на нихъ опочиль духъ позднійшихъ эпохъ, національное самомнёніе, и если оставить силу только за приведенными свидътельствами Крига, то и тогда, въдь, изъ нихъ вовсе не вытекаетъ того, что утверждаетъ Кригъ, и отъ Кротона еще остается громадное разстояніе до Іерусалима.

Съ теоріей Крига, вообще говоря, и не считають пужнымъ считаться. Но есть въ ней нѣчто, что заслуживаетъ вниманія. Она развиваетъ на исторической почвѣ мысль, которая намъ представляется важной и въ сущности вѣрной. Мы говорили, что міръ не великъ по пространству. Поверхность, на исторой разыгрывается исторія человѣчества, менѣе 4 п 6377, 4², и

люди не могутъ подняться ни надъ этою поверхностью на висоту 10 верстъ, ни опуститься въ глубь ея на такое-же колечество. Такова не общирная историческая сцена, но и исторія человъчества, совершающаяся на ней и извъстная намъ, имъеть очень неглубокую древность. При всёхъ попыткахъ расширять рамки хронологіи древнихъ государствъ ни одинъ серьезный историкъ не поведеть насъ въ глубь въковъ более отдаленную, чёмъ 7 тысячь лёть. Изследователи опускають изъ виду эту хронологическую и географическую узкость исторіи. Они представляють себв, что на такомъ небольшомъ пространствъ земли, въ такое небольшое время и небольшіе народы могли разбиться на какія-то обособленныя и самозамкнутыя единицы. которыя не имели между собою ничего общаго, шли и развивались особенными путями. Противъ такого представленія, формулируемаго болбе или менве крайнимъ образомъ, Кригъ выдвигаетъ теорію сохраненія человічествомъ своего духовнаго единства, теорію постояннаго обращенія народовъ къ тому очагу, который, по нашему мижнію, содержаль истинный духовный огонь. Кригъ отмъчаетъ въ римскихъ законахъ и въ римской религіи, несомивино, ивчто такое, что должно признать приближающимся къ истинъ. Мы думаемъ, что во всемъ этомъ много правды и притомъ правды поучительной и важной, если откинуть мысль о путешествіи Нумы къ Езеніи. Римляне не любили путешествовать по морю и по природъ своей питали нерасположение къ водъ. Катонъ старшій сильно жаловался на то, что ему однажды пришлось совершить путешествіе по морю, которое онъ могъ-бы совершить и по сушв. Римскіе поэты, особенно Горацій, часто выражали свой ужасъ предъ водной стихіей... Это было въ позднівищія времена, да и во времена древнія у римлянъ уже были суда. Но это быль результать необходимости, а не страсти къ путешествіямъ. Всѣ преданія показывають что за мудростью римляне считали совершенно достаточнымъ паломничать въ великую Грецію. А когда таковая еще не возникла, чемъ отправляться въ отдаленныя страны, они могли поучиться у другихъ своихъ сосъдей, не южныхъ, а съверныхъ, именно этрусковъ. Этруске, загадочная народность, жили къ съверу отъ Тибра и были сосъдями латинянъ и сабиванъ. Несомнъвно, они имъли культуру несравненно высшую, чемъ датиняне и сабиняне. Скорте было учиться у вихъ, чёмъ предпринимать опасныя, отдаленныя и тяжелыя путешествія на азіатскій востокъ или пробираться по направденію къ этому востоку по дикимъ, малозаселеннымъ и неизследованными странами Европы. Молитва Соломона объ иноплеменникъ, который придетъ изъ земли далекой помолиться Богу израилеву, могла имъть въ виду тъхъ царей земли, о которыхъ говоритъ 3 Цар. Х, 24. Свътъ Іерусалима могъ быть замъченъ и привлечь къ себъ только тъхъ, которые были къ нему болье или менье близко, но Римь быль слишкомь далекъ и слишкомъ некультуренъ. Была другая народность, которая хорошо знала и Іерусалимъ, и Римъ, и Этрусковъ, и Грецію. Это финикіяне (сидоняне). Эти купцы древняго міра разносили съ собою культуру востока по всемъ берегамъ и островамъ Средиземнаго моря. Полагають, что они проникали и далее и добывали олово на Британскихъ островахъ. Они распространяли съ собою культъ Астаргы-Афродиты, (Aphrodet отъ Athtoret, Aztoret); обышивали оружіе (λόγγη отъ финикійскаго romach, romeh), вводили свои игры (хоттаβоς отъ kutab-ось, на которой балансировали чашу съ виномъ), развивали страсть къ золоту (хросос отъ финикійско-еврейскаго charuss), но они приносили и нъчто лучшее: они дали Европъ алфавитъ. Могли они разсказывать жителямъ отдаленной Европы и Африки и о своихъ сосъдяхъ евреяхъ, и о ихъ Богъ. Илія былъ въ Сарентъ Сидинской и, значить, между сидонянами были способные принать слово пророка. Могли быть таковые и между сидонскими моряками. Не тору, конечно, могли они привезти къ берегамъ Арно или Тибра, но мысль о высшемъ Богъ, о его пророкахъ, отдъльныя хорошія правила, все это могли повъдать люди отдаленнаго востока сынамъ Аппенинскаго полуострова. довольствоваться Последніе могли **узнаннымъ**, или отвергать его или, по указаніямъ купцовъ, сами отправлялись на востокъ, чтобы точнъе увнать то, въ чемъ уже изъ чужой ръчи можно было предположить нъчто близкое въ истинѣ. Мы полагаемъ, что послѣдняго не было во дни Нумы. Но однако уже и во дни Нумы жители Аппенинскаго полуострова (т. е. культурнѣйшіе изъ нихъ) могли слышать о евреяхъ, какъ носителяхъ особенной релягіи и какъ особенномъ народѣ, и могли уже узнавать о нѣкоторыхъ вѣрованіяхъ и обычаяхъ этого народа. Во всякомъ случаѣ разсужденіе Крига показываетъ, что въ вѣрованіяхъ древнихъ римлянъ былъ не одянъ грубый политеизмъ, но и было нѣчто возвышенное (только неисключительно, какъ полагаетъ Кригъ), и что римляне не были народомъ, отъ которыхъ истинная ветхозавѣтная церковь была отгорожена непроницаемою стѣною.

Но проникло-ли на самомъ деле что-нибудь къ римлянамъ отъ евреевъ, этого мы не можемъ утверждать и доказать съ несомнънностью. За то мы полагаемъ, что мы можемъ доказать это по отношенію къ другому арійскому народу-персамъ. Они выступають на арену всемірной исторіи въ самомъ концѣ VII-го стольтія до Р. Х. Приходять въ непосредственное соприкосновение съ евреями приблизительно въ 538 г. и послъ этого въ теченіе двухъ стольтій евреи имьють съ ними непрестанныя свошенія. Пов'єствованія священных вингъ ясно указывають, что евреи имъли вліяніе на персовъ (Исаія 45, 1-4; 2 Паралип. 36, 22-23, Есенрь-особ. V, 2 и VI, 1-8, 12, 17; 1 Ездр., Неемін, 2 Ездры, Данінлъ). Это не мінпало многимъ утверждать (особенно Мишелю Бреаль), что персы имѣли религіозное вліяніе на евреевъ. Ренанъ въ своей "исторін народа израильскаго" даже предполагаеть, что персы вліяли на вавилонянъ и чрезъ вавилонянъ на евреевъ. Выходитъ, что преемники вліяли на предшественниковъ, дъти на отцовъ. Ассировавилонская культура сказала свое последнее слово, когда начала говорить Персія. Евреи, во всякомъ случат, имели священныя книги задолго до дней Кира. Когда явились священныя книги персовъ? Въ той редакціи, въ которой они существують теперь (большая часть книгь авесты погибла, въ этой гибели обвиняли Александра Македонскаго, но въроятно въ этомъ виноваты арабы), они явились уже въ христіанское время. Въ какомъ видь они существовали во

вторую половину VI-го въка? На этотъ вопросъ вполнъ отвътить нельзя. Но мы прежде установимъ фактъ несомивннаго родства по происхождению некоторых пунктовъ персидскаго въроученія съ еврейскимъ и затімь уже постараемся показать, какъ нужно решать вопросъ объ этомъ родстве. Указывають 1) савдующіе сходные элементы между Библіей и авестой. Ученіе о Божественномъ единствъ (нъкоторые даже о троичности, теперь это оставлено), о твореніи, земномъ рай, древѣ жизни, о змѣѣ (вритра и аги), о творческомъ словѣ Honover (на самомъ деле Honover-не творческое слово, а молитва изъ 21 слова, особенно цънимая и постоянно читаемая маздейцами Отождествленіи Honover'сь Логосомъ есть результать ошибочнаго перевода, допущеннаго Анкетилемъ въ XIX гл. Ясны --слова vacem), о воскресеній тіль, страшном суді (соссіошъ) (непониманіе провін въ словахъ убійцы Смердиса, приводимыхъ Геродотомъ) и будущей жизни, учение о добрыхъ и влыхъ духахъ. Не во всъхъ пунктахъ, гдъ указываютъ сходство, опо существуеть действительно. Такъ, ученія о Божественномъ единствъ у персовъ на самомъ дълъ пикогда но было. Въ глубокой древности у нихъ уже встръчается развитый и непримиренный дуализмъ (Агура-Мазда и добрые духи. Ангро-Маіянусъ и злые духи), въ послідующее время у нихъ этотъ дуализмъ былъ сведенъ къ нѣкоему высшему единому метафизическому принципу (Церуане-Акерене), но это вовсе не было монотеизмомъ. Не было никогда у персовъ идеи о посредникъ между разгиъваннымъ Божествомъ и гръховнымъ человъчествомъ. Это свойство приписали Мисръ на основании слъдующихъ словъ Плутарха: άμφων μέσον; διά τοῦτο μεσίτην τόν Μίφραν καλοῦσιν οι Πέρσαι (De Iside et Osiride c. 46).

Но Мисра, культь котораго имёль успёхь въ позднёйшее время (въ правленіе Геліогобаса) быль однимь изъ свётлыхь духовь, вовсе не имёвшимь значенія посредника (Вендидать, опредёляющій въ большей своей части наказанія за преступленія, ясно показываеть, что маздейцы не находили нужды

<sup>1)</sup> C. de Harlez, la Bible et l'Avesta. Dictionaire apologét. 2 Edition. Сказавія персыдскія см. у Lenormant'a: l'Histoire ancienne de l'Orient. t. I.

ни въ какомъ посредникъ, и слова Плутарка о немъ должно понимать такъ: Ормулъ-свътъ, Ариманъ-мракъ, Мисрасреднее между ними-искра. Плодомъ подобнаго недоразумънія было толкование Honover въ смыслѣ Логоса, предположение въры у персовъ въ воскресение тълъ и т. п. Но помимо этихъ мнимыхъ или сомнительныхъ пунктовъ сходства имфются, полагаемъ, несомнънные: прежде всего въ сказани о творения міра. Ангро-найянуєт творить мірь въ шесть последовательныхъ періодовъ (обнимающихъ собою 365 дней) и оканчиваетъ свое дъло созданіемъ человъка, названнаго имъ Gayomaratan -жизнь смертная-который и выходить безпорочнымъ изъ рукъ Создателя. По Бундегешу, первые люди согрёшили следующимъ образомъ. Первый человъкъ называется у правцевъ Уіта и у видійцевъ Уіта. Сынъ неба, а не человівкь Уіта, соединяеть въ себъ черты, которыя Бытіе приписываеть Адаму и Ною-отцамъ до и послъпотопнаго человъчества. Позднъе Уіта является просто первымъ царемъ иранцевъ, но царемъ, жизнь котораго, какъ и жизнь его подданныхъ, проходитъ среди райскаго блаженства, въ раю Airiana Vaedia-жилище первыхъ людей. Но послё нёкотораго періода жизни чистой и безгрешной Уіта совершиль грехь, который отяготель на его потомствъ, и этотъ гръхъ, заставившій его потерять могущество и выбросившій его за предёлы райской земли, отдаетъ его во власть змъя, злаго змъя Анграмайяніуса, который и заставляеть его погибнуть въ ужасныхъ мученіяхъ. Позднъе въ Бундегешъ Уіта уже не ввляется ни первымъ человъкомъ, ни первымъ царемъ. Исторія паденія, которое заставляеть Уіта терять свое эдемское блаженство и подпадать во власть врага, всегда остается связанною съ именемъ этого героя. Но это паденіе-не первый грёхъ. Грёхъ первый, приписываемый предкамъ, отъ которыхъ происходятъ всв люди, относится здёсь къ Maschia и Maschiana. Вотъ сказаніе Бундегеша о первомъ грвхв. "Человвкъ быль, отецъ міра быль. Небо назначено было ему подъ условіемъ, чтобы онъ быль покорень сердцемъ, чтобы онъ со смиреніемъ дівламъ дівло закона, чтобы онъ быль чисть въ своихъ мысляхъ, чисть въ своихъ словахъ, чистъ въ своихъ дъйствіяхъ, и чтобы онъ

не привываль девь (демоновь). При такихь условіяхь мужчина и женщина должны были составлять взаимно счастіе другь друга. Таковы были въ началв ихъ мысли, таковы были ихъ дъла. Они сблизились и жили вмъстъ. Сначала они говорили эти слова: Агурамазда далъ воду, землю, деревья, животныхъ, звъзды, луну, солнце и всь блага, которыя идуть отъ чистаго корня и отъ чистаго плода. Но потомъ ложь покрыла ихъ сердце, она извратила ихъ расположенія и сказала имъ: Ангромайянусь даль воду, землю, деревья, животныхъ и все то, что названо выше. Въ началъ Ангромайянусъ обманулъ ихъ относительно девъ и до конца этотъ жестокій искаль только погибели ихъ. Повъривъ его лжи, оба они стали подобны демовамъ, и ихъ души будутъ въ аду до обновленія тёла. Они питались въ теченіе 30 дней, они покрывались черными одеждами; черезъ 30 дней они пошли на охоту, бълая коза предстала имъ, они извлекли своими устами молоко изъ ея сосцовъ и питались этимъ молокомъ, которое доставляло имъ много удовольствія. Дева, который говорить ложь, сталь болье смылымъ, онъ предсталъ во второй разъ и принесъ имъ плоды, которые они вли, и вследствие этого изъ ста преимуществъ, которыми они пользовались, у нихъ не осталось ни одного. Послъ 30 дней и 30 ночей сърый и бълый баранъ предсталъ, они отръвали у него лъвое ухо. Наученые небесными язятами они извлекли огонь изъ дерева коперъ, ударяя по немъ кускомъ древа. Оба они удивились древесному огоню, они раздули его дыханіемъ устъ, они зажгли сначала куски дерева кона, потомъ финиковаго и потомъ мирты. Они изжарили барана, котораго разрезали на 3 части... Съевши мясо собаки, они покрылись шкурою этого животнаго, они предались потомъ охотъ и сдълали себъ жилища изъ шкуры дикихъ звърей". Рядомъ съ этимъ сказаніемъ въ авесть находится другое гораздо бол'ве древняго происхожденія объ Уіт'в. Съ Имою связывается и преданіе о потопъ. У Иранцевъ разскавывается, что Уіта, быль уведомлень Агурамаздою благимь богомь о томъ, что земля будеть опустошена разрушительнымь наводнениемь. Богь приказаль ему построить убъжище-- садъ квадратной формы

vara, защищенный плотиною и ввести туда начатки людей, животныхъ и растеній, чтобы сохранить ихъ отъ уничтоженія. Действительно, когда произошло наводненіе, садъ Уіта одинъ быль пощаженъ со всёмъ тёмъ, что въ немъ находилось. И весть спасенія была принесена птицею Каршипта, посланною Агурамаздою.

Есть сходство и между персидскою и Богооткровенною релитіею въ ученій о добрыхъ и злыхъ духахъ, но здёсь оно, однако, не таково, чтобы заставляло необходимо предполагать родство по происхожденію. Есть сходство между авестическими сказаніями и новозав'ятнымъ ученіемъ о последнемъ судів, мы уб'яждены, что эти сказанія Бундегеша заимствованы отъ христіанъ, но намъ в'ятъ нужды касаться теперь этихъ вопросовъ, намъ теперь нужно только доказать, что элементы родственные съ ветхозав'ятнымъ ученіемъ персы заимствовали у евреевъ. Думаемъ, что это долженъ признать каждый безпристрастный изследователь.

Персы-арійцы по происхожденію, и поэтому ихъ религія въ своихъ древићишихъ частяхъ представляетъ сходство съ древнъйшею религіею ведъ. Доказать это очень легко. Древнее божество пранцевъ Мисра ("союзъ", "върность"). Это-Митра ("другъ" по санскрит.) ведъ. Въ ведахъ онъ изображается, какъ благосклонный богъ-покровитель", который охраняеть своихъ поклонниковъ отъ болъзней, смерти и гибели, умножаетъ богатство и посылаетъ людямъ здоровье, но, не смотря на все это, следуеть опасаться его гиева. Мы не хотимь подвергнуться гитву Митры, любимъйшаго изъ мужей". Последній предикать, конечно, имфетъ въ виду умиротворение Божества 1). Точно также одинъ изъ древнейшихъ светлыхъ духовъ авесты Аріаманъ есть древній богь и ведь, принадлежащій къ азурамь. Затемъ великимъ почитаніемъ у персовъ пользовалась Хомабожество и вивств опьяняющій напитокъ, добываемый изъ священнаго растенія. Этотъ хома есть сома индусовъ. Это-тоже божество и священный напитокъ. Какъ последнимъ, имъ пови-

<sup>1)</sup> Шантепи, Истор. религ. Русск. переводь, Т. 2, стр. 20.

димому сильно влоупотребляль Индра. Никто изъ изследователей не сомнавается относительно названных нами божествъ, что они имъють общее происхождение у азіатских арійцевь. Самый дуализмъ, такъ обостренный въ религи персовъ, представляеть собою родство съ ученіемъ индусовъ о борьб'є свізтлыхъ и темныхъ силъ и не имбетъ сходства и родства съ семитическими представленіями о мірѣ боговъ, гдѣ зло никогда не мыслилось какъ принципъ равноправный съ верховнымъ Богомъ. Но вотъ, въ этотъ рядъ и въ эту систему арійскихъ теологическихъ представленій неожиданно врываются семитическія и прамо еврейскія сказанія и върованія. Таково представление о древъ жизни. Древо жизни фигурируетъ въ самыхъ древнихъ предавіяхъ Халдеи. На цилиндрахъ оно изображается охраняемымъ двумя херувимами. Точно также "земной рай", "потопъ", какъ онъ представляется въ авестъ (потопъ Ману у индусовъ имъетъ совсъмъ другой характерь) не находиль себь ничего соотвытствующаго въ арійскихъ сказаніяхъ. Относительно раз нужно сдёлать слёдующее замічаніе. LXX переводять рай словомь Парабеков, Указывають, что это слово персидскаго происхожденія. Paradaezas-садь. Отсюда, говорять, слёдуеть, что библейскій тарабывос имъетъ свое происхождение въ персидскомъ Paradaezas. Разсуждая такъ, забываютъ, что въ Библіи земной рай называется Gan, а въ авеств-vara, и следовательно филологію въ данномъ случав можно оставить совершенно въ поков. Верно, что садъ по персидски Paradaezas; можно считать въроятнымъ, что его натурализоваль въ языческомъ языкв Ксенофонтъ (садъ для удовольствія, паркъ для охоты, садъ, насаженный избранвыми растеніями и т. д.). И затімъ переводчики LXX обозначили имъ понятіе Gan. Очевидно, эта исторія слова не имбетъ отношенія къ вопросу о происхожденіи сказаній о "Gan" и "уага". Но самое сказаніе о уага, написанное въ Бундегешъ на явыкв сассанидовь, во всякомь случав, гораздо позднайшаго происхожденія, чёмъ 2 гл. кн. Бытія. Нёкоторые умудрялись говорить, что змъй III гл. кн. Бытія есть аримань персовъ. Но ариманъ никогда не изображался въ книгахъ Заро-

астра подъ образомъ зикя (неправильный переводъ одного мк-Бундегеша III могъ подать мысль о сближении Аримана съ змёсмъ бытія. Текстъ быль переведенъ: Ариманъ проникъ въ міръ въ образв змвя; на самомъ дель следуеть: Ариманъ проникъ въ міръ по способу вивя, и въ следующемъ стихъ говорится, что онъ перелетаетъ съ мъста на мъсто подобно мухё). Змёй-пскуситель есть семитическій образь. На одномъ вавилонскомъ цилиндръ изображены 2 фигуры, стоящія по 2 стороны дерева и срывающія плоды, между темъ какъ змёй поднявшись сзади съ лёвой стороны, наблюдаетъ ихъ н поворотиль къ нимъ свою голову. Эти образы и эти сказанія проникли къ персамъ. О персахъ и говорятъ, что они, будучи арійцами по происхожденію, суть семиты по своимъ върованіямъ. Что между сказаніями авесты и Библіи есть сходство это безпорно. Что это сходство можеть быть объяснено только родствомъ по происхожденію, въ этомъ нельзя сомнаваться. Думаемъ, что не должно сомнъваться и въ томъ, что это родство есть результать религіозныхь заимствованій персовъ у евреевъ. Такъ представляетъ намъ это дело Библія, въ этой мысли утверждають и историческія (ассиро-вавилонскіе намятники), и филологическія (языкъ частей авесты, говорящихъ сходное съ Библіей) данныя. Политика Кира по отношенію къ религіямъ покоренныхъ народовъ, была политикою всёхъ мудрыхъ всемірныхъ завоевателей, онъ покровительствоваль этимъ религіямъ и объявлялъ себя почитателемъ признаваемыхъ ими боговъ. Въ своихъ указахъ, къ вавилонянамъ, онъ говоритъ о почитаніи Небо, Бэла, въ своемъ обращеніи къ евреямъ онъ говорить объ истинномъ Богв. Можеть быть у этихъ всемірныхъ завоевателей, стремившихся создать всемірную монархію. была и мысль о Единомъ Высшемъ Монархъ. Мы думаемъ, что она была. Мудрецъ изъ того, что онъ слушаетъ, извлекаетъ назидательное, слушатель обыкновенный останавливаетъ свое вниманіе на интересномъ. Отсюда сохраненіе библейскихъ сказаній у вавилонянь и въ авесть. Что они здысь непервоначадьны, что они не суть нѣчто самобытное, это доказывается тьмъ, что въ указанныхъ источникахъ, они характеризуются двумя чертами: они не связны съ системой (въ авеств они даже противорвчатъ другимъ ея частямъ) и они не освящены глубокою нравственною идеею. Въ Библіи твореніе, паденіе, потопъ, эти событія—ключъ къ пониманію всей исторіи человвчества.

Отсюда нашъ выводъ, что персы въ религіозномъ отношеніи были учениками евреевъ. Насколько и чему они научились, мы не знаемъ въ точности. Но позволительно думать, что они вынесли изъ своего знакомства съ богоизбраннымъ народомъ нетолько знаніе ніжоторыхъ интересныхъ исторій, но и знаніе нъкоторыхъ высокихъ религіозныхъ и нравственныхъ истинъ. Въ религіи персовъ нётъ чистаго, но есть некоторый относительный монотензив (мы употребляемь это выражение совствивне въ смыслъ гепотеизма). Мы разумъемъ подъ этимъ, что ихъ Агура-Мазда въ ихъ молитвахъ и почитаніяхъ очень часто надъляется предикатами истиннаго Бога, и образы другихъ боговъ тускивють, бледивють и стушевываются. Древивище арійцы были политеистами, даже къ отвлеченно-философскому монизму они приближались только въ позднейшее время. Можетъ быть долгое общение съ евреями позволило персамъ идти быстрве въ двлв религіознаго развитія, какъ быстро прошла ихъ политическая исторія.

Нравственныя правила маздеизма часто чисты и высоки. Можетъ быть и здёсь позволительно видёть еврейское вліяніе и даже, пожалуй, скорье вліяніе пророковъ, чемъ вліяніе Моисеева закона.

Такъ, Кригъ отыскиваетъ слъды вліянія Моисеева закона на Нуму и римлянъ; а мы полагаемъ, что на вавилонянахъ видно вліяніе откровенія праотцовъ и на персахъ вліяніе пророковъ. Праотцы, Моисей и пророки говорили такимъ образомъ не одному богоизбранному народу, но возвъщали, чрезъ богоизбранный народъ, истины всему человъчеству. Только до времени эти истины воспринимались туго и слабо, и свътъ Логоса, свътившійся въ богоизбранномъ народъ, слабо мерцалъ среди другихъ племенъ и земель. Указанія на пріобщеніе народовъ къ боготкровенной истинъ, идущія изъ древности, мы видимъ, скудны. Древность человъчества характеризуется скоръе тъмъ, что народы уходили отъ лица Божія, чъмъ приближались къ Богу. Однако это удаленіе на страну далече было только временнымъ. Причта о блудномъ сынъ нашла себъ выраженіе въ исторіи человьчества. Народы, достигнувъ той степени культуры, когда исчезаетъ безпричинное самодовольство и является желаніе выйти изъ самозамкнутости, стали приходить въ болье близкое соприкосновеніе между собою, стали чаще, и притомъ на духовной почвъ сталкиваться съ носителями ветхозавътнаго откровенія, и истины этого откровенія стали шире распространяться по міру. Это произошло, когда владычество персовъ смѣнилось владычествомъ грековъ.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Психологическія условія происхожденія языка.

Для происхожденія языка, понимаемаго въ смысле членораздъльной ръчи, необходимы двоякаго рода условія: физіологическія и психологическія. Физіологическія условія для происхожденія языка свойственны, какъ людямъ, за исключеніемъ глухонфимхъ, такъ и некоторымъ животнымъ. Некоторыя изъ животныхъ, по словамъ Макса Мюллера, одарены всеми физичеекими условіями для внятнаго произношенія словъ 1). Не смотря однако на это, у животныхъ нътъ языка, понимаемаго въ смыслів членораздівльной рівчи. Животныя, по словамъ Тэна, никогда не переходять за періодъ междометій и звукоподражаній 3). Очевидно, такимъ образомъ, что главная причина, обусловливающая происхождение языка, лежить въ области психологическихъ условій. Неудивительно поэтому, что нівкоторые психологи, напримъръ, М. Мюллеръ 3) и Потебня 4) въ языкъ видятъ существенное различіе между человъкомъ и животнымъ. Только человъкъ можетъ создать себъ такое средство пониманія, какъ языкъ; но это созданіе, кромъ физіологическихъ условій, предполагаеть въ человіческой душі ей исключительно свойственное совершенство всёхъ ся движеній-особую силу, определимую тольку по результатамъ ея деятельности. Для выполненія нашей задачи и естественні прежде всего обратиться къ разсмотренію этихъ результатовъ, какъ вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Левців по наукі о языкі" 1865 г. стр. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Объ ум'в и познаніи"—стр. 529.

<sup>3)</sup> Ibidem, crp. 269.

<sup>4) &</sup>quot;Мысль и языкъ" 1892 г. стр. 111.

раженія этой душевной силы человіка, или, говоря иначе, мы должны обратиться къ разсмотрівнію того процесса, который подмітчень компетентными психологами въ душі дитяти при образованіи у него языка. Это разсмотрівніе отчасти и укажеть намь на существованіе въ человікі такихь душевныхь способностей, благодаря которымь только и можеть возникнуть явыкь и которыя являются такимь образомь условіями происхожденія языка. Воть этоть процессь.

Сначала ребенокъ употребляетъ свой голосовой органъ безсознательно и въ силу рефлективнаго действія, начинаетъ такимъ образомъ переходить отъ нечленораздёльныхъ звуковъ къ звукамъ членораздёльнымъ 1). Такимъ образомъ на первыхъ поракъ языкъ человъка ничъмъ не отличается отъ языка животныхъ 2). Но на следующей ступени даннаго процесса и оказывается превосходство человека предъ животнымъ, въ томъ, что дитя въ состояніи понимать звукъ, какъ знакъ мысли или представленія 3). Правда на первыхъ еще порахъ, согласно съ исторіей психическаго развитія дитяти, каждое слово имбеть для дитяти двойственный характеръ: 1) собственнаго имени и символа индивидуальнаго объекта, съ которымъ оно связано 4) (напр. стуломъ ребенокъ наз. известный лишь ему стулъ) 2) то или другое слово для дитяти есть нвито общее, общій признакъ 5) (напр. по свойству сахара "сладости" ребенокъ наз. именемъ "сахаръ" и другіе предметы, имфющіе сладкій вкусъ!. Но ребенокъ весьма скоро начиваетъ, на основани опыта, прилагать такія слова, какъ стуль, столь, кровать-къ цёлымь классамъ предметовъ и узнавать въ нихъ символъ обобщенныхъ или отвлеченныхъ понятій. Всѣ слова мало-помалу овъ начинаетъ употреблять для выраженія ими обобщенныхъ представленій предметовъ 6), онъ начинаеть присоединять къ сло-

<sup>1)</sup> Тэнъ "объ умё и познанія" стр. 508. Потебни "Мысль и языкъ" стр. 96. Журналь "Филол. записки" 1892 г. вып. 2-ой. "Отнош. языка къ мысли", солок. стр. 49.

<sup>2)</sup> Потебин Ibidem стр. 96.

<sup>3)</sup> Тэйлоръ "Антропологія" стр. 121.

<sup>4)</sup> Карпентеръ "Основанія физіологіи ума" стр. 193.

<sup>5)</sup> Тэнъ. Ibidem стр. 508.

<sup>6)</sup> Карпентеръ "Основ. физіол. ума" стр. 193.

вамъ понятія и самопроизвольно обобщаєть ихъ. Нужно, конечно, согласиться съ тёмъ, что говоръ ребенка еще непостояненъ. У него вётъ постоянства въ звукахъ и словахъ, которые вызывалъ у него одинъ и тотъ же предметъ. Только позже закрёпляется у него ассоціяція между названіемъ и образомъ или воспріятіемъ предмета <sup>1</sup>), ассоціяція, замёняющая непосредственное рефлективное движеніе <sup>2</sup>).

Изъ этого общаго начертанія психическаго процесса, совершающагося въ душть дитяти при образованіи у него языка, уже не трудно вывести и тт духовныя способности, которыми обладаетъ человъкъ, какъ условіями происхожденія языка.

Какъ на такое условіе многіе психологи указывають на разумь въ широкомъ смыслѣ этого слова, поскольку разумъ является источникомъ всѣхъ психологическихъ условій происхожденія членораздѣльной рѣчи.

Языкъ, какъ органъ выраженія мыслей человека, находится въ прямой непосредственной связи и зависимости отъ разума 3), онъ есть истинный органъ нашего ума 4). Вся жизнь языка идетъ параллельно съ жизнію ума и совершается подъ его вліяніемъ 5). Дівиствительно языкъ, не есть нівчто непосредственно данное человъку, онъ не есть даръ боговъ въ точномъ смыслъ слова, какъ думалъ еще древній мудрецъ Платонъ. Языкъ могъ произойти лишь при помощи сложнаго процесса мыслительной деятельности человека. При изследовании какого-либо языка мы находимъ, что большинство употребительвыхъ словъ не обнаруживаетъ той связи между звукомъ и смысломъ, которая столь очевидна въ естественныхъ и самоивъяснительныхъ словахъ. Это потому, говоритъ Тейлоръ, что источникь языка заключается въ умственныхъ процессахъ, совершающихся и теперь и не превышающихъ умственнаго уровня детей и дикарей <sup>6</sup>). По мнёнію М. Мюллера и Тэна

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тэнъ. Ibidem стр. 508.

Потебни. Ibidem стр. 98.

Загорскій. Основ. рац. нан суб. исихологів стр. 25. "Филолог, записки" ibidem стр. 28.

<sup>4)</sup> М. Мюллеръ. "Лекцін по наукѣ о языкъ".

<sup>5)</sup> Карпентеръ «Основанія физ. ума».

<sup>6)</sup> Антропологія, 2-е изд. 1898 г. стр. 127.

мысли безъ словъ ничто; говорить—значитъ думать вслухъ. Слово есть воплощенная мысль 1), а мысль, какъ говоритъ Карпентеръ, есть способъ воплощенія умственныхъ процессовъ2). Такимъ образомъ на языкъ въ сильной степени отображается строй и характеръ мышленія 3). Вотъ почему Аристотель и Кантъ смотрятъ на языкъ, какъ на логическое построеніе, въ основъ котораго лежатъ не только логическія, но и философскія начала.

Въ самомъ деле, только благодаря способности человека къ отвлеченному мышленію, по мнёнію нёкоторыхъ психологовъ, человъкъ можетъ составлять или образовывать понятія, а возможностію образованія последнихъ, по метнію названныхъ философовъ, обусловливается и возможность образованія языка. По крайней мёрё, такъ смотрять на это Максъ Мюллеръ 4), профессоръ Овсянико-Куликовскій 5) и др. Они поставляють происхождение языка въ тесную связь съ понятиями, какъ отличительной особенностію человіка по сравненію съ животными; отвлеченныя понятія, какъ извъстно, свойственны и глухонъмымъ 6), не имъютъ мъста Y Такимъ образомъ, образуя понятія, человъкъ неизбъжно вырабатываеть и слова, которыя, исходя изъ простыхъ мыслей, восходять до самыхъ трудныхъ терминовъ, употребляемыхъ законоведомъ, математикомъ и философомъ. Какъ следствіе отвлеченнаго мышленія, слова выражають лишь общія черты ощущеній или представленій. Они всегда отвлечены, накогда не доходять до того, чтобы объяснить и выразить конкретныя вещи или конкретныя представленія нашей души 7). Для представленія тесной зависимости языка отъ мышленія можно указать и на обратное явленіе, т. е., на значеніе языка для развитія нашего познанія. Въ мысли нашей признакъ существуєть неразрывно съ предметомъ, и, только благодаря строю нашего

<sup>1) &</sup>quot;Лекція по наукь о яз." 1865 г. стр. 294. "Объ умь и познаніи" стр. 527-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Осн. физ. ума" 1877 г. стр. 193.

<sup>3) &</sup>quot;Изъ исторіи души" Каптерева стр. 5.

<sup>4)</sup> Ibidem crp. 290 H 294.

<sup>5) &</sup>quot;Язывъ и невусство" 1895 г. стр. 15, 21 и 22.

<sup>6)</sup> Тейлоръ "Антропологія" стр. 131.

<sup>7)</sup> Потебни. "Мысль и язывь" стр. 101.

языка, мы можемъ порознь разсматривать то, что въ действительности представляется нераздёльнымъ единствомъ. Еслибы строй языка не допускаль отдёльнаго обозначенія признаковькаждаго порознь, а выражаль однимь знакомь всю совокупность ихъ, включая туда же и самый предметь, которому эти признаки принадлежать, то самый процессь отвлеченія становился бы невозможнымъ: не отъ чего было бы отвлекать и нечего отвлекать, -- все сливалось бы въ сложномъ единствъ психическаго состоянія. Какъ бы то ни было, человъкъ принимаетъ въ созданіи языка самое живое участіе, онъ пускаеть въ ходъ въ этомъ случат присущую ему творческую способность. Между твиъ знаніе животныхъ является пассивно воспріемлющимъ въ виду неспособности ихъ къ отвлеченному мышленію и слёд., къ образованію понятій. Отсутствіемъ же у животныхъ способности-создавать понятія и объясняется, по мижнію указанныхъ выше психологовъ, отсутствіе у нихъ языка. Что же касается звуковъ издаваемыхъ животными, то они суть не что иное, какъ непроизвольныя выраженія чувственнаго возбужденія (боли, радости), половаго влеченія и стремленія къ самосохраненію. Нікоторыя изъ животныхъ (напр. попугаи) могутъ подражать человъческому голосу, но безъ смысла и пониманія.

Но, конечно, языкъ нельзя поставлять въ тёсную связь лишь съ одними понятіями. Такой взглядъ былъ бы слишкомъ узокъ и не оправдывался бы исторіею умственнаго развитія человёка, которая представляетъ такія эпохи, когда языкъ существовалъ, но понятій не было 1). Дёло въ томъ, что языкъ захватываетъ мышленіе не въ тёсномъ значеніи слова—мышленіе посредствомъ "понятій", а въ обширномъ,—мышленіе вообще въ его основныхъ элементарныхъ процессахъ, посредствомъ какихъ бы формъ оно не совершалось 2).

Такимъ образомъ выходить, что указывая на разумъ и вообще на мыслительныя способности человъка, какъ на общія психологическія условія происхожденія языка, мы тъмъ не менъе еще не указали частнъйшаго и вмъстъ съ этимъ болье

<sup>1)</sup> Каптеревъ. "Изъ ист. души" стр. 2. Потебни "Записки по рус. граммат." 1, 80.

<sup>2)</sup> Каптеревъ-стр. 3.

опредъленнаго психическаго условія для происхожденія языка. Въ самомъ дълъ, изложенный нами взглядъ на предложенную тему, выражаясь словами Лёббока, "еще не вносить въ нашъ умъ опредъленнаго представленія" 1). Такое замъчаніе Лёббокъ сдёлаль по поводу следующихъ словъ М. Мюллера: "человекъ обладаетъ способностію придавать понятіямъ, естественно возникающимъ въ его умъ, членораздъльныя выраженія. Способность эта инстинктъ ума, столь же неопредылимый, какъ и всякій другой инстинкть". Не даеть опреділеннаго отвіта на этотъ предметъ и самъ Лёббокъ. То же нужно сказать и о Тэйлоръ. "Мы имфемъ только право, говорить Тэйлоръ, утверждать, что, судя по всёмъ извёстнымъ намъ человёческимъ способамъ подбора знаковъ, всегда существуетъ какая-вибудь подходящая причина или связь, приводимая къ принаровленію каждаго спеціальнаго звука къ выраженію каждой спеціальной иысли. Это самое основательное мибніе, какого можно держаться относительно знаменитой задачи о психологическихъ условіяхь происхожденія языка" 2). Но въ чемъ выражается эта внутренняя причина или связь между мыслью и ея выраженіемъ, изъ приведенныхъ и дальнъйшихъ словъ Тойлора не видно.

Переходя къ разрѣшенію предложеннаго нами вопроса, мы можемъ сказать, что главное психологическое условіе происхожденія языка заключается въ томъ, что представленія получають въ душѣ человѣка прочное и опредѣленное въ качественномъ отношеніи содержаніе и становятся, вслѣдствіе этого, прочною собственностью души, неизмѣняемою единичными актами ощущенія и представленія. Говоря иначе, это условіе состоитъ въ способности человѣка къ закрѣпленію въ его душѣ цѣлыхъ рядовъ представленій.

Но такъ какъ основными законами образованія рядовъ представленій являются сліяніе и ассоціація представленій, то очевидно, въ виду ближайшаго ихъ отношенія къ нашей задачъ намъ необходимо коснуться и этихъ послёднихъ.

Сліяніе представленій происходить тогда, когда два различныхъ представленія принимаются сознаніемъ за одно и то же,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Начало цивилизацін" 1889 г. стр. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Антропологія стр. 128.

напр., когда намъ кажется, что мы видимъ знакомый предметъ, между тѣмъ какъ передъ нашимъ взоромъ оказывается совершенно другой. Значеніе закона сліянія представленій по отношенію къ данному вопросу сказывается въ томъ, что имъ объясняется одно изъ первыхъ и важнѣйшихъ явленій памяти. Это явленіе, какъ сказано выше, состоитъ въ томъ, что представленія получаютъ твердо опредѣленное въ качественномъ отношеніи содержаніе и становятся, вслѣдствіе этого, прочною собственностью души человѣка.

Отсюда открывается, что, "говоря о значеніи закона сліянія представленій, какъ психическаго условія происхожденія языка, мы коснулись отношенія къ данному вопросу одной изъ психическихъ способностей человъка-памяти. Было бы непростительною ошибкою съ нашей стороны, еслибы мы отвергли значеніе памяти для происхожденія языка, потому что произнести звукъ мы можемъ только тогда, когда память наша сохраняеть намь отпечатокь его артикуляции 1). Для образованія языка человъку необходимо подыскать нѣкоторый звукъ, какъ подходящій знакъ или символъ RLL каждой его мысли; затымъ необходимо установить твердую связь между словомъ и извъстнымъ предметомъ, необходимо установить твердую связь рядовъ представленій. Послёдняя задача и есть дело памяти человека, который старается поставить представленія въ такія отношенія между собою, которыя онъ признаеть за условія образованія прочныхъ рядовъ представленій. Въ свойствахъ памяти заключается также и духовное различіе между людьми, имфющими языкъ, и между животными, не имфюшими языка.

Закрѣпленію въ душѣ человѣка прочныхъ представленій и установленію твердой связи между звукомъ и мыслію способствуетъ также и указанный выше, свойственный человѣку, такъ называемый законъ ассоціаціи представленій, который такимъ образомъ является дальнѣйшимъ психическимъ условіемъ происхожденія изыка <sup>2</sup>).

Разумбемъ здъсь законъ ассоціаціи по сходству и смежности.

<sup>1)</sup> Н. Крушевскій "Очервъ науки о языкь" 1883 г. стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потебии. Ibidem-стр. 98.

Слова для выраженія нашихъ мыслей выбираются или въ силу сходства звуковъ, или по связи идей, неръдко столь причудливой и странной, что мы не въ состояніи возстановить истинное происхожденіе даже такихъ словъ, которыя возникли въ наше время 1). Укажемъ поэтому на значеніе "закона ассоціяціи по сходству" для происхожденія языка.

Всякое слово свявано съ другими словами узами ассоціацін по сходству, которое будеть не только внешнимъ, но и внутреннимъ. Вследствіе "закона ассоціаціи по сходству" слова должны укладываться въ нашемъ уме въ системы или геезда. Иначе говоря, всякое слово по закону ассоціаціи сходства способно возбуждать въ насъ другія слова, съ которыми оно сходно и возбуждается этими словами. Такимъ образомъ ассоціаація уходства делаеть возожнымь творчество въ языків. Воть почему слова, связанныя слабыми узами сходства съ другими словами или вовсе на нихъ непохожія, весьма легко забываются 2). Не менъе, если не болъе важное значение для происхожденія языка представляеть собою законь ассоціаціи по смежности. Большая часть словъ есть сочетание гласнаго звука съ согласнымъ по смежности. Каждое слово есть не что иное, какъ заученная, т. е., ставшая прочною, вследствіе повторенія, ассоціація согласныхъ и гласныхъ звуковъ и слоговъ, изъ нихъ состоящихъ. Эти ассоціаціи звуковъ гласныхъ и согласныхъ или словъ образуются въ новые последовательные ряды целыхъ реченій, которыя, повторянсь въ одномъ порядкі, становятся привычными и прочными <sup>в</sup>). Масса такихъ ассоціацій способствуетъ особенной быстротв разговорной рвчи. У насъ всегда много не только готовыхъ словъ, но и цёлыхъ группъ ихъ или фразъ. На законъ ассоціаціи по смежности следующихъ другь за другомъ звуковъ основывается заучиваніе цёлыхъ рядовъ совершенно непонятныхъ словъ. Что действительно законъ ассоціаціи по смежности имъеть значеніе для происхожденія языка, это видно изъ тъкъ случаевъ, когда кто пытается говорить на языкъ, которымъ не совершенно владъетъ: сейчасъ же гово-

<sup>1)</sup> Д. Лёббовъ. "Начало цивилизація" 1889 г. стр. 290.

<sup>2)</sup> Н. Крушевскій "Очеркъ науки о языкін 1883 г. стр. 69.

<sup>3)</sup> Крушевскій. Ibidem стр. 65, 67 и 129. Снегиревь "Психологія" стр. 326 и 327.

рящій чувствуеть, что хотя мысль и есть для выраженія, но нътъ словъ, т. е., ассоціація безсильна скоро и безошибочно воспроизводить подходящія слова 1). Дополнимь эту мысль. Невозможно было бы цёлесообразно пользоваться языкомъ, если не сказать болве, т. е. что его и не было бы, если бы слово не вызывало въ умъ мысли и наоборотъ, мысль не вызывала слова. Связь между мыслью и языкомъ образуется самая тёсная и крвпкая изъ всвяъ известныхъ намъ ассоціацій: до того быстро слово возбуждаеть мысль и мысль возбуждаеть слово,... что обыкновенно кажется, будто бы мысль есть слово и мыслимъ мы словами. Посему, когда мы выражаемъ свою мысль въ словахъ, то это значить, что она, по ассоціаціи смежности вызываеть рядь словь, соответствующихь ей по своему вначенію; когда мы слушаемъ говорящаго, слова возбуждаютъ мысль, имъ соотвътствующую и мы говоримъ тогда, что понимаемъ высказанную різчь 2). Но конечно, существуєть ди подное и точное соответствие между мыслію и словомъ, это уже, вопросъ другой. Такимъ образомъ каждое слово наше получаетъ твердый и определенный символь известной идеи, благодаря тому, какъ говоритъ Снегиревъ, "что идеи ассоціируются съ тъмъ или другимъ произвольнымъ составомъ звуковъ по смежности, вследствіе чего произнесеніе ихъ само собою вызываетъ, какъ бы напоминаетъ идею, связанную съ нимъ и представляющуюся какъ бы заключенною въ нихъ 3).

Вотъ почему, по выраженію Потебни, "слово есть орудіе апперцепціи" или психическаго сужденія.

Резюмируя все сейчасъ сказанное о значении ассоціацій по сходству и смежности по вопросу о происхожденіи языка, можно сказать, что слова своимъ происхожденіемъ обязаны ассоціаціямъ сходства, а своимъ значеніемъ ассоціаціямъ смежности<sup>4</sup>). Можно замітить еще и то, что ассоціація представленій есть боліве раннее явленіе въ процессів образованія языка, нежели непосредственное сходство звука съ чувственнымъ образомъ

<sup>1)</sup> Владиславлевъ. "Психологія" т. 2-й стр. 242.

<sup>2)</sup> Владиславлевь. Ibidem стр. 43. "Филолог. записки". Ibidem стр. 32 и 36.

<sup>3)</sup> Светиревъ. 1bidem стр. 420.

<sup>4)</sup> Крушевскій. lbidem—стр. 129 в 147.

предмета <sup>1</sup>), указываемое нѣкоторыми психологами, разрѣшающими вопросъ о происхожденіи языка.

Примъчаніе. Ассоціація представленій, конечно, существуєть и у животныхь, но она имѣеть у нихъ совершенно другой оттѣнокь и характерь,—именно характерь чувственный. Тэнъ приводить въ примѣръ лающую собаку на кошку. По ассоціаціи лай собаки вызываеть у кошки лишь образь или чувственное представленіе бросающейся собаки и пары клыковъ, которые сейчась войдуть въ ея шкуру и только 3). Вслѣдствіе такого чувственнаго характера ассоціаціи представленій у животныхъ, послѣднія лишены одного изъ важнѣйшихъ психическихъ условій происхожденія языка.

Итакъ, благодаря извъстнымъ психологическимъ условіямъ, человъкъ принимаетъ самое дъятельное—сознательное участіе въ созданіи языка, почему, по выраженію В. Гумбольдта, "языкъ есть энергія, дъятельность, образующій органъ духа".

А. Никольскій.

<sup>1)</sup> Потебни. "Мысль и языкъ" сгр. 110.

<sup>2) &</sup>quot;Объ умѣ и познаніи" стр. 522.

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

(Продолжение \*).

ГЛАВА 2-я.

Распространеніе откровеннаго ученія въ языческомъ мірѣ со времени Александра Македонскаго до окончанія Ветхаго завѣта (разрушеніемъ храма).

Греческіе философы, историка и законодатели задолго до Александра Македонскаго проникали далеко на востокъ и на югъ и привозили изъ отдаленныхъ странъ описанія чужеземныхъ обычаевъ, нравовъ и върованій. Но это были единичныя паломничества. Геродотъ, бесъдующій съ египетскими жрецами, это - столкновеніе лицъ различныхъ культуръ, но не столкновеніе самыхъ культуръ. Геродотъ записалъ то, что разсказывали ему жрецы, жрецы можетъ быть приняли къ сведению то, что разсказываль имъ Геродотъ. Мы думаемъ, да и историческіе памятники подтверждають, что изъ такихъ бесёдъ возникало знаніе добрыхъ върованій и обычаевъ. Мы уже говорили, что это быль одинь изъ путей для распространенія религіозной истины среди желающихъ ее принять. Но это во всякомъ случав путь узкій, редкій, случайный. Истина еще не возвещалась громко и повсюду. Соломонъ сказалъ некогда: "Господь сказаль, что Онъ благоволить обитать во мгле" (3 Цар. 8, 12), и еще долго послъ Соломона Господу не было благоугодно и, следовательно, не было благовременно разсеять эту

<sup>\*)</sup> Сы. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 22.

мглу. Върованія іудеевъ оставались извъстны номногимъ. Но вотъ, со времени Александра Македонскаго начинается новая эра въ судьбахъ Божественнаго Откровенія. Еврем разсъеваются по міру и разносять съ собою повсюду знаніе ихъ священныхъ книгъ.

У Іосифа Флавія (Antiquit. XI, 8) есть малов вроятный разсказъ (кратко мы его уже касались) о томъ, какъ произошле первое столкновеніе и первая встрівча всемірнаго завоевателя и представителя эллинской культуры съ іудении. Въ 332 г. до Р. Х. Александръ осаждалъ Тиръ. Провіантъ и вообще жизненныя средства Тиру доставляли окрестныя страны, главнымъ образомъ Іудея и Самарія. Освёдомленный объ этомъ Александръ потребовалъ отъ іудеевъ черезъ посольство, чтобы они подчинились ему и озаботились доставленіемъ провіанта его армін. Іуден отказались, сославшись на то, что они дали присягу въ върности Дарію Кодоману. Раздраженный этимъ Александръ после взятія Тира решиль двинуться на Іудею и строжайше наказать іудеевь. Вида страшную опасность іуден съ первосвященникомъ Іоддаемъ во главѣ обратились съ пламенной молитвой къ Богу. Годдай ночью имелъ видение и получиль приказаніе выйдти на встрічу побідителю въ первосвященническомъ одбаніи, въ сопровожденіи священниковъ въ ихъ одеждахъ и народа, одътаго въ бълое. Согласно этому приказанію, выступила изъ Іерусалима процессія и дошла до нікоторой возвышенности Сафа. Александра видъ первосвященника повергъ въ крайнее изумленіе. Онъ приблизился къ нему, полный благоговъйнаго страха, поклонился ему и привътствоваль его. Все это своею неожиданностію крайне поразило окружающихъ. На вопросъ Парменіона, что за причина такого поведенія Александра, отвътилъ ему Александръ, что, когда онъ, находясь въ Македонів, думаль о томъ-идти ли ему на персовъ, явился ему въ грезъ этогъ самый мужъ въ этихъ самыхъ одеждахъ и сказалъ ему, что онъ не долженъ колебаться, но долженъ смёло идти на Азію, и что Богъ въ этомъ походъ отдаетъ ему царство персовъ. Вследствіе этого Александръ отнесся весьма дружественно къ іудеямъ и принесъ жертву въ ихъ храмв. Іоддай показаль ему пророчества Даніила, которыя возв'ящали о разрушенін персидскаго царства нівкоторымъ греческимъ царемъ. Александръ, прежде чімъ удалиться отъ іуденвъ, предложилъ имъ просить его о милости. Они попросили, чтобы онъ даровалъ имъ религіозную свободу и чтобы въ седьмой (субботній) годъ они были освобождаемы отъ подати. Все это имъ даровалъ Александръ" 1).

Многіе такъ относятся къ этому разсказу, что думають, что Александръ не совершалъ совсёмъ похода на Герусалимъ и что онъ изъ Тира прамымъ путемъ двинулся на Египетъ. Къ Іосифу Флавію, какъ историку, относятся крайне скептически. Во первыхъ, онъ былъ не критиченъ и принималъ за достовърное то, что не заслуживало доверія, во-вторыхъ, правда не была главною целію его пов'єствованій. У вего были иныя выстія ціли: восхваленіе іудеевь и собственная реабилитація. Ренанъ охотно готовъ допустить, что и путешествіе Александра въ Герусалимъ есть ромавъ, просто на просто выдуманный. Флавіемъ 2). Мы дунаемъ, что Флавій воспользовался сказанісмъ, сложившимся до него. Флавій не заходиль такъ далеко въ отступленіи отъ истины, чтобы придумать цілый цикль событій и именъ, онъ могъ сознательно или безсознательно прикрасить то, что слышаль, но прямая ложь, это есть ивчто трудно допустимое. Флавій разсказываеть далье объ отношеніяхъ Александра и іудеевъ (Ios. Ant. XI, VIII, 4, 6 см. у Renan'a), что многіе іуден вступали въ ряды войска Александра, участвовали съ нимъ въ походахъ и что въ новоосновавшихся городахъ они получали такія-же привиллегін, какъ и македоняне. Конечно, солдаты-евреи суть нъчто подоврительное. Но все таки, думаемъ, Іосифъ излагаетъ на страницахъ своихъ "Древностей" въ данномъ случав не блестящую импровизацію, а то, что онъ слышаль отъ другихъ или читаль у другихъ. Въ концъ концовъ сказаніе должно имъть въ себъ зерно истины и, кажется, мы скорже уменьшимъ его, чёмъ увеличимъ, если предположимъ, что оно возникло вслъдствіе благо-

<sup>1)</sup> Приводимъ разсказъ по Генгстенбергу—Geschichte d. Reiches Gottes untesdem alten Bunde. Berlin. 1871. B. 3. S.S. 364—365.

<sup>2)</sup> Renan, Geschich. d. Volkes Israels B. 4 B. 8. Rap. 1. S. 190, Deutsche Ausgabe. 1894.

склоннаго отношенія Александра къ Іудеямъ и вхъ религіи п покровительственнаго отношенія къ разселявшимся іудеямъ въновыхъ городахъ. Александръ не былъ ни кровожаденъ, нетерпимъ. Ученикъ Аристотеля, онъ имелъ более высокое Богопознаніе, чімь большинство грековь его времени, и вітроученіе евреевъ, если оно было сообщено ему хотя-бы только въ самыхъ общихъ чертахъ, но только въ своей сущности, а не въ обнаруженіяхъ-должно было представиться ему содержащимъ болъе истины, чъмъ всъ другія. Мудрый политикъ, онъ въ Египтъ счелъ нужнымъ совершить путешествіе въ храмъ Аммона. Это путешествіе было несравненно труднье, чемь походь въ Іерусалимъ. Что Промыслъ направлялъ походы Александра къ великой цели, въ этомъ, конечно, не усумнится никто, кто верить въ провидение. Что ходъ событий быль вполне таковъ. какъ представляеть Флавій, въ этомъ, конечно, позволительно сомневаться. Но несомненно, что со времени Александра іудеи быстро начинають распространяться въ тогдашнемъ западномъ мірѣ, какъ уже ранѣе они начали распространяться восточномъ.

Называють одного языческого историка, современника Александра Македонскаго и Птоломея Лага, который писаль о евреяхъ. Это-Гекатей Абдеритъ. При Птоломев онъ написалъ трактать о Египтв и также объ іудеяхъ (Пері Ιουδαίω» или περι 'Αβράμου). Сохранились только фрагменты изъ этого произведенія (у Псевдоаристея, Іосифа, Климента, Оригена). Онъ представляетъ, что онъ свои знанія объ іудеяхъ главнымъ образомъ взялъ изъ повъствованій первосвященника Езекін. То обстоятельство, что Гекатей въ своемъ трудъ относится къ евреямъ крайне благосклопно, очень рано подало поводъ думать, что его трудъ или по крайней мёрё благосклонныя евреямъ мъста его труда-фальсификація. Александрійскій періодъ знаменить этой своеобразной лжеименной литературой. Явилась серія литературныхъ произведеній, въ которыхъ отъ имени язычниковъ восхвалялись іудеи и іудейская религія. Въ уста великихъ философовъ и поэтовъ древности влагали слова торы и пророковъ. Многіе современные ученые крайне порицають этихъ фальсификаторовъ. Мы не думаемъ, чтобы

должно было относиться къ нимъ столь сурово. Замфчательна уже скромность этихъ фальсификаторовъ: они отказываются выставлять свое имя подъ своими произведеніями-иногда недурными стихами-ради идеи, ради распространенія истиннаго Богопочитанія. Въ нашъ вѣкъ, когда такъ часто чужое выдаютъ за свое, эта добродетель особенно должна бы вызывать уваженіе. Затімъ степень сознательности въ ихъ обманів, намъ думается, часто преувеличивають, и наконець, усердіе ученыхъ, пожалуй не мало и подлинныхъ произведеній объявило фальсификаціями. Язычникъ отзывается хорошо объ іудеяхъ. Нужно ли непремвнно заподозрить такой отзывь? Неть, потому что много язычниковъ становились приверженцами іудеевъ -- пришельцами врать и правды. Прежде чёмъ стать по религін іудеями, они переставали быть язычниками, заповъди Ноя и въра патріарховъ предносились имъ уже, какъ дорогія сердцу истины. Замъчательно, уже обиліе таких в литературныхъ азыческихъ или псевдо-языческихъ произведеній, въ которыхъ люди наставлялись истинъ единобожія и имъ указывался путь къ истинъ въ обращении къ іудеямъ. Очевидно, наступило время, когда неудовлетворенность собственною религіею и невозможность обходиться безъ религіи сдёлали умы и сердца воспріимчивыми къ принятію болье высокихъ религіозныхъ истинъ.

У Гекатея есть следующій поучительный разсказь, который приводить Іосифъ въ своемъ трактате противъ Апіона.

"Когда я, говоритъ Гекатей, путешествовалъ вдоль Краснаго моря въ числѣ сопровождавшихъ насъ іудейскихъ всадниковъ, намъ дорогу, былъ которые указывали одинъ по Мосоддацос, мужественный, сильный человекь, признаваемый всёми, варварами и еллинами за лучшаго стрёлка изъ лука. Когда во время пути прорицатель обратилъ внимание на полетъ птицъ и ръшилъ, что нужно сдълать остановку, спросилъ этоть человъкъ-зачъмъ всъ остановились? Прорицатель указалъ ему на птицу и сказалъ: "если она не трогается, то и всѣ должны стоять; когда она полетить далье, должно будеть тронуться; если она полетить назадь, нужно будеть возвратиться". Тогда еврей, молча натянуль лукъ, выстрелиль и убиль літицу. Когда прорицатель и и вкоторые другіе разгиввались на

это и проклинали его, онъ сказалъ: какъ вы можете быть такъ безумны и ставить себя въ зависимость отъ этой несчастной птицы. Если она не могла ничего предвидёть напередъ относительно своего собственнаго спасенія, то какъ она могла дать намъ какія-либо полезныя указанія для путешествія? Если-бы она знала будущее, она не прилетела-бы на это место изъ страха, что ее застрълить еврей Мосоламъ" (Ios. C. Ap. 1 § 22). Мы думаемъ, что такой разсказъ и подобное обстоятельство могли имъть чисто языческое происхождение. Развъ мало было язычниковъ, относившихся отрицательно къ авгурамъ и ауспиціямъ и искавшимъ различныхъ способовъ и старавшихся такъ или иначе уязвить последнихъ. Евреи для этой цъли были весьма кстати. Этотъ пріемъ порицанія собственныхъ обычаевъ и върованій путемъ восхваленія чужихъ существуеть досель. Восхваляють обычаи и върованія египтянь. китайцевь, чтобы уязвить и вразумить своихъ соотечественниковъ и современниковъ. Гердеръ въ нъкоторыхъ своихъ произведеніяхъ идеализируетъ честность египтянъ. Руководясь догикой нашихъ искателей фальсификаціи, можно-бы заключить. что Гердеръ, это-псевдонимъ какого то язычника. Нътъ никакой нужды заходить такъ далеко.

Рядомъ съ приведеннымъ мъстомъ изъ Гекатея Іосифъ (с. Ар. 1, § 22) приводить одно место изъ книги известнаго ученика Аристотеля Клеарха. Въ этомъ мёсть Аристотель разсказываеть о своей встрече съ однимь іудеемь изъ Келе-Сиріи. "Этотъ человъкъ много путешествовалъ; онъ вышелъ изъ своихъ горъ и вздилъ по морю и по сушв. Έλληνικός ήν ου τή διαλέκτω μονον, άλλά και τῆ ψυχῆ. Τακъ κακъ я былъ въ Азін, то онъ пришелъ прямо туда, гдв я находился. Онъ водился со мною и съ нъкоторыми другими учениками мудрости и распрашивалъ о нашей философіи. Онъ менъе учился насъ, чемъ наставляль насъ". Онъ даваль более, чемъ получаль. Какъ относиться къ этому разсказу? Нужно-ли его непременно отвергнуть, какъ чистую выдумку или онъ полная правда или, по крайней мірів, заключаеть въ себів зерно правды? Мы думаемъ, что не должно спешить съ полнымъ его отрицаніемъ. Евреи столкнулись съ греками водни Александра Македонскаго и следовательно Аристотеля. Что удивительнаго, что греки заинтересовались ими, разспрашивали ихъ, что религіозныя върованія евреевъ оказывалось особенно трудно выразить въ греческихъ религіозныхъ формулахъ и что эти върованія могли наводить ихъ на размышленія. Верованія египтянъ, вавилонянъ греки описывали, уподобляя своимъ, но върованія евреевь нельзя было выразить такимъ образомъ. Уже ихъ своеобразность и исключительность должна была заинтересовать любознательныхъ и образованныхъ грековъ. Можетъ быть это и было одною изъ причинъ, почему вскорт за этимъ священныя книги евреевъ стали переводить на греческій языкъ. Въ настоящее время ученые самаго различнаго направленія склонаются къ мысли, что существующія сказанія объ этомъ переводі-переводі LXX-не заключають въ себъ истины, что они должны быть отвергнуты всецъло и что происхождение перевода нужно объяснять изъ религиозныхъ потребностей александрійскихъ іудеевъ. Переселившіеся въ Александрію, при Александръ и особенно при Птоломев Лагъ, они стали забывать свой отечественный языкъ и усвоили себъ греческій. Тора для вихъ становилась непонятною. Явилась потребность перевести ее на ихъ обычный языкъ и отсюда переводъ первоначально пятокнижія, а затымъ всего ветхаго завъта, - переводъ, полагаютъ, начатый въ III въкъ и оконченный несомивно ранве 130 г. до Р. Х. Эта простая гипозета стоитъ въ решительномъ противоречи съ сказаніями о переводе. По сказанію наиболье принятому у насъ, переводъ быль совершенъ такъ: Птоломею Филадельфу, государю много заботившемуся о собраніи литературныхъ сокровищь въ Александрію, библіотекарь Александрійской библіотеки Дмитрій Фалерейскій доложиль, что въ собраніи библіотеки ніть книги закона евреевъ, причемъ Дмитрій отозвался объ этомъ законъ съ почтеніемъ и похвалою. Филадельфъ немедленно отправилъ посольство въ Іерусалимъ, прося первосвященника, доставить ему драгоценныя книги завета. Первосвященникъ Елеазаръ послалъ Филадельфу книги завъта и вмъстъ 72 старца (по 6-ти отъ каждаго колена) для того, чтобы они перевели священный завътъ съ еврейскаго на греческій. Когда они прибыли въ

Александрію, имъ былъ устроенъ дворецъ на островъ Фаросъ, въ каковомъ дворцъ они должны были заниматься и куда не могли долетать до нихъ шумъ и суета города. Каждый старецъ работалъ надъ переводомъ въ особомъ помъщени и они не сносились между собою. Черезъ 72 дня переводъ былъ конченъ всеми и по сличени оказался буквально тождественнымъ у всехъ. Сказаніе о подобномъ происхожденіи перевода LXX излагается въ письмв язычника Аристея къ его брату Филократу. Аристей пишеть, какъ близкій свидьтель дьла, онъ быль участникомъ въ посольстве Филадельфа къ лимскому первосвященнику и передаваль последнему погосударя. Указывають хронологическія несообразности и историческія ошибки въ письмѣ Аристея. Не допускають возможности, чтобы язычникь съ такимъ благоговъніемъ трактоваль законъ Моисея. Дълають попытки представить историческій генезись саги о перевод'в LXX. Мы не думаемъ ни примыкать къ этимъ взглядамъ, ни защищать ап pied de la lettre приведенное сказаніс. Но сущность пов'єствованій во встхъ ихъ версіяхь о происхожденіи перевода намъ заключающею зерно истины. Сущность эта представляется состоитъ въ томъ, что причиною перевода Библіи на греческій языкъ былъ интересъ грековъ къ религіознымъ законамъ евреевъ. Два рода обстоятельствъ утверждаютъ насъ въ этомъ мибвіи. Положеніе прозелитизма во время, когда быль сділань переводъ, и последующая судьба перевода. Прозелиты еврейства умножались, значить, рось интересь къ еврейской религін. Затымь, въ послыдующемь переводу этому суждено было служить религіознымъ интересамъ не евреевъ, а грековъ и всего христіанскаго міра. Сначала переводъ пользовался уваженіемъ и почитаніемъ у евреевъ. Но потомъ, когда этотъ переводъ сталь предметомъ священнаго употребленія у христіанъ, когда оказалось, что въ этомъ переводъ мессіанскія пророчества особенно рельефно и ясно осуществились на Іисусъ Христъ (здъсь не было vaticinia post eventum, потому что переводъ во всякомъ случав быль конченъ приблизительно за 150 летъ. а можеть быть и болье до Р. Х.), тогда у евреевь возникло реакціонное отношеніе къ этому переводу. Дело перевода стали

разсматривать, какъ нъкоторое страшное преступленіе. Былъ даже установленъ постъ въ восьмой день мѣсяца Тебека, "потому что въ этогъ день законъ былъ написанъ по гречески во время Птоломея. Тьма покрывала при этомъ міръ въ теченіе 3 дней" (Megilla Faanith. Fol. 50, Rap. 2). Въ другомъ мъстѣ день, въ который пять старцевъ (по одной версіи законъ перевели пять старцевъ, каждый-по одной книгф) окончили списывать законъ на греческій языкъ по приказанію Итоломея, представленъ былъ какъ день неисцелимыхъ бедствій для Израиля, какъ тотъ день, въ который быль отлить золотой телецъ (Tract. sopherim. Rap. 1. Цитаты изъ Renan'a. Geschich. d. Volk. Israels. 8 B. Rapit. IV. S. 221). И намъ представляется, что евреи правы, разсматривая тотъ день, въ который былъ законченъ александрійскій переводъ LXX, какъ день скорби и печали. Только-скорби и печали для евреевъ, а не для человъчества. Въ этотъ день евреи лишились того своего преимущества, которое Св. Павелъ назвалъ самымъ важнымъ (Римл. III, 1-2). Имъ было ввърено слово Божіе, но теперь это слово было возвъщено всему культурному міру.

Но слово Божіе—бездна многа. Законъ, для котораго и у евреевъ требовались толкователи, переведенный по гречески, нуждался въ исагогикъ и экзегисисъ. Мы имъемъ свидътельства, что таковыя вскоръ и явились. У христіанскихъ апологетовъ сообщается, что во время Птоломеа Филометора (170—150) жилъ іудейскій ученый по имени Аристовулъ, который принадлежалъ къ школъ перепатетиковъ и представилъ Филометору трактатъ о Моисеевомъ законъ, въ каковомъ трактатъ все ученіе перипатетиковъ разсматривалъ, какъ дъло Моисея, и утверждалъ, что переводъ еврейскихъ священныхъ книгъ существовалъ ранъе Александра Македонскаго и даже ранъе эпохи персидскаго владычества.

Писагоръ, Сократъ и Платонъ были хорошо знакомы съ этимъ переводомъ и важнѣйшіе и лучшіе элементы своей философіи заимствовали изъ него. Особенно въ своей "республикъ" Платонъ прямо подражалъ Моисею. Также и Гомеръ и Гезіодъ весьма много обязаны іудейскимъ пророкамъ. Утверждая такое значеніе ветхозавътныхъ книгъ, Аристовулъ долженъ

быль считаться съ взглядами грековъ, которые во многомъ не сходились съ ученіемъ Писанія, и воть опъ-можеть быть первый-употребиль тоть методъ соглашения писания съ привычными взглядами, который потомъ получиль такое широкое распространеніе въ Александріи и повель въ последующемъ ко многимъ влоупотребленіямъ. Это методъ аллегорическаго толкованія. Такія выраженія священныхъ книгъ какъ "сказалъ Богъ" или "и стало" по Аристовулу. пе значить ничего другого, какъ то, что нъчто совершилось божественною силою, т. е., значитъ, они содержали въ себъ то-же ученіе, какое развивали греческіе философы и поэты-Орфей, Арать. Твореніе міра въ 6 дней и покой седьмого дня, по Аристовулу, только символы. Первый цитируетъ Аристовула Климентъ Александрійскій и затемъ на него ссылаются последующіе апологеты. Это подало поводъ многимъ думать, что на самомъ дълъ не было ни какого Аристовула, что его произведение-дело фальсификаціи второго въка нашей эры. Полагають, что имя Аристовула было выбрано для подлога на основание 2 Макк. 1, 10. Мы решительно отрицаемъ этотъ взглядъ. Мы склонны думать, что если-бы не было этого Аристовула, то его нужно было-бы выдумать, чтобы понять Филона. Аллегорическій методъ толкованія не могь явиться сразу въ такой законченной и совершенной формъ, въ какой онъ является у последняго. Затемъ, претензіи евреевъ на приматство въ философіи, ихъ генеалогін-понимая это слово, какъ въ буквальномъ смыслъ. такъ и въ примънени къ произведениямъ духа-были уже широко распространены во время Филометора. Рачи Аристовула-вовсе не исключительное явленіе. Генеалогіи Клеодема или Малка (II в. предъ Р. Х.) явно указывають на стреиление евреевъ показать, что культура другихъ народовъ обязана имъ своимъ происхожденіемъ. Авраамъ имълъ отъ Хеттуры много сыновей, между которыми были 'Афер, 'Афойр, 'Афрач. Отъ Асура-Ассирія, отъ двухъ другихъ названы городъ Афра и страна Африка. Геркулесъ женился на дочери Афры и такъ далье (Euseb. praepar. evang. IX 204=Ios. Ant. I, 15). Также въ поэмъ самаританина Өеодота основателемъ Сихема

является Σικίμιος, сынъ Гермеса (Euseb. 1 с. IX 22). Конечно, по мысли іудеевъ, у нихъ все заимствовали чужеземцы.

Въ противуположность Аристовулу, утверждавшему знакомство греческихъ философовъ съ Библією въ греческомъ переводъ, по Эвполему (надо полагать: Мак. VIII, 17=II Мак. IV, II, 158-157 г. до Р. Х.) писанія Моисея черезъ устную передачу финикіянъ стали извъстны грекамъ. Артапанъ произведении Пери пообато представляетъ Монсен основателемъ египетской культуры, онъ возводить къ нему даже культъ ибиса и аписа. Эвіопляне, по нему, научились отъ Моисея обръзанію. Предшественниками Монсея въ дель просвыщенія Египтянъ были Іосифъ и даже Авраамъ, который будто-бы училъ египетскаго фараона Фаретона астрологіи. Самаританскій анонимъ зазставляетъ Авраама учить астрологіи финикіянъ и потомъ египтянъ (Euseb. I. C. IX, 26-27, 17, 18). Можетъ быть, онъ истолковаль этотъ культъ какимъ либо разумнымъ образомъ. Впоследствій языческое Богопочитаніе подверглось усиленнымъ литературнымъ нападкамъ.

Est modus in rebus. Свои широкія притязанія евреи высказывали письменно предъ лицемъ всего культурнаго міра на языків, на которомъ говориль этоть мірь. Нужно было, чтобы евреи имъли основанія надъяться, что хотя въ нъкоторойхотя-бы въ весьма незначительной части этого міра, ихъ притязанія встрітять нікоторое сочувствіе. Иначе высказывать ихъ было бы дёломъ крайне неблагоразумнымъ. Говорить, зная, что твою речь встретять исключительно презреніемь или насмёшкой, отважатся только немногіе. Конечно, съ насмёшкой и презрѣніемъ можно встрѣтиться всегда. Есть много литературныхъ памятниковъ, гдъ очень недобрымъ словомъ напоминають "ненавистивитій родь іудеевь". Но есть другой рядь памятниковъ, свидътельствующій, что ръчи евреевъ не были гласомъ вопіющаго въ пустынь: ихъ ученіе проникало въ языческій міръ. Проникало не въ чистой форм'в, смешивалось отчасти съ язычествомъ, являлось въ связи съ нъкоторою ложью и обманомъ, но за всёмъ тёмъ оно вносило новый и сильный свъть во взгляды и убъждения тъхъ, которые внакомились съ нимъ въ этой не подлинно истинной формъ. Такъ, ветхозавътное Откровеніе въ нівкоторых вего частях было воспринато и введено въ языческія книги Сивиллъ. Что многія высокія истины были восприняты лучшими мужами, благодаря іудейской сивиллів, для этого мы имівемъ неоспоримыя историческія доказательства.

Сивиллины квиги! Мракъ, окутывающій ихъ происхожденіе, ни на одну іоту не разсілять новійшей наукой. Были-ли, существовали-ли на самомъ дълъ когда-либо сивиллы дъвыпрорицательницы? То прекрасное, глубоко серьезное и вдохновенное лицо дѣвы со свиткомъ, которое глядитъ на насъ со ствиъ дрезденской галлереи въ картинв Кауфмана, есть-ли только плодъ воображенія художника, или прорицательницы спвиллы-хотя и не такія юныя и прекрасныя-существовали дъйствительно? Мы не знаемъ этого. Старая легенда разсказываетъ намъ, что некогда къ Тарквинію явилась изъ Кумъ сивилла Амалеея и предложила ему купить принесенныя ею девять книгъ прорицаній. Скупому царю ціна показалась очень высокой. Онъ отказался. Тогда Амалеея сожгла передъ царемъ три книги и за оставшіяся шесть попросила прежнюю ціну. Царь удивился, но опять отказался. Амалоея сожгла еще три книги и за оставшіеся у ней три просила то же, что раньше просила за девять. Тогда царь не только изумился, но по соглашенію съ авгурами рішился на покупку тайнственных в книгъ. Въ нихъ предрекалась судьба Рима. Такъ говоритъ легенда. Исторія не знасть-восходить ли древность сивиллиных книгь ко времени Тарквинія, но несомивино, что ивкоторыя изъ нихъ очень древняго происхожденія, имя сивилль уже употреблялось во времена Гераклита (550 до Р. Х.), какъ также несомивнио. что пъкоторыя явились очень поздно, и ученые охотно назначаютъ для нихъ христіанскую эру (до VI в.). Сивиллъ насчытывають много и ихъ произведенія теперь разділены на 14 книгъ (новъйшее изданіе Aloiti'я Rzach'а 1891 съ датинскимъ предисловіемъ и примѣчаніями). Самое значеніе имени Σιβύλλα досель остается загадкою (Σιὸς βυλλή - Λιὸς βουλη - Σιβιλλα). Въ ряду этихъ сивиллъ есть и іудейская. Она указываеть на родамъ спасеніе въ въръ іудеевъ и іудеахъ. Таково содержаніе по нынъшнему счету третьей сивиллиной книги. По общему мнѣнію ученыхъ, эта книга явилась около 140 г. до Р. Х. (при Птоломеѣ VII, 145—117 г.); нѣкоторые, наприм., А. Гарнакъ, отодвигаютъ происхожденіе нѣкоторыхъ стиховъ этой книги къ христіанской эпохѣ. Но стихи эти по содержанію своему не христіанскаго, а іудейскаго происхожденія; затѣмъ, если даже и удалить эти стихи, то основная мысль, что истина и спасеніе у іудеевъ, содержится и въ остальныхъ мѣстахъ книги. Мы приведемъ нѣкоторыя мѣста изъ рѣчей сивиллы. Что не христіанинъ былъ составителемъ ихъ, что безусловно несогласно было съ духомъ христіанъ первыхъ вѣковъ такимъ образомъ пропагандировать свое ученіе, объ этомъ не можетъ быть и рѣчи.

"О, Греція, говорить пророчица, зачімь ты возлагаешь свое упованіе на людей, смертныхъ владыкъ, которые не въ состояніи избіжать участи смерти? Зачімь ты приносить умершимь напрасные дары и жертвы совершаешь предъ идолами боговъ? Кто внушиль тебъ такое заблуждение? Кто привель тебя къ такому отступничеству, что ты отвратилась отъ лида великаго Бога? О, прежде всего чти имя Отца всёхъ вещей! да и не будетъ тебъ это имя болъе неизвъстнымъ! Пятнадцать столътій прошло съ тёхъ поръ, какъ гордые цари царствовали надъ Греціей, которые между смертными распространили первое нечестіе, они чрезъ поклоненіе многочисленнымъ идоламъ различныхъ, смерти подпавшихъ боговъ развратили вашъ духъ и наполнили суетными вещами. Однако если гифвъ великаго Бога тяжко обратится на васъ, тогда вы узнаете Его лицо, тогда всь человьческія души съ громкими вздохами протянуть руки къ далекому небу, начнутъ призывать великаго Царя и Его помощь и стануть искать, кто избавить ихъ отъ Его великаго гитва: хотя теперь познай это и заглуши въ твоемъ духт все нечестивое, что накопилось въ теченіе въковъ. Если Греція, которая достаточно долго приносила быковъ и мычащихъ животныхъ, какъ тщетныя жертвы, принесеть свою жертву за гръхъ въ храмъ великаго Бога, будетъ избавлена отъ ужаса и отъ чумы и снова сможетъ сбросить съ себя ярмо рабства" (стихи 545 и след.).

Заблуждающейся и призываемой къ покаянію Греціи приводятся въ приміръ и въ образецъ іуден.

"Эти благочестивые люди преданы волв и смотренію Высочайшаго, они почитаютъ храмъ великаго Бога возношеніемъ моленій, сожженіемъ жертвъ и гекатомбами добрыхъ животныхъ... Будучи справедлявы и исполняя законы Высочайшаго, они счастливо живуть въ своихъ городахъ и въ плодоносныхъ додинахъ. Водимые безсмертнымъ и поднятые пророкомъ рода человъческаго, они приготовляють ему великую радость (темное место). Имъ однимъ даровалъ великій Богъ мудрость, веру и добрыя мысли на сердцъ. Охраняемые отъ напрасныхъ заблужденій, не почитають они никакихь видимыхь боговь, которые сдёланы только работою человёческихъ рукъ изъ волота, олова, серебра, слоновой кости, дерева, камия или изъ глины, окрашены пурпуромъ и уподоблены животнымъ яли инымъ вещамъ. Каковымъ смертные возносятъ мольбы въ ихъ грубомъ заблужденіи. Но они (іудеи) возносять къ небу свои чистыя руки, которыя омывають утромъ водою, оставляя ложе. Они почитаютъ всегда великато и безсмертнаго Бога и также своихъ предковъ. При этомъ заботятся они болъе, чъмъ всв другіе люди, о святости брачнаго ложа. Они не допускають нечистаго обращенія съ юными мальчиками, какъ это обычно у финикіянъ, египтянъ, латинянъ, грековъ, персовъ, галатовъ и у всёхъ жителей Азіи, которые пренебрегали и нарушили цёломудренные законы безсмертного Бога" (стихи 573 и слъд.).

За эти нарушенія посылаєть Безсмертный всёмъ смертнымъ несчастіе и нужду голода, бёдствія и сокрушенія, войну, болівни и тяжкія страданія, заставляющія проливать слезы, поемику они не пожелали почитать безсмертнаго отца всёхъ человівковъ достойнымъ образомъ. Они почитали идольскія изображенія и молились дёламъ собственныхъ рукъ. Сами смертные будуть низвергать своихъ идоловъ и скрывать ихъ изъ-застыда и позора, когда новый царь Египта будетъ господствовать надъ этой страною (это будетъ седьмой изъ греческой династіи, которая была утверждена храбрымъ греческимъ народомъ) и когда изъ Азіи великій царь, огненный орелъ, устремится, который покроетъ весь міръ пізхотинцами и всадниками.

все низвергиеть и наполнять нечестіемь, подчинить египетское царство и потомъ, овладевъ всеми богатствами, удалится по широкой поверхности моря. Тогда преклонять оне свои колвна ницъ къ плодоносной землъ предъ великимъ Богомъ, безсмертнымъ Царемъ, и дъло человъческихъ рукъ станетъ добычею пламени. Тогда пошлеть Богь великое счастіе людямь, тогда земля, деревья, безчисленныя стада овецъ будуть доставлять свои плоды-вино, сладкій медь, бёлое молоко и пшеницу, что составляетъ наилучшее питаніе для смертныхъ.... И потомъ съ востока Богъ пошлетъ некотораго царя, который на всей землів положить конець біздственной войнів. Однихъ сторонниковъ войны онъ умертвить и другимъ предпишетъ мирные законы. Все это произойдеть не само собою, но ради послушанія велініямь великаго Бога. И народь великаго Бога будеть осыпань богатыми дарами: золотомъ, серебромъ, пурпуромъ. Плодоносная вемля и море напознятся благами.

..... Снова будуть сыны великаго Бога мирно жить около храма, радуясь дарамъ Создателя, праведнаго Судін, Монарха, который одинь будеть ихъ защищать, окружая ихъ горящимъ пламенемъ, какъ-бы охранною стеною. Въ городахъ и деревняхъ будутъ они охраняемы отъ войны, и рука бъдственной войны не коснется ихъ болье, потому что безсмертный будеть сражаться за нихъ и рука Святаго ихъ покроетъ. Тогда всѣ острова и города воскликнуть: "смотрите, какъ любитъ безсмертный этихъ людей. Всегда онъ сражается за нихъ и приходитъ къ нимъ на помощь, и небо, луна и священное солнце дълають тоже"..... Изъ ихъ устъ польются сладкія пѣсни: пойдемте, низвергнемся ницъ на землъ, будемъ молиться безсмертному царю, великому высочайшему Богу. Мы исповъдуемъ вст законъ высочайшаго Бога, который есть справедливтишій изъ всёхъ законовъ земли. Мы далеко уклонились отъ пути Всевышняго и въ нашемъ заблужденіи молились деревяннымъ изображеніямъ, дёлу собственныхъ рукъ, изображеніямъ умершихъ людей.... Однако души оставшихся върными будутъ восклицать: придите, падемъ ницъ съ народомъ Божіниъ, будемъ правдновать пеніемь Богу Создателю въ нашихъ домахъ. Потомъ въ теченіе семи літь мы пройдемь по землі и соберемь

смертное оружіе, щиты, копья, шлемы, стрілы и всі орудія смерти. Потомъ мы зажжень костерь радости и въ теченіе семи літь не нужно будеть боліве срубать на одного дуба вълісахь, чтобы питать пламя этого огня".

Иногда представляется у пророчицы, что счастливому концу будуть предшествовать великія бъдствія.

"О несчастная Греція! оставь свои гордыя мысли.

Молись безсмертному всёмъ сердцемъ, если ты кочешь спасти себя. Пошли нерёшительный народъ (?) къ тому городу (Герусалимъ?), который построился на великой священной землъ. Не трепещи, Комарина, лучше не трогайся, Комарина. Не тревожь леопарда въ его покоъ, чтобы несчастіе не приблизилось къ тебъ. Умърься, оставь надменную и свиръпую смълость, которая побуждаетъ тебя къ этой ужасной войнъ. Служи великому Богу, чтобы имъть тебъ часть съ тъми (іудеями), когда придетъ ужасный день суда".

Вотъ, какъ онъ наступитъ:

"Огненные мечи низвергнутся съ неба на землю и чудовищные факелы будуть падать и будуть разгораться между людьми. Земля, великая мать всего, поколеблется въ тъ дни рукою Безсмертнаго. Рыбы, моря и всё животныя земли, безчисленные роды летающихъ и всв человъческія души и всв моря поколеблются предъ лицемъ Всевышняго. Ужасы будутъ безъ конца. Безсмертный потрясеть крутые холмы и высоты горь и черный эребъ откроется вворамъ вскхъ. Въ высоть воздуха углубленія высокихъ холмовъ покроются трупами, и красная кровь будетъ течь изъ скалъ, пока широкіе потоки не потекутъ поверхъ поверхности. Твердо построенныя крипости упадутъ землю. и несчастные люди будуть беззащитны, на такъ какъ они пренебретли закономъ и судомъ великаго Бога и поелику они, потрясая копьями, устремлялись противъ священнаго места. Но Богъ накажетъ ихъ войною и мечемъ, огнемъ и потопнымъ дождемъ, съра будетъ падать съ неба, и камень, и страшный градъ. Смерть поразить всёхъ четвероногихъ, и люди наконецъ познаютъ безсмертнаго Бога, который все это совершиль. Жалобы и крикъ смертныхъ будутъ подниматься съ великанши-земли, но потомъ всё будуть лежать

нъмыми и плавать въ крови. И вемля будеть пить человъческую кровь и дикія животныя насытятся ихъ кровью".

Но потомъ

"Земля, которая все рождаеть, подарить смертнымь чудные плоды, ишеницу, вино и масло, между тёмъ какъ съ неба потечеть сладкое питье, вкусный медъ, деревья будуть приносить обильные плоды, и жирныя стеда быковъ, овецъ и ковъ умножатся безконечно. Безсмертный заставить течь молочные источники, воторые будуть блестеть былье спета. Города будуть запружены богатствами и поля плодородіемъ. Не будеть болве никакихъ мечей, никакого волненія на земль, никакихъ внутреннихъ столкновеній, которыя могли-бы поколебать стонущую землю, ни войнъ, ни засухи; не голода, ни губительнаго града, который уничтожаеть плоды. Великій мирь будеть царствовать на всей земль. Цари будуть неизмённо держаться своихъ договоровъ и Безсмертный, который обитаетъ на ввёздномъ небъ, дасть всъмъ людямъ широкой земли общій законъ, который научить несчастных смертныхь, что они должны дёлать и что оставить.

....И тогда возникнетъ царство, которое будеть въчнымъ и распростреть свою власть надъ всёмь человечествомъ. Тотъ, который даль благочестивымь людямь святой законь, объщаеть открыть имъ также и землю, весь мірь и ворота святыхъ, онъ объщаетъ имъ дать всв радости, безсмертный духъ и въчную святость. И со всей земли благовонія и дары понесуть къ дому великаго Бога. И не будеть другого дома, въ которомъ будущіе роды будуть свидьтельствовать о своемь благоговыйномъ страхв къ Богу кромв того, который онъ самъ укажеть для молитвы върнымъ. Смертные назовуть его храмомъ великаго Бога.... Легко будеть пробажать въ тв дни по тропинкамъ равнины, крутымъ скаламъ и высокимъ горамъ и по бушующимъ волнамъ моря. Пророки великаго Бога устранять мечъ, потому что они будутъ судьями и праведными царями смертныхъ. И люди будутъ владеть богатствами, которыя не будутъпріобретены никакою несправедливостію, поелику будуть господствовать судъ и справедливость великаго Бога.... Радуйся, юная, трепещи предъ спасеніемъ, поелику Тотъ, Кто создаль небо и землю, даруетъ тебъ въчное счастье. Вотъ, волки пасутся на горахъ съ ягнятами и леопарды находятся вмъстъ съ козами, любящіе бродить медвъди ночуютъ вмъстъ съ тельцами, и кровожадный левъ питается соломою изъ ясель, подобно мирнымъ быкамъ, и нъжныя дъти ведутъ ихъ вмъстъ связанными, дикое животное тихо пополветъ по землъ, и драконы будутъ спать подлъ дътей, не причиняя имъ вреда, поелику рука Божія будетъ покоиться на всъхъ нихъ".

Не мало практическихъ совътовъ даетъ сивилла о жертвахъ, о поведении.

Не на безплодную почву падали слова сивилль, стихи ихъ читались, усвоялись и принимались близко къ сердцу и подъ вліяніемъ ихъ слагались новыя поэтическія произведенія. Такъ, несомнённо, подъ вліяніемъ сивиллиныхъ книгъ написана Виргиліемъ его четвертая эклога.

"Теперь наступаетъ последнее время, о которомъ пели куманскія прорицательницы. Начинается великій посл'ёдовательный рядъ новыхъ столетій. Тогда возвратятся назадъ дева и дни Сатурна. Новое человичество низойдеть съ неба. Это булеть концомъ жельзнаго въка, наступленіемъ золотого для всего міра. Всв следы прирожденной преступности, всв ужасы, которые насъ столь долго преследовали, исчезнутъ... Земля въ пестрой совивстности будеть производить плющь и ягодные кусты, плодовыя деревья и иглистыя растенія, коза пойдетъ въ свой хабвь съ вымемь наполненнымь молокомь, и стада уже не будуть бояться нападенія львовъ. Смерть змів. Смерть обманчивымъ, отравленнымъ травамъ... Ассійрійскій имбирь будеть рости на воль. Всюду заблестить равнина золотою роскошью волнующихся кормовых травъ. Виноградъ съ дикимъ виномъ, краснъя, заблестить между зеленыхъ вътвей и желъзистый дубъ выделить благоухающій медъ... Корабельщикъ скажеть морю "прости", и мачты кораблей уже не будуть болье служить торговлъ. Всякая почва будетъ производить всевозможные плоды. Земля уже не будеть болье получать раны отъ плуга, виноградныя вътви не будутъ чувствовать поръзовъ серпа, земледелецъ сниметъ ярмо съ шеи животныхъ. Не нужно будетъ прибъгать ни къ какому обману, чтобы шерсть блестъла прекраснъйшими красками. На лугахъ баранъ смънитъ естественную шкуру на одежду изъ пурпура и шафрана, и ягненокъ въ травъ облачится въ розовыя одежды. "Тките, тките, столътія, говорили парки своей прялкъ, находясь въ союзъ съ неизмъннымъ Богомъ судьби... Смотрите, какъ все трепещетъ отъ радости въ предчувствіи приближающаго времени".

Такъ мессіанскіе идеалы черезъ сивиллины книги возбуждали духъ языческихъ поэтовъ. Заповъди высокой нравственности и высокія религіозныя истины разносились чрезъ этотъ анонимный источникъ по всему міру. Вотъ, чему наставляла этотъ міръ—языческій міръ—александрійскаго сивилла.

"Вы смертные, изъ плоти образованные люди, образы небытія, почему вы такъ надмённы и не думаете о цёли жизни? Вы не трепещете? Вы не боитесь Бога, который за вами назираетъ? Бога высочайщаго, который все знаетъ и все видитъ. Владыку, который вездесущь, все создаль и питаеть всякую тварь, Творца, Который вложиль въ насъ дыханіе своего высокаго духа и саблаль этоть духь водителемь всего смертнаго. Богъ-одинъ, Онъ управляетъ, Онъ соверцаетъ все. Никакая смертная плоть не можетъ Его видъть, поелику какая плоть въ состояни безнаказанно созерцать чистаго, безсмертнаго Бога, который живеть на небъ. Люди, эта раса, рожденная изъ небытія и обреченная на смерть, эти созданія, составленныя изъ жилъ и мяса, не могутъ созерцать вида солнца. Почитайте, всеединаго Владыку міра, единственнаго, который не быль рождень и придань міровому целому, Владыку, Который всёмъ смертнымъ даетъ равный светь и равное дыханіе. Иначе вы подвергнетесь справедливымъ наказаніямъ за вашу злость, по которой вы пренебрегли истичнымъ, въчнымъ Богомъ. Ему вы не закалаете священныхъ гекатомбъ, напротивъ, демонамъ, жителямъ ада, приносите вы жертву за жертвой. Вы ходите путемъ суетности и заблужденія, послів того какъ вы оставили прямые пути и блуждаете среди тернистыхъ растеній и дикихъ скалъ. Вы смертные, вачёмъ Вы пребываете въ заблуждения? Остановитесь, безумные, блуждающие въ темной ночи, оставьте мракъ и примите свътъ. Смотрите, какъ открывается онъ (свёть) всёмъ въ своей полной встинв. Приблизьтесь. Не гонитесь за тенями и мракомъ. Смотрите, какъ сіяеть надъ вами сладкій свёть солица. Откройте ваши сердца для премудрости и познайте ее. Богъ одинъ! Онъ-тотъ, который посылаеть дождь и вётерь, землетрясение и молнію. Онь владычествуеть надъ голодомъ и болезнями, надъ скорбію и заботами, надъ сивгомъ и льдомъ. Но из чему перечислять ихъ въ отдёльности? Онъ управляетъ небомъ, владычествуеть надъ землею, Онъ есть... Если все, что родилось, нъкогда должно погибнуть, то Богъ не могъ произойдти ни отъ какого мужчины и ни отъ какой женщины, нътъ! Богъ одинъ, единственный, возвышающійся надъ всёмъ. Онъ создаль небо и солнце, звъзды и луну и плодоносную землю. Онъ образоваль вадымающіяся морскія волны и высокія горы и могучіе источники. Онъ призвалъ къ жизни безчисленное множество водныхъ существъ. Онъ питаетъ пресмыкающихся, которыя ползають по земяв, и пестрыхъ птицъ гармонично поющихъ, съ громкими криками махающихъ крыльями въ воздухъ. Онъ указаль горныя пещеры дикимъ животнымъ для обитанія, и людей. существъ божественнаго происхожденія, онъ назначиль владыками всёхъ тварей. Онъ подчиниль людямъ различныя созданія, даже и такія, которыя имъ досель остаются неизвъстными. Разв'в можетъ какая-либо смертная плоть знать вст божественныя созданія. Онъ одинь знасть ихъ, Который создаль оть начала всъ вещи. Онъ, неподлежащій изміненіямъ Творецъ, въчный, живущій въ эфиръ, который изливаеть неистощимо на добрыхъ потокъ своихъ благодваній, и гиввъ Котораго производить войну, голодъ и слевныя скорби у злыхъ... Зачёмъ ты гибнешь въ своемъ высокоумін, родъ человіческій? Какъ не стыдишься ты того, что изъ кошекъ и злыхъ животныхъ сдълаль себъ боговъ? Въ силу какого безумнаго ослъпленія ты призналь, что твои боги крадуть блюда и облизывають павлиновъ. Вивсто того, чтобы хранить золотое владычество неба твои боги пожираются червями и ихъ оскверняють пауки. Безумные люди, падающіе ницъ предъ вивями, кошками и собаками. Вы молитесь птицамъ и ядовитымъ тварямъ, пресмыкающимся во прахъ, каменнымъ изображеніямъ и столбамъ. которые воздвигли ваши собственныя руки, даже грубымъ каменнымъ кучамъ собраннымъ на дорогъ. Безумные смертные этихъ боговъ изображаютъ себя, чтобы приносить имъ жертвы, поелику изъ рта таковыхъ боговъ течетъ причинающій смерть ядъ. Предъ твиъ, которому принадлежить жизнь и владычество надъ въчнымъ свътомъ, Который подаеть людямъ радости более сладкія, чемъ сладкій медъ, предъ Темъ однимъ нужно склонять голову, чтобы имъть предъ собою открытымъ тотъ путь, по которому благочестивые люди ходять уже стольтія. Но вы оставили этого Бога. Вы истощили всю чату небеснаго правосудія-тяжелую в глубокую чату полную теплаго, несмъщаннаго вина. Вы упорствовали въ вашемъ ослешнени, вы не желали возвратиться къ чувству правды и не хотели признавать Бога-царя, Который владычествуеть надъ всемъ. Поэтому надъ вами разразится буря, полная опаляющаго зноя, и вы погибнете въ пламени и навсегда уничтожитесь. Съ поворомъ вы вспомните о вашихъ лживыхъ и безсильныхъ богахъ, между темъ какъ те, которые почитали истиннаго, въчнаго Бога, получатъ въчную жизнь въ наследственный удёль. Они поселятся на всю вечность цветущихъ садахъ рая и будутъ питаться сладкимъ хлебомъ възднаго неба".

Сами за себя, думаемъ мы, говорять эти рѣчи тапиственныхъ пророчицъ. Какъ могутъ люди говорить, что Богъ ихъ оставиль, что Онъ не далъ имъ откровенія о себѣ, что Онъ предоставиль ихъ ихъ собственнымъ путямъ. Кѣмъ бы ни были написаны эти строки—фальсификаторомъ-ли іудеемъ, язычникомъ ли, который изучалъ іудейство и котораго оно плѣнило, во всякомъ случаѣ эти строки направляли читающихъ къ истинѣ. Ренанъ очень наивно называетъ рѣчи александрійской сивиллы деизмомъ. Но деизмъ, понимаемый въ самомъ широкомъ смыслѣ, отрицаетъ совсѣмъ вмѣшательство Божества въ исторію человѣчества, понимаемый въ смыслѣ ограниченномъ, отрицаетъ церковь и историческое откровеніе. Сивилла, напротивъ, указываетъ на благочестивый народъ, т. е., на церковь (и историческое откровеніе), говоритъ о божественномъ законѣ, называетъ язычниковъ отступниками отъ Бога, т. е., значитъ,

утверждаеть, что ихъ предки—хотя-бы и отдаленнъйшіе пребывали въ дъйствительномъ Богообщеніи. Авторы сивиллиныхъ книгъ разсматриваютъ политензмъ, какъ отступленіе. Это библейская точка зрънія. Нъкогда книги сивиллъ почитали весьма высоко, въ нихъ видъли то же, чъмъ были пророческія книгъ для евреевъ. Христіанскій міръ въ древніе и средніе въкатакъ же высоко ставилъ и Вергилія. Вергилій въ средневъковомъ представленіи былъ языческимъ Исаіею. Его пророчество объ имъющемъ родиться и царствовать владыкъ, о томъ что наступитъ время, когда весь міръ станетъ римской провинціей, когда

> "Съ устрановіемъ войнъ времена укротатся крутыя, "Върмость съдая и Веста и Ремъ при братъ Кворвиъ "Будутъ законы давать; желъзомъ затворовъ запрутся "Грозныя двери войны".

Влагаемыя имъ въ уста Юпитера слова объ имвощемъ наступить съ устранениемъ войнъ всемірномъ владычеств вримлянъ, всеменной владыкъ, народа одвтаго въ тогу,

Этихъ власти уже ни границъ, ни временъя не ставлю, Царство виъ дамъ безъ конца,

его возвышенные нравственные, можно сказать, мессіанскіе идеалы, все это высоко подняло образъ языческаго поэта въ христіанскомъ представленін. Изъ его произведеній черпали краски для описанія ада и рая, и Дантъ не могъ найти себъ лучшаго ментора для странствованій по небу и аду, какъ этого поэта золотого въка римской литературы. Сложилась легенда о христіанстві Виргилія-хотя Виргилій умерь почти за двадцать леть до рожденія Христа. Потомъ сивилль превратили въ миеъ, а Виргилія стали представлять какимъ-то плагіаторомъ іудейскихъ фальсификаторовъ. Теорія миоа не проливаеть ни малъйшаго свъта на происхождение загадочныхъ книгъ (не говоримъ объ ихъ размножени и разростания), а взглядъ на Виргилія, какъ плагіатора плохихъ и мало содержательныхъ александрійских стихов плохо гармонирует съ темь фактомъ, что онъ быль любимъйшимъ и наиболье читаемымъ поэтомъ Рима. Безъ сомнънія, въ средневъковомъ взглядъ на Ари-

стотеля, Виргилія, Сивиллъ было много историческихъ ошибокъ и психологическихъ преувеличеній, но все-таки мы думаємъ, что въ общемъ въ опенке этихъ лицъ и книгъ средневековые богословы погръщали менье, чъмъ новъйшіе раціоналистическіе ученые. Сущность среднев ковых возграній по данному вопросу заключалась въ томъ, что эти лица были посланы провиденіемъ, чтобы вести человечество къ истине и благу. И такія возарівнія мы считаемъ справедливыми. Ложь средневівковыхъ возгрвній состояла въ томъ, что они видели въ названныхъ лицахъ носителей полной истины и окружали ихъ совоображениемъ сверхъестественнымъ зданнымъ собственнымъ ореоломъ. Среднев вковые богословы думали, что они слишкомъ хорошо понимають пути Провиденія и, не имел историческихъ свъдъній о ходъ религіозныхъ судебъ человъчества въ прошедшемъ, смело рисовали ихъ сами. Новейшие учение думаютъ, что никаких в вутей провидёнія не существуєть, и, зная также мало, какъ и ихъ предки, о прошедшемъ человъчества, отрицаютъ представленія своихъ предковъ во имя принциповъ. Мы думаемъ, что дети более неправы, чемъ отцы. Провидение существуетъ и хотя отчасти, хотя въ безконечно малой мфрф намъ дано уразумъвать его, чтобы идти болже или менже сознательно туда, куда Оно насъ ведетъ. Отсюда, въ нъкоторой мъръ, намъ дано уразумъвать и прошлое человъчества. Намъ говорять, что знакомство Аристотеля съ еврейскимъ мыслителемъ сказка псевдоклеарха, сивиллины книги-жалкая фальсификація претенціозныхъ порабощенныхъ евреевъ, пъсни Виргилія— наивное заблужденіе поэта. Но у Аристотеля мы находимъ ученіе о Единомъ перводвижитель, сивиллины книги говорять, что Онъ есть Тотъ, Котораго почитають евреи и Котораго должны почитать всв. Виргилій мечтаеть о томъ блаженномъ времени, когда наступитъ это всеобщее истинное Богопочитаніе. Философія Аристотеля была доступна лишь избраннымъ, сивилливы книги читали многіе. Виргилія читали всф. Такъ истины ветхозавътнаго откровенія возвыщались все большимъ и большимъ кругамъ человечества, по мере того какъ человъчество становилось способнъе и способнъе къ воспріятію этихъ истинъ.

Въ какой мъръ воспринимались эти истини? Бертолетъ въ изследованіи объ отношеніи евреевъ къ чужевемцамъ собралъ многочисленныя свидетельства того, что іудейскіе въра и обычаи получили широкое распространеніе въ римскомъ міръ около времени Рождества Христова. Резюмируемъ кратко его соображенія.

Есть основанія полагать, что уже Александрь Македонскій даль евресамь, которые переселелись въ Александрію, тв-же права, что и македонянамъ (Ios. c. Apion. II, 4), можетъ быть воспоминаніе этого представляють въ Премудр. Солом. 19, 15 (16) ст. των αυτών μετεγηχότας δικαίων. Для птоломеевъ и селевиндовъ образъ дъйствій Александра, можеть быть, послужиль примъромъ. Въ римскую эпоху положение евреевъ было не менье благопріятно. Ихъ общины допускались, какъ нькіе ферейны. Средоточіемъ ихъ общинъ были синагоги. Ничто не препятствовало іудеямъ открыть ихъ для чужеземцевъ. Если въ Римъ одна синагога была названа по имени Августа, другая по имени Агрипиы, то уже эти одни названія говорять противъ исключенія чужеземцевъ изъ синагоги. У Овидія говорится, что красавицъ города нужно отыскивать въ синагогахъ (Ars. amator. 175). Изъ свидътельства книги Дѣян. XIII. 44 видно, что населеніе Антіохіи писидійской было если не іудейскимъ, то готовымъ слушать іудеевъ-почти весь городъ". Не менфе доказываеть это действіе техъ дорійскихъ юношей, которые повидимому изъ остотото получають доступь въ синагогу, чтобы выставить тамъ портретъ Кесаря, чтобы онъ стоялъ открыто для чужеземцевъ (Ant. XIX 63) см. 1 Rop. 14, 16. Върные и невърные (идиотус) повидимому были раздълены. Были отлученія отъ синагоги. По свидетельству Филона въ Египтъ жилъ милліонъ іудеевъ и <sup>2</sup>/ь Александріи были іудейскими (In Flaccum § 6 M. II § 23 Ri VI 47). Надо полагать, что въ это число входятъ прозелиты.

Іосифъ приводитъ слова Страбона. "Не легко найдти мъсто въ міръ, въ которомъ не было бы этого народа (іудеевъ) и которое не находилось бы подъ вліяніемъ ихъ силы. Такъ случилось, что египтяне и киренцы, находящіеся подъ одною властію, и другіе народы почувствовали себя принужденными

точно содержать повельнія іудеевь и такимъ образомъ при исполненіи іудейскихъ законовъ съ ними стали велики" (Antiq. XIV, 72). Самъ Іосифъ говоритъ: "наши законы испробованы всёми другими людьми и у нихъ вызываютъ къ себе все большее вниманіе. Поелику хотя философы у еллиновъ по наружности сохраняють свои отеческие обычаи, однако они усвоили себъ подобныя іудейскимъ представленія о Богъ и ихъ обычаи и простоту жизни. Да, уже целыя народы не съ недавняго времени со многою ревностью обращаются къ нашей религіи, и нътъ болъе ни одного еллипскаго города, гдъ только они существують, и неть варваровь, къ которымь не проникъ-бы нашъ обычай седьмаго дня, въ который мы пребываемъ въ поков. И посты, и возжиганіе свътильниковъ, и неупотребленіе многихъ изъ запрещенныхъ нашимъ закономъ кушаній (Исх. 35. 3). Стараются подражать нашему дружественному взаимному обращению, нашей щедрости, трудолюбию и твердости въ нашихъ бъдствіяхъ. И что наиболье удивительно: законъ привлекаетъ самъ собою безъ всякой приманки и объщаній. И какъ Богъ вездёсущь въ мірё, такъ нашъ законъ оказывается удобнымъ для всёхъ людей. Каждый, кто пожелаетъ присмотръться къ своему отечеству и собственному дому, не откажеть въ въръ моимъ словамъ" (С. Apion. II 39). Въ другомъ мфстф Госифъ говоритъ: отъ эллиновъ мы отличаемся болье мыстомь, чымь обычании, такь что сь нашей стороны по отношенію къ нимъ ніть никакой вражды и зависти; напротивъ, многіе изъ нихъ по своей волів приняли нашъ законъ (Apion. II 10; cpas. I, 22).

Здёсь, конечно, рёчь не о прозелитахъ, а прежде всего о завичникахъ синкретистахъ.

Свидътельство о распространившемся обычаъ почитанія 7-го дня можно найдти у языческихъ писателей. Персей насмъхается надъ своими согражданами, которые

блёднёють въ субботу обрёзанныхъ (Satir V. 184). Ювеналь говорить:

Sed pater in causa, cui septima quoque fuit lux Ignava et partem vitae non attigit ullam

Sat. XIV, 105.

#### Также и Овидій:

Quaque die redeunt, rebus minus apta gerendis Culta Palaestino septima festa Syro Цвт. изъ Гаусрата, neutest. Zeitgesch. 1872. II p. 124.

#### Также Горацій:

Tempore dicam; hodie tricesima sabbata: vin tu meliore Curtis sudaeis oppedere?

Sat. I. 968-72 (unus multorum).

Сенека говоритъ о себъ (Ер. 185), что онъ подъ вліяніемъ философа Соціона сталъ вегетерьянцемъ, но потомъ опять принялся за животную пищу, чтобы не внушить подогрънія, что онъ приверженецъ "ненавистнаго іудейства". У Сенеки есть легкое указаніе на возженіе свътильниковъ: accendere aliquem lucernas sabbatis prohibeamus, срав. Persius. Sat. V. 179 f. О принятіи язычниками отдъльныхъ іудейскихъ обычаевъ свидътельствуютъ также эти его слова: Cum interim usque eo sceleratissimae gentis consuetudo convaluit, ut per omnes iam terra recepta sit, victi victoribus leges dederunt... Hi tamen causas ritus sui noverunt; maior pars populi facit quod cur faciat ignorat (De supertitione въ Augustin. Civit. D. VI, 11).

Rutilius Numatians (3-мя въками позже Селеки) писаль:
Atque utinam numquam Iudaea subacta fuisset
Pompei bellis imperiisque Titil
Latius excisae pestis contagia serpunt
Victoresque suos natio victa premit.

Также и Тертулліану были изв'єстны язычники, которые вм'єсть съ почитаніемъ ихъ языческихъ боговъ сл'єдовали в'єкоторымъ языческимъ обычаямъ. Ad. nationes I, 13.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

(Овончаніе будеть).

## ФИЛОСОФІЯ ПАСКАЛЯ.

(Изложеніе и критика).

ВВЕДЕНІЕ.

§ I.

Мъсто и значеніе Паскаля въ исторіи философіи.

Много деятелей въ исторіи человечества, и въ области науки и искусства, и въ области философіи, остаются неизвъстными, забытыми и неоціненными по заслугамъ. Проходить бол'ве или мен'ве продолжительное время, и вдругь въ памяти человъчества воскресаеть какой-нибудь великій человькь, и привлекаетъ вниманіе людей то оригинальностью и глубиной своихъ идей, то неутомимой энергісй въ области научныхъ изслёдованій, то выдающимся талантомъ въ области искусствъ. И начинають люди производить разысканія въ прошлой исторіи, чтобы понять и открыть все, что касается того деятеля, который воскресь въ намяти людей. И тотъ кладъ знанія, изслівдованій, размышлевій, который оставиль этоть діятель вь наследіе человечеству, становится, такимъ образомъ, снова живымъ достояніемъ людей, ихъ мысли и жизни. Большинство этихъ забытыхъ и неоцененныхъ деятелей обязано своимъ вабвеніемъ часто направленію того въка, когда они жили, а иногда-тому одностороннему взгляду на нихъ, который образовывался въ толпъ и средъ ученыхъ людей подъ вліяніемъ какого-нибудь кориося въка, заправлявшаго умами людей; большею же частію постигаеть того или другаго деятеля невниманіе и забвеніе людей вслёдствіе непониманія тёхъ идей, которыя были дёломъ его жизни.—Великихъ людей вообще рёдко понимаютъ современники, еще рёже они цёнятъ ихъ по достоинству. Высокія и новыя идеи ихъ часто бываютъ вовсе недоступны современникамъ, и лишь съ теченіемъ времени люди мало-по-малу доростаютъ до пониманія ихъ. Если же эти дёятели человёческой мысли проявляютъ свою дёятельность въ области нравственной и религіозной, вносять здёсь новыя идеи, новыя понятія, идущія въ разрёзъ съ общепринятыми, то ихъ, большею частію, постигаютъ гоненія, вражда, либо холодность и равнодушіе со стороны современниковъ.

Такая участь постигла одного изъ французскихъ ученыхъ и философовъ XVII-го въка, -- Паскаля. Блээъ Паскаль -- почти совсёмъ забытый философъ. Его помнили лишь какъ ученаго математика и физика. Только сравнительно въ недавнее время вспомнили Паскаля, какъ философа, и принялись за изученіе его религіозной философіи. Не такъ давно во Франціи Нурисонъ написаль даже "Защиту Паскаля" ("Defense de Pascal"). И теперь уже не смотрять на Паскаля, какъ только на ученаго математика и физика, но видять въ немъ оригинальнаго и глубокаго философа и дають ему очень определенное и весьма почетное мъсто въ исторіи философіи и въ исторіи христіанской богословской мысли. Теперь смотрять на Паскаля, какъ на лучшаго представителя картезіанства, приложившаго картевіанскій методъ къ области христіанской догим и морали. Великая и неоцінимая заслуга Паскаля, безспорно состоить въ томъ, что онъ далъ опыть научнаю оправдания христіанства, указавъ этимъ полную возможность чисто научнаго раскрытія христіанскаго ученія на основахъ человфческаго разума.

На Паскаля долгое время смотрёли глазами Вольтера, саркастическій отзывъ котораго о Паскалѣ повторяютъ и Вовенаргъ, и Лелю, и Кувенъ, и Кондорсэ, а философы и ученые конца XVIII-го и начала XIX-го вѣковъ провозгласили Паскаля даже сумастедшимъ, помѣшаннымъ мистикомъ и религіознымъ маніакомъ, Донъ-Кихотомъ Христіанства.—И однако этотъ Донъ-Кихотъ христіанской мысли даже своими врагами и порицателями былъ признанъ геніемъ-философомъ; и однако онъ создаль во Франціи цілую философскую религіозную школу, которая продолжаєть существовать цілыхъ два съ половиною віка. Теперь же, при нікоторомъ религіозномъ оживленіи, Паскаль начинаєть изучаться повсюду, его переводять на всіє европейскіе языки, пишуть о немъ и его философіи трактаты, воздають ему то, чего онъ не получиль при своей жизни,—находять, что многія философскія идеи Паскаля оригинальны, глубоки, основательны, велики и геніальны. Хотя философское міровоззрініе Паскаля есть живое произведеніе и творчество его ума, однако оно сложилось у него подъ несомнінымъ вліяніемъ изученія другихъ философовъ, какъ ближайшихъ его предшественниковъ, такъ и древнійшихъ.—Поэтому для насъ важно знать, чье именно вліяніе сказалось въ философіи Паскаля.

## § II.

Связь философіи Паскаля съ философскими возгрѣніями его предшественниковъ.

Философія Паскаля стоить въ несомнівньой связи съ воззрівніями Декарта, Монтэня, Лярошфуко, Гоббса и вообще съ философскими идеями XVI-го и XVII-го въковъ. Кромъ того, видно въ философіи Паскаля и то, что онъ изучаль Пиррона, Эпиктета и Платона. Отъ Декарта Паскаль усвоилъ взглядъ на матерію, мысль и нравственное сознаніе въ человікі. Извістную формулу Декарта, въ которой утверждается несомнинность существованія мыслящаго существа, Паскаль нфсколько видоизмёниль, сообщивь ей нравственный смысль: "а сочувствую ближнимъ, следовательно, а существую". У Монзаимствовалъ критическое отношеніе тэня Паскаль его вообще ко всемъ познаніямъ человека, его отрицательный взглядъ на осуществление человъкомъ на землъ нравственныхъ идеаловъ, — справедливости, истины, добра, усвоилъ все, что Монтань раскрываетъ относительно фальши, дъланности, искусственности и безсмыслія жизни людской. Всёмъ этимъ Паскаль воспользовался, чтобы показать, насколько жизнь человъка не соотвътствуетъ его природъ, сколько въ этой жизни, какъ и въ самомъ человъкъ противоръчій и загадокъ. Все это

Паскалю было необходимо въ его собственныхъ целяхъ оправданія христіанства изг природы и жизни человъка. У Лярошфуко и Гоббса Паскаль заимствоваль ихъ взглядъ на значеніе эюизма въ человъкъ. Ляротфуко въ своихъ "Maximes" считаетъ эгоизмъ основнымъ природнымъ свойствомъ человъческаго "я". То же говорить часто и Паскаль: "Природное свойство самолюбія и человіческаго я состоить въ томъ, чтобы любить только себя и имать въ виду только себя 1). Нельзя върить ни сожальнію, ни самоотверженію, ни дружбь, потому что человько для другого человька-волко, каковое положение старается доказать и Гоббсъ въ своемъ сочиненія "De Cire". Видно въ философіи Паскаля и то, что онъ изучаль Пиррона и его скептическую философію, быль знакомъ съ вдеями п возэрвніями Платона и Аристотеля 2), Эпиктета 3), вообще съ ученіями стоиковъ, эпикурейцевъ, и академиковъ 4); агностицизмъ последнихъ и эпикурейскій принципъ счастья, наслажденія—систематически проводятся въ философіи Паскаля. Взгляль на жизнь, исторію и значеніе еврейскаго народа, который (взглядъ) является въ философіи Паскаля однимъ изъ аргументовъ истинности христіанства, онъ усвоиль изъ изученія Филона и Іосифа Флавія 5). Въ моральной своей философін Паскаль проводить взгляды бл. Августина: онъ именно признаетъ необходимость для нравственнаго возрастанія блалодати 6), ссылаясь при этомъ прямо на этого отца и говоря. что разума должень подчиняться опрв.

Но, главнымъ образомъ, въ философіи Паскаля мы видимъ отраженіе общихъ вдей XVII-го въка, стремленіе освободиться отъ мертвыхъ оковъ схоластики, желаніе дать знаніямъ человъка прочное, разумное основаніе, а главнымъ образомъ,— вывести чисто научнымъ путемъ, путемъ изученія живыхъ фактовъ человъческой психологіи, необходимость христіанства для объясненія человъку самого себя. — И вся заслуга Паскаля

<sup>1) &</sup>quot;Мысли о религів". СПБ. 88 г. Пер. Первова. Гл. III, VIII, стр. 50.

<sup>2) &</sup>quot;Mucan" crp. 94. ra. VIII, ra. IV, 61. 227 crp. ra. XXIV.

<sup>3)</sup> Ibid. стр. 113 гл. X.

<sup>4)</sup> Ibid. XIII, crp. 135.

<sup>5) &</sup>quot;Мысли" 145, гл. XV, стр. 169, гл. XVIII.

<sup>6)</sup> lbid. cr. 139, rg. XIV.

состоить именно въ томъ, что онъ сконцентрироваль эти идеи въ своемъ міросозерцаніи, пережиль ихъ своимъ недюжиннымъ умомъ, перечувствоваль отзывчивымъ сердцемъ и указаль тотъ единственно-върный путь изученія души и жизни человъка, которымъ онъ пришелъ къ признанію христіанства, какъ непоколебимой истины.

§ III.

#### Характеръ философіи Паскаля.

Не смотря на то, что воззрѣнія Паскаля образовались подъ вліяніемъ изученія другихъ философовъ, на философіи Паскаля лежитъ глубокій отпечатокъ оригинальности, самостоятельности, убѣжденности и основательности. Недаромъ, напримѣръ, Паскаль, очевидно, на заявленія, что овъ свои воззрѣнія заимствуетъ у Монтэна, писалъ: "не вз Монтэнъ, а вз себъ самомз я нахожу все то, что вижу вдѣсь" (т. е., въ жизни и природѣ человѣка) 1).

Философію Паскаля обовначають именемь христіанскаго скептицизма, но это название характеризуетъ философію какъ-то неопредъленно, въ этомъ названіи даже мы можемъ усмотръть нъкоторое противоръчіе. Если Паскаля и можно назвать скептикомъ, то скепсисъ его простирается только на область человъческой, естественной гносеологіи. Паскаль сомнъвается въ силь человыческого разума, въ достовырности показаній чувствъ и т. п., но никакого сомивнія онъ не допускаеть въ области христіанскаго ученія, какъ въ догив, такъ и въ морали. Онъ не только върующій въ истинность христіанства, но и горячо убъжденный въ ней. Паскаль прилагаетъ критическую способность своего ума вездё и во всёхъ отношеніяхъ, исключан Христіанства. Только въ Христіанствъ его критическій умъ вполнъ удовлетворяется и его критика умолкаетъ предъ величіемъ непостижимыхъ фактовъ Божественнаго Откровенія и предъ возвышенной моралью Христіанства. Поэтому философію Паскаля скорве можно назвать "критической философіей Христіанства". Паскаля можно вполнъ назвать "критикомъ человъческаго разума" и всей вообще человъческой жизни. Это

<sup>1) 245</sup> ctp. rs. XXV, ots. XXIV.

не безсильный скептикъ, приходящій только къ сознанію невозможности достовърнаго познанія для человъка, а твердо убъжденный критикъ всего того, что не даетъ и не можетъ дать человъку познанія смысла его жизни, познанія природы человъка и значенія факта его смерти главнъе всего. Словомъ, обладая горячей и одушевленной върой въ истинность Христіанства апологетовъ первыхъ въковъ, онъ является безнощаднымъ критикомъ человъческаго знанія и человъческой жизни безъ Бога.

Главное философское сочиненіе Паскаля "Pensées"—"Мысли" (о религіи) представляєть изъ себя общирный планъ "Апологія Христіанства", написанный отрывочными афоризмами. Паскаль въ задуманномъ сочиненіи хотьль разсмотрьть всь въроученія и философскія доктрины, чтобы доказать ту мысль, что человькъ по природь своей полонъ загадокъ и эта загадочность его объяснима лишь при свъть Христіанства. Съ этой стороны философію Паскаля можно назвать религіозной, христіанской. И такъ какъ въ оправданіи Христіанства Паскаль старается доказать необходимость въры, то со стороны гносеологической философія Паскаля является философіей впры. Можно назвать ее и апологетической, потому что цъль ея была защитить Христіанство отъ нападеній различныхъ отрицателей и убъдить скептиковъ въ непреложности Христіанства.

Изложеніе философіи Паскаля.

§ I.

## Критика познанія и жизни человіка.

Въ своей гносеологіи Паскаль является рёшительнымъ скептикомъ. Онъ находитъ сомнительнымъ все въ человъкъ: его умъ, чувства, стремленія, мительность... Всю работу человъческаго ума онъ сводитъ къ фантавіи, предразсудку и обычаю 1). Человъкъ въ своей дъятельности плохо пользуется разумомъ: воображая, что все онъ стро-

<sup>1)</sup> Mucje, rg. VI. ctp. 54-66.

итъ на основахъ истины, онъ только оказывается орудіемъ своихъ предразсудковъ, привычекъ и чувствъ.

Достовърно, съ полною несомивниостію человъкъ не можетъ познать ровно ничего. Въ познаніи вижшняго міра онъ заключенъ въ узкія рамки возможно-познаваемаго: безконечно великія и малыя величины человтку недоступны.-Притомъ мы познаемъ только "видимости" окружающей насъ среды. Наше познаніе слишкомъ односторонне и субъективно 1). Сущность вещей, причины, принципы ускользають оть насъ. Это нужно сказать не только относительно обыденнаго познанія, но и научное знаніе, по митию Паскаля, неполно, относительно и ограниченно.-Критеріемъ его всетаки является сознаніе очевидности, этотъ критерій низводить научное познаніе на степень обыкновеннаго, а это познание для Паскаля не убъдительно. Особенно безсиленъ разумъ человъка въ ръшеніи для него въковъчныхъ человъческихъ проблемъ, жгучихъ вопросовъ его жизни. Человъкъ безсиленъ познать самого себя, свое назначеніе въ мірѣ, смыслъ своей жизни, цѣль мірового бытія, безсиленъ познать Бога, доказать Его бытіе, распутаться въ противорвчіяхъ своей природы, мысли и жизни 2). Скептицивиъ Паскаля обращается въ сильный, безпощадный, проникнутый горькимъ юморомъ критициямъ, когда онъ устремляетъ свое вниманіе на то, чюмо живеть человікь. Везді Паскаль видить ничтожество, суетность, безполезность, безсмысліе, ложь, самообманъ, самообольщение. Пессимистически онъ относится и къ человьческимъ удовольствіямъ, считая ихъ причинами вовыхъ мученій и страданій. Причину всего этого Паскаль видить въ ненормальности жизни человъка, въ извращенности его положенія въ міръ, въ незнанія и нежеланіи человъка знать, что такое онъ. Если бы человъкъ пользовался полнымъ счастіемъ, то и это не помогло бы ему, если бы его не развлекали, а дали возможность обдумать и поразмыслить, что онъ такое... Потому-то люди такъ и стремятся къ игръ, обществу женщинъ, къ войнъ и великимъ подвигамъ. Не то, чтобы въ этомъ на

<sup>1)</sup> l'a. II, crp. 48

<sup>2) &</sup>quot;Мысан", г. I, 32—35. га. XI, II, ст. 121. гл. IX, 97 ст. гл. II, I, стр. 37—39. 40. 41.

самомъ дёлё заключалось счастье или чтобы люди воображали. что истинное блаженство въ деньгахъ, которыя можно выиграть, или въ вайцъ, за которымъ охотятся. Ищутъ-занятія, которое даетъ намъ возможность не думать о нашем внесчастном положени, той сутолоки, которая насъ отвращаеть отъ мысли о нашемъ несчастномъ положение 1). Критически относится Паскаль ко всевояможнымъ человъческимъ профессіямъ. Не разумный выборъ, а случай дёлаетъ людей то каменыщиками, то солдатами, то кровельщиками. Причина спеціальностей-привычка. "Сила привычки столь велика, что изъ техъ, которыхъ природа сделала только людьми, выходять всевозможные спеціалисты <sup>2</sup>). Нелёпы и глупы и всякіе обычан, создающіеся въ зависимости отъ илимата, политическихъ границъ, эпохи. Вмъсто постояннаго и прочнаго начала справедливости, говоритъ Паскаль, мы видимъ фантазів и капризы персовъ и нёмцевъ. Три градуса широты ставять вверхь дномь всю юриспруденцію! Пройдешь одинъ меридіанъ, и встретить новое рышеніе истины. Забавна справедливость, ограниченная ръкой! Чтоистина по сю сторону Пиринеевъ, ложь—по ту сторону<sup>и з</sup>).

§ II.

## Главный предметь философіи Паскаля.

Главнымъ предметомъ мысли и жизни человъка Паскаль считалъ ръшеніе жгучихъ вопросовъ человъческой жизни, и поэтому онъ, разочаровавшись въ наукъ, которая дала ему только познаніе о міръ, апеллировалъ къ человъческому разуму, но разумъ отослалъ его къ нравственной природъ человъка. Внъшній міръ ньмъ, и ничего онъ не можетъ сказать человъку о самомъ человъкъ, не можетъ онъ дать познанія о назначеніи человъка въ міръ, о смыслъ его жизни, о злъ н добръ, о Богъ и будущей жизни человъка. А всъ эти вопросы и составляютъ то, что должна рышать человъку философія. Ръшетъ ихъ можетъ человъкъ только чрезъ изученіе своей

<sup>1)</sup> Γa. V, II, cτp. 69 - 70.

<sup>2)</sup> l'a. IV, II, cr. 58.

<sup>3)</sup> La. IV, 1V, 59.

природы. Человных съ его духовно-правственной природой составляеть масный предметь философіи 1). Философія должна выяснить положение человъка на землъ и вообще въ быти. Такъ какъ эта философія всецёло совпадаеть съ религіознымъ ученіемъ, то поэтому философія у Паскаля-это то же, что и разумно обоснованная религія. И такъ какъ истинной религіей, непререкаемой и непреложной является Христіанство, то въ философін Паскаля человъть представляется такимъ, какимъ его изображаетъ Христіанство, т. е., нуждающимся въ оправданіи и спасеніи. Изследуя природу человека, Паскаль находить ея величие въ мысли человека и въ правственномъ законъ. Исходнымъ же пунктомъ своей философіи Паскаль считаетъ проблему безсмертія души 2). Вся жизнь, вся философія зависять отъ вопроса: смертна-ли наша душа или безсмертна? "Можно, говорить Паскаль, не развивать систему Коперника, но вопрост о безсмерти души непременно долженъ быть решень въ томъ или другомъ смыслв".

## § III.

#### Загадочность человъка.

Такъ какъ главнымъ предметомъ философіи, по воззрвніямъ Паскаля, является человъкъ съ главными вопросами его мысли и живни, то поэтому Паскаль весь анализъ своего ума, всю силу своей логики направляетъ къ тому, чтобы опредълить, что такое представляетъ изъ себя человъкъ по природъ и въ жизни, и онъ находитъ, что между природой и жизнью человъка существуетъ коренное противоръчіе, и самъ человъкъ является для себя ръшительно непостижимой загадкой. Въ сравненіи съ міромъ человъкъ является ничтожествомъ, разумъется какъ вещь въ ряду другихъ вещей физическаго міра, но онъ неизмъримо выше стоитъ цълаго міра своей мыслью и своимъ сознаніемъ своего ничтожества, т. е., нравственнымъ сознаніемъ. Человъкъ великъ и ничтоженъ. "Какую химеру представляетъ человъкъ! Какая ръдкость, какое чудовище, какой хаосъ, ка-

<sup>1)</sup> Γs. I, 32-33, rs. X I, cr. 108-111.

<sup>2)</sup> Muche I, 30 ctp. XXIV, LIV, 227.

кой предметь противоръчій, какое диво! Это судія вськъ вещей, глупый червь земной, хранитель истины, клоака неизвёстности и ошибокъ, слава и отбросокъ вселенной. Кто распутаетъ эту запутанность"? 1) Человъкъ сознаетъ себя безконечно великимъ въ своей мысли и нравственныхъ влеченіяхъ своей души, но онъ въ то же время является ничтожностью, какъ частичка слепого механическаго міра 2). И въ самомъ человъкъ, въ его духовной природъ, существуетъ разладъ, противоръчія въ его мысляхъ, стремленіяхъ, чувствахъ. Эта деойственность человъка столь очевидна, что иные думають, что мы имбемъ дет души, такъ какъ одинъ однородный предметъ имъ кажется неспособнымъ на такія и столь внезапныя изміненія" 3). Что же можеть распутать эту запутанность? На это Паскаль отвёчаеть: "всё эти именно пропиворичія и привели всего скорве меня къ истинной религи ( 4). Посмотримъ-же, какимъ образомъ Паскаль дошелъ до этого именно признанія.

## § IV.

#### Разрѣшеніе загадочности человѣка въ христіанствѣ.

Ни одна изъ философій и естественныхъ религій не дала Паскалю яснаго, полнаго и основательнаго объясненія и разръшенія загадочности человѣческаго существованія в.) Только въ одномъ христіанствѣ Паскаль нашелъ это объясненіе и разрѣшеніе. Мало того, эти именно противорѣчія между природой и жизнью, нравственнымъ чувствомъ и земными влеченіями человѣка и привели Паскаля чисто логическимъ путемъ къ признаню христіанства, какъ истинной религіи и подлинно Божественнаго Откровенія истины о человѣкѣ. "Признаюсь, говоритъ Паскаль, что лишь христіанская религія открыла мнѣ то, что природа людей испорчена и отпала отъ Бога. Я тотчасъ повстоду сталъ видѣть признаки этой истины; потому что природа че-

<sup>1)</sup> Мысли. Х, І. стр. 109-110.

<sup>2)</sup> Xl, IV, 122.

<sup>8)</sup> lbid. XIII, III, 135.

<sup>4)</sup> Idem 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) X, I, 110.

ловъка такова, что она повсюду видитъ 1) утраченнаго Бога и въ человъкъ, и виъ человъка, и испорченную природу" 2). Такимъ образомъ Паскаль чрезъ изучение человъка пришелъ какъ разъ къ тому определенію человека, какое даеть Христіанство, т. е., чисто научнымъ путемъ психологическаго анализа и философской критики установиль то положение, что человъкъ, какъ учить Христіанство, существо падшее. Паскаль постоянно говорить объ этомъ. Онъ старается доказать, что изъ самонаблюденія и изученія внутренней жизни человіка каждый можетъ придти въ признанію истинности Христіанства, такъ какъ оно изображаеть человека такимъ, какимъ онъ является въ действительности. Тайна грпхопаденія человіна распутываеть и разрѣшаетъ всю вагадочность человѣческаго существа. Если бы человъкъ не палъ, то онъ обладалъ бы истиной, благомъ, счастьемъ, но онъ только стремится къ нимъ, следовательно, человъкъ имфетъ искаженную природу и жизнь. Человъкъ клонился отъ истиннаго своего назначенія въ мірѣ, такъ какъ нельзя допустить того, что такимъ, каковъ онъ есть, человъкъ существуетъ съ самаго начала своего появленія въ мірѣ: если человъкъ всегда былъ такимъ испорченнымъ, то онъ ничего бы не зналъ объ истинъ, добръ и не стремился бы къ правственному совершенству. "Тайна преемственности гръха и есть та вещь, безъ которой мы не можем имъть никакого познанія о насъ самихъ. Узель нашего существованія завизанъ на дев этой пропасти, такъ что человък болье непонятен безъ этой тайны, чъмъ эта тайна непонятна человъку<sup>и в</sup>). Это соотвътствіе между наличною природою и жизнію человъка и ученіемъ Христіанства о гръхопаденіи и необходимости искупленія человъка имъетъ весьма важное значеніе: оно необходимо ведеть къ признанію истинности Христіанства, къ оправданію его, какъ божественнаго откровенія абсолютной истины о человъкъ.

Но такъ какъ эти доводы Паскаля для оправданія истинности и необходимости Христіанства могутъ показаться нікото-

<sup>1)</sup> Галлицизмъ, — нужно было бы правильнъе перевести "указываеть" (voit).

<sup>7)</sup> XIII, III, 135.

<sup>3)</sup> X, I, 110-111.

рымъ людямъ недостаточно убъдительными, то поэтому Паскаль предлагаетъ и другія доказательства истинности христіанства.

§ V.

#### Доказательства истинности Христіанства.

Такъ какъ главными истинами всякой религіи является бытіе Бога и безсмертіе души, то эти истины Паскаль и старается оправдать развыми доказательствами. Отрицая всв метафизическія доказательства бытія Бога и безсмертія души 1), Паскаль прежде всего прибъгаетъ къ теоріи въроятностей, столь употребимой въ наукъ, и говорить, что человъку въ силу самаго обыкновеннаго расчета следуетъ признать бытіе Бога и безсмертіе человъческаго духа, такъ какъ при отрицаніи ихъ человъкъ теряетъ безконечно многое и дорогое, и ему грозитъ послф краткой и полной страданій жизни-небытіе, тогда какъ при признавіи указанныхъ истинъ человіку приходится для достиженія безконечнаю блаженства въ будущей жизни жертвовать временной земной жизнью. Следовательно, человеку просто высодные признать бытіе Бога и безсмертіе души 1). Но Паскаль не придаеть этимъ своимъ соображеніямъ особенной ціны, они направлены у него къ тому лишь, чтобы затронуть людей, совсвых индифферентных вкъ религіи. Сосредоточіе философіи Паскаля заключается въ томъ возврѣніи, что въ Інсусъ Христъ люди получили разръшение всъхъ своихъ въковъчныхъ вопросовъ: фактически познали Бога и безсмертіе духа. "Люди хотять, говорить Паскаль, познать Бога, оставляя въ сторон в Іисуса Христа... Между темъ Іисусъ Христосъ есть предметь и центрь, въ которому все стремится. Кто Его познаеть, тотъ познаетъ основание вспал вещей. Познать Інсуса Христа можно только, познавая вивств и Бога, и свое ничтожество. Вото почему я не берусь здесь доказывать основаніями, извлеченными изъ изученія природы существованіе Бога, безсмертіе души или еще что-нибудь въ этомъ родь въ Інсусь

<sup>1)</sup> XI, II, 121.

<sup>2)</sup> XI, I, 115.

<sup>.3)</sup> XI, II, 121.

Христъ люди познали смыслъ своей жизни, истину своей богоподобной природы и научены истинной нравственности 1). Паскаль приводить и еще не мало частныхъ доказательствъ истинности вообще Христіанства. "Доказательства христіанской религіи, говорить Паскаль, слідующія: 1) прочность ея основанія, 2) святость, высота и смиреніе христіанской души, 3) чудеса, 4) Інсусъ Христось въ частности, 5) Апостолы въ частности, 6) Моисей и пророки въ частности, 7) Іудейскій народъ, 8) пророчества, 9) Безпрерывность Христіанства, 10) ученіе, которое есе объясняеть, 11) Стятость Христ. закона 22). Такимъ образомъ, Христіанство истинно потому, что оно, прежде всего, основывается на вёчныхъ началахъ, на существенныхъ принципахъ человъческой природы и человъческаго разума, на чувствъ истины и добра. Христіанство - разумно, истинно, достойно уваженія и любви, потому что оно соотв'єтствуєть запросамъ человъческой природы и мысли, основано на фактахъ человъческой исторів и объщаеть человьку истинную жизнь и блаженство <sup>8</sup>). Велико Христіанство особенно по своему ученію о нравственности, ученію о томъ, какт жить человъку на землъ.

## § VI.

## Моральная философія Паскаля.

Считая сущностью христіанской догмы ученіе о первородномъ гръхъ и о возстановленіи человъческой природы во Христъ, Паскаль сущность морали полагаль въ сознаніи человъвомъ своей испорченности и въ жизни по любви къ Богу и ближнему 4). Такъ какъ кореннымъ источникомъ испорченности человъка является гордость 5), то поэтому любовь и смиреніе, какъ отрицаніе ея, являются источникомъ всякихъ добродътелей человъка 6). Въ міръ царятъ три страсти: похоть плоти—чувственность, похоть зрѣнія— страсть къ очевидному знанію, гордость

<sup>1)</sup> Ibid. IV, 124. XI, 130.

<sup>2)</sup> Ibid. XII, 130.

<sup>2)</sup> XXIV, XXIII, 219 стр. LXXIX, 286.

<sup>4)</sup> XXIV, XIII, 214.

<sup>5)</sup> Ibid, Y, 211. III, VIII, 50.

<sup>6)</sup> Ibid. XXIX, 219. XXV rs. LXXII, 254.

житейская— эгонямъ и тщеславіе. Это три огненныя рѣки, которыя воспламеняють вемлю <sup>1</sup>). Истинная добродѣтель состонть въ самоотверженіи и любви къ другимъ, въ себѣ же нужно любить лишь то, что составляеть наше истинное сущестю, т. е., нравственное сознаніе <sup>2</sup>). Причемъ для нравственнаго возрастанія человѣку необходима благодать <sup>3</sup>). Словомъ, въ ученіи Паскаля мы можемъ найти цѣлую моральную систему христіанства, обоснованную такъ же, какъ и догма, на фактахъ человѣческой природы и жизни.

#### § VII.

#### Цѣль философіи Паскаля.

Если кто-нибудь спросилъ-бы, какая основная идея руководила Паскалемъ въ изложении его воззрѣній на религію вообще и христіанство по преимуществу, въ его изслѣдованіяхъ о природѣ и жизни человѣка, т. е., въ чемъ главнымъ образомъ заключается цѣль всей философіи Паскаля, то на это долженъ быть данъ тотъ отвѣтъ, что вся философія Паскаля имѣла въ виду одно: на вполнѣ прочныхъ и глубокихъ, разумныхъ основаніяхъ установить то, что необходимо человѣку знать для выполненія своего подлиннаго назначенія въ мірѣ, .Мое сердце, говоритъ Паскаль, всѣми своими силами стремится познать, гдѣ истинное благо, чтобы слѣдовать ему" 4).

Считая особенно важнымъ для человъка ръшеніе именно въковъчныхъ вопросовъ человъческой мысли и жизни, Паскаль всю цъль своей философіи полагаетъ въ томъ, чтобы ръшить, для чего, во имя какого смысла и какъ слъдуетъ жить человъку, чтобы оказаться существомъ, достойнымъ названія человъка 5). Ръшеніе всего этого онъ находитъ въ христіанствъ, въ его великомъ ученіи о безсмертіи человъка и предназначеніи его къ истинъ и блаженству и въ заповъди Христа о любви и

<sup>1)</sup> XXIV, XXX, 220.

<sup>2)</sup> XXIV, XXXV, 221.

<sup>3)</sup> Ibid. LXVII, 233-234.

<sup>4)</sup> XV, I, 143 crp.

<sup>5)</sup> Is. I, 80-35.

самоотверженів. Такимъ образомъ, философія Паскаля является по преимуществу нравственной философіей христіанства.

Критическій взглядь на философію Паскаля.

§ I.

Взгляды нёкоторыхъ философовъ и критиковъ на философію Паскаля.

О философіи Паскаля писали очень немногіе философы и критики. Лейбницъ, Вольтеръ, Кондорса, Шатобріанъ, Вовенаргъ, Кузенъ, Демуленъ, Фожеръ, Лелю, Вино, Мойнаръ, Сентъ-Бёвъ и Нурисонъ-вотъ всѣ наиболѣе серьезные критики Паскаля. Всё эти критики высказывали слишкомъ односторонніе, крайне разнообразные и даже совсемъ противоречивые взгляды на философію Паскаля. Вообще же нужно сказать, что въ критикв до Сентъ-Бёва и Нурисона существовалъ почти одинъ отрицательный взглядъ на философію Паскаля подъ вліяніемъ "Remarques sur les Pensées de Pascal" Вольтера, который всей силой своего желчнаго сарказма осмфиваетъ, главнымъ образомъ, пессимистическій взглядъ Паскаля на жизнь и на людей. Подобно Вольтеру, Лелю и Кузенъ также относятся скептически къ тому, что изображаетъ Паскаль относительно жизни, природы и познанія людей, считая эти взгляды Паскаля односторонними, ненормальными, ложными. Кондорса, восхваляя ученые труды Паскаля, насмёхается надъ его "философіей ханжи". Наоборотъ, Сентъ-Бёвъ и Нурисонъ считаютъ философію Паскаля очень глубокой и основательной, а главнымъ образомъ-чисто христіанской и глубоко-правственной. Вообще если бы мы стали перечислять различныя мивнія о философіи Паскаля, то нашли бы, что каждое почти положеніе ея, каждый принципъ былъ, съ одной стороны, подвергаемъ строгой критикъ и отридаемъ, а съ другой, -- горячо защищаемъ и оправдываемъ. Впрочемъ критика, можно сказать всегда бываетъ одностороння, потому что бываетъ индивидуальна. Въ ней въ большей или меньшей степени всегда выражается собственное міровозарвніе того человека, который является вы качествъ критика. Оставивъ въ сторонъ всъ высказанныя о Паскалъ мнънія разныхъ философовъ, мы выскажемъ свои взгляды на его философію, конечно, немало не претендуя на то, чтобы выдавать свои взгляды за какіе либо непогръшимые. Мы подвергнемъ критикъ только тъ начала и принципы, на которыхъ строилъ Паскаль свою религіозно-правственную философію, стараясь при этомъ не только опровергать нъкоторыя слабыя стороны этой философіи, но и указать положительныя ея достоинства.

#### § II.

#### Скептицизмъ и критицизмъ Паскаля.

Паскаль, несомненно правъ въ своемъ скептическомъ отношеніи къ человъческому знанію. Онъ еще за долго до Канта указаль на субъективность, односторонность и относительность человъческаго знанія. Конечно мы у Паскаля не находимъ развитой теоріи познанія, но за то его краткіе, но сильные афоризмы говорять иногда убъдительные цылыхы томовы. Паскаль собственно и не преследоваль той цели, чтобы раскрыть весь механизмъ человъческой мысли, ему нужно было одно доказать, что разумъ человъка совершенно безсиленъ въ решенія высшихь вековечныхь вопросовь, въ деле религія и въры. Французскій философъ Кузенъ ставиль это въ упрекъ Паскалю, но онъ, очевидно, не понималъ, чего собственно добивался Паскаль: ему нужно было показать безсиліе человіческихъ познаній, хотя бы даже и научныхъ, выдти изъ заколдованнаго круга субъективности и относительности. Паскаль судить съ точки зрвнія непреложной истины. А такой истины въ области человъческаго знанія онъ пигдъ не находитъ. Подобно Декарту, который выбрался изъ этого заколдованнаго круга субъективности посредствомъ идеи Божества, Паскаль выбирается изъ нея посредствомъ признанія факта явленія Бога въ мірі, что указало ему на непреложную истивность одного разумно-нравственнаго. Паскаль только познать человъка. СЪ его врковрания А этого не могла дать ему наука, ни изучение міра, ни самаго себя. Изученіе міра и его явленій привело Паскаля

къ признанію ничтожества человіка, а изученіе себя—къ признанію величія человіка. За наукой и за самонознаніємъ Паскаль признаєть только подготовительное значеніе въ разрішеніи человівкомъ высшихъ вопросовъ своей жизни и мысли, хотя для познанія своего величія и ничтожества человіку вовсе и не требуется никакой науки. Это хорошо каждый можеть знать изъ самонаблюденія. Но все таки Паскаль, самъ не замітно для себя, указаль на необходимость тщательнаго изученія природы человіка, когда онъ на основаніи этого именно изученія находить, что человікъ падшее существо по своей природі, что именно и послужило главной основой, для признанія истинности христіанства. И разумівется, только строго-научное познаніе природы человіка можеть дать эту непоколебимую основу для христіанства.

И въ критикъ жизни человъческой Паскаль, несомнънно, во многомъ правъ, когда рисуетъ ее безсмысленной, бозтолковой, полной лжи и фарисейства. И развъ въ извъстномъ смыслъ не правъ Паскаль даже и тогда, когда онъ утверждаетъ, что самое счастье человъка и есть именно его великое и первое несчастье?...

## § III.

Эпикурензмъ и утилитаризмъ въ возгрѣніяхъ Паскаля.

Главнымъ могивомъ для признавія истинности религіи, бытія Бога и безсмертія души Паскаль считаєтъ то, что религія даєтъ человѣку благо въ будущей жизни, блаженство, счастье. Хотя этотъ взглядъ на будущую жизнь давно существуетъ среди язычествующихъ христіанъ, но конечно, онъ совсѣмъ невѣрный взглядъ, какъ порожденный земвыми вожделѣніями человѣка. Переносить на будущую жизнь то, что имѣетъ смыслъ только въ земной жизни, значитъ уничтожать прямо значеніе будущей жизни. И нельзя не признать страннымъ доказательство бытія Бога и безсмертія души, основанное на расчетѣ, на выгодѣ! Впрочемъ, нужно сказать, что этому доказательству самъ Паскаль и не придавалъ значенія настоящою доказательства. Притомъ нельзя не замѣтить и того, что терминами: выгода, расчетъ, цѣнность—въ примѣненіи къ будущей жизни Паскаль

пользуется только какъ образными выраженіями для того, чтобы обозначить всю важность признанія бытія Бога и безсмертія души, всю великость истины будущей жизни.

#### § IV.

Значеніе философіи Паскаля для религіи и философіи.

Не смотря на нѣкоторые недочеты, за Паскалемъ исторія философіи и религіи, особенно-же христіанская философія, должны признать не мало заслугъ.

Паскаль старался рёшить именно тё вопросы, тё проблемы, надъ которыми искони трудится человёческая мысль. Онъ ставиль себё эти вопросы и рёшаль на основаніи изученія природы человёка. И его философія совпала съ ученіемъ Христіанства. Этимъ Паскаль указаль тотъ единственно истинный путь, которымъ долженъ идти философъ-христіанинъ въ рёшеніи вёковёчныхъ вопросовъ: это путь изученія природы и жизни человёка и изученія Христіанства. Паскаль указаль, куда должны направляться всё усилія философовъ, —именно, на Христіанство, потому что только въ фактё явленія Бога въ міръ дано универсальное рёшеніе всёхъ главныхъ и животрепещущихъ вопросовъ, искони занимающихъ человёка.

Словомъ, вся заслуга Паскаля состоитъ въ томъ, что онъ, не рискуя быть безосновательнымъ и голословнымъ, указаль полную возможность чисто-философскаго и научно-доказательнаго оправдания Христіанства путемъ убъдительныхъ и непреложныхъ фактовъ жизви, природы и исторіи.

В. Т-нъ.

# Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внъ истинной церкви.

(Окончаніе \*).

Евреи бывали рабами и рабынями въ языческихъ домахъ. Императрица Юлія имъла еврейскую служанку Акму (Antiq. XVII 5, 71). Повидимому, основное зерно іудейской общины въ Рим' образовалось изъ прежнихъ рабовъ (Phil. ad Caj. см. о синагогь либертинцевъ Дъян. VI, 9). Распоряжение Тиберія объ удаленіи изъ Рима евреевъ, очевидно, распространилось и на прозелитовъ, какъ объ этомъ свидетельствуютъ слова указа, передаваемыя Светоніемъ... reliquos gentis eiusdem vel similia sectantes urbe submovit sub poena perpetuae servitutis nisi obtemperassent (Tiber. c. 36). То же повидимому находится въ параллельномъ мість у Діона Кассія: ὑφ ης (ἀθεότητος) καὶ ἄλλοι εἰς τὰ τῶν Ιουδαίων ήθη ἐξοκελλοντες πολλοί κατεδικάσθησαν, και οι μεν ἀπέθανον, οι δε τῶν γοῦν οὐσιῶν ἐστερήθησαν L. LXVII). Кажется, въ Римъ іудейство нашло себъ доступъ даже къ высшимъ классамъ. Іосифъ Флавій имѣлъ сношенія съ супругой Нерона Помпеей (Vita Kap. 3). Она ходатайствовала за іудеевъ (Ant XX, 8 11) и Іосифъ называеть ее благочестивой (деосевно). Ветурія Павла, mater syпадодагит, которая согласно надписи на ея гробницѣ, перешла въ іудейство 76 літь и жила еще въ общині подъ именемъ Сары 16 леть, принадлежала повидимому къ знатному роду (Corp. Inscript. Graec. № 9905). Помпонія Грецина была прозелитною (Hasenclever 1. с. р. 47 хх). О прозелитнахъ гово-

<sup>\*)</sup> Сн. ж. "Въра и Разунъ" за 1899 г., № 23.

рять надгробныя надписи. О прозелитахь въ Антіохіи свидьтельствуетъ Іосифъ (В. S. VII за см. Денн. VI, 5). Въ Дамаскъ были даже очень многія женщины, перешедшія въ і действо (ύπηγμένας τῆ Ιονδαϊκῆ θρησκεία). Въ Двин. 2, 10 перечисляются прозелиты изъ всехъ перечисленныхъ странъ. Повидимому, гдъ были іуден, были и прозелиты. Указаніе на прозелитовъ находится въ апокалипсист Варуха 41, 4: alios autem iterum vidi, qui reliquerunt vanitatem suam et confugerunt sub alas tuas, u 42, 5: eorum qui antea nescierunt et postea noverunt vitam et commisti sunt semini populorum, quod se segregavit (см. Kneucker, d. Buch Baruch, p. 195). По преданію быль прозелитомъ и хромой въ Листръ. Знаменитымъ прозелитомъ средины перваго или начала второго стольтія быль Онкелось (собственно Aquilas), къ которому раввинское преданіе съ гордостію примінило слова, что Богъ наділиль Іафета прекраснымъ языкомъ, и что Іафетъ теперь вселился въ шатрахъ Симовыхъ (см. Евсев. Demonst, evang. VII 132).

Өеодотіонъ Св. Иринеемъ и Епифаніемъ называется іудейскимъ прозедитомъ III 211) 1).

Широкое распространеніе еврейскаго прозелитизма, вотъосновной факть, выдвигаемый Бертло. Но рядомь съ этимъ основнымъ довольно замътно выступаетъ другой-ненависть и презрѣніе нѣкоторой части общества и даже представителей общества къ іудеямъ. По нашему мнёнію, этоть второй факть только подтверждаеть первый. Такъ, въдь, относились язычники и къ христіанству. Въ то время какъ въ составъ христіанской церкви входили все новые и новые члены, упорные язычники считали христіанство явленіемъ ненавистнымъ, суевфріемъ грубымъ и безмфрнымъ. Когда стали замфтными признаки того, что христіанство завоюеть мірь, языческіе мыслители образованіе которыхъ должно бы было отталкивать ихъ отъ простой въры іудеевъ, стали заявлять, что іудейство лучше и выше христіанства. Вотъ, что писалъ ученый полемисть противъ христіанъ, неоплатоникъ Порфирій, въ своемъ сочиненін χέχ λογίων φιλοσοφίας".

<sup>1)</sup> Cm. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und der Iuden zu den Fremden. 1896-

"Нѣкто, разсказываетъ Порфирій въ одномъ мѣстѣ, желая отвлечь жену свою отъ христ.анстна, спросиль однажды Аполлона, какому божеству нужно молиться о помощи въ этомъ дъль? Аполлонъ отвъчалъ: "легче было-бы тебъ писать по водъ или подобно птицъ летать по воздуху, чъмъ образумить твою нечестивую, осквернившуюся жену. Оставь ее, пусть она, если жочеть, остается въ пустомъ обольщении и безцёльными рыданіями оплакиваеть умершаго бога, приговореннаго справедливыми судьями къ позорной смерти на кресть". Объ этомъ изреченін Порфирій разсуждаеть: "такъ ясно свидітельствуеть оракуль о неизлъчимости образа мыслей христіань и говорить, что іуден лучше понимали Бога, чёмъ христіане". Въ подтвержденіе последняго имъ приводится другое изреченіе Аполлона, отвечающее на вопросъ, какая религія лучше: іудейская или христіанская: "іуден върують въ Бога Отца и царя прежде всего, предъ лицемъ котораго трепещутъ небо и земля, море и преисподняя ада, и сами божества ужасаются: законъ ихъ есть отецъ, котораго благоговейно чтуть еврейскіе святые". О Христь оракулъ у Порфирія говорить слідующее: Христось быль очень благочестивъ и сделался безсмертнымъ, вообще, боги о немъ говорили почтительно. Но въ то же самое время они увъряли, что христіане люди порочные, нечестивые, опутанные заблужденіями и вообще сильно порицали ихъ...

Поэтому эти послѣднія души ненавистны богамъ, но Христосъ, какъ благочестивый пребываетъ на небѣ съ благочестивыми. Итакъ не порицай его, но сожалѣй о глупости людей, причиной погибели которыхъ былъ онъ.

Въ ту пору, когда Порфирій писаль эти строки, іудейство уже не пріобрётало многочисленныхъ прозелитовъ, и враждебное отношеніе къ нему исчезло. Ранве, когда іудейство, подобно тому какъ впослёдствіи христіанство привлекало къ себв язычниковъ, оно было ненавидимо теми, которые не желали ему следовать. Психологическая причина этого факта понятна. О немъ возвестилъ самъ Господь, сказавъ: не миръ, но мечъ принесъ Я на землю, огонь принесъ Я, и какъ-бы желалъ, чтобы онъ скоре возгорелся. Новая религія, которую одни въ известной среде принимають, а другіе—нётъ, вно-

сить раздёленіе въ эту среду. Язычникъ, принимавшій іудейство, покидаль отца и братьевь, становился чуждымъ своей общинъ, враждебнымъ ея обычаямъ, культу, убъжденіямъ, понятно, что эта община должна была ненавидеть то, что отнимало у нея члена и притомъ хорошаго члена-ненавидъть іудейскую религію. Поэтому та ненависть, то отвращеніе, которыя мы слышимъ у некоторыхъ писателей по отношению къ іудейству, показывають, что іудейство было силою отнимавшею у нихъ близкихъ людей, разрушавшею дорогое для нихъ богопочтеніе. Но потомъ іудейство перестало быть этою силою. Изъ словъ Порфирія мы видимъ, что языческій философъ находилъ для себя вполнъ возможнымъ отзываться одобрительно объ іудействъ. Позднъе Порфирія Юліанъ прамо бичеваль отступничество христіань оть іудейства. Христіане говорять, писаль онь, что они, какъ и Моисей, признають одного Бога, но какъ они согласять это свое увъреніе со словами Іоавна: "вначалѣ было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богомъ. Оно было въ началъ у Бога" (Іоанн. 1, 1-2)? Здесь говорится о какомъ-то второмъ Боге, да иначе Галилеяне и не усвоили-бы Маріи имени Матери Божіей. Никто изъ пророковъ не говорилъ, что все чревъ Него и Имъ было создано. Галиленне не только отвергли преданіе Моисея, они не остались върными ученію первыхъ апостоловъ. Ни Павель, ни Матеей, ни Лука, ни Маркъ не говорили, что Інсусь быль Богомъ. Іоаннъ быль первый, назвавшій Христа Богомъ. Что касается до обрядовой стороны, то почему Галилеяне отвергли обръзаніе, жертвы, пасху, отвергли ради обычаевъ, чуждыхъ іудейству и всей древности? Зачемъ у нихъ это суеверное уважение къ гробницамъ и этотъ культъ мертвецовъ? Положимъ, ап. Павелъ говоритъ объ обръзании сердца, но онъ противоръчить Христу, Который поддерживаль всё установленія закона. Напрасно галилеяне говорять, что новый законь разрушилъ ветхій, Інсусъ сказаль: "Я не пришель нарушить законъ, но исполнить". Съ другой стороны, Моисей говориль объ этомъ (ветхомъ) законъ, какъ неизменномъ и вечномъ: "да не прибавите ничего къ заповъдямъ, которыя я даль вамъ, и да не отнимите, отъ нихъ ничего". По мивнію Юліана христівне поступнян-бы лучше, если-бы совсёмъ обратились къ іудейству, оставивъ почитаніе своихъ мертвецовъ и своего креста. Правда, они почитали-бы тогда виёсто многихъ одного, но зато не человёка или даже не многихъ несчастныхъ лицъ, но Бога и имёли-бы законъ, хотя варварскій и суровый, жестоко карающій преступленія въ противоположность мягкому языческому закону, но всетаки это было-бы лучше для нихъ<sup>1</sup>).

Мягкое отношеніе языческих мыслителей къ іудейству подало и подаетъ поводъ многимъ современнымъ западнымъ богословамъ развивать теорію развитія универсализма въ юдаизмѣ. Это отчасти высказываль Ренань, къ этому склоняется Бертодетъ. Замътимъ прежде всего, что эти ихъ взгляды несогласуются съ ихъ хронологическими представленіями еврейской исторіи. По ихъ возарвніямъ сначала были пророки, которые универсальны, а потомъ явился законъ, который націоналенъ. Но какъ неверно ихъ воззрение на ходъ религиозной истории евреевъ, такъ невъренъ ихъ взглядъ на развитіе универсализма въ іудействе передъ началомъ христіанства. Нетъ, мы полагаемъ и утверждаемъ, что юданзмъ пересталъ быть универсальнымъ и космополитичнымъ именно тогда, когда изъ его среды выступили писатели, которыхъ характеризують этими признаками-Филонъ и Флавій. Эти писатели, по нашему мивнію, были не пророками универсализма, а сторонниками компромиссовъ. Филонъ проповедывалъ компромиссы на почеб теоретической, Іосифъ прибъгаль къ нимъ въ практической жизни.

Филонъ былъ современникомъ Христа (родился въроятно, 15—20 годами ранъе). По своему происхожденію онъ принадлежаль къ знатнъйшимъ фамиліямъ Александріи. Его братъ Александръ Ливимахъ занималъ должность арабарха или представителя александрійскихъ іудеевъ и былъ необыкновенно богатымъ и вліятельнымъ человъкомъ. Въ своихъ отношеніяхъ къ римлянамъ и Ироду онъ играетъ почти роль царя. Онъ оказываетъ іерусалимскимъ царямъ великія услуги, содъйствуетъ увеличенію ихъ благосостоянія, одолжаетъ имъ чудовищныя

<sup>1)</sup> Сочиненія Порфирія в Юліана не дошли до нашего времени. Изъ нихъ сохранились только отрывки въ сочиненіяхъ свв. отцовъ, написанныхъ противъ этихъ неоплатониковъ. См. Vachero, L'Histoire critique de l'Ecole de'Alexandr.

денежныя суммы. Одинъ изъ его сыновей женится на знаменитой Вероникъ. Другой Тиберій Александръ играль важную роль въ римской политикъ 1-го столътін нашей эры. Точно также и Филонъ былъ богатъ и вліятеленъ. Въ 39 или 40 году нашей эры онъ быль послань, какъ уполномоченный отъ александійской синагоги, къ Калигуль защищать интересы ічдеевъ. Штатгальтеръ этого императора Публій Авилій Флаккъ благоводиль въ Александрів къ греческой народной партін, которая была враждебна къ іудеямъ. Такъ какъ іуден отказались ставить въ синагогахъ статуи императора, то онъ не только оставляль безъ наказанія кровавыя расправы съ ними и удичныя преследованія ихъ, но кроме этого воздвигь противь нихъ судебное преследованіе. Нарушая привиллегіи, данныя іудеямь, онъ 38 ихъ представителей синагогъ подвергъ обезчещивающимъ накизаніямь. Хотя скоро последовало паденіе этого штатгальтера, -- онъ былъ посланъ на островъ Андросъ и тамъ умерщвленъ по приказанію Калигулы, однако община Александрін не успоконлась съ его смертію. Она ръшила возстановить свои попранныя права при помощи посольства въ Римъ. Во главе посольства находился Филонъ. Въ то-же время противная партія тоже послава посольство въ Римъ, во главъ котораго былъ грамматикъ Апіонъ. Ни то, ни другое посольство, повидимому, не добилось вполнъ исполненія своихъ желаній. Оффиціальной аудіенціи евреямъ не было дано, Филопъ быль принять Калигулой только въ частной аудіенціи. Императоръ тогда уже почти безумный-ограничился въ бесъдъ лишь насмъшками надъ іудеями и говориль, кажется, болье о свининъ, чъмъ объ іудейскихъ привиллегіяхъ. Посольство вернулось ни съ чемъ. Но къ счастію для іудеевъ вскоре последовала смерть Калигулы, и Клавдій вернуль іудеямь ихъ попранныя права и освободиль ихъ алабарка. Во время правленія Клавдія, Филонъ, должно быть и умеръ. Годъ его смерти точно ве извъстенъ.

(Свёдёнія о жизни Филона—очень немногочисленныя—находятся отчасти въ сочиненіяхъ самого Филона, у Іосифа Флавія. Евсевія, Іеронима, Исидора Пелусіота, Фотія и Свиды)

Филонъ владълъ прекраснымъ греческимъ образованіемъ в

питалъ глубокое уважение къ греческой философіи. Будучи совершеннымъ эллинистомъ, онъ старался остаться всецёло іудеенъ. Аллегорическій методъ, который онъ довель до крайности, помогь ему согласить Монсея съ Платономъ. То, какъ пользуется Филонъ аллегорическимъ методомъ, по нашему мевнію доказываетъ, что этотъ методъ-не новое, только что пущенное въ ходъ оружіе, и что у Филона были предшественники. Къ таковымъ, полагаемъ, принадлежалъ Аристовулъ. Филонъ дошель до того, что у него библейскій тексть, изъясненіемъ котораго онъ занимался, быль въ сущности только предлогомъ для изложенія и развитія собственныхъ мыслей. Иногда, можеть быть, этоть тексть наводиль его на мысли, въ развитіи которыхъ онъ нисколько не считалъ нужнымъ считалься съ буквою текста. Такъ, повъствование кн. Бытія о первородномъ граха, Филона объясняета сладующима образома. Пространство между Богомъ и матеріальнымъ міромъ наполнено безчисленными душами. Души, которыя ближе другихъ находятся къ земль, привлекаются землею и кончають тымь, что соединяются съ веществомъ. Это великое бъдствіе, такъ какъ матерія сама по себъ есть зло и начало всъхъ злыхъ инстинктовъ въ человъкъ. Такимъ образомъ происхождение рода человъческаго имъетъ своею причиною первоначальный гръхъ, утверждается на факть преступнаго желанія. Всь стремленія и усилія добродътели должны быть направлены на то, чтобы разорвать существующую нечестивую связь души съ матеріею и возвратить душу ея первоначальной свобод'в и чистот в. Этотъ взглядъ Филона есть выводъ изъ его основной теоріи о Богь и міръ. Міръ, по Филону, въченъ и Богъ въ сущности не есть его Творецъ. Богъ не пребываетъ въ поков, потому что Его сущность есть деятельность. Твореніе началось съ началомъ временъ. Богъ есть первая причина всякаго действія въ каждомъ отдельномъ существъ, какъ и во всемъ универсъ. Истинная дъятельность принадлежить Ему одному. Все, что существуеть, проникнуто его дыханіемъ, Онъ есть всеобъединающій принципъ, въ Немъ живетъ все. Онъ есть все. (Είς και τὸ πᾶν ἀυτός ἐστιν). Богъ есть начало, міръ есть конецъ, посредствующее суть духи, то, что стоить ближе всего къ Богу, очевидно, должно иметь природу

подобную Божественной. Это, по Филону, Логосъ-ангель Ісговы Библін, старыйшій сынъ Божій, архангель или первый изъ хора ангеловъ, внутреннее слово Божіе, вічный изъ Бога истекающій разумъ. Какъ слово кареченное догос проформос въ противоположность λόγος ενδιάθετος, онъ есть действительная самостоятельная субстанція. Однажды у Филона Онъ называется вторымъ Богомъ (О πρώθεός. De Abrah. II, 17). За догос'оми следуеть дальнейшій рядь существь догос или силы (боханыя). За ними, постепенно ниспускаясь, духовныя существа доходять до вещественнаго міра. Представленіе этого міра и его исторія, какъ они даются Библією, понимаются Филономъ очень своеобразно. Эдемъ, по нему, символизируетъ премудрость Божію, четыре ріки Эдема представляють четыре добродътели, истекающія изъ этой премудрости. Небесный дождь, оплодотворяющій землю, есть божественный разумъ, который подобно живому источнику орошаеть и живить человъческія чувства. Святое святыхъ в переносная скинія Монсея это суть невидимые символическіе предметы, открывающіеся только духовному зренію. За всемь темь, по Филону, истинное богопочтеніе содержить лишь народь іудейскій. По его мивнію іудейскій народъ получиль свои преимущества, потому что онъ всегда былъ совершеннъйшимъ, справедливъйшимъ, разумнъйшимъ, человъчнъйшимъ и религіознъйшимъ народомъ міра. Ради добродітелей его и его предковь Візчный избраль евреевъ, какъ свой любимый народъ. Теперь этотъ народъ находится въ рабствъ. Но это липъ его временный удълъ. Впоследствіи владычествующіе надъ іудеями, охваченные удивлевіемъ предъ ихъ добродітелями, откажутся отъ того, чтобы повелёвать столь добродётельными людьми. Тогда освобожденные іудеи изъ отдаленнівникъ странь и острововь устремятся въ Палестину. Свътящійся столпъ-видимый однимъ праведнымъ-поведетъ ихъ къ цёли. У этой цёли, т. е., въ Палестинъ ожидаетъ евреевъ величайшее счастье. Они одни сдълаются свободными и могущественными и будуть имъть возможность владычествовать надъ всёми. Тогда разрушенные города воздвигнутся безъ содъйствія человіческой руки, пуснишийфтвод и обращи области покросотся богатфишим

плодами. Эта блаженная цёль станеть действительностью, если люди обратятся къ іудейству. Тогда дикія животныя стануть служить человёку, и исчезнуть всё нарушители мира. Тогда наступить мирь, который будеть охранять великій могущественный царь (греческ. перев. Числ. XXIV, 7).

Такъ аллегорическимъ ръчамъ пророковъ Филонъ придалъ буквальный смысль, какъ наобороть историческія повёствовавія Моисея разрівшиль въ аллегорію. Въ конців концовъ все его ученіе является предъ нами лишеннымъ связи, заключающимъ противоръчія и крайне эластичнымъ. Послъдній признакъ никогда не можетъ принадлежать тому, что истинно, и отрицаеть для себя возможность долгожизненности. Неть основаній сомніваться въ искренности віры Филона, но, думаемъ, нельзя также сомневаться и въ томъ, что въ его изложения еврейская религія могла сохраниться лишь въ той формф и въ томъ видъ, въ какихъ греческій политензиъ существоваль у неоплатониковъ. Аллегоріей и символомъ можно оправдать все. Сатурнъ, пожирающій детей-вечность, въ которой поглощается время. Какое философское объяснение ужаснъйшаго детоубійства! Но оправдывая смысль мина, это объасненіе уничтожаеть реальность Сатурна, разрушаеть политеистическія вірованія. Филонъ (въ вначительной мітрь, не говоримъ вполнъ) разръшаетъ въ миоъ законъ Моисея. Пусть евреи-лучшій народъ и ихъ законъ совершеннійшій, и всь должны принять этотъ законъ. Но какъ его понимать? Филономъ представляется безграничный произволъ въ дёлё этого пониманія. Но челов'якъ ищеть въ религіи твердой опоры, а не неустойчивой рамки, въ которую онъ могъ-бы вставлять, какое угодно ему содержаніе. Поэтому віра Филона никогда не могла стать космополитичной или, говоря нашимъ языкомъ, вселенской вёрой. Но его вёра могла быть мостомъ, который, думается, могъ некоторыхъ направить къ пониманію и принятію ученія Христа. Есть сказаніє о томъ, что Филонъ сталь христіаниномъ (Евсев. Церков. Истор. XVII. І. Блажен. Ісрон. De vir. illustrib. II; Photius, Cod. 105). Несомнънно, что въ душъ этого замъчательнаго человъка было многое родственное христіанству. Его ученіе о уарк, о томъ, что чело-

въкъ своими собственными силами не можетъ творить добраго, что добрыя дёла человіва суть плодъ божественной благодати, его уваженіе къ созерцательно-монашеской жизни еерапевтовъ, его возвышенный образъ мыслей и его благородная правственность, все это повидимому делало его блестяще подготовленнымъ къ тому, чтобы воспринять проповъдь св. Марка или другого благовъстника въ Александріи. Но однако, представляемъ мы себъ, было нъчто, что должно было стать между нимъ и безхитростною проповедью Евангелія. Это нечто его увлечение греческой философіей, не просто знаніе этой философіи, а именно признаніе ся истипной, въ то время какъ пятокнижіе Моисея оказывается только символомъ, образомъ, аллегоріей этой истины. Филонъ, видъвшій откровенную истину у Платона и прикровенную у Моисея, какъ долженъ былъ отнестись къ безхитростной проповёди галилейскихъ рыбаковъ? Могъ-ли онъ допустить, что утаенное отъ премудрыхъ и равумныхъ могло быть открыто буймъ міра? Мы не знаемъ этого. Но во всякомъ случав намъ Филонъ представляется уже человъкомъ распутія. Прежде призывавшіе къ іудейству, привывали действительно къ торе Монсея и писаніямъ пророковъ. Филонъ подобно своимъ соплеменнымъ предшественникамъ тоже воветь къ іудейству, но оно у него расширяется, становится туманнымъ и неяснымъ все равно, какъ предметъ, который мы далеко отодвинули отъ фокуса увеличительнаго стекла. Въ концъ концовъ ученикъ Филона скоръе, пожалуй, окажется способнымъ принять нагорную проповёдь, чёмъ принять иго закона. И намъ представляется глубоко замъчательнымъ, что свободомыслящее еврейство разрашилось ко времени Христа такой философіей.

На цёлое поколёніе моложе Филона является Іосифъ Флавій (род. 37 или 38 г. по Р. Х. при императорё Калигулё) послёдній универсалисть іуданзма. Онъ быль изъ знатнаго священническаго рода и по матери быль родственникомъ гасмонеевъ. Онъ быль воспитанъ строго въ іудейскомъ законё и принадлежаль къ сектё фарисеевъ. Въ шестнадцатилётнемъ возрастё онъ прошель три школы: фарисеевъ, саддукеевъ и ессеевъ и еще быль у пустынника Бопуса. 19-ти лётъ онъ оффиціально при-

мкнулъ къ фарисеамъ. Когда ему было 26 лётъ, случилось, что нъкоторые дружественные ему священники были заключены въ тюрьму. Это побудило его (64 г. по Р. Х.) отправиться въ Римъ хлопотать объ ихъ освобожденіи. При помощи одного іудейскаго актера Алитира онъ съумблъ найти доступъ къ императрицъ Поппеъ и достигь своей цъли. По возвращении въ Палестину (66 г. по Р. Х.) онъ нашелъ своихъ соотечественниковъ возставшими противъ римлянъ. Онъ по его показанію уб'вждаль своихъ соплеменниковъ отказаться отъ этого намфренія; когда ему это не удалось (послі побіды надъ Гестіемъ Галломъ іуден безповоротно рішились на возстаніе), онъ вступилъ въ ряды борцовъ противъ римлянъ и былъ предводителемъ войскъ въ Галилев. Здёсь онг въ течение полутора мьсяца защищаль крыность Іотопату. Посль завоеванія римлявами крепости онъ попаль въ плень къ Веспасіану, надо признать, довольно безславнымъ образомъ. Передъ диллемою смерть или плень Іоскфъ не заколебался въ выборе. Жизнь, какая-бы то ни была, была по его представленію лучше смерти, и даже безсмертіе за гробомъ-ему фарисею-показалось чёмъ-то не безусловно надежнымъ. Поэтому онъ предпочелъ жизнь и пленъ. Плень скоро должень быль стать для него не тажелымь. Онь съумћат приблизиться къ Веспасіану, показалъ ему пророчество ІХ гл. кн. пророка Даніила, согласно которому Іерусалимъ долженъ быть разрушенъ языческимъ вождемъ (26 ст.) и этотъ вождь, т. е., Веспасіанъ-по пророчеству Іосифа, выданному за Даніилово, долженъ стать императоромъ. Въ 69 г. по Р. Х. пророчество Іосифа исполнилось, Веспасіанъ-Флавійшестидесяти лётъ отъ роду-получилъ корону и щедро одарилъ и отпустиль на свободу Іосифа, который, присоединивь къ своему имени прозвище Флавія, сталь близкимь къ дому Флавіевъ. Онъ быль вийсти съ Титомъ, сыномъ Веспасіана, при осадъ Іерусалима. Тщетно онъ убъждалъ своихъ соплеменниковъ-жителей Сіона, отказаться отъ безумнаго намеренія вести борьбу противъ римлянъ. Его речи были напрасны, темъ болье, что авторитеть его небезпричинно стояль невысоко въ глазахъ его сродниковъ по плоти. Послъ ввятія Іерусалима онъ вывств съ Титомъ отправился въ Римъ. Пользуась милостію императора, онъ старался всячески расположить его въ пользу своего несчастнаго народа и успъвалъ въ этомъ. Въ 93 г. нашей эры онъ быль еще живъ. Когда онъ сошель въ могилу, неизвъстно, но онъ уже былъ евреемъ, пережившимъ свою подитическую исторію. Еврейство, какъ государство, умерло раньше смерти Флавія. Вивств съ этимъ кончилась и религіозная миссія евреевъ. Ветхозавътное Откровеніе смънилось Новозавътнымъ. Церковь іудейская смънилась церковью вселенской, к на мѣсто разрушеннаго храма въ Сіонѣ воздвиглись безчисленныя церкви, где вместо тельцовъ и овновъ стали возносить пречистое тело и кровь Господа Інсуса. Миссія еврейскаго народа, какъ мы говорили, была миссіею пророка Іоны-указывать спасеніе народамъ. Наиболее полная истина въ ветхозавътный періодъ была въ законъ Монсеевомъ, на этотъ законъ и на его исполнителей евреевъ и указывали народамъ тъ, которые хотели вести народы ко благу. Въ ряду такихъ духовныхъ вождей человъчества, которые были или прямыми посланниками Божінми или хотя дійствовали и по собственному начинавію и не безъ заблужденій, но несомнінно съ одобренія Божія ихъ намереніямь, въ ряду такихъ Филонь быль последнимь. Какъбы то ни было, его деятельность была направлена главнымъ образомъ на доказательство истинности и святости Моисеева вакона. Его главные труды-комментаріи пятокнижія. Если онъ-еврей-кром'в еврейскаго закона хвалить еще и евреевъ, то и это у него направляется къ апологіи закона: у лучшаго народа долженъ быть и лучшій и совершеннъйшій законъ. Труды Флавія, только повидимому, имфють ту-же цель. Онъ въ сущности болье върный сынъ ветхозавътной религи, чъмъ Филонъ, гораздо менте думаетъ о ней, чтиъ о себт и своемъ народь. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ не столько борется противъ языческихъ принциповъ, противъ язычества, сколько противъ антисемитовъ. Его задача реабилитировать несчастныхъ соплеменниковъ, разсъянныхъ по міру. Онъ защищаєть народъ, но не дело народа. Народъ совершилъ свое дело, исполнилъ свою миссію. Теперь этотъ народъ будеть жить уже для себя, а не для выполненія исторической миссіи. Ему не нужно защищать свое дёло, потому что у него нёть дёла, но ему нужно защищать самого себя, и сочиненія Іосифа суть главнымъ образомъ апологіи еврейскаго народа и самого Іосифа-типичнаго представителя этого народа. Его произведение De vita suaэто самооправданіе, его сочиненіе противъ Апіона-ло древности іудейскаго народа"--- это восхваленіе іудейскаго народа и его значенія, его Ιουδαϊκή άργαιολογία—это искаженіе библейской и вообще дъйствительной исторіи ad maiorem Iudaeorum gloriam. Приведемъ доказательства этого. Въ своей "iудейской археологіи" онъ сообщаеть о фактахъ, которыхъ не знаетъ Библія и другіе историческіе источники. Онъ повъствуетъ походъ Моисея противъ зейоповъ, объ зейопской принцессъ Тарбисъ, которая предложила Монсею свою руку, онъ говорить о магическихъ знаніяхъ Соломона, мы приводили его разсказъ о встръчъ Александра Македонскаго съ Іоддаемъ. Приводили другія его сообщенія о храбрости еврейскаго народа. Такъ народъ и его сыны упорно восхваляются имъ. Но онъ многда смущается говорить о благоденніяхъ Бога еврейскому народу, мысль, что описываемое имъ событіе покажется страннымъ или невъроятнымъ, смущала и удерживала его. Такъ, изложивъ исторію перехода евреевъ черезъ Чермное море, онъ замѣчаетъ, что "онъ разсказалъ эту исторію такъ, какъ она излагается въ священныхъ книгахъ, и онъ предоставляетъ каждому самому решить-произопло-ли это событие вследствие непосредственнаго Божественнаго воздёйствія, или-же оно было произведено естественными причинами?" Историческую правду и историческую критику онъ допускаль лишь въ техъ пределахъ, въ какихъ они не были вредны или были полезны для его интересовъ. Въ этомъ отношения любопытна его полемика съ Апіономъ. Всякимъ свидетельствомъ, говорящимъ въ пользу его тезисовъ, Іосифъ пользуется, обыкновенно не подвергая сомнѣнію его подлинность и правдивость. Если свидѣтельство сложно и частію говорить въ пользу Іосифа, частію противъ него, онъ отвергаль то, что было противъ, и утверждаль то, что было за. Знаменательна его уклончивость въ сужденіи о мессіанскихъ пророчествахъ и въ раскрытіи мессіанскихъ идеаловъ. Въ противоположность Филону и авторамъ сивиллиныхъ книгъ онъ не выдвигаетъ напередъ этихъ пророчествъ.

Онъ не проповъдуеть о Мессін, онъ не призываеть къ въръ въ него и къ надеждъ на него. И онъ правъ: о надеждъ было говорить уже нечего, потому что Мессія уже пришелъ. Въ своей жизни онъ руководился не отдаленными надеждами к возвышенными идеалами, но правилами того житейскаго благоразумія, которое часто заставляеть поступаться върою и любовью. Въ сущности онъ былъ корошимъ человекомъ, глубоко вършт въ истиннаго Бога и кръпко любилъ свой народъ. Но онъ былъ слабымъ человъкомъ и онъ измъналъ Своему Богу въ своихъ писаніяхъ и своему народу въ своихъ дълахъ. Онъ писаль свои произведенія въ то время, когда быль написань Новый Завётъ. Тень проходила, и истина возвещалась открыто и громко всему міру. Болье уже не было нужды въ особыхъ посланникахъ и особыхъ дъятеляхъ для ознакомленія человъчества съ откровеніемъ. Дёло раскрытія религіозной истины предъ всёмъ человёчествомъ стало дёломъ церкви. Въ ветхомъ завътъ не было такъ. Церковь не возвъщала тамъ громко истину всему міру, напротивъ, охраняла ее отъ нескромныхъ взоровъ и нечистыхъ прикосновеній. Было много причинъ для этого. Укажемъ изъ нихъ одну. Ветхозавътное откровеніе объщало блага въ отдаленномъ будущемъ и участіе въ этихъ благахъ обусловливало исполнениемъ суровыхъ требований закона въ настоящемъ. Немногіе были способны подчинить себя игу закона при такихъ условіяхъ. Немногимъ поэтому и предлагался законъ. Онъ сталъ распространяться более и более незадолго предъ темъ, какъ долженъ былъ прейдти, и это понятно: для того, чтобы принять новое откровеніе, міръ долженъ былъ ознакомиться съ ветхимъ. Но для этого не нужно было много въковъ. До времени Александра Македонскаго въ Европ'я не знали іудеевъ-хотя какъ мы думаемъ-объ истинномъ Богъ европейцы получали знанія-хотя и не непосредственно-отъ іудеевъ. Послѣ Александра, мы видѣли, ветхозавётное откровеніе начинаеть быстро распространяться въ древнемъ культурномъ міръ. Это было предварительнымъ приготовленіемъ почвы для распространенія и утвержденія церкви Христовой.

Краткимъ разсужденіемъ объ Іосиф'в Флавіи, какъ писате-

ль, который знакомиль съ сверхъестественнымъ откровеніемъ тъхъ, кто не принадлежалъ къ истинной церкви, мы заканчиваемъ нашу речь о вне библейскихъ свидетельствахъ того, что съ отвровениемъ знакомились и могли знакомиться и нееврея, и что доступъ къ религіозной истина быль открыть и въ ветхомъ завътъ для тъхъ, кто всею душою искалъ истины. Частію къ народамъ проникали посредственнымъ путемъ важнъйшія и высочайшія религіозныя и правственныя истины. Частію народамъ или отдёльнымъ людямъ указывалось, гдё хранилась истина. Изследуя вне библейскія свидетельства распространенія откровенія вев избраннаго народа, мы приходимъ къ заключенію, что въ ихъ исторической судьбъ должно признать три последовательных періода. Первый-древней тій. Свидетельства самыя слабыя. Эти свидетельства говорять намъ, что народы, разойдясь изъ своей прародины или можеть быть оставаясь и близь ея, но уклонившись отъ религіи своихъ праотцовъ, однако иногда надолго сохраняли элементы истины. Мысль о высочайшемъ единомъ Богѣ у нихъ затемлялась, но не исчезала. Чувство правды искажалось, но не угасало. Второй періодъ. Свидетельства болбе многочисленныя и иногда безспорныя. Къ вародамъ, религіозныя представленія которыхъ приняли уже грубо ложный характеръ и натуралистическую окруску, путемъ, который ускользаль отъ ихъ наблюденія и взоровь, проникали высокія встины и святыя заповёди ветхо-заветнаго откровенія. Рука, подававшая имъ этотъ даръ, оставалась во мракъ, и имена учителей оставались для нихъ скрытыми, но учение принималось, усвоялось и тамъ, где была добрая почва, приносило добрые плоды. Наконецъ, періодъ третій. Здёсь сверхъестественное откровение является міру уже не въ вид'в преданія, дошедшаго отъ времени древнихъ, не въ видъ ученія варварскихъ философовъ, запесенныхъ неизвъстно къмъ и неизвъстно откуда, но прямо, какъ завёть, данный Богомъ Такъ, у вавилонянъ, ассиріянъ и египтанъ мы добрыя правила и въ ихъ обращеніяхъ къ Богу неба вногда слышимъ отзвукъ того, въ чемъ должны были быть наставлены Ной и его предки. Такъ, въ ученіи персовъ несомнино и въ вированіях и заповидях римлянь не вполни

увъренно мы находимъ пронивновение въ арийцамъ върований и убъждений южной вътви съверныхъ семитовъ—богоизбраннаго еврейскаго народа. Такъ, наконецъ въ александрійскомъ переводъ Ветхаго Завъта, въ писанияхъ сивиллъ, въ творенияхъ Филона, Флавия и другихъ мы видимъ ясное возвъщение греческому—слъдовательно, всему культурному міру,—что истина у и отъ іудеевъ.

Но однако истина не была возвъщена всъмъ народамъ, не была открыта каждому человъку. Да, несомивино на земль умирали многіе милліоны, не зная ничего и о пропов'єди пророковъ и мессін, какъ умираютъ многіе милліоны и теперь, не зная ничего о Его ученіи. Почему такъ? Мы не знаемъ этого. Мы думаемъ, что людей по ихъ отношенію къ принятію откровенія можно раздёлить на три очень неравные класса: Люди, непосредственно принимавшіе откровеніе отъ Бога, т. е. такіе, для которыхъ откровеніе вифств было и Богоявленіемъ. Люди, получающіе откровеніе отъ другихъ, наставляемые въ его истинахъ церковью; наконедъ, третій многочисленный классъ, до слуха которыхъ совсвиъ не доходитъ ученіе церкви. Мы не смъеми думать, чтобы последніе были самыми грешными и самыми преступными. Восемнадцать жертвъ, погибшихъ подъ развалинами силоамской башни, не были, по слову Христа, виновнъе всъхъ, живущихъ во Іерусалимъ (Лук. XIII, 4). Такъ и тъ, которымъ не дано слышать и разумъть слово Божіе, вовсе не самые виновные изъ всёхъ человіковъ. Непосредственнаго Откровенія иногда удостоивались не наилучшіе, и для нихъ оно могло быть и въ осужденіе. И наоборотъ, инымъ могло быть не подаваемо откровеніе, что бы они не приняли горшаго осужденія. Часто говорили и выражали недоумънія, почему Богъ не открылъ своей воли и не явиль Себя такимъ великимъ мужамъ древности, какъ Пиоагоръ, Платонъ или Сократъ? Мы не знаемъ-можетъ-быть оно и было имъ возвъщено въ ту мъру, въ которую они могли его вмъстить. Но если сверхлестественное откровение и совсемъ не коспулась ихъ слуха, то это по нашему мивнію значить только то, что для нихъ лучше было то, чтобы истина не была возвѣщена имъ. Простыя истины въры могли быть камнемъ претыканія и соблазна для этихъ людей знанія. Поучительна въ этомъ отношеніи притча Господа о богатомъ и Лазаръ. Богачъ, находящійся въ аду въ мученіяхъ за то, что не слушалъ (и следовательно не вериль) повельній Моисея и пророковь, просить Авраама, чтобы онь послаль на землю находившагося на лонъ авраамовомъ, нъкогда презрѣннаго имъ несчастнаго бѣдняка". Прошу тебя, говоритъ онъ, отче, пошли его въ домъ отца моего; ибо у меня пять братьевъ, пусть онъ засвидътельствуетъ имъ, чтобы и они не пришли въ это мъсто мученія. Авраамъ сказаль ему: у нихъ есть Монсей и пророки; пусть слушають ихъ. Онъ же сказаль: нътъ, отче Аврааме, но если кто изъ мертвыхъ прійдетъ къ нимъ, покаются. Тогда Авраамъ сказалъ ему: если Моисея и пророковъ не слушають, то если-бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ" (Лук. XVI, 27-31). Но если не повърятъ воскресшему изъ мертвыхъ, то темъ более не поверять слову того, кто уже давно умеръ. Спиноза сказаль о себъ, что, если бы чудо воскрешенія Лазаря было истиной, то овъ разбиль-бы всю свою систему. Но онъ не разбилъ своей системы, по которой въ мір'в н'втъ м'вста никакому чуду. Изъ приведеннаго нами выше равсужденія Іосифа Флавія о переход'в евреевъ черезъ Чермное море мы можемъ догадываться, что въ древности, какъ и во дви Спинозы, находились люди, для которыхъ слово Божіе и пов'єствованіе о д'алахъ Божінхъ являлось юродствомъ, безуміемъ и слёдовательно соблазномъ. Таковымъ, для которыхъ оно могло явиться особенно тяжкимъ соблазномъ и повести къ горшему осужденію, оно, можетъ-быть, и не возвёщалось.

Затемъ въ вопросе о сообщении и распространении Откровений всегда нужно помнить, что люди не обособленныя единицы, но всегда—семья, племя, народъ, что въ деле спасения и Богообщения иметъ место не индивидуализмъ, а соборность. Отсюда призвание Авраама и выделение еврейскаго народа изъ среды всехъ народовъ земли, отсюда-же пребывание целыхъ народовъ въ тени и сени смертной. Близкие между собою по про-исхождению люди близки между собою и по духовнымъ качествамъ. Вотъ—почему и общія правила и законы для народовъ и общія наказанія. Вотъ почему и дарованіе и лишеніе Откровенія. Религіозныя истины всегда возвещались большему

числу лицъ, чѣмъ сколько принимало ихъ. Развѣ во дни Монсея аммонитяне, моавитяне, эдомляне не должны были знать, что Богъ евреевъ есть истинный Богъ и что данный Имъ законъ есть спасительный законъ. Однако они не пожелали знать этого. И Богъ оставилъ ихъ ходить путями своими, какъ оставилъ ходить таковыми путями и другіе народы. Но это "оставилъ" не нужно понимать въ грубо буквальномъ смыслѣ. Они были отлучены отъ церкви и истины лишь въ той мѣрѣ, въ какой это было полезно для нихъ. Церковь налагаетъ анафему для блага анафематствуемаго. Богъ скрываетъ себя отъ человѣка для блага человѣка.

Но однако если ветхозавѣтному язычнику не сообщалось Откровенія, то это не значить, что ему не дѣлалось никаких указаній, какъ искать истину и въ чемъ заключается истина. Нѣтъ, кромѣ сверхъестественнаго Откровенія въ ту пору, какъ и теперь, было естественное Богопознаніе. Путь къ истинѣ указывался всякому и чувство истины подавалось всѣмъ. "Былъ свѣтъ истиный, который просвѣщаетъ всякаго человѣка, приходящаго въ міръ" (Іоанн. 1, 9). Этотъ свѣтъ освѣщалъ и освѣщаетъ всѣмъ путь и смыслъ жизни, и тотъ, кто не хочетъ видѣть и отрицаетъ его, претъ противъ рожна. Душѣ человѣка по мѣрѣ того, какъ она развивается, всѣ ея силы, все, что открывается ея знанію, все указываетъ на высочайшую Истину. О томъ, какъ происходитъ это, и о томъ, что безотвѣтны тѣ, которые не принимаютъ таковыхъ указаній, мы будемъ говорить во второй части нашего труда.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

## Законъ достаточнаго основанія и законъ причинности.

## І. Законъ достаточнаго основанія.

Характеристическимъ признакомъ мышленія, какъ разсудочной познавательной деятельности, въ отличіе отъ низшихъ познавательныхъ процессовъ, служить сопровождающее всв его акты сознаніе активности, самодівятельности и свободы дійствующей въ нихъ мыслительной силы: понятія, сужденія, умозаключенія не даются намъ отвит съ принудительною силою подобно отпущеніямъ, не образуются механически, помимо произвольной нашей діятельности, подобно ассоціаціи представленій, но суть продукты самодівятельной работы нашей мысли; въ составленій повятій, сужденій и умозаключеній мы признаемъ себя настолько же свободными и активными виновниками порождающей ихъ умственной деятельности, какъ и въ совершенін любого вившняго, произвольнаго поступка. Но какъ въ области собственно-нравственной деятельности свобода, чтобы не быть синонимомъ произвола и беззаконія, должна подчиняться извёстнаго рода внутренней необходимости, такъ и познавательная деятельность возможна лишь подъ условіемъ соединенія въ ней свободы съ необходимостью; безъ этой послъдней въ мысляхъ не было бы порядка и связи, не было бы, следовательно, и познанія, какъ одного стройнаго целаго, а могли бы быть только отдёльные, безсвязные акты мысли, неизвъстно для чего существующіе. Такой моментъ необходимости, обусловливающій собою возможность нашего познанія, мы дъйствительно находимъ въ своемъ мышленіи. Откуда же является, или, по крайней мёрё, въ чемъ состоить такая необходимость? Очевидно, съ одной стороны, чтобы быть необходимостью, она должна противостоять нашей мысли, какъ нѣчто независимое отъ нашего произвола, съ другой стороны, чтобы быть совместимою съ свободой, она можетъ быть мыслима только въ качествъ нормы, которой должно слъдовать наше мышленіе, если хочеть быть самимь собою, т. е., познавательной деятельностію, но которой можеть и не следовать настолько, насколько можеть не следовать своей природе и назначенію. Такимъ идеаломъ нашей мысли, независимымъ отъ ея про--итом кори имаропом на пропессами и истины; она-то и вносить въ нашу мысль присущій ей моменть идеальной необходимости: всякая мысль оценивается въ своемъ достоинствъ съ точки зрънія истивы и по степени соотвътствія ей получаеть ту или иную степень достоверности, т. е. ту или иную степень внутренней необходимости ея признанія, и самая эта степень необходимо 1) должна быть привнана за ней всякимъ мыслящимъ умомъ.

То, что мы называемъ закономъ достаточнаго основанія, въ сущности есть требованіе, чтобы всякая мысль, сопровождающаяся сознаніемъ своей состоятельности и достовърности, утверждала за собою послъднія не по произволу, а по логической необходимости. Если мы теперь примемъ во вниманіе, что логическая необходимость и истинность суть понятія совпадающія, если не по содержанію, то по объему, то въ результатъ мы получаемъ, что законъ достаточнаго основанія есть только особая форма требованія истинности отъ нашихъ мыслей. Для чего же и почему существуеть эта частная форма общаго требованія нашего мышленія? Требованіе истинности нашихъ мыслей, или просто идея истины, говорить намъ только, что всякая мысль должна быть логически необходима. Но съ другой стороны, на самомъ дълъ наши мысли большею частію, не носять въ себъ ничего такого, что бы обязывало нась къ

<sup>1)</sup> Такинъ образонъ монентъ необходимости присущъ не однинъ только аподивтическимъ, но всёмъ вообще сужденіямъ, оцёниваемымъ съ точки зрёнія встини; онъ, значить, долженъ бить признанъ и за въроятными только сужденіями: если ихъ въроятность раскрыта ясно, то она необходимо должна бить признана.

принятію ихъ въ качествъ необходимыхъ. Является вопросъ: откуда же эти мысли могутъ получить необходимость? Отвътомъ на этотъ вопросъ и должно служить болъе частное приложеніе общаго требованія истинности нашихъ мыслей, каковымъ и является законъ достаточнаго основанія. Переходъ отъ указанваго требованія къ этому закону долженъ быть представленъ въ такомъ видъ.

Мы сказали, что истина есть идеаль нашей мысли, а последняя можеть быть определена, какъ отношение мыслящаго субъекта къ какому-либо объекту. Въ чемъ же состоить это отношение? Оно не можетъ быть мыслимо, какъ полное совиаденіе объекта съ субъектомъ, потому что тогда всякое различіе между ними исчезаеть, а при полномь тожествь ньть отношевія, а если нътъ последняго, то нътъ и истины. Въ виду этого указанное отношение должно ограничиться возможно точнымъ воспроизведениемъ объекта въ субъектв. А насколько оно можетъ быть точнымъ? Очевидно настолько, насколько это возможно при условіи, что бытіє не должно д'влаться мыслію. а последняя воспроизводимымъ бытіемъ, т. е., при условіи сохраненія и неприкосновенности специфическихъ отличій мышленія и бытія; мышленіе, стремящееся переступить предълы и условія своего существованія и чрезъ то разрёшиться въ бытіе, этимъ само отъ себя отказывается, само себя, а слъдовательно и познаніе, а егдо и истину разрушаеть. Повтому вдеяломъ мышленія въ его осношенів къ бытію должно служить согласіе перваго съ его собственною сущностію, съ его законами и условіями и въ немъ же, въ этомъ согласіи, значить, должна заключаться и истина; въ противномъ случав ея для насъ совсемъ не существуетъ 1). А такъ какъ выше мы

<sup>1)</sup> Что отрицаніе законовъ и условій нашего мышленія, какъ послёдняго ручательства истины для нась, ведеть къ безысходному скептинаму—это вещь понятная. Но съ другой стороны понятно также, что абсолютный скептицизмъ въ области философской мысли явленіе ненормальное и въ опроверженіи совстви не нуждается. Опровергать скептика—это все равно, что противополагать горькому круглое, убъждать больного, чтобы онъ выздоровтлъ, или доказывать что-либо глухонтымому посредствомъ словъ, въ частности доказывать ему, что онъ неразумно поступаетъ, не понимая насъ: какъ отъ глухонтымого мы ничего не добъемся, кромт отрицательнаго жеста, такъ отъ скептика на вст наши опроверженія ничего не услышимъ, кромт его "не знако", и онъ, конечно, останется неуязвимъ.

опредълели истину, какъ условіе присущей нашимъ мыслямъ необходимости, то теперь можемъ сказать, что это условіе заключается въ согласів мыслимаго содержанія съ законами и условіями нашего мышленія. Эти законы и условія мышленія предстоять нашему сознанию въ видь болье или менье опредыденныхъ общихъ требованій и положеній, которыя, какъ условія истинности всего нашего познанія, сами не могутъ быть подвергаемы сомнанію относительно ихъ истинности: спрашивать объ ихъ истинности вначить спрашивать объ ихъ согласіи съ самими собою, иначе, уже въ самомъ вопросв давать на него утвердительный отвётъ. Такъ какъ истина есть то, вносить въ наше познание элементь необходимости, то положенія, выражающія собою основныя требовавія самой природы мышленія и, какъ мы сказали, служащія условіемъ истины всёхъ остальныхъ знаній, должны прежде всего въ себё самихъ, въ качествъ послъдняго завъренія своей истины, носить признакъ необходимости. Таковымъ и является непосредственная очевидность и самодостовърность основоположеній нашего разума, съ принудительностію заставляющихъ признать себя подъ угрозою лишенія последняго всехъ присущихъ ему правъ. Необходимость этихъ истинъ, основывающаяся на ихъ очевидности или лучше составляющая одно съ последнею, служитъ источникомъ необходимости, какую мы можемъ признавать за всякимъ другимъ познаніемъ; способъ же, посредствомъ котораго эти последнія получають доступь къ названному источнику необходимости, и есть законъ достаточнаго основанія.

Законъ достаточнаго основанія требуеть, чтобы между основными и самодостовърными истинами нашего разума съ одной стороны, и между основнымъ разнообразнымъ содержаніемъ нашего познанія съ другой,—была связь, въ силу которой послёднее отъ первыхъ заимствовало бы свою достовърность. Какъ же можетъ быть установлена эта связь? Послёднія основоположенія нашего разума суть самыя общія и отвлеченныя схемы нашего познанія, матеріалъ же его, даваемый опытомъ, представляєтъ собою всегда нѣчто конкретное, индивидуальное; очевидно, значить, что этотъ матеріалъ и названныя схемы суть два противоположныхъ полюса въ нашемъ познаніи, между

которыми непосредственной связи быть не можеть: только рядомъ последовательныхъ отвлеченій оть конкретности матеріала или рядомъ ограниченій объема общихъ схемъ посредствомъ присоединенія къ нимъ конкретнаго содержанія можеть быть установлева логическая связь между формою и содержаніемъ нашего познанія. Очевидно, значить, что законь достаточнаго основанія не можеть требовать, чтобы всякое положение въ нашемъ познани основывалось непосредственно на самодостовърныхъ положеніяхъ; требованіе его можно понимать только въ томъ смысль, что каждая наша мысль должна утверждать свою истинность не по произволу 1), а на основаніи своей логической связи съ другою мыслію, которой истинность или, что то же, связь съ основными требованіями нашего разума уже установлена или имфетъ быть установлена. Такимъ образомъ, после сказаннаго мы можемъ опредълить законъ достаточнаго основанія, какъ такое требованіе, которое устанавливаеть связь нашихъ мыслей между собою и съ основными истинами, вытекающими изъ самой природы нашего разума, и чрезъ то приводитъ насъ къ познанію, потому что безъ указанной связи и основательности имсли, какъ было уже сказано выше, познанія быть не можетъ.

Мышленіе наше въ пріобрѣтеніи познацій можетъ идти двоякимъ путемъ: или переходить отъ извѣстнаго къ неизвѣстному, или брать неизвѣстное (конечно неизвѣстное со стороны своей достовѣрности) своимъ исходнымъ пунктомъ и для него подъискивать устанавливающія его достовѣрность извѣстныя. Сообразно съ этимъ и законъ достаточнаго основанія, руководящій устанавливаемою въ этомъ случаѣ связью мыслей, является въ двухъ видахъ: какъ законъ умозаключеній и законъ доказательствъ. Въ первомъ случаѣ онъ говоритъ: истинность основаній (будетъ ли она непосредственно очевидная, т. е., аксіоматическая, или также выведенная изъ постороннихъ основаній, которыя въ концѣ концовъ опираются на аксіомы нашего разума—это все равно) ручается за истинность и логическую необходимость правильно выведенныхъ слѣдствій;

<sup>1)</sup> Это быль бы прямой абсурдь, потому-что истинное должно быть необходимых, а необходимость и произволь взаимно уничтожающихся величины.

во второмъ случав требуеть, чтобы достовърность всяваго положенія утверждалась за нимъ подъ условіемъ несомивнной его связи съ другимъ положеніемъ, истинность котораго не можетъ подлежать сомивнію (опять или по непосредственной самодостовърности, или потому, что оно рядомъ другихъ посредствующихъ положеній связано съ самодостовърными истинами). Но въ томъ и другомъ случав мы въ сущности имъемъ одинъ и тотъ же законъ, требующій, чтобы всякая мысль, не имъющая въ себв непосредственнаго ручательства за свою истину, заимствовала его отъ другой мысли, эта въ свою очередь, если она не самодостовърна, опиралась на третьей и т. д., пока не дойдемъ до истины самодостовърной, обосновывающей весь пройденный такимъ образомъ рядъ мыслей 1).

Изъ сказаннаго видно, что мы признаемъ законъ достаточнаго основанія закономъ демонстраціи и умозаключеній, потому что онъ имѣетъ приложеніе лишь тамъ, гдѣ имѣетъ мѣсто выводъ или обоснованіе истинности одной мысли изъ истинности другой. Но такое пониманіе разсматриваемаго закона вовсе не исключаетъ того взгляда на него, по которому онъ признается "всеобщимъ началомъ мышленія" 2), поскольку

<sup>1)</sup> Въ сущности весь указанный смыслъ разсматриваемаго закона вполнъ исчернывается терминомъ "основаніе". Спрашивается, что-жъ имфеть въ выу законъ, прибавляя къ этому термину еще другой, именно понятіе достаточности? Если понятіе "основаніе" брать въ его полномъ значенін, то, конечно, не можеть быть в ръчи о недостаточномъ основанів: недостаточное основаніе не есть основаніе. Въ этомъ случай слово "достаточный" можеть указывать только на то, что терминъ "основаніе" берется въ его полномъ и подлинномъ значенів. Но если понятіе достаточности ничего не прибавляеть из симслу закона, то ово можеть служеть полезнымь предостережениемь противь возможныхь его нарушеній: оно имветь въ виду предупредить поставленіе въ логическую связь такихь мыслей, между которыми этой связи нёть, или поставление ихъ въ связь совершенно вную, чемъ вакая между ними действительно находится по смыслу содержащихся въ нехъ понятій и по законамъ соеднеяющаго ихъ разума. Этоть терменъ требуеть: если даны посылки, то изъ нихъ должно выводиться именно столько, сколько даеть ихъ смыслъ и ни больше, ни меньше того, потому что первое вело бы прямо въ заблужденію, второе по крайней мірів въ односторовности; если доказывается извистное положение, то доказательства должны давать право утверждать, по крайней мірі, ни какъ не меньше того, что содержится въ доказываемомъ положевіи.

<sup>2)</sup> См. Троицкаю "Учебник логини" кн. 2-н, 108—109. Троецкій видамо относится къ числу протевниковъ закона достаточнаго основанія и потому, намъ

каждый акть последняго претендуеть на истинность и потому содержить въ себв скрытое умозаключение. Положимъ, что я мыслю какое-нибудь понятіе и при этомъ увёренъ, что мыслимое мною понятіе истинно; в'ядь эта ув'вренность, если она не хочеть быть лишь субъективнымъ чувствомъ, должна имъть основаніе, и посліднее, чтобы не быть субъективнымъ, должно быть именно мыслью; если, напр., мое понятіе имфетъ своимъ предметомъ какой либо объектъ внёшняго чувственнаго воспріятія, то основаніемъ логической достов' врности 1) понятія должно служить не воспріятіе, какт таковое, а мысль о его истинности, т. е., мысль о томъ, что воспріятіе меня не обмануло, что оно дало именно то, что нужно для составленія моего понятія. Вст эти разсужденія обыкновенно сопровожнають понятіе implicite, какъ сами собою разумѣющіяся; но разъ понятіе высказано и хочеть утвердить за собою право называться истиннымъ, то оно должно ссылаться на постороннія основанія, значить, сопровождаться актомь умозаключенія.

Такъ какъ область вакона достаточнаго основанія совпадаетъ съ областью дискурсивнаго мышленія, а послёднее находить свой предёль въ основныхъ истинахъ разума, то здёсь же оканчивается и приложимость разсматриваемаго закона: основныя истины разума не подлежать уже ему, поскольку не требуютъ основанія логическаго, основанія внё себя. Поэтому всякая попытка опосредствовать подобныя истины будеть заключать въ себе логическій кругь или тавтологію. Почему мы признаемъ положеніе, что всякая мысль должна быть тожественна сама съ собой? Потому что противоположное немыслимо, скажемъ мы? Но сказать это не значить ли, вмёсто того, что-

цумается, преувелечеваеть сбивчивость и неопредъленность ученія о немъ; для этого онь старается разділить представителей ученія о немъ на два противнихъ другь другу лагеря, изъ которыхъ одни признають за законамъ основанія значеніе всеобщаго начала мыпленія, другіе—значеніе начала умозаключеній; такое противопоставленіе является совершенно искусственнымъ по той простой причинь, что указанные взгляды вовсе не исключаются взаимно, какъ то кажется Тронцкому.

<sup>1)</sup> Логическую достовърность, какъ согласіе ума съ извъстнымъ положеніемъ, нужно отличать отъ психологической достовърности, какъ простого чувства увъренности. ср. Sigwart, Logik, B. 1-2, 203—212.

бы опосредствовать мысль, просто на-просто повторить ее въ весколько измененной форме: мы должны признать тожество мысли самой съ собою, потому что не можемъ не признать; но оте ил ондо эн-"атвисири эн смежом эн. и "атвисири княжол. и то же? Очевидно, отыскивая для мысли основание внъ ся. мы только повторили ее же, т. е., къ ней опять возвратились. Сопілемся мы на природу нашего разума и скажемъ, что законъ тожества есть ея требованіе? Но на это намъ совершенно основательно могутъ возразить: если вы своею ссылкою хотите указать источникъ закона, то совершенно напрасно это дълаете, такъ какъ ръчь идетъ не объ источникъ закона, а объ основаніи для признанія его истины; если же вы ею хотите указать именно такое основаніе, то вы ничего новаго опять не сказали, такъ какъ въ этомъ случав слова ваши могутъ иметь только тотъ смыслъ, что мы не можемъ думать иначе, а это есть, какъ уже сказано, только повтореніе той самой мысли. которую вы хотвли обосновать. То же самое повторится, есле мы вздумаемъ сослаться на очевидность закона тожества. Усмотръніе этой очевидности или самодостовърности и есть актъ признанія истины, а для этого акта мы и ищенъ основаній; поэтому на вопросъ объ основании принятія данной истини ссылаться на ея очевидность-это значить описывать тотъ самый акть, для котораго мы ищемь объясненій, значить отвічать на вопросъ: како (мы признаемъ), а не почему. Огсюда видпо, что истина этихъ положеній не выводится откуда либо; она воспринимается непосредственнымъ, интуптивнымъ путемъ и въ этомъ самомъ фактв воспріятія ея находится и основаніе для ея признанія, очевидно основаніе уже не логическое, но, если такъ можно назвать его, разумно психологическое. На всв наши вопросы "почему" мысль находить возможнымь только констатировать фактъ, показывая тёмъ самымъ, что заёсь мы имъемъ пограничную линію между бытіемъ и познаніемъ, гдъ области ихъ совпадаютъ 1) и перейти которую для разума нельзя, не переставая быть твиъ, что онъ есть.

<sup>1)</sup> Что это дъйствительно такъ, видно изъ того, что на исъ наши вопроси объ основании истинъ разумъ въ концъ концовъ долженъ сослаться на ихъ причину, т. е. на свою природу.

Законъ достаточнаго основанія сталь разсматриваться въ качествъ логическаго закона въ сравнительно недавнее время, именно со времени Лейбница, который впервые говорить о немъ. какъ объ особомъ законъ, долженствующемъ занять мъсто въ логикъ наряду съ закономъ противоръчія; до этого времени законъ достаточнаго основанія смёшивался или прямо отожествлялся съ закономъ причинности: понятія causa и ratio не только у древнихъ, но и у новыхъ филосовъ (Декартъ, Спинова) считались взаимно замънимыми. Но и самъ Лейбницъ, указавшій впервые на законъ основанія, какъ на логическій законъ, не опредълилъ ясно его отличія отъ закона причинности. и даже видимо смешиваеть его съ последнимъ, когда, напр., говорить, что "ничто не происходить безъдостаточнаго основанія" 1); во всякомъ случать Лейбницъ ограничиваль приложимость закона основанія лишь областью эмпирических познаній и думаль, что основаніе последнихь должно соответствовать реальнымъ причинамъ фактовъ: никакой фактъ, по его мивнію, и никакое положеніе не могуть быть признаны въ качествъ истинныхъ, если нътъ достаточныхъ основаній для ихъ существованія именно въ данномъ, а не въ иномъ видь, "хотя очень часто эти основанія намъ и неизвъстны" 3); послъдняя фраза особенно характеристична, какъ доказательство того, насколько смутное понятіе имълъ Лейбницъ о выставленномъ имъ впервые догическомъ законъ достаточнаго основанія. Посль Лейбница еще долгое время толковали о законъ основанія, ясно не умъя опредълить его смыслъ и отличіе отъ закона причинности. Первый, кажется 3), Кантъ ръшительно отмътилъ различіе между двумя сходными, и, какъ увидимъ, по самой природъ своей весьма близкими законами. Но и послъ Канта мы встръчаемъ мыслителей, которые подобно Лейбницу полагали, что основание въ мысли должно совпадать съ реальными причинами бытія 4).

<sup>1)</sup> Ed. König, Die Entwickelung, des Causalproblems von Cartesias bis Kant, 122.

<sup>1</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Шоненгауэръ, О четверномъ корић закона достаточнаго основанія, пер. Фета, вед. 1886, стр. 20.

<sup>4)</sup> См. напр. Ueberweg'a Logik, 203; еще большую спутанность понятія о закон'в достаточнаго основанія можно видіть у Грота (Критика понятія свободи воле въ связи съ понятіемь причинности, 23—24 и др.).

При такой сбивчивости и смутности понятія о законъ достаточнаго основанія ученіе о немъ, естественно, не успъло пріобрівсти себі прочнаго мівста въ логикі даже до сего времени. Въ то время какъ одни писатели по логикъ не считають даже нужнымь говорить о его правахь на существование въ этой наукъ и безъ всякаго оправданія его, какъ логическаго принципа, вводять его въ свои логики, другіе не находять нужнымъ даже упоминать о немъ въ своихъ трудахъ по гикъ или упоминаютъ лишь затъмъ, чтобы отвергнуть его. какъ совершенно ненужный въ наукъ о нормахъ мышленія. Положение вопроса, конечно, далеко не нормальное, потому что по меньшей мъръ странно разсуждать о предметъ, не справившись напередъ, существуетъ ли этотъ предметъ. мы попусту тратимъ слова о словахъ же, которыя сами, Богъ знаетъ, зачёмъ выдумали. Итакъ, существуетъ ли на самомъ дълъ законъ основанія, какъ законъ нашего мышленія? Наше непосредственное сознание говорить каждому изъ насъ, что такой законъ действительно существуеть и что безъ него само мышленіе, какъ рядъ отличающихся другь отъ друга и въ то же время связанныхъ другъ съ другомъ актовъ, существовать не можетъ. Почему-жъ тогда отрицаютъ его право на существованіе? За отвітомъ на этоть вопрось приходится обратиться къ самимъ представителямъ указаннаго отрицанія. Таковыми являются въ нашей русской литературе по логикъ профф. Владиславлевъ и Троицкій; ихъ возраженія противъ закона достаточнаго основанія мы и разсмотримъ кратко.

Проф. Владиславлевъ отвергаетъ разсматриваемый законъ на основаніяхъ троякаго рода: 1-е изъ нихъ то, что "мысль можетъ быть твердою и кръпкою, и не удовлетворяя ему": 2-е то, что требованіе достаточнаго основанія въ нёкоторыхъ случаяхъ не приложимо (въ прим'ъръ указываются аксіомы и художественныя произведенія), наконецъ 3-е указываетъ на неопредъленность закона, которая будто бы дёлаетъ совставненонятнымъ, чего законъ требуетъ 1). Первыя два возраженія противъ закона основанія настолько несерьезны, что даже

<sup>1)</sup> Владиславлевъ, Логика, стр. 23-24.

странно ихъ видеть въ книге, написанной профессоромъ философіи. Онъ забываеть очевидно, что разсматриваемый законъ имфетъ свою область примфненія, внф которой искать его приложенія можно лишь по недоразумінію: если законы тяжести не примънимы къ явленіямъ психическаго міра, то слъдуетъ ли отсюда, что эти законы не имфють своего права на существованіе въ физикъ или еще ближе: если законы эстетики не примънимы къ области мысли, то слъдуетъ ли отсюда несостоятельность названныхъ законовъ? Мы не отрицаемъ того, что мысль, не удовлетвория закону основанія, можеть быть твердою и крыпкою, если ее разсматривать, напр., какъ актъ психическаго бытія, но если ее разсматривать, какъ актъ познавательный и потому претендующій на истинность, то она уже не можеть обойтись безъ закона основанія: въ первомъ случав она, какъ фактъ психической жизни, входитъ въ область законовь бытія, во второмь же вь качествь акта познанія входить уже въ область законовъ последняго и въ частности въ область закона основанія. Итакъ мысль, можеть быть, и бываетъ когда-нибудь прочной и крыпкой 1), не удовлетворяя закону основанія, но это возможно лишь въ томъ случав, когда она выходить изъ сферы приложимости закона основанія, какъ закона познанія. Что касается далье аксіомъ, то, какъ мы видъли, онъ не подчиняются закону основанія также потому, что выходять за предёлы дискурсивнаго мышленія, которое собственно и составляетъ сферу приложимости закона основанія. Наконецъ, ссылка на художественныя произведенія едва лучше того, какъ если бы Владиславлевъ указалъ на независимость пищеварительныхъ процессовъ отъ закона достаточнаго основанія. Гораздо серіозні посліднее основаніе, на которое ссылается Владиславлевъ и, кажется, не одинъ онъ, а и всъ отрицающіе законъ достаточнаго основаніи, какъ особый логическій принципъ; проф. Троицкій, въ этомъ случав, присоединяясь

<sup>1)</sup> Выражаемся такъ неопределенно, потому что очень трудно понять, что нужно разуметь подъ "твердостью и крепостью мысли", не удовлетворяющей закону основанія, т. е., заведомо ложной? отсутствіе противоречія? но Владиславлеву хорошо известно (его Логика 17 стр.), что это далеко и все, что требуется отъ мысли, какъ акта познавательнаго.

къ числу ихъ, говоритъ: "отрицатели этого начала правы въ томъ отношеніи, что они не усматривають, какую бы пользу для логики можно было извлечь изъ этого голословияго требованія основательности умозаключеній, которыми хотять зам'єстить ихъ дъйствительныя основанія, т. е., аксіомы, дедукціи и индукців<sup>2 1</sup>). Мы оставляемъ пока въ сторонъ вопросъ: правда ли, что льйствительными основаніями дедукців и индукціи служать виставленныя у Троицкаго аксіомы, а законъ основанія служить только ихъ заменою, или скорее правду нужно видеть въ обрагномъ продставленіи дела. Очевидно, что сила возраженія заключается въ томъ, что законъ основанія, какъ не содержащій въ себъ ясныхъ и опредъленныхъ указаній смысла своехъ требованій и потому совершенно безполезный для нашего познанія, ео ірго лишенъ права занимать місто въ логикі. Ми спросимъ прежде всего: чёмъ должна руководствоваться логиз для признанія или непризнанія извістныхъ законовъ въ качествъ законовъ нашей мысли: должна ли она имъть въ вид практическую пользу законовъ, и сообразно съ этой цёлію сы вершенно произвольно ихъ придумывать, или, наоборотъ, она должна только формулировать лишь тъ законы, которые в качествъ необходимыхъ условій мышленія нераздъльно съ низ даны намъ въ сознаніи нашемъ? Думаемъ, что самыхъ элементарныхъ сведеній о задачахь логики достаточно, чтобы виден правду на сторонъ послъдней именно мысли. Если же тепер мы примемъ во вниманіе, что законъ основанія есть требованіе. необходино предъявляемое нашимъ сознаніемъ ко всёмъ претендующимъ на истину актамъ мышленія, и обусловливаеть собою самую возможность достиженія последнимъ своего назначенія, т. е. познанія, то намь будеть, конечно, очень хорошо понятно, что одна лишь неопределенность закона, затруднякщая его практическое примъненіе, не можетъ служить основаніемъ для его отрицанія: этотъ законъ есть фактъ нашего сознанія, который уже въ силу своего несомнённаго и притомь необходимаго существованія никакь не можеть быть отридаемь. Чтожъ касается практической безполезности закона, обусле-

Учебникъ Логики, кн. 2, 110.

вленной его неопредъленностію, то и она-эта безполезность, очевидно, преувеличивается противниками закона: вёдь нельзя же сказать, чтобы каждый развитой человъкъ не понималь, что отъ него требуетъ законъ основанія; смыслъ его требованій ковечно лучше познается непосредственно, чемъ поддается какой-либо опредвленной словесной формуль, но нужно выдь замътить, что такова судьба всъхъ первоосновныхъ и невыводныхъ истинъ нашего мышленія; онв сами по себв безотчетны н потому во всъхъ ихъ формулахъ остается нъчто недоскаванное, хотя само собою понятное. Проф. Владиславлевъ думаетъ, что эта неопределенность можеть создать затруднение въ примъненіи этого закона; "здъсь, говорить онъ, возникають сомньнія: чёмъ руководиться при обсужденіи, основана или не основана мысль, какіе признаки достаточности основанія и т. д.". На это мы спросимъ только: а чёмъ руководиться для признанін тожества мысли самой съ собою? Повидимому, очень странный вопросъ, а онъ именно такой же, какой предлагаетъ и Владиславлевъ. Тожество мыслей усматривается нами непосредственно и правилъ, которыми мы здёсь руководимся, никакъ даже невозможно формулировать; мало того, пріемы, которые мы здёсь употребляемъ, такъ просты и непосредственны, такъ тесно связаны съ самой сущностію мыщленія, что намъ даже страннымъ кажется вопросъ о правилахъ, которымъ они подлежать, кажется даже, что такихъ правиль и совсемь нетъ. То же самое нужно сказать и о законъ основавія. Приложеніе его къ каждому частному случаю происходить совершенно непосредственно, безъ раздельнаго совнанія руководящих в нами въ этомъ случат правилъ; связь мыслей по закону основанія не нуждается въ какихъ либо ясно формулированныхъ внешнихъ признакахъ, по которой можно было бы ее узнать, но усматривается нами чисто интунтивнымъ путемъ, хотя можетъ быть усмотрвніе это и труднве, чвит усмотрвніе тожества, но по крайней мъръ оно настолько безотчетно и потому неопредёлимо посредствомъ точныхъ терминовъ 1).

Теперь остановимся кратко на тахъ аксіомахъ, которыя вво-

<sup>1)</sup> Можно указывать частные случам и енды связи, но не признаки ея, которые сами по себ'я вепереводным на словесныя выраженія.

дить проф. Троицкій 1) на місто закона достаточнаго основанія: суть ли онъ первоначальныя требованія нашего разума или выводныя, и служить ли поэтому законъ основанія ихъ замѣною, или наоборотъ онъ подставляются на подмѣну этого закона? Первая изъ этихъ аксіомъ говоритъ: "что истинно относительно целаго класса, то истинно относительно вещи, какъ принадлежащей къ этому классу". Спрашивается, есть ли эта истина первоначальная, не сводимая на другія болье общія основныя требованія нашего разума? Очевидно, что она не только не исключаеть закона основанія, а напротивъ есть только частный видъ его приложенія, потому что "право" говорить о какой-либо вещи, какъ о принадлежащей къ извістному классу, и есть основание для признания за ней тёхъ признаковъ, которые общи всему классу. Что же касается самаго этого "права", то оно безъ сомивнія предполагаеть законь тожества, заставляющій видіть тожество общаго понятія съ подчиненнымъ ему частнымъ, за исключениет индивидуальныхъ признаковъ последняго. Но, можетъ быть, и дальнейшая операція, т. е., признаніе за данною вещію того признака, который принадлежить цёлому классу, на основаніи отожествленія лежоторыхъ (общихъ) признаковъ вещи съ признаками класса, эта операція, говоримъ, есть то же приложеніе закона тожества, а не закона основанія? Если бы это и было такъ, то говорило бы не въ пользу Троицкаго, а въ пользу того мненія, что законъ достаточнаго основанія по крайней мерё въ случаяхъ разсматриваемаго рода можетъ быть сведенъ на законъ тожества. Но и этого въ данномъ случав нельзя сказать. Для ясности мы возьмемъ примъръ. Положимъ, дано такое умозаключение: всь организмы разрушимы, -- деревья суть органи мы; следовательно деревья разрушимы. Мы говоримъ, что дорево относится нами къ классу организмовъ на основаніи усматриваемаго нами тожества между ніжоторыми признака ли дерева и признаками, мыслимыми нами въ понятіи организма. Вопросъ теперь состоить въ томъ, признание за дерегомъ признака организмовъ-разрушимости не совершается

<sup>1)</sup> Тронцкій. Учебникь Логики, кн. 2, 106.

ли также по закону тожества, и не состоить ли только въ усмотрвній въ обоихъ отожествленныхъ понятіяхъ одного и того же признака? Извъстно каждому, что нътъ: оно не состоить въ усмотръніи уже существующаго въ понятіяхъ тожества, а въ перенесении извъстнаго признака съ одного понятія, въ которомъ онъ уже мыслился, на другое, которое въ извёстномъ смыслё признано тожественнымъ съ первымъ, но въ которомъ онъ прежде не мыслился. Значить здёсь мы имёемъ процессъ мысли, не основанный на непосредственно усматриваемомъ тожествъ, а только посредственнымъ путемъ приводящій къ его признанію. Если бы мы на самомъ дель непосредственно усматривали въ понятіи дерева признакъ разрушимости (а это въдь и нужно для признанія его тожества съ соответствующимъ признакомъ понятія организма), то тогда вся наша работа мысли, потраченная на выводъ умоваключенія, оказалась бы совершенно праздной, потому что мы тогда искали, то, что дано намъ прежде всякихъ поисковъ. Такимъ образомъ первая аксіома Троицкаго не можеть быть отнесена къ числу первоначальныхъ требованій мышленія, по предполагаетъ уже данными законы тожества и основанія.

Другая, выставленная Троицкимъ, аксіома говоритъ: "изъ истинныхъ посылокъ, при правильномъ выводё, нельзя получить ложнаго следствія". Здесь мы видимь только частную формулу закона основанія, потому что аксіому Троицкаго можно перефразировать такъ: истинныя посылки не могутъ служить основаніемъ ложнаго следствія; а такъ какъ далее посылки и суть именно основанія по отношенію къ своимъ слёдствіямъ, то то же положеніе можно выразить въ словахъ: "изъ истиннихъ основаній не могутъ вытекать ложния следствія"; что эта формула есть только частное примънение закона основания --это уже видно само собою. Главнымъ мотивомъ для проф. Троицкаго при введеніи разсматриваемых аксіомъ въ логику вивсто закона основанія служила неопредвленность последняго, оставляющая открытымъ вопросъ о томъ, какое основание нужно признать достаточнымь. Но такъ какъ приведенная нами вторая аксіома Троицкаго есть только видоизм'яненіе того же отрицаемаго имъ закона, то указанный вопросъ и здёсь долженъ имъть мъсто; и онъ дъйствительно не только имъетъ здъсь мъсто, но и остается въ томъ же самомъ положении (т. е. безъ ответа), какъ и во всякой другой формуле закона, котя Тропцкій этого и не замічаеть; не замічаеть же очевидно потому. что съ видоизмѣненіемъ формулы закона и самый вопросъ долженъ изменить свою словесную форму: приведенная Троицкиз аксіома оставляєть въ полной силь вопрось о томъ, что нужно разумьть подъ правильностію вывода следствій изъ основаній, какіе ея признаки; въ общемъ смыслѣ это именно и есть вопросъ о признакахъ связи основаній со слёдствіями, т. е., тоть самый вопросъ, который привель въ смущение профф. Владеславлева и Троицкаго, заставивъ ихъ отказаться отъ закона достаточнаго основанія, и который, повторимъ, съ нашей точк зрвнія разрвшается легко въ томъ смысль, что искомые здысь признаки не добываются путемъ отвлеченнаго мышленія, а усматриваются пнтунтивно, а потому естественно и не подаются точному словесному опредёленію.

Третья аксіема проф. Троицкаго (все возникающее им'єсть свою причину) есть очевидно не что иное, какъ законъ причинности. Объ отношеніи его къ закону основанія мы буденъ говорить впосл'єдствіи, а теперь зам'єтимъ только, что Троицкій совершенно напрасно пом'єщаеть его между началами умозаключеній, т. е., въ формальной логикъ, когда очевидно, что этоть законъ управляєть не самыми процессами нашей мысли, а только тёмъ, что составляєть ея матеріаль, т. е., объективно-понимаемымъ опытомъ, и соотв'єтственно этому самъ можеть служить лишь матеріаломъ, а не формальнымъ принципомъ для познавательныхъ актовъ мысли.

Такимъ образомъ мы теперь положительно можемъ сказать, что устраненіе закона достаточнаго основанія изъ числа нормъ или законовъ мышленія не имъетъ для себя достаточныхъ основаній.

## II. Законъ причинности.

Судьба вопроса о закон'в причинности поучительна настолько же и въ томъ же отношеніи, какъ и судьба любой другой философской проблеммы. Исторія этого вопроса начинается въ

самыхъ первыхъ проблескахъ философствующей мысли человъчества и, кажется, никогда не достигнеть своего конца; едва ли есть еще предметь, о которомъ говорили бы больше, чвыт о причинахъ и законъ причинности, и при всемъ томъ многія стороны вопроса едва ли когда дождутся вполнъ опредъленнаго и всеми согласно признаваемаго раскрытія. Такую судьбу закона разделяють, какъ сказано, всё философскіе вопросы. и объясняется она не случаемъ, а самымъ существомъ этихъ вопросовъ; именно, сверхъопытностью и неопредъленностію лежащихъ въ основъ ихъ понятій. Возьменъ мы на самомъ дълъ понятіе "субстанція?" На первый вопросъ о томъ, что такое субстанція, получается еще довольно опредёленный и, главное, всёми признаваемый отвёть: субстанція есть пребывающая основа всёхъ наблюдаемыхъ въ предмете состояній и измененій. Но если мы вздумаемъ не остановиться на этомъ, а продолжать свои вопросы, если мы, напр., вздумаемъ спросить, что жъ такое представляетъ собою эта основа, то туть уже является чрезвычайное разнообразіе отвётовъ, которое свести воедино не всегда бываетъ возможно, и все дело будетъ зависъть конечно отъ того, что неопредъленность понятія не указываеть съ необходимостію, какіе конкретные признаки должны быть мыслимы въ его содержаніи, а можеть быть даже и исключаетъ само по себъ мыслимость этихъ конкретныхъ признаковъ. Точно также дело обстоить и съ закономъ причинности. На первый вопросъ о томъ, что нужно разумёть подъ закономъ причинности, каждый, кто понимаеть, о чемъ тутъ идетъ ръчь, непремънно ответитъ безъ затрудненій, что это такой законъ, по которому для насъ совершенно немыслимо, чтобы чтонибудь произошло (начало быть), не имъя на то причины виъ себя. Но если спросить, въ чемъ же именно состоить отношеніе происходящаго къ своей причинь, и что такое сама эта причина, то тутъ возникаютъ едва ли чёмъ устранимыя разногласія: одни говорять, что причинность есть только безусловвая последовательность, другіе стараются сблизить ее съ закономъ сохраненія энергів, третьи объявляють, что причинность можеть быть мыслима лишь, какъ творчество. Здесь мы постараемся прежде всего определить источникъ разногласій.

Онъ, вообще говоря, лежить въ томъ, что каждое направленіе въ разръщени вопроса о законъ причинности, прежде чъмъ определить точнымъ образомъ то, что можно сказать о законъ несомивнато, старается привнести нвчто такое, что можеть еще подлежать сомижнію, т. е., изв'єстное, непосредственно присущее нашему сознанію понятіе причинности они стараются напередъ истолковать путемъ сопоставленія съ другими, уже имъющимися въ умъ понятіями, -- умоврительными или опитными, или тёми и другими вмёсте, и затёмъ полученное такимъ путемъ толкование закона причинности выдаютъ за его непосредственный и первоначальный смыслъ; но очевидно, что за правильность толкованія этого ручается уже не непосредственное совнаніе, а достоинство того мірововзрінія, которымъ толкованіе обусловлено. А такъ какъ одно прочное и для всёхъ одинаково и окончательно убъдительное міровоззрѣніе есть только идеалъ философіи, то и однообразное пониманіе и толкованіе закона причинности также остается идеаломъ, степень достиженія котораго зависить отъ степени достиженія перваго. Воть почему нужно, провести строгую границу между непосредственно и неоспоримо присущимъ закону смысломъ и темъ, что составляетъ толкованіе его при помощи постороннихъ понятій и что можеть быть принято лишь съ большею или меньшею віроятностью, пока не доказано съ очевидностію и веобходимостію, что эти привнесенныя отвив понятія во 1-хъ, несомнънны въ своей внутренней истинности и во 2-хъ, суть именно тъ, съ которыми долженъ быть поставленъ въ связь заковъ причинности и что ни съ какимъ другимъ понятіемъ онъ въ такую связь поставлень быть не можеть. Но такъ какъ, повторяемъ, последняя задача очень трудна и сложна, то и надежды на ез полное разръщение вообще, а тъмъ болъе на скорое разръшение мало.

Какой же смыслъ несомнънно соединяемъ и должны соединять мы съ понятіемъ о законъ причинности? Извъстно, что для закона причинности чаще всего указывають отрицательную формулу: ничто не происходить безъ причины (извъстное латинское "ex nihilo nihil fit" здъсь лучше было бы видовзиънить въ "per nihilum nihil fit"), и мы сознаемъ, что такая

формула дается закону причинности не случайно, а потому что она удачиве и непосредствениве всего выражаеть собою исотдёлимый отъ нашего сознанія постулять причинности вещей; этотъ постудять въ своемъ первоначальномъ смыслъ носитъ отрицательный карактерь, именно: онь отрицаеть возможность случайнаго происхожденія. Отрицаніе же случая есть утвержденіе необходимости. Поэтому законъ причинности есть принципъ, устраняющій случай въ происхождоніи вещей и устанавливающій въ немъ необходимость. Такъ какъ далее случайность синонимъ безпорядка, а напротивъ порядокъ мыслимъ только тамъ, гдв есть необходимость (какого-бы то ни рода-пдеальная или механическая), то, примъняя эти соображенія къ закону причинности, мы должны признать за нимъ роль вполей аналогичную той, какую имбеть заковь достаточнаго основанія, именно: законъ причинности долженъ устанавливать связь и порядокъ между моментами конечнаго бытія, какъ законъ достаточнаго основанія устанавливаетъ ихъ между моментами познанія, и какъ последнее безъ закона основанія не могло бы существовать, такъ и первое въ качествъ единаго цёльнаго міра невозможно безъ закона причинности. Очевидно, впрочемъ, последній сделанный нами выводъ о законе причинности, какъ законъ взаимной связи вещей, предполагаетъ одну не поставленную нами посилку, именно, мысль о томъ, что необходимость происходящей вещи должна лежать енть ея и потому должна обусловливать ея связь съ другою вещію. Но эту посылку поставить очень не трудно. Дело въ томъ, что внутренняя необходимость происходящей вещи есть вопіющее логическое противоръчіе: происхожденіе вещи предполагаетъ ея предварительное небытіе; но возможность небытія вещи есть уже само по себъ отрицаніе внутренняго присутствія въ ней необходимости бытія; значить изъ понятій необходимости и происхожденія по закону противорьчія съ совершенною очевидностью вытекаетъ зависимость происходящей вещи отъ чего-либо ей вевшняго. Итакъ, если върно, что законъ причинности усграняеть случайность происхожденія, и если върно далее, что случайность противоположна необходимости 1), то

<sup>1)</sup> Случайности можно повидимому противополагать разумность, но это лишь постольку, поскольку разумность носить въ себт моменть необходимости, и на-

раскрытый выше смыслъ закона причинности несомивнию ему долженъ принадлежать.

Возможенъ, правда, и еще шагъ въ раскрытіи закона, безъ нарушенія его достовърнаго смысла, но тогда уже нужно помнить, что мы имбемъ дёло не съ самымъ закономъ, а съ выводами изъ него. Эти выводы, хотя и вполит законные, не заключаются въ немъ непосредственно и по тому самому не носять въ себъ той очевидности, какая присуща непосредственному смыслу закона. Необходимость, которую мы, въ силу закона причинности, приписываемъ всему происходящему, должна быть понимаема нами, какъ совив данная полнота условій бытія. Но въ такомъ случав строгое пониманіе закона причинности непременно выводить насъ за пределы явленій. На самомъ дель явленіе А можеть иметь место въ природе только тогда, когда существують на лицо В+С; но для того, чтобы были на лицо B+C, должны быть еще прежде на лицо D+F+G+H, и данность этихъ последнихъ необходима для А, поскольку необходима для В+С. Иначе говоря, въ числъ условій каждаго явленія предполагается и то, чтобы было условіє его ближайшихъ условій, и то, чтобы было условіе этого условія и 1. д. до того предъла, на которомъ условія сами перестають быть условными. И это безусловное необходимо должно предположить, чтобы получить полноту условій для даннаго намъ явленія, потому что самъ по себъ рядъ условныхъ никогда не даетъ полноты условій для даннаго явленія, какъ десятичнаь періодическая дробь 0, (9) никогда не дастъ единицы, сколько бы разъ мы не повторяли цифру 9. Иначе говоря, есля всякое происхождение предполагаеть предшествующую ему необходымость бытія, то такая необходимость, если только она есть, а не составляеть нашей иллюзіи, предполагаеть лежащее въ основъ всякаго происхожденія нъчто пребывающее. На самомъ дъль: если ньть таковаго, тогда значить есть только происходящее, а последнее не иметь въ себе необходимости; следова-

обороть последняя—моменть разумности: насколько случай слёнь, настолько необходимость разумна; если же иногда говорять о слепой необходимости, то этимь лишь хотять въ сущности указать на ен непреложность, а не на неранеранера-

тельно отсутствіе чего-либо непроисходящаго ведеть къ отрицанію всякой необходимости, а если нётъ необходимаго, то не можеть быть и происхожденія, потому что последнее предполагаеть предварительную необходимость, по закону причинности. Такъ законъ причинности, если онъ не хочетъ придти къ отрицанію происхожденія, а вм'єсть съ нимъ всякаго бытія и наконецъ себя самого, долженъ самъ себя ограничить, т. е., долженъ признать нъчто такое, что не происходить и даетъ возможность другому происходить; это непроисходящее очевидно не имъетъ причины, поскольку послъдняя нужна лишь для происхожденія. Итакъ, если въ пашихъ разсужденіяхъ нётъ логическихъ ошибокъ, то все сказанное несомначно вытекаетъ изъ присущаго пашему сознанію закона причинности, и потому мы должны или совствиъ отвергнуть законъ причинности, по крайней мере въ томъ виде, какъ его даетъ непосредственное сознаніе, или принять все то, что выведено изъ него по необходимымъ логическимъ законамъ: или правда, что законъ причинности устраняетъ случай и требуетъ необходимости въ происхожденіи вещей, и тогда за необходимыя логическія послідствія этого закона должно быть принято все то, что выведено нами изъ указанныхъ положеній; или неправда, что законъ причинности заключается въ указанныхъ требованіяхъ, но тогда нельзя указать ничего такого, въ чемъ онъ могь бы заключаться.

Итакъ, на основани сказаннаго, мы опредъляемъ законъ причинности какъ такой законъ, по которому всякое происхождение должно быть понято, какъ необходимый результатъ внъшнихъ условій. Нѣтъ-ли однако возможности дать этому требованію закона большую опредъленность? Нѣтъ-ли, т. е., возможности опредѣлить, въ чемъ именно должно заключаться требуемое отношеніе между дъйствіемъ и его причиной? На этотъ вопросъ возможны различные отвъты, и здѣсь-то именно заключается источникъ разногласій о законъ причинности. Мы для того, чтобы отвътить на вопросъ, разсмотримъ главнъйшія направленія въ его разръшеніи. Здѣсь мы прежде всего встрѣчаемъ совершенное отрицаніе специфическаго характера, причинной связи, т. е., находимъ попытку замънить понятіе причинной связи понятіемъ простой послѣдовательности. Но на эту

попытку въ виду ся прямаго противоречія несомненному факту существованія въ насъ понятія причинности, специфическиотличнаго отъ понятія простой последовательности, можно лишь указать. Это воззрёніе является, результатомъ предваятой мысы объ опытномъ происхождении идеи причинности.-По другой теорін въ первый разъ высказанной Бэномъ 1), законъ причинности сближается съ закономъ сохраненія энергін. Очень возможно, что въ міръ матеріальныхъ явленій эти два закова и совпадають. Но поскольку указанная теорія хочеть быть всеобщею формулою 2) закона причинности, она должна быть отвергнута, какъ не адокватная его прямому смыслу. На самомъ дёлё, эта теорія предполагаеть, что причина догжна переходить въ свое дъйствіе и последнее есть только видоизмѣненіе своей причины. Такое представленіе отвошенія между причиною и дійствіемъ нельзя назвать единственно мыслимымъ; по крайней мфрв человъчество, не исключая и наиболье развитыхъ его представителей, всегда находило возможнымъ мыслить причину творческую, которал въ свои дъйствія не переходить и въ нихъ не исчерпывается: факты такой причинности всегда признавались въ области чедовъческой и божеской дъятельности. Источникъ односторовности разсматриваемой теоріи очевидень. Законъ причинности самъ по себъ констатируетъ необходимость связи извъстнаго явленія съ чёмъ-либо ему виёшнимъ; связь требуется такая, чтобы въ томъ, что предшествуетъ явленію, были даны всь условія его бытія. Но въ чемъ должны заключаться эти условія? На этотъ вопросъ законъ причивности отвіта не даеть: для него это вопросъ безравличный, лишь бы даны были ест условія бытія явленія, дабы его происхожденіе не было дфломъ случая. Но указанная теорія хочетъ устранить эту неопределенность закона, а такъ какъ самъ онъ не содержить въ себъ для этого данныхъ, то приходится обращаться въ другимъ понятіямъ; такимъ отвеб привносимымъ понятіемъ въ

<sup>1)</sup> Троицкій Учебн. Логики 169—174 кн. 2-я.

<sup>2)</sup> Самъ Бэнъ впрочемъ далекъ отъ того, чтобы видъть въ ней такую формулу но его последователи въ этомъ отношение не всегда обнаруживаютъ свойствевную ему осторожность.

нашемъ случай служить понятіе энергіи. Неудобство формулы, построенной на этомъ понятіи, оказалось въ томъ, что она безъ нужды суживаеть смыслъ закона, исключая совершенно мыслимую по существу дела творческую причинность. Совершенно противоположный этому опыть опредёленія причинности даетъ профессоръ Лонатинъ во второй части своего известнаго труда: "Положительныя задачи философіи". Онъ не только признаеть лежащій въ основі всякой причинности творческій акть, а пытается понатіе творчества отождествить съ общимъ и непосредственнымъ смысломъ закона причинности, отчего последная у него сама по себе обращается въ творчество; по крайней мірів, по его словами, "весь смысль закона причинности заключается въ утверждаемомъ имъ отношенін всякаго явленія къ осуществляющейся въ немъ доямельной мощи" 1). Въ обоснование своей мысли онъ ссылается на обывновенное общечеловъческое понимание причинности, по которому "истинная причина есть то, что доподлинно носить въ себв положительную мощь своего дъйствія" 2). Наконецъ непосредственно съ этимъ связывается у г. Лопатина мысль о томъ, что дъйствіе не предопредълено въ своей причинь съ необходимостію, или что мы до крайней мерв можемъ и не мыслить такого отношенія между причиною и действіемъ 3). Что мы действительно, когда хотимъ понятію причинности придать известного рода конкретность и представимость, мыслимъ ее, какъ отношение явления къ осуществленной имъ дъятельной мощи, т. е., по аналогін съ отношеніемъ нашихъ волевыхъ актовъ къ субъекту ихъ-волё-это вёрно, потому что, выражаясь словами Лопатина, "всякое содержательное (т. е., сопровождаемое опредъленными конкретными признаками) понятіе должно выростать на почеть какого нибудь воззрительнаго матеріала" <sup>6</sup>) (но едва ли непремѣнно из самаго матеріала). Но что же отсюда следуеть? Следуеть ли, т. е., что понятія причинности и производящей діятельности совпа-

<sup>1)</sup> Лопатинъ. Положит. задачи философіи ч. 2, 205.

<sup>2)</sup> Ibidem 108.

<sup>3)</sup> Ibidem 108, 208-211.

<sup>4)</sup> Ibidem. 38 crp.

дають? Известно, что понятіе и конкретный знакъ, его сопровождающій, могуть быть далеко не тожественны по своему объему и смыслу. А такимъ знакомъ и служить въ данномъ случав представление нашей двятельности. Но какъ символъ, оно можеть быть мыслимо не адэкватнымъ обозначаемому имъ понятію; постоянство же въ употребленіи одного и того же символа объясняется тёмъ, что наша дёятельность одна только лаетъ намъ возможность наблюдать причинность, какъ внутренній и неподлежащій сомнінію факть 1). Мы могли бы согласиться съ г. Лопатинымъ только въ томъ случав, если-бы самое понятіе причинности возникало изъ наблюденій надъ нашей дъятельностію, когда бы оно было отвлеченнымъ обобщеніемъ конкретныхъ фактовъ внутревняго опыта, а не развивалось только при посредствъ его, какъ нъчто, по крайней мъръ, въ ниеальномъ смыслъ, напередъ данное. Но въдь тогда приложеніе этого понятія къ міру объектовъ было бы незаконнымъ его расширеніемъ, а это едва ли признаетъ Лопатинъ; съ другой стороны мы тогда не въ состояніи будемъ объяснить присущаго понятію признака необходимости, потому что внутренній опыть можеть только констатировать факта причинной зависимости, но не можетъ дать этому факту силу общеобязательной нормы, противоположность которой немыслима 2). Итакъ котя мы для понятія причинности не имбемъ никакого опредпленнаю, конкретнаю представленія, кром'в представленія производящей діятельности, но, поскольку это понятіе по объему своему мыслится нами не совпадающимъ съ названной дъятельностію, мы не вправъ считать представленіе послъдней адэкватнымъ выраженіемъ непосредственнаго смысла закона причинности.

<sup>1)</sup> Очень возможно, напримъръ, что если бы я понятіе о человъкъ вообще составиль на основавін признаковъ одного только человъка (предполагается, что одругихъ я ничего не зналь кроит того только, что они существують), то въроятно я каждый разъ мыслиль бы понятіе о человъкъ вообще въ связи съ представденіемъ объодномъ извъстиомъ мит человъкъ.

<sup>2)</sup> Силу этого возраженія виділь и самъ Лопатинь и благодаря этому быль вынуждень выводить вдею причинности со стороны своего конкретнаго содержанія изъ внутренняго опыта, а со стороны присущаго ей признака необходимости изъ закона тожества (Цитов. соч. 184—193). Но уже эта двойственность не указываеть ли на то, что Лопатинъ стовть здісь на ложномь пути?

Мы вовсе не хотимъ отрицать того, что причина въ собственномъ и строгомъ симсле есть волящая деятельность, но мы еще разъ вастанваемъ на необходимости различать непосредственный смыслъ закона и выводъ изъ него. Первый должень быть для всвхъ очевидень, несомненень и обязателень: относительно втораго, при всей его кажущейся законности, возможны сомебеія, действительно-ли онъ вытекаеть изъ закона мли только искусственно къ нему привязанъ, какъ это действительно и бываетъ всегда: есть, напр., люди, которые скорве захотять мыслить въ безконечность уходящій рядъ причинъ, чвыъ признать какую-небудь первопричену бытія, и о нехъ однако мы еще не имъемъ права говорить, что они совсвиъ не понимають, что такое причина. Затемь съ точки врвнія г. Лопатина мы должны или соверщенно отказать въ логической состоятельности обычному и научному и ненаучному взгляду, признающему причиной одного явленія другое явленіє, или должны одицетворить всв предметы, которымъ приписываемъ причинность 1). Последнее конечно немыслимо для насъ, но и отъ перваго мы не можемъ отрешиться; на самомъ деле, какъ бы мы ни убъждали себя, что въ строгомъ смыслъ существуетъ только одна причина, а все остальное-рядь ся действій, мы никогда не перестанемъ отыскивать причины даннаго явленія въ другихъ, ему сопутствующихъ явленіяхъ, забывая за ними о дальнъйшихъ условіяхъ, хотя можетъ быть и не признавая ихъ отсутствующими. Мы признаемъ несомивинымъ, что такое стремленіе отыскивать причину условнаго въ условномъ же даеть вь результать познаніе дьйствительной причинной связи міровыхъ явленій и не только не погръщаеть противъ закона причинности, а напротивъ наиболъе всего соотвътствуетъ его непосредственному (ходя и не до конца раскрытому) смыслу, поскольку большинство людей скловно считать несомежными лишь то, что прямо очевидно и сомнъваться въ томъ, что хотя лотически выведено правильно, однако выводить насъ слишкомъ далеко за предёлы возможнаго опыта и вмёстё наглядной представляемости. Въ самомъ деле, даже съ точки аренія раскры-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лопатинъ говоритъ въ одномъ мъстъ: "лицо, воля, причина—подятія тоже, ственным". Цитов. соч. стр. 148.

таго взгляда на причинность нёть препятствій къ тому, чтобы извъстное явленіе или группу ихъ мыслить въ качествъ причины даннаго явленія. Мы сказали, что причинность есть напередъ данная полнота условій явленія; если мы хотимъ найти конечный источникь этихъ условій, мы, разументся, придемь къ первопричинъ, но мъщаетъ-ли это намъ видъть полноту условій, какъ нічто въ окончательномъ виді данное и опреділившееся, вмещенною въ известнаго рода условныхъ предметахъ и явленіяхъ? Отвъчать на это отрицательно, значить утрировать монистическій взглядъ и идти противъ того, что всегда со стороны общечеловъческаго убъжденія признавалось и признается, какъ ближайшій въ практическому употребленію и вибсть несомнынный по своей очевидности смысль закона причинности. Но уже съ этимъ смысломъ очевидно не совпадаетъ взглядъ на причинность, непремённо какъ на деятельную мощь или волю, если только мы не хотимъ придти къ безграничному антропоморфизму или путаться въ понятіяхъ. Какъ же теперь объяснить, что и проф. Лопатинъ, и мы, исходя изъ одного и того же стремленія-ващитить права общечеловіческаго пониманія причинности 1), приходимъ къ противоположнымъ результатамъ? Объяснить это не трудно послѣ сказаннаго: проф. Лопатинъ вийсто того, чтобы защищать общечеловическое понимание причинности, на самомъ дълъ защищаетъ общечеловъческое представление ея 2); отсюда у него и получился выводъ, что обычное научное пониманіе причинности не годится; мы же напротивь имели въ виду неотделимое отъ нашего сознанія понятіе причинности въ его общемъ и отвлеченномъ смысле, и отъ этого у насъ получился совсемъ другой результать 3).

<sup>1)</sup> Положит. задачи философін кн. 2-я, стр. 109, 275 и др.

<sup>2)</sup> Но сважуть, такого понимавія вовсе не существуєть у большинства людей, а есть только представленіе. Фактически оно дійствительно бывають слито съ посліднимь у большинства людей, но этимь не уничтожается возможность обособленія перваго при благопріятнихь обстоятельствахъ (конечно при развитів отвлеченняго мышленія); у большинства людей нізть даже, отрого говоря, и представленія о вричинности вообще, а есть только потребность прилагать категорію причинности къ частнимь случаямь ея реализація, но это, конечно, нисколько противь насъ не говорить.

<sup>3)</sup> Мы совершенно оставили безъ опроверженія играющее у Лопатина видимо

Отрицая присущій всякому развитому сознанію отвлеченный смысль причинности, г. Лопатинь, какъ мы говорили, уже хочеть чрезъ это устранить характеръ полной предопределенности, мыслимый въ понятіи дёйствія съ очевидною цёлію отстоять свободу воли. Но, оказывая очень плохую услугу свободь воли, эта мысль Лопатина совершенно разрушаеть понятіе причинной связи. Мы напротивъ положительно утверждаемъ, что причинная связь необходимо предполагаеть предопредёленность дъйствія и безъ нея совершенно не мыслима. На самомъ дъль: допустимъ, что какой-нибудь признакъ не предопредвленъ въ причинъ; тогда какъ и почему является онъ въ дъйствіи? Случайно? Но случай, какъ мы знаемъ, — понятіе, прямо разрушающее причинность. Допустивъ, что какой-нибудь признакъ возникъ въ дъйствіи случайно, мы этимъ нисколько не говоримъ и въ пользу свободы воли: въдь если признакъ не предопредильнъ въ дъйствіи, то этимъ самимъ утверждается независимость даннаго признака отъ причины, которою служить въ разсматриваемомъ случав свободная воля. Но неужели свободу воли нужно понимать въ смыслъ независимости отъ нея ея же собственныхъ актовъ, во всемъ ли ихъ содержаніи, или только со стороны некоторыхъ признаковъ? Очевидно проф. Лопатинъ въ данномъ случав съ предвзятою целію перекроивая понятіе о причинной связи, самъ того не замівчая, попаль въ затруднительное положение. Но, показавъ, что проф. Лопатинъ пришелъ совсемъ не къ тому, къ чему хотелъ придти, мы этимъ всетаки не обнаружили несостоятельности его мысли: для этого мы должны устранить приводимыя въ пользу

не малую роль филологическое основание въ пользу его взгляда, именно его ссыву на слово "прячина" (отъ слова причинять, производить); скажемъ поэтому здъсь нъсколько словъ о ней: во первихъ это название съ нашимъ взглядомъ гармонируеть ничемъ не меньше, чъмъ съ взглядомъ Лопатина, а во вторыхъ оно ровно ничего не доказываетъ: во всъхъ языкахъ слова, служащія для обозначения отвлеченныхъ поинтій, очень часто по своему первоначальному филологическому смыслу носятъ чисто конкретный, чувственный характеръ; что слово причина не обязываетъ еще признавать за понятіемъ, имъ обозначаемимъ, указываемий Лопатинымъ смыслъ, это видно уже изъ того, что не во всъхъ языкахъ оно носить отмъчаемый профессоромъ оттънокъ: нъмецкое, вапр.,—Ursache по точному переводу значитъ перво—вещь.

ея доказательства. Изъ нихъ самымъ сильнымъ и едва ли даже не единственнымъ служитъ такого рода примъръ: вообразимъ, разсуждаетъ проф. Лопатинъ (для краткости излагаемъ не дословно) монаду, находящуюся въ пустомъ пространства, которая имфетъ внутреннее побуждение къ движению, но не имъетъ мотива движение въ одну сторону предпочесть движенію въ другую-відь такое положеніе мыслимо? далье, такая монада, чтобы не стать въ противоръчіе съ собственной природой, должна вёдь двинуться въ какомъ-нибудь определенномъ направленіи? Очевидно, должна, и воть это-то направленіе движенія и будеть признакомъ, не предопредъленнымъ въ причинъ, что и требовалось доказать. "Противъ этого спорить трудно", говоритъ г. Лопатинъ, но по нашему мевнію противъ этого-то и нельзя не спорить. Мы смёло можемъ утверждать, что пока въ монадъ вътъ никакого мотива движение въ одну сторону предпочесть движенію въ другую, и самое. движеніе, за недостаткомъ полноты къ нему условій, не состоится. Но, говоритъ г. Лопатинъ, тогда монада станетъ въ противоръчіе съ своей природой. На это приходится сказать, что монада, конечно, не можеть стоять въ противорвчи съ своей природой, но г. Лопатинъ действительно сталь въ противоречие самъ съ собою, приписавъ монадъ по самой природъ ей принадлежащую неизбъжность движенія и отсутствіе мотивовъ къ опредъленному направленію движенія: если необходимость движенія принадлежить монадів по самой ся природів, тогда эта необходимость не мыслима иначе, какъ въ видъ стремленія. опредылившагося во всых своих индивидульных признакахъ. такъ же немыслима иначе, какъ немыслима въ мірѣ реальномъ монада вообще (а не опредъленная монада) и движение вообще (а не движение опредъленнаго вида и направления).

Только что разсмотрѣнныя неудачныя попытки придать закону причинности болѣе опредѣленный смыслъ, чѣмъ какой даетъ ему наше непосредственное сознаніе, должны предохранить насъ отъ новой попытки такого же рода, и потому мы переходимъ къ вопросу о взаимномъ отношеніи законовъ причинности и достаточнаго основанія.

## III. Взаимоотношеніе закона достаточнаго основанія и закона причинности.

Уже одно то обстоятельство, что законъ достаточнаго основанія и законъ причинности долгое время не только смішивались другь съ другомъ, а и прямо сливались въ одинъ, дветъ полное право предполагать между ними близкое отношеніе. Это отношеніе однако до сихъ поръ не опреділено въ точности и существующіе на него взгляды оставляють возможность желать гораздо большаго согласія.

Мы встръчаемъ здъсь неустранимыя взаимныя противоръчія говорящихъ о предметъ мыслителей: одни, какъ Зигвартъ, говорятъ, что законъ причинности не имъетъ къ закону основанія отношенія болье близкаго, чъмъ всякое другое общее положеніе, дающее ему матеріалъ 1); другіе, какъ Вундтъ, наоборотъ признаютъ въ законъ причинности лишь приложеніе законъ достаточнаго основанія; третьи, какъ Шопенгауэръ, не уничтожая ихъ относительной самостоятельности, ставятъ ихъ въ отношеніе соподчиненія.

После того, какъ законъ основанія быль выделень, въ качествъ особаго закона, изъ закона причинности, съ которымъ долгое время смѣшивался, вполнѣ естественно, главное вниманіе тъхъ, которые говорили объ этихъ двухъ законахъ, было ваправлено на то, чтобы устранить всякіе поводы къ ихъ смъшенію; а потому болье отмычались черты различія этихъ законовъ, чёмъ точки соприкосновенія. О различіяхъ между законами говорилось такъ много, что во избѣжаніе необходимости повторять чужія мысли до подробностей, мы скажемъ о нихъ кратко. Главное изъ нихъ, какое указывалось и указывается больше всего, то, что законъ причинности есть законъ бытія объективнаго, или точнее, необходимо мыслится нами въ качествъ таковаго, а законъ достаточнаго основанія есть законъ познанія. Поскольку познаніе даліве стоить въ необходимой и ближайшей связи съ субъектомъ, а бытіе не предполагаетъ прямо и непосредственно такого отношенія 2), законъ осно-

<sup>1)</sup> Logik, B. I, 211. 2) Logik, B. I, 549. 3) op. cit.

<sup>2)</sup> Эту мысль считаемъ нужнымъ пояснить: что бытіе предметовъ вившняго мі-

ванія противополагается закону причины, какъ законъ свободы закону необходимости. Отсюда вытекаетъ и то различіе между ними, что причина неотдёлима отъ своего слёдствія и всегда ведетъ за собою послёднее, основаніе же напротивъ можетъ быть дано безъ слёдствія 1). Чтобы отмётить съ особенною силою различіе между законами указываютъ еще на два факта: во-первыхъ на то, что всякая мысль должна имёть для себя не только основаніе, а и причину 2), во вторыхъ то, что для познанія причинъ основаніемъ часто служатъ двиствія ихъ 2).

Для насъ впрочемъ гораздо важнѣе отмѣтить не различіе, а точки соприкосцовенія двухъ разсматриваемыхъ законовъ, не только въ виду того, что на него меньше обращалось вниманія, но также и въ виду того, что для науки всегда интереснѣе единство въ различіи, чѣмъ рѣзкое разграниченіе, устраняющее всякую мысль о единствѣ. Намъ думается на самомъ дѣлѣ, что только одною потребностію къ разграниченію и раздѣльности трудно—различимыхъ понятій нужно объяснить тотъ вышеуказанный взглядъ на взаимоотношеніе разсматриваемыхъ нами законовъ, по которому оно ограничивается лишь тѣмъ, что законъ причинности, подобно всякому другому общему положенію, служитъ только матеріаломъ для приложенія закона основанія: для прямого и не заинтересованнаго лишь различіемъ и за нимъ не замѣчающаго сходства взгляда, по-

ра не стоять въ непосредственной связи съ субъектомъ (т. е. волящимъ существомъ), или, по крайней иврв, нашниъ мышленіемъ, можеть не поставляться въ такую связь—это двло очевидное. Но даже и по отношенію къ нашниъ поступкамъ и мыслямъ (поскольку последнія разсматриваются, какъ акти бытія) это примению, потому что и тѣ и другія съ данной точки зрѣнія мыслятся какъ бы отдѣленными отъ нашего я, получившими отъ него (относятельно) самостоятельное бытіе; познаніе же даже мысленю нельзя отдѣлить отъ нашего ями: въ последнемъ центрѣ познанія.

<sup>1)</sup> Это последнее различе мы однако находить нужныть ограничеть: основане само по себе, именю какъ основане, конечно не мыслимо безъ следствія, какъ своего неизбежнаго коррелята, только мысль, служащая основанемъ, но не сознаваемая въ данный моменть въ качестве таковаго, можеть и не сопровождаться своемъ следствемъ.

<sup>2)</sup> Sigwart, Logik, В. I, 205—209; на это указываеть и Сомпилина въ своенъ "Учебники догики".

<sup>3)</sup> Sigwart, ibid. 211.

слёднее выступаетъ гораздо рёшительнёе на видъ, чёмъ первое. Можетъ быть потому больше и стараются указать различіе двухъ законовъ, что ихъ сходство слишкомъ очевидно (извёстно, что къ чему мы больше привыкли, на то обращаемъ меньще вниманія) и слишкомъ просто усматривается: ужъ одно то должно бы было бросаться каждому въ глаза, что оба закона отвёчаютъ на одинъ и тотъ же вопросъ "почему"? и для всякаго очевидно, что это не случайное совпаденіе, а прямой результатъ единства природы обоихъ законовъ.

Впрочемъ, хотя сходство между разсматриваемыми законами, какъ мы сказали, само собою бросается въ глаза, однако нельзя не сознаться, что точное определение его представляеть вопросъ, трудный для разръшенія. Въ существующихъ попыткахъ определенія сущности этого сходства можно отметить два направленія: одни стараются сблизить два принципа съ матеріальной стороны, то есть со стороны подводимаго подъ нихъ содержанія, другіе стараются найти ихъ объединяющее начало въ формальной сторонъ законовъ, въ общихъ условіяхъ и признакахъ ихъ мыслимости. Представители перваго направленія надіются достигнуть объединенія законовъ въ томъ случав, если будеть установлено полное соответствие между реальной причинной связью и связью нашихъ мыслей по закону основанія: "сведеніе причинности на законъ познанія, товорить Вундть, тогда, но и только тогда, могло бы быть оправдано, если бы причинами можно было пользоваться, какъ посылками, изъ которыхъ, не обращая внимание на свидътельство наблюденій, можно бы было заключать къ слёдствіямъ" 1). И Вундтъ, кажется, не считаетъ такого положевія діла невозможнымъ. Допустимъ однако, что желаніе Вундта исполнилось: чтожь тогда, будеть ли ясно показано этимъ, что законъ причинности--это лишь къ опыту прилагаемый законъ основанія? Едва ли это такъ. Очевидно, что и въ такомъ случав понятія "причина" и "основаніе" (разумвется, познанія), "дъйствіе" и "слъдствіе" не объединились бы. Отношеніе между законами осталось бы отношеніемъ полнаго соответствія и гар-

<sup>1)</sup> Logik, B. I, 548.

моніи, но не тожества, поскольку они продолжали бы противополагаться другь другу, какъ законъ познанія закону бытія (или лучше, быванія); отношеніе ихъ было бы точно такое же, какое полагается нами между нашимъ представленіемъ и соотвътствующимъ ему объектомъ: не причина служила бы основаніемъ извъстныхъ слъдствій, а мысль о причинъ, и наоборотъ дъйствіе, о которомъ бы дълалось заключеніе отъ его причины, считалось бы результатомъ ея, какъ объективно, а не въ нашемъ только мысленномъ воспроизведеніи данной.

Вообще объединение двухъ названныхъ законовъ, или поставленіе ихъ въ связь более тесную, чемъ какую указываеть между ними Зигвартъ, невозможно до техъ поръ, пока мы будемъ искать ихъ объединяющаго начала въ матеріалъ, дающемъ содержаніе этимъ законамъ, и въ условіяхъ ихъ дійствительнаго приложенія 1). Но зато положеніе діла тотчась же измѣняется къ лучшему, какъ только мы обратимъ винманіе на общія условія существованія этихъ законовъ-не на объекты ихъ, на которые простирается ихъ приложимость, а на субъектъ, которому они принадлежатъ, какъ требованія 2). Здёсь прежде всего устраняется та, мёшающая ихъ объединенію, съ перваго взгляда непереходимая, преграда, которую ставить между ними ихъ различіе въ сферахъ приложимости, т. е., устраняется взглядъ на нихъ, какъ на законы двухъ противостоящихъ другъ другу областей-познанія и существованія. На самомъ деле. Здесь мы заметимъ, что законъ причинности, разсматриваемый, какъ таковой, т. е., именно какъ законъ или требованіе, а не какъ общая схема извъстнаго фактическаго матеріала или обобщенное отвлеченіе отъ него, имфетъ своимъ субъектомъ не бытіе витшнее, а само наше мышленіе: что всякое происхожденіе необходимо должно им'єть свою причину---это есть прежде всего постулять нашей мысли, который она предъявляетъ всякому происходящему существованію и ко-

<sup>1)</sup> Поэтому-то Вундъ, стоящій на этой точкі зрінія, должень быль признать объединеніе двухъ законовь ділонь будущаго.

<sup>2)</sup> На эту почву ставить вопрось Шопенгауэрь, но онь не доводить до конца предпринятое вых объединение законовь и они больше у него объединяются названием, чёмъ какимъ нибудь дъйствительнымъ принципомъ, какъ онъ и самъпочти сознается (О четверномъ кориъ, 155).

торый находить двиствительно осуществленнымь въ мірь объектовъ. Итакъ оба наши закона суть законы мышленія 1) съ твиъ однако различіемъ, что одинъ изъ нихъ мысль предписываеть сама себъ, какъ познавательному процессу, а другойвсякому вообще существованію, поскольку оно происходить или измѣняется (что въ сущности совершенно все равно). Теперь уже конечно легче найти отношеніе между законами, чамъ въ томъ случав, если бы они принадлежали двумъ различнымъ субъектамъ. Но прежде чъмъ назвать уже очевидно и теперь напрашивающійся терминъ, которымъ нужно обозначить это отношеніе, мы считаемъ долгомъ выставить на видъ его главныя условія. Очевидно, условіемъ для объединенія и сближенія понятій должно служить единство и сходство признаковъ, какіе въ данномъ случат мы имфемъ, -- признаковъ, которые бы подавали поводъ или основание для сближения двухъ законовъ? Это, очевидно, самые общіе и вмісті съ тімь главные признаки законовъ, выражающіе самое существо ихъ требованій: оба они для своего осуществленія требують: 1) множественности послідовательныхъ моментовъ и 2) такой связи между ними, которая бы устанавливала необходимость этой последовательности, устраняя изъ нея случайность и произволъ. Оба закона, значить, вносять необходимую связь въ последовательное и множественное. Эта связь въ обоихъ случаяхъ можетъ быть мыслима нами въ общемъ видъ, какъ связь двухъ простыхъ сужденій, составляющих в суждение условное. Въ такомъ случай очевиднымъ уже становится, что изъ двухъ этихъ законовъ первенствующая роль принадлежить вакону основанія 2), но однако такимъ образомъ, что законъ причинности долженъ быть признанъ не "приложеніемъ" только закона основанія къ опыту, какъ неточно по нашему митнію выражается Вундтъ 3), а его объективаціей; отсюда и отношеніе между ними не есть видъ ча-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вундтъ, котораго взгляда мы коснулись выше, самъ не разъ высказываетъ эту мысль, но только въ данномъ случать, т. е., при разсмотртний отношения между законами, онъ не ставить ее на видъ, какъ бы это по нашему митнію следовало сделать.

<sup>2)</sup> Это видно еще и изъ того, что законъ основанія есть ближайшій къ законодателю, которымъ является мышленіе.

<sup>3)</sup> Logik, B. 1, 549.

стнаго тожества (т. е., законъ причинности не включается въ законъ основанія, какъ его часть), а отношеніе родоваго единства и видоваго различія, вытекающаго изъ сферъ ихъ приложимости. На самомъ деле, это различие въ конце концовъ сводится къ одному-къ различію въ характеръ необходимости, налагаемой тёмъ и другимъ закономъ. Такъ какъ, по сказанному уже, законъ основанія мысль ставить самой себі, то, поскольку она есть деятельность, принадлежащая бодному субъекту и неотделимая отъ него, и необходимость, налагаемая этимъ закономъ, есть внутренняя, а не вившняя; а поскольку, далъе, внутренняя необходимость нами можетъ и должна быть мыслима, лишь какъ свыше или apriori данная разумность свободы. то и необходимость закона основанія есть не что иное, какъ непосредственно въ немъ усматриваемая разумность или истинность. И такъ какъ, съ другой стороны, законъ причинности мысль ставить бытію, то, поскольку послёднее мыслится нами отдълившимся отъ свободнаго субъекта или даже, по крайней мъръ, на первый взглядъ, совершенно не имъющаго съ нимъ связи, и независимо отъ него даннымъ, и необходимость здёсь является для мысли необходимостью внёшнею: это есть разумность, выступившая изъ своей собственной сферы 1) (сферы познанія) и потому отлившаяся невозвратно въ неизмінную форму, --форму отвив положенной всецвлой предопредвленности. Отсюда и механическая необходимость внёшняго міра для всякаго неповерхностнаго взгляда есть вовнъ реализовавшаяся разумность или Божественная логика, отлившаяся въ безконечные рядъ вит Божественной мысли положенныхъ посылокъ и заключеній; а для тіхъ, кто этого не видить, разумность міра есть лишь слібная необходимость, неизвістно откуда проистекшая, и съ неодолимою силою реализующая въ фактахъ тотъ самый законъ, который въ мір'в нашей мысли сознается, какъ законъ разума и свободы.

<sup>1)</sup> Мы не говоримъ здёсь о томъ, откуда и почему происходить такая реализація разумности (очевидно, она возможно лишь подъ условіємъ соединенія съ извістнимъ актомъ воле), потому что наша річть о законі причинности самомъ въ себі, о его непосредственномъ смыслі, а не объ источникі причинности и средствахъ ея реализація, до которыхъ можно доходить путемъ умозаключеній.

Сравнивая законъ достаточнаго основанія съ другими логическими законами, мы замѣчаетъ между ними одно различіе, которое стоить въ близкомъ отношении къ разсматриваемому нами вопросу. Именно: тв три закона суть законы не только мышленія, а и бытія, т. е., они въ себѣ непосредственно заключають и свою объективацію, какъ неотділимую оть нихъ ихъ сторону. Что мысль должна быть всегда сама собой-ото такъ же върно, какъ и то, что всякій предметь должень быть самъ себъ равенъ; противоръчій не должно быть не только въ мысли, а и въ бытін; что изъ двухъ взаимно другъ друга отрицающихъ возможностей 1) одна должна быть, а другая не быть --- это правило относительно нашей мысли должно имъть такую же силу, какъ и относительно бытія. Но по отношенію къ закону основанія этого какъ будто не замічается съ перваго раза, а между темъ и онъ иметъ, какъ мы уже знаемъ теперь, свою объективированную сторону-законъ причинности. Это зависить, какъ намъ кажется, вотъ отчего. Ближайшее приложеніе первыхъ трехъ законовъ простирается на отдёльные элементы мысли, послёдній же законь управляеть ихъ связью; въ первомъ случав мышленіе и бытіе не противостоять еще другь другу въ видъ противоположныхъ и специфически-различныхъ сферъ 2), а потому и разсматриваемые законы не раздёляются на виды, соответствующіе областямь ихъ примененія, а имеють лишь по двъ обыкновенно даже не различаемыхъ стороны; во второмъ случат мышленіе и бытіе противостоять другь другу, какъ области-субъективная (т. е., неразрывно связанная съ субъектомъ) и объективная, т. е., область свободы и предопредъленной необходимости: поскольку субъектъ здёсь есть начало дъятельное, вносящее связь въ страдательный, отвив данный матеріалъ. Сообразно съ этимъ и законъ основанія, понимаемый въ общемъ смысль, въ смысль закона разумности, необхо-

<sup>1)</sup> Напр., что езевстный веденый иною предметь должень быть независим отъ моей мысли или столомъ или не столомъ, это также втрно, какъ и то, что я на одинъ и тотъ же вопросъ долженъ отвічать или да, или нітъ.

<sup>2)</sup> Мысль, не признанная въ качестве истены (а таковою она можетъ быть признана лишь подъ условіемъ связи съ другими мыслями по закону основація), есть актъ бытія, а не познанія въ собственномъ смысле (если не называть познаніемъ одну только сознаваемость).

димости и синтеза, является въ двухъ видахъ, поскольку требуемая имъ разумность является въ одной сферт какъ чисто субъективная (т. е., отъ субъекта неотделимая), а во второмъ какъ объективировавшаяся, воплотившаяся въ реальныя, неизмънныя формы. Поэтому-то законъ достаточнаго основанія в законъ причинности должны быть разсматриваемы какъ двъ стороны одного и того же закона, но настолько обособившіяся вслёдствіе различія въ сферахъ приложимости, что ихъ никоимъ образомъ нельзя сливать въ одно, а нужно считать различными видами этого закона.

Н. Городенскій.

# ЛИСТОКЪ

ДЛЯ

# Харьновсной Епархіи

ПБП

ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКОМЪ ЖУРНАЛЪ

"ВЪРА и РАЗУМЪ".



TOM'S III.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1899.

## **УКАЗАТЕЛЬ**

статей, содержащихся въ "Листкъ для Харьковской епархіи "при богословско философскомъ журналъ "Въра и Разумъ" за 1899 годъ.

#### А. Высочайшія Манифесты:

Отъ 14-го Іюня, о благополучномъ разрѣшеніи отъ бремени ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ АЛЕКСАНДРЫ ӨЕОДОРОВНЫ рожденіемъ Дочери, нареченной МАРІЕЙ (стр. 287—288).

Отъ 28-го Іюня, о кончинъ въ Абасъ-Туманъ НАСЛЪДНИКА ЦЕСАРЕВИЧА И ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ ГЕОРГІЯ АЛЕКСАНД-РОВИЧА (стр. 319).

#### В. Высочайшія повельнія.

Объ установленіи въ одновлассныхъ церковно-приходскихъ щколахъ трехлітняго курса обученія, вмісто двухлітняго (стр. 51—52).

() Высочайшемъ утвержденіи въ 30-й день мая, Всеподданній шаго доклада Святійшаго Супода о бытів викарію Харьковской епархів, преосвященному Сумскому Петру, епископомъ Смоленскимъ и Дорогобужскимъ (стр. 288). О Высочайшемъ утвержденів во 2-й день Іюля, Всеподданнійшаго доклада Святійшаго Сунода о бытів ректору Литовской духовной семинарів Архимандриту Пинокентію епископомъ Сумскимъ, викаріемъ Харьковской епархів, съ тімъ, чтобы нареченіе и посвященіе его въ епископскій санъ пронаведено было въ городів С.-Петербургів (стр. 349).

#### В. Опредъленія Святьйшаго Сунода.

Оть 13—15 января 1899 года за № 78, о совершеній въ текущемъ году поминовенія въ Бозѣ почившихъ Государей Императоровъ Александра II и Александра III въ субботу сырной седмицы, 27 февраля (стр. 52). Отъ 5—16 февраля за № 461, о постановъвъ на станціяхъ желѣзныхъ дорогъ віотовъ съ иконами, а равно и кружевъ дли сбора пожертвованій (стр. 101—102). О награжденій лицъ духовнаго званія (стр. 232—233). Отъ 7-го ігля 1899 года за № 2534, о новой формѣ возношенія при богослуженія Высочайшихъ Именъ Августѣйшей Фамиліп (стр. 349—350). Отъ 2—7 октября 1899 года за № 226, о празднованіи дня Рожденія и Тезовменитства Государя Наслъдниба и Виликаго Князя Миханла Александровича (стр. 557—558). По возбужденному Правленіемъ одной взъ духовныхъ семинарій вопросу относительно предѣльнаго возраста, установленнаго для поступающихъ въ 1-й классъ духовныхъ семинарій (стр. 616).

#### Г. Епархівльныя извіщенія.

О назначеніяхъ, опредѣленіяхъ на должности, увольненіяхъ отъ должности, награжденіяхъ, о вакантныхъ мѣстахъ и пр. (стр. 14, 37, 67, 86, 117, 150, 167, 220, 243, 258, 368, 400, 423, 444, 479, 503, 543, £75, 601, 622, 645).

#### Д. Сивсь.

- Именной Высочайшій Указъ Правительствующему Сенату (стр. 349).
  - Указъ Святвишему Правительствующему Суноду (стр. 557).
  - Телеграмма Государя Императора о. loanny Ceprieby (стр. 379).
  - Высочайшій привазъ (стр. 585).
  - Высочайшія награды (стр. 1, 52, 75, 161, 231, 257, 585,615,641).
  - Высочайшая отм'ятка (стр. 51, 75, 101, 615).
  - Восемь поученій о Миссіонерскомъ делё (стр. 1-6, 1-18).
  - Возванія (стр. 1-2, 1-2, 3-4, 35-37).
  - Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей

второвлассныхъ цервовно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году (стр. 1—6, 23,—30, 53,—64, 76—81).

- Отчеть о состоянів Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за 18<sup>98</sup>/99 учебный годъ (стр. 6—14, 30—35, 64—67, 81—86, 112—117, 140—150).
  - Отъ редакців журнала "Віра в Разумъ" (стр. 1).
  - Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя Дворянства (стр. 2).
- Отъ Высочайте утвержденняго Комитета по сооружению православняго соборняго храма въ Варшавъ (стр. 102).
- Отчеть о лётнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одновлассныхъ перковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ т. Харьковъ въ 1898 году (стр. 103—112, 133—140).
- Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшемъ Сунодъ (стр. 131—132).
- Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи (стр. 132, 310—311, 398—399, 478, 560).
- Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Совета по миссіонерскимъ дёламъ (стр. 1—4).
- Съйздъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархін (стр. 1-16, 17-30, 31-44).
- Отчетъ о состоящей при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищъ образцовой одновлассной церковно-приходской школь за 1897/98 учебный годъ (стр. 161—166).
- Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища (стр. 166, 219—220).
  - Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства (стр. 1—2).
- Отъ Училищнаго Совета при Святейшемъ Суноде (стр. 185—186, 485—486).
  - Оть Министерства Финансовъ (стр. 186).
- Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковноприходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189<sup>7</sup>/s учеб. годъ (стр. 207—219, 288—293, 319—329, 349—363, 486—499, 530—536, 567—575, 592—597).
  - Отъ Игуменія Хорошевскаго монастыря (стр. 220).

- Оть Правленія Купянскаго дуковнаго училища (стр. 233—234).
- Отчеть о приходів, расходів и остатвів суммь эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархів за 1898 годь (четвертый годь со времени открытія кассы) (стр. 234—243).
  - Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета (стр. 258).
- Отъ Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ школъ (стр. 258).
- Списокъ воспитанницъ пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ 4-хъ и 5-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный послѣ годичныхъ испытаній за 1898/ээ учебный годъ (стр. 294—304).
- Дѣла, подлежащія обсужденію Съѣзда Епархіальнаго духовенства, бывшаго 18-го августа н. г., по Харьковскому Епархіальному Женскому Училищу (стр. 305).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный послів годичныхъ испытаній за 18<sup>98</sup>/э учебный годъ (стр. 305—310).
  - Росписаніе пріемныхъ экзаменовъ и переэкзаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинаріи въ августъ 1899 года (стр. 311).
- Отъ Виленскаго, Ковенскаго и Гродненскаго Генералъ-Губернатора (стр. 1—2).
- Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемъ училища послів годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ май и іюнів міжсицахъ 1899 года и утвержденный Его Высокопреосвищенствомъ 18 іюни с. г. (стр. 329—333).
  - Оть Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища (стр. 333).
- Разрядный списокъ воспитаннивовъ Сумскаго духовнаго училища за 1898/9 учебный годъ (стр. 334—337).
  - Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища (стр. 337—338).
- Разрядный списовъ воспитаннивовъ Купянскаго Духовнаго Училища за 1898/» учебный годъ (стр. 338—341).
- Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища (стр. 341—342).
- Отчетъ Комитета по сооружению православнаго храма у подножим Балканъ, въ южной Болгарии, для въчнаго поминове-

нін вовновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ, по 31 декабри 1898 г. (стр. 342—343).

- Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинарів, за 1899 годъ (стр. 363—368).
- Списовъ лицъ, служащихъ въ Харьковскомъ Духовномъ училищъ, съ враткими біографическими свъдъніями о каждомъ изъ нихъ (стр. 379—380).
  - Отъ Сумскаго духовнаго училища (стр. 380-381).
- Наличный составъ лицъ, служащихъ въ Купянскомъ духовномъ училищъ, съ краткими біографическими свъдъніями о каждомъ изъ нихъ за 1899 годъ (стр. 381—384).
- Свёдёнія о служебномъ составё лицъ, служащихъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищё (стр. 384---391).
- Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской в Таврической епархін (стр. 391—398, 409—421, 433—444, 466—478).
  - Оть Московской Синодальний Типографія (стр. 399-400).
- Въдомость церковнаго кружечнаго сбора въ пользу нуждающихся Славянъ, полученнаго СПБ. Славянскимъ Обществомъ въ теченіе 1898 года (стр. 421—422).
- Журналы Харьковскаго XVII Епархіальнаго Съёзда духовенства (стр. 457—466).
- Журналы Съёзда духовенства Харьковскаго Училищнаго Округа за 1899 г. (стр. 500—503).
- Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіємъ священниковъ изъ зараженнихъ сектанствомъ селеній (стр. 519—529, 560—567, 586—592, 617—622).
- Журналы Съвада духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября 1899 года (стр. 536—540).
- Журналъ Съёзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1-го сентября 1899 года (стр. 540—543).
- Правила объ устройствъ народныхъ библіотекъ Духовнаго Въдомства (стр. 558—560).
- Росписаніе очереднаго пропов'яданія слова Божія протоіереамъ и священникамъ города Харькова и подгороднихъ селеній въ теченіе 1900 года (стр. 597—601).

— Правила для образцовой учебной насъки съ курсами для сельскихъ учителей и практикантовъ (стр. 642—645).

#### Е. Извъстія и замътки.

(Изъ мъствой хроники и извлечения изъ періодическихъ органовъ печати).

Именные Высочайшіе Указы. — Діленьность церковных братствь. Братство законоучителей. - Къ вопросу объ улучшения быта духовенства. - Церковныя школы въ Свбири. - Добрые плоды церковныхъ школъ. - Заботы о матеріальномъ обезпеченів учителей церковныхъ школъ. - Успахи православія. - Сооруженіе новыхъ церквей (стр. 15-22). Католическая пропаганда на Востовъ.-Стреиленіе индусовъ въ православію.-Новая секта въ С.-Америвъ.-Къ вопросу о штундизмв. Заботы епархіальной власти объ улучшенів приходской живни. -- Дівятельность Виленскаго братства. --Участіе членовъ причта въ обученій дітей прихожанъ. — О міврахъ къ упорядочению продажи церковныхъ восковыхъ свичъ.--Попечительство о слёныхъ (стр. 38-50). Высочайшая милость голодающемъ. - Деятельность съездовъ духовенства. - Статиста ческія дан. ныя объ образовательномъ ценав духовенства. - Новое православное братство. - Достойная вниманія діятельность приходскаго братства. - Общество распространенія религіозно-правственнаго просвъщения. - Пранославныя училища въ прибалтійскомъ крав. --Чрезвычайный сеймъ представителей финскаго народа (стр. 68—74). Събздъ духовенства въ Привислянскомъ крав. - Епархіальная библіотека въ г. Вяткъ. - Одно изъ средствъ къ матеріальному обезпеченію вдовъ и сироть духовенства. - Успёхи миссіонерскаго дізла среди ипородцевъ. -- Московское Кирилло-Месодіевское ство. - Къ вопросу о церковномъ винъ. - Пчеловодная выставка въ Москвъ.-Распоряжение Министерства Финансовъ.-Кончина президента французской республики и избрание новаго президента. --Некрологь (стр. 87-99). Бользнь паны Льва XIII.-- Новый православный храмъ въ Южной Америвъ. -- Конференція по вопросу о всеобщемъ міръ. - Заботы о призрънія престарылыхъ священнослужителей.-Похоронная касса духовенства въ Симбирской епархів. -- Тажелое положеніе духовенства въ голодающихъ епархіяхъ. --Достойный примъръ подражанія борьбы съ суевъріемъ. - Мъры къ поднятію народной нравственности (стр. 118-129). Церковно-при-

ходскія понечительства. -- Кирилю-Месодієвское братство въ Оренбургской енархів. -- Эмеритальныя кассы для учителей церковноприходениъ шволъ.-Просвътительная дъятельность второ-власныхъ церковно-приходскихъ шволъ. - Средства въ сохранению добраго вліянія церковно-приходских школь на бывшихь питомцевъ. Общее говение учащихся. - Количество церковно-приходскихъ школъ (стр. 151-160). Положение руссияхъ укіатовъ въ Америкъ.-Русская церковь въ Нью-Іоркъ.-Переходъ 1600 сербовъ католиковъ въ православіе. Освященіе Софійскаго собора въ Гродив. -- Двительность благотворительных учрежденій. --- Красный кресть въ 1898 году. - Необходимость пастырскаго наблюденія за отправляющимися на отхожіе промыслы.-О хожденій по церкви съ кружкой во время Богослуженія.-Вниманію сельскихъ матушекъ. - Вредъ пьянства. - Общеполезныя свёдёнія (стр. 167-184). Православное торжество въ Вѣнѣ.-Могилевское Богоявленское братство.—Годичное собраніе Харьковскаго отділенія миссіонерскаго общества. - Перенесеніе Озерянской вковы Божіей Матери въ Куряжскій монастырь. -- Къ вопросу о пінін в чтенів въ церквахъ. Ваботы о предупреждени продажи цервовныхъ свъчей частными заводами.-Мфры противъ пожаровъ.-Церковно-пислымы лътописи. - Добавочные оклады учителямъ церковно-приходскихъ школъ. - Домъ трудолюбія при женскомъ монастырв. -- Летніе детскіе пріюты.-Вопрось о введеніи въ Россів сберегательных карточекъ (стр. 187-206). Положение церковнаго и школьнаго строительства въ рајонъ Сибирской жельзной дороги. -- Дъятельность епархіальных братствъ. - Устройство миссіонерских кружковъ. -Единовърческія церкви. — И конописныя школы (стр. 221-230). Цервовныя братства, какъ средство къ возвышенію религіозно-правственной жизни.-Ограничение торговли въ праздничные дня.-Открытіе въ Курскъ отдъленія православнаго миссіонерскаго общества. — Съвадъ наблюдателей церковно-приходскихъ школъ въ Москвъ.-Летніе курсы при второклассныхъ школахъ.-Школьное образование въ Туркестанской епархіи.-Паломивчество воспитаннявовъ Тифлисской семинаріи.-Одинъ изъ способовъ обезпеченія вдовъ и сироть дуковенства. — Помощь нуждающимся крестьянамъ.-Примъръ достойный подражанія.-Христіанство въ Китав. - Мярная конференція въ Гаагв (стр. 244-256). Современное состояние церковно-общественной жизни въ Греціи.--**Перковное торжество въ Псковъ.**—Предстоявшіе 100-лѣтніе юбилем

Калужской и Пензенской спархій. ... "Отпусты"въ Подольской спархів. - Дентельность съёздовъ духовенства. - Народно-образовательная двятельность духовнаго ведомства. - Одвиъ изъ способовъ расиространенія внигь въ народь. - О вивилассномъ чтенін учащихся. -Годичное собраніе православнаго миссіонерскаго общества въ Москвв. -- Двятельность астраханского миссіонерского комитета. -- Присоединеніе въ православію католическаго ксендза.-Новая севта.-Заботы о благоустройстви сельских владбищь. -- Сенатское распораженіе объ узаконенія дітей раскольниковъ.— Археологическій съйздъ въ Кіевъ. -- Всероссійская выставка пчеловодства. -- Санитарные курсы при монастыряхъ. – Кассы взаниопомощи. – Ссуды на постройку зданій для библіотекъ и читаленъ.—Разъясненіе относительно паспортныхъ княжекъ. -- Новыя правила о переводахъ денегь по почтв. -- Общеполезныя свёденія (стр. 259-285). Празднованіе Патидесятивцы въ Леснянскомъ монастыре.-Присоединение въ православію штундистовъ. - Книгоноши сектантских общинъ. - Перковныя библіотеки для прихожанъ. — Вратство законоучителей. — Церковно-приходскія попечительства. Вліяніе спиртных напитновь на здоровье и нравственность.-Некрологъ (стр. 312-318). Памята Его Императорскаго Высочества Наследнека Цасаревича Георгія Александровича. —О народныхъ чтеніяхъ. —Забытыя сокровища. — Памятники церковной старины (стр. 343-348).—Наследникь Цесаревичь Великій Князь Миханль Александровичь. — Правительственное сообщение о Гаагской конференции.-- Церковь и государство въ Италів. - Французское духовенство. - Вопросъ о кажденів въ англиканской первви. - Успёхи православія въ Америкъ. - Распространеніе православія среди несторіанъ. Вліяніе православнаго богослужения на раскольниковъ. - Двятельность сестеръ милосердія.—Крупное пожертвованіе (стр. 369-378). Результаты гаагской конференців. -- Папскія притяванія на свётскую власть. --Третейскій суль и духовенство. - Армяно-католическая церковь (стр. 401-407). Миссіонерство среди инородцевъ. Двятельность церковно-приходскихъ попечительствъ. -- Общество хоругвеносцевъ. -Общество вспомоществованія церковно-приходскимъ школамъ. Наблюдение за преподаваниемъ ЗаконаВожия въ народныхъ школахъ. - М'врыкъ матеріаль ному обезпеченію духовенства. - Добрый обычай. - Перковное торжество въ Твери. - Поломничество въ Россіи (стр. 423-432). Религіозное состояніе современной Индів. - Русская православная миссія въ Персів. — Инородческія церковно-приходскія шеолы.—Влінніе церковно-приходской школы на раскольи сектантовъ.--Участіе **Учени ковъ** первовно-приход-CENZA RIEOJA BA чтенів в пінів за богослуженіемъ. - Церковно-школьныя братства. — Епархіальныя библіотеки. — Уличныя библіотеки. Обученіе иконописанію въ духовныхъ семинаріяхъ. - Одна изъ мітръ къ матеріальному обезпеченію дуковенства (стр. 445-456). Религіозность сиро-халдейцевъ.-Православный храмъ въ Гамбургв. -- Кочевыя киргизскія школы. -- Предположенія Оренбургскаго миссіонерскаго комитета. — Заботы о религіознонравственномъ воспитанів подрастающаго поколінія, - Реформа свътской средней школы (стр. 479-483). Перенесение чудотворной Озерянской иконы Божіей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій монастырь. -- 600-летіе со дня кончены ісв. Өеодора, Ярославскаго чудотворца.-- Церковно-приходскія братства въ сельскихъ приходахъ. Одна изъ мітрь къ благоустройству перковно-приходской жизни. -- Значеніе приходскаго храма. - Внъбогослужебныя чтенія и собесьдованія. - Сельско-хозяйственныя, ремесленныя в рукодёльныя занятія въ церковно-приходскихъ школахъ. - Предстоящіе юбилен епархій. - Торжество въ г. Сумахъ. - Завладва новаго зданія судебныхъ установленій въ г. Харьковъ.-Число религій, существующихъ на земномъ шаръ.-Общенолезныя свёдёнія (стр. 504—517). Предстоящій юбилей Высокопреосвящениващаго Іоаннякія, Митрополита Кіевскаго. — Постиение Высокопреосвищениты повникиемъ города Харьковъ. - Юбилейное торжество. - Проектъ новаго узаконенія (стр. 544-555). Новый православный храмъ за границей.-250-лётіе Казанской иконы Божіей Матери.—Некрологъ (стр. 576-583). Празднованіе юбилея Высокопреосвященнъйшаго Митрополита Кіевскаго Іоанникія. -- Събздъ двателей по инородческому просвіщенію. - Д'явтельность събадовь духовенства. - Орловское Петро-Павловское братство. - Протојерей о. Іоаннъ Кронштадтскій по отзывамъ вностранцевъ. - Замъчательный образъ. - Отврытіе Восточнаго Института.-Полезное нововведение въ врестыянскомъ быту. -- Южно-Африканская война. -- Общенолезныя свёдёнія (стр. 601-613). Движеніе на западѣ къ освобожденію отъ духовнаго владычества Рима.-Отношение въ церкви во Франціи.-Новый православный храмъ въ Финляндіи. - Архипастырскія расноряженія. - Миссіонерскій събадь въ Симбирскі. - Миссіонерскій комитеть въ Псковъ-Даятельность Свято-Тронцкаго братства. - Новая женская община.—Причтовыя постройки на церковной землі.— Къ вопросу о преобразованія календаря.—Празднованіе въ Россів новыхъ столітій въ прежнее время.—Русскій Красный Кресть въ Южной Африкі.—Общенолезныя свідінія (стр. 624—640). Сооруженіе новыхъ храмовъ.—Отрадное навістіе для духовенства.— Діятельность сестерь милосердія.—Ворьба съ нищенствомъ (стр. 646—649). •

•

## ЛИСТОКЪ

или

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Января 👸 № 1. 🦂 1899 года.

Содержаніе. Высочайшія награды.—Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-прихолскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьков'в въ 1898 г.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямь за 1897/98 учебный годъ.—Епархіальныя изв'ященія.—Изв'ястія и зам'ятки.—Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 3-й день декабря, на сопричисленіе за 50-ти-лътнюю службу протоіерея Архангело-Михайловской церкви, города Харькова, Іоанна Өедорова, къ ордену св. Владиміра 4-й степени; діаконовъ церквей: Николаевской въ слободъ Тернахъ, Купянскаго уъзда, Васплія Царевскаго, в Петропавловской въ слободъ Петропавловкъ, Старобъльскаго уъзда, Іакова Раздольскаго, — къ ордену св. Анны 3-й степени.

Отчеть о лётнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.

#### І. Открытіе курсовъ.

По опредѣленію Св. Синода отъ 17/29 марта 1898 г. № 105 предположено было учредить въ г. Харьковѣ лѣтомъ 1898 года педагогическіе курсы для учителей второклассныхъ школъ уже открытыхъ, и кандидатовъ на сію должность во вновь открываемын второклассным школы для губерній: Владикавказской, Воронежской, Донской, Орловской, Пензенской, Ставропольской, Сухумской, Таврической, Тамбовской и Харьковской. Курсы должны были продолжаться въ теченій шести недѣль, — съ 25 іюня по 6

августа. Согласно съ этимъ опредълениемъ Св. Синода, 25 июня 1898 года, по благословенію Высокопреосвященнівнияго Амвросія Архіепископа Харьковскаго, и последовало открытіе курсовъ при Харьковской Духовной Семинаріи. Въ 12 часовъ дня, въ присутствін членовъ Епархіальнаго Училищнаго Совета, членовъ распорядительной коммиссін, лекторовъ, нъкоторыхъ убзаныхъ наблюдателей и благочинныхъ епархіи и всёхъ явившихся на учителей, Ректоромъ Семинаріи протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослужении протојереевъ и свищенниковъ членовъ Епархіальнаго Училищнаго Совета и наблюдателей, совершено было Господу Богу молебное пъніе предъ началомъ ученія. На молебив пълъ хоръ курсистовъ подъ управлениемъ учителя пънія Епархіальнаго женскаго училища свищенника Іоанна Петровскаго. По окончаніи молебна, всв присутствовавшіе на немъ перешли въ Семинарскій автовый заль, обращенный въ аудиторію, и здісьпослѣ краткаго привътствія, обращеннаго къ учителямъ со стороны Ревтора Семинарів, п выясненія виъ значенія второклассныхъ школь и педагогическихъ курсовъ, для слушанія которыхъ онн собрались, курсы объявлены были открытыми.

#### II. Управление курсами.

На основаніи § 5 правиль на устройство курсовь для учителей второклассных в школь, Харьковским Епархіальным Училищным Сов том въ засёданіи 30 апрёля избрана была распорядительная коммиссія, утвержденная резолюцією Его Высокопреосващенства Высокопреосващеннёй шаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, отъ 8 ман. Въ составъ коммиссіи вошли слёдующім лица: Предсёдатель Епархіальнаго Училищнаго Сов та Ректоръ семинаріи протоіерей Іоаннъ Знаменскій, въ качеств инспектора курсовь, членъ и дёлопроизводитель Училищнаго Сов та, преподаватель семинаріи Семенъ Ооменко, въ качеств смотрителя курсовь, и экономъ семинаріи А. Енько экономомъ курсовъ. Сверхътого, по распоряженію Его Высокопреосвященства, въ составъраспорядительной коммиссіи включенъ былъ и епархіальный наблюдатель В. Давыденко.

#### III. Составъ лекторовъ.

Для чтеній лекцій на педагогическихъ курсахъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ приглашены были следующія лица:

1) По Закону Божію профессоръ богословія Харьковскаго Унвверситета, магистръ богословія, протсіерей Тимовей Буткевичъ.

- 2) По церковному пѣнію съ младшей группой курсистовъ занимался учитель пѣнія при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищѣ, священникъ Іоаннъ Петровскій, получившій права учителя пѣнія по экзамену при С.-Петербургской придворной капеллѣ; съ старшей группой велъ занятія по церковному пѣнію учитель пѣнія при Харьковской Семинаріи Н. Ковинъ, окончившій курсъ Московскаго Синодальнаго пѣвческаго училища.
- 3. По педагогивъ съ методивой русскаго языка съ церковнославянскимъ—преподаватель педагогиви при Харьковской Духовной семинаріи и руководитель образцовой школы, магистръ богословія, Н. Страховъ. Кромъ занятій при семинаріи преподаетъ педагогику и руководить практическими занятімми въ педагогическомъ влассъ 2-хъ женскихъ гимназій и Епархіальномъ женскомъучилищъ.
- 4. По физикъ и геометрическому черченію—преподаватель математики и физики въ Духовной семинаріи, кандидать университета, И. Кудревичъ. Кромъ семинаріи преподавалъ методику ариеметики и руководилъ практическими занятіями въ педагогическомъ классъ въ женской гимназіи.
- 5. По методикъ географіи и исторіи—преподаватель исторіи въ Духовной семинаріи, кандидать богословія, І. Корнъенко; преподаеть географію и исторію въ женской гимназіи.
- 6. По школьной гигіент въ связи съ анатоміей и физіологіей человъческаго тъла—докторъ медицины Яковъ Трутовскій.
- 7. По пчеловодству—преподаватель пчеловодства въ Харьковскомъ Земледъльческомъ училищъ, Сергъй Ляпидевскій.
- 8. Руководителемъ по столярному и токарному мастерству былъ приглашенъ бывшій преподаватель столярнаго мастерства въ Харьковскомъ ремесленномъ училищі, Адріанъ Енько.
- 9. По переплетному мастерству руководилъ курсистовъ, занимавшихся этимъ мастерствомъ, переплетчикъ Шепелевъ.
- 10. Кройкъ обучала учительницъ, бывшихъ въ числъ слушательницъ курсовъ, учительница кройки Е. Рейнфельдъ.
- 11. Игрѣ на сврипкѣ, фортепіано и фистармоніи обучалъ желающихъ учитель пѣнія Николай Ковинъ.

#### IV. Составъ слушателей курсовъ.

На основаніи опредѣленія Св. Синода отъ 17—19 марта для слушанія педагогическихъ курсовъ въ г. Харьковѣ вызваны были учители второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и кандидаты на эту должность изъ вышеновменованныхъ 10-ти епархій въ следующемъ количестве: 1) из Владикавказской-ивились 3 учителя и 2 учительницы: Вишневскій Петръ, Грузиненко Димитрій, Дзіовъ Алексій, Лаврова Ольга в Синьковская Анна. 2) Изт Воронежской епархіи по назначенію Воронежскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта явились 10 учителей и 10 учительницъ: Болховитиновъ Гаврінлъ, Бондаренко Михаилъ, Васильевъ Алексъй. Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Прохоровъ Владиміръ, Скрынченко Николай, Яковлевъ Михаилъ, Богатырева Клавдія, Верижская Марія, Глаголева Дарія, Дамаскина Марія, Дробовская Александра, Зайцева Валентина, Кременецкая Серафима, Русинова Антонина, Свлобовская Антонина и Стефановская Параскева. 3) Изт Донской епархіи по назначенію Донского Епархіальнаго Училищнаго Совета явились следующие 9 учителей и 5 учительниць: Вальневъ Николай, Добрынипъ Петръ, Жоголевъ Иванъ, Ивліевъ Иванъ, Клавсуцъ Иванъ, Михайловъ Аристархъ, Писаревъ Иванъ, Поповъ Михаилъ, Прекрасновъ Семенъ, Григорьева Екатерина, Дикарева Антонина, Лобачева Марія, Попова Марія и Шевцова Серафима. 4) Изъ Орловской епархіи по назначенію Орловскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта явились 10 учителей: Вородулинъ Алексъй, Дизертинскій Сергій, Инановъ Сергій, Ивановъ Өедоръ, Валинниковъ Василій, Нецвътлевъ Василій, Первознанскій Иванъ, Петровскій Василій. Турбинъ Павелъ и Феноменовъ Василій. 5) Изт Пензенской епархіи по назначению Пензенскаго Епархіальнаго Училищнаго Сов'єта явились 11 учителей и 9 учительницъ; Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексій, Гнидинъ Александръ, Ключевъ Николай, Любимовъ Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергьй, Покровскій Петръ, Тронцкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексьй, Геометрова Софія, Діалектова Марія, Краснопольская Софія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Покровская Зпнавда, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Успенская Наталін. 6. Изт Ставропольской епархіи по назначевію Ставропольскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта прибыли нижесльдующіе 8 учителей: Борисовъ Иванъ, Евфимовъ Аркадій, Махровскій Василій, Никольскій Иванъ, Пронинъ Сергьй, Фелицынъ Александръ, Оедоровъ Вячеславъ и Оедоровскій Василій. 7. Изт Сухумской епархіи по назначенію Сухумскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта прибыли 4 учителя и 1 учительница: Глаголевъ Алексъй, Бжанія Мелитонъ, Солоповъ Діонисій, Тихо-

правовъ Иванъ и Глаголева Александра. 8. Изт Таврической епархіи по назначенію Таврическаго Епархіяльнаго Училищнаго Совъта прибыли 4 учителя и 1 учительница: Власовъ Даніилъ, Грибовскій Николай, Звітревъ Николай, Сіриго Александръ и Иваницкая Екатерина. 9. Изъ Тамбовской епархіи по назначенію Тамбовскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета явились 14 учителей и 3 учительницы: Архангельскій Петръ, Воскресенскій Василій, Вітринскій Василій, Елеонскій Михапль, Константиновскій Михавлъ, Красивскій Александръ, Крыловъ Димитрій, Лавровъ Николай, Маловъ Григорій, Неуроновъ Павель, Орловъ Василій, священникъ Синцеровъ Димитрій, Тронцкій Левъ, Уваровъ Александръ, Богоявленская Александра, Громова Марія и Щеглова Любовь. 10. Изт Харьковской епархіи по назначенію Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совтта явились 16 учителей: Коноваловъ Константинъ, діаконъ Крыжановскій Григорій, діаконъ Насъдвинъ Іаковъ, Нестеровъ Василій, Огинскій Василій, Оглоблинъ Николай, Панкратьевъ Андрей, Поповъ Григорій, Поповъ Семенъ, Созонтьевъ Андрей, Соколовъ Валеріанъ, Стефановскій Николай, Филевскій Захарій, Фіалковскій Константинъ, Юшковъ Александръ и Өедоровъ Александръ. Кром'в того по собственному желанію прибыли 2 учительницы: Рудинская Параскева и Н. Лаврентьева. Всего изъ Харьковской епархіи было 18 слушателей педагогическихъ курсовъ.

Такимъ образомъ изъ всѣхъ 10 епархій прибыли для занятій на курсахъ: по назначенію училищныхъ совѣтовъ 120 учителей и учительницъ и по собственному желанію 2 учительницы, а всего 122 человѣка.

Изъ числа 122 слушателей и слушательницъ педагогическихъ курсовъ, уже состояли въ должности учителей второклассныхъ школъ 27 учителей, 4 были учителями двухклассныхъ школъ, 60 учителей и учительницъ одноклассныхъ церковно - приходскихъ школъ и 31 человъкъ, несостоявшихъ еще въ должности учителей.

По образовательному цензу слушатели и слушательницы курсовъ распредъляются слъдующимъ образомъ: 61 окончили полный курсъ Духовной Семинаріи и 2 Миссіонерской Семинаріи, 4 окончили полный курсъ Учительской Семинаріи, 28 окончили полный курсъ Епархіальнаго Училища, 5 окончили курсъ женской гимназіи и 22 имъющихъ свидътельство на званіе народнаго учителя или учителя церковно-приходской школы. Изъ числа послъднихъ 8 выбыли изъ 3 и 4 классовъ Духовной Семинаріи, 1 не окончившій Учи-

тельской Семинаріи, 1 не окончившій курсъ гимназіи, 1 не окончившій курсъ реальнаго училища, 2 окончившихъ курсъ земледёльческаго училища, 2 окончившихъ курсъ духовнаго училища в 6 окончившихъ курсъ уфаднаго училища п окружнаго училища (области войска Донского).

Такимъ образомъ  $^4$ /ь слушателей курсовъ имѣли цензъ среднеучебнаго заведенія, а остальная  $^1$ /ь курсистовъ хотя и не имѣли средняго образованія, но получили спеціальную подготовку къ занятіямъ въ школахъ.

(Продолжение будетъ).

# Отчетъ о состоянів Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ ва $18^{97}/98$ учебный годъ.

#### 1. Личный составь служащихь.

Въ личномъ составѣ служащихъ въ Училищѣ, сравнительно съ концомъ 1896/г учебнаго года, въ отчетномъ году произошли слѣдующія перемѣны:

- а) Журнальнымъ постановленіемъ Совёта отъ 9 сентября 1897 года, утвержденнымъ 28 того же сентября Его Высокопреосвященствомъ, учительницею музыки въ Училище опредёлена вдова статскаго совётника Екатерина Петровна Соснякова, окончившая курсъ Таганрогской Маріинской женской гимназіи и им'яющая удостов'треніе отъ г. Директора музыкальнаго училища въ совершенно-достаточномъ знаніи игры на фортеніано и педагогической опытности въ ней.
- 6) Журнальнымъ постановленіемъ Совета отъ 28 новбря 1897 г., утвержденнымъ 9 декабря Его Высокопреосвященствомъ, уволена, по прошенію, младшая воспитательница Училища Антонина Семеновна Подольская, и на ея мёсто опредёлена вдова священника Анастасія Оаворова, окончившая курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищё со званіемъ домащией учительницы.
- в) Журнальнымъ постановленіемъ Совъта отъ 18 августа 1897 года уроки чистописанія въ 1 параллельномъ классъ поручены временно младшей воспитательницъ того-же училища Серафимъ Ивановиъ Пономаревой.

Вследствіе указанных перемень, къ концу отчетнаго года образовался следующій составъ служащих въ училище лицъ:

#### А. Составъ Совъта.

- 1. Предсёдатель Совёта, профессоръ богословія въ Императорскомъ Харьковскомъ Университетв, Протоіерей Тимофей Ивановичь Буткевичь, магистръ богословія; жалованья получаеть 300 р. и ему лично 200 руб.—всего 500 руб.; въ настоящей должности съ 26 августа 1883 года.
- 2. Начальница училища, дворянка, двинца Евгенія Николаевна Гейцыго; окончила курсь въ Харьковскомъ Институтв Благородныхъ двицъ; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 984 руб. и 100 руб. ежегодной награды—всего 1084 руб.; въ настоящей должности съ 1 августа 1883 года.
- 3. Инспекторъ классовъ, Протојерей Никандръ Іоновичъ *Они-* кевичъ, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ 500 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 30 марта 1873 года.
- 4. Членъ Совета отъ духовенства Священникъ Харьковской Кресто-Воздвиженской церкви Николай Николаевичъ *Любарскій*, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ 180 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 21 феврали 1895 года.
- 5. Членъ Совъта отъ духовенства, Священнявъ Харьковской Тронцкой церкви Павелъ  $\Theta$ еодоровичъ Tимо $\Theta$ ее $\sigma$ ; окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинаріи; жалованья получаетъ 180 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 28 мая 1893 года.
- 6. Попечительница Училища, жена дъйствительнаго статскаго совътника Дарія Діевна *Оболенская*; въ настоящей должности съ 22 января 1897 года.
- 7. Почетный блюститель по хозяйственной части, потомственный почетный гражданинъ Николай Осиповичъ Лещинский; въ настоящей должности съ 22 феврали 1897 года.
- 8. Зав'єдующій вазначейскою частію, онъ же и духовникь училища, протоіерей Харьковской Кладбищенской Іоанно-Ус'вкновенской церкви Георгій Ивановичь Волобуевь; окончиль курсь Харьковской духовной семинаріи; жалованья получаеть по должности духовника 120 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 августа 1871 года.
- 9. И. д. делопроизводителя Совета,—онъ же и письмоводитель, діаконъ Харьковской Кладбищенской Іоанно-Усевновенской цервви, Өеодоть Димитріевичь Чернявскій; онъ же служить при совершеніи Богослуженія въ училищной цервви; окончиль курсь духовнаго училища; жалованья получаеть 500 руб. и за совершеніе

Богослуженія 60 руб.—всего 560 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 декабря 1884 года.

#### Б) Преподаватели и учительницы обязательных предметовъ.

- 1. Закона Божія въ III, IV норм., V норм., V парал и VI норм. классахъ и церковно-славянскаго языка въ обонхъ отдъленіяхъ IV и V классовъ, Инспекторъ классовъ, протоісрей Никандръ Іоновнчъ Оникевичъ, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ за 21 урокъ (въ III классъ по 50 р., а въ остальныхъ классахъ по 75 р. за урокъ) 1475 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 30 марта 1873 года.
- 2. Того-же предмета въ I норм., I парал. и IV парал. вл. священникъ Харьковской Вознесенской церкви Николай Васильевичь Борисоглюбскій, кандидатъ богословія; жалованье получаеть за 11 уроковъ (въ I норм. и I парал. по 50 р., а въ IV по 75 р. за урокъ) 625 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 14 февраля 1892 года.
- 3. Того же предмета въ II норм, и II парал. классахъ членъ Совъта отъ духовенства, священникъ Николай Николаевичъ Либарскій, кандидатъ богословія; жалованье получаетъ за 8 уроков (по 50 руб. за урокъ) 400 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.
- 4. Того же предмета въ приготовительномъ классв членъ совъта отъ духовенства, священникъ Павелъ Осодоровичъ Тимонесвъ окончилъ курсъ Харьковской духовной семинаріи; жалованья получаеть за 3 урока (по 35 р. за урокъ) 105 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 августа 1894 года.
- 5. Руссваго языва въ I параллельномъ, II, IV и V парал. классахъ и въ V норм. кл. и церковно-славянскаго языка въ I и II парал. классахъ, надворный совътникъ Михаилъ Андреевичъ Кокоревъ (штатный преподаватель училища), кандидатъ богословія: жалованьи получаеть за 17 уроковъ (по 75 р. за уроковъ) 1275 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 26 августа, 1888 года.
- 6. Того же предмета въ I норм., IV и VI норм. клас. и церковно-славянскаго языка въ I норм. классъ, преподаватель греческаго языка въ Харьковской духовной семинаріи статскій совътникъ Михаплъ Васильевичъ Доброиравовз; кандидать богословія: жалованья получаеть за 11 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 825 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 августа 1883 года.
- 7. Того же предмета въ II и III норм. и VI парал. влассахъ в церковно-славянскаго языка во II норм. влассъ, преподаватель

латинскаго языка въ Харьковской духовной семинаріи, коллежскій сов'єтникъ, Николай Васильевичъ Гогинъ, кандидатъ богословія; жалованьи получаетъ за 12 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 900 р., въ годъ, въ настоящей должности съ 14 октября 1887 года.

- 8) Ариеметики въ II норм., III норм., IV норм. и V парал. клас., геометрій въ VI парал. клас., физики въ V и VI параллельномъ и космографій въ VI парал. классѣ, коллежскій совѣтникъ, Яковъ Михайловичъ Колосовскій (штатный преподаватель училища), кандидатъ университета; жалованья получаетъ (во II и III клас. по 50 руб., а въ остальныхъ по 75 р., за урокъ) за 22 урока—1450 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 августа 1887 года.
- 9. Ариеметиви въ IV парал. и V норм. влассъ, физиви въ V и VI норм. влассъ, преподаватель математиви и физиви въ Харьковской Маріннской женской гимназіи коллежскій ассесоръ Василій Николаевичъ Мощенковъ, вандидать университета; жалованья получаетъ за 14 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 1050 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 октября 1889 года.
- 10. Учительница ариометики въ I норм., I нарал. и II парал. клас сахъ, вдова лаборанта Императорскаго Харьковскаго Университета, Марін Димитріевна Дмитріева; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 50 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.
- 11. Географія въ IV, V в VI нормальн. классахъ, священнякъ Харьковской Христо-Рождественской церкви Андрей Өеодоровичь Балоновскій, кандидать богословія; жалованья получаеть за 8 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 октября 1886 года.
- 12. Географія въ II норм. в II парал. влассахъ, воспитательница училища, дѣвица Людмила Евфимовна Дъякова, окончила курсъ женской гимназіи со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 4 урока (по 50 руб. за урокъ) 200 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 25 сентября 1881 года.
- 13. Географіи въ III, IV, У и VI парал. и гражданской исторіи въ V парал., VI норм. и VI параллельномъ классахъ, коллежскій ассесоръ, Евгеній Пароеніевичъ *Трифильевъ* (штатный преподаватель училища); жалованья получаеть за 21 урокъ (въ III клас-

сѣ по 50 руб., въ остальныхъ по 75 руб. за уровъ) 1500 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 6 сентября 1893 года.

- 14. Гражданской исторів въ IV нормал., IV нарал. и V нормал. классахъ, преподаватель церковной исторів въ Харьковской духовной семинаріи статскій советникъ, Алексей Өеодоровичъ Вертеловскій, кандидать богословія; жалованья получаеть за уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 августа 1875 года.
- 15. Дидактиви въ обоихъ отдъленіяхъ V и VI влассовъ, преподаватель философіи и педагогиви въ Харьковской духовной семинаріи статскій совётникъ Николави Николавичъ Страхова, магистръ богословія; жалованья получаеть за 6 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 450 р.; въ настоящей должности съ 16 августа 1877 г.
- 16. Церковнаго пѣнія во всѣхъ штатныхъ классахъ Училища, священникъ Іоаннъ Васильевичъ Петровскій,—онъ же и чистописанія въ ІІІ классѣ; имѣетъ свидѣтельство 3 разряда отъ придворной капеллы; жалованья получаетъ за 22 урока церковнаго пѣнія (по 40 руб. за урокъ) 880 руб. и за 2 урока чистописанія (по 35 руб. за урокъ) 70 руб.—всего—950 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 октября 1893 года.
- 17. Чистописанія въ І, ІІ и ІУ нормальных влассахъ и въ ІУ параллельномъ влассь и рисованія во всіхъ влассахъ Училища, учитель тіхъ же предметовъ въ Харьковской 3 мужской гимназів статскій совітникъ Алексій Дмитріевичъ Дмитріево, ученый рисовальщикъ; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 35 руб. за урокъ) 420 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 24 августа 1896 года.
- 18. Того же предмета во II параллельномъ влассв, младшам воспитательница того же класса, Елисавета Андреевна Курасовская: окончила вурсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 2 урова (по 35 руб. за урокъ) 70 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.
- 19. Того же предмета въ 1 параллельномъ влассв, младшан воспитательница того же власса, Серафима Ивановна Пономарева; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епарх. Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 4 урока (по 35 р за урокъ) 140 руб. въ годъ, въ настоящей должности съ 18 августа 1897 года.
  - 20. Учительница русскаго языка, счисленія, церковнаго пітнія н

чистописанія въ приготовительномъ классѣ, дѣвица Таисія Андреевна Щелкунова; окончила курсъ женской гимназіи съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ за 15 уроковъ (за 2 урока пѣнія по 25 руб. и по 35 руб. остальные) 505 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 8 августа 1890 года.

- 21. Учительница рукодълія д'євица Меланія Дмитрієвна Черняєская; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищ'є съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартир'є со столомъ 222 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 августа 1877 года.
- 22. Учительница рукодёлія, вдова коллежскаго секретаря, Александра Ивановна Соколова; окончила курсь въ частномъ пансіонъ; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 222 руб. въ годь; въ настоящей должности съ 17 августа 1880 г.
- 23. Учительница рукодълія, дъвица Александра Африкановна Домницкая; окончила курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 222 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 27 августа 1896 года.
  - В. Учители и учительницы необязательных предметовъ.
- 1. Учительница французскаго языка во всёхъ штатныхъ классахъ училища, Начальница училища, дёвица Евгенія Николаевна Гейцыг, окончила курсъ въ Харьковскомъ Институт Благородныхъ дёвицъ; жалованья получаеть за 12 уроковъ (по 50 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 1 августа 1883 года.
- 2. Учитель музыки (игры на роялѣ) Николай Александровичъ Орловскій; оксичиль курсь гимназів и обучался музыкѣ частнымъ образомъ; жалованья получаеть съ 17 ученицъ по 23 руб. и съ 13 ученицъ по 20 руб. за каждую, всего—685 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 28 августа 1882 года.
- 3. Учительница музыки (на роял'в) Варвара Петровна Эварницкая; окончила курсъ въ частномъ пансіон'в; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 сентября 1883 года.
- 4. Учительница музыки (на рояли) Вильгельмина Рудольфовна Корнильева; домашняго образованія; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. съ ученицы въ годъ; въ настоящей должности съ 8 ноября 1888 года.
  - 5. Учительница музыви (на розл'в), девица Неонила Васильев-

на Михайлова; окончила курсъ женской гимназів; жалованы получаеть по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 21 сентября 1892 года.

- 6. Учительница музыки (на роялѣ), дѣвица Өеодосія Васильевна Михайлова; окончила курсъ въ Харьковскомъ музыкальномъ училищѣ съ аттестатомъ 1 степени; жалованья получаетъ по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 августа 1893 года.
- 7. Учительница музыки (на рояль), вдова коллежскаго регистратора, Марія Павловна *Ястремская*; окончила курсъ женской гилназів; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 22 сентября 1894 года.
- 8. Учительница музыки (на роялѣ) Софія Леопольдовна Овельтя; окончила курсъ женской гимназін; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 11 сентября 1895 года.
- 9. Учительница музыви, вдова статскаго совътника, Екатервна Петровна Соснякова; окончила курсъ женской гимназів; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 28 сентября 1897 года.
- 10. Учитель музыви (игры на скрипкъ) Александръ Ивановичь Колесниковъ; жалованья получаетъ 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 23 октября 1891 года.

#### Г. Старшія воспитательницы.

- 1. Въ приготовительномъ классъ, дъвица Александра Ивановиз Левандовская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 7 февраля 1895 года.
- 2. Въ I нормальномъ влассъ, дъвица Зинанда Ивановна Нельговская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при вазенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.
- 3. Въ I параллельномъ влассъ, дъвица Ольга Өеодоровна Вертеловская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованы

получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ 282 руб. и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентября 1890 года.

- 4. Во II нормальномъ классъ, дъвица Анна Гавриловна Трошикая; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.
- 5. Во II параллельномъ классв, двища Елисавета Андреевна Курасовская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентября 1890 года.
- 6. Въ III влассъ, дъвица Анастасія Алевсандровна Ястремская; обончила въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и ежегодной награды 30 р.; въ настоящей должности съ 28 января 1888 года.
- 7. Въ IV нормальномъ классѣ, вдова поручика Евдокія Павловна Сорокина; окончила курсъ въ женской гимназіи; жалованья получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 13 сентября 1871 года по 3 августа 1884 года и вторично съ 10 августа 1887 года.
- 8. Въ ІУ параллельномъ классѣ, дѣвица Аполлинарія Павловна Вышемірская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училящѣ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 11 августа 1894 года.
- 9. Въ V нормальномъ влассв, двица Зинаида Михайловна Иннокова; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищв со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартирв со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 8 октября 1896 года.
- 10. Въ V параллельномъ классъ, дъвица Елисавета Яковлевна Пуковская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ жен-

скомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ в 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 17 августа 1895 года.

- 11. Въ VI нормальномъ влассв, двища Людмила Евфимовна Дъякова; окончила курсъ въ женской гимназіи; жалованья получаеть при казенной квартирів со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 сентября 1872 года.
- 12. Въ VI параллельномъ влассъ, дъвица Серафима Андреевна Пономарева; овончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды, въ настоящей должности съ 11 января 1897 года.

(Продолжение будетъ).

## Епархіальныя извъщенія.

Благочинный 2 округа Купянскаго убла, протоіерей Василій Попосъ. согласно прошенію, 14 декабря 1898 года уволенъ отъ должности, а не его мъсто 30 декабря того же года назначенъ исправляющимъ должность благочиннаго священникъ Александро-Невской церкви, сл. Тополей, Купянскаго ублав, Александръ Подольский.

- Сынъ псаломщика, Николай Поповъ, допущенъ въ исправленію доляности псаломщика при церкви и. Ново-Ахтырки, Старобъльскаго убада.
- Окончившій курсь въ Сумскомъ духовномъ училищѣ, Петръ  $\mathbf{\Pi}_{P^1}$ -коповичъ, опредѣленъ и. д. псаломщика къ церкви слоб. Мартовой, Возчанскаго уѣзда.
- Окончившій курсь въ Купянскомъ духовномъ училищь, Никола Гончаревскій, определень и. д. псаломщика къ той же церкви.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Пятницкой церке сл. Бакировки, Ахтырскаго убзда, кр. Петръ Касьяненко; Рождество-Бетродичной церкви, с. Каменки, Ахтырскаго убзда, кр. Трофинъ Шевченко: Вознесенской церкви, г. Лебедина, кр. Алексви Власенко; Крестовоздкиженской церкви, сл. Баромли, Ахтырскаго убзда, кр. Данімль Давидежно; Преображенской церкви, сл. Котельвы, Ахтырскаго убзда, кр. Нван: Матопиенко; Іоанно-Богословской церкви, сл. Большой-Чернетчины, Сучскаго убзда, кр. Семенъ Тарасенко; Николаевской церкви, с. Стараі. Сумскаго убзда, кр. Іоаннъ Коровай.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Именные Высочайшіе Указы.—Діятельность церковных братствь.— Братство законоучителей.—Къ вопросу объ улучшеній быта духовенства.—Церковныя школь въ Сибири.—Добрые плоды церковных школь.—Заботы о матеріальномъ обезпеченій учителей церковныхъ школь.—Успіхи православія.—Сооруженіе вовыхъ церквей.

Именнымъ Высочайшимъ Указомъ Всемилостивъйше повельно Синодальному члену, митрополиту Кіевскому Іоанникію быть первенствующимъ членомъ Святьйшаго Синода, съ тьмъ, чтобы въ отсутствіи митрополита Іоанникія изъ С.-Петербурга, исполненіе обязанностей первенствующаго возлагалось на старьйшаго изъ присутствующихъ въ Синодъ іерарховъ.—Архіепископу Финлиндскому Антонію именнымъ Высочайшимъ Указомъ Всемилостивъйше повельно быть митрополитомъ С.-Петербургскимъ и Ладожскимъ, Свято-Троицкія Александро-Невскія Лавры священно-архимандритомъ и членомъ Святьйшаго Синода.

- Православныя братства - Стефано-Проконіевское въ Великомъ-Устюгь и Димитріевскомъ въ Томской епархін-предпринали весьма существенное восполнение выбющихся миссіонерскихъ средствъ и учрежденій. Первое братство открыло, по словамъ «Церк. Въст.». въ Великомъ-Устюгь противораскольническую миссіонерскую школу, которая, согласно ея уставу, имфеть цфлію подготовлять совершеннольтнихъ лицъ мужскаго пола, преимущественно изъ крестьянъ. къ противоряскольнической миссіонерско-просветительной деятельности и къ учительству въ школахъ грамоты въ мъстностяхъ съ старообрядческимъ -- раскольническимъ населеніемъ. Согласно объявленію совъта братства, сдъланному чрезъ епархіальныя въдомости и чрезъ священниковъ приходовъ Велико-устюжскаго викаріатства, зараженныхъ расколомъ, прибыло желающихъ обучаться въ школъ 8 человъкъ изъ Сольвычегодскаго и Устьсисольскаго уёздовъ. - Совёть братства св. Димитрія Ростовскаго обратился къ Томскому епархіальному духовенству, миссіонерамъ и сотрудникамъ съ подробными увазаніями относительно организаціи противораскольнической и противосектантской миссіи, согласно постановленіямь 1-го епархіальнаго миссіонерскаго събзда. Эти указанія начинаются съ выясненія миссіи приходской, причемъ выражаетси то положеніе, что для успъховъ миссіонерскаго діла въ епархів въ настоящее время самою насущною потребностью является наиболье прочная организація приходской миссін; таковая же можеть быть достигнута въ томъ только случав, когда во главв приходсваго миссіонерскаго діла станеть не вто нной, какъ приходскій священникь. Онъ должень быть главнымъ миссіонеромъ въ своемъ приході. Тамъ, гді приходское духовенство не доросло до сознанія своихъ миссіонерскихъ обязанностей и пастырскаго долга вразумлять заблудшихъ, гді не замітно въ немъ серьезнаго стремленія и желанія самому стать въ центрі борьбы съ расколомъ, тамъ не можеть быть и річи объ успіхахъ миссіонерскаго діла. Поэтому, совіть братства считаєть особенно благовременнымъ напомнить приходскимъ священникамъ распоряженіе высшей церковной власти о томъ, чтобы винкто изъ священниковъ, съ учрежденіемъ должностей спеціальныхъ миссіонеровъ епархіальныхъ вли окружныхъ, не считаль себя свободнымъ отъ миссіонерской діятельности, напротивъ каждый по своей пастырской обязанности непрерывно вель бы миссіонерское діло въ своемъ приходів.

- Съ благословенія высокопреосвященнаго Флавіана, экзарха Грузіи, въ Баку, какъ передаеть «Каспій», открыто братство законоучителей Бакинской губерніи. Цёль братства: объедвинться преподавателямь Закона Божія въ пріемахъ преподаванія; рѣшать вопросы какъ лучше воздѣйствовать въ религіозно-правственномь отношеніи на учащихся, ихъ родителей, на простой народъ и вителлигенцію, на сектантовъ, старообрядцевъ, инородцевъ и т. д.; изучать мѣстную старину во всѣхъ ея видахъ и, по мѣрѣ возможности, вести научно-популярныя чтенія. Братство намѣрено также устранвать торжественным богослуженія исключительно для всѣхъ учащихся дѣтей: по городамъ—въ соборныхъ храмахъ и въ сельскихъ церввахъ съ произнесеніемъ поученій,—съ тѣмъ чтобы учащіеся при богослуженіи сами пѣли и читали. Судя по этимъ цѣлямъ, нельзя не пожелать успѣха Бакинскому братству.
- По сообщеню «Церв. Въсти.», на Кишиневскомъ съвздъ духовенства быль возбужденъ и разсмотрънъ, въ числъ другихъ, важный въ житейскомъ отношения вопросъ, касающійся быта духовенства. Одинъ изъ депутатовъ представилъ съвзду докладную записку о принятии мъръ къ обезпеченю священно-церковнослужителей епархіи квартирами чрезъ предложение со стороны епархіальнаго начальства обществамъ прихожанъ, гдъ это возможно будетъ, построить удобные дома со службами для помъщения въ никъ мъстныхъ священниковъ и псаломщиковъ или, гдъ это невозможно, черезъ употребление на наемъ квартиръ подъ помъщение священно-церковнослужителей части остаточной церковной суммы, на осно-

ваніи § 38 инструвціи старость. Съёздь, соглашансь съ соображеніями депутата и находя, что духовенство всей епархіи дёйствительно испытываеть большія нужды въ отношеніи квартирнаго помёщенія, рёшиль просить епархіальнаго преосвященнаго о приведеніи въ исполненіе постановленія депутатовъ епархіал. съёзда 1897 года, каковымъ постановленіемъ предположено было ежегодное отчисленіе изъ наличныхъ остаточныхъ церковныхъ суммъ 1/4 части на постройку и исправленіе причтовыхъ помёщеній. Преосвященный утвердиль рёшеніе съёзда.

- Въ видахъ возможно лучшей постановки и развитія дела школьнаго просвъщенія сельсваго населенія Сибири, въ духовномъ въдомствъ выработаны въ настоящее время мъропріятія, которыя въ главныхъ чертахъ сводятся къ следующему. Всё начальныя народныя училища въ Сибири, содержимыя на средства сельского населенія, предполагается сосредоточить въ духовномъ въдомствъ и преобразовать въ церковныя; затъмъ, въ виду постройки новыхъ церквей въ Сибири, одновременно съ открытіемъ всякаго новаго прихода, открывать въ немъ при приходской церкви и церковно-приходскую школу; открыть правильно-организованныя школы грамотности во всёхъ селеніяхъ Сибири, имёющихъ болье 200 душъ жителей; для върныйшаго преуспынія сибирскихъ церковно-приходскихъ школъ расходъ по содержанію этихъ школъ предполагается увеличить съ 400 до 700 рублей въ годъ, по содержанию же школъ грамотности отъ 120 до 360 руб. ежегодно. Для удовлетворенія потребностей въ учительскомъ персональ проектируется существующія нынь и содержимыя на губернскія и земскія средства учительскія семинарія въ Иркутскъ, Красноярскъ и Омскъ, передать въ духовное въдомство съ преобразованіемъ ихъ въ церковно-учительскія семинарів и, кромъ того, учредить новыя церковно-учительскія семинаріи въ Тобольскі, Влаговъщенскъ в Якутскъ. Намъченныя мъропріятія въ непродолжительномъ времени будутъ обсуждаться въ Училищномъ Совътъ при Св. Синолъ. «Оренб. Ен. Въд.»
- Существованіе церковно-приходских школь доказало воочію, что направленіе ихъ воистину народное, ибо народь полюбиль эти школы. Не замедлили оказаться, по словамъ «Корм.», добрые плоды этого, выразившіеся прежде въ томъ, что въ настоящее времи и земскія и министерскія школы обратили особенно серьезное вниманіе на Законъ Божій, церковно-славянское чтеніе, пів-

ніе, на религіозно-правственное воспитаніе школьниковъ. Не могли въдающіе школьное діло въ земских школахь не замітить, что первовныя школы особенно привлекають къ себъ народонаселеніе теми именно сторонами своей учебно-воспитательной организаців, воторыя до последняго времени были въ тени въ первыхъ шеолахъ. Законъ Божій, церковно-славянское чтеніе, церковное півніе, уважение въ храму, чтение въ церкви, хоровое пание,-все это иначе, чёмъ въ шволахъ гражданскаго вёдомства, поставленное въ церковныхъ школахъ послужило причиною той тёсной связи, той сердечной любви, которыя возникли и установились между церковной школой и народомъ, ею просвъщаемымъ. Замътивши это, дъятели земскіе-конечно, тв изъ нихъ, кто искренно и честно работаетъ на пользу народа, а не своихъ предвзятыхъ идей и идеаловъ, - посившили дать и своимъ школамъ соответствующее желаніямъ народнымъ направленіе. Въ вныхъ случаяхъ такое похвальное и вполив здравое направление ивкоторыхъ земствъ дошло до того, что училищные ихъ советы предоставили заведывание тъмъ вли другимъ училищемъ приходскому пастырю: онъ и учителя рекомендуеть, и порядки въ школъ устанавливаеть, и за школьнымъ хозяйствомъ наблюдаетъ, и потому теперь, даже тамъ гдъ еще недавно слышались ръчи противъ цервовныхъ шволъ, нерѣдко можно встрѣтить школы, только по имени земскія, а по существу ставшія церковно-приходскими. Нередки также случан поддержки земствами церковныхъ школъ. Такъ, въ Олонецкой губернін изъ шести недавно бывшихъ земскихъ собраній одно ассигновало на перковныя школы 3,417 руб., другое-2,000 руб. третье-844 руб., четвертное-2,939 руб. и кромъ того 125 руб. на открытіе новой церковной школы, пятое-3,220 р., шестое-3,560 руб., при чемъ нъкоторыми земствами прежній кредить на церковныя школы усиленъ. Все это весьма отрадно и несомнънио придасть новую энергію діятелямь церковныхь школь.

— На последнемъ съезде председателей увадныхъ отделеній Херсонскаго епархіальнаго училищнаго совета и увадныхъ наблюдателей церковныхъ школъ Херсонской епархів, какъ сообщаетъ «Одес. Лист.», обсуждался вопросъ объ улучшеніи матеріальнаго положенія учителей церковныхъ школъ. Съездъ признялъ желательнымъ и даже необходимымъ по возможности приблизить размёръ содержанія учителей церковныхъ школъ къ размёру содержанія учителей дерковныхъ школъ къ размёру содержанія учителей другихъ вёдомствъ, а вменно: учите-

лямъ церковно-приходскихъ школъ назначить минимумъ 300 руб. 
п учителямъ школъ грамоты 120 руб. Что касается матеріальнаго положенія учителей второклассныхъ школъ, то Херсонская епаркія въ сравненів съ другими находится въ особыхъ условіяхъ,
какъ по сравнительной дороговизнѣ жизни, такъ и по недостатку
окончивающихъ курсъ духовной семинаріи. Въ виду этого, съѣздомъ
признано необходимымъ, для процвѣтанія этихъ школъ въ епархіи,
ходатайствовать предъ училищнымъ совѣтомъ при Св. Сунодѣ объ
увеличеніи содержаніи старшему учителю второклассной школы до
500 руб., второму—400 руб. и третьему—до 300 руб. При этомъ
признано необходимымъ, чтобы однообразное вознагражденіе учителямъ выдавалось аккуратно въ извѣстные сроки и чтобы для
обезпеченія будущности учителей организована была касса взаямономощи учителямъ церковныхъ школъ.

- «Миссіонер. Обозр.» отмінаеть світлыя стороны въще ковной жизни Самарской епархін, которыя дають возможность надъяться, что совмъстными усиліями пастырей и прихода будуть приведены въ церковную ограду не только отпадшіе отъ церкви, но и бывшіе въ ней иновірцы и язычники. Авторъ пишеть, ч "въ последние семь-восемь леть не узнать духовной нявы нашей епархів, такъ она успъшно очищается отъ терній и волчцевъ сектанства и благоукрашается побъгами христіанскихъ насажденій на полосъ иновърчества. Случаи обращения въ православие перестали быть единичными фактами. Изъ раскола возсоединяются сотни и образовано и сколько единов фриских в приходовъ. Инородческая миссія подвинулась быстро впередъ, стройно организовавшись". Приводя эти извъстія, «Корм.» замъчаеть: "весьма отрадно читать и слышать о подобныхъ фактахъ въ пастырской практикъ. Но всв эти и подобные случаи являются чрезвычайно разрозненными, если когда-нибудь они и попадають въ печать, а большая часть свётлыхъ явленій молчаливо скрывается подъ спудомъ, освёщая какой-нибудь одинъ глухой край. А между тёмъ возможно болъе широкое обнародование нодобныхъ фактовъ представляетъ прямой интересъ въ дълъ пастырской миссін. Больше успъхабольше энергін пастырямъ. Энергін можеть пробудиться даже тамъ, гдв ся раньше не было, гдв не сознавалась вся высота просветительно-миссіонерскаго служенія".

— Въ последнее время, какъ сообщаеть «Церк. Въстн.», устроено и освящено нъсколько новыхъ православныхъ церквей въ нъкото-

рыхъ изъ тъхъ мъстностей, гдъ эти церкви особенно нужны. З ноябри последовало давно ожидавшееся православными варшавянами освященіе храма при варшавской І-й мужской гимназів. Храмъ этоть признается сооруженіемъ замівчательнымъ по тщательности и изяществу внутренней его отдълки, по художественной пконной и ствиной живописи и по богатству утварв. Сооружая в устрояя его, строители имъли въ виду не только религіозно-воспитательное вліяніе церкви на учащихся дітей, чо и потребность въ устройствъ соотвътственнаго памятника на мъстъ временнаго погребенія царя Василія Ивановича Шуйскаго, умершаго 12 сентября 1612 года въ польскомъ плену и въ 1620 году похороненнаго именно на томъ приблизительно мъстъ, которое занято имиъ фасадомъ зданія гимназіи, гдё поміщается вновь устроенния церковь. Всявдствіе этого храму въ наружныхъ его очертаніяхъ придань характеръ построекъ времени царя Василія Шуйскаго. Общая стоимость расходовь по сооруженію церкви, устроенной на пожертвованія, простирается до 100,000 р. Починъ въ пожертвованіяхъ сделанъ былъ о. Іоанномъ Кронштадтскимъ, приславшимъ разновременно 18,000 р.—Въ концъ сентября совершено освящение вновь устроенной, вмъсто прежней крайне ветхой и грозпвшей паденіемъ, православной церкви въ Рождественскомъ заводѣ (Ножовкѣ), Оханскаго увзда, гдв население въ большинстве состоить изъ раскольниковъ и гдъ поэтому нужда въ новомъ православномъ храмъ чувствовалась въ преимущественной степени. Новый храмъ начать быль постройкою самими прихожанами, но, вследствие бедности последнихъ, на ихъ средства не могъ быть достроенъ. Выло время, когда казалось, что постройка будеть пріостановлена, и Богь знаеть. когда бы она возобновилась, если бы на помощь ножовцамъ не явился пермскій купецъ Г. В. Б., который довель постройку до конца, отдълалъ храмъ и совив и внутри, снябдилъ утварью, ризницею и полнымъ кругомъ богослужебныхъ книгъ. - Рашеніемъ Кишиневскаго епархіальнаго духовенства, принятымъ на последнемъ его съвздв, обезпечена достройка новаго зданія единов врческой церкви въ гор. Измаплъ и единоверческой церкви-школы въ гор. Кагуль. Выразивъ въ своемъ определения по этому предмету полное сочувствіе делу развитія въ Измаильскомъ уезде единоверія и выразивъ признаніе неотложной нужды въ скорьйшемъ сооруженін въ Кагул'в новой церкви-школы и въ уплат'в долговъ по сооруженію Изманльской единовърческой церкви, съёздъ отпустиль

изъ средствъ епархіальнаго свъчного завода потребную для указанной цели сумму, въ количестве 3,800 р. Сделавъ эту ассигновку, Кишиневскій съёздь даль наилучшее назначеніе свободнымъ заводскимъ суммамъ, и можно лишь пожелать, чтобы его примфру, въ случаяхъ подобныхъ исключительныхъ церковно-строительныхъ нуждъ, следовали и другіе съезды.—На собираемыя пожертвованія вибется въ виду предпринять и частію уже предпринято сооружение несколькихь церквей въ западномъ крав, гдв, при малочисленности православныхъ церквей, - нужда въ нихъ несравненно ощутительное, чомъ наприморъ, въ центральной Россіи. Кабъ тяжело православнымъ людямъ на западной окравив жить вдали отъ церкви, показываеть примъръ поселенцевъ-крестьянъ, которые нередко именно по причине отсутствия православной церкви вблизи ихъ поселеній, продавъ за безцівновъ свою землю, возвращаются на прежнюю родину. Въ «Литов. Еп. Въд.» указывается въ видь примъра, на село Богородицкое, Ковенскаго убзда, гдъ льть 15 тому назадъ числилось до 16 семействъ русскихъ поселенцевъ, а теперь ихъ здёсь всего только 5: одиннадцять семействъ не выдержали, стосковались по роднымъ храмамъ и возвратились внутрь Россів, распродавъ за безценокъ земли и строенія. Отдаленность перввей нерідко является и блажайшею причиною охлажденія православнаго населенія въ своей въръ. Нельзя поэтому не желать, чтобы въ виду этихъ обстоятельствъ, православные западно-руссы не оставались въ своихъ церковно-строительныхъ нуждахъ безъ братской поддержки со стороны прочаго единовърнаго населенія Россіи.

Тиражъ выигрышей билетовъ перваго внутренняго 500 зайна, произведенный въ Петербургъ 2-го января 1899 года.

Главные выигрыши пали на слыдующие №.13 билетовъ:

| Ne.Ne<br>cepiñ. | .V-Me<br>Graet. | Сумма  | Ne.Ne<br>cepiñi. | №№<br>билет. | Сумма | N±N±<br>cepiñ. | №№<br>билет. | Сумма | .№.№<br>cepiñ. | .N.N<br>6 E A O T O T O T O T O T O T O T O T O T O | Сумма |
|-----------------|-----------------|--------|------------------|--------------|-------|----------------|--------------|-------|----------------|-----------------------------------------------------|-------|
| 4760            | 19              | 200000 | 4918             | 16           | 8000  | 750            | 3            | 1000  | 4674           | 6                                                   | 1000  |
| 15885           | 24              | 75000  | 18505            | 39           | 8000  | 11199          | 34           | 1000  | 16440          | 24                                                  | 1000  |
| 6420            | 20              | 40000  | 7578             | 4            | 5000  | 4791           | 48           | 1000  | 2285           | 16                                                  | 1000  |
| 2056            | 42              | 25000  | 18003            | 47           | 5000  | 13917          | 38           | 1000  | 17667          | <sup>28</sup>                                       | 1000  |
| 16925           | 43              | 10000  | 3397             | 43           | 5000  | 562            | 11           | 1000  | 17396          | 34                                                  | 1000  |
| 13723           | 4               | 10000  | 494              | 46           | 5000  | 12778          | 27           | 1000  | 8519           | 19                                                  | 1000  |
| 1781            | 22              | 10000  | 6455             | 32           | 5000  | 3193           | 7            | 1000  | 3880           | 50                                                  | 1000  |
| 9222            | 42              | 8000   | 6586             | 22           | 5000  | 1547           | 48           | 1000  | : 981          | . 18                                                | 1000  |
| 8236            |                 | 8000   | 10368            | 19           | 5000  | 3839           | 12           | 1000  | 5216           | 13                                                  | 1000  |
| 1534            |                 | 8000   | 17325            | 38           | 5000  | 13364          | 45           | 1000  | 8675           | 46                                                  | 1000  |

Уплата выигрышей будеть производиться исключительно въ банкъ въ С.-Це-

тербургь съ 1-го апръля 1899 года.

Таблица билетовъ серій 1-го внутренняго 50/0 съ выигрышами займа, вышелшвую въ тиражь погашенія, произведенный въ правленіи Государственнаго бавка 2-го января 1899 года:

Ne cepiå: 2358, 1102, 16063, 17501, 19690, 14653, 4148, 19154, 4186, 1086, 4587, 5274, 17349, 17138, 15150, 5564, 171, 7687, 898, 11731, 17635, 14526, 9312, 5330, 13080, 15714, 7774, 7754, 1854, 19651, 3755, 11556, 8613, 1698, 8517, 5381, 15619, 2506, 16749, 12291, 9932, 2442, 3417, 6818, 13867, 8999, 12894, 16389, 8904, 387, 4283, 4331, 10700, 3284, 11406, 12692, 276, 936, 5188, 10776, 4201, 1036, 14994, 199, 13186, 2817, 3694, 2137, 19618, 13829, 1921, 11506, 19769, 11109, 5640, 5287, 10384, 9284, 17587, 1750, 4669, 8775, 15753, 17611, 29, 7517, 13666, 16973, 19628, 9460, 9783, 11158, 15082, 18320, 11350, 1230, 4500, 14492, 19423, 15940, 8877, 388, 15469, 14641, 1861, 6838, 16788, 2820, 19621, 1842, 5850, 19653, 15038, 14474, 13101, 8881, 16920, 17893, 19515, 19802, 12967, 1397, 16421, 16666, 3875, 16321, 17634, 13035, 5514, 13441, 10252, 1327, 15008, 18556, 1625, 16058.

Уплата капитала по вышедшимъ въ тиражъ билетамъ будетъ производиться съ 1-го апръля 1899 года въ Государственномъ банкъ, его конторахъ и отдъ-

# ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

# Харьковекаго Общества последователей гомеопатіи.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36. и лечебники по гомеопатія. Ломашнія аптечки. Пре

Книги и лівчебники по гомеопатія. Домашнія аптечки. Прейсъ-Куранть высылается по требованію безплатно.

вышли въ свъть новыя книги.

# Новое сочинение ДМ. ИВ. ЭВАРНИЦКАГО:

# ПО СЛЪДАМЪ ЗАПОРОЖЦЕВЪ.

Продается у автора, Москва, Упаверситет. Цёна 1 р. 50 к.

# "Нъсколько изслъдованій историческихъ и разсужденій о вопросахъ современныхъ".

Профессора Н. И. Барсова. С.-П.-Б. 1899. Ц. 2 р.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

#### Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго сталя. Болёе важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналь выходить дважды въ мёсяцъ, —каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цёна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америя: America, New York, City. 828 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

#### У протоіерея Іоанна Лукича Чижевскаго (въ Харьковъ, Конторская уляца д. № 64-й).

Можно получать следующія его изданія: 1. Собраніе церковно-гражданских постановленій о монашествующих в монастыряхъ. Харьковъ 1898 г., стр. 1—191. Цъна 2 р. съ перес. 2. Церковное письмоводство. Собраніе правиль и постансвленій въ правильному веденію онаго, изданіе четвертее исправленное и дополненное. Харьковъ 1898 г., стран. VIII - 282. Цена экзем. 2 р., за 10-по 1 р 80 к., а свыше 10 экзем. по 1 р. 30 к. за каждый. З. Устройство Православной Россійской Церкви, ея учрежденія и дейстнующія узаконенія по ея управленіг-Харьковъ 1898 г., стран. XVII-442. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к. Настоящи сборнивъ, по разсмотръніи онаго въ рукописи Московскимъ Духовно-Цензурнымъ Комитетомъ, представляемъ былъ на благоусмотрение и разрешение къ напечатанію Свят. Суноду и опредъленіемъ его состоявшимся 4 іюня 1897 г. разръшенъ въ напечатанію. - Журналь "Миссіонерское Обозрвніе", за 1898 г. в. Сентябрьской книжкь, на стран. 1224-25 помыстиль объ этомъ Сборникь сладующій отзывь: "Предлагаемая вивманію читателей нашего журнала кишта протојерея Чижевскаго заключаеть въ себъ болье или менье подробныя свъдън объ устройствъ Православной Россійской Церкви и знакомить, если не со всъми, то съ самонуживними церковно-гражланскими узаконеними и постановленіями оной. Трудь о. Чяжевскаго распадается на девять отділовь. Первий отділь знакомить съ управленіемь Россійскою Церковію вообще, второй—трастуеть о духовенстви; третій — о приходахь; четвертый — о благоустройстви храмовъ; пятый — о богослуженін; шестой — о значенін воскресныхъ и праздничных. дней, седьной — объ охраненіи и распространеніи православной візры: восьной о построенія церквей, я, паконець, девятый—о церковномь хозяйствік \*). Пов этого краткаго перечня отдъловъ явствуетъ, что разсматриваемая нами книга заключаеть въ себъ несьма много полезнихъ свъдъній для духовенства. Въ частности для лицъ, преследующихъ миссіонерскія цели, она представляеть наиболёинтереса своимъ седьнымъ отдыомъ, трактующимъ объ охранени и распространеній православной віры. Изъ восьми главь этого отділа—посліднія четыре изтроть спеціально миссіонерскій характеръ. Такъ V глава—касается вопроса пресваения и предупреждении распространия расколовъ и ересей между правиславными. Она трактуеть о мврахъ въ предупреждению распространения интунда и другихъ еретическихъ лжеученій и раскола; касается правиль просоединены обратившихся изъ раскоза къ Православной или Единовърческой Церкви. VI глава разсматриваеть вопрось о предупреждения и пресъчения привлечения православныхъ христіанъ въ вновтріе; VII глава посвящена вопросу о присоединенін иновірцевъ къ православной Церкви, а также язычниковъ, нагометанъ в евреевъ; трактуетъ также о бракахъ православныхъ съ иновърными и VIII глава касается вопроса о предупрежденіи я пресъченіи отступленія отъ прав. върз новообратившихся къ ней язычниковъ, магометанъ и евреевъ". Далъе "разскотранная нами книга, говорить рецензія журнала "Миссіонерское Обозраніс. взложена ланкомъ вполей простымъ и общедоступнымъ. Къ числу достоинсте: труда о. Чиженскаго нужно отнести и то обстоятельство, что тапъ читатели находять по каждому вопросу самыя полныя ссылки на общероссійскія законоположенія, Сунодальные указы в распоряженія містныхь духовныхь консисторій. Можно въ свлу вышесказаннаго, рекоменловать вниманию нашихъ читателей трудъ о. протојерен Чижевскаго, какъ заключающій въ себт иного свідінній полезных и необходимых въ практической деятельности священниковъ и въ частностя миссіонеровъ". Газета "Жизнь и Искуство" № 3, 1898 г., между прочинь заявила, что паданіе о. Чижевскаго можеть служить весьма полезною настольном справочною книгою не только для духовенства, но, въ изкоторыхъ случанхъ, к для юристовъ, такъ какъ узаконенія принадлежащія по управленію духовных: дълъ православнаго исповъданія не вошли въ Свод. Законовъ, и потому, на осневанін приложенія къ ст. 16 учрежд. Правит. Сенат. т. 1, ч. ІІ Свод. Зак. изц 1886 г., въ потребныхъ случаяхъ должны быть приводомы непосредственно иль увазовъ и постановленій Правительства, а сборнивъ о. Чижевскаго, удовлетноряеть этой потребности". Такіе же благопріятные отзывы помістили на своях страницахъ: "Хар. Губ. Въд.", газета Южный Край" и др. журналы и газеты. \*) Такіе сборники на основанія ст. 257 Цензурнаго Устава т. XIV язд. 1890 г. должим за-") Такие сборники на основания ст. 201 цензурнаго устава т. літу над. 10-ч г. должим таков признаю с собряваю, изълсиение и совокуванение правил перкоматог удру вленія" и только такіе признаются достойными одобренія и разріжнаются из намечатамію. Въ отділь этогь подробно вошло все то, что заключалось въ няданномъ мисо сборника, выдержанень только ба 1873, 75 и 91 г.г.) подъ затл. "Церковное Холяйство", этор. над. которьогностиечатамо съ разріжненія Св. Стнода, по представленію С.-Петербург. Духожно-Цензурн. Вомитеть

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на духовно-академическіе журналы

# "ДЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ и ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ"

съ приложеніемъ полнаго собранія твореній св. Ісанна Златоуста.

С.-Петербургская Духовная Академія, въ твердой ръшимости и впредь служить по мъръ силъ тому дълу, которому она служила до сихъ поръ посредствомъ своихъ журналовъ, будеть издавать въ 1899 году "Церковный Въстникъ" и "Христіанское Чтеніе" по савдующей програмив. Въ **Перкосном**з Въстнинть печатаются: 1) Передовыя статьи, инфющія своинь содержанісив обсужденіе богословских и церковно-исторических вопросовъ, какъ они выдвигаются запросами времени; 2) Статьи церковно-общественнаго характера, посвященныя обсужденію различных дерковных и общественных явленій, по м'вр'в того, какт выдвигаеть ихъ текущая жизнь; вь этомъ отдель редакція даеть широкое масто и голосу своихъ подписчиковъ и читателей, которые соблаговолять высказаться по твит или другимъ назръвающимъ вопросамъ жизни; 3) Мивнія и отзывы — отділь, ви которомь излагаются и подвергаются критическимь замічанінмь факты и явленія церковно-общественной жизни, какъ они отображаются въ текущей духовной и свытской печати; 4) Въ области церковно-приходской практики-отдель, въ которомъ редакція даеть разрешеніе недоуменныхъ вопросовь изъ пастырской практиви, 5) Корреспонденціи изъ епархій и изъ-за границы о выдающихся явленіяхъ м'ястной жизни; 6) Обозрівне книгь и духовныхъ, а равно и свътскихъ журналовъ; 7) Постановленія и распоряженія правительства; 8) Літ-топись церковной и общественной жизни въ Россій и за границей на пространстић всего земного шара; 9) Разныя известія и заметки, разнообразныя интересния сведенія, не укладивающіяся въ вищеозначеннихъ отделахъ.

Въ Христіанское чтеніе входять самостоятельныя и переводныя статьи богословскаго, историческаго и назидательнаго содержанія, въ которыхъ съ серьезностью научной постановки дела соединяется и общедоступность изложенія, а также критическія замічанія о выдающихся новостяхь отечественной и иностранной богословской литературы. Кроміз того съ 1895 года редакція приступила въ изданію полнаго собранія твореній св. Іоанна златоуста въ русскомъ переводъ на весьма льготныхъ для своихъ подписчиковъ условіяхъ. Именно подписчики на оба журнала получають ежегодно большой томъ этехъ твореній вь двухъ книгахъ около 1000 страниць убористаго, но четкаго шрифта власто номинальной цаны въ три рубля за одинъ рубль, и подписчики на одинъ журналь за 1 р. 50 к., считая въ томъ и пересылку. При такихъ льготныхъ условіяхь все подписчики Церковнаго Вестника и Христіанскаго Чтенія получають возножность при самомъ незначительномъ ежегодномъ расходе пріобресть полное собраніе твореній одного изъ величайщихъ отцовъ церкви, -- собраніе которое по богатству и разнообразію содержанія составляеть цізлую библіотеку богословской литературы ея золотого въка. Въ 1899 г. будеть изданъ п я т ы й том в въдвухъ внигахъ. Въ него войдуть БЕСБДЫ СВ. ЮАННА ЗЛАТОУСТА на псалмы. Новые подписчики, желающіе получить и первые четыре тома, благоволить прилагать въ подписной цене по два рубля за томъ, въ изящномъ англійскомъ переплеть — по два руб. 50 коп. за томъ съ пересылкой.

Условія подписни. Годовая ціна въ Россів: а) за оба журнала 8 (восемь) руб., съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—9 (девять) руб. въ изящномъ переплеть—9 р. 50 коп. 6) отдільно за Церковный Вістникъ 5 (пять) руб. съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—6 руб. 50 к., въ изящномъ переплеть 7 руб.; за Христіанское Чтеніе 5 (пять) руб., съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—6 р. 50 к., въ изящномъ переплеть 7 руб. За границей, для вебхіх вість: За оба журнала 10 (десять) р.; съ приложеніемъ Твореній св. Іоанна Златоуста—11 р. 50 к., въ переплеть—12 р.; за каждый отдільно 7 (семь) руб., съ приложеніемъ Твореній св. Іоанна Златоуста—9 руб., въ переплеть—9 р. 50 к. Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: Въ Редакцію Церковнаго Вістника и Христіанскаго Чтенія въ С.-Петербургь.

Редавторъ проф. А. Лопукинъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ на 1899 годъ

# **DATABLE STATE**

Изданіе Московскаго Исихологическаго Общества, состоящаго при Императорскомъ Московскомъ Университеть. Журналь издается подъ редакціей В. П. Преображенскаго, при непосредственномъ содъйствін Н. Я. Грота, Л. М. Ловатина н кн. С. Н. Трубецкого и при ближайшемъ участін В. А. Гольцева, В. Н. Ива-новскаго, Н. А. Иванцова, С. С. Норсакова, Вл. С. Соловьева, А. А. Тонарскаго. Н. А. Умова. Журналь выходить пять разь въ годъ приблизительно въ консъ февраля, апръля, імня, октября и декабря княгами не менте 15 печатных листовъ. Условія подписки: На годъ съ 1 января 1899 г. по 1 января 1900 годъ безъ доставки-6 р., съ доставкой въ Москвъ-6 р. 50 к., съ пересылкой въ другіе города—7 р., за границу 8 руб.

Учащіеся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, сельскіе учителя и сельскіе стащенники пользуются скидкой въ 2 руб. Подписка на льготныхъ условіяхъ в льготная выписка старыхъ годовъ журнала принимаются только въ конторѣ редавців. Подписка вром'т внижныхъ магазиновъ, принимается въ вонторъ журнаіз: Москва, Большая Никитская, Шереметевскій пер., д. гр. Шереметева,

28, въ помъщения журнала "Русская Мысль".

Редакторъ В. П. Пресбраженскій.

Председатель Московского Исихологического Общества Н. Я. Гроть.

# ластъ въ теченіе

подписчики "НИВЫ" получать въ 1899 г.:

**52 №№ жур.,,НИВА"**(до 1500 стол. текста и 500 грав.). Въ нум. Нивы за 1899 г. будеть печатат, пріобрыт, ред. въ рукоп. новый ром. Графа Льва Николаевича ТОЛ-CTOFO: "BOCKPECEHIE" co MHORECTB. рисунковъ иллюстрацій Л. О. Пастернава. жанія (такь какь въ него войдуть произв. намь лучшихь мастеровь). Гончарова, не пом'ящ. въ прежн. издан., 12 ММ рукольльныхъ и выпильныхъ стоющих 13 р. 50 к.) и будеть отпечатано работь и выкроекь въ натуральную велина хорошей былой глазированной бумагь. чину (около 600 рисунк. и чертеж.). 12 книга "ежемпьсячных лите-Стынной календарь на 1899 голь ратурных приложеній (романы, печатан, врасвайн. статьи и проч. современных авторовъ), высылается безплатно.

#### ПОДПИСНАЯ ЦЪНА "НИВЫ"

на годъ со всьии приложеніями: Безъ достав-ви въ СПБ. **5** р. **50** к. Съ пере-CHAR. BO Съдоставкою въ СПБ. . Вр. 50 к. всь города и мъст. ОДНОГО 1899 Г. Безъ доставки: 1) въ Мо- Россіи. 7 г. скви, въ Контори Н. Печ- За границусвоимъ подписчикамъ ковской — 6 р. 25 к.; 2) 10 руб. **Разсрочь** Въ Одессв, въ книжи. магазинъ "Образованіе" платежа въ 2 —6 р. 50 к. и 3 срока.

ПОЛНОЕ СОВРАНІЕ СОЧИНЕНІЙ

12 m. полн. собран. соч. И. А. Гончарова, 12 MM "Парвискихъ модъ" (до 300) которое явится первымъ по полнотъ содер-модныхъ гравюръ по послъднымъ фасс-

повъсти, разсвазы, популярно - научныя Иллюстрированное объявленіе о подпискъ

Требованія адресовать вз Главную Контору журн. "НИВА". С.-Петербургъ, Малая Морская. 22.

## Вольшой семейный иллюстрированный и литературный журналь

# ЖИВОПИСНОЕ ОВОЗРВНІЕ

ШЕСТЬДЕСЯТЪ ЧЕТВЕРТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

Издаваемый Спб. Акціон. Общ. печатнаго дёла ИЗДАТЕЛЬ,

# подъ редакціею извъстнаго писателя А. К. ШЕЛЛЕРА (А. МИХАЙЛОВА).

Съ 1-го января 1897 года изданіе журнала "Живописное Обозръніе" перешло въ собственность Спб. Акціонернаго Общества печатнаго діла И З Д А Т Е Л Ь. Приступая въ дальнійшему издательству журнала "Живописное Обозрініе", Правленіе Общества издатель употребило всіт зависящія отъ него усилія, чтобы въ 1898 году журналь Мивописное обозрініе отвічаль современнымъ требованіямъ большого художественно-литературнаго журнала, какія предъявляются лучшимъ заграничнымъ изданіямъ этого рода. Въ литературномъ отділій журнала Мивописное обозрініе въ 1898 году были поміщены большія оригинальния произведенія, романы Великій старикъ В. И. Немировича-Данченко, На сіверія Д. П. Муравлина (ви Голицина, Особий міръ В. А. Рышкова, Полая вода А. И. Лемана, Побідители З. Н. Гиппіусь, Наслідство А. М. Оедорова, не считая нелкихъ по размірамъ пов'єгей и разсказовъ. Изъ вностранныхъ романов журналь своевременно даль переводы Парижъ Э. Золя, Опора семьи А. Дода Арахнея І. Эберса и др. Въ наступающемъ 1899 году будуть приложени Правленіемъ в Редакціей всіт сили вът тому, чтобы еще боліс улучшить и оживить журналь какъ въ художественномъ, такъ и въ литературномъ отношеніяхъ, что возможно только изданію, иміющему въ своемъ распоряженія, кроміь пятидесяти двухъ объемистыхъ по формату в чеслу листовъ еженедільныхъ нумеровъ, еще двінациать книгь формата большить ежемісячныхъ журналовъ. Въ 1899 г. журналь Мивотисное Обозрініе, не возвышая подписной ціны, дасть гг. подписчивамъ Мивотисное Обозрініе, не возвышая подписной ціны, дасть гг. подписчивамъ

## Два самостоятельныхъ литературныхъ изданія:

- 1) еженедільный семейный художественно-литературный журналь.
- 52 импюстрированных нумера изящной литературы исключительно известных русских и иностранных пислтелей. Каждый нумерь состоять, въ общемь, изъ 21/2—3-хъ листовъ большого формата, отпечатанных на роскошной бълой бумагь съ 7—10 рисунками. При нумерахъ журнала, между прочимъ, въ течене года выдается: 1. 12 нумеровъ Парижскихъ новъйшихъ модъ съ рисунками.—2. 12 расврашенныхъ картинъ (модние дамскіе костюмы и рукоцълія).—3. Рисунки для вышивки бълья, платьевъ и костюмовъ—шерстью, шнурками, пелкомъ, золотомъ и проч.—4. 12 выкроевъ въ натуральную величину.—5. Рисунки для вышиливанія оригинальные разныхъ изящимъъ предметовъ, полезныхъ въ хозяйствъ.-6. 12 новъйшихъ музыкальныхъ пьесъ: романсы, танцы и проч.—7. Стънной календарь, отпечатанный цвътными красками. 2) ежемъсячное литературное приложеніе ДВБНАДЦАТЬ БОЛЬШИХЪ ТОМОВЪ. Подписная годовая цвна проежья на годъ съ дост. по Имперіи 8 р.—Безъ доставки въ Сиб. 7 р.—въ Москвъ 7 р. 75 к. На полгода съ доставкою по Имперіи 4 р.—На три мъсяца 2 р.—Заграницу: на голь—16 р. Разсрочка взносовъ на другіе сроки допускается, но по соглашенію съ главною конторою.

Главная контора журнала: СПБ., Невскій просп., д. № 68—40.

## Открыта подписка на 1899 годъ.

# ивдантя. "СВВЕРЪ" издантя.

еженедъльный иллюстрированный литературно-художественный журналь.
Подписчики СВВЕРА въ 1899 г. получать:

52 № илюстрированнаго журнала, изъ которыхъ съ цвътными рисунками изъбстинкъ русскихъ и вностраннихъ художниковъ 12 № 5. 2 № еженедъльнаго обозрѣнія Съверъ въ форматѣ газетнаго листа убористой печати. 12 № ежемъсячнаго журнала Хозяйство и домоводство, иъ которомъ будутъ даваться полезные совѣты и указанія, необходимия для сельскаго хозяйства и домашняго обихода. 12 № ежемъсячнаго журнала Паримскій моды, со множествомъ рисунковъ въ текстѣ, выходящихъ одновременно съ однимъ изъ лучшихъ парижскихъ моднихъ журналовъ. 12 № выкроекъ на отдъльныхъ большихъ люстахъ, съ узорами, монограммами, рисунками дамскихъ рукодълій, вышиваній и пояснительнимъ текстомъ. 12 томовъ Библіотени Съвера, каждый томь—объемомъ отъ 160 до 240 и болѣе страннцъ плотнаго шрифта, въ которыхъ будетъ дано собраніе сочиненій ГОСИФА КРАПІЕВСКАГО: 1. Два свъта, 2. Панъ Твардовскій, 3. Остапъ Бондарчукъ, 4. Куннгасъ, 5. Ермола, 6. Явъ Собъскій, 7. Мученица на тронѣ, 8. Древнее сказаніе, 9. Уляна, 10. Черный день, 11. Чудаки, 12. Гиѣвъ Божій. Въ отдѣльной продажѣ сочиненія эти стоять около 20 руб.

Романы и повъста I. Крашевскаго всегла пользовались большимъ успъхомъ среди читающей публики. Кромъ всъхъ своихъ выдающихся литературныхъ достоинствъ, талантъ Крашевскаго обладаетъ еще и другимъ, неотъемлемымъ и незамънимымъ, качествомъ: каждое произведеніе, вышедшее изъ-подъ пера этого писателя, читается съ захватывающимъ интересомъ. Годовые подписчики Съвера, кромъ всъхъ другихъ приложеній, получаютъ безплатно

#### РОСКОШНЫЙ АЛЬБОМЪ

изъ 24 художественныхъ излюстрацій на отдільныхъ листахъ въ собранію сочиненій

# ГЕНРИКА САНКЕВИЧА:

Излюстраціи эти, имъя самостоятельное значеніе, какъ художественное произведеніе, еще болье рельефно выдыляють полныя жизни и потрисающаго драматизма сцены, которыя созданы геніальнымъ перомъ знаменитаго художника слова.

#### Подписная упна остается прежняя:

6 руб. на годъ безъ доставки и пересылки въ С.-Петербургъ 7 р б. съ достав. и перес. во всъ города Россіп; за границу на голъ 11 руб. На б'мъс. съ дост. и пер. 3 руб. 50 коп., на 3 мъс. съ дост. и пер. 1 руб. 75 коп., за 1 мъс. съ дост. и пер. 1 руб. 75 коп., за 1 мъс. съ дост. и пер. 60 коп. Примъчаніе. Безплатныя библіотеки и читальни, кародныя и церковно-приходскія начальния пколы и училища, городскіе и сель кіе учителя и учительницы, сельскіе священники и діаконы, фельдшера и фельдаерицы, и волостным правленія пользуются исключительным преміями, на особо-льготных условіяхъ, а вменно: за 5 руб. съ дост. и перес. Подписка на льготные зка мъплары принимаются исключительно въ Главной конторъ журнала Стверъ (СІБ. Екатерининская 4).

#### ТОЛЬКО ДО 1 ФЕВРАЛЯ 1899 ГОДА.

и не иначе какъ на годичный срокъ не болве 1 экз. на каждое лицо или учрелденіе, безъ права передачи. Подписка адресуется въ Главную контору журналь Стверъ, (СПБ. Екатерининская, 4) на имя издателя Н. О. МЕРТЦА.

Редакторъ А. А. Коринфскій.

Издатель Н. О. Мертцъ



# листокъ

RF.L

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

31 Января 🤲 № 2. 🚱 1899 года.

Содержаніе. Отчеть о літнихь пелагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харькові въ 1898 г. (продолженіе). — Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспінтательной частямь за 1897/98 учебный годь (продолженіе). — Воззваніе. — Епархіальныя извіщенія. — Извістія и замітки. — Объявленія.

Отчеть о лётнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.

(Продолжение \*).

V. Учебныя занятія на педагогических курсах вы г. Харьковы.

Чтеніе лекцій началось на Харьковскихъ курсахъ съ 26 іюня и непрерывно продолжалось до 5 августа. Предъ началомъ лекцій инспекторомъ курсовъ составлено было росписаніе лекцій, которое затѣмъ и выполнялось неизмѣнно. Учебныя занятія слушателей курсовъ раздѣлялись на обязательныя и необязательныя. Къчислу обязательныхъ занятій относилось слушаніе и записываніе лекцій и другія учебныя упражненія по предметамъ школьнаго обученія: Закону Божію, церковному пѣнію, педагогикѣ, географіи, исторіи, физикѣ, геометрическому черченію, землемѣрію и космографіи, а также и по тѣмъ предметамъ, которые хотя и не входять въ составъ школьныхъ программъ, но знаніе которыхъ весьма полезно для учителя сельской школы,—такова школьная гигіена и пчеловодство.

Не обязательныя занятія курсистовъ состояли въ изученіи мастерства: токарнаго, столярнаго и переплетнаго, скрипичной и фортепіанной игры и для учительницъ—кройки.

Лекціи по обязательнымъ предметамъ распредълялись въ теченіи учебнаго дня следующимъ образомъ: три часовыхъ лекціи съ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 1.

9 до 12<sup>1</sup>/2 час., а иногда 4 до 1<sup>8</sup>/4 час. утромъ и 2 левців съ 5 до 7<sup>1</sup>/2 час. вечеромъ. Наканунѣ праздничныхъ и воскресныхъ дней вечернихъ лекцій не было. Въ промежуткахъ временя межлу утренними лекціями и объдомъ, а также послѣ ужина почти ежелневно были устрояемы спѣвки частію для богослуженій въ воскресные и праздничные дни, а частію и для упражненія въ пѣнів.

Количество и содержаніе лекцій, читанныхъ на педагогическихъ курсахъ въ г. Харьковъ, было слъдующее:

- 1. По Закону Божію профессоромъ Богословія Протоіереемь Тимовеемъ Буткевичемъ прочитано было 12 лекцій. Содержанісяъ этихъ лекцій служило развитіе вопросовъ, убазанныхъ для разъясненія слушателямъ Педагогическихъ курсовъ въ проэктъ программъ для второклассныхъ школъ. Лекторъ говорилъ о значенів церковно-приходской школы, характеристическихъ чертахъ ея, отличів ея оть всёхь другихь элементарныхь школь; о томь, что только христіанство представляеть твердыя основы истиннаго просвітщенія и что православная церковь есть единственно вірная хранительница и истолювательница христіанскихъ истинъ. Учитель Христосъ и способъ взложенія Имъ Своего ученія, ученіе Апостоловъ, ватехизическія школы въ первенствующей церкви Христовой, школы Александрійская и Антіохійская и ихъ представители; шволы церковныя въ Россів съ начала ея существованія до нашего времени и ихъ воспитательное значение. По церковному уставу слушателямъ было сообщено: о церковномъ уставъ в его разділенія на два отділя: литургійный и дисциплинарный, п храмъ, какъ мъсть общественнаго богослуженія, о призывъ къ богослуженію, о кругь суточнаго богослуженія, о совершенів тавиствь и богослуженій по октоиху, минеи и тріоди.
- 2. По иерковному пинію слушателя в слушательницы курсовь по испытанія ихъ въ теоріи музыки, были раздёлены на 2 групны: старшую (въ которую были включены боле знающіе) и младшую (къ которой были отнесены мене знающіе), при чемъ старшую группу составляли 33 слушателя, а младшую 89. Въ теченія 41 урока съ слушателями младшей группы пройдена была элементарная теорія музыки, а также имъбыли сообщены самых необходимыя сведенія изъ элементарной гармоніи. Содержаніе лекців было следующее: понятіе о звуке; длительность звука; изображеніе его въ цифирной и нотной системахъ; о ритме, такте и темить: о размере, паузе; значеніе легато; значеніе терминовъ: largo, adagic, andante, allegro; изученіе высоты звуковъ; построеніе гаммъ: ха-

жорныхь: образдовой do мажорь, re мажорь, fa мажорь, la мажорь; минорныхь: mi минорь, fa діззъминорь, re, sol и do минорь. Понятіе о гармоніи, о составѣ хора, аккордѣ; широкомъ и тѣсномъ расположеніи голосовъ и обращеніи аккордовъ. Знакомство съ руководствами по обученію пѣнію; методика преподаванія пѣнія. Всѣ эти теоретическія свѣдѣнія сопровождались и закрѣплялись въ памяти слушателей посредствомъ соотвѣтствующихъ нотныхъ упражненій. На урокахъ, кромѣ упражненій, пропѣты были всѣ догматики знаменнаго распѣва и нѣкоторыя пѣснопѣнія всенощнаго бдѣнія и литургіи: "Благослови, душе моя, Господа", "Хвалите имя Господне" и т. п.

Съ старшей группой въ теченіи 41 урока, кромі ознакомленія съ построеніемъ мажорныхъ и минорныхъ гаммъ, пройдено было: перковно-певческая гамма и церковные лады, понятие объ интервалахъ, объ авкордахъ и ихъ построеніи, удвоеніе тоновъ, квартоквинтное и секундное соединеніе, обращеніе трезвучій, обращеніе септъ-аккордовъ, фигурація, понятіе о модуляціяхъ, уклоненія отъ строгихъ гармоническихъ правилъ, знакомство съ поливонической музыкой, разборъ обычныхъ распевовъ и практическія правила преподаванія пінія, сущность метода обученія пінію и постановка голосовъ. Въ этой группъ сообщение теоретическихъ свъдъній постоянно сопровождалось упражненіями въ гармонизаціи мелодій, нотными диктовками и разборомъ соответствующихъ образповыхъ нотныхъ произведеній. Такимъ образомъ съ младшею группою полностію пройдена теорія музыки по программѣ 1-го и 2-го года, съ старшей группой по программ' частію 2-го и полностію 3-го года второвлассныхъ школъ.

Старшую группу составляла слъдующіе слушатели и слушательницы: Владикавказской епархіи: Вяшневскій Петръ, Грузиненко Димитрій. Воронежской епархіи: Игнатовъ Митрофанъ, Богатырева Клавдія, Верижскан Марія, Дробовская Александра, Кременецкая Серафима и Склобовская Анастасія. Донской епархіи: Коголевъ Иванъ и Прекрасновъ Семенъ. Орловской епархіи: Нецвътаевъ Василій и Феноменовъ Василій. Пензенской епархіи: Покровскій Петръ, Троицкій Василій, Тронновъ Николай, Урановъ Алексай, Геометрова Софія и Успенская Наталія. Ставропольской епархіи: Махровскій Василій, Никольскій Иванъ и Оедоровскій Василій. Сухумской епархіи: Солоповъ Діонисій и Глаголева Александра. Таврической епархіи: Власовъ Даніилъ, Грибовскій Николай и Звъревъ Николай. Тамбовской епархіи: Архангельскій Петръ, Елеонскій Михаилъ, Красивскій Александръ,

Константиновскій Миханлъ, Маловъ Григорій и Неуроновъ Павелъ. Харьковской епархіи: Поповъ Семенъ.

Младшую группу составляли следующіе слушатели и слушательницы: Владикавказской епархіи: Дзіовъ Алексей, Лаврова Ольга и Синьковская Анна. Воронежской епархіи: Болховитиновъ Гавріилъ, Бондаренко Михаилъ, Васильевъ Алексви, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Прохоровъ Владиміръ, Скринченко Николай, Яковлевъ Миханлъ, Глаголева Ларія, Дамаскина Марія, Зайцева Валентина, Русинова Антонина и Стефановская Параскева. Донской епархіи: Вальневъ Николай, Добрынинъ Петръ, Ивліевъ Иванъ, Клавсуцъ Иванъ, Михайловъ Аристархъ, Писаревъ Иванъ, Поновъ Михаилъ, Григорьева Екатерина, Дакарева Антонина, Лобачева Марія, Попова Марія и Шевпова Серафима. Орловской епархіи: Бородулинъ Алексьй, Дизертинскій Сергій, Ивановъ Сергій, Ивановъ Осодоръ, Калинниковъ Василій. Первозванскій Иванъ, Петровскій Василій и Турбинъ Павелъ. Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексъй, Гнидинъ Александръ, Ключевъ Николай, Любимовъ Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергьй, Діалектова Марія, Краснопольская Софія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Повровская Зинанда, Разумовская Александра и Соболевская Анастасія. Ставропольской епархіп: Борисовъ Иванъ, Евенмовъ Аркадій, Пронинъ Сергей, Фелицынъ Александръ, Өедоровъ Вячеславъ. Сухумской епархіи: Бжанія Мелетонъ, Глаголевъ Алевсьй и Тихонравовъ Иванъ. Тапрической епархіи: Сериго Александръ, и Иваницкая Екатерина. Тамбовской епархіи: Воскресенскій Василій, Ветринскій Василій, Крыловъ Димитрій, Лавровъ Неколай. Орловъ Василій, Синцеровъ Димитрій (священнивъ), Тронцкій Левъ, Уваровъ Александръ, Богоявленская Александра, Громовз Марія в Щеглова Любовь. Харьковской епархіи: Коноваловъ Константинъ, Крыжановскій Григорій (діаконъ), Насёдкинъ Якобъ (діаконь), Несторовь Василій, Огинскій Василій, Оглоблинь Николай, Панкратьевъ Андрей, Соколовъ Валеріанъ, Поновъ Григорій, Созонтьевъ Андрей, Стефановскій Николай, Филевскій Захарій, Фіалковскій Константинь, Юшковь Александрь, Өедоровь Александръ, Лаврентьева Н. и Рудинская Параскева.

3. По педагогикть и дидактикть лекторомъ Н. Страховымъ прочитано было 20 лекцій. Передъ началомъ лекцій г. Страховъ просиль слушателей курсовъ письменно заявить ему, желають ли они прослушать полный курсь педагогики, вли только нікоторые от-

дълы ел въ болъе подробномъ развития. Отъ учителей всъхъ епаркій поступило мотявированное заявленіе, что они желають прослушать полный вурсъ педагогиви. Только учители Орловской епарків не даля нивакого отвъта. Поэтому содержаніе лекцій по педагогивъ было таково: попятіе о педагогивъ, цъль воспитанія; воспитаніе семейное и школьное; раздъленіе воспитанія на физическое и психическое.

Задачи умственнаго воспитанія. Наглядность при обученія, вниманіе; невнимательность; память и воспоминаніе; фантазія, игры; образовательное значеніе сказокь; отношеніе воспитанія и обученія къ д'ятельности разсудка. Общее обозрічне учебной программы для второклассныхъ школъ со стороны подбора учебныхъ предметовь и цілесообразность этого подбора; объ особыхъ свойствахъ учебнаго метода; о методахъ аналитическомъ и синтетическомъ, о приміненіи ихъ къ обученію. О приміненіи разныхъ формъ преподаванія въ ділів школьнаго обученія, о нравственномъ воспитавіи; о развитіи нравственнаго совершеннаго характера, какъ главной ціли вравственнаго воспитанія; о правильной постановкі воспитательной дисциплины и условіяхъ благопріятнаго вліянія ен на воспитываемыхъ; о наказаніяхъ въ приміненіи къ воспитанію; о воспитаніи сердца въ отношеніи къ нравственности; объ эстетическомъ воспитаніи.

4 в 5. По физикъ 12 лекцій в геометрическому черченію и землемпрію 12 левцій посвящены были левторомъ Кудревичемъ на сообщение сведений, заключающихся въ проекте программъ по симъ предметамъ. Несмотря на ограниченное количество лекцій, лекторъ усп'влъ полностію и съ надлежащею обстоятельностію выполнить эти программы. Содержаніе лекцій было слідующее: указаніе и разборъ учебныхъ руководствъ, указаніе приборовъ и мятеріаловь для составленія недорогого физическаго кабинета при школь съ объяснениемъ вкъ назначения, способовъ пользования н цъны; указаніе химическихъ препаратовъ и матеріаловъ для физическаго кабинета и ихъ назначение; о преподавании физики въ школъ; разборъ программы по физикъ для второклассныхъ школъ; о въсъ тълъ; о простыхъ машинахъ; о жидкостяхъ и ихъ свойствахъ; о газахъ и ехъ свойствахъ; о теплоте; о химическихъ явленіяхъ; о свътъ; о волшебномъ фонаръ; объ электричествъ; о гальванизмъ. Въ завлючение были сообщены краткія свъдънія по космографіи: о горизонть, о небесномъ сводь, о созвъздіяхъ: Большая Медведица, Лира, Орель, Оріонь, Лебедь, Волопась, Сворліонъ, Стрілецъ, Змісносецъ, Сіверный вілецъ; о суточномъ движеніи звіздъ; объ изміненія высоты звіздъ для наблюдателя при перемінів міста на земной поверхности; о годовомъ движеніи солнца, о вращеніи земли около оси и вовругъ солнца.

Что васается ознакомленія съ учебной литературой предмета, то вром'в указанія и краткаго разбора учебныхъ руководствъ по физик'в, лекторомъ былъ отлитографированъ и выданъ всёмъ слушателямъ курсовъ какъ списокъ учебныхъ руководствъ и пособій, такъ и списокъ необходимъйшихъ физическихъ приборовъ для составленія физическаго кабинета.

Содержаніемъ лекцій по черченію служило: увазаніе существурощихъ руководствъ по геометріи и черченію; увазаніе матеріадовъ для черченія; знакомство съ приборами и ніжоторыми стодярными инструментами, необходиными для черченія; знакомство съ изиврительными приборами; разборъ программы по черченію для второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ; линейное черченіе, ръшеніе главиващихъ задачь на построеніе: дъленіе прямой и угла на части; построеніе угла, треугольника, кнадрата, примоугольника, черченіе правильныхъ многоугольниковъ; задачи на построеніе, относящіяся въ окружности; черченіе звіздообразныхъ многоугольниковъ, измърение площадей: примоугольника, ввадрата, параллелограмма, треугольника, трапеціи, правильнаго многоугольника, круга, неправильнаго многоугольника; разсмотр ввіе тіль, воображаемых вы пространстві, паміреніе объемовы я поверхностей тълъ. По землемърію сообщено: понятіе о подобныхъ многоугольникахъ, черченіе плана; понятіе объ астролябін, буссоли и способъ пользоваться ими; понятіе о магнитномъ свлоненіи и румбическомъ углъ; пользованіе отвъсомъ; ръшеніе задачъ на определение разстояния недоступныхъ точекъ; указание и разборъ руководствъ по землемърію; приборы для землемърія: буссоль, эвкерь, астролябія, мензула в способь пользованія ими; высотомъръ, нивеллиръ и рейка и ихъ употребленіе.

6. По исторіи левторомъ Корнвенко прочитано было 8 лекцій. Задачею левтора, послів сообщенія понятія объ исторів какъ науків, служило ознакомленіе слушателей съ значеніемъ преподаванія исторія и вліяніемъ его на учащихся, съ существующими методами преподаванія исторіи и методомъ прогрессивно-хронологическимъ, какъ наиболіве пригоднымъ для преподаванія исторів во второвлассныхъ школахъ, съ вопросомъ о необходимости указанія на значеніе Православной Церкви въ ділів внутренняго и внішна

няго преуспанія русскаго государства; съ основными формами историческаго обученія: акроаматическаго и катихизическаго, съ вопросомъ о письменныхъ упражненіяхъ; значеніи хронологій при изученіи исторій, учебныхъ пособій, картъ, картинъ, атласовъ, памятниковъ археологія и т. п. Въ заключеніе лекторомъ подробно разобраны были учебники, рекомендованные въ проэктъ программы по этому предмету, съ указаніемъ ихъ достоинствъ и недостатковъ.

- 7. По методинт географіи было сдёлано 8 левцій. Слушателямъ курсовъ сообщались свёдёнія о географіи, какъ учебномъ предметё и о пользё ея преподаванія въ школахъ, о методахъ преподаванія географіи съ критическою ихъ оцёнкою; о пособіяхъ при преподаваніи географіи, о наглядномъ обученіи, значеніи географическихъ экскурсій, кабинетовъ, коллевцій, рельефовъ, географическихъ вартъ; объ астрономическихъ картахъ, глобусахъ; о черченіи картъ, о географическихъ прогулкахъ; объ отчизновёденіи. Въ заключеніе лекторомъ подробно разсмотрёны были программы по географіи для двуклассныхъ и второклассныхъ школъ, учебныя руководства и пособія по географіи.
- 8. На лекціяхь по гигіеню, которыхъ прочитано было 10, докторъ медицины Яковъ Трутовскій счель нужнымъ вначаль остановиться на сообщеній необходимыхъ свідівній по анатоміи и физіологін человіческаго тіла, исходя изъ той мысли, что знакомство, хотя бы элементарное, съ анатоміей и физіологіей человіческаго тела служить основаніемъ гигіены. Поэтому имъ сообщены были сведенія объ общей форме и внешних свойствах человеческаго тыа: строеніе человыческаго тыла, соразмырности частей, мышечной силь, дыханіи, пульсь, температурь, о вліянів на внышнія свойства тела наследственных и бытовых условій: пола, возраста, питанія, занятій; о наружныхъ покровахъ человіческаго тъла, объ остовъ, черепъ и мозгъ; объ органахъ зрънія, слуха, обонныя, вкуся, мышечной системь; о туловищь, сердць, легкихъ, органахъ питанія и кровообращенія. Затімь лекторь перешель къ взложенію свідіній но гигіені: о вліянів на человіка разнаго рода вившнихъ условій, о воздухв, одеждв, жилищв и его содержанів в о водъ. Следующія лекців посвящены были указанію способовъ подачи первой помощи въ несчастныхъ случаяхъ: при ушибахъ, сотрясеніяхъ, вывихахъ, переломахъ, вровотеченіяхъ, солнечныхъ ударахъ, поражения молніей, задушения разныхъ видовъ, утопленіи, замерзанів, отравленіи, обморовахъ, апоплексическомъ

ударъ, падучей болъзне и другихъ принадкахъ. Виъстъ съ тъчъ сообщались свъдънія по школьной гигіенъ.

9. Курсъ пчеловодства прочитанъ былъ въ 12 левній. Программа левцій была слідующая: три вида обитателей улья, описаніе матви и отличіе ем отъ рабочей пчелы; описаніе рабочихь пчель и ихъ обязанности въ ульі; описаніе трутней, ихъ назначеніе, ограниченіе ихъ вывода и уничтоженіе; образованіе вощины; производство меда; необходимость цвітня и воды; роеніе естественное и искусственное, неудобства естественнаго роенія и необходимость его предупрежденія; уходъ за пчелами со времени ихъ перваго облета до приготовленія къ зимовкі; различныя системы ульевъ: неразборные, линеечные, рамочные; устройство рамокъ, ульи надставочные. Для слушателей, желавшихъ подробніве ознакомиться съ пчеловодствомъ, левторомъ рекомендованы были учебныя руководства и пособія.

(Продолжение будеть).

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частянь ва 1897/м учебный годъ.

(Продолжение \*).

## Д) Младшія воспитательницы.

1) Въ приготовительномъ классѣ—дѣвица Анастасія Яковлевна Павлова, 2) въ І нормальномъ классѣ—дѣвица Павла Өедоровна Власовская, 3) въ І параллельномъ классѣ—дѣвица Серафима Ивановна Пономарева, 4) во ІІ нормальномъ классѣ—дѣвица Анастасія Никаноровна Коппйчикова, 5) во ІІ параллельномъ классѣ—дѣвица Евгенія Ивановна Павлова, 6) въ ІІ нормальномъ классѣ—дѣвица Софія Павловна Реутская, 7) въ ІV нормальномъ классѣ—дѣвица Валентина Ивановна Степурская, 8) въ ІV параллельномъ классѣ—вдова священника Анастасія Васильевна Өаворова, 9) въ V нормальномъ классѣ—дѣвица Евдокія Александровна Стефановская, 10) въ V параллельномъ классѣ—дѣвица Марія Яковлевна Павлова, 11) въ VІ нормальномъ классѣ—дѣвица Вѣра Константиновна Аристова, 12) въ VІ параллельномъ классѣ—дѣвица Анна Михайловна Котлярова; рвсѣ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 1, за 1899 г.

онь овончили вурсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училище со званіемъ домашней учительницы, жалованья получаетъ каждая при казенной квартире со столомъ, 150 р. въ годъ и 25 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности: Павла Власовская, Анастасія Коппйчикова и Софія Реумская съ 27 августа 1896 года; Евгенія Павлова съ 17 августа 1895 года; Валентина Степурская съ 13 октября 1895 года; Анастасія Оаворова съ 9 декабря 1897 года; Евдокія Стефановская съ 8 октября 1896 года; Марін Павлова съ 6 сентября 1893 года, Анна Котлярова съ 24 января 1897 года, а всё остальныя съ 20 августа 1893 года.

#### Е) Другія служащія въ Училищь лица.

- 1). Зав'йдующая фундаментальною, ученическою и музыкальною учелищными библіотеками, учебниками и учебными принадлежностими, вдова дворянка, Ольга Герасимовна *Перлика*; жалованья получаеть при казенной квартир'й со столомъ 180 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 8 іюня 1896 года.
- 2) Врачь при училищной больниць, Харьковскій Губернскій врачебный инспекторь, действительный статскій советникь, Михайловичь Становичь-Севастіановичь, докторь медицины; жалованья получаеть 300 р. въ годь; въ настоящей должности съ 13 января 1877 года.
- 3) Надзирательница училищной больницы, вдова священника Лукія Павловна *Ковалева*, домашняго образованія; жалованья получаеть при казенной квартирів со столомъ 242 р. въ годъ; въ настоящей должиости съ 10 октября 1871 года.
- 4) Помощница больничной надзирательницы, дёвица Пелагія Петровна Прокофоева; окончила курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищё со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть при казенной квартирё со столомъ 150 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 4 октября 1880 года.
- 5) Помощница больничной надзирательницы, вдова діавона Татьяна Петровна Краснокутская; овончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы: жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 150 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 5 апръля 1894 года.
- 6) И. д. эконома мѣщанинъ Алексѣй Өеодоровичъ Васильеев; жалованья получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ—560 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 22 августа 1894 года.

Примъчание. Кромъ вышепоименованных лицъ при Училищъ состояли еще: а) кастелянща, завъдывавшая бъльемъ и одеждово воспитанницъ и б) ключница, завъдывавшая столовою и буфетомъ.

#### 2. Составъ учащихся.

Харьковское Епархіальное Женское Училище—*шестиклассное* съ приготовительнымъ классомъ и иятью параллельными отдёленіями.

Составъ учащихся въ немъ въ концъ 1897/98 учебнаго года показываетъ слъдующая таблица:

| классы.                         | Общее число<br>учащихся. | Духовнихъ. | Иносослов-<br>ныхъ. | Жавущихт<br>въ общежи-<br>тін. | Прихода-<br>щихъ. | На полноил епархіяль- помь содер-    | На половин-<br>номъ. | Стипендіат-<br>ки и содер-<br>жащіяся на<br>средства бла-<br>готворителей | Окончили курст и удо-<br>стоени ат- |
|---------------------------------|--------------------------|------------|---------------------|--------------------------------|-------------------|--------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| Приготовител.                   | 48                       | 41         | 7                   | 48                             | _                 | 7                                    | 2                    | 1                                                                         |                                     |
| I нормальный.                   | 45<br>45                 | 34<br>31   | 11<br>14            | 45<br>45                       |                   | 1                                    | 2 3                  | 6                                                                         | _                                   |
| I параллельн.<br>II нормальный. | 44                       | 39         | 5                   | 44                             | _                 | 9                                    | 3                    | 4 2                                                                       | _                                   |
| II параллельн.                  | 43                       | 27         | 16                  | 43                             | _                 | 4<br>9<br>6<br>5<br>9<br>1<br>7<br>8 | 1                    |                                                                           |                                     |
| III "                           | 60                       | 48         |                     | 60                             | —                 | 5                                    | 3                    | 8                                                                         | _                                   |
| IV нориальный.                  | 47                       | 40         |                     | 47                             | <del>-</del>      | 9                                    | 1                    | 2                                                                         | _                                   |
| IV параллельн.                  | 48                       | 39         | 9                   | 48                             | -                 | 9                                    | _                    | 1                                                                         | _                                   |
| У нормальный.                   | 37<br>38                 | 25<br>28   | 12<br>10            | 36<br>38                       | 1 <sup>1</sup> )  | 1 7                                  | 1<br>2               | 4                                                                         | _                                   |
| V параллельн.<br>VI нормальный. | 49                       | 31         | 18                  | 49                             | _                 | 8                                    | 2                    | 3                                                                         | 482)                                |
| VI параллельн.                  | 53                       | 46         |                     | 53                             | -                 | 9                                    | 2<br>5               | 8<br>5                                                                    | 48 <sup>2</sup> )                   |
| всего .                         | 557                      | 429        | 128                 | 556                            | 1                 | 75                                   | 22                   | 32                                                                        | 101                                 |

Примъчаніе. За полную пансіонерку взносится 70 р. въ годъ, за половинную (съ уменьшеннымъ взносомъ, но пользующуюся отъ Училища всёмъ, наравит съ полными пансіонерками) 50 р. въ годъ, за дочерей духовенства иноепархіальнаго 180 р. и за дёвицъ свётскаго происхожденія 200 руб.

#### 3. Учебно-воспитательнаа часть.

- а) Недъльное распредъление уроковъ въ отчетномъ году было слъдующее:
- аа) Въ приготовительномъ классъ въ понедъльникъ—Законъ Вожій, русскій языкъ, церковное пъніе, рукодъліе; во вторникъ—

<sup>1)</sup> Приходящ, Остроумова Віра.

 <sup>1</sup> воспитанница въ VI нормальномъ классъ оставлена по просъбъ отца по болъзни.

русскій языкъ, чистописаніе, русскій языкъ; въ среду-Законъ Божій, русскій языкъ, счисленіе, рукоділіе; въ четвергь русскій язывъ, чистописаніе, русскій языкъ; въ пятницу-Заковъ Божій, русскій заыкъ, русскій наыкъ и рисованіе; въ субботу-русскій язывь, счисленіе, руссвій язывь; бб) во І нормальномо классьвъ понедъльникъ-чистописание, Законъ Вожій, ариометика, перковное пініє; во вторивкъ-диктовка, русскій изыкъ, Законъ Вожій, первовное паніе; въ среду-арвометика, русскій языкъ, чистописаніе, французскій языкъ; въ четвергь-ариометика, русскій языкъ, Законъ Божій, рукод'еліє; въ пятницу—чистописаніе, русскій язывъ, французскій изыкъ, диктовка, рисованіе; въ субботу-ариометика, чистописаніе, Законъ Божій, рукоділіє; вв) вт 1 параллельномт классю: въ понедъльникъ-русскій языкъ, ариеметика, церковное пеніе, чистописаніе; во вторникъ-рукоделіе, Законъ Вожій, ариеметика, чистописаніе; въ среду-динтовна, русскій языкъ, Законъ Божій, французскій языкь; въ четвергь-русскій языкь, чистописаніе, рукоділіе, Законъ Божій; въ патницу-русскій языкь, ариеметива, французскій язывъ, диктовка, рисованіе; въ субботучистописаніе, ариеметика, церковное пініе, Законъ Божій: 11) вт II нормальном классю: въ понедельникъ-Законъ Божій, чистописаніе, русскій языкъ, французскій языкъ; во вторникъ-Законъ Божій, русскій языкъ, рукоділіє, ариометика; въ среду-ариометика, церковное півніе, географія, диктовка; въ четвергъ-ариометика, Законъ Божій, французскій языкь, рукоділіє; въ пятницудиктовка, чистописаніе, ариометика, русскій языкъ, рисованіе; въ субботу-церковное пініе, русскій языкь, Законь Божій, географія; дд) во II параллельном классь: въ понедъльникъ-диктовка, Законъ Божій, русскій намкъ, французскій намкъ; во вторникъ-географія, Законъ Божій, рукоделіе, ариеметика; въ среду - диктовка, ариеметика, русскій языкъ, церковное пініе; въ четвергь — Завонъ Божій, ариеметива, французскій язывъ, чистописаніе; въ пятницу-ариеметика, рукоділіе, русскій языкъ, церковное пъніе, рисованіе; въ субботу - русскій языкъ, Законъ Божій, географія, чистописаніе; ее) вт ІІІ классть: въ понедъльникъ -чистописаніе, ариеметика, Законъ Божій, руссвій языкъ; во вторникъ-диктовка, церковное пъніе, русскій языкъ, Законъ Божій; въ среду-французскій языкъ, географія, чистописаніе, ариеметика; въ четвергъ-рукоделіе, ариометика, географія, Законъ Божій; въ пятницу-французскій языкъ, церковное ивніе, русскій язывъ, Законъ Божій; въ субботу-ариометика, географія, рукоділіе, руссвій языкъ; жжі) вт ІУ нормальном классть: въ понедъльникъ – ариометика, церковное пъніе, географія, Законъ Вожій; во вторникъ-ариометика, рукодёліе, русскій языкъ, французскій язывъ; въ среду—двитовка, чистописаніе, исторія, русскій языкъ; въ четвергъ-Законъ Вожій, французскій языкь, русскій языкь, церковное пініе; въ пятницу-рукоділіе, географія, Законъ Божій, ариометика, рисованіе; въ субботу--- чистописаніе, славянскій явыкь, географія, исторія; 33) ет IV параллельном классть: въ понедільникъ-славянскій языкъ, дектовка, чистописаніе, географія; во вторинкъ-Законъ Вожій, русскій языкъ, церковное пініе, французскій языкь; въ среду-чистописаніе, ариеметика, географія, русскій азыкь; въ чегвергь-рукодіміе, французскій языкь, исторія, арнометика; въ пятницу-Законъ Вожій, арнометика, рукоділіе, русскій языкъ, рисованіе; въ субботу-Законъ Божій, первовное пѣніе, исторія, географія; ии) ез У нормальном классь: въ понедъльникъ-французскій языкъ, географія, ариометика, исторія; во вторнявъ-русскій язывъ, рукоделіе, Законъ Божій, ариометика; въ среду-церковное пѣніе, Законъ Божій, физика, исторія; въ четверть-французскій языкь, русскій языкь, церковное птніе, исторія; въ нятницу-географія, Законъ Божій, арисметика, исторія, рисованія; въ субботу — дидактика, русскій языкъ, физика, географія; іі) вт У параллельномт классю: въ понежельнивъ-французскій языкъ, русскій языкъ, исторія, физика; во вторнивъ-исторія, Законъ Божій, ариеметика, географія; въ среду-русскій языкъ, ариометика, Законъ Божій, географія; въ четвергъ-французскій языкь, церковное пініе, Законъ Божій, физика; въ пятницу-ариометика, русскій языкъ, исторія, рукод'вліс, рисованіе; въ субботу - исторія, дидактика, географія, церковное пвніе; кк) въ VI нормальном классь: въ понедвльнивь-географія, Законъ Божій, дидактика, физика; во вторникъ-церковное пъніе, исторія, геометрія, русская литература; въ среду-Законь Божій, французскій языкъ, русская грамматика, космографія; въ четвергь - географія, Законъ Вожій, геометрія, русская литература: въ пятницу-церковное пъніе, исторія, русская литература, физика, рисованіе; въ субботу-французскій языкъ, исторія, дидактика, физика; лл) во VI параллельномо классъ-въ понедельникъ-Законъ Божій, русская литература, геометрія, дидактика; во вторивъ-русская грамматика, космографія, географія, руссвая литература; въ среду-исторія, французскій языкъ, физика, Законъ Божій; въ четвергъ-церковное пініе, Законъ Божій, геометрія, исторія; въ пятницу—исторія, физика, церковное пѣніе, географія, рисованіе; въ субботу—французскій языкъ, физика, русская литература, дидактика.

1 урокъ продолжался отъ 9 до 9 ч. 55 м., 2 урокъ—отъ 10 ч. 5 м. до 11 ч., 3 урокъ—отъ 11 ч. 30 м. до 12 ч. 25 м., 4 урокъ—отъ 12 ч. 35 м. до 1 ч. 30 м., 5 урокъ—отъ 3 ч. до 5 ч.

Въ этомъ распредъления допущены следующия отступления отъ новыхъ программъ изданныхъ въ 1895 г. Св. Сунодомъ для Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ: а) удержаны прежніе добавочные урови (по одному) въ IV власст по церковно-славянскому языку и въ VI классв по русской грамматикъ; б) удержанъ также въ У классъ одинъ урокъ по дидактикъ. Первое отступление сдълано было потому, что Совъть Училища, ръшивши, согласно опредъленію Св. Сунода отъ 3-10 іюля 1896 года, вводеть новыя программы постепенно, начиная съ 1 класса, въ этехъ классахъ нашель необходимымь оставить прежнія программы, а потому и прежнее число урововъ; что же касается добаночнаго урова-дидактики въ V классъ, то Совъть Училища въ этомъ случав руководился разрѣшеніемъ, даннымъ объяснительною запискою, приложенною къ новой программъ этого предмета, дозволяющею вводить этотъ урокъ «если гдё это оважется возможнымъ по местнымъ условіямъ и средствамъ.

(Продолжение будеть).

## Воззваніе нъ православнымъ христіанамъ.

Аще забуду тебъ, Іерусалиме, забвенна буди десница моя.

Съ этими глубоко-знаменательными словами Императорское Православное Палестинское Общество обращается ко всёмъ ревнителямъ Святой истины.

Ісрусалимъ ознаменованъ величайшими, священнъйшими событіями изъ земной жизни Христа Спасителя. Здъсь Онъ совершилъ спасеніе наше Своими страданіями и крестною смертію, будучи вознесенъ на вресть, какъ Агнецъ Божій, взявшій на Себи гръхи всего міра. Геосиманскій садъ орошенъ Его слезами и падавшимъ съ лица Его отъ туги и изнеможенія кровавымъ потомъ. Голгова освящена Его страданіями и окроплена Его святою, безцѣнною

провію. Садъ Аримаоейскій освящень положеннымь въ немъ пречистымъ Его теломъ и прославленъ Его славнымъ восиресениемъ изъ мертвыхъ. Гора Елеонъ свидетельствуетъ о славномъ Его вознесенів. Такъ все священно, такъ все дорого в'врующему сердцу И не только эти мъста священны для него-и вся Святая Земля должна быть достойна чистаго и святаго воспоминанія: вся она освящена богочеловъческими стопами Христа Спасителя, исполнена безчисленными знаменіями и делами Его любви въ человічеству и оглашена Его Святымъ ученіемъ. А Виолеемъ, и сто Его земнаго рожденія. Назареть, місто Его воспитанія в приготовленія въ служенію, священный Іордань, місто Его врещенія отъ Іоанна. -- все это такія м'вста, къ которымъ невольно льнеть в'трующее сердце съ скоими глубокими чувствами любви и благоговъйнаго поклоненія и почтенія, -все это невольно побуждаеть въ симъ вакъ бы влятвеннымъ словамъ: аще забуду тебе, Герусалиме, забвенна буди десница моя.

Не дивно, посл'є того, что Іерусалимъ и Святая Земля всегда им'єли великую притягательную силу; отовсюду и всегда в'єрующіе стремились къ нимъ, гор'єли желаніемъ вид'єть и облобызать ихъ, сію величайшую Святыню. Но эти священныя путешествія, какъ выраженіе влеченій сердпа, искавшаго себ'є посл'єдняго, высшаго удовлетворенія, въ прежнее время соединялись съ великими опасностими даже за жизнь; враги Христа, овлад'євшіе этими Священными м'єстами, д'єлали всякія прит'єсненія и подвергали путешественниковъ-христіанъ крайнимъ нуждамъ.

Но что мы видимъ теперь? Удобство, спокойствіе на пути, огражденіе на Святыхъ містахъ, легкость въ посінценію ихъ и при этомъ возможное удешевление во всемъ, такъ что посъщение Святыхъ мъстъ сделялось доступнымъ и для людей, не обладяющихъ значительными средствами. Все это есть плодъ деятельности состоящаго подъ Августвишимъ Председательствомъ Великаго Князя Сергвя Александровича Императорского Православного Палестинскаго Общества, которое приняло на себя заботы не только объ облегчения путешествий, но и о возможномъ благоустройствъ и удобствъ повлонниковъ въ Святой Землъ. Свитая задача егоукръпить и утвердить православіе въ насельникахъ Святой Земли, всповедующих истину и весьма часто терпящих притесненія отъ иновърцевъ; устройство храмовъ, школъ, богадъленъ и разпріютовъ для воспитанія дітей составляєть необходимое средство въ выполнению этой задачи. Въ оправдание Святой истины Евангелія предъ невірующими в сомнівыющимися оно ділаєть боліє: ділаєть раскопки, открываєть древніє памятники, назначаєть ученыя путешествія в изслідованія,—а все это необходимо требуєть и усвленія расходовь. Но, дійствуя такъ во славу Божію, оно дійствуєть какъ представитель всего Русскаго Православнаго народа, для славы его имени.

Съ трудомъ върится, стобы встинвовърующее сердве не отвликнулось на помощь такой Святой задачъ Общества и не явило своей ревности по славъ Божіей своими возможными приношеніями и жертвами. Да не смущается сердце желающихъ содъйствовать благому дълу малостью жертвы, паматуя, какъ отнесся Спаситель къ лептъ вдовицы, и что каждая отъ сердца данная жертва вознаградится благодарною молитвою какъ Русскихъ богомольцевъ, такъ и единовърныхъ намъ Палестинскихъ жителей у живоноснаго гроба Даровавшаго намъ животъ въчный.

Императорское Православное Палестинское Общество, состоящее подъ Августвишимъ Предсъдательствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князи Сергви Александровича.

С.-Петербургъ, Вознесенскій пр., 36.

# Епархіальныя извъщенія.

Священники: с. Борщеваго, Змісвскаго увзда, Василій Hиколаєвскій и Архангело-Миханловской церкви сл. Лимана, того же увзда, Іоаннъ Tоранскій, 8 декабря 1898 года, награждены скуфьями.

- Діаконъ Тронцкой церкви с. Василевки, Лебединскаго увзда, Владиміръ Волобуевъ, перемъщенъ, согласно прошенію, къ Іоанно-Предтечевской церкви с. Терешковки, Сумскаго увзда.
- Псаломщикъ Владимірской церкви с. Могрицы, Сумскаго убяда, Хрисанфъ *Авксентъевъ*, рукоположенъ въ санъ діакона, съ оставленіемъ на псаломщицкой вакансім при сей же церкви.
- Духовникъ 2 округа Ахтырскаго убяда, штатный священникъ Василій Авксентъевъ, волею Божією, умеръ.
- Священнявъ Митрофаніевской цервви сл. Поляннаго, Ахтырскаго убяда, Іоаннъ Мартиновичъ, волею Божією, умеръ.
- Діанонъ Іоанно-Предтечевской церкви сл. Терешковки, Сумскаго убяда, Никаноръ Торанскій, волею Божіею, умеръ.

#### извъстія и замътки.

Седержаніе. Католическая пропаганда на Востов'ь.—Стремленіе индусов'я въ православію.—Новая секта въ С.-Анерви'я.—Къ вопросу о штундизм'в.—Заботи епархівальной власти объ улучменіи приходской жизни.—Д'ялтельность Виленскаго брагства.—Участіе членовъ причта въ обученіи дізтей прихожань.—О мізрахъ въ укорядоченію продажи церковнихъ восковнихъ свічъ.—Попечительство о слівнихъ.

Въ «Моск. Ввд.» на основание отчета римской "конгрегации пропаганды", состоящей подъ управленіемъ извістнаго католическаго фанатика, бывшаго познанскаго архіспископа кардинала Ледоховскаго. сообщаются следующія витересныя сведёнія объ успёхахъ римсваго католичества на Востокъ за послъдніе годы.-Въ Азіятской Турців, по даннымъ текущаго года, пропаганда считаетъ 129.680 ватоликовъ (въ 1895 году вкъ было 128.700). Католики эти принадлежать какъ въ латинскому, такъ и въ сирійскому и сиро-халдейскому обрядамъ. Они вибють 210 священниковъ и 528 школъ, а также несколько благотворительных учрежденій. Въ константинопольскомъ впостольскомъ викаріать, простирающемъ свою духовную юрисдивцію на Константинополь, Адріанополь, Салониви и Битолію съ ихъ округами и въ Азін, на малоазінтскія области съ принадлежащами къ чимъ островами (за исключениемъ Смириской епархін), числится 45.000 католиковъ. По отчету "пропаганды", число католиковь въ означенныхъ областихъ не увеличилось, но за то количество священниковъ возросло съ 200 до 300 человъвъ. Въ Египтъ ватолическая церковь управляется апостольсвимъ викаріемъ, проживающимъ въ Александріи. Ему подчинены 57,420 католиковъ датинскаго обряда, за исключеніемъ 17.416 папистовъ принадлежащихъ въ другимъ обрядамъ. Египетскій вываріать находится въ віддіній ордена миноритовъ, и въ немъ, по последнимъ сведеніямъ, числится 42 миссіонерскихъ 64 церквей съ 94 священниками и 81 школа. На ряду съ апостольскимъ виваріатомъ въ Египтв, существуєть еще контскокатолическая патріархія, управляемая въ настоящее время апостольскимъ администраторомъ, монсиньйоромъ Вирилломъ Макаріемъ. По последнимъ сведеніямъ примской пропаганды«, коптокатоликовъ до 20.000 человъкъ, и распространение римскаго католичества между ними достигаеть значительных успеховъ. Табъ, въ теченіе последнихъ трехъ леть число католиковъ между ниме увеличилось съ 10.000 до 20.000 человъвъ. Количество ватолическихъ перквей и часовень также увеличилось, и въ настоящее время число ихъ достигаеть 60, что для небольшой общины болъе чъмъ достаточно. Зато и успъхъ католичества здъсь поразителенъ. Въ Абиссиніи, такъ же, какъ и въ Егицтя, учрежденъ апостольскій викаріать, находящійся въ Керень, гдь также устроена семинарія, 10 школъ и пріють для дітей обоего пола. Вь общемъ въ Абиссинів считается до 30,000 католиковъ, принадлежащихъ къ зеіопскому обряду. Католическое населеніе Грепів и Архипелага раздъляется на три архіепископіи: аевискую, коріатскую в навсоскую, и четыре епархів, въ которыхъ 34.710 католиковъ, 189 церквей и часовень и столько же священниковъ, двъ семинарів и 72 шволы съ благотворительными учрежденіями. Что касается славянскихъ земель Балканскаго полуострова, то и здёсь католическая пропаганда усилилась и сопровождается выдающимиси успъхами. Такъ, въ Босніи и Герцоговинъ, по оффиціальному отчету оккупаціоннаго правительства, всёхъ католиковъ считалось 334.142 (на общее число 1.591.040 жителей, въ томъ числь 675.246 человыть православного исповыдания). Въ Сараевы н Травникъ находятся католическія духовныя семинарів, управляемыя ісзунтами; кром'в того въ Травник'в существуеть еще католическая гимназія. Во всёхъ болёе или менёе значительныхъ городахъ учреждены разныя благотворительныя заведенія, состоящія въ завъдыванія монашеских орденовъ. Сравнивая приведенныя цефры съ количествомъ католиковъ за 1896 годъ, оказывается, что число католиковъ въ Босніи и Герцеговинъ значительно увеличилось. Въ Румыніи въ настоящее время 152.000 католиковъ, числа ихъ увеличилось на 40.000 человъкъ. Самые большіе успіли католичество пріобрітаеть въ Букурештской епархів. Въ Черногорів ватоличество также усиливается. По отчету пропаганды", число ватоливовъ въ Черногоріи за последніе три года, при общемъ числъ католиковъ въ 6.350, увеличилось на 1.000 человътъ. Въ одной Македоніи, несмотря на всв усилія пропаганды в поддержку со стороны Австро - Венгріи, католичество не имбеть ни малейшаго успека, и въ течение последнихъ трехъ лётъ число католиковъ въ этой области не увеличилось. «Mock. Bba»

— Корреспонденть «Туркестан. В'йд.» сообщаеть о зам'вчательной миссін, которую онъ, во время своего пребыванія въ Индів, взяль на себя, по просьбі вндусскаго архіепископа, отъ ляца 15,000 христіанъ-индусовъ, принадлежащихъ къ антіохійской церкви, основанной въ Индів св. Оомой. По разсказу архіепископа, посл'ёдователи этой церкви не признають главенства папы. Они

имъють своего архіспискова, котораго поставляеть антіохійская церковь, но съ теченіемъ времени является все болве и болве затрудненій въ назначенія архіепископовъ, въ виду того, что антіохійсвая первовь не располягаеть достаточнымь числомь лиць, которыя могли бы занимать этоть пость въ Индіи. Можеть случиться, что индусы останутся безь настыря, и церкви ихъ грозить опасность быть обращенной въ католичество, темъ более, что уже и теперь католики делають попытки захватить ее въ свои руки. Далее архіспископъ прибавиль, что въ виду всего этого они, въ числъ пятнадцати тысячь человінь, рішили принать православіе, съ которымъ они знакомы по разсказамъ священия ковъ добровольнаго флота. Просьба индуся, по словамъ ворреспондента, заключается только въ томъ, чтобы Россія пока прислала въ Индію одного священника, говорящаго по-англійски, для ознакомленія индусовъ съ харавтеромъ русскаго богослуженія. Мы согласны, говориль архіепископъ, съ этою цёлью сдёлать какія угодно уступки, и тогда уже овончательно всё (15 тысячь) приняли бы православіе и просили бы и впредь присылать къ нимъ священниковъ и архіепископа. Въ выраженіи этого желанія отъ лица пятнадцати тысяцъ индусовъ и состояло прошеніе, переданное архівнископомъ автору для представленія въ Петербургъ. По словамъ корреспондента, было засвидътельствовано нашимъ консуломъ, что желаніе это-искреннее, почему онъ и объщаль променіе это доставить въ Петербургь, въ уверенности, что англичане противъ такого движенія индусовъ ничего имъть не будуть; англичанъ только и спасаеть въ Индіи то, что они не васаются религіозной стороны жизни населенія. Ни одинъ англичанинъ не быль (да и не имъеть права быть) въ свителищахъ индусскихъ храмовъ. Сами же англичане относятся одинаково ко всемъ религіямъ въ Индіи, чемъ они очень гордятся и хвалятся, а потому съ этой стороны не могло быть нивакихъ опасеній за исходъ діла относительно принятія православія индусами. Такимъ образомъ. если сообщение ворреспондента върно, должно засвидътельствовать крайне отрадный факть возможнаго перехода индусовъхристіанъ въ православіе, подобно тому, какъ это было недавно съ присоединеніемъ урміанъ сиро-халдейской церкви. «Рус. Пал.».

— Журналь «Міръ Вожій» знакомить съ интересной американской сектой, обитающей въ сѣверной части штата Новая Мексика. Секта носить названіе "Кающіеся братья" и представляеть образчикь ханжества, непроходимаго невѣжества и изувѣрства. Въ обыкновенное время "Кающіеся братья" живуть смирно и покойно, но ст наступленіемъ масленияцы в поста, у нихъ начинаются религіозные обряды в процессів, мало-по-малу разжигающіе ихъ религюзный фанатизмъ, такъ что къ концу поста онъ уже доходить до высшихъ предъловъ. Съ наступленіемъ же страстной недъли, на одномъ изъ колмовъ, нъ нъвоторомъ разстояніи отъ молельни, водружается кресть, грубо сколоченный изъ дерева. Холмъ получаеть название Голгооы и туда ежедневно отправляются процессін "Кающихся братьевь", причемъ важдый изъ "братьевъ" придумываеть для себя какое-нибудь особенное истязаніе. Обыкновенно такія процессів провсходять въ полночь, и въ нихъ вногда принимають участіе до 200 и болье человькь. Впереди идеть музыканть--- «pitero», извлекающій изъ своей деревянной флейты, самаго первобытнаго устройства, такіе раздирательные звуки, которые способны обратить въ бъгство каждаго непривычнаго человъка. За нимъ идетъ "братъ", несущій деревянный крестъ въ два фута длиной, и далъе слъдують остальные "братья", образуя длинную, торжественную процессію. Дорога, по которой они идуть, усыпана острыми ваменьями, и они ступають по ней голыми ногами и въ то же время бичують себя вётками кактуса, такъ что кровь капаетъ на ихъ набедренную повязку, составляющую ихъ единственное одъяніе. Достигнувъ Голговы, они становятся на колёни и начинають распевать или, вернее, завывать покаянные гимны, продалжая бичеваніе и, наконецъ, какъ по приказу, всё поднимаются одновременно и отправляются обратно въ молельню. Такъ продолжается цёлую недёлю, но когда наступаеть последній день то изъ 12-ти "Кающихся братьевъ", добровольно выражающихъ желаніе подвергнуться распятію, выбирають одного, по жребію, и какъ только солице начинаеть склоняться въ западу, на крышъ молельни начинають звонить въ колоколь и эти зловъщіе звуки, возвѣщающіе всему округу о томъ, что готовится нѣчто ужасное, далеко разносятся по горамъ. Въ поселенів "Кающихся братьевъ" все приходить въ движение. Женщины, девушки, дети и стариви-всё спашать въ молельна и окружають ее въ глубокомъ молчанів, ожидая появленія того, вто добровольно идеть на вазнь. Какъ только онъ выходить въ венке изъ колючаго кактуса, тотчасъ же раздаются плачь и степанія. Процессія отправляется на Голгону и тамъ приступають въ распятію. Въ прежнее время несчастную жертву приколачивали гвоздими къ кресту, но теперь привызывають ее веревками и при томъ такъ крѣпко, что веревки врёзаются въ тело. Въ такомъ положение распятый остается около получаса; потомъ, по знаку старшаго изъ братьевъ, называемаго- «hermanos major», кресть вынимають и кладуть на землю. Несчатная жертва находится въ безчувственномъ состоянія; ее снимають съ креста, заворачивають въ бълую бумажную ткань в относять на носнивахъ въ особо устроенную для этой цели пещеру, где уже опытные въ этомъ деле братья беруть ее на свое попеченіе. Остальные "Касающіеся братья", подъ звуки монотонной мелодін, отправляются по домамъ. Мало-по-малу, подъ вліяніемъ различныхъ средствъ, употребляемыхъ для приведенія его въ чувство, распятый приходить въ себя и, обывновенно, черезъ нівсколько часовъ его торжественно приносять въ хижвну. Нечего в говорить, что, вынося эту пытку, онъ становится героемъ въ глазахъ всего населенія в покрываеть себя славой, в не только онъ самъ. но его жена в двти пользуются всеобщимъ почетомъ и уваженіемъ. Туть уже для него начинается награда за вспытанныя имъ мучевія и, повидимому, награда эта настолько заманчива, что некогда не бываеть недостатка въ желающихъ подвергнуться пыткъ, и иногда честолюбивыя жены сами побуждають своихъ мужей принять вінець мученичества.

«Мисс. Обозр.» обращаеть внимание на обнаруживающееся сильное оживление среди штундистовъ. Этимъ оживлениемъ штундизиъ обязанъ неослабному вліянію нёмецкихь баптистическихь секть. Какъ извъстно, положениеть 1879 года баптизму не только предоставлена полная свобода вёронсповёданія, вплоть до наданія на русскомъ изыкъ богослужебныхъ книгъ, но даже одиниъ изъ недавнихъ кассаціонныхъ рішеній Правительствующаго Сената (въ 1896 году) баптизиъ признанъ наравић съ инославными исповъданіями, то-есть католическою и лютеранскою церковью (по отвътственности виновныхъ за совращение). Это привиллегированное положение бантизма и послужило могучимъ толчкомъ, направившимъ стремленія последователей штунды въ сліянію съ баптизмомъ, для обхода, такимъ образомъ, распространяемыхъ на последователей штунды правиль Высочайшаго положенія 4 іюля 1894 года, какъ на последователей вредной ереси. Такому обороту дъла не мало способствовали, конечно, и сами бантистскіе проповъдники, которые, вслъдъ за устройствомъ своего церковнаго быта, значительно усилили свою пропаганду, между прочимъ, и среди штундистскаго населенія. Въ этомъ отношеніи годъ переписи послужилъ особенно удобнымъ поводомъ для распространенія всевозможныхъ посланій, обстоятельно разъясняющихъ всё выгоды, которыя обезпечиваеть для последователей штундистской сег-

ты присоединение въ баптизму, и побудившихъ значительное число сматлевыхъ штунлестовъ записаться посладователями баптизма. Духовные журналы приводять даже жалобы штундистовь, поступившія къ начальствующимъ лицамъ, на непринятіе подобныхъ записей со стороны нівоторых переписчивовь. Этому польему дука среди штундистовъ не мало способствовали вассаціонныя різшенія Правительствующаго Сената отъ 3 и 20 октября 1897 года, признавшія незаконность привлеченія къ отвётственности за противозявонныя религіозныя собранія последователей штундобантизма. Эти решенія распространяются среди штундистовъ въ видъ нотаріально-засвидьтельствованныхъ копій и предъявляются миссіонерамъ в властимъ, при исполненіи послідними своихъ обязанностей, и мировымъ судьямъ и судамъ, при привленіи штундистовъ въ ответственности. Обывновенно, когда дело касается ненсполненія штундистами правиль Положенія 1894 года, со стороны штундистовъ получается одинъ отвътъ: "Ошибаетесь господинъ,--мы не штундисты, а баптисты, такъ призналъ насъ указъ Его Величества", и затъмъ, какъ сообщаетъ «Миссіонерское Обозрѣніе», начинается торжественное чтеніе кассаціонняго рѣшенія Сената, съ кривотолками дъйствующими на православную массу: "воть де слышите, -- самъ Государь знаеть о нашей въръ, Сенать по Его Величества указу оправдываеть нашихъ братьевъ и предписываеть дать намъ свободум. Вполив понятно, въ какое положеніе ставить все это и народь, и власти въ отношеніи последователей этого новообразовавшагося штундо-баптизма и какъ трудно установить пределы дозволеннаго и недозволеннаго въ отношенів тёхъ или другихъ действій последователей штунды прикрывающихся знаменемъ баптизма. Все это въ значительной степени усиливаеть жизненность современнаго пітундизма, которая не объщаеть ничего хорошаго въ будущемъ. Недавно одесские штундисты въ прошеніи предъявили спархіальной власти требованіе о предоставленій имъ, какъ баптистамъ, полной свободы въроисповъданія, какая предоставлена последователямъ этой нъмецкой секты. И въ настоящее время, какъ полагаетъ «Миссіон. Обозр., должно ожидать поголовной подачи прошеній со стороны штундистовъ о предоставленіи имъ всёхъ религіозныхъ и проповеднических правъ, которыми пользуются немецкие баптисты, вплоть до подчиненія ихъ судебной отвітственности за совращение православныхъ не какъ за совращение въ ересь или расколь, по 196 стать Уложенія о Наказаніяхь, а какъ за совращение въ инославное дозволенное въ Россіи христіанское испо-

въданіе, по 187 статьъ. И этой возможности нельзя не отрицать, ниви въ виду многочисленные факты въ Херсонской губернін, когда администраціей разрішались всі недоразумінія такого рода въ пользу штувдистовъ, примънительно въ Положению 1879 года, темъ более что вопросъ о религіозныхъ собраніяхъ и нынъ уже ръшается въ пользу сектантовъ, на основания тъхъ же пре-СЛОВУТЫХЪ "КОПІЙ", КОТОРЫЯ ПРИНИМЯЮТСЯ ЗА ВПОЛЕВ ДОСТАТОЧНЫЙ документь, устанавливающій законность штундо-баптезма. Безконечным недоразумения этого рода побудили, наконецъ, обратить на эту сторону свое вниманіе и миссію; съ этою цалью спеціально организованъ былъ, минувшаго 17 сентября, епархіяльный миссіонерскій съйздъ для выясненія взаимнаго отношенія штувдизма и баптизма. На основаніи обстоятельных взысканій, миссіонерскій съйздъ пришель къ слідующему рішенію: 1) Ни наука сектовъдънія, не миссіонерская практика, не законъ-не знають баптизма, какъ отдельной русской секты. 2) Основа догматическаго ученія, а равно и главныя формы культа у штунды п баптизма сходны. 3) Въ то же время, однако, несомивано и различіе между символическими книгами штунцистовъ и баптистовъ, тогда вакъ у бантистовъ существують опредъленныя символическія книги, обязательныя для всёхъ последователей этой секты. -- штундисты до извъстнаго цпркуляра 1894 года, запрещающаго штундовыя общественныя моленія, не имфли в теперь не имфють одного опредъленняго въроналоженія: они пользуются толстовскимъ катихизисомъ братства Інсусова, катихизисомъ, составленнымъ Рябошанкою, Цимбаломъ и другими вожаками штунды, пользуются даже такими символами, въ которыхъ проповедуется датинское "Filioque". 4) Поэтому выбющіяся у штундистовъ свиволическія тетрада ни коимъ образомъ не могутъ быть признаны полнымъ, всеобщимъ и обязательнымъ выражениемъ сущности ихъ въроученія. 5) На протяженів своей исторів штучдисты неоднократно обнаруживали и теперь обпаруживають соціалистическія, атенстическія и нигилистическія стремленія, что совершенно справедливо признасть и циркуляръ Мин. Внутр. Делъ 1894 года. 6) Вследствие сего русская штунда должна быть признана севтою особенно вредною и не въ коемъ случав не можеть быть отождествляема съ баптизмомъ, о которомъ мы знаемъ по его символическимъ книгамъ и по закону 1879 г. 7) Русскіе штундисты и сами не могуть доказать своего тождества съ нѣмецкимъ баптизмомъ, потому что не вмъють никакихъ оффиціальныхъ, признанныхъ Правительствомъ, актовъ ихъ религіознаго и семейнаго состоянія. 8) На основанів всего

вышеизложенняго, стремленія штундистовъ присвоить себів имя баптистовъ, съ целью пріобретенія правъ закономъ дозволенной нъмецкой секты, какъ отрывающія ихъ окончательно отъ роднаго Православія и вносящія смуту въ сознаніе Русскаго народа, нужно признать незаконнымъ посягательствомъ на цёлость Православной Церкви и единство Русской народности и противоръчіемъ Державной воль Государя Императора, недавно выраженной въ знаменательныхъ словахъ: "Русские же люди искони быле и будуть православными и вийсти съ Царемъ своимъ и Царицей выше всего чтуть и любать родную Православную Церковь". А посему събздъ находить необходимымъ почтительнъйше просить Его Высокопреосвященство войти съ ходатайствомъ въ г. Оберъ-Прокурору Святьйшаго Синода, -- дабы законъ 1879 года, имъющій въ виду німцевъ-колонистовъ, не быль распространяемъ на нашихъ русскихъ штунцистовъ, которые должны подчиняться существующимъ законамъ о въръ.

- Относительно разныхъ сторонъ двятельности церковныхъ причтовъ, какъ сообщаетъ «Церк. Въстникъ», епархіальными преосвященными и консисторіями сділаны въ посліднее времи нізкоторыя новыя указанія містному духовенству. Такъ, по вопросу о благоустройствъ церковнаго богослуженія, въ связи съ потребностями миссіонерскими, сдёланы указанія въ казанской и самарской епархіяхъ. Въ первой изъ этихъ епархій, по поподу донесенія одного изъ благочинныхъ о томъ, что, вслёдствіе недоступности для инородцевъ славянского языка, некоторые священники отдають предпочтение татарскому языку и что оттого возбуждается ропотъ между русскими, не понимающими церковныхъ пъсноивній на пнородческихъ языкахъ, циркулярно объявлено, чтобы въ чисто инородческихъ приходахъ совершалось богослужение на народномъ язывъ прихожанъ, а въ смъщанныхъ приходахъ на двухъ или, если въ приходъ три народности, на трехъ язывахъ. Въ той же епархін, по новоду такъ называемой очереди въ служенів, наблюдаемой священно-церковнослужителями, епархіальнымъ архіереемъ указано, что священники могутъ наблюдать очередь, но этимъ не освобождаются отъ посъщенія храма при богослуженіи для помощи очередному священнику и пънія на клирось, а также дли наблюденія за порядкомъ; для діаконовъ же и псаломщиковъ очереди не должно быть, развъ только при исполнении требъ; они должны быть въ храмъ за всеми богослужениями, дабы пение было не въ одинъ голосъ очередного псаломщика. Въ Самарской епархів въ руководству духовенства объявлено общее распоряженіе о

времени совершенія утреннихь богослуженій и литургій въ селахъ. въ виду жалобъ отъ прихожанъ, что богослужения въ сельскихъ и увадныхъ городскихъ церквахъ совершаются не своевременно, а какъ вздумается священничамъ. Въ казанской епархін, по поводу донесенія одного изъ благочинныхь объ отпускъ раскольнивами своихъ детей обоего пола для обученія въ приходскія школы, изъ которыхъ въ одной болбе половины учащихся состоять изъ раскольническихъ детей, предложено причтамъ селъ, где есть раскольники, обратить внимание на школы и особенно на преподаваніе въ нихъ Закона Божія, чтобы чрезъ школы съ дітства воспитывать прихожань въ правилахъ христіанской жизни и чрезъ это вліять на ослабленіе раскола. Затемъ, по новоду донесенія одного изъ благочинныхъ о томъ, что книги для чтенія прихожанамъ и для воскресныхъ собесъдованій имьются въ церквахъ не въ достаточномъ количествъ и не вездъ, а духовные журналы, кромъ "Православнаго Собесъдника" и "Церковныхъ Въдомостей", выписываются въ весьма немногихъ церквахъ, указано причтамъ, чтобы они старались пріобретать въ церковныя библіотеки вероучительдол же вкол чен чиосводо чиния и наиня кинчеления и ини пополняли бы библіотекя новыми полезными изданіный. Кромф того, признавая полезнымъ и необходимымъ помъщение въ печатномъ епархіяльномъ органъ сообщеній о всьхъ выдающихся явленіяхь религіозной жазни въ приходахъ и въ томъ числів объ усерыной дъятельности духовныхъ лецъ, такъ какъ печатаніе такихъ свъдъній послужить для однихъ поощреніемъ къ дальнійшему труду, а въ другихъ возбудитъ стремление къ такой ности и вообще можеть способствовать оживлению и подъему болроста духа и энергій во всемъ духовенствь, духовная власть въ казанской епархіи предписала благочиннымъ, чтобы они при оффиціальных сообщеніяхь о выдающихся церковно-религіозныхь событіяхъ непременно прилагали, для напечатанія въ "Епархіальныхъ Извъстіяхъ", подробное описаніе этихъ событій, и затьмъ, при донесеніяхъ о смерти выдающихся духовныхъ лицъ, ставлялии бы обстоятельно и тщательно составленные некрологи, а равно слова в ръчи, произнесенныя при ихъ погребении. Въ одной епархів обращено особое вниманіе містной духовной власти на обезопашение церквей отъ пожаровъ, столь часто причиняващихъ у насъ непочислимый ущербъ мъстому населенію, и въ двухъ епархіяхъ-на нѣкоторое обезпеченіе нуждающихся лиць духовнаго званія отъ матеріальныхъ лишеній. Уничтоженіе церквей пожарами обратило вниманіе преосвященнаго олонецкаго и містной

консисторія, которая пригласила всё причты съ церковными старостами тщательно заботиться о предотвращении въ церквахъ пожаровъ, часто возникающихъ отъ неосторожнаго обращенія съ огнемъ, и дала по этому предмету частныя указанія причтамъ и старостамъ. На нъкоторыя нужды лицъ духовнаго званія указано въ симбирской и курской епархіяхъ. Въ симбирской епархіи преосвященный Никандръ нашелъ, что при многихъ церквахъ, вопреки распоряженію епархіальной власти, обизанности просфоренъ исполняются врестьянскими довицами, врестьянскими или солдатскими вдовами, между тъмъ какъ изъ множества поступающихъ къ преосвященному прошеній отъ вдовъ в сиротъ духовнаго званія о предоставление имъ этихъ обязанностей, а также изъ личныхъ бесвдъ усматривается, что нужды въ замещении просфорническихъ должностей лицами иносословными не имълось бы, если бы духовенство болье участливо относилось къ бъдственной жизни его вдовъ и сиротъ. Производство по подобнымъ дъламъ показало, что эти бъдствующія лица обращаются въ сващенникамъ, отъ которыхъ зависить допустить ихъ къ исполнению обязанностей просфоренъ, но получають отказъ съ ссылкой на то, что нътъ вакансій; между тімъ вавъ для другихъ вавансін находятся. Выражая порицаніе такому образу дівствій священниковь, симбирскій архипастырь приглашаеть духовенство на будущее время не допускать къ приготовлению просфоръ лицъ иносословныхъ за исключениемъ случаевъ необходимости, о чемъ консисторіею и объявлено по епархів. Въ курской епархів также рішено містнымъ духовнымъ начальствомъ-предоставлять приготовление просфоръ всего вдовамъ и сиротамъ духовнаго званія. Утверждая постановленіе консисторія, епархіальный архіерей выразплъ: "Оо. благочинные и оо. јереи обратить особенное внимание на это постановленіе консисторіи: мы должны заботиться и вообще о вдовахъ в сиротахъ (Іак. 1, 27), особенно же о вдовахъ и сиротахъ служителей церкви Христовой" (1 Тим. У, 8).

— Въ «Литов. Еп. Въд.» помъщены слъдующія свъдвнія о дъмтельности Виленскаго Свято-Духовскаго братства по устройству религіозно-правственныхъ чтеній для народа съ свътовыми картинами. Въ дъятельности братства, закончившаго свое трехльтіе, чтенія перешли изъ городовъ даже въ деревни. Всего отъ братства было устроено 60 чтеній, при чемъ наименьшее количество слушателей было 150 человъкъ, а иногда желающихъ являлось столько, что многимъ приходилось отказывать по недостатку помъщенія. Изъ числа посътителей наибольшій процентъ принадлежаль ремско-католикамъ, посъщали чтенія лютеране и старообряды. Устройствомъ чтеній зав'ядывала особая коммиссія изъ преподавателей Литовской духовной семинаріи и нівкоторых других лиць. Помощниками ихъ являлись учителя школъ и воспитанники мъстной духовной семинаріи. Последнимъ это участіе въ дель религіозно-нравственнаго просв'ященія народа вибнялось въ обязанность н нельзи не привътствовать такое распоряжение епархіадьной власти. На устройство чтеній и пріобретеніе световыхъ картинъ братствомъ было ассигновано 300 рублей. Излишне говорить, замъчаеть названный журналь, о воспитательномь значении для народа подобныхъ чтеній. Сопровождаемыя свётовыми картинами съ живымъ поясненіемъ ихъ и прерываемыя стройнымъ поніемъ, чтенія эти наглядно представляють доступные для подражанія живые примёры святыхъ, расширяють кругь религіознаго и церковнаго знанія, возгрѣвають религіозное чувство, сближають лиць разныхь въроисповъданий и племенъ въ единствъ правды и добра. Католики, не зная нашего въроученія и отъ колыбели предубъжденные противъ православныхъ, какъ схизматиковъ, узнаютъ на чтеніяхъ, что мы признаемъ Св. Троицу, Матерь Божію, все евангеліе, что у насъ есть общія съ ними молитвы, общія палестинскія святыни, общіе святые, въ числів конхъ есть даже римскіе епископы. Тамъ же они слышать объ единствъ для всъхъ христіанъ Божественняго Откровенія, что за всёхъ равно пострадаль Іясусъ Христосъ и всё мы, искупленные Имъ и примиренные съ Богомъ, должны жить по закону любви евангельской, какъ братья. Это католивъ и можетъ только услышать на нашихъ школьныхъ чтеніяхъ, такъ какъ въ православный храмъ онъ не пойдеть, не прочитаеть объ этомъ и въ русской книжев, которан ему запрещена церковною властью. Въ школу же, гдъ учатся дъти его. гдъ понятно читають свътскіе люди и наглядно объясняють прочетанное по вартинамъ, онъ идетъ охотно, и несомивнио, такія посвщенія имівють благотворное вліяніе на успокоеніе воспитанной ксенлзами религіозной вражды, переходящей здёсь въ политику и жизвь.

— Преосвященный Рязанскій Мелетій на одномъ взъ протоколовь бывшаго миссіонерскаго съйзда положиль, по сообщенію «Ряз. Еп. Вйд.», слідующую, достойную вниманія, резолюцію: "Къ обученію дітей въ школахъ призваны всі члены причтовъ: никто не должень уклоняться отъ этой обязанности. При отсутствій школь надо заниматься домашнимъ обученіемъ или завести восвресный школы для дітей и для взрослыхъ. Для поощренія млазшихъ членовъ причта къ этому ділу Святійшій Синодъ разріт-

шилъ труждающихся въ учени псаломщиковъ производить въ санъ діакона, что и исполняется съ цёлію поощренія в возмездія за труды; но на дёлё оказывается, что не всё діаконы занимаются обученіемъ дётей, за что справедливо дёлается съ нихъ вычетъ 1/2 доходовъ на вознагражденіе учителей, ихъ замёняющихъ. Обученіе пёнію верхъ желаній для приходовъ. Потому если не обучаютъ ни грамотъ, ни пёнію діаконы и причетники, то не заслуживаютъ никакого извиненія за свое небреженіе и непростительную лёность".

- Общеепархіальный съёздъ духовенства Рязанской епархів констатироваль факть, что многіе церковные старосты этой епархін, уклоняются отъ покупки свёчь изъ епархіальнаго завода, покупають для церквей свічи у частныхь свічеторговцевь, иногла по дешевой ціні, недоброкачественныя. Чтобы пресічь зло, Рязанскимъ епархіальнымъ начальствомъ выработаны следующія мъры: 1) предъ утвержденіемъ на второе трехлітіе въ должности избранных старость входить въ сношение съ правлениемъ свъчного завода по вопросу о томъ, обращается ли избранное лицо въ епархіальные склады за повупкою церковныхъ севчъ и въ какомъ количествъ имъ ежегодно покупалось свъчей для церкви; 2) о.о. благочинымъ вменить въ обязанность въ представленияхъ къ наградамъ церковныхъ старостъ непременно обозначать количество свъчной прибыли отъ продажи восковыхъ церковныхъ свъчей, купленныхъ изъ епархіальнаго свічного склада, или его отділеній; 3) въ сужденіяхъ объ удостоенія представляемыхъ къ наградамъ церковныхъ старость всякій разъ сноситься консисторія съ правденіемъ свічного завода в принимать въ соображеніе отзывъ правленія завода о количествъ покупаемыхъ таковыми лицами свъчъ изъ епархіальныхъ складовъ; 4) предложить о.о. благочиннымъ разъяснить церковнымъ старостамъ, почему либо доселв уклоняющимся отъ точнаго руководства 23 § инструкціи, что только при условій выполненія инструкцій церковные старосты могуть расчитывать на вниманіе къ ихъ заслугамъ со стороны епархіальнаго начальства, въ противномъ случав, согласно указа Святвишаго Сунода, отъ 23-го октября 1864 г., «всявія ходатайства о награжденів такихъ старость, которые не доказали въ теченіе своей службы надлежащаго усердія по приращенію церковныхъ и въ особенности свъчныхъ доходовъ, вявъ противныя законамъ, будутъ остявлены безъ последствій, безъ всяких въ семъ случав изълтій или отступленія отъ закона, и 5) предложить о.о. благочиннымъ, при своихъ ревизінхъ церковныхъ приходо-расходныхъ книгъ, обращать особливое вниманіе на оправдательные документы по покупкѣ восковыхъ свѣчъ для предупрежденія незаконной покупки. и въ случаѣ несоблюденія со стороны причта и старосты предписаннаго закономъ правила о пріобрѣтеніи церковныхъ свѣчъ изъ епархіальнаго свѣчного склада или его отдѣленій, поступать согласно 49 § инстр. церк. стар., т. е. доносить о томъ епархіальному архіерею». «Рязан. Еп. Вѣд».

— Дъятельность попечительства Императрицы Марія Алевсандровны о слівныхъ, направленная къ предупрежденію слівноты въ населенія, выражалась, по словамъ «Прав. Вёст.», въ истекшемъ году въ командирования въ разныя мъстности Имперіи летучих отрядовъ для поданія безплатной врачебной, превмущественно оперативной, помощи больнымъ глазами среди бъднъйшаго населенія, устройствъ и содержании собственныхъ лъчебницъ попечительства, содержанів постоянныхъ кроватей въ лічебницахъ другихъ відомствъ, организаціи постоянной глазной помощи въ нѣкоторыхъ пунктахъ Россін, и, навонецъ, выдачѣ, черезъ уполномоченныхъ. ненмущимъ больнымъ денежныхъ пособій на ліченіе глазъ и на проездъ въ месту леченія. Въ продолженіе года снаряжены 33 глазныхъ отряда, въ томъ числъ три быле направлены въ такія мъстности, гдъ работали отряды въ прежије годы, а для остальныхъ 30 избраны новые пункты. Всв отряды двиствовали главнымъ образомъ въ летнее время съ мая по октябрь. Въ работе отрядовъ принимали участіе 107 врачей, въ томъ числѣ 40 командированныхъ попечительствомъ и 17 студентовъ старшихъ курсовъ Императорскихъ военно-медицинскихъ академіи и университетовъ. Деятельность каждаго отряда продолжалась отъ трехъ недель до трекъ месяцевъ, ограничивансь, въ среднемъ, илощадью въ 60-70 верстъ. Всеми отрядами принято въ течение годя 53.828 больныхъ, причемъ произведено 16.029 операцій. Какъ в въ предыдущіе годы, глазные отряды пользовались повсюду полнымъ довъріемъ со стороны сельскаго населенія в сочувствіемъ общества, много способствовавшимъ успъху ихъ двятельности. Своимъ успахомъ отряды обязаны также оказанному имъ содъйствію какъ со стороны учрежденій и должностныхъ лицъ, которымъ принадлежалъ починъ приглащенія отрядовъ, такъ и со стороны многихъ частныхъ лицъ изъ мёстныхъ землевладельцевъ и жителей, отводившихъ помъщенія подъ устройство покоевъ для трудно-оперативныхъ больныхъ и квартиръ для личнаго состава отрядовъ. За последнія пять леть отрядамя принято 168.618 больныхъ и произведено 48.576 операцій.

#### Только-что вышля изъ печати книга

# Земля, гдъ жилъ Інсусъ Христосъ и сосъднія съ нею земли.

Путевыя впечатавнія изъ пофадки по Египту, Палестині, Сирік, Малой Азік, Грецік и Егапік І. А. Фрем.

Ціна безь переплета 1 руб. 50 коп., вы красивомы оригинальномы переплеты 2 руб. 30 коп.

Книга содержить 556 стр. и 200 политипажей. Она знакомить читателя со страною чудесь, Египтомъ и ен жителияя. Затыть она ведеть читателя въ Ханаанъ, знакомить его со страною, населеніемъ и правами, а также съ ханаанскими городами: Герусалимомъ, Виолеемомъ, Назаретомъ, Виолеіей, Дамаскомъ и друг. Читатель находится то на берегахъ Гордана, то на взморьть Мертваго моря или-же такть по Гепинсаретскому озеру. Однимъ словомъ—онъ путешествуетъ по "Землт, глъ жилъ Гисусъ Христосъ". Въ заключение читатель переносится въ Грецію, въ знаменитая Аонны и затъмъ такть въ поэтическую Италію, останавливалсь въ живописномъ Неаполь, ва въчномъ Римъ в сказачной Венеція.

Кинга эта уже печатана на четырехъ изыкахъ и вездъ заслужила лестине отзывы. Съ заказами слъдуетъ обращаться въ г. Ригу, кинжи. магазинъ І. А. Фрея.

#### ВО ВСЪХЪ ИЗВЪСТНЫХЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ ПРОДАЕТСЯ

### "ПРИВЪТЪ",

интературно-научно-художественный сборнякъ, изданный съ благотворительною цълю, въ пользу Общества вспомоществованія нужлающимся ученицамъ Васильеостровской женской гимпазів въ С.-Петербургъ. Цъна 3 рубля, 440 столбщовъ ін 40, въ перешлетъ 4 рубля. Содержаніе. 25 картинъ-фолотиній художивовъ: Рънина, Лагоріо, Антонова, Бёмъ, Баниной, Волкова, Ге, Далькевича, Животовскаго, Ивановой, Каразина, бар. Клодта, Кондратенко, Лоренца, Мазуровскаго, Малышева, Михайлова. Никитина, Новоскольцева, Овсяникова, Писемскаго, Сергъва, Соколовскаго и Соломко. Повъсти, разскизы, очерки, комедім, легенды: гг. Мамина-Сюбиряка, Засоднискаго, Ал. Чехова, Мордовцева, Салова, Баранцевича, Рускина, В. Тихонова, А. Тихонова (Лугового), Фирсова, Гифанча, Потапенко. Лихачева, Станюковича, Н. Ц. Вагнера (Кота-Муранки), Л. Оболенскаго, Наумова, Журавской, Михневича, Нефедова. Стихотворенія: К. Р., гг. Полонскаго, Лихачова, Жемчужникова, Быкова, Фофанова, Горбунова-Посадова, А. Михайлова (А. К. Шеллера), Михайловскаго, Фидлера, Чюминой, Чешихина, Ватсовъ, Вейнберга, Коринфскаго, Зарина, Ясинскаго, Познякова, Пушкарева, Ладиженскаго, Холодковскаго, Бунина, Вейдлинга, Якубовича. Научныя и критиче, скія статьы: академика А. Веселовскаго, профессоровъ Гольцева, Кайгородова-Петри, Гундобина, Венгерова, Шляпкина и Никольскаго, г-жъ Чебышевой-Дмитрієвой, Леонтьевой, гг. Познякова, Острогорскаго, д-ра Жихарева, Куннцкаго, Чуйко, Цируля, Евг. Гаршина. Посмертным стихотвореніи и письма: Всеволода Гаршина, В. Д. Свповскаго, Н. М. Ядринцова, Д. Д. Минаева, Н. С. Лъскова, А. Н. Островскаго, М. О. Микъйнина и І. Юзова. Отзывы о сборникъ "Привъть см.: "Нива", "Русское Богатство", "Русская Мысль", "Новь", "Всемірная Иллюстрація", "Живопясное Обозрѣвіе", "Петербургская Газета", "Свверный Въстникъ", "Образовавіе", "Жизнь", "С.-Петербургская Въдомости", "Книжный Въстникъ" и мн. др.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ КНИГА:

### І. ГОВЧАНСКІЙ.

Опытная психологія въ двухъ частяхъ. Составлена по новъйшимъ источникамъ примънительно къ программѣ по психологів для духовныхъ семинарій.

С.-Петербургъ. Изданіе К. Л. Риккера. 1898. Ц. 1 р. 60 к.

# Православный Собесъдникъ

### ИЗДАНІЕ КАЗАНСКОЙ АКАДЕМІИ ВЪ 1899 ГОДУ

будеть выходить попрежнему емемъсячно, книжками отъ 10 до 12 нечатних листовъ въ каждой, и будеть издаваться по прежней программі, въ томъ ке строго-православномъ духіз и въ томъ же ученомъ направленіи, какъ издавался досель. Въ 1899 году къ одной изъ книжекъ Православнаго Себестривка безплатно будеть приложенъ второй выпускъ Твореній св. Ипполита, епископа Рисскаго, въ русскомъ переводъ Въ составъ этого выпуска войдуть слідующія сочиненія: "О Христів в антихристі (новый переводъ по недавно откритой боль древней и исправной редакціи), "О кончині міра, объ антихристів и втором примествіи Христовомъ" (подложное, но иміжощее весьма важное значеніе въ изученіи русскаго раскола), "Противъ Ноэта", "Слово на день Богомвленія" и ніжоторые боліє важные и интересиме, допедшіе до настоящаго времени, отрыми изъ других его сочиненій.

Всѣ новые полнисчики получать также безплатно уже вышедшій первый выпускъ Твореній св. Ипполнта, представляющій перводь недавно открытаго и полномъ видѣ его Толкованія на книгу пророка Данінла. Въ пособіе ва изданіє журнала и въ 1899 году ассигнована особан сумма Его Высокопреосвященствоиъ. Высокопреосвященнѣйшвиъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Каланскимъ и Свіяжских. На средства Владыки будуть печататься между прочимъ лекній по Основномъ Богословію недавно почнвшаго преосв. Михаила (Грибановскаго), епископа Таврическаго, и др. статьи богословскаго содержанія. Журналъ Пранославный Собесѣдникъ рекомендованъ Свѣтѣйшниъ Синодомъ для выписыванія въ перковны библіотеки, какъ изданіе полезное для пастырскаго служенія духовенства (Синодопред. 8 сент. 1874 г. № 2792). Цѣна за полное годовое изданіе, со всѣмя прадоженіями къ нему, остается прежняя: съ пересылкою во всѣ мѣста Имперів—

#### семь рублей.

При журналь: Православный Собесьдникь издаются

#### ИЗВЪСТІЯ ПО КАЗАНСКОЙ ЕПАРХІИ,

выходящін два раза въ місяцъ, нумерами до 3 нечатныхъ листовъ (вмісто 2-хъ) въ каждомъ, уборвстаго шрифта. Разміръ изданія увеличенъ сравнительно съ прежинить на 24 печатныхъ листа въ годъ вслідствіе установленнаго по особом распоряженію Высокопреосвященнійшаго Архіепископа Арсенія пособім на изданіе Епархіальныхъ Извістій отъ монастырей Казанской епархіи. Цівна Извістій для духовенства Казанской епархіи, съ приложеніемъ журнала "Православный Собестідникъ" и съ пересылкой по почть восемь Рублей. Подписка принимется въ Редакціи Православнаго Собестідника, при Духовной Академіи, въ Казань.

#### Принимается подписка на 1899 годъ

HA

#### московскім церковным въдомости еженедъльное изданіе

#### Общества Любителей Духовнаго Просвъщенія въ Москвъ.

Каждый № въ размъръ 2-хъ печатныхъ листовъ.

Московскін Церковным Відомости иміноть своею цімію доставлять серьезное чтеніе по вопросамъ религіозно-правственнымъ, церковно-историческимъ и практическимъ не для духовныхъ только, но и свътскихъ лицъ, интересующихся означенными вопросами. Кром'в этого, въ 1899 году въ Московскихъ Церковныхъ Въдомостихъ будутъ пом'вщаться: а) имъющія то или другое приложеніе къ существеннымъ вопросамъ жизни извлечения изъ творений св. отцевъ церкви и б) статьи съ историко-археологическимъ описаніемъ Московской церковной старины и чтимой святыни. Московскія Церковным ведомости имеють въ виду предлагать сужденія о фактахъ в явленіяхь жизни съ точки зрѣнія ученія Православной Церкви,—подвергать обсужденію тѣ вопросы, которые вызываются самою жизнію и потребностями времени и потому должны представлять современный интересъ.

По временамъ будутъ помъщаться иллюстраціи. Подписка принимается: а) въ Епархіальной библіотект, въ Петровскомъ монастырт, на Петровкт, b) въ редавція: Б. Якиманка, церковь Петра и Павла, квартира священника Іоанна Оедоровича Мансветова, с) въ конторъ Печковской-на Петровкъ в въ извъстныхъ книжныхъ магизинахъ г. Москвы. Подписная цена: На годъ съ перес. 5 р. — безъ

перес. 3 р. 50 к. На полгода съ перес. 3 р.-безъ перес. 2 руб.

Редакторъ Священникъ Іоаннъ Мансветовъ.

#### ..KIEBCKOECJOBO"

будеть выходить въ 1899 году на прежнихъ основаніяхъ.

#### IIPUPPAMMA FA3ETЫ:

1) Передовыя статьи по вопросамъ: политическимъ, хозяйственнымъ, недагогическимъ, законодательнымъ, судебнымъ, земскимъ и т. п. 2) Телеграммы внутреннія и заграничныя. З) Корреспонденція внутреннія и заграничныя. 4) Извістія изъ славянскихъ земель. 5) Повъсти и разсказы. 6) Бесъды по развымъ во-просамъ дия (фельетонъ). 7) Обозрвніе русскихъ журнадовь и газеть. 8) Критика литературная, художественная и театральная. 9) Внутренняя хроника: законодательство и распоряжения Правительства. Местная хроника г. Кіева: краткія извъстія изъ разныхъ мьсть отечества, преимущественно изъ юго-запалнаго края. 10) Справочный отдель: курсы, фонды, ипотечныя и други процентныя бумаги и акціи. Товарный рынокъ. Железныя дороги, пароходы, дечебницы, театры в т. п. Судебныя известія. Подписная цёна на "Кіевское Слово" съ дотеатры в т. п. Судебным извъстия. Подпиская пъна на "Кіевское Слово" съ доставкой и пересылкой на годъ 10 р., на 6 м.—5 р., на 3 м.—3 р., на 1 м.—1 р., безъ доставки и пересылки—на годъ—8 р., на 6 м.—4 р., на 8 м.—2 р. 25 к., на 1 м.—75 к. Для годовихъ подписчиковъ допускается разсрочка подписной платы на слъдующихъ условіяхъ: съ дост. и перес. при подпискъ 5 р. и черезъ 5 мъсяцевъ вторые 5 р.; безъ доставки въ тъ же сроки по 4 р. Заграничные подписчики прилагаютъ къ цънъ безъ доставки по 60 к. за каждый мъсяцъ. За перемъну иногородиато зареса—20 к. Подписка и объявленія принизмете въ Кіюръ. 1) Ва перемъну по тогородиято зареса—20 к. Подписка и объявленія принизмете въ Кіюръ. 1) Ва перемъну по тогородия по поставления принизмете въ Кіюръ. маются въ Кіевв. 1) Въ главной конторъ на Большой Владимірской, д. Антоновича, № 43. 2) На Крещативъ, въ магазинахъ; С. В. Кульженко и Л. Идзиковскаго. Въ Москвъ и Петербургъ у Мегиль и Ко. Гг. иногороднихъ подписчивовъ просять обращаться непосредственно въ Главную Контору "Кіевскаго Слова", Большая Владинірская, домъ № 43. Редакторъ Е. Игнатьевъ.

Издательница В. М. Антоновичъ.

# Объ изданіи миссіонерснаго журнала "ПРАВОСЛАВНЫЙ БЛАГОВЪСТНИКЪ" въ 1899 г. (Сельмой годъ изданія).

Изданіе миссіонерскаго мурнала "Православный Благовъстникъ" будетъ продолжаться и въ 1899 году "Православный Влаговістинкъ", какъ органъ Православнаго Миссіонерскаго Общества по прежнему будеть вміть своею цілію-сь одной стороны выяснение великой важности миссіонерскаго служенія для Русской православной церкви и Русскаго государства, а съ другой-возможно-полное в върное изображение дъятельности нашихъ отечественныхъ въропроповъдниковъ (миссіоперовъ), и твуъ условій, среди которымъ она совершается въ настоящее время. Сообщеніе этихъ, имъющихъ столь важное церковно государственное значеніе, свідівній и будеть составлять главное и существенное содержаніе миссюнерскаго журнала "Пранославный Благовъстникъ". Въ настоящемъ году Редакия предполагаетъ, между прочимъ, обратить особенное вниманіе на изложеніе и опреверженіе магометанства. Программа журнала слідующая: І. Отділь оффицальный. Постановленія и распораженія Правительства, касающіяся Миссіонерскаго Общества и его дъятельности Распоряженія Совъта Миссіонерскаго Общества. Его отчеты. Сведенія о деятельности Епархіальныхъ Комитетовъ Общества. 11. Руководящія статьи по вопросамъ, касающимся миссіонерскаго двла въ Россіи. ІІІ. Современное положение отечественныхъ миссій. ІV. Очерки и разсказы наъ исторія первоначального распространенія христіанства въ разныхъ странахъ свъта в превмущественно въ Россіи. Судьбы отечественныхъ несе й въ ближайшемъ провломъ. V. Миссіонерская діятельность на западі. Спідвнія о католических и протестаніских миссінхь и их дінтельности превмущественно въ тіхь містах в странахъ, гдъ эти миссіи вступають въ соприкосновеніе и борьбу съ православіемъ. VI. Извістія и замітин: краткія отрывочныя свідінів, относящіяся къ мяссіонерскому делу и заимствуечыя изъ газеть, писемъ и пр. VII. Библіографія. Отзывы о разныхъ внигахъ и статьяхъ, относящихся въ миссіонерству. VIII. Извістія о пожертвованіяхъ, поступающихь въ пользу православно-русскихъ миссій. ІХ. Объявленія. Журналь выходить два раза въ місяць (15 и 30) книжками, вы объемъ не менъе четырехъ печатныхъ листовъ. Цъна изданія четыре рубля 50 кок. безъ пересылки и пять рублей съ пересылкою, за границу-шесть рублей. Подписка принимается въ редакціи журнала "Православный Благовістинкъ", а также въ канцелерія Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества. Адресъ редакція и канцелярія: Москва, Срвтенка, домъ Спасской церкви. Остающіеся въ небольшомъ воличестить экземпляры журнала за прошедшие годы могутъ быть выслани по четыре рубля. Редакторъ Н. Комаровъ.

### Объявленіе отъ редакцім "Варшавскихъ Университетскихъ Изв'ястій".

"Варшанскія Университетскія Извістія" заключають нь себі два отділа: оффиціальный и ученый. Въ первомъ отділь печатаются: 1) сокращенные протоколь засъданій Совьта Университета, 2) обозранія преподиванія по полугодівнь в свыдънія о личномъ составъ Университета, 3) извлеченія изъ отчетовъ о состоявів и дънтельности Университета, 4) отчеты профессоровъ и преподавателей объ ученыхъ командировкахъ, 5) актовыя рачи профессоровъ, 61 отзывы о диссертацияхъ докторскихъ, нагистерскихъ и pro venia legendi, 7) программы университетскихъ левцій, 8) сотиненія студентовь, удостоенных награды золотою медалью и 9) от-зывы о медальныхъ сочиненіяхъ. Во второмь отдъя печатаются паучныя статы профессоровь, преподавателей и другихъ лиць, служащихъ при Университеть, а также вступительным лекція профессоровь и преподавателей; въ зависимости оть состоянія средстив "Извістій" въ этомъ отділів печатаются также курсы университетскихъ лекцій, диссертаціи и другіе научные труды большаго объема. Въ прибавленіяхъ печатаются табляцы метеорологическихъ наблюденій и списки книгь, поступающихъ въ библіотеку Университета, при чемъ эти списки издаются одинразъ въ годъ въ видь особаго приложения въ найской кинжкъ "Извъстій" "Варшавскія Университетскія Извістія выходять 9 разь нь годь (въ конців каждаю учебнаго мъсяца) книжками въ размъръ до 12 печатнихъ листовъ каждая. Годовая подписная цена — 5 руб. съ пересылкою. Подписка принимается въ Правленіи Университета. Редавторъ профессоръ 6. Леон товичъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 годъ (вінаден сдог ймтеп)

НА ЕЖЕНЕДѢЛЬНЫЙ ЖУРНАЛЪ

#### духовный въстникъ", "C.-HETEPBYPTCKIN

надаваемый "Обществомь распространовія религіозно правственнаго просвіденія въ духъ Православной Церкви" въ С.-Петербургъ Въ 1899 году, пятомъ--взданія журнала въ важдомъ № будеть нечататься проповедь или беседа на предстоящи праздинчный или воскресный день, при томъ, съ такимъ разсчетомъ, чтобы она могла быть получена заблаговременно и вь провинціи. Будуть печататься письма знаменитаго богослова, 28 льтъ прожившаго въ строгомъ затворъ, но не прерывавшаго общения съ міромъ посредствомъ своихъ глубоко-назидательныхъ писемъ къ разнычъ лицамъ, -- въ Бозф почившаго святителя Ософана--- къ В. В. Швидковской и Н. В. Елагину. Будуть печататься извлечения изъ дневниковъ отца Іоанна Кронштадтскаго и его проповъди, а также проповъди протоіерея М. И. Хитрова. Журналъ откликается на всъ крупныя событія церковнообщественной жизни. Подписная ціна въ годъ съ доставкой и пересылкой—5 р., 1/2 года—3 р., за границу—6 р. Въ розничной продажт 10 к. за №. Журналъ выходить по пятинцамъ, въ размъръ не менье 11/2 печатнаго листа важдый . . Адресь реданціи и нонторы: С.-Петербургь, Николаевская ул., д. № 5. Редакція, дан личиных объяснений съ редакторомъ, открыта по четвергамъ отъ 2 до 3 час. дня. Подписка принимается въ конторъ, которая открыта ежедневно съ 10 час. утра до 4 час. пополудии, кромф воскресныхъ и праздничныхъ дней. Въ конторъ продаются и отдъльные Уем журнала. Имфются экземпляры журнала за 1895, 1896, 1897 и 1898 г.г. по **5** руб.

Редакторъ, Протоіерей Философъ Орнатскій.

О продолженіи изданія журнала

#### "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ"

Въ 1899 ГОДУ

(годъ изданія сороковый).

Журналь "Труды Кіевской Духовной Академін" будеть издаваться и въ 1899 г. по прежней программъ. Въ немъ печатаются статьи по всемъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной академін, по предметамъ общезанимательныя и по содержанію доступныя большинству читателей, а также переводы твореній блаж. Іеронима и блаж. Августина, которые въ отдільныхъ оттискахъ будуть служить продолженіемь изданіл подь общимь названіемь "Вибліотека твореній св. отцевъ и учителей церкви западныхъ". Указомъ св. Синода отъ 2/29 февр. 1884 г. подписка на "Труды" и "Библіотеку твореній св. отцевъ и учителей церкви Западныхъ" рекомендована для духовныхъ семянарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, канедральных в соборовь и болье достаточных в приходских в церквей. Журналъ выходить ежемъсячно книгами отъ 10 до 12 и болье печатныхъ листовъ. Цена за годовое издание 7 р., а за границу 8 р. За прежие годы "Труды" продаются по уменьшеннымъ ценамъ, именно: за 1860-1878 г.г. по 5 р., за 1879 —1883 г.г. по 6 р., за 1885—1898 г.г. по прежней цвић, т. е., по 7 р. съ перес. Экземплиры "Трудовъ" за 1867—68 и 1884 гг. распроданы. Кромт того въ контор'я редавців продаются между прочинь сл'ядующія изданія и ввиги: "Вибліотека твореній св. отцевъ и учителей церкви Западныхъ": а) св. Кипріана еп. каре. части 1 и 2, б) блаж. Іеровима части 1—14 и в) блаж. Августвна части 1-8. Цівна выждой части 2 р. съ перес., кромі 9-й части творен. блаж. Іеронима, которая стоить 1 р. 50 к. "Опыть правосл. догматическаго богословія" еп. Сильвестра. Т. 1 (изд. 3-е) ц. 1 р. 70 к., т. 2 (изд. 3-е) ц. 3 р. 30 к., т. т. 3, 4 и 5 (изд. 2-е) по 3 р. каждый. Булдизмъ и христіанство. С. Г. Келлога. Перев. съ англ. Ө. С. Орнатскаго. Изд. 2-е исправл. и доподн. К. 1894 г. Ц. 1 р. 75 коп. Съ требованіями относительно журнала и книгь редакція просить обращаться непосредственно къ ней по сята, адресу: въ редакцію журнала "Труды Кіевской Духовной Академін", въ г. Кіевт (Ильин. д. № 8). Редакторъ профессоръ В. О. Пъвницкій.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

H A

# ОЛОНЕЦКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

на 1899 годъ-(второй годъ изданія).

"Олонецкія Епархіальныя Вёдомости" выходять въ 2-хъ частях»: Оффиціальной и Неоффиціальной, 2 раза въ мёсяць 1 го и 15-го. Подписная цёна: На обё части вийстё, съ доставкою и пересылкой во всё города Россійской Имперіи, на годъ—5 рублей на полгода—3 рубля. Подписка принимается въ редакціи "Олонецкихъ Епархіальныхъ Вёдомостей", при Олонецкой духовной семинаріи.

# О подпискъ на общественно-педагогическую и литературную еженедъльную газету "ЖИЗНЬ И ШКОЛА" съ приложеніемъ "ШКОЛЬНОЕ ОБОЗРЪНІЕ" (г. XI).

"Жизнь и Школа" имъетъ цълью служить органомъ объединенія русскихъ учителей и интересамъ лицъ, стоящихъ близко къ дълу образования въ России, и издается по следующей програмы: 1) Правительственныя узаконенія и распоряженія, касающіяся образованія въ Россін. 2) Научно-популярныя статьи (съ чертежами и рисунками). 3) Мелкія пов'ясти и разсказы (бытовые и историческіе), путешествія, очерки я др подоб. произведенія. 4) Статьи по педагогика, дидактикъ, методикъ, училищевъдънію, швольной гигіенъ. Очерки по народному образованію въ Россіи и на Западъ. 5) Русская печать о школьномъ двяв. Митьнія в сужденія печати по педагогических вопросамъ. 6) Вибліотечное двяо въ Россів и за границей. Организація общественных в школьных библіотекь и др., образовательныхъ учрежденій для народа. 7) Библіографія. Критика и рецензін педагогическихъ сочиненій какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ, разборъ учебниковъ и пособій. Обозрініе періодических изданій какъ общихъ, такъ и спеціальнихъ: научнихъ, педагогическихъ и т. п. 8) Корреспонденців. Современное обозрѣніе воспитанія и обученія у насъ п за границей. 9) Политическія извѣстія и новости русской жизни. Обозрѣніе выдающихся событій въ Россіи и др. государствахъ, 10. Смъсь. Наблюдения и замътки изъ школьнаго міра. Педагогическія темы. 11) Справочный указатель. Справки и указанія по различным прак-тическим вопросам учебнаго діла и школьнаго быта. 12) Что намъ пишуть. Письма и сообщенія въ редавцію. 13) Кнежный листокъ. Сведенія о вновь вымединихъ внигахъ и увазатель статей, встръчающихся въ повременныхъ вздані-яхъ и заслуживающихъ вниманія вакъ учителей, такъ и вообще образованнаго читателя. 14) Почтовый ящикъ. Отвъты редавція. 15) Объявленія. Послъднія печатаются на первой стр. по 50 к., на последней по 10 к. Подписчики (годовые) печатають безплатно. При газеть издается, въ видь приложенія, особый сбор-никь, подъ заглавіемь "Школьное Обозраніе", въ которомь помыщаются статьи, по объему, не удобныя для еженедъльнаго изданія, а также портреты Августійшихъ Особъ и выдающихся діятелей въ сфері государственной діятельности. благотворительности и народнаго образованія. Подписная ціна съ доставкой и пересылкой 5 руб., за полгода 3 руб., и за три мъсяца 2 руб., для начальныхъ школь и учителей 4 руб., за границу 6 руб., за годъ. Оставшіеся въ небольшомъ количествъ полные компекты газеты за 1893 и 1894 г. можно получать за два руб., 1895 и 1896 по три руб. за годъ. Библіотеки и безплатныя читальни пользуются особой уступкой. Подписчики, пріобратающіе за вса годи пользуются, сверхъ того, уступной 50°/о. Вышедшіе ж.м. "Школьнаго Обозрѣнія" и "Жизнь и Школа" тек. г. по требованію, высылаются наложеннымъ платежомъ на счеть конторы. Подписка принимается въ главной Конторъ "Жизнь и Школа": С.-Петербургъ, Загородный пр., 34.

Редавторъ-Издатель M. E. Виноградовъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и политическій журналъ

# DAK N 3 H Pcc

Выходить 3 раза въ мъсяцъ (1, 11, 21). 36 книгъ въ годъ. Рисунки и портреты.

Ст 1899 г. журнал будет выходить при обновленном составь редакціи и сотрудников.

12 внижевъ, выходящихъ 1-го числа важдаго месяца, завлючають въ себе дитературный отдель журнала. Въ него входатъ: беллетристика, литерат. критика и искусство.

12 книжекъ, выходящихъ 11-го числа, заключають въ себт научный отдълъ журнала. Въ него входять статьи по естествознанию и по общественнымъ наукамъ (соціологія, политическая экономія, право, исторія).

Особое вниманіе будеть обращено на ознакомленіе читат. съ нов'яйш. науч-

ними теченіями.

12 книжевъ, виходящихъ 21-го числа, содержатъ въ себв политическій отділь журнала. Въ него входять: руководящія статьи по текущинь вопросамь русской и заграничной жизни, корреспонденція изъ провинціи и изъ-за границы.

Особое внимание будеть обращено на разработку вопросовъ, касающихся

крестьянскаго, городского и земскаго самоуправленія.

Постоянныя корреспонденціи изъ Германіи, Франціи, Англіи, С. Ам. Соед. Штатовъ, Австрін, Бельгіи и др.

Библіографія распредаляется по соотватствующимъ отдалямъ.

Къ каждой изъ 36 внижекъ прилагается обзоръ русской и иностранной жизни за 10 дней. Этимъ будетъ достигнуто соединение удобствъ ежемъсячнаго и еженедъльнаго издания.

Кромъ того ежемъсично будуть помъщаться новости литературы, искусства и

науки, а также мелочи русской и заграничной жизни

Многія статьи (по искусству, исторіи и т. д.) будуть иллюстрированы снимками съ картивъ и портретами. Помъщеніемь рисунковь и портретовь редакція однако отнюдь не думаєть придать журналу характерь иллюстрированнаго изданія.

Стремясь избътать помъщенія больших литературных произведеній небольшими отрывками редакція рімния напечатать переводь новаго большого романа Гемфри Уордь (автора Марчелы, Сэра Дж. Тресседи, Давида Грива и др.) Хельбекь изъ Баннисдэли отдільной книгой и разослать его въ первой четверти 1899 года всёмъ подписчикамъ, внесшимъ полную годовую плату въ видъ безплатнаго приложенія. Контора редакція готова исполнять порученія иногороднихъ подписчиковъ по покупкъ и высылкъ имъ книгъ.

Первыя три (январьскія) книжки печатаются и выйдуть въ декабрв. Желающимъ ознакомиться съ журналомъ, онв высылаются за одинъ рубль. Выписавшіе ихъ,

продолжають подписку за 6 рублей.

Подписная цёна съ доставной и пересымкой: на годъ—7 руб., на 1/2 года—4 руб. Допуснается разорочка отъ 1 руб. въ мёсяцъ.

#### Главная контора СПБ. Бассейная № 14.

Отделенія конторы въ Москве: кн. маг. "Книжное Дёло" (Моховая, домъ Бенкендорфа); кн. скл. А. М. Муривовой (Трехпрудный пер., собств. домъ).

Редакторъ-Издатель Д. М. Остафьевъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 г.

на еженедъльный иллюстрированный журналъ путешествій и приключеній на сушь и на морь

# BOKPYF'S CBSTA"

годъ изданія ху.

Пятнадцатый годъ своего существованія журналь "Вокругь Світа", давшій своимъ подписчикамъ собраніе сочиненій трехъ знаменитыхъ авторовъ: Майнъ-Рида, Жюля Верна и Купера, намерень отметить выпускомь въ светь, во-первыхъ, полнаго иллюстрированнаго изданія "Донъ-Кихота", съ рисунками Густав. Дорэ, въ двухъ томахъ, и, во-вторыхъ, собранія романовъ Густава Энара. Въ 1899 году въ журналь будутъ участвовать следующіе сотрудник Д. Н. Манви-Сибирякъ, Н. Н. Каразинъ, В. И. Немировичъ-Данченко, К. М. Станюковичъ А. Н. Гревъ, Н. А. Чоглоковъ, Л. Ф. Черскій, В. Н. Свътловъ, В. О. Гордаві. А. П. Смирновъ, П. П. Инфантьевъ, К. В. Носиловъ, С. А. Катіони, А. В. Певловъ, С. Л. Загорскій, А. А. Осиновъ, А. И. Красницкій, П. Н. Казицкій, Л. Л. Прибыльскій и мн. др. Множество большихъ романовъ и повъстей, написанныхъ извъстивинии русскими и вностранными авторами, наполнять страницы журнала въ 1899 году интересными описанізми всевозможныхъ путешествій и прикличеній на сушь и на морь; цьлый рядь путешествій и географическихь очерковь. украшенныхъ превосходными излюстраціями, будеть знавомить читателей "Вокуугь Свъта" съ современнымъ движениемъ впередъ географической науки; нопулярноначчный отдъль будеть наполняться очерками и статьями по встать отраслять знаній. Ежемъсячное приложеніе будеть состоять въ 1899 году язь двухъ томовь романа Сервантеса "Донъ-Кихотъ", съ замъчательными иллостраціями знаменитаго Густава Дорэ и изъ десяти томовъ сочиненій Густава Эмара, заключа» щихъ въ себъ слъдующіе его романи, въ полнихъ и точнихъ переводахъ: І. "Арнака из сеоб следующе его романы, вы полных и точных переводах: 1. "Агранасскіе трапперы", 1 томъ. ІІ. "Пограничные бродаги", 1 томъ. ИІ. "Вольные стръкви", 1 томъ. VI. "Частое сердце", 1 томъ. V. "Гамбузавоси", 1 томъ. VI. "Сакрыменто", 1 томъ. VII. "Масъ-Горка", 1 томъ. VIII. "Розасъ", 1 томъ. IX. "Краснвая ръка" (часть I—"Фортъ Дюкепъ"). Х. "Краснвая ръка" (часть II—"Атласная змъя"). Первый томъ "Донъ-Кихота" будетъ данъ въ январъ, а второй—въ полъ. Въ то хвремя редавція будеть продолжать изданіе сочиненій Жюла Верна, вмізя въ виду зовести это изданіе до возможно полнаго собранія сочиненій любимаго столь масгими автора и желая дать возможность своимъ подписчивамъ пріобръсти это собраніе за возможно демевую ціну. Въ 1899 г. изданы будуть савдующіе шесть романовъ Жюля Верна: 1) "Ченслеръ", 2) "Пятнадцатильтній капитанъ", 3) "Генторъ Сервадакъ", 4) "Три русскихъ и три англичанина", 5) "Михаилъ Строгонъ", и 6) "Пловучій городъ". Эту дополнительную серію гг. подписчики "В.кругъ Света" могутъ пріобретать за 3 р. съ пересылкой. Кроме того, подписявал при доплать одного рубля получать "деть роспошныя премін" одеографія. исполненныя въ 28 красокъ въ художественной мастерской братьевъ Кауфманг. въ Бердинъ: 1) Буря у берегова Крыма, съ вартина профессора И. h. Айвазовскаго. 2) Севастополь-открытый рейдь, съ картины профессора Лагоріо. Подвинникъ "Вури у береговъ Крыма" написанъ нашимъ мастятымъ высокоталантливымъ кудожникомъ спеціально для премія къ журвалу "Вокругь Свъта" Оригиналь "Севастополя" пріобрътень издателями "Вокругь Свъта" у автора, г. Лагоріо, въ исключительную собственность съ тою же цълью. Больизящную премію трудно придумать. Какъ та, такъ и другая картина отличаются высовини ходужественными достоинствами». Подписная цізна на журналь: На года съ приложениемъ романа Сервантеса, Донъ-Кихотъ"и собраниемъ романовъ Густа « Эмара, съ дост и пересылкою 4 р. То же съ премінии (2-мя вартинами) 5 🕟 На 6 ивсяцевъ 2 р. 50 к. На 3 ивсяца 1 р. 40 к. Допускается разсроча подписной цени: при подписке 2 р., къ 1 анреля и 1 іюля по 1 р. Подписка принимается въ редавціи журнала-Москва, Ильинскія ворота, д. Титова, и 🕬 всёхъ книжныхъ магазинахъ Москви, Петербурга и другихъ городовъ Россіи.

Изданіе Т-ва И. Д. Сытина.

Редакторъ Е. Н. Киселевъ.

# листокъ

1.73

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Содержаніе. Высочайшее повельніе.—Высочайшая отмытка.—Высочайшая награда.
—Опредыленіе Святыйшаго Сунода.—Отчеть о лытинкь педагогических курсахы для учителей второ-классныхы церковно-приходскихы школь, учрежденняхь вы г. Карьковы вы 1898 г. (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямы за 1897/98 учебный годы (продолженіе).—Епархіальныя извыщенія.—Извыстія и замытик.—Объявленія.

#### Высочайшее повельніе.

Объ установленіи въ одновлассимихъ церновно-приходскихъ шиолахъ трехлѣтняго нурса обученія, виѣсто двухлѣтняго.

Во исполнение опредъления Святвишаго Сунода отъ 28 октября —4 ноября 1898 года за № 4221, Г. Оберъ-Прокуроръ имълъ счастіе испрашивать Высочайшее Его Императорскаго Величества соизволеніе на установленіе въ одновляссныхъ церковно-приходскихъ школахъ трехлетняго курса обученія, вместо двухлетняго, а въ таковыхъ же школахъ въ мъстностихъ съ инородческимъ населеніемъ-четырехлетняго вурса обученія, и на соответственное пэмфненіе § 5 Высочайше утвержденныхъ 13 іюня 1884 года правиль о церковно-приходскихъ школахъ, съ предоставленіемъ Училищному при Святвишемъ Сунодъ Совъту, по воспослъдовании Высочайшаго соизволенія на увеличеніе продолжительности курса одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ до 3 и 4 лътъ, распредълить учебный матеріаль, содержащійся въ программ'в одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, въ соотвътствіе съ продолжительностію курса ученія, на три и на четыре года. Его Императорскому Величеству благоугодно было въ 24 день декабря 1898 года собственноручно начертать на всеподданнъйшемъ его, Оберъ-Прокурору, по сему предмету докладъ: «Согласенъ».

#### Высочайшая отмѣтка.

Отъ Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго поступило къ Оберъ-Прокурору Святьйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что въ память и ознаменованіе Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ: крестьянинъ Сергій Ересько пожертвовалъ въ Покровскую церковь слободы Верхней: Писаревки, Волчанскаго уёзда, гробницу для плащаницы, стоимостію 195 руб., два большихъ креста въ 20 руб., и семисвёчникъ цізною въ 35 руб.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженіяхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, въ 20-й день ноября 1898 года, благоугодно было Собственноручно начертать "Прочелъ съ удовольствіемъ".

#### Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по всеполданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святъйшаго Сунода, Всемилостивъйше совзволилъ, въ 24-й день декабря 1898 г., на награжденіе, за труды по народному образованію, серебряною медалію, съ надписью "за усердіе", для ношенія на груди на Александровской лентъ, діакона Тронцкой церкви заштатнаго города Славянска, Изюмскаго утада, Іоанна Вербицкаго.

#### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Отъ 13—15 января 1899 года за № 78, о совершенія въ текущемъ году пошимевенія въ Бозѣ почившихъ Государей Императоровъ Александра II и Александра III еъ субботу сырной седмицы, 27 февраля.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодь вийли сужденіе о совершенія въ текущемъ году поминовенія въ Бозь почившихъ Государей Императоровь Александра II и Александра III въ дни кончины перваго, 1 марта, и рожденія втораго, 26 февраля. Приказали: Принимая во внвманіе, что въ текущемъ году дни поминовенія въ Бозь почившихъ Государей Императоровъ Александра II—1-го марта и Александра III—26-го февраля упадають первый на понедъльникъ первой седмицы Великаго поста, а второй—на пятницу сырной седмицы, когда, по уставу Церкви, не положено совершеніе Божественной литургів, Святьйшій Сунодъ опредъляєть: перенести въ текущемъ году поминовеніе въ Бозь почившихъ Государей Императоровъ Александра II и Александра III съ вышеуказанныхъ дней на субботу сырной седмицы, 27-го февраля, о чемъ и напечатать въ журналь «Церковныя Въдомости». Отчеть о літнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковів въ 1898 году.

(Продолжение \*).

**VI.** Образцовые уроки и демонстрирование чтеній.

Сообщение теоретическихъ свъдъній по всъмъ вышеозначеннымъ предметамъ сопровождалось приложениемъ ихъ къ дълу или ихъ иллюстрацией при помощи потребныхъ учебныхъ пособій, препаратовъ и приборовъ.

- 1) Обучение церковному пънію соединалось почти съ ежедневными спѣвками, которыя служили практическимъ примѣненіемъ къ дѣлу теоретическихъ свѣдѣній и постоянными упражненіями и диктовками на урокахъ. Пособіемъ при обученіи церковному пѣнію служила игра на піанино и фистармоніи и обученіе игрѣ на скрипкѣ. Кромѣ того по церковному пѣнію дано было 2 образцовыхъ урока: учителемъ Пензенской епархіи Николаемъ Трояновымъ о высотѣ звука и Ставропольской епархіи Иваномъ Никольскимъ о длительности звуковъ и изображеніи ихъ нотами.
- 2) По физикъ даны были 2 образцовыхъ урока учителями Тамбовской епархіи: Григоріемъ Маловымъ—о жидкостихъ и ихъ свойствахъ и Василіемъ Воскресенскимъ—о воздухоплаваніи.
- 3) По черченію образцовые уроки вели: учитель Воронежской епархіи Михаилъ Бондаренко—о линіяхъ и учитель Ставропольской епархіи Внчеславъ Өедоровъ—о треугольникахъ и многоугольникахъ. Лекціи по черченію и землемѣрію иллюстрировались моделями, геометрическими фигурами и приборами изъ семинарскаго физическаго кабинета; такъ слушателямъ показаны были: астролябія, эккеръ, буссоль и мензула, причемъ подробно объяснено было устройство сихъ инструментовъ и способъ употребленія. Кромѣ того слушатели курсовъ подъ руководствомъ лектора упражнялись въ землемѣріи на семинарскомъ дворѣ при помощи означенныхъ инструментовъ и затѣмъ на основаніи добытыхъ свѣдѣній въ своихъ тетрадяхъ начертили планъ снятой мѣстности.

Левціи по физикть постоянно сопровождались производствомъ физическихъ опытовъ при помощи физическихъ инструментовъ и машинъ семинарскаго физическаго вабинета. Сверхъ сего лекторъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 2, за 1899 годъ.

старалси по возможноств научить слушателей курсовъ самостовтельно изготовлять простайше физические приборы, объясняя нит способъ ихъ изготовления и указыван потребный для этого матеріалъ. Лекціи по космографіи иллюстрировались разсматриваніемъ въ телескопъ главивйшихъ планетъ, видимыхъ на небосклонъ въ Іюлъ мъсяцъ: Сатурна, Венеры и указаніемъ на небосклонъ и на глобусь изучаемыхъ созвъздій. По черченію кромъ лекцій, полеженныхъ по росписанію, курсисты практически занимались черченіемъ различныхъ фигуръ и рисунковъ подъ руководствомъ лектора не менве 3 часовъ въ недълю.

- 4) По исторіи давали образцовые уроки: учитель Донской епархів Клавсуцъ Ивань—о языческой религіи славянь и христіанствь на Руси до св. Владиміра; Воронежской епархів Прохоровь Владимірь—о врещеніи Руси св. Владиміромь и о вліяній на него христіанской религіи; Ставропольской епархів Борисовь Ивань—о раздівленіи русской земли на удівлы по смерти Ярослова Мудраго, и Сухумской епархів Глаголевь Алексій—о первомь и второмь нашествіи татарь на русскую землю.
- 5) По теографіи образцовые уроки даны были: учителемъ Орловской епархів Бородулинымъ Алексвемъ—объ устройстві поверхности Европейской Россіи; учителемъ той же епархіи Дизертинскимъ Сергвемъ—о шарообразности земли; учителемъ Пензенской епархів Мироносицкимъ Веніаминомъ—о центральномъ пространств Россійской Имперіи и учителемъ Ставропольской епархів Пропинымъ Сергвемъ—о климать Европейской Россіи.

Такимь образомъ слушателями курсовъ дано 14 образцовыхъ уроковъ, которые между учителями разныхъ епархій распредѣлялись такимъ образомъ: 2 урока даны учителями Воронежской епархіи, 1 урокъ учителемъ Донской епархіи, 2 урока учителями Орловской епархіи, 2 урока учителями Пензенской епархіи, 4 урока учителями Ставрополіской епархіи, 1 урокъ учителемъ Сухумской епархіи и 2 урока учителями Томбовской епархіи. Для каждаго урока бралось соотвѣтствующее ему отдѣленіе учениковъ образцовой школы и употреблялись потребныя учебныя принадлежности и пособія. Каждый урокъ самими учителями, при руководствѣ лекторовъ, подвергался всесторонней оцѣнкѣ, при чемъ указывались его достоинства и недостатки. Несмотря на пользу образцовыхъ уроковъ большее количество ихъ невозможно было сдѣлать частію по недостатку временя, а главнымъ образомъ по-

тому, что въ настоящемъ году на курсахъ не было лекцій по главнымъ школьнымъ предметамъ: русскому изыку, письму и ариометикъ.

- 6) Лекціи по гинент иллюстрировались при помощи различныхъ анатомическихъ картинъ и скелета.
- 7) На лекціяхъ по пчеловодству въ аудиторіи лекторомъ были демонстрированы: разборная модель ичелы; натуральные препараты матки, рабочей пчелы и трутия; соты съ различнаго рода ячейками; натуральные и свищевые маточники; маточных клвточки, колпачки для матокъ; Ганемановскія рѣщотки и т. п. При посъщени Харьковскаго земледъльческаго училища, на пасъкъ, находящейся въ завъдыванія лектора Ляпидевскаго, слушателямъ курсовъ были повазаны ульи различныхъ системъ: Берлеппа. Левицкаго, Зубарева, Русскаго общества ичеловодства и Дадана; при чемъ нъкоторые ульи съ семьями пчелъ, представлявшими особый интересъ для слушателей, были разобраны; устройство нувлеуса, мъсто зимовии пчелъ и другія принадлежности посвчнаго хозяйства. Кром'в того, на ферм'в въ присутствіи и при участій самихъ курсистовъ были произведены следующія работы: растапливаніе вощины в получение чистаго воски; приготовление искусственной вощины посредствомъ вальцовъ и вафельницъ; наващивание рамокъ, отделение меда на центробежке. Каждый курсисть изъ купленняго для нихъ 1/2 пуда воску слълалъ для себя форму пскусственной вощины, которыя они в взили съ собою.

#### VII. Занятія необязательныя.

Къ числу необязательныхъ занятій на Харьковскихъ курсахъ относились обученіе игрѣ на фортепіано, фистармоніи и скрипичной игрѣ, занятія ремеслами: токарнымъ, столярнымъ и переплетнымъ и для учительницъ—кройка. Эти занятія производились въ послѣ объденное время отъ 3 до 5 часовъ.

1) По столярному ремеслу дано было 11 уроковъ по 2 часа важдый.

Задачею руководителя занятій служило ознакомленіе слушателей курсовъ съ инструментами, употребляющимися въ столярномъ ремесль. Имъ сообщено было: названіе инструментовъ и приміненіе ихъ къ ділу; о заготовкі и просушкі матеріала; пріемы съ столярной пилой, шершебелемъ, рубанкомъ одинарнымъ и двойнымъ, фуганкомъ, угольникомъ, ресмусомъ, долотомъ; показаны

были прісмы запиливанія шиповъ и долбленія проушковъ, связки на зубчатые шипы въ прямомъ в въ косыхъ направленіяхъ.

2) По токарному ремеслу дано было 11 уроковъ по 2 часа каждый.

Цѣль преслѣдовалась главнымъ образомъ та же, что и при обученіи столярному ремеслу—ознакомленіе съ инструментами, употребляющимися въ токарномъ ремеслѣ, и умѣнье пользоваться вми. Изучавшимъ ремесло сообщено было: названіе инструментовъ, о пріемахъ обращенія съ ними, разборкѣ станковъ, перешивкѣ ремней, установкѣ дерева и т. д. Показано было, какъ точить рееромъ (полукруглымъ долотомъ), и плоскимъ долотомъ; какъ точить цилиндръ по циркулю рееромъ и плоскимъ долотомъ, какъ вырѣзывать на цилиндрѣ закругленія и выемки и т. д.

Обученіе токарному и столярному ремесламъ производилось въ четныя числа, такъ вакъ многіе изъ обучавшихся этимъ ремесламъ въ нечетныя числа занимались переплетнымъ мастерствомъ. Но тъ слушатели курсовъ, которые переплетнаго ремесла не изучали, занимались, при участіи руководителя, токарнымъ и столярнымъ ремеслами и въ нечетныя числа. Для обученія токарному в столярному ремеслу, взяты на прокатъ 3 токарныхъ станка и 5 верстаковъ съ достаточнымъ количествомъ инструментовъ. Хотя въ такой короткій срокъ невозможно было сдёлать многое, тъмъ не менте курсистами сдёлано было совершенно самостоятельно въсколько вещей: нъсколько табуретовъ, столъ съ точеными ножками, улей, нъсколько ящиковъ, пюпитръ, нъсколько въшалокъ, много точеныхъ фигурокъ и мелкихъ вещей, которыя курсисты взяли съ собою и т. п.

Столярнымъ ремесломъ занимались слёдующіе 47 курсистовъ: Владикавказской епархіи: Грузиненко Димитрій, Дзіовъ Алексій; Воронежской епархіи: Волховитиновъ Гавріилъ, Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Яковлевъ Миханлъ; Донской епархіи: Вальневъ Николай, Клавсуцъ Иванъ; Орловской епархіи: Дизертинскій Сергій, Ивановъ Өеодоръ, Петровскій Василій, Турбинъ Павелъ; Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексій, Любимовъ Викторъ, Мироносицвій Веніаминъ, Петропавловскій Сергій, Покровскій Петръ, Тронцвій Василій, Тронновъ Николай, Урановъ Алексій; Ставропольской епархіи: Евенмовъ Аркацій, Фелицинъ Александръ; Тамбовской епархіи: Воскресенскій Василій, Вітринскій Василій,

Елеонскій Михаиль, Константиновскій Михаиль, Красивскій Александрь, Маловь Григорій, Неуроновь Павель, Синцеровь Димитрій (священникь), Уваровь Александрь; Таорической епархіи: Грибовскій Николай, Звівревь Николай, Сіриго Александрь; Харьковской епархіи: Крыжановскій Григорій (діаконь), Огинскій Василій, Оглоблинь Николай, Панкратьевь Андрей, Созонтьевь Андрей, Соколовь Валеріань, Стефановскій Николай, Фіалковскій Константинь, Филевскій Захарій и Юшковь Александрь.

Товарнымъ ремесломъ занимались следующе 23 курсиста: Владикавказской епархіи: Грузиненко Димитрій, Дзіовъ Алексей;
Воронемской епархіи: Поповъ Георгій, Скрынченко Николай,
Яковлевъ Михаилъ; Донской епархіи: Клавсуцъ Иванъ; Орловской епархіи: Дизертинскій Сергей, Петровскій Василій; Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексей, Любимовъ
Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергей, Троицкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексей; Сухумской
епархіи: Бжанія Мелитонъ; Тамбовской епархіи: Воскресенскій
Василій, Елеонскій Михаилъ, Константиновскій Михаилъ, Крыловъ Димитрій; Таврической епархіи: Власовъ Даніилъ и Грибовскій Николай.

3) По переплетному мастерству дано 14 уроковъ; изучавшіе это мастерство раздълены были на двъ группы, такъ какъ для всъхъ 69 человъкъ, занимавшихся переплетнымъ мастерствомъ, недоставало станковъ. Въ первой группъ занятія шли съ 1 іюля, во второй съ 20 іюля. Изучавшіе это ремесло прошли полный курсъ его; имъ показано было: разборка книгъ, старыхъ и новыхъ; напилка корешковъ и сшивка книгъ; заклейка корешка и обръзка; набивка фальца, приклейка картона; наклейка сафьяннаго корешка и золоченіе его; приклейка мраморнаго листа на наружной и бълаго на внутренней сторонъ картона. Всъ эти работы выполнялись затъмъ самими курсистами, такъ что въ результатъ получилось много переплетенныхъ изучавшими это мастерство книгъ, которыя потомъ имъ же самимъ и были розданы.

Переплетное мастерство изучали слъдующіе 69 вурсистовъ: Владикасказкой епархіи: Вишневскій Петръ, Синьковская Анна; Воронежской епархіи: Болховитиновъ Гаврінлъ, Бондаренко Михаилъ, Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Скрынченко Николай, Яковлевъ Михаилъ, Богатырева Клавдія, Глаголева Дарья, Дамаскина Марія, Дробовская Александра, Руси-

нова Антонина; Донской епархіи: Вальневъ Николай, Добрынин Петръ, Жоголевъ Иванъ, Клавсупъ Иванъ, Писаревъ Иванъ, Прекрасновъ Семенъ, Дикарева Антонина, Попова Марія; *Орловск*и епархіи: Дизертинскій Сергій, Ивановъ Сергій, Ивановъ Ост доръ, Калинниковъ Василій, Первозванскій Иванъ, Петровскіг. Василій, Турбинъ Павелъ, Феноменовъ Василій; Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Любимовъ Викторъ, Покровскій Петрь, Троицкій Василій, Геометрова Софія, Діалектова Марія, Миловзорона Антонина, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Успенскан Наталін; Ставропольской епархіи: Борисовъ Иванъ, Евенмовь Аркадій, Накольскій Иванъ, Фелицынъ Александръ, Өедоровскій Василій, Өедоровъ Вячеславъ; Сухумской епархіи: Бжанія Ме литонъ, Глаголевъ Алексъй, Глаголева Александра, Таврическог епархіи: Власовъ Даніиль, Съриго Алевсандрь; Тамбовской епархіи: Архангельскій Петръ, Воскресенскій Василій, Константиновскі. Михаилъ, Красивскій Александръ, Неуроновъ Павелъ, Орловъ Васвлій, Уваровъ Алексапдръ; Харьковской епархіи: Крыжановскій Григорій (діаконъ), Наседвинъ Яковъ (діаконъ), Несторовъ Василій, Огинскій Василій, Оглоблинь Николай, Поповъ Григорій. Созонтьевъ Андрей, Юшковъ Александръ, Фіальовскій Константинъ и Рудинская Параскева.

4) Игрть на скрипкть желающіе обучались въ утренніе часы отъ 8 до 9 часовъ до начала лекцій, а также и по окончаніп вечернихъ лекцій. Обученіе продолжалось въ теченіе м'всяца. Въ продолженіе этого времени изучающіе скрипичную игру, посліряда подготовительныхъ упражненій, изучали важн'яйшія гаммы (do и sol), необходимые для школьнаго преподаванія штрихи, интервалы. Больше усп'явшіе играли нетрудныя сольфеджіо. Всего дано 12 уроковъ.

Игръ на скрипкъ обучались слъдующіе 11 курсистовъ: Воронежской епархіи: Верижская Марія; Орловской епархіи: Калиннивовъ Василій, Петровскій Василій, Турбинъ Павелъ; Пензенской епархіи: Діалектова Марія, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Ставропольской епархіи: Фелицынъ Александръ; Томбовской епархіи: Щеглова Любовь; Харъковской епархіи: Юшковъ Александръ.

По форменіано дано 8 урововъ. Игрались приготовительныя упражненія Шмидта, мажорныя и невоторыя минорныя гаммы и нетрудныя піссы въ 2 руки (Черни, Келлера и т. п.). Обучались

слѣдующіе 10 курсистовъ: Владикавказской епархіи: Лаврова Ольга; Воронежской епархіи: Игнатовъ Митрофанъ, Прохоровъ Владиміръ, Богатырева Клавдія, Глаголева Дарья, Дробовскан Александра, Кременецкая Серафима, Русинова Антонина; Донской епархіи: Григорьева Екатерина и Дикарева Антонина.

По фистармоніи дано было 10 урововъ. Игрались мажорныя в минорныя гаммы, одно в двухголосныя упражненія для одной в нетрудным піссы для 2-хъ рукъ (по школѣ Паха). Кромѣ того упражнялись въ чтеніи á livre ouvert.

Изученіемъ игры на фистармоніи занимались слідующія 6 курсистовъ: Воронежской епархіи: Склобовская Анастасія, Стефановская Параскева; Пензенской епархіи: Геометрова Софія, Краснопольская Софья, Миловзорова Антонина и Успенская Наталія.

5) Кройкт обучались 13 учительницъ. Дано было 22 урова. На уровахъ этого мастерства учительницы научились кроить дътскія и женскія одежды, которыя сами затъмъ кроили и шили изъ купленнаго для этого матеріала.

Кройк в обучались следующія 1 3 учительниць: Воронежской епархіи: Дамаскина Марія, Зайцева Валентина, Русинова Антонина, Склобовская Анастасія; Пензенской епархіи: Геометрова Софія, Діалектова Марія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Успенская Наталія; Таврической епархіи: Иваницкая Екатерина и Тамбовской епархіи: Богоявленская Александра.

Такимъ образомъ значительное большинство слушателей курсовъ изучали то или другое ремесло, а нѣкоторые всѣ. Столярное ремесло изучали 47 человѣкъ, токарное—23, переплетное 69, скрипичную игру—11, игру на фортепіано—10, игру на фистармоніи—6 и кройку—13, а всего 179 человѣкъ (нѣкоторые повторялись на нѣсколькихъ мастерствахъ).

Совсѣмъ не изучали нивакого ремесла и искусства: Воронежской епархіи—1 челов.; Донской епархіи—5 челов.; Орловской епархіи—2; Пензенской—3; Ставропольской—2; Сухумской—2; Тамбовской—3 и Харьковской—3, а всего 21 человѣвъ.

Обученіе ремесламъ можно наглядно представить въ слёдующемъ спискъ:

| имена и фамиліи.                   | Стодярное ремесло.                                                       | Токврное ремесло.                              | Переплетное<br>ремесло.                                                                | Kpoftes. | Игра на<br>скрипкъ. | Игра на<br>фистарионіи. | Игра на<br>фертенјано.                             |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------|-------------------------|----------------------------------------------------|
| Владикавказской епархіи.           |                                                                          |                                                |                                                                                        |          |                     |                         |                                                    |
| Випиневскій Петрь                  | Изуч.<br>Изуч.                                                           | Изуч.<br>                                      | Изуч.<br>—<br>—<br>—<br>Изуч.                                                          |          | -<br>-<br>-<br>-    | <u>-</u><br>-<br>-      | H3À4'<br>-<br>-                                    |
| Богатырева Клавдія Верижская Марія | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>———————————————————————————————————— | —<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>— | H894.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394.<br>H394. |          | =                   | Hsya.                   | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. |
| Донской епархіи.  Вальневъ Николай | i —                                                                      | =                                              | HSA4.<br>HSA4.<br>HSA4.<br>HSA4.<br>HSA4.                                              |          |                     |                         | Haya.                                              |

| имена и фамиліи.                                                                                                                                                                                                                        | Столярное<br>ремесло.                                             | Токарное<br>ремесло.                               | Переплетное<br>ремесло.                                              | Kpoära.                                            | Игра на<br>скрипкв.                      | Игра на<br>фистармоніи. | Игра на<br>фортенівно. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------|------------------------|
| Орловской епархіи.                                                                                                                                                                                                                      |                                                                   |                                                    |                                                                      |                                                    |                                          |                         |                        |
| Бородулинъ Алексви .  Дизертинскій Сергви .  Ивановъ Сергви .  Ивановъ Осодоръ .  Калинниковъ Василій .  Нецвътаевъ Василій .  Первозванскій Иванъ .  Петровскій Василій .  Туроннъ Павелъ .  Феноменовъ Василій .  Пензенской епархіи. |                                                                   | Нзуч.                                              | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. |                                                    | N3À4°<br><br>N3À4°<br><br>N3À4°<br>N3À4° |                         |                        |
| Ардентовъ Иванъ                                                                                                                                                                                                                         | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>—<br>—<br>— | Изуч.<br>Нзуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.                   | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.         |                         |                        |
| Осдоровскій Василій<br>Осдоровъ Вичеславъ                                                                                                                                                                                               | Изуч.<br>—<br>Нзуч.                                               |                                                    | Изуч.<br>Нзуч.<br>                                                   | -                                                  | —<br>—<br>—<br>Изуч.                     |                         |                        |
| БСухумской enap.ciu.  Бжанія Мелитонъ  Глаголевъ Алексѣй  Солоновъ Діонисій  Тихонравовъ Иванъ  Глаголева Александра                                                                                                                    |                                                                   | Изуч.<br>—<br>—<br>—                               | Изуч.<br>Нзуч.<br>—<br>Нзуч.                                         | =                                                  | -                                        |                         |                        |

| имена и фамилін.                                 | Стояярное . ремесло. | Токарное ремесло. | Переплетное<br>режесло. | Кройка. | Игра на<br>скринкъ. | Игра на<br>Фисгармонін. | Hrps ma    |
|--------------------------------------------------|----------------------|-------------------|-------------------------|---------|---------------------|-------------------------|------------|
| Таврической епархіи.                             |                      |                   |                         |         |                     | :                       | •          |
| Власовъ Даніилъ<br>Грибовскій Николай            |                      | Изуч.             | Изуч.                   | _       | -                   | : —                     | -          |
| Звъревъ Николай.                                 | Изуч.                | пајч.             | _                       | _       | _                   | _                       | _          |
| Стриго Александръ                                | Изуч.                | !                 | Изуч.                   | _       |                     | ! <del></del>           | _          |
| Иваницкая Екатерина                              |                      | -                 | -                       | Нзуч.   | i —                 | · —                     | -          |
| Тамбовской епархіи.                              |                      | !                 |                         |         | 1                   | :                       |            |
| Архангельскій Петрь                              | _                    |                   | Изуч.                   | -       | ·                   | ·                       | _          |
| Воскресенскій Василій                            | Изуч.                | Изуч.             | Изуч.                   | -       | · —                 | · —                     | . –        |
| Вътринскій Василій                               | Изуч.                |                   |                         |         |                     |                         |            |
| Елеонскій Миханлъ                                | изуч.                | изуч.             | Mary                    | _       | :                   | _                       |            |
| Константиновъ Михаилъ.<br>Красивскій Александръ. | Havu .               | појч.             | Изуч.                   |         |                     | : =                     | . –        |
| Крыдовъ Димитрій                                 | Ho 3 4.              | Изуч.             |                         |         | · ·                 | ·                       | : =        |
| Лавровъ Николай                                  | _                    |                   | : —                     |         | <del></del>         |                         | _          |
| Маловъ Григорій                                  | Изуч.                |                   |                         | l —     |                     | _                       |            |
| Неуроновъ Павелъ                                 | Изуч.                | _                 | Изуч.                   |         |                     | <del>-</del>            | . —        |
| Орловъ Василій                                   |                      |                   | Изуч.                   | -       | . —                 | _                       | ' <b>-</b> |
| Синцеровъ Димит. (свящ.)                         | изуч.                | _                 | _                       | -       | -                   | _                       |            |
| Тронцкій Левъ                                    | Uavn                 | -                 | Изуч.                   | _       | . —                 |                         | _          |
| Богоявленская Александра                         | moj 4.               | _                 | тэ14.                   | Изуч.   |                     |                         | _          |
| Громова Марія                                    | _                    | _                 | _                       |         |                     |                         | _          |
| Щеглова Любовь                                   |                      | -                 |                         | -       | Изуч.               | <u> </u>                | _          |
| Харьковской епархіи.                             | <br>                 |                   |                         |         |                     |                         |            |
| Коноваловъ Константинъ.                          |                      | _                 |                         | -       | 1 - ,               | _                       | _          |
| Насединнъ Яковъ (діак.).                         |                      | -                 | Изуч.                   |         | -                   |                         | _          |
| Несторовъ Василій                                | Изуч.                | _                 | Изуч.                   |         |                     | _                       |            |
| Оглоблинъ Николай                                |                      | _                 | Изуч.<br>Изуч.          |         |                     | _                       | _          |
| Крыжановскій Григ. (діак.)                       | Nava.                | _                 | Изуч.                   |         | _                   |                         |            |
| Нанкратьевъ Андрей                               |                      |                   | I                       |         | _                   | _                       |            |
| Поповъ Григорій                                  |                      | _                 | Изуч.                   |         |                     |                         |            |
| Созонтьевъ Андрей                                | Изуч.                | _                 | Изуч.                   |         |                     |                         | -          |
| Секоловъ Валеріанъ                               | Изуч.                | _                 | _                       | _       |                     | _                       | -          |
| Стефановскій Николай                             | Изуч.                | _                 | _                       | -       |                     |                         | -          |
| Филевскій Захарій                                | N8Y4.                | _                 | W                       | -       | -                   | _                       | _          |
| TO                                               | Изуч.<br>Изуч.       | _                 | Изуч.<br>Изуч.          |         | Hava.               |                         | _          |
| от воровы Александры                             | Hold.                | _                 | neju.                   |         | ney4.               |                         | -          |
| Лаврентьева Н                                    |                      |                   |                         | -       | _                   | _                       | _          |
| Рудинская Параскева                              |                      | _                 | Изуч.                   |         |                     | - i                     | _          |
|                                                  |                      |                   |                         |         |                     |                         |            |
| итого                                            | 47                   | 23                | 69                      | 13      | 11                  | 6                       | 10         |

#### VIII. Экскурсіи слушателей курсовт.

Экскурсів слушателей Харьковских курсовъ устролінсь или съ целями религіозно-патріотическими, или съ целями научными.

- 1. Съ религозною и патріотическою цълію были сділаны слідующія экскурсів:
- а) 26 Іюля въ Воспресенье повидка въ Спасовъ Скить на мъсто крушенія Царскаго поезда. Ректоромъ Семинаріи при участій курсистовъ отслужена была въ Соборъ, устроенномъ около мъста крушенія Царсваго повзда, наннихида по почившемъ Государв Императорь Александрь III, въ сослужение съ Сухумскимъ епархіяльнымъ наблюдателемъ, свищенникомъ Василіемъ Гавріил. Ястребовымъ и слушателемъ вурсовъ свищенникомъ Димитріемъ Синцеровымъ. Какъ литургію, такъ и пяннихиду пели курспеты; затемъ подробно осмотрвны быле самый соборъ, часовия, устроенная на місті крушенія, самое місто врушенія поізда, деревянная церковь, устроенная вь Скить, и другія достопримъчательности Скита и его окрестностей. Затъмъ ректоромъ Семинаріи предъ містомъ крушенія царскаго повзда прочитана была брошюра относительно этого событія. Чтеніе закончено было пініемъ гимна: "Воже, Царя Храна".-Въ поездке принималь участие Его Превосходительство, помощникъ Всероссійскаго наблюдателя церковныхъ школъ Павелъ Акимовичъ Игнатовичъ.
- 6) 2-го Іюля повздва въ Куряжскій Преображенскій монастырь на повлоненіе чудотворной Озерянской ивонів Божіей Матери. Литургію совершаль Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской. Послів литургія ректоромъ Семинаріи отслужень быль молебенъ предъ ивоною Божіей Матери; пітли курсисты. Затімь ректоромъ Семинаріи прочитана была брошюра: «сказаніе о святой чудотворной иконів Пресвятой Богородицы Озерянской съ исторією Куряжскаго монастыря". А. Ковалевскаго.
  - 2. Съ учебными цълями:
- в) 5 и 8 Іюля посъщены были зоологическій музей и музей изящных искуствъ Харьковскаго Университета;
- г) 12 и 15 Іюля курсисты, разділенные на 2 партів, ходили въ Ветеринарный Институть, гді Директоромъ Института, Аркадіемъ Александровичемъ Раевскимъ прочитана была лекція по бактеріологів и затімъ повазаны были подъ микроскопомъ и въ стеклявныхъ сосудахъ разнаго рода бактерія и препараты ихъ;
  - д) 22 Іюля вадили на сельско-козяйственную ферму, гдв препо-

даватель Ляпидевскій читаль лекцін по пчеловодству и демонстрироваль ульи разныхь системь и другія принадлежности пчеловодства.

При этомъ курсисты сами растанливали воскъ, выдёлывали вскусственную вощину, наващивали рамки, выгоняли медъ изъ сотовъ на центробъжкъ и т. д. Путешествіе на ферму имъло цълів закръпленіе въ памяти курсистовъ теоретическихъ свъдъній по пчеловодству, полученныхъ на лекціяхъ. Болье этого невозможно было сдълать никакихъ экскурсій по той причинь, что въ учебные дип не было совершенно свободнаго времени, праздники же всъ заняты были экскурсіями.

(Продолжение будеть).

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь ва  $18^{97}/98$  учебный годъ.

(Продолжение \*).

б) Указаніе руководствт, употребляемых вт Училищть, но не указанных вт установленной программть.

Хотя въ отчетномъ году новыя программы введены были полностью въ первомъ и во второмъ классъ, а въ остальныхъ классахъ только по твиъ предметамъ, преподавание которыхъ начиналось или продолжалось въ томъ или другомъ влассв, напр., во II и III класст по географіи, въ IV и V по гражданской исторіє: однакожъ новые учебники введены, почти во всехъ классахъ и ин всемъ предметамъ. Прежніе учебники оставались только въ техз случаяхъ, когда въ томъ или другомъ классъ продолжалось прохождение взвестного предмета, начатое въ классе предыдущемъ или повторялся предметь, пройденный въ какомъ-либо изъ предыдущихъ влассовъ. Такъ, по русскому языку въ III влассъ этвмологія заканчивалась по учебнику Кирпичникова, потому что ве этому учебнику начато прохождение ея въ 1898/е учебномъ году въ I класст и продолжалось въ 1896/г г. во II класст; по тому же учебнику Киринчникова повторялись въ VI влассъ этимологія в синтаксисъ, потому что по нему воспитанницы этого власса преходили русскую грамматику въ низшихъ классахъ; космографія въ VI влассъ проходилась по прежнему учебнику Аригейма, потом

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" № 2, за 1899 г.

что воспитанницы этого власса проходили географію въ предыдущих влассахъ по прежней программ'в и прежнить учебникамъ, всл'алствіе чего въ VI класс'в должны были проходить географію Россійской Имперіи полностью.

#### в) Программы преподаванія учебных предметовъ.

Преподавание учебныхъ предметовъ въ отчетномъ году велось отчасти по новымъ программамъ, отчасти по старымъ, именно: новыя программы примънялись полностью только въ приготовительномъ, первомъ и во второмъ классахъ, а въ остальныхъ классахъ эти программы введены были только по тёмъ предметамъ, изучение которыхъ начиналось въ данномъ классъ или продолжалось отъ предыдущаго власса, --остальные же предметы проходились по старымъ программамъ, приложеннымъ въ Высочайше утвержденному 20 сентибря 1868 г. Уставу Епархіальныхъ Жепскихъ Училищъ. Въ частности программы преподаванія въ отчетномъ году были сліздующів: аа) по Закону Божію-въ приготовительномъ влассь изучались общеупотребительный молитвы и все прочес, указанное въ новой Синодальной програмиь; въ І классь проходилась Священная Исторія Ветхаго Завъта; во II влассъ Священная Исторія Новаго Завъта: въ III классъ Священная Исторія Новаго Завъта; въ IV влассъ первая часть пространнаго Катихизиса; въ V классъ вторан в третьи части пространнаго Катихизиса и церковный уставъ съ объяснениемъ Богослужения, въ VI влассъ вся история церкви; бб) по русскому языку-въ приготовительномъ классв чтеніе по-русски и въ связи съ нимъ, по вопросамъ, ознакомление съ простымъ предложениемъ и его главными членами и главивищими правилами ореографін, а также заучиваніе стихотвореній и прозаическихъ отрывновъ; въ І плассв этимологія въ томъ же объемъ, какъ указано въ новой программъ; во П классъ окончание этимологіи; въ ПІ классь повтореніе всей этимологіп въ систематическомъ порядкъ и продолжение спитавсиса до соединения предложеній по способу сочиненія; въ ІУ класст предложенія сочиненныя, періоды и первая часть теорія словесности до разсужденія; въ У классь окончаніе теоріи словесности и повтореніе всего курса этого предмета; въ VI классь исторія русской литературы в повтореніе свитавсиса; по церковно-славянскому языку --- въ приготовительномъ классъ чтеніе по-славянски, въ I классъ то же упражнение въ чтения и изучение славянского алфавита, сравнительно съ русскимъ, титлъ, надстрочныхъ и строчныхъ

знаковъ и числоваго значенія славянскихъ буквъ; во II влассі склоненіе именъ существительныхъ, містоименій, числительнихъ, прилагательныхъ, степени сравненія ихъ; въ IV влассъ изученіе всей славянской этимологін; въ У классв повтореніе этимологів и ознакомленіе, практически, при подробномъ разборт и перевод съ славянскаго изыка на русскій, съ главитипин особенностич славинскаго синтаксиса, и) по ариометикъ-къ приготовительномъ влассъ умственныя упражненія въ производствъ дъйствій надъ цельми числами въ пределахъ первой сотни, нумерація до милліона и ознакомленіе съ употребительнайшими марами; въ 1 классъ начала систематического курса ариометики и письменно четыре действін надъ отвлеченными числами; во ІІ влассь составныя вменованныя числа в попятіе о единицахъ различных мфръ; въ III влассь о дълителихъ, нахождение наименьшаго вратнаго и наибольшаго делителя и проч. и четыре действія съ дробями; въ IV классъ десятичныя дроби, отношенія и пропорціи в простое тройное правило; въ У классъ сложное тройное правило правила процентовъ, товарищества, смъшенія в повтореніе систематическаго курса ариометики, дд) по геометріи—въ VI классъ. по новой программъ, объ основныхъ геометрическихъ помитихъ о линіяхъ треугольнивахъ и многоугольнивахъ, о вругъ, и проч. ее) по физикъ-въ У влассв пройдены, по новой программв, предварительныя понятія о жидкостяхь, газахь и теплородь; въ VI влассв, по новой программв, о свлахъ, звукъ, гальванизиъ в проч. жж) по космографіи-въ VI классь, по старой програмив, вся математическая географія, по учебнику Арнгейна, 33) по географіи-въ II влассь, по новой програмив, математь. ческам и физическам географія и краткій обворъ Россійской Имперів, въ III классь по новой программь, географія Азів, Афрака. Америки и Австраліи, въ IV классь, по старой программь, географія тіхъ же странъ съ колоніями европейцевъ; въ У влассі, по старой программ'в, Европа, въ VI власс'в, по старой программ'в. Россійская Имперія, ии) по Гражданской исторіи—въ IV влассь. по новой программъ, древняя исторія; въ У классъ, по новой программъ, русская исторія до воцаренія дома Романовыхъ и изъ всеобщей исторів отъ паденія Западной Римской Имперів до эпохи взобр'єтеній в открытій; въ VI классі, по старой программі, изъ Русской Исторія отъ воцаренія дома Романовыхъ до Александра І-го; изъ всеобщей исторів оть эпохи изобрітеній и открытій до объединенія Германів; іі) по дидактикь-въ У влассь изъ методики пройдено обу-

ченіе грамоть и счисленію; въ VI классь-общая дидактика и изъ методики; преподавание Зякона Божия, обучение изнию, чистописанію, исторін и географій и исторія русской начальной школы; кк) по церковному пънію-въ приготовительномъ классъ - предварительныя голосовыя упражнения и пъние съ голоса, въ унисонъ, общеупотребительныхъ молитвъ; въ 1 классъ ознакомленіе съ квадратною нотою, изученіе по этой ноті всей гаммы съ упражненіями, по учебнику Рижскаго в изъ всенощнаго бавнія пініе, въ унисонъ, 1 и 2 гласовъ на "Господи воззвахъ" и на "Богъ l'осподь" со стихирами и тропарами; во ІІ класст изученіе по учебнику Ражскаго верхняго в нажваго тетракордовъсъ украшеніями, изученіе изъ всенощнаго бдінія "Благослови, душе моя, Господа", "Блаженъ Мужъ", "Господи воззвахъ" и "Богъ Господь" всехъ гласовъ; пеніе на два и на три голоса простейшихъ по мелодіи пъспопъній изъ литургія и всенощнаго бавнія; въ III классъ ознакомленіе съ круглою ногою, изученіе разныхъ родовъ ратма и мажорныхъ гаммъ съ первыми двумя знавами; пъніе на четыре голоса по круглой ноть; въ IV классь пъніе на четыре голоса всего осьмогласія церковнаго, изученіе минорныхъ гаммъ и пріемовъ задаванія тона; въ V и VI классахъ большан часть уроковъ посвящалась на приготовление воспитанницъ въ пънію въ церкви; на остальныхъ урокахъ изучались гаммы съ тремя знавами, повторилась теорія музыки и сообщались правила преподаванія перковнаго пінія въ пародныхъ школахъ.

## Епархіальныя извъщенія.

Помощникъ Благочинато 1 округа Старобъльскаго увзда, священникъ Николаевской церкви, города Старобъльска, Петръ *Торанский*, утвержденъ въ должности Благочинато 1 округа, того же увзда.

- Священники: Рождество-Богородичной церкви с. Алексвевки, Сумскаго увзда, Георгій Золотарево, Георгіевской церкви села Баловода, Сумскаго увзда, Константинъ Сперанскій, награждены набедренниками.
- Студентъ Харьковской Духовной Семинаріи, Иванъ *Панкратьсевъ*, опредъленъ на священническое мъсто при церкви слоб. Нижияго Бурлучка Волчанскаго убъда.
- Исаломицивъ Рождество-Богородичной церкви с. Великой Камышевахи, Изюмскаго уйзда, Павель Поповъ, согласно его прошению, уволенъ за штатъ, по бользии, а на его ивсто опредъленъ исиравляющинъ должность псаломицика Оедоръ Поповъ.

- На праздное псалонщицие и всто въ Рождество-Богородичной первы города Сунъ опредвленъ безивстный псалонщинь, Госифь Поздилкова.
- Сынъ псаломщика, Данінлъ Шелоковскій, допущенъ къ исправленію должности исаломщика при Николаевской церкви, слоб. Богодаровой, Старобъльскаго увзда.
- Церковные старосты: г. Изюма Крестовоздвиженской церкви, купецъ-Евграфъ Маршика, Успенской церкви, слоб. Борвенчовой, Изюмскаго уйзда, крестъянинъ Захарій Ищенко и Іосифо-Обручницкой церкви слоб. Мечебиловой, того же уйзда, крестъянинъ Артемій Носа, согласно ходатайству Епархіальнаго Начальства, за усердную и полезную службу ихъ, Всемилостивійше 6 декабри 1898 г. награждены медалями съ надписью "за усердіе", для ношенія на шей: Маршикъ—золотой, на Станиславской лентъ, а Ищенко и Носъ—серебряными, на такой же лентъ.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Петро-Павловской церкви г. Бълополья, Сунского увзда, крестьявниъ Спирадонъ Зартоцкій. Пророко-Ильниской церкви хутора Андреевскаго, Лебединскаго уъзда, крестьянинъ Іоаннъ Григоръевъ; церковный староста Троицкой церкви, города Лебедина, купецъ Константинъ Стегиенко, согласно прошенію, уволенъ отъ завимаемой должности.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Высочаймая милость голодающимь.—Діятельность съйздовъ духовенства.—Статистическія данныя объ образовательномъ цензіз духовенства.—Новое правосдавное братство.—Достойная вивманія діятельность приходскаго братства.—Общество распространенія религіозно-нравственнаго просвіщенія.—Православныя училища въ прибалтійскомъ краіз.—Чрезвычайный сеймъ представителей финскаго народа.

Нужды потерпівшаго отъ неурожая населенія вновь обратили на себя милостивое вниманіе Государя Императора. Его Величеству благоугодно было пожертвовать въ кассу главнаго управленія Общества Краснаго Креста милліонъ рублей для помощи крестьянамъ стісненнымъ въ средствахъ, вслідствіе недорода въ 1898 году. Сообщая объ этомъ, «Моск. Від.» пишуть слідующее: "Это новый трогательный акть Высочайшаго великодушія и неустанныхъ заботъ о крестьянскомъ населеніи Россіи, новое свидітельство того, что съ высоты престола Монархъ чутко и внимательно относится къ народнымъ нуждамъ и своевременно приходить къ нимъ на помощь. Каковы бы ни были разміры недорода постигшаго въ прошломъ году нісколько ублаовъ, какъ бы ни была обострена въ нихъ нужда, но помощь частная, общест-

венная и правительственная дёлають свое дёло, избавляя біздногу отъ несчастья. Щедрое пожертвование Его Величества, уже вторичное на этотъ предметъ и болъе значительное по сравненію съ первымъ, дастъ усвленную матеріальную помощь стесненнымъ крестьянамъ и несомивнио подниметь ихъ благосостояніе на значительную высоту. Но помимо матеріальной стороны, пожертвованіе милліона рублей имфеть несоизмфримо высокое значеніе въ смыслъ вравственномъ. Оно велико по сопровождающимъ его . чувствамъ, служа еще разъ доказательствомъ для всехъ Русскихъ людей, что отзывчивое сердце Возлюбленнаго нашего Монарка бъется всегдя въ унисонъ съ милліонами народныхъ сердецъ, Ему беззавѣтно преданныхъ. Щедрый Царскій даръ говорить о томъ трогательномъ единеніи Цари и Россіи, Власти и народа, о которомъ другія страны могуть только мечтать, и которое живо чувствуется у насъ въ минуты высовихъ подъемовъ духа въ дълакъ общенародныхъ, общегосударственныхъ. Всв національности входящія въ составъ Россін, всь сословін, люди саныхъ разнообразныхъ убъжденій, отнеслись одинаково восторженно въ высокому проявленію любии Монарха въ Своему народу, и этимъ единеніемъ свидетельствують о силь того величія, которымь обладаеть Царскан милость, и о томъ значеній ен, которое способствуеть укръпленію въ сердцахъ върноподданныхъ преданности къ Престолу, любви другъ другу, сознанія общности интересовъ и чувствъ".

- Последніе съезды депутатовъ духовенства, миссіонеровъ, наблюдателей церковныхъ школъ и другихъ служащихъ по духовному ведомству приняля, по словамъ «Цер. Вест.», несколько весьма существенныхъ решеній по епархіальнымъ деламъ. Съёздъ миссіонеровъ самарской епархів, между прочимъ, ради большаго расположенія раскольниковь къ церковнымъ школамъ, на основаніи указаній опыта, призналь полезнымь-торжественное отправленіе молитвы въ школъ священникомъ, по возможности въ епитрахили, и, если свищенникъ находить возможнымъ, то съ исполненіемъ тавъ называемаго седмипоклоннаго начала, и истовое и правильное изображение врестнаго знамения не только свищениикомъ, во в всеми учениками школы. Бывшій въ Одессь об'яздъ председателей отделеній епархівльнаго училищнаго совета п наблюдателей церковныхъ школъ вновь поручиль особой коммиссін составеть къ будущему съвзду обстоительный докладъ о введенів всеобщаго обученія въ епархіи. Събадь наблюдателей школь костромской спархів приняль н'есколько полевныхь мерь для улучшенія постановки школь грамоты. Съёздь духовенства богучарскаго увзда, разсуждая о средствахъ въ обезпечению церковныхъ школь, решель ходатайствовать: о вземанія въ пользу піколь 1/2 діавонскихъ доходовъ съ причтовъ приходовъ, гдф по щтату положенъ діаконъ, но его ніть, о разрішенів увеличить взнось оть церквей, вивсто 1/2 коп., до 1 коп. съ приходской души, и о разръшени расходовать изъ церковныхъ суммъ на улучшение школьныхъ зданів отъ 200 до 300 р. Събадъ депутатовъ ставропольскаго епархіальнаго духовенства проселъ епархіяльнаго преосвищеннаго ходатайствовать предъ Св. Синодомъ объ ускореніи діла по утвержденію устава о пожарномъ ванеталъ ставропольского духовенства. Уфимскій епархімльный съйздъ вновь призналь настоятельно необходимымъ отврыть епархіальный свічной заводь, позаимствовавь на этоть предметь нужную сумму, въ количествъ 120,000 р., изъ церковныхъ кавиталовъ, которыхъ имъется до 400,000 р., съ уплатою  $^{0}/_{0}$  на заимствованный вапиталь. Симбирскій епарх, съёздь, заслушавь сообщеніе о томъ, что Св. Синодомъ не отвазано въ ходатайствь о постройкъ новыхъ зданій для симбирской семинаріи в выражено лешь желаніе относительно объединенія казеннаго общежитія сь епархіальнымъ подъ условіемъ отпуска на устройство объединеннаго общежитія изъ епархіальныхъ средствъ 60 тыс. рублей, выразиль свое согласіе на такое объединеніе на указанномъ условін, но съ тъмъ, между прочимъ, чтобы въ дальнъйшемъ расходы по солержанію семинарскихъ зданій были приняты на синодальныя средства, въ виду скудости средствъ церввей епархіи.

- Въ виду не прекращающихся толковъ о недостаточной по мъстамъ степени образованія членовъ православныхъ причтовъ в въ виду вообще интереса, какой представляеть нына вопросъ объ образования духовенства, призваннаго быть главнымъ руковолителемъ народнаго просвещения, въ саратовской епархив, признано своевременнымъ и нужнымъ-сообщить въ мъстномъ епархілысмональном вынам дифровыя данныя объ образовательном выпоры выпор цензв наличныхъ членовъ причтовъ этой епархіи. Такія свытьнія даны въ «Сарат. Еп. Въд.» нова относительно городского духовенства епархів. Изъ этихъ сведеній, относящихся въ времени ю 1 октября прошлаго года, оказывается, что всв городскіе священники и протојерен, за исключенјемъ лишь 10 человъкъ, изъ которыхъ половина все-таки училась въ среднихъ классахъ семенарін, обладають полнымъ богословскимъ образованіемъ, причемъ 20 человъть изъ нихъ даже высшимъ; почти 1/2 діавоновъ (изъ

67-20) также съ полнымъ богословскимъ образованиемъ, а изъ остальныхъ-18 учились въ духовной семинаріи, 7 кончили полный курсь духовнаго училища и 5, можно сказать, съ среднямъ свътскить образованиемъ (окончили курсь: 1 учительского института, 3 учительской семинарів и 1 саратовскаго александровскаго ремесленнаго училища), в болъе 1/4 (изъ 98-26) городскихъ псаломіциковъ также окончили полный курсь семинаріи, 25 учились въ ней, 16 окончили курсъ дук. училища и 5 съ свътскимъ образованіемъ (1 изъ 4 класса гвинавіи, 2 окончили курсъ учит. семинарів, 2-ремесленное училище и 1-3-хъ классное городское учвлище) и лишь остальное духовоиство съ низшимъ (51 человъвъ) и домашнимъ (12 человъвъ) образованиемъ. Нельзя не пожелать, замівчаеть по этому поводу «Цер. Вівст.», чтобы собраніе и опубликованіе статистических сведжній по указанному предмету, провзведенное въ саратовской епархів, было провзведено и во встав енархінать. Желательно это въ виду значительной пользы предпріятія во многихъ отношеніяхъ, я прежде всего въ томъ, что сообщение такихъ свъдъний о всемъ нашемъ дуковенствъ, какъ можно предполагать, оправдало бы тоть благопріятный взглядь на образованіе духовенства, который послужиль основаніемь для предоставленія ему блежайшаго завідыванія дівломъ народнаго образованія. Во всякомъ случав, эти свідівнія, вмісті съ статистическими данными о членахъ причтовъ, занимающихся обученіемъ въ дерковныхъ школахъ, дали бы болье твердую почву для сужденій о пригодности дуковенства въ этому ділу, а равно в вообще о способности его выполнить тв многочисленныя и разнообразныя требованія, которыя нынів къ нему предъявляются. Въ частности, указанным сведения дали бы возможность судить съ большею увъренностью и о причинахъ того, почему спархівльные журналы, которые могли бы быть весьма полезною силою въ устроенін містяріхь спархіальныхь діль и церковной жизни и которые во всикомъ случав должны быть органами духовенства, вообще пока въ недостаточной мере являются такими органами, и почему въ большей части ихъ въ столь слабой степени отражается епаркіальная живнь, -- обстоятельство, на которое чаще и чаще указываеть и ивстная духовная печать.

— По словамъ «Моск. Въд.», оффиціально открыто православное Эстонское Братство. Братство посвящено намяти одного изъ борповъ за православіе въ Эстонскомъ крат, именно священно-мученика Исидора Юрьевскаго, который въ 1472 году пострадалъ за православіе, будучи вийстй со своими прихожанами, въ числі 72 человінь, утоплень німцами въ річной проруби въ праздникь Крещенія за то, что совершаль обрядь водосвятія. Поэтому Братство называется Исидоровскимь, вийеть хорургвь и вкону названнаго свитаго. Главною своею цілью Братство поставило постройку собственнаго храма, устройство библіотеки и помощь школі. Въ члены Совіта братства, между прочимь, избраны все дінтели Общества распространенія религіознаго правственнаго просвіщенія.— Общества, знаменитаго своею просвітительною дінтельностім в постройкой трехь храмовь въ самое короткое время.

- Среди приходскихъ братствъ, Вологодское братство при Благовъщенской городской церкви обращаеть на себя внимание своей дъятельностію. Вступивъ въ третій годъ своего существоваія, братство, по слованъ «Волог. Еп. Въд.», имъло цълію обязаніе нуждающимся не только матеріальной, но и духовно-правственной пользы. Съ этою целію еженедельно по средамъ въ названной церкви совершалась поздния литургія, за которою провзносильсь поученія и бесіды и молебствіе съ акавистомъ Божіей Матеры. причемъ въ праздничные дни раздавались молящимся Тронцкіе листки и брошюры религіозно-нравственнаго содержанія. Матеріальная помощь выражалась въ единовременныхъ п ежемъсячныхъ пособіямъ, изъ нихъ самое меньшее равнялось 90 коп., на покупку валенокъ для больной женщины, а большее-52 рублямъвыданныхъ единовременно. Ежемъсячныя пособія пе превышали 3 рублей. Второй годъ существованія братства ознаменовалси открытіемъ одноклассной церковно-приходской женской школы. При отсутствів достаточныхъ средствъ въ кассф братства, это возможно было сделать только благодаря особому сочувствію братчиковъ. Такъ, протојерей Благовъщенской церкви о. В. Сиземскій далъ для школы помъщение въ своемъ домъ. Учительнитей слъдалась его дочь, не вземан за свой трудъ никакой платы. Само братство приняло на себя устройство классной мебели и пополнение класса vчебными предметами. Учащихся было 24, изъ нихъ-22 дъвочки в 2 мальчика. Двительность братства нашла для себя живое сочувствіе среди містинго населенія. Отдільным лиця обязывали братству разнообразную помощь и поддержку, такъ, напримъръ, одинъ изъ городскихъ врачей предоставиль для братства постоянную кровать въ своей больниць, другой жертвователь-мысто въ въ богадъльнъ и т. п. Матеріальныя средства братства пока еще

не очень велике—2,352 руб. 56 к.; изъ нихъ на выдачу пособій израсходовано 179 р. 39 к. и на устройство школы—107 р. 87 к. Канцелярскіе расходы выразвлись въ небольшой сумив—9 р. 5 к. Всего оставалось въ кассв братства къ 8 сентября 1898 года 2,056 р. 25 к., изъ которыхъ, согласно уставу братства, 1,909 рублей составляли неприкосновенный капиталъ, а 147 руб. 25 к.— запасной. Отрадно видёть постепенное развитіе братской двятельноств, начатой въ самыхъ скромныхъ и незамётныхъ размёрахъ.

- 2 февраля, при громадномъ стеченін народа (болье 2,000 чел.) въ Петербургв, по сообщению «Моск. Въд.», состоялось годичное собраніе Общества распространенія рельгіовно-правственнаго просивщенія въ дукв Православной Церкви. Предсвдатель совета Общества, протојерей Ф. Н. Орнатскій, доложелъ присутствовавшимъ о только-что последовавшей, въ 29 день января, Высочайшей милости къ Обществу. По всеподданнъйшему докладу министра Финансовъ Государь Императоръ повельть соизволилъ отпустить изъ средствъ Государственнаго Казначейства 5.000 рублей на покрытіе расходовь Общества по устройству отврытаго третьяго храма Общества, на Выборгской стороне, въ местности, населенной фабричнымъ людомъ и вместе съ темъ удаленной отъ приходскихъ церквей. Изъ прочитаннаго отчета за истекцій восемнадцатый годъ существованія видно, что Общество въ минувшемъ году вийло поступленій 56.875 р. 54 к., въ томъ числи отъ трехъ общественныхъ храмовъ поступило 50.000 руб. и членскихъ взносовъ было 4.085 р.; израсходовано за годъ было 68.813 р. 50 к. и осталось на 1 января 1899 года 6.779 р. 40 к. Число членовъ на 1 января 1899 года составляло 1.100 человътъ. Главная цель Общества-распространение среди народа ясныхъ понятій о Церкви, выполнялась путемъ релвгіозно-правственныхъ бестав съ народомъ въ 50 ичнитахъ столицы; за годъ было произнесено 3.733 бесёды, посетителей на нихъ перебывало свыше 1.500.000 человъть. Общество содержить 3 библютеви и 3 киежные склада, учредело два братства трезвости, одно ири своей церкви, у Варшавскаго вакзала, и другое при новой церкви, на Выборгской сторонъ. При церкви у Варшавскаго вокзала содержится школа на 152 учащихся, для той же целе Общество купило домъ на Стремянной улицъ, гдъ также будутъ устроены школа, читальня и библіотека.

— «Православныя народныя училища въ Прибалтійскихъ губерніяхъ, какъ видно изъ только-что появившагося отчета, находились въ 1897-1898 учебномъ году въ такомъ положении. Всего вивлось 487 православныхъ школь, въ томъ числе приходскихъ авухилассных 12, одновлассных 195, вспомогательных 280. Вы этихъ шиолахъ обучались 11.641 мальчить и 6.366 левочекъ, въ томъ числь православныхъ 13.357, лютеранъ 4.058 и т. д. Такое значительное число учениковь-лютеранъ въ православной школі, несмотря на то, что повсемъстно нитются школы лютеранскія, лостойно вниманія. Больше всего православних школь въ Лифляниской губернін, я именно 372, въ Курляндской-46 школь в въ Эстлиндской - 69. Число лютеранъ въ православныхъ школахъ особенно значительно въ Курляндской губерній, гдѣ на 992 православныхъ ученика приходится 951 лютеранинъ. Курсъ въ православныхъ школахъ обончили 2.152 учащихся. Отчеть свидътельствуеть, что состояние приходскихъ школъ должно быть признано л овлетворительнымъ, а состояніе вспомогательныхъ школъ съ каждымъ годомъ улучшается. «Прав. Віст.».

- 12 января состоялся въ Гельсингфорсъ чрезвычайный сеймъ представителей финскаго народа. Въ Высочайшей Государи Императора ръчи земскимъ чинамъ, прочитанной при открытіи сейма отъ Августвишаго Имени финландскимъ генералъ-губернаторомъ, генералъ-альютантомъ Бобриковымъ, после указанія на то, что "Финляндія, нераздільно соединенняя съ имперіею, состоя поль вровомъ и защитою всего россійскаго государства не имветь нужлы въ обособленномъ отъ русской армін войскі, я что "Уставъ о вониской въ ней повинности долженъ поэтому быть согласованъ съ дъйствующемъ въ имперіи уставомъ, было выражено, что лля согласованія вновь вводимаго устава, по возножности, и съ м'естными особенностими кран, признано соотвътственнымъ проектъ устава, вмёсть съ основными началами положенія объ устройстві и управленіи финскихъ войскъ, передать на предварительное обсуждение сейма, "въ твердой увъренности, что земские чины въ точности исполнять возлагаемое на нихъ поручение и темъ оправдають Монаршее нь немъ довърје". Чрезъ нъсколько дней послъ открытія сейма было обнародовано въ Гельспигфорсъ Высочайшее новельніе объ обязательномъ знанін государственнаго русскаго языка финлиндскими сенаторами и губернаторами и вообще высшими административными лицами края. Согласно телеграмив изъ Гельсингфорса, все русское населеніе восторженно прив'ятствовало это распораженіе, какъ прочный залогь блага края в теснейшаго «Перк. Въсти» единенія его съ выперіей.

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

# РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

#### ДЛЯ ЛИЦЪ СЕЛЬСКАГО ДУХОВЕНСТВА

Годовое изданіє *Русскаго Въстиника*, состоящее язъ 12 книгъ, отъ 27 до 30 печатныхъ листовъ въ каждой книгъ, лицамъ сельскаго духовенства будетъ высылаться за десять рублей (виъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать по одному рублю въ мъсяцъ въ течение десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресъ журнала *Русскій Въстника*: Москва, Малая Динтровка, д. № 29. Редакторъ-Издатель *М. М. Каткова*.

# ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

# Харьковекаго Общества последователей гомеопатіи.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатіи. Домашнія аптечки. Прейсъ-Куранть высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начале нодиненаго года—1-го Января стараго стиля. Болве важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходить дважды въ мъсяцъ, --каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная ціна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылной. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургь. Редакція "Церковнаго Въстинка"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Bb Amepurt: America, New York, City. 823 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

### Вольной сечейный илинострированный и литературный журналь

# ЖИВОПИСНОЕ ОВОЗРВНІЕ

ШЕСТЬДЕСЯТЪ ЧЕТВЕРТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

Издаваемый Спб. Акціон. Общ. печатнаго діз ИЗДАТЕЛЬ.

подъ редакцією извъстнаго писателя А. К. ШЕЛЛЕРА (А. МИХАЙЛОВА).

Съ 1-го января 1897 года изданіе журнала "Живописное Обовртние" перешло въ собственность Спб. Акціонернаго Общества печатнаго діль ИЗДАТЕЛЬ. Приступан въ дальнъйшему издательству журнала "Живописно-Обозрвніе", Правленіе Общества издатель употребило всв зависящія отъ него уснлін, чтобы въ 1898 году журналь Живописное обозраніе отвачаль современным требованіямъ большого художественно-литературнаго журнала, какія предъявляются лучшимъ заграничнымъ изданіямъ этого рода. Въ литературномъ отділа журвала Живописное обозраніе ет 1898 году были поміщени больші оригивальныя про-изведенія, романи Велякій старикт В. И. Ненпровича-Данченко, На стверз Д. П. Муравлина (ви Голицына, Особый міръ В. А. Рышкова, Полая вода А. И. Лемана, Побъдители З. Н. Гиппіусь, Наслъдство А. М. Оедорова, не считам мелкихъ по размърамъ повъстей и разсказовъ. Изъ пностранияхъ романовъ журналъ своевременно далъ переводы Парижъ Э. Золя, Опора семъи А. Доле, Арахиен I. Эберса и др. Въ наступающемъ 1899 году будугъ приложены Цравленіемъ и Редакціей все силы къ тому, чтобы еще более улучшить и оживить журналь какь вы художественномъ, такь и вы дитературномъ отношенияхъ, что возможно только изданію, ямівющему вь своемъ распоряженія, кромі патидесятя двухъ объемистыхъ по формату в числу листовъ еженедъльныхъ нумеровъ, емдибиациать внигь формата большихь ежембенчикь журналовь. Вь 1899 г. журна в Живописное Обозрѣніе, не возвышая подписной півны, дасть гг. подписчикамь

#### Два самостоятельныхъ литературныхъ изданія:

1) еженед вльный семейный художественно-литературный журналь.

52 издострированных нумера изящной литератури исключительно известных русских и иностранных писттелей. Кажцый нумерь состоить, въ общемъ, изъ 2½-3-хъ листовъ большого формата, отпечатанныхъ на роскошной бълй бумагъ съ 7—10 рисунками. При нумерахъ журнала, межуу прочицъ, въ теченіе года выдается: 1. 12 нумеровъ Парижскихъ новъйшихъ модъ съ рисунками.—2. 12 раскрашенныхъ картинъ (модние дамскіе костомы и рукоцълія).—3. Рисунки для вышники бъля, платьевъ и костомовъ—шерстью, шнурками, шелкомъ, золотомъ и проч.—4. 12 выкроекъ въ натуральную величину —5. Расунки для выпиливанія оригинальные разныхъ изящныхъ предметовъ, полезних въ хозяйствъ.—6. 12 новъйшихъ музикальныхъ пьесъ: романси, танцы и проч.—7. Стънной календарь, отпечатанный цвътными красками. 2) ещемъсяное литературное приложеніе Двънадцать большихъ томовъ. Подписная годовая цвна прежняя на годъ съ дост. по Пиперіи 8 р.—Безъ доставка въ Сиб. 7 р.—въ Москвъ 7 р. 75 в. На полгода съ доставкою по Имперіи 4 р.—На тря мъсяца 2 р.—Загранниу: на голь—16 р. Разсрочка взносовъ на другіе сроки допускается, но по соглашенію съ главною конторою.

Главная контора журнала; СПБ., Невскій просп., д. № 68—40.

# листокъ

ЛЛЯ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

हर्किक स्थापन स्यापन स्थापन स्यापन स्थापन स्थापन

Содержаніе. Высочайшая награда.—Высочайшая отмътка.—Отчеть о лѣтнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 г. (окончаніе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямъ за 1897/9« учебный годъ (продолженіе).—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

### Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему довладу Кавалерской думы ордена святаго Владиміра, Всемилостивъйше соизволилъ въ 22-й день сентября 1898 года, ножаловать кавалеромъ сего ордена 4-й степени врача при Харьковской Духовной Семинарів, статскаго совътника, Евтихін Ностенно, за безпорочную 35-тильтнюю выслугу въ классныхъ чинахъ.

#### Высочайшая отмътка.

Отъ Высовопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго в Актырскаго поступило въ Оберъ-Прокурору Святъйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что въ память о въ Бозъ почившемъ Государъ Императоръ Александръ III потомственный почетный гражданинъ Михаилъ Клеменовъ пожертвовалъ въ Маріе-Магдалининскую церковь Харьковскаго Института благородныхъ дъвицъ полныя священническое и діаконское облаченія изъ серебряной парчи, стоимостію 275 рублей.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженіяхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, во 2-й день января 1899 года, благоугодно было Собственноручно начертать: "Прочелъ съ удовольствіемъ".

Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьковів въ 1898 году.

(Окончаніе \*).

### ІХ. Поведеніе слушателей курсовъ.

Къ учебнымъ занятіямъ почти всѣ слушатели курсовъ относились вполнѣ добросовѣство и усердно. На лекціи утреннія и вечернія, а также и на занятія по ремесламъ являлись своевременно и въ полномъ составѣ, во время лекцій не позволяли себѣ ни выходить изъ аудиторіи, ни заниматься какими либо посторонними дѣлами; большая часть слушателей вели запись лекціг почти по всѣмъ предметамъ.

Въ часы, свободные отъ занятій, которыхъ впрочемъ было очень мало, слушатели курсовъ вели себя очень скромно и въ этомъ отношеніи не заслуживають никакого упрека. Въ теченіе шестинедъльнаго пребыванія ихъ въ г. Харьковъ не было ни одного случая нарушенія вившняго порядка ни въ зданіяхъ Семинарів. ни виъ ихъ.

Вообще громадное большинство слушателей вурсовъ отличалось скромностію, усердіемъ къ дёлу и исполнительностію въ отношеніи къ требованіямъ дисциплины; особенно всёми этими качествами отличались учительницы, вслёдствіе чего занятія на курсахъ во все время ихъ продолженія вообще шли стройно, :-нергично, не прерываясь ни на одинъ часъ и безъ нарушенія порядка.

### Х. Помьщение слушателей курсовт и ихт содержание.

Внёшняя жизнь курсистовъ обставлена была всевозможными удобствами. Въ ихъ распоряжение для дневныхъ занятий была предоставлены въ семинарскомъ общежити три просторныхъ, частыхъ, свётлыхъ комнаты съ такимъ же корридоромъ, четыре спальныхъ комнаты, столовая, для лекцій отведенъ былъ прекрасный семинарскій залъ; для больныхъ учителей и занятий ремеслами — отдёльныя просторныя комнаты, ученическія занятныя въ главномъ семинарскомъ корпусъ. Учительницы еще съ большимъ удобствомъ размёщены были въ семинарской больницъ. Въ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 3, за 1899 годъ.

ихъ распоряженів находалась семинарская баня, а для прогуловъ—семинарскіе сады и все вообще обширное семинарское пом'ястье. Столъ курсистовъ, не заключая въ себъ никакихъ излишествъ и роскоши, былъ во все время курсовъ вполнъ исправнымъ, булучи приготовляемъ изъ св'єжаго и питательнаго матеріала. Об'ядъ ихъ всегда состоялъ изъ трехъ блюдъ и ужинъ изъ одного блюда. Кром'ъ того два раза въ день пили чай съ б'єльмъ хлібомъ.

Вслідствіе всіхъ этихъ благопріятныхъ гигіеническихъ условій здоровье курсистовъ было во все времи продолженіи курсовъ вполнів удовлетворительно. Только 4 учители боліли въ теченіе нівкотораго времени, но болізнь ихъ не иміла никакой связи съ пребываніемъ на курсахъ: у 2-хъ были нарывы на ногахъ, у одного нарывъ въ горлів, четвертый же довольно долго болізль желудкомъ, который онъ повидимому застудиль въ банів подъ холоднымъ душемъ.

Въ отношения учебныхъ занятій слушатели курсовъ находились тавже въ благопріятныхъ условіяхъ. Не говоря уже о томъ, что всф лекторы во все продолжение курсовъ, своимъ усердіемъ въ исполненів принятыхъ на себя обязанностей и готовностію удовлетворять всякое проявленіе любознательности и разъяснять всякое недоумъніе курсистовъ, всемърно старались содъйствовать успъху учебныхъ занятій, слушатели курсовъ въ достаточномъ количествъ были снабжены программами, всёми учебнивами и учебными пособіями, указанными въ программахъ, пріобрфтенными распорядительною коммиссіею; письменныя принадлежности, нотная бумага, принадлежности для уроковъ черченія и кройки, какъ то: готоциркули, угольники, линейки, резины и т. п., пріобратены были въ достаточномъ количества; въ ихъ распоряженів находился семинарскій физическій кабинеть, которымь они пользовались, подъ наблюденіемъ лектора, въ широкихъ разм'ьрахъ; въ ихъ распоряжение предоставлены были почти всё журналы духовные в свътскіе, находящіеся въ семпнарской библіотекъ п редавців журнала «В'вра и Разумъ», а также инструменты семинарскаго оркестра. Съ ихъ стороны требовалось только усердіе и желаніе пользоваться тіми средствами пополненія своихъ знаній. которыя выв охотно и съ полнымъ расположениемъ предлагались.

ХІ. Исполнение смыты по устройству курсовг.

На устройство курсовъ въ г. Харьковъ распорядительною коммиссіею получено отъ Училищнаго Совъта при Св. Синодъ.

7888 руб. 5 коп. По статьямъ сумма эта распредѣлилась такимъ образомъ: 1) на путевыя расходы учителямъ 3163 р. 5 к., 2) на содержание дома 400 руб., 3) на содержание учителей пищею в чаемъ—1875 руб., 4) на вознаграждение лекторовъ 1100 руб., 5) на вознаграждение членовъ распорядительной коммиссии 650 р., 6) на учебныя принадлежности и пособия—400 руб. и 7) на ме-

Смета эта приблизительно выдержана по всемъ статьимъ.

лочные и экстраординарные расходы-300 руб.

- 1) На путевые расходы курсистовъ отпущено 3163 руб. 5 коп., дъйствительно выдано 3146 р. 51 коп., менъе на 16 р. 54 коп. потому что неявявшемуся на курсы учителю Русаневичу не выдано 10 руб. 54 коп. и на 6 руб. выдано менъе на путевые расходы, вслъдствіе неявки полнаго количества учителей.
- 2) По содержанію пом'ященія для вурсистовъ и прислуги ассигновано 400 руб., израсходовано 497 руб. 29 коп., бол'я на 97 р. 29 коп. всл'ядствіе того, что 400 руб. на содержаніе дома недостаточно.
- 3) По содержанію курсистовъ пищею и часмъ ассигновано 1875 руб., израсходовано—1809 руб. 18 коп., менже на 65 руб. 82 коп., вследствіе того, что содержалось не 125, а 121 человекъ.
- 4) На вознагражденіе лекторовъ ассигновано было 1100 руб., дъйствительно израсходовано 1008 руб., менте на 92 руб. вслъдствіе того, что лекторъ по Закону Божію протоїерей Буткевичь читаль безплатно, а по сельскому хозяйству оказалось невозможнымъ найти опытнаго лектора.
- 5) На вознаграждение членовъ распорядительной коммиссии ассигновано в израсходовано 650 руб.
- 6) На учебники и учебныя пособія выслано 400 руб., израсходовано 411 р. 73 к., болже на 11 р. 73 коп.— Эта передержка произошла отъ того, что для занятій по токарному, столярному в переплетному ремеслу и кройкъ были взяты на прокать токарные станки и верстаки и покупались учебныя пособія, какъ то: сантиметры, ръзцы, резины, линейки и матеріаль для работь, всего на 65 р. 63 коп. п для уроковъ шънія брались на прокать музыкальные инструменты.

Всѣ вниги, пріобрѣтенныя распорядительною коминссіею, по распоряженію Училищнаго Совѣта при Св. Синодѣ, розданы слушателямъ курсовъ. Училищный Совѣтъ счелъ полезнымъ оставить только по одному экземпляру каждаго названія, а также учебныя

принадлежности, пріобрътенныя для уроковъ черченія и кройки, какъ то: готовальни, циркули, линейки, ръзцы, сантиметры и т. п.

7) На мелочные и экстраординарные расходы ассигновано 300 руб., израсходовано 365 руб. 34 коп., болье на 65 р. 34 к. Деньги по этой стать в расходовались главнымъ образомъ на устройство экскурсій въ Спасовъ Скитъ, Курнжскій монастырь, сельско-хозяйственную ферму, для каковой цёлп на один билеты для проёзда по жельзн. дорогь израсходовано свыше 200 руб.

И такъ по стт. 2, 6 и 7 перерасходовано 174 р. 36 коп., по стт. 1, 3 и 4-й сбереженій 174 р. 36 коп.; такимъ образомъ встрасходы по содержанію курсовъ покрыты полностію. Экономическій отчеть съ оправдательными документами при семъ прилагается.

### XII. О лицахъ, посыщавшихъ педагогические курсы.

Въ теченіе шестинедъльнаго срова курсы были посъщаемы лицами высокопоставленными и интересующимися дъломъ народнаго образованія.

Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященьйшій Амвросій, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, изволилъ 20 іюля посфтить вурсы. Въ этотъ день литургію въ Семинарской церкви совершалъ Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской. Посл'я литургій въ Семинарскомъ зал'я въ присутствій Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, Его Превосходительства г. Попечителя Харьковскаго учебнаго Овруга И. П. Хрущова, г. Харьковскаго вицегубернатора М. М. Осоргина, городскаго головы И. Т. Голенищева-Кутузова, директора народныхъ училищъ, представителей учебныхъ заведеній, членовъ Епархіальнаго Училищнаго Сов'єта и многихъ духовныхъ лицъ произнесена была річь Его Высокопреосвященства: по значеніи молятвы въ д'єл'є віры".

25 іюля Харьковскіе курсы посётиль Его Превосходительство, помощникь всероссійскаго наблюдателя церковныхь школь д. с. с. Павель Акимовичь Игнатовичь. Его Превосходительство посётиль лекців по Закону Божію и церковному пінію, предлагаль курсистамь пропіть догматики, Хвалите имя Господне, воскресные ирмосы подъ управленіемь самихь курсистовь, по указанію инспектора курсовь, бесідоваль сь учителями объ учебныхь ихъ занятіяхь, осмотрівль пом'ященія, занимаемыя курсистами, спальни, столовую, пом'ященіе учительниць, и 26 іюля приняль участіе вы по'яздкі вмісті сь курсистами въ Спасовъ Скить.

Въ числе посетителей курсовъ нужно отметить: членовъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета, Сухумскаго епархіальнаго паблюдателя священника В. Г. Ястребова, который жиль при курсахъ дней 10; членовъ убадныхъ отделеній Харьковской епархів п почти всёхъ убадныхъ наблюдателей Харьковской епархів.

Кром'в того, многіе свищенники Харьковской епархіи пос'вщали курсы и слушали лекців, читавшіяся на нихъ. Къ сожальнію свищенники, по обязанностимъ своего служенія, не могли оставаться для слушанія лекцій на продолжительное время и пос'вщали курсы только на короткій срокъ. Не мало также и св'єтскихъ лицъ интересующихся дівломъ народнаго образованія, посівщали курсы.

### XIII. Закрытіе курсовъ.

5-го августа въ среду закончены были учебныя занятія на курсахъ и 6 августа, по благословенію Его Высовопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, Архіепнскопа Харьковскаго и Актырскаго, согласно опредъленію Св. Синода отъ 17-19 мартя 1898 года за Ж 1005, состоялось закрытіе курсовъ. Въ этотъ день литургія въ семинарской церкви и послі нея благодарственный Господу Богу молебенъ совершены были инсиевторомъ курсовъ ректоромъ семинаріи протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослужении епархіальнаго наблюдателя Сухумской епархів, священника Василія Ястребова и духовника семпнарін при півніи общаго хора курсистовъ и учениковъ образцовой при семинаріи школы. Актъ начался п'вніемъ молитвы "Царю Небесный", послів которой слушателями курсовъ въ полномъ составъ стройно и величественно пропеть быль догматикь 6 гл. "Кто тебе не ублажить". По окончаній догматика инспекторомъ курсовъ прочитанъ былъ настоящій отчеть въ сокращенномъ видь. Затьмъ всьме курсистами пропъть быль догматикь 2 гл. "Прейде сънь законная", послъ вотораго инспекторъ курсовъ, отъ лица распорядительной коммиссів высказаль курсистамь благодарность за усердное отношеніе въ занятіямъ и просиль ихъ приложить тв сведенія, которыя получены ими во времи курсовъ, къ дълу развитія второклассныхъ школъ. Въ отвътъ на это одинъ изъ курсистовъ Владиміръ Прохоровъ, отъ лица своихъ товарищей, благодарилъ коммиссію и лекторовъ за заботы о нихъ въ теченіи шестинедъльнаго срока. Затьмъ пропъть быль гимнъ "Боже, Царя Храни" и пъніемъ "Достойно есть" актъ былъ оконченъ. На актъ присутствовале члены распорядительной коммиссіи, члены Училищнаго Совъта, лекторы, епархіальные и увздные наблюдатели и нвиоторые представители духовенства. Въ залъ, гдъ происходилъ актъ, были выставлены работы курсистовъ, по столярному, токарному и переплетному мастерствамъ, и кройкъ. 6 и 7 августа всъ слушатели курсовъ отбыли на мъсто своего служенія.

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{97}/98$  учебный годъ.

(Продолжение \*).

г) Распредъление письменных упражнений и степень достинаемых ими успъховъ.

Письменныя упражненія въ отчетномъ году состояли: аа) изт списыванія ст книги и диктовки, которыми въ приготовительномъ классь занималась учительница, а въ первыхъ четырехъ классахъвоспитательницы этихъ классовъ, въ назначенные для этого росписавіемъ уроковъ часы; бб) изг грамматических упражненій, классныхъ и домашнихъ, которыя велись преподавателями русскаго языка параллельно съ уроками грамматики и вв) изт сочинений, классныхъ и домашнихъ, которыя въ первыхъ трехъ классахъ назначались учителями русскаго языка, а въ остальныхъ классахъ преподавателями - Закона Божія, Гражданской Исторіи, географія и дидактиви. Сочиненія эти въ І, ІІ и отчасти въ ІІІ класст состояля изъ разсказовъ и описаній по даннымъ статьямъ, во второе полугодіе въ III класст и въ четвертомъ-изъ разсказовъ и описаній самостоятельныхъ, въ V и VI классахъ изъ тавихъ же самостоятельныхъ разсужденій. Каждое сочиненіе сопровождалось кратко валоженнымъ планомъ, который въ незшихъ классахъ вырабатывался предварительно въ классъ воспитанницами при помощи преподаватели, а въ III, IV, V и VI влассахъ составлился учащемися самостоятельно. Темы для сочиненій въ I и II влассахъ назначались самостоятельно преподавателями русскаго языка, которые избирали и время для классныхъ сочиненій и назначали сроки для сочиненій домашнихъ, руководясь только тёмъ правиломъ, чтобы последнія давались не мене одного раза въ месяць;

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 3, за 1899 г.

для III, IV, V и VI классовъ выборъ темъ и опредъление сроковъ для написания сочинений производились Совътомъ и утверждались Его Высокопреосвященствомъ. Въ продолжение отчетнаго года воспитанницы III класса написали 7 сочинений по русскому языку, 2 классныхъ и 5 домашнихъ: воспитанницы IV класса написали 7 сочинений,—1 классное и 6 домашнихъ—въ томъчислъ 3 сочинения по русскому, 1 по Закону Божію, 1 по географіи и 2 по исторіи; воспитанницы V класса написали 7 сочинений —одно классное и 6 домашнихъ,—въ томъчислъ 4 сочинени по русскому, 1 по Закону Божію, 1 по исторіи и 1 по географія; воспитанницы VI класса написали 7 сочиненій, 1 классное и 6 домашнихъ, въ томъчислъ 3 сочиненія по русскому языку, 1 по Закону Божію, 1 по исторіи, 1 по географіи и 1 по дидактикъ.

Кромъ увазанныхъ сочиненій, воспитанницы III, IV и V классовь составляли въ мъсяцъ по одному письменному ариометическому отвъту, въ которомъ подробно излагали весь ходъ ръшенія данной задачи.

Предъ устными испытаніями воспитанницами всіхъ классовь было написано по одной экзаменской экспромптовой письменной работь. Въ приготовительномъ, І и ІІ классахъ работы эти состояли изъ провърочной диктовки, въ ІІІ классъ изъ пересказа данной статьи, а въ остальныхъ классахъ изъ самостоятельныхъ сочиненій на данныя темы. Упражненія эти были прочитаны въ приготовительномъ, І, ІІ и ІІІ классахъ преподавателями русскаго языка въ этихъ классахъ; въ обоихъ отділеніяхъ ІV и V классовъ сочиненія были прочитаны также преподавателями русскаго языка, при чемъ каждый читалъ сочиненія чужого класса, а въ VI нормальномъ и VI параллельномъ классахъ—Инспекторомъ классовъ.

Баллы воспитанницъ по письменнымъ работамъ приготовительнаго I и II классовъ присоединялись учителями русскаго языса къ отмъткамъ за устные отвъты и изъ тъхъ и другихъ выволелись общіе баллы по этому предмету, двухмъсячные и годовис-Начиная же съ III класса, баллы письменныхъ упражненій по всъмъ предметамъ вносились Инспекторомъ классовъ въ особув въдомость, затъмъ изъ нихъ сдъланъ средній выводъ, сложенъ съ среднимъ выводомъ устныхъ отвътовъ по русскому языку и взъ этихъ двухъ выводовъ составленъ общій балъ по этому предмету.

Успъхи воспитанницъ по письменнымъ упражненіямъ въ отчет номъ году вообще можно признать удовлетворительными. Въ экзаменскихъ сочиненіяхъ выпускныхъ воспитанницъ грубыхъ грамматическихъ и ореографическихъ ошибокъ попадалось очень мало:

написаны эти сочиненія въ общемъ достаточно связно и посл'ядовательно, а сочиненія лучшихъ воспитанницъ оказались во вс'яхъ отношеніяхъ очень хорошими.

Въ среднемъ выводъ воспитанници старшихъ влассовъ, начиная съ III, получили по сочинениямъ слъдующие бяллы:

| III классъ (60 воспитанницъ).                   |     |                 |     |               |     |                                      |
|-------------------------------------------------|-----|-----------------|-----|---------------|-----|--------------------------------------|
| Баллъ                                           | 5   | получили        | •   | воспитанницы  |     | $3^{1}/s^{0}/0$                      |
|                                                 | 4   |                 | 19  |               | _   | $31^{2}/3^{0}/o$                     |
|                                                 | 3   | _               | 38  |               | _   | 631/30/0                             |
|                                                 | 2   |                 | 1   |               |     | 1 <sup>3</sup> /8 <sup>0</sup> /0    |
| Средні                                          | й   | баллъ всег      | ок  | jacca         |     | 311/80                               |
| IV нормальный классъ (47 воспитанницъ).         |     |                 |     |               |     |                                      |
|                                                 |     |                 |     | воспитанницы  |     | 834/4=0/0                            |
| _                                               | 4   | _               | 15  |               |     | 3148/470/0                           |
|                                                 | 3   |                 | 23  |               |     | 4844/470/0                           |
|                                                 | 2   |                 | 5   |               | _   | 1081/470/0                           |
| Средн                                           | iй  | баллъ всег      | o B | ласса         |     | 318/470 o                            |
| IV параллельный классь (48 воспитанниць).       |     |                 |     |               |     |                                      |
|                                                 |     |                 |     | воспитанницы  |     |                                      |
|                                                 | 4   | _               | 16  | _             |     | $33^{1}/s^{0}/o$                     |
|                                                 | 3   |                 | 21  |               | _   | 438/400                              |
|                                                 | 2   | -               | 8   | ·             | _   | $16^2/8^0/0$                         |
| Сред                                            | ній | баллъ вс        | ero | власса        |     | . 37/24.                             |
| V нормальный класс <b>ь (3</b> 7 воспитанниць). |     |                 |     |               |     |                                      |
| Балл                                            | ъ   | Поправодителя б | 1 4 | воспитанивцы  | плв | 1030/870/0                           |
|                                                 |     | 4 —             | 9   |               | _   | 2412/370/0                           |
|                                                 | ;   | 3 <b>—</b>      | 24  |               | _   | 63 <sup>9</sup> /37 <sup>0</sup> /0  |
| Сред                                            | Hië | і баллъ вс      | ero | класса        |     | 317/87.                              |
| V параллельный классъ (38 воспитанниць).        |     |                 |     |               |     |                                      |
| Балл                                            | ъ   | 5 получила      | a 1 | воспитанница, | BLB | 212/190 o                            |
| _                                               | 4   |                 | 11  |               |     | $28^{18}/19^{0}/o$                   |
|                                                 | 3   | _               | 23  |               |     | 6010/19                              |
|                                                 | 2   |                 | 3   | _             |     | $7^{17}/19^{0}/0$                    |
| Средній баллъ всего власса 3 <sup>5</sup> /19.  |     |                 |     |               |     |                                      |
| VI нормальный класс $s$ (49 воспитанниц $s$ ).  |     |                 |     |               |     |                                      |
| Балл                                            | ъ   | 5 получил       | и 3 | воспитанницы  | Bra | 6 <sup>6</sup> /79 <sup>0</sup> /0   |
|                                                 |     | 4 —             | 12  | -             |     | 24 <sup>94</sup> /49 <sup>0</sup> /0 |
| _                                               |     | 3 <del>-</del>  | 34  | . <del></del> | - 6 | 9 <sup>19</sup> /49 <sup>0</sup> /ა  |
| Сред                                            | Hii | й баллъ вс      | его | класса        | . 8 | 18/49.                               |

VI параллельный класст (53 воспитанницы).

Баллъ 5 не получили ни одна воспитанница

- 4 получила 7 воспитанницъ или 13<sup>11</sup>/ss<sup>0</sup>.0
- Средній баллъ всего власса. . . . 36/53.

Примичаніе. Въ эту вѣдомость вошли только тѣ воспитаннацы, которые представили всѣ или, по крайней мѣрѣ, большую часть годовыхъ сочиненій.

д) Продолжительность учебнаго года и время экзаменовъ.

Ученіе въ отчетномъ году началось 18 августа и окончилось І мая. Письменный экзаменъ воспитанницамъ всёхъ классовъ быль произведенъ 1 мая. Устные экзамены начались 2 мая и окончелись 4 іюня, а 7 іюня происходилъ торжественный актъ, которымъ закончился учебный годъ. Пріемные экзамены и переэкзаменовки произведены 10—12 августа 1898 года.

е) Число переведенных изъ класса въ классъ, число окончивших курсъ съ аттестатами, число оставленных на повторительный курсъ и число выбывшихъ изъ Училища по разнымъ причинамъ.

Къ началу учебнаго года состояло воспитанницъ: въ приготовительномъ классѣ—53, въ I нормальномъ—46, въ I параллельномъ—45, во II нормальномъ—44, во II параллельномъ—44, въ III классѣ—61, въ IV нормальномъ—48, въ IV параллельномъ классѣ—51, въ V нормальномъ—39, въ V параллельномъ—38, въ VI нормальномъ—49, въ VI параллельномъ—53; итого 571 восивтанцица.

Выбыло среди учебнаго года: изъ приготовительнаго класса 8 воспитанницъ (4 уволены по просьбъ родителей и 4 по неявкъ). изъ 1 нормальнаго класса—2 (объ уволены по просьбамъ родителей), изъ I параллельнаго класса—3 (по просьбъ родителей), изъ II параллельнаго—3 (одна уволена по просьбъ родителей, 1 по неявкъ въ Училищъ и 1 умерла), изъ III класса—1 (уволена по просьбъ родителей), изъ IV нормальнаго класса—1 (умерла въ училищъ отъ тифа, осложненнаго дифтеритомъ), изъ IV параллельнаго класса—3 (1 уволена по просьбъ родителей, 1 по неявкъ, 1 по малоуспъшности), изъ V нормальнаго класса—2 (объ уволены по просьбамъ родителей), итого 23 воспитаниицы.

Принято вновь среди учебнаго года: въ приготовительный 3 воспитанницы, въ 1 параллельный классъ—2, въ I нормальный—1, во II параллельный 2, втого 8 воспитанницъ.

Оставалось въ концу учебныхъ годичныхъ занятій: въ приготовительномъ влассѣ—48 воспитанницъ, въ І нормальномъ влассѣ—45, въ І параллельномъ влассѣ—45, во ІІ нормальномъ влассѣ—44, во ІІ параллельномъ классѣ—43, въ ІІІ классѣ—60, въ ІУ нормальномъ влассѣ—47, въ ІУ параллельномъ влассѣ—48, въ У нормальномъ влассѣ—37, въ У параллельномъ влассѣ—38, въ УІ нормальномъ влассѣ—49, въ УІ параллельномъ влассѣ—53, итого 557 воспитанницъ.

Экзаменовалось воспитанниць: въ приготовительномъ классѣ—46, въ I нормальномъ классѣ—44, въ I параллельномъ классѣ—44, во II нормальномъ классѣ—43, въ II параллельномъ классѣ—43, въ третьемъ классѣ—60, въ IV нормальномъ классѣ—46, въ V параллельномъ классѣ—35, въ V параллельномъ классѣ—36, въ VI нормальномъ классѣ—48, въ VI параллельномъ классѣ—36, въ VI параллельномъ классѣ—53; итого—544 воспитанницы.

Не подвергались экзаменамо: въ приготовительномъ классѣ—2 воспитанивцы, въ I нормальномъ классѣ—1, въ I параллельномъ—1, во II нормальномъ—1, въ IV нормальномъ—1, въ IV параллельномъ—2, въ V параллельномъ—2, въ VI нормальномъ—1; итого 13 воспитанивцъ.

Переведены во слюдующие классы: изъ приготовительнаго въ I классъ—42 воспитанницы (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 18), изъ I нормальнаго во II классъ—35 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 15), изъ I параллельнаго во II классъ—32 воспитанницы (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 16), изъ II нормальнаго въ III классъ—38 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 12), изъ II параллельнаго въ III классъ—30 воспитанницъ (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 11), изъ III класса въ IV классъ—41 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 14), изъ IV нормальнаго въ V классъ—35 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 12), изъ IV параллельнаго въ V классъ—26 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 5), изъ V нормальнаго въ VI классъ—26 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 10), изъ V параллельнаго класса въ VI классъ—27 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9); итого 332 воспитанницы.

Оставлены в тих же классах на повторительный курсь: въ приготовительномъ классѣ—2 (по малоусившности), въ I нормальномъ—5 (по малоусившности), въ I параллельномъ—4 (1 по просьов матери, 3 по малоусившности), во II нормальномъ—2, во II

нараллельномъ—3, въ III—3, въ IV нормальномъ—4, (1 но болѣзни, 3 по малоуспѣшности), въ IV параллельномъ—10 (4 по просьбѣ родителей 6 по малоуспѣшности), въ V нормальномъ—1 (по просьбѣ отца), въ V параллельномъ—7 (1 по болѣзни, 6 по малоуспѣшности), въ VI нормальномъ—1 (по просьбѣ родителей), итого—40 воспитанницъ.

Окончило курст съ аттестатами 101 воспитанница.

Уволено иза Училища послѣ эвзаменовъ в перезвламенововъ: наъ приготовительнаго класса—2, (за неявкою), изъ І нормальнаго—1 и І параллельнаго—1 (обѣ по просьбѣ матери), изъ ІІ нараллельнаго—1, (по малоуспѣшности), изъ ІІ—1, изъ ІV парал.—1 (по малоуспѣшности), изъ V норм.—1 (по болѣзни), изъ V парал.—4 (по просьбѣ родителей); итого 12 воспитанницъ.

Такимъ образомъ къ началу 18<sup>98</sup>/99 учебнаго года въ Училищі числилось—444 воспитанницы.

Въ августъ 1898 года вновь принято 97 воспитанивцъ: въ приготовительный классъ—57; въ I—26; во II—7; въ III—1; въ IV
—5; въ V—1 воспитанияца.

Учебный годъ начался при 541 воспитанниць.

По классамъ онё распредёлены такъ: въ приготов. классѣ—59 воспит., въ I норм.—42, въ I парал.—42, во II норм.—45, во II парал.—37, въ IV норм.—39, въ IV парал.—38, въ V норм.—43, въ V парал.—42, въ VI норм.—36, въ VI парал.—29 воспитанницъ.

(Продолжение будетъ).

### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Николаевской церкви города Старобъльска, Петръ Торанский, утвержденъ въ должности благочиния о 1 округа, Старобъльскаго уъзда.

- Священникъ церкви Ново-Александровскаго конскаго завода, Старобъльскаго ублда, Оома *Оедоровский*, награжденъ набодренникомъ.
- Безмъстный діаконъ Покровской церкви с. Малой Писаревки, Богодуховскаго уъзда, Константинъ Стефановскій, опредъленъ діакономъ къ Троицкой церкви с. Василевки, Лебединскаго уъзда.
- Псаломщикъ Всъхсвитской церкви с. Малой Чернетчины, Сумскатувада, Александръ  $\Theta e dopoecki\ddot{u}$ , рукоположенъ въ санъ діакона, съ оставленью на псаломщицкой вакансів при той же церкви.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Андреевской церкви с. Млинковъ, Ахтырскаго увзда, крест. Маркь *Гахмановъ*; Преображенской церкви с. Старо-Ивановки, Ахтырскаго увзда, кр. Ависентій Ткаченко

#### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Събодь духовенства въ Привислянскомъ краб. — Епархіальная библіотека въ г. Вяткв. — Одно изъ средствъ къ матеріальному обезпеченію вдовъ и сироть духовенства. — Усибхи миссіонерскаго двла среди инородцевъ. — Московское Кирило-Менодіевское братство. — Къ вопросу о церковномъ винв. — Пчеловодная виставка въ Москов. — Распоряженіе министерства Финансовъ. — Кончина президента французской республики и избраніе новаго президента. — Некрологъ.

llo сообщенію «Моск. Вѣдом.», съ 25 по 28 января въ г. Холмѣ провсходилъ събадъ духовенства Привислянскаго края подъ прелсъдательствомъ преосвященняго Іеронима, архіепископа Холмско-Варшавского. Съездъ этотъ, имений первоначально свромную ціль-разсужденіе о ділахъ эмератальной кассы и объ обезпеченія вдовъ в свроть духовнаго званія, приняль, благодаря заботамь архіспископа, весьма серіозный и поучительный характеръ. На съёздё влядывой быль поставлень вопрось о мёрахъ къ козвращенію "упорствующихь" въ лоно Православной Церкви, Этоть вопросъ, поднятый влядыкой, вызваль оживленный обмёнь мыслей среди собравшихся пастырей. Былъ сдёланъ историческій обзоръ д'ятельности духовенства и роста Православія за 25-літній періодъ, отмічались настоящее положеніе діла в желательныя намізненія въ немъ, намічались пути для будущей дівительности. Архісписвопъ побуждаль пастырей усилить духъ апостольства и ліятельной любви. Затемъ владыва обрателъ внимание собравшихся пастырей на то, что въ семъ краф нфтъ спеціяльно-духовнаго женского учебного заведенія, гдф бы воспетывались въ надлежащемъ духъ будущім жены пастырей -- сотруденцы и помощенны въ вхъ двятельности. Въ заботахъ о развитии школьнаго дъла. съёздъ сделаль постановление отчислять 10/0 съ валоваго церковнаго доходи на нужды цервовно-приходскихъ шволъ. Затемъ, по мысли владыки, решено ввести съ будущаго учебнаго года въ Холмской духовной семинаріи преподаваніе медицины, для чего съвздъ ассигновалъ необходимую для этого сумму.

— Въ г. Вяткъ, 10 января, состоялось въ зданія духовной консисторіи торжество освященія и открытія преосвящен нымъ Алексьемъ епархіальной библіотеки съ безплатною при ней читальней для лицъ всъхъ сословій. Въ изящно убранномъ помѣщеніи библіотеки преосвященнымъ былъ совершенъ молебенъ съ водосвитіемъ, причемъ владыка свазалъ рѣчь о духовно-просвътительныхъ задачахъ открываемой библіотеки. По окончаніи молебна, народу были розданы правила пользованія книгами и періодическими изданіями библіо-

теки-читальни, и избранцая публика, среди которой находились представители свътскаго общества, прикосновенные къ дълу народнаго просвъщения, а также мъстное духовенство и корпораци духовно-учебныхъ заведеній, направились въ залъ присутствія консисторін, гдв и состоялся акть открытія библіотеки. На акть преподаватель семинарів А. И. Одоевъ прочелъ живо составлевную историческую записку объ учреждении библютеки съ характеристикой духовнаго состоянія разныхъ, по преннуществу русскихъ, имслителей, ищущихъ удовлетворения духовнымъ запросямъ вив теснаго общенія съ христіанской религіей и православног первовью. Затымъ преосвъщенный послъ новой вратвой ръчи объ явиль библіотеку "открытою". Торжество закончилось \_Тебе Бога хвалимъ" и чтеніемъ привітственныхъ телеграмиь. По словамъ «Цер. Въст.», яысль о создания библиотеки возникаля неоднакратно п ранже. Но свое осуществление эта мысль получила только съ пріводомъ въ Витку преосвищеннаго Алексія. Созданный имъ комитетъ собралъ по подпискъ отъ дуковенства 2600 р., духовно-учебныхъ заведеній 185 руб. и лицъ разныхъ сословій 1000 руб., всего болве 3 тысячь съ половиной, да подучиль отъ духовнаго концерта боле 300 руб. и изъ средствъ епархів, по назначенію епархіальнаго съйзда, 1000 рублей. Но собранныхъ такимъ путемъ пяти тысячъ рублей было недостаточно даже для устройства приличнаго зданія для библіотеки. Къ счастію, закончившійся къ этому времени ремонтъ освоболиль три просторныхъ комнаты, которыми комитеть, по предложенію консисторія, в воспользовался. Онъ приспособыль ихъ для целей библіотеки, обставиль библіотечною мебелью, пріобрѣлъ, по заранве составленнымъ спискамъ, книги и, наконецъ, выработаль уставь библіотеки-читальни и правила пользованія книгами. Составилась библіотека изъ книгъ старой библіотеки, --книгъ, пожертвованных разными лидами и учрежденіями (среди нихъ волное мъсто занимають пожертвованія казанской духови. академіп в многихъ ея профессоровъ), и книгъ, вновь пріобретенныхъ на сучму свыше 700 рублей. Несмотря на сравнительно небольшое количество книгъ (около 4500 томовъ, считая въ томъ числъ брош воры). составъ библіотеки очень разнообразенъ и разсчитанъ на удовлетвореніе духовныхъ потребностей различной по образованію и возрасту публики. Первое м'всто въ ней, конечно, занимаетъ богословскій отділь со многими подразділеніями; затімь слідуеть отдъль церковно-историческій съ виднымъ под-отдівломъ "исторів

вятскаго кран", далѣе—довольно богатый миссіоперскій-противораскольническій отдѣлъ и отдѣлъ періодическихъ изданій духовнихъ и свѣтскихъ, соотвѣтствующихъ цѣлямъ библіотеки. Заслуживаютъ вниманія и послѣдніе отдѣлы—церковно-школьный и книгъ для дѣтей и простого народа. Условія пользованія книгами библіотеки—общедоступны. Плата за чтеніе книгъ и новыкъ періодическихъ изданій и газетъ на дому назначается въ годъ 3 р., на полгода 2 р. и на мѣсяцъ 50 к.; плата за чтеніе книгъ и старыхъ періодическихъ изданій на дому—въ годъ 2 р., на полгода 1 р. и на мѣсяцъ 30 к. Пользованіе книгами и журналами только по отдѣлу для дѣтей и простого народа—безплатное. Библіотека управляется комитетомъ изъ 12 членовъ;въ числѣ ихъ находятся предсѣдатель, завѣдующій библіотекой и казначей. Выдачей книгъ и журналовъзавѣдуетъ особый библіотекарь, получающій особое жалованье.

- Во встать епархівать есть попечительства о бъдныхъ духовнаго званія и эти попечительства располагають денежными средствами, процентами съ которыхъ оказывають помощь бъднымъ духовнаго званія. Въ пъкоторыхъ попечительствахъ спеціальный вапиталь на этоть предметь достигь уже значительной суммы; но и тамъ, где скопленъ такой капиталъ, помощь беднымъ и сиротамъ, по ихъ множеству, оказывается самая нечтожная. Оказывается возможнымъ выдавать на одно лицо въ годъ по 7, 8, 10 и 12 рублей, и ръдко кому выдается 20 или 25 руб. Для восполпенія этого недостатка епархіальное духовенство въ ніжоторыхъ м встахъ начало заботиться теперь объ учреждении эмеритальныхъ кассъ, изъ которыхъ, отъ пожизненняго скопленія, оставившіе службу священно и церковно-служители, въ годы старческаго одрахлвнія, или ихъ осиротівшія семейства могли бы еще облегчить свое положение. Но все это, в суммы, которыми располагають епархіальныя попечительства, и эмеритура, - недостаточно обезпечиваеть бъдность заштатнаго духовенства и сиротъ его, а между тъмъ есть благонадежный, законный и виолив вврный источникь, изъ котораго можно бы было получить не только въ довольствъ обезпечепіе духовнымъ біднымъ, но и поділиться съ бідными людьми прихода, если бы сами священники, завъдывающіе приходами, обдуманно и неотступно пользовались этимъ источникомъ. Источникъ этотъ,--ни для кого нественительный, указанъ въ законв при самомъ составленіи закона, когда принималь въ этомъ великомъ двяв участіе родившійся, выросшій и воспитавшійся на духовной ночев, впоследстви великій государственный мужъ, графъ

Миханлъ Миханловичъ Сперанскій. Его широкообъемлющій ти предвиділь, гді можно найти источнивь для обезпеченія духовег ства при концъ его службы, и въ сводъ законовъ было положен при всёхъ его церквахъ, кроме монастырей, должны быть учре лены вружки для сбора пожертвованій на предметь презовні луховенства епархін" (ст. 1581 и 1583 т. XIII уст. общ. приж свол. зав. 1857 г. сн. ст. 753-755). Этой кружей предоставлен большое право. Кружка для сбора пожертвованій въ пользу поле четельства о бъдныхъ дуковнаго званія должна быть обносема з церивать постоянно, наравий съ кошелькомъ и кружкою на цер вовныя потребности (4—24 марта 1876 г. № 398. «Ц. В.» № 14 "Кавой удобный способъ,—пишеть по поводу этого въ «Цер. В!стникъ одинъ изъ настоятелей собора, -- предоставленъ духоже ству этимъ законоположениемъ получать средства въ отвращег его бълности и способъ самый безукоризненный! Никто в испытаеть отъ него нивакого стёстненія, нивакого вынуж: нія. Пройдуть съ кружкой, -- хочешь, опускай въ нее сы лепту, не хочешь, начего не давай. Всякая жертва забсь замсить отъ Вожія внушенія. Чье сердце расположить Госполь соп: реть милость, тоть и сотвориль ее. Если бы всв настоятел церквей съ того времени, когда законъ предоставняъ такое пра: собирать въ кружку пожертвованія на бідныхъ, исполняли въ тености и настойчиво вышеприведенную статью закона, то какей колоссальными капиталами располагали бы теперь епархіальны. попечительства! Отъ этихъ богодарованныхъ средствъ могле ( теперь получать потребное въ содержанию своему не только 6: ные свищенно в цервовно-служители, оставившіе на склонѣ своихъ лътъ служеніе, и якъ осиротвишія семейства, но и сироп прихожанъ могли бы питаться отъ церкви Божіей, какъ это и сдеднее и было въ давнія временя на святой Руси. Это не гом словность, но совершенная истина, которую мы постараемся в твердить самымъ деломъ. Въ течение продолжительнаго моего сл женія Господь благословиль быть мив настоятелемь собора ! одномъ небольшомъ безувздномъ городв. Здесь какъ и во всы церквахъ епархів, не носплась кружка на бъдныхъ духовнаю зы нія, но по укоренившемуся обыкновенію, отсылалось въ попеч тельство кружечнаго сбора 12 рублей въ годъ, удъляемых в общей церковной суммы. Староста при соборъ былъ человъ весьма набожный и благочестивый. Съ нимъ посему удобно 654 повести беседу о поридки сбора на бъдныхъ духовнаго звани

какой указанъ въ законъ, и я объясниль ему, что неисполненіе этого законнаго порядка по сбору не безгрешно и равносильно обидъ и притъснению бъдныхъ. Къ сердцу онъ принялъ мон слова и ръшиль распорядиться, чтобы вружка на бъдныхъ духовнаго званія обносима была непремінно и постоянно за церковною кружкою; и что же оказалось? Годичный сборь въ эту кружку достался едва не въ 300 рублей. Четыре года пробыль я на этомъ мёстё, и Божій даръ біздствующимъ не оскудіваль. Переведень затімь и быль въ канедральный соборъ. Здёсь, кота быль я не набольшимъ, но и въ соборѣ Господь помогъ убъдить носеть кружку на бъдныхъ духовнаго званія за церковною кружкою. И здісь, при не особенно тщательномъ исполнении сего законнаго порядка кружка эта приносила нъ годъ до 150 рублей, тогда какъ прежде отсылаемо было въ епархіальное попечетельство въ годъ рублей 16. Не очевидно ли послів сего, какая великая польза отъ сбора на бъдныхъ духовнаго знанія въ порядкъ, предоставленномъ закономъ? Пора бы, хотя теперь, чёмъ ныть в стонать, подумать духовенству объ этомъ источнивъ, завлючающенся въ самой Божіей церкви, и начать пользоваться предоставленнымъ самимъ закономъ правомъ. Даруй Господи, чтобы это было. При исполненів сего, несомивнию не только бідные духовные будуть удовольствованы, но в опять появятся при церквахъ келлія для нвіцехъ, питающихся отъ цервви Вожіей". «Еватериносл. Еп. Въд.» — Отчетъ Забайкальской миссін, помъщенный въ Влагов., отмечаеть быстрые успехи обрусения среди оседныхъ внородцевъ Сибири, которые стремятся слиться съ русскимъ населеніемъ. Такія стремленія сами собой указывають на характерную черту бурать -- ихъ способность и воспрівичивость къ христіанской культурь, и служать залогомъ, съ перемвною жизненныхъ условій, къ развитію ихъ въ будущемъ. Осёдлые ннородцы, при своемъ усердів быть русскими, при своей наблюдательности и быстрой переимчивости, делають въ этомъ отношения весьма замътные успъхи. Идеалъ взрослыхъ-типъ степеннаго хозяйственнаго русскаго мужнчка; ндеаль молодаго человъка - прывлекательный образъ "добра-молодца", внородческія же дівушки перестають быть "басаганъ" (молодой буряткой), существомъ и по костюму в ухваткамъ трудно опредълнияго на первый взглядъ пола, натъ,онъ стремится воплотить въ себъ не менъе привлекательный образъ "красно-дъвецы". Какъ пріятно смотръть на хознана-бурята въ русской рубахъ, сапогахъ и шанкъ, съ развалистою походочкой, который то коношится по домашнимъ дёламъ, то вы храмъ владеть истовые поклоны,-тогда забываешь эту бурятскую физіономію, всв черты внородца сглаживаются, и воть чудптся. что предъ тобою возстаеть во весь свой богатырскій рость сермяжный русскій мужичекъ-хлібопашець. Очевидною и неоспорамою истиной становится тоть выводь, что должно направить усплія на то, чтобы изъ бурять сделать оседлыхъ инородцевъ-са рымовъ (черныхъ христіанъ), какъ ихъ здёсь называютъ, и поставить якъ подъ просветительное кействіе Церкви и школы, Только при такомъ положении дела можно и должно ожидать того. что эти внородцы вполить сольются съ Русскими, плотно приростутъ въ государственному организму, станутъ во всъхъ отношеніяхъ "единымъ стадомъ". Только тогда и возможно всестороние раскрытіе жизни бурить, быстрый и желательный прогрессь, какого никогда не дасть изычество, а тыль менве мертвый буздизмъ, хотя бы его и старались всячески регулировать.

— Московское Кирилло-Менодіевское братство 14-го февраля праздновало, по словамъ «Моск. Въд.», тринадцатую годовщину своего существованія. Послів Богослуженія въ церкви московской духовной семинаріи состоялось въ актовомъ залѣ семинарів годичное собрание членовъ братства, подъ предсёдательствомъ преосвященнаго Тихона, епископа можайского. Секретаремъ быль прочитанъ отчетъ о деятельности братства, ведающаго церковиприходскими шволами московской епархін, за минувшій годъ. Въ отчетномъ году церковно-приходскихъ школъ въ епархів насчетывалось 441, въ томъ числъ 5 образцовихъ, 6 второклассныхъ. 14 двухилассныхъ, 338 одноклассныхъ, 72 школы грамоты в 6 воспресныхъ школъ для взрослыхъ. Вновь было открыто 47 школъ разнаго типа изъ нихъ 9 въ Москвъ. Въ церковно-приходскихъ школахъ обучалось 11.183 мальчика и 5.119 девочевъ; въ образцовыхъ школахъ - 177 и 56; въ школахъ грамоты - 1.022 и 570 и въ воскресныхъ школахъ-356 детей обоего пола. Окончили полный курсъ ученія съ правомъ полученія свидітельствъ 1.378 мальчика и 642 девочки. 145 школъ содержались на местныя средства. Въ отчетномъ году на содержание школъ изъ разнихъ источинковъ поступило 169.156 рублей, въ томъ числъ отъ попечителей и попечительницъ 90.338 руб., отъ Св. Синода свыше 35.000 руб., отъ монастырей 24.614 руб., отъ церквей 20.815 руб., отъ волостныхъ и сельскихъ обществъ 8.747 руб. Въ смът братства на 1899 г. внесено 30.00 р. на церковно-приходскія школы.

— Въ «Моск. Въд.» помъщена статья по вопросу о мърахъ для доставленія нашимъ православнымъ церквамъ вина достойнаго своего высокаго назначенія. Источники, которые могуть доставлять такое вино, авторъ указываетъ слъдующіе. Въ одной Европейской Россів считается болье 5 миля, десятивъ земли удобной для виноградства или винодълія. Пусть на избранномъ участкъ такой земли, положимъ въ Кавназской области, или на пескахъ юга Россів, оснуется Св. обитель, и пусть она приготовляеть виноградное вино для встать нашихъ православныхъ церквей, со строжайшимъ воспрещениемъ имъ пріобратать вино изъ другихъ источниковъ. Дълая затемъ приблизительный разсчетъ, авторъ пишетъ: 1) "Хотяу насъ считается около 45 тысячь церввей, но, такъ вакъ число ихъ, по милости Божіей и любви народной къ Православной Върѣ, увеличизается, то я дѣлаю разсчеть на 50 тысячь церввей. 2) Полагая, что въ каждой церкви совершается въ годъ 200 литургій, я для нихъ требуется до 3 ведеръ вина, мы приходимъ въ заключенію, что для 50 тысячь церквей потребуется ежегодно до 150 тысячъ ведеръ вина. 3) Въ Россій средняя годичная добыча вина съ одной десятины считается въ 150 ведеръ; следовательно, чтобы получить 150 тыс. ведеръ вина, нужно имъть подъ виноградникомъ до 1.000 десятинъ. 4) Приготовление земли, съ посадкой лозъ и уходомъ за виноградникомъ до начала урожая, то-есть въ теченіе трехъ лъть, потребуеть расхода не менье 300 руб. на десятину, а на 1.000 дес. - до 300.000 рублей. 5) Допустимъ что построеніе монастырской обители съ церковью и келліями для братій, пом'вщеніемъ для рабочихъ, устройствомъ винныхъ погребовъ и другихъ хозийственныхъ службъ, далће пріобрътеніе разныхъ принадлежностей для виноделія, посуды для вина и т. д.,все это потребуеть еще 300.000 руб., что съ первою статьей расхода составить итогъ 600.000 руб. Какін же выгоды? Конечно, первая, самая существенная, которую можно назвать священною, это-пріобр'втеніе св. церквами вина достойнаго высочайшаго своего назначенія. Но п другія выгоды выбють воистину великое значеніе. Полагають что, въ общей сложности, наши церкви пріобрътають виноградное вино, иногда только носящее это имя, по 10 руб. за ведро. Это значить, что предполагаемыя 50 тысячь церквей, при расход втрехъ ведеръ въ годъ, должны израсходовать на этоть предметь до полутора милліона рублей. Если же предполагаемая обитель будеть уступать православнымъ церквамъ свое вино только по 3 руб. за ведро, по цене, однако, прибыль-

ной для нем, то эта цена, во-первыхъ, уменьшить расходы церваей на этотъ предметъ до 450.000 руб.; во-вторыхъ, эта монополія дасть обители такой доходъ, что всв вышеозначенные расходы новроются въ самое непродолжительное время, такъ какъ за 150.000 ведеръ вина получится валоваго дохода до полумилліова рублей. Допустимъ, что три четверти изъ этой выручки пойдутъ на погашеніе затраченнаго вапитала, на повритіе расходовъ по содержа: нію обители и на самое виноділіе, — и за всімъ тімъ должна остаться сумма (свыше 100.000 р.) которая, при погашенія затраченнаго капитала, постепенно будеть возрастать и со временемъ будеть служеть не беднымъ источникомъ для поллержания бединашихъ православныхъ церквей, причтовъ, церковно-приходскихъ шволъ и нашего бъднаго своими средствами, но великаго въ государственномъ отношенін, миссіонерскаго дела". Отвечан на деласмое возражение, что неприявчно обители, именуемой святою, заниматься винодъліемъ, авторъ ссылается на то, что наши свв. обители приготовляють другую часть входящую въ составъ этого Таниства и что наша Св. Церковь благословляеть пшеницу, выно и елей в молится объ умножения ихъ во всемъ міръ. Что касается того, гдв найти спеціально-подготовленныхъ для этого дела делателей, то, по мивнію автора, въ нашихъ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ немало петомцевъ, которымъ не по силамъ наука, но которые могуть превратиться въ корошихъ виноградарей и винохізловъ. Наконецъ, относительно пріобретенія земли, едвали сколько нибудь можно сомневаться, что правительство откажеть въ ней для такой высокой цели. Для поддержанія Херсонскаго монастыря оно пало изъ казенныхъ земель 2.300 дес.; недавно оно назначило 500 десят. для Кіевскаго разсадника садоводства. На Кавказъ огромное пространство земель принадлежить казив, и почти всв земли удобны для разведенія винограда. Другія міры, при которыхъ наши церкви получали бы вино, достойное своего высокаго назначенія, чистое, безъ примеси п отравъ, авторъ указываеть следующія. Можно сделать вызовъ, — не составится ли товарищество для приготовленія церковнаго вина на всю православную Русь, на саныхъ выгодныхъ условіяхъ для нашихъ церквей. Можно открыть складъ церковнаго вина при архіерейскихъ домахъ, монастырних н т. п., вина, которое до поступленія въ склады должно быть подвергнуто самому строгому химическому анализу, стало-быть. чистаго и достойнаго своего высокаго назначения. При этомъ только одно обизательство должно быть свито исполняемо: брать вино для Св. Евхаристій православнымъ церквамъ изъ однихъ этихъ складовъ, въ закупоренной и запечатанной посудѣ, какъ берутся только
изъ рукъ мѣстныхъ епархіальныхъ начальствъ св. муро и антиминсы.
Въ заключеніе авторъ пишетъ: "основаніе свв. обителей съ виноградными насажденіями, изъ которыхъ текло бы чистое, достойное
своего высокаго назначенія вино, дѣло осуществимое и неоспоримо
можетъ сопровождаться большими благами. Но все это для своего
осуществленія потребуетъ не мало времени, трудовъ и денежныхъ
расходовъ. Складъ же церковнаго вина при епархіальныхъ властяхъ
или монастыряхъ можетъ совершиться скоро, если не быть холодными къ нашей святой Православной Церкви и равнодушно не
смотрѣть на тѣ церковныя вина, которыя не достойны своего высокаго назначенія".

- Отделеніемъ пчеловодства Императорскаго русскаго общества акклиматизацій животныхъ и растеній лётомъ текущаго года устраивается въ Москвё пчеловодная выставка. Выставка будетъ устроена въ московскомъ зоологическомъ саду, съ отделеніемъ на Измайловской опытной пасеке общества, где рёшено выставить ульи съ живыми пчелами и, кром'в того, произвести посекъ медоносныхъ растеній. Въ зоологическомъ саду будутъ размёщены предметы пчеловодства научнаго и учебно-практическаго характера. Открытіе выставки въ зоологическомъ саду предположено въ начал'в второй половины іюли. Что касается выставки ульевъ съ живыми пчелами, то ее постановлено открыть на пас'як въ первыхъ числахъ іюня, причемъ одновременно будетъ устроенъ конкурсъ, и за лучшіе выставленные предметы по веденію правильнаго крестьянскаго пчеловодства будуть выдаваться денежныя преміи. Устройство выставки возложено на особый комитетъ. «Прав. В'ёст.».
- Манистерство финансовъ объявило, что, на основани Высочайше утвержденнаго мевнія Государственнаго Совіта, окончательнымъ сровомъ для обміна вредитныхъ билетовъ 25 р., 10 р. п 5 р. достовиства, образца 1887 года, назначено 31 декабря 1899 года. По истеченів этого срока, означенные вредитные билеты не будуть принимаемы въ казенные платежи и не обязательны въ обращенію между частными лицами. Цримнави этихъ билетовъ слідующіе: рисуновъ лицевой стороны отпечатанъ густою синею враскою по світло-коричневому фону; годъ выпуска обозначенъ внизу лицевой стороны: въ 5 руб. билеть (не позже 1894 г.)—сліва, а въ 10 р. (не позже 1892 г.) и 25 р. билетахъ (всі 1887 г.)—посрединь билета; оборотная сторона билета со-

держить поперечный рисуновь съ государственнымь гербомъ посредвив, крупною цифрою влево и извлечениемъ изъ манифеста вправо и отпечатано 5 р.—спием краскою, 10 р.—красною краскою и 25 р.—лиловою краскою.

- Францію постигло тижкое національное горе, 4 февраля въ 10 ч. вечера скоропостижно скончался въ своемъ рабочемъ кабынетъ ея глава, президентъ Феликсъ Форъ. Онъ скончался отъ апоплексическаго удара, и о кончинъ его газеты сообщають слъдующія подробности. Президенть по обычаю занимался въ своемь государственномъ кабинетъ, какъ почувствовалъ себя дурно, и, подойди къ двери смежнаго съ немъ кабинета Легалля, сказалъ: "Я чувствую себя дурно! Помогите мнв!" Легалль немедленно бросился въ Фору, который шатался на ногахъ, и, держа его за руку, подвель къ дивану. Президенть хватился за голову, повторяя, потирая рукой лобъ: "Мив не хорошо, мив не хорошо". Легалль спросиль, что онь чувствуеть и гдв боль. Форь въ полномъ сознанін ответнять: "Это общая слабость, я чувствую, что все конченов. Легалль приказалъ позвать Блонделя и попросилъ его сходить поскорте за докторомъ. Находившійся случайно въ Елисейскомъ дворцъ у своего родственнива. Эмбера докторъ былъ првзванъ къ президенту; осмотръвъ его, далъ ему нюхать эовръ и внячал'в не нашелъ состояніе больного очень опаснымъ. Но такъ какъ президенту не становилось лучше, онъ сделялъ подкожное впрысвивание вофенна. Президенть оставался все въ томъ же положенія, повторяя: "чувствую, что все кончено, все кончено", и выразилъ желаніе видъть жену и дътей. Г-жа Форъ немедленно явилась съ Люціей Форъ. Президенть повториль: "Очень болень, чувствую, все кончено". Г-жа Бержъ съ мужемъ явилась немного позже. Въ 8 часовъ явился докторъ Ланнелонгъ, осмотрълъ президента в заявиль тихо Легаллю свои заключенія, очень пессимистическія. Легальь счель тогла необходимымь извістить немелленно Шарля Дюнюи. Дюнюи отвътплъ, что прибудеть сейчасъ въ Елисейскій дворець. Легалль замітиль, что присутствіе министра, можеть быть, произведеть слишкомъ сильное впечатление на г-жу Форъ и дътей, которымъ еще не вполиъ выяснена вся опасность состоянія больного. Дюпюн отвітиль, что остается вь министерстві внутреннихъ дълъ, готовый явиться по первому призыву, и затъмъ предупредиль другихъ министровъ. Форъ темъ временемъ продолжаль лежать на дивань, повторяя, что нисколько не заблуждается относительно исхода бользии. Жена была при немъ. Онъ съ нею простил-

ся, благодариль ее за ея любовь и за предапность, которую она всегда къ нему проявляла. Простился онъ также съ датьми, сказалъ насколько сердечныхъ словъ Легаллю, выразилъ ему признательность за его столь вёрное и сердечное сотрудничество, затёмъ, обратившись въ дворецкому, напоминалъему, что онъ иногда съ нимъ грубо обращался, и просиль простить ему это, а также сказаль нёсколько добрыхъ словъ своему камердинеру Бродье. Въ 9 час. стился на диванъ и лишился сознанія, несмотря на поставленных пінвки. Прибыли доктора Потэнъ, Бержеронъ, Шерло, а также Дюпюн, когда узналь, что нъть болье надежды. Въ 10 ч. Форь скончался, не придя въ себя, сраженный кровоизліяніемъ въ мозгу и затылет. Нъсколькими минутами раньше, по настоятельнымъ просьбамъ г-жи Форь и другихъ членовъ семьи, послать за священникомъ, майоръ Моро, одинъ изъ сержантовъ Елисейскаго дворца, отправился въ церковь св. Магдалины, чтобы пригласить священника. Но его не оказалось дома. Тогда слугъ и солдать разослали во всъ стороны для розысковъ священника. Одинъ изъ солдать увидёль въ предмёстьи Сенть-Оноре аббата, спокойно шедшаго своею дорогой. Солдать схватиль его за рясу и свазаль: "Умпраетъ больной! Идите, идите, батюшка"! Аббатъ, по имени Рено, не знаи, куда ведутъ его, пошелъ за солдатомъ. Онъ пришель въ Елисейскій дворець, сталь на кольни предъ умирающимъ и пріобщиль его. Вскор'в посл'в того пришель доминиканець, а затыть священникъ изъ церкви св. Маглалины, который и пріобщяль президента республяки Св. Таннь. Почившему призиденту было 58 лёть отъ рода. Такъ неожиданно скончался глава дружественнаго намъ народа, президентъ, впервые побывавшій въ Россів в оставившій по себ'в навлучшее впечатлівніе. Отовсюду получены были многочисленныя заявленія самого глубокаго сожалънія о его кончинъ и особенно тронула всъхъ глубово прочувствованная телеграмма отъ Государя Императора Россів. На другой день посл'в кончины президента состоялось зас'ёдание конгресса, который озаботился избраніемъ новаго президента. Выборъ палъ на Эмиля Лубе (60 леть отъ роду), председателя сената и близкаго покойному президенту человъка. Хотя и не было недостатка въ крикливыхъ протестахъ уличныхъ коноводовъ противъ этого избранія, но въ общемъ оно удовлетворило все партіи, такъ какъ Лубе извъстенъ своимъ добродушіемъ и миролюбіемъ. «Церк. Въст.»

#### НЕКРОЛОГЪ.

15 января н. г. въ 12 часовъ дня скончадся священиявъ о. Капитонъ Андреевичъ Баженовъ, на 73 году своей жизни. Почившій о. Капитовъ провеходняъ изъ духовнаго званія, родился 7 марта 1826 года въ сл. Ново-Бъленькой, Старобъльскаго ублда, гдв отецъ его заклмалъ скроиную должность дьячка при Ромдество-Богородичной церкви. Имъя отъ роду только пять леть, онъ потеряль отца и съ ранняго детства принуждень быль заботиться о себь и съ большимъ трудомъ пробивать себь дорогу. Такая жизнь нивла свое доброе вліяніе на о. Капитона. Она съмолоду пріучила сироту быть всегда въ трудів, быть воздержнымъ, спромнымъ, отзывчивымъ. Такимъ остался о. Капитонъ до саной послъдней минуты. По окончанів курса въ Духовной Семинаріи съ аттестатомъ 2 разряда, онъ былъ уволенъ въ епархіальное въдомство 15 іюля 1851 г. Самъ будучи сиротою, онъ и судьбу свою соединиль съ сиротою, дочерью священника. 2 іюня 1852 г. о. Капитонъ быль произведень въ санъ сващенника въ новостронвшейся Вознесенской церкви мут. Шпотана, Старобъльскаго ублда, куда и отправился искоръ послъ посвящения. 15 декабря 1852 г. о. Капитовъ быль переведень въ Предтеченской церкви сл. Евсуга. 1 августа 1853 года, согласно прошенію, онъ быль перем'вщень въ Покровской церкви сл. Брусовки, гдв и служель около пятидесяти леть. Съ поступлениемъ на этотъ приходъ о. Капитонъ задался цвлио привести въ порядокъ свой храмъ, въ чемъ и успълъ. Начальство оцвивло его труды и 6 августа 1856 г., "за усердіе нъ благольнію храма", о. Капитонъ быль награжденъ набедренникомъ. 27 ноября 1857 г. онъ получиль броизовый наперсный кресть на Владимірской ленть въ панять войны 1853 — 56 г.г. 11 іюня 1863 г., "за пожертвованіе на благолівніе приходскаго храма", ему преподано благословение Св. Сунода, которое споспъществовало трудамъ о. Капитона въ его дъятельности. 17 мая 1869 г., ва помертвование въ пользу храма", ему снова преподано было благословение Св. Сунода. 15 априля 1872 г. онъ награжденъ скуфією: 20 апрыя 1880 г.— вамилавкою; 17 апрыля 1892 г. — наперснымъ врестомъ. Съ 18 января 1884 г. о. Капатомъ проходыль должность законоучителя въ земскомъ начальномъ училищъ, а съ 1894 г. и въ церковной школъ. Почившій въ продолженіе долголетняго служенія неизивнию представляль собою образь добраго пастыря, пекущагося о благъ своей небогатой паствы. Онъ училь прихожанъ какъ словомъ, такъ и примъромъ собственной высоконравственной жизии. Онъ въ особенности любиль простыя, непринужденныя вивбогослужебныя беседы, вогда прихожане, не стесняясь, выступали въ качестве действительных собесъдниковъ. Они часто и по долгу внимали слованъ своего умудреннаго батюшки, который обладаль даромь сообщать своей рычи особую привлекательность. О. Капитонъ былъ прекраснымъ семьянаномъ, примърнымъ супругомъ и добрымъ отцомъ своихъ дътей.

18 января въ храмъ въ громадномъ количествъ явились отдать послъдий долгъ усопшему его пасомые и почитатели. Отпъвапіе совершено съ трогательною торжественностію 8 священниками и 3 діаконами. Усопшаго почтили ръчами священники о. Андрей Базилевичъ, о. Владиміръ Чебановъ

в о. Григорій Кузнецовъ. Гробъ съ останками опущенъ въ могнау съ восточной стороны храма.

Со святыми упокой, Христе, душу усопшаго раба Твоего, іерея Капитона!

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА

### Лирика Я. П. Полонскаго.

Критическій этюдъ Н. М. Соколова. Изданіе П. П. Сойвина. С.П.Б. Цівна 60 коп.

### ЗУБНОЙ ВРАЧЪ

ПРИ ХАРЬКОВСКОМЪ ДУХОВНОМЪ УЧИЛИЩЪ

### Владиміръ Яковлевичъ Липскій.

Лечитъ, пломбируетъ и вставляетъ **иснусственные зубы.** Сумская ул., № 16—домъ Григорьевой.

1899 годъ.

#### вышла

Х годъ.

І-и (январь — февраль) книга журнала

## "ВОПРОСЫ ФИЛОСОФІИ И ПСИХОЛОГІИ"

изданіе Московскаго Психологическаге Общества, при содійствіи С -Петербургскаго Философскаго Общества. Ея седерманіе: Отъ Совіта Московскаго Психологическаго Общества.—Отъ Совіта С.-Петербургскаго Философскаго Общества.

—М. С. Корелянъ †. В. О. Ключевскаго.—Утопія всенароднаго вскусства. О. Д. Батюшкова.—Философія права. Б. Н. Чичернва.—Что такое философія и то она ножеть и чего не можеть дать А. Н. Гилярова.—Римская элегія и ромавтивую. Общество. Неромавшти насікомихъ. В. А. Вагнера.—Критива и библіографія.—Психологическое Общество.—Философское Общество. Журналь виходить пять разь въ годь приблизительно въ конці февраля, апріля, ійня, октября и девабря книгами не мен'ю 15 печатних листовь. Условія подписии: На годъ съ 1 января 1899 г. по 1 января 1900 года безъ доставки—6 р., съ доставкой въ Москві—6 р. 50 к., съ пересылкой въ другіе города—7 р., за границу 8 руб. Учащієся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, сельскіе учителя и сельскіе священники пользуются сквадкой въ 2 руб. Подписка на льготнихъ условіяхъ и льготная выписка стармкъ годовъ журнала принимаются тольно въ конторі редакція. Подписка кромів книжныхъ магазиновъ, и отділенія конторы въ книжномъ магазиніъ "Русская Мисль", принимается въ конторів журнала: Москва, Большая Някитская, Шереметевскій пер., д. гр. Шереметева, 2/з, кв. 28, въ поміщеніи журнала "Русская Мисль".

Редакторъ В. П. Преображенскій. Предсъдатель Московскаго Психологическаго Общества Н. Я. Гроть.

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

### РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

для лицъ сельскаго духовенства

Годовое изданіє *Русскаго Впостинка*, состоящее язъ 12 книгъ, отъ 27 до 30 печатныхъ листовъ въ каждой книгъ, лицамъ сельскаго духовенства будетъ высылаться за десять рублей (виъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать по одному рублю въ мъсяцъ въ теченіе десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресъ журнала Русскій Въстникъ: Москва, Малая Дмитровка, д. № 29. Редавторъ-Издатель M. M. Катковъ.

### ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

### Харьковекаго Общества последователей гомеопатіи.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатів. Домашнія аптечки. Прейсъ-Курантъ высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго стиля. Болъе важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходитъ дважды въ мъсяцъ, —каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цъна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіянъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Bb Amepunt: America, New Work, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовициій.

Только-что вышла изъ печати книга

### Земля, гдв жиль Інсусь Христось и сосванія сь нею земли.

Путевня впечатабнія изъ повідки по Египту. Падестині, Сиріи, Малой Азіи, Греціи и Италіи I. А. Фрея.

Цъна безъ переплета 1 руб. 50 коп., въ красивомъ орвгинальномъ переплетъ 2 руб. 30 коп.

Книга содержить 556 стр. и 200 политипажей. Она знакомить читателя со страною чудесь, Египтомъ и ем жителями. Затъмъ она ведеть читателя въ Ханаавъ, знакомотъ его со страною, населениемъ и правами, а также съ ханаанским городами. Іерусалимомъ, Виолеемомъ, Назаретомъ, Виолией, Дамаскомъ и друг. Читатель находится то на берегахъ Іордана, то на взморъъ Мертваго моря или-же ѣдетъ по Геннисаретскому озеру. Однимъ словомъ—онъ путешествуетъ по "Землъ, гдъ жилъ Інсусъ Христосъ". Въ заключение читатель переносится въ Грецію, въ знаменитмя Асинм и затъмъ ѣдетъ въ поэтическую Италію, останавливаясь въ живописномъ Неаполъ, на въчномъ Римъ и сказачной Венеціи.

Книга эта уже печатана на четырекъ языкахъ и вездѣ заслужила лестные отзывы. Съ заказами слѣдуетъ обращаться въ г. Ригу, книже, магазинъ І. А. Фрея.

#### ВО ВСЪХЪ ИЗВЪСТНЫХЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ ПРОДАЕТСЯ

### "ПРИВЪТЪ",

литературно-научно-художественний сборникъ, изданний съ благотворительного цвльго, въ пользу Общества вспомоществованія нуждающимся ученицамъ Васильеостровской женской гриналів ит С.-Петербургъ. Цвна 3 рубля, 440 столбщовь іп 40, въ переплетъ 4 рубля. Содержаніе. 25 картинъ-фототипій художниковъ: Ръпина, Лагоріо, Антонова, Бёмъ, Баннной, Волкова, Ге, Далькевича, Животовскаго, Ивановой, Каразипа, бар. Клодта, Кондратенко, Лоренца, Мазуровскаго, Малышева, Михайлова, Никитина, Новоскольцева, Овсяникова, Писемскаго, Сергъева, Соколовскаго и Соломко. Повъсти, разсказы, очерки, комедін, легенда: гг. Мамина-Сибиряка, Засодимскаго, Ал. Чехова, Мордовцева, Салова, Баранцевича, Рускина, В. Тихонова, А. Тихонова (Лугового), Фирсова, Гитера, Потапенко, Лихачева, Станоковича, Н. П. Вагнера (Кота-Мурлыки). Л. Оболенскаго, Наумова, Журавской, Мяхневича, Нефедова. Стихотворевіл: К. Р., гг. Полонскаго, Лихачова, Жемчужникова, Быкова, Фофанова, Горбунова-Посадова, А. Михайлова (А. К. Шедлера), Михайловскаго, Фидлера, Чеминой, Чешихина, Ватсонъ, Вейнберга, Коринфскаго, Зарвив, Ясинскаго, Позникова, Пушкарева, Ладыженскаго, Холодковскаго, Бунина, Вейдлинга, Якубовича. Научныя и критическій статьи: академика А. Веселовскаго, профессоровъ Гольцева, Кайгородова, Петри, Гундобина, Вентерова, Шляпкина и Никольскаго, г-жъ Чебишевой-Дмитріевой, Леонтьевой, гг. Позникова, Острогорскаго, д-ра Жихарева, Куницкаго, Чуйко, Цируля, Евг. Гаршина. Посмертным стихотвореній и письма: Всеволода Гаршина, В. Д. Сиповскаго, Н. М. Ядринцова, Д. Л. Минаева, Н. С. Лъскова, А. Н. Островскаго, М. О. Микъшина и І. Юзова. Отзывы о сборпикъ "Привътъ" см.: "Нава", "Русское Богатство", "Русская Мисль", "Новь", "Всемірная Иляюстрацій", "Живописное Обозрѣніе", "Петербургская Газета", "Кнежний Въстинкъ" и мн. др.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ НА ЖУРНАЛЪ

# ЧИТАТЕЛЬ.

Годовое изданіе журнала состоитъ изъ 50 книгъ отъ 64 до 256 страницъ въ наждой.

Подписная цёна на годъ 5 р. Съ дост. и перес. 6 р.

Въ каждой княге журнала «Читатель» помещается по возножности одно или ві сколько законченных провзведеній беллетристических и нопулярно-маучелі Въ журнале помещаются произведенія гг.: А. В. Амфитеатрова, К. С. Барыневича, С. И. Васокова, В. Л. Величко, кн. М. Н. Волконскаго, Д. Гаршев, П. Гермина, кн. Д. П. Голинна (Муравика), В. А. Гольцева, Е. П. Голекат проф. И. И. Иванова, А. А. Лугового, Д. Н. Мамина-Сибиряка, В. М. Михеем Вл. И. Немировича-Данченко, П. М. Невежива, В. А. Ришкова, И. А. Саюч. В. Я. Себтлова, Н. И. Северина, П. А. Сертвенко, С. Т. Семенова, С. И. Сибриовой, К. М. Станоковича, проф. Н. И. Стороженка, М. К. Севериой, проф. К. А. Тимирязева, В. А. Тихонова, С. Н. Филиппова, Авт. П. Чекова, проф. А. И. Чупрова, О. Н. Чюминой, И. Л. Щеглова, В. Р. Щигрова, академика И. Г. Янжула и другихъ.

Большинство изъ читающей нублики не инветь средствь выписывать ист дерого стоющіе журналы и газеты. Одна изъ главнихъ задать "Читателя", но при міру иностраннихъ изданій подобваго рода, доставить своимъ поднисчикъм возможность составить за крайне дешевую ціну собственную библіотеку изъ на дающихся произведеній беллетристическихъ и популярно-научнихъ, нашечата гнавнихъ во всёхъ періодическихъ изданіяхъ, т. е. нашъ журнала виветь въ видунитересглавния образомъ, тіхъ читателей, которые пріобрітавить въ отдільныхъ или ніяхъ тіз же произведенія какія били напечатани въ журналахъ и газетахъ.

Въ составъ нашего журнала входять: произведения навъ русскихъ, такъ в неостраннихъ писателей, частью напечатанныя ранве въ русскихъ періодических наданіяхъ, частью спеціально написанным или переведенныя изъ иностранных изваній или нашего журнала.

наданій для нашего журнала.

ПРОГРАММА ЖУРНАЛА: 1) беллетристика (произведенія оригинальния в переводных романи, пов'єсти, очерки и разскази), 2) критика и библіографі:

3) Популярно-научния статьи: а) по исторін, б) по исторін литературы русской и иностранной, в) по вопросамь экономических, естественно-научными и фил-

софскимъ, г) по искусствамъ: драма, музыка, живопись.

Въ особомъ отдълъ, подъ названіемъ "сивсь", журналь будеть давать обсор наиболю важныхъ явленій въ области науки, искусствъ и заграничной и русстай общественной жизни. Время отъ времени къ журналу будуть прилагаться ристин, снимки съ картинъ и портретовъ, а также и илистрирацій къ нъкоторимпроизведеніяхъ.

Контора редакців—въ Москві: уг. Бол. Динтровки в Столешникова вер., д. Чуксина. Допускается разсрочка: при подпискі безъ доставки уплачивается 2 руб. съ перес. З руб. и затімъ въ 1 февр., въ 1 марта и въ 1 апріля по 1 рублю.

Для народних учителей, учительниць фельдшервих и фельдшеровь допускается льтотная разсрочка: при подписка вносится 1 р. и затамы по 50 к. (можно и жочемесыми жарками) еженасячно до уплати подписной сумии. Отдальные 32% отк 20 к. до 1 р. 50 к. Полные экземпляры журнала "Читатель" за 1896—97 гг. всё распроданы. За 1898 г. полных комплектовь осталось ограниченное количество.

Новые подписчики на 1899 г. могуть до 1 марта 1899 г. нолучить журналь

за 1898 гг. по подписной цене, пересылка по разстоянію.

За редавтора А. С. СЕРГЪЕВЪ.

Издательница О. К. КУМАНИНА.

# листокъ

AAA

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

рожения 15 Марта № № 5. № 1899 года.

Содержаніе. Высочайшая отм'ятка.—Опред'явеніе Св. Сунода.—Отъ Высочайше утвержденнаго Комвтета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавів.—Отчеть о л'ятних педагогических курсахь для учителей одновлассных церковно-приходских школь, учрежденних въ г. Харьков'я въ 1898 году.—Отчеть о состоянін Харьков'я спархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за 1897/я учебной годъ (продолженіе).—

Епархіальная изв'ященія.—Изв'ястія и зам'ятки.—Объявленія.

#### Высочайшая отмѣтка.

Отъ Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго поступило къ Оберъ-Прокурору Святвйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что, въ ознаменованіе Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ, прихожанинъ Покровской церкви села Матвѣевки, Богодуховскаго уѣзда, мѣщанинъ Яковъ Комышанъ пріобрѣлъ для приходской церкви: Евангеліе, трехсвѣчникъ и выносный фонарь, все стоимостію 106 р.; Харьковскій купецъ Иванъ Іпхолеть, въ память бракосочетанія Ихъ Императорскихъ Величествъ соорудилъ на собственныя средства для Сороковской церковно-приходской школы, Зміевскаго уѣзда, новое зданіе, стоимостію 1,000 руб.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженияхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, въ 10-й день внваря 1899 года, благоугодно было Собственноручно начертать: Прочелъ съ удовольствиемъ.

### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Опредёленіемъ Святьйшаго Сунода отъ 5—16 февраля сего года а № 461, постановлено: дать знать по духовному вёдомству, для уководства и исполненія: а) что всё ходатайства отъ монастырей

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

о постановић на станціяхъ желъзныхъ дорогъ віотовъ съ вконазі а равно и кружевъ для сбора пожертвованій должны поступать съ мѣстнымъ епархіальнымъ преосвященнымъ, отъ воторыхъ и (удетъ зависъть, по сношеніи съ подлежащими начальниками и удравляющими желѣзныхъ дорогъ, разрѣшеніе тавовыхъ ходатайствъ при чемъ въ самыхъ ходатайствахъ должны быть увазаны средствъ на вои предполагается поставить и впослѣдствіи содержать кіотъ въ надлежащемъ благолѣпіп и видѣ, и б) что кіоты съ иконай преи нихъ вружки для сбора пожертвованій поставляются го преимуществу на пассажирскихъ станціонныхъ платформахъ и должны быть ограждаемы приличною, достаточной величины рѣшеткою.

# Отъ Высочайше утвержденнаго Комитета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавъ.

Русскіе люди съ живымъ интересомъ относятся къ строиощемуся въ г. Варшавъ православному храму, чему яснымъ доказательством служать стекающіяся со всёхь концовь русской земли пожертвованія, сумма которыхъ достигаеть въ настоящее время болье полумилліона рублей. Въ виду сего Высочайше утвержденный Комителпо постройкъ соборнаго храма въ Варшавъ относительно хода нестройки собора въ Варшавъ и о состоянии Комитетскихъ средства сообщаеть, что постройка означенняго соборя, начатая въ 1894 г. будеть закончена вчерив въ непродолжительномъ времени. Тепер зданіе выведено до оконъ барабановъ. Въ наступающемъ стронтельномъ сезонъ предположено сдълать купола и главки, которыя будуть поврыты мідными золоченными листами. Основной стровтельный фондъ составили частныя пожертвованія обильно стеба:шіяся со всёхъ концовъ Россіи в достигающія въ настоящее время вмёсть съ процентами болье полу милліона рублей. Сумма это враснорфчиво свидфтельствуеть о томъ искреннемъ интересф, съ которымъ руссвіе люди относятся въ строющемуся въ г. Варшаві православному храму. Дальнъйшія пожертвованія, необходимыя дія успешнаго и безостановочнаго хода работь, могуть быть направляемы на ими Варшавского Генераль-Губернатора и строительнать Комитета или сдаваться непосредственно въ мъстныхъ губернских: и увздныхъ казначействахъ. Въ распоряжении Комитета въ 1 яввари 1899 г. состоить свободныхъ суммъ 172,083 р. 73<sup>1</sup>/<sub>5</sub> к.

Отчеть о лётнихь педагогическихь курсахь для учителей одноклассныхъ перковно-приходскихъ школь, учрежденныхъ въ г. Харьковё въ 1898 году.

### І. Открытіе курсовт.

По определению Св. Синода отъ 12 мая летомъ 1898 г. въ г. Харьковъ учреждены были педагогические курсы для учителей одноклассныхъ школъ Харьковской епархів. Курсы должны были продолжаться отъ 4 до 6 недёль. Согласно съ этимъ опредёленіемъ Св. Свиода, 25 іюня 1898 г., по благословенію Высокопреосвященивищаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, и последовало открытіе курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ при Харьковскомъ мужскомъ духовномъ училищъ. Въ означенный день въ 11 часовъ утра въ присутствіи членовъ епархіальнаго училищнаго совъта, членовъ распорядительной коммиссіи, членовъ Харьковскаго увзднаго отделенія Совета, Епархіальнаго и некоторыхъ увздныхъ оо. наблюдателей, некоторыхъ о.о. благочинныхъ и представителей духовенства и всёхъ явившихся на курсы учителей, председателемъ Епархіальнаго училищнаго Совета ректоромъ Семинаріи протоїереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослуженіи протојереевъ и священниковъ, членовъ Епархіальнаго училищнаго Совъта, Харьковскаго уъзднаго отдъленія, наблюдателей в прочаго духовенства, совершено было Господу Богу молебное пѣніе предъ началомъ ученія. На молебит итль хорь курсистовь-учителей подъ управленіемъ учителя пінія свящ. Іоанна Петровскаго. По окончанів молебнаго пінія, всі присутствовавшіе на немъ перешли въ залъ, въ которомъ устроена была аудиторія, и здісь предсъдатель Епархіальнаго училищнаго Совъта въ краткомъ привътственномъ словъ, обращенномъ въ курсистамъ, выяснилъ имъ цъль и значеніе открываемыхъ курсовъ, а Епархіальный ваблюдатель Давыденко указаль имъ, въ чемъ должны будутъ состоять ихъ занятія на курсахъ. Послів этого курсы объявлены были отврытыми.

### II. Управление курсами.

На основаніи § 4 "временныхъ правиль для устройства курсовъ педагогическихъ и церковнаго пѣнія для учителей школъ церковноприходскихъ и грамоты" Харьковскимъ Епархіальнымъ училищнымъ Совѣтомъ въ засѣданія 20 апрѣля избрана была распорядительная коммиссія, утвержденная резолюцією Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященьты Амвросія, Архіепископа

Харьковскаго, отъ 29 того же апръля. Въ составъ коммиссія вошли слѣдующія лица: Предсѣдатель Епархіальнаго училищнаго Совѣта, ректоръ Семинаріи протоіерей Іоаннъ Знаменскій, въ качествѣ инспектора курсовъ; Епархіальный наблюдатель школъ Харьковской епархін, Василій Давыденко, въ качествѣ смотрителя курсовъ, и экономъ Харьковскаго мужскаго духовнаго училища діаконъ Василій Ковалевскій, въ качествѣ эконома курсовъ. Кромѣ того для ознакомленія съ задачами курсовъ, ходомъ учебныхъ занятій и достигаемыми на курсахъ результатами приглашались для присутствованія на курсахъ въ помощь распорядительной коммиссіи уѣздные наблюдатели.

### ІІІ. Составт преподавателей.

Для руководства учебными занятіями на курсахъ приглашени были Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ следующія лица:

- 1) По закону Божію—законоучитель церк.-прих. школы въ г. Харькова, членъ Харьковскаго Общества Грамотности священникъ Вас. Ветуховъ.
- 2) По церковному уставу—председатель Епарх. Учил. Совета, Ректоръ Семинаріи Протоіерей Іоаннъ Знаменскій.
- 3) По церковному пѣнію—для старшей группы учитель пѣнія Хар. Дух. Семинаріи, Ник. Ковинъ, окончившій курсъ Московскаго Синодальнаго училища церковнаго пѣнія; для младшей группы—учитель пѣнія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго училища, свящ. Іоаннъ Петровскій, получившій права учителя пѣнія по экзамену при С.-Петербургской придворной пѣвческой капеллѣ. Кромѣ уроковъ церковнаго пѣнія—г. Ковинъ обучалъ учителей игрѣ на скрипкѣ, а о. Петровскій преполавалъ хоровое пѣніе.
- 4) По дидактив'в и методив'в обучения русскому изыку, ц.-славинскому и письму—преподаватель педагогики при Харьковской Духовной Семинаріи и руководитель образцовой при Семинаріи школы, магистръ богословія Н. Страховъ.
- 5) По методивъ обученія ариометивъ—преподаватель математиви при Хар. Дух. Семинаріи, кандидатъ университета, Иванъ Кудревичъ, руководившій преподаваніемъ этого предмета въ педагогическихъ классахъ женской гимназіи.
- 6) Кромѣ этихъ обязательныхъ предметовъ школьнаго курса, на курсахъ ведено было обучение переплетному мастерству подъруководствомъ переплетчика Сергъя Шепелева.

### IV. Составт слушателей курсовт.

Для слушанія педагогических курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ Харьковской епархіи вызваны были 80 учителей и 1 учительница изъ всёхъ 11 уёздовъ Харьковской епархіи въ слёдующемъ количестве:

- 1) Изъ Ахтырскаго упъзда 7 учителей: діаконъ Мих. Артюховскій, Ал-ръ Глушковъ, псалом. Іак. Левицкій, діак. Вас. Лобковскій, псал. Мих. Нестеренко, псал. Ив. Покровскій и Мих. Сукачевъ.
- 2) Изт Богоду жовскаго упъзда 6 учителей: діак. Стеф. Волковъ, Петръ Марченко, псал. Ив. Семеновъ, псал. Өеод. Толмачевъ, псал. Мих. Улановъ в псал. Ив. Ястремскій.
- 3) Изт Валковскаго упода 5 учителей: Ник. Богословскій, діак. Іакинфъ Бугуцкій, псалом. Дим. Крыжановскій, псал. Өеод. Нико-лаевскій и псал. Яковъ Фальчевко.
- 4) Изъ Волчанскаго упода 4 учителя: діак. Пав. Гревизирскій, псал. Ив. Рубинскій, діак. Никифоръ Рубинскій и Ал-ръ Труфановъ.
- 5) Изъ Змісвскаго упъзда 8 учителей: Андр. Крутьевъ, діав. Мих. Павловъ, Іаковъ Подлуцкій, Грыг. Рогальскій, діав. Стеф. Стефановскій, псал. Георг. Толмачевъ, діав. Іоаннъ Троицкій в Ив. Ходаковскій.
- 6) Изъ Изюмскаго упъда 8 учителей: діак. Арпст. Бѣликовъ, діак. Іак. Даневскій, діак. Дим. Кириченко, діак. Порфирій Котляревскій, діак. Дим. Наумовъ, псал. Евг. Огульковъ, псал. Ал-дръ Титовъ и діак. Ал-ръ Черняевъ.
- 7) Изъ Купянскаго упъда 8 учителей и 1 учительница: псал. Мих. Волкисъ, псал. Мих. Дзюбановъ, діак. Мих. Иваницкій, псал. Ник. Келебердинскій, Иванъ Колотовскій, діак. Алексъй Мухинъ, діак. Тих. Платоновъ, псал. Өеод. Стесенковъ п учительница Евдокія Абросимова.
- 8) Изт Лебединскаго упода 7 учителей: діак. Леонт. Антоновъ, псал. Григ. Дюбарскій, діак. Ал. Подольскій, діак. Іоаннъ Приходинъ, псал. Евенмій Радовскій, псал. Ив. Рубинскій и діак. Іоаннъ Эварницкій.
- 9) Изб Старобпльского упода 10 учителей: Миронъ Бондаренко, Сергъй Бутковъ, Өеоктистъ Видутенко, псал. Ив. Должанскій, Конст. Захарьевъ, Савва Квитка, Яковъ Мащенко, діав. Іоаннъ Мухинъ, Семенъ Роменскій и Василій Царевскій.
- 10) Изъ Сумскаю упъзда 8 учителей: діак. Іоаннъ Бородаевскій, исал. Ив. Бородаевскій, псал. Мих. Бородаевскій, діак. Іоаннъ

Григорьевъ, Мих. Клисенко, Констант. Николаевъ, псал. Вас. Раевскій и Георгій Рубинскій.

11) Изъ Харьковскаго упозда 9 учителей: Ив. Бутъ, Григ. Гапчинскій, исал. Василій Иваницкій, Георгій Кіяновскій, діак. Петрь Лобковскій, псал. Конст. Петровскій, псал. Дим. Протопоновъ, Димитрій Рагулинъ в Ево. Темный.

Изъ числа 81 слушателей педагогическихъ курсовъ только 3 еще не были учителями, всё же остальные большій или меньшій срокъ уже служили въ школахъ, именно: 18 состояли 1 годъ въ должности учителя, 5-2 года, 16-3 года, 23-4 года, 5-5 лѣтъ, 1-6 лѣтъ, 3-7 лѣтъ, 2-8 лѣтъ, 2-9 лѣтъ, 1 -10 лѣтъ, 1-12 лѣтъ. и 1-13 лѣтъ.

По образовательному цензу слушателя курсовъ распредълнются слёдующимъ образомъ: уволенныхъ изъ разныхъ классовъ лух. Семинарія 14, именно: изъ 5 кл. 2, изъ 4 кл. 2, изъ 3 кв. 2, изъ 2 кл.—4 и изъ 1 кл. 4; окончившихъ курсъ духовн. училища 16, не окончившихъ курсъ духовн. училища 16, не окончившихъ курсъ дух. училища 23, изъ 5-го кл. мужской гимназіи 1, изъ 4 кл. муж. гим. 1, изъ городского училища 10 изъ двухкласснаго министерскаго училища 4, окончившихъ курсъ церковно-приход. и земской школы 6, изъ фельдшерской школы 1 и домашняго образованія 5. Изъ нихъ имѣющихъ званіе учителя было 34, не имѣющихъ—47.

V. Учебныя занятія на педагогических курсах для учителей одноклассных тиколь.

Учебныя занятія на курсахъ начались съ 26 іюня и непрерывно продолжались до 4 августа. Предъ началомъ занятій инспекторомъ курсовъ составлено было росписаніе уроковъ, которое затѣмъ п выполнялось неизмѣнно. Учебныя занятія въ теченіе дня распредѣлялись слѣдующимъ образомъ: 4 часовыхъ урока съ 9 до 1<sup>3</sup>/4 ч. утромъ и 2 урока съ 5 до 7<sup>1</sup>/4 ч. вечеромъ. Наканунѣ воскресныхъ и праздничныхъ дней вечернихъ занятій не было. Послѣ ужина часто устроились спѣвки частію для богослуженія въ воскресные и праздничные дни, частію для упражненія въ пѣніи.

Количество и содержание лекцій было следующее:

1) По закону Божію дано было 6 уроковъ законоучителень свящ. Вас. Ветуховымъ. Предметомъ уроковъ служило практическое ознакомленіе слушателей со способами и пріемами обученія молетвамъ, Свящ. исторіи и катихизису и указаніе, какимъ образомъ учебный матеріалъ, намѣченный программою, распредѣляется межту классными группами и въ теченіе всего учебнаго года.

- 2) По церковному уставу 5 урововъ дано было предсъдателемъ Епарх. училищи. Совъта, Ректоромъ Семинаріи Протоіереемъ Іолиномъ Знаменскимъ. Предметомъ уроковъ служило практическое ознакомленіе слушателей съ порядкомъ совершенія богослуженія по церковнымъ книгамъ. Затрудненіемъ къ успъшному выполненію данной задачи служило то обстоятельство, что на 80 слушателей было только 2 экз. богослужебныхъ книгъ, и только благодаря тому, что большую часть слушателей составляли члены причта, можно было кое-какъ обходиться такимъ незначительнымъ количествомъ богослужебныхъ книгъ. После праткаго вступительнаго объясненія курсистамъ значенія церковнаго устава для совершенія богослуженія, указанія состава и содержанія типикона и другихъ богослужебныхъ книгъ, съ слушателями курсовъ последовательно пройденъ былъ порядовъ следующихъ службъ церковныхъ: малой вечерни, повседневной вечерни обыкновенной и великопостной, великой вечерни, совершаемой отдёльно отъ утрени и вмёсть съ утреней (всенощное бденіе); утрени повседневной обыкновенной и великопостной и утрени праздничной, совершаемой отдъльно отъ вечерни и витсть съ вечерней (всенощное блиніе); часовъ обывновенныхъ и великопостныхъ, съ указаніемъ на особенности часовъ царскихъ; литургів. При 5 часовыхъ урокахъ, конечно, невозможно было вдаваться въ подробности и пространныя объясненія, но порядокъ означенныхъ службъ и при томъ по богослужебнымъ книгамъ указанъ былъ по типикону.
- 3) По церковному пънію слушатели курсовъ, по испытаніи ихъ въ знаніи теоріи музыки и пѣнія, были раздѣлены на 2 группы: старшую, въ которую были включены болѣе знающіе, и и младшую, къ которой были отнесены менѣе знающіе, при чемъ старшую группу составили 55 учителей, а младшую 26.

Въ теченіе 58 часовыхъ уроковъ съ слушателями младшей группы пройдено было все, что требовалось приложенной въ правиламъ программой учебныхъ занятій по пѣнію съ младшей группой, именно: І) по изустному и нотному изученію круга богослужебнаго пънія православной церкви выполнено было: изустно обычнымъ москонскимъ напѣвомъ: 1) Господи воззвахъ на всѣ 8 гласовъ со стихирами воскресными догматиками (послѣдніе Знаменскаго роспѣва); 2) Богъ Госполь на всѣ 8 гласовъ съ тропарими воскресными и праздничными; 3) ирмосы воскресные 8-ми гласовъ и праздничные; 4) прокимны воскресные 8-ми гласовъ утренніе и литургійные; 5) пеосмогласныя пѣснопѣнія всенощнаго бдівнія и литургіи. По нотамъ выполняли церковныя півснопівнія какъ по московскому напівну, такъ и большому и малому столновымъ распівнамъ.

П) по общей теоріи понія взучали: о звук, о различіи звуковь по долготь в высоть, о нотахь в цифрахь, какь знакахь для записыванія и изображенія звуковь, о цьлой ноть, 1/2, 1/4, 1/6, изміреній ихь длительности; о названій и значеній знаковь, употребляемыхь при нотахь; сокращенія и увеличенія длительности ноть; упражненіе въ даваній разміра рукой; о тоні и полутонь, о гаммі; изученіе звуковь: до, ре, ми, фа, соль, ли, си; объ интервалахь; о гаммахь мажорныхь и минорныхь и ихъ построенів. О обученій церковному пінію въ церковно-приходскихь школахь; объ образованій церковнаго хора и управленій имъ. Изученіе теоретическихь правиль постоянно сопровождалось упражненіями въ піній, диктовками и выполненіемъ образцовь по руководству Ряжскаго.

Съ старшей группой въ теченіе 58 уроковъ пройдено все, требуемое тою же программою, съ небольшимъ сокращениеть изученія осмогласія. Сокращеніе это вызывалось неподготовленностію слушателей, ихъ малыми и безпорядочными знаніями теорів, вслъдствіе чего большую часть уроковъ пришлось употребать на пзученіе теоріи пінія и на ознакомленіе съ нотной азбукой. Впрочемъ это сокращение изучения осмогласия восполнено было на урокахъ короваго пънія. Вся теоретическая часть программы выполнена полностію, вменно взучено было: І) по общей теорін пънія: о длятельности звуковъ, о ритив, тактв, синкопахъ, шаузахъ, темпъ, значения largo, adagio, andante, allegro; о высотъ звуковъ, гаммъ, интервалахъ, построеніи гаммъ мажорныхъ: соль мажоръ, ре мажоръ, ля мажоръ, фа мажоръ, си бемоль мажоръ ми бемоль мажоръ, -- минорныхъ: ля миноръ, ми миноръ, си миноръ. различіе звука по тембру и силь. ІІ) по гармоніи: понятіе о консонансъ и диссонансъ, о трезвучіи мажорной гаммы, о тоникъ, доминанть и субодоминанть; о трезвучів минорной гаммы; положенін трезвучія на 4 голоса; удвоенів тоновъ, широкомъ в тесномъ расположения голосовъ; сочетания трезвучий, каденцияхъ, праввлахъ голосоведенія, о переходъ гармоніи изъ мажора въ миноръ. III) методика преподованія цер. пънія и устройство хора: воспитательное значение церковнаго прнін, задачи и цели школьнаго преподаванія пінія, методъ, постановка голоса, пініе по слуху, развитіе служа и ритмическаго чувства; молитвы, какъ матеріалъ півнія; изученіе гласовъ и півснопівній обычныхъ службъ, півніе по нотамъ, изученіе нотописи, диктантъ, школьный хоръ. IV) изученіе круга богослужебнаго пюнія: Господа воззвахъ съ воспресными стихирами и догматиками и Богъ Господь съ воскресными тропарями. Каждый отділь теоретической программы усванвался при помощи практическихъ упражненій. Писались, сольмизировались и півлись гаммы, интервалы, аккорды, сольфеджіо. Музыкальный диктантъ составлялъ непремінную принадлежность каждаго урока. При изученіи осмогласія мелодія каждаго голоса дівлилась на строки, указывалось число и порядокъ слідованія строкъ, распіввались тексты стихиръ, при чемъ дівлались переходы изъ одного гласа въ другой. Кромів осмогласія изучались неосмогласныя півснопівнія всенощнаго біднія и литургій, при чемъ указывались тоны этихъ півснопівній для разныхъ видовъ хора.

Вромъ этого изученія церковнаго пѣнія по группамъ, на 14 урокахъ хороваго пѣнія, которые служили частію приготовленіемъ къ воскресному и праздничному богослуженію, всѣ курсисты изучали осмогласіе и неосмогласныя пѣснопѣнія всенощнаго (дѣнія и литургіи и такимъ образомъ уроки эти служили воспоминаніемъ и помощію для уроковъ пѣнія по группамъ.

Старшую группу составляли слёдующіе 26 учителей: діак. Антоновъ Леонтій, Бутъ Ив., Богославскій Ник., псал. Бородаевскій Ив., псал. Бородаевскій Ив., псал. Бородаевскій Ив., псал. Бородаевскій Мих., діак. Бёликовъ Арист., Видутенко Өеоктисть, пс. Волкисъ Мих., Гапчинскій Гр., діак. Даневскій Іак., діак. Котляревскій Порф., Мащенко Іак., діак. Мухинъ Алексёй, діак. Мухинъ Іоаннъ, діак. Наумовъ Дим., діак. Павловъ Мих., псал. Петровскій Конст., діак. Приходинъ Іоаннъ, діак. Платоновъ Тих., Темный Ево., псал. Толмачевъ Өеод., діак. Тропцкій Іоаннъ, псал. Труфановъ Ал-дръ, псал. Улановъ Мих., псал. Фальченко Іак. и Царевскій Василій.

Младшую группу составляли слёдующіе 54 учителя и 1 учительница: Абросимова Евдокія, діак. Артюховскій Мих., Бондаренко Миронъ, діак. Бородаевскій Іоаннъ, діак. Бугуцкій Іакинфъ, Бутковъ Сергій, діак. Воиновъ Стеф., Глушковъ Ал-дръ, діак. Гревизирскій Інав., діак. Григорьевъ Іоаннъ, псал. Дзюбановъ Мих., псал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст., исал. Иваницкій Вас., діак. Иваницкій Мих., Квитка Савва, исал. Келебердинскій Ник., діак. Кириченко Дим., Кілновскій Геор., Клисенко Мих., Колотовскій Ив., Крутьевъ Андр., Крыжановскій Дим., Левицкій Іак., діак. Лобковскій Васи-

лій, діак. Лобковскій Петръ, псал. Любарскій Григ., Марченко Петръ, псал. Нестеренко Мих., псал. Николаевскій Оеод., Николаевъ Конст. псал. Огульковъ Евг., Подлуцкій Іоан., діак. Подольскій Ал-й псал. Покровскій Ив., Протопоновъ Дим., псал. Раевскій Вас.. Рогальскій Григ., Рогулинъ Дим., исал. Родовскій Еве., Роменскій Сем., Рубинскій Георг., псал. Рубинскій Ив., діак. Рубинскій Ник., псал. Семеновъ Ив., псал. Стесенковъ Оеод., діак. Стефановскій Стеф., Сукачевъ Мих., псал. Титовъ Ал-ръ, Толмачевъ Георг., Ходаковскій Ив., діак. Черниевъ Ал-ръ, діак. Эварницкій Іоаннъ и псал. Ястремскій Ив.

4) По дидактикть и методикть русского языка, ц.-слав. языка и письма въ 36 уроковъ пройдено было следующее: о томъ, что приготовленіе въ учительству должно быть ,витьстт и теоретическимъ и практическимъ, и въ чемъ должно состоять то и другое: общее обозрѣніе программъ ц.-пр. школъ со стороны подбора в постановки учебныхъ предметовъ; о важности правильныхъ способовъ обученія; о свойствахъ и особенностяхъ учебнаго метода; и главныхъ видахъ учебнаго метода-аналитическомъ и синтетическомъ и о примъненіи ихъ при школьномъ обученіи; объ ана литическомъ, синтетическомъ и генетическомъ пріемяхъ и о прамъненіи ихъ при школьномъ обученіи; о разныхъ формахъ преподаванія и о приміжненій ихъ при школьном в обученій; о разсказі и описаніи, какъ основныхъ и главныхъ видахъ излагательной формы обученія; взложеніе правиль относительно вопросовъ и отвътовъ при катихизической формъ обучения; о примънения наглядности при начальномъ обучении; о важности правильнаго метода въ дълъ обученія грамоть; краткое обозрвніе главныйшихъ методовъ обученія этому предмету; опредъленіе ближайшихъ цълей обученія русской грамоть; опредьленіе наиболье правильнаго метода обученія грамоть; о первыхъ занятіяхъ съ ученибаме, только что поступившими въ школу, цёль и содержаніе этихъ занятій; о начальныхъ упражненіяхъ въ черченіи по кліточвамь: о графической съткъ, тактъ и наблюдения за правильностию положенія учащихся при письм'ь; о звуковыхъ упражненіяхъ; прісмы выделенія звуковъ изъ словъ; о приготовительныхъ письменныхъ упражненіяхъ; о письмъ элементовъ буквъ; объ обученія собственно письму и чтенію; пріемы ознаксмленія съ буквами и первыхъ упражненій въ чтенія; о последовательномъ порядке взученія буквъ-письменных в печатных и прісмахъ прічченія учащихся въ правильному сліянію звуковъ при чтеніи; объ усовершенствованіи механизма чтенія; объ условіяхъ в средствахъ выработки правильности и б'вглости чтенія; объ усовершенствованіи механизма письма; обученіе чистописанію въ теченіи перваго года одноклассной ц.-пр. школы; объ упражненіяхъ въ чистописаніи во второмъ году однокл. ц.-пр. школы, въ 3-мъ и 4-мъ году двуклассной ц.-пр. школы; объ ученіи церковно-славянскі грамоть; пріемы ознакомленія учащихся съ особенностями ц.-сл. грамоты по сравненію съ русской; о задачахъ и пріемахъ обученія церк.-слав. чтенію; о задачахъ и пріемахъ объяснительнаго русскаго чтенія; объ упражненіяхъ въ пересказѣ прочитанннаго; объ условіяхъ и средствахъ выработки выразительнаго чтенія; о веденіи письменныхъ упражненій, направленныхъ къ наученію учащихся правописанію и пріученію ихъ къ толковому построенію пасьменной рѣчи въ ен простѣйшихъ формахъ.

5) По методика ариеметики. 17 уроковъ по методикъ ариеметики были посвящены следующимъ предметамъ: предметы первоначальной ариометики; цёль методики ариометики; особенности обученія ариометикъ въ такъ называемой старой школъ: производство дъйствій сразу надъ большими числами, преобладаніе письменных вычисленій надъ устными, механическое заучиваніе ариометическихъ правилъ; особенности методы Грубе въ примънении ея къ русской школъ Евтушевскимъ: преследование цели формальнаго развитія учащихся, раздёленіе курса ариеметики на приготовительный и систематическій, послідовательное "изученіе" чиселъ, какъ главное содержание приготовительного курса, наглядныя пособія; изученіе числа 8 по методів Евтушевскаго (примітръ); недостатки методы Евтушевского. Новыя руководства по методикъ ариеметики: Гольденберга, Шохоръ-Троцкаго, Тенишева, Вишневскаго; изучение дъйствий надъ числами въ порядкъ послъдовательныхъ ступеней: отъ 1 до 10, отъ 10 до 100 и надъ числами любой величины; содержаніе каждой ступени: 1) счеть, 2) действія надъ числами, 3) ръшенія задачъ. Наглядныя пособія: спички. палочки, русскіе счеты, ариометическій ящикъ. Первая ступень от 1 до 10: обучение сознательному счету прямому и обратному; дъйствія сложенія, вычитанія, умноженія и дъленія на наглядныхъ пособіяхъ и отвлеченныхъ примірахъ; ознакомленіе съ различными терминами действій; решеніе устных задачь; ознакомленіе съ цифрами, знавами дъйствій и знакомъ=; десятеричная система и возможность другой, напр. восьмеричной. Вторая ступень отъ 10 до 100. Счеть и дъйствія надъ числами отъ 10 до

100; нумерація чисель оть 10 до 100; знакомство съ десяткомъ в сотней. Переходъ оть отвладыванія чисель на счетахъ въ письменному изображенію ихъ цифрами. Подробное изученіе двйствій сложенія, вычитанія, умноженія и двленія; нумерація чисель выше 100; счеты и ариометическій ящивъ; разряды и классы; славяєскія и римскія цифры. Третья ступень. Особенность третьей ступени изученія ариометики: преобладаніе письменныхъ вычисленій надъ устными; сложеніе, вычитаніе, умноженіе и двленіе многозначныхъ чисель. Рвшеніе и объясненіе болье трудныхъ задачь изъ 2-й ч. сборника Комарова.

Изложеніе пріємовъ взученія именованныхъ чиселъ, при чемъ указано было на то, что понятія о мірахъ длины, віса, сыпучихъ и жидкихъ тіль и т. д. должны сообщаться ученивамъ постепенно на первыхъ ступеняхъ обученія, при рішеніи практическихъ задачъ, а въ конці курса нужно повторить всі міры въ системі съ нівкоторыми дополненіями. Свідінія о времясчисленія; десятичная (француз.) система міръ. Пріємы раздробленія и превращенія именованныхъ чисель; дійствія съ этими числами. Рішеніе боліве трудныхъ задачъ на вычисленіе времени. Кромі того преподавателемъ важдому учителю дано было по ніскольку задачъ для рішенія на дому.

(Окончаніе будеть).

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за  $18^{97}/98$  учебный годъ.

(Продолжение \*).

ж) Общія свидинія объ успихахь, поведеніи и состояніи здоровья воспитанниць.

Успѣхи воспитанницъ въ отчетномъ году наглядно изображаются въ нижеслѣдующей таблицѣ, показывающей число воспитанницъ каждаго класса, получившихъ баллы 5, 4, 3 и 2 по всѣмъ предметамъ виѣстѣ.

<sup>&</sup>quot;) Cм. ж. "Въра и Разумъ" № 4, за 1899 г.

Въ каждомъ класст показаны только тт воспитанницы, которыя имтють годовые и экзаменскіе баллы по встав предметамъ.

Примъчаніе. Въ составъ общаго балла по Русскому языку въ III, IV, V и VI классахъ вошли и баллы письменныхъ упражненій по всёмъ предметамъ, а въ составъ общаго балла по дидактикъ въ VI классъ вошли и отмътки за практическія занятія воспитанницъ этого класса въ Училищной образцовой церковно приходской школъ.

Приготовительный классъ (46).

| Приготовительный класст (46).             |     |            |       |              |       |                                       |  |
|-------------------------------------------|-----|------------|-------|--------------|-------|---------------------------------------|--|
| Баллъ                                     | 5   | исирусоп   | 11    | воспитанницъ | иди   | $23^{21}/23^{0}/0$                    |  |
| _                                         | 4   |            | 7     | _            |       | 15 <sup>5</sup> /23 <sup>0</sup> o    |  |
|                                           | 3   | _          | 24    | _            |       | $52^{4}/28^{0}/0$                     |  |
|                                           | 2   |            | 4     |              | _     | $8^{16/28^0/0}$                       |  |
| Средні                                    | ğ ( | баллъ всег | го в  | jacca        |       | 3 <sup>25</sup> /46                   |  |
| 1 нормальный класст (44 воспитанницы).    |     |            |       |              |       |                                       |  |
| Баллъ                                     | 5   | получили   | 3     | восинтанняцы | или   | 6 <sup>9</sup> /11 <sup>0</sup> , 0   |  |
|                                           | 4   |            | 12    | _            | _     | $27^{8} \cdot 11^{0}/o$               |  |
|                                           | 3   | _          | 20    | _            |       | $45^{5}/_{11}^{0}/_{0}$               |  |
|                                           | 2   | _          | 9     | _            | _     | $20^{5}/11^{0/0}$                     |  |
| Средні                                    | ій  | баллъ все  | ro s  | ласса        |       | 3 <sup>9</sup> /44                    |  |
| 1 параллельный классъ (44 воспитанницы).  |     |            |       |              |       |                                       |  |
| Баллъ                                     | 5   | получили   | 3     | воспитанниць | I WAL | $6^9/11^0/0$                          |  |
|                                           | 4   | <u> </u>   | 13    |              | _     | 26 <sup>6</sup> /11 <sup>0</sup> /0   |  |
| _                                         | 3   |            | 16    |              | _     | 364/11 <sup>0</sup> /0                |  |
|                                           | 2   |            | 12    |              | _     | 273/110/0                             |  |
| Средн                                     | iй  | баллъ все  | ro i  | класса       | . —   | 327/44                                |  |
| II нормальный класст (43 воспитанницы).   |     |            |       |              |       |                                       |  |
| Баллъ                                     | 5   | получили   | 3     | воспитанниц  | iku l | 642/430/0                             |  |
|                                           | 4   |            | 9     | -            | _     | 20 <sup>40</sup> /43 <sup>0</sup> /o  |  |
|                                           | 3   | _          | 26    |              |       | 6020/430/0                            |  |
| _                                         | 2   |            | 5     |              | _     | · 1187/480/o                          |  |
| Средн                                     | iй  | баллъ все  | ero i | класса       |       | 310/48                                |  |
| II параллельный классъ (43 воспитанницы). |     |            |       |              |       |                                       |  |
| Баллт                                     | 5   | получили   | 1 2   | воспитанниць | или   | $4. 4^{28/48}/0$                      |  |
| -                                         | 4   | -          | ę     |              |       | · 2040/480/o                          |  |
| _                                         | 3   |            | 19    |              | _     | - 44 <sup>8</sup> /43 <sup>0</sup> /0 |  |
| _                                         | 2   | _          | 18    | 3 —          |       | 3010/480/0                            |  |
| Средн                                     | ıiй | баллъ вс   | его   | riacca       |       | $3^{11/}43$                           |  |

| III | классъ | (60 | воспитанницъ | ). |
|-----|--------|-----|--------------|----|
|-----|--------|-----|--------------|----|

| P                                               | = |                      | 1   |              |       | 12/80/0                              |  |  |
|-------------------------------------------------|---|----------------------|-----|--------------|-------|--------------------------------------|--|--|
| <b>D</b> аллъ                                   |   | получила             |     | воспитанница |       |                                      |  |  |
|                                                 | 4 |                      | 13  | _            |       | 212/80/0                             |  |  |
| -                                               | 3 |                      | 27  |              |       | 45%                                  |  |  |
| -                                               | 2 |                      | 19  |              |       | 312/80/0                             |  |  |
| Средній баллъ всего класса $2^{10}/18$          |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| IV нормальный классь (46 воспитанниць).         |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| Баллъ                                           | 5 | получили             | 4   | воспитанниць | OKU L | $8^{16}/23^{0}/0$                    |  |  |
| _                                               | 4 | _                    | 8   | _            | _     | 17 <sup>9</sup> /23 <sup>0</sup> /o  |  |  |
| _                                               | 3 |                      | 23  |              | _     | 50º/o                                |  |  |
|                                                 | 2 | _                    | 11  |              | _     | 232/210/0                            |  |  |
| Средні                                          | ŭ | баллъ всег           | O E | ласса        |       | 3 <sup>5</sup> /46                   |  |  |
| IV параллельный классь (46 воспитанниць)        |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| Баллъ                                           | 5 | -<br>RERPVEON        | 2   | воспитанницы | . RIG | 48/230/0                             |  |  |
| _                                               | 4 |                      | 3   |              |       | 613/230/0                            |  |  |
|                                                 | 3 |                      | -   | _            |       | 45 <sup>20</sup> /28 <sup>0</sup> o  |  |  |
| _                                               | 2 |                      | 20  |              | _     | 43 <sup>11</sup> /23 <sup>0</sup> /o |  |  |
| Средні                                          | _ |                      |     | пасса        |       |                                      |  |  |
| - Роди                                          |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
|                                                 | Į | <sup>r</sup> нормалы | ый  | (35 воспита  | нницг | <i>:</i> ).                          |  |  |
| Баллъ                                           | 5 | получили             | 4   | воспитанницы | , uju | 11 <sup>3</sup> /5 <sup>0</sup> /o   |  |  |
| _                                               | 4 | -                    | 6   |              | _     | 17 <sup>1</sup> / <sub>7</sub> 0/0   |  |  |
|                                                 | 3 | _                    | 16  |              | _     | 45 <sup>5</sup> /7 <sup>0</sup> /0   |  |  |
| _                                               | 2 | _                    | 9   |              |       | $25^{5/70/0}$                        |  |  |
| Средні                                          | й | баллъ всег           | O E | ласса        |       | $3^{1/7}$                            |  |  |
| <b>У</b> параллельный класст (36 воспитанниць). |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| Баллъ                                           | 5 | пенььстоп            | 3   | воспитавницы | . или | 8 <sup>1</sup> /8 <sup>0</sup> /0    |  |  |
| _                                               | 4 |                      | 6   |              |       |                                      |  |  |
|                                                 | 3 | _                    | 18  |              | _     | 50º/o                                |  |  |
|                                                 | 2 |                      | 9   | <del></del>  |       | 25%                                  |  |  |
| Средні                                          | _ | баллъ все            | ·   | пласса       | _     | $3^{1}/12$                           |  |  |
| •                                               |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| VI нормальный классь (48 воспитаниць).          |   |                      |     |              |       |                                      |  |  |
| Баллъ                                           | 5 | получили             | 11  | воспитанницъ | , или |                                      |  |  |
| -                                               | 4 | -                    | 16  |              | _     | $33^1/\textbf{s}^0/\textbf{o}$       |  |  |
|                                                 | 3 |                      | 21  | _            |       | 433/4                                |  |  |
| Средні                                          | й | баллъ всег           | O B | ласса        |       | $3^{19}/44$                          |  |  |

VI параллельный классь (53 воспитанницы).

Баллъ 5 получили 8 воспитанницъ, или 15<sup>8</sup>/18<sup>0</sup>/0

-4 -18 -  $33^{51}/ss^{0}/o$  -3 - 27 -  $50^{50}/ss^{0}/o$ 

Средній баллъ всего власса . . . . . 384/м

2) Въ поведеніи воспитанницъ въ отчетномъ году не замѣчено было никакихъ особенныхъ проступковъ въ дисциплинарномъ или правственномъ отношеніи, а потому всё они получили годовой баллъ 5 (отлично). Такое отрадное явленіе находится въ тёсной связи съ добросов'єстнымъ исполненіемъ своихъ обязанностей всёхъ лицъ воспитательнаго персонала Училища.

Въ отчетномъ году, вакъ в въ предыдущіе, было обращено особенное внимание на неопустительное и благоговъйное исполненіе воспитанницами своихъ христіанскихъ обязанностей и на развитіе въ нихъ добрыхъ навывовъ въ этомъ отношенів. Всѣ воспитанницы читали по очереди утреннія и вечернія молитвы, присутствовали на всенощномъ бдении и литургии во все воскресные и праздничные дни и обязательно участвовали въ церковномъ чтеній и пітній, при чемъ воспитанницы старшихъ классовъ-V в VI пъли въ церкви поочередно. Христіанскій долгъ всповъди и причастія Св. Тайнъ всё воспитанницы исполнили, какъ положено въ уставъ, два раза въ годъ; въ рождественскомъ посту предъ праздникомъ Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы в въ первую седмицу св. Четыредесятницы. Кромъ сего въ страстную седмицу изъ оставшихся на праздникъ Пасхи въ Училищъ говило 137 воспитанницъ. Въ течение св. Четыредесятницы воспитанницы Училища присутствовали на каждой недёлё въ среду и пятницу при отправленіи въ училищной церкви литургіи преждеосвященныхъ Даровъ.

3) Для здоровья воспитанниць отчетный годь быль сравнительно благопріятень. Случаевь заболіванія было: въ августі—10, въ сентябріз—13, въ октябріз—27, въ ноябріз—6, въ декабріз—30, въ январіз—5, въ февраліз—8, въ мартіз—15, въ апрізліз—11, въ маїз—2, всего 127.

Бользни были слъдующія: брюшной тифъ—14 случаєвь, кишечный катаррь—2, дифтерить 6, жаба филикул.—8, гриппь—8, корь—28, заушница—21, вътряная оспа—11, рожа—2, эритемъ—4, лишай—2, краснуха—4, крапивная сыпь—1, нарывъ—4, ушибъ—2, малокровіе—2, воспаленіе дыхательныхъ вътвей—1, воспаленіе оболочки глаза—2 случая, ревматизмъ—2, костовдъ зуба—1, коклюшь—1, воспаленіе слухового прохода—1, трахома— 6 случаєвъ. Всё заразныя болёзни, какъ и всегда, завезены быле воспитанницами изъ домовъ родителей послё лётнихъ и зимнихъ каникулъ. Строгая изоляція больныхъ, тщательная дезинфекція всёхъ училищныхъ помітшеній, внимательный уходъ и леченіе заболівшихъ помогли тому, что никакая изъ заразныхъ болізней особенно не распространилась, и больныя выздоровіли, умерли только 2: 1 въ Училищі отъ тифа, осложненнаго дифтеритомъ и 1 въ домі родителей.

з) Число уроковъ, пропущенныхъ въ отчетномъ году преподавателями Училища.

Законоучителемъ, протојереемъ Никандромъ Оникевичемъ (21 урокъ въ неделю) пропущенъ 1 урокъ, по домашнимъ обстоятельствамъ. Законоучителемъ священникомъ Николаемъ Любарскимъ (8 уроковъ въ недълю) пропущено 5 уроковъ, по болезни. Законоучителемъ священникомъ Николаемъ Борисоглъбскимъ (11 урововъ въ недълю) пропущено 50 уроковъ, по болъзни. Законоучителемъ свяшенникомъ *Павлома Тимонеевыма* (3 урока въ недълю) пропущено 11 уроковъ, по обязанностямъ приходскаго священника. Преподавателемъ русскаго языка М. А. Кокоревыме (17 уроковъ въ недълю) пропущено 9 уроковъ, по болъзни. Преподавателемъ русскаго языка М. В. Добронравовыме (12 уроковъ въ недълю) пропущено 29 урововъ, по обязанностямъ присяжнаго засъдателя. Преподавателемъ русскаго языка  $H.\ B.\ Гогиным (12 уроковъ въ не$ дълю) не пропущено ни одного урока. Преподавателемъ физикоматематических наукь А. М. Колосовскимо (22 урока въ недъле) пропущено 9 уроковъ, по болъзни. Преподавателемъ физико-математическихъ наукъ, В. Н. Мощенковымо (12 урововъ въ недъло) пропущено 13 уроковъ, 5 по служебнымъ обязанностямъ, 8 по болъзни. Учительницей ариометики Дмитріевой (12 уроковъ въ недълю) не пропущено ни одного урока. Преподавателемъ географія, свящ. Андреема Балановскама (8 уроковъ въ недълю) пропущенъ 21 уровъ, по обязанностямъ приходскаго священника. Учительницей географіи Л. Е. Дъяковой (4 урока въ недёлю) пропущено 3 урова, по болъзни. Преподавателемъ географіи и исторіи Е. П. Трифильевыма пропущено 60 уроковъ, по болъзня. Преподавате лемъ гражданской исторіи А. О. Вертеловским (8 уроковъ въ недълю) пропущено 10 уроковъ, по обязанности присяжнаго засъдателя. Преподавателемъ дидактики H. H. Страховымъ (6 уроковъ въ недъло) пропущено 4 урока, по бользии. Учителенъ первовнаго въвів в чистовиский, свящ. Іоаннома Петровскима (24 урока въ недъло) пропущено 10 уроковъ, по семейныть обстоятельстванъ. Учителенъ чистовиский в рисованія А. Д. Дмитрісома (12 уроковъ въ недъло) пропущено 74 урока, 6 по обязанностанъ эксперта въ окружномъ судъ, а 68 по бользии. Учительницею чистописанія Е. А. Курасовскою (2 урока въ недълю) не пропущено ни одного урока. Учительницею чистописанія С. П. Пономаревой (4 урока въ недълю) не вропущено ни одного урока. Учительницею французскаго изыка Е. Н. Гейцым (12 уроковъ въ недълю) пропущено 5 уроковъ, по обязанностамъ начальницы. Учительницею приготовительнаго класса Т. А. Щемуновой (15 уроковъ въ недълю) не пропущено ни одного урока.

(Продолжение будетъ).

### Епархіальныя извъщенія.

- Утвержденъ въ должности духовника благочнийя 2 округа Ахтырскаго уъзда священиять села Криничнаго, Николей Аспеситьсов.
- Священнять Георгієвской церкви с. Дерневой, Алексъй Краснокут-: кій, награнцень бархатною фіолотовою скуфьею.
- Священивъ Покровской церкви г. Недригайлова, Лебединскаго убзда, Василій *Петруссыко*, награщень набедренниковъ.
- Свищеннять Наполасиской церкви сл. Терновъ, Лебединскаго увзда, Василій *Труфанов*, награжденъ набедренниковъ.
- Священники: церкви сл. Шульгинки, Старобъльскаго убяда, Осодоръ Войтова и сл. Антиновии, того же убяда, Ипполить Дейнеховский, согласно процению, перемъщены однив на мёсто другаго.
- Діановъ Тронцкой церкви сл. Вотельвы, Актырскаго увзда, Александръ Краснокутскій, уволень оть занименой имъ должности.
- Діаконъ Покровской цориви с. Писаревии, Сунскаго увзда, Тихонъ Бутоскій, велею Божіей, уперъ.
- Неаломинки перквей: Успенской сл. Хотени, Сумскаго уезда, Николай Попост и Покревской сл. Терновъ, Лебединскаго уезда, Павелъ Миниссъесо, первивичены, согласно прошению, одинъ на мъсто другого.
- Заштатный неалонщикъ, Харданий Твердожатьбоев, допущенъ къ исправления долиности псалонщика при Николеевской церкви с. Шабельковия, Изменято убеда.

- Бывщій воспитанникъ 4 класса Купянскаго Духовнаго Училию Наволай *Твердохлюбов*, допущенъ въ исправлению делиности исамищика при Богородичной церкви, с. Кочина, Старобъльскаго ублуда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Архангело-Михайлоской церкви, города Ахтырки, крест. Романъ Гордисоско; Ісанно-Предтчевской церкви с. Токарей, Сунскаго узада, крест. Павель Батеракъ.

### N3B5CTIR # 3AM5THM.

Содержаніе. Болізнь папы Льва XIII.—Новий православний хранъ въ Южесі Америкі.—Конференція по вопросу о всеобщемъ міріз.—Заботы о призрівнія престарівних священно-служителей.—Похоронная касса духовенства тъ Симбирські енархін.—Тяжелое положеніе духовенства въ голодающих свящихъ. — Достойнні приміръ подражанія борьбы съ суевіріемъ.—Міры въ поднятію народной правственноств.

Какое важное значение папство сохраняеть в досемь въ западнхристіянскомъ мірів, показываеть тоть факть, что малівішая опасность въ здоровьи престарънаго напы Льва XIII повсюду производить чрезвычайно сильное впечатление. Такое висчатление произведено было, по слованъ «Цер, Въст.», извъстіемъ, что въ здоровью паны наступило серьезно ухудшеніе, такъ что понадобилось скі латі довольно серьезную операцію, которая в всполнена была лучшичь римскими хирургами и боторую цапа перенесъ съ зам'вчательнычь мужествомъ, щутя съ своимъ обичницъ острословіемъ надъ же стокниъ искусствомъ" врачей. Послъ операція наступило значетельное улучшение въ состояни здоровья папы, а между твиъ весь римско-ватолическій міръ пришель въ необычайное движеніе. Пра первомъ слукв о болвани папы получено было въ Ватиканв 16 20,000 телеграммъ съ запросами о подробностихъ болезии и съ выражениемъ собользнования. Въ самомъ Римъ интересъ быль такъ великъ, что кардиналъ Ледоховскій не могь отходить целий день отъ телефона, въ который отовсюду сирашивали ого о состоявін папы. Общее впечативніе было то, что болвань будеть имъть роковой исходъ. И въ самомъ Ватиканъ всъ были убъждены въ скорой кончинъ св. отца. Это видно уже изъ того, что старвишина коллегіи кардиналовь Оредьа провель въ Ватиканз три часа, причемъ взяль съ собою и зловащій серебряный молотокъ, удары котораго, по установленному обычаю, возвъщають о смерти римскаго первосвященника. Самъ папа не сомиввался въ томъ, что не дни, а часы его уже сосчитаны. Въ Квириналь тоже ждяли близкой кончины чапы. Правительствомъ были приняты на всякій случай общерныя міры предосторожности. Легіонъ карабинеровъ и три батальова пехоты получили привавъ не отлучаться изъ казариъ, чтобы тотчасъ по получении извёстия о смерти Льва XIII заградить всё доступы къ Ватикану и обезпечить свободу конклава. Министръ иностранныхъ дъдъ Каневаро при первомъ навъстін о бользин папы перхадъ, въ министру-президенту генералу Пелау и имълъ съ нимъ, а также затвиъ съ министромъ юстиців, продолжительное совіщаніе. Иностранная печать уже подняла вопросъ, кто будеть преемникомь Льва XIII. Вопросъ этоть имвоть безспорно громпдное значение. По иногив причинамъ кардиналъ Рамполла, нынъщній секретарь, вивлъ бы безспорно больше шансы быть избранцымъ, но диенно нывещняя его должность исключаеть его, по установлищемуся обычаю, изъ списка серьезныхъ кандидатовъ. Что напою будеть назначенъ итальянець, въ этомъ едва ли можно сомивваться, но делать предположенія васчеть лица, на которомъ остановится выборъ конклава, представляется пока празднымъ. Въдь часто случалось, что вонклавъ избиралъ вординала, дотолъ почти никому неизвъстнаго. - Левъ XIII родился 18-го февраля, (2-го марта) 1810 г. Тіару рамско-католическаго первосвищенника онъ носить уже двадцать первый годъ, будучи избранъ конклавомъ на папскій престоль 8-го (20-го) февраля 1878 г. За этоть долгій срокь онь измъниль до неузнаваемости въ благопріятномъ смысль положеніе римско-ватолической церкви, завіжниное ему духовною пиримолинейностью его предшественника, Пін IX. Съ свойственными ему мудростью, осторожностью и ностепенностью онъ сумвль достигнуть поразительныхъ результатовъ, изъ которыхъ крупными п выдающимися являются отмина въ Германія большей части знаменитыхъ майскихъ законовъ, наданныхъ некогда Бисмаркомъ во время пресловутой "культурной борьбы", почти полное примиреніе республиканской и антиклерикальной Франціи съ Ватиканомъ и замътное усиление римскаго католицизма въ Англів. Добиваясь своихъ цілей, исключительно направленныхъ къ исправленію различных промаковъ покойнаго Пін IX, нынёщній папа действоваль постоянно съ редвимь политическимь искусствомъ и поразвтельною политическою проницательностью. Его не смущали толки непримиримыхъпримскихъ влериваловъ, находившихъ, что политическій діятель длишкомъ часто заслоняеть въ

вень дуковане свему рамено-патоляческой церкви. Въ молитеческой жизня Европы за последное двадначильтіе онъ играль огропную но своей вліятельности реал и чь бальшей части случесть двагельность его дванла весьна благіе рекультати въ смінслі примиренія світскихь правительствь съ рамско-начоливескамъ дуковенствовів, переставшинь, по его растолтельному требовацію, вкіщнавться въ политическія діля тімь тосуцарствь, гді такое внішательство правивавлось межелательнинь и дяже прединить. Вынужденний уже свинив своимь положеність на періодически во-вторефиніст протести противь лишенія рамскихь первосвищенняюмь ихъ світской власти, Леол XIII прожиль, одвано, въ Ватикані ціликь 22 года при такихь условіяхь, которыя вопес не были для него стіснительни, котя и весьма шеудобны для птальнискаго правительства.

- На отдаленной опраний Южной Америки соотоилось знаменательное православно-русское торжество, именно закладка русской церкви въ столицъ Аргентинской республики-Буэносъ-Айресв. Торжество, но сообщению «Цер. Въст.» состоилось 6 декабря-въ день свят. Наколая, которому будеть несвященъ однач ваь придвиорь храми. Духовенство служние въ великолвиныхъ разакъ, принесениямъ въ даръ одной мосновской бляготворительнапей, и вси остальная обстановка свидетельствовала о той же сердечной отзывчивости православно-русских людей: чудный образь Вогоматери, пропливний изъ Москвы 15 тысячь версть, ламиала. подсивания, прекрасной работы напрестольный престь, кадиловсе это мертвы преннущественно месвовских христолюблевъ. Откливнулнсь и насельники св. Асопской горы, приславние въ даръ новому храму ввону "Самонанисавшейся" Божіей Матери съ частинами св. угодинеовъ Вожінхъ. Кром'т обычныхъ многольтів за Гесударя Императора (осчастлевившаге русскую колонію парственной жертвой на создание храма въ 5,000 рублей) со всемъ царствующимъ демомъ, Св. Синодъ, было произнесево многольтіе за вороля и королеву греческих, короля сербскаго и князи червогорскаго, то-есть правителей такъ православныхъ странъ, нолданные воторыхъ составляють эту паству; было произнесено многолетіе на испанскомъ изыке за президента республики и всто аргентинскую націю, что особенно понравилось всёмъ аргентинцамь и вызвало спеціальную благодарность отъ президента, переданную посла его адъргантомъ русскому поваренному въ далатъ. Новый

храмъ воздвигвуть во вми св. Живоначальных Троицы, съ првделонъ въ честь святыхъ Неволяя Чудотворда и Маріи Магдала. ны, въ памить Священнаго Коронованія Ихъ Ивператорских Величествъ, Эсинаъ быль составленъ въ стилв чисто-мосионских нерквей XVII-XVIII въковъ вринтекторомъ-ападемвкомъ М. Т. Преображенскимъ; но разработка этого эсинзи, составление илановъ и чертежей, а также наблюдение за работями принадлежеть всецью містному архитентору А. Кристофевсену, ноторый дізласть все это совершенно безвозмендно. Внизу предполагается инвола и небольшая библіотечна; вверху-церкова; свади храна воздвегается домъ для причта, въ которомъ опъ сельно нуждается, такъ вакъ квартиры странно дороги, особение теперы, съ изминения цинности аргентинской монеты. По приблизительным разсчетамъ, на постройку в отдълву всвав здавій потребуется до 93-95 тысичь аргентанскахь пезовъ, безь внутренней отделии церкви; тенерь это представляеть собою канеталь около 80.000 рублей, что равће было не больше 60.000.

- По сообщению газеть, вопрось о иссть собранів иприой конференція рішень овончательно. Русское правительство, съ согласія Нидерландскаго правительства, предлежало городъ Гаагу для засъданія вонференців, которан должих обезничить народань благодъннія дъйствительнаго и прочнаго мира, в всё державы, за иснсключеніемъ ніжоторыхъ, отвіть которымь еще ожидается, уже вырязния свое согласіе но поводу этого выбора; время собранія конференціи будеть установлено впослівдствів. Посоль въ Лондонь, действительный тайный совытникы Ставль, вобрань ва качествъ полномочнаго представители Россів на конферевція въ Гаагъ. Тоть фактъ, что это важное поручение довирено столь выдлющемуся дъятелю какъ г. Стаплы, высокоуважесмому старыйшинъ Русскаго двиломатическаго ворпуса, служить свидетельствомъ того глубоваго витереса, съ которымъ Его Величество Государь Инператоръ относится къ великому дълу, излив предлагаемому цивилизованному миру. Вопрясы, которые будуть обсуждаться на этомъ собравін, столь сложнаго карактера, что въ распоряжение полномочнаго Русскаго представителя будеть нодлежащими. Министерствами назначено несволько ченовниковъ-свеціалистовъ-
- Въ «Тамб, Еп. Въд.» напочатанъ отчеть е состоянів танбовскаго епархіальнаго пріюта для призувнія престарільня в бъднівших лиць духовнаго відомства—за 1897 годь. Открытіе

пріюта состоялось въ августь 1895 года по инпліативі и шт щедрой матеріальной помощи бывшаго тамбовскаго, ныв'в холжваршавскаго, архіспископа Ісронима въ г. Лебедяни. Встать призръваемыхъ на полномъ содержанів находилось 19 человыкъ, въ нихъ два были пансіонерами, а самое помъщеніе расчитано преблезительно на 30 человъвъ. Средства пріюта представляются в следующемъ виде: въ 1 января 1897 года всего канитала оставалось наличными 4,878 рублей 38 к. н билетами 36,600 рублей. а всего 40,478 р. 38 в. Пополняются онв изъ обязательнаго взиса духовенства епарків по 3 рубля со штата, наъ кружечных сборовъ въ церквахъ, процентовъ на капиталъ и частныхъ пожертвованій, иногда очень значительныхь, напримірь — ежегодний пожизненный взнось высокопреосвященняго Іеронии 300 рублей. Въ пріють призръваются 2 священняка, 1 діаконъ, 4 псаложивва и 12 вдовъ вдочерей священнослужителей. -- Давно пора поставить на очередь вопросъ объ учрежденіи подобныхъ пріютовъ в вськъ епархіяхъ. Какъ часто престарвлымъ свищеннослужителямь и ихъ осиротельние семьямъ приходится искать себе случайнам пріюта. Незначительная пенсія далеко не обезпечиваеть существованія, а очень часто по разнымъ причинамъ и ее не бываеть в нужда следуеть за теми, кто более всехъ и прежде всехъ заслужиль себь службою у святаго престола право покойнаго существованія на склон'в дней.

— Въ симбирской епархіи учреждена, касса взаимопомоще для выдачи единовременныхъ пособій на случай смерти сыщенно-церковнослужителей епархіи якъ семьямъ. Она основны при эмеретальной кассь, какъ ея отділеніе. Членами кассы состоять обязательно всі священно-церковно-служители епархів, состоящіе на службі, по разрядамъ: 1 разрядъ составляють протоіерей и священники, которые при смерти лицъ своего званія вносять по 45 копітекь, 2 разрядъ составляють штатные ділконы, которые при смерти священнослужителей вносять по 20 копітекь и псаломщиковъ—по 10 в. Къ 3 разряду относятся по 10 кой. Единовременное вспомоществованіе семь умершато члена кассы представляется въ слідующей пропорцій: священника—400 рублей, діакона—240, псаломщика—140.—Излишне говорить о цілесообразности и настоятельной необходимосте

подобныхъ учрежденій. Они отруть не одну слезу оспротвлой священнослужительской семьи, часто остающейся въ подобную критическую минуту жизни безъ всякихъ средствъ и поддержки. «С.-Петерб. Дух. Въст.».

- Въ «Пер. Въст» было помъщенно слъдующее письмо одного священника о бъдственномъ положения казанскаго духовенства по случаю неурожая хлёба въ нынёшнемъ году. "1898 г. – пишеть о. Л. – по своему бъдствію отъ неурожая, для казанской епархів, нисколько не уступаеть 1891 г. Голодъ, вследствіе полнаго неурожан хльба, травъ, огородныхъ овощей въ Казанской губернів, сталь ощутательные вменно въ настоящую, осеннюю пору. Ржаная мука доходить до рубля, свио 45-50 коп. за пудъ; скотина сбывается крестьянами вследствіе безкормицы за ничтожную цену. Въ виду этого бъдствія неотступно является тревожный вопрось, что должно дълать духовенство нашей епархія? Нечего говорить о томъ, что если врестьине объдствують, то съ ними и духовенство; если постигла кара Божія неурожаемъ или пожаромъ прихожанъ, то съ ними вивств въ этихъ бъдствіяхъ соучаствуетъ и приходское духовенство, ибо кому неизвъстно, что духовенство на св. Руси почти все содержится на средства прихожанъ, пользуясь отъ нихъ или ругой, или землей. Что же оно теперь должно дёлать, когда у прихожанъ нътъ ни клъба, ни денегъ, а церковная земля не дала ни одного фунта хивба? Авиствительно, духовенство призадумалось и настолько озабочено этимъ насущнымъ вопросомъ именно въ данную минуту, что решительно не знастъ, что предпринять въ обезпечение отъ голода себя, своей семьи на целый длинный годъ до будущаго, который, еще неизвестно, дастъ ли что-нибуль. И пусть бы голодъ этотъ касался лично главы семьи-священиява иле діавона, иле псаломщика, тогда бъда была бы не настолько велика, но въдь онъ касается цълой семьи духовенства, у котораго дети учатся въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ, где требуются денежные взносы или ежемвсячно, или по третимъ года; воть здесь-то удручающая забота родителей подвергаеть ихъ тижелымь заботамь и условіямь-прибёгать въ займамь денегь в даже кивба у богатыхъ кулаковъ за огромные проценты, такъ что духовенство волей-неволей должно закабалить себя на долгіе годы въ неоплатные долги. Поистинъ положение духовенства безотрадное, безотраднее самихъ прихожанъ, потому что имъ помогаетъ правительство, напр. ссудой клюба на обсеменение полей, разсроч-

вой подятей и т. д., духовенству же неоткуда ждачь немещи. О EDECTABLIST SAGOTATOR BENCTEO, CAMO COMECTEO, COCTABLISE ECMETETS по сбору пожертвованій въ пользу голодающихъ, устранвая общественныя гуляныя въ бельшихъ городахъ, спектакли и тому водобное, о духовенствъ же нигдъ на полслова, и оно остается предоставленнымъ всецвло самому себв. Наконецъ, врестьянамъ выдають или саминь дозволяють собирать валежнать въ лесахъ, гдъ таковый есть; духовенство лишено и этого права, а между тимъ это было би громаднымъ подспорьемъ въ быту сельскаю духовенства. Правда, духовенству казанской енархін выдавались деньги на покупку свиянь для полей изъ містной эмеритуры завмообразно; но ссуда эта была грошован, такъ какъ эмеритурная сумма сама по себь начтожная в удовлетворить вськъ просителей было решительно невозможно. Кстати нельза заесь умолчать объ одномъ обстоительствъ, характеризующемъ отношения мастной власти нь духовенству. Въ 1891 г., но случаю голода, врестьянямъ дозволено было пользоваться валежнымъ лесомъ; восле этого распоряженія вскор' посл'ідоваю в другое-дозволять в духовенству возить вядежникь для отопленія своихь домовь. Лісначіе же, большею частью поляки, не дозволяли дуковенству воснольвоваться ни однимъ прутомъ! Все жалобы на самовольныя действія лесничеть-поликовъ такъ и остались безъ последствии, духовенство же безъ пруга. Итакъ что же должно іделять духовенство въ годину своего стращнаго несчастия? Какъ бы то ин было, вопросъ этотъ само духовенсто решить никониъ образонъ не можеть. Нужень хавов, нужны деньги сейчась, безотлагательно, а у духовенства не того, ни другого нёть и взять негді. Кто же поможеть? Къ кому обрататься? Мы слышимъ со всёхъ сторонъ в всюду: духовенство проживеть, -- оно богато". Это говорять и прихожане-крестьяне, в кунцы, в чиновынки, одинысловомъ-публика вся увърена, что духовенство богато, и наите не станеть съ вами разсуждать о томъ, откуда духовенство возьметь богатство? Между темъ, стоило бы только вому-нибудь изъ публеки заглянуть на житье-бытье свищенинка дв, псаломщим лв'въ какое-нвбудь село Спасскаго, Свіяжскаго вле Ланшевскаго увадовъ, тотъ сразу увидвлъ бы всю наготу бъдвости в безысховой нужны служителя православной Церкви. Действительно, быность поразительная! Дети оборвани, босые, въ дом'в убожество. Паща у этихъ бъднявовъ-ща изъ щанеля наи правивы, съ ловкой молока въ виде забелки. "Хлебъ бы только былъ, —говорять эти бедняки, — мы были бы довольни, но в его нёть, воть беда". Оффиціальныя данныя и какія угодно другім могуть удостоверить, что псаломщикь въ нашей епархін въ самомъ богатейшемъ приходе не получить более 300 руб.; въ это число суммы входять и всё сборы, начиная съ клочка шерсти и кончая ругой. Понятне, что незніе члени причтовъ не дають, да в не могуть дать какого-нибудь образованія своимъ дётямъ, о дочеряхъ же и говорить нечего. Въ счастливые, урожайные годы духовенство безронотно несеть жизненную тиготу, зная, что неотнуда ждать помощи; но въ такіе несчастные годы, какъ настонщій, но необходимости приходится давать о себё знать и просить, умолять о номощи. Итакъ, помогите, отцы и братія, духовенству казанской епархін!"

— Въ «Вят. Еп. Въд.» нанечатано слъдующее сообщение Уржумскаго инородческаго миссіонера священних Сергвя Громова оть 26 сентября 1898 года, съ одной сторовы о попыткъ вравославных черемись совершить 20 сентабря при рощь села Стараго-Торьма, Уржумскаго увада, языческое моленіе, съ приношеніемъ кровавыхъ жертвъ, а съ другой стороны о пастырскихъ миссіонорскихь действіяхь свищенника означенняю селя Іоанна Ергина противъ осуществленія его. Обстоятельства діла слідующія: 20 сентября въ роще при селе Стараго-Торьяла православвые Черемвсы не только села Ст.-Торьяла и опрествыхъ деревень, но и Яранскаго убяда, ововъщенные чрезъ такъ вазываемый рубежь (иялочку съ условения знаками), пересылаемый изъ деревив въ деревию вожавами, предполагали совершить молевіе, съ првношевіемъ въ жеруку по языческому вёровавію пятв большихъ лошадей, около 30 головъ рогатаго скота, много молодыхъ жеребять и птицъ. За педелю до сего поленія узналь о немъ местими священнить сель Стараго-Торьяла Госинъ Ергинъ. в предприняль весьма разумныя в цівлесообразным міры нь не допущению его. Въ ведахъ отвлечения внимания превославныхъ черемись отъ предлагавшагоси языческаго жертвоправошенія, въ продолжение недвля предъ назначеннымъ днемъ но всвиъ черемиссиямъ деревнямъ Старо-Торьнавскаго прихода совершены были врестные, со св. нвоним, ходы и отслужены на полять водосватные молебны, сопровождаемые увъщаніями и разълсненіями приходскаго свищенника о гръховности, противозаконности и безполезности язычесних жертвоприношеній, сопраженных съ большими расхода-

ми. Во время увъщанія замічено было особое упорство правосыныхъ черемесь села Стараго-Торьяла, которые ссылались на какое-и дозволение молиться въ лесу, на трехъ бросить старую веру не недородъ клюба, какъ слюдствіе запрещенія черемисскихъ молегії по языческимъ върованіниъ. Наканунъ 20 сентября священиев Іоннъ Ергинъ отслужиль въ приходскомъ храмв всенощное бденіе, а на другой день утромъ летургію. Несмотря на приглашена черемисы села Стараго-Торьила не пришли въ храмъ за св. вынами для вторичнаго служенія въ ихъ хлібоновъ полів молеби. Тогда свищенникъ Іоаниъ Ергинъ пригласиль изъ второклассной школы учениковь, детей инородцевь, въ числе питидесяти чемвък, открыль съ наме и встми членами причта торжественных престный ходъ чрезъ все село въ поле, пуда явилось не болъе 🕅 черемись и ни одной женщины. Съ поля крестный ходъ, съ участіемъ твиъ же дітей, направился къ рощі на духовную борь у съ остатвамя язычества ихъ отцевъ, которые къ тому времене уже начали собираться для вроваваго жертноприношенія. Но величественняя прекрасная картина церковной процессів, при трезвові въ волокола и громогласномъ пеніи учащихся, устыдила черенись и разсвяла многих изъ рощи. Здёсь, при виде приготовленных для жертвы дровъ, соборне быль отслужень водосвятный молебевь сь прочтеніемъ заклинательной на дука тымы молитвы. Посліз цълованія черемисами вреста и обропленіи св. водою рощи свіщенникъ Іоаннъ Ергинъ обратился къ черемисамъ со словочъ послѣ котораго обънвиль имъ, TTO, HOR VHORS-Божію, онъ не допустить совершить нів на помощь Черемисы, vecroe mozenie. увлекаемые BOXAKAMU CBORNE одержимые страхомъ кары "кереметя", послъ цълованія Креста однаво не могли вротивостоять увъщанию, ушли въ селе, а духовенство со святыми неонами осталось въ роще, съ рышмостью при вторичномъ вторженів ихъ въ рошу снова приступить къ совершению молебна и темъ воспрепятствовать начать языческое моленіе. Узнавъ отъ прибывшаго въ рощу волостнаго старшины Канганурского правленія Осодора Матвісва, что очень много черемись собралось въ конце села, свищенникъ Іояннъ Ергинъ повхаль въ село, а прочіе члены причта съ учащимися во второвляссной школь остались въ рощь. Собравшихся въ сель изъ разныхъ деревень черемись с. Іоаннъ Ергинъ вразумлялъ и умоляль разойтись и не ходить въ рощу. Но большинство черемись и пе

превмуществу сельскіе на увітщаніе отвітвля, что они пойдуть въ лісь молиться и готовы даже употребить свлу. Священникь Ергинъ съ большимъ мужествомъ подтвердилъ прежде высказанную виъ мысль, что онъ, какъ духовный отецъ, не позволить виъ, духовнымъ дътимъ, крещеннымъ во ими Свитой Троицы, молиться по изыческому обряду, что ихъ угрозы нисколько не стращать его и что онъ не выйдеть изъ леса до техъ поръ, пока они не раздумають молиться по языческому обычаю. Волостной старшина со своей стороны также объявиль, что онь затемь и прівхаль въ село, чтобы не допустить моденія, и что лиць, кои угрожають силой, онъ будеть арестовывать; а потомъ, воспользовавшись собраніемъ черемисъ, онъ приступилъ къ сбору податей. Не видя новыхъ попытокъ черемисъ идти въ рощу, крестный ходъ около вечера возвратился во святой храмъ. Ночью цанный жеребенскъ, предназначенный черемисами для жертвоприношенія, быль арестованъ, какъ безъярлычный, и потомъ возвращенъ хозавну. Но на другой день, около шести часовъ вечера, несмотри ни на холодъ, ни на дождь, черемисы снова пошли въ лесъ, что заметилъ бдетельный свищенникъ Іоаннъ Ергинъ, в, пригласивъ съ собою волостнаго старшину, побхалъ по следанъ ихъ. Своимь настырскимъ м ужествомъ и неустрашимостью, ревностію и силою слова онъ привель черемись въ смущение: они со стыдомъ разсвились. Такимъ образомъ предполагаемое моленіе православныхъ черемись въ рощъ по языческимъ върованіямъ не состоялось на 20, на 21 сентября.

— Вь одномъ изъ сельскихъ приходовъ Пермской епархіи установленъ особый надзоръ за нравственностью народа и, въ особенности, за воспитаніемъ въ духѣ православной вѣры подростающаго поколѣнія. По сообщенію «Перм. Еп. Вѣд.», благодаря этому духовно-правственному надзору народные нравы тамъ уже улучшаются: сквернословіе, напримъръ, народъ сталъ считать порокомъ и стѣсняется публично произносить студныя выраженія, а отъ дѣтей сквернословіе вовсе не слышно, молодежь стала далеко степеннье; буйныхъ и неприличныхъ выходокъ уже не проявляеть; даже на вечеркахъ (деревенскіе клубы) водворенъ порядокъ и онѣ нѣсколько облагорожены. Въ кругъ дѣйствій этого духовно-правственнаго надзора введено и поцеченіе объ обездоленныхъ дѣтяхъсиротахъ и дѣтяхъ, находящихся въ услуженіи у разныхъ мастеровъ. Благодаря этому надзору уже улучшилось положеніе нѣкоторыхъ сиротъ при мачихѣ или отчимѣ, отъ которыхъ обыкновен-

мо имъ приходится тимко страдать. Между темъ какъ нъ селях нячивають заботиться о возстановленія народной правственности, въ горедатъ и заводать продолжиеть свободно цирить полный просторъ развунданности. Въ носкресные и призданчные дни и накавувъ ихъ, во менъе центральнымъ улицамъ обывновенно слышно во многить местать сквернословіе, открытые разговоры безстинаго содержавія пьяных людей; по нотамь происходять драки в саное отборное свиернословіе не уполкаеть въ теченіє продолжательнаго времени, часто расхаживають большім партін людей вевль возрастовь съ гармониками, свистомъ, гиканьямъ и пфсиями обывновению нецензурнато содержанія. Очень неріздко публичная брань на улицахъ произпосится и днемъ въ рабочее время. Не редво приходится встречать в пляных женщина, насказывающих всякую мерзость въ улицахъ. А въ заводахъ вольности допревленся еще больше. Въ людныхъ городахъ и заводахъ обыкновенно бываеть много пришлаго сельскаго люда, и онъ здесь летно заражается этими поровами, рабочій же народь, приходьщій изъ деревень на заработки, здісь просто купается въ нравственной грази, какъ въ океанъ. Вернувшись въ свои деревни правственными калъкани, съ подавленной совестью, эти рабочіс являются руководителями молодежи; и ихъ праву уже не препатствуй-они сильны авторитетомъ города. Многіе находять, нравствееныя бевобразія въ городахь и заводахь происходять веледствое слабости полицейского надзора. Но что можеть сделать едъсь одна полиція, безь помощи общества? Она безсильна бороться съ народнымъ разнузданнымъ правомъ, не хватить у нег той свям, какой она располагаеть при современной организаців. Пром'в того, полиція есть по преимуществу сила физическая. Въ борьбъ же этой прежде всего необходима сила нравственная, веобходимо нравственное воздействе на народную массу, подъ повровательствомъ полицейской власти, при ен эпергичномъ содъйствів. Въ каждомъ городъ и даже заводъ, несомибино, есть много просващенных липь, готовых откликнуться по первому же призову на благодарное и святое дело борьбы съ народными поровами. И они ждугь этого призыва. Призывъ этоть должевъ исходить, конечно, отъ духовныхъ вождей, которымъ подобаеть въ свовхъ приходяхь начать и вести это великое просветительное дело, эту войну съ народнимъ пагубнымъ невъжествомъ и преступной вольностью. Въ этомъ случав пастыри духовные, зная свое стадо,

избради-бы въ мень доститочное число просвъщениямът, ревностныхъ слугь себъ. Изъ нехъ, съ надлежащого разрешения, составиде-бы комитеты, открыли-бы безплатныя народныя библіотеки съ инижеми духовно-правственнаго содержанія, присласнов для этово благотворителей; организовали бы въ центвахъ народной жизни чтенія съ туманными вартинами и проч. Каждому члему комитета пастыри дали-бы въ вопечено извъстный участовъ (кварталъ или менъе). Члени пометета въ свояхъ участкахъ должны будугь стараться добрымь словомь увёщанія ослаблять пороки, стаснить разнузданность народную, а о неподдающихся ихъ влінию сообщать или настырю, или комитету по увазацію пастыря. Въ предпразданные дни они будуть посыщать рабочія иртеля и отдельных лиць, склонных въ разгулу и просить ихъ въ праздники вести себи степениве: при надобности, они просить полицію объ усиленіи надзора въ взв'єстныхъ пунктахъ за порядвомъ; въ есобенности будуть заботиться предохранеть датей, насколько везможно, от заражения пороками Члены вомятета также заботитесь-бы охранять дівтей отъ жестокаго обращенія какъ со стороны родителей и воспитателей, такъ и со стороны хозяевь, въ услужения у котерыхъ дъти находятся. Кром'я того, вы ихъ заботу должно входить ваблюдение за лицами съ звёреними порывани. Комитеты чрезъ своихъ членовъ, между прочемъ, будутъ стараться объ уменьшения числа туневдневъ-попрошаевь, выпрашивающихъ мелостыню и, затымъ, пропевающихъ ее; и наобороть, комитеть посторается улучшить положение двиствительно бідствующих отъ безънсходной нужды, доводящей не ръдво несчастных до различных преступленій и даже до самоубійствъ.

### овъявленія

### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЬ НОВАЯ КНИГА:

### СУМЕРКИ ПРОСВЪЩЕНІЯ.

### СБОРНИКЪ СТАТЕЙ ПО ВОПРОСАМЪ ОБРАЗОВАНІЯ.

В. В. Розанова. Изданіе П. Перцева. Спб. 1899 г. Цвна 1 р.

# лучште инструменты для духовной в свътской

EYSEIEH:

### 

Шиймайергь, Карпантерь, Бенть и др. лучшихь загра-ничныхъ фабрикъ въ 85, 100, 110, 130, 135, 150, 160, 175, 190, 200, 225, 240, 256, 275, 300, 325, 350, 406, 450, 500 р. и дор.

способленіе для исполненія на нихь различных духосими CSTICHNY ILLEGY MEXCHINGCKHMY CHOCOCOMY-HDOCTHMY Усовершенствованныя аперик. Фистармоніи, имфющія при !!HOBOCTL!! ,,30/JIAH'S-OPFAHЫ". нажиманіемъ педалей.

Цѣны: 225, 300, 400, 500, 600, 700, 900 р. и дороже.



РОЯЛИ отъ 550 рублей. ШАНИНО отъ 350 рублей и дороже.

Стеллы, аристоны, фениксы, манопаны, піано-мелодико, концерто, и пр. мекан. инструменты Большой выборъ для няхъ духовнихъ пьесъ. Скрипки, гитары, цитры, мандоляны, гармоніи, флейты я всъ другіе музыкальные янструменты и принедлежности. Ноты для духовнаго, свътскаго пънія и всевозможныхъ инструментовъ ГСТ Для лицъ духовнаго званія дофускается разсрочке платожа при помупить вышеозначенныхъ инструментовъ.

## ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ПРЕЙСЪ-КУРАНТЪ и КАТАЛОГИ ПЬЕСЪ БЕЗПЛАТНО. TEXT

斯斯斯斯 斯斯斯斯 斯斯斯斯



### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 г.

на еженедъльный иллюстрированный журналъ путешествій и приключеній на сушь и на морь

### "BORPYI'B CBBTA"

годъ издантя ху.

Пятналцатий годъ своего существованія журналь "Вокругь Света", давшій своимъ подписчикамъ собрание сочинений трехъ знаменитихъ авторовъ: Майнъ-Рида, Жюля Верна и Купера, намъренъ отмътить выпусконъ въ свътъ, во-первыхъ, полнаго иллюстрированнаго изданія "Донъ-Кихота", ст. рисунками Густава Дорэ, въ двухъ томахъ, и, во-вторыхъ, собранія романовъ Густава Эмара. Въ 1899 году въ журналь будуть участвовить следующіе сотрудения. Д. Н. Манвиз, Сибирять, Н. Н. Каразинъ, В. И. Немировичь-Давчешко, К. М. Становозичь А. Н. Гревъ, Н. А. Чоглоковъ, Л. Ф. Черскій, В. Н. Светловъ, В. О. Іорданъ, А. П. Смерновъ, П. П. Инфантьевъ, К. В. Носиловъ, С. А. Качіони, А. В. Павловъ, С. Л. Загорскій, А. А. Осиповъ, А. И. Красивцій, П. Н. Казицій, Л. А. Прибыльскій в мн. др. Множество большихъ романовъ в повъстей, написанных представання в представання в повъстей, написанных представання в повъстей, написанных представання в повъстей в представання в повъстей в повъстей в представання в повъстей в представання в повъстей в повъстей в представання в предст извъстивещим русскими и вностранными авторами, наполнять страницы журнала въ 1899 году витересвыми очисанілни всевозможныхъ путешествій и приваюченій на сум'є и на мор'є; цізькі рядь путемествій и географических вочерковь, украшенныхъ превосходными вывостраціями, будеть знавомить читателей "Вокругь Свъта" съ современнымъ движеніемъ впередъ географической науки; популярнонаучный отдель будеть наполниться очервами и статьями по всемь отраслямь званій. Еженъсячное приложеніе будеть состоять въ 1899 году изъ двухъ томовъ романа Сервантеса "Донъ-Кекотъ", съ замъчательными иллюстраціями знаменитаго Густава Дорэ в изъ десяти томовъ сочиненій Густава Эмара, завлючающихъ въ себъ слъдующіе его романы, въ полныхъ и точныхъ переводахъ: І. "Арванзасскіе трапперы", 1 томъ. II. "Погранвчные бродаги", 1 томъ. III. "Возьные стрълки", 1 томъ. IV. "Частое сердце", 1 томъ. V. "Гамбузивосы", 1 томъ. VI. "Сакраменто", 1 томъ. VII. "Масъ-Горка", 1 томъ. VIII. "Розасъ", 1 томъ. IX. "Красивая ръва" (часть I—"Фортъ Дюконъ"). Х. "Красивая ръва" (часть II—"Атласцая зивя"). Первый томъ "Донъ-Кихота" будеть дань въ январь, а второй - въ поль. Въ то же время редакція будеть продолжать изданіе сочиненій Жюли Верна, витя въ виду довести это издание до возможно полнаго собрания сочинений любимаго столь многими автора и желая дать возможность своимъ водинсчикамъ пріобрести это собраніе за возможно дешевую ціну. Въ 1899 г. изданы будуть сабдующіе месть романовь Жюля Верна, 1) "Ченслерь", 2) "Пятнадцатильтній канитань", 3) "Гекторъ Сервадавъ", 4) "Три русскихъ и три англичания", 5) "Михаилъ Строговъ", и 6) "Иловучій городъ". Эту дополнительную серію гг. подписчики "Вокругь Свети" могуть пріобретать за 3 р. съ пересылкой. Кроме того, подписчики при доплать одного рубля получать "деть росношным премін" олеографін, исполненных ж. 28 красокъ въ художественной настерской братьевъ Кауфманъ, въ Берлияв: 1) Буря, у берегоез Крыма, съ въртини профессора И. К. Айвазовскаго. 2) *Севситополь—отпрытый рейд*е, съ картини профессора Лагоріо. Подлиникъ "Бури у береговъ Крыма" написанъ нашимъ маститымъ высокоталантывниъ художникояъ спеціально для премін въ журналу "Вокругь Свыта", Оригиналь "Севастополя" приобрытень издателями "Вокругь Свыта" у автора, г. Лагоріо, въ исключительную собстаждиость съ тою же цалью. Болье изящную премію трудно придумать. Какъ та, такъ и другая картина отличаются высовние ходужественными достоинствами». Подписная цена на журналь: На годъ съ приложениемъ романа Сервантеса, Донъ-Какотъ"а собримиемъ романовъ Густава Эмари, съ дост и пересывкою 4 р. То же съ премини (2-ид картинани) 5 р. На 6 ивсяценъ 2 р. 50 к. На 3 мвсяца 1 р. 40 к. Допускается разсрочка подписной цени: при подписке 2 р., къ 1 апреля и 1 имя во 1 р. Подписка принимается въ редакціи журнала—Москви, Ильинскія ворота, д. Титова, и во всъхъ внижныхъ магазинахъ Москвы, Петербурга и другихъ городовъ Россіи.

Издалів Т-на И. Д. Сытина.

Редакторъ Е. Н. Киселевъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и поличическій журналь

### DWN3NPee

Выходить 3 раза въ мёсяць (1, 11, 21). 36 княгь въ годь. Рисунки и портреты.

Съ 1899 г. моуривля будеть выходить при обновленном со-

12 книжевъ, викодицикъ 1-го числа каждаго ибсица, заключають въ себъ детературный отдъль журназа. Въ него акодитъ; беллетристика, литерат. критика и искусстве.

12 чениеть, выходищих 11-го чесла, заключають въ себе научний отдел журнала. Въ него входять статьи по естоствознамію и не обществениемъ наукамъ (соціологія, политическая эконемія, право, истерія).

Особое визнаніе будеть обращено на ознаконленіе читат, съ новійш. вауч-

HHRW 2090Sishw.

12 иниметь, выкодящих 21-го числа, содержать зъ себё политическій отділь журнала. Въ него входять: руководящія статьи не текущить вопросанть русскай и заграничной жизни, корреспонденній му провинцій и муз-за траници.

Особое виниание будеть обращено на разработку вопросовъ, касающихся

престыянского, городского и зеиского самеуправления.

Постояния ворроспондения пот Германіи, Франціи, Англіи, С. Ам. Соед. Штагога, Австріи, Вельтіи и др.

Библіографія распреділяется по сеотвітствующим отділями.

Въ кандой изъ 36 киниевъ придагается обзоръ русской и иностран и ой инин за 10 двей. Этинъ будеть достигнуто соединение удобствъ ежентасячнаго и еженедальнаго изданія.

Кроив гого еженвелию будуть ноивщаться повости литератури, искусства в

науки, а также ислочи русской и заграничной жизни

Многія статьи (по искусству, исторія и т. д.) будуть малюстрировани синикани съ картинъ и портретами. Пом'ященіснь рисунковь и портретовь редакція однако отнюдь не думаєть придать журналу херактерь валюстрированию изданія.

Стремясь выбътать номищения бодьших интературных вроизведений небольшим отривами редакция рашила напечатать переводь новаго большого романа Гемфри Уордъ (автора Марчелии, Сэра Да. Тресседи, Давида Грива и др.) Хельбекь изъ Баннисдали отдълной инитой и разослать его въ первой четверти 1899 года встить подписаниям, внесиния волную годовую лимту въ вида безплативго приложения. Контора редакции готова исполнить поручения иногородних водансчивовь и покупкъ и высилай имъ кимть.

Мервия тря (январьскія) кинжин нечатаются и вийдуть въ декабрѣ; Желающинознакомиться съ журналонъ, онъ висилаются за однъ рубль. Выписавшіе ихъ,

проделжають подписку за 6 рублей.

Поднесная цёна съ доставкой и пересняюй: на года—7 руб., на 1/2 года—4 руб. Донускается разорочка ота 1 руб. на ийсяца.

### Главная контора СПБ. Бассейная № 14.

Отделенія контори зъ Москве: кн. наг. "Кинжное Дело" (Моховая, довъ Бевкондорфа); кн. скл. А. М. Муриновой (Трехпрудний пер., собств. довъ).

Редакторъ-Издатель Д. М. Вотифиевъ.

### листокъ

REA

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ЗІ Марта 👸 № 6. 👺 1899 года.

Содержане. Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святійшемъ Суноді. — Отъ Правленія Харьковской Духовной Семнарів. — Отчеть о літнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одновласснихъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденнихъ въ г. Харькові въ 1898 году (окончаніе). — Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Учвлища по учебной и правственно-воспитательной частямъ за 1897/98 учебный годъ (окончаніе). — Епархіальныя взвіщенія. — Извістія и замітки. — Объявленія.

### Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святъйшемъ Сунодъ.

О пожертвованіях в в Авонскіе монастыри и келліи.

Въ виду обнаруженныхъ повсемъстно въ Россіи недозволенныхъ сборовъ пожертвованій на православныя учрежденія на Востокъ, въ особенности на Авонскіе монастыри и келлін, въ "Церковныхъ Въдомостяхъ неоднократно разъяснялось, что обращение настоятелей Авонскихъ келлій, именующихъ себя старцами, къ русскимъ благотворителямъ посредствомъ писемъ и воззваній является злоупотребленіемъ и крайне неблаговидною эксплоатаціею религіознаго чувства русскаго народа и что лишь тв пожертвованія достигають своей благотворительной цели, кои производится по выдаваемымъ отъ Святвищаго Сунода, въ пользу дъйствительно нуждающихся обителей, сборнымъ книгамъ, при чемъ были объявлены во всеобщее свъдъніе имена нъкоторыхъ завідомо неблагонадежныхъ сборщиковъ келліотовъ, которымъ отсылка пожертвованій, поступившихъ въ Хозяйственное Управленіе, воспрещена Святьйшимъ Сунодомъ. Въ числъ таковыхъ сборщиковъ келліотовъ повменованы: 1) старецъ келлін Трехъ Святителей Варлаама Чернышевъ, 2) старецъ веллів Рождества Богородицы (нывъ Игнатія Богоносца) Моисей Буренина, 3) старецъ веллів Святыя Тронцы Серафимъ Мосягинъ, 4) старецъ веллів святителя Николая (Бізлозерви) іеросхимонахъ Неофить, 5) старецъ веллін Іоанна Предтечи іеромонахъ Иннокентій и 6) старецъ келлів Положенія Пояса Богоматери, іеромонахъ Іоанникій Литвиненко. Кром'в того, ве высылаются пожертвованія въ пользу перваго русскаго сиротскаю дома въ Константинопол'в, котораго въ д'вйствительности не существуетъ.

Нынѣ получены свѣдѣнія о томъ, что старцемъ келлів святаго Николая (Бѣлозерви) состоить теперь не іеросхимонахъ Неофить, а іеромонахъ Петръ, о поведенів котораго нѣтъ неодобрительныхъ свѣдѣній, и что къ числу неблагонадежныхъ, сверхъ указанныхъ выше, должны быть отнесены еще старцы Авонскихъ келлій: Иверской Божіей Матери (Кутлумушсваго монастыря) Семенъ Чеботаревъ, Казанской Божіей Матери (Ставроникитскаго монастыря) іеросхимонахъ Герасимъ Зиновъевъ и Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы (Ставроникитскаго монастыря) схимонахъ Матевъ Воронковъ, которые проживають не на Авонѣ, а въ Константинополѣ, откуда и ведутъ свою переписку.

На основанія этихъ свёдёній, Святьйшій Сунодъ постановніє келлію святаго Николая (Бёлозерки) исключить изъ числа тёхъ, коимъ была запрещена высылка пожертвованій, и поступающія на эту келлію пожертвованія высылать по назначенію; пожертвованія же, адресованныя на имя остальныхъ названныхъ выше келлій, или ихъ настоятелей, не высылать, а возвращать жертвователямъ, по мёрё ихъ требованія.

О таковомъ постановленія Святьйшаго Сунода Хозяйственноє Управленіе сообщаєть во всеобщее свъдъніе и просить о перепечатаніи онаго въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ, для распространенія среди православнаго населенія.

### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно журналу Правленія Семинарія отъ 16 іюня 1898 г., утвержденному Его Высокопреосвященствомъ 30 того же іюня, на разсмотрѣніе Епархіальнаго Съѣзда Духовенства Харьковской епархів, имѣющаго быть 18 августа 1899 г., булеть предложено ходатайство Правленія о покрытів изъ епархіальныхъ средствъ дефицита, образовавшагося за прежніе годы по содержанію семинарскихъ зданій и объ увеличеніи суммъ, высылаемыхъ ежегодно церквами епархів на этоть предметь, въ видахъ предупрежденія дефицита по этой статьѣ на будущее время. Кромѣ того Съѣздъ имѣетъ избрать двухъ членовъ Правленія Семинарія отъ духовенства на новое трехлѣтіе и кандидатовъ къ нимъ.

Отчеть о лётнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.

(Окончаніе \*).

Кромъ этихъ обязательныхъ для всъкъ занятій по предметамъ школьнаго курса, нъкоторые курсисты обучались еще игръ на скрипкъ, и переплетному мастерству.

6. Игрѣ на скрипвѣ обучались 23 учители. Не всѣ учители изучали скрипичную игру частію потому, что нѣкоторые уже умѣли играть на скрипвѣ въ тѣхъ размѣрахъ, въ вакихъ можно было научиться этому искусству на курсахъ при ограниченномъ числѣ уроковъ, частію потому, что нѣкоторые учители, перешедшіе 30-лѣтній возрасть, уже устарѣли для этого занятія, а главнымъ образомъ потому, что оказалось возможнымъ достать только 23 скрипки изъ епархіальнаго женскаго и сумскаго мужскаго училищъ. По скрипичной игрѣ дано 11 уроковъ. Послѣ подготовнтельныхъ упражненій игрались важнѣйшія гаммы—до, фа, соль—и не трудныя гласовыя мелодіи. Наиболѣе успѣвшими эти мелодіи игрались въ видѣ дуэта.

Скрипкъ обучались слъдующіе 23 учителя: Богославскій Ник., Бутковъ Серг., діак. Вонновъ Стеф., Глушковъ Ал-дръ, исал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст., Квитка Савва, Крыжановскій Дим., Марченко Петръ, псал. Николаевскій Оеод., діак. Павловъ Мих., Подлуцкій Іоан., псалом. Протопоповъ Дим., псал. Раевскій Вас., Рубинскій Георг., Рубинскій Ив., псал. Семеновъ Ив., псал. Стесенковъ Өеодоръ, Сукачевъ Мих., псал. Толмачевъ Георгій, псал., Труфановъ Ал-ръ, псал. Фальченко Іак. и діак. Черняєвъ Ал-дръ.

7. Переплетному мастерству курсисты обучались подъ руководствомъ переплетника Шепелеза. Дано было 10 уроковъ. Изучавшіе это мастерство прошли полный курсъ его. Имъ показано было: разборка старыхъ и новыхъ книгъ; напилка корешковъ и сшивка книгъ, заклейка корешка и обръзка; набивка фальца, приклейка картона; наклейка сафъяннаго ворешка и золоченіе его, привлейка мраморнаго листа на наружной и бълаго на внутренней сторонъ кортона. Всъ эти работы выполнялись затъмь самими учителями, такъ что въ результатъ получилось много переплетенныхъ ими книгъ, которыя потомъ имъ же и были розданы.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1898 г., № 5.

Переплетвое мастерство изучали слёдующіе 34 учителя: Богославскій Ник., діак. Бородаевскій Іоанпъ, исал. Бородаевскій Мих.,
діак. Бугуцкій Іакинфъ, Бутковъ Сергьй, Вилутенко Өеовт., діак.
Вовновъ Стеф., діак. Гревизирскій Пав., діак. Григорьевъ Іоаннъ.
псал. Дзюбановъ Мих., псал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст.,
Квитка Савва, псал. Келебердинскій Ник., Клисенко Мих., Марченко Петръ, діак. Наумовъ Дим., псал. Нестеренко Мих., псал.
Огульковъ Евг., діак. Павловъ Мих., Подлуцкій Іак., діак. Подольскій Ал-й, псал. Раевскій Вас., псал. Родовскій Еве., Роменскій Симеонъ, Рубинскій Георгій, Рубинскій Ив., діак. Рубинскій
Ник., псал. Семеновъ Ив., Сукачевъ Мих., псал. Толмачевъ Георг.,
псал. Фальченко Іак., Царевскій Вас. и діак. Черняєвъ Ал-ръ.

### VI. Образиовые и пробные уроки на курсахъ.

Сообщение теоретических свъдънй по методикъ Закона Вожія, церковнаго пънія, русскаго языка съ церковно-славянскимъ, письма и ариометики сопровождалось образцовыми уроками, которые давались частію самими преподавателями предметовъ, частію учителемъ образцовой школы при Духовной Семинаріи, діакономъ Георгіемъ Олейниковымъ, и пробными уроками самихъ учителей—слушателей курсовъ.

- 1. По Закону Божію даны были 2 образцовые урока самимъ преподавателемъ, свящ. Вас. Ветуховымъ. Уроки имѣли цѣлію показать, какъ нужно вести занятія одновременно съ двумя группами учащихся по обученію молитвамъ и священной исторіи.
- 2. По церковному пънію дано 3 пробныхъ урока: 1) діакономъ Наумовымъ Дим., предметомъ урока было изученіе высоты звука; 2) учителемъ Ив. Бородаевскимъ— изученіе длительности звука и 3) діакономъ Порф. Котляревскимъ— изученіе нотописи.
- 3. По русскому языку и письму дано было 15 уроковь, именно: 1 урокь данъ былъ самимъ преподавателемъ Н. Страховымъ. Предметомъ урока служило начальное упражнение учащихся въ черчения; 5 образцовыхъ уроковъ дано было учителемъ образ. школы, діак. Георгіемъ Олейниковымъ. Содержание его уроковъ было слъдующее: а) вступительная бестда съ учениками: бестда о классной обстановкт, объ обязанностяхъ учениковъ въ школт; понятие о звукт, какъ составной части слова, разложение слова на звуки в составление изъ звуковъ слова; б) разложение словъ на звуки в

слівніе изъ звуковъ словъ, письмо элементовъ буквъ; в) письмо и чтеніе слова: "оса"; г) письмо и чтеніе слова: "сало"; составленіе ваъ буквъ слова: оса, лиса, сила, соли, сало; д) предупредительная звуковая диктовка; различение ъ в ь въ концъ словъ: различение буквъ: б в в. 9 пробпыхъ уроковъ дано учителями: 1) Видутенко Өеоктистомъ-разложение предложений на слова. словь на звуки, нахождение знакомыхь звуковь въ предложенныхъ словать, составление словь взъ знакомыхъ звуковъ; 2) Крутьевымъ Андреемъ-писаніе элементовъ буквъ-навлонной ливіи и прямой съ закругленіемъ внизу; линів писались учителями на классной досећ, а учениками на грифельныхъ, сначала несколько линій ученики писали самостоятельно, а потомъ подъ тактъ; 3) Гапчинскимъ Григоріемъ-продолженіе предыдущаго урока-писали линін, закругленныя вверху и внизу; при этомъ ученикамъ было разсказано, какъ держать при писаніи корпусь, кисть руки, грифель и доску; 4) Мащенко Ікковомъ-разложеніе на звуки слова "лапа", выдъленіе новаго звука п, писаніе его на доскахъ, а затемъ и всего слова; 5) діав. Котляревскимъ Порфиріемъ-продолженіе предыдущаго урока-ознакомленіе учениковъ съ печатной буквой п, составление изъ печатныхъ буквъ словъ "лапа" и "липа", писаніе слова "липа" на доскахъ; 6) псалом. Нестеренко Михаиломъ--- взучение звука ш въ словъ "шило" и писание этого слова; 7) діак. Черняевымъ Ал-ромъ-составленіе взъ подвижныхъ буквъ цвлыхъ фразъ и чтеніе ихъ съ учениками, писаніе цвлой фразы; 8) Рубинскимъ Иваномъ-объяснительное чтеніе басни Крылова "Квартетъ" и 9) Бутомъ Иваномъ-объяснительное чтеніе басив Крылова "Осель в соловей".

4. По аривметикть учит. образцовой при Семинарів школы, діав. Георгіємъ Олейниковымъ, дано было 3 образцовыхъ урова: а) счетъ по порядку до 10, обратный счетъ; раздоженіе числа десять крестиками на классной досвѣ; устный счетъ парами, тройками и т. д.; присчитываніе и отсчитываніе въ разбивку; б) рѣшеніе задачъ на сложеніе и вычитаніе въ предълахъ 10-ти; в) съ старшей группой: счетъ десятками до 100; непрерывный счетъ до 100; присчитываніе и отсчитываніе чиселъ въ предълахъ 100; устное рѣшеніе задачъ.

8 пробныхъ урововъ дано было учителями—курсистами: 1) исал. Николаевскимъ Өеод.—сложеніе чиселъ 1-го десятка; 2) Огульковымъ Евгеніемъ—вычитаніе чиселъ 1-го десятка; 3) Абросимовой

Евдовіей—4) діяк. Эварницкимъ Іоанномъ—рѣшеніе задачъ на всё дёйствія надъ числами въ предёлахъ 1-й сотни; 5) псаломи. Должанскимъ Иваномъ и 6) Рубинскимъ Георгіемъ—рѣшеніе задачъ на числа выше 100; 7) Подлуцкимъ Оеод. и 8) псал. Повровскимь Ив.—рѣшеніе задачъ на числа выше 100 и выясненіе правиль четырехъ арие. лѣйствій надъ этими числами.

Тавинъ образомъ всёхъ урововъ дано было 31. Для каждаго урока бралось соотвётствующее ему отдёленіе учениковъ образцовой школы при Харьк. Духови. Семинаріи и употреблялись необходимыя учебныя принадлежности в пособія. Каждый пробный урокъ учителей—курсистовъ самими учителями, при руководствъ преподавателей, подвергался всесторонней опёнкъ, при чемъ указывались его достоинства и недостатки.

### VII. Экзамент по церковному пънію.

4-го и 5-го Августа учителямъ курсистамъ произведенъ быль экзаменъ по церковному прию. Экзаменъ производился въ присутствін членовъ распорядительной воммиссіи, преподавателей и членовъ Епарх. Училищнаго Совета. Нодвергнуты были экзамену всё слушатели курсовъ въ количестве 81 человека. Подвергавшіеся экзамену спрашивались по теоріи пенія и музыки въ пределахъ программы, приложенной къ "временнымъ правиламъ для устройства курсовъ", по осмогласію, методике преподаванія цер. пенія въ школе и управленію хоромъ. Результаты экзамена получились следующіе:

- а) въ старшей группъ изъ 26 учителей оказали очень корошіе успъхи по всъмъ отдъламъ программы церковнаго пънія и признаны достойными полученія удостовъренія о томъ, что опи могуть обучать пънію въ школь, образовать коръ и управлять имъ слъдующіе 19 учителей: Буть Иванъ, діавонъ Бъликовъ Аристаръъ, Богославскій Николай, псаломщикъ Вородаевскій Иванъ, Видутенко Осоктисть, псаломщикъ Волкисъ Михаилъ, І'апчинскій Григорій, діаконъ Даневскій Іаковъ, мащенко Іаковъ, діаконъ Мухинъ Іоаннъ, діаконъ Павловъ Михаилъ, псаломщикъ Петровскій Константинъ, діаконъ Приходинъ Іоаннъ, діаконъ Платоновъ Тихонъ, псаломщикъ Толмачевъ Осдоръ, діаконъ Тронцкій Іоаннъ и Царевскій Василів.
- б) въ старшей группъ овазали хорошіе и въ младшей очень хорошіе успъхи по встить отдёламъ программы перковнаго изніл

и признаны достойными полученія удостов'вренія о томъ, что они знавомы съ одноголоснымъ пѣніемъ и могуть обучать оному въ школь следующие 36 учителей 1) старшей группы: діаконъ Котляревскій Порфирій, псал. Труфановъ Алексей и псаломщикъ Улановъ Миханлъ. 2) младшей группы: діаконъ Артюховскій Михавлъ, діаконъ Бородаевскій Іоаннъ, діаконъ Бугуцкій Іаквифъ, Бутковъ Сергьй, діаконъ Григорьевъ Іоаннъ, псаломщикъ Дзюбановъ Михаилъ, псаломщикъ Должанскій Иванъ, Захарьевъ Константинъ, исал. Иваницкій Василій, діаконъ Иваницкій Михаплъ, Квитка Савва, псал. Келебердинскій Николай, діаконъ Кириченко Дамитрій, Вінновскій Георгій, Клисенко Михаплъ, Крыжановскій Демитрій, Левицкій Іаковъ, діаконъ Лобковскій Василій, псал. Нестеренко Михаилъ, Николаевъ Константинъ, исал. Огульковъ Евгеній, діаконъ Подольскій Алексій, псал. Покровскій Иванъ, Протопоповъ Димитрій, псал. Раевскій Василій, псал. Родовскій Евонмій, Рубинскій Георгій, діаконъ Рубинскій Никафоръ, псал. Семеновъ Иванъ, псал. Стесенковъ Өеодоръ, діаконъ Стефановскій Стефанъ, псял. Титовъ Александръ и псал. Истремскій Иванъ.

### **VIII**. Экскурсіи слушателей курсовъ.

Для пополненія знаній, получавшихся слушателями курсовъ на уровахъ по предметамъ школьнаго обученія, подъ руководствомъ г. смотрителя курсовъ, Епархіальнаго наблюдателя Вас. Давыденко, совершено было нъсколько экскурсій, именно:

- 29 Іюни курсисты тадили на пастку представателя мъстнаго общества пчеловодовъ, проф. Университета Протојерея Тимоеея Буткевича, находящуюся въ 40 верстахъ отъ г. Харькова вблизи села Мерефы. На пасткт курсистамъ показаны были ульи разныхъ системъ и все пчеловодное хозяйство.
- 12 Іюля курсистамъ былъ показанъ музей изящныхъ искусствъ и зоологическій музей Харьковскаго Императорскаго Университета.
- 19 Іюля курсисты посттили Харьковскій Ветеринарный институть, гдт дпректоромъ института Арк. Ал. Раевскимъ была прочитана лекція по бактеріологія и затімь показаны были подъмикроскопомъ и въ стеклянныхъ колбочкахъ разнаго рода бактеріи и ихъ колоніи: бактеріи сана, сибирской явны, холеры и т. д.

Навонецъ въ свободные праздничные дни слушатели вурсовъ посъщали городскіе храмы, въ вхъ благольній находя нобужденіе для заботы о таковомъ же благольній и своихъ сельскихъ храмовъ.

### ІХ. Помпиеніе слушателей курсовь и ихь содержаніе.

Внашная жизнь слушателей курсовь обставлена была возможными удобствами. Въ ихъ распоряжении въ харьк. дух. училища для дневныхъ занятій отведена была просторная сватлая комната съ потребною мебелью и два такихъ же комнаты для спаленъ и столовая. Для классныхъ занятій они имали два просторныхъ, сватлыхъ, чистыхъ комнаты, свободно вмащавшихъ всахъ слушателей. Столъ ихъ, не заключая въ себа никакихъ излишествъ в роскоши, былъ во все время вполна исправнымъ и питательнымъ, будучи приготовляемъ изъ сважаго и питательнаго матеріала. Обаль курсистовъ всегда состояль изъ 3 блюдъ и ужинъ изъ одного. Крома того 2 раза въ день они пили чай съ балымъ хлабомъ.

Въ отношеніи учебных занятій слушатели курсовъ также находились въ благопріятных условіяхъ. Не говоря о томъ, что слушатели курсовъ располагались къ усердію въ занятіяхъ готовностію своихъ преподавателей удовлетворить всякое проявленіе любознательности съ ихъ стороны, въ ихъ распоряженіи находились программы церковно-приходскихъ школъ, потребные учебники и учебныя пособія, нотния бумага, письменныя принадлежности въ достаточномъ количествъ. При курсахъ была школа изъ ученнковъ образцовой школы при Духовной Семинарія, въ которой давались образцовые уроки вполнѣ опытнымъ учителемъ образцовой школы, діак. Олейниковымъ. Съ ихъ стороны требовалось только усердіе въ занятіямъ и желяніе пользоваться тѣми средствами пополненія своихъ знаній, которыя имъ съ полнымъ расположеніемъ предлагались.

### Х. Исполнение смыты по устройству курсовъ.

На устройсто лётних в вурсовъ для учителей одноклассных шволь въ г. Харьков отъ Училищи. Совета при Св. Сунод распорядительною коминссию получено было 3400 р. По статьниъ сумма эта распредълялась следующимъ образомъ: на проездъ слушателей курсовъ ассигновано 450 р., на содержание ихъ въ течения 6 нед. 1250 р., на вознаграждение преподав. 700 р., на вознаграждение членовъ распорядит. коммиссия 350 р., на приобретение учебнивовъ и письменныя принадлежности 250 р., на хозяйственные и мелочные расходы—400 р.

Смъта эта приблизительно выдержана по встить статьямъ:

1. На путевые расходы курсистовъ ассигновано 450 р., издер-

жано 467 р. 18 к., болье на 17 р. 18 р. При этомъ нужно замътить, что прогоны выданы курсистамъ только въ одниъ конецъ; такимъ образомъ смътная сумма по этой статьъ оказывается совершенно недостаточною.

- 2. По содержанію курсистовъ пищею ассигновано 1250 р., издержано 1079 р. 59 к., менъе на 170 р. 41 к.
- 3. На вознагражденіе преподавателей ассигновано 700 р., издержано 682 р. 50 к., менъе на 17 р. 50 к.
- 4. На вознаграждение членовъ распорядит. Коммиссия ассигновано и издержано 350 р.
- 5. На пріобр'втеніе учебниковъ и письменныхъ принадлежностей ассигновано 250 р., издержано 234 р. 38 в., мен'ве на 15 р. 62 в.
- 6. На хозяйственные и мелочные расходы ассигновано 400 р., издержано 416 р. 47 к. болье на 16 р. 47 к. Такимъ образомъ по 2, 3 и 5 ст. оказалось сбереженіе на 203 р. 53 к., а по ст. 1 и 6 перерасходъ на 33 р. 65 к., за покрытіемъ котораго остатокъ получился въ 169 р. 88 к. Итого устройство курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ обошлось въ 3230 р. 12 к.

### ХІ. О лицахъ, посъщавшихъ педагогические курсы.

20 Іюля слушатели курсовъ для учителей одновлассныхъ школъ Харьковской епархіи были собраны вийсти съ слушателями курсовъ для учителей второклассныхъ школъ вь зданіи Харьковской Духовной Семинарів на литургію, которую совершаль Его Преосвященство, Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской. По окончанів литургів въ Семпнарскомъ зал'в собрались: Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Амвросій Архіеп. Харьковскій и Ахтырскій, Харьковскій вице-губернаторъ, попечитель учебнаго округа, директоръ народныхъ училищъ, представителя духовно-учебныхъ заведеній и учрожденій духовнаго в'йдомства, цервовно-школьная виспекція, городское в сельское духовенство в слушатели курсовъ-учители второвлассныхъ и одновлассныхъ шволъ. Здесь прочитана была речь Его Высокопреосвященства: "О значенів молитвы въ дёлё вёры", выслушанная всёми присутствующими съ полнымъ вниманіемъ и произведшая глубовое впечатленіе. Речь эта роздана была затемъ всемъ почетнымъ посьтителямъ и слушателямъ курсовъ.

25 Іюля учительскіе курсы для учителей одновлассныхъ школъ посётняъ Его Превосходительство, старшій помощникъ няблюда-

теля церковныхъ школъ Имперів, Павелъ Акимовичъ Игнатовичъ. Его Превосходительство присутствоваль на урокв церковнаго пънія, гдв учители, по его указанію, пропіли нівкоторые догматики, приосы, херувимскую півснь, тропари и другія церковным півснопівнія какъ подъ управленіемъ преподавателя, свящ. Іоанна Петровскаго, такъ и подъ управленіемъ нівкоторыхъ слушателей курсовъ. Затівмъ Его Превосходительство осмотріль помівщенія курсистовь, столовую, кухню и присутствоваль на обівдів, а вечеромъна всенощномъ байнія въ церкви духовнаго училища.

Неоднократно посъщали курсы и присутствовали на уровахъ по разнымъ предметамъ двректоръ народныхъ училищъ Харьковской губернів, д. с. с. Н. Гр. Жаворонковъ, Сухумскій Епарх. наблюдатель цер. школъ свящ. Вас. Гавр. Ястребовъ, члены Епарх. Учил. Совъта и уъздныхъ отдъленій и всё уъздные наблюдатель церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

### XII. Закрытіе курсовъ.

4-го Августа въ 11 ч. дня закончены были уроки на курсахъ для учителей одновлассныхъ школъ, съ 11 ч. 4-го Августа и 5-го произведенъ былъ экзаменъ слушателямъ курсовъ по церковному пънію и 6 Августа, по благословенію Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, состоялось закрытіе курсовъ.

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за 18°7/∞ учебный годъ.

### (Окончаніе \*).

- и) Мъры, принятыя и проэктированныя къ возвышенію учебновоспитательнаго дъла въ Училищъ.
- 1) Учебно-воспитательное дёло въ отчетномъ году находилось въ удовлетворительномъ состоянія и велось правильно, вполий согласно съ § 83 "Устава Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ". Въ обстоятельствамъ, благопріятствовавшимъ успёшному веденію учебнаго

<sup>&</sup>quot;) Cm. ж. "Въра и Разунъ" № 4, за 1899 г.

дъла надо отнести то, что Училище имветь штать преподавателей исключительно съ высшинъ образованиемъ. Преподаватели относились въ споимъ обязанностямъ съ полнымъ вниманіемъ, усердіемъ и аккуратностію. Чрезъ каждые два місяца Инспекторъ классовъ вносниъ въ Совътъ Училища въдомость объ успъхахъ воспитанницъ, составленную на основанія отмітокъ преподавателей. Эта въдомость разсматривалась въ Совъть при участія всёхъ преподавателей, при чемъ выяснялись причины неуспъха воспитанницъ и указывались мёры для исправленія ихъ. Малоспособныя и недостаточно-развитыя воспитанницы поручались особому вниманію преподавателей, а невнимательным и нерадивыя подвергались взысваніямъ. Взысканія состояли въ выговорі оть имени Совіта. Начальница, воспитательницы в ихъ помощницы весьма усердно содъйствовали успъшному веденію дъла, присутствовали на урокахъ, во время вечернихъ занятій репетировали съ воспитанницами заданные уроки, своими объяснениями и указаниями способствовали успъшному и сознательному усвоению ихъ и замъняли отсутствовавшихъ наставниковъ, занимансь съ детьми чтеніемъ, письмомъ подъ диктовку, или рукодвліемъ.

2) Въ отчетномъ году второй годъ введены въ Училищъ утвержденныя Св. Сунодомъ 6—28 сентября 1895 г. новыя программы учебныхъ предметовъ для шествилассныхъ Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ. Эти программы примънялись полностью только въ приготовительномъ, 1-мъ и 2-мъ классахъ.

Вмёстё съ новыми программами въ отчетномъ году во всехъ классахъ были новые учебники. Эти учебники введены какъ по тъмъ предметамъ, которые преподавались по новымъ программамъ, такъ и по тъмъ, которые проходились по программамъ преживиъ.

- 3) Признавая важное значене вилюстрированія преподаваемыхъ въ учебныхъ заведеніяхъ предметовъ посредствомъ туманныхъ картинъ, Совѣтъ Училища озаботился въ отчетномъ году пріобрѣтеніемъ волшебнаго фонаря со всѣми его принадлежностями. 13-го февраля 1898 г. преподавателемъ географіи Е. П. Трифильевымъ и математики Я. М. Колосовскимъ показывались воспитанницамъ всѣхъ классовъ туманныя картины съ надлежащими при этомъ объясненіями.
- 4) Всявдствіе доклада Инспектора классовъ, въ отчетномъ году быль пріобратень вновь полный кругь Богослужебныхъ княгь для пользованія ученняць У класса при изученіи церковнаго устава, такъ

какъ по новымъ программамъ уставъ церковный проходится въ Учвлищъ главнымъ образомъ практически, по богослужебнымъ киигамъ.

- 5. Вследствіе доклада Инспектора классове о томе, что для превильной постановки обученія рисованію ве Училище необходимо пріобрести некоторыя пособія, каке, напр. школы рисовавія, оригиналы для срисовыванія се нихе и т. н., Советоме Училища пріобретены выпискою необходимыя пособія по рисованію изе находящагося ве Москве магазина Ю. Ф. Брокмана ве количестве 15 наименованій.
- 6. Къ началу отчетнаго года закончена внутренняя отдълка новаго училищнаго корпуса, постройка котораго вызвана была необходимостью построить новую Церковь. 21 сентября Училище торжественно праздновало освященіе вновь сооруженняго храма во имя Великомученицы Варвары. Прежняя домовая церковь, помъщавшанся въ старомъ зданіи Училища, вследствіе многочисленности воспитанницъ (около 600 душъ) стала тесною, а потому, съ благословенія Высокопреосвященнай шаго Амвросія, съ начала весны 1896 года Советь Училища приступиль въ постройке новаго зданія въ три этажа; верхній этажь предназначень быль для училищной церкви. Постройкой зданія завідываль строительный вомитеть; планъ составленъ Епархіальнымъ Архитекторомъ В. Я. Німевнымъ, подъ руководствомъ котораго в происходили стровтельныя работы. 20 сентября зданіе было окончено в новый храмь готовъ быль къ освищению. Наванунт освящения въ новомъ храив торжественно было совершено всенощное бавніе Предсвалелемъ Совъта Прот. Т. И. Буткевичемъ, а 21-го чинъ освященія в литургія Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ въ сослуженів съ Преосвященнымъ Викаріемъ и многочисленнымъ духовенствомъ, при превосходномъ пъніи архісрейскаго хора. На торжествъ присутствовали: Начальникъ губернін и высокопоставленныя лица г. Харькова, а также приглашены быля почетивншие протојерен г. Харькова и о. о. Благочинные Епархіи. Торжественный чвев освященія, умилительное паніз архіерейских павчихь, благольніе храма -- все это производило сильное впечатленіе на молищихся. Укрвиленію въ умачь и сердцать детей этого благотворнаго действія торжества освященія новаго храма послужило учрежденное въ немъ, по обычаю, сорокодневное пепрерывное служение, которое совершали поочередно всв состоящіе въ Училища члены Совъта в преподаватели, носящіе священный санъ, а также прожи-

вающіе въ г. Харьковѣ отцы и родственники нѣкоторыхъ воспитанницъ. Для богослуженія выбраны часы, дающіе желающимъ изъ воспитанницъ полную возможность присутствовать на всѣхъ церковныхъ службахъ. Новая училищная церковь отличается и обширностью, которою она превосходить всѣ домовыя церкви въ Епархіи и благолѣціемъ. Въ ней не только свободно размѣщаются всѣ воспитанницы, служащіе въ Училищѣ и ученики церковноприходской школы, но остается еще довольно мѣста для постороннихъ посѣтителей г. Харькова.

Въ этотъ день освящения въ торжественномъ залѣ состоился годичный училищный актъ, на которомъ была произнесена рѣчь Высокопреосвященняго Амвросія: "О высшемъ назначенія образованной женщины въ средѣ православнаго духовенства". Обширная, многоназидательная рѣчь знаменитаго духовнаго витіп произвела на всѣхъ присутствовавшихъ сильное впечатлѣніе; особенно сильное впечатлѣніе отъ этой рѣчи осталось у воспитанныцъ Училища. Актъ закончился раздачею наградъ лучшимъ воспитанницамъ, послѣ чего всѣми воспитанницами пропѣтъ былъ народный гимнъ "Боже, Царя Храни"!

#### 4. Библіотека и физическій кабинетъ.

- а) Въ фундаментальной училищной библіотекъ къ концу отчетнаго года числилось 1414 названій книгъ въ 3644 томахъ. Въ отчетномъ году библіотека увеличилась на 30 названій книгъ въ 122 томахъ, всъ книги пріобрътены на училищный счетъ. Книгами изъ фундаментальной библіотеки пользуются толььо начальствующіе, преподаватели, воспитательницы и другія служащія въ Училищъ лица.
- б) Въ ученической библіотекъ числилось въ концу отчетнаго года 1034 названія книгъ въ 2186 томахъ. Въ отчетномъ году библіотека увеличилась на 114 названій книгъ въ 149 томахъ, всѣ вниги пріобрѣтены на училищный счетъ. Изъ этой библіотеки книгами пользуются только воспитанняцы Училища, причемъ для приготовительнаго, І и ІІ классовъ берутъ книги подъ свои росписки и отвѣтственность воспитательницы этихъ классовъ, а воспитанницы остальныхъ классовъ берутъ книги сами, подъ свои росписки и отвѣтственоость. Въ выборѣ книгъ для чтенія и воспитательницы в себѣ списки книгъ изъ этой библіотеки,

назначенной для важдаго класса въ отдёльности. Въ теченіе отчетнаго года воспитанницами всёхъ влассовъ Училища взято было для чтенія 7237 внигъ, а вменно: воспитанницами приготовительнаго класса—84 книгв,—1 норм.—121 книга, І парал.—127 книгъ, ІІ норм.—217 книгъ, ІІ парал.—146 книгъ, ІІ норм.—1350 книгъ, ІV норм.—1034 книги, ІV парал.—911 книгъ, V норм.—612 книгъ, V парал.—604 книги, VI норм.—1012 книгъ, VI парал.—1019 книгъ.

в) Въ музыкальной библіотевъ въ концу отчетняго года состояло: 471 названіе нотъ въ 556 экземплярахъ. Завідывала всіми училищными библіотевами особая библіотеварша.

Для пополненія фундаментальной я ученической библіотекъ Совѣтомъ Училища выписаны на 1898 годъ слѣдующія періодвческія изданія: аа) для чтенія воспитанницамя: 1) "Перковноприходская школа", 2) "Івтскій отдыхь", 3) "Родникъ" (безъ педагогическаго отдѣла) и 4) "Дѣтское чтеніе"; 66) для чтенія служащимя ва Училищь лицамя: 1) "Вѣра и Разумъ", 2) "Народное Образованіе", 3) "Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія", 4) "Русское Обозрѣніе", 5) "Странникъ", 6) "Богословскій Вѣстникъ", 7) "Перковный Вѣстникъ и Христ. Чтеніе" (съ приложеніемъ "Твореній Св. Іоанна Златоуста"), 8) "Труды Кіевской Дуковной Академіи", 9) "Русская Старина", 10) "Русскій Вѣстникъ", 11) "Историческій Вѣстникъ", 12) "Перковныя Вѣдомости", 13) "Московскія Вѣдомости", 14) "Миссіонерское Обозрѣніе", 15) "Харьковскія Губернскія Вѣдомости" и 16) "Южный Край".

Учебниками, учебными вособіями и учебными принадлежностями всё воспитанницы были въ достаточномъ количестве снабжены отъ Училища, безъ взноса за это особой платы. Учебники выдавались по одному экземпляру на каждую воспитанницу, а учебныя пособія по два экземпляра, и только въ исключительныхъ случаяхъ по 1 экземпляру на скамью, за которой пом'ящаются з воспитанницы.

Въ физическомъ кабинетъ въ концу отчетнаго года часлилось приборовъ 91 названіе, вещей 214.

Въ географическомъ кабинетъ числилось 41 предметъ на сумму 340 руб.; пріобрътены они на средства Училища, 38 предметовъ пожертвовано.

Въ отчетномъ году пріобрівтень Училищемъ волшебный фонарь со всіми принадлежностями изъ Лондона. На пріобрівтеніе мате-

ріаловъ, необходимыхъ при провзводствѣ опытовъ, отпускалось на руки одному изъ преподавателей физики 25 руб. въ годъ, съ представленіемъ отъ него полнаго отчета въ употребленіи этихъ денегъ. Завѣдывали кабинетомъ преподаватели физики. На библіотеку, учебники и учебным пособія и учебным принадлежности по смѣтѣ ассигновано 1500 рублей въ годъ.

### 5. Средства Училища.

| По дъйствовавшей въ 1897 экономическомъ году     |          | ,                   |
|--------------------------------------------------|----------|---------------------|
| сивтв Училище на свое содержание должно          |          |                     |
| было получить                                    | 94079    | р. 23 к.            |
| Эта сумия слагалась изъ слёдующихъ статей:       |          |                     |
| а) Проценты съ неприкосновенняго училищ-         |          |                     |
| наго капитала                                    | 3126     | ,, 65 ,,            |
| б) Доходъ съ принадлежащей Училищу части дома    |          |                     |
| въ г. Харьковъ                                   | 1632     | ,, 90 ,,            |
| в) Изъ Епархіальныхъ средствъ                    | 32656    | , 64 ,              |
| г) 16/0 съ получаемаго духовенствомъ Епархіи     |          |                     |
| жалованья                                        | 1701     | ,, 81 ,,            |
| д) Изъ прибылей Епархіальнаго свічнаго завода.   |          | <i>"</i> – "        |
| е) Пожертвованія отъ монастырей, церквей и дру-  |          |                     |
| гихъ учрежденій и лицъ                           | 2507     | " 52 "              |
| ж) Отъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Суноді: |          | <i>n</i> – <i>n</i> |
| аа) На содержание училищной образцовой цер-      |          |                     |
| ковно-приходской шволы                           | 500      | " – "               |
| 66) На поврытіе 5% Государственнаго налога съ    |          | <i>"</i>            |
| капиталовъ Училища.                              | 36       | ,, 86 ,,            |
| з) Пансіонерскій взнось за своекоштныхъ вос-     |          | ,,                  |
| питанницъ                                        | 43510    | .,,                 |
| и) Взносъ на первоначальное обзаведение со вновь |          | ,,                  |
|                                                  | 1000     | ,, — ,,             |
| і) Отъ училищной экономіи                        | 335      |                     |
| Расходт тою же сметою определень въ              |          |                     |
| Въ дъйствительности въ 1897 экономическомъ       |          | ., ,,               |
| году поступило на приходъ                        | 99061    | ,, 31 ,,            |
| Въ расходи было въ томъ же году                  |          |                     |
| Примъчание. Въ смъту не вошли взносы за об       |          |                     |
| ницъ необязательнымъ предметамъ, равно какъ и    |          |                     |
| Нипр теллизидения пhечислить harn рукр п         | harvante | I MO STON           |

стать в 1), тавъ вавъ, на основани примъчания въ 80 § Устава Епарх. Женсв. Училищъ, распоряжение этою суммою не водвергается контролю Епархіальныхъ събздовъ.

Въ 1897 экономическомъ году по этой статъв поступило на приходъ 6924 р. 50 к. Въ расходв было 5718 р. 98 к.

#### 6. Дополнительныя свъдънія.

я) Въ отчетномъ году исполнилось 30-ти латіе Училища со времени преобразованія его изъ училища дівнит духовнаго званія въ Епархіальное Женское Училище (1868-1898). Согласно постановленію Сов'ята, оть 13 января 1898 г., утвержденному Его Высокопреосвященствомъ, празднество по этому случаю торжественно совершилось 25-го неваря въ следующемъ порядке. Накануне празднества, послѣ всенощнаго бдѣнія, совершеннаго въ новомъ училищномъ храмв, торжественно была совершена Предсъдателемъ Совета Училища, прот. Т. Буткевичемъ въ сослужения о. Инспектора классовъ и членовъ Совъта отъ духовенства, панихида по почившимъ Архіепископамъ-Иннокентіп, Филаретв, Макаріи, Нектарін и Саввъ и всёмъ служившимъ въ Училищъ и потрудившимся на пользу его. Въ Воскресенье же, 25 января, торжество началось Богослуженіемъ нъ Училищномъ храмѣ, которое совершаль Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской, въ сослужении многочисленняго духовенства. Пелъ хоръ изъ восинтанницъ старшихъ классовъ. Торжественное Архіерейское Богослуженіе, стройное пізніе воспитанниць, благолиніе прекраснаго училищнаго крама, производило самое пріятное впечатлівніе на молящихса. Послів Вогослуженія прибывшіе на торжество собрались въ актовомъ заль Училища. Здъсь были: Высокопреосвищенный Амвросій, Архіепископъ Харьковскій п Ахтырскій, Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской, Управляющій губерніей графъ Мусинъ-Пушкинъ, Попечитель Учебнаго Овруга, И. II. Хрущовъ, Председатель Харьвовскаго окружнаго суда тайн. сов. В. В. Ненарочкинъ, Городской

<sup>1)</sup> Французскому языку въ отчетномъ году обучалось 162 воспитаниящи; въ томъ числъ 67 безплатно; игръ на фортелівно обучалось 234 воспитаниящи въ томъ числъ 36 безплатно; игръ на скрипкъ 40 воспитаниящъ, въ томъ числъ 35 безплатно; рисованію обучалось 60 воспитанияцъ, въ томъ числъ 32 безплатно. За обученіе французскому язику взносилось 10 р., за обученіе музыки—30 р. и за обученіе рисованію 5 р.: въ годъ съ ученицы.

голова И. Т. Голенищевъ-Кутузовъ, Председатель училищнаго Совъта, Профессоръ Вогословія о. Т. И. Буткевичъ, Начальница училица Е. Н. Гейцыгь, Директоръ народныхъ училищъ, Лиректора и Начальницы мужскихъ и женскихъ гимназій, ученицы института благородныхъ дъвицъ и женскихъ гимназій, ученицы учи. лища, духовенство и много приглашенныхъ лицъ. Въ залъ состонися торжественный акть, который начался пеніемъ воспитанницами молитвы: "Царю Небесный", а затемъ произнесена была речь Высокопреосвященнаго Амвросія: "О значенів вскусства въ деле воспитанія в образованія". По окончанів річи воспитанницы Училища пропали насколько церковныхъ паснопаній, а Инспекторъ классовъ Училища Прот. о. Н. Оникевичъ прочелъ вавлечение изъ составленной имъ исторической записки о состояни Училипа въ періодъ времени отъ преобразованія его по уставу 1868 года до настоящаго времени. По прочтенім исторической записки воспитанницы пропели народный гимнъ, а потомъ все гости приглашены были въ училищный заль, гдъ предложень быль любезными хозяевами обълъ.

б) Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Амвросій, Архіепископъ Харьковскій и Актырскій и въ отчетномъ году относился къ Училищу съ обычною своею заботливостью и любовію. Руководи самымъ внимательнымъ образомъ всёмъ ходомъ училищной жизни во всъхъ даже мальйшихъ ез частностяхъ. Владыва по прежнему неоднократно радоваль детей своими посещеніями Училища и участіємь во всёхь торжествахь. 21 сентября Его Высокопреосвищенство въ сослужении Преосвищенняго Цетра совершилъ освящение вновь устроеннаго храма при Училищъ; 4 декабря присутствоваль на торжествъ училищномъ въ день храмового праздника; 9 января снова посетнять Училище; 25 января присутствоваль на торжествъ по случаю 30-льтія Училеща и 7 іюня Его Высокопреосвященство, по случаю выпуска окончившихъ курсъ воспитанницъ, вмъсть съ напутственнымъ своимъ благословениемъ оставлявшемъ заведеніе дівнцамъ, роздаль имъ аттестаты. Новый Завътъ и достойнъйшимъ наградныя книги.

Каждое посъщение Высокопреосвященнъйшаго Владыви было торжественнымъ событиемъ въ жизни Училища, производившимъ неизгладимые слъды въ сердцахъ воспитанницъ, а равно и лицъ служащихъ. Каждый разъ Милостивъйший Архипастырь удостоивалъ сперва Начальницу Училища своими посъщениями въ ся квартиръ и затъмъ уже слъдовалъ въ училищий актовый залъ, гдъ съ нетеривніемъ воспитанницы ожидали получить благословеніе отъ Высокопреосвященнъйшаго Архинастыря—Отца. Пра этомъ воспитанницы съ вскреннею дътскою радостью и полнымъ усердіемъ исполняли по указанію Его Высокопреосвященства различныя церковныя пъснопънія в удостоивались слышать Архипастирское одобреніе за прекрасное стройное пъніе. Осчастливливаемым милостивымъ внаманіемъ со стороны Высокопреосвищеннъйшаго своего Отца—Архипастыря воспитанницы изъявляли свои искреніе перывы чувства благодарности и преданности громогласнымъ пъніемъ "Исъ полла эти, деспота".

Преосвищеный Петрь, Епископъ Сумской, Викарій Жарьковской Епархіи, посётиль Училище 21 сентибря въ день освященія церкви, 4 декабря, въ день храмоваго праздника, 25 января въ день празднованія 30-лётія Училища и 7 іюня въ день годичнаго акта, въ каковые дни совершаль литургію въ училищной церкви, а 11 мая, по порученіи Его Высокопреосвященства, произвель экзаменъ воспитанницамъ VI параллельнаго класса по Закону Божію, а VI нормальнаго—по гражданской исторів.

Посвщали Училище и другія высокопоставленныя лица: Начальникъ Харьковской Губернія, Попечитель Харьковскаго Учебнаго Округа, профессоръ университета дъйствительный статскій совътникъ Оболенскій и другіе.

- в) Ревизіи со стороны членовъ Учебнаго Комитета при Святьйшемъ Сунодъ Училище въ отчетномъ году не подвергалось.
- г) Пожертвованія на разным училищным нужды въ отчетномъ году поступили отъ слідующихъ учрежденій и лицъ:
- аа) Нѣкоторые монастыри и церкви Епархів по прежнему взносили деньги на содержаніе въ Училищѣ воспитанницъ сироть, вменно: Святогорскій монастырь взнесъ на это въ отчетномъ учебномъ году 500 р., Ахтырскій Тронцкій 200 р., Раснянскій Диметріевскій 225 р., Стрѣлѣченскій—Николаевскій дѣвичій 200 р.. Старобѣльскій Скорбященскій дѣвичій 100 р. и Харьковская Клалбищенская Іоанно-Усѣкновенская церковь 300 р.
- 66) Другими монастырями и церквами Епархіи на нужды Учнлища пожертвовано 53 р. 50 к.
- вв) Духовенствомъ епархів и церквами Харьковскаго Училищнаго округа на постройку въ Училищъ новаго корпуса пожертвовано 17,666 р. 13 к.

- гг) На тоть же предметь пожертвовано: поцечительницею Училища, Д. Д. Оболенскою 100 р., воспитанницами VI параллельнаго класса на запрестольный вресть 35 р., воспитанницами VI нормальнаго класса 26 р. 50 к. на коверъ предъ престоломъ, воспитательницами, учительницами руколелія и другими служащими въ Училище 47 р., членомъ Совета священникомъ Н. Любарскимъ 75 р., протоіереемъ Николаемъ Шокотовымъ 100 р., подрядчикомъ Ө. Ө. Цыцаркинымъ 70 р., священникомъ Владиміромъ Ястремскимъ 10 р., вынуто изъ кружки пожертвованныхъ воспитанницами Училища 6 р. 19 к.
- дд) На пожертвованную сумму Его Высокопреосвященствомъ пріобрътены въ Училище церковные колокола.
- ее) Почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части Николаемъ Осиповичемъ Лещинскимъ пожертвовано на нужды училища 1000 р.
- жж) Отъ почетной попечительницы Д. Д. Оболенской пожертвовань большой рельефный глобусъ. Ею-же пожертвована 1 скрипка и 25 экземпляровъ ноть въ роскошныхъ переплетахъ въ награлу воспитанницамъ, оказавшимъ отличные усивхи по музыкъ в 7½ пудовъ конфектъ для раздачи воспитанницамъ, оставшимся въ Училищъ во времи пасхальныхъ праздниковъ.
- ии) Отъ председателя Совета прот. Т. И. Буткевича пожертвована икона св. Тимоеея и св. Антонины.
- іі) Отъ члена Совъта свящ. Н. Любарскаго икона св. Николая и паникадило.
- кк) Отъ члена Совъта свящ. П. Тимофеева икона св. Амвросія Меліоланскаго и семисвъщникъ.
- лл) Отъ свищенника села Большой Даниловки Андреи Клементьева икона св. Андреи Критскаго и св. Анны.
- мм) Отъ подрядчиковъ—Цыцаркина и Хлыстова 2 паникадила, столяра Училища Мих. Клемина—2 броизовыхъ подсвъчника въ 54 руб. и большой шелковый платокъ.
- нн) Оть NN пожертвовано 20 р. бедивищей спроте изъ окончившихь курсь.
- оо) Отъ бывшей воспитанницы Училища Валентины Домбровской, рожд. Лашкаревой, пожертвованы для училищной географической коллекціи образцы каменной соли—производства копей г. Бахмута.
- рр) Членами Совъта, и преподавателями Училища на увеселеніе воспитанницъ во время Рождественскихъ праздниковъ пожертвовано—75 руб.

Такимъ образомъ въ теченіе отчетнаго года на разныя нужды Училища, не считая пожертвованій вещами, денежныхъ пожертвованій поступило 20938 р. 32 к.

# Епархіальныя извъщенія.

По распоряженію Его Высокопреосвященства, съёздъ епархівавнаго духовенства назначенъ на 18 августа сего года.

- Благочинный 4-го округа Старобъльскаго увзда, протоврей Григорій Максимовъ, согласно прошенію, уволень оть должности благочиннаго, и на сію должность назначень помощникъ благочиннаго, священникъ и. Стръльцовки, Павелъ Лисенко.
- Священням церквей: Успенской, сл. Артемьевки, Волчанскаго убада, Няколай Ястремскій и Митрофаніевской, сл. Отрадной, того же убада. Василій Рогальскій, награждены скуфьею.
- Діаконъ Троицкой церкви с. Кривой Луки, Изюнскаго увзда. Іоаннъ *Буткевичо* рукоположень въ санъ священника Митрофаніевской церкви села Полянаго, Ахтырскаго увзда.
- Окончившій вурсь въ Харьковской Духовной Семинаріи, Василій Зубаревь, рукоположень въ санъ священника Анно-Зачатієвской церкви с. Ильмовъ, Сумскаго ублуда.
- Окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинарів, Александръ Осфорово, рукоположенъ въ санъ священника Благовъщенской церкви сл. Тростянца, Ахтырскаго убзда.
- Студентъ Харьковской Духовной Семинарін, Иванъ *Поаншцкій*, рукоположенъ въ санъ священника Архангело-Миханловской церкви с. Павловокъ, Сумскаго увзда.
- Діаконъ Казанской церкви, с. Деревокъ, Ахтырскаго уъзда, Осодоръ Бутковскій, перемъщенъ, согласно прошенію, діакономъ же Тронцкой церкви с. Котельвы, того же уъзда.
- Діаконъ Преображенской церкви, сл. Половинкиной, Старобъльскаго увзда, Константинъ *Бутково* перемъщенъ на діаконское мъсто при церкви сл. Танюшевки, того же увзда.
- Бывшій діаконъ Тронцкой церкви с. Котсльвы, Ахтырскаго укада, Александръ *Краснокутскій*, опредвлень исправляющимъ должность діакона Казанской церкви с. Деревокъ, того же укада.

- Псаломщики церквей: Тяхоновской, сл. Титаровки, Старобъльскаго увзда, Аркадій Константиново и Николаевской, Деркульскаго конскаго завода, тего же увзда, Александръ Власово, перемъщены единъ на мъсто другаго.
- Псаломщикъ Покровской церкви сл. Покровскаго, Ахтырскаго убзда, Мочсей Краснопольский, посвященъ въ стихарь.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Васильевской церкви с. Ястребеннаго, Сумскаго убзда, крест. Василій Сапченко; Архангело-Михаиловской церкви с. Павловокъ, Сумскаго убзда, крест. Петръ Берестомо; Николаевской церкви сл. Котельвы, Актырскаго убзда, крест. Иванъ Бълецкій.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Церковао-приходскія попечительства.—Кирилю-Менодієвское братство въ Оренбургской епархів.—Эмеритальныя кассы для учителей церковно-приходскихъ школъ.—Просвітительная ділтельность второ-классныхъ церковно-приходскихъ школъ.—Средства къ сохраненію добраго вліннія церковно-приходскихъ школъ на бывшихъ шитомцевъ.—Общее говініе учащихся.—Количество церковноприходскихъ школъ.

Мысль о необходимости внести нъсколько большее оживление въ обычное теченіе церковно-приходскихъ діль чрезь привлеченіе прихожанъ въ боле деятельному участію въ цервовно-приходскихъ попечетельствахъ, какъ видно изъ епархіальныхъ періодическихъ изданій, больше и больше распространяется. При этомъ, въ интересахъ благоустройства названныхъ учрежденій, на основаніи опыта указывается на желательность некоторыхъ измененій въ ихъ организаціп, а также перем'йнь въ обычномь ході діль въ ніжоторыхъ изъ нихъ. По мивнію многихъ благочинныхъ Подольской епархів, для возрожденія приходской жизни необходимо, чтобы въ составъ попечительства были люди, приверженные къ церкви и вліятельные въ приходъ. Недостаточно для дъла, какъ говорится въ «Под. Еп. В'яд.», что волостной старшина есть членъ всёхъ попечительствъ его волости: селъ у него бываетъ нъсколько, н онъ не можеть должнымъ образомъ радъть о пользахъ каждаго взъ нихъ. Нужно, чтобы въ составъ попечительствъ былъ и сельскій староста, отъ котораго многое въ сель зависить и безъ въдома котораго начего важнаго въ приходъ не можетъ быть предпринято, а овъ между тъмъ не состоитъ непремъннымъ членомъ попечительства. Необходимо настойчивае привлекать въ попечительства и всёхъ лучшихъ по своему настроенію людей въ праходё: «чёмъ больше ихъ, тёмъ лучше, тёмъ полнёе будеть праходъ жить церковно-религіозною жизиью, тёмъ ближе можеть быть цостигнутъ идеалъ древне-приходской общины, считавшей религіозные интересы первою и главнёйшею своею обязанностью».

- Оренбургская епархія обогателась новымъ религіозно-просвътительнымъ и благотворительнымъ учреждениемъ: въ слоботъ Куртамы шъ, Челябинскаго уъзда, открыто Братство вмени св. Просвътителей славянъ Кирилла и Месодія. Кирилю-Месодіевское братство, стремящееся по своимъ задачамъ возстановить древнюю форму южно-русскихъ братствъ, имфвинхъ столь большое значение въ нашей древней церковной исторіи и вообще въ жизни старыхъ "приходовъ", подобно большинству учрежденій этого ставить, по словамъ Оренб. Еп. Въд., своею целію заботу о благоукрашенів и благольній приходскаго храма, попеченіе о рельгіозно-правственномъ просвещенів народа (для чего братство, между прочимъ, устраиваетъ чтенія со світовыми вартинами). благотвореніе неимущимъ и бізднымъ, а также общую соединенную больбу съ отрицательными сторонами современной сельской жазни. Братство имфеть свой уставъ, взятый съ небольшими измънениями изъ устава подобнаго же сельскаго Братства въ селъ Озерскомъ Перемышльского убзда, Калужской епархів. Починъ въ учрежденія Братства и осуществленіе его принадлежить всеціло молодому мъстному свящ. о. Чернавскому, который, предварительно заручившись согласіемъ жителей на открытіе братства въ Куртамышь, возбудиль предъ Епархіальною властію дело объ учрежденів его въ октябрѣ 1897 года. Въ день открытія Братства священникомъ о. Чернавскимъ приглашены были болве вліятельные в состоятельные представители містнаго общества, на сочувствіе которыхъ можно было положиться; затёмъ, после совершения молебнаго пънія покровителямъ Братства св. Кириллу и Месодію заслушань быль уставь Братства, потребованшій вы нівоторыхь пунктахъ объясненія со стороны священника. На предложеніе священника записаться въ число членовъ Братства присутствовавшіе изъявили полное согласіе, посл'в чего Братство объявлено быдо открытымъ. Тогда же на подписномъ листь записалось въ число почетныхъ членовъ 32 человъка, съ платою по 10 р. въ годъ, и въ число действительныхъ-38 человевъ, съ платою не менње 3 руб., а всего собрано членскихъ взносовъ на сумму

436 руб. Кром'в того, ожидается новых поступленій до 150 руб. Вообще учрежденіе Братства въ слоб. Куртамыш'в встр'вчено съ большимъ сочувствіемъ м'встнымъ обществомъ, которое охотно откликнулось на призывъ священника.

- Вопросъ объ улучшении положения учителей церковныхъ школъ не новый и объ немъ неоднократно заходила ръчь на епархіальныхъ съёздахъ. Между прочимъ, этотъ вопрось обсуждался на съвздв наблюдателей въ Каменецъ-Подольско, Подольской епархів, кавъ сообщають объ этомъ «Подол. Еп. Вед.» На этомъ съезде быль доложень проекть, чтобы церковно-школьных учителей и учительницъ сділать участниками существующей въ Подольской епархів взаимно-вспомогательной кассы духовенства, приравнявъ ихъ по правамъ и взносамъ къ псаломщикамъ. Не сочувствуя этому проэкту, наблюдатели школъ пришли къ тому заключенію, что принять учителей въ члены взаимно-вспомогательной вассы рискованно для духовенства, такъ какъ весьма затруднительно будеть следить за темъ, почему тоть или пругой учитель оставилъ мфсто, особенно, если предположить, что вфдь возможны и случая хитрости и злоупотребленія. Посл'в всесторонняго разсмотрвнія этого вопроса, събадъ нашель возможнымь организовать кассу на совершенно иныхъ началахъ, нежели на какихъ существуеть васса епархіальнаго духовенства, а именно: учительская касса должна быть эмеритальной, т. е. выдавать денежныя пособія не въ несчастныхъ только случанхъ, а по выслугі взвістнаго числа леть, и притомъ не въ размере 12-24 р. въ годъ, какъ это выдается взавмно-вспомогательной кассой епархіальнаго духовенства, а въ размъръ не менъе 100 р. или даже болъе, такъ чтобы на это пособіе можно было дъйствительно существовать учителямъ и учительницамъ, потерявщимъ силы и здоровье на школьномъ поприщъ. Но такъ какъ организація и устройство подобной кассы является деломъ новымъ и требуеть сложной предварительной работы, равно какъ и добровольнаго согласія учителей на участіе въ этой кассь, то рышено пока заняться каждому у вздному наблюдателю собраніемъ необходимаго матеріала и окончательное решеніе вопроса объ учительской вассе отложить до следующаго съезда. Кроме того, предположено собрать точныя свъдвнія, сколько учителей изъявять согласіе на участіе въ предполагаемой кассь, отчисление какого % отъ жилованья въ фондъ кассы будеть необременительнымъ, не могуть ли быть изысканы для образованія в пополненія основнаго фонда кассы другіе источники, произ жалованья, какой предільный срокь службы желають установить сами учители в какой размітрь минимальной и максимальной ежегодной пенсів.—Нельзя не пожелать, чтобы это начинаніе нашло себі подражаніе в въ других енархіяхь. Осуществленіе этого проэкта не такъ трудно, какъ кажется на первый взглядь. Ежегодно почти во всіхь епархіяхъ устранваются педагогическіе курсы, проіздъ на нихъ для учителей безплатный. Стоить только на нісколько дней придать курсамъ характеръ учительскаго съйзда, предоставинь имъ право активно участвовать въ обсужденіи этого вопроса, и тогда останется одинъ только шагъ къ осуществленію его на практикі.

- Какое выветь значение для населения второклассиям церковно-приходская школа-это можно видьть изъ следующаго сообщенія «Астрах. Еп. Від.» о діятельности второклассной церковноприходской школы въ Капустиномъ-Яру, Царевскаго убада. Открытая съ настоящаго учебнаго года, эта школа уже заметно обнаруживаеть свою просвътительную діятельность въ этой слободів. При швол'в ведутся народныя чтенія съ отделами: духовно-нравственнымъ, историческимъ и литературнымъ, съ показаніемъ туманныхъ картинъ; чтенія сопровождаются пеніемъ учащихся подъ управленіемъ учителя школы. Чтенія привлекають массу слушателей "отъ мала до велика". Они, видимо, пришлись по душть муживамъ, сближаютъ школу съ населеніемъ. Показателемъ сочувственнаго отношенія м'єстныхъ крестьянъ къ школ'є служить слівдующій отрадный фактъ: сельское общество, по иниціативъ участковаго земскаго начальника ассигновало 50 руб. на библіотеку при второвляесной школь; церковно-приходское попечательство съ своей стороны пришло съ пособіемъ на то-же ліло въ разиврв 50 руб. Такимъ образомъ составилась почтенная для школьной библіотеки сумма въ 100 руб., на которую можно пріобръсти на первый разъ достаточное число книгъ, пособій и изданій. Советомъ школы составленъ обстоятельный списокъ книгь и изданій изъ одобренныхъ и рекомендованныхъ по духовному відомству для библіотекъ церковно-приходскихъ школъ-подлежащихъ выпискъ. Списокъ довольно разнообразный и по отдъламъ, и по содержанію: есть вниги духовно-правственныя, педагогическія, историческія, по географіи, литературі, изъ отділа полезныхъ знаній. Такимъ образомъ второклассная школа, видимо, сближается съ населеніемъ, сростается правственно; въ ея жизни зам'ятно здоровое теченіе, въ ея д'ятельности живыя силы, одушевленіе, стремленія. Нельзи не пожелать поли'яйнаго усп'яха д'ятелямъ школы, учащимся и всімъ близко стоящимъ къ ея интересамъ.

- Какъ сохранить доброе влінніе на питомцевъ цервовноприходской школы по окончаній ими курса и какъ расширить ен просвётительное значение-по этимъ вопросамъ даются слёлующія разъясненія въ «Могил. Еп. Візд.» — Церковно-приходскан школа ставить себв главною задачею передать двтямъ, вместв съ грамотою и возможными знаніями, развитіе въ духѣ православной Церкви, чтобы они были впоследствии хорошіе христіяне, корошіе граждане, преданнные своему Государю, какъ истинному Отпу отечества, хорошіе члены семьи и общества. Ученикъ, разрывая всякое общение со школою и выходя изъ-подъ вліянія окружающей его тамъ обстановки, остается лицомъ къ лецу съ темъ же невъжествомъ, съ той-же загрубълостью, съ тъми-же предразсудками и суевъріями, въ которыхъ пребываль раньше. Нельзи, конечно, отрицать этого вліянія и во время нахожденія въ школю, но тогда оно могло паралезоваться лечностью учитель и его толвовыми и разумными объясненіями. Велика задача начальной школы, велики въ ней и труды. Поэтому учитель, если онъчеловывь честный, душой преданный своему свитому ділу, не долженъ бросать этихъ бывшихъ своихъ питомцевъ на произволъ судьбы. Еще до выхода изъ школы дътей, ему следуеть внушить имъ, что они не должны совершенно удалиться отъ школы в заканчивать свое образованіе полученіемъ свидетельства. Но, конечно, однихъ убъжденій мало, нужно и здёсь приложить руки, твиъ болве, что народъ нашъ вполив ясно себв еще не представляеть значенія школы. Такъ напр., устройствомъ хора при школ'в учитель успашно можеть воспользоваться для привлечения къ ней учениковъ и по окончаніи курса: они будуть ходить въ ту же школу на спевка, находиться подъ темъ же хорошимъ вліяніемъ учитела, будуть аккуратно посфщать храмъ Божій, и наконецъ, будуть развивать у себя музыкальный вкусь, такч что пвніе кавихъ пибудь безиравственныхъ, уличныхъ пъсенъ и на умъ не придеть. При этомъ, есля бывшіе питомцы будуть выходить изъ возраста дътскихъ голосовъ, то ихъ нужно переводить въ мужскія партів, это же обстоятельство опять действуеть на нихъ притигательно въ кору, и следовательно-въ шволе, въ храму. Детамъ,

да и вообще крестьянамъ очень нравится принимать участіе при богослужения. Это обстоятельство тоже представляеть возможность учителю продолжать доброе воздействие на детей;--пусть все, что приходится читать на клирост при церковныхъ службахъ, исполняють ученики, если много желяющихь, то-по очереди, вещи болье трудныя, какъ то: апостоль, канонь, ведение устава, давать болве взрослымъ и пр. Кромв того можно заставлять мальчивовъ прислуживать въ алтаръ. Нъкоторыхъ учениковъ изъ окончившихъ курсъ, болъе или менъе свободныхъ отъ домашнихъ хозяйственныхъ работъ, учитель можеть привлечь къ непосредственному посъщению школы заставляя вув помогать себъ въ занятіяхъ; такіе мальчики могуть свободно следить за самостоятельными работами школьниковъ и даже легвіе вести вмісто учителя. При этомъ боліве способныхъ изъ нахъ учитель выдълнетъ и обращаетъ сильнъйщее вниманіе на ихъ педагогическім занитія — даеть методики, заставляеть готовиться къ серьезнымъ урокамъ и проводить подъ своимъ наблюденіемъ занятія, такъ что такіе мальчики, попрактиковавшись извістное время, могуть быть хорошими учителями для школь грамоты. Крестьянская же масса, видя такую реальную пользу школы, несомивино будеть относиться къ ней болбе сочувственно и довърчиво, а учитель въ ея глязахъ пріобрететь большій авторитеть и расположевіе.—Въ женскихъ и сміншанныхъ школахъ для дівочекъ крайне полезно вводеть зачатія рукодёліемъ, но при этомъ нужно вить въ виду, что, во время нахожденія ихъ въ школь, можно ограничиться небольшимъ запросомъ дела, напр. вязаніемъ чулокъ, кружевъ, вышиваніемъ по канвѣ, такъ какъ и безъ того достаточно учебно-школьныхъ занятій. По окончаніи же курса дівочками, можно продолжать занятіе этимъ деломъ, выччить ихъ вышиванію гладью, шитью, а болье способныхъ-кройкь. При той помощи, какую могуть учительниць оказать въ школь ученики или ученицы-практиванты, вполнё возможно вести и рукодельныя занятія. Кром'й того для этой ціли можно уділять вечернее время. При этомъ нужно замътить, что, кромъ даваемой правтической пользы, подобныя вечернія завятія крайне благотворно вліяють на девочекъ въ томъ отношения, что отвлекають вкъ отъ зла деревенской жизни -- посидъловъ. -- Наша деревня страдаетъ отсутствіемъ осмысленныхъ и нравственныхъ удовольствій для дітей. Школа, какъ разсадница всего добраго, должна и въ этомъ случаъ придти на помощь народу. Въ праздничные дни при школъ ифлесообразно устранвать вокально-литературные вечера, для которыхъ удобно разучать съ хоромъ церковные концерты и другія п вснопвнія, отличающіяся своею музывальною прасотою. Смотря по времени, можно исполнять и півсы світскаго содержанія болье серьезныя, а также и песни. Пусть на этихъ вечерахъ читаются стихотворенія наизусть, разыгрываются басни и т. п. И наконецъ, имъють большое воспитательное значение прогулки учителя съ дътьми весною въ лъсъ, въ ноле; при чемъ собрание дътей не нужно ограничивать школьниками и окончившими курсъ учениками, а полезно привлекать и совстмъ неучащихся. Но непремънно нужно следить, при устройстве подобныхъ праздниковъ, чтобы они носили характеръ строгой благовоспитанности, иначе крестьяне на нихъ будутъ смотръть недовърчиво. Самое могущественное и върное средство въ рукахъ у учителя въ тому, чтобы знанія в навыки, даваемые школою, не забывались и затраты труда не терялись, а вознаграждались, это-швольная библіотека. Учитель долженъ, еще во время пребыванія дітей въ шволів, вселить въ нихъ распоряжение къ внижкѣ, а потомъ руководить выборомъ, преследун две задачи: религіозно-правственное развитіе и обогащеніе знаніями практическаго свойства въ сельскомъ быту и объ окружающемъ міръ. Самое удобное правило при этомъ-назначить выдачу книгь раза два въ неделю въ вечернее время для того, чтобы имъть возможность побесъдовать по новоду прочитаннаго, вызвать учениковь на самостоятельныя заключенія о прочитанномь, если понято неправильно, разъяснить. Конечно въ подобныхъ бесъдахъ можетъ быть возбуждено много и постороннихъ вопросовъ. но обязанность учителя въ этомъ случав заключается въ томъ, чтобы поставить болбе существенные, болбе важные в требующіе правильнаго вниманія вопросы, напр. нравственнаго и общественнаго характера и потомъ общими силами и сознательно разръшить ихъ. При помощи библіотеки школа можеть расширить свою просветительную деятельность и на всю массу крестьинского населенія. При умітомъ составів книгь для народа и при умітньи учителя руководить чтеніемъ, библіотека должна явиться нравственною силою, могуче вліяющею на духовную и экономическую сторопу жизни врестьянъ. Библіотева-читальня (обязательно на первое время безплатная) можеть сослужить незамінимую услугу ділу. Для устройства и упорядоченія народныхъ библіотекъ Училищнымъ при Св. Сунодъ Совътомъ выработанъ списовъ внигъ, воторый можеть облегать задачу---что выписывать для библютеки и что читать. Кром'в того люди, близко стоящіе къ народу, знають его духовные нужды в потому сами могуть сделать более или мене правильный и подходищій выборь книгь, темъ более что дубочным взданія въ настоящее время вытёсняются и свободно вездъ можно найти хорошую книгу. Такъ какъ исльзя свазать, что требованіе чтенія нашихъ крестьянъ было бы слишкомъ велико и четающихъ много и такъ какъ крестьяне бываютъ свободны отъ работъ большею частію въ праздники и воскресные дни, а въ это время и школьное помъщение пустуеть, то очень удобно будеть воспользоваться виъ для четальне, тъмъ болье, что и учетель въ эти дни свободенъ отъ занятій и съ большимъ вниманіемъ отвесется въ самообразованию сельскихъ грамотвевъ. Народная библютева-читальня можеть удовлетворять духовныя потребности только у людей грамотныхъ, большинство же деревенскаго населенія, въ особенности пожилые люди и женщины, неграмотны, следовательно, этоть способь расширенія просвітительнаго вліянія не для встать пригодент, почему является необходимость въ другомъ способъ воздъйствія на массу. Этимъ способомъ могуть быть народныя чтенія. Начало устроеній народныхъ чтеній опять принадлежить не врестьянамъ, а сельской интеллигенців, ядро которой представляеть школа. Выразительное и интересное по своему содержанію чтеніе можеть занимать слушателей, но для большаго привлеченія публики очень удобно иллюстрировать прочитанное показываніемъ туманныхъ картинъ при помощи фонаря. Это дъласть разсказь понятиве, интересиве и глубже запечатлеваеть вы память. Обыкновенно крестьяне сначала смотрять съ недовъріемъ на чтенія, считають ихъ забавою праздныхъ людей, поэтому необходимо съ самого начала прилать делу, какъ можно болве, серьезный п важный характеръ. А потому иниціаторомъ этого діла удобиве быть всего священику; чтеніе открыть молебствіемъ в т. д. Если помъщение не велико, то дътей лучше всего не пускать на эти чтенія, потому что они интересуются больше картинами, а во время чтенія производить шумь, міная слушать варослымь. Удобиће дътямъ повазать картины и побесъдовать по поводу ихъ раньше въ будній день-отдівльно отъ взрослыхъ. Особенно важно привлевать на чтенім женщинь: на нихъ лежить все домашнее воспитаніе детей. Полезно назначать отдельныя, спеціально жен-

скія чтенія съ подборомъ взвістнаго рода статей. Каждому учителю и учительниць, какъ жителячь деревии, въ особенности тамъ, гдъ школа существуеть непродолжительное время, въроятно приходилось не разъ слышать сътованіе молодыхъ и пожилыхъ крестьянъ на то, что они не умъють читать и писать, тымъ болье, что въ современной жизни грамотность представляеть громадное правтическое значеніе. Изъ варослыхъ крестьянъ много найдется въ важдомъ селв желающихъ научиться грамотв хотя бы на стольво, чтобы разбирать внижную печать и рукопись, а также обогатить себя ариометическими познаніями примінительно къ жизкенной правтивъ. Опять единственная въ этомъ случав надежда на учителя. Учитель для такихъ учениковъ можетъ устроить вечернія занятія. Удобивитеє время для этого-зима, а літомъ-праздииви. Въ продолжение длинныхъ зимнихъ вечеровъ можно многому полезному научить и варослыхъ людей, занятія съ которыми несомевно будуть вдти быстрве, чвмъ съ детьми, хотя занятія эти должны вестись въ томъ же порядки, какъ и въ школи. При этомъ хорошо бы на вечернихъ урокахъ заниматься и съ учениками, окончившими курсъ, чтобы отчасти украпить, отчасти же развить далее научно-швольные предметы. Но при этомъ должно быть принято во вниманіе, что въ деревив обыкновенно одинъ учитель и у него мало отдыха, а потому нельзя предъявлять ему большихъ требованій къ вечернимъ занятіямъ, вполив достаточно будеть, если поступившіе неграмотные крестьяне научаться читать, писать в пройдуть сокращенный курсь закона Вожія.

— По постановленію комиссіи по народному образованію въ С.-Петербургѣ, сообщено гг. учащимъ въ начальныхъ городскихъ училищахъ, что, въ виду выраженнаго въ ея средѣ желанія о возможно большемъ распространеніи въ начальныхъ городскихъ училищахъ общаго говѣнія учащихся, по примѣрамъ предшествующаго года, предоставляется тѣмъ гг. учащимъ, которые введутъ общее говѣніе въ ихъ училищахъ, прекращать для сего, съ вѣдома гг. попечителей, классныя занятія въ пятницу и субботу на одной взъ недѣль Великаго поста. По окончаніи Великаго поста, учащіе, введшіе общія говѣнія, приглашаются сообщить комиссіи о томъ порядкѣ, въ какомъ говѣніе учащихся было вми исполнено. Между прочимъ, общее говѣніе введено въ 12-классномъ городскомъ училищѣ, состоящемъ въ вѣдѣніи предсѣдатели комиссіи: здѣсь на первой и четвертой недѣляхъ говѣють до 1,000 учащихся, и въ церкви Экспедиців заготовленія государственных бумагь, гдё на второй и третьей недёляхь говіють свыше тисячи учащихся XXII школьнаго участва и многоклассных училищь І нарвскаго мужскаго и І коломенскаго смішаннаго. «С.-Пет. Дух. Вістн.».

- По свъдъніямъ, ведавно опублекованнымъ Училищемув Совътомъ при Святьйшемъ Сунодъ, всёхъ церковныхъ школъ въ Имперіп (включая сюда Кавказъ в Свберь) въ 1 января 1898 года числилось 38,456, изъ нихъ: церковно-учительскихъ и второклассныхь 239; двухвлассныхь-236; одновлассныхь 16,274; образцовыхъ при семпиаріяхъ и епархіальныхъ учелищахъ — 107; шволь грамоты - 21,600. Въ 35 епархіяхъ, съ земскими учрежденіями. въ 1 января 1898 г. церковныхъ школъ состояло 22,535, изъ нихъ: церковно-учительскихъ и второвлассимхъ-165; двухклассныхъ-145; одновлассныхъ-10,290; образновыхъ при семинаріяхъ и епархіальныхъ женскихъ училищахъ-69; школъ грамоти —11,867. Въ 27 епархіяхъ, безъ земскихъ учрежденій, къ тому же 1 января 1898 г. церковныхъ школъ чеслилось 16,921; взъ нихъ: церковно-учительскихъ и второклассныхъ---75; двукклассныхъ -92, одновлассныхъ-5,984, образцовыхъ-38, школъ грамоты-9,733. Общее число учащихся въ церковныхъ школахъ на 1 января 1898 года во всей Имперів состояло-1,337,501, взъ нихъ мальчиковъ 1,58,072, а девочекъ-279,429. Въ отдельности, въ епархіяхь съ земскими учрежденіями числилось всёхъ учащихся 821,687 (638,361 м., 183,326 д.); въ епархіяхъ же безъ земскихъ учрежденій — 515,814 (419,711 м. и 91,103 дів.). Что касается до церковныхъ школъ на Кавказъ и Спбири, то число ихъ крайне незначительно, въ сравнения съ числомъ школъ въ Европейской Россів. Такъ, на Кавказъ всъкъ церковныхъ школъ состоить-1338, въ томъ числъ одновлассныхъ-728 и шеолъ грамоты -585, другихъ-25. Въ Сибири, включая сюда Забайвальскую и Якутскую области, встать школь состоить 1,993, изъ нихъ одновлассныхъ 769 и школъ грамоты-1,197. Въ соответстви съ числомъ школь и количество учащихся значительно менфе числа учениковь церковныхъ школъ центральной Россіи, а именно-на Кавказі-50,717 (37,964 м. и 12,753 д.) и въ Сибири-49,357 (38,222 м. в 11,135 девочевъ).

# Продается недорого почти новый одноярусный иконостасъ

(отъ упраздненнаго придѣла) въ Покровской церкви г. Чугуева. Харьковской губ.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

# ТАЛМУДЪ. МИШНА И ТОСЕФТА.

Критическій переводъ Н. Переферковича. Томъ первый (княга 1 и 2). С.-Петербургъ. Изданіе П. П. Сойкина. 1899 г.

Цена 2 руб. 50 коп.

Объ изданіи миссіонерскаго журнала "ПРАВОСЛАВНЫЙ БЛА-ГОВЪСТНИКЪ" въ 1899 г. (Сельмой годъ изданія).

Изданіе миссіонерскаго журнала "Православный Благовістникъ" будеть продолжаться и въ 1899 году. "Православный Благовістникъ", какъ органъ Православ-наго Миссіонерскаго Общества. по прежнему будеть выбть своею цізлю—съ одной стороны выясненіе великой важности миссіонерскаго служенія для Русской православной церкви и Русскаго государства, а съ другой-возножно-полное и върное изображение двятельности нашихъ отечественныхъ ивропроповъдниковъ (миссіонеровъ), и техъ условій, среди которыхъ она совершается въ настоящее время. Сообщеніе этихъ, нитвощихъ столь важное церковно-государственное значеніе, сведеній и будеть составлять главное и существенное содержаніе миссіонерскаго журнала "Православный Благовъстинкъ". Въ настоящемъ голу Редакція предполагаетъ, между прочимъ, обратить особенное вниманіе на изложеніе и опроверженіе нагометанства. Программа журнала слідующая: І. Отділь оффиціальный. Постановленія и распоряженія Правительства, касающіяся Миссіоверскаго Общества и его д'ялтельности. Распоряженія Сов'ята Миссіонерскаго Общества. Его отчеты. Св'ядінія о д'ялтельности Епархіальных Комитетова Общества. II. Руководящія статьи по вопросамъ, касающимся миссіонерскаго діла въ Россів. III. Coвременное положене отечественныхъ миссій. IV. Очерии и разсиазы изъ исторік первоначальнаго распространенія христіанства въ разныхъ странахъ свъта и превинущественно въ Россіи. Судьбы отечественныхъ миссій въ ближайшемъ прошломъ. V. Миссіонерская діятельность на западі. Свідінія о католических и протестантскихъ виссінхъ и ихъ діятельности превнущественно въ тіхъ містахъ и странах», где эти миссіи вступають въ сопривосновеніе и борьбу съ православісиъ. VI. Известія и заметии: краткія отрывочныя сведенія, относящіяся къ миссіонерскому ділу и заниствуемыя изъ газеть, писемъ и пр. VII. Библіографія. Отзывы о разныхъ книгахъ и статьяхъ, относящихся къ милсіонерству. VIII. Извъстія о пожертвованінхъ, поступающихъ въ пользу православно-русскихъ миссій. IX. Объявленія. Журналь выходить два раза въ місяць (15 и 30) книжками, въ объемъ не менъе четырехъ печатныхъ листовъ. Цъна изданія четыре рубля 50 коп. безт пересылки и нять рублей съ пересылкою, за границу—шесть рублей. Подписка принимается въ редакціи журнала "Православный Благовъстникъ", а также въ канцеляріи Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества. Адресъ редакціи и канцелярів: Москва, Срітенка, домъ Спасской церкви. Остающіеся въ небольшомъ количестий экземплиры журнала за прошедшіе годы могуть быть высланы Редавторъ Н. Комаровъ. по четыре рубля.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г. (VI г. изд.)

на оженъсячный научно-философскій и литературнокритическій журналь

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРВНІЕ"

Изданіе П. П. Сойкина, подъ ред. д-ра филос. М. М. Филиппова.

Вышель 11 марта № 3 (Марть). Содержавіє: І. Положительная философія в непознаваемое. Проф. Де-Греефа, П. Психологическій анализь понятій о соззанів в матерія. Проф. И. Оршанскаго. ПІ. Нісколько замічаній о закомі Ньютона. Гильома. ІV. Физіологическія бесідм. Рефлексь. Проф. А. Герцева. V. Привичка и инстинкть. Доц. В. Вагнера, VI. Проблема соціологія. Георга Звимеля. VII. Соціальния условія римской шперін накануні нашесткія варвароть. Эриста. VIII. Вымершія чудовища. В. Дингельштедта. ІХ. Аграрний вопрось в Англів. Д-ра соц. наукъ В. Тотоміанца. Х. Письмо Карла Маркса М. Салункову по поводу статьи Н. Михайловскаго. XI. Психологія Авенаріуса по нензданних матеріаламі. Д-ра философія М. Филипова. XII. Идеализація натуральнаго хозяйства. П. Маслова. XIII. Эвономическія иллозін. А. Санина. XIV. Замітки о текущей литературі: негодина средства. П. М. XV. Обзорь журналовь. XVI. Изъ русскихь надавій. XVII. Научими вовости, XVIII. Библіографія. XIX. Хромика. XX. Оригинальное примиреніе двух теорій. М. Филипова. XXI. Письмо въ редакцію. Вл. Тюрина. XXII Пракоженія: 1) Викторь Фаусекъ. Этюды по вопросамъ біологической эволюція. В. Львовъ. Соціальный законь. З) Берне. Полное собраніе сочименій. Томъ І. Парижскія письма. Подписма ціма: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставкою и перес. На 1/2 года 4 руб., на 1/4 г. 2 р. Комплеки за 1898 годъ. д. 7 р. съ пер. С.-Петербургь, Стремянная ул., собств. д. № 12, Главная Коттора журнала Научное Обозрічіе. Продолжается подписка на "Научно-энцикленедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналь "Научное Обозрівніе" со "Стовареми" 10 руб. съ пер.

### **Безплатно бысылается пробный № журнала**

# "RPUPOLA u ARQLU<sup>01</sup>,

С.-Петербургъ, Стремянная, 12, собств. домъ.

Всвиъ высылается по требованію безплатно пробный № журнала

# "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ".

С.-Петербургъ, Стремянная, 12, собств. домъ.

Новое изданіе II. II. Сойкина

# ОСНОВЫ ТРЕЗВОСТИ

Сборн. научныхъ и дитературныхъ статей, съ приломеніемъ устава обществ: трезвости, положеніемъ и формами. Сост. д-ръ Соболевскій. Цівна 50 коп., съ нересидной 70 коп.

Съ требованіями обращаться на издателю С.-Петербурга, Стремянная, 12, соб. дома.

#### Открыта подписка на 1899 годъ

НА ВЖВИНДЪЛЬНЫЙ, РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННЫЙ, ЕЛЛЮСТРЕРОВАННЫЙ,

народный журналъ

# "KOPMYIЙ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода съ пересылкою.

"Кормчій" одобрень и рекомендовань разними в'ядомствами. Въ 1897 г. журналь получиль новое одобреніе Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя Сергія Александровича и рекомендованъ Имъ въ выпискъ по войскамъ Московскаго Военнаго округа. Адресъ редакція: Москва, Ордынка, д. Бажановой, (квартира протоіерея Скорбященской церкви). "Коричій" предназначается для воскреснаго и праздничнаго народнаго чтенія. Въ виду этого программа изданія его носить характеръ общедоступности, вакъ въ выборъ статей для чтенія, такъ и въ формъ ихъ изложенія. "Коричій" имъсть главною своею цьлію, вакь показываеть в самое названіе, путеводить православнаго христіанина, т. е. указывать ему тоть истинно добрый путь во спасеню, который Церковію Православною предначертанъ для всехъ чадъ ел. "Кормчій" и въ 1899 г. будеть издаваться примъняясь въ событіямъ недъли, и таквиъ образомъ можеть служить удобнымъ подспорьемъ для виъбогослужебныхъ собесъдованій съ народомъ на весь годъ, въ особенности духовенству, а для мірянь и христіанскихь семей благовременниць и полезниць чтеніемь вы воскресные и праздвичные дни. Ж.М журнала будуть украшаться расунками религіозно правственнаго содержания съ соответствующими пояснениями въ текств. Въ журналь "Кормчій" по прежнему будеть принимать участіє своими антератури, трудами

### извъстный Кронштадтскій пастырь отепъ Іоаннъ.

Въ 1899 г. Редакція "Кормчій" дастъ своимъ подписчикамъ: 52 МЖ религіознонравственнаго чтенія и обзора событій текущей жизни. 52 №М излострированнаго безплатнаго приложения "Воскресныя поучения по житиями святыхи и еще 12 жм иллистрированных листковт на двунадесятые праздники. Въ ряду другихъ статей въ 1899 г. въ "Кормчемъ" будетъ печататься "Жизнь современныхъ подвижниковъ благочестия", "Толкование на Апокалипсисъ", "Китихизическия поученія на заповеди о блаженствахь и на 10 заповедей Закона Вожія", статьи "Константинопольская древняя христіанская святыня" и возобновятся прерванныя на времи статьи "Древния свитыни Москвы и ея обрестностей". Въ редавціи имъются полине экземи. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96 и 97 гг. Цвна 1893 г. (сброш.) 2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р., 1896 г. (сброш.) 3 р., 1897 г. (сбром.) 3 р. Листви продаются и отдъльно отъ журнала по 60 к. за 100 безъ перес. и по 80 кои, за 100 съ перес. Есть сброшюрованные листки по 40 коп. съ пересилкой. Въ январъ выйдуть изъ печати 12 мелкихъ бротюръ съ религіозно-правственными разсказами, Боткиной, цъна за броштору 1 кон. за 100 брош. 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннымъ платежомъ изданія "Коричаго" не виснаются. Редакція, дізаеть свидку 40% сь объявленной ціни для тіхъ, которые выписывають журналь сразу за все выбющеся въ продаже годы; при выпискъ же не менъе 10 экземпл. журнала за 1899 г., цъна за каждый экземпляръ 8 р. 50 к. вивсто 4 р.

Протоіерей С. П. Ляпидевскій Редакторы—издатели: Свищенники ( І. Н. Бухаревъ. ( В. П. Гурьевъ.

#### ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ЖУРНАЛЪ

## РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ

изданіе П. П. Сойкина XV годъ изданія подъредакцією А. И. Поповицкаго и при участіи ОТЦА ІОАННА КРОНШТАДТСКАГО.

5 руб. безъ доставки, 6 руб. съ достав. и перес.

52 напострированных в 🗚 каждый объемовъ въ 16 стран. больш. формат. съ рисунками изъ исторіи русскаго народа и русской православной церкви. 12 ежемъсичныхъ кангъ каждая объемонъ 180-240 страницъ заключающихъ въ себъ: историческія повъсти и разсказы, опис. святынь, размывляенія на религіозно-правственныя темы и т. п., и кром'в того, безплатно, исполненную красками на металаћ, нопію съ чудотворной Курской иконы Пресвятой Богородицы. "Русскій Паломиникъ" одобренъ всъма въдомствами, въ вотормя быль представленъ. 1897 г. Особымъ Отд. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобренъ для библютевъ среднихъ и низмихъ учебныхъ заведеній, для безплитныхъ народныхъ читиленъ и для публичныхъ народныхъ чтеній. Подробное объявленіе и пробини № высылаются за 7 копъечную марку. Въ 12 книжкахъ "Руссиаго Паломиниа" будетъ зано: 1) Размышиленія о живни Іисуса Христа. Соч. Ооны Кенпійскаго. 2) Onoaченим. Историческая повысть изъ исторіи гоненія на правословных на Польшь, въ 2-хъ частяхъ. С. Л. Астафьева. 3) Святыни вемли руссной. Е. Посемнина. 4) Царырадскіе иножи, ч. І. Исторія Константинопольскаго монашества до IX въка. Сочин. аббата Марена. 5) Паръградские иножи, ч. II. Его-же. 6) Сестры Фабіолы. Повесть изъ исторів гоненія на христіань К. П. Семенова. 7) Среди раснольн. и сентантовь поволжых. С. Алексанрова. 8) Библія и наука. Историческія разъясненія къ Веткому Завіту. Сочин. Раулинсона. 9) *Комеца Іуды*. Историческая пов'ясть первыхъ времень христіанства въ Римъ. С. Кончиловича. 10) Наши заграничныя жиссіч. С. Архангелова. 11) Принцевы острова. А. П. Березова. 12) Соловецини бунть. Историческая появсть въ 2-хъ частахъ С. Л. Астафьева.

Подписная цтьма: на годъ безъ доставки въ Спб. 5 руб., въ Москвъ (у Н. Печковской) 5 руб. 50 коп., съ доставкой въ Спб. и Москвъ и нересыкою по всей Россіи ШЕСТЬ руб. За границу 8 руб. Допускается разсрочка: при

подпискъ 2 руб., къ 1 Апръля 2 р. и къ 1 Іюдя остальные.

Главная нонтора: С.-Петербургь, Стремянная ул., № 12, собственный домь.

# Ученыя записки Императорскаго Казанскаго Университета на 1899 годъ.

Въ Ученихъ Запискахъ помещаются: І. Въ отделе наукъ: учения изследования профессоровъ и преподавателей; сообщения и наблюдения; публичныя лектии и рвчи; отчеты по ученымъ командировкамъ и извлечения язъ нихъ; научныя работы студентовъ, а также рекомендованные факультетами труды посторонивъз двиъ. Въ отдълъ вритиви и библіографіи: профессорскім рецензіи на нагистерскія и докторскія диссертаціи, представляемыя въ Казанскій университеть, и на студентскія работы, представляемыя на сонсканіе наградь; критическія статьи о вновь появляющихся въ Россіи и заграницей книгахъ и сочиненіяхъ по встях отрасламъ знанія; библіографическіе отзыви и зам'ятки. III. Университетская льтопись: извлеченія изъ протоколовь заседаній Совета, отчеты о диспугаль, статьи, посвященныя обозранію воллевцій и состоянію учебно-вспомогательных учрежденій при университеть, біографическіе очерки и некрологи профессоровы к другихъ лицъ, стоявшихъ близко въ Казанскому университоту, обозрвија преводаванія, распреділенія лекцій, актовый отчеть и проч. IV. Приложенія: университетскіе вурсы профессоровь и преподавателей; памятники историческіе в литературные съ научными комментаріями и памятники, имѣющіе научное значевіс в еще не обнародованные. Ученыя Записки выходять ежемысячно книжками въ размъръ не менъе 13 листовъ, не считая извлеченій изъ протоколовъ и особихъ приложеній. Подписная ціна въ годъ со всіми приложеніями 6 руб., съ пересылкою 7 р. Отдельныя книжки можно получать изъ редакціи по 1 руб. Полписка принимается въ Правленіи университета. Редакторъ О. Мыщению.

# 20%

# ЛИСТОКЪ

RIJ.

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Мая 🤲 № 9. 🟀 1899 года.

Содержаніе. Отчетъ Епархіальнаго наблюдателя о состоянів церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархів по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годъ.—Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.—Отъ Игуменіи Хорошевскаго Монастыря.—Епархіальныя извъщенія.—
Извъстія и замътки.—Объявленія.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянім церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189°/в учеб. годъ.

I.

Пофідни Епархіальнаго Наблюдателя для осмотра церковных школь и ревизін Уфідныхь Отділеній и распоряженія Епархіальнаго Училищнаго Совіта по отчетамь о сихь пофіднахь. Какін изъ предположеній епархіальнаго наблюдателя къ улучшенію церковно-школьнаго діла въ епархіи не были приняты или одобрены Епархіальнымъ Училищнымъ Совітомъ и по какимъ основавіямъ.

Въ отчетномъ учебномъ году епархіальнымъ наблюдателемъ были осматриваемы школы Богодуховскаго, Валковскаго, Зміевскаго, Изюмскаго, Купянскаго, Старобъльскаго в Харьковскаго увздовъ, в были обревизованы увздныя отдъленія: Ахтырское, Богодуховское, Волчанское, Зміевское, Изюмское, Купянское, Лебединское, Старобъльское, Сумское и Харьковское.

1. Первая ревизія церковныхъ школъ Харьковскаго и Изюмскаго увздовъ была предпринята епархіальнымъ наблюдателемъ совмістно съ Его Превосходительствомъ наблюдателемъ церковныхъ школъ Въдомства Православнаго Исповъданія д. с. с. В. И. Шемякинымъ. По поводу означенной побздки епархіальнымъ наблюдателемъ былъ сдъланъ докладъ Его Высокопреосвященству Архіепископу Харьковскому Амвросію о поощренія за трулы по народному образованію Изюмскаго утвернато наблюдателя свящ. Петра Свубачевскаго и завъдующаго Славянскою второклассною школою свящ. Николая Доброславскаго. Его Высокопреосвященству на досвящ. Николая Доброславскаго. Его Высокопреосвященству на до-

кладѣ семъ благоугодно было положить резолюцію о внесеніи сихъ лицъ въ наградной списокъ для представленія въ Св. Синодъ, вслѣдствіе чего вышеупоминутыя лица были удостоены соотвѣтствующихъ наградъ.

- 2. По поводу той же ревизіи въ епархіальный училищный Совѣть быль сдѣлань докладъ о преобразованія церковно-приходской школы с. Богородичнаго Изюмскаго уѣзда, въ виду незначительнаго количества дѣтей школьнаго возраста въ означенномъ селѣ и обширности помѣщенія земской школы, вполнѣ удовлетворяющей нуждамъ населенія,—въ воскресную школу для взрослыхъ. Докладъ сей Совѣтомъ утвержденъ, причемъ Богородичанская воскресная школа въ отчетномъ году находилась въ удовлетворительномъ состояніи.
- 3. Вийсти съ тимъ было доложено, что а) при посищении церковно-приходской школы при Мфщанской богадфльнф въ г. Харьковъ Г. Наблюдателемъ церковныхъ школъ въ Имперіи на урокъ церковнаго панія къ руководству учителей было выражено: церковное пъніе должно быть обще-школьнымъ и тогда только будетъ имъть поистинъ воспитательный характеръ, когда всв учащіеся, а не лучшіе голоса, будуть принимать участіе въ пінін; церковный хорь по возможности такъ же долженъ состоять изъ всебхъ дътей школы. б) При ревизіи Всесвитской церковно-приходской школы въ г. Харьковъ на урокъ рукодълія для дъвочевъ тымъ же Наблюдателемъ была выражена мысль, что рукодъліе въ шкодахъ для дъвочекъ должно составлять необходимое восполнение учебной программы. г) Въ Свято-Духовской церковно-приходской школь въ г. Харьковъ по вопросу о постановкъ преподаванія Закона Божія Василій Ивановичъ Шемякинъ высказаль, что преподаваніе Закона Божія не должно быть формальнымъ выполненіемъ учебной программы, а должно быть связано со всею жизнію школы, чтобы законоучитель и священно-служитель въ преподаванін дітямь Закона Божія объединялся въ одно лицо пастырявоспитатели, чтобы всв текущія событія церковной жизни, независимо отъ программы и сверхъ этой программы, были сообщаемы дітямь накануні нхъ празднованія и чтобы накануні всіхь праздничныхъ и воскресныхъ дней дъти были ознакомляемы съ содержаніемъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній. Одновременно съ этимъ, слушан чтеніе по русскому и церковно-славянскому языку в отвъты учениковъ по счисленію, и разсматривая пись-

менныя работы учащихся, г. Шемякинъ дѣлалъ соотвѣтствующія увазанія и разъясненія. Тѣ же увазанія были сдѣланы имъ и при посѣщеніи цервовныхъ шволь Изюмскаго уѣзда.

Епархіальный Училищный Совіть сділанныя г. наблюдателемъ церковныхъ школь въ Имперіи указанія приняль къ свіздінію.

- 4. При посъщени Славянской второвлассной церковно-приходской школы Изюмскаго утада Василій Ивановичь Шемякинь въ присутствій членовъ педагогическаго персонала выясниль цтли и задачи второклассной школы, постановку преподаванія предметовъ курса второклассныхъ школь, организацію общежитія и мтры воспитанія учащихся. Особое же значеніе онъ придаваль совтання собраніямъ членовъ школьной корпораціи для совмъстнаго обсужденія вопросовъ, касающихся благоустройства второклассной школы въ учебно-воспитательномъ и матеріальномъ отношеніяхъ.
- 5. Всл'ядствіе этого, по мысли и указанію Василія Ивановича Шемякина в по обсужденію означеннаго вопроса на съ'єзд'я наблюдателей епархіальнымъ наблюдателемъ былъ представленъ въ епархіальный училищный Сов'ять нижесл'ядующій проэктъ учрежденія при второклассныхъ школахъ Харьковской епархів школьныхъ сов'ятовъ съ правилами для д'ятельности второклассныхъ школъ.
- А. Школьный совыть а) Для совытьстваго обсуждения вопросовъ, касающихся благоустройства второклассной школы въ учебно-воспитательномъ и матеріальномъ отношеніяхъ, при второклассной школъ учреждается школьный совътъ. б) Въ составъ школьнаго совъта входятъ въ качествъ предсъдателя—о. завъдующій второклассной школы и въ качествъ членовъ онаго: старшій и младшій учители второклассной школы, учитель образцовой школы при второклассной и попечитель школы.
- Б. Общія правила для двятельности второклассных школь.

  а) При второклассной школ'в устранвается общежитіе, какъ необходимое условіе ен существованія. б) Второклассная школа служить не только нуждамъ того села, гді она устроена, но потребностямъ всего уізда, къ которому она принадлежить; въ ней по возможности должно быть по одному ученику изъкаждаго села. в) Во второклассную школу принимаются мальчики, если школа мужская, и дівочки, если школа женская, въ возрасть 13—14 літь, окончившіе вурсь одно-

классной школы съ свидетельствомъ на льготу IV разряда по отбыванію воинской повинности вли съ похвальными листами. Могуть быть приняты и дома подготовленныя дети по особому испытанію. Если желающихъ поступить въ школу окажется болье, чвиъ имвется свободныхъ вакансій, то всвиъ производится тщачельный экзямень и изъ имъющихъ равныя познанія по предчетамъ курса одноклассной школы дается преимущество ученикамъ болъе успъвшимъ въ церковномъ чтенів и пінів; г) учениви вз овончившихъ успашно двухклассную школу того или другого въдомства, могуть быть праняты, послё повёрочнаго испытанія, в второе отдівленіе второклассной школы. д) При второклассной школь обязательно должны быть устроены примърная школьная быбліотека и праздничным народным чтенія; е) необходимымъ дополесніемъ курся второклассной школы является устройство разнаго рода мастерсвихъ, а также сядоводства, огородничества, пчеловодства, шелководства, и, гат будетъ возможно, полеводства; ж) изъ настерских самыя необходимыя для развитія сельскаго хозяйства и народнаго благосостоянія -- столярная, кузнечно-слегарная и сапожно-шорная. з) Второклассная школа даеть своимъ питомцамъ приличное помъщеніе, обученіе по установленнымъ программамъ в всв необходемыя учебныя руководства и пособія. Что-же васается до ихъ содержанія, т. е., пищи и одежды, то его принимають на себя сами родители.

В. Права и обязанности о. завъдующаго. Завъдующему принадлежить право руководства и общаго надзора по всемъ отраслямь школьнаго дела: а) сношеніе по деламъ школы съ уезднымь в епархіальнымъ наблюдателями, убяднымъ отдёленіемъ и епархіальнымъ училищнымъ Совътомъ; б) завъдываніе матеріальною частір школы, получение в расходование суммъ, поступающихъ на содержаніе школы в отчетность по этой стать въ установленномъ порядкв; в) наблюдение за аккуратнымъ псполнениемъ обязанностей служащими при школѣ; г) руководство и направленіе преподаванія предметовъ сообразно цізнямъ и задачів второклассныхъ цервовно-приходскихъ школъ и наблюдение за надлежащимъ выполненіемъ учебной программы; д) общій надзоръ за направленіемъ развитія в воспитанія учениковь; е) составленіе годичных отчетовь о состоянія школы за учебный годъ; ж) завідующій созываєть школьный совъть для совмъстнаго обсужденія и ръшенія вопросовъ касающихся благоустроенія школы.

- Г. Права и обязанности старшаго учителя второклассной инолы: а) за отсутствиемь завъдующаго по школь его мъсто заниваеть старшій учитель. Къ прямымь обязанностямь старшаго учителя относится: б) наблюденіе за выполненіемь распредъленія времени учебнаго дня—молитвой утренней в вечерней, дневными и вечерними занятіями и проч.; в) общій надзорь за школою: наблюденіе за чистотою школьныхь поміщеній, за цілостію школьнаго имущества, завіздываніе хозяйственною частію училища и распоряженіе прислугой; г) старшій же учитель завіздуєть: пріемомь, храненіемь и выдачей събстныхь припасовь, кладовой, столовой в кухней.
- Д. Права и обязанности младшаго учителя второкласной тколы. На обязанности младшаго учителя второкласной школы лежить: а) завъдываніе библіотекой: веденіе библіотечной кинги, наблюденіе за чистотою и цълостію книгь, выдача книгь ученикамь для внъкласснаго чтенія, завъдываніе учебными нособіями (географическими картами, картинами, физическими приборами и проч.), письменными принадлежностями в вообще всъмъ, что относится къ учебной части; б) завъдываніе ремесленными классами, а вменно: наблюденіе за аккуратнымъ посъщеніемъ уроковъ учителями—ремесленныхъ классовъ, наблюденіе за аккуратнымъ посъщеніемъ учениками ремесленныхъ классовъ п ихъ поведеніемъ, контроль записей пройденныхъ работь и забота о цълости инструментовъ и приборовъ.
- Е. Общія обязанности учителей второклассных школт. а) Въ воскресные и праздвичные дни, а также въ дни Великаго поста, всё учители сопровождають учениковъ въ церковь, присутствують во время Богослуженій и слёдять за поведеніемъ ихъ. б) Въ учебные дни учители второклассныхъ школъ устанавливають по школѣ между собою дежурство по очереди. в) дежурный учитель обязательно присутствуеть на молитвё утреней и вечерней, слёдить за поведеніемъ учениковъ на вечернихъ занятіяхъ и во время прогулокъ, контролируетъ спальныя комнаты. г) Школа ни въкакомъ случав не можеть быть оставлена безъ присутствія кого лябо изъ учителей.
- Ж. Права и обязанности учителя одноклассной церковноприходской школы при второклассной. а) Одноклассная образцовая церковно-приходская школа при второклассной не представ-

ляеть собою обособленной школы, а является неразрывною частір второклассной школы, органически связанной съ ней. в учитель ея является полноправнымъ членомъ училищной корпораціи второклассной школы, присутствуєть на экзаменать ея учениковъ съ правомъ голося в принамаеть участіе въ совъщащаніяхъ по діламъ школы. б) При практическихъ занятіяхъ ученивовъ второблассной школы съ ученвками одвоклассной, онъ руководить ими, деляеть оценку работь и познаній каждаго изь нихъ и счои замътки вносить въ особый журналъ, в) Журналъ съ оцвивою работъ, способностей, трудолюбія и другими отмітками учитель ежемъсячно вносить на разсмотръніе школьнаго совъта. г) Программа практическихъ занятій учениковъ второклассной школы, методъ и форма журнала вырабатываются при участін учителя образцовой школы школьнымъ совътомъ. д) При занятіяхъ съ учениками образцовой школы, въ прохожденія программы, въ надзоръ за ученивами, завъдываніи библіотекой и во всвиъ другихъ случаяхъ, касающихся благоустроенія одновлассной церковно-приходской школы, учитель поступаеть въ пределахъ инструкція для учителей одновляссныхъ церковно-приходскихъ школь е) Учитель одновлассной шволы не держить очереди дежурства съ другими учителями по присмотру за второвлассной школой.

Этотъ проэктъ швольнаго совъта при второвлассной школъ, по надлежащемъ разсмотръніи въ епархіальномъ Уч. Совъть, представленъ въ Уч. Совъть при Св. Синодъ на утвержденіе.

Вследь за симъ по поводу поездки по церковнымъ школамъ епархій епархіяльнымъ наблюдателемъ были сделаны нижеследующіе наиболе важные доклады въ епархіальный Училищный Советъ.

6. Докладъ епархіальнаго наблюдателя о томъ, что въ составъ учащихся второклассныхъ школъ поступаютъ лица малонодготовленныя, съ полузабытыми знаніями курса одноклассной школы, в въ большинствъ изъ того центральнаго пункта, въ которомъ существуетъ самая школа. Это обстоятельство неблагопріятно отражается на успъхахъ обученія, а съ другой стороны стоитъ въ прямомъ противоръчін съ задачею второклассной школы, которая должна удовлетворить нуждамъ всего уъзда. Вмъстъ съ тъмъ въ видахъ упорядоченія школьнаго дъла епархіальнымъ наблюдателемъ были предложены соотвътствующія мъры. Раздъляя предположенія епархіальнаго наблюдателя, епархіальный училищный Совътъ опредълиль: а) вмънить экзаменаціоннымъ

комииссіямь въ обязанность, чтобы онв, представляя въ увздныя отдъленія свідінія о послідствіях вспытаній, вмість съ свиъ указывали и способныхъ вандидатовъ на поступление во второвлассныя шволы; а на увздныя отделенія возложить обязанность доставлять сведения о таковых учениках епархіальному училищному Сов'ту; в) предложить оо. зав'ндующихъ шволами располагать способныхъ ученивовъ къ поступлению во второклассныя школы и твиъ изъ нихъ, которые не достигли тринадцатилътниго возраста въ годъ окончанія курся въ одновлассныхъ школахъ, не отказывать въ посъщенія этихъ школь въ качестві практикантовъ; в) такъ какъ содержание учащихся въ общежитияхъ второклассныхъ школъ родители должны принимать на свой счеть, то на будущее время требовать оть оо. завъдующихъ одноклассными школами, чтобы они при рекомендаціи достойныхъ кандидатовъ на поступленіе во второклассныя школы сообщали в о томъ, въ состоянів ли ихъ родители доставлять необходимое солержаніе въ годъ натурою или деньгами и г) къ обизанностямъ оо, завъдующихъ отнести расположение сельскихъ обществъ къ учрежденію ствиендій на содержаніе учащихся во второвлассныхъ школахъ.

- 7. По докладу того же наблюдателя объ осмотрѣ новыхъ пунктовъ для открытія второклассныхъ школъ: а) въ сл. Бѣлолуцкѣ Старобѣльскаго уѣзда, б) въ сл. Бѣловодскѣ того же уѣзда в в) въ Сватовой Лучкѣ Купянскаго уѣзда, епархіальный училищный Совѣтъ опредѣлилъ, принявъ оный къ свѣдѣнію, вмѣстѣ съ тѣмъ предложвть уѣзднымъ отдѣленіямъ озаботиться доставленіемъ плана в смѣты на устройство зданій второклассныхъ школъ въ означенныхъ пунктахъ.
- 8. Въ исполнение предложения епархіальнаго училищнаго Совьта озаботиться изготовленіемъ плана и сміты для устройства второклассной школы въ с. Колонтаевіз Богодуховскаго убізда, епархіальнымъ наблюдателемъ былъ представленъ общій типъ постройки примінительно ко всімъ требованіямъ, предъявляемымъ ко второклассной школіз въ учебно-воспитательномъ и гигіеническомъ отношеніяхъ; одновременно съ этимъ была представлена и сміта на устройство зданія второклассной школы въ с. Котельвіз Ахтырскаго убізда. Планъ и сміта, составленные епархіальнымъ архитевторамъ, епархіальнымъ училищнымъ Совітомъ признавы удовлетворяющими всімъ требованіямъ второкласной школы в

препровождены въ училищный Совътъ при Св. Свиодъ для окончательного разръшения вопроса объ открытия въ означенномъ пунктъ второклассной школы.

- 9. Довладная записка епархіальнаго наблюдателя по вопрост о реорганизаціи учебной части въ Ново-Водолажской, Валковскаго убада, и Андреевской, Зміевскаго убада, двухклассныхъ церковноприходскихъ школахъ на следующихъ основаніяхъ: а) должительность учебнаго курса должна быть не болье двухь лътъ-по два года въ первомъ и по 2 во второмъ классаха; б) пріемъ учащихся въ школахъ производить чрезъ годъ полностым въ соотвътствіе класснымъ помъщеніямъ; в) учительство въ первыхъ классахъ возложить на штатныхъ діаконовъ я во классахъ-на наемных влицъ съ полнымъ семинарскимъ образованіемъ, или же получившихъ надлежащую педагогическую подготовку, а завъдываніе школами и преподаваніе Закона Божін огнести въ обязанностямъ мъстныхъ приходскихъ священни ковъ. Основаніемъ для разділенія сихъ школъ только на дві группы по классамъ служать нижесльдующія соображенія: аа) при одной групив учащихся на каждаго учителя успран могуть быть гораздо больше, а трудъ учителя - меньше; бб) при раздъленіи учащихся на 4 или 5 групиъ необходимо открывать вакансію третьяго учителя, на содержание котораго на въ увздныхъ отделенияхъ, но въ Совътъ средствъ не имъется; вв) при распредъленіи учениковъ на двъ группы, вмъсто четырехъ, нарушеній утвержденныхъ Св. Синодомъ программъ и правилъ о двуклассныхъ школахъ не будеть.-- Признавая предположенія епархіальнаго няблюдателя относительно распредъленія учащихся въ двуклассныхъ приходскихъ школахъ Ново-Водолажской и Андреевской на двъ группы вполит цтлесообразнымъ, Совтть опредъляль испросить у Его Высокопреосвященства разръшения о приведения сихъ предположеній въ дъйствіе. Въ настоящее время объ школы, примънвтельно къ вышеизложеннымъ основаніямъ, реорганизуются.
- 10. Вмёстё съ тёмъ въ Совёть было представлено росписаніе уроковъ въ Ново-Водолажской и Андреевской двухилассныхъ церковно-приходскихъ школахъ, составленное примёнительно въ реарганизаціи учебнаго строя въ сихъ школахъ и росписаніе уроковъ въ Александро-Невской двуклассной церковно-приходской школё въ г. Харьковъ, составленное примёнительно въ попредметной системъ обученія, введенной по предложенію епархіаль-

наго наблюдателя, съ дополнительнымъ курсомъ черченія. Проэкты росписаній епархіальнымъ училищнымъ Совітомъ утверждены и для руководства разосланы по школамъ.

- 11. Докладъ епархіальнаго наблюдатели о состояніи библіотекъ при церковныхъ школахъ Харьковской епархів, о неотложной пеобходимости пополнить существующія при шволахъ библіотеки изланіями Училищнаго Совета при Св. Синоде и объ открытів новыхъ библіотекъ. Соглашансь съ мићніемъ докладчика Совъть опредълилъ: а) считать существующими формально и состоящими на отчетности библіотеки при 117 церковныхъ школахъ; б) признать весьма полезнымъ вновь учредить библіотеки при 43 церковныхъ шволахъ; в) признать подлежащими пополнению изданиями училищнаго Совъта при Св. Синодъ 100 библіотекъ при церковныхъ школахъ бъднъйшихъ селъ; г) поручить епархіальному наблюдателю при посредствъ уъздныхъ наблюдателей вмънить въ обязанность оо. завъдующимъ школами: аа) завести каталоги книгъ пікольныхъ библіотекъ и бб) принять на себя личную заботу по восполненію школьных библіотекъ потребными кингами; д) Такъ какъ для обезпеченія школьныхъ библіотекъ вь Советь средствъ не имфется, то испросить у Его Высокопреосвященства разрфшенія войти съ ходатайствомь въ Училищный Советь при Св. Синоль объ ассигнованія 10.000 руб. изъ спеціальныхъ казенныхъ суммъ Св. Свиода на означений предметь.
- 12. Докладъ его же о супругахъ священнослужителей, безмездно трудящихся на пользу школьнаго дёла, и о нёкоторыхъ наиболёе ревностныхъ оо. завёдующихъ, оо. законоучителяхъ и учителяхъ, о попечителяхъ школъ, выдающихся своими пожертвованіями на устройство школьныхъ зданій—съ ходатайствомъ о поощреніи и награжденіи оныхъ за ихъ труды на процвётаніе и развитіе школьнаго дёла,—епархіальнымъ училищнымъ Совётомъ были утверждены съ ходатайствомъ предъ Его Высокопреосвященствомъ объ ихъ награжденіи и поощреніи.
- 13. Докладная записка епархіальнаго наблюдателя о произведенныхъ въ присутствій его экзаменаціонныхъ испытаніяхъ въ церковныхъ школахъ Богодуховскаго, Валковскаго, Зміевскаго и Харьковскаго убздовъ и заявленіе о томъ, насколько зам'ятно влінніе второклассныхъ курсовъ на улучшеніе учебнаго діла въ школахъ, учителя коихъ были командированы для слушанія педагогическихъ курсовъ въ г. Харьковъ, Сов'ятомъ приняты късв'яд'янію.

- 14. Предложенія тогоже наблюдателя объ открытів церковных школь: а) въ сл. Аннию Лебединскаго уйзда, б) въ г. Золочеві Харьковскаго уйзда в в) въ Дементвевскихъ хуторахъ Харьковскаго уйзда, съ указаніемъ поміщеній, завідующихъ и учителей означенныхъ школъ,—Епархіальнымъ Училищнымъ Совітомъ утверждены в соотвітствующія распораженія по нимъ сділаны.
- 15. Заявленіе его же о томъ, не найдеть ли Совьть благовременнымъ, вслідствіе широваго развитія школьнаго строительства въ епархіи, пригласить особаго архитектора, который отъ именя Совьта відаль бы школьныя и церковно-школьныя постройки. Означенное предложеніе Совітомъ принято, причемъ съ своей стороны Совіть предположиль обратиться съ предложеніемъ къ одному изъ архитекторовъ, на какихъ условіяхъ онъ изъявить согласіе принять на себя труды по составленію плановъ и сміть на постройку зданій для церковныхъ школь епархіи и по содержанію ожидаемаго отзыва войти въ сужденіе, каковое и представить на Архипастырское благоусмотрівніе Его Высокопреосвищенства.
- 16. Доклады епархіальнаго наблюдателя о назначеній субсвдій веть имівющихся въ распоряженій Совіта казенныхъ средствъ на устройство зданій для нівоторыхъ церковно-приходскихъ школь и школь грамоты Харьковской епархій. Согласно симъ ходатайствамъ Совіть опреділиль изъ указаннаго источника назначнъ испрашиваемыя субсидій на сооруженіе зданій для церковныхъ школь: а) въ хуторів Веселомъ Ахтырскаго у., б) въ деревні Луговкі Богодуховскаго у., г) въ г. Чугуеві при Скорбященской церкви, д) въ с. Кривой Лукі Изюмскаго у., е) въ с. Волобуевкі того же уізда, ж) въ хуторі Верхне-Покровскомъ Купянскаго у., з) въ сл. Дементівевкі Харьковскаго у., и въ сл. Дементівевкі Харьковскаго у., и в) въ сл. Хрущовой Никитовкі Богодуховскаго у
- 17. Его же довладная записка съ подробнымъ разъяснения обстоятельствъ дѣла о томъ, что Зміевское Земское Собраніе постановило отказать въ пособін церковнымъ школамъ въ размѣрѣ 1400 руб., со внесеніемъ сего расхода въ смѣту на нужды народныхъ училищъ, находящихся въ вѣдѣніи земства,—Совѣтъ опредѣлилъ принять къ свѣдѣнію.
- 18. Докладъ его же о состояния церковныхъ школъ Старобъльскаго убла съ присоединениемъ ходатайства предъ Совътомъ о необходимости въ предстоящемъ году оказать школамъ Старобъльскаго убла, преимущественно предъ прочими ублами, денежную

субсидію на сооруженіе школьныхъ зданій—опредёлили принять въ свёдёнію.

- 19. Довладъ епархіальнаго наблюдателя о томъ, что въ ніжоторыхъ школахъ Старобъльскаго увзда оо. заведующие медлять открытіемъ учебныхъ запятій въ началь учебнаго года, а учители -діаконы школь ради исполненія приходскихь требь въ учебные часы отвлеваются отъ школьныхъ занятій съ дітьми. Совіть опредвлиять: а) подтвердить чрезъ увздныя отделенія оо. завъдующимъ школами, чтобы открытіе учебныхъ занятій во ввъренныхъ виъ школахъ было не позднъе 2 октября в закрытіе оныхъ не ранбе 1 мая, б) на убздныя отделенія в убздныхъ наблюдателей возложить обязанность иміть постоянный надзорь за тімь, чтобы учители-штатные діаконы и, повозможности, другіе члены церковнаго клира, состоящіе на учительской службь, безъ крайней надобности не были отвлекаемы въ учебные часы отъ исполненія своихъ обязанностей по школамъ, для участія въ отправленіи приходскихъ требъ, и в) чтобы въ случав освобожденія учительскихъ должностей въ учебное времи, за переходомъ на службу въ другія міста вли по иными обстоятельствами, приходскіе священники принимали на себя исполнение учительскихъ обязанностей, впредь до замъщенія свободныхъ вакансій правоспособными лицами.
- 20. Докладъ того же наблюдателя о необходимости учрежденія при увздныхъ отдівленіяхъ школьной коммиссій для рішенія не терпящихъ отлагательства діль. Въ виду того, что увздныя отдівленія очередныхъ засівданій не устраивають, открывая эти засівданія по назначенію оо. предсівдателей по мірів накопленія текущихъ бумагь и вслівдствіе этого медлять рішеніемъ неотложныхъ діль, Совіть опреділиль просить у Его Высокопреосвященства разрішенія на учрежденіе школьныхъ коммиссій при увздныхъ отдівленіяхъ Совіта для рішенія нетерпящихъ отлагательства діль и, въ случаї соизволенія на сіе Высокопреосвященнійшаго Владыки, предложить убзднымъ отдівленіямъ представить Совіту на утвержденіе личный составь коммиссій.
- 21. По докладу того же наблюдателя о послёдствіяхъ ревизій нёкоторыхъ уёздныхъ отдёленій, что въ нёкоторыхъ изъ нихъ дёлопроизводство находится не въ надлежащемъ порядкё и что канцелярскіе архивы не вездё сохраниются въ должномъ видё,—Совёть опредёлилъ поручить оному наблюдателю сдёлать надлежаще распоряженіе касательно правильнаго веденія дёлопро-

наводства убадныхъ отдъленій и касательно храненія поступающихъ въ оныя бумагь.

- 22. Довладъ его же о томъ, что приходо-расходныя вниги нѣкоторыхъ увздныхъ отдъленій и кассовыя операція съ мѣстными денежными средствами не представляють единообразія и порядка и что для урегулированія этой стороны дѣятельности отдъленій движеніе мѣстныхъ средствъ онаго и завѣдываніе ими необходимо оформить опредѣленными правилами. По сему докладу еперхіальный уч. Совѣтъ сдѣлаль постановленіе, чтобы предложенный епархіальнымъ наблюдателемъ проэкть о кассовыхъ операціяхъ въ уѣздных отдѣленіяхъ представить на Архипастырское благоусмотрѣніе и, по утвержденіи онаго, разослать въ уѣздныя отдѣленія къ руководству.
- 23. Вмъсть съ тъмъ относительно увздныхъ отдъленій къ свъдънію Совъта было докладываемо о нуждахъ ихъ, объ отношеніи членовъ отдъленій къ посъщенію собраній, о нъкоторыхъ наиболье удобныхъ для школьнаго дъла измъненіяхъ въ дълахъ отдъленій, о наличномъ составъ ихъ и другихъ частныхъ сторонахъ дъятельности отдъленій.

Вообще же справедликость требуеть сказать относительно увадныхъ отделеній, что ихъ деятельность съ важдымъ годомъ расширяется и становится болже и болже плодотворною. Опирансь въ своей двятельности на Высочайше утвержденныя правила объ Увадныхъ Отделеніяхъ отъ 26 февраля 1896 года в распориженія Совъта, они, какъ ближайшие органы церковно-школьнаго управленія, непосредственно ведающіе подведомственныя вит перковныя школы, всегда были отзывчивы на тв или другія нужды школь. Въ отчетномъ году особенное внимание увздныхъ отделений было обращено на сооружение новыхъ школьныхъ зданій, числомъ около 50. Распределение и выдача денежныхъ суммъ между школами и учителями бъднъйшихъ школъ также составляло предметь безпрерывныхъ заботъ отделеній въ теченів всего отчетнаго года. Изысканіе матеріальныхъ средствъ для содержанія церковно-приходскихъ шволь, прінсканіе, назначеніе и увольненіе учителей, снабженіе школъ учебными пособіями и внигами для вивкласснаго чтенія. составленіе экзаменаціонныхъ коммиссій, производство экзаменовъ и провърка экзаменаціонныхъ протоколовъ, ходатайство объ утвержденій членовъ отділеній, попечителей школь и объ увольненів вхъ, ходатайство предъ Советомъ о поощрения денежными и по.

чтенными наградами лицъ наиболѣе ревностно относящихся въ школьному дѣлу, постоянное письменное сношеніе по дѣламъ школъ съ отдѣльными лицами и учрежденіями, исполнительная дѣятельность по дѣламъ Совѣта, обсужденіе мѣръ къ поддержанію и развитію народнаго образованія въ духѣ Православной Церкви,—всѣ эти и многія другія стороны школьнаго дѣла составляли предметъ обсужденій и дѣятельности уѣздныхъ отдѣленій въ отчетномъ году. По всѣмъ означеннымъ вопросамъ уѣздныя отдѣленія въ своихъ засѣданіяхъ заслушивали прошенія, заявленія, предложенія и доклады уѣздныхъ наблюдателей, оо. завѣдующихъ, законоучителей или учителей, отлѣльныхъ лицъ и учрежденій и составляли журналы, кои были препровождаемы на утвержденіе въ епархіальный училищный Совѣтъ.

Но деятельность членовъ отделеній не ограничивается ихъ участіемъ въ заседаніяхъ и взложенными въ журналяхъ предметами ихъ занятій. Многіе члены отділенія и вий обычныхъ своихъ засъданій продолжали принимать дъятельное участіе въ школьномъ дълъ: они осматривали церковно-приходскія школы и школы грамоты, знакомились на мёстё съ ходомъ школьныхъ построекъ или же всполняли порученія отдівленія и Совіта, касающіяся церковно-школьнаго дёла. Вслёдствіе этого въ засёданіяхъ они являлись живыми свидетелями состоянія церковно-школьнаго дела и въ значительной мёрё способствовали уяснению действительнаго положенія церковныхъ школъ. Сверхъ того нікоторые изъ нихъ въ вачествъ завъдующихъ школами, жертвователей и благотворителей или же уполномоченныхъ лицъ съ ходатайствомъ предъ вемскими, сельскими и волостными обществами оказали большое матеріальное содействіе процебтанію церковныхъ школъ, о чемъ изложено будеть наже.

(Продолжение будетъ).

#### Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

Совъть Училища извъщаеть духовенство Харьковской епархіи, что пріемние экзамены для поступленія въ приготовительный, первый и въ остальные классы, а также и передержка экзаменовъ во всёхъ классахъ Училища назначены на 17 и 18 августа и. г.; при чемъ Совъть Училища предупреждаеть, что всё дъвицы, которыя не явятся въ означенные дни къ экзамену, или пережза-

меновив, не будуть впоследствии допущены вовсе, а въ перезвламеновив—безъ представления достаточно уважительныхъ причинъ неявки своевременно.

### Отъ Игуменіи Хорошевскаго монастыря.

Г-жа игуменія Хорошевскаго монастыря извѣщаеть, что отпускъ дѣтей, учащихся въ Дѣтскомъ Пріютѣ, на предстоящія каникулы, послѣдуеть 22 мая сего 1899 года.

## Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Преображенской церкви, слоб. Великаго Бурлука, Волчанскаго увзда, Петръ Дуканиевъ, награжденъ скуфьею.

- Священникъ с. Перекопа, Валковскаго убзда, Павелъ Феневъ, опредъленъ на священническое мъсто при Митрофаніевской церкви с. Валвенкина, Изюмскаго убзда.
- Священнять Вознесенской церкви, с. Нивифоровки, Изюмскаго ужада, Георгій Воробьеев, волею Божіею, умерь; а на его місто опреділень священникъ Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря Гаврівль Якубовичъ.
- Безивстный діаконъ Константинъ *Оедорово* опредвленъ на исалоищицкое ивсто при Покровской церкви, с. Ръдкодуба, Изюмскаго увзда.
- Заштатный діаконъ-псаломщикъ Иверско-Богородичной церкви, села Бъжевки, Лебединскаго увзда, Іустинъ  $\Gamma puroposuus$ , 31 марта н. г., волею Божією, умеръ.
- Псаломщикъ с. Радъковскихъ Песокъ, Купянскаго увяда, Иванъ Жуковъ, перемъщенъ на псаломщицкое мъсто къ Крестовоздвиженской церкви г. Изюма, на мъсто и. д. псаломщика Василія Иванчикаго, отръшеннаго отъ мъста,
- Псаломщикъ Соборной Успенской церкви, города Богодухова, Иванъ Соболевъ, перемъщенъ на псаломщицкое мъсто при церкви слободы Александровки, Старобъльскаго убзда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Покровской церкви сл. Нижней Сыроватки, Сумскаго убзда, отставной унтеръ-офицеръ Иванъ Лободокъ; Казанской церкви сл. Чупаховки, Лебединскаго убзда, крест. Александръ Матющенко; Пятницкой церкви с. Великаго Исторопа, Лебединскаго убзда, дворянить Георгій Кондратьевъ.

#### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаміе. Положеніе церковнаго и школьнаго строительства въ разонъ Сибирской жельзной дороги. — Дъятельность епархіальныхъ братствъ. — Устройство миссіонерскихъ кружковъ. — Единовърческія церкви. — Иконописныя школы.

Минувшій пятый отчетный годъ существованія фонда имени Императора Александра III, образованнаго по мысли ныні благополучно царствующаго Государя Императора Ниволая Александровича, начался при весьма благопріятных условіяхь, — въ январі и февралі місяцахъ 1898 года на церковно-строительное діло въ Сибири поступило нісколько крупныхъ сумиъ. Тімъ не меніе изъ 138 заложенныхъ храмовъ окончено постройкою только 59. Остается достроять 79 церквей и при многихъ изъ нихъ устроить поміщеніе для причта, безъ чего не можеть быть назначень въ церковь священникъ, и начато совершеніе богослуженія.

Какъ ни велика нужда въ Сибири въ умножении числа храмовъ, тъмъ не менъе въ настоящее время всъ усили должны быть направлены на довершение уже начатыхъ церквей, которыя, если будутъ стоять недостроенными, рискуютъ поддаться разрушительному дъйствию сибирскихъ бурь и непогодъ.

Многіе взъ помянутыхъ 79 храмовъ очень недалеки отъ окончанія и, въ случат поступленія новыхъ пожертвованій, могли бы быть освящены въ теченіе настоящаго же 1899 года. Изъ такихъ перквей прежде всего следуеть указать на три лучшіе по архитектурт храма, строящієся на средства фонда при станціяхъ: Петропавловскъ, Омскъ и Обь (въ поселкт Ново-Николаевскомъ).

Въ этихъ многолюдивишихъ пунктахъ Великаго Сибирскаго пути церкви пришлось строить значительно увеличенныхъ размѣровъ, вслъдствіе чего необходимо для ихъ окончанія доассигновать еще около 64.000 руб.

Кром'в упомянутыхъ трехъ храмовъ, окончить которые темъ более желательно, что одинъ изъ нихъ (въ поселке Ново-Никола-евскомъ) строится въ особливую память въ Бозе почившаго Царя-Миротворца, а другой—(при станціи Петропавловскъ) посвященъ Св. Маріи Магдалинъ, имя которой носитъ Е. И. В. Государыня Императрица Марія Феодоровна, особенно нуждаются въ средствахъ на достройку и другія, болье скромныя Сибирскія церкви.

По 1 января сего года на построение церквей въ Сибири собрано свыше 765.000 руб. Нынъ вся эта сумма израсходована полностью, и дальнейшій ходь дела всецело зависить оть поступленія новыхь пожертвованій. Чтобы была возможность продолжить в окончить постройку начатыхь на средства фонда имени Императора Александра III церквей, необходимо собрать сумму въ размёре 223.071 руб. Другихъ средствъ на церковное строительство въ переселенческихъ поселкахъ въ Сибири—нётъ. Переселенци—новоселы слишкомъ бёдны, чтобы созидать храмы на собственным средства. Самое большее, что могутъ дать они,—это свой личный трудъ, и такимъ трудомъ они всегда и везде помогаютъ. Изъ Государственнаго Казначейства въ текущемъ году на церковное строительство въ Сибири отпущена крайне незначительная сумма въ 25.000 руб., являющаяся однако, по состоянію фонда вспомогательныхъ предпріятій, связанныхъ съ постройкою Сибирской железной дороги, предёльною суммою возможнаго ассигнованія изъ означеннаго источника.

До сего времени дёло церковнаго строительства въ раіонѣ Сибирской желѣзной дороги пользовалось пслнымъ сочувствіемъ со стороны общества. Кто могь, жертвоваль деньгами, другіе присылали иконы, утварь, предметы церковнаго обихода; наконецъ, на мѣстѣ, въ Сибири, всякій, кто имѣлъ возможность, помогалъ своимъ личнымъ трудомъ. Благодари такому сочувственному отношенію со всѣхъ сторонъ, дѣло пока шло вполнѣ усиѣшно.

Съ своей стороны Подготовительная при Комитеть Сибирской жельзной дороги Коммиссія, на которую Высочайше возложено завъдываніе и распоряженіе суммами фонда вмени Императора Александра III, прилагаеть всё старанія къ тому, чтобы и на будущее время успёхъ церковно-строительнаго дела въ раіоне Сибирской железной дороги не ослабеваль. Помимо важности самаго деда, къ такому отношенію еще особенно обязываеть то вниманіе и живой интересъ, съ которыми относится къ духовному просвъщенію нашей окравны Государь Императоръ. Его Величество, пожаловавшій для Сибирскихъ церквей и серебро на утварь, и матерів для облаченій, и, кром'в того, по всеподданн'в йшему докладу бывшаго Военнаго Министра Генералъ-Адъютанта Ванновскаго, повельвшій отпустить изъ артиллерійскихъ складовъ 16,400 пуд. меди-латуни, изъ которой быль отлить 61 звонъ воловоловъ, и въ минувшемъ году Высочайше сонзволилъ пожертвовать для Свбирскихъ школъ 475 экземпляровъ описанія Путешествія Его Величества на востовъ въ 1890-91 г.г., изданнаго Княземъ Ухтомскимъ. Кромъ того, Августъйшее внимание Государя Императора къ нуждамъ церковнаго строительства въ районъ Сибирской жельзной дороги выражалось и въ Высочайщихъ отмъткахъ по означенному вопросу. Такъ, напримъръ, на всеподданнъйшемъ рапортъ о состояни Томской губерни за 1895 г., противъ упоминания о недостатвъ въ церквахъ и школахъ для переселенческихъ селеній Его Императорскому Вкличеству благоугодно было собственноручно начертать: "Вопросъ о постройкъ церквей въ Сибири, въ особенности въ новыхъ поселнахъ, очень близокъ моему сердцу".

Засямъ на всеподданивйшемъ докладв о поступившихъ въ январв и февралв 1897 г. крупныхъ пожертвованіяхъ въ фондъ вмени Императора Александра III и приступв къ сооруженію новыхъ 20 храмовъ Государю Императору благоугодно было собственноручно начертать: "Искренно радуюсь столь обильнымъ пожертвованіямъ на святое дъло сооруженія церивей и при нихъ школъ въ раіонъ Сибирской жельзной дороги. Надъюсь на скорое совершеніе предпринятыхъ построекъ".

Въ минувшемъ году на всеподданнъйшемъ отчетъ о состоянии Акмолинской области за 1896 г. противъ объяснения о томъ, что въ переселенческихъ поселкахъ Акмолинской области строится 41 церковь и 18 школъ, послъдовала Высочайшая Его Императорскаго Величества отмътка: "Желаю, чтобы при каждой церкви была школа. Обращаю на это внимание Статсъ-Секретаря Куломзина".

Къ сожалению, въ этомъ году недостатокъ средств не позволяль заложить ни одной новой школы: едва хватало средствъ на достройку начатыхъ, такъ какъ почти все поступившія пожертвованія приходилось пересылать на продолженіе постройки церквей.

Между твиъ это дело насколько важно, что нельзя въ нему относиться безучастно, нельзя забывать, что и церковь и школа въ Сибири — это два апостола веры и просвещения, которые признани въ то же время скрепить связь между этой окраиной и Европейской Россіей; съ проведеніемъ железной дороги — Сибирь пробуждается для новой культурной деятельной жизни, и темъ болев важно теперь, чтобы въ этой богатой стране, имеющей впереди такую великую и блестящую будущность, твердо стояло Православіе, и всюду господствовала русская речь. Безъ школы, безъ церкви этого достигнуть трудно. Внося съ собою светь истины и ученія, сибирскія церкви служать въ то же время часто памятниками различныхъ событій, знаменательныхъ для Царскаго нашего

Рода. Кром'в того, при выбор'в свитыхъ, которымъ посвищаются цервви въ раіон'в Сибирской жел'взной дороги (если только жертвователи сами не назначають, кому долженъ быть посвищенъ храмъ), всегда руководствуются правиломъ, преподаннымъ покойнымъ митрополитомъ Палладіемъ, чтобы церковь сооружалась или въ честь свитого, ими котораго носить одинъ изъ членовъ Императорской Фамиліи, или въ честь свитыхъ, изв'встныхъ каждому православному своею просв'ятительною д'антельностью среди язычниковъ, каковы, наприм'връ, Преп. Зосима и Савватій, Св. Стефанъ Пермскій, а также другихъ чисто-русскихъ святыхъ, каковы святители московскіе Филипоъ, Алексій, Петръ, Іона и др.

Всего выстроено и строится еще при станціяхъ желізной дороги 24 церкви, въ Тобольской губ.—28, въ Томской губ.—24, въ Авмолинской обл.—39, въ Забайвальской обл.—4, въ Енисейской губ.—5, въ Приморской обл.—13 и въ Амурской обл.—1.

Для сохраненія этихъ церквей отъ бѣдствій пожаровъ, по совѣту покойнаго Московскаго митрополита Сергія, сдѣлано распоряженіе о томъ, чтобы вокругь каждой церкви быль насажень рядь деревъ, которыя послужать для церкви живою зеленою изгородью и, украшая храмъ, оградять его отъ огня въ случав пожара по сосѣдству. Кромѣ того, въ виду невозможности страховать церкви на счеть фонда имени Имивратора Александра III. циркулярно предложено рекомендовать переселенцамъ—саминь страховать всѣ церковныя зданія на свой счеть. Переселенцы настолько дорожать своею церковью, что охотно принимають вездѣ это указаніе, и такимъ образомъ можно разсчитывать, что огонь не будеть оказывать своего губительнаго дѣйствія на сибирскія церкви.

Къ сожалънію, при этомъ приходится указать на одно несчастіе, которое уже постигло населеніе поселка Сперанскаго въ Тобольской губернів. Въ посель этомъ церковь была окончательно готова, и уже шли переговоры о застрахованіи ел, которое было рѣшено по приговору общества съ принитіемъ на его счетъ страховыхъ расходовъ. Но въ то время, какъ шло разрѣшеніе этого вопроса, вслъдствіе несчастной случайности, въ церкви произошель въ ночь на 28-е декабря 1898 года пожаръ, и, къ великому отчаннію переселенцевъ, церковь сгорѣла дотла, не будучи еще застрахованной. Населеніе поселка, съ такою радостью взиравшее на окончаніе давно желаннаго храма, теперь въ большомъ уны-

ніи, такъ какъ средствъ на возобновленіе церкви у нихъ нѣтъ, а въ фондѣ имени Императора Александра III, какъ уже сказано, всѣ деньги израсходованы, и въ наличности не осталось почти ничего.

Въ такихъ трудныхъ обстоятельствяхъ одна надежда на прежнихъ благотворителей фонда имени Императора Александра III и на всёхъ ревнителей и поборниковъ вёры, свёта, добра и истины. Да помогутъ они своими посильными жертвами святому дёлу, подъятому во славу Божію, на благо скудныхъ средствами и просвъщеніемъ меньшихъ братьевъ нашихъ, — переселенцевъ далекой Сибири.

Пожертвованія на діло церковнаго и школьнаго строительства въ Сибири принимаются въ Канцелярін Комитета Министровъ (С.-Петербургъ, Маріннскій дворецъ) и, согласно сділанному Мистромъ Финансовъ распоряженію, во всіхъ казначействахъ губернскихъ и уізныхъ—на депозить названной Канцелярін. Для сбора пожертвованій выставлены кружки во всіхъ конторахъ и отділеніяхъ Государственнаго Банка.

- Отрадное впечатленіе производить деятельность курскаго епархіальнаго братства преподобнаго Осодосія Печерскаго. 1897-98 годъ- былъ седьмымъ годомъ его деятельности. Братство сосредоточивается при Курской духовной семинарів подъ предсідательствомъ ревтора и проявляетъ свою деятельность въ двоякомъ направленія: церковно-просвітительномъ и благотворительномъ. Всъхъ пунктовъ въ ецархів, въ которыхъ велись отъ имени братства религіозно-правственныя чтенія, было 187, причемъ на отчетный годъ падаеть 19 новыхъ. Въ чтеніяхъ, которыя были ведены не только въ церквахъ, но и въ помъщеніяхъ церковно-приходскихъ школъ, на ряду съ священнослужителями участвовали и лица другихъ состояній-пителлигентнаго вруга. Охотное посъщевіе этихъ чтеній народомъ, глубокій интересъ и вниманіе, постоянно имъ проявляемое, изъявление простой, искренией благодарности, а неръдко и сожалънія, если чтеніе почему либо не могло состояться, --- являлись достаточнымъ нравственнымъ удовлетвореніемъ для членовъ-дъятелей братства, а лучшимъ показателемъ той пользы, которую приносили эти чтенія, даеть саман картина жизни въ этихъ мъсностяхъ, замътно перемънившаяся въ лучшему. Кром'в того, они развили въ народ'в любовь и желаніе къ самостоятельному домашнему чтенію книгь и спрось на последнія изъ

церковно-приходских школьных библіотект настолько увеличыся въ нёкоторых мёстахъ, что для удовлетворенія всёхъ просьбъ не хватало наличнаго запаса. Братсво имбеть центральный внижный складъ при семинарія для разсылки книгь по удешевленной цёнё и безплатно,—и двё библіотеки—при Семеновскомъ городскомъ училищё въ Курске и противораскольническую въ г. Рыльске. При братстве учреждено и епархіальное церковное древнехранилище для помёщенія книгь и другихъ предметовъ, имбыщихъ отношеніе къ церковно-исторической жизни и цённыхъ въ перковно-архелогическомъ отношеніи. Благотворительная дёлтельность братства выражается въ пособінхъ недостаточнымъ воснитаникамъ семинаріи и на содержаніе церковно-приходскихъ школъ.

«С.-Пет. Дух. Вёсти.»

— Епархіальный противораскольническій миссіонеръ Орловскої епархів, священникъ Л. И. Адамовъ предлагаеть въ «Орл. Еп. Въд.» проектъ: "о строъ и порядкъ существованія приходскихъ миссіонерскихъ вружковъ". Исходи изъ той точки зрвнія, что во менгихъ случанхъ раскольники уклонаются отъ участія въ собесідованіяхъ съ миссіоперами, а послідователи боліве вредныхъ секть часто избътають даже и частныхь бесьдь, онъ выясняеть затруднительность положенія пастыря, ревнующаго о своихъ пасомыхъ, такъ какъ онъ лишенъ возможности иметь непосредственное впечативніе о двятельности не только ивстныхъ главарев. но и путешествующихъ пропагандистовъ. Ему необходимо выбла людей, которые бы могли быть посредниками между нимъ и раскольниками или сектантами, и къ которымъ эти последние относились бы болве довърчиво и откровенно. Конечно, это должин быть люди вполив нравственной жизни, пронивнутые духомъ рекности о вразумленіи заблудшихъ, преданные и уважающіе своеп: пастыря, стоящіе въ умственномъ отношенів по возможности выше этой среды и въ особенности они должны превосходить ее познаніями въ христіанскомъ въроученія. Чтобы идти къ намъчение? цёли вёрнее и достигнуть большихъ результатовъ, эти ревнителя должны дъйствовать не въ одиночку, а совмъстно и единодушно. и съ этою целью приходскій свищенникъ долженъ организовать изъ нихъ кружки-братства ревнителей православія, которые. являя въ своей жизни примъръ истинно преданныхъ и благочестивыхъ чадъ церкви, представляли бы противовасъ раскольничьей средь, дыйствующей всегда противы православія силоченною сылою. Ихъ дѣятельность должна выражаться въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ заблуждающимися, въ возможномъ вліяніи на ихъ жизнь посредствомъ личныхъ бесѣдъ, распространеніи религіозноправственныхъ брошюръ, въ нравственной и матеріальной помощи нуждающимся. Своему приходскому пастырю они должны 
сообщать подробный отчетъ всѣхъ своихъ наблюденій и дѣятельности.—Сердечно задуманный, проектъ этотъ оставляеть пріятное 
впечатлѣніе. И нельзя не пожелать, чтобы эти мысли ревностнаго 
пастыря-миссіонера нашли себѣ благодатную почву и принесли 
плодъ обильный.

— Въ «Кур. Еп. Въд.» сообщается объ освящения единовърческой церкви въ с. Русскомъ Порвяномъ, Суджанскаго увада. Церковь передвлана изъ прежней раскольничьей молельни. Торжество собрало въ крамъ большое количество молящихся, такъ что за литургіей въ самомъ храмі едва могла поміститься третья часть народа. Было не мало в раскольниковъ, которые съ большимъ вниманіемъ слёдели за точнымъ выполненіемъ устава и за самымъ ходомъ церковной службы. Послъ освящения и совершения вокругъ храма престнаго хода, епархіальный миссіонеръ священникъ Іоаннъ Рибухинъ сказалъ ръчь о значении православныхъ храмовъ и объ отношения къ намъ върующихъ. Особенно трогательно изложено было въ рѣчи о. миссіонера превосходство православныхъ храмовъ надъ раскольничьими молельнями и назидание къ возсоединеннымъ съ церковію на правахъ единовфрія, бывшимъ нфкогда раскольникамъ. Когда окончилась литургія, онъ еще разъ привътствоваль собравшихся съ великою духовною радостію и приглашалъ слушателей явиться вечеромъ въ храмъ на публичную бесёду. Народа собралось свыше 500 человъкъ. О. Іоаннъ посвятиль свою бесъду вопросу о необходимости пребыванія важдаго истиню върующаго христіанина въ единой истинной вселенской Христовой церкви и пригласиль старообрядцевь вступить съ нимъ въ собеседование. Возраженій не последовало, и только въ конце, после новаго приглашенія, язъ толим выдёлялось нёсколько единовёрцевь, которые высказали о. миссіонеру свое недовольство тёмъ, что присутствовавшіе въ храм' православные не всі держали себи вполи внимательно и благоговъйно, но многіе изъ нихъ стояли небрежно и разсъянно. Это заявление придало бодрости и раскольникамъ, и они рѣшились вступить въ собесѣдованіе съ миссіонеромъ. Начетчики ихъ подощли къ столу и потребовали разъясненій по следующимъ вопросамъ: "православные и единовърцы одну ли церковь составляють, троеперстіе и двоеперстіе одинаково ли православны, в прочіе обряды и чины грекороссійской церкви святы ли и должиш ли ихъ почитать единовърцы, наравий съ внигами старопечатикми и книгами старообридческими? Конечно, всё эти вопросы был поставленны раскольниками съ цёлію смутить единов'йрцевъ. О. миссіонеру много предстояло труда ихъ усновоить и объяснить раскольникамъ, что православіе в единеверіе составляють единую церковъ На следующій день была новая беседа. Одинь изь возражателей Михаилъ Ивановичъ Чертковъ болве трехъ часовъ сряду въ спокойномъ духф представлялъ свои сомнънія объ обрядахъ и обычаяхъ православной церкви и о томъ, не падають ли на единовърцевъ клятвы собора 1667 года. Всв его сомивнія в вопросы были ръшены и эти ръшенія имъли слишкомъ убъдительный характеръ. чтобы не идти вследъ за ними. И вотъ Михаилъ Ивановичъ подошель въ амвону, положиль семиповлонный началь и затьмъ. поклонившись миссіонеру до земли, обратился къ нему съ такими словами: "батюшка, простите меня и благословите. Я на вашихъ бесъдахъ понялъ, что мы, старообрядцы, не правы и не имъемъ законнаго священства; убъдился и въ томъ, что россійская церковь есть истинная и священство въ ней законное. Болъе я не желаю оставаться старообрядцемъ и прошу присоединить меня сейчасъ же къ единоверію. Желаніе его было исполнено. Вместе съ нимъ присоединились въ единовърію еще два раскольника, одинъ изъ нихъ 90-летній старивъ. О. миссіонеръ распорядился зажечь паникадило и всъ свъчи предъ нконами и со всею торжественностью совершель надъ неме чинь присоединенія, который произвель глубокое впечатление на присутствующихь и успововль начинавшихъ колебаться единовърцевъ. Въ следующіе дип онъ прододжаль свои бестды здёсь и въ близъ лежащихъ селеніяхъ и вспду они производили на слушателей самое благотворное вліяніе. Православные видимо торжествовали на этихъ беседахъ, слушая основанную на словъ Божіемъ и на ученіи св. отецъ защиту православія и видя ясную неосновательность раскольничьих секть в толковъ. Что же касается раскольниковъ-ихъ тревоги достигле высшей степени, такъ что они послади телеграммы въ различные концы раскольничьяго міра съ приглашеніемъ опытимъъ начетчиковъ для собесъдованія съ о. Іоанномъ.

— Въ сообщеніяхъ и разсужденіяхъ періодической печати по

вопросу о снабжени первыей первовными принадлежностями чаще и чаше встричается ныни мысль о томъ, что надлежить обращать больше вниманія, въ частности, на снабженіе церквей такими иконами и вообще священными изображеніями, которыя были бы написаны должнымъ образомъ. Въ этомъ отношения нужно признать не лишеннымъ значенія возбужденіе вопроса о школахъ иконописи. По словамъ «Цер. Въсти.», въ последнее время вновь сделалъ это одинъ изъ священинковъ симбирской епархіи, о. П. А., который опять разъясниль въ містномъ епархівльномъ журналів необходимость организовать иконописное дело при помощи школъ иконописи и даже ръшился, въ видь опыта, въ малыхъ размърахъ, осуществить составленный имъ проэкть. "Мы-пишеть этотъ священникъ-ръшаемся ходатайствовать предъ епарх. начальствомъ о разрёшения перковно-приходскому попечительству въ селе, где я состою священиямомъ, открыть при церкви села школу иконописи съ пріемомъ въ нее на первыхъ порахъ ограниченнаго числа мальчиковъ (отъ 5 до 10), преимущественно изъ духовнаго сословія, для обученія правильному иконописанію и умітому копированію съ образчиковъ, указанныхъ епарх. начальствомъ, иконъ истоваго писанія. Организуется и содержится таковая школа на средства попечительства и частныя жертвы. Оказавшіеся изъ учениковъ способными, вполив усвоившими нужное знаніе и овладевшими правилами техники, приступають, подъ руководство мъ учителя и наблюдениемъ завъдующаго школою, къ изготовлению доброкачественныхъ иконъ для распространенія ихъ въ народів по недорогой цвив и на особыхъ условіяхъ, а именно: разсмотр виныя и одобренныя епарх. начальствомъ иконы должны быть отправляемы въ свичной епарх. заводъ, а черезъ оный въ убздные склады завода, откуда и могли бы получаться (вмёстё съ свёчами) церковными старостами для продажи въ приходскихъ церквахъ, по предварательномъ освящения мъстнымъ священнякомъ. Намъ что подобнаго рода школамъ предстоитъ широкая будущность".-Въ виду настоящаго состоянія иконописнаго діла продолжають вызывать во многихъ одобрвніе опыты введенія обученія живописи и иконописанію въ духовно-учебным заведенія. Стороники мивнім относительно пользы обученія живописи и иконописи въ духовныхъ школахъ им вють въ виду, что практическое знакомство съ живописью и иконописью дало бы будущимъ священникамъ, дьяконамъ и исаломщивамъ средство не только умъть оцвинвать съ художественной в технической стороны священных изображенія, пріобрітаемыя для церквей и для домовъ прихожань, но вногда (хотя бы въ нівкоторыхь отдільныхъ случаяхъ) и изготовлять такія изображенія. Эти вконы и теперь иногда пишутся священниками. Такъ, «Камчат. Еп. Від.» въ сообщенія объ освященія церкви-школы въ деревні Большой Сазанкі, амурской области, указали на то, что вконы въ этой церкви-работы священника. Однако вообще такіе случая рідки, какъ немногочисленны в приміры знакомства священниковь съ научными свіндівніями о православной яконографія. Въ виду вообще недостаточности такикъ свідіній неріздко можно ныніз слышать выраженіе желанія, чтобы на эту сторону діла обращалось больше вниманія въ духовныхъ семянаріяхъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

#### вышла въ свътъ новая книга

В. В. РОЗАНОВА:

## литературные очерки.

СБОРНИКЪ СТАТЕЙ.

Изданіе П. Перцова. С.П.Б. 1899 г. Цъна 1 рубль.

Библіотека "Научнаго Обозрѣнія".

## РИХАРДЪ АВЕНАРІУСЪ.

Философія, накъ мышленіе о мірѣ есобразно принципу наименьшей мѣры силъ.

PROLEGOMENA KЪ КРИТИКЪ ЧИСТАГО ОПЫТА.

Пер. И. Оедорова. Подъ редавціей д-ра филос. М. Филиппова. Цівна 50 коп. С.П.Б. Изданіе П. П. Сойкина.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и политическій журналь

# DOWN 3 H Pee

Выходить 3 раза въ мъсяцъ (1, 11, 21). 36 книгъ въ годъ. Рисунки и портреты.

Съ 1899 г. журналъ будетъ выходить при обновленномъ составъ редакціи и сотрудниковъ.

12 книжевъ, выходящихъ 1-го числа каждаго мъсяца, заключаютъ въ себъ интературный отдълъ журнала. Въ него входять: беллетристика, литерат. критика и искусство.

12 книжевъ, выходящихъ 11-го числа, заключаютъ въ себъ научини отдълъ журнала. Въ него входять статьи по естествознанию и по общественнимъ научамъ (соціологія, политическая экономія, право, исторія).

Особое вниманіе будеть обращено на ознакомленіе читат, съ новъйш. науч-

ными теченіями.

12 внижевъ, виходящихъ 21-го числа, содержатъ въ себв политическій отділъ журнала. Въ него входять: руководящія статьи по текущимъ вопросамъ русской и заграничной жизни, корреспонденціи изъ провинціи и изъ-за граници.

Особое внимание будеть обращено на разработку вопросовь, касающихся

крестьянскаго, городского и зеискаго самоуправленія.

Постоянныя корреспонденціи изъ l'ерманіи, Франціи, Англіи, С. Ам. Соед. Штатовъ, Австрін, Бельгіи и др.

Библіографія распредвляется по соотвітствующимь отділамь.

Къ каждой изъ 36 книжекъ прилагается обзоръ русской и иностранной жизни за 10 дней. Этинъ будетъ достигнуто соединение удобствъ ежемъсячнаго и еженедъльнаго издания.

Кроив того ежемвсячно будуть помвщаться новости литературы, искусства и

науки, а также мелочи русской и заграничной жизни.

Многія статьи (по искусству, исторія и т. д.) будуть ильострированы снимвами съ картинь и портретами. Поміщенісмь рисунковь и портретовь редавція однако отнюдь не думаєть придать журналу характерь иллюстрированнаго изданія.

Стремясь избъгать помъщенія больших литературных произведеній небольшими отрывками редакція ръшила напечатать переводь новаго большого романа Гемфри Уордь (автора Марчеллы, Сэра Дж. Тресседи, Давида Грива и др.) Хельбекь изъ Банинсдэля отдъльной книгой и разослать его въ первой четверти 1899 года всъмъ подписчикамъ, внесшимъ полную годовую плату въ видъ безплатиато приложенія. Контора редакціи готова исполнять порученія иногороднихъ подписчиковъ по покупкъ и высылкъ вмъ книгь.

Первыя три (январьскія) внижки печатаются и выйдуть въ декабрв. Желающимъ
ознакомиться съ журналомъ, онв высылаются за одинъ рубль. Выписавшіе ихъ,

продолжають подписку за 6 рублей.

Подписная цёна съ доставкой и пересылкой: на годъ—7 руб., на 1/2 года—4 руб. Допускается разорочка отъ 1 руб. въ мёсяцъ.

### Главная контора СПБ. Бассейная № 14.

Отдівленія конторы въ Москві: кн. маг. "Книжное Дівло" (Моховал, домъ Бенкендорфа); кн. скл. А. М. Муриновой (Трехпрудный пер., собств. домъ).

Редакторъ-Издатель Д. М. Остафьевъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

H A

## ОЛОНЕЦКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

на 1899 годъ-(второй годъ изданія).

"Олонецкія Епархіальныя Відомости" выходять въ 2-хъ частяхь: Оффиціальной и Неоффиціальной, 2 раза въ місяць 1-го и 15-го. Подписная ціна: На обіз части вмість, съ доставкою и пересылкой во всіз города Россійской Имперіи, на голь—5 рублей на полгода—3 рубля. Подписка принимается въ редакціи "Олонецкихь Епархіяльныхъ Відомостей", при Олонецкой духовной семинаріи.

# О подпискъ на общественно-педагогическую и литературную еженедъльную газету "ЖИЗНЬ И ШКОЛА" съ приложеніемъ "ШКОЛЬНОЕ ОБОЗРЪНІЕ" (г. XI).

"Жизнь и Школа" вибеть целью служить органомъ объединения русскихъ учителей и интересамъ лицъ, стоящихъ близко къ дълу образования въ Россия, в издается но сабдующей программь: 1) Правительственныя узаконенія и распораженія, касающінся образованія въ Россія. 2) Научно-популярныя статьи (съ чертежами и рисунками). 3) Мелкія повъсти и разсказы (бытовые и историческіе). путешествія, очерки и др подоб. произведенія. 4) Статьи по педагогикъ, двіактикъ, методивъ, училищевъдънію, школьной гигіенъ. Очерки по народному образованію въ Россіи и на Западв. 5) Русская печать о школьномъ двив. Мивніх н сужденія печати по педагогическимъ вопросамъ. 6) Библіотечное дівло въ Россін и за гранидей. Организація общественных и школьных библіотекъ и гр. образовательных учрежденій для народа. 7) Библіографія. Критика и рецензін педагогических сочинений какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ, разборъ учебвиковъ и пособій. Обозрівніе періодических изданій какъ общихъ, такъ и спеціальныхъ; научныхъ, педагогическихъ и т. п. 8) Корреспоиденція. Современню обозрѣніе воспитанія и обученія у насъ и за границей. 9) Полятическій извъстія и новости русской жизни. Обозрѣніе выдающихся событій въ Россіи и др. государствахъ. 10: Смесь. Наблюденія и заметки изъ школьнаго міра. Педагогеческія темы, 11) Справочный указатель. Справки и указанія по различнымъ прак-тическимъ вопросамъ учебнаго діла и школьнаго быта. 12) Что намъ иншуть. Письма и сообщенія въ редакцію. 13) Книжный листокъ. Свідінія о вновь вы медшихъ книгахъ и указатель статей, встръчающихся въ повременныхъ издан-яхъ и заслуживающихъ вниманія какъ учителей, такъ и вообще образованнато читателя. 14) Почтовий ящикъ. Отвъти редакція. 15) Объявленія. Послъднія печатаются на первой стр. по 50 к., на последней по 10 к. Подписчики (годовые) печатають безплатно. При газеть издается, въ видь приложения, особый сботникь, подъ заглавіемъ "Школьное Обозреніе", въ которомъ помъщаются статья. по объему, не удобныя для еженедвльнаго изданія, а также портреты Августіяшихъ Особъ и выдающихся дъятелей въ сферь государственной дъятельноста. благотворительности и народнаго образованія. Подписная цъна съ доставкой в пересылкой 5 руб., за полгода 3 руб., и за три місяца 2 руб., для начальных шволь и учителей 4 руб., за границу 6 руб., за годь. Оставинеся въ неболь-шомъ количествъ полные компекты газеты за 1893 и 1894 г. можно получать за два руб., 1895 и 1896 по три руб. за годъ. Библіотеки и безплатныя читальки пользуются особой уступкой. Подписчики, пріобратающіе за вса годы пользуются, сверхъ того, уступкой 50°/о. Вышедшіе Ж.У. "Школьнаго Обозрѣнія" в "Жизнь и Школа" тек. г. по требованію, высылаются наложеннымъ илатежонъ на счеть вонторы. Подписка принимается въ главной Конторы "Жизнь и Школа": С.-Петербургъ, Загородный пр., 34.

Редакторъ-Издатель М. Е. Виноградов.

## листокъ

ЛЛЯ

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе, Височайшія награды.—Опреділеніе Св. Сунода.—Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.—Отчеть эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархін за 1898 годь.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.— Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Высочайщимъ указомъ, даннымъ въ 6-й день мая на имя Капитула Россійскихъ Императорскихъ в Царскихъ Орденовъ, Всемилостивъйше сопричисленъ къ ордену Святыя Анны первой степени Преосвященный Петръ, Епископъ Сумскій, Викарій Харьковской епархів.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредёлению Святьйшаго Сунода, въ 6-й день мая, Всемилостивъйше соизволилъ удостоить награжденія духовныхъ лицъ, за службу по епархівльному въдомству, нежеслъдующеме знакаме отличія: орденомо св. Владиміра 3 степени-члена Харьковской духовной консисторій, протојерен Павла Солнцева; орденомо св. Владиміра 4 степенигор. Харькова, Благов'ященской церкви протојерея Николая Оедорова; церкви слободы Алексвевки, Старобельскаго увада, протоісрея Георгія Попова; орденомь св. Анны 2 степени—эконома Харьковскаго архіерейскаго дома, архимандрита Іосифа; гор. Харькова, Вознесенской цервви протојерея Георгія Чеботарева; гор. Волчанска, соборной Тронцкой церкви протојерея Арсенія Павлоea; гор. Волчанска, Мироносицкой церкви протојерея Алексія Eeфимова; орденомъ св. Анны 3 степени — казначея Старо-Харьковскаго Куряжскаго Преображенскаго монастыря, игумена Сосоена; Покровской церкви Харьковского благотворительного общества свищеннива Андрея Любарскаго; Константино-Еленинской церкви Харьковскаго дътскаго пріюта священника Іоанна Крушедольскаио; церкви села Станичнаго, Валковскаго убада, протојерен Илію Энеидова; церкви слободы Александровки, Старобъльского увяда, священня Івкова Макухина; наперсным крестом из  $K_2$  бинета Его Величества съ украшеніями—гор. Сумъ, соборнов Преображенской церкви протої Васня Никольскаго.

Государь Императоръ, вследствие представления Оберь-Прокурора Святвашаго Сунода в согласно положенію Комитета служов чиновъ гражданскаго въдомства и о наградалъ, Всимелостивъйше сонзволниъ, въ 6 ман-дию Рожденія Его Импкраторскаго Велечества. пожаловать по въдомству го исповеданія следующія награды: ордена: св. равноапостольнаго князя Владиміра 4 степени-коллежскому сов'ятнику, секре тарю Харьковской духовной консисторін, Ивану Вешурову; св. Станислава 3 степени - надворному советнику, преподаватель Харьковской духовной семинарів, Константину Сильченкову: коллежскому ассесору, столоначальнику Харьковской духовной консысторів. Александру Акимову; тетулярному советнику, помощнику ниспектора Харьковской духовной семинаріи, Якову Матусевичу.

## Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Опредвленіемъ Святвишаго Сунода отъ 3—9 апрыля 1898 г., за х 1231, удостоены награжденія, за заслуги по духовному в'ядомству, ко дию Рожденія Его Императорскаго Величества нежеследующія липа духовнаго званія Харьковской спархів: палицею-г. Харькова, Никодвевской церкви протојерей Александръ Оедоровскій; санома протојерея-г. Харькова, Преображенской церкви священникъ Василій Лихничкій; г. Харькова, Преображенской церкви священникъ Михаилъ Румяниев; первы слободы Маньковки, Купянского убзда. свя шен никъ Василій Попово; церкви слободы Подгоровки, Старобильскаго убада, священникъ Василій Аристова; церкви слободы Старой Водолаги. Валковскаго увзда, священникъ Григорій Дьяково; церкви слободы Ольщаной, Лебединскаго увада, свищенникъ Михаилъ Лободовский: наперсным крестом, от Святьйшаго Стнода выдаваемымз-Святогорской Успенской пустыни іеромонахъ Мартиніань; Старо-Харьковскаго Куражскаго Преображенскаго монастыря іеромоназь Аванасій; сверхштатный члень Харьковской духовной консисторів. священникъ Андрей Валановскій; гор. Харькова, Рождество-Богородичной церкви священникъ Василій Добровольскій; гор. Харькова, Свято-Дуковской церкви священникъ Петръ Тимоессев; гор. Лебедина, Покровской церкви священникъ Петръ Чудновскій; гор. Ахтырки, Георгіевской церкви священникъ Өеодоръ Доброславскій:

заштатнаго гор. Бълополья, Сумскаго убяда, Пророко-Ильинской нервви священивъ Максимъ Подлучкій; цервви слободы Моствовъ, Старобъльскаго убзда, священнявъ Евлампій Макухинь; церкви слободы Николаевки 2-й, Волчанского увада, священникъ Михавлъ Колосовскій; церкви села Зарожнаго, Зміевскаго убада, священникъ Александръ Василевский; церкви слободы Лозовеньки, того же укада, священникъ Евенмій Пономарева; церкви слободы Радыковскихъ Песокъ, Купинскаго увада, свищенникъ Петръ Торанскій; церкви слободы Стельмаховки, того же увада, священникъ Өеодосій *Навродскій*; камилавкою-церкви Александровской Старобъльской гимназіи свящевникъ Гаврінлъ Попова; гор. Сумъ, соборной Преображенской церкви священникъ Александръ Церковницкій; церкви села Жигайловки, Ахтырскаго убада, свищенникъ Григорій Шебатинскій; заштатнаго гор. Візополья, Сумскаго увада, Покровской церкви свищенникъ Александръ Луценковъ; церкви слободы Островерховки, Харьковскаго увзда, священникъ Андрей Любарскій; церкви слободы Дементвевки, того же увзда, священникъ Іоаннъ Стефановскій; церкви слободы Большой Писаревки, Богодуховскаго увада, священникъ Алексій Станиславскій; церкви слободы Великой Камышевахи, Изюмскаго увада, священникъ Василій Оружинскій; церкви слободы Песокъ, того же увзда, священникъ Іоаннъ Базилевичь; церкви слободы Волобуевви, того же увада, священнивъ Александръ Попова; церкви села Великаго Исторопа, Лебединскаго увада, священникъ Іоаннъ Малиженовский; церкви слободы Терновой, Волчанскаго убяда, священникъ Василій Евецкій; церкви слободы Балаклен, Зміевскаго увзда, свищенникъ Өеодоръ Ковалевскій; церкви села Минковки, Валковскаго увзда, священникъ Левъ Дейнеховскій; церкви слободы Одринки, того же увада, священникъ Николай Сильванскій; церкви слободы Новой Водолаги, того же увзда, священникъ Петръ Антоновъ; благословениемъ Святъйшаго Стнода съ выдачею грамото-гор. Лебедина, Троицкой церкви заштатный свищенникъ Алевсій Милостаново в Хорошевскаго Вознесенскаго дівнуваго монастыря казначея монахиня Алеетина.

## Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.

Программа занятій Съёзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, имінощаго быть 1-го сентября сего 1899 г., утвержденная

Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшвиъ Петромъ, Епископохъ Сумскимъ, 6-го мая 1899 года.

- 1) Разсмотрѣніе журналовъ предыдущаго Съйзда и заслушавіє резолюцій Его Высокопреосвященства, послѣдовавшихъ на сихз журналахъ.
- 2) Разсмотрвніе сміти прихода сумит и расхода по содержанізучилища вт 1900 году и дополнительной сміти расхода на текщій 1899 годъ.
  - 3) Разсмотряніе візняновых відомостей за прошедшій 1898 г.
- 4) Разсмотрвніе отчета о приході, расході и остатвів суммі, ассигнуємых духовенствомъ Купянскаго училищнаго округа, за 1898 годь, а также журналовъ Временнаго Ревизіоннаго Комитета по повіврий означеннаго отчета.
- 5) Избраніе членовъ Временнаго Ревизіоннаго Комитета и кандидатовъ къ нимъ на будущій 1900 годъ.
  - 6) Другія текущія діла, подлежащія обсужденію Съйзда.

## ОТЧЕТЪ

о приходѣ, расходѣ и остаткѣ суммъ эмеритальной нассы духовенства Харьковской епархіи за 1898 годъ (четвертый годъ со времени открытія нассы).

| Къ 1-му Января 1898 года въ остаткъ от 1897 года суммъ эмеритальной кассы со-            |         |    |            |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----|------------|
| стояло                                                                                   | 430.860 | p. | 78 E.      |
| Сія сумма заключалась:                                                                   |         |    |            |
| 1) Въ билетв 1-го внутренняго съ выигры-                                                 |         |    |            |
| шами займа въ                                                                            | 100     | 29 |            |
| ,                                                                                        | 57 AAA  |    |            |
| займа выпуска 1893 года, по 1.000 р. каждая, на 3) Въ 8-ми облигаціяхъ того же займа, по | 57.000  | 70 | -,         |
| 500 р. важдан, на                                                                        | 4.000   | -  | <b>—</b> , |
| 4) Въ 28-ми облигаціяхъ того же займа, по 100 р. каждая на                               | 2.800   |    | <b>—</b> , |
| 5) Въ 2-хъ свидетельствахъ 4°/о-й Государ-                                               |         |    |            |
| ственной ренты, по 25.000 р. каждое, на 6) Въ 7-ми свидътельствахь той же рейты, по      | 50.000  | 20 | <b>-</b> . |
| 5.000 р. каждое, на                                                                      | 35.000  |    | <b>-</b> , |

| ./0 00000000000000000000000000000000000       |         |     |            |     |
|-----------------------------------------------|---------|-----|------------|-----|
| 7) Въ 98-ми свидътельствахъ той же рен        |         |     |            |     |
| по 1.000 р. каждое, на                        | 98.000  | p.  | -          | E.  |
| 8) Въ 6-ти свидътельствахъ той же ренты, по   |         |     |            |     |
| 500 р. каждое, на                             | 3.000   | 20  |            | ,   |
| 9) Въ долговыхъ квитанціяхъ Правленія Харь-   |         |     |            |     |
| ковскаго Епархіальнаго Свечнаго завода на .   | 180.000 | 77  |            | n   |
| и 10) Наличными деньгами                      |         | 29  | <b>7</b> 8 | 77  |
| Итого                                         | 430.860 |     |            |     |
| Въ течение 1898 года поступило:               |         | •   |            |     |
| I. Наличными деньгами:                        |         |     |            |     |
| а) Взносовъ отъ участниковъ кассы обязатель-  |         |     |            |     |
| ныхъ в добровольныхъ                          | 29.811  | p.  | _          | K.  |
| (Въ томъ числъ: недоимокъ за прежніе годы     |         | _   |            |     |
| 258 р., за 1898 г. 29.184 р. и за будущее     |         |     |            |     |
| время 369 р.).                                |         |     |            |     |
| б) Ваносовъ отъ церквей Епархів               | 8.234   | 73- | 75         |     |
| в) Взносовъ отъ Харьковскаго Епархіальнаго    |         |     |            |     |
| Свъчнаго Завода                               | 30.000  | 2   | -          | ,   |
| (Въ томъ числъ за 1897 г. 20.000 р. и за      | •       | -   |            |     |
| 1-ю половину 1898 г. 10.000 р.).              |         |     |            |     |
| г) Процентовъ на капиталъ кассы               | 20.237  | 29  | 83         | 25. |
| (Въ томъ числъ засчитано 303 р. 26 к.,        |         | 7   |            |     |
| уплоченныхъ кассою при покупкъ про-           |         |     |            |     |
| цент. бумагь (см. I ст. расход. лит. ж).      |         |     |            |     |
| д) Штрафныхъ—за просрочку взносовъ            | 48      | _   | 85         | _   |
| е) Взносовъ на управление кассою              | 2.029   |     |            |     |
| ж) Возвращена пенсін за смертію получатель-   |         |     |            | .,  |
| ницы-вдовы прот. Марін Любарской              | 21      | _   | <b>—</b>   |     |
| з) Возвращены проценты съ вапитала, собран-   |         | -   |            | -   |
| наго отъ духовенства Епархія въ пользу се-    |         |     |            |     |
| мействъ умершихъ священно и церковно-служите- |         |     |            |     |
| лей, высланные вд. діакона Маріи Коцаревой и  |         |     |            |     |
| не выданные ей за ем смертію                  | . 7     | _   | _          | _   |
| в) Излишне представлены священникомъ Гри-     | . •     | n   |            | ,,  |
| горіємъ Павловымъ штрафныя деньги             | 8       |     | 46         | _   |
| (ст. расходъ наличн. деньг. литер. е).        |         | п   |            |     |
| і) Оборотныхь—за проданныя процентныя         |         |     |            |     |
| бумаги для обмѣна на болѣе врупныя            | 9.692   | _   | 3          |     |
| Итого                                         | 100.090 |     |            |     |
|                                               | 200,000 | Ε.  | - •        |     |

## **II**. Билетами:

| а) Пріобрѣтено билетовъ за наличныя деньги<br>б) Получено въ Харьковской конторѣ Госу-<br>дарственнаго Банка, въ конторѣ Волжско-Кам-                                    | 89.500  | p. | — r   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----|-------|
| скаго Банка и въ Банкирской конторъ Новова<br>въ обмънъ за мелкіе билеты                                                                                                 | 140.000 | •  | -,    |
| маги, взятыя изъ эмеритальной вассы заимоо-<br>бразно въ 1897 г                                                                                                          | 30.000  |    |       |
| Итого                                                                                                                                                                    |         |    |       |
| III. Долювыми квитанціями Харьковскаго<br>Епархіальнаго свёчнаго завода на приходъ<br>суммъ не поступало.                                                                |         | •  |       |
| Bcevo въ 1898 году—наличными деньгами и                                                                                                                                  |         |    |       |
| билетами поступило на приходъ                                                                                                                                            | 359.590 | p. | 83 £  |
| A съ остаточными отъ прошлаго 1897 г. на приходъ поступило:                                                                                                              |         |    |       |
| a) $H$ аличными деньгами                                                                                                                                                 |         |    |       |
| 6) Билетами                                                                                                                                                              | 509.400 | *  | ,     |
| в) <b>Д</b> олговыми квитанціями Харьковскаго<br>Епархіальнаго Свъчнаго Завода                                                                                           | 180.000 | _  |       |
| A BCero                                                                                                                                                                  |         | _  | 61 K. |
| Въ теченіе 1898 года израсходовано:                                                                                                                                      |         | F  | VI 2. |
| I. Наличными деньгами.                                                                                                                                                   |         |    |       |
| а) На выдачу эмеритальной пенсів 6) На выдачу процентовъ съ капитала, собраннаго отъ духовенства Епархів въ пользу семействъ умершихъ священно и церковно—слу-           | 4.124   | p. | 77 E  |
| æhtejeň                                                                                                                                                                  | 2.968   |    | 34 .  |
| в) На выдачу жалованьи членамъ Правленія                                                                                                                                 |         |    |       |
| и другимъ служащимъ въ кассъ                                                                                                                                             | 1.606   | •  | -,    |
| вые и другіе мелкіе расходы по кассѣ (Значительное повышеніе расхода по этой стать в объясняется изготовленіем в в отчетномъ году 1.000 разсчетных в внижекъ для пенсіо- | 248     | *  | 13 .  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ·····            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| неровъ кассы (100 р.), отпечатаніемъ устава кассы въ 2.500 экземилировъ (68 р.) и заготовленіемъ различныхъ бланковъ на нѣсколько лѣтъ впередъ (17 р. 75 к.).)  д) На застраховку вынграшнаго билета 1-го внутренняго займа отъ тяражей погашенія  е) Возвращены священнику Григорію Павлову излишне имъ представленныя штрафныя | 4 р. 80 к.       |
| деньги                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8 , 46 ,         |
| ж) На покупку процентныхъ бумагъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 91.092 , 64 ,    |
| Итого 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 100.053 р. 14 к. |
| П. Билетами:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |
| а) Продано билетовъ для покупки болъе                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  |
| крупныхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9.500 р. — к.    |
| б) Обивнены мелкіе билеты на болве крупные                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 140.000          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 149.500 р. — к.  |
| III. Домовыми квитанціями Харьвовскаго<br>Епархіальнаго свічнаго завода:                                                                                                                                                                                                                                                         |                  |
| Правленіемъ Харьковскаго Епархіальнаго св'я-<br>наго завода погашено долга возвращеніемъ про-<br>центныхъ бумагъ, взятыхъ завмообразно язъ<br>эмеритальной кассы, съ разрёшенія Его Высо-                                                                                                                                        |                  |
| копреосвященства, въ 1897 г                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 30.000 р. — к.   |
| вано                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 279.553 р. 14 в. |
| Къ 1-му января 1899 г. состоить въ остаткю:                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ·                |
| в) Наличными деньгами                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 998 р. 47 к.     |
| 6) Билетами                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 359.900 ,, — ,,  |
| в) Долговыми квитанціями Харьковскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 333333 ,, ,,     |
| Епархіальнаго Свічнаго завода                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 150.000 ,, - ,,  |
| типрывляюти Овранию Завида                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 150.000 ,, — ,,  |
| A eceso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 510.898 p. 47 k. |

# Въ истекшемъ 1898 году выдана эмеритальная пенсія сльдующимъ лицамъ:

## По Ахтырскому упзду:

| 1) Дочери умерш. прот. с. Чернетчины Ольгъ               |             |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| Трояновой                                                | _ E.        |
| 2) Сиротамъ свящ. с. Журавнаго Матепевыма. 42 " -        | -,          |
| 3) Вд. священ. с. Беромли Марін Губской 37 , 5           | 0,          |
| 4) Зашт. діав. г. Ахтырви Василію Бълицкому . 28 " -     | <b>-</b> ,  |
| 5) Вд. діав. с. Боромли Татіан'в <i>Левитской</i> 25 " 8 | 5 .         |
| 6) Вд. діав. с. Повровской Ольгі Прусской 28 " -         |             |
| 7) Зашт. псал. с. Нивитовки Петру Сподикову . 14 " -     | - ,         |
| 8) Вд. псал. с. Бранцовки Евдовін Люпской 14 " -         |             |
| 9) Вд. псал. с. Печинъ Евдовін Өедоровой 14 " -          | - ,         |
| 10) Вд. псал. с. Рясного Олимпіад'в Фіалковской . 14 " - | - ,         |
| 11) Вд. псал. г. Ахтырки Дарін <i>Яровой</i> 7 " —       | -,          |
| Итого 266 р. 3                                           | 5 E         |
| По Богодуховскому упъду:                                 |             |
| 12) Вд. прот. с. Большой Писаревки Анастасіи             |             |
| Ястремской                                               | 5 K         |
| 13) Зашт. Священ. с. Яблочнаго Андрею Стел-              |             |
| леикому                                                  | <b>–</b>    |
| 14) Вд. священ. с. Малой Писаревки Елисаветв             |             |
| Торанской                                                | ,           |
| 15) Вд. свищен. с. Лозоваго Зинавд'в Рудинской 42 " -    | ,           |
| 16) Вд. свищен. с. Городного Анастасів Өедоровой 42 ,, - | <b>- ,.</b> |
| 17) Вд. священ. с. Колонтаева Анн Криницкой 42 " -       |             |
| • • •                                                    | <b>5</b>    |
|                                                          | 5 "         |
|                                                          | 2 "         |
| 21) Вд. псал. с. Колонтаева Евдокін Базилевичъ. 14 " -   |             |
| 22) Вд. псал. с. Малой Писаревки Варвар'в Семе-          |             |
| новой                                                    | ,           |
| Итого 348 р. 7                                           | ī E.        |
| По Валковскому уподу:                                    |             |
| 23) Вд. прот. г. Валокъ Аннѣ Голяховской 42 р. —         |             |
| 24) Зашт. исал. с. Караванска Виссиріону Дюкову 14 " —   | ,           |

|                                                                                                                                                                                                                                                                        | -                                                                                 |               |                                              |                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 25) Зашт. псал. высовополья Михаилу Безуглову.                                                                                                                                                                                                                         | 11                                                                                | p.            | 67                                           | ĸ.                                        |
| 26) Зашт. псал. г. Валовъ Антоніп Павловскому                                                                                                                                                                                                                          | 8                                                                                 | ,,            | 93                                           | 17                                        |
| 27) Вд. псал. г. Валовъ Меланів Соколовской .                                                                                                                                                                                                                          | 14                                                                                | ,,            | _                                            | "                                         |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 90                                                                                | p.            | 60                                           | ĸ.                                        |
| По Волчанскому уъзду:                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                   |               |                                              |                                           |
| 28) Зашт. свящ. с. Ново-Александровки Васалію                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                   |               |                                              |                                           |
| Попову                                                                                                                                                                                                                                                                 | 39                                                                                | n.            | 45                                           | ĸ.                                        |
| 29) Зашт. свящ. с. Средняго-Бурлука Іоанну Кія-                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                   | F.            |                                              |                                           |
| новскому                                                                                                                                                                                                                                                               | 42                                                                                | ,,            |                                              | ,,                                        |
| 30) Вд. священ. с. Котовой Марін Рубинской .                                                                                                                                                                                                                           | 45                                                                                |               |                                              |                                           |
| 31) Вд. священ. с. Верхней-Писаревки Евдокін                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                   |               |                                              | •                                         |
| Огульковой                                                                                                                                                                                                                                                             | 42                                                                                | ,,            | _                                            | 17                                        |
| 32) Вд. священ. с. Мартовой Евдокія Михайлов-                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                   |               |                                              |                                           |
| ской                                                                                                                                                                                                                                                                   | 42                                                                                | 39            | _                                            | 19                                        |
| 33) Сиротамъ свящ. с. Бълаго-Колодези Дзюба-                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                   |               |                                              |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>36</b>                                                                         | p.            | 88                                           | ĸ.                                        |
| 34) Вд. діак. с. Печенъть Харитинъ Өедоровой .                                                                                                                                                                                                                         | <b>2</b> 8                                                                        | 79            | _                                            | 77                                        |
| 35) Вд. псал. с. Бѣлаго-Колодезя Аннѣ <b>Черво-</b>                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                   |               |                                              |                                           |
| не <b>цко</b> й                                                                                                                                                                                                                                                        | 9                                                                                 | _             | 63                                           | _                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                   | 77            | ••                                           | 77                                        |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                   |               |                                              |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                   |               |                                              |                                           |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285                                                                               | р.            | 23                                           | к.                                        |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285                                                                               | р.            | 23                                           |                                           |
| Итого  По Зміевскому упэду:  36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому                                                                                                                                                                                            | 285<br>33                                                                         | р.<br>р.      | 23                                           | к.                                        |
| Итого  По Зміевскому упъду:  36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому  37) Вд. прот. г. Чугуева Анн'в Сильванской                                                                                                                                                | 285<br>33<br>42                                                                   | р.<br>р.      | 23                                           | к.<br>"                                   |
| Итого  По Зміевскому уподу:  36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому 37) Вд. прот. г. Чугуева Анн'в Сильванской 38) Вд. свящ. с. Борокъ Матрон'в Андреенковой . 39) Вд. священ. с. Нижней-Орели Марів Өедоровой 40) Вд. священ. с. Андреевки Елен'в Рудинской . | 285<br>33<br>42<br>42                                                             | p. p. n       | 23                                           | к.<br>"                                   |
| Итого  По Зміевскому упаду:  36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому 37) Вд. прот. г. Чугуева Аннѣ Сильванской  38) Вд. свящ. с. Борокъ Матронѣ Андреенковой .  39) Вд. священ. с. Нижней-Орели Марів Өедоровой                                                 | 285<br>33<br>42<br>42<br>42                                                       | p             | 23                                           | K. "" " " " " "                           |
| Итого  По Зміевскому уподу:  36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому 37) Вд. прот. г. Чугуева Анн'в Сильванской 38) Вд. свящ. с. Борокъ Матрон'в Андреенковой . 39) Вд. священ. с. Нижней-Орели Марів Өедоровой 40) Вд. священ. с. Андреевки Елен'в Рудинской . | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32                                                 | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34                      | K. "" " " " " "                           |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14                                                  | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34                      | K. "" " " " " " " " "                     |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28                                            | p. p. n n n n | 23<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-           | K. "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>28<br>14<br>42                   | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-      | K. "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>28                               | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-      | K. "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>28<br>14<br>42<br>14             | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-      | K. "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>14<br>42<br>14                   | p             | 23<br>-<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-      | K. "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>28<br>14<br>42<br>14<br>42<br>14 | p             | 23<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-<br>-<br>- | K.                                        |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                  | 285<br>33<br>42<br>42<br>42<br>32<br>14<br>28<br>28<br>14<br>42<br>14<br>14       | p             | 23<br>-<br>-<br>34<br>23<br>-<br>-<br>-<br>- | K.                                        |

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ~~~ | ~~           |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------|-----------------|
| 51) Вд. псал. с. Бурлен Марін Ястремской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14  | p.           | <u> </u>        |
| 52) Вд. псал. с. Гуляй-поля Серафинћ Власовской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14  | **           | _               |
| 53) Вд. псал. с. Гомольши Анастасіи <i>Озлаблиной</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7   | 77           | <b>25</b> ,     |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 429 | p.           | 82 £            |
| По Изюмскому упъду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |              |                 |
| 54) Зашт. свящ. с. Песокъ Стефану Роменскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 26  | p.           | 25 E            |
| 55) Вд. прот. г. Славянска Марів Любарской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42  | 71           | <b>—</b> .      |
| 56) Вд. свящ. с. Голой-Долины Софін Арефьевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 42  | 91           | <b>—</b> ,      |
| 57) Вд. свящ. с. Шандриголовой Екатеринъ Мо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |              |                 |
| шаянской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 42  | <b>&gt;1</b> | <b>-</b> - ,    |
| 58) Доченямъ чменш. священ. с. Кривой-Луки <i>Му</i> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |              |                 |
| жинымв                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 18  | • 7          | <b>60</b> .     |
| 59) Зашт. діак. с. Барвенковой Николаю Любарскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 28  | 1,           | ,               |
| 60) Вл. діав. с. Стратилатовки Маріи $m{\varGamma}$ рабовской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14  | ,,           |                 |
| 61) Вд. псал. с. Александровки Евдовін Андресвої                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | į - |              | ,               |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 219 | p.           | 85 E            |
| По Купянскому упъду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |              |                 |
| 62) Вд. свящ. с. Двурѣчной Александрѣ <i>Лукашевой</i> .<br>63) Вд. свящ. с. Тарасовки Параскевѣ <i>Курасовской</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25  | -            | 90 r<br>50 ,    |
| 64) Вд. свящ. с. Ново-Осиновой Анастасіи $Ba$ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |                 |
| CLADKOGCKOŬ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |              |                 |
| 65) Вд. свящ. с. Верхней-Дуванки Маров Чугаевой 66) Вд. діяв. с. Юрьевки Ольгв Черняевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |              | <del>-</del> ,, |
| 67) Вд. діяв. с. Ново-Осиновой Евфросинів <i>Пи</i> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | **           | <del>-</del> "  |
| пенко                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | ••           | 85 "            |
| 68) Зашт. псал. с. Красняння Петру Жукову .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |              | _ ¸,            |
| 69) Вд. псал. с. Гончаровки Надеждъ Кочерто.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |              | _ ,.            |
| 70) Вд. псал. с. Покровска Агрипинъ Рудневой.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |              | - "             |
| 71) Вд. исалом. с. Ново-Осиновой Александръ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |              |                 |
| Кустовской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 14  | ,,           | <b>—</b> "      |
| 72) Вд. псал. с. Дружелюбовки Дарін Пересыпкиной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20  | 77           | <b>—</b> "      |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |              | 25 ⊾            |
| По Лебединскому уъзду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |              |                 |
| 73) Зашт. свящ. с. Межирича Іоанну Соколовскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16  | D.           | .a 08           |
| 74) Зашт. свящ. г. Лебедина Петру Чижевскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | -            | — "             |
| 75) Зашт. свящ. с. Ольшаной Петру Яновскому.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |              | <b>–</b> ",     |
| to the same of the |     | 77           | 17              |

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                 | ~~~ | ~~   | ~~         | ~    |
|---------------------------------------------------------|-----|------|------------|------|
| 76) Зашт. свящ. с. Малаго-Исторопа Миханлу По-          |     |      |            |      |
| дольскому                                               | 42  | p.   |            | ĸ.   |
| 77) Вд. свящ. с. Буймера Марін Проскурниковой           | 42  | "    | _          | ,,   |
| 78) Вд. свящ. с. Мартиновки Параскевь Мухиной           |     |      | _          |      |
| 79) Дочери умерш. свящ. с. Ясеноваго Валент.            |     | ••   |            |      |
| Шебатинской                                             | 42  | ,,   | _          | ,,   |
| 80) Зашт. діак. с. Ворожбы Василію Заводовскому         | 28  | ,,   | _          | ,,   |
| 81) Вд. діав. с. Деркачевки Анастасіи Флоринской        | 28  | 12   |            | ,,   |
| 82) Зашт. псал. с. Межирича Стефану Малишев-            |     |      |            |      |
| скому                                                   | 11  | "    | <b>4</b> 5 | ,,   |
| 83) Зашт. псал. с. Ворожбы Грагорію Лисанскому          | 14  | "    | _          | ,,   |
| 84) Зашт. псал. с. Павленвово Василію Збукареву         | 6   | ,,   | 35         | ,,   |
| 85) Зашт. псал. с. Павленково Прокофію Попову           | 8   | ,,   | 80         | ,,   |
| 86) Вд. псал. г. Лебедина Маріи Дахнивской .            | 31  | ,,   | 60         | ,,   |
| 87) Вд. псал. с. Межирича Екатеринъ Безугловой          | 14  | 11   | _          | 17   |
| Итого                                                   |     |      |            |      |
| По Старобъльскому упзду:                                |     |      |            |      |
| 88) Зашт. прот. с. Черниговки Николаю Матепеву          | 4.9 | 2 n  | _          |      |
| 89) Зашт. священ. с. Великотска Петру Раздоль-          |     | . P  | •          | "    |
| скому                                                   |     |      | , –        | -    |
| 90) Вд. прот. с. Ново-Пскова Любови Раздольской         |     | ,    | , —        | ,,,  |
| 91) Вд. священ. с. Петро-Павловки Маріи <i>Ястрем</i> - |     |      |            |      |
| ской                                                    |     | } ,  | , —        | ,,,  |
| 92) Вд. священ. с. Ново-Боровой Ольгь Приходь-          |     |      |            |      |
| ковой                                                   |     |      | , —        |      |
| 93) Вд. священ. с. Мостковъ Татіан'в Соколовой.         | 42  | ,    | , —        | ,,,  |
| 94) Вд. свящ. с. Верхней-Покровки Александрѣ            |     |      |            |      |
| Инноковой                                               |     | ١,,  | , —        | ٠,,  |
| 95) Вд. священ. с. Рудева Антонинъ Каплуненковой        | 42  | ٠,,  | , —        | 19   |
| 96) Вд. священ. с. Ново-Астахани Е. Насъдкиной          | 42  | ,,   | , —        | - ,, |
| 97) Вд. свящ. с. Шульгинки Ольгь Карповой               | 41  | . ,  | 65         | ,,   |
| 98) Вд. свящ. с. Бълокуракиной Наталіи Косьминой        |     |      | , —        |      |
| 99) Вд. свящ. с. Гладкова Аннъ Жадановской              | 21  | ,    | , —        | - ,, |
| 100) Зашт. діав. с. Завотнаго Василію Попову            | 14  | ,,   | , —        | ٠,,  |
| 101) Зашт. діак. с. Смольяниновой Іоанну Дикареву       | 16  | ,,   | , 33       | ٠,,  |
| 102) Зашт. діак. с. Лимаревки Іоанну Уланову            | 14  | . ,, | , —        | . ,, |
| 103) Вд. діав. с. Муратовой Елень Поповой               |     |      | , —        |      |
| 104) Дочерямъ умерш. діак. с. Литвиновки Наумо-         |     |      |            |      |
| BUNG .                                                  | 28  | 3    |            | ٠    |

| 105) Зашт. псал. с. Евсуга Николаю Попову         | 21 | p.         | 8° i.          |
|---------------------------------------------------|----|------------|----------------|
| 106) Зашт. псал. с. Поновки Николаю Лихницкому    |    |            |                |
| 107) Зашт. псал. с. Литвиновки Арсенію Грекову .  |    |            |                |
| 108) Бывшему псал. с. Макартетина Іоанну Филео-   |    |            |                |
| CKOMY                                             | 7  | .,         | _              |
| 109) Вд. псал. с. Алексвевки Маринв Дикаревой.    |    |            | <del>-</del> , |
| 110) Вд. псял. с. Черниговки Маріи Павловой       | 13 |            |                |
| 111) Дочери умерш. исал. с. Штормовой Марін Со-   |    |            |                |
| болевой                                           | 18 | 77         | 8 .            |
| 112) Вд. псал. Деркульскаго коннаго завода А. Ор- |    |            |                |
| жельской                                          | 14 | 77         |                |
| Итого                                             |    |            |                |
| По Сумскому упъзду:                               |    |            |                |
| 113) Зашт. прот. с. Павловокъ Захарів Добрецкому  | 42 | D.         |                |
| 114) Вд. свящ. с. Искрисковщины Параскевъ Хиж-    |    | <b>F</b> . |                |
| няковой                                           | 41 | ••         | 40 .           |
| 115) Вд. священ. г. Сумъ Татіянъ Литкевичъ        |    |            | 93             |
| 116) Вд. свящ. с. Нижне-Сыроватки Маріи Лас-      |    | ,,         |                |
|                                                   | 42 | p.         | <b>—</b> ,.    |
|                                                   | 35 | -          |                |
| 118) Вд. свящ. г. Сумъ Въръ Ященковой             |    |            | <b>—</b> .,    |
| 119) Дочери умерш. священ. с. Юнаковки Ольгъ      |    | •          |                |
| ,                                                 | 50 | ••         | 30 .           |
| 120) Вд. діак. с. Юнаковки Евфросиніи Шишкиной    |    |            | 80             |
| 121) Вд. діак. с. Вирей Александр'в Башинской .   |    |            | <del>-</del> . |
| 122) Вд. псал. с. Бобрика Евфросиніи Строевской   |    |            | <del>-</del> , |
| Итого                                             |    |            |                |
| По г. Харькову:                                   |    |            |                |
| 123) Зашт. прот. Каседр. собора Тимосею Паслову   | 56 | n.         | 36 E           |
| 124) Вд. прот. Тронцкой ц. Олимпіад'в Лащенковой  |    |            |                |
| 125) Вд. священ. Свято-Духовской ц. Ольгъ Леван-  |    | 77         | "              |
| довской                                           | 63 |            | _ ,            |
| 126) Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Аннъ Щел-   |    | ٦,         | **             |
| куновой                                           | 42 | •-         |                |
| 127) Вд. прот. Благовъщенской ц. Меланів Про-     |    | 7)         | ••             |
| скурниковой                                       | 31 |            | 73             |
|                                                   |    | 31         |                |

| 128) Зашт. свящ. Іоаквму <i>Өедорову</i> 7 р. — к. 129) Вд. діак. Кавед. собора Анв'я <i>Кудрявцевой</i> . 12 ,, 5 ,, Итого |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| По Харьковскому упзду:                                                                                                      |
| 130) Зашт. прот. с. Безлюдовки Іоанну <i>Хижонякову</i> 42 р. — к.<br>131) Дочери умерш. свящ. с. Должика Александръ        |
| <i>Казанской</i>                                                                                                            |
| 132) Зашт. свящ. с. Большихъ-Проходовъ Григорію                                                                             |
| Лобковскому                                                                                                                 |
| 133) Зашт. свящ. с. Русской-Лозовой Арсенію Бу-                                                                             |
| дянскому                                                                                                                    |
| 134) Зашт. священ. с. Борщеваго Іоанну Ковалеву 42 ,, ,,                                                                    |
| 135) Вд. свящ. с. Основы Марів Куницыной 42 " — "                                                                           |
| 136) Вд. свящ. с. Вабаевъ Юлін Лобковской 42 " — "                                                                          |
| 137) Вд. свящ. с. Озерянки Марін Владыковой . 42 ,, 35 "                                                                    |
| 138) Вд. свящ. с. Ольшаной Анастасів Любицкой . 42 ,, — ,,                                                                  |
| 139) Вд. свящ. с. Гавриловки Анастасін Ветуховой . 42 ,, — ,,                                                               |
| 140) Зашт. діав. с. Циркуновъ Стефану Рогальскому . 28 " — "                                                                |
| 141) Сиротамъ діав. с. Гіевки <i>Бутковскимв</i> 21 " 85 "                                                                  |
| 142) Зашт. псал. с. Веселаго Наванору Будянскому. 14 " — "                                                                  |
| 143) Вд. псал. с. Сороковки Наталін Өаворовой 14 ,, — ,,                                                                    |
| Итого 519 р. 20 к.                                                                                                          |
| А всего по Епархів 4.124 р. 77 к.                                                                                           |
| Предсъдатель Правл., Ректоръ Семинарін Прот. Іоаннъ Знаменскій.                                                             |
| ј Казначей, Протојерей Александръ <i>Өедоровскій</i> .                                                                      |
| Члены Правленія Казначей, Протоіерей Александръ <i>Федоровскій</i> .<br>Дълопроизводитель, Прот. Николай <i>Гутниковъ</i> . |
| Бухгалтеръ, Псяломщивъ Тихонъ Степурскій.                                                                                   |
|                                                                                                                             |

## Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Вознесенской церкви сл. Скрипаевъ, Зміевскаго увзда, Владиміръ *Расвскій*, согласно прошенію, 11 мая с. г. назначенъ на должность законоучителя Волчанской Учительской Семинаріи.

- Священникъ Николаевской церкви сл. Замостья, Платонъ *Писосърова*, согласно прошенію, 11 мая с. г. перемъщенъ на праздное священическое мъсто при Вознесенской церкви сл. Скрипаевъ, Зміевскаго убли
- Псаломщики: Благовъщенской церкви г. Валокъ, Николай Копейчиковт и Успенской церкви гор. Ахтырки, Гаврівить Поповт, согласв прошенію, перемъщены 9 мая с. г. одинъ на мъсто другого.
- На праздное псаломщицкое мъсто при Воскресенской церкви сл. Ввой Водолаги, Валковскаго увзда, согласно прошенію, 16 мая с. г. опредъленъ сынъ священника, Іаковъ *Толмачева*.
- На праздное псаломинивое мъсто при Соборно-Успенской церква г. Богодухова, согласно прошенію, 11 мая с. г. допущенъ къ м. д. псаломина бывшій воспитанникъ 4 класса Сумскаго духовнаго училища, Павель Калашниковъ.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Церковния братства, кака средство ка возвишенію редигіозно-враственной жизни.—Ограниченіе торговля ва праздничние дни.—Открытіе ва Кусскі отділенія православнаго миссіонерскаго общества.—Събада наблюдатені перковно-приходских школа ва Москвія.—Латніе курси при второклассних велаха.—Школьное образованіе ва Туркестанской епархів.—Паломинчество венинавникова Тифлисской семинарів.—Однив иза способова обезпеченія вдов в сироть духовенства.—Помощь нуждающимся крестьянама.—Приміра достойны подражанія.—Христіанство ва Китав.—Мирная конференція ва Гаагі.

«Перв. Въст.», рисун печальную картину современнаго общественнаго разстройства, какъ результать оскудения въ обществі ндеаловъ, указываетъ на быстрое поглощение въ общественномъ сознаніи христіанских понятій языческими. Въ наше время вновь оживаеть давно уже, повидимому, отжившее язычество. Непрерывно поивляющияся одно за другимъ разнообразныя учения и теорів. все выше и выше поднимая голову въ безумномъ самообольщенів, всв усилія употребляють въ тому, чтобы замвнить собою христіанство. Отрицая не только догматы в умозрятельную сторону хрвстіанства, но и всв установленія и даже правственное ученіе Господа Інсуса Христа, новые нивъмъ не призванные проповыники самоизмышленнаго ученія неръдко злобно издаваются наль вствь, что несогласно съ ими самими измышленною теоріей, что стремится поднять и возвысить жизнь и человава изъ грязи опутавшихъ его страстей до уровня жизни существа разумнаго. Этв плевелы, поросшіе на нив'в религіознаго сознанія иныхъ изъ на-

шего образованняго общества, въ значительной степени переходять уже и въ простой народъ нашъ. Выло время, когда много милліонный Русскій народъ, какъ одинъ человікь, жиль верою, некаль утвшенія въ родной своей свитынь - храмь Божіемь; когла въ молитий къ Нему изливались и радости и горести его многотрудной жизни; когда Евангеліе было для него святьйшимъ. и совершениващимъ словомъ. Теперь во многихъ отношениять и для многикъ это доброе время отошло въ область преданій старины глубокой. Расшатанность въры неизбъяно ведеть за собою нравственную распущенность. Самымъ гибельнымъ образомъ упадокъ въры отразвися на состоянів семьи, на взавиныхъ семейныхъ отношенияхъ. Супружеская невърность, взаимный обманъ. грубость и исполненныя ненависти другь къ другу отношенія растуть и усиливаются болье и болье. Сколько убійствъ, самоубійствъ и всякихъ беззаконій и преступленій вызвано и вызывается этимъ нелъпымъ искажениемъ семейныхъ отношений! А несомныно увеличивающійся проценть незаконныхъ рожденій; то и дело обнаруживающіеся подкидыщи, переполняющіе устроенныя съ этою целію благотворительныя учрежденія; со дня на день развивающееся нищенство малолётнихъ; появленіе въ большихъ городахъ разнаго рода Скублинскихъ и имъ подобныхъ, -- о чемъ вномъ все это свидетельствуеть, какъ не о томъ, что брачпопираются, что въ погонъ за животныные узы нагло ми наслажденіями людо презирають супружескія обязанности, попирають святьйшія родительскія чувства, забывають Бога, теряють стыдь и все, что есть святаго въ человъкъ? Упадовъ въры и происходящая отсюда расшатанность семьн-воть то основание на которомъ строится современная жизнь и такъ-называемаго образованняго общества, и простого народа. Но семья выдь есть основание общественной и государственной жизни. Это все, на чемъ знадется наша жизнь, наше счастіе временное и въчное, безъ чего немыслимо разумное человъческое существованіе. И эти кории, эти основанія нашего временнаго бытія гніють, подвергаются порчів и истлівають!... А мы равнодушно смотримъ на ихъ разложение, усыплиемъ свою податливую совъсть лживымъ увъреніемъ, что у насъ все обстоить благополучно, в легкомысленно отворачиваемся отъ средства, которое одно въ состоянія возвратить подгнивающимъ корнямъ нашей жизни ихъ первоначальную свъжесть и неиспорченность. Пока есть еще время, нужно очнуться и обратить вниманіе на то, что мы стоныт на опасномы пути, окруженные неистово поднимаемыми вѣтромы разнаго рода лжеученій и страстей, волнами невѣрія и нечестія, готовыми затопить насъ, и вмѣсто того, чтобы искать опоры вы единственномы не поддающемся разрушительному дѣйствічо этих волны—камнѣ вѣры, какы обезумѣвшіе стремимся въ глубы квизщей пучвны волны... Такимы средствомы, по миѣнію журнала, должны служить церковныя братства, въ которыхы должны соединиться всѣ сознающіе опасность современнаго оскудѣнія духа.

— Для укръпленія въ народъ религіозно-правственныхъ началь в прежде всего дли предоставленія ему большей возможности должнымъ образомъ проводить воскресные и праздинчные дни довольно давно уже и во многихъ мъстахъ дълаются попытки перенести вполнъ или отчасти на будніе дни вуплю в продажу и особенно базарную торговлю, обывновенно происходящую нынѣ въ воскресные в праздничные дня. На-дняхъ, по словамъ того же журнала, въ засъданів петербургской городской думы было рассмотрено и принято новое обязательное постановление объ ограничения времени торговли по праздникамъ въ Петербургв. Въ довольно многихъ мъстностяхъ возбуждены или возбуждаются ходатайства о закрытів базаровъ и ярмарокъ въ воскресные дни. по сознанію вреда этихъ бязаровъ для духовной жизни православнаю народа. Вопросъ о перенесенів базаровъ на будніе дни является особенно существеннымъ въ съверо-западномъ крав, гдв торговля сосредоточена въ рукахъ евреевъ и гдв поэтому только вь субботы не бываеть базаровъ, въ воскресные же дня в въ дне хрестіанских праздниковъ улицы городовъ и мъстечевъ обычно бываютъ полны храстіансвимъ людомъ, который спітить на торжища. По мизнік мъстной духовной печати, крестьянинь и не можеть не спъщить на базары по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, такъ какъ. вследствіе издавна установившагося порядка вещей, вся нанболе оживленная и наиболье удобная для совершенія сдыловь торговля почти исключительно пріурочена къ этимъ именно днямъ. Несмотря однаво на въковое иновърное и иноплеменное вліяніе, простой западно-русскій народъ сознаеть вредъ отъ пріуроченія торговых в операцій, съ проникающей их жаждой корысти и обманами, къ воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, и выраженіемъ этого сознанія являются ходатайства врестьянских обществъ о

перенесеній базаровъ на будничные дни и заявленія о томъ, что, въ виду невозможности для крестьянства произвести желательныя измѣненія въ торговлѣ, правительственная власть сама должна вмѣшаться въ дѣло и запретить торгъ въ праздничные дни. Въ этомъ же смыслѣ высказался въ «Лятов. Епарх. Вѣдом.» одинъ изъ священниковъ, полагающій, что въ настоящее время, когда могучая правительственная рука извлекла крестьянина изъ власти кабака и кабатчиковъ, особенно ощущается потребность въ нравственномъ оздоровленіи народа повсемъстнымъ закрытіемъ по воскреснымъ днямъ базаровъ, отвлекающихъ народъ отъ церкви и церковной молитвы. Благодѣтельный въ этомъ отношеніи починъ принадлежить могилевской губерніи, гдѣ съ 15 января 1898 г. отмѣнены существовавшіе воскресные базары и оставлены попрежнему только тѣ базары, которые установлены въ будніе дни.

- По сообщенію «Кур. Еп. Від.», въ воскресенье, 2-го мая, состоялось открытіе въ г. Курскі отділа Православнаго Палестинскаго Общества. После Божественной литургів, которую совершиль въ Знаменскомъ монастыръ Преосвищеннъйшій Архипастыры Курскій, въ покоихъ Его Преосвященства, по предварительному приглащенію Владыки, собралось многочисленное общество, -представители мъстной администраціи, городскаго общества, духовныхъ и свътских учебных заведеній, почти все наличное духовенство г. Курска и всв члены бывшаго въ это время въ Курскв епархіальнаго съезда духовенства. Преподавъ собранію Архинастырское благословеніе, Владыка благословиль пропеть «Днесь Св. Дука насъ собра» в затемъ обрателся къ пресутствующемъ съ рачью. По окончаніи рачи, Владыка пригласиль желающихъ записаться въ члены и сотрудники въ Курсв. Имп. Пал. Общества, и всв присутствовавшіе изъявили готовность принять поспльное участіе въ святомъ делё Православнаго Палестинскаго Общества и туть же записались одни-членами Общества, другіе-сотрудниками его. По окончаніи записи, Преосвищеннъйшій Владыка объявиль Курскій отділь Палестинскаго Общества открытымь. Нельзя не пожелать оть всей души полнаго усивка новооткрыто. му отдълу Палестинскаго Общества.
  - На съвздв наблюдателей церковныхъ школъ Московской епархін, бывшемъ 30-го апрвля, рвшено устронть педагогическіе курсы лля учителей церковныхъ школъ епархів въ зданів духовной семинарів. На курсы постановлено вызвать изъ епархів 60 учителей. Въ видахъ улучшенія учебно-воспитательнаго двла въ цер-

вовныхъ школахъ, но словамъ «Моск. Въд.», предположено устров. вать по каждому убаду однодневные събады учителей нерковных. тколь, на которыхь учетеля, подъ руководствомъ уваныхъ наблюдателей, должны заниматься слушаніемъ и разборомъ пробинть **чрововъ и обибномъ свъдъній но учительскому ділу. Предположен** также поощрать наиболее усердных тружениковь вы церковных школять, увеличивать имъ содержаніе, а также намічены пункты. гд'в неотложно нужно отврытіе новыхъ шволь. Съёздъ постанови: обезпечеть школы земельными участками и ввести повсюду обязательное иреподавание земледёлия, плодоводства и огородии чества. причемъ доходъ со школьныхъ участковъ преднязначенъ въ нользу учителей, трудящихся въ преподавании земледелия. Во вторевласоныхъ школяхъ предположено ввести педагогическіе совети подъ руководствомъ убадныхъ наблюдателей; предположено такж VRCIBURTO 38 CUCTO OTIBICAIN EQUALECTBO VUCHEROED STEXE MIROID и обявательное обучение сельско-хозяйственнымъ и ремесленнымъ занятіямъ. Постановлено ходатайствовать объ изданіи журнала съдзва особой брошюрой для руководства трхъ лицъ, которыя трудятся въ церновныхъ школахъ.

- Существующія въ Подольской спархін второклассныя школь въ настоящемъ 1899 г. им вють дать первый выпускъ своихъ воспетанниковъ для замъщенія ими вакантныхъ учительскихъ должностей въ школахъ грамоты епархів и, такимъ образомъ, начать фактически содъйствовать дальнайшему развитию и упрочени нерковно-школьнаго двла въ епархів. Какъ это на существенно важно само по себъ для церковно-швольнаго дъла, тъмъ не менъблаготворная дъятельность и вначеніе второклассныхъ школъ къ текущемъ году виветъ, по слованъ «Под. Еп. Въд.», проявиться н въ другомъ отношенія. При двукъ второклассныхъ школахъ, обезпеченныхъ уже собственными школьными помъщениями. вменно-при Велико-Мечетнянской и Чернокозинецкой, вредстоящимъ льтомъ предположено мъстными Увздными Отделеніями организовать краткосрочные педагогическіе в церковнаго півія курсы для учителей школь грамоты. Это будеть первый опыть подобныхъ учительскихъ курсовъ въ епаркіи. Современемъ этп курсы для учителей школъ грамоты, безъ сомивнія, должны стать неотъемлемою принадлежностію каждой второклассной школы. Задача второклассныхъ школъ, какъ центровъ церковно-школьной жизни въ увздахъ, очевидно, не должна ограничиваться только

твиъ, чтобы ежегодно восполнять своими петомпами происшедшую убыль въ контингенть учителей школь грамоты въ епархія; она должна быть гораздо шире и глубже. Кромъ приготовленія правоспособныхъ в вполнъ подготовленныхъ къ педагогической дъятельности кандидатовъ на учительскія мъстя въ школахъ грамоты, второклассные школы, каждая въ своемъ районъ, должы также вообще давать тонъ и направление школьной жизни во всвув церковныхъ школахъ грамоты епархін, поддерживая непрестанно бодрость духа и энергію въ учителяхь означенныхь школь и руководствуя педагогическою ихъ дъятельностію во всёхъ необходимыхъ случанхъ. Единственнымъ средствомъ къ тому служатъ ежегодные летніе краткосрочные курсы при второкля сыхъ школахъ для учителей школъ грамоты. Собирансь въ одну общую семью при второклассной шволю въ свободное отъ школьныхъ учебныхъ занятій время, учителя и учительницы школъ грамоты получать полную возможность не только подёлиться другь съ другомъ своими наблюденіями и опытомъ въ недагогическомъ дівлъ, но п провърить свою собственную дънтельность на этомъ поприщи подъ руководствомъ своихъ старшихъ товарищей, а для нъкоторыхъ-виъсть и наставниковъ, учителей второклассныхъ школь. Слушая живыя устныя беседы руководителей курсовь, а также пользунсь безпрепятственно богатою (сравнительно съ библіотеками нашихъ школъ грамоты) библіотекою второклассной пьолы, учителя в учительницы школь грамоты, прибывшіе на курсы, освежать въ своей памати тв педагогическія сведенія, которыя почему-либо позабылись ими, или восполнять ихъ новыми, сообразно указаніямъ руководителей курсовъ и собственной правтикь, по тымь вли другимь частнымь вопросамь, имъвшимь масто въ ихъ школахъ и породившихъ въ нихъ тв или другія недоумвиія. Вообще, они запасутся на курсахъ во второклассныхъ школахъ всемъ темъ педагогическимъ оружіемъ и матеріаломъ, который каждому изъ нихъ необходимъ для усившной работы въ поволь въ течение следующаго учебнаго года. Вотъ почему курсы для учителей школъ грамоты ежегодно должны быть при всякой второклассной школь, какъ единственномъ мість, гдь они могуть быть организованы съ большимъ удобствомъ и цёлесообразностію. Курсы для учителей и учительницъ школъ грамоты при Чернокозинецкой и Велико-Мечетнянской второвлассныхъ школахъ предполагается открыть въ конце летнихъ каникулъ, въ м.м. августе

и сентябръ, и срокомъ не болъе, какъ на 3 недъли. — Нельзя не пожелать этимъ курсамъ полнаго успъха.

- Школьное образование въ туркестанской епархии, какъ видео изъ отчета туркестантскаго епархіальнаго наблюдателя, находилось въ 1897-98 учебномъ году въ такомъ положения. Всехъ школь состояло 38: 20 — одновляесныхъ церковно-приходскихъ и 18 школъ грамоты. Дітей въ этихъ школахъ обучалось 1.646 чел.— 1.091 мальч. и 555 дев. Въ воспитательномъ отношения все эти пиколы вполне в притомъ почти въ равной степени соответствовали своему назначенію, а въ учебномъ-были неодинавови. Въ последнемъ отношения церковно-приходския одновлассныя школы делились на три разряда. Въ первомъ изъ нихъ, состоявшемъ изъ пятв школь, Соборной, Покровской, Троицкой (находящейся въ гор. Върномъ), Вольше-Алматинской и Лепсинской -- обучение велось въ сравнительно широкомъ объемъ-по программъ двухилассныхъ церковно-приходскихъ школъ; второй разрядъ состоилъ изъ десятв церковно-приходскихъ школъ. Въ школахъ этото разряда обучение велось по программѣ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, требованія которой здісь выполнены были не безуспішно и почти по всемъ предметамъ. Къ третьему разряду принадлежали остальныя пять церковно-приходскихъ школъ епархів, успахи которыхъ въ учебномъ отношении нельзя назвать вполив удовлетворительными. Школы грамоты въ учебномъ отношенія также ділились на двв группы. Въ первой изъ нихъ, состоявшей изъ четырехъ шволь, обучение велось по программъ одновлассимъъ и церковноприходскихъ школъ, а во второй, состоящей изъ четырнадцати остальныхъ, расположенныхъ въ епархів, школъ грамоты, преподавались, главнымъ образомъ, только тё свёдёнія, пріобрётеніе которыхъ требуется § 14 Высочайши утвержденныхъ правилъ о школахъ грамоты, «IIp. BECT.».
- Въ «Духови. Въсти. Груз. Эвзар.» описывается паломничество воспитанниковъ VI класса Тифлисской духовной семинаріи, въ сопровожденіи ректора, въ г. Михеть, на поклоненіе мъстнымъ святынямъ. Самъ по себъ городъ представляетъ въ настоящее время небольшое селеніе, среди котораго мощно поднимается памятникъ его былой славы и величія—знаменитый «Свети-Цховели» (храмъ Животворящаго столпа). Основанный первымъ христіанскимъ царемъ Грузін Миріаномъ, онъ принялъ свой настоящій видъ при царъ Вахтангъ Горгаславъ (У

в.). Свирвный Тамерлавъ преврагиль этотъ дивный памятникъ архитектурнаго искусства въ груду развалинъ, но Христолюбивый царь Александръ (XV в.) вновь возсоздаль его въ прежнемъ величіи. И съ этого премени-ни явленія природы, на превратности судьбы, неодновратно постягавшія эту страну, не коснулись его вившней целости и величія. И невольно удивляещься этой громадъ, сложенной изъ огромныхъ тесанныхъ камией (нъсколько аршинъ въ длину, болъе аршина въ ширину и около 1/4 аршина въ толцину). Его строгія формы, остроконечный куполь, легкія арки съ лъпными украшеніями дълають его предметомъ удивле-Наружный видъ храма мало пострадаль отъ временя, но этого нельзя сказать о его внутреннихъ украшеніяхъ. Всесокрушающее время и неумолимая рука враговъ наложили на него свою печать. Драгоцваная живопись храмовыхъ ствиъ древне-грузнискаго вконописанія была настолько повреждена, что ее пришлось покрыть меломъ. По сохранившимся въ некоторыхъ местахъ менъе поврежденнымъ образцамъ можно судить до вакихъ дикихъ и жестовихъ выходокъ доходила ненявисть враговъ. На изображеніяхъ святыхъ квижалами и саблями выцарапаны глаза, пробиты головы и другія части тёла. Иконы, расположенныя на высоті, служили мишенью для стральбы. Вся внутренность купола покрыта черными точками отъ пуль. Эти следы разрушения, опустевшия ствны, высокіе, мрачные своды-оставляють глубокое впечатлівніе, могильнымъ холодомъ вветь оть некъ... Въ храмв сохраняется много частицъ святыхъ мощей и другихъ христіянскихъ памятииковъ, здъсь погребены в тела последнихъ грузинскихъ императоровъ... Неудивительно, что всф эти впечатифнія пережиты молодыми сердцами тифлисскихъ семинаристовъ и они одушевленно пвли здесь за церковнымъ богослужениемъ. Осмотревъ соборъ, они отправились въ монастырь Св. Креста, построенный одновременно съ соборомъ. Чтобы попасть туда-необходимо въ бродъ переходать раку Арагву. Тропинки почти не существуеть при подъема на очень высокую и крутую скалу, пробираться приходится съ большимъ трудомъ, но путникъ чувствуетъ полное удовлетвореніе по достиженій цели: съ вершины горы открывается чудный видъ на сосъднія высовія горы, быстротекущія ръки Куру в Арагву, воторыя съ шумомъ сливаются у ихъ подножія, на расположенныя у береговъ последнихъ роскошныя, зеленыя долины... Въ сознанія невольно проносятся картины прошлой жизни этой сказочно-поэтической страны. Предъ глазами уцёльямій монастырскій храмъ, все остальное въ развалинахъ и грустно ихъ созерцать среди окружающихъ прелестей природы; не съумъвшей — не смотря на свои неприступность — защитить и отстоять свои твердыни.... Нельзя не раздълить прекрасной цёли, которую имълъ въ виду о. ректоръ Тифлисской семинаріи — показать своимъ старшимъ воспитанникамъ тъ мъста, которыя для всякаго православнаго грузина составляють "святое святыхъ" (грузинскій Іерусалимъ — въ просторѣчів), гдъ почиваеть множество грузинскихъ дѣятелей, тѣ мѣста, надъ которыми въ IV въсъ возсіяла божественная благодать, благодаря подвигамъ св. Нины, просвѣтельници Грузіи. Тѣ одушевленным впечатлѣнія, которыя несомивнно пережвты здѣсь воспитанникаме паломниками Тифлисской семинаріи, на долго сохранится въ въть сознаніи, какъ лучшее воспоминаніе юношескихъ школьныхъ годовъ

- Относительно хотя некоторяго обезпеченыя вдовъ и сироть духовенства въ Минской епархін, какъ сообщають «Мин. Еп. Від.». существуеть следующая весьма симпатичная мера, - выделене трехдесятинныхъ участковъ на следующихъ основаніяхъ: 1) Участви выделяются благочиническими советами во всехъ приходахъ гдв причты владъють узаконенными 33 десятинами земли; выдьленіе же, въ случат нужды, въ одномъ и томъ же приходт другого участка допускается только въ техъ приходахъ, где вивется свыше 66 десятинъ удобной земли. 2) Отведенные участки ни въ какомъ случав не могуть быть сокращаемы или перемвняеми причтами на участки въ другомъ мъстъ бевъ согласія цевъ сихъ участковъ и въдома благочиническаго совъта округа. 3) Право на пользование отведенными участками сохраняется за вдовами или сиротами даже въ томъ случав, если онъ не живуть на мъсть; но въ случав сиротства новаго семейства въ томъ же приходь, право это переходить въ последнему севейству. 4) Если въ какомъ-либо приходъ сиротскій участокъ остается незанятымъ, то благочиническій совыть сдаеть его во владыне одному наличныхъ членовъ причта за соотвётствующую плату, и деньги эти вносятся въ эмеритуро-вспомогательную вассу для уваличены ежегодныхъ пособій всемъ сиротамъ епархін.
  - Къ числу учрежденій, принимающихъ участіе въ облегченів тяжкаго положенія крестьянскаго населенія въ неурожайныхъ містностяхъ, присоединилось попечительство о домахъ трудолюбія пработныхъ домахъ, состоящее подъ непосредственнымъ предсъда-

тельствомъ Государыне Императрицы Александры Өеодоровны. Это попечительство, въ виду опыта прошлыхъ летъ, показывающаго, что нужда при недородахъ становится особенно острою въ последній періодъ ен предъ новымъ урожаемъ, вместь въ соответственно съ общими своими задачами, оказывать помощь нуждающимся чрезъ предоставление вмъ возможности обезпечить себъ насущный хлъбъ трудомъ рукъ своихъ. Для выполненія предположеній относительно этой трудовой помощи населенію чрезъ устройство приспособленныхъ къ условіямъ той или другой містности полезныхъ работъ, а также для устройства трудовыхъ убъжищъ для дътей и подроствовъ, яслей и т. д., Августъйщая Покровительница понечительница соизволила командировать въ губерніи казанскую, вятскую и симбирскую члена комитета попечительства, д. тайн. сов. Галкина-Враского, и въ губерній самарскую п уфимскую тайн. сов. барона Буксгевдена, съ несколькими помощинками и врачами и потребными денежными средствами. Вибств съ темъ Ен Императорское Величество, приниман особенно близко къ сердцу задачу, преследуемую въ данномъ случав попечательствомъ, и желая личнымъ пожертвованіемъ солействовать ея осуществленію, 26 апрали, Всемилостивайше соизволила пожаловать на усиленіе отпущенной изъ расходнаго капитала попечительства суммы изъ собственныхъ своихъ средствъ 50,000 р. Новыя и притомъ вполнъ точно удостовъренныя, извъщенія изъ неурожайных местностей о страшной нуждь местных жителей и о массъ тяжко заболъвшихъ цынгою и тифомъ, вследствіе недостаточнаго питанія, вызвали среди болье состоятельной части населенія русскаго государства большую, чемъ прежде, участливость въ положенію бъдствующаго населенія. Вслъдъ за православными епископами, и одинъ римско-католическій епископъ обратился къ своей паствъ изъ русскихъ подданныхъ съ приглашеніемъ къ пожертвованіямъ для потерпъвшихъ отъ неурожая. Это сдёлаль вменно варшавскій римско-католическій архіеписковъ Попель, посланіе котораго 9 мая было прочитано въ римско-католическихъ костеляхъ настоятелями, после чего последовалъ и сборъ пожертвованій: Въ появляющихся въ «Епарх. Відомостяхъ» в въ газетныхъ спискахъ жертвователей встрвчаются: монастыри, въ отдельных случанх жертвующіе врупныя сумиы, какъ сделала, напримъръ, недавно Кіево-Печерская лавра, внесшая въ пользу крестьянъ 1,000 р., городскіе в сельскіе причты, служащіе въ

разныхь праветельственныхъ, общественныхъ и частныхъ учрежденіяхъ, воспитанники учебныхъ запеденій, рабочіе на фабрикахь в заводать, офицеры в нажніе чины разныхъ полковъ, и т. т. Особенно замітчательно то, что русское общество не только отправляеть деньги въ неурожайныя губерній, но и выділяеть изъ себ лець, одушевленныхъ желяніемъ овазать недужнымъ в голодарщимъ посильную помощь своимъ личнымъ непосредственных трудомъ и уходомъ. Къ правительственнымъ агентамъ и отрадамъ «Краснаго Креста» присоединились теперь и продолжають присоединяться многочисленные добровольцы, отправляющіеся на собственный счеть устраивать народныя столовыя и ухаживать за больными. Накоторые изъ отправившихся для помощи бадствующему населенію врачей, сестеръ милосердія и другихъ лиць, в сами заразились тифомъ и цынгой. Изъ нихъ скончались: штабъротместръ А. В. Бодиско, съ осени 1898 года, не повладая рукъ. трудившійся надъ организацією помощи біздствующему населенів въ качествъ помощника главняго уполномоченнаго общества Краснаго Креста генерала Шведова, и сестра милосердія Н. Л. Михайлуца. Въ составъ санитарныхъ отрядовъ, вмъсть съ врачами. студентами-медиками и сестрами милосердія, въ немаломъ трудятся в сестры-монахини. «Пер. Вѣст».

- Желая придти на помощь учащимся въ школахъ трехъ южныхъ убадовъ Вятской губерній, пораженныхъ нынів недородомъ хлібовъ, воспитанницы Вятскаго епархіальнаго училища рішили, по словамъ «Зад. Сл.», уділять изъ тіхъ небольшихъ средствъ, которыя посылаются вмъ родителями на булки и т. п. предметы, ежемісячно, сверхъ прочихъ сборовъ на этотъ предметъ, по четыре копійни въ пользу нуждающихся учениковъ названныхъ убадовъ. Четыре копійни взяты потому, что такую пменно сумму ассигновало на прокормленіе голодающихъ дітей въ день общество «Краснаго Креста», находя ее вполнів достаточной. Въ общемъ изъ такихъ копівекъ составилось около 25 рублей въ місяцъ
- Въ виду настойчивато движенія европейскихъ державъ къ упроченію на далекомъ Востокъ и особенно въ Китаъ, небезъвитересны данныя, сообщаемыя «Цер. Въст.», о распространенів
  тамъ христіанства. Послъднее пронивло въ Китай еще въ VII въкъ
  чрезъ несторіанъ, а въ XIII въкъ появились римско-католическіе
  миссіонеры, котя окончательно римскій католицизмъ упрочился
  тамъ лишь въ XVI въкъ. Спустя сто льтъ появились тамъ и про-

зославные, и притомъ при весьма интересныхъ обстоятельствахъ. Зъ 1684 году витайскій богдыханъ Канъ-Си отправиль войска вверхъ по Амуру, съ приказаніемъ разорить всё крёпости, потроенныя русскими, в овлядьть Албазиномъ. Китайцамъ, какъ 13в встно, послв упорнаго сопротивленія удалось овладіть Албанномъ, причемъ часть защитниковъ его съ оружіемъ въ рукахъ далились въ Нерчинсвъ, а часть, преимущественно семейные, со звященникомъ отцомъ Максимомъ Леонтьевымъ во главъ, была ведена въ Пекинъ. Приведенные въ Пекинъ, они образовали здёсь тдёльную роту въ среде восьми маньчжурскихъ знаменъ и были госелены въ свверо-восточномъ углу города, причемъ имъ не олько дозволено было исповёдывать православную христіанскую звру, но богдыханъ приказалъ дать имъ готовое буддійское капице для устройства православнаго храма, который и былъ соорукенъ во имя св. Софіи. Храмъ этотъ долженъ былъ служить не юлько для удовлетворенія духовныхъ нуждъ невольныхъ русскихъ гришлецовъ въ Китай, но и для проповеди православія среди ізычниковъ. На это прямо указываеть письмо тобольскаго митро-10лита Игнатія, писавшаго отцу Максиму Леонтьеву: "А плвненіе ваше не безъ пользы китайскимъ жителямъ, яко Христовы гравославныя вёры имъ вами свёть открывается"... Действительно, же вскоръ посяв освящения русской церкви начали встречаться лучан обращения витайцевъ въ православіе. Такъ, по св'ядвніямъ звященнива Григорія Петрова, въ 1699 году въ Калгант врестился супецъ Сахалту, а вийсти съ нимъ и одинъ изъ китайскихъ чиновниковъ со своимъ слугою. Такимъ образомъ, въ нынфшнемъ оду исполнилось ровно двъсти лътъ съ начала нашей миссіонеркой двительности въ Китав. Римско-католические же миссіонеры работають болве 300 лвть. Это, конечно, даеть имъ несомивню треимущество, одняко, все же не настолько крупное, чтобы нельзя было сравнивать результаты, достигнутые объими миссіями.

— Газеты сообщають, что 6 мая, въ знаменательный день рожценія нынь благополучно царствующаго Государя Императора Всероссійскаго, въ Гаагь открылась международная конференція, приступившая къ осуществленію великой гуманной иден Русскаго Монарха, предложившаго встить державамъ устранить, съ общаго согласія и по мъръ возможности, ужасы войны. Мъстомъ засъданій гаагской конференціи служить, такъ называемый "Деревянный цомъ", окруженный прекраснымъ паркомъ съ цвтниками, обилующими ръдвими растеніями. Засъданія происходять въ Оранскох заль дворця. Хоти въ заль конференціи приготовлено до 126 мъсть, но присутствовать въ ен засъданіямь будуть не боль DRIBACCATH VIOLENMOVERHAND, TAKE KARE ACLICATE TEXE TECHNE военныхъ и морскихъ компаній должны засідать особо. Въ Ораєскомъ залѣ для общихъ засѣданій конференція скамьи располжены такъ же, кикъ и въ лютеранскихъ церквахъ; въ остальних же залахъ для заседяній коммиссій разставлены длинные столь "Деревянный дворецъ" находится въ одной миль разстоянія от центра города, посреди большаго сада, деревья котораго уже охълись въ блестящую весеннюю листву. Ведущая въ "Деревянном дворцу<sup>я</sup> шоссейная дорога проходить черезь весь гаагскій ліст во всю его длину. Трудно было-бы подыскать болве подходящее мъсто для той мирной идилів, которую породило, какъ-бы по нановенію волшебнаго жезла, мощное слово Русскаго Императора Этоть маленьній дворець, утопающій въ зелени парка, прилегающаго въ прекрассной, спокойной в благоухающей Гаагъ, дъйствительно окруженъ какимъ то ореоломъ поэзіи. Настоящее мириос настроеніе господствуеть въ этомъ парків, на опущків котораго тянутся небольшія, по роскошныя виллы купцовъ и рантье, а въ чащь котораго такъ и прыгають лоси, столь мало пугливые, что они нередко подобрають въ самымъ дачамъ. Эти боязливыя животныя какъ будто некого не боятся, такъ какъ имъ нисто не смъетъ причинить зля. Охотиться на нихъ запрещено вруглый годъ и ихъ не безпокоить даже городской шумъ. Въ Гаагъ господствуеть мирь прежде, чёмъ тамъ усибла собраться мирим конференція. Никто, кром'є секретарей и делегатовъ, не подпускается даже близко къ "Лъсному домику", въ которомъ проистодять засёданія. Всё входы въ паркъ заграждены рёшетками, в г ръшетовъ стоять часовые. Каждый делегать, чтобы быть провущеннымъ въ залъ засъданій, долженъ предъявить свой именюй билеть оранжеваго цвёта. Относительно самыхъ преній рішево соблюдать строжайшую тайну. Председателемъ вонференців взбранъ русскій посоль, баронь Стааль. Конференція учредила трі коммиссів. Первая коммиссія будеть обсуждать вопрось объ ограниченій вооруженій и военныхъ расходовъ. Вторая-объ установленів законовъ войны. Третья коммиссія, съ практической точки зрвнія, будеть самою важною и займется носредничествомъ и факультативнымъ третейскимъ судомъ.

### новое изданіе п. п. сойкина.

Съ требов. обращ. СПБ. Стремянная, № 12.

# КАРМАННАЯ СПРАВОЧНАЯ КНИЖКА

#### ДЛЯ ПРАВОСЛАВНАГО ДУХОВЕНСТВА

ВЪ 2 хъ ЧАСТЯХЪ

около 500 страницъ.

Часть I— налендарная, съ чистыми листками почтовой бумаги для записи на каждый день, въ мягкомъ коленкоровомъ переплетъ, съ карандашемъ и грифельною доскою.

Часть II—заключаеть рядь тёхъ церковно-гражданскихъ узаконеній и распоряженій, съ которыми духовенство наше по своей практикъ встречается наиболее часто. Въ приложеніи дается рядъ церкулярныхъ указовъ Святьйшаго Сунода, относящихся въ брачнымъ и судебнымъ дъламъ, и извъстный, составленный покойнымъ митрополитомъ московскимъ Филаретомъ, "чанъ погребенія архіереевъ и священниковъ въ Пасху".

Для удобства пользованія, книжка снабжена детально составленными алфавитнымъ указателемъ, оглавленіемъ и перечнемъ (въ кондъ) всёхъ узаконеній и распоряженій по духовному вёдомству, вышедшихъ за истекшій годъ.

Цѣна за обѣ части 1 руб. съ пересылкою.

Выписывающіе за 1898 и 1899 г. платять за оба года 1 р. 50 к. съ пересылкой.

Карманная справочная книжка на 1899 г. для православнаго духовенства не есть перепечатка предыдущаго изданія.

# Продается недорого почти новый одноярусный иконостасъ

(отъ упраздненнаго придъла) въ Покровской церкви г. Чугуева. Харьковской губ.

# зубной врачъ

ПРИ ХАРЬКОВСКОМЪ ДУХОВНОМЪ УЧИЛИЩЪ

Владиміръ Яковлевичъ Липскій.

Лечитъ, пломбируетъ и вставляетъ **искусственные зубы** Сумская ул., № 16—домъ Григорьевой.

#### вышли въ свъть новыя книги.

### ЗАЩИТНИНИ ХРИСТІАНСТВА

(АПОЛОГЕТЫ).

И. П. Реверсова, Профессора Казанской Духовной Академіи С.П.Б. Изденіе П. П. Сойкина. П'йна 50 коп.

# Лирика Я. П. Полонскаго.

Критическій этюдъ Н. М. Соколова. Изданіе П. П. Сойкина. С.П.Б. Ціна 60 воп.

## ТАЛМУДЪ. МИШНА И ТОСЕФТА.

Критическій переводъ Н. Переферковича. Томъ первый (книга 1 и 2). С.-Петербургъ. Изданіе П. П. Сойкина. 1899 г.

Цена 2 руб. 50 коп.

# Новое сочиненіе ДМ. ИВ. ЭВАРНИЦКАГО: ПО СЛЪДАМЪ ЗАПОРОЖЦЕВЪ.

Продается у автора, Москва, Унаверситет. Цена 1 р. 50 к.

"Нъсколько изслъдованій историческихъ и разсужденій о вопросахъ современныхъ".

Профессора Н. И. Барсова. С.-П.-Б. 1899. Ц. 2 р

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

## РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

для лицъ сельскаго духовенства

Годовое изданіе *Русскаго Вівстиника*, состоящее язъ 12 вицть, отъ 27 до 30 нечатныхъ листовъ въ каждой кингъ, лицамъ сельскаго духовенства будеть высылаться за десять рублей (виъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать но одному рублю въ мъсяцъ въ течение десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресь журнала *Русскій Въстник*ъ: Москва, Малая Динтровка, д. № 29. Редакторъ-Издатель *М. М. Катковъ*.

## ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

# Харьковекаго Общества последователей гомеонати.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатіи. Домашнія аптечки. Прейсъ-Курантъ высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

#### HA

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго сталя. Болъе важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходить дважды въ ивсяцъ, --каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная ціна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редавція "Церковнаго Въстинка"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америят: America, New York, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

#### Открыта подписка на 1899 годъ

на еженедъльный, религіозно-нравственный, иллюстрировани

народный журналъ

# "KOPMUIЙ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода :: пересылкою.

"Кормчій" одобрень и рекомендовань разними відомствами. Вь 1897 г. жуги получиль новое одобреніе Его Императорскаго Височества, Великаго Килла Сег Александровича и рекомендовань Имь къ винискъ по войскамъ Московскаго Віслено округа. Адресь редакція: Москов, Ординка, д. Бажановой, (квартира прет інерен Скорбащенской церков). "Кормчій" предавланачаєтся для воскреснаго и прет нечаного народнаго чтенія. Вь виду этого программа изданія его носить характобщедоступности, какъ въ выборт статей для чтенія, такъ и въ формів ихъ відменія. "Кормчій" начеть главной своей цілію, какъ показываєть и самое нашей, путеводить православного христіаннна, т. е. указывать ему тоть истинно трай путь ко спасенію, который Церковію Православной предначертань для відпадь ея. "Кормчій" и въ 1899 г. будеть издаваться примінняєь къ собитіямь ведіни, и такинь образонъ можеть служить удобнимь подспорьемь для вибот діля відбог кебнихь собесёдованій съ народомь на весь годь, вы особенности дуковенсти для мірянь и христіанскихъ семей благовременнимь и полезнимь чтеніемь воскресние и праздничние дни. Же журнала будуть украшаться рисунками решти но правственнаго содержанія съ соотив'яться украшаться рисунками решти но правственнаго содержанія съ соотив'яться украшаться рисунками решти но правственнаго содержанія съ соотив'яться участіє своими литератури. тргіз-

#### извистный Кронштадтскій пастырь отепь Іоаннь.

Въ 1899 г. Редавція "Коричій" дасть своинь подписчивамь: 52 № религіоть нравственнаго чтенія и обзора событій текущей жизни. 52 №М импострировани безплатнаго приложения "Восиресныя поучения по житиями святых и еще 12 жм излюстрированныхъ листвовъ на двунадеситие праздники. Въ рдругихъ статей въ 1899 г. въ "Кориченъ" будетъ печататься "Жизнь современны подвижниковъ благочестія", "Толкованіе на Апокалипсисъ", "Китихизическія : ученія на заповеди о блаженствахь в на 10 заповедей Закона Божів", стат. "Константинопольская древияя христівнская святыня" и возобноватся прервань на время статьи "Древняя святыня Москвы и ея окрестностей". Въ редавців в : лотся полиме экземи. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96 к 97 гг. Цена 1893 г. (сбро-2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р., 1896 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. г. (сброш.) 3 р. Листви продаются и отдально оть журнала по 60 к. за 100 🕼 перес. и по 80 кон. за 100 съ перес. Есть сброиворованияе анстии по 40 г съ пересылкой. Въ январъ выйдуть изъ печати 12 менямъ брошоръ съ реням но-правственными разсказами, Боткиной, цена за брошкору 1 коп. за 100 броз 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннимъ платежомъ изданія "Кормчы" ве висилаются. Редакція, дълаеть скидку 40% съ объявленной ціни для тіхь. торые выписывають журналь сразу за все имеющеся въ продаже годы; при выскі же не непіве 10 экземил. журнала за 1899 г., ціна за каждый экземиля р. 50 в. вивсто 4 р.

Редакторы—вздатели: Священники ( I. Н. Бухарогь. ( В. П. Гурьегь.

# листокъ

KLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Б Іюня 🔐 № 11. 👫 1899 года.

Содержаніе. Височайтія награди.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совіта.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ школъ.—Епархіальния извіщенія.—Извістія и зам'ятки.—Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленіямъ Святьйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 15-й день мая, на награжденіе, за труды по народному образованію, серебряными медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на груди на Александровской ленти: діаконовъ церквей: Всёхсвятской г. Харькова Николая Веселовскаго и соборной Преображенской г. Сунъ Евгенія Ракшевскаго.

Государь Императоръ, согласно удостоенію Кавалерской Іумы ордена святой Анны, въ 3-й день февраля 1899 года, Высочайше сонзволель на награждение нежеследующехь лець духовнаго и свътскаго званія орденомъ святыя Анны 3-й степени за заслуги. въ ст. 459-й (Учрежд. орг., т. I св. Зак., изд. 1892 г.) статута сего ордена паъясненныя: ез пункть 14: попечетеля одновлассной и второвлассной церковно-приходскихъ школъ при Вознесенской первы г. Славянска, Изюмскаго увзда, потомственнаго почетнаго гражданина Ависентія Шнуркова; ез пунктю 15: церкви слободы Циркуновъ, Харьковскаго увзда, священника Александра Червонецкаю; во пункть 16: церкви слободы Колядовки, Старобыльскаго увада, свищенника Іоанна Шишлова; церкви слободы Марковки, Старобъльскаго увяда, священника Димитрія Донченкова; перкви села Владиміровки, Купянскаго увзда, свищенника Никожая *Бъликова*; церкви слободы Асвевки, Зміевскаго увзда, святенника Павла Реутскаго.

За заслуги по духовному в'ядомству пожалованы, въ 6-му чеслу мая 1899 года, медалями, съ надписью "за усердіе": для ношевіз на шей: серебряною: на Станиславской ленти: староста Нъколаевской церкви г. Купянска, 2-й гильдів купецъ Петръ Перфильевз; для ношенія на груди: золотыми: на Аннинской лента: староста церкви села Котельвы, Ахтырскаго у'взда, крестьяникь Іоакить Емецъ; на Станиславской ленти: староста церкви слободы Хотіни, Сумскаго у'язда, крестьянинь Петръ Гавриленко.

#### Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

Харьновскій Епархіальный Училищный Совіть, во исполнене резолюція Его Высокопреосвященства, послідовавшей на журналі онаго 2-го іюня сего 1899 г., рекомендуеть уйзднымь отділеніямь и наблюдателямь, а также завідующемь школами епархів изданія г. Преображенскаго: 1) "Світлый Христовь праздникь Пасла". 2) "Праздникь Рождество Христово" и 3) "Въ подарожь матеря и дочери", какъ весьма пригодныя для пріобрітенія въ школьныя библіотеки и для раздачи учащимся въ школахь въ виді наградь. Выписывающіе означенныя изданія отъ составителя, начальника Отділенія Канцелярів Св. Синода Ив. В. Преображенскаго, пользуются скидкою 30% (по 35 коп. вмісто 50 коп.) безъ нересылки.

#### Отъ Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ шнолъ.

Требуются правоспособные учители, могущіе преподавать церковное півніе и организовать хоръ, въ церковныя школы с.с. Дерновой. Лутища и Литовки Ахтырскаго уізда съ жалованьемъ—въ нервых двухъ по 300 руб. въ годъ и въ послідней 240 руб. Обращаться къ Ахтырскому уіздному Наблюдателю.

### Епархіальныя изв'єщенія.

Священникъ Воскресенской церкви, сл. Гороховатки, Купянскаго указа, Михаилъ *Ковалева*, перемъщенъ на праздное священии сское мъсто при Рождество-Богородичной церкви, сл. Бунчужной, Старобъльскаго указа.

— Окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, Петръ Насродскій, опреділень на священническое місто при церкви сл. Горековатки, Купянскаго ублуа.

— Діаконскій сынъ, Георгій *Мухина*, допущень къ исправленію долкности псаломщика при церкви с. Пятинцкаго, Волчанскаго убада.

#### **ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ**

Содержаніе. Современное состояніе перковно-общественной жезни въ Грецін.— Перковное тормество въ Исковъ.—Предстоящіе 100-льтніе юбилен Калужской п Пензенской епархій.—"Отпусти" въ Подольской енархін.—Дьятельность събзвовъ духовенства.— Народно-образовательная дъятельность духовнаго въдомства.— Однять изъ способовъ распространенія внигь въ народъ.—О вивъласскомъ чтенію учащихся.—Голичное собраніе православнаго миссіонерскаго общества въ Москвъ.
—Дьятельность астраханскаго мессіонерскаго комитета.—Присоединеніе къ православію католическаго ксеназа.—Новая севта.—Заботи о благоустройствъ сельскихъ кладбищъ.—Сенатское распоряженіе объ узаконеніи дѣтей раскольниковъ.—Археологическій събздъ въ Кіевъ.—Всероссійская виставка пчаловодства.—Самитарине курси при монастиряхъ.—Касси кзамономощи.—Ссуди на постройку зданій для библіотекъ и читалень.—Расьясненіе относительно паспортнихъ книжекъ.—Новия правила о переводахъ денегь по почть.—Общеполезния свёднія.

Носле недавней войны грековъ съ турками, окончившейся пораженіемъ первыхъ, въ Греція возникло сильное національнопатріотическое движеніе, направленное въ сторону различныхъ преобразованій и улучшеній містной церковно-общественной жизнв. Въ греческой печати оживлено и разностороние обсуждается вопросъ, что и вакъ должно сделать для подъема религіозно-правственнаго состоянія греческаго народа, пришедшаго, по общему сознанію, въ крайній упадокъ, какими мерами возможно оградить его отъ грозящей ему гибели и поставить на путь нормальнаго развитія. Различные представители греческаго общества, духовные и свътскіе, высказывають по этому вопросу свои мибнія, иногда довольно примічательныя, и съ разных сторонъ освіщають современное цервовно-общественное состояние Греців, ея нужды н средства ихъ устраненія. Журналь «Странникъ» знакомить съ взглядомъ на нывъшнее положение Греціи и на мъры его улучиенія одного изъ светскихъ представителей греческаго общества. профессора авинскаго университета А. Діомидиса-Киріакоса. Г. Діомидисъ-Киріавосъ, прежде всего, держится того общаго и основнаго воззрѣнія, что цервовная жизнь въ Греціи нуждается въ коренной реформъ. Между тъмъ, тогда какъ различныя стороны народной в общественной жизни постепенно реформируются и посему прогрессирують, одна только церковная жизнь остается безъ всякаго движенія и для ея улучшенія, со времени освобожденія Грещи, не было предпринято никакихъ радикальныхъ мфръ. У всехъ пивниизованных народовъ міра священниками могуть быть только лица, окончившія курсь на богословских факультетахь университетовъ или же въ другихъ высшихъ и среднихъ богословсвихъ шволахъ. Тавъ бываетъ, говоритъ почтенный профессоръ, въ Россіи, Сербіи, Болгаріи и въ западныхъ государствахъ Евро-

пы. И-вто можеть повёрить? Въ Греція, после освобожденія ег оть турецкаго ига 60 леть тому назадь, и въ Турецкой имперіа священниками состояли люди совершенно неважественные, невоспитанные и вышедшіе изъ низшихъ классовъ общества. Ниці въ міръ свищенники такъ не унижаются и не презираются, какъ въ Греціи. Этому униженію, промів совершенной невоспитанности и необразованности греческихъ священниковъ, содъйствують также прайняя ихъ бедность и недостаточность матеріальныхъ среиствъ солержанія, вынуждающія ихь чуть не просеть милостыно. лабы не умереть съ голоду. Бъдствіе постепенно увеличивается потому, что, вибсто того, чтобы мало-по-малу совращать числе священняковъ, ежегодныя взлишнія посвященія новыхъ священниковъ умножають ихъ количество, только не по соотвътствів съ числомъ городовъ и селъ въ Греціи. Греція вифетъ свыше 6 тысячь свищенинковь, между тымь вавь двухь тысячь ихсовершенно достаточно для религіозныхъ потребностей греческаго народа. И это служить самою главною причиною униженія и білности приходскаго влира. Если бы одинъ священнивъ приходился не на 20-50 семействъ, какъ теперь, а на 200-300 семействъ. то тогла священники, пожалуй, и безъ всякаго жалованья могле жить болье или менье прилично и избавились бы отъ приниженности и презрвнія, на которыя они осуждены вследствіе своей многочисленности. Нужно ли терпать это вопіющее вло? Не пришло ли время бороться съ немъ радикальными законодательными мѣрами? Необходимо избавиться отъ влира необразованнаго и исвоспитанняго, - необходимо посвящать во священники лицъ, окончившихъ курсъ на богословскомъ факультетъ аочискаго университета, въ асинской Ризарьевской семинаріи и въ иныхъ богословсвихъ шовлахъ. Пора уже понять, что только образованный и воспитанный клиръ можеть учить и воспитывать народъ, который въ Грецін остается безъ всякаго религіозно-правственнаго просвъщенія и вся религія коего заключается въ сухихь и безсодержательныхъ формулахъ въро-и правоученія, усвоенныхъ механически в безъ всикаго разумения. Грубость и необразованность греческаго народа, которыя можно наблюдать ежедневно, многочисленныя убійства и безчисленныя преступленія всяваго рода, о которыхь сообщаеть ежедневная греческая печать въ великому прискорбію истинных и върных сыновъ своего отечества, все это даеть оружіе въ руки враговъ нашихъ, которые поносять насъ и считають народомъ совершенно развращеннымъ и недостойнымъ свободи; а

между темь, главный источникь всёхь этихь золь заключается въ печальномъ состояній греческаго клира, которое влечеть за собою упадовъ религіознаго чувства въ народъ и его пренебреженіе въ требованіямъ религіи и евангельской правственности. Перейдемъ теперь въ церковному богослужению. Что мы наблюдаемъ у всехъ цивилизованныхъ христіанскихъ народовъ? Храмы отличаются благольшіемъ, богато и благоприлично устроены. Всякій изумляется преврасному устройству церввей въ Германів, Франців, Италів, Англів и Россіи. Священныя одежды тамъ всегда чисты, преврасно сшиты и вполив приличны. Церковное пвије исполняется великольпно многочисленными хорами, управляемыми знающими это дело лицами. Въ Петербурге, говорить греческій профессорь, хоръ митрополичьяю храма состоить изъ ста человъкъ и поеть весьма гармонично и искусно. Даже въ Одессв хоръ мъстнаго архісписвопа состоить изъ 90 человъвъ! Во всъхъ христіанскихъ странахъ, въ каждый воскресный день за литургіею бываетъ проповъдь. Образованный священникъ-французъ, англичанинъ, русскій-посл'в евангелія предлагаеть народу пропов'ядь в призываеть его къ совершенству, извлекая урокъ изъ воскреснаго чтенія евангелія. Если священникъ почему-либо не въ состояніи предложить присутствующимъ въ храмъ свое слово, то онъ прочитываетъ поучение какого-либо извъстнаго проповъдника. Народъ никогда не остается тамъ безъ поученія, никогда не уходить изъ храма безъ того, чтобы не услышать здёсь новыхъ наставленій ралигіозно-правственнаго характера. И все это и богослуженіе, и проповедь-продолжается большею частью, по мивнію г. Киріакоса, одинъ часъ, такъ какъ во-первыхъ, мірянину трудно болве часа посвящать себя сосредоточенной молитвь, а во-вторыхъ, время теперь-весьма дорого. Обращансь къ греческому богослуженію, авинскій профессоръ спрашиваеть: "Что представляеть большая часть нашихъ храмовъ, за исключеніемъ двухъ или трехъ въ столицъ? Ничто иное, какъ небольшія, безобразныя зданія, убогія внутри и спаружи, лишенныя всякаго благольція и красоты. Если вы войдете внутрь, то заметите здёсь безпорядовъ, грязь и неустройство. Священники, діаконы и церковники имівють на себъ вакія то лохмотья вмъсто разъ и церковныхъ одъяній. Вогослуженіе весьма продолжительно, такъ что невозможно выстоять всю службу отъ начала до конца, поэтому присутствующіе въ церкни наблюдають постоянно, какъ одни входять, а другіе выходять изъ храма, производять безпорядокъ и нарушають священную

тишену, которан должна царить въ храме во время богослужнія. Церковине амвоны хранять мертвую тишину, поученія «встив не бываеть, а если и бываеть, то большем часты неудовлетворительно. A xyme всего — наши иввчіе. большею частью несвёдущіе въ півнін, которые обычно ноють моноточно, нестройно в даже безобразно, такъ что возбуждають недовольство во всякомъ хотя в немного въ музывальномъ отвошенін воспитанномъ человівні. Что же нужно сділать для топ. чтобы улучшить перковную жизнь въ Греців, освіжить ее в в ставять въ нормальное положение? Профессоръ Киріаносъ резмендуеть для сего следующія меры. 1) Необходимо уменьши: наличный составъ свищении вовъ до одной третьей его чисти, ы нитересахъ ихъ безбиднаго существованія. Теперь въ Греція взсчитывается до шести тысячь священивовь, вь то время так вкъ достаточно только двъ тысячи. Это есть первый необходимы шагь въ возвышению клира, потому что главная причина его печальнаго экономическаго состоянія есть многочисленность сыщенниковъ, которые не могуть получать достаточное матеріальобезпечение отъ приходовъ, принадлежащихъ каждому изъ нехъ Вольшая часть нашихъ свищенниковъ въ епархіяхъ им'вють приходъ изъ 40-60 семействъ, отъ которыхъ получатъ до 40-60 -драхить въ мъснить (драхия - 25 коп.). Отсюда вкъ бълность. Есл же число свищенниковъ уменьшить до одной трети, то кажды наъ нихъ можетъ имъть приходъ до 200 или 300 семействъ. Он будуть въ состояніи содержать своего священника, потому что отъ важдаго семейства будеть поступать въ его пользу по крајней мірів по одной драхмів вы місяць. О правильномы взносі отъ прихожанъ въ пользу священниковъ должны позаботить: эпитропы. Одинъ изъ недавнихъ министровъ церковныхъ дълъ въ Греців, киръ Влахосъ, составиль и представиль правительству в утверждение законъ объ уменьшение числя приходскихъ священивовъ, въ духъ и направлении настоящаго прозета, но однаво онъ ве имълъ движения. Необходимо около двадцати инти лътъ не посващать вновь свищенниковь и удовлетворять религіозно-нравственныя потребности народа ихъ наличнымъ составомъ, но это кое-кому выгодно, поэтому указанный законопроэкть и встречаеть, по мневі» г. Киріаноса, затрудненіе въ своемъ осуществленія. 2) Необходим. позаботится объ образованіи приходскаго духовенства. Когда будеть уменьшено число священниковъ и каждый изъ нихъ будеть высть праходъ, достаточный для его безб'ёднаго существованія, тогда необходымо установить закономъ образовательный цензъ вандидатовъ священства. Именно, желающіе получить священническое місто въ столецъ должны вить дипломъ богословского факультета авинского университета, ищущіе священническаго званія въ городахъ обязаны имъть дипломъ Ризарьевской семинаріи, а въ селять-дипломы ваной либо богословской школы или учительскаго института, потому что сельскимъ свищенивкамъ нногда приходится бить и учителями народныхъ школъ. Въ Сербін и Болгарія никто не посвящается въ сапъ свищенива, если не виветь соответствующаго диплома. Въ западной Европъ в въ Россіи священивнами становятся лица, обучавшіяся въ университетахъ или въ духовныхъ академінхъ. И въ греческой церкви, въ первые въка, жудрые мужи, знаменитые ораторы были ісреями. Клименть, Оригенъ, Златоустъ, Василій, Асанасій, два Григорія были простыми пресвитерами въ приходахъ Александрів, Антіохів, Назіанза, Кесарів, прежде чемь некоторые изъ нихъ сделались епископами. Церковь наша несомевнио возродится, когда мы увидимъ въ званін приходских священниковь лиць научно образованных, какъ это было у насъ въ III-IV векахъ, какъ это и теперь существуеть въ Англів, гдв сынъ Гладстона состоить священнивомъ. Это вполив понятно и къ этому именно ведетъ современное положение общества, требующаго лицъ образованныхъ и серьезныхъ. 3) Необходимо, чтобы мало-по-малу во всёхъ нашехъ храмахъ вводилась церковная проповёдь, такъ чтобы въ каждый воскресный день въ нихъ проповъдывалось слово Божіе. А это случится, если будеть осуществлено предыдущее требованіе. Образованные свищенники возьмуть на себя обязанность систематически поучать народъ въ храмахъ. Это тавъ и было въ древней греческой церкви. Св. Іустинъ философъ н мученикъ свидътельствуетъ, что въ его время (во И въкъ) во всякій восиресный день служитель перкви послі чтенія евангелія предлагаль слово и внушаль народу наставленія, заключающівся въ прочитанномъ евангелів. Эго бываеть и теперь во всемъ цивилизованномъ міръ. Въ воскресные дви слово Божіе проповъдуется въ храмахъ не только вь страняхъ протестантскихъ, каковы Англія, Германія, Швейцарія и проч., но и въ католическихъ, мъръ, во Франція. Но для этого нужно прежде всего, вляръ нашъ былъ образованъ. А пока онъ еще невъжественъ н полуобразованъ, то лучше будетъ, есля онъ станетъ молчать, потому что поученія людей неученыхъ и несвідующихъ вмісто пользы приносять вредъ. Но проповёдь умная и короню сказанная

есть свъть. При посредствъ ся религія перестасть быть простыв механическимъ выполнениемъ однихъ только религиозно-правственныхъ формулъ. Умъ христіанина просвъщается истинами въры, освободившись отъ предразсудовъ и суевърій, сердце вается христіанскою любовью, жизнь проходить честно. Въ настоящее же время было бы полезно, еслибъ священный синодъ эллыожой церкви составиль сборникь поученій на воскресные и празіначные дне целаго года, такъ называемий Каріаком ромій, по которому свищенники и могли бы прочитывать въ крамакъ за богослужениемъ соответствующия поучения. Такъ бываеть и въ Россів, если священник почему либо не можеть связать своего поученія. Такимъ путемъ евангельское ученіе могло бы пронякнуть и въ народъ, которому оно теперь почти совсемъ неизвъстно. Пользв бы увеличилась, если бы священный синодъ позаботился и распространить евангеліе въ народь и въ школахъ, такъ чтобы всявая православная семья имъла евангеліе и оно служило у нась общимъ чтеніемъ. 4) Необходимо, чтобы возвысились-наша перковная архитектура, живопись, првіе в улучшилось наше церковное богослужение. Нужно въ аоннской академии художествъ учредить особыя отдъленія церковной архитектуры и церковной живописи, а въ консерваторіи-церковной музыки. Тогда мы и пріобрётемъ своихъ ученыхъ архитекторовъ, художниковъ и музыкантовъ. Къ счастью, у насъ уже были прекрасные прецеденты въ этомъ отношения. Въ столецъ нашей и въ нъкоторыхъ другихъ городахъ построены преврасные храмы, которые могутъ служить образцами византійской церковной архитектуры, какъ, наприміръ. нашъ митрополичій храмъ, русская церковь, храмъ при богадѣзьнь и другіе. Равнымъ образомъ въ Асинахъ вывются преврасные образцы византійской иконописи, каковы, напримітрь, ніжоторыя нконы въ храмахъ русскомъ и митрополичьемъ. Навонецъ, два германскихъ музыканта-Рандхартингеръ и Прайеръ прекрасно положили на четыре голоса греческія піснопівнія литургін и такемъ образомъ сдълале первый весьма удачный опыть соглашенія вызантійской мелодін, господствующей въ греческомъ церковномъ пъснопънін, съ требованіями современной церковной музыки. Есля мы подбемь по намівченному поти, то вы непродолжительномы времени будемъ имъть прекрасные храмы, построенные по требованіямь византійско-восточной архитектуры, а равно художественныя иконы и будемъ слышать въ нашихъ храмахъ гармоническое стройно-церковное пъніе; все это будеть служить сильнымъ побужденіемь

для присутствующих въ храмѣ возноситься умомъ и сердцемъ во Всевышнему. Когда всѣ указанныя нужды будуть восполнены, т. е. когда въ Греція будуть образованные священники и у нихъ достаточные для ихъ безбѣднаго существованія приходы, когда въ греческихъ храмахъ станетъ раздаваться проповѣдь, а самые храмы отличаться благолѣпіемъ и устройствомъ, тогда только и можно будетъ сказать, что церковныя дѣла въ Греціи улучшились, что церковь наша имѣетъ надлежащее религіозно-нравственное воздѣйствіе на народъ.

— 20 мая исполнилось 600-летіе со дня блаженной кончины благовърнаго внязя псковскаго Довмонта, во св. крещении наречечнаго Тимоесемъ. Преданность св. князя православной въръ, добродетельная жизнь и подвиги за веру и отечество и въ частности за исковскую область побудили преосвященнаго епископа псковскаго Антонина предложить духовенству и духовно-учебнымъ заведеніямъ псковской опархін совершить 20 мая въ церквахъ приздничное богослужение въ честь св. внязя и предложить православному народу в воспитанникамъ всехъ учебныхъ заведеній чтеніе житія князя, съ поніємъ священныхъ поснопоній. Въ самомъ Псковъ наканунъ празднества, въ одномъ изъ придъловъ Тронцкаго собора, предъ гробницею св. внязя, было совершено преосвященнымъ Антониномъ, въ сослужения соборнаго духовенства, всенощное бавніе, за которымъ, послів первой канизмы, было прочитано житіе благовърнаго князя, по прочтенів же Евангелія происходила раздача листковъ объ его подвигахъ; въ день праздника послъ литургія въ Благовъщенскомъ соборь быль совершенъ врестный ходъ, при участіи всего духовенства Пскова, изъ Благовъщенскаго въ Тронцкій соборъ, гдъ быль совершенъ торжественный молебенъ. Предъ гробницею св. князя весь день 20 мая приносились моленія благочестивыми псковитянами. Къ этому дию вышло изъ печати: безплатное народное изданіе бывшаго старосты спб. Исаакіевскаго собора Е. В. Богдановича, подъ заглавіемъ: "Святый благовірный князь Довмонть Псковскій"; составленный г. И. Василевымъ біографическій очеркъ--"Св. благовърный князь Довмонть-Тимоеей и изданные редакціею «Исков. Еи. Въд.» брошюра "Св. Довмонтъ-Тимоеей" и листовъ для раздачи народу "Житіе св. Довионта-Тимоеся",—изъ сочиненій Димитрія, архіепископа тверскаго. Въ Петербургъ, по предложенію начальника Николаевской академіи генеральнаго штаба, профессоръ академін полковникъ Мышлаевскій 20 мая въ аудиторін академін

сдѣлялъ сообщеніе на тему: "Русскій военный дѣятель XIII від князь Довионть", для офицеровъ, интересующихся русским воено-историческимъ прошлымъ. «Цер. Вѣст».

- 16 октября сего года исполняется 100 лътъ со времене вопоследованія Высочаншаго сонзволенія блаженной память Гоздари Императора Павла I на открытіе самостоятельной Калужові епярхів. По ходатайству м'астнаго епархіальнаго начальства, Сы твишій Сунодъ разрёшня ознаменовать 100 летній вобилей см. стоятельнаго существованія Калужской епархін торжествомь в особой программ'в съ освобождениемъ на два дня 15 и 16 оптбри всвуъ учащихся въ духовно-учебныхъ заведенияъ, церковіприходских школяхь и школяхь грамоты отъ классиму учебых занятій. Ко дию юбился по церквамъ и духовно-учебнымъ завелніямъ будуть разосланы экземпляры исторической записки о Влужской епархів съ цёлію предложенія народу религіозно-враственныхъ в церковно-историческихъ чтеній 16 и 17 октября Е вствъ перввать, церковно-приходскить школахъ грамоты епархів -16-го же октября исполняется стольтіе существованія Цензенск. епархів. Юбриейные дня будуть ознаменованы взданіемь особо: «Сборника», въ которомъ, какъ въ зеркалъ, должна отразито жизнь епархів и исторія семинаріи за весь періодъ ея сущесть Banis. «Mock. Hen. Bts.)
- Съ наступленіемъ весны въ юго-западной Россів начал. періодъ такъ называемыхъ "отпустовъ" или праздинвовъ по пр ходамъ въ честь мъстно-чтимыхъ нковъ, привлекающихъ на 🕾 торжества изъ окрестныхъ мъстностей массы богомольцевъ. В подольской епархів отпустовъ насчитывается свыше ста. Въ вы лендарѣ подольской епархів" на 1897 г. вхъ насчитаво 109, в въ дъйствительности, какъ замъчено въ «Подол. Еп. Въд.», вт. больше, такъ какъ при этомъ малыя празднества не принциаливъ разсчетъ. Большая часть отпустовъ падаеть на месяца ч. (30) и іюнь (49), меньшая на іюль (9) и августь (14); въ се: тибръ ихъ насчитывается до 7, а зимой совсвиъ не бывает Больше всего отпустовъ пріурочено къ приходамъ, гдв вишти мъстно-чтимыя иконы св. Николая мирликійскаго чудотворца, г тораго чтутъ наравив съ православными и римско-католики: Ти кихъ отпустовъ свыше 20. Немного менве отпустовъ празднуетс на десятую пятницу по Паскі (15): римско-католиками въ чет Сердца Інсусова, а православными въ честь разныхъ вконъ Бжіей Матери. Это празднованіе, в'проитно, выветь католичесь:

провсхождение. Въроятно, и самые отпусты, какъ показываетъ названіе, вивють католическое или латино-польское происхожденіе. Заведены они всендзами, при содъйствіи пановъ, не столько съ цвлію поддержанія религіознаго духа въ народв, чвиъ народъ не оскудъвалъ, сколько для пропаганды унів в датинства. Впрочемъ, существующе въ настоящее время по костеламъ отпусты не представляють, по минию названняго журнала, никакой опасности для православнаго народа, потому что везде, где существуеть отпустовый костель, и въ православной церкви почитается м'встная святыня, на поклоненіе которой отправляются православные. Затемъ, въ дни римско-католическихъ праздниковъ, когда при востеляхь бывають значетельныя стеченія богомольцевь, въ м'ястныхъ православныхъ церквахъ обязательно совершается торжественная служба, чтобы отвлечь православный народъ, пришедшій на отпусть, отъ посъщенія костела. Православные отпусты празднуются въ развыхъ приходахъ не одинаково. На отпустахъ вошло въ обычай исповедываться, между прочимъ, потому, что, по народному представленію, гръхи искупаются подвигомъ, предпринятымъ для посещения отпустовой церкви, - взглядъ, въ которомъ также усматривается влінніе римско-католичества. На отпусты съвзжаются священниви изъ окрестныхъ селъ, славищіеся какъ духовники, совершители молитнословій и т. д. Есть и спеціальные отпустовые пропов'ядники, которые не довольствуются одною проповъдью въ церкви въ обычное время, но проповъдують подъ открытымъ небомъ по два и три раза, и своими воодушевлениыми, иногда даже пламенными, ръчами производять на слушателей свльнёйшее впечатлёніе. Н'екоторые настоятели для отпустовъ нарочито приглашають искусныхь въ славе проповедниковъ, другіе же довольствуются теми, которыхъ назначають благочинные.

— На последнихъ собраніяхъ в съёздахъ духовенства было указано не мало нововведеній в предположеній для обезпеченія успіховь пастырской діятельности духовенства в намічевы нівкоторые новые пути для дальнійшей діятельности въ томъ же направленів. Въ братскомъ собраніи военнаго духовенства былъ разсмотрівнъ составленный особою воминссією проекть устройства и правильной постановки півнескихъ хоровъ въ полковыхъ церквахъ, съ цілью улучшить півніе въ полковыхъ церквахъ настолько, чтобы оно располагало присутствующихъ въ церкви къ молитві в привлекало богомольцевъ. При обсужденія предоставленнаго проэкта по пунктамъ, редакція его дана была въ собраніи такая

форма, которая облегчала бы утверждение его высшей власты. Затемъ предложено было на обсуждение заявление благочиных одной изъ дивизій о дняхъ поста въ войскахъ. Въ виду важность указанняго вопроса церковной дисциплены и невозможности 1пустить, чтобы установленіе времени поста было представлен усмотрѣнію ближайшаго войсковаго начальника, рекоменловая священникамъ каждому въ своей части, блюсти за устранения произвола въ выборъ дней для поста. Тъмъ же благочинных быль поставлень вопрось обрядоваго каравтера — о способъ слеженія перстовъ при присягі. Собраніємъ постановлено принят: 3a правило—при приводъ къ присигъ складывать пальцы так же, вакъ они складываются при крестномъ знаменіи, и возбудит ходатайство объ изміненін настоящей редакціи закона (Устав гарнизонной службы, § 162 свода правиль для торжественных парадовъ), которымъ ошибочно предписывается при клятвъ держать указательный и средній пальцы вытанутыми, отъ чего пелучается подобіе раскольническаго вреста. Остановившись за темь на экономическомъ быть военняго духовенства, собраніе поручил одному изъ военныхъ священниковъ изготовить проектъ устава похоронныхъ кассъ, какъ средства помощи вдовамъ и сиротамъ военнаго духовенства въ наиболъе трудное для нихъ времи, слъдующее за смертью главы семьи. Навонецъ былъ разсмотравь вопросъ о правъ полкового командира провърять приходо-расходныя вниги полковой церкви. - Нъсколькими спархіальными събадами обсуждались дела местных епархіальных училищь. Полопкимъ епархіальнымъ съвздомъ решено ассигновать на преподаваніе въ старшемъ классь гигіены детскаго возраста и на ознакомленіе воспятанниць съ домашнимь уходомь за больными в поданіемъ первой помощи въ несчастныхъ случанхъ-100 рублей. Съвздъ благочинныхъ казанской епархіи, выслушавъ докладъ со. въта епархіальнаго училища о необходимости преобразовать училище въ шестивлассное и о надстройвъ третьиго этажа на учялищномъ зданія, и находя, что у духовенства епархів въ настоящее время нъть такихъ средствъ, какія требуются для возведенів третьяго этажа на училищномъ зданія, сначала постановиль: не входить въ обсуждение вопроса объ указанной надстройкъ и ассигновать лишь 3,500 р. на приспособление невоторых училищных помізценій для училищных нуждь; но затімь, выслушавь преддоженіе казанскаго ерхіепископа о неотложной, по его мивнію. надобности преобразованія трехвласснаго епархіальнаго училяща

въ шестивлассное въ наступающемъ 1899-1900 учебномъ году, для чего требуется увеличить зданіе училища посредствомъ надстройки вли пристройки нынёшнимъ же лётомъ, рёшиль для этой надобности ассигновать 30,000 р., позаимствовавь ихъ изъ епархіальной эмеритальной кассы, съ погашеніемъ долга изъ ежегодныхъ пребылей спархіального севчного завода и съ уплатою процентовъ по займу, въ количестве 1,200 руб. ежегодно, впредь до полнаго погашенія долга, 1 проц. взносомъ отъ всёхъ церквей епархів съ вружечно-кошельковой в чисто прибыльной свічной суммъ 1898 года. Тотъ же съвздъ, принявъ въ соображение, что обывновенно ни депутаты не бывають подготовлены въ разсмотрънію смёть епархіальнаго училища предварительнымъ съ ними ознакомленіемъ, ни временная повърочная коммиссія въ короткое время заседаній съезда не можеть сама ознакомиться съ ними и ознаномить съездъ, постановилъ: предложить совету училища на будущее время, по крайней мірів за двів-три неділи до събида. представлять смёты ревизіонному комитету, съ тёмъ, чтобы послёдній представляль смёты съёзду съ своимь заключеніемь. Въ собраніяхъ орловскаго и пермскаго сътадовъ происходили достойныя вниманія сужденія по дъламъ містныхъ епархіальных эмеритальныхъ кассъ. Орловскій съёздъ, допустивъ начальницу и воспитательницъ епархіальнаго училища къ участію въ епархіальной эмеритуры и принявь затымь вы соображение съ одной стороны, ихъ небольшое содержание, съ другой-ихъ большие труды, которымъ онв посвящають лучшіе годы жизни, единодушно рвшилъ: принять расходы, по уплатв взноса въ эмеритуру какъ единовременнаго, такъ и ежегодныхъ, на епархіальныя средства, тёмъ бол ве. что расходы эти не велики: 120 р. единовременно и по 120 р. ежегодно. Затвиъ, съвздъ разсуждалъ объ образования хотя небольшого капитала для выдачи взъ него пособій служащимъ въ училище надзирательницамъ и учительницамъ въ случаяхъ крайней нужды. Мивнія депутатовь по этому предмету разділились: одни полагали внести въ основание капитала по 1 р. отъ причта и этотъ капиталъ расходовать по мёрё нужды; другіе же предложили разръшить совъту училища, въ случав врайней нужды, по тщательномъ обсуждения нужды, съ разръшения епархіальнаго преосвященнаго, выдавять въ единовременное пособіе до 100 р. одному лицу изъ суммъ училища, а на покрытіе израсходованныхъ денеть вносить соотвётственную цифру въ смёту расхода последующаго года. После оживленных превій принято последнее.

Епархіальный преосвященный призналь болю соответствующамь положенію дела первое мивніе и предложиль внести по 1 р. отв причта, а затёмь на этоть предметь отчислять каждогодно из остатковь по содержанію училяща или изъплаты за обученіе нессословныхь по 300 р. въ годь. На пермскомъ съёздѣ быль возбуждень вопрось о томъ, могуть ли благочиническія кассы послужить фондомъ для епархіальной эмеритуры, въ виду того, что эти кассы составляють собственность дуковенства округа. Вопрось быль остачлень открытымь до утвержденія устава эмеритальной кассы.

«Пер. Вѣст.»

- По собранным въдомствомъ Святъйшаго Свнода свъдъніямъ, результатъ дъятельности духовнаго въдомства на поприщъ народнаго образованія за время съ 1896 по 1899 г. выражается, по словамъ «Восер. Дн.», увеличеніемъ церковно-приходскихъ школъ на 12.000 и учащихся—на 800.000. Въ этотъ же періодъ времени учреждено 8.000 библіотекъ съ общимъ числомъ внягъ 1.191 300, на сумму 397.762 руб. Общая сумма частныхъ и общественныхъ (со стороны сельскихъ и городскихъ обществъ, церквей и монастырей) пособій на церковно-приходскія школы равнялась въ 1895 г. 2.685.340 р., въ 1896 г. она составила 3.041.120 руб., въ 1897 г.—3.634.150 р., а въ 1898 г. около 4½ милл. руб. Здёсь не включены пожертвованія домами, землей и др.
- Заботись о просвъщени народа, наше духовенство не оставляеть безъ вниманія в лучшихъ способовъ, распространенія средя него хорошей вниги. Такъ, въ «Вит. Еп. Въд.» высказываются слъдующія соображенія объ одномъ изъ способовь распространенія княгь въ народъ. По наблюдению автора, народъ нашъ до сей поры любеть, чтобы доставляли ему нужный товарь на домь, въ каждул избу, да предлагали настойчиво, а особенно такой товаръ, какъ княги, на которыя народъ все еще смотрить какъ на предметь роскоши. Поэтому земство напр. постановило начать особыхъ книговошь для распространенія книгь по деревнямь изъ основанняю имъ свлада. Этимъ способомъ следуетъ воспользоваться и духовенству. При этомъ, на сторонъ духовенства здъсь овязывается большое превмущество въ двухъ отношенияхъ. Во-первыхъ, духовенству нътъ необходимости нанимать и содержать нарочитыхъ лицъвингоношъ для распространенія кингь нь народь. При большинствъ церквей существують приходскія попечительства, члены воторыхъ, подъ руководствомъ председателей, производять по своему приходу важдогодно разъ и два сборы пожертвованій натурою в

деньгами, объезжая деревни, входя въ каждый домъ. А тамъ, где нетъ попечительствъ, подобные-же сборы на церковь учиняются церковными старостами и ихъ помощниками. Этими сборами можно и воспользоваться для распродажи книгъ; тогда книга будетъ доставлена прямо въ деревню, на-домъ крестьянину, и онъ охотнетъ предложенное ему въ такой удобной формъ. Во-вторыхъ, собирая на попечительство или церковь натурою: хлебомъ, холстомъ, льномъ, шерстью и проч., попечитель, церковные старосты и ихъ помощники могутъ и книжной товаръ сбывать не за деньги, а обменивая его на деревенскіе продукты. Денегъ у народа мало, у многихъ не бываеть въ запасё и лишей копейки, и не каждый рёшится расходовать деньги на пріобретеніе книжки, но любой грамотный крестьянинъ или мать грамотныхъ дётей не пожалёють въ обмень за книжку отдать аршинъ-два холста, мёрку жита, горсть волокна и т. п.

- Чтеніе хорошихъ и назидательныхъ книгъ, притомъ чтеніе системати ческое, направляемое хорошимъ руководителемъ, признается сильнымъ средствомъ для умственнаго и нравственнаго развитія юношества. На него и обращаеть вниманіе, по словамъ «Оренб. Еп. Від.», начальство Уральскаго духовнаго училища. Правленіе училища ежегодно предлагаеть училищнымъ наставнивамъ принять на себя труды по руководству в контролю за вижкласснымъ чтеніемъ книгь учениками, и ежегодно находить желающих изъ преподавателей вести это дело, такъ что уже несколько леть въ каждомъ училищномъ влассв состоить отдельный руководитель вижиласснымъ чтеніемъ ученьковъ. Польза такой постановки дела несомненна и могла бы быть более очевидна, если бы этоть сверхдолжный трудъ преподавателей оплачивался определеннымъ вознаграждениемъ, а не быль бы безвозмезднымъ, вавъ это было до сего времени. Поэтому правленіе училеща обратилось къ послёднему съёзду о.о. благоченных Уральской области съ просьбою, чтобы четверымъ изъ преподавателей, берущимъ на себя обязанности руководства и контроля вижклассного чтенія учениковь, обучающихся въ нормальныхъ классахъ, было назначено опредъленное вознаграждение въ размъръ не-менъе 60 р. въ годъ каждому. Источниками для этого. ежегоднато расхода следуеть, по справедливости, считать суммы, поступающія за право ученія инославныхъ учениковъ. 0.0. благочинныхъ, признавая весьма желательною разумную и цвлесообразную постановку внвилассного чтенія учениковь училища, постановиль исполнить просьбу училищнаго правлевія. Очень полезно было бы, замвчаеть по этому «Странникъ», есля бы вообще въ духовныхъ AABTH Malf а особенно въ семинаріяхь, было обращено серьезное маніе на вивклассное чтеніе питомцевъ, и чтобы это дівло был поставлено подъ особый спеціальный надворь и руководство преподавателей, чтобы надворь в руководство вивкласснымь чтеніем ученивовъ составляло чью-либо непремвиную обязанность, а не было предоставлено только доброй вол'й воспетателей, наставиковъ и начальствующихъ. Въ прежнее время отъ учениковъ семенарін требовались письменные отв'яты (два въ годъ) по чтенір внигь и представлялись учителю словесности. Можеть быть, конечно, такой способъ контроля и руководство внавласснымъ чтеніемъ внигь учениками не всегда и не вездів достигаль благотворныхъ результатовъ, но по крайней мірів здісь сказывалось сознаніе необходимости такого контроля и руководства.

- Православное миссіонерское общество торжественно праздновало, въ Мосевв, 30 мая, двадцать девятую годовщину существованія. Празднество, по словамъ «Мосв. Від.», началось литургіей въ Большомъ Успенскомъ соборів, которую совершаль высокопреосвященый Владаміръ, метрополить московскій и коломенскій, соборнів съ преосвященнымъ Несторомъ, епископомъ линтровскимъ, и членомъ московской синодальной конторы, енескопомъ Григоріемъ, тремя архимандритами и другимъ духовенствомъ. Благоларственное молебствіе отслужено было тавже митрополитомь соборнъ, при пъніи синодальнаго хора. При Богослуженіи въ соборъ присутствовали члены православнаго миссіонерскаго общества и много молящихся. Въ часъ дня, въ залъ городской думы, состоялось годичное общее собраніе общества, подъ предсідательствомъ высокопреосвященнято Владиміра. Въ началь засыванія высокопреосвященный Владиміръ призналь уместнымь подвести итоги дъятельности общества за все время его существованія. Обществомъ отврыто большое количество миссіонерскихъ собрано до 6.000.000 руб. на миссіонерскія нужды: важиве всего то, что за время дъятельности общества миссіями его обрашено изъ магометанства в изычества до 120,000. человъвъ. Затъчь прочитано было извлечение изъ отчета о двятельности общества и миссій за 1898 годъ. Въ отчетномъ году въ составі общества чеслилось 14.427 членовъ, болве противъ предыдущаго года на 187 лицъ. На устройство и содержаніе миссій израсходовано 91. 535 руб.; на устройство и содержание миссіонерскихъ школъ-98.914

руб.; на устройство и содержание миссіонерскихъ церквей — 18.721 руб.; на пособіе новообращеннымъ въ лоно Православной церкви-6.868 руб.; на изданіе внигь-6.500 руб.; на разъёзды миссіонеровъ-7.985 руб. Вообще же израсходовано 255.101 руб. Кромь смытных назначеній, общество произвело рядь дополнительныхъ расходовъ на школы, церкви и другія нужды миссій. Такъ. между прочимъ, было ассигновано 12.000 руб. на устройство двухиляесной школы-пріюта на Калмыцкомъ базаръ, близъ Астрахани: 1.000 руб. отправлено на устройство безплатныхъ півольныхъ столовыхъ въ мёстахъ пострадавшихъ отъ недорода въ Уфинской губернів. Къ началу 1898 года въ распоряженів общества оставалось 1.196.583 руб., вновь поступило 529.267 руб., израсходовано свыше 487.000 руб., и къ 1-му января 1899 года числилось 1.238 155 рублей. Въ отчетъ далье приведены краткія свъденія о деятельности миссій за минувшій годь. Въ районе алтайской миссіи, насчитывающей 55 церквей, было крещено 449 человъкъ. Въ киргизской миссіи обращено въ христіанство 59 человъбъ, въ енисейской - 33, обдорской - 28, камчатской - 178, пркутской-1.199 и въ забайкальской-311. Въ Японів насчитывается 226 православныхъ общинъ и 24.530 христіанъ. Въ минувшемъ году въ Японіи было крещено 970 человікъ. Всего же въ Европейской Россіи, Сибири и Японіи просвіщено світомъ Христовой въры 3.539 человъвъ изъ магометанства и язычества.

- Въ своихъ отношеніяхъ въ вновірцамъ и внославнымъ христіянамъ православная церковь всегда являлась въ высовой степени терпимою. Но общее начало въротерпимости, которому отечественная церковь остается в останется върною всегда, не освобождаеть ен членовь отъ обязанности наблюдать, чтобы подъ знаменемъ въротерпимости не оказывалось покровительства иновърнымъ и инославнымъ религіознымъ обществамъ въ прямой ущербъ православію. Къ величайшему сожалівнію, подобнаго рода недосмотры-бывали и бывають нередко, и духовная печать, съ нъкоторою частью свътской, своевременно указываеть на нихъ. Въ «Астр. Еп. Вед.», въ отчете местнаго миссіонерскаго комитета, было раскрыто, что сильнешимъ тормязомъ для православной миссін, кавъ и вообще для просвъщенія калмыцкаго народа, служить непомърное и сверхдолжное множество калмыцкаго духовенства (гелюнговъ 601, гецюлей 372 и мандживовъ 370, а всего 1343 человъка). Само крайне невъжественное, это духовенство держить въ невъжествъ и весь народъ; служа тяжелымъ бременемъ

для народа, оно старается запугать народъ еще тягчайшвый бы игомъ подъ властію христіанскихъ священниковъ, еще зайшею нищетою съ принятіемъ христіанства, съ лишег права пользованія землею, которою пользуются калмыки-дам. При этомъ бъдственная участь крещеныхъ-калмыковъ, говски и преслъдуемыхъ, безземельныхъ и бездомныхъ выставляется мантскими учителями какъ наилучшее доказательство ингоравды ихъ ръчей. Ослабить вліяніе невъжественныхъ какъ кихъ руководителей на столь же невъжественную народную уможно сокращеніемъ числа ихъ. Необходимо измѣнить самое ложеніе о калмыцкомъ духовенствъ и опредѣлить меньшій пі его законодательнымъ порядкомъ. По нуждѣ и примѣненіе ну бываетъ.

— 15 апръля, въ храмъ Крестовоздвиженской с.-петербурк: общины, съ благословенія высокопреосвященнаго Антонія, священникомъ о. Васильевымъ совершенъ быль 👀 присоединенія къ православной цервви католическаго ксендзі мана Войцеховича Яворскаго, Свидетелемъ при обряде в и. нымъ поручителемъ въ исвренности исповеданія новоприсоедо мымъ догматовъ православія былъ Товарищъ Оберъ-Проку Св. Синода т. с. В. К. Саблеръ. Обрядъ присоединения соста въ отречения отъ исповъдуемыхъ ватоликами заблуждений папа На литургін новоприсоединенный членъ православной ке быль пріобщень Св. Таннь, какь мирянинь, такь какь Г Яворскій не пожеляль оставаться въ духовномъ санв. Яворонынь 47 льть оть роду; онь воспитаннивь Сандомирской в лической семинарів, слушаль лекцій вь академін; въ сань когг. Яворскій прослужиль 26 леть и въ последнее время соста настоятелемъ востела въ м. Цихановецъ, Гродненской губе; Бывшій ксендзь Яворскій никогда не быль фанатикомь г хотвль смвшивать своихь пастырскихь обязанностей съ пол канствомъ, которымъ такъ заражено католическое духовен этого края: онъ всегда убъжденно, по долгу совъсти служи алтаря, уклонялся отъ исполненія тъхъ указаній, которыя 🚶 лись всендзамъ свыше, относительно пропаганды ватолицизма С уніатовъ и православныхъ. Своимъ прихожанамъ всендзъ Яг скій, вопреки обычаю и пастырской правтив'ь большинства сослуживцевъ, внушалъ, что вступать католикамъ въ брак: православными — не грвхъ, дътей воспитывать отъ смъщаны браковъ въ религіи, требуемой закономъ-долгь, если пост.

православный храмъ-не осквернишься и проч... И за эту необычную среди католическаго духовенства христіанскую терпимость о. Яворскаго, какъ настыря, любила народная его паства, но зато ненавидело окружающее католическое духовенство в не жаловало ближайшее епархіальное начальство. Въ 1886 году, когда о. Яворскій, спрошенный, въ качестві свидітеля, при административномъ разследования, по делу о существование организованной пропаганды католицизма среди уніатовъ, показаль всю правду, не пощадивъ своихъ товарищей, занимавшихся совращеніемъ изъ православія, и правительство 4 ксендзовъ удалило, а два костела заврыло, его-ксендза Яворскаго, епархіальное начальство заслало было въ Архангельскую губернію. Давимый своимъ начальствомъ и не находя поддержки въ чинахъ мъстной администраціи, всендзь Яворскій несь свой кресть служенія безь намъны знамени истиннаго христіанскаго пастыря, пока хватало силъ и пова жизненный опыть не привель его въ убъжденію въ несравненной истинъ православія. Близко зналь и уважаль о. Яворскаго покойный митрополить Леонтій. Достойно вниманія. что въ страстную субботу одинъ изъ всендзовъ той містности, въ виду пронесшейся среди любившей о. Яворскаго народной паствы въсти о присоединении его къ православию, по домамъ прихожанъ п въ костелъ, говорилъ ръчи, въ которыхъ бранными словами поносиль имя своего бывшаго сотоварища, говоря что-де онъ и свою душу погубиль переходомъ въ схизму и васъ всёхъ въ пекло готовилъ... И это потому, что о. Романъ не былъ фанатикомъ и проповедывалъ пасомымъ миръ и любовь христіанскую. «Bockp. A.»

— «Сар. Дн.» передаеть, что изъ среды саратовских штундистовъ, именующихъ себи "русскими бантистами", выдѣлилась новая секта такъ называемыхъ "череззаборниковъ." Послѣдніе, основываясь на словахъ Спасителя: "Кто не дверью входитъ во дворъ овчій, но перелазитъ индѣ, тотъ воръ и разбойникъ; а входящій дверью есть настырь овцамъ" и проч. (Іоанна гл. 10, ст. 1—2) аўтакже: "Я есмь дверь: кто войдеть Мною, тотъ спасется, и войдеть и выйдеть, и пажить найдетъ" (Іоанна гл. 10, ст. 9),— причисляють къ ворамъ и разбойникамъ всѣхъ, кто выдаеть себя за пастыря овецъ Христовыхъ, т.-е. какъ бы самовольно становится на мѣсто Самаго Христа Спасителя, и потому совершенно отрицають православное духовенство, а также видимые храмы и таинства. По ихъ словамъ, спастись черезъ Церковь и таинства невоз-

можно, такъ какъ это значить "ивзть въ царство небесное через заборъ". Истинное же спасеніе только въ словѣ Божіемъ, просвіщающемъ всяваго человѣка, поэтому и спасительными они при знають только свои собранія, на которыхъ одинъ изображаеть вт себя праведнаго Авраама, другой Еноха, иной—Илію, Іоанна Кратителя и т. д. А все остольное "черезъ заборъ"; посты— "через заборъ", храмы "черезъ заборъ" таинства, духовенство, общественыя моленія, обряды—все это "черезъ заборъ". Говорятъ, септата имъетъ уже порядочное число послъдователей.

- Въ сельской жизни ничто такъ не обращаеть на себя вниманіс. ппшуть «Тамб. Еп. Вёд.», какъ владбища, весьма часто заброшенны и оставленныя какъ-бы на произволь судьбы. И это твиъ болье ущвительно, что врестьянинь съ благоговениемъ всегда относится въ в мяти почившихъ родителей и родственниковъ. Всикую вещь, инопи ничтоживниую, оставшуюся въ наслёдство отъ умершихъ, крестянинъ бережеть, какъ самое дорогое сокровище, и при случав ст удовольствіемъ разсказываеть о ней. Онъ не жалветь средствы п похороны почившихъ, на ихъ поминовение въ третій, девяты пваднатый, сороковой и другіе дни памяти ихъ; но онъ весьма ма ло заботится объ ихъ могилахъ на кладбищахъ съ самаго дня в гребенія. Всявдствіе небрежнаго отношенія къ могиламъ, сельскія владбища имъють весьма унылый видь. Но кто же должень гля нымъ образомъ заботиться о владбищахъ?... Чаще всехъ на клабищ'в приходится бывать свищеннику; ему принадлежить и гла:ный надзоръ за кладбищемъ. Посредствомъ промовъди слова взвиданія священникъ можеть убідить прихожань въ необходимост убирать могилы своихъ покойниковъ, следить за чистотой выкакъ за жилищемъ дорогихъ своихъ родственниковъ. Тема Да проповеди, можно связать, въ душе крестьянина, въ его бласговъйномъ почитаніп умершихъ; священнику же остается толь развить эту тему и разъяснить, что однимъ изъ способовъ бизпговъйнаго и высоваго уваженія въ памяти умершихъ служит между прочимъ, забота о могилахъ и вообще о всемъ кладбин Заботу о приведеніи кладбища въ благоустроенное состояніе обще ство можеть возложить на своихъ представителей. Необходям будеть и отделить на этотъ предметь несколько весьма незначьтельныхъ для цёляго общества средствъ. Въ чемъ же долже состоять заботы по владбищу представителей общества, действую щихъ, конечно, подъ непосредственнымъ надзоромъ священия: Прежде всего следуеть все владбище окопать глубовимъ рвочъ

или обнести връпкой оградой, чтобы нивакое животное не могло пронивнуть туда. Также весьма ковошо и полезно въ гигіеническомъ отношения обсадить все кладбище вругомъ деревьями. Всякін рытвины и провалы на могилахъ обязательно засыпать. Это необходимо делать весной. Всний соръ, въ роде сгнившихъ обломковъ деревянныхъ крестовъ, осколковъ камня и кирпича и проч. обызательно удалить съ владбища. Строго следить, чтобы по немъ никогда не бродилъ чей-либо скотъ. Вменить въ непременную обизанность особому лицу весьма тщательно следить за чистотою и порядкомъ на кладбищъ, никогда не допускать, даже зимою, рыть могилы менфе трехъ аршинъ въ глубину и послф погребенія плотно зарывать ихъ землей. Хорошо иметь на кладбище дорожви лътомъ, не говори уже о зимъ, когда онъ положительно необходимы для причта. Весьма желательно им'йть на всёхъ кладбишахъ особыя часовив, въ которыхъ-бы собственно в должны лежать покойники, когда погребение ихъ почему-либо откладывается на времи. При часовняхъ должна быть комната и для сторожа кладбища. Не въ порядкъ содержатся владбища не только въ селахъ и провинціальныхъ городахъ, а даже и въ столицахъ, особенно если сравнить православныя кладбища съ ридомъ лежащими кладбищами инославными: на последнихъ всегда можно заметить больше чистоты и опрятности, чёмъ на первыхъ.

- Въ виду вознившихъ въ судебной практивъ сомивній по вопросу о томъ, распространяется ли законъ 12 марта 1891 г. на раскольниковъ, желающихъ узаконить ребенва, родившагося до брака, вопросъ этотъ былъ предложенъ на благоусмотръніе Правительствующаго Сената, который разръшилъ его въ настоящее время утвердительно. Сенатъ нашелъ, что законъ 19 апръля 1874 г. о метрической записи браковъ, рожденія и смерти между раскольниками лишь распространилъ на раскольниковъ и на ихъ семейный быть дъйствіе общихъ гражданскихъ законовъ о семейственныхъ правахъ; а потому съ изданія 12 марта 1891 г. закона, внесшаго коренное измѣненіе въ положеніе дѣтей, рожденныхъ внѣ брака, установленіемъ, что такія дѣти узаконяются бракомъ ихъ родителей, кромѣ происшедшихъ отъ прелюбодѣянія, нѣть основанія признавать, что такое измѣненіе въ законахъ о семейственныхъ правахъ не распространяется и на раскольниковъ. «Ворон. Еп. Вѣд.»
- По словамъ «Моск. Цер. Вѣд.», въ августъ мѣсяцъ созывается археологическій съѣздъ въ Кіевѣ. Это будетъ по счету XI съѣздъ. Въ настоящее время окончательно рѣшенъ вопросъ

объ устройствъ археологической выставки при XI археологаческомъ съвздъ. Выставка будетъ состоять изъ шести отдълови 1) первобытныхъ древностей, тавъ называемой до исторической археологіи, -- зав'ядующій проф. В. Б. Антоновичъ. Отділь этотъ представить выдающійся интересъ, гакъ вавъ проф. Антновичь принадлежить въ числу первовлассныхъ археологовъ и на продолжение своей многолётней ученой ділтельности произвель множество раскоповъ въ предвлахъ юго-западной Россіи; вовныхъ древностей – завідующій проф. Н. И. Петровъ, создавшії богатый музей церковно-археологического общества при Академін; 3) историческихъ древностей—завъдующії духовной проф. Кіевской духовной Академін В. З. Завитневичъ; 4) книгь. рукописей и гравюръ-завъдующій И. М. Каманинъ-одинъ вла лучшихъ спеціалистовъ по палеографіи юга Россіи; 5) классичесвихъ древностей — завъдующій проф. Ю. А. Кулаковскій. Предполагается также устроить выставку древнихъ географическихъ карть и плановъ и двъ выставки предметовъ церковной старины: однувъ университеть, подъ руководствомъ профессоровъ Лашка рева в Динтріевскаго и другую выставку-въ церковно-археологическомь музев академін. Предварительный комитеть по устройству съвзда ръшилъ издать новый каталогь выставки; составить его взялся проф. Антоновичъ. Многія учрежденія и частныя лица уже начли присылать различные предметы для выставки. Проф. Антоневичь готовить также вы выпуску въ свъть археологическую карту Волыни. Трудъ этотъ является результатомъ 20-лътнихъ археологических экскурсій по Волыни. Проф. Голубовскій, А. М. Лазаревскій, гг. Стороженко и Кивлицкій заняты составленіемъ карты лево-бережной Украйны въ историческомъ отношения. Решенустроить цёлый рядъ археологическихъ экскурсій при участін членовъ съвзда. Предполагается подробно осмотръть памятивки старины и древняго зодчества въ Луций, Кременци Остроги, Владимірь-Волынскомъ, а также побывать въ Почаевской Лавръ в Дубно. Другая экскурсія будеть совершена по Дивпру, причемъ осмотрвны будуть Княжья гора блязь Триполья, Переяславь, Червасы, а также Бълан Церковь и Корсунь. Третьи экскурсія состьится въ ближайшихъ окрестностяхъ Кіева-Кптаевская пустывь. Межигорье и Вышегородъ. Посъщение Китаева интересно, такъ вавъ поселеніе это извістно было уже въ XI вівкі; не меньшій интересъ представить осмотръ Вышегорода-латией резаденція веливаго князя Владиміра Святаго. Для удобства иностранныхъ

гостей будеть издань враткій путеводитель по Кіеву на французс комъ языкі. Владільцы археологических собраній въ Кіеві къ открытію съйзда готовятся издать каталоги своихъ собраній и открыть ихъ для гостей.

— Съ половины іюля до половины августа текущаго года въ Зоологическомъ саду въ Москвъ отдъленіемъ ичеловодства Императорскаго русскаго общества авклиматизаціи животных и растеній устранвается всероссійская выставка пчеловодства, вміжощая цълью ознакомить общество съ положениет пчеловодства въ Россін и способствовать распространенію свідіній о разумномъ уходъ за пчелами. Выставка, какъ сообщаетъ «Воскр. Д.», распадается на следующіе отделы: А) Пчеловодныя хозяйства. а) Описаніе какъ крупныхъ промышленныхъ пчеловодныхъ хозяйствъ, такъ и мелкихъ. При описаніи пчеловодныхъ хозяйствъ желательно, чтобы приложены были фотографіи пчеловодовъ дли составленія альбома русскихъ пчеловодовъ; б) виды пасъкъ; в) планы и модели пасъкъ; г) описаніе пчеловодных в хозяйствъ по районамь; д) статистическія свъдънія, до пчеловодства относящіяся. Б) Жилища пчель и пчеловодныя принадлежности. Ульи, центробъжки и другія приспособленія для спуска меда, прессы в проч. Какъ ульи такъ в пчеловодныя принадлежности могуть быть представлены въ естественномъ видъ и моделяхъ. В) Ульи съ живыми пчелами. Ульи съ живыми пчелами будутъ выставлены на опытной пасъкъ Императорскаго русскаго общества акклиматизаціи животныхъ и растеній и могуть быть доставляемы съ 1-го іюня по 1-е іюля въ г. Москву на товарныя станців Московско-Казанской, Московско-Нажегородской в Московско-Курской жел. дор. съ увъдомленіемъ объ отправкъ по адресу г. завъдующаго опытной пасъкой Ф. С. Мочальныя: Ильинка, уголъ Ветошнаго ряда. Укодъ за ульями, буде того пожелаетъ экспонентъ, можетъ быть порученъ опытной пасъвъ. Г) Медоносныя растенія. а) Сфмена медоносныхъ растеній; б) живыя медоносныя растенія; в) гербарів медоносныхъ растеній; г) діаграммы взитка (съ указаніемъ на зависимость такового отъ цвътенія тъхъ или другихъ растеній). Лицамъ, пожелавшимъ произвести посъвы медоносныхъ растеній, будуть отведены назначенные для этой цели участки. Д) Продукты пчеловодства. а) Медъ; б) воскъ; в) продукты изъ меда (напитки, приники и т. п.); г) продукты изъ воска (свічи, цвіты и т. п.). Е) Научный отдель. а) Изследованіе по естественной исторіи пчелы, по составу меда и воска и пр.; б) книги, журналы; в) таблицы; г) колленція враговъ пчелъ. Ж) Учебно-педагогическій отдівль. а) Сві двин о двательности по распространению пчеловодства (курси учебныя пасіки, выставки); б) учебные ульи и препараты; в) призведенія учениковъ школьныхъ пасівкь; г) учебныя пособія (вог лекція по естественной исторіи пчелы, коллекців суррогатов: меда и воска, модели медоносныхъ растеній, микроскопическіпрепараты и т. п.). Кром'в наградъ въ вид'в медалей и ныхъ отзывовъ выдавлены будуть премів, состоящія вать ульевь и преловодныхъ принадлежностей, въ награду темъ, межкимъ ичеловодамъ изъ среды престьянъ, народныхъ учителей и духовенства, которые съ пользой работають на поприщъ раціональнаг пчеловодства. Кром'в того учреждается денежная премія опытнов пасъки Императорскаго русскаго общества акклиматизація живонихъ и растеній въ Измайловскомъ звірниць въ Москвів въ ра мъръ ста рублей за устройство мелкаго раціональнаго крестьявскаго пчеловоднаго хозяйства в за распространение среда односельцевъ и другихъ лицъ свъдъній о наилучшемъ примъненія 10 ступныхъ крестьянамъ пчеловодныхъ приспособленій. Аля сужденія вышеозначенной премін во время выставки въ отды: живыхъ пчелъ на опытной пасъкъ съ 1-го іюня в до законты выставии имбеть быть устроень конкурсь на степень легчайщагведенія раціональнаго пчеловоднаго врестьянскаго хозийства пр посредств'в такихъ приспособленій, которыя не устращали бы простого сельскаго жителя своею сложностью и темъ самын: облегчали бы переходъ отъ роебойной системы въ веденію пясловодства на началахь. На конкурсъ могуть быть представлень и описанія веденія пчеловоднаго хозяйства по такого рода систь мв, но непремвино съ приложениемъ употребляемыхъ въ хозянстви пчеловодныхъ приспособленій. При присужденів денежной преміг предпочтение будеть оказано тъмъ соиснателямъ, которые уже стмъли распространить свой способъ веденія пчель въ большем: вли меньшемъ районъ. О тавого рода своей дътельнести сонскатели должны представить удостовъренія за подписью мъстнаго начальства или духовенства. Лица, желающія принять участіе в означенной выставкъ, приглашаются подавать заявленія о таквомъ своемъ желанів съ обозначеніемъ выставляемыхъ предметога по адресу: Москва, Зоологическій садъ, комитеть выставки пеловодства.

— По сообщенію «Под. Еп. Вѣд.», при Бранловскомъ монастьрѣ, Подольской епархіи, въ маѣ мѣсяцѣбыли устроены санитария: курсы. Цаль этихъ курсовъ-ознакомленіе желающихъ сестеръ съ правилами ухода за больными и поданія первоначальной помощи заболъвшимъ, въ случаяхъ, не терпящихъ отлагательства. Ходатайство объ открытів курсовъ было возбуждено, съ согласія Епархіальнаго Начальства, настоятельницей Брандовскаго женскаго моностыря вгуменьей Мелетиной чрезъ Вининцкаго Уфаднаго Предводители Дворянства, графа Гейдена; программя курсовъ была составлена съ благословенія преосвященнъйшаго Иринея, епискона Подольскаго и Брацлавскаго, и разрешенія г-на Губернатора. Врачебнымъ Инспекторомъ программа была представлена на разсмотраніе медицинскаго Совата при Медицинскомъ Департаменть, который и утвердиль ее. Занятія съ сестрами велись и теоретически въ школъ, и практически въ больницъ. Въ школъ имъ сообщались краткія свёденія о строеніи человеческого тела, о забольваніяхь, ихъ причинахь, объ уходь за заразными больными, о способахъ распространенія заразы, и мітрахъ предупрежденія заразныхъ бользней; о раненіяхъ в помощи при нахъ в проч. Практически уходу за больными и ранеными сестры обучались въ мівстной сельской лечебниці и желізнодорожной больниці на ст. "Жиеринка". Занятія въ больницахъ велись подъ руководствомъ врачей М. П. Заринскаго в Н. Г. Кирицы. Теоритическія занятія въ школь по отдъламъ (спеціальностяма) производились врачами Н. И. Делекторскимъ и твми же Н. Г. Кирицей и М. П Заринскимъ; кромъ того изръдка помогали имъ въ занятіяхъ врачи М. Я. Царюкъ и Е Н Ивановъ. Теоретическимъ занятіямъ посвищалось 6 часовъ въ недълю. Изъ 12-ти сестеръ, изъявившихъ желаніе обучаться уходу за больными, 3 по различнымъ обстоительствамъ не могли продолжать занятія и только 9 прослушали полный курсь. Къ занятіямъ въ школе сестры въ большинстве относились съ большимъ усердіемъ и интересомъ. Въ містной сельской лечебниць и въ жельзнодорожной. Жмеринской больниць онъ исполняли обизаности сидълокъ; приглашаемы были и директоромъ Винницинской окружной лечебницы. Кромъ того, въ качествъ знающихъ и добросовъстныхъ сидълокъ онъ приглашаемы были и въ частвые дома, для ухода за трудно-больными, и съ пользою потрудились на этомъ поприщъ. Остается только пожелать, -- говорится въ отчетв объ этихъ курсахъ, -- чтобы курсы продолжались и на будущее время и, въ случав продолженія ихъ, были бы нъсколько лучше обставлены кыкъ со со стороны уровня развитія контингента слушательниць, такъ равно и относительно учебно-вспомогательных пособій. При этих условінкь и том сочувствін, которое встрітили курсы, можно съ увітренностью рассчитывать на прекрасно подготовленный недорогой и преданный ділу персональ для ухода за больными.

- Смерть большею частію застаеть служилый людъ всегда враг плохъ; при чемъ семья служащаго нерѣдко остяется безъ всявих средствъ въ существованію. Жизнь давно уже выработала форм скорой помощи осиротальных, неимущимъ семьямъ. За посладнее время все болье и болье распространяются нь большихъ городам вассы взаимопомощи на случай смерги ихъ участниковъ. По слевамъ «Воскр. Дн.», эти кассы основаны на очень простомъ расчеть взаимной помощи встхъ членовъ участниковъ другъ другу, ибо еаждый изъ нихъ неминуемо, когда-нибудь, но долженъ умереть. Проствишее устройство такой кассы состоить въ томъ, что въ участияка ен записываются 100, 200, 500, 1,000, 2,000 п т. д. человых или служащие какого-нибудь учреждения или ифсколькихъ учрежденій-чти больше, тти лучше-и по соглашенію, -обизуются взносить, въ случат смерти каждаго изъ соучастилковъ, по 1 р. 2 р. -- больше или меньше-это зависить отъ соглашенія. Въ такомъ случать семья умершаго участника на другой же день смерти главы - кормильца, не прибъгая къ подпискамъ и тому подобнымъ тяжелымъ въ правственномъ отношения пособиямъ, получаетъ на похороны и первое время на прожитіе, пока дівла ен устроятся, 100 200, 500, 1000 в т. д. руб. Въ Москвв недавно утвержденъ ногмальный уставъ такой кассы, гдь, при маленьких взносахъ въ 1, 5, 10, 15 р. ежегодно, семья участника, въ случав его смерти, получаетъ пособіе въ 2000, 3000, 6000, 10000 р. п. при уплать 40 г. за каждую смерть, -- достаточную сумму на похороны умершаго участника. Такія кассы существують уже во многихь епархінхъ. Небольшой членскій взнось не обременителень, за то сколько отради доставить осиротелой семь благовременная помощь.
- Въ саратовскомъ земствъ, какъ сообщаетъ «Съверн. Брай», установлены правила для выдачи ссудъ на постройку зданій для библіотекъ-читаленъ. Ссуды этв выдаются, согласно постановленію земскаго собранія, безъ процентовъ на срокъ не болье 10-ти льть и въ размъръ не болье 500 руб. При этомъ: 1) Ссуда выдается не только сельскимъ обществамъ, но и частнымъ лицамъ и различнаго рода благотворительнымъ и просвътительнымъ обществамъ
  2) Сельскія общества должны представить въ губернскую управу при ходатайствъ законно составленный приговоръ за круговой по-

рукой, а частныя общества и лица должны заключить условіе. 3) Какъ сельскія общества, такъ и частныя лица и общества обязуются до окончанія уплаты ссуды сохранять зданіе только подъ библіотекой-читальней. 4) При ходатайстві о ссуді должень быть предстовлень плань и сміта на постройку библіотечнаго зданія, а также разрішеніе оть подлежащаго начальства на открытіе безплатной библіотеки-читальни по правиламь 15 мая 1890 г. 5) Ссуды выдаются не только на пастройку самостоятельных зданій, но и на пристройки къ другимь зданіямь (къ школь, волостному правленію и т. п.) съ согласія на то собственника зданія.

- Въ видахъ сокращенія переписки по поступающимъ въ консисторію прошеніямь оть священно-церковно-служителей, вдовь и дівтей ихъ о выдачъ имъ видовъ на жительство, Псковская духовная консисторія, съ утвержденія містнаго Преосвященнаго, объявила духовенству Псковской епархіи, что, согласно разъясненію Псковскаго губерискаго правленія, изъ конспсторіи могуть получать паспортныя книжки: всв священно-церковно-служители, ихъ жены п дочери всяваго возраста, вдовы в сыновья, последніе только до 17-лътняго возраста. По достижения же сего возраста, сыновья свищенно-церковно-служителей могутъ просить о выдачв имъ изъ консисторів свидітельства о правахъ по рожденію и съ ними обращаться въ полицію за полученіемъ паспортныхъ книжекъ. (Высочайше утвержд. 3 іюня 1894 г. полож. о видахъ на жител., ст. 34, п. 3-й). При семъ разъясняется духовенству, что для лицъ, состоящихъ на служоъ, паспортныя внижки не могутъ служить увольнительнымъ документомъ отъ мъста службы; въ подобныхъ случаяхъ они должны обращаться къ епархіальному начальству, прося объ увольнения на извъстный срокъ (Церк. Въд. № 50, 1895 года, ч. оффиціал. стр. 443-444). При прошеніяхъ о выдачъ паспортныхъ книжекъ, просители должны представлять въ консисторію 15 коп., заявленіе о томъ, что проситель ня отъ кого не бралъ вида на жительство, дочери, кромъ сего, удостовъреніе, что онъ не состоять въ замужествъ; присемъ несовершеннолътніе (сыновья до 17 л'втъ, а дочери до 21 года) могутъ просить о выдачв имъ паспортныхъ книжекъ не иначе, какъ съ согласія родителей и опекуновъ, а жены съ согласія своихъ мужей. (Вышеозначеннаго положенія ст. 7 и 11 и собраніе узакон. и распор. правит. 1897 г. № 46-й ст. 627). Въ прошеніяхъ всёхъ лицъ должно быть объяснено: какая требуется книжка - безсрочная или на срокъ, въ

последнемъ случав, — на какой срокъ. Сыновья, достигше 20-лытняго возраста и желающе получить свидътельство о правахъ пе происхожденею, должны при прошенеяхъ представлять въ консесторею: 1) свидътельства о припискъ къ призывному участку, а отбывше уже воинскую повинность — документы объ отбыване воинской повинность, 2) свъдънія о времени рожденія и 3) двъ гербовыхъ 80 коп. дост. марки. «Псков. Еп. Въд.»

- Съ 1 марта, по сообщению газетъ, вступили въ силу новыя правила по оплатъ денежныхъ переводовъ, производниыхъ по почтъ. Такъ, за переводъ суммы не свыше 25 руб. будетъ взиматься во 15 коп. За переводъ же денегъ выше этой суммы уплачивается 25 коп., т. е., на обыкновенный переводный бланкъ наклеивается марка десятикопъечнаго достоинства. Что касается переводовъ, отправляемыхъ по телеграфу, то за нихъ взимается точно такая же плата, какая установлена для телеграммы въ 20 словъ.
- Отъ болей въ ушахъ какъ ревиатическаго, такъ и простуднаго происхожденія въ Россіи кладуть въ наружный слуховой проходъ овечью шерсть, коноплю съ дегтемъ; цилинлръ изъ полотна пропитаннаго воскомъ или изъ бумаги помѣщаютъ тонкимъ концемъ въ наружный слуховой проходъ, между тѣмъ какъ другой конецъ цилиндра зажигаютъ. Больной лежитъ въ это время на здоровомъ ухѣ, а больное ухо вмѣстѣ съ цилиндромъ обвертываются платкомъ для того, чтобы не могъ проходить воздухъ. Послѣ того какъ сгорятъ двѣ трети цилиндра, огонь тушатъ и удаляютъ цилиндръ.—Этотъ способъ леченія пользуется во всей Россіи большой славой, во всякомъ случаѣ онъ успоконваетъ боль при ревматическихъ страданіяхъ. Осядокъ, являющійся на цилиндрѣ послѣ сжиганія и опибочно принимаемый непосвященными за ушную сѣру, есть ничто иное какъ восковая сажа.
- Отъ головныхъ болей въ Сибири употребляютъ душицу, въ другихъ мъстностяхъ зорю, бълую и желтую, кувшинки, калуферъ, свъжіе или высушенные листья, размоченные въ водъ, кладуть на голову, истолченные цвътки лютика кладутъ на руку, употребляютъ настой чернобыльника съ уксусомъ, настой мяты припарки изъ ржаного хлъба съ уксусомъ, привязываютъ къ вискамъ, вкрамъ или за ушами куски селедки. При хронвческихъ боляхъ головы, обвертываютъ волосы, находящіеся на больномъ мъстъ, вокругь двухъ пальцевъ и дергаютъ вдругъ изъ всей силы такъ что въроятно всю общіе покровы разрыхляются. Мъсто это опухаеть, въ немъ замътны бываютъ подтеки крови. Говорятъ, что иногда такой грубый способъ производить меновенную помощь.

- Отъ зубной боли употребляють колганный корень. Именно кладуть небольшое количество порошка отъ корня въ стаканъ съ водой или ромомъ и оставляють это впродолженій получаса въ тепломъ мъстъ, потомъ настой эготь взбалтывають пучкомъ ваты, такъ что къ послъдней пристаеть немного порошка, ее и кладуть на больной зубъ. Противъ той же боли кладутъ на основаніе ручной кисти водяной лютикъ, тертый хрънъ п т. д., полощать роть настоемъ крапивы съ уксусомъ, перца, лука, уксуса и водки, полощать себъ роть отваромъ маковыхъ головокъ въ молокъ.
- Отъ гнилыхъ зубовъ употребляють липовое или можжевеловое масло. Также полощать ротъ густымъ настоемъ шалфея. Во многихъ мъстностяхъ Россіи кладутъ, чтобъ избавиться отъ зубныхъ болей, сокъ молочая на нижнюю часть, уха, на той сторонъ, гдъ находится больной зубъ, это повторяють въ теченіи 3—4 часовъ. За этимъ появляется пузырчатая сыпь, которая далеко распространяется, особенно при чувствительной кожъ Если на это средство смотръть какъ на отвлеченіе, то, разумъется, оно можетъ утишить боль. Въ Курской губерніи смачивають кусокъ сахара эссенціей изъ березовыхь почекъ и заставляють раскусить сахаръ больнымъ зубомъ, или этой же эссенціею смачивають тряпочку, сложенную 6—8 разъ и кладуть ее на больной зубъ такимъ образомъ, что она лежить между щекою и больнымъ зубомъ. «Уфим. Еп. Въд.».

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

# ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА Библіотеки "Научнаго Обозрѣнія". РИХАРДЪ АВЕНАРІУСЪ.

# ФИЛОСОФІЯ МЫШЛЕНІЕ О МІРЪ

СООБРАЗНО ПРИНЦИПУ НАИМЕНЬШЕЙ МЪРЫ СИЛЪ.

(Philosophie als Denken der Welt gemäss dem Princip des kleinsten Kraftmasses, 1876). PROLEGOMENA къ критикъ чистаго опыта. Пер. И. Оедорова. Подъ ред. д-ра филос. М. Филиппова. Цъна 50 коп.

#### новое изданіе п. п. сойкина.

Съ требов. обращ. СПБ. Стремянная, № 12.

# КАРМАННАЯ СПРАВОЧНАЯ КНИЖКА

#### ДЛЯ ПРАВОСЛАВНАГО ДУХОВЕНСТВА

ВЪ 2-хъ ЧАСТЯХЪ

около 500 страницъ.

Часть I— налендарная, съ чистыми листками почтовой бумаги для записи на каждый день, въ мягкомъ коленкоровомъ переплетъ, съ кърандашемъ и грифельною доскою.

Часть II— завлючаеть рядь тёхь церковно-гражданских узаконен: и распоряженій, съ которыми духовенство наше по своей правтик: встрічается наиболіве часто. Въ приложеніи дается рядь циркулярних указовъ Святійшаго Сунода, относящихся въ брачнымъ и судебным діламъ, и извістный, составленный покойнымъ митрополитомъ москосскимъ Филаретомъ, пинъ погребенія архіереевъ и священниковъ въ Пасху:

Для удобства пользованія, книжка снабжена детально составленним: алфавитнымъ указателемъ, оглавленіемъ и перечнемъ (въ концѣ) всѣх: узаконеній и распоряженій по духовному вѣдомству, вышедшихъ за истекшій годъ.

Цѣна за обѣ части 1 руб. съ пересыяною.

. Выписывающіе за 1898 и 1899 г. платять за оба года 1 р. 50 г. съ пересылкой.

Карманная справочная книжва на 1899 г. для православнаго духовенства не есть перепечатка предыдущаго изданія.

#### продолжается подписка на 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго ствля. Болье важныя в существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходить дважды въ мъсяцъ, —каждаго 1-го в 15-го числа. Подписная цѣна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіять Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаг. Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америнъ: America, New York, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

Продолжается подписка на 1899 г. — Издается съ 1889 г. — Подписной годъ съ 1-го Ноября.

# Npupoda u Swdu

РУБ. на годъ безъ доставни въ Спб.; въ Москвѣ у (Н. Печковской) 5 р. 50 к. съ доставной въ С.-Петербургѣ и Москвѣ и перес. во всѣ гор. Россіи ШЕСТЬ руб. Допускается разсрочка: прв подп. 2 р., къ 1-му Марта 1 руб., къ 1-му Мая 1 руб. и къ 1-му Іюля остальныя.

Пробный № высылается за 7 коп. марку.

12 иллюстрированныхъ выпусновъ (бол ве зоо рисунковъ) "ПОЛЕЗНОЙ БИБЛІОТЕКИ"

### "ЗЕМЛЯ и ЕЯ НАРОДЫ"

составляющихъ ДВА ТОМА соч. Гельвальда.

("Живописная Европа", "Живописная Африка", "Живописная Австралія съ Океаніей" и "Полярныя страны").

Съ первыхъ №№ въ журналѣ печатаются "Привлюченія Новаго Робинзона", Луи Ружемона, 30 лѣтъ прожившаго среди дикарей.

"Приключенія Новаго Робинзона" въ короткое время разошлись за границей въ количествъ 800,000 экз.

и кромъ того, новое безплатное приложение

# 12 TOMOB'S TYCT

### **LACTABA AMAPA**

объемомъ болье 3,000 стран. большаго форм. убористой печати.

Журналъ "ПРИРОДА и ЛЮДИ", вступая въ десятый годъ изданія, будетъ по прежнему неуклонно идти къ своей цёли — быть общедоступнымъ журналомъ для семейнаго чтенія, равно интереснымъ для всёхъ и наждаго. Постоянно возрастающее часло подписчаковъ указываетъ на потребность такого журнала въ нашемъ обществё и на успъхъ его.

Подписка принимается въ Главной конторѣ: С.-Петербургъ, Стремянная, собств. домъ № 12.

Издатель П. Сойнинъ.

Редакторъ Ф. Грувдевъ.

### Продолжается подписка на илиострированный еженедъльный журналь

# РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ

изданіе п. п. сойкина

XV годъ изданія

подъ редакцією А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участів

### ОТЦА ІОАННА КРОНШТАДТСКАГО

5 руб. безъ деставии, 6 руб. съ дестав. и перес.

52 иллюстрированных Ж. каждый объемомъ въ 16 стран. больш. форме съ рисунками изъ исторіи русскаго народа и русской православной церки. :- ежемѣсячныхъ книгь каждая объемомъ 180—240 страниць заключающихъ и себѣ: историческія повѣсти и разсказы, опис. святинь, размышленія на релугозно-правственныя темы и т. п., и кромѣ того, безплатно, исполненную красть на металлѣ, невію съ чудотворной Курской иконы Пресситой Богородицы. "Русска Палонина» одобренъ всфыр въдомствами, и котородицы для безплатнох быль представленъ 1597. Особымъ Отд. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобренъ для библіотекъ средны и незшихъ учебныхъ заведеній, для безплатныхъ народныхъ чтеній. Подробное объявленіе и пробний Ж висылаются. 7 копѣечную марку.

Изъ года въ годъ увеличевающаяся подписка на "Русскій Паломникъ" вом зала намъ, что мы върно поняле желаніе читателей—нивът семейный журваталя душеполезнаго чтенія, строго выдержаннаго религіозно-правственнаго вап; в вленін,—журналъ, который би в поучалъ читателя, указывая ему на достойнь подражанія примъры свитой жизни в служа какъ би вормчить среди житейский соблавновъ, в въ то же времи давалъ би разнообразное, витересное чтеніе пимая читателя въ часы досуга.

Этой высокой цвин мы служнит уже 14 лвтъ, съ благословения досточтим. Кроншталтскиго Пастири о. Говина, принявшаго близкое участие въ нашемъ илинія,—и, при помощи Божіей, твердо рашили и дальше илти въ томъ же направлент

Въ 12 кнежкахъ "Русскаго Поломиниа" будетъ зано: 1) Размышленія «
живни Іисуса Христа. Соч. Ооми Кемпійскаго. 2) Ополменцы. Истрическая повъсть изъ гоненія на православнихъ въ Польші, въ 2-хъ частлі.
С. Л. Астафьева. 3) Святыни вемли русокой. Е. Поселенна. 4) Царырадскіе инони, ч. І. Исторія Константинопольскаго монашества до ІХ възъ Сочин. аббата Марена. 5) Царырадскіе инони, ч. ІІ. Его-же. 6) Сестры Фабіолы. Повъсть изъ исторів гоненія на христіанъ К. И. Семенов.
7) Среди раснольн. и сентантновъ Поволжья. С. Алексаніров.
8) Библія и науна. Историческія разъясненія къ Ветхому Завіту. Сочи-Рауленсона. 9) Конець Іуды. Историческая повъсть первихъ времень хістіанства въ Ринъ. С. Кончновича. 10) Наши вазраничныя жистінества въ Ринъ. С. Кончновича. 10) Наши вазраничныя жистий бунть. Историческая повъсть въ 2-хъ частихъ С. Л. Астафьева.

**Подписная цима:** на годъ безъ доставин въ Спб. 5 руб., въ Моско (у Н. Печковской) 5 руб. 50 коп., съ доставкой въ Спб. и Моской и пересы: кор по всей Россіи ШЕСТЬ руб. За границу 8 руб. Допускается разсрочка: подпискъ 2 руб., къ 1 Апръля 2 р. и къ 1 Іюля остальные.

Главная нонтора: С.-Петербургь, Стремянная ул., № 12. собственный домь.

### листокъ

ЛЛЯ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ନ୍ତିନ୍ଦିର 30 Іюня ୬% № 12. 🟀 1899 года.

одержаніе. Высочайній Манифесть. — Высочайшее повельніе. — Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояній церковно-приходских школь и школь грамоты сарьковской епархій по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годь продолженіе). — Списокь воспитанниць пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ, 4-хъ и 5-хъ класовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный послів годиных испытаній за 1898/99 учебный годь. — Краткій отчеть о состояній Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, которыя за отличные гліжи и отличное благонравіе, по опредъленію Совіта, награждаются похвальнаго Женскаго Училища, оторыя за отличные гліжи и отличное благонравіе, по опредъленію Совіта, награждаются похвальнаго Женскаго Училища, окончивших курсь и получившихь аттестаты съ правами званіе ломашнихь учительниць. — Діла, подлежащія обсужденію Събада епархіального духовенства, инівющаго быть 18-го августа н. г., по Харьковском епархіальному Женскому Училищу. — Разрядній списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинарів, составленный послів годичныхь испытаній за 1898/99 учебный годь. — Оть Правленія Харьковской Духовной Семинарів въ августів в замітки — Обславленія пріемныхь вкламеновь и перезкаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинарів въ августів 1899 года. — Изябстія и замітки — Обславленія.

### высочайшій манифестъ.

БОЖІЕЮ МИЛОСТІЮ

### МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ,

ИМПЕРАТОРЪ И САМОДЕРЖЕЦЪ ВСЕРОССІЙСКІЙ,

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій,

и прочая, и прочая, и прочая.

Объявлиемъ всемъ вернымъ НАШИМЪ подданнымъ:

Въ 14-й день сего іюня, Любезнвишая Супруга НАША ГОСУ-ДАРЫНЯ ИМПЕРАТРИЦА АЛЕКСАНДРА ӨЕОДОРОВНА благополучно разрышилась отъ бремени рожденіемъ НАМЪ Дочери, нареченной Маріей.

Таковое Императорскаго Дома НАШЕГО приращеніе пріемля новымъ знаменованіемъ благодати Божіей, на НАСЪ и Имперію НАШУ изливаемой, возвъщаемъ о семъ радостномъ событіи върнымъ НАШИМЪ подданнымъ и вмѣстѣ съ ними возносимъ къ Всевышнему горячія молитвы о благополучномъ возрастаніи и преуспѣяніи Новорожденной.

Повельнаемъ писать и именовать, но всехъ дылахъ, где пресчествуетъ, Любезнейшую НАШУ Дочь ВЕЛИКУЮ КНЯЖНУ МАРЕНИКОЛАЕВНУ Ен Императорскимъ Высочествомъ.

Данъ въ Петергофф, іюня въ день 14-й, въ лѣто отъ Рождена. Христова тысяча восемьсотъ девиносто девитое, Царствованія за НАШЕГО въ пятое.

На подлиномъ Собственною ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТЕ рукою написано: "НИКОЛАЙ».

Въ Петергофѣ. 14-го іюня 1899 года.

### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, въ 30-й день минувшаго мая, Висчайше утвердить соизволилъ всеподданнъйшій докладъ Святошаго Сунода о бытій викарію Харьковской епархін, преосвящоному Сумскому Петру, епискомъ Смоленскимъ и Дорогобужскам

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходсих: школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно воспитательной части за 1897/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Събзды Убзднихъ Наблюдателей. Мёры, выработанныя на сихъ Събздахъ. Оскол школъ убздними наблюдателями. Постановленія и распоряженія убзднихъ Отділять по поводу представленнихъ убздными наблюдателями отчетовъ объ осмотрі па

Въ отчетномъ году, 22—25 іюля, одновременно съ педагогаческими курсами, состоялся събздъ наблюдателей церковныхъ шкат Харьковской епархіи, имъвшій четыре засъданія. Предметы по лежавшіе обсужденію Събзда и мъры, выработанныя на нехілизложены въ стать епархіальнаго наблюдателя В. Давыденго помъщенной въ журналь «Въра и Разумъ» за 1899 годъ.

Въ своей дъятельности по наблюденію за школами убядные в блюдатели руководствовались § 44 "Положенія" и инструкціо епархіальнаго училищнаго Совъта, утвержденной Его Высокопросвященствомъ Архіепископомъ Харьковскимъ въ 1887 году ноября за № 4913. Какъ непосредственный органъ епархіальная наблюдателя, убядные наблюдатели въ точности исполняли всѣ сто

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 9.

предписанія. Ихъ діятельность заключалась не столько въ управленія, сколько въ разумномъ и потребномъ въ каждомъ отдільномъ случай школьной жизни руководстві и сила предоставленной вмъ власти полагалась не столько въ нхъ правахъ, сколько въ нхъ знаніяхъ, опытности и умініи руководить школьнымъ діломъ. Будучи примірно усердными, они въ отчетномъ году посітили всіз церковно-приходскія школы и школы грамоты за небольшимъ всключеніемъ по причинів непогоды и въ виду того, что многіе изъ школъ, особенно нуждавшихся въ надзорів, были посітивни права, нікоторые изъ нихъ на ряду со школами церковными посітивли и училища М. Н. Просвіщенія для наблюденія за религіозно-нравственнымъ развітіємъ учащихся и за постановкою преподаванія закона Божія въ сихъ школахъ.

Дѣятельность ихъ по наблюденію за школами была разнообразна, что въ значительной мѣрѣ обусловливалось не только ихъ личнымъ усердіемъ, но и живыми потребностями самихъ церковныхъ школъ, постоянно нуждавшихся въ руководствѣ. Оо. наблюдатели обращали вниманіе на личный составъ школъ, ихъ учебную и религіозно-правственную сторону, учебныя руководства и пособія, состояніе библіотекъ, классныхъ журналовъ, внѣшнее и впутреннее благоустройство этихъ школъ; они входили въ матеріальныя нужды какъ школъ, такъ и самихъ учителей и учительницъ.

Въ отношении личнаго состава учащихъ, наблюдатели обращали внимание на то, утверждены ли они въ должности Епархіальнымъ Преосвященнымъ, обладаютъ ли надлежащими нравственными качествами, способностями и нознаніями, - для чего, присутствуя на урокахъ, они испытывали познанія учениковъ и бесфдовали съ учителями о постановкъ преподаванія учебныхъ предметовъ. Малоопытнымъ учителямъ давались совъты и руководственныя указанія, по отнюдь не въ присутствіи учениковъ, дабы не унизить авторитета сихъ учителей. При последующихъ осмотрахъ увадные наблюдатели обращали внимание на то, насколько учащіе восподьзовались данными наставленіями. Въ отношенів учебной части церковныхъ школъ, оо. наблюдатели тщательно слълили какъ за объемомъ и содержаніемъ преподаваемыхъ предметовъ, согласно програмит и учебнымъ руководствамъ, рекомендованнымъ Св. Синодомъ, такъ въ особенности за методомъ и характеромъ преподованія каждаго изъ положенныхъ предметовъ курса церковныхъ школъ. О всякихъ уклоненіяхъ отъ установленато порядка школьной жизни, лицахъ, нерадиво относищихся г. школьному дѣлу или же ревностныхъ и усердныхъ, школьных нуждахъ и обо всемъ нормальномъ теченіи школьной жизни уѣдные наблюдатели доносили въ уѣздное отдѣленіе и епархівльном наблюдателю по мѣрѣ обозрѣнія школъ, вслѣдствіз чего епархівльний наблюдатель былъ освѣдомленъ о состояніи школьна: дѣла въ епархіи во всякое данное времи.

Особенно внимание убядныхъ наблюдателей было обращено в: воспитаніе дітей въ церковныхъ школахъ въ духів віры и перкі. Православной. Въ этомъ отношенія они ставили своет пълічтобы церковныя школы не по вмени только, но встыть строет: преподаванія и воспитанія могли по справедливости именоваты. разсадниками христіанскаго просвъщенія А для этого они сл:лили за тъмъ, чтобы учащимся внушалась любовь къ цербви: богослуженію до такой степени, чтобы посіщеніе и участіє в богослужения сдълалось навыкомъ и потребностью сердца учащихся чтобы учащіеся неопустительно посъщали богослуженія и насболъе подготовленные изъ участвовали нихъ пъніи. Чтобы положить основаніе и для дальнъйшаго развитія: воспитанія учащихся и выбывшихъ изъ школы учениковъ, оо. наблюдатели въ отчетномъ году имъли особенное попечение о том: чтобы при школахъ учреждались учебно-воспитательныя учрежа нія: библіотеки, воскресныя чтенія п т. п., причемъ, какъ содетжаніе этихъ библіотекъ, такъ и содержаніе воскресныхъ чтеній порвергалось тщательному контролю, чтобы въ составъ библютекъ гбыло внигъ, придварительно не одобренныхъ въ употребленію в ховнымъ въдомствомъ.

Внішняя сторова церковныхъ школъ также была предметом тщательныхъ заботь оо. наблюдателей. Они обращали вниманіе в школьное поміщеніе въ учебномъ и гигіеническомъ отношенія тесли замічали недостатки съ этой стороны, входили въ сужденсь оо. завідующими, искренно содійствуя, чімъ могли, улучшенію матеріальнаго состоянія школь: они сами являлись къ селекимъ и волостнымъ властимъ, къ земскимъ начальникамъ, преводителямъ дворянства и прочимъ представителямъ містныхъ тувздныхъ учрежденій, къ церковнымъ старостамъ, къ попечителямъ, містнымъ завлевладільцамъ, прося у нихъ матеріальной полдержки школамъ и подавая всёмъ приміръ, что не стоить особеннаго труда просить на діло общественное, на учрежденіе школь

Изысканіе средствъ къ матеріальному обезпеченію церковныхъ школъ составляло предметь важнѣйшей заботы оо. наблюдателей зовмѣстно съ приходскими священниками.

Въ отношенія внішняго порядка оо. наблюдатели обращали вничаніе на то, съ какого времени начинаются и до какого времени продолжаются занятія въ школахъ, ведутся ли именные списки учащихся, а также книги для записи посіщенія школы учащимися, существуеть ли правильное росписаніе уроковъ по днямъ и часамъ, ведется ли журналъ для записи уроковъ, есть ли каталогъ книгъ и вообще учебныхъ пособій, опись школьнаго имущества и приходо-расходная книга. О результатахъ своей ревизіи наблюдатели обыкновенно заносили свои замізчанія въ особую ревизіонную книгу.

Но такая разносторонняя діятельность оо. наблюдателей по осмотру церковныхъ школъ отнюдь не была формальной ревизіей; наблюдатели живо и искренно, какъ сослуживцы настырей въ ихъ многотрудномъ діялів, входили въ ихъ нужды, сердечно разділяли съ ними радости и горести и въ этомъ, полагаемъ, заключается вхъ плодотворная діятельность. Школьное діяло пхъ общими усиліями при содійствіи нелівностнаго духовенства подвигается все больше и больше впередъ, преодолівая всякія затрудненія и матеріальную нужду, и недостатокъ правоспособныхъ учителей, и всякія противодійствія.

Предметомъ особаго попеченія увздныхъ наблюдателей были школы второклассныя, какъ будущіе разсадники народныхъ учителей. Сверхъ того наблюдатели: Ахтырскаго увзда—свящ. Гавріилъ Бѣлоусовъ, Валковскаго увзда—свящ. Александръ Вербицкій, Зміевскаго—Оеодоръ Юшковъ, Харьковскаго увзда—свящ. Петръ Тимоееевъ и Старобъльскаго увзда—Иванъ Рудневъ, состояли очередными дежурными по наблюденію за ходомъ двла на бывшихъ въ отчетномъ году педагогическихъ курсахъ для учителей церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

Въ отношеніи къ увзднымъ отдъленіямъ, увздные наблюдатели были ихъ живымъ органомъ, непремвиными членами, отъ которыхъ они во всикое данное времи могля получить должныя свъдвнія и надлежащія указанія въ школьномъ дѣлъ. Ни одно, можно сказать, засѣданіе отдѣленій не проходило безъ участія уѣздныхъ наблюдателей, развѣ только въ псключительныхъ случаяхъ по болѣзни и по отсутствію въ поѣздкахъ. По поводу своихъ поѣздокъ, по мѣрѣ надобности, уѣздные наблюдатели представляли уѣздному

отдёленію свов отчеты и доклады, по которымь были сдёланы отвётствующія постановленія, всякій разь препровождавшіяся утвержденія епархіальнаго училищнаго Совёта. Между ними поминаемь:

- 1) Довлядъ Богодуховского упъздного наблюдателя о необътмости введенія во всё шволы однообразной формы швольемі внигь: именной вниги учащихся, журнала для записи содержані урововъ, вниги имущественной, приходо-расходной вниги в веті для записи посёщенія шволы учащимися. Уёзлное отділеніе, при ниман во вниманіе врайнее разнообразіе означенныхъ документали ныхъ внигь, существующихъ въ шволахъ, и даже отсутствіе вті постановило принять предложеніе уёзднаго наблюдателя и сділараспоряженіе, чтобы всё эти книги были отпечатаны по опреленнымъ, Совётомъ утвержденнымъ образцамъ, и были разосладпо шволамъ на счеть швольныхъ средствъ.
- 2) Изюмскаго упъднаго наблюдателя довляды: а) о наибо удобномъ способъ снабженія школь учебниками б) о необходими озяботиться постройкой зданій для школь, въ ковхъ по причан худыхъ помъщеній учебно-воспитательное діло было неудовлерительнымъ и в) о мърахъ въ улучшению учебнаго дъла въ ш лахъ, въ которыхъ учительствующія лица неправоспособны и з доспособны. Въ соотвътствие изложеннымъ предложениямъ убяза го наблюдателя, отделенісмъ были приняты нижеследующія міне а) въ каждомъ благочининческомъ округибыло избрано отдълья лицо, которому и было поручено завъдывание и раздача внигь школь того или другого благочинія, б) исходатайствована была казе ная денежная субсидія для устройства церковныхъ школь въ міст. стяхъ, гдф были къ тому мфстныя средства и гдф ощущалась осонужда, а оо. завъдующимъ было предложено озаботиться пріобріття емъ усадебныхъ мъстъ, а такъ же составлениемъ плановъ п си! проэктируемыхъ зданій. Зданія были устроены въ селахъ: Нашвой. Знаменскомъ, Кривой Лукв, начата постройка школьныхъ 🗀 ній въ сл. Барвенково и Никифоровкі в, наконецъ, отремонтагвано школьное зданіе въ сл. Волобуевкі и в) для улучшенія уче наго дела въ школахъ постановленно-учителей, обладающихъ сл бою пелагогическою подготовкой, командировать на курсы, а завъдывающимъ руководить таковыхъ учителей въ дълъ обучен:
- 3) По довладу Купянскаго упъдснаго наблюдателя с допущен нъкоторыми оо. завъдующими къ учительству лицъ безъ въдени надлежащаго утвержденія убаднаго отдъленія, состоялось поста

новленіе, чтобы о всякой перемінів въ личномъ составів школы ю. завіздующими было немедленно докладываемо убядному отдівленію съ просьбою о ходатайствів, предълівнь сліндуєть, объ утвержденій новыхълиць въ занимаемыхълим учительскихъ должностяхъ.

- 4) Лебединским упъдным наблюдателем были следаны довіады: а) о необходимости снабженія нуждающихся школь учебными книгами и классными документальными книгами на средства Отделенія б) о позднемъ началь занятій въ некоторыхъ церковныхъ школахъ и о перерывъ занятій въ Бобрицкой, Тропцкой и Влезковской школахъ грамоты и, наконецъ, в) о неудовлетворительномъ состояніи учебнаго діла въ Должанской и Рябушкинской церковно-приходскихъ школахъ. По докладамъ увзднаго наблюдателя последовали постановленія и распоряженія: а) признано необходимымъ снабжение школъ учебными и документальными книгами, что и исполнено безотлагательно выпискою кнегъ изъ епархіальной книжной лавки и немедленною высылкою ихъ въ нуждающіяся школы на средства отделенія, б) отделеніе, не принимая положительныхъ мфръ, приняло сообщение уфаднаго наблюдателя къ свъдънію впредь до назначенія къ означеннымъ школамъ правоспособныхъ лицъ и, наконецъ, по докладу в) отдъленіе, безъ занесенія въ журналь, особо просило о предсёдателя онаго, какъ мъстнаго благочиннаго, сдълать виновникамъ упадка школьнаго дела должное внушение.
- 5) Харьковским уподным наблюдателем были сдёланы доклады: а) о необходимости открытія должности помощника учителя въ сл. Удахъ; б) объ открытіи должности второго учителя въ сл. Козачкв; в) объ открытіи той же должности въ сл. Мироновкв; г) о матеріальномъ обезпеченіи учителей бёднёйшихъ школъ и д) о діаконв, какъ учителв церковной школы и е) о необходимости замёны учителей—псаломщиковъ правоспособными учителями не изъ членовъ причта.

По симъ докладамъ отдъленіемъ сдъланы были постановленія: а) открыть вакансію помощника учителя и предложить о. завъдующему озаботиться прінсканіемъ правоспособнаго учителя на субсидію изъ земскихъ суммъ; такія же постановленія были сдъланы отдъленіемъ и по пунктамъ б и в. Что касается остальныхъ двухъ заявленій, то уъздное отдъленіе приняло оныя къ свъдънію и руководству на будущее время.

(Продолжение будетъ).

Списовъ воспитанницъ пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ, 4-хъ и 5-хъ изс совъ Харьковскаго Епархіальнаго Женоваго Училища, составлення после годичныхъ испытаній за 18°8/99 учебный годъ.

### Приготовительнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ первый классъ.
- 1. Антонова Антонина, Булгакова Дарія, Васпльева Александа Васютинская Лидія, 5. Ведринская Аниманса-нагр. похв. лист. Гапжа Александра, Гетманъ Зинанда, Горбунова Меланія, Грегоровичъ Марія, 10. Грызодубова Марія, Дикарева Евгенія, Дюков. Екатерина-нагр. похв. лист., Жебунева Рапса-нагр. похв. лист. Жуковская Тамара, 15. Капустянская Евгенія, Касьянова Азэстасія — нагр. похв. лист., Копейчикова Александра, Красновутски Анна, Краснопольская Татіана, 20. Лонгинова Антонина, Любицы Марія, Мазанкина Въра—нагр. похв. лист., Навродская Ольганагр. похв. лист., Насъдвина Валентина, 25. Оржельская Выр. Павловская Неонила, Пантеленмонова Екатерина, Пономарева Татіана, Приходькова Віра, 30. Раевская 1-я Елена— нагр. поле лист., Раевская 2-я Марія, Сапухина Екатерина, Сильванская 1-г Александра, Сильванская 2-и Ольга-нагр. похв. лист., 35. Стазрова Іулія— нагр. похв. лист., Старченко Марія—нагр. похв. лист Степурская Таисія, Спъсивцева Людмила, Сукачева Серафима, 46 Троицкая Анна-нагр. похв. лист., Труфанова Антонина-нагр похв. лист., Туранская Анастасія, Царевская Варвара, Шапошевкова Лидія, 45. Шебатинская Раиса, Шемигонова Ольга, Шост Надежда, Щеголева Анна, Өедорова 1-я Анна, 50. Өедорова 2-5 Евгенія, Оедорова 4-я Елисавета и Клячнова Наталія, кабъ видержавшая удовлетворительно экзаменъ по всёмъ предметамъ, пранимается въ число воспитанницъ 1 класса.
- б) Будутъ переведены въ первый классъ, если передержатъ ужелетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Кремповская Елена, Стефановская Александра -- во русск. язык-

- е) 55. Никулищевой Маріи и Печкиной Анню, какъ не держаншимъ экзамена по всёмъ предметамъ по болёзни, предоставляется право держать таковой послё каникулъ.
- i) Оставляются въ приготовительномъ классъ на повторительный курсъ.

Вейсе Юлія, Любарская Клавдія и Өедорова 5-я Марія.

д) Увольняется изт числа воспитанницт училища 60. Өедөрөва 3-н Екатерина.

### Перваго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода во второй классъ.
- 1. Андреенко Елена, Артюховская Вёра, Бёляева Марія—нагр. похв. лист., Григорьева Олимпіада, 5. Григорьевская Антонина, Дракина Ранса, Жуковская Антонина, Иванова 1 я Надежда (Алекс.), Касьянова Ольга, 10. Крыжановская Анастасія, Кузьменко Лидія, Луценко Лидія, Македонская 1-я Александра, Македонская 2-я Софья, 15. Мальцева Вёра, Мансурова Ольга, Мартынова Елена, Маслова Лидія, Матвёева Александра, 20. Москалева Евгенія, Митницкая Марія, Несторенко Наталія, Николаевская Ольга, Петина Анна, 25. Петрусенко Ларисса, Подлуцкая Ольга—нагр. похв. лист., Пономарева 1-я Марія (Георг.), Пономарева 2-я Марія (Андр.), Семейкина Марія, 30. Соболева Евдокія, Титова Лидія, Шошина Анна, Оедорова Марія и Өедоровская Елена.
- б) · 35. Васильевой Татіаню, какъ не державшей экзамена по всёмъ предметамъ по болёзни, предоставляется право держать таковой послё каникулъ.
- в) Оставляются въ первомъ классъ на повторительный курсъ. Брайловская Анастасія, Ветухова Анна, Иванова 2-я Надежда, Протопопова Зинаида, 40. Рубинская Анастасія в Сокологорская Елена.

### Перваго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода во второй классъ.
- 1. Андреева Лидія, Білява Ранса, Бородаева Евдокія, Буткова Евдокія— нагр. похв. лист., 5. Буханенко Людмила, Василевская Марія, Василевская Неонила, Вербицкая Лидія, Гладкова Елена, 10. Грекова Домника, Грузова Гали, Дорошенко Нина, Жадановская Ксенія, Капустина Антонина, 15. Квитницкая Клавдія, Кіяновская Татіана—нагр. похв. лист., Кирше Александра, Константинова Анна, Кравцова Анна, 20. Крыжановская Калерія, Климашова Марія, Любарская Надежда, Машина Неонила, Маслова Антонина, 25. Николаевичъ Валентина—нагр. похв. лист., Попова 2-я Лидія, Соболева Людмила, Ходская Евгенія, Червонецкая Анна, 30. Шишлова Антонина, Щелаковская Лидія, Эллинская Елена, Ярцева Александра, Ястремская Марія, 35. Оедорова Анна, Оедоровская Валентина и Оедюшина Валентина.
- б) Будутъ переведены во второй классъ, всли передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ

Захарьева Елева—по русскому языку.

- в) Оставляются вт первомт класст на повторительный курс: Провоновичь Надежда, 40. Чиркина Евдовія, Черенахина Звізна и Яновская Лидія.
- i) Оставляется въ первомъ классъ на повторительный хурег по бользни.

Попова 1-я Анна.

### Второго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ третій классъ.
- 1. Андреенвова Евфросянія—нагр. похв. лист., Бобина Ксенія. Богославская Серафима, Брезицкая Зинаида, 5. Выковцева Вфра. Вфляева Марія, Веселовская Александра, Ветухова Елена, Войтом Марія, 10. Геневская Елена, Гораина Елена, Квитковская Евгнія, Кокушкина Райса, Леонтьева Елисавета—нагр. похв. лист., 10. Любарская Анна, Макаровская Анна, Михайлевская Марія, Могилинская Тайсія, Мураховская Тайсія, 20. Нечаева Анна, Петросская Зинайда, Пономарева Варвара, Попова Анна, Раевская Алегсандра, 25. Ревская Ларисса, Руденко Райса, Самойлова Елисавета, Страхова Вфра, Сулима Александра, 30. Тимофеева Олимпіада, Школьницкая Надежда—нагр. похв. лист., Эннатская Дарія, Ярцева Любовь, Өедорова Надежда и 35. Федорова Анастасія.
  - б) Будутъ переведены въ третій классъ, если передержать удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Соколовская Софья, Сергвева Елена и Өаворова Марія—по русскому языку.

- в) Оставляются во второмо класст на повторительный курс. Климентова Елена, 40. Матвъева Варвара.
- i) Оставляются во второмъ классъ на повторительный курсх.
   Калюжная Марія и Петрусенко Елена—по просьбѣ отца.
  - д) Увольняется изв числа воспитанниць училища. Клименко Антонина.

### Второго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ третій класся.
- 1. Алексъева Марія, Анисимова Любовь, Богданова Марія, Бѣлаева Викторина, 5. Бахметьева Екатерина, Власова Евгенія, Войтова Елисавета, Ганжа Лилія, Грекова Елена, 10. Гревизирская Марія, Григорьева Марія, Евецкая Варвара, Житецкая Ольга, Жуковская Марія, 15. Иваницкая Анна, Краснопольская Пелагія, Кре

мянская Наталія, Кохановская Лидія, Куницына Віра, 20. Любарская Софья, Николаевская Марія, Оглоблина Надежда, Петрова Ольга, Попова 1-я Варвара, 25. Попова 2-я Марія, Полянская Анастасія, Приходина Лидія, Сидорова Анфія, Синельшикова 1-я Ольга, 30. Синельникова 2-я Зинаида, Сильванская Александра, Соболева Марія, Скрыжеева Наталія, Станиславская Людмила—нагр. похв. лист., 35. Толмачева Анна, Филевская Татіана, Өомина Клавдія и Федоровская Наталія.

б) Будут переведены в третій класст, если передержать удовлетворительно экзамент посль каникуль по всымь предметамь.

Антоновичъ Наталія, 40. Лузгина Неонила.

- 6) Оставляются во второмъ класст на повторительный курсъ. Давидовичъ Въра, Григоросуло Софья, Склирова Марія и Хижникова Марія.
  - і) Увольняется изт числа воспитанницт.
  - 45. Егорова Валентина.

### Третьяго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ четвертый классъ.
- 1. Богославская Антонина, Вудянская Любовь, Булгакова Александра, Быкова Анна, 5. Веселовская Серафима, Григоровичъ Надежда, Дементьева Елена, Дзюбанова 1-я Анна, Дзюбанова 2-я Наталія, 10. Жукова Елена, Знаменская Ольга, Иванова Надежда, Иннокова Вѣра, Калашникова Анна, 15. Касынова Анна, Кирше Марія, Краснокутская Софья, Кустовская Ларисса, Лонгинова Ольга, 20. Луценко Зинаида, Медяникъ Александра, Мухина 2-я Зоя, Насѣдвина Нина, Пономарева Клавдія, 25. Понова Евгенія, Сапухина Зинаида, Соболева Марія, Спѣсивцева Елена, Степурская Елена, 30. Стефановская Евдокія, Страхова Зоя, Сукачева Дарія, Торанская Елена, Туранская Любовь, 35. Черняева Ольга, Яновская Анна, Ястремская Евгенія, Өедорова Александра и Өедоровская Александра.
- б) Будутт переведены вт четвертый класст, если передержатт удовлетворительно экзамент послы каникулт.
- 40. Доброницкая Марія, Мухина 1-я Александра, Никулищева Варвара—по сочиненію, Гордвенко Лидія—по русскому языку.

### Третьяго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ четвертый классъ.
- 1. Антонова Марія, Архангельская Нина, Бородаева Марія, Васютинская 2-я Валентина, 5. Власовская Марія—нагр. похв. лист.,

Григоросуло Варвара, Кириллова Лидія, Кузьменко Александра Куницына Варвара, 10. Малиженовская Марія, Мальцева Еленанагр. похв. лист., Максимова Зинаида, Мухина Лидія, Невструєм Анастасія, 15. Николаевичь Анастасія, Панкратьева Варвара, Пероженко Александра, Попова 3-я Марія, Раевская Варвара. Роменская Евгенія, Рубинская Пелагія, Савельева Елена, Самоблова Пелагія, Тенета Екатерина, 25. Торанская Софьи и Трегубева Зинаида.

б) Будутъ переведены въ четвертый классъ, если передержат удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Попова 1-я Александра, Сфрая Зинавда, Краснокутская Осоктеста, 30. Букиничь Александра—по сочиненію, Протопопова Маріг. Щеголева Марія—по русскому языку, Васютинская 2-я Валентин:—по ариометикь, Проценко Лидія—по славниск. языку и ариомет.

- в) Оставляются въ третьемъ класси на повторительный курст
   35. Мураховская Въра, Пономарева Өеофанія и Попова 2-4 Александра.
- п) Оставляется въ третьемъ классъ на повторительный курет по просьбъ матери.
   Ганжа Ольга.

Четвертаго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ пятый классъ.
- 1. Алейникова Анна, Антонова Зинаида, Базилевичъ Ангелик. Васильковская Клавдія, 5. Ведринская Ларисса, Вербицкая Галена, Виноградова Антонина, Войтова Лидія, Знаменская Антонина 10. Иванова 1-я Антонина, Иванова 2 я Зинаида, Ильина Анна, Ильинская Марія, Крохатская Ольга, 15. Ладухина Людмила, Леовтовичъ Анна, Любарская Марія, Мухина Анна, Никулищева Алессандра, 20. Павлова Клавдія, Петровская Параскева, Понировская Лидія—нагр. похв. лист., Попова Антонина, Рубинская Юлія, 25. Сильванская Анна, Смирнова Софія, Съдашова Марія, Фенев-Елена, Шемигонова Марія, 30. Юдиничъ Глафира, Яковлева Екатерина п Федорова Ольга.
  - б) Будутъ переведены въ пятый классъ, если передержать удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Ходаковская Александра—по русск. языку, Геневская Екатервна, 35. Стрижаченко Вфра—по сочиненю, Дикарева Матрона—по ариомет., Козьменко Александра—по исторів. в) Оставляется въ четвертомъ классъ на повторительный курсъ.
 Шишлова Клавдія.

### Четвертаго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ пятый классъ.
- 1. Бажулова Марія, Вышнякова Елена, Дапплова Елена, Еллинская Софья, 5. Закрицкая Марія, Измайлова 2-я Александра, Клевенская Елена, Медяникъ Павлина, Мигулина Въра, 10. Минченко Елена, Николаевская Нина, Петрова Александра, Поморцева Наталія, Протопопова Любовь, 15. Ракшевская Марія, Рубинская Олимпіада, Сапухина Елена, Сумская Татіана, Титова 1-я Агнія, 20. Титова 2-я Елена, Тугаринова Лидія, Филевская Антонина, Хижнякова Анна, Черняєва Марія, 25. Чугаева Анна, Шейко Антонина, Өоменко Анна.
  - б) Будутъ переведены въ пятый классъ если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Жукова Лидія, Өедоровская Елисавета—по сочиненію, 30. Чиркина Анна, Твердохл'ябова Ольга—по русск. языку, Полтавцева Дарія—по исторіи.

в) Оставляется въ четвертомъ классъ на повторительный курст по просьбъ отца.

Измайлова 1 я Клавдія.

i) Оставляются въ четвертомъ классъ на повторительный курсъ.

Баженова Лидія, 35. Лашина Евгенія в Несторенко Елена.

д) Оставляется в четвертом классь на повторительный курст по неразвитости общей, по заявленію преподавателей. Горбунова Александра.

### Пятаго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ шестой классъ.
- 1. Бортникова Елена, Буткевичъ Елена, Бѣликова Татіана, Вербицкая Зинанда, 5. Грекова Марія, Григоросуло Татіана, Еллинская Александра, Калюжная Анна, Климентова Наталія, 10. Корнильева Дарія, Кохановская Евгенія—нагр. похв. лист., Красновутская Ольга, Крохатская Любовь, Лаврова Софья— нагр. похв. лист., 15. Лонгинова Надежда, Любарская Анна, Навродская Анастасія, Николаевичъ Клавдія, Полтавцева Анна, 20. Попова 1-я Елена, Попова 2-я Вѣра, Прокоповичъ Марія, Самойлова Александра, Сидорова Елена, 25. Созонтьева Елена, Соколовская Ва-

лентина, Стеллецкая Софья, Стояновичъ Надежда, Шевцова Маріз 30. Янзенъ Екатерина, Өеденко Инна и Остроумова Въра перевдится въ VI классъ во исполнение резолюци Его Высокопрессыщенства.

б) Будутъ переведены въ шестой классъ, если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Васильева Анна—по арием., Пономарева Зинаида, 35. Осторева Надежда—по сочиненю, Шишлова Райса—по русси. словеси. Зюбина Марія—по арием. и сочиненю, Коханова Анна—по сочи. и русси. словеси., Ястремская Елисавета—по физик и дидактих в) Оставляются во пятомо класси на повторительный курст. 40. Напровская Надежда, Филиппова Анна и Оаворова Анастасія.

### Пятаго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода вт честой класст.
- 1. Андреенко Анна, Бородаева Елена, Булгакова Марія, Буткова Елена, 5. Василевская Ольга, Васильковская Марія, Васютнеская Марія, Власова Мароа, Войтова Викторія, 10. Вышемірская Марія, Грекова Александра, Дьякова Платонида, Еварницкая Анна, Карташевская Евгенія, 15. Колесникова Варвара, Краснокутская Цараскева, Купчинская Марія, Люминарская Софья, Макухина Марія, 20. Маслова Агнія, Морозова Лидія, Мураховская Евдокія, Оглоблина Евдокія, Одинцова Віра, 15. Оржельская Марія. Орлова Евдокія, Сенявина Ксенія, Старченко Анастасія, Труфзнова Людмила, 30. Флейсперъ Александра, Хомовская Антонива. Чмилевская Юлія и Шебатинская Евлампія.
  - б) Будутъ переведены въ шестой классъ, если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Боско Римма, 35. Осдоровская Елена—по ариом., Куруханова Ранса, Полянская 1-я Евдокія, Полянская 2-я Татіана—по сочин. Куницына Ольга—по дидакт., 40. Попова Евдокія—по ариомет. в сочин., Григоровичъ Зинаида—по исторіи в физикъ.

в) Увольняется изъ числа воспитанниць училища. Исвяенко Анастасія.

### Краткій отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища за 18°8/99 учебный годъ.

1. Въ 18<sup>38</sup>/99 учебномъ году Совътъ Училища составляли: а) предсъдатель Совъта, профессоръ богословія въ Императорскомъ Харь-

ковскомъ Университеть, магистръ богословія, протої рей Тимовей Буткевичъ, б) начальница училища, окончившая курсъ въ Институть благородныхъ дъвицъ, дворянка дъвица Евгенія Николаевна Гейцыгъ, в) инспекторъ классовъ, кандидатъ богословія, священникъ Іоаннъ Котовъ, г) члены Совёта отъ духовенства—священникъ Николай Любарскій и священникъ Павелъ Тимовеевъ, д) почетная попечительница училища, жена дъйствительнаго статскаго совътника Дарія Діевна Оболенская и д) почетный блюститель по козяйственной части училища, потомственный почетный гражданинъ Николай Осиповичъ Лещинскій.

- 2. Въ отчетномъ году въ училищѣ было: шесть нормальныхъ классовъ, приготовительный классъ, шесть параллельныхъ отдѣленій: въ первомъ, второмъ, третьемъ, четвертомъ, пятомъ и шестомъ классахъ, и одна образцовая церковно-приходская школа.
- 3. Учебный персональ состояль: изъ 18—преподавателей, 14— учительниць, 13—старшихъ воспитательниць, 13—младшихъ воспитательниць и одной учительницы образцовой церковно-приходской школы.
- 4. Къ началу занятій 1898/99 учебнаго года въ учелищѣ числилось 444 воспитанняцы.

Въ августъ мъсяцъ 1898 года по журнальному опредъленію Совъта, утвержденному Его Высокопреосвященствомъ, принято вновывъ число воспитанницъ училища—97 дѣв., именно: въ приготов. кл.—57, въ І кл.—26, во ІІ кл.—7, въ ІІ кл.—1, въ ІУ кл.—5, въ У кл.—1.

Вслѣдствіе этого 1896/99 учебный годъ начался при пяти стахъ сорока одной восилтанниць, которыя по классамъ распредѣлены были такъ: въ пригот. кл.—59 воси., въ І норм. кл.—42 воси., въ І парал. кл.—42 воси., во ІІ норм. кл.—45 воси., во ІІ парал. кл.—46 воси., въ ІІІ норм. кл.—43 воси., въ ІІІ парал. кл.—37 воси., въ ІV норм. кл.—39 воси., въ ІV парал. кл.—38 воси., въ V норм. кл.—43 воси., въ V парал. кл.—42 воси., въ VI норм. кл.—36 воси., въ VI парал. кл.—29 воси., въ VI норм. кл.—36 воси., въ VI парал. кл.—29 воси., въ VI норм. кл.—36

5. Въ теченіе 18<sup>98</sup>/99 учебнаго года принято было въ число воспитанницъ училища 9 дѣвицъ, а именно: въ пригот. кл.—4 д., въ І парал. кл.—2 д., въ ІІ парал. кл.—1 д., въ ІІІ парал. кл.—2 д.

Въ отчетномъ учебномъ году выбыло изъ училища пятнадцать оснитанницъ (15), а именно: изъ пригот. кл.—4 воси., изъ I норм. кл.—1 воси., изъ I парал. кл.—1 воси., изъ II норм. кл.—2 воси., изъ II парал. кл.—1 воси., изъ IV

норм.—1 восп., изъ IV парал. кл.—1 восп., изъ V норм. кл.—1 восп., изъ VI парал. 1 восп.

- 6. Къ началу годичныхъ испытаній въ училищь воспитанниц числилось: въ пригот. вл.—59 воси., въ І норм. кл.—41 воси., ра І нарал. кл.—43 воси., во ІІ норм. кл.—43 воси., во ІІ парал. кл.—45 воси., въ ІІ норм. кл.—43 воси., въ ІІ парал. кл.—38 воси. въ ІV норм. кл.—38 воси. въ ІV норм. кл.—38 воси., въ V норм. 42 воси., въ V парал. кл.—42 воси., въ VI норм. кл.—36 воси. въ VI парал. 28 воси., итого во всъхъ классахъ 535 воси.
- 7. Послъ годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ апръль в мать мастанцахъ настоящаго года, по постановленію училищнаго Совта отъ 19 и 26 мая и. г.
- а) Удостоены перевода въ слюдующе классы: изъ пригот. вл. въ I кл.—51 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 28), изъ I нори. кл. во II кл.—34 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ—13), изъ I парал. кл. во II кл. 37 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ II норм. кл. въ III кл.—35 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 95), изъ II парал. кл. въ III кл.—38 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 13), изъ III норм. кл. въ IV кл.—39 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ III парал. кл. въ IV кл.—24 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ IV норм. кл. въ V сл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 6), изъ IV парал. кл. въ V кл.—27 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 7), изъ V норм. кл. въ VI кл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 7), изъ V норм. кл. въ VI кл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 14), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядъ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 74), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядъ 74).
- б) Оставлено въ тъхъ же классахъ на повторительный курсъ по просъбамъ родителей и по малоуспъшности 37 восп.
- в) Сорока восьми воспитанницамъ, не державшимъ экзаменовъ по болъзни и другимъ уважительнымъ причинамъ, равно какъ п получившимъ неудовлетворительныя отмътки по нъкоторымъ преметамъ, дозволено подвергнуться переводному испытанію и передержкъ экзаменовъ послъ каникулъ, а именно: въ пригот. кл.—4 воси., въ I норм. кл. 1 воси., въ I парал. кл.—1 воси., во II норм. кл.—4 воси. въ III норм. кл.—4 воси. въ III парал. кл.—8 воси., въ IV норм. кл.—5 воси., въ IV нарал. кл.—5 воси., въ IV нарал. кл.—5 воси., въ IV нарал. кл.—8 воси., въ V парал. кл.—8 воси.
- г) Уволено изъ числа воспитанницъ училища по просъбанъ редителей и по малоуспъщности 4 восп.
- д) Окончили полный курсъ училища 62 воспитанницы, которымъ, на основанія III § устава Епархіальныхъ женскихъ училищъ. выдаются аттестаты со званіемъ домашнихъ учительницъ.

8. Изъ числа переведенныхъ изъ младшихъ въ старшіе классы и окончившихъ курсъ воспитанницъ, за стличные усибхи и благонравіе, по опредъленію Совъта, удостоены награжденія похвальными лестами и внигами: въ пригот. кл. -- 12 восп., въ I норм. ыл. — 2 восп., въ 1 нарал. кл. — 3 восп., во II норм. кл. — 3 восп., во II парал. кл.—1 восп., въ III парал. кл.—2 восп., въ IV норм. кл. — 1 воси., въ V норм. кл. — 2 воси., въ VI норм, кл. — 7 воси., въ VI нарал. кл. - 5 воси.

Списокъ воспитанницъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища. ноторыя за отличные успъхи и отличное благонравіе, по опредъленію Совъта, награждаются похвальными листами.

19 и 26 Мая 1899 года.

### Приготовительнаго класса.

1. Ведринская Аниманса, Дюкова Екатерина, Жебунева Ранса, Касьинова Анастасія, 5. Мазанвина Вфра, Навродская Ольга. Раевская Елена, Сильванская Ольга, Ставрова Іулія, 10. Старченко Марія, Троицкая Анна, Труфанова Антонина.

Перваго нормальнаго класса.

Бъляева Марія, Подлуцкая Ольга.

Перваго параллельнаго класса.

Буткова Евдокія, Кіяновская Татіана, Николаевичъ Валентина.

Втораго нормальнаго класса.

Андреенкова Евфросинія, Леонтьева Елисавета, Школьницкая Належда.

Втораго параллельнаго класса.

Станиславская Людипла.

Третьяго параллельнаго класса.

Власовская Марія, Мальцева Елена.

Четвертаго нормальнаго класса.

Понировская Лидія.

Пятаго нормальнаго класса.

Кохановская Евгенія, Лаврова Софья.

Списонъ воспитанницъ VI-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, окончившихъ курсъ и получившихъ аттестаты с правами на званіе домашнихъ учительницъ; при чемъ нѣкоторыя изъ нихъ, за отличные успѣхи и благонравіе, награждаются книгами.

Мая 30 дня 1899 года.

#### Шестаго нормальнаго класса.

1. Алейникова Анна, Антоновская Антонова, Богославская Маріг. Васильковская Марія, 5. Вербицкая Анвсія—нагр. книгою, Зеннина Надежда—нагр. книгою, Иванова Александра—нагр. книгов. Капустянская Надежда, Карабакъ Александра, 10. Кириллова Лерисса, Колосовская 1-я Анна, Колосовская 2-я Татіана, Купріавва Ольга, Лонгонова Валентина, 15. Морозова 1-я Анна, Морозова 2-я Марія, Мураховская Софья—нагр. книгою, Мухина Марів Назаревская Елена—нагр. книгою, 20. Новикова Анастасія, Оплелина Анастасія, Павлова Въра, Пономарева Валентина, Попов Матрона, 25. Раевская Антонина—нагр. книгою, Сильванская Зананда, Соколовская Анна, Станкова Параскева, Съдашова Варвера, 30. Торанская Евламоїя, Хижнякова Александра, Щешинска Евгенія, Ястремская Александра—нагр. книгою, Өедорова Анн... 35. Өедоровская Марія, Өоменко Евгенія.

### Шестаго параллельнаго класса.

1. Баженова Маргарита, Баженова Екатерина, Бородаева Алессандра, Власовская Ксенія, 5. Грабовская Марія, Дмитріева Екатерина, Исиченко Татіана, Лаврова Елена—нагр. книгою, Леонтовичь Александра—нагр. книгою, 10. Макухина Елена, Михайлеская Анастасія, Москалева Евгенія, Нестеренко Ксенія, Никитаєї Наталія—нагр. книгою, 15. Панкратьева Александра, Потанові Татіана, Рыжко Екатерина, Симоненко Параскева, Слюсарева Евгенія, 20. Соколовская Клавдія, Стеллецкая Евфросинія, Тумска Антонина, Фокина Евфросинія, Чмилевская Ирина—нагр. книгов. 25. Ястремская Агаеія—нагр. книгою, Өомина Надежда.

Оставляются въ шестомъ классъ на повторительный кур по просъбамъ родителей, по бользни.

Губская Клавдія, Тычинина Наталія.

 $\mathbf{\Pi}$ римпчаніє. Аттестаты девяти сироть, окончившихь курсь  $\mathbf{y}^{qg}$ лища, Совѣтомь имѣють быть обмѣнены на свидѣтельства, вызнаемыя изъ канцеляріи  $\Gamma$ . Попечителя учебнаго округа, съ покрытіемъ исѣхъ расходовъ по сему предмету изъ спеціальныхъ у $^{qg}$ лищныхъ средствъ

# Дъла, подлежащія обсужденію съъзда Епархіальнаго духовенства, интющаго быть 18-го августа н. г., по Харьковскому Епархіальному Женскому Училищу.

- 1. Разсмотрение сметы училищныхъ доходовъ и расходовъ на предстоящее трехлетие (1899—1901 г.).
- 2. Избраніе членовъ Совъта отъ духоненства на новое трехлітіе и кандидатовъ къ нимъ.
- 3. Разсмотряніе экономических отчетов о приход в расход в суммъ съ актами временно-ревизіонных в коммиссій, пров'ярявших означенные отчеты.

# Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный послъ годичныхъ испытаній за 18<sup>98</sup>/99 учебный годъ.

#### Шестого класса.

### Окончившіе курст Семинаріи.

Разрядь 1-й. 1. Димитрій Червонецкій, Веніаминъ Доброславскій, Митрофанъ Поповъ, Петръ Масловъ, 5. Константинъ Стешенко—награждены медалими, Алексъй Солофненко, Николай Смирнскій, Стефанъ Жуковъ—награждены книгами, Николай Грабовскій, 10. Алексъй Кобелевъ, Сергъй Любицкій, Яванъ Торанскій, Георгій Владыковъ, Сергъй Макухинъ, 15. Александръ Согинъ, Гаврінлъ Хундадзе, Петръ Подлуцкій.

Разрядо 2-й. Өедөръ Макаровскій, Александръ Бочаровъ, 20. Өедөръ Золотаревъ, Василій Грищенко, Николай Пипенко, Антонъ Рудневъ, Яковъ Власовскій, 25. Василій Ступницкій, Өедөръ Татариновъ, Николай Дьяковъ, Александръ Инноковъ, Павелъ Мухинъ, 30. Сергъй Стеллецкій, Михаплъ Филевскій, Иванъ Федоровъ, Алексъй Василевскій, Константинъ Котляревскій, 35. Митрофанъ Өедөровъ.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникуль:

Тимовей Закрицкій—по догматическому богословію, Димитрій Поповъ—по церковной исторів, 38. Өедоръ Сильванскій—по лачинскому языку.

Пятаго класса.

Переведены въ шестой классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Няколай Сорочинскій, Александръ Слюсаревъ — награждены книгами, Павелъ Курской, Веніаминъ Богдановъ, Б. Георгій Курячій. Разрядь 2-й. Елисей Поповъ, Оедоръ Коваленко, Василій Пахненко, Андрей Васильковскій, 10. Николай Грищенко, Никифорь Оржельскій, Леонидъ Скляровъ, Николай Григоревичъ, Арсеній Кабловъ, 15. Тихонъ Антоновъ, Павелъ Бородаевъ, Порфирій Улановъ, Николай Васютинъ, Иванъ Гораинъ, 20. Сергъй Давидовъ, Александръ Ольякъ, Николай Фальченко, Николай Богдановъ, Петръ Еварницкій, 25. Павелъ Полницкій, Сергъй Николаевскій, Григорій Богаевскій, Алексъй Макаровскій, Димитрій Николаевскій.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

30. Иванъ Антоновъ, Владиміръ Краснокутскій, Иванъ Энендовъ
—по сочиненію, Василій Башинскій—по латинскому изыку, Виталій Жуковскій—по догматическому богословію, Павелъ Линицкій—по дидактикъ, Николай Сильванскій—по литургикъ и латинскому языку, Владиміръ Чернявскій—по основному богословію и догматическому богословію, Иванъ Ильинъ—по догматическому богословію, исторіи и обличенію раскола и по сочиненію.

Оставлент на повторительный курст вт том же класст по бользни.

39. Петръ Корнильевъ.

### Четвертаго класса.

Переведены въ пятый классъ.

Разрядо 1-й. 1. Николай Өедоровскій, Георгій Евенмовъ—награждены книгами, Николай Рубинскій.

Разрядь 2-й. Өедорь Прищепа, 5. Александръ Кобелевь, Игнатій Стеллецкій, Николай Бибичь, Стефань Посельскій, Владимірь Лысенко, 10. Александрь Рубинскій, Михаиль Василевскій, Александрь Калашниковь, Ивань Василевскій, Михаиль Ветуховь, 15. Сергьй Даниловь, Петръ Макаровскій, Сергьй Свиридовь, Владиміръ Торанскій, Григорій Жуковь, 20. Евеимій Поповь, Григорій Арефьевь, Акимь Пантелеймоновь, Григорій Рудинскій, Владиміръ Чалый, 25. Андрей Эннатскій, Евламиій Черняевь, Григорій Филевскій, Василій Кіяновскій, Александръ Котляровь, 30. Василій Недохлібовь, Николай Кротенко, Мелетій Біляевь, Николай Чернявскій, Ивань Жуковь, 35. Данівлъ Лукашевь.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Василій Домницкій, Иванъ Исиченко, Сергъй Кривошеевъ, Александръ Созонтьевъ—по сочиненію, 40. Николай Вышемірскій. Дамитрій Поповъ—по церковному пінію, Борисъ Измайловъ, Ослорь

Калюжный, Сергей Ястремскій—по греческому языку, 45. Поповъ Алексей—по физикъ, Иванъ Корнильевъ, Василій Христіановскій— по церковной исторіи, Даніилъ Калашниковъ—по философіи, Григорій Карповъ—по психологіи, Тимовей Рудинскій—по церковной исторіи, физикъ и сочиненію.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классы.

Михаилъ Жуковскій, Димитрій Коваленко, Петръ Поповъ, Николай Стеллецкій—по болізни, 55. Алексій Кондевскій—по малоуспівшности.

### Третьяго нормальнаго класса.

Переведены въ четвертый классъ.

Разряда 1-й 1. Миханлъ Гутниковъ—награжденъ книгою, Яковъ Чернявскій, Николай Ченуринъ.

Разрядт 2-й. Антонт Пантелеймоновъ, 5. Іосифъ Поповъ, Өедоръ Минченко, Пантелеймонъ Вербицкій, Александръ Поповъ, Иванъ Алексьевъ, 10. Сергій Прокофьевъ, Григорій Петровскій, Александръ Гораинъ, Александръ Колесниковъ, Гавріилъ Протопоповъ, 15. Василій Ведринскій.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Алексвій Ведринскій, Петръ Литвиновъ—по логикв, Иванъ Власовъ—по церковной исторіи, Василій Федоровскій—по латинскому языку, 20. Сергви Федоровъ—по изъясненію Священнаго Писанія, Федоръ Вербицкій—по греческому языку, Алексви Власовскій—по гражданской исторіи в греческому языку, Константинъ Полтавцевъ, Наркиссъ Сербиновъ—по логикв и математикв, 25. Семенъ Ступницкій—по исторіи русской литературы и греческому языку, Николай Хижняковъ—по математикв и церковному пвнію.

Оставлент на повторительный курст вт томт же класст по малоуспъшности.

### 27. Константинъ Новицкій.

### Третьяго параллельнаго класса.

Переведены въ четвертый классъ.

Разрядт 1-й. 1. Димитрій Кабловъ, Николай Чернявскій—награждены книгами, Василій Ладенко, Евгеній Подлуцкій, Иванъ Эйсманъ. Разряда 2-й. Александръ Павловъ, Сергъй Дубровинъ, Мате: Любицкій, Александръ Антоновъ, 10. Евгеній Нъмчиновъ, Павларновъ, Николай Соколовскій, Василій Нестеренко.

Допущены къ переэкзаменовки посли каникуль.

Илья Архангельскій, 15. Алексвій Грнгорьевъ—по сочинсь Иванъ Веселовскій, Иванъ Линицкій—по греческому языку, Налай Залуговскій, Іустинъ Таранченко—по церковной исторів, Василій Лащенко—по исторіи русской литературы, Иванъ Пива ко—по логикъ, Николай Поморцевъ—по церковной исторів в гикъ, Семенъ Сънцовъ—по церковной исторів в гикъ, Семенъ Сънцовъ—по церковной исторів и логикъ.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классымалоуспышности.

Иванъ Браиловскій, 25. Анатолій Чернявскій.

### Второго нормальнаго класса.

Переведены въ третій классъ.

Разрядо 1-й. 1. Евгеній Богуславскій, Василій Бесфла.

Разрядь 2-й. Сергый Филиппенко, Георгій Ястремскій, 5 Па Рахмань, Сергый Крыжановскій, Василій Жуковь, Александрь Шеневь, Евгеній Сапухинь, 10. Евгеній Быликовь, Двинтрій Грядубовь, Константинь Косьминь, Ивань Рубинскій, Ивань Заволескій, 15. Өедорь Гончаревскій, Яковь Артюховскій, Гаврінль Всильковскій, Викторь Знаменскій, Стефань Давиденко, 20. Семез Корнильевь, Павель Чефрановь.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Аристархъ Сильванскій—по библейской исторіи, Митрофаь. Смирнскій—по словесности, Николай Титовъ—по латинскому языку, 25. Николай Чернобаевъ—по гражданской исторіи, Захаді Федоровскій—по математикѣ, Алексѣй Воскобойниковъ—по созненію, Аполлонъ Бѣлоусовъ—по математикѣ и латинскому языя Миханлъ Ильинъ—по библейской исторіи и словесности, 30. Алессѣй Торанскій—по словесности и гражданской исторіи.

Оставлены на повторительный курст вт том же классь. Александръ Бълошенко—по бользии, 32. Савва Доброницківпо неудовлетворительности сочиненій.

### Второго параллельнаго класса.

Переведены въ третій классъ.

Разряда 1-й. 1. Владиміръ Недохлібовъ, Виталій Якубовичьнаграждены книгами, Веніаминъ Платоновъ, Григорій Артемье Разрядт 2-й. 5. Андрей Саговскій, Леонидъ Лазаревъ, Николай Любарскій, Стефанъ Любарскій, Александръ Молодыхъ, 10. Яковъ Роменскій, Василій Стадниченко, Анаталій Яновскій, Петръ Рубинскій, Григорій Яновскій. 15. Аванасій Пономаревъ, Григорій Іпишловъ, Николай Поповъ, Василій Ладенко, Владиміръ Приходаковъ.

Допущент къ переэкзаменовкъ, по церковному пънію послъ каникулъ.

20. Михаилъ Капустинъ.

Допущенъ къ испытанію посль каникуль по гражданской исторіи, изъясненію Священнаго Писанія и греческому языку заболювий во время экзаменовъ

Николай Юшковъ.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классъ.

Николай Гревизирскій, Алексій Коринльевь, Михапль Капустинскій—по болізни, 25 Сергій Алейниковь, Гавріиль Ишунинь, Павель Четвериковь, 28. Леониль Чернивскій—по малоуспівшности.

### Перваго нормальнаго класса.

Переведены во второй классъ.

Разрядо 1-й. 1. Грыгорій Мякшинъ, Иванъ Паншинъ—награждены книгами.

Разрядо 2-й. Константинъ Артюховскій, Григорій Рождественскій, 5. Николай Николаевскій, Алексій Виноградовъ, Петръ Роменскій, Аванасій Капустинскій, Михаилъ Николаевскій, 10. Алексій Рубинскій, Алексій Новицкій, Иванъ Лобковскій, Александръ Титовъ, Павелъ Гораинъ, 15. Александръ Щербина, Николай Эвенховъ, Сергій Якубовичъ, Иванъ Жуковскій, Иванъ Камышанъ, 20. Иванъ Петровъ, Димитрій Ольнкъ, Яковъ Шебатинскій.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Пантелеймонъ Бутковъ, Александръ Дьяковъ—по латинскому языку, 25. Яковъ Григорьевъ—по греческому языку, Анатолій Шиноваловъ—по словесности, Өедоръ Хорошковъ—по сочиненію, Константинъ Эвенховъ—по математикъ и греческому языку.

Оставлены на повторительный курсь въ томь же классъ.

Стефанъ Любицкій—по болізни, 30. Семенъ Баженовъ, Александръ Евецкій, 32. Николай Евецкій—по малоуспішности.

### Перваго параллельнаго класса.

Переведены во второй классъ.

Разряда 1-й. 1. Григорій Пипенко—награжденъ книгою, Димитрій Гонскій, Константинъ Шебатинскій, Иванъ Власовскій.

Разряда 2-й. 5. Яковъ Приходинъ, Борисъ Өедоровскій, Веніаминъ Ревскій, Аркадій Морозъ, Іона Павловъ, 10. Митрофанъ Вербицкій, Сергьй Васпльевъ, Иванъ Думницкій, Петръ Поповъ, Павелъ Хижняковъ, 15. Левъ Яковлевъ, Миханлъ Пантелеймоновъ. Иванъ Понировскій, Иванъ Любарскій, Георгій Грековъ.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

20. Александръ Анисимовъ, Аркадій Борейко, Василій Григоревичъ— по латинскому языку, Иванъ Найдовскій, Иванъ Протопоповъ— по греческому языку, 25. Няколай Николаевскій— по сочиненію, Константинъ Дудка— по гражданской исторіи и математикѣ, Петръ Евенмовъ, Яковъ Христіановскій— по греческому и латинскому языкамъ, Константинъ Квитковскій— по гражданской исторіи и сочиненію.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классь.

30. Гаврівлъ Петровъ, Борисъ Цыбулевскій, Григорій Цыбулевскій—по малоуспѣшности.

Уволент изт Семинаріи по малоуспъшности.

33. Викторъ Сабининъ.

### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Правленіе Семинарія доводить до свідінія родителей и опекуновъ воспитанниковъ Семинаріи, а также всіхъ вновь поступающихъ въ Семинарію слідующее:

- 1. Пріемные экзамены для поступленія во всё классы семинарія и переэкзаменовки для воспитанниковъ семинаріи будуть начаты въ настоящемъ году 18, а классныя занятія 25 августа.
- 2. Всё поступающія въ семинарію лица свётскаго званія, не исключая и тёхъ, которыя переведены въ 1-й классъ семинарів изъ духовныхъ училищъ, обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь годъ 40 р. или за полугодіе 20 р., безъ чего не будуть приняты въ семинарію.

- 3. Всё воспитанники семинаріи, желающіе быть принятыми на казенное содержаніе, или получить пособіе изъ епархіальныхъ суммъ, кромё сироть духовнаго званія, уже состоящихъ на казенномъ содержаніи, должны подать о семъ прошеніе па имя о. Ректора Семинаріи непремённо къ 1-му августа сего года, съ приложеніемъ благочинническаго удостовёренія о бёдности, въ коемъ должно быть описано имущественное состояніе отца и составъ его семейства съ указаніемъ, сколько лётей и на чей счеть воспитываются въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ.
- 4. Воспитанники, не принятые на казенное содержаніе, должны быть пом'вщены въ семинарскомъ общежитія со взносомъ 120 р., а вносословные 180 р. въ годъ. Эта плата должна быть вносима по третямъ: къ 1 сентября, къ 15 ноября и къ 1 марта, каждый разъ по 40 р., а отъ вносословныхъ 60 р.; кром'в того вс'в вновь поступающіе своекоштные ученвки обязаны внести эконому семинаріи единовременно на все время обученія въ семинаріи 15 р., на первоначальное обзаведеніе и 5 р. на пріобр'ятеніе учебникочъ.
- 5. Всй воспитанники семинаріи обязаны им'йть форменную одежду установленняго образца безъ всякихъ отступленій. При заказ'й для казеннокоштныхъ воспитанниковъ суконная форменная пара обходится въ 17 р., л'йтняя въ 6 р. 50 к., будничная въ 7 р. 75 к., фуражка въ 1 р.; по этой же ц'йн можетъ быть заказываема одежда и для желающихъ своекоштныхъ учениковъ.

### Росписаніе пріемныхъ знаменовъ и перезнаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинаріи въ августъ 1899 года.

18 августа. Русское сочинение.

- 19 > Богословіе догматическое, основное и нравственное, Священное Писаніе, катихизисть и латинскій языкъ.
- 21 > Церковная исторія, библейская исторія, церковное п'вніе, физика, алгебра, геометрія, пасхалія и ариеметика.
- 23 > Исторія литературы, словесность, русскій языкъ съ церковно-славянскимъ и греческій языкъ.
- 24 » Литургива, гомилетива, правтическое руководство для пастырей, исторія и обличеніе раскола, обличительное богословіе, церковный уставъ, философія, логива, дилактива, гражданская исторія и географія.

### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Празднованіе Пятидесятницы въ Льсиянскомъ монастырі.—Присосиненіе къ православію штундистовъ.—Книгоновии сектантскихъ общинъ.—Перковныя библіотеки для прихожанъ.—Братство законоучителей.—Перковно-прихожски попечительства.—Вліяніе спиртныхъ напятковъ на эдоровье и правственность—

Некрологъ.

Радостно отпраздновала Лесиянская обитель праздникъ Пятидесятницы. Велико было стеченіе богомольцевь, начавшихь съ пятницы собираться въ монастырь. Число ихъ ежегодно возрастаеть, и обитель несомивние пріобраза значеніе дорогое для народа. Илуть сюда паломники изъ Гродненской, Люблинской и Сфаленкой губ. помолиться предъ чудотворною иконой. Ихъ умиляеть благоленіе службы, красота пенія и заботливое попеченіе сестерь обители, устроившихъ для нихъ крытое помъщение и безплатно снабжающихъ ихъ киняткомъ, а по возможности и пищей. Уже въ пятницу вечеромъ общирный монастырскій дворъ огласился стройнымъ пъніемъ паломниковъ, расположившихся красивыми групнами между монастырскими зданіями. Человікть 20, 30, а вногда и болье, садятся въ кружокъ, и въ благоговъйномъ, тихомъ настроенія начинають въ три или четыре голоса ийть столь дорогія русскому народу на Западъ пъснопънія "Богогласника". Раздаются эти песни отъ вечерней зари до ранняго утра; то слышится близь главнаго алтари соборнаго храма "Пречистая Дева, Мати руссвато враю, подай руку въ тижкой бъдъ, будь русскимъ людямъ оборона. Ты стонамъ нашимъ вняла, мравъ унін разогнала и всіхъ насъ спаслав. Умоленеть хоръ, в всъ, обывновенно молодые. пънабожно крестятся. Имъ, съ другой ย กรุงยกค монастыря, словно отвъчаеть другой хоръ: "Мати милосердія, мере шедротамъ. буди милостива бъднымъ сиротамъв. Звоико разлается въ ночной тиши молитвенное паніе. Воздухъ благоухаєть полевыми и саловыми цвътами. Но вотъ изъ-за церкви показались медленно двужущиеся огни: то пришли богомольцы изъ села Возчина. Гродненской губ., и мощнымъ хоромъ огласили обитель пъніемъ: "Кто Богь велій, яко Богь нашъ. Ты еси Богь, творяй чудеся". -Съ 4 часовъ утра священники размѣщаются въ особо для нихъ приготовленныхъ местахъ, въ храмахъ и вив ихъ, и приступають къ всповъли. Съ 5 часовъ начинаются литургін. Особенно торжественна была служба въ Воскресенской церкви. Болъе 2.000 паломниковъ сподобились причащения св. Таннъ въ этомъ храмъ. Съ 10 часовъ утра трезвонъ монастырскихъ колоколовъ началъ воз-

въщать приближение крестныхъ ходовъ. Многія сотни паломинковъ подходили къ монастырю; во главъ шествія несли кресть и иконы, украшенныя цвътами; за ними шли священники въ облаченіи, и съ врестами въ рукахъ, а многосотенная толпа оглащала тихія поля громкими и всноивніями въ честь Живоначальной Тронцы и Присподъвы Маріи. При звонъ колоколовъ на встръчу крестнымъ холамъ выходило монастырское духовенство. Пъніе монастырскаго хора за всенощнымъ бденіемъ отличалось редкою красотой. Храмъ быль переполнень молящимися. Къ 10 часамъ окончилось богослужение, и дворъ монастыря снова огласился пъниемъ. Кружки поющихъ богомольцевъ сплошною массой заняли весь лворъ; "Святъ, свять, свять Господь Богь", раздавалось со встять сторонъ. Умолкнеть одинь хорь, другой поеть ему на смену новый гимнъ, п громко несется въ небесамъ: "Днесь всъхъ върныхъ просвъти, благодатью посёти, Утешитель небесный. Въ этомъ неумолкаемомъ пенін незамітно проходить коротвая літняя ночь; важется, пора бы подумать объ отдыхв, по какъ тутъ спать, когда въ одномъ паъ отдаленныхъ уголковъ монастыря раздается прніе детей Константиновской школы грамоты. Ихъ около 20; они пришли въ сопровождение родителей со своемъ молодымъ учителемъ и, послъ вороткаго сна, звонкими голосами запъли хвалебную пъснь Тріединому Богу: "Святый Боже Сущій, Святый Всемогущій, Святый Безсмертый Царю, помилуй насъч. Въ 10 часовъ ударили къ литургін; тысячная толпа разступилась, и архіепископъ Іеронимъ, остьнии народъ, со славою прошелъ въ церковь. Торжественное служеніе владыки и умилительное пфніе монастырскаго хора произвели неизгладимое впечатление на молящихся. За литургией и вечерней последоваль врестный ходъ съ чтеніемъ 4 Евангелій и проповёдью одного паъ мёстныхъ свищенниковъ подъ открытымъ небомъ. Несмътная толия внимательно слушала проповъднява; люди забрались на крыши и деревья и жадно ловили каждое его слово. Къ 2 часамъ овончилась служба, и народъ въ тишинъ началь расходиться изъ обители. Одна изъ отрадныхь особенностей Лѣсиянскаго праздника заключается въ совершенномъ отсутствіи не только пьяныхъ, но и людей выпившихъ. Въ окрестностяхъ монастыри незамътно и курящихъ. Оно и понятно, Народъ идеть сюда словно на пиръ вћры и въ простотъ и умиленіи совершаеть свой молитвенный подвигь. Великую пользу приносять утвержденію православія въ этомъ злополучномъ, отуманенномь враждебными вліяніями, вздревле русскомъ крат Ліснянская и други недавно устроенныя женскія обителя, являющія містному населенію, при всей своей бідности, всю силу присущаго имъ христіявскаго попеченія объ истинномъ просвіщеній дітей народа в в безкорыстномъ служеніи діламъ милосердія. «Моск. Від.»

— «Херсонскія Епарх. В'єдом.» сообщають, что бывшій въ конців прошлаго года бесіды съ штундистами въ предмість и Херсона—Музыкпинать Хуторахь—сильно повліяли на містную сектавтскую общину. Плодомъ этихъ бесідъ явилось присоединеніе къ православію вожака штундовой общины Исидора Мыкитасъ съ семействомъ, состоящимъ изъ жены и семи дітой. Сильно задумалась штунда,—какъ замізчаеть по этому поводу указанный журналь,—задумались и хлысты Музыкиновскіе, и хоти врагь сиіта держить еще свои жертвы въ рукахъ, но держить уже слабо...

Дай Богъ побольше подобныхъ возвращеній въ лоно Церкве православной—они наносять смертельный ударъ сектантству!

- Такъ называемые коробейники, какъ оказывается, не только сбывають въ народъ вздорныя вниги, но и являются иногда распространителями сектантскихъ язданій. По сообщенію «Кіевскихъ Епар. Въд., такой характеръ дъятельности воробейниковъ приходилось наблюдать въ віевскомъ убядь; то же замьчается за ньвоторыми "коробейниками" и въ черкаскомъ увадв. При вившнемъ осмотръ товаровъ "коробейника" не найдется у него начего подозрительнаго: иглы, нитки, гребии и т. п., иногда-календари, орякулы, сонника; но стоить заглянуть въ нижнее отделение коробки. если она дъйствительно принадлежить тайному книгоношть, просмотръть тъ брошюры в листви, какіе тамъ найдутся,-- в станеть понятнымъ, что этотъ "коробейникъ" действительный членъ какойнибудь религіозной общины, что иглы, BBTKB товары-только предлогь и оправдание для хождения въ народъ. Не такъ давно одинъ изъ такихъ коробейниковъ прошелъ чрезъ каневскій и черкасскій убады и безплатно раздаваль дов'єрчивымь врестьянамъ листки, получившіе навістность въ народів подъ общимъ названіемъ "святого письма". Листки эти появились въ народъ въ вонцъ менувшаго декабря и своимъ содержаніемъ провзвели на слушателей и читателей спльное впечатавніе. Таниственность, съ какою нередають содержание "свитого письма" другь другу, и тъ награды, какія объщаеть авторъ обладателямъ сего небеснаго посланія, побудили многихъ крестьянъ пріобръсти святый лысть". Въ этомъ листь, найденномъ, какъ значится въ немъ, "въ британской землв, на горъ Текверв, подъ образомъ святаго архистратига Миханла", между прочимъ, выражено: "Я, Інсусъ Христосъ, Смиъ Бога живаго, повельнаю вамъ не работать въ субботу для умоленія Матери Моей, пбо, если бы Она не молилась за васъ, то вы бы давно погибли всв, и посему въ этотъ день, какъ праздничный, на молитву собирайтесь и дорогою, идучи, другъ другу исповъдуйте свои гръхи, которыми прогиввалали Влалычное Мое Имя. А кто этому не повърить, тотъ будетъ проклятъ и на послъдокъ въ адскомъ огиъ сгорить на въки. И Я приказываю вамъ: который человъкъ сіе письмо будетъ имъть при себъ и давать другому читать или списывать, тотъ, если имъетъ столько гръховъ, сколько въ моръ песку, на землъ травы, на небъ звъздъ, будетъ прощенъ во всъхъ своихъ гръхахъ"...

- Одинъ изъ священниковъ Подольской епархів, замітивъ, на основанів личныхь наблюденій, что простой народъ двиствительно любить читать священныя и вообще религіозно-правственныя книги, по этому новоду пишеть въ «Подольскихъ Епарх. Въдом.» слъдующее.—Въ настоящее время наши церковныя библіотеки въ большинствъ случаевъ состоять изъ книгъ руководищихъ въ составленія церковныхъ поученій, и изъ духовныхъ періодическихъ изданій, наковы: «Под. Епар. Від.», «Церк. Відом.», «Странникъ», «Христіанское Чтеніе и др. Все это матеріаль хоти весьма назидательный и полезный, но для народа не вполив доступный. Редко въ какой церковной библіотеки можно найти книжки, доступныя народу, каковы: житія святыхъ въ доступномъ изложенія, журналы - «Коричій», «Воскресный день» и др.; а если гдв онв и есть, то въ такомъ ограниченномъ числе экземплировъ, что трудно удовлетворить всехъ желающихъ читать. При такомъ положение дела следовало бы образовать при церковной библіотеке особый отдель книгь, пригодныхъ для народа, откуда можно было бы выдавать прихожавамъ книги для чтенія. При этомъ могли бы помочь церконныя попечительства. Стоить только завестя при церкви кинжную лавочку в тогда изъ ен доходовъ можно мало-по-малу собрать необходимую сумму дли покупки въ библіотеку доступныхъ для народа квигъ и брошюръ релегіозно-нравственнаго содержанія. При существования же въ приходъ книжной лавки и библютеки для народа, можно смёло свазать, что полезныя внеги мало-по-малу вытёснять у прихожань разныя пустыя вредныя книги.

— Среди православнаго духовенства, сосредоточивающаго своз дъятельность въ значительной степени на преподаванія Закова Божія, уже довольно давно и твердо держится мысль о желательности открытія братство законоучителей, ради объединенія ихъ тысльности. Недавно такое братство открыто въ Баку, для законоучителей бакинской губерніи. Главная ціль братства—объединевіз преподавателей Закона Божія въ пріемахъ преподаванія.

Потребность въ такомъ единенів сознана многнип законоучителями, въ виду того, что способъ преподаванія Закона Вожія въ разныхъ школахъ в въ разныхъ мѣстностяхъ, особенно тамъ, ги распространены расколъ и сектантство, долженъ быть различень вслѣдствіе чего законоучителямъ приходится вырабатывать особы программы преподаванія. «Цер. Вѣств.»

- Мысль о необходимости внести нъсколько большее оживаеніе въ обычное теченіе церковно-приходскихъ дель чрезъ привлеченіе прихожань къ болве двительному участію въ церковно-праходскихъ попечительствахъ, какъ видно изъ епархіальныхъ перісдическихъ изданій, больше и больше распространнется. При этомъ, въ интересахъ благоустройства названныхъ учрежденій на основанів опыта указывается на желательность некоторых взитненів въ ихъ организаціи, я также перемінь въ обычномъ родів ліды въ накоторыхъ изъ нихъ. По мнанію многихъ благочинныхъ Подольской епархів, для возрожденія приходской жизин потребы: реорганизація попечительствъ, и прежде всего необходимо, чтобы въ составћ ихъ были люди, приверженные въ церкви и вліятельные въ приходъ. Недостаточно для дъля, говорится въ «Подел Епарх. Въдом., что волостной старшина есть членъ всъхъ нопечительствъ его волости: селъ у него бываеть нѣсколько, и он не можеть должнымь образомъ радъть о пользать каждаго вза нихъ. Нужно, чтобы въ составв попечительствъ были и сельски староста, отъ котораго многое въ селв зависить и безъ въдом котораго вичего важнаго въ приходъ не можетъ быть предпринято, а онъ, между темъ, не состоить непременнымъ членомъ пепечительства. Необходимо настойчивве привлекать въ попечительства в встхъ лучшихъ по своему настроенію людей въ приходт чемъ больше ихъ, темъ лучше, темъ поливе будеть прихоль жить церковно-религіозною жизнью, тімь ближе можеть быть достигнуть идеаль древне приходской общины, считавшей религіозные интересы первою и главнтйшею своею обизаньостью.

— Въ «Жури. Жури.» помъщены выборки изъ труда проф. И. А. Сикорскаго о вліяній спиртныхъ напитковъ на здоровье и правственность населенія Россіп. Оказывается, что 1887 годъ долженъ быть признанъ исключительнымъ, печальнымъ годомъ уголовной льтописи Россіи. Такими особенностими своими этоть годъ обязанъ усиленному потребленію спиртныхъ напитковъ. По отчетамъ департамента неокладныхъ сборовъ питейный доходъ 1887 годъ превысиль таковой же доходь 1886 на 20.528,075 рублей, а средній годовой доходъ (по деситилътней сложности предшествующихъ годовъ) - на 28.086,906 рублей. Такимъ образомъ, потребление спиртныхъ напитковъ въ 1887 году превысило таковое же потребление предпіествующаго года на 9 проц., а среднее потребленіе последняго десятильтія на 11 проц. съ лишнимъ. Этой значительной надбавкъ необходимо, почти полностью, приписать усиление преступности 1887 года и въ томъ числъ увеличение числа убійствъ на 10 проц. по сравнению съ предшествовавшимъ годомъ. Едва ли необходимо чтонибудь прибавить къ изложеннымъ фактамъ. Можно только связать, что неурожайный 1885 годъ, усиливъ общую смертность и увеличивъ число внезапныхъ смертей, далеко не въ такой степени коснулся народной души, какъ урожайный и благополучный для здоровья 1887. Алкоголь явился тымъ посредникомъ, который обратилъ изобиліе и благополучіе въ орудіе народнаго развращенія и народной гибели! Напомнивъ, что насл'едственность отъ больного отца гораздо чаще передается дочери, нежели сыну, профессоръ усматриваетъ крайнюю общественную опасность въ обнаружившихся повсюду признакахъ разстройства здоровья и нравственности женщинъ. Правда, и по заболъваемости, и по преступности, женщина значительно уступаеть мужчинь; но прогрессь, который женщина двдаетъ въ томъ и другомъ отношении, гораздо болбе быстръ, чемъ у мужчинь, такъ что женщина стремится приравняться къ мужчинъ во всъхъ бользненныхъ и безправственныхъ проявленіяхъ. Понижение чести и правственнаго достовиства женщинъ не безъ основанія признавалось всегда опаснымъ общественнымъ симптомомъ. За нимъ немпнуемо следуеть упадокъ этихъ чувствъ во всемъ обществъ, и женщина сама можеть стать орудіемъ развращенія общества. Въ ряду всехъ известныхъ изъ фармакологія средствъ ни одно не располагаеть въ такой степени, какъ алкоголь, къ безстыднымъ ругательствамъ, речамъ и действіямъ. Особеннаго вниманія заслуживаеть обваруживаемая женщинами тенденція бъ нарушенію основъ семейнаго союза, что свазалось въ увеличисла преступленій противъ общественной нравственности и грозныхъ, по крайней мірів по мівстамъ, цвфрамъ дівтоубійсть

### НЕКРОЛОГЪ.

22 апръля н. г. послъ тяжкой бользии, напутствованный св. тавъ ин елеосвящения и причащения, скончался на 73 году своей жизня щенникъ Вознесенской церкви слободы Никифоровки, Изюмскаго увля-Георгій Воробьевъ. Покойный с. Георгій быль сынь священника 🤃 бъльскаго уъзда, воспитывался въ Хирьковской духовной семинарів г увольненій изъ средняго отділенія ен, быль рукоположень во діявия вышеозначенной церкви, 12 декабря 1850 г., а 21 октября 1851 г. изведенъ во священняка къ той же церкви, при которой онъ и п жиль въ санъ священивка свыше 48 льть, и за свою службу быль. гражденъ: 12 января 1878 г. набедреннивомъ, 11 сентября 1882 г. 3 хатною фіолетовою скуфією. Почившій быль ревностнымъ Исполненіе своего пастырскаго долга, какъ по церкви, такъ 🔳 по п; ду, онъ ставиль выше всего и прежде всего; церковное богослужени вершаль онь неопустительно въ положенное время и благоговъйно. требуется это святостію санаго дёла; требонсправленіе исполняль безь медленія, по первому слову просителя-прихожавина, не обращан, въ номъ сдучав, на дурное состояние погоды, или дальнее разстояние и очень разбросаннаго прилода, и вообще о. Георгій готовъ былъ жертк всвиъ, чтобы только во время явиться на зовъ своего нуждающи прихожанина и оказать ему потребную помощь и утвыеніе. нравственномъ преуспъянія своихъ прихожаяъ, почившій не менье то ботился о благольній своего приходскаго храма. Малоновъстительная вифоровская деревянная церковь исключительно стараність о. Георгія чительно расширена чрезъ пристройку къ ней двухъ придвловъ, а в.: съ тъмъ снабжала довольно цънною рязницею и утварью.

Погребеніе о. Георгія совершаль м'єстный благочинный витель 5 ю священниками и 2 діаконами, при большемъ стеченій прихожань. С бізвшихъ объ утрать своего любимаго пастыря.

Миръ праху твоему, нелъностный тружениев на нивъ Христовой. . упокоитъ Господь душу твою въ обителихъ праведныхъ!

# о безбожии и антихристъ.

Томъ І.

Подготовленіе, признаки и время пришествія антихриста.

### Цвна 3 р., съ перес. 3 р. 50 н.

Съ требованіями обращаться къ автору княги: Сергіевъ Посадъ, профессору Академіи Александру Дмитріевичу Бѣляеву, или же въ княжные магазины Москвы и Петербурга.

### Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.)

— HA —

ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ НАУЧНО-ФИЛОСОФСКІЙ и ЛИТЕРАТУРНО-КРИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изданіе ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакціей д-ра философіи М. М. ФИЛИППОВА.

Вышель 9 Апрвля № 4 (Апрвль). Содержаніе: І. Психологическій аналязь понятій о сознанія и матерія. Проф. Н. Оршанскаго. ІІ. Соціальныя условія римской имперіи наканунів нашествія варваровь. Эриста. ІІІ. Беллетристика Чернышевскаго. Евг. Соловьева. ІV. Соціально философскія заблужденія Штаммлера. Кунова. V. Вліяніе числа единиць на характерь общества. Г. Зиммеля. VІ. Витализмь и теорія познанія. А. Борисяка. VІІ. Необходимость и свобода. М. Филиппова. VІІІ. Отвіть г. Пішехонову. А. Лосицкаго. ІХ. Экономическія вялюзів. А. Санина. Х. Валентность (атомность) элементовь и формы соединеній. Прив.-доц. М. Гольдштейна. ХІ. Обзорь журналовь иностранныхь и русскихь. ХІІ. Изь русскихь изданій. ХІІІ. Научныя новости. ХІУ. Библіографія. ХУ. Приложенія: 1) Доц. В. Фаусекъ. Біологическіе очерки. Л. Берне. Парижскія письма.

Подписная цъна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставкою и перес. На 1/2 года 4 руб., на 1/4 г. 2 р. Комплекты за 1898 г., ц. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. № 12. Главная контора журнала "Научное Обозръніе".

Продолжается подписка на "Научно-энцивлопедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозръніе" со "Словаремъ 10 р. съ пер.

### МОСКОВСКАЯ СИНОДАЛЬНАЯ ТИПОГРАФІЯ.

Опредъленіемъ Святьйшаго Синода, отъ 12/19 марта 1896 года, за Ж 827. . . Московскую Синодальную Тепографію возложена вся внежная торговдя калі Свнодальными, такъ и другими изданіями, для всёхъ яногороднихъ нокумателей за исключеніемъ губерній: С.-Петербургской, Олонецкой, Новгородской, Пскоской, Эстландской, Курляндской, Люфляндской и Финландской. Вслёдствіе сегось требованіями на книги гг. покупатели всёхъ губерній Россійской Имперав благоволять обращаться въ Управленіе Московской Синодальной Типографік (Москов, Никольския улица); покупатели же взъ выше перечисленныхъ містиост. 2 должны направлять свои требованія въ С.-Петербургскую Синодальную Типографік

Подробныя условія продажи в высылки княгь изъ Московской Синодальной Типографіи изложены въ Каталоге 1899 года, высылаемомъ желающимъ безадати-

Въ настоящее время поступняя въ продажу следующия вниги:

Библія, на русскомъ изикъ, въ 4 д. л., больш. форм. гражд. печ., въ бун. 3

р. 10 к., въ коже или коленк. съ золот. тиси. 5 р. 50 к.

По своей крупной печаты это изданіе весьма удобно для слабыхъ зрівнісях. Приготовлистся къ печаты подобное изданіе и церковной печаты.

Псалтирь, церк. печ. съ кинов., въ 4 д. л. больш. форм., въ бум. З руб. 60.

въ кожъ 5 руб., въ коленк. съ сафьян. корешк. съ золот. тиси. 6 руб.

По въчеству бумаги и тинографскому исполнению эта книга представляеть собою издание наиболье удобное для подарка или подношения; но крупному выприфту оно пригодно и для слабыхъ зрвнемъ. Исалтирь, церк. неч. безъ кинов въ 8 д. л., въ бум. 40 к. въ коленк. 70 к. Это новое издание заключаеть въсебъ, между прочимъ, многочисленныя объяснительныя подстрочныя примъчани

Новый Завъть, на русскомъ язывъ въ 16 д. л., въ бум. 22 к., коленкор 35 коп., въ сафъяновомъ 75 коп. Новый Завъть съ Псалтирыю, на русскомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 30 к., въ коленкоровомъ 45 к. Молитвословъ, гражд. неч., го 64 д. д. (576 стран.), въ бум. 12 коп, въ коленкоровомъ 25 коп., въ кожъ 35 к Молитвословъ јерейскій, церк. печ., въ 16 д. л., въ бум. 1 р. 40 к. въ сафъян. 2 ч

Правило молитвенное готовящимся не Св. Причащению, въ 16 д. л. церк. печ.

съ винов., въ бум. 45 кои.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Правило готовищемся въ служенію литургів. 2) Малое повечеріе. 3—4) Акаонсты Інсусу и Пр. Богородиць. 5—9) Каноны: Пр. Богородиць, Ангелу Хранителю, Св. Іоанну Предт., Поканний и Св. Аностоламь. 10) Акаонстъ Св. Наколаю. 11—12) Каноны Честному Кресту и Всемь Свтимъ. 18) Посльдованіе за усопшихъ. 14—15) Тропари дневній и воскресны. 16—17) Молитвы на сонъ градущимъ и утренийъ. 18) Правило готовищимся къ Св. Причащенію. 19) Правило отъ оскверненія. 20—23) Часы (1-й, 3-й, 6-й и 9-й. 24) Чить объдниць. 25—26) Посльдованія ко Св. Причащенію и по Св. Причащемія чинъ освящемія храма, отъ Архіоров творимаго, церк. печати съ кин. въ 4 1

л., въ бум. 40 коп. въ коже 75 коп.

Поминанья, перкови. или гражд. пет., въ 32 д. на плотной бум., съ свящее.

изображ. и помининкомъ живихъ и усопшихъ, въ коленк. 15 к. и 20 к., въ са.;

25 к. Собраніе анаенстовъ, въ 32 д. д. перкови. печ. безъ кинов. Томъ первый (Акаристы: Інсусу Сладчайшему, Преснятъй Тронцъ, Воскресенію Хрястову, Бъжествен. Страст. Христов.). Цена въ бум. 30 коп. Христіанскія начала семейной жизни. Новое изданіе К. П. Победоносцева. Цена 75 коп. Предметнач

Указатель въ Св. Четвероевангелію. Ціна 20 коп.

### печатаются:

Собраніе акаенстовъ. Томъ второй, состоящій изъ семи акаенстовъ: 1) Пресвятьй Богородиць. 2) Успенію БМ. 3) Покрову Пресв. Богородиць. 4) Ик. БМ Утоля моя печаля. 5) Ик. БМ. Троеручиць. 6) Ик. БМ. Толской. 7) Ик. БМ Неопалимой Купинь. Пзбранныя молитем и післеопінія, въ 8 д. церк. печ. Книта презназначается для участвующихъ въ общенародномъ пініна, для півнескихъ хоровъ в вообще для любителей церковнаго пінів. Составъ ел: а) Молитем и въснепінія на всенощномъ байнія и литургін; б) ствхиры, тропари, кондаки, врмося и прокимны воскресной службы всіхъ осми гласовъ; в) пісновінія великаго воста и страстной седмицы; г) піснопівнія пасхальным и воскресныхъ службь ватилесятницы; д) ствхиры, тропари, кондаки, величанія, приосм и прокимны винем праздничной; е) піснопінія молебновъ, водоосвященія, папнихиди и другихъ службъ, ціна 50 коп.

# листокъ

RKK

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Б Іюля % № 13. 1899 года.

Содержаніе. Высочайшій Маннфесть.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состоянів церковно-приходских школь в мколь грамоты Харьковской епархін по учебно-воспитательной части за 1897/я учебный годь (прододженіе).—Разрядный списокь учениковь Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемь учелища послів годичныхь испытаній, произведенныхь вы май и іюнь місляцахь 1899 г.—Оть Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища.—Разрядный списокъ воспитанниковь Сумскаго Духовнаго Училища за 1898/я учебный годь.—Оть Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.—Разрядный списокъ воспитанниковь Купянскаго Духовнаго Училища за 1898/я учебный годь.—Оть Правленія Купянскаго Духовнаго Училища.—Отчеть Комитета по сооруженію православнаго храма у подножів Валкань, вы южной Болгаріи, для вічнаго поминовенія войновь, павшяхь въ войну 1877—78 г.—Извістія и замітки.

## высочайши манифестъ.

божією милостію,

## МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ, императоръ и самодержецъ всероссійскій,

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій,

и прочая, и прочая, и прочая.

Объявляемъ всёмъ вёрнымъ НАШИМЪ подданнымъ:

Сего іюня въ 28 день скончался въ Абасъ-Тумант возлюбленный братъ Нашъ, Наслъдникъ Цесаревичъ и Великій Князь Георгій Александровичъ. Болтань, постигшая Его Императорское Высочество, могла еще, казалось, уступать траствію предпринятаго ліченія и вліянію южнаго климата,—но Богъ судиль иначе. Покоряясь безропотно промыслу Божію, Мы призываемъ встать втарныхъ Нашихъ подданныхъ разділить съ Нами душевную скорбь Нашу и усердныя моленія о упокоеніи души почившаго Нашяго брата.

Отнынів, доколів Господу не угодно еще благословить Насъ рожденіемъ Сына, ближайшее право наслідованія Всероссійскаго Престола, на точномъ основанія основного Государственнаго Закона о престолонаслідів, принадлежить Любезнівшему брату Напівму Великому Князю Миханлу Александровичу.

Данъ въ Петергофѣ въ 28-й день іюня, въ лѣто отъ Рождества Христова тысяча восемьсотъ девяносто девятое, Царствованія-же Нашкго въ пятое.

На подлинномъ Собственною ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА рукою написано:

"НИКОЛАЙ".

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянін церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно воспитательной части за 189<sup>7</sup>/в учебный годъ.

(Продолжение \*).

II.

Учащіе въ церковныхъ школахъ (законоучетеля, учетель, учетельницы, помощники и помощницы).

Въ отчетномъ году всёхъ законоучителей въ церковно-прихозскихъ школахъ Харьковской спархія было 564. По уйздамъ и числу школь въ каждомъ убрав они распредвляются следующимъ образомъ: Ахтырскаго убада (31 церк.-пр. шк.)-31 законоучитель. Богодуковскаго (46 шк.)—46, Волчанскаго (37 шк.)—37, Валковсваго (36 шк.)-36, Зміевскаго (52 шк.)-52, Изюмскаго (66 шк.)-66, Купянскаго (53 мв.) - 53, Лебединскаго (36 мк.) - 36, Старобъльскаго (100 me.) - 100, Сумскаго (53 me.) - 53 и Харьковскаго (54 шк.) - 54 законоучителя. Всего въ 564 церковно-приходских школахъ 564 законоучителя, въ томъ числъ: протојереевъ 11. діаконовъ 5, світскихъ 7 и остальные священники. Въ школахъ грамоты законоучительскія обязанности также несли по преимуществу приходскіе священники. Изъ 206 школь грамоты только въ 20 преподаваніемъ Закона Божін занимались учители этихъ школь полъ личною отвътственностью и руководствомъ приходскихъ сыщенинковъ. Причиною того, что въ этихъ школахъ сами священники не могли запиматься преподаванімъ Закона Божія, была врайняя отдаленность означенныхъ школъ отъ приходскихъ центровъ. Во всехъ этихъ случаяхъ, допуская кого-либо къ учительству въ эти школы, священники предварительно удостовържинсь. насколько означенное лицо сведуще въ Законе Божіемъ, и въ теченіе учебнаго года не оставляли его своимъ руководствомъ и наставленіями. Во остальныхъ 186 шволахъ грамоты трудъ законоучительства несли сами священники, а именно: въ 22 школах: Актырскаго увада, въ 10-Богодуковскаго, въ 3-Валковскаго, въ 16-Волчанскаго, въ 25-Зміевскаго, въ 27-Изюмскаго, въ 15-Купинскаго, въ 16-Лебединскаго въ 33-Старобћиьскаго, въ 7-Сумскаго и въ 12-школахъ грамоты Харьковскаго увада.

Такимъ образомъ, трудъ законоучительства въ церковныхъ школахъ Епархів въ отчетномъ году несля, можно сказать, исключетельно приходскіе священняки в есля были случан, когда законоучителями въ церковно-приходскихъ школахъ состояли діаконы или же свътскія лица съ полнымъ семинарскимъ образованіемъ.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

преподающіе Законъ Божій вмісто священниковь, то это происходило лишь въ силу неустранимыхъ обстоятельствъ, каковы: старость или болівнь приходского священника или же, какъ сказано выше, дальность разстоянія его містожительства отъ школы.

Не смотря на то, что свой трудъ по преподаванію Закона Божія законоучители несли совершенно безмездно, по донесеніямъ оо. увадныхъ наблюдателей и на основанія личныхъ наблюденій спархіальнаго наблюдателя они относились въ дёлу вообще добросовъстно, съ любовію, искренно. О никоторых взъ нихъ можно сказать, что они поистинъ неутомимые труженники: не опуская ни одного урока, они самымъ обстоятельнымъ образомъ выполняли всю школьную программу; п при этомъ слёдуеть сказать, что это выполнение программы не было формальнымъ исполненіемъ возложенной на нихъ обязанности, а было проникнуто пастырскою любовію къ дітямъ. Такіе законоучители всегда помнили, что Законъ Божій есть главный предметь обученія и воспнтанія, занимающій центральное місто во всей системів курся церковной школы, что въ зависимости отъ этого предмета должны находиться и всв прочіе предметы преподаванія, какъ бы второстепенные и вспомогательные, что преподавание Закона Божія не должно быть сухимъ изученіемъ учебника, непонятнымъ для дівтей и чуждымъ ихъ детской души, сердечной, искренией и верующей, но что оно всегда должно говорить сердцу дътей, чтобы истины въры и нравственности сдълались не только достояніемъ ума дътей, но и потребностью сердца. Запимансь съ дътьми въ школь, такіе законоучители не переставали наблюдать за жизнію и поведеніемъ дітей и по выходів изъ школы; они слівдили, насколько въ нимъ привились добрые христіанскіе навыки и насколько сообщенныя имъ истины Закона Божія проявляются въ самой жизни, и если замъчали что либо несогласное съ духомъ церкви и христіанства, какъ пастыри, своимъ отеческимъ вліяніемъ старались немедленно исправить, входя въ теченіе самой семейной жизни своихъ пасомыхъ. Главифищею залачею такихъ забоноучителей всегда было внушить своимъ питомцамъ чувства въры, надежды и христіанской любви, чувство авторитета церковнаго и гражданскаго, чувство любви къ родителямъ и воспитателямъ. Для достиженія этой цёли они не ограничивались одною школою и одною программою Закона Божія; въ ихъ рукахъ все было направлено къ воспитанію въ дітяхъ этихъ чувствъ: и церковное пъніе, и посъщеніе церкви въ дни воскресные и праздничные для молитвы, для участія въ Богослуженіи,

въ исповеди, и Причастие Св. Таннъ, и постоянные беседы съ детьми, и внеклассныя чтения. Желание объединить жизнь пиколи и церкви было бляжайшею ихъ заботою, дабы сдёлить своихъ питомпевъ истинными чадами Св. Православной Церкви. Эти законоучители не были преподавателями, они были воспитателями и отцами въ широкомъ смысле слова. Неся этотъ пастырский трудъ, оо. законоучители въ большинстве были въ то же времи и заведующими, на ответственности которыхъ лежало попечение и о матеріальныхъ нуждахъ школы и о всемъ строе и течении школьной жизни. Пользуясь своимъ вліяніемъ въ приходе, многіе изъ нихъ располагали прихожанъ къ пожертвованіямъ и привели свои школы въ надлежащій видъ. Не щадя своего труда, они не щадили г своихъ средствъ, жертвуя своими деньгами, временемъ, номещеніемъ и прислугою.

Всёхъ учителей въ церковно-приходскихъ школахъ Харьковской епархіи въ отчетномъ году было 643, въ томъ числё: учителей—священниковъ, совмёстно съ законоучительствомъ несущихъ и учительскія обязанности—21, діаконовъ—235, псаломщиковъ—14С и лицъ, не принадлежащихъ къ составу причта—247: изъ Духовной Семинаріи 3, изъ Епархіальнаго женскаго училища 66, изъ женскихъ гимназій 11, имѣющихъ званіе учителя по свидётельству 44 учителя и 31 учительницъ, 30 учителей и 13 учительницъ безъ свидётельствъ на сіе званіе.

Составь учащихь при второвлассныхь школахь быль следующій:

1) при Славянской второвлассной школе: старшій учитель—студенть Духовной Семинаріи Григорій Навродскій, младшій—Владвмірь Войтенко, окончившій 6-ти классную влассическую гимназію, и учитель образцовой школы при второвлассной—приходскій діаконь Іоаннъ Сукачевь; 2) при Ворожбанской: старшій учитель—Матвей Карташовь, окончившій курсь въ Рязанской Учительской Семинаріи, младшій—Иванъ Кушниренко, окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинаріи и учитель образцовой школы при второвлассной—діаконъ Леонтій Антоновъ и 3) при Больше-Писаревской: старшій учитель-студенть Духовной Семинаріи Яковь Чебановь и младшій—окончившій курсь въ Духовной Семинарія Василій Рудинскій.

Въ школяхъ грамоты Харьковской епархіи въ отчетномъ году всёхъ учителей числилось 206, въ томъ числё: учителей—священниковъ 16, діаконовъ 12, псамощиковъ 76 и лицъ, не состоящихъ въ клирѣ: изъ Учит. Семинаріи 1, изъ Епархіальнаго жевскаго училища 7, имѣющихъ званіе учителя по свидѣтельству 13

учителей и 15 учительниць, не имѣющихь учительского званія 53 учителя и 13 учительниць.

Такимъ образомъ въ трехъ второ-классныхъ церковно-приходскихъ школахъ скихъ школахъ и 206 школахъ грамоты Харьковской епархіи дёломъ обученія по предметамъ школьнаго курса, кромё Закона Божія, занималось 857 человёкъ.

Лица, наиболее ревностно или нерадиво относящіяся къ школьному делу.

Особенную ревность въ школьномъ дёлё обнаружили нижеслёдующія лица: 1) О. о. предстдатели уподных отдпленій, 2) уъздные наблюдатели, п 3) дълопроизводители уъздных отдъленій. Всъ они съ должнымъ усердіемъ исполняли возложенныя на нихъ обязанности въ предълахъ своей службы и полномочій. 4) Законоучители и учители церковныхъ школъ: а) Ахтырскаго упъзда: Ахтырской Соборной церковно-приходской школы-Законоучитель свящ. Николай Сперанскій и учительница Параскева Рудинская. Ахтырской Георгіевской-законоучитель свящ. Өеодоръ Доброславскій, Тростянецкой-законоучитель прот. Василій Өедоровъ и учитель діавонъ Филиппъ Приходинъ, Боромлянской Тронцкой-законоучитель свящ. Алексей Стаховскій и учитель псаломщивъ Петръ Косминъ, Закобыльской-законоучитель и учитель Оедоръ Котларовъ, Краснопольской Успенской — законоучитель свящ. Михаилъ Вербицкій и учитель діаконъ Захарій Кандыба, Краснопольской Преображенской — законоучитель свящ. Михаилъ Поповъ и учитель діаконъ Алексій Мухинъ, Деревковской - учитель діаконъ Өедоръ Бутковскій, Угробдской—законоучитель свящ. Илія Ковтунъ и учетельница Антонина Ковтунъ, Жигайловской-законоучитель свящ. Григорій Шебатинскій и учитель діаконъ Илія Бойко.

б) Богодуховскаго упада: законоучители школь: Богодуховской Соборной церковно-приходской школы свящ. Димитрій Владыковь, Богодуховской Тронцкой—свящ. Евгеній Пономаревь, Больше-Писаревской Успенской—свящ. Алексьй Доброславскій, Вольше-Писаревской Покровской—свящ. Алексьй Станиславскій, Яменской—свящ. Антонинъ Сапухинъ, Поповской—свящ. Стефанъ Бойковь, Лютовской—свящ. Навель Вертеловскій, Козъевской—свящ. Іоаннъ Владыковь, Полково-Никитовской—свящ. Сумеонъ Котляровь, Колонтаевской Успенской—свящ. Михаилъ Сильванскій, Мурафской Николаевской—свящ. Іоаннъ Поповъ, Мурафской Архангело-Михайловской—свящ. Алексъй Мигулинъ и Константиновской—свящ. Іоаннъ Колосовскій; учители: Больше-Писаревской

второклассной—студенть Яковь Чебановь в одноклассныхъ школь: Богодуховской Тронцкой—діаконь Михавль Пузановь, Краснокутской Успенской—Василій Дашкіевь, Богодуховской соборной—Николай Артюховскій, Полково-Никитовской—Миханль Фальченко. Мурафской Николаевской—Іоаннь Кипоренко в Литовской—Оеодорь Ступницкій и псаломщики: Богодуховской Тронпкой—Александрь Носовь, Краснокутской Успенской—Андрей Вербицкій и Больше-Писаревской Успенской—Петръ Сапухинъ и учительниць: Больше-Писаревской Покровской—Елена Кожушко и Рублевской-Успенской—Анна Соколова,—объ окончившія курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищь.

- в) Валковскаго упода: Ново-Водолажской Воскресенской церковно-приходской школы прот. Николай Өедоровскій, Одринской свящ. Ниволай Сильванскій, Валковской Соборной—свящ. Андрей Новскій, Новоселовской—свящ. Стефанъ Эвенховъ, Старо-Водолажской—свящ. Григорій Дьяковъ, Минковской—свящ. Ленъ Дейнеховскій, Караванской—свящ. Іоаннъ Ястремскій, Княжанской—свящ. Андрей Закрицкій, Михайловской—свящ. Іоаннъ Рокитинскій, Коломавской Успенской—свящ. Василей Василевскій, Каленниковской—свящ. Өеодоръ Леонтовичъ, Покровской—свящ. Ксенофонтъ Илларіоновъ.
- г) Волчанскаго упода: Печенъжской Петропавловской прот. Гаврінлъ Буханцовъ, Печенъжской-Преображенской-свящ. Бондаревъ, Волчанской Мироносицкой-прот. Алексъй Евенмовъ, Велико-Бурлуцкой -- свящ. Василій Самойловъ и свящ. Петръ Лубашевъ, Мартовской — свящ. Іоаннъ Дъяконовъ, Заводянской — свящ. Александръ Чернявскій, Рубежанской — свящ. Іоаннъ Яковлевъ, Стапо-Салтовской-свящ. Петръ Корнильевъ, Нижне-Писаревскойсвящ. Владиміръ Поповъ, Базальевской—свящ. Іаковъ Поповъ, Юрченковской-свящ. Іаковъ Поповъ, Артемьевской-свящ. Николай Ястремскій, Больше-Бабчанской—свящ. Василій Ивановъ, Волчанскихъ хуторовъ — свящ. Алексей Лавиловскій, Козинской — свящ. Павелъ Булгавовъ, Шиповатской -- свящ. Ниволай Самойловъ и священники: Порфирій Ведринскій, Павель Измайловь и Василій Эннатскій; учители діаконы: Адріанъ Дашкіевъ, Василій Корнильевъ. Лаврентій Расвскій и Кодрать Мухинъ; псаломщики: Иванъ Протопоновъ, Андрей Рубинскій, Өеофанъ Поповъ в Константинъ Ковалевскій; учительницы: Марія Измайлова, Анастасія Пономарева, Александра Ломаковская и учители: Семенъ Поповъ и Андрей Зубченко.
  - д) Змісвскаго упода: Балавлейской Успенской церковно-приход-

ской школы—свящ. Өеодоръ Ковалевскій и учитель той же школы діаконъ Миханлъ Павловъ, Борщевской-свящ. Василій Николаевскій в учитель той же школы діаконь Андрей Лісовиковь, Берецкой Вознесенской-свящ. Александръ Мощенко и учительнеца той же школы Наталія Крутьева, Бригадеровской-свящ. Василій Збукаревъ, Волоко-Ярской-прот. Іоаннъ Чудновскій и учитель той же школы діаконъ Яковъ Наседкинъ, Кочетовскойпрот. Алексъй Илларіоновъ, Нажне-Орельской Успенской-свящ, Василій Соколовскій в учительница той же школы Раиса Оедорова, Осиновской -- прот. Іоаннъ Жадановскій и учительница той же школы Мароа Крыштопенко, Скрыпаевской-свищ. Владиміръ Раевскій и учитель той же школы діаконъ Виталій Рудневъ, Соколовской Архангело-Михайловской-свящ. Аванасій Дюковъ н учитель той же школы псаломщикъ Николай Мигулинъ, Шебелинской — свящ. Варсонофів Антоновскій и учительница той же школы Наталья Яновская, Законоучитель и учитель Гуляйпольской — свящ. Өеодоръ Сулима, Алексвевской Свято-Троицкой діаконъ Григорій Сулима, Балаклейской Покровской школы грамоты-свящ. Наколай Ильинскій, Законоучитель и учитель Борчанской школы грамоты-свящ. Николай Гумилевскій, Законоучитель и учитель Мохначанской школы граноты-свящ. Максичъ Рубинскій, законоучитель Отрадовской школы грамоты — свящ. Алексей Жадановскій в учитель той же школы діаконъ Іоаннъ Вышемірскій и учительница Бунаковской школы грамоты Меланія Дейнеховская.

Изюмскиго упода: Законоучители: Райской церковно-приходской школы — свящ. Михаилъ Пономаревъ. Въ продолжение 8 лътъ онъ исполняеть не только обязанности заведующаго и законоучителя, но и учительскія и ведеть діло обученія успівшно; въ прошломъ году священникъ Пономаревъ представилъ въ Славянскую второклассную школу двухъ хорошо подготовленныхъ ученивовъ п изыскалъ средства на ихъ содержаніе. Законоучитель Пашковской церковно-приходской школы свящ. Алексий Поповъ. Въ отчетномъ году свящ. Поповъ устроилъ прекрасное каменное школьное зданіе стовностью болже 2000 рублей при пособіи отъ казны въ 1000 рублей. Законоучитель Залиманской церковно-приходской школы свящ. Александоъ Поповъ, въ продолжение последнихъ трехъ леть исполняеть съ похвальнымъ усердіемъ и учительскія обязанности при помощи своей жены Глафиры Поповой. Законоучитель Ямпольской церковно-приходской школы свищ. Евгеній Титовъ, добросовъстный законоучитель-онъ не менъе ревностный и завъ-

дующій: при пособіи оть казны въ 400 рублей онъ устронль ме рошее школьное зданіе стоимостью въ 1500 р. Законоччителя Баннянской и Пришиблинской Свитогорскихъ школъ свищ. Василі Өедоровъ, не смотря на превлонныя лета, на разбросанный преходъ, отнимающій у него много времени, свящ. Оодоровъ стительно посъщаеть церковныя школы и успъшно преподает Законъ Божій, ежегодно при этомъ представлия хорошо подготовленных учениковь во второклассную школу. Законоучитель Знаменской церковно-приходской школы свящ. Іоаннъ Титовъ. Успаша преподавая Законъ Божій въ школь съ 120 учениками, свящ. Титовъ строить преврасное школьное зданіе по смітів въ 2500 руб. пра пособія въ 1500 руб. Кавъ на усердныхъ законоучителей можне еще указать на следующихъ свищенниковъ: Барвенковской Георгіевской церковно-приходской школы Михаила Юшкова, Былбасовской Нивиту Шебатинскаго, Барвенковской-Успенской-Алексы Навродскаго, Изюмской - Крестовоздвиженской - Михаила Энендова, Славянской — Всъсвятской Василія Полтавцева. Славянской-Тронцкой-Павла Данилова, Райгородской-Василія Списнення. Дробышевской — Александра Лонгинова, Селимовской — Петра Юшкова, Лиманской-Ниволан Яновскаго, Ново-Павловской-Василіз Волобуевской-Александра Понова, Динтровской-Павла Вышемірскаго. Изъ учителей особую ревность въ школному дълу обнаружилъ учитель Привольской церковно-приходской школы діаконъ-псаломщикъ Александръ Черняевъ. Въ Привольской школъ можеть помъститься не болье 40 учащихся, а желающих учиться является ежегодно до 80 детей. Съ целію дать возможность наибольшему числу детей обучаться грамоте, Черняевъ раздълилъ первую группу-безграмотныхъ на два отдъленія, которыя по очереди посъщають школу чрезь день и такимъ образомъ въ школу въ 1-ю группу вместо 25 детей могло быть принято до 50 душъ. Безмездно преподавая въ школъ, Черняевъ пожертвовать для любимой имъ школы усадьбу въ 400 кв. саж. стоимостью до 300 рублей. Какъ усердныхъ и знакомыхъ съ лучшими медотами преподаванія можно отмітить еще слідующих учителей: Поповсвой школы-діакона Іоанна Матвева, Рай-Александровскойучителя Александра Юшкова, Петровской-Ипполита Трущенко. Богодаровской-учительницу Анну Яковлеву.

ж) Купянскаго упода: Зав'ядующій церковно-приходскою школою въ слобод'я Свистуновк'я свящ. Іаковъ Макаровскій, онь устроилъ громадное каменное зданіе для школы со всёми ухобствами длиною въ 22 аршина, шириною 20 аршинъ и стоимостью

4 тысячи. Заявдующій церковно-приходскою школою въ слободв Ново-Ольшаной свящ. Іоаннъ Макаровскій устровлъ исключительно на свои средства большое каменное зданіе для школы, въ которой ежегодно обучается около ста душъ, такъ что по количеству учащихся, а также и по количеству ежегодныхъ выпусковъ въ убздв нъть ей равной. Какъ на особенность школы можно указать на то, что ежедневно читаемыя утреннія в вечернія молитвы всегда бывали въ присутствіи о. Макаровскаго; онъ благословляль начало ихъ и оканчевалъ положеннымъ отпустомъ. Занятіе въ школь пъніемъ всецьло принадлежить ему и когда онъ бываеть свободенъ отъ служенія, поетъ съ учениками въ церкви; общеизвъстныя же молитвы поются самими детьми. Заведующій церковно-приходскою школою въ слободъ Сеньковъ, свящ. Василій Поповъ устроилъ въ настоящемъ году весьма помъстительное и свътлое зданіе для школы на изысканныя имъ мъстныя средства. По успахамъ школа настолько удовлетворительна, что всв симпатін містнаго общества на сторонів сей послідней, а потому н притокъ въ школу учащихся всегда бываеть великъ. Завъдующіе церковно-приходскими школами въ слободъ Торской свящ. Алексъй Оптовдевъ и въ слободъ Терпахъ свящ. Іоаннъ Измайловъ обнаружили не мало заботь по улучшенію существующихь школьныхь зданій; причемъ о нихъ можно сказать, что эти свищенники обладають особеннымъ умъньемъ въ доступной дътскому пониманію формъ передавать учебный матеріаль, дёлая его живымь и интереснымь, а объяснения-простыми и удобопонятными. То же следуеть сказать и объ о. Василіи Масловъ священнивъ слободы Повровска. Изъ учителей, умъло и добросовъстно потрудившихся на поприщъ церковно-школьнаго дъла, можно указать: на діакона сл. Сенькова Михаила Жадановскаго, діакона сл. Сенькова Венедикта Чиркина, діакона слободы Кременной Андрея Панкратьева, псаломщива слободы Кременной Сумеона Павленво, учители шволы грамоты, діакона слободы Покровска Георгія Жуковскаго и учительницу Покровской церковно-приходской школы въ слободъ Покровски Евдокію Абросимову.

з) Старобъльского упада: 1) Законоучители: Алексвевской 2 округа церковно-приходской школы прот. Георгій Поповъ; Куравиной Тихоновской свящ. Леонидъ Поповъ; Вълолуцкой—студентъ семинаріи Оеоктисть Поповъ; Половинкиной—свящ. Іаковъ Березовскій; Лизинской—свящ. Михаилъ Согинъ; Лашиновской—свящ. Харламиій Твердохлібовъ; Біловодской Николаевской—свящ. Іоаннъ Инноковъ; Біловодской Тропцкой—свящ. Леонидъ Понома-

ревъ; Тимоновской - свящ. Стефанъ Любицвій; Богородичнійсвящ. Николай Косьяновъ; Боровской — свящ. Филиппъ Пестряте Кононовской — свящ. Василій Поповъ; Осиновской — свящ. Васи Капустянскій; Старобільской соборной-свящ. Миханль Голго Старобыльской Николаевской - свящ. Алексый Рудинскій; Мол Котляровскій; Свято-Дмитріевской—ска ской — свяш. Іоаннъ Пантелеймоновъ; Черниговской — свящ. Константинъ Матвъевъ и Петренковской школы грамоты—свящ. Наколай Iм горовичъ. 2) Учители церковно-приходскихъ школъ: Вѣлокураздеской Тихоновской-Григорій Поповъ, Городищанской - свящ. А встй Иннововъ; Морозовской-діаконъ Іоаннъ Грабовскій; Нав ретовской-діаконъ Константинъ Сокольской; Трехнабянскойпсаломщикъ Евгеній Бесіда; Шпотинской-діаконъ Павель [ повъ; Шульгинской-діаконъ Анатолій Красновутскій; Алекссвой 2-го округа—девица Евгенія Мухина; Богородичной— Туранская; Лизинской-дъвица Екатерина Климентьева; Була: новской-діаконъ Василій Лядскій; Бізлолуцкой-діаконъ Петт Войтовъ; Бѣлолуцкой — дѣвица Евдокія Попова; Бѣловодской Трен вой — жена діакона Антонина Станкова; Бізоводской Николаевся — дъвица Ольга Павлова; Боровской — жена фельдшера — Марфа J: тенко; Осиновской Успенской-дъвица Анна Капустинская: Под. ровской - діаконъ Михаилъ Бородаевъ; Старобильской Соборної діяконь Ивань Мухинь; Старобільской Николаевской — діаконь С. фроній Лонгиновъ; Сычевской—діаконъ Алексьй Слюсаревъ; Свя. Динтрієвской — діяконъ Николай Пантелеймоновъ; Титаровской — :: вица Александра Вуткова; Тимоновской діаконъ Іустинъ Коривен-Денежниковской - Константинъ Захарьевъ; Колоусовской чико грамоты-мъщанинъ Савва Квитка.

и) Сумского упода: Завъдующій Воробьевскою школой — свящ. Маканль Рогальскій, благодаря которому содержалась школа въ насномъ помъщеніи, имъя учащихся болье 60 человъкъ. Завъдуют школой грамоты при Покровской церкви сл. Н.-Сыроватки—свядлександръ Въляевъ, въ продолженіе всего учебнаго года даваль в мъщеніе для школы въ своей квартиръ и самъ занимался обученіем дътей по всёмъ предметамъ школьнаго курса; онъ же къ началу в ступающаго учебнаго года нспросилъ у сельскаго общества зданіе ступающаго учебнаго года нспросилъ у сельскаго общества зданіе стинаю влагодаря заботамъ и усердію свящ. сл. В.-Сыроватки Ісані Ситенко, къ началу истекшаго учебнаго года было устроено на містныя средства, при пособія отъ казны въ 300 руб., школьное влене на 100 чел. и имъ же испрошено отъ понечительства школьнее жалованье учительницъ въ 240 руб. Завълующій Улю

новской школой—свящ. Димитрій Эннатскій взъ личныхъ средствъ пожертвоваль 360 руб. на устройство школьнаго зданія.

і) Харьковскаго упъзда законоучители: Харьковской Преображенской -- свящ. Румянцевъ, Мъщанской Богадъдьни въ г. Харьковъ-свящ. Жебиневъ, Основянской-свящ. Клячный, Дергачевской Николаевской — прот. Димитрій Регишевскій, Березовской свящ. Адріанъ Мухинъ, Веселовской-свящ. Александръ Бородаевъ, Казачковской -- свящ. Іоаннъ Андреевъ, Мироновской -- свящ. Семеонъ Петровскій, Ольшанской Николаевской-свящ. Василій Сукачевъ, Пересъчанской - свящ. Александръ Вертеловскій и Черкасско-Лозовской-свящ. Петрусенко. Изъ всёхъ вышеповменованныхъ законоучителей о. Петровскій наиболее усердно относился къ школьному делу: школа для него была излюбленнымъ детищемъ: въ теченіе 7 леть свищ. Петровскій преподаеть не только Законъ Божій, но в церковное пініе. Учители: Двухилассной Александро-Невской школы-Арефьевъ, исполняющій учительскія обязанности въ теченіе 10 літь, въ школі при Мінцанской Богадъльнъ г. Харькова - діаконъ Петръ Невирягинъ, Бабаевской - діаконъ Петръ Тимовеевъ, Веселовской-дъвица Марія Бородаева, Деркачевской Николаевской-діаконъ Андрей Куницынъ, Деркачевской Рождество-Богородицкой-діаконъ Михаилъ Николаевскій, Казачковской — псаломщикъ Фіалковскій, Мироновской — дівица Анастасія Крутьева, Основинской-учительница Александра Ждановичь. Законоучители школы грамоты: Верхо-Харьковскаго Николяевскаго монастыря—свящ. Іаковъ Любарскій, Хорошевскаго Вознесенсваго монастыря—свящ. Іоаниъ Крыжановскій в Глубово-Ярской-діаконъ Стефанъ Семейкинъ. Учители: Учительница Глубоко-Ярской школы-Александра Раевская, Хорошевскаго Вознесенскаго монастыря-Крыжановская и Верхо-Харьковскаго Николаевскаго монастыря монахиня Сосипатра.

(Продолжение будеть).

Разрядный списокъ учениювъ Харьковскаго Дуковнаго Училища, составленный Правленіемъ училища послё годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ май и іюні місяцахъ 1899 года и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 18 іюня с. г.

Четвертый классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Кипріяновъ Владиміръ, Петровъ Стефанъ—эти два ученика за благонравіє и отличные успѣхи награждаются книтами, Өедоровъ Александръ.

Разрядо 2-й. Степурскій Георгій, 5. Анисимовъ Сергій, Леткин Яковъ, Васильковскій Митрофанъ, Найдовскій Александръ, Певоваровъ Илья, 10. Соколовскій Миханлъ, Измайловъ Петръ, Буханцовъ Иванъ, Григоровичъ Семенъ, Червонецкій Илья, 15. Дорошенко Петръ, Согинъ Владиміръ, Лащенко Даніилъ, Толмачен Виталій, Цыбулевскій Мануилъ, 20. Ястремскій Георгій, Инноковь Николай, Краснокутскій Павель, Соколовскій Петрь, Кіяновскій Илья, 25. Динтріевъ Владиміръ, Ивановъ Андрей-эти двадцать шесть учениковъ признаются окончившими полный курсъ ученія въ духовномъ училищъ съ правомъ поступленія въ І-й классь Духовной Семинаріи безъ новаго испытанія, Власовскій Андрей, Дьяковъ Илліаронъ, Рудинскій Валентинъ, 30. Рубинскій Веніаминь, Могилянскій Александръ, Пересынкинъ Иванъ, Ведринскій Андрей Шепелевскій Иванъ, 35. Протопоновъ Александръ, Александровъ. Вячеславъ, Петинъ Василій, Пономаревъ Петръ-эти двівнадцать учениковъ не признаются достойными перевода въ первый классъ Духовной Семинаріи, на основаніи постановленія Правленія учелища, утвержденняго Его Высокопреосвященствомъ 2 мая 1884 г., но согласно § 87 Уст. дух. уч., получають свидетельства объ окончанін полнаго курса ученія въ духовномъ училищъ.

Разряда 3-й. Жуковъ Алексвй—этотъ ученикъ также можетъ быть признанъ окончившимъ курсъ ученія въ духовномъ училищі, если удовлетворительно выдержить переэкзаменовку послів каннкуль по географіи и русскому сочиненію, 40. Грызодубовъ Николай, Ныколаевскій Андрей, Олейниковъ Александръ, Сергьевъ Викторъ, 44. Сильванскій Константинъ—эти нять учениковъ оставляются на повторительный курсъ въ IV классв, по просьбі родителей.

Третій классъ.

Разрядо 1-й. 1. Насъдвинъ Андрей, Балановскій Филадельфь. Разрядо 2-й. Григорьевскій Виталій, Стръльцовъ Захарій, 5. Платоновъ Георгій, Твердохльбовъ Георгій, Рубинскій Борисъ, Поновъ Иванъ, Зеленинъ Константинъ, 10. Дейнеховскій Павель. Павловскій Иванъ, Михайловскій Владиміръ, Архангельскій Константинъ, Андреенковъ Алексьй, 15. Квитковскій Александръ, Доковъ Алексьй, Пантелеймоновъ Иванъ, Нестеровъ Николай, Дзебановъ Михаилъ, 20. Мухинъ Владиміръ, Рубинскій Василій, Туранскій Павель, Сулима Өедоръ—эти двадцать три ученика признаются достойными перевода въ ІV-й классъ, Андреевъ Владиміръ. 25. Бобловскій Сергьй, Кротенко Григорій, Стахевичъ Иванъ, Торанскій Михаилъ, Слоневскій Григорій.

 $extbf{\it Paspadz}$  3-й. 30. Любицкій Тихонъ, Ведринскій Александрь, Б $extbf{\it t-}$ 

Владиміръ, Ракшевскій Леонидъ-эти десять учениковъ также могуть быть переведены въ IV классь, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовку после каникуль: Андреевь, Бобловскій и Кротенко-но русскому языку, Беляевъ и Ведринскій-по катихизису и греческому языку, Любицкій Тихонъ-по русскому языку и русскому диктанту, Ракшевскій Леонидъ-по греческому языку и русскому диктанту, Стахевичъ-по русскому диктанту, Торанскій -по ариеметивъ и Слоневскій-по русскому изыку, Дюковъ Сергъй, 35. Крыжановскій Николай, Пономаревъ Константинъ, Тугариновъ Николай, Чернявскій Михаиль-эти пять учениковь оставляются на повторительный курсь въ томъ же влассв, первые три ученика по малоуспешности, а последние два по просьбе родителей, Невпрягинъ Стефанъ-этотъ ученикъ допускается къ экзамену послъ каникулъ по всъмъ предметамъ, какъ не державшій его по бользни, 40. Козьменко Николай, 41. Титовъ Николай-эти два ученика увольняются изъ училища по малоуспешности.

#### Второй классъ.

Разрядь 1-й. 1. Рубинскій Викторъ, Левадный Стефанъ, Слюсаревъ Александръ, Лысенко Петръ—эти четыре ученика за благонравіе и отличные успѣхи награждаются книгами, 5. Платоновъ Василій.

Разрядо 2-й. Евтущенко Николай, Жебиневъ Петръ, Тимофеевъ Александръ, Вербицкій Николай, 10. Ковалевскій Димитрій, Толмачевъ Виталій, Матвьевъ Яковъ, Инноковъ Александръ, Сидоровъ Евфимъ, 15. Гусевъ Алексъй, Сильванскій Анатолій, Ильинскій Алексъй, Чаговцевъ Діонисій, Созонтьевъ Өедоръ, 20. Селезневъ Димитрій, Гордъенко Александръ, Сіятовскій Иванъ, Созонтьевъ Димитрій—эти двадцать три ученика признаются достойными перевода въ III классъ, Васильковскій Өедоръ, 25. Кравченко Антонъ, Ступницкій Димитрій, Власовскій Ананій, Хижняковъ Владвміръ, Любарскій Петръ, 30. Крыжановскій Александръ, Литкевичъ Моусей, Насъдкинъ Андрей, Антоновскій Димитрій.

Разрядъ З-й. Корнильевъ Антонъ, 35. Андреевъ Викторъ—эти двѣнадцать учениковъ могутъ быть переведены въ III классъ, если удовлетворительно выдержатъ переэкзаменовку послѣ каникулъ: Васильковскій и Ступницкій—по русскому диктанту, Антоновскій, Власовскій, Кравченко, Крыжановскій и Любарскій—по русскому языку, Насѣдкинъ—по греческому языку, Хижняковъ по ариеметикѣ, Андреевъ—по русскому языку и диктанту, Корнильевъ—по русскому и латинскому языкамъ и Литкевичъ—по латинскому языку, Васильковскій Георгій, Мигулинъ Иванъ, Новосадскій Всеволодъ, Полтавцевъ Тихонъ, 40. Протопоповъ Григорій, Шемигоновъ

Иванъ, Щербиниъ Александръ, Осдоровскій Гаврінлъ, Осдорогъ Василій—эти девять учениковъ оставляются на повторительных курсъ въ томъ же класст по малоусившности, 45. Никитскій Алексан, Полницкій Александръ, Степурскій Осдоръ, Ооминъ Алекста—эти четыре ученика, какъ не державшіе экзаменъ по болізии. допускаются къ таковому по всёмъ предметамъ послів каннкуль. Буханцовъ Гаврінлъ, 50. Павловъ Поликариъ, 51. Чумаковъ Костантинъ—эти три ученика увольняются изъ училища, первый п малоусившности, а послівніе по прошенію родителей.

#### Первый классъ.

Разрядт 1-й. 1. Стрёльцовъ Захарій, Безугловъ Павелъ, Наскрынь Семенъ, Рудинскій Димитрій, 5. Яновскій Михавлъ—эти пять учениковъ за благонравіе и отличные успёхи награждаются книгьми, Рубинскій Петръ, Евтушенко Яковъ, Власовъ Александръ, Ковалевскій Александръ, 10. Лукашовъ Иванъ.

Разрядт 2-й. Стеллецкій Василій, Цантелейноновъ Данівль. Троицкій Тимофей, Безугловъ Геннадій, 15. Подлуцкій Николай. Дзюбановъ Владиміръ, Григоровичъ Антонъ, Матвѣевъ Николай. Кирилловъ Антонъ, 20. Пономаревъ Левъ, Прибытковъ Димитрій, Рохлинъ Константинъ, Базилевичъ Григорій, Мигулинъ Иванъ, 25. Оболенцовъ Александръ, Степурскій Леонидъ, Пересыпкинъ Өедоръ. Гондаровскій Александръ—эти двадцать восемь учениковъ признаются достойными перевода во ІІ классъ, Анисимовъ Захарій, 30. Стефановскій Александръ, Тугариновъ Иванъ, Яновскій Петръ.

Разряда З·й. Декалоговъ Неколай, Ивановъ Иванъ, 35. Наумовъ Лимитрій, Грабовскій Павелъ, Корнильевъ Павелъ, Калашниковъ Константинъ, Ковалевскій Николай-эти одинбадцать учениковъ могуть быть переведены во ІІ классъ, если удовлетворетельно выдержать перезкаяменовку послѣ каникуль: Анисимовьпо русскому языку, Стефановскій и Туранскій-по русскому дветанту, Декалоговъ, Ивановъ и Наумовъ-по русскому языку съ церковно-славянскимъ и русскому диктанту, Яновскій-по арвометь къ. Грабовскій и Корнильевъ-по русскому языку съ церковнославинскимъ, Калашниковъ-по Закону Божію и русскому языкт съ перковно-славянскимъ и Ковалевскій — по русскому изыку съ церковно-славянскимъ, русскому диктанту и церковному пънію, 40. Өедорко Александръ-этотъ ученикъ допускается въ экзамену послѣ капикулъ-но Закону Божію, ариеметикѣ, русскому языку съ церковно-славянскимъ и русскому диктанту, Пономаревъ Миханлъ, Ястремскій Михаиль-эти два ученика, не державшіе экзаменовь по солрзии топаскаются ко таковымо по всрмя предметамь постр

каникуль, Голубинскій Александрь, Дюковъ Евгеній, 45. Невпрягинъ Николай, Рудневъ Иванъ—эти четыре ученика оставляются на повторительный курсь въ томъ же классь по малоусившности, 47. Ходаковскій Александрь—этоть ученикъ увольняется изъ училища по малоусившности.

#### Приготовительный классъ.

Разрядо 1-й. 1. Платоновъ Димитрій, Филипповъ Георгій, Мухинъ Димитрій, Дехтяренко Василій, 5. Ковалевскій Василій—эти пять учениковъ за благонравіе и отличные успъхи награждаются книгами, Мухинъ Василій, Новосадскій Димитрій, Евфимовъ Александръ, Власовскій Андрей, 10. Семейкинъ Николай.

Разрядь 2-й. Мухинъ Алексъй, Прядкинъ Павелъ, Заграфскій Владиміръ, Оедоровъ Алексъй, 15. Мухинъ Павелъ, Агнивцевъ Николай, Богославскій Павелъ, Сенявинъ Василій, Грабовскій Илья, 20. Литкевичъ Николай, Олейниковъ Семенъ, Щербина Димитрій, Ступницкій Николай, Невпрягинъ Семенъ, 25. Сильванскій Иванъ, Поповъ Николай 1-й, Пономаревъ Александръ, Петровскій Антоній, Евтушенко Викторъ—эти двадцать девять учениковъ признаются достойными перевода въ І классъ, 30. Голубинскій Иванъ, Крыжановскій Владиміръ, Сергъевъ Иванъ.

Разрядь 3-й. Дляковъ Николай—эти четыре ученика могуть быть переведены въ I классъ, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовку послѣ каникулъ: Голубинскій, Крыжановскій и Сергѣевъ по русскому языку и Дьяковъ Николай по Закону Божію и ариометикѣ, Иваницкій Георгій, 35. Цоновъ Николай 2-й, Сіятовскій Іосифь—эти три ученика оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классѣ по малоуспѣшности, Бѣликовъ Димитрій, Полницкій Леонидъ—эти два ученика, какъ не державшіе экзаменовъ по болѣзня, допускаются къ таковымъ по всѣмъ предметамъ послѣ каникулъ, 39. Колодежный Евгеній—этотъ ученикъ увольняется изъ училища.

## Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища

симъ объявляется, что переэкзаменовки учениковъ всъхъ классовъ, а также и пріемные экзамены въ І, ІІ, ІІІ и ІV классы имъють начаться съ 18 августа, пріемные же экзамены дѣтей для поступленія въ приготовительный классъ имѣють быть 24 августа.

## Разрядный списовъ воспитанниковъ Сумскаго дужовнаго училища за 189<sup>8</sup>/9 учебный годъ.

#### IV класса.

Удостоены перевода въ І классъ Семинаріи:

Разряда 1-й. Николаенко Алексвй—награждается деньгами изканитала протоіерея В. Никольскаго, Никитинъ Николай, Стесен: Даніилъ, Василевскій Семенъ—награждаются книгами, 5. Чугае: Григорій, Ліпскій Андрей, Исиченко Димитрій, Білоусовъ Петрь.

Разряда 2-й. Ястремскій Николай 2-й, 10. Григоровичъ Михаиль, Пигуль Александръ, Сапухинъ Александръ, Оедоровъ Николай, Юшковъ Николай, 15. Золотаревъ Константинъ, Жуковъ Авлномъ, Ладенко Іона, Хижняковъ Александръ, Эллинскій Александръ.

Окончили курст, но не удостоены перевода вт Семинарію за силою ў 114 Уст. дух. сем.

20. Стеллецкій Иванъ, Ястремскій Няколай 1-й, Панкратьевъ Няконъ, Фіялковскій Михаилъ, Ависентьевъ Павелъ.

Получають свидътельства объ окончаніи курса послю перемзаменовокь въ августь:

25. Чернивецкій Александръ—по греческому яз., ариометика и русскому яз. письменно, Скубенко Иванъ—по греческому языку и русскому яз. письменно.

Оставляются во томо же классь на повторительный курти Хижинковъ Михаилъ, Потаповъ Иванъ, Быковцевъ Григорій, по Крыжановскій Василій, Өедоровъ Сергій, Торанскій Александрі. Добрецкій Гавріилъ.

Допускается къ переэкзаменовкамъ на окончание курса на оснвани опредъления Св. Стнода 2—23 августа 1889 г. за № 1671 (Цирк. по дух. уч. Въд. № 5 лит. а)

34. Донской Өедоръ.

#### III класса.

### Переводятся въ IV классъ:

Разрядъ 1-й. Наумовъ Николай, Хорошковъ Николай—награждаются внигами, Добрецкій Андрей, Рудинскій Алексъй.

Разряда 2-й. 5. Касьяновъ Стефанъ, Казачовъ Иванъ, Поповъ Александръ, Новомірскій Өедоръ, Дзюбановъ Андрей, 10. Ступницкій Михаилъ, Малиженовскій Леонидъ.

Назначаются къ переводу въ слидующій классъ съ передержкий экзамена:

Яновскій Димитрій и Понировскій Алексьй-по русскому ял.



письменно, Тригубовъ Өедоръ—по арпометивъ, 15. Ильинскій Сергъй—по греческому в русскому язык. письменно, Коваленко Владиміръ—по географіи, Гораннъ Григорій—по русскому яз. устно п арнометивъ, Артюховскій Николай, Черниговскій Павелъ, 20. Василевскій Миханлъ—по греческому и латинскому яз., Сукачевъ Гавріилъ—по латинскому яз., Проскурниковъ Павелъ и Владыковъ Сергъй—по географіи и русскому яз. письменно.

Оставляются вт томт же классь на повторительный курст:

Любинскій Николай, 25. Бранловскій Левъ, Матвѣевъ Иванъ, Новицкій Павелъ, Яблоновскій Аркадій, Өедоровъ Василій, 30. Артюховскій Александръ, Бородаевскій Иванъ, Крыжановскій Иванъ, Ковтунъ Николай, Краснопольскій Семенъ.

Увольняется изъ училища за малоуспъшность и великовозрастіе

35. Якубовичъ Ростиславъ.

#### II класса.

### Переводятся въ III классъ:

Разрядъ 1-й. Жиаревъ Иванъ, Недригайловъ Димитрій, Запорожченко Александръ—награждаются книгами, Гревизирскій Константинъ, 5. Чугаевъ Михаилъ, Добрецкій Владиміръ, Семеновъ Александръ.

Разрядо 2-й. Грузовъ Гаврівлъ, Крохатскій Двмитрій, 10. Буткевичъ Сергьй, Торанскій Тяхонъ, Рудинскій Василій, Кузнецовъ Анлрей, Чеховъ Александръ, 15. Сапухинъ Павелъ, Жербинъ Вадимъ, Рубинскій Николай, Ястремскій Даніилъ.

Назначаются къ переводу въ слъдующій классъ съ передержкой экзамена:

Антоновъ Григорій—по ариометикъ, 20. Новомірскій Андрей, Шебатинскій Анатолій и Браиловскій Владимірь—по русскому яз. письменно, Новидкій Василій—по ариометикъ, Веселовскій Антоній—по священной исторіи и ариометикъ, 25. Краснокутскій Григорій—по латинскому и русскому язык. письменно, Николаевскій Василій—по русскому и латинскому язык., Бородаевскій Николай—по русскому яз. устно и письменно, Бълогорскій Владимірь—по ариометекъ и русскому письменно.

Paspads 3-й. Вутскій Филиппъ—по ариеметикѣ, русскому яз. устно и письменно, 30. Поповъ Иванъ—по ариеметикѣ, русскому яз. устно и письменно.

Оставляются от том же классь на повторительный кир Ладный Ивань, Индутный Василій, Осдоровь Миханль, Жук скій Георгій, 35. Косаговскій Миханль, Сапухинь Алексан: Романцовь Евграфь.

Увольняются из училища по прошенію родителей: Сербиновъ Николай, 39. Сиромахинъ Өедоръ.

#### I класса.

## Переводятся во ІІ классъ.

Разрядь 1-й. Шебатинскій Николай, Никитинь Алексьй—: раждаются книгами, Яблоновскій Георгій, Стефановь Іосифь. Мигулинь Александрь, Артюховскій Тимовей, Кохановскій Нада, Лободинь Николай.

Разрядт 2-й. Еллинскій Иванъ, 10. Поповъ Константинъ, динскій Иванъ, Авксентьевъ Антоній, Печкинъ Андрей, Проговить Иванъ, 15. Поповъ Михаилъ, Рубинскій Евгеній, Степура Александръ, Вондаренко Василій, Жуковъ Александръ, 20. Соглаевъ Николай.

Будуть переведены во II классь, если посль каникуль вы жать экзамень:

Михайловскій Стефанъ, Чернявскій Анатолій, Минченко Лу-Хижняковъ Владиміръ, 25. Черниговскій Николай и Бълогор -Александръ—по ариометикъ, Куксенко Николай, Гриценко Дача рій и Оедоровскій Димитрій—по русскому яз. письменно.

Разрядъ З-й. Черниговскій Леонидъ—по русскому из. у и письменно, Сапухинъ Иванъ—по священной исторіи, русск устно и письменно.

Оставляются на повторительный курсь:

Пономаревъ Петръ, Павловскій Семенъ, Фіялковскій Өедорь. Дикаревъ Алексьи, Труфановъ Григорій.

## Приготовительнаго класса.

Переводятся въ І классъ:

Разрядт 1-й. Поповъ Николай, Павловскій Асанасій, Любинс. Леонидъ—награждаются книгами, Осдоровъ Георгій, 5. Ступелкій Андрей.

Разряда 2-й. Церковницкій Николай, Крушедольскій Алексяни Карповъ Антоній, Родинко Яковъ, 10. Панкратьевъ Петръ, Граовъ Николай, Ветуховъ Иванъ, Бочаровъ Иванъ, Должанскій Велъ, 15. Краснокутскій Димитрій, Николаевскій Миханль, Евицкій Викторъ.

Будутъ переведены въ I классъ, если послъ каникулъ выдержатъ экзаменъ:

Бъликовъ Василій—по ариеметикъ, Индутный Петръ, 20. Карновъ Тимоеей—по русскому яз. письменно.

Разрядо 3-й. Лъпскій Яковъ, Сапухинъ Петръ—по ариеметикъ и русскому яз. письменно, Сукачевъ Виталій—по ариеметикъ и русскому яз. устно.

Оставляются на повторительный курст:

Горбуновъ Михаилъ, 25. Литкевичъ Иванъ, Луценко Леонидъ по болезни, Бородаевскій Александръ—по малоуспешности.

Увольняются изъ училища:

Ткаченко Василій—по малоуспѣшности, Өедоровъ Веніаминъ по болѣзни и великовозрастію, 30. Лисенко Сергѣй, Өедоровъ Стефанъ—за долговременною неявкою въ училище.

## Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Сумскаго духовнаго училища объявляеть: 1) что переэкзаменовка воспитанниковь, получившихь на годичномь испытаніи неудовлетворительные баллы, назначены на 27 и 28 августа, а пріемныя испытанія на 26 число того же мѣсяца. Вмѣстѣ съ симъ сообщаеть, что въ 5 классахъ училища свободныхъ вакансій, для поступленія въ училище съ домашнимъ образованіемъ и изъ другихъ заведеній, имѣется 70, а именно: въ 4 классѣ 10 вакансій, во 2 классѣ 2 вакансій, въ 1 классѣ 12 вакансій, приготовительномъ 46; въ 3 классѣ свободныхъ вакансій не имѣется. Начало учебныхъ занятій 31 августа.

- 2) Всѣ воспитанники свѣтскаго званія обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь учебный годъ въ количествѣ 40 рублей.
- 3) Ролители воспитанниковъ училища, желающіе, чтобы дѣти ихъ приняты были на полнокоштное или полукоштное епархіальное содержаніе, а равно съ уменьшенной платой, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища не позже 26 августа, съ приложеніемъ благочинническаго удостовѣренія о своей бѣдности по формѣ, сообщенной оо. благочиннымъ.
- 4. Всѣ воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе, должны внести установленную плату впередъ за полгода, а вновь поступающіе воспитанники, кромѣ того, обязаны внести по 10 рублей въ Правленіе училища на постельный приборъ и 10 рублей на письменныя принадлежности.

5. Правленіе училища, согласно журнальному постановленіє, утвержденному Его Высокопреосвященствомь оть 19 іюня н. г. доводить до свёдёнія окружнаго духовенства, что для предстеящихь занятій съёзда духовенства, имѣющаго быть 21 сентабра н. г., назначаются слёдующіе предметы: а) разсмотрёніе журналовь предъидущаго съёзда за 1898 г.; б) разсмотрёніе смёты прехода и расхода суммь по содержанію училищнаго общежитія вы будущемь 1900 г.; в) докладь временно-ревизіоннаго комитета по документальной провёркё экономическаго отчета и приходо-расхозной книги училища за 1898 г.; г) разсмотрёніе вёдомостей особлагочинныхь Сумскаго училищнаго округа о приходё, расходё в остаткё церковныхь суммь, а также о продажё вёнчиковъ и пестовь разрёшительной молитвы; д) текущія по Правленію училища дёла.

# Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго Дуковнаго Училида за 1898/9 учебный годъ.

#### Четвертаго класса.

Окончившіе курст и признанные достойными перевода вт 1-г класст Духовной Семинаріи:

Разряда 1-й. 1. Чернявскій Сергій, Тычининь Григорій, Евфамовъ Владимірь—сь награжденіемъ внигами, Косьминъ Өедоръ, 5. Нарожный Михаилъ, Лядскій Сергій.

Разрядт 2-й. Макаровскій Миханль, Матвіенко Няколай, Поповъ Антоній, 10. Торанскій Александрь, Пономаревъ Няколай. Толмачевъ Иванъ, Петраковъ Алексій, Землянскій Константинь. 15. Алферовъ Василій.

Признаются успъшно окончившими полный курст ученія въ духовномт училищь ст правомт поступленія вт 1-й класст Духовной Семинаріи, если выдержать при оной переэкзаменовку:

Жуковскій Василій,—по арпометикѣ, Соколовъ Валентинъ—по латинскому языку и географіи и Бородаевъ Өедоръ—по латинскому языку и ариометикѣ.

Увольняются изт училища, за окончаніемт полнаю курса ученія въ духовномт училищь, если удовлетворительно выдержать пережаменовку:

Трегубовъ Петръ-по ариометикъ.

Pазряд $\sigma$  3-й. 20. Будинскій Николай—по катихизису и греческому изыку.

Импьють держать посль льтних каникуль экзамены, которыхь не держали по бользни:

Смирнскій Иванъ и Поповъ Павелъ.

#### Третьяго класса.

#### Переводятся вт 4-й класст:

Разрядт 1-й. 1. Головчанскій Арсеній, Черникинъ Михаилъ, Өедоровъ Иванъ, Филипченко Василій—съ награжденіемъ книгами, 5. Твердохлібовъ Иванъ, Алексйевъ Стефанъ.

Разрядт 2-й. Динаревъ Леонидъ, Поповъ Александръ, Сънпрскій Александръ, 10. Смирнскій Тимонъ, Данидовичъ Евгеній, Бугуцкій Николай, Якубовичъ Леонидъ, Трегубовъ Петръ, 15. Базиленичъ Владиміръ.

Переводится въ 4-й классъ безъ экзамена, на основании опредпленія Св. Стнода отъ 21 февраля и 3 марта 1895 года,

Улановъ Владиміръ.

Будутъ переведены въ 4-й классъ, если послъ каникулъ выдержатъ переэкзаменовку:

Беседа Алексей—по греческому языку, Базилевичъ Александръ—по русской письменной работъ.

Разряда 3-й. Суковъ Петръ—по ариеметикъ и географіи, 20. Кузнецовъ Павелъ—по греческому языку и ариеметикъ.

## Оставляются на повторительный курсь:

Куропка Евфимъ, Шишловъ Ипполитъ, Пономаревъ Викторъ, Авксентьевъ Григорій, 25. Путилинъ Павелъ, Дзюбановъ Стефанъ, Поповъ Иванъ—по малоусившности; Жадановскій Петръ, Сапухинъ Александръ, 30. Скубачевскій Николай—по прошенію родителей. Импетъ держать посль льтнихъ каникулъ экзаменъ, котораго не держалъ по бользни.

Арефьевъ Петръ.

Увольняется изъ училища по малоуспъшности и великсвозрастію Финченко Трофимъ.

#### Втораго класса.

### Переводятся вт 3-й класст:

Разрядъ 1-й. 1. Любицкій Леонидъ, Лядскій Константинъ, Базилевичъ Александръ, Евфимовъ Григорій—съ награжденіемъ внигами, 5. Жуковъ Евгеній, Бородаевъ Викторъ.

Разряда 2-й. Поповъ Александръ, Жуковскій Леонтій, Константинъ Николай, 10. Ивановъ Николай, Татариновъ Алексъй, Крас-

нокутскій Анатолій, Прунъ Петръ, Щелоковскій Косьма, 15. Ходской Иванъ.

Будутъ переведены въ 3-й классъ, если послъ каникулъ выд-ужатъ пережзаменовку:

Дробатъ Григорій—по священной исторіи, Капустинъ Александръ—по ариометикъ, Басанскій Алексъй—по русскому языку.

Разрядт 3-й. Краснопольскій Семень—по латинскому языку з арпометикі, 20. Барышниковь Александрь—по греческому и затинскому языкамъ, Дикаревь Викторь—по русскому языку г ариометикі.

### Оставляются на повторительный курст:

Біликовъ Николай, Голяко-Захаржевскій Глібов, Феневъ Захаріє. 25. Малишевскій Павель, Оржельскій Ивань, Алексвевъ Киріонь. Тетивниковъ Сергій, Дикаревъ Александръ—по малоусившноста. 30. Алферовъ Яковъ, Василевскій Сергій—по прошенію родителей.

Импеть держать посль льтних каникуль экзамень, котории не держаль по бользни:

Сильванскій Алексай.

Увольняется изъ училища, по прошенію отца, Шиповаловъ Диметрій.

#### Перваго класса.

Переводятся во 2-й классъ.

Разрядт 1-й. 1. Гилуновъ Иванъ, Гавриловъ Иванъ, Съвирскій Владиміръ, Лонгиновъ Алексій, 5. Ященко Борисъ—съ награжденіемъ книгами, Кустовскій Борисъ, Базилевичъ Алексій.

Разрядт 2-й. Арефьевъ Димитрій, Котляревскій Петръ, 10. Дзябановъ Герасимъ, Макухинъ Іосифъ, Жуковскій Александръ, Серединъ Димитрій, Чернявскій Николай, 15. Любарскій Аванасій, Грабовскій Иванъ, Чиркинъ Іосифъ, Веселовскій Иванъ, Жуковъ Иванъ. 20. Христіановскій Стефанъ, Ивановъ Пантелеимонъ, Лонгиновъ Михаилъ, Козырьковъ Михаилъ, Василевскій Михаилъ.

Будутъ переведены во 2-й классъ, если послъ каникулъ выдержатъ переэкзаменовку:

25. Климентовъ Николай, Бутковъ Григорій—по ариометикъ. Разрядъ З-й. Рудневъ Александръ—по священной исторів в ариометикъ.

#### Оставляются на повторительный курст:

Кремповскій Иванъ, Базилевичъ Василій—по прошенію родителей, 30. Платоновъ Стефанъ—по малоуспѣшности.

Увольняется изъ училища, по прошенію отца.

Платоновъ Димитрій.

#### Приготовительнаго класса.

Переводятся вт 1-й класст.

Разрядь 1-й. 1. Василенко Тимофей, Сильванскій Александръ, Коробчанскій Владиміръ, Трегубовъ Димитрій, 5. Котлиревскій Григорій, Сткирскій Борисъ—съ награжденіемъ книгами, Жуковскій Яковъ, Кашивъ Павелъ, Филипченко Михаилъ, 10. Макухинъ Михаилъ.

Разрядь 2-й. Краснокутскій Евгеній, Поликарповъ Валентинъ, Якубовичъ Николай, Полницкій Алексьй, 15. Базилевичъ Николай, Зайцевъ Константинъ, Малишевскій Александръ, Анисимовъ Александръ, Дзюбановъ Иванъ, 20. Скорикъ Петръ, Щелоковскій Левъ, Ковалевъ Павелъ, Линицкій Семенъ, Поповъ Яковъ.

Будуть переведены въ 1-й классь, если посль каникуль выдержать переэкзаменовку:

25. Войтовъ Григорій 1-й, Любарскій Иванъ—по русскому языку, Капустинъ Павель—по Закону Божію.

Разрядт З-й. Гораннъ Яковъ-по Закону Божію н ариеметикъ.

Оставляются на повторительный курст:

Свдоровъ Няколай, 30. Асвевъ Владиміръ—по малоуспвшности, Войтовъ Григорій 2-й, Матввевъ Няколай—по прошенію родителей. Увольняется изо училища по малоуспъшности и великовозрастію Войтовъ Андрей.

## Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Купинскаго духовнаго училища объявляеть: 1) переэкзаменовки и пріемныя испытанія посліт літнихъ ваникуль въ настоящемъ году ученикамъ Купинскаго духовнаго училища назначены въ слідующемъ порядкіт: августа 18 и 19 переэкзаменовка ученикамъ 4-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 20 и 21 переэкзаменовка ученикамъ 3-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 23-го переэкзаменовка ученикамъ 2-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 24-го переэкзаменовка ученикамъ 1-го класса и пріємъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 25 п 26 переэкзаменовка ученивамъ приготовительнаго класса и прісемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ.

- 2) Всё воспитанниви свётскаго званія обязаны внести платув: обученіе впередъ за весь учебный годъ, въ количестві 60 р.
- 3) Родители воспитанниковъ училища, желающіе, чтобы діле ихъ приняты были на полнокоштное или полукоштное училища ве содержаніе, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища ве позже 15 августа, съ приложеніемъ благочиническаго удостовіренія о своей бідности по формів.
- 4) Всѣ воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе, должны внести установленную плату впередъ за полгода, а вновь поступающіе воспитанники, кромѣ того, обязаны внести по 12 руб. 50 коп. въ Правленіе училища на постельныя принадлежности.

На 308 стр. 12 № «Листка для Харьковской епархів» н. г. о переэкзаменовкѣ воспитанняковъ 3-го парал. кл. Духовной Семинаріи напечатано: "Няколай Поморцевъ—по церковной псторіи плогикѣ"; слѣдуетъ читать: "Николай Поморцевъ—по латинскому языку".

Отчетъ Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ южной Болгарім, для вѣчнаго поминовенія вомновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ, по 31 декабря 1898 г.

Къ 1 января 1898 г. въ капиталахъ Комитета состояло: 695,411 р. 491/2 к. Къ нимъ поступило съ 1-го января по 31-е декабря 1898 года: 168,888 р. 82 к.; а съ остаткомъ отъ 1897 г., къ 1-чт января 1898 г. всего въ приход в 864,300 р. 311/2 к. Съ 1-го января по 31-е декабря 1898 г. израсходовано: 285,373 р.; затъяв къ 1-му января 1899 г. въ остаткъ 572,875 р.; ятого въ наляности 578,927 р. 311/2 к.; балансь 864,300 р. 311/2 к. Изъ обще суммы процентныхъ бумагь и наличныхъ денегъ 578,927 р. 311 г. состоеть: 1) въ расходномо капиталь, предназначенномъ на постройку церкви в текущіе по Комитету расходы, -323,925 р.; 2) въ запаснома капиталь, для обезпеченія содержанія будущаго причті н ремонта церкви,—239,645 р. 84<sup>1/2</sup> к.; 3) въ спеціальном кипиталь, на устройство и содержание духовнаго училища припредполагаемой въ постройвъ цервви, -17,781 р. 381/2 к.; 4) въ спеціальных суммах, имьющих, по воль жертвователей, остбыя назначенія,—2,191 р. 911/2 к. Съ открытій действій Кометета, т. е. съ ман 1880 г. по 31 декабря 1898 г. поступило— 463,945 р. 10 к. Израсходовано съ ман 1880 г. по 31 декабря 1898 г.: на заготовку строительныхъ матеріаловъ и принадлежностей; на работы по постройкамъ и сооруженіямъ; на содержаніе и вознагражденіе строительнаго персонала; на командировки и разъёзды; на изготовленіе смёть, плановъ и чертежей; на составленіе архитектурныхъ проектовъ по конкурсу; на канцелярію Комитета п дёлопроизводство; на охрану имущества Комитета во время пріостановки работъ по постройкѣ; на судебныя по имуществу Комитета пошлины, на пенсію потерявшему зрѣніе на службѣ Комитета черногорцу Николаю Пырлѣ; на стипендіи болгарскимъ воспитанникамъ въ русскихъ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ и проч., всего 359,422 р. 33 к.

На % расходнаго вапитала Комитета воспитывалось въ 1898 году 41 болгаринъ, изъ коихъ въ академіяхъ: Петербургской 8, Кіевской 7, Казанской 8; въ семинаріяхъ: Московской 1, Петербургской 2, Кіевской 8, Одесской 3, Полтавской 1; въ училищахъ: Кіево-Софійскомъ 1, Кіево-Подольскомъ 1 и Одесскомъ 1.

Продолжавшаяся въ 1898 году строительная двятельность Комитета выразилась въ следующемъ: Возведенъ поднальный этажъ храма высотою въ 41/2 аршина; поставленъ гранитный цоколь высотою 1,4 арш.; ствны храма и галлерей возведены на высоту 10 арш, отъ поверхности земли (считая отъ подощвы заложенія фундаментовъ, зданіе выведено на высоту 19 аршинъ). Выбучены фундаменты подъ зданіе семипарів, установлена часть цоколя в выведены частью ствны перваго этажа съ южной стороны. Произведено земляныхъ работъ по выемвъ сыромъ и рвами подъ зданіе семинарія, по засыпкъ овраговъ и урегулированію площадокъ храма и семинарів для огражденія оныхъ оть розмыва горными потовами дождевыхъ и весеннихъ водъ-1070 куб. саж. Произведены временныя постройки: амбаръ для храненія строительныхъ матеріаловъ, водопроводъ отъ ръчки до мъста построенія храма, сарай для смъшиванія цемента, баня для рабочихъ, кузница, навъсы для черченія шаблоновъ и для камнетесовъ, и проч.

#### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Памяти Его Императорскаго Высочества Наследника Цксаревича Георгія Александровича.—О народныхъ чтеніяхъ.—Забытыя сокровища.—Памятники церковной старины.

Неожиданный и тъмъ болъе тяжкій ударъ поразилъ Царскую Семью и народъ Русскій, сливающійся съ Царемъ своимъ во всъхъ

радостихъ и горестихъ: 28-го іюня, въ девить часовъ 35 минут... вдали отъ Вънценоснаго Брата Своего, Августьйшей Матери г дорогихъ сердцу лицъ, въ Возв почилъ Его Императорское Высечество Наследникь Цесаревичь и Великій Князь Георгій Алексавдровичъ. Если смерть каждаго дорогаго человъва преисполняеть скорбью сердце, то во сколько крать глубже должна быть эп скорбь, когда мы видимъ, какъ въ могилу сходить дорогое лице. съ которымъ было соединено столько светлыхъ надеждъ, прекрашается жизнь въ такое время, когда начинается только полни: разцветь духовныхъ и физическихъ силъ. Его Императорское Высочество, Наследникъ Цесаревичъ, Великій Князь Георгій Александровичь, второй сынь покойнаго Императора Александра III > Императрицы Марін Өеодоровны, родился 27 апреля 1871 года. Свое дътство и юность Его Императорское Высочество провель ві счастливой семейной обстановив Аничкова Дворца, подъ благотворнымъ влінніемъ Августвищихъ Родителей и подъ опытнымъ руководствомъ Своего воспитателя генераль-адъютанта Григорія Григорьевича Даниловича. Выросши въ самой счастливой семейной обстановив, получившій превосходное образованіе и богатоодаренный отъ природы, почившій Великій Князь готовился послужить Россіи, которую такъ горячо любилъ. Онъ много готовился къ этой службь и избраль морское поприще, которое успыв полюбить во время частныхъ повздовъ съ Августвишими Родителями по морю. Назначенный съ первыхъ дней жизни шефомъ 93-и пъхотнаго Иркутскаго полка, Онъ, вслъдствіе рано обнаруженно: имъ склонности къ занятіямъ морскими науками, съ 27 апрфля 1889 года получиль назначение состоять въ 1-мъ флотскомъ Генералъ-Адмирала Великаго Князя Константина Николаевича экипажь и съ 27 іюля того же года быль произведень въ мачманы. съ 1894 года-въ лейтенанты. Еще въ 1888 году Его Императорсвое Высочество совершилъ первую морскую кампанію на фрегафѣ «Генералъ-Адмиралъ», подъ руководствомъ своего новаго воспитателя по морской части-Свиты Его Величества контръ-алмирала Н. Н. Ломена, а въ 1890-1891 годахъ, на фрегатъ «Память Азова» сопровождалъ при кругосвътномъ плаваній Своего Августвишаго Брата (нынъ благополучно царствующаго Государя Императора), но вследствіе болезненнаго состоянія здоровья возпратился раньше изъ Индіи. Не смотри на Свое бользненное состояніе, Наслідникъ Цесаревичь не переставаль интересоваться научными знаніями. По Его желанію, извістный профессоръ Московскаго Университета В. О. Ключевскій прочель

Ему въ Абасъ-Туманъ курсъ русской исторія (съ сентября 1893 г. до марта 1894 года). Состои почетнымъ предсъдателемъ Русскаго Астрономическаго Общества, Его Императорское Высочество устроиль въ своей резиденціи обсерваторію и метеорологическую станцію. Благоволительно относясь въ ученымъ дъятелямъ, Онъ на свое иждивение издалъ два важные труда въ переводь съ англійскаго языка: «Влінніе морской силы на исторію», изследованіе вапитана Мэхэна (Спб. 1895 г., 634 стр.), и «Морская война, ен основные принципы и опыть, сочинение Коломба (Спб. 1896 г.). Нагляднымъ памятникомъ научныхъ стремленій Почившаго остался и «Объяснительный каталогь библіотеки Его Императорскаго Высочества въ Абасъ-Туманъ: Кавказъ и сосъднія съ немъ страны» (Тефлисъ 1894 г., 232 стр.). Съ сердечнымъ участіемъ вся Россія слідня за состояніемъ здоровья Великаго Кня. зя, возсылала молитвы Всевышнему о дарованій Ему испеленія в радовалась всякому мальйшему улучшенію здоровья, не теряя надежды на то, что дорогая жизнь Государева Брата будеть сохранена еще на много лътъ и ему позволено будеть послужить родинъ во флоть, какъ онъ этого всегда желаль. Но этимъ надеждамъ не суждено было сбыться. 28-го іюня, въ 9 час. утра, Насл'єдникъ Цесаревичь вывхаль на прогулку на велосипедъ съ бепзиннымъ двигателемъ изъ Абасъ-Тумана по направленію къ Зегарскому перевалу. Следуя очень быстро, Его Императорское Высочество пробхаль около двухь версть и потомъ повернуль назадъ. Шедшая по пути следованія Цесаревича молоканка, Анна Дасаева, увидела, какъ Наследникъ, возвращаясь, замедлилъ движение велосипела, отплевывая густую кровь; затемъ Его Высочество остановиль ходь и, сойдя съ велосииеда, пошатнулся. Подбъжавъ, Досаева поддержала Его Высочество, со словами: "Что съ Вами"?-Наследникъ Цесаревичъ ответилъ-, ничего", а на предложение воды, знакомъ руки изъявилъ согласіе. Тогда Дасаева, опустивъ поддерживаемаго ею Веливаго Князя на землю, стала освъжать Великому Князю водою голову и роть; туть же последовала кончина Наследника Цесаревича тихо и безъ страданій. Тело въ Возв почившаго Наследника Цесаревича было доставлено во Дворецъ, а місто кончины обнесено рішеткою. Да пошлеть Господь силы и крѣпость Государю Императору и Августвишей Родительницѣ Его перенести скорбь, ниспосланную Имъ этою преждевременною утратой дорогаго Брата и Сына, и да ношлеть Онъ Имъ утьшение въ томъ, что вмъсть съ Ними милліоны върноподданныхъ возносять молитвы къ Престолу Всевышияго о уповоенів «Моск. Ввд.» души усопшаго въ селеніяхъ праведныхъ.

- Въ учрежденномъ при министерствъ народнаго просвъщена особомъ совъщания изъ представителей разныхъ въдомствъ, выработанъ новый порядокъ разръшения народныхъ чтений: вмъстиниистровъ народнаго просвъщени и внутреннихъ дълъ и оберъпровурора Св. Спнода, дъло это будутъ въдать архіереи, губернаторы и попечители учебныхъ округовъ, а въ нъкоторыхъ отдълныхъ случаяхъ, требующихъ спъшности, даже директоры народныхъ училищъ, при условіп предварительнаго сношения съ укъзанными лицами (губернаторомъ и архіереемъ) и съ доведеніехъ до свъдънія попечителя учебнаго округа. «Стран.»
- «Симб. En. Въдомости» обращають внимание любютелей изховно-нравственняго чтенія на древне-учительные Сборники, выдержки изъ которыхъ помфщаются въ приложени къ «Странникъ» подъ названіемъ: "Памятники древне-русской церкевно-учительной литературы", именно изъ Пролога, Златоуста, Златой цепи и др. За что и для чего забыты эти Сборнаки, подвліяніемъ которыхъ сложилось то прочное, зиждущееся на религіміровозарвніе русскаго человвка, которымь онь отличался всегла и которое характеризуеть его и по нынв. Представленныя въ своей первоначальной христіанской чистоть, эти чтенія изъ Пролог. имъли бы громадное нравственно-воспитательное воздъйствіе на народъ именно тъмъ воодушевленіемъ, которое всегда отличали ръчь древнихъ отцовъ и учителей нашей Церкви. И не была бы духовенству та масса новыхъ поученій и риторических словь и беседь, которыя чуть не ежедневно издлется въ десятках в тысячахъ экземпляровъ, то въ видъ отдельныхъ изданій, то въ видъ приложеній въ нашимъ духовнымъ журналамъ. И въ самомъ діл... Чтенія изъ Пролога и другихъ древивишихъ Сборниковъ этого родз удовлетворяють всьмъ требованіямъ правильно составленной и в поля: результатной проповіди. Отличительной чертой всіхъ этихъ чтеві: служить врайняя простота ихъ рвчи: главное предложение составляеть наиболбе частую форму выраженія мысли; придаточных презложеній придающихъ слогу періодическую форму, очень мало; при томъ всв они изложены замвчательно понятно и просто. Съ вачтренней своей стороны, со стороны содержанія, древнія поученія очень элементарны и по убъдительности своей положительно паумительны (на нихъ похожи отчасти наши Троицкіе Листки, напр. О, еже не осуждати" "Златоустъ", Слово преп. Анастасія). Замічательныя параллели, употребляемыя въ древнихъ Прологахъ, някогда и въ голову не придуть нашимъ современнымъ проповъдникамъ. Приведемъ образецъ изъ поученія "о пьянствъ", принадле-

жащаго Св. Василію Великому. Въ цізняхъ сильній шаго воздійствія на страдающихъ страстію къ спиртнымъ напиткамъ, Св. Василій приводить сравненія между пьяницей и б'єсноватымъ: "б'ьсный страждеть неволею, избудеть вічным муки; пришедь ісрей къ бесному, молитвою отгоняеть беса; но надъ піящаго еже и со всея вселенныя собралися священницы и молитву, сотворили, не могуть подъяти отъ пьянства, ни самовольного беса отогнати пьянственнаго". - Кромв, краснорвчія, столь присущаго древнимь образцамъ взъ Пролога, они отличаются особенно эрудиціей по знанію Св. писанія и Св. Отецъ, причемъ приводится примъры изъ жизни святыхъ разныхъ временъ и народовъ, -- съ глубочайшею върою въ то великое дело, которое делали проповедники. -- Дай Богъ, чтобы эти сокровища, которыхъ справедливо авторъ назвалъ забытыми, поскорже перестали быть забытыми и попали въ руки каждаго ісрея Божія: это-такіе добрые друзья, которые готовы дать намъ помощь и добрый советь каждый чась, каждую минуту, во всъхъ обстоятельствахъ нашей жизни.

— «Церк. Въстивкъ» сообщаеть, что въ центральномъ духовномъ въдомствъ въ послъднее время разрабатывается вопросъ о м трахъ въ сохранению и разработвъ вещественныхъ и письменныхъ памятниковъ церковной старины. По запискъ, составленной по сему предмету начальникомъ архива при Св. Сунодъ Л. Н. Львовомъ, предполагается въ каждой епархів, по примъру губерискихъ ученыхъ архивныхъ коммиссій, постененно образовать при духовныхъ семинаріяхъ церковно археологическіе комптеты, которые будуть имъть своею задачею наблюдение, изучение, регистрированіе в по возможности научное изследованіе вещественных в п письменныхъ памятниковъ своей епархів. При комитетахъ обязательно имфють быть учреждены церковно-археологическіе музеп или древлехрапилища. По мъръ возможности и надобности, комитетами будуть открываться епархіальные историческіе архивы, въ которыхъ имфютъ сосредоточиваться, и списываться для пользованія съ научною цілію всі оффиціальные и частные письменные памятники епархів, какъ исторического, такъ и археографического характера. Епархіальные комитеты, состоя при духовныхъ семинаріяхъ, будутъ составляться, прежде всего, изъ преподавателей всёхъ местныхъ духовно-учебныхъ заведеній, а затымь изъ мыстныхь духовныхь и свытскихь лиць, интересующихся изученіемъ и разработкою памятниковъ старины. Музей, находясь въ заведыванія преподавателей литургики, будеть регистрироваться и описываться воспитанникими старшихъ классовъ

семинарів, что дасть возможность будущимъ пастырямъ церка. всесторонне ознакомиться съ предметами археологія и практичесы пріучаться въ правильной регистраціи, описанію и храненію ихъ. При Св. Сунодъ имъеть быть организована центральная церкован археологическая коммиссія. Нельзя не отнестись сочувствень въ этому благому начиниятю. Если за последнее времи и захічается подъемъ въ обществъ и духовенствъ интереса къ переозной археологів, но всетаки наши церковно-археологическія знаніл не стоять на надлежащей высоть. И въ настоящее время масс. драгоцынных въ историческомъ отношения перковныхъ предметовъ и рукописей или валяются какъ никуда ненужный хлахза яко-бы ненадобностію, подвергаются уничтоженію, вли являются предметомъ спекулятивныхъ операцій различныхъ торгашей (о выследнемъ напр. въ прошломъ году сообщили «Архангел. Епа». Въд. Ж 8 въ корреспонденція съ терскаго берега). По проект А. Н. Львова, между прочимъ, епархіальнымъ археологических комитетамъ предполагается поручать предварительное изучение в разсмотрение всехъ ходатайствъ и дель, вознивающихъ въ епархи по постройнамъ и реставраціямъ древнихъ храмовъ, иконописи. стънописи и т. п. Мотивированныя заключенія комитетовъ по этих вопросамъ, основанныя на непосредственномъ ихъзнакомствъ съ вс!ми однородными памятниками спархін, будуть служить матеріалами для правильнаго сужденія подлежащихъ административныхъ учрежденій, которыя въ настоящее время поставлены въ необходимоста разрѣшать эти вопросы большею частію на основаніи заключеній случайныхъ представителей археологів, пногда совсёмъ незнабомыхъ съ мъстными памятниками и мъстными условіями и потребностими церковно-религіозной жизни. Комитетамъ будуть дариваны средства, которыми оне могуть оказывать благотворительное вліяніе и на то, чтобы формы и характеръ разныхъ церковныхъ принадлежностей удерживали свой древне-церковный характерь. не зависъли отъ ремесленнаго произвола и коммерческихъ соображеній. Хорошо, конечно, было-бы, если-бы подобнымъ спеціальнымъ учрежденіямъ даровано было право цензуры ствнописи, рельефныхъ изображеній, надписей на священныхъ предметахъ и т. п., надзора за производствомъ и продажей скященныхъ изображеній и предметовъ, а также наложенія veto из нъкоторые фабрикаты современной промышленности, вознакшей на почвъ народной религіозности, но противные духу православія и являющіеся предметомъ спекулятивныхъ оборотовъ, какъ-то: печатныя на металлъ иконы, литографіи съ религіознымъ сюжетомъ. «Моск. Цер. Ввд.». крестики съ панорамой и т. п.

# ЛИСТОКЪ

RLL

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ЗІ Іюля % № 14. % 1899 года.

Содержаніе. Именной Высочайшій Указъ Правительствующему Сенату.—Высочайшее повельніе.—Опредъленіе Святьйшаго Сунода.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояніе церковно-приходских школь в мколь грамоты 5 арьковской епархін по учебно-воспитательной частя за 1897/8 учебный годь (предолженіе).— Списокь лиць, служащихь въ Харьковской Духовной Семинарів, за 1899 годь.— Епархіальныя извіщевія.—Извістія в замітки.—Обълкунія.

## Именной Высочайшій Указъ Правительству, сіщему Сенату.

Любезнъйшаго Брата Нашего, Великаго Князя Миханла Александровича, Коему, въ силу основныхъ государственныхъ законовъ, принадлежетъ, доколъ Господъ Богъ не благословитъ Насъ рожденіемъ Сына, ближайшее право на наслъдіе послъ Насъ Престола, повельваемъ именовать во всъхъ случаяхъ Государемъ Наслъдникомъ в Великимъ Княземъ.

На подлинномъ Собственном Его Императорскаго Величества руком подписано:  $_{-}HUKOJIA\ddot{H}^{a}.$ 

Въ 7-й день іюля 1899 года. Въ Петергоф'я.

#### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, во 2-й день іюля сего года, Высочайше утвердеть сонзволиль всеподданнёйшій довладь Святейшаго Сунода о бытів ректору Литовской духовной семинарія Архимандриту Иннокентію епископомъ Сумскимъ, викаріемъ Харьковской епархів, съ темъ, чтобы нареченіе п посвященіе его въ епископскій санъ произведено было въ городе С.-Петербурге.

## Опредъленіе Святьйшаго Сунода,

отъ 7-го іюля 1899 года за № 2584, о новой формъ возношенія при богослуженіи Высочайшихъ Именъ Августъйшей Фамиліи.

По Указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Синодальнаго ОберъПровурора, отъ 7-го сего іюля, конмъ объявляеть Свитьйшему (
ноду, для зависящихъ распоряженій, что Государь Императорь,
6-й день текущаго іюля, Высочайше сонзволиль утвердить ногформу возношенія при богослуженіяхъ Высочайшихъ Именъ Акствйшей Фамилін, въ изм'вненіе формы, Высочайшихъ Именъ Акствйшей Фамилін, въ изм'вненіе формы, Высочайше утвержденя
30-го іюня сего года. Привазали: Напечатавъ означенную Вычайше утвержденную, 6-го текущаго іюля, форму возношенія кубогослуженіяхъ Высочайшихъ Именъ Августвишей Фамилін (сбымъ приложеніемъ къ № 28 «Церковныхъ Відомостей», препизсать подлежащимъ м'юстамъ и лицамъ духовнаго в'вдомства, чтовпред при богослуженіяхъ совершалось возношеніе Высочайшть
Именъ і вгуствишей Фамиліи по прилагаемой при семъ Высочайше утвержденной форм'в.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходсямъ школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-восвитательной части за 1897/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Мъры, принимаемыя къ повышенію педагогической подготовки учащихъ.

Независимо отъ курсовъ, имъющихъ самое ръшительное значеніе въ діль педагогическаго образованія учителей, оо. убзаны наблюдатели съ своей стороны прилагали возможныя для нел: мвры въ повышенію педагогической подготовки учителей. Такъ Извускій уёздный наблюдатель предлагаль оо. завёдывающимъ мате пріобрѣтать ріально обезпеченныхъ школъ рекомендованны учебнымъ начальствомъ методики обученія по разнымъ Evpca. При постшени школъ. швольнаго пріемахъ преподаванія того явные недостатки ВЪ учителя, онъ предлагаль съ своей стороны пример ные уроки первоначальнаго обученія. Кром'в того къ начал текущаго учебнаго года въ г. Славянски во второклассную школ предположено вызвать некоторых учителей школь грамоты ДУ слушанія уроковъ первоначальнаго обученія. Харьковскій и Волчанскій увздные наблюдатели при посъщеніи школь вели сверл того бесёды по вопросамъ о постановке преподаванія того ви другого предмета, на вопросы и недоумвнія учителей давали соо:вътствующія разъясненія и указывали методическія руководстві

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 13.

по предметамъ школьнаго курса. Вивств съ твиъ они побуждали оо. заведующихъ, вавъ лицъ получившихъ полное образованіе, чтобы они всячески содъйствовали усичхамъ школьнаго дъла и не оставляле неопытныхъ учетелей въ безпомощномъ положенів. Въ затруднительныхъ случаяхъ неопытные учители не стеснялись обращаться къ опытнымъ въ педагоческомъ деле своимъ товаришамъ. Въ Богодуковскомъ увзав наблюдается и болбе симпатичное и полезное въ школьномъ деле явленіе. По свидетельству Богодуховского увадного наблюдателя, оо. законоучители и учители тёхъ городовъ и селъ, въ которыхъ имъется несколько школъ, при посъщения другь друга въ праздничные дни или по своимъ обязанностямъ, обывновенно ведутъ совъщанія о способахъ в пріемахъ обученія, задачахъ и цфинхъ церковныхъ школъ и мфрахъ воспитанія дітей въ духів Св. Церкви и вівры православной. Само собой разумћетси, что устныи беседы и живой примеръ не такъ надолго могуть остаться въ намяти учителей, какъ хорошая внига, освященная практическими указаніями и руководствами. Поэтому Купянскій увадный наблюдатель особенно настапваеть на распространенів среди учителей разнаго рода методическихъ руководствъ, книгь для самостоятельнаго чтенія и педагогическихь журналовь, могущихъ поддерживать учителей на уровив современной педагогики.

Но предлагая подобнаго роды мёры, оо. уёздные наблюдателя въ то же время сознають, что значеніе такихъ мёръ въ высшей степени условно и находится въ зависимости и оть отдёльныхъ лицъ и оть случайныхъ обстоятельствъ и, наконецъ, оть характера того или другого руководства, совёта и наставленія, что, однимъ словомъ, эти мёры не могуть существенно восполнить тоть педагогическій пробёлъ, который существуеть въ составё нашихъ учителей по причинё многихъ и неустранимыхъ обстоятельствъ. Въ данномъ случаё нужно избрать для этого вёрное средство и рёшительную мёру. Такою мёрою, дающею прочное основаніе для педагогическаго образованія, являются курсы педагогическіе и церковнаго пёнія.

Педагогическіе курсы. Літомъ 1898 года Училищнымъ Совітомъ при Св. Синоді были устроены курсы епархіальные дли учителей одновлассныхъ церковныхъ школъ и курсы окружные дли учителей второвлассныхъ школъ десяти епархій, въ томъ числів и Карьковской.

Подробныя данныя относительно устройства курсовъ епархіаль-

ныхъ и окружныхъ были изложены въ статьяхъ епархіальна: наблюдателя В. Давыденко въ журналѣ "Вѣра и Разумъ", Августа кн. 1-я, и въ отчетѣ о сихъ курсахъ инспектора курсовъ ректор. Семинаріи прот. І. Знаменскаго, помъщенномъ въ томъ же жуналѣ за 1899 годъ, кп. 1—5.

III.

Успъхи обучения по предметамъ школьнаго курса въ школахъ второклассених. двухклассенихъ, одноклассенихъ и школахъ грамоти. Росписание уроковъ. Классъ: журнали для записи посъщения школи учащенися и содержания уроковъ. Годичев.

экзамени въ школахъ; испытательныя коминссии.

Успахи обученія въ церковныхъ школахъ Епархів за отчетний годъ были вполнъ удовлетворительны и что всего отраднъе, съ каждымъ годомъ становятся очевидиће. "Ростъ церковныхъ школь Старобъльскаго увзда, въ связи съ усовершенствованіемъ постановки обученія предметамъ школьнаго курса, по сообщенію увянаго наблюдателя, въ последние 2 года заметно подвинулся ввередъ. Есть въ увздв не мало школь, замвчаеть наблюдатель, котрыя въ своей постановив учебнаго дела могля бы служить желанной нормой для всёхъ церковныхъ школъ, и близко то время, когд. всь, въ рукахъ воихъ заключается судьба развитія церковных: школъ, сплотится общею вдеею любви къ народу и дружно выступять на встричу уже назрившему желанію въ масси получить религіозно-правственное просвіщеніе въ церковной школь. Отзывы вськъ другихъ наблюдателей выражають ть же надежды и ту жмысль о быстромъ прогрессивномъ развитии учебнаго дъла въ мкслахъ, благодаря нельностнымъ трудамъ духовенства. И дъйствительно, духовенство до настоящаго времени воспользовалось встых что было въ его рукахъ дли улучшенія учебной постановки въ первовнике, школаке: и опитоме прежняке чесе частинке учителемъ, исправляющимъ недостатки и пробълы въ обучевіс прежнихъ летъ, и указаніями уездныхъ наблюдателей, переносащихъ изъ школы въ школу путемъ частныхъ беседъ и личнихъ указаній по предметамъ обученія свои педагогическія руководственныя указанія, и лучшими педагогическими руководствами и журналами, кои дають желающимъ возможность стоять на урови современной педагогін, и учительскими курсами, давшими этом духовенству не мало подготовленныхъ въ педагогическомъ лъл: учителей и, наконецъ, всемъ, что доселе было предпринято гъ улучшенію учебнаго діла въ церковныхъ школахъ містными с

центральными церковно-школьными учрежденіями. Но судя по встыть ивропріатівить, предпринятымъ на пользу учебнаго дела нъ школахъ, и той энергіи, которую обнаруживаеть духовенство. можно было бы ожидать гораздо большихъ успеховъ обучения, еслибы духовенство не встрвчало въ школьномъ деле множества препятствій для правильной постановки учебнаго діла. Такими препятствіями служать: а) позднее начало и раннее окончаніе школьныхъ занятій въ нівоторыхъ цервовныхъ школахъ, совращающее продолжительность учебнаго года; б) разновременное поступленіе детей въ школу, порождающее группы учащихся съ различными познаніями и препятствующее правильному и быстрому ходу обученія; в) неисправное хожденіе дітей въ школу, дающее школь отстающихъ ученивовъ, съ которыми учитель долженъ заниматься отдельно и ради которыхъ онъ долженъ останавливаться на одномъ и тамъ же предметв обученія по нісколько дней; г) недостатовъ правоспособныхъ учителей или же отсутствіе ихъ вслідствіе чего сами священники должны вести діло обученія совмістно по всемъ предметамъ школьнаго курся на ряду со всеми приходскими обязанностями; д) кратеій срокь учительской службы учителей педагогически правоспособныхъ, всявдствіе ограниченности средствъ переходищихъ на службу приходскими свищенниками или же въ школы М. Н. Просвъщенія, какъ навболье обезпеченныя; е) недостатокъ письменныхъ принадлежностей или же крайнее разнообразіе ихъ, тормозищее усившный ходъ обученія письму и счисленію; ж) недостатовъ или полное отсутствіе педагогическихъ руководствъ для учителей, необходимыхъ для целесообразной постановки в правильного веденія учебного дела въ школахъ, и, наконецъ, з) неудобства въ школьныхъ помещенияхъ, вследствие тесноты, недостатка свъта и воздуха, удобныхъ классныхъ столовъ и т. п.

Не смотря однако на всё вышензложенныя препятствія, духовенство, церковно-школьная инспекція, уёздныя отдёленія, епархіальный училищный Совёть съ своей стороны принимали всё зависищія мёры къ устраненію препятствій для успёшнаго хода учебнаго дёла. Въ отчетномъ году указанныя препятствія, затрудняющія успёшный ходъ обученія, значительно устранены: а) число правоспособныхъ учителей значительно увеличилось, не только выдержавшими экзаменъ на званіе учителей, но и значительнымъ количествомъ лицъ, слушавшихъ педагогическіе курсы; б) 100 учителей снабжены были методическими руководствами по обу-

ченію грамоть (Н. Страхова), армеметивь (И. Вишневскаго) : церковному првію (Ражскаго); в) устроено свыше 40 нових школьных зданій в, наконець; г) церковно-школьная выспекца тщательно следвля, чтобы учебныя занятія въ шволахъ начинлись ооновременно и возможно раньше. Продолжительность учей наго года, за немногими исключеніями, равнялась 7 и 8 місспамъ: въ школахъ городскихъ и школахъ большихъ деревень, тоговыхъ в фабричныхъ пунктовъ учебный годъ начинался съ : сентябри и оканчивался между 1 и 15 ман. Ежедневно учени продолжалось 6 часовъ отъ 8 до 2 или же отъ 9 до 3 пополудес. Кромъ того во многихъ школахъ были в вечернія занатія. Въ всду обширности учебной программы для одновлассныхъ церковиприходских школь почти во всехъ церковныхъ школахъ епария установился трехгодичный курсъ обученія. Трехгодичный курсь ученья въ церковныхъ школахъ весьма благопріятно отражаетя на успъхахъ школьнаго обученія, давая возможность тіпательне выполнять учебную программу.

Что касается школь второклассныхь, то успыхи обучения въ них были въ общемъ отлично-хорошіе. Этому способствовалъ не только составъ педагогическаго персонала учащехъ въ нехъ лицъ, педагогически образованныхъ и опытныхъ, но и отсутствие всёхъ не благопріятных условій, могущих препятствовать успішному хот обученія, а главное, общежитіе, дающее возможность подъ непосредственнымъ наблюденіемъ учителей все время съ пользою удотреблять на учебныя занятія, не отвлекаясь посторонними ділямв. Въ отчетномъ году второкляссими школы, чесломъ 3, вступвля во второй годъ своего существованія; причемъ въ Славанской п Ворожбянской школахъ образовалось два отделенія, въ Больше-Писаревской же, за позднимъ открытіемъ школы, учащіеся быле оставлены на повторительный курсь въ 1 отделения. Во вторыхъ отделениять второклассных школь успеки обучения быле отличаюхорошіе, въ первыхъ-нівсколько слабіве, что объясняется слабов подготовкой учащихся при поступленіи въ школу. Съ текущан года оо. завъдывающіе принимають на себя заботу о подготовкъ **УЧЕНИКОВЪ, ЖЕЛЯЮЩИХЪ ПОСТУПИТЬ ВО ВТОРОВЛАССНУЮ ШКОЛУ.** 

Преподаваніе предметовъ въ школахъ второклассныхъ велось примънительно къ "Примърной программъ" для второклассныхъ школъ, изданной Уч. Сов. при Св. Синодъ. Введеніе новой программы не представляло особыхъ затрудненій въ виду того, что

всъ учители второклассныхъ школъ Харьковской епархіи были ознакомлены съ содержаніемъ этой программы на бывшихъ лѣтомъ прошлаго года педагогическихъ курсахъ для второклассныхъ школъ. Но такъ какъ означенною программою не предръшается, а лишь намѣчается содержаніе и объемъ учебнаго матеріала, то при распредъленіи этого матеріала по годамъ обученія были допущены во многомъ сокращенія съ въдома епархіальнаго наблюдателя.

Учебниками и учебными пособіями въ школахъ грамоты одноклассныхъ и двухвлассныхъ церковно-приходскихъ школахъ епаржій служили следующій вниги, одобренный училищнымъ советомъ при Св. Свнодъ: по Закону Божію: Библія, Краткій молитвословъ, ствиныя таблицы молитвы Господней, Символа ввры и заповідей; Наставление въ Законъ Божиемъ-прот. Смирнова, Наставление въ Законъ Божіемъ-Еп. Агаеодора, Начатки православнаго Христіанскаго ученія, Пространный Христіанскій Катихизись, Картины по Свящевной Исторів-Сидорскаго, Ученіе о богослуженів-Нвкольскаго, Историческія чтенія изъ книгь Веткаго Завета, Краткая Исторія жизни Господа Нашего Інсуса Христа въ вопросахъ и ответахъ; по Церковно-Славянскому языку: Таблица буквъ и молитвословій, Подвижная азбука и букваря—Изд. Св. Синода; Церковно-Славянская азбука-Н. Ильминскаго; Обучение перковнославянской азбукъ-его-же; Книга для чтенія по славянскому явыку-Грушевскаго; Евангелія на славянскомъ языкъ, Учебный Часословъ. Псалтырь в Овтовхъ, Славянорусскій Словарь-Михайловскаго, Славянская грамматива — К. Козьмина; по Русскому языку: Подвижная азбува, Азбува для обученія отроковъ церковно-славянскому в гражданскому чтенію, Букварь Лубенца, Книга для чтенія в письменныхъ работь Д. Понова, Книга для чтенія в письменныхъ работъ Радонежскаго, Родина-Радонежскаго, Солнышкоего-же, Приходская школа-Ермина и Волотовскаго, Азбука правописанія Д. Тихомірова, Начатви граммативи — его же, Грамматива въ диктовкахъ-Матвъевой, Курсъ систематическаго диктанта-Смирновскаго, Практическій курсь правописанія—Некрасова. По счислению: Счеты простые и шведскіе, методики ариометики-Тихомірова, Гольденберга, Шохоръ-Троцваго, Сборниви ариеметическихъ задачъ Гольденберга, Евтушевскаго, Шохоръ-Троцкаго и кн. Тенишева; по Чистописанію: Прописи Гербача, Уроки чистописанія-его-же, Методическое руководство къ обученію письму-Гербача; по церковному помію: Руководство къ первоначальному

взученію церковнаго півнія—Соловьева, Стихири и Тропари вокресные—его-же, Обиходъ церковнаго—нотнаго півнія, Учебний обиходъ, Октоихъ нотнаго півнія, Ирмологій нотнаго півнія, Руководство къ нотному півнію—Смоленскаго. Учебникъ церковнато півнія—А. Ряжскаго; по Географіи: Элементарная географія—Пуцыковича, Учебный географическій атласъ для церковно-приходскихъ школь—Поддубнаго; по Русской исторіи: Отечественная всторія для народныхъ школь—С. Рождественскаго, Историческій атласъ; по церковной исторіи: Начальныя свідівнія изъ исторіи церкви—прот. Смирнова.

Въ школахъ второклассныхъ практиковались следующие чченики и учебныя пособія: Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завѣта-прот. А. Рудавова, краткая Священная Исторія, последвательно изложения для двухилассимую церковных школъ-пре-. Смирнова, Краткая исторія перковная—прот. А. Рудакова, О Б. гослуженій Православной церкви-Еп. Гермогена, Исторія Православной Церкви до раздъленія церквей-Изд. К. П. Побъдоносцева, Краткое обозрвніе богослужебныхъ книгъ-прот. К. Никольскаго, Пространный Христіанскій Катихизись, Кратвая грамматика церковно-славянскаго языка-Миропольскаго, Сокращенная грамматись церковно-славянскаго языка-М. Григоревскаго, Этимологія руссваго языва Кирпичнивова и Гилирова, Краткій учебникъ географін-Раевскаго, Смирнова и пособія: По русской землів-А. Соколова, Географическіе очерки и картины-Мечь, Географическій сборникъ-его-же; пособін по русской исторія: Исторія Государства Россійскаго Карамзина, Бесінды по русской исторін-изд. Уч. Сов. при Св. Синодъ и физические приборы.

Успѣхи обученія по предметамъ школьнаго курса въ школахъ второклассныхъ были слѣдующіе: по Закону Божію въ Вороконской и Славниской второклассныхъ школахъ въ теченій двухъ учебныхъ лѣть основательно изучена Св. Исторія Ветхаго и Новаго Завѣта по учебнику Рудакова съ дополненіями изъ Библіп и Св. Евангелія примѣнительно къ "Примѣрной Программѣ", усвоень краткій курсъ исторіи, краткій катихизисъ и ученіе о богослуженіи. Что касается Больше-Писаревской второклассной школы, то, въ виду поздняго ея открытія и еще потому, что при школѣ ве было общежитія, здѣсь по предмету Закона Божія выполненлящь курсъ по "Примѣрной программѣ": Св. Исторія Ветхаго в Новаго Завѣта и краткій курсъ Исторіи церкви. По церковно-сла-

вянскому языку успахи обученія во всахъ школахъ по объему одинаковы: чтеніе часослова, псялтири в Евангелія отъ Матоея, Марка, Луки и Іоанна, заучиваніе наизусть; особенное вниманіе на заучиваніе наизусть обращено въ Больше-Писаревской школь, **ученики которой усвоили кром** намыченнаго "Примырной программой матеріала еще догматики и многія церковныя піснопізнія. Далье практическое ознакомленіе учащихся съ церковно-славанскими формами склоненій именъ существительныхъ, прилагательныхъ, числительныхъ, мфстоименій и съ спряженіями глаголовь при чтеніи, разбор'в и перевод'в церковно-славянскаго языка. Въ Славянской в Ворожбянской второклассных школахь сверхь того изложенный матеріаль быль повторень въ систематическомь порядвв по учебнику этимологів. По Русскому языку въ школяхъ Славянской в Ворожбянской примінительно въ "Примірной программъ" была обстоятельно изучена этимологія по курсу Кирпичникова и Гилирова и синтаксись въ краткой системъ. Кромъ того занятія по русскому языку состояли въ чтенів и пересказъ статей изъ книги для чтенія и въ разбор'є ихъ со стороны этимологической и синтавсической и со стороны плана, възаучивание на изусть положенныхъ стихотвореній, въ письменныхъ упражненіяхъ-дпитовив, письменномъ пересиязв стятей, въ самостоятельномъ-составление плановъ статей и легкихъ описаний. Въ Больше-Писяревской второклассной школь занитія по русскому языку состояли въ изучении этимологии и практическихъ упражненияхъ, устномъ грамматическомъ разборъ, устномъ и письменномъ склоненіи в спряженіи словъ, объяснительномъ чтеніи, заучиванів стихотвореній, пров'трочной диктовків и писаніи выученнаго пзусть. По дидактикт: со второго полугодія въ Славянской и Ворожбинской второклассныхъ школахъ ученики начали присутствовать при занятіяхъ въ образцовой школф грамоты, не приниман активняго участія въ этихъ занятіяхъ. Въ Больше-Писаревской школь присутствование учениковь на практическихь занятияхь еще преждевременно. Но за то здъсь учащіеся ознакомлены съ пріемами преподаванія церковнаго пінія в управленіемъ хоромъ. По русской исторіи, церковной в гражданской, въ порядкі "Примірной программы" въ Больше-Писаревской второклассной школъ былъ изученъ курсъ исторія до главы объ Іоанніз IV, въ Славянской же и Ворожбянской курсъ исторіи съ нікоторыми сокрященіями быль выполнень до конца. По географіи курсь науки быль усво-

енъ по "Примърной програмив" въ школахъ Славянской и Ворожбянсвой последовательно за 2 года обучения: въ школе-же Больше-Писаревской до гл. о почев. Кром'в того практиковалось черчене карть. По ариометикъ обучение въ школахъ Славянской и Ворожбянской было ведено по руководству Маленена и применетельно "Примфрной къ программф было усвоено учалимися 10 рвшенія задачь алгебранческаго карактера. Въ Больше-Писаревской школь были взучены следующіе отделы ариометики: четыре действія надъ цілыми числами, составныя именованныя числа, квадратныя мёры, кубическія мёры, признаки дёлимости чисель. разложение чисель на множителей в отыскание вратнаго числа. дроби простыя и дъйствія надъ ними, простое и сложное тройноправило, правило процентовъ. По предмету физики въ Больше-Писаревской школь весьма обстоятельно быль изучень курсь системы за одинъ годъ обученія, причемъ всіз машинные и физвческіе приборы были исполнены ученивами на рисункахъ въ особыхъ тетраляхъ.

Въ Ново-Водолажской и Андреевской двухклассной церковноприходскихъ школяхъ успъхи обученія были виолив удовлетворительны, въ Александро-Невской школв г. Харькова отлично-хорошіе. Отлично-хорошими усибхами Александро-Невская школя обязана о. завъдующему свящ. Николаю Сокольскому, изыскивающему средства на содержаніе учителей съ полнымъ семинарских образованіемъ. При 360 учащихся, въ этой школі 5 учителей общеобразовательныхъ предметовъ, особый учитель церковнаго пінія в 2 законоучителя. Въ отчетномъ году для более успешнаго и правильнаго хода учебныхъ занятій, въ школь была введена попредметная система преподаванія вибсто классной. При этой системъ преподаванія оставленіе школы учителемъ нли же его отсутствіе по бользии и разнымъ другимъ причинамъ не тагь вредно можеть отражаться на ходъ учебнаго дъла. Вромъ того прв попредметной систем'в преподаванія учители скор'ве могуть освоиться съ постановкою и преподаваніемъ своего предмета, а ученики, занимансь въ продолжение дни съ ебсколькими учителями. значительно выигрывають въ своемъ развития, не говоря уже о томъ, что постоянняя перемъна учигелей дъйствуетъ на нихъ ожиляющимъ образомъ. Выпускные ученики вебхъ двухилассных школъ довольно основательно усвоили предметы обученія школь. наго курса по программъ, изданной Уч. Сов. при Св. Синодъ для

двухилассных церковно-приходских школъ. Кром'я того въ Александро-Невской школ'я былъ введенъ въ качеств'я дополнительнаго предмета курсъ черченія.

Въ видахъ особеннаго значенія второклассныхъ школъ и наилучшаго контроля за успіхами обученія въ нихъ, въ отчетномъ году были произведены переводные экзамены изъ 1-го во 2-й и 2-го въ 3-й классы. Экзамены были произведены въ школахъ Славинской и Ворожбинской въ присутствіи уйздныхъ наблюдателей, а въ школъ Больше-Писаревской въ присутствіи епархіальнаго наблюдателя. Результаты экзаменаціонныхъ испытаній въ объемі указаннаго выше учебнаго матеріала получились отличнохорошіе. Сумма знаній по всімъ предметамъ школьнаго курса, твердость и сознательность въ усвоенія учебнаго матеріала, желательное достоинство школьныхъ работъ,—все это соотвітствуеть не только формальному выполненію учебныхъ программъ, но и со стороны постановки учебнаго дёла является удовлетворяющимъ требованіямъ объяснительныхъ записокъ къ этимъ программамъ.

По успехамъ обучения предметамъ швольнаго вурса одновлассныя церковно-приходския школы принадлежатъ къ школамъ, въ которыхъ учебное дело поставлено отлично—хорошо, весьма хорошо и удовлетворительно, за редкими исключениями школъ неудовлетворительныхъ, по причинамъ, изложеннымъ выше, и притомъ уважительнымъ или устранимымъ. Обучение во всехъ школахъ велось по программъ, изданной У. Сов. при Св. Синодъ, и согласно объяснительнымъ къ нимъ запискамъ.

Закона Божій. При преподаваніи Закона Божія, по сообщенію Волчанскаго Узднаго Наблюдателя, оо. законоучители держались требованій объяснительной записки къ "Программъ", а именно: сначала изучались первоначальныя молитвы, затъмъ событія св. исторів Ветхаго Завъта въ послідовательномъ порядкі до конца и потомъ приступали къ изученію событій изъ св. исторія Новаго Завъта. Вирочемъ въ ніжоторыхъ немногихъ школахъ дізлалось отступленія отъ такого требованія или вслідствіе незнанія этого требованія, или вслідствіе привычки преподавать Законъ Божій по учебнику прот. Д. Соколова, которымъ рекомендуется, послів статьи о гріхопаденіи прародителей, наказаніи за грізхъ и обітованіи о Спасителів, непогредственно переходить къ изученію событій новозавітныхъ: "Рожденіе Пресв. Дівы Маріи, Введеніе во храмъ" и т. д. Кромі изученія молитвъ съ объясненіемъ и событій Свящ.

Исторія Ветхаго и Новаго Завітовь по указаннымь выше учебникамъ, ученики старшаго отделенія къ концу третьяго года достаточно ознакомились съ ученіемъ о Богослуженіи Православної Церкви и особенно отчетливо и съ разумениемъ усвоялось ими все, что относится въ литургів: понятіе о литургів, раздівленіє ея, значение важдаго действія при совершение литургін, значение сосудовъ и свищенныхъ облаченій, употребляемыхъ при совершенів богослуженій в проч. О празднивать дванадесятыть, постать и таниствахъ Православ. церкви, - усвоено твердо. Изъ катихизиса обстоятельно взучено подробное объяснение Символа Въры, молитвы Господней в 10 запов'ядей Закона Божія. Въ общемъ д'вло преподаванія Закона Божія, какъ главнаго предмета, во всёхъ школах увзда поставлено на должную высоту. Къ недостатвамъ преподаванія Свящ. Исторія можно отнести только то, что ніжоторые законоучители стараются близко придерживаться учебника, требують, чтобы ученики заучивали по книгь слово въ слово, и болье всего замычается это въ хугорскихъ школахъ, не особенно часто посъщаемыхъ законоучителями за дальностью разстоянія. Въ церковныхъ школахъ Сумского убода въ отчетномъ году уже не замъчалось механического заучиванія молитвъ и событій взь Священной исторіи, но видна была сознательность и твердость въ усвоеніи преподаваемаго, причемъ оо. законоучители старались о томъ, чтобы все преподаваемое дътамъ усвоялось не умомъ только, но и сердцемъ, и дълалось потребностью ихъ религіозной души в основою всей дальнъйшей жизни. Замъчено было также и то, что законоучителнии было обращено особенное вниманіе на объясненіе священных піснопіній и священнодійствій церковняго богослуженія. Въ перковныхъ школахъ Изюмскаго увада въ преподаванін Закона Божія зам'вчалось разнообразіе методовъ, способствующихъ или препятствующихъ успішному ходу обученім и достиженію конечной піли преподованія этого предмета. Въ ніжоторыхъ школахъ приктиковалась поступательная система преподаванія, въ иныхъ-концентрическая, въ иныхъ преподаваніе имьло чисто догнатическій характерь, и было обращено главное вниманіе, на усвоеніе матеріала, въ другихъ-эвристическій, празамѣчалось стремленіе достигнуть полной сознательности въ усвоеніи преподаваемаго матеріала. Въ шволахъ Зміевскаго увзда при преподаваніи Закона Божія во многихъ случанхъ преследовалась та цель, чтобы изучение событий изъ священной исторіи было тесно связано со всею жизнію церкви; въ виду этогонаканунъ праздничныхъ и воскресныхъ дней оо. законоучители, не дожидаясь, пока въ порядкъ учебной программы слъдуетъ знакомить детей съ теми или другими церковными пряздниками, знакомили встать детей съ этими событіями въ порядки церковнаго календаря; вибств съ твиъ оо. законоучители знакомили дътей также и съ содержаніемъ очередныхъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній. Въ некоторыхъ школахъ Купинскаго уезда оо. законоучители, не довольствуясь учебной программой, сообщало дътямъ сведенія о праздникахъ, особо чтимыхъ народомъ: праздникъ Покрова Пресвятыя Богородицы, праздникъ Николан Мурливійскаго чудотворца и другихъ. Въ школахъ Харьконскаго убада, согласно объяснительной запискъ къ преподаванию Закона Божия, этотъ предметь быль центральнымъ предметомъ преподаванія въ томъ смыслъ, что всъ другіе предметы, каковы: церковное пъніе, церковно-славянскій языкъ и чтеніе по русскому языку, служилв надлежащимъ пособіемъ при преподаваніи Закона Вожія, способствуи болье глубовому и всестороннему усвоенію истинь Завона Божія. Какъ главному предмету обученія, Завону Вожію во всехъ церковныхъ школахъ епархін было посвящено и главное вниманіе и должный трудъ духовенства.

Церковно-славянскій языка по тесной связи съ церковными богослуженіями и священной исторіей составляль предметь внимательнаго язученія на ряду съ Закономъ Божінмъ. Во всёхъ церковныхъ школахъ къ изученію его дети приступали тотчасъ после ознакомленія съ русскимъ алфавитомъ и пріобретенія навыка къ чтенію гражданской печати. Переходъ отъ русскаго чтенія къ славянскому не представляль трудностей; сравнивь буквы гражданской и славянской печати и ознакомившись съ титлами и надстрочными знаками, дети свободно начинали читать сначала отдельныя слова и небольшія изреченія, а затімь и цілья статьи. Церковно-славянская азбука Ильминскаго была первою книгою для чтенія по-славянски. Посл'в нея переходили въ чтенію Евангелія и преимущественно тёхъ мёсть изъ него, какія соотв'ятствовали учебной программ'я по Священной Исторіи. При такой постановкі изученія Славянскаго языка онъ служиль вътоже время прямымъ пособіемъ въ изученію Священной исторів по первоисточнику. Чтеніе Часослова и Псалтыри начиналось после Евангелія и одновременно съ нимъ въ старшей группъ. При изучении Славянского изыка преслъдовалось главнымъ

образомъ две цели: научить детей правильно читать и понимать четаемое. Въ первомъ случат учетели заботелесь о томъ, чтобы чтеніе было не только правильнымъ, свободнымъ, отчетливымъ, съ соблюдениемъ удареній в знаковъ препинанія, но чтобы при этомъ чтеніе было въ строгомъ смысль церковнымъ — не разговорнымъ в выразвтельнымъ, а истовымъ, монотоннымъ и спокойнымъ, родственнымь по духу съ чтеніемь, освищеннымь традиціей церкви. Чтобы произвести на дътей впечатлъніе содержаніемъ и формою свищевной рачи, сами учители въ образецъ датямъ прочитывали истою и съ благоговъніемъ то или другое мъсто язъ св. Евангелія или Псалтири, и затемъ уже по этому образцу заставляли читать дітей. А для того, чтобы внушить дітимь благоговійное отношеніе къ чтенію цервовно-славянских внигь, время оть времени лучшихь жиоте вди и вандри за опнете за вкваото при этомъ шаль емъ мысль, что читающій въ церкви становится перковнослужителемъ, чрезъ воего возносятся молитвы въ Вогу за всель предстоящихъ. Вивств съ твиъ и на уровахъ славнискаго изыва дътямъ постоянно внушалась мысль, что чтеніе церковно-славнискихъ книгъ всегдя должно быть благоговейное и молитвенное, что при чтеній этихъ книгъ, гдв бы и когда бы ни было. дети должны помнить, что Евангеліе и Псалтырь суть книги, употребляемыя въ церкви при Богослуженій и написаны святыми людьмв по вдохновенію отъ Святаго Духа, что устами людей, напясавщихъ сін вниги, говорилъ Самъ Богъ. Въ некоторыхъ школахъ Харьковскаго убзда введенъ былъ свитой обычай при чтеніи Евангелія полагать крестное знаменіе. При объясненіи церковно-славянскаго текста священных книгь и песнопеній преследовалась главнымъ образомъ та цель, чтобы помочь ученику пріобрести навыкъ читать церковно-славянскую внигу съ разумъніемъ. Для достиженія этой ціли учители, всегда помия, что въ свищенных внигахъ есть много непостижимаго для человеческого разума, избирали для объясненія лишь ті міста Священных книгь, какія доступны для детскаго разума. И въ этомъ последнемъ случае оне не требовали отъ дътей филологически точниго перевода и подробныхъ толкованій, а стремились лишь къ тому, чтобы они уразумели общую мысль и духъ читаемаго. Средствами для этого былв: объяснение непонятныхъ словъ церковно-славянскаго текста. переводъ и заучивание наизусть наиболе употребительныхъ церковно-славинскихъ словъ и выраженій, практическое ознакомленіе

учениковъ съ нъкоторыми грамматическими особенностими славянскаго языка сравнительно и параллельно съ русскимъ.

При такой постановкѣ изученія церковно-славянскаго языка и успѣхи обученія этому предмету въ церковныхъ школахъ епархіи были вполнѣ удовлетворительны.

(Продолжение будеть).

# Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, за 1899 годъ.

Ректоръ Семпнарів, Протоіерей Іоаннъ Павлиновичь Знаменскій; имѣеть ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 2 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, опредёленъ 1 августа 1880 года преподавателемъ латинскаго наыка въ Таврическую духовную семинарію; въ томъ же году 24 сентября утвержденъ въ степени магистра богословія; 11 мая 1881 года назначенъ Инспекторомъ Таврической семинарів; 1 іюля 1884 года назначенъ Ректоромъ той же семинарів; 14 іюня 1894 года перемѣщенъ на должность Ректора Харьковской Духовной Семинарія; съ 31 августа того же года состоптъ редакторомъ журнала «Вѣра и Разумъ»; съ 14 іюня 1896 года состоптъ Предсѣдателемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совѣта.

Инспекторъ Семинаріи, статскій сов'ятникъ Константинъ Евстафьевичъ Истоминъ; им'ветъ ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 3 ст.; въ 1855 году окончилъ курсъ Кіевской духовной академіи со степенью старшаго кандидата съ причисленіемъ къ первому разряду; 15 октября 1856 года опред'яленъ на должность преподавателя словесности и латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію; 3 октября 1873 года назначенъ на должность инспектора той же семинаріи, съ 26 апр'яля 1899 года состоитъ вторымъ редакторомъ журнала «В'рра и Разумъ».

 $\Pi$  p e n o д a в a m е л u:

Св. Писанія и еврейскаго языка—статскій сов'ятникъ Валентинъ Тимо е е вичъ Леонтовичъ; имфетъ ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; въ 1865

году окончиль курсь Кіевской духовной академія со степены кандидата; 9 октября 1865 года опредълень на должность преддавателя Св. Писанія въ Харьковскую духовную семинарію.

Церковной исторів, исторів Русской церкви и библейской исторів статскій сов'ятникъ Алекс'я й Федоровичъ Вертеловскії им'ять ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Вледиміра 4 ст. По окончаній курса въ Кіевской духовной акадеч со степенью кандидата, опред'яленъ 21 іюня 1873 года препотвателемъ латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарів 5 декабря того же года перем'ященъ на канедру церковной исторія

Гражданской исторіи—статскій совітникъ Степанъ Навала евичъ Пономаревъ; имість ордена: Св. Станислава 2 с. Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по окончаніи курса : С.-Петербургской духовной академіи со степенью кандидата, опреділень 17 іюна 1875 года смотрителемъ въ Новгородъ-Сіверст духовное училище; 17 ноября 1876 года переміщенъ на должност смотрителя въ Харьковское духовное училище; 1 іюля 1878 года переміщенъ на должность преподавателя гражданской исторів за Харьковскую духовную семинарію.

Философіи, психологіи, логики и дидавтики—статскій совѣтник Николай Николаевичъ Страховъ; вмѣеть ордена: С Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по обстаніи курса въ Московской духовной авадеміи со степенью каждидата, опредѣленъ 27 сентября 1876 года на должность прегдавателя философіи, психологіи и педагогики въ Харьковску духовную семинарію; 14 октября 1896 года утвержденъ въ степени магистра богословія.

Математики, физики и пасхаліи—статскій совѣтникъ Ива: Викторовичъ Кудревичъ; имѣетъ ордена: Св. Станисла: 2 ст. и Св. Анны 2 ст.; по окончаніи курса въ Харьковско. Университетъ по физико-математическому факультету со степен кандидата; опредѣленъ 5 ноября 1877 года на должность предвавателя физико-математическихъ наукъ въ Харьковскую духиную семинарію; съ 15 августа 1887 года состоитъ Секретарекъ Правленія Семинаріи.

Греческаго и нѣмецкаго изыковъ—статскій совѣтникъ Семевь Петровичъ Өоменко; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 годи Св. Анны 2 ст.; въ 1877 году окончилъ курсъ въ Московсъ 1 духовной академіи со степенью кандидата; 17 февраля 1878 года

опредвленъ на должность преподавателя греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію; съ 18 сентября 1884 года состоить членомъ и двлопроизводителемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

Греческаго языка— статскій совітникъ Миханлъ Василье вичъ Добронравовъ; вміть ордена: Св. Станислава 2 сти Св. Анны 2 ст.; по окончаній курса въ Московской духовной академів со степенью кандидата, опреділень 1 августа 1880 года преподавателемъ греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Гомилетики, литургики и практическаго руководства для пастырей—статскій совітникь Сергій Васильевичь Булгаковь; имість ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академін со степенью кандидата, опреділень 2 сентября 1883 года учителемь русскаго языка въ Тульское дуковное училище; 1 іюня 1884 года перемізщень на должность преподавателя Харьковской духовной семинаріи.

Словесности и исторів русской литературы—статскій совѣтвикъ Николай Сергѣевичъ Протопоповъ; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по овончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, опредѣленъ 3 сентибря 1884 года учителемъ латинскаго языка въ Московское Донское духовное училище; 14 марта 1887 года перемѣщенъ на должность учителя русскаго языка въ Звенигородское духовное училище; 3 декабря того же года опредѣленъ преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Исторів и обличенія раскола и обличительнаго богословія коллежскій сов'ятникъ Іосифъ Клавдіевичъ Коривенко; им'ветъ ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаній курса въ Кіевской духовной академій со степенью кандилата, опред'яленъ 2 сентября 1887 года преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Латинскаго языка—коллежскій сов'єтникъ Николай Васильевичъ Гогинъ; им'єть ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, состояль съ 14 октября 1887 года преподавателемъ русскаго языка въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищѣ; 6 іюня 1891 года назначенъ на должность преподавателя латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Богословія догматическаго, основнаго и нравственнаго в французскаго языка—надворный сов'ятникъ Константинъ Нвислава за вичъ Сильченковъ; им'ютъ орденъ Св. Станислава за ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, состояль съ 15 августа 1893 г. профессорских степендіатомъ при этой академіи; 17 февраля опредёленъ на должность преподавателя Харьковской духовной семинаріи; 3 январи 1896 года утвержденъ въ степени магистра богословія.

Латинскаго языка — магистръ богословія Владиміръ Александровичь Никольскій; по окончаній курса въ Казасской духовной академів со степенью кандидата, состояль въ 1893 — 96 учебномь году профессорскимь степендіатомь при этой академів; 16 августа 1896 года опредёлень преподавателемъ философскихь наукъ въ Астраханскую духовную семинарію; 19 августа 1897 года утверждень въ степени магистра богословія; 17 сентибри 1898 года перемъщень на должность преподавателя латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Учитель церковнаго пѣнія и музыки Николай Миханлевичъ Ковинъ; по окончанів курса въ Московскомъ Сунодальномъ училищѣ церковнаго пѣнія въ 1896 году, опредѣленъ на должность учителя церковнаго пѣнія въ Харьковскую духовную семинарію.

## Помощники Инспектора Семинаріи:

- а) Титулярный советникь Яковъ Прокофьевичь Матусевичь; иметь ордень Св. Станислава 3 ст.; окончиль курсь вз Московской духовной академіи въ 1892 г. со степенью кандидата; 21 октября 1893 года назначень учителемь церковно-приходской школы села Витонижа, Луцкаго увзда, Волынской губерніи; 12 марта 1894 года опредёлень на должность надзирателя въ Мёлецкое духовное училище; 1 августа 1894 года перемёщень на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинарів.
- 6) Кандидать богословін Василій Васильевичь Логгиновь; окончиль курсь въ Кіевской духовной академів въ 1894 году со степенью кандидата; 29 іюня 1895 года опредълень на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинаріи.

Духовникъ Семинаріи свищенникъ Сергій Моисеевву Посельскій; по окончаніи вурса въ Харьковской духовной семинарів съ званіемъ студента, состоялъ съ 20 сентября 1887 года надзирателемъ Сумскаго духовнаго училища; 19 февраля 1895 года опредъленъ на мъсто священника въ село Краснополье, Ахтырскаго уъзда, Харьковской епархіи, откуда 21 сентября того же года перемъщенъ въ село Павловки, Сумскаго уъзда; 28 августа 1897 года опредъленъ на должность духовника въ Харьковскую духовную семинарію и законоучителемъ образцовой школы при сей семинаріи.

Врачъ Семинарін, коллежскій совътникъ Василій Александровичъ Рубинскій; имъетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.; окончилъ курсъ въ Харьковскомъ Университетъ въ 1872 году по медицинскому факультету со степенью лекаря; 14 января 1875 года опредъленъ врачемъ при Харьковскомъ духовномъ училищъ; 6 октября 1898 года опредъленъ на должность врача при Харьковской духовной семинарів.

Экономъ Семинарін, имѣющій права канцелярскаго служителя ІІІ разрида, Адріанъ Назаровичъ Енько; обучался въ З Харьковскомъ приходскомъ училищѣ; съ 1 декабря 1885 года состоялъ учителемъ токарнаго ремесла въ Харьковскомъ ремесленномъ училищѣ; 3 іюля 1889 года допущенъ къ исправленію обязанностей эконома при Харьковской духовной семинаріи; 13 мая 1898 года, съ Высочайшаго соизволенія, утвержденъ въ сей должности.

Почетный блюститель по хознйственной части Семинаріи Харьковскій 1-й гильдіи купець потомственный почетный гражданнию И ванъ Кирилловичь Велитченко; имфеть ордена Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.

## Репетиторы—надзиратели Семинаріи:

- а) Кандидать богословія Алексьй Михайловичь Литкевичь; окончиль курсь въ Московской духовной академіи въ 1897 г.; въ должности надзиратели состонть съ 15 августа 1898 г.
- 6) Студенть семинаріи Гаврінлъ Антоновичь Уманцевь; окончиль курсь въ Харьковской духовной семинаріи въ 1891 году; въ должности надзирателя состоить съ 14 инваря 1992 года.
- в) Студенть семинарів Димитрій Ивановичь Басовъ-Бобковъ; окончиль курсь въ Харьковской духовной семинарів въ 1897 году; въ должности надзирателя состоить съ 27 августа того же гола.

### Учителя образцовой школы:

- а) Діаконъ Георгій Димитрієвичъ Олейни ковъ; с окончаніи курса въ Волчанской учительской семинаріи въ 155. году, состояль учителемь въ народныхъ школахъ Харьковской уберніп; въ настоящей должности съ 22 сентября 1887 года.
- б) Діаконъ Іоаннъ Іоанновичъ Стрѣльцовъ; повончанів курсавъ Волчанской учительской семпнарів въ 1880 году состояль учителемъ въ народныхъ школахъ Харьковской губернік въ настоящей должности съ 31 августа 1895 года.

## Епархіальныя извъщенія.

Резолюціей Его Высокопреосващенства, отъ 28 іюня с. г., утверждень въ должности цензора проповъдей 2-го благочинническаго округа священиять Успенской церкви с. Пристайлова, Лебединскаго увзда, Гаковъ Хорошковъ.

- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинаріи Алексы Василевскій, опредълень на священническое мъсто къ церкви сл. Никольской, Старобъльскаго убода.
- Окончившій курсь въ той же Семинарів Иванъ Торанскій, още ділень на священническое місто къ церкви сл. Брусовки, того же ублі.
- Учитель образцовой школы при Харьковской Духовной Семинаріг діаконъ Іоаннъ Строльцово, опредбленъ на діаконское мъсто при церкы с. Графскаго, Волчанскаго убзда.
- Діаконъ церкви с. Писаревки, Сумскаго убзда, Гаврінлъ Петрит переведенъ, по прошенію, на діаконское мъсто къ церкви сл. Шульганы Старобъльскаго убзда.
- Резолюціей Его Высокопреосвященства, отъ 28 іюня н. г., зачеслено псаломщинкое м'юсто за дочерью умершаго 17 іюня с. г. псаломщика Покровской церкви сл. Ворожбы, Сумскаго укзда, Никифора Триполискаго—Параскевою, срокомъ на два м'юсяда, для прімсканія жениха езегченной Параскевъ Трипольской.
- Утверждены въ должности церковныхъ старостъ: Георгіовской церкви с. Павленкова, Лебединскаго утзда, крестьянинъ Феодотъ Илларіоногъ Грицына и Крестовоздвиженской церкви слободы Боромли, Ахтырска: утзда, крестьянинъ Данівлъ Николаевъ Давиденко.

### **ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ**.

Содержаніе. Насліднить Цесаревную Верикій Князь Миханлю Александровную.— Правительственное сообщеніе о Гаагской конференцім.—Церковь и государство во Италін.—Французское духовенство.—Вобрось о кажденіи вы англиканской церкви.—Успіхи православія вы Америкі».—Распространеніе православія среди несторіань.—Вліяніе православнаго богослуженія на раскольниковь.—Діятельность сестерь милосердія.—Крупное пожертвованіе.

Императорское Высочество Великій Князь Александровичъ. Которому нына на основани основного закона о престолонаследіи принадлежить право наследованія Всероссійского престола, второй Братъ Государи Императора, родился въ 1878 г. въ С.-Петербургь, въ Собственномъ Его Величества (Аничковскомъ) дворив. Великій Князь Михаиль Александровичь, шефъ 129-го пъхотнаго Бессарабскаго полка и 2-й шефъ л.-гв. 2-й артиллерійской бригады, числится также въ спискахъ л.-гв. Кирасирского Ея Величества Императрицы Маріи Осодоровны полва. Всливій Князь Миханлъ Александровичъ, воспитывавшійся въ Августвищей Семьъ подъ руководствомъ избранныхъ лучшихъ наставниковъ, преподавателей и професоровъ, военное образование свое проходилъ въ Михайловскомъ артиллерійскомъ училищь, неся службу юнкера на ряду съ прочими юнкерами, отбывая лагерный сборъ и зимнія учебныя занятія. Изучая артиллерійское дело, Великій Князь посещаль и осматриваль наши значительныя крепости. Въ январе прошлаго года, въ день празднованія юбилея Августейшаго генераль-фельдцейхмейстера Михаила Николаевича, Великій Князь Михаилъ Александровичъ былъ назначенъ вторымъ шефомъ л.-гв. 2-й артиллерійской бригады, а затёмъ въ праздникъ л.-гв. Кирасирскаго полка зачисленъ въ списки этого полка. 6-го мая сего года, въ день рожденія своего Державнаго Брата Государя Императора, Великій Князь Михаилъ Александровичь, какъ достигшій совершеннольтія, принесъ установленную для особъ Императорской Фампліп и на върность службы присягу въ церкви Большого Царскосельскаго дворца. Въ этотъ же день Великій Князь Михаилъ Але-«Нов. Вр.» ксандровичъ назначенъ флигель-адъютантомъ.

— Въ «Правител. Въстнивъ» напечатано правительственное сообщение о закрывшейся 19 июля Гаагской конференция. Въ этомъ сообщения напоминается, что въ циркулярномъ сообщени, отъ 30 декабря 1898 г., были предложены для предварительнаго международнаго обсуждения конференции главные два пункта: 1) безъ замедления изыскать средства, способныя положить предълъ дальнъйшему развитию вооружений и 2) подготовить почву для обсуждения вопросовъ, касаю-

щихся возможнаго предупрежденія вооруженняго столкновенія игными способами. Приступки къ созыву мирной конференців, г ворится далве въ сообщения. Императорское правительство в обольшало себя преувелеченными надеждами, касательно возмонемедленняго выполненія задуманной задачи, одна н обсужденіе коей совмъстное всвхъ становка HA ныхъ государствъ, озабоченныхъ уже въ теченіе TIL EXBIOHM исключительно совершенствованіемъ боевой POTOBROCTE. ставлилась деломъ почти не осуществимымъ. Чуждое каких і то ни было своеворыстныхъ целей, либо затаенныхъ политиче. вихъ плановъ, Императорское правительство заранве приготовно было встрътиться на пути предстоящей конференція рабо: съ большими и разнообразными затрудненіями, но оно въ то квремя не наминуту не теряло уверенности, что человеколюбые намфренія Государя Императора, положенныя въ основу цирылярныхъ сообщеній отъ 12 августа и 30 декабря 1898 года, 🤄 дуть по достовиству оценены правительствами державь, првилшихъ участіе въ конференція, я что, не смотря на возможныя с ихъ стороны подъ тъмъ или инымъ предлогомъ возражения претивъ нъкоторыхъ изъ предложеній, вощедшихъ въ программу 🚁 нятій конференців, они не откажуть въ своемъ посельномъ солі: ствін въ осуществленію великаго и святаго діла. Результати вы нъ закончившихся трудовъ Гаягскаго собранія вполнъ оправда наши ожиланія. Конференція сочла необходимымъ отложить окечательное решеніе сложнаго вопроса о пріостановке вооружев. до полной всесторонней его разработки отдъльными правитель ствами, но уже теперь торжественной резолюціей единодушно пр знала облегчение военнаго бремени въ высшей степени желате: нымъ для бляга всехъ народовъ. Съ другой стороны, труды 🕬 ференцій несомивню будуть иметь вліяніе на упорядоченіе во ны и устраненіе всёхъ жестокостей, безпільно увеличивающи страданія воюющихъ. Гаагское собраніе выработало правило Жи невской конвенціи по отношенію къ морскимъ войнамъ и праві: ло конвенцію о законахъ и обычанхъ сухопутной войны. Отдыными деклараціями конференціи воспрещено употребленіе ра ширяющихся пуль и удушливыхъ газовъ, а также бросаніе ря рывныхъ снарядовъ съ воздушныхъ шаровъ. Важнъйшимъ резуль татомъ явлиется конвенція о миролюбивыхъ средствахъ разріше: нія международныхъ несогласій. Конвенція эта не только сводять

ноедино уже существующія международныя договорныя становленія, но убазываеть и новыя, могущія привести къ упроченію мира, средства, согласныя съ тёми, которыя были указаны Россіей въ представленныхъ на конференцію проектахъ. Государства согласны употреблять всё усилія для сохраненія мира и предотвращенія войны. Для сего посредничество, добрыя услуги и третейское разбирательство получають большее развитіе и устанавливается, что посредничество, зависъвшее прежде только отъ доброй воли заинтересованныхъ государствъ, можетъ быть предлагаемо по собственному почину третьей державы. Третейское разбирательство объявляется лучшимъ средствомъ разръшенія международныхъ споровъ. Вводятся постоянныя следственныя коммиссін для выясненія на м'есть фактовъ, давшихъ поводъ къ педоразумініямь. Учреждается международный третейскій судь сь ностояннымъ бюро въ Гаагъ, которое будеть находиться подъ наблюденіемъ административнаго совъта изъ представителей договаривающихся державъ при Нидерландскомъ дворъ. Таковы въ общихъ чертахъ основныя постановленія, принятыя частью единогласно, частью значительнымъ большинствомъ представителей державъ на конференців въ Гаагв, возбужденной по великодушному почину Государя Императора. Многосложной задачь, впервые подвергнувшейся международному обсужденію, положены твердыя основы и всеми державами единогласно признана возможность и необходимость ея всесторонняго разръшенія. «Росс. Тел. Аг.»

— Продолжающаяся въ Италіи вражда между церковію и государствомъ тяжело отзывается на нравственномъ положенів народа. Итальянское правительство, не отставая отъ другихъ "культурныхъ странъ Европы, ввело у себя гражданскій бракъ и просто церковное бракосочетаніе считаеть недъйствительнымъ. Напротивъ, римская церковь, допуская въ другихъ странахъ извъстную уступчивость, тутъ рѣшительно утверждаетъ, что она признаетъ законнымъ только освященный ею союзъ, и настаиваеть на этомъ утвержденіи. Народъ не знаетъ, кому же повиноваться. Многія дъвушки, опасаясь церковной кары, предпочитаютъ ограничиваться только церковнымъ вѣнчаніемъ, но жестоко платятся за это тѣмъ, что впослѣдствіи при размолявѣ мужья ихъ считаютъ себя въ правѣ бросать ихъ, такъ какъ-де бракъ ихъ не признается со стороны гражданскаго "правительства. Не трудно понять, какъ это на губно отзывается на нравственности народа. Съ своей стороны

гражданское правительство тоже не хочеть поступаться своеми правомъ, и даже предполагаеть подвергать штрафу лицъ, которки передъ вѣнчаніемъ въ церкви не заключили гражданскаго брако. Штрафу предположено подвергать не только самихъ брачущихся, но и духовенство, совершающее вѣнчаніе безъ предъявленія грахданскаго акта. Если священникъ дважды совершить этотъ проступокъ, то онъ будетъ подвергнуть тюремному заключенію. Вдовы чиновниковъ, обвѣнчанныхъ только по-церковному, лишаются правъ на пенсію. «Цер. Вѣсти.»

- Французское духовенство составляеть цёлую армію, находащуюся подъ начальствомъ 90 генераловъ-епископовъ. Сто лата тому назадъ французскій епископъ быль обыкновенно знатнымь и богатыль дворяниномъ, имавшимъ врупные доходы, которые онъ щедрою рукою тратиль въ Парижв и Версалв на развия свътскія удовольствія. Теперь это положеніе существенно намінилось: нынашній епископь и по своей инвеститура, и по своихь занятіямъ, и даже по своимъ качествамъ, положительнымъ и отрицательнымъ, является чиновнивомъ; онъ назначается на должность главою государства, совсёмъ такъ же, какъ, напримёрь. префекть, и его назначение зависить отъ оффиціознаго соглашенія между римской куріей и правительствомъ; а такъ какъ ест эти власти держатся не одинаковыхъ, а скорве-противоположныхъ возэрвній на тв требованія, какія ими предъявляются ть кандидатамъ на епископскую канедру, то на избранникъ лежит довольно тяжеляя задача являться въ своей двительности "примерителемъ непримиримаго"... Это, разумъстся, не можетъ содъйствовать усиленію правственняго авторитета французских вепископовъ, - тъмъ болъе, что въ своихъ дъйствіяхъ они сохранярть только тань самостоятельности. Въ непосредственной зависимости отъ епископовъ находится около 40,000 священниковъ, составлярщихъ бълое духовенство. Эта армія пополняется почти искличительно изъ трудищихся классовъ общества, и число лицъ, же лающихъ посвятить себя духовной карьерь, съ каждымъ годочъ быстро уменьшается; въ народъ слабъетъ въра, и честолюбіе з.: ботливыхъ отцовъ семейства ищеть для своихъ сыновей иного круга занятій. Въ прежнее время каждый богатый крестьянин разсчитываль увидеть своего сына сельскимь кюрэ;-телерь онь мечтаеть о мість чиновника или учителя,—твив боліве, что луховное званіе уже не избавляеть оть солдативны. Въ духовнее

званіе идуть теперь почти исключительно діти біднійшихъ крестьянь, и втрными ему остаются только та изъ нихъ, которые получають воспитание въ закрытыхъ семинаріяхъ, вдали отъ мірскаго вліянія, которое часто заставляеть ихъ измінять своему первоначальному призванію... Жизнь сельскаго священника достойна сожальнія в уваженія. Во-первыхь, онъ только что не умираеть съ голода, потому что его годовое содержание составляеть всего 1,200 франковъ; во-вторыхъ, онъ живеть въ совертенномъ одиночествъ и заброшенности. Въ прежнія времена корэ быль первымь человекомь вы деревие, имель огромное нравственное влінніе на свою паству; теперь его положеніе совершенно измінилось: въ обветшалой церкви, куда мужчины уже совсімь перестали ходить, онъ печально читаетъ мессу для нъсколькихъ старухъ. Французскіе крестыне уже не чувствують религіозныхъ потребностей; они забыли значение церковныхъ обрядовъ; священникъ для нихъ-не больше, какъ спеціальный чиновникъ, къ которому они обращаются въ известныхъ случаяхъ просто по привычкв; да и эта привычка съ важдымъ годомъ слабъеть, потому что вліятельные представители деревенскаго общества, -- мэръ, учитель, муниципальные совътниви, -- подають примъръ либеральнаго отношенія къ религіознымъ вопросамъ. Бороться съ невыгодами своего положенія сельскій кюрэ не имфеть возможности: у него нъть средствъ на покупку книгь-и нъть охоты читать; лишенный матеріальнаго обезпеченія и правственнаго авторитета, постоянно чувствуя себя подъ Дамокловымъ мечемъ еписконскаго неудовольствія и общественнаго нерасположенія, онъ перестаеть върпть въ свои силы и обращается въ простого ремесленника... Въ большихъ городахъ, особенно въ Парижв, наблюдается другое явленіе: здісь священникь чаще всего старается, такь сказать, ассимелироваться съ своей паствой, появляется въ свътскихъ салонахъ, комментируетъ новые романы или политическія статьи. старается привлекать въ свою цорковь публику, состоящую не столько изъ върующихъ, сколько изъ праздныхъ диллетантовъ, которымъ, все равно, дъваться некуда, -- и для привлеченія этой публики не останавливается передъ устройствомъ вокально-инструментальныхъ концертовъ съ участіемъ модныхъ артистовъ. Ему, конечно, живется несравненно легче, нежели сельскому кюрэ; но "пастыремъ душъ" одинаково нельзя назвать ни того, ни другого. Что касается монашескихъ орденовъ и конгрегацій, то

во Франція въ 1789 году насчитывалось оволо 60 ты з ляцъ, принадлежащихъ въ этому разряду духовнаго состтеперь же это чвсло доходить до 158 тысячъ, взъ котот, около 128 тыс. женщины. Какъ извъстно, дъятельность этих лигіозныхъ корпорацій въ настоящее время ограничивается в исключительно дълами милосердія и благотворительности. «С. П.

- На бывшихъ въ мат мъсяцъ т. г. засъданияхъ въ Лаискомъ дворив решался вопросъ о законности кажденія въ за. канскихъ церквахъ. Два священивка, обвиненные протестанти: щими въ "романическомъ ритуализмѣ", рѣшились доказать, кажденіе не противорівчить уставамь в законамь англикая церкви. Засъданія происходили въ присутствін обонкъ архіепя. новъ и лучшихъ знатоковъ законовъ и исторіи христіанской кви, каковъ, напр., профессоръ Коллинсъ. Сюда же приглашевъ въ качествъ знатока богослужения нашей церкве В. И. Беръ представившій записку о томъ, сколько разъ и когда соверш: кажденіе въ православной церкви. Горячія пренія длились ці: неделю. Защитнивамъ важденія не удалось довазать съ несоч ностію изъ церковныхъ документовъ, что важденіе было узак въ въкъ реформація, но представленныя вми гвнотезы, ве близкія къ истянь, говорять скорье за, чемь противь этого да. Уже тоть факть, что чь числь запрещенных обрадовь вл не упоминается о кажденів, скорве приводить къ мысли, что добное запрещение не распространилось на оправдываемое 5 химъ и Новымъ Завътомъ и практикой древнъйшихъ цер Востока употребленіе кажденія въ англиканской церкви. Око тельный голось остался за архіеписконами и онъ будеть рік-«Цер. Въсти» щимъ.
- «Америванскій Правосл. Въстнивъ сообщаеть, что въ с хинское православное братство вступилъ тайонъ (старшина велъ Катлеянъ, порвавшій всякую связь съ своимъ темнымъ з ческимъ прошлымъ—въ родѣ вѣры въ шаманство, идоловъ, во и цѣлую мошкару духовъ; а въ прежнее времи Катлеянъ былгрознымъ гонителемъ христіанъ. И вотъ этотъ человѣкъ преш и крови 20 девабря далъ растроганнѣйщую влятву стать пренѣйшимъ сыномъ православной церкви, прося молитвъ ез н щенія за свое худое прошлое. Покаяніе его было вскреннѣйъ открытое, безбоязненное и всенародное; только духъ Божіей содати, дунувшій на это сердце миромъ любви, прощенія и сл

словенія, могь привести подобнаго человіка къ такому пронивновенному познанію долга и всей сладости покаянія.

- Тотъ же «Въстникъ» сообщаетъ объ отрадномъ фактъ вступленія въ лоно православной церкви интелигентнаго и глубокоуважаемаго въ американскомъ обществв и военномъ мірв человвка, полковника М. С. Гудрель, извастнаго своимъ активнымъ участіемъ въ последней войнь. Воспріемникомъ его при св. таниствъ былъ Его Императорское Высочество, Великій Князь Александръ Миханловичъ, котораго на мъстъ замънилъ полковникъ американской милиціонной службы С. І. Костромитиновъ. Августвищее свое согласіе на таковой предметь Его Императорское Высочество изволилъ прислать чрезъ господина Синодального Оберъ-Прокурора. Общество, начиная съ представителей англиканства, пресвитеріанства и другихъ многочисленныхъ американскихъ въроисповъдныхъ севцій, принесло г. Гудрелю теплыя душевивашія поздравленія. Семья, его, живущая въ Вашингтонћ, тронута и утешена сделаннымъ г. Гудрель мужественнымъ искреннимъ шагомъ въ выборъ древивнией, апостольского духа и уклада, церкви во душевное себъ спасеніе.
- Берлинскій корреспонденть Daily Chronicles сообщаеть, какъ слышанное имъ изъ весьма авторитегнаго источника, что въ Сфверной Персіи число несторіанъ, присоединившихся въ настоящее время къ православію простирается до 20 тысячь. Урмія, которая является центромъ спрійскихъ христіанъ, въ настоящее время представляеть изъ себя русскую провинцію. Русскіе священники пріобратають себа новообращенных главнымь образомь отъ духовныхъ миссій, учрежденныхъ католическою церковью, архіепископомъ Кентерберійскимъ и американскимъ миссіонерскимъ совътомъ. Такія дъйствія русскихъ миссіонеровъ, въ связи съ важными препмуществами, которыя получають обратившиеся въ православие, велуть къ тому, что черезъ годъ, или два вся несторіанская церковь, численность послідователей которой доходить до 80,000, присоединится къ русской православной религіи. Несторіане, обратившіеся въ православіе, пользуются всеми привиллегіями русскихъ подданныхъ въ Персія.
- «Подол. Епарк. Въдомости» сообщають, что въ селъ Гайворонъ, Гайсинскаго утада, 9-го ман сего года присоединился къ Православной Церкви старообрядецъ-безпоповецъ К. Г., родомъ изъ г. Свънцянъ, Вил. губ. Занимансь подрядами по постройкъ мостовыхъ сооруженій въ Первомъ Русскомъ Обществъ подътадныхъ

путей, онъ въ продолжение почти 2-хъ лёть производиль таковыя работы по постройки желизнодорожнаго моста чрезъ рику Бугъ у с. Гайворона. Однажды въ праздничный день онъ ради любопытства, какъ самъ говорить, по поистинъ движимый промысломъ Божівиъ, пошелъ въ мъстную церковь, и православное богослуженіе произвело на него сильное впечатлініе. Нужно при этомъ сказать, что онъ человъкъ грамотный в весьма любознательный в происходить изъ старобрядческой религіозной семьи. Его отецъ въ г. Свінцянахъ занвмаеть среди старобрядцевь выдающееся положеніе, какъ начитанный и весьма свідущій въ уставахъ старобрядческихъ, а потому в пользуется извёстнымъ вліяніемъ. Послё перваго посъщенія приходскаго храма, онъ сталь авкуратно в неопустительно посъщать всь службы церковныя во всь праздинные и воскресные дни. Въ одно изъ такихъ посъщений зашель онъ разъ къ мъстному священнику съ просьбой дать ему такихъ книгь, гль бы онь могь найти критическій разборь старообрядческихъ ученій. Ему даны были вниги: "Обличеніе раскола", Плотникова и Тропцияго, а также и св. Евангеліе. Получивши эти книги, онъ началъ со встав усердіемъ и вниманіемъ изучать православіе в расколь, в, само собою разумівется, не могь не познать тымы заблужденій старобридчества. Въ недоумінных вопросахъ онъ всегда обращался за совътами и разъясненіями въ священнику. И последствиемъ всего этого было присоединение его къ православію.

— Въ «Полтав. Еп. Въдомостяхъ» одинъ изъ священивовъ тойже епархін пишетъ, что въ его приходъ живетъ крестьянивъ Ј.
И. У., старикъ 70 дътъ, толковый, набожный и любитель Божественнаго Писанія, на котораго означенный священникъ, со времени своего поступленія въ приходъ въ 1891 г. и съ открытія въ этомъ же году внъбогослужебныхъ собесъдованій, сразу же обратилъ вниманіе и близко познакомился съ нимъ. Не пропуская ни одного церковнаго Богослуженія, ни одной церковной бесъды, старецъ У., обладая сильной понятливостью, успълъ, будучи безграмотнымъ, совершенно правильно усвоить акаенстъ Спасителя в Богоматери. Въ частной бесъдъ съ нимъ священнику неоднократно приходилось выслушивать отъ него самыя здравыя и истинно христіанскія сужденія о въръ и обрядахъ православной церкве. Въ послъдніе годы інемощи начали одолъвать старца, пришлось отказаться ему отъ послъдняго своего утѣшенія—посъщенія храма Божія. Но всегдашняя любовь въ слушанію Слова Божія породила въ немъ другое желаніе, желаніе коть подъ вонецъ жизни научиться грамоть, чтобы можно было самому наслаждаться чтеніемъ св. Евангелія, въщающаго намъ глаголы живота въчнаго. Въ этомъ редвомъ случае въ врестьянскомъ быту старцу пришли на помощь грамотные его сыповья и внуки. И воть въ короткое время почтенный У. усвоиль книжную грамоту и къ величайшей своей радости могь уже самъ читать то, что съ такимъ благоговъніемъ и любовью слушаль въ своемъ приходскомъ храмъ. Что же подвинуло старца на закать льть его жизни приняться за взучение грамоты? Ничто иное, какъ святое желание, какъ жажда духовной пищи, яже есть Слово Божіе. Рідвій и поучительный случай! Не выразвлен ли въ этомъ стремленіи и святомъ желавія семидесятильтняго старца исконный взглядъ нашего православнаго народа на цъль и значение школьнаго образования, о которомъ нынѣ такъ много хлопочутъ и духовенство и интеллигенція. Не говорить ля этоть факть о томъ, что только церковная школа по своей задачь и направленію вполив удовлетвориеть тому міросозерцанію, какимъ издревле отличается нашъ русскій народъ? И дъйствительно, народъ нашъ, какъ по своему природному національному вкусу, такъ и по исторически сложившемуся взгляду, больше всего склоненъ въ чтенію в слушанію Божественнаго н только въ одномъ этомъ находить для себя и нравственное и умственное удовлетореніе.

— По распоряженію Главнаго Управленія общества Краснаго Креста, были отправлены 11-го мая изъ Костромы 12 сестеръ милосердія въ гор. Симбирскъ, въ распоряженіе мѣстной общины сестеръ милосердія, съ цѣлью помощи больнымъ въ пострадавшихъ отъ неурожая мѣстностяхъ. По прибытіи въ Симбирскъ, 14-го ман, сестры были раздѣлены на четыре партіи и отправлены: двѣ—въ Буинсвій уѣздъ въ с. Цильну, состоящее исключительно изъ татаръ до 7000 жителей, четыре—въ Ундоровскій врачебный участокъ, четыре—въ Тагайскій участокъ и двѣ—въ Среднія Темерсяны (населеніе—чуваши). Три послѣднія группы находятся въ Симбирскомъ уѣздѣ. На обязанность сестеръ были возложены уходъ за больными, какъ помѣщенными въ больницахъ, тавъ и находящимися на дому, и завѣдываніе столовыми. При псполненіи обязанностей сестрамъ приходилось начинать работу съ 4 часовъ утра п, раздавъ пищевые продукты цля приготовле-

вія пиши, сабанть за самымъ приготовленіемъ ея до 8 часовъ утра. Затъмъ, съ 11 часовъ онъ раздавали лично пищу больнымъ н бдокамъ, а въ свободное отъ этихъ занятій время посъщали больныхъ, раздавали имъ лъкарства и нъкоторыхъ нассажировали. Такъ какъ больныхъ на рукахъ каждой сестры было человъкъ 20-30, а въ больницахъ и до 40 в притомъ въ разныхъ домахъ и даже деревняхъ, то и приходилось имъ трудиться до поздней ноча. Большое затрудненіе, особенно при началь двательности, представляло незнакомство съ языкомъ населенія, состоящаго взь татаръ, мордвы в чувашей. Въ последнее время сестры стали понимать кое-вакъ внородцевъ. Одна взъ сестеръ VEAэто обстоятельство, вавъ на особенно удручающее, потому что во всемъ очень большомъ селъ только она п студенть-медикь, постоянно разъезжающій по участку, говорять по-русски. Благодаря множеству работы, поглощающей все время нфсколько облегчается то чувство одиночества, которое испытывается сестрами между татарскимъ, чуващскимъ и мордовскимъ населеніемъ. Больные-преимущественно цынготные, тифозныхъ же (брюшной тифъ) в оспенных немного. Оспенные больные наблюдались въ одномъ только Тагайскомъ участвъ. Между цынготными больными случан тяжелаго пораженія р'ядки, и всь тавіе больные отправлялись въ больницы. Въ настоящее время напряженность в распространенность эпидемів значительно со-«Въсти. Росс. Общ. Краси. Креста». кратились.

— По завъщанію скончавшейся Н. М. Смирновой отказано въ Московскій Донской монастырь 40.000 руб. съ тъмъ, чтобы проценты съ 20,000 руб. употреблялись на украшеніе храмовъ, съ 12,000 руб.—на совершеніе заупокойной литургій и съ 8,000 р.—на ремонть памятника и содержаніе лампады. Жертвовательницею оставлено также 36,000 руб. московскимъ церквамъ: св. Максима исповъдника, что на Варваркъ, свв. Космы и Даміана, что у Каменнаго моста, и св. Николая чудотворца, что на Берсеневкъ. Изъ этой суммы проценты съ 6,000 руб. должны идти въ пользу причтовъ, а съ остальныхъ денегъ—на нужды церквей. Въ пользу причтовъ, а съ остальныхъ денегъ—на нужды церквей. Въ пользу причта церкви св. Николая чудотворца, что на Ямахъ, отказано покойною—2,000 руб.; въ авонскій Пантелеймоновскій монастырь—2,000 руб.; на устройство нъсколькихъ коекъ въ богадъльнъ для слъпыхъ женщинъ—5,000 руб. и въ церковь Благовъщенія Богоматери, что на Житномъ дворъ—также 5,000 руб. «Моск. Въъ»

## МОСКОВСКАЯ СИНОДАЛЬНАЯ ТИПОГРАФІЯ.

Опредъленіемъ Святъйшаго Синода, отъ 12/19 марта 1896 года, за № 827, на Московскую Сиводальную Типографію возложена вся внежная торговля какъ Синодальними, такъ и другими изданіями, для всехъ иногороднихъ покупателей, за исключеніемъ губерній: С.-Петербургской, Олонецкой, Новгородской, Псковской, Эставидской, Кураяндской, Лифаяндской и Финаяндской. Всардствіе сего съ требованіями на книги гг. покупатели всехъ губерній Россійской Имперіи благоволять обращаться въ Управленіе Московской Синодальной Типографіи ( Москва, Някольская улеца); покупатели же вэъ выше перечисленных мастностей должны направлять свои требованія въ С.-Петербургскую Синодальную Типографію.

Подробния условія продажи и высылки внигь изъ Московской Синодальной Типографів взложени въ Каталогі 1899 года, высылаемомъ желающимъ безплатно.

Въ настоящее время поступили въ продажу следующія вниги:

Библія, на русскомъ языкі, въ 4 д. л., больш. форм. гражд. печ., въ бум. З р. 10 к., въ кожѣ или коленк. съ золот. тиси. 5 р. 50 к.

По своей крупной печати это изданіе весьма удобно для слабыхъ зрівніемъ.

Приготовляется въ печати подобное изданіе и церковной печати.

Псалтирь, церк. печ. съ кинов., въ 4 д. л. больш. форм., въ бум. З руб. 60 въ кож 5 руб., въ коленк. съ сафъян. корешк. съ золот. тисн. 6 руб.

По качеству бумаги и тапографскому исполненію эта книга представляеть собою взданіе навболье удобное для подарка вли подношенія; по крупному же шрифту оно пригодно и для слабыхъ зрвніемъ. Псалтирь, церк. печ. безъ кинов. въ 8 д. л., въ бум. 40 к. въ коленк. 70 к. Это новое изданіе заключаєть въ себъ, между прочимь, многочисленныя объяснительныя подстрочныя примъчанія.

Новый Завъть, на русскомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 22 к. коленкор. 35 коп., въ сафьяновомъ 75 коп. Новый Завъть съ Псалтирью, на рускомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 30 к., въ коленкоровонъ 45 к. Молитвословъ, град. печ., въ 64 д. д. (576 стран.), въ бум. 12 кон., въ коленкоровонъ 25 коп., въ вожъ 35 к. Молитвословъ ісрейскій, церк. печ., въ 16 д. л., въ бум. 1 р. 40 к. въ сафьян. 2 р.

Правило молитвенное готовящимся но Св. Причащенно, въ 16 д. л. церк. печ.,

съ винов., въ бум. 45 вон.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Правило готовящимся въ служенію литургін. 2) Малое повечеріе. 3—4) Акаенсты Інсусу и Пр. Богородицъ. 5—9) Каноны: Пр. Богородицъ, Ангелу Хранителю, Св. Іоанну Предт., Покалиный и Св. Апостоламъ. 10) Акаенстъ Св. Николаю. 11—12) Каноны Честному Кресту и Всъмъ Свитымъ. 13) Последование за усопшихъ. 14-15) Тропари дневни и воскресны. 16-17) Молитви на сонъ грядущимъ и угрения. 18) Правило готовящимся въ Св. Причащению. 19) Правило отъ осквернения. 20—23) Часы (1-й, 3-й, 6-й и 9-й). 24) Чинъ объдницы, 25-26) Последованія во Св. Причащенію в по Св. Причащеніи. Чинъ освященія храма, отъ Архіереа творимаго, церк. печати съ кин. въ 4 д. л., въ бум. 40 коп.. въ кожъ 75 коп.

Поминанья, церкови. или гражд. печ., въ 32 д. на плотной бум. съ священ. изображ. и помянникомъ живыхъ и усопшихъ, въ коленк. 15 к. и 20 к., въ саф. 25 г. Собраніе анасистовъ, въ 32 д. л. церкови. печ. безъ винов. Томъ первый (Акаенсти: Інсусу Сладчайшену, Пресвятьй Тронць, Воскресенію Христову, Божествен. Страст. Христов.). Цёна въ бум. 30 коп. Христіанскія начала семей-ной жизни. Новое изданіе К. П. Поб'ёдоносцева. Цена 75 коп. Предметный Указатель въ Св. Четвероевантелію. Цвна 20 коп.

#### печатаются:

Собраніе аваенстовъ. Томъ второй, состоящій изъ семи акаенстовъ: 1) Пресвятьй Богородиць. 2) Успенію БМ. 3) Поврову Пресв. Богородицы. 4) Ив. ВМ. Утоли моя печали. 5) Ив. БМ. Троеручиць. 6) Ив. БМ. Толгской. 7) Ив. БМ. Неопалимой Купинъ. Избранныя молитвы и пъснопънія, въ 8 д церк. печ. Книга предназначается для участвующихъ въ общенародномъ панів, для павческихъ хоровъ и вообще для любителей церковнаго панія. Составъ ся: а) Молитвы и паснопвил на всеношномъ бувнія и литургін; б) стихиры, тропари, кондаки, ирмосы в провимны воскресной службы всехъ осми гласовъ; в) песнопенія великаго поста и страстной сединцы; г) песнопенія пасхальныя и воскресных службъ пятидесятницы; д) стихиры, тропари, кондаки, ведичанія, ирмосы и провимны минен праздничной; е) пъснопъвія молебновъ, водоосвященія, паннихиды и другихъ службъ, цъна 50 коп.

#### новая книга

## О БЕЗБОЖІЙ И АНТИХРИСТЬ.

TOME I.

Подготовленіе, признаки п время пришествія антихриста.

Цвна 3 р., съ перес. 3 р. 50 н.

Съ требованіями обращаться къ автору книги: Сергіевъ Посадъ, профессору Академіи Александру Дмитріевичу Бѣляеву, вля же въ книжные магазины Москвы в Петербурга.

## Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.)

— HA —

ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ НАУЧНО-ФИЛОСОФСКІЙ и ЛИТЕРАТУРНО-КРИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изланіс ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакцієй д-ра философіи М. М. ФИЛИННОВА.

Вышелъ 30 іюня № 7 (іюль). Содержаніе: І. Воспоминанія о Карлі Марксъ. Л—та. ІІ. Чувство физіологической жизни и страданіе (Пер. сърукописи О. Сидерской). Д-ра Солое. ІІІ. Ученіе Шопенгауэра о свобод воли. С. Грузенберга. ІV. Принципъ превращенія причины въ дъйстві. Э. Борецкой. У. Понятіе исторіи (пер. А. Мейера). ІІ. Барта. УІ. Краткій очеркъ главнъйшихъ моментовъ въ исторіи біологіи (Пер. съ прим. Е. Безпятова). Р. Вирхова. VІІ. Н. Е. Петропавловскій-Каронинъ. Н. А. Санина. VІІІ. Современные русскіе экономисты. Предисловіе. Наслідіє буржуазной полит. экономія. Н. Зиберъ, какъ критикъ Рикардо. М. Филиппова. ІХ. О шаровой молніп. Проф. Н. Гезехуса. Х. Отъ греков до Дарвана. Проф. Осборна. ХІ. Къ вопросу о рынкахъ. Павла Скворщова. ХІІ. Очерки текущей литературы. П. М. ХІІІ. Научи. нов. ХІV. Библіографія. ХУ. П. Львовъ, Соціальный законъ. Л. 6-й. ХУІ. Берве, Парижскія письма. Лл. 19—24.

Подписная цъна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставном и перес. На ½ года 4 руб., на ¼ г. 2 р. Комплекты за 1898 г., п. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. № 12. Главная контора журнала "Научное Обозръніе".

Продолжается подписка на "Научно-энциклопедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозръніе" со "Словаремъ 10 р. съ пер.

#### Продолжается подписка на 1899 годъ

на жженедъльный, религозно-нравственный, плиострированный,

народный журналъ

# "KOPM4IĂ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода съ пересылкою.

"Кормчій" одобренъ в рекомендованъ разными въдомствами...

Адресъ редавція: Москва, Ордынка, домъ Важановой, (квартира Протоіерея Скорбященской церкви).

"Кормчій" предназначается для воскреснаго и праздничнаго народнаго чтенія. Въ виду этого программа изданія его носить характерь общедоступности, какъ въ выборъ статей для чтенія, такъ и въ формь ихъ изложенія.

"Ко ричій" имъетъ главною своею цѣлю, какъ показиваетъ и самое названіе, путеводить православнаго христіанина, т. е. указывать ему тотъ истинно добрий путь ко спасенію, который Церковію Православною предвачертант для всѣхъ чадъ ея.

"Кормчій" и въ 1899 г. будеть издаваться примъняясь въ собитіямъ недъли, и такимъ образонъ, можетъ служить удобнымъ подспорьемъ для витбогослужебныхъ собестрованій съ народомъ на весь годъ, въ особенности духовенству; а для мірянъ и христіанскихъ семей—благовременнымъ и полезнымъ чтеніемъ въ воскресные и праздинчные дни.

№Ж журнала будуть украшаться ресунками религіозно-правственнаго содержанія съ соответствующими поясненіями въ тексте.

Въ журнал $\mathbf{t}_n$ Кормчій" по прежнему будеть принимать участіє своими литературными трудами

## извъстный Кронштадтскій пастырь отець Іоаннъ.

Въ 1899 г. Редавція "Кормчій" дасть своимъ подписчикамъ:

- 52 №№ религіозно-правственнаго чтенія и обзора событій текущей жизни.
- 52 NN выпострированнаго безплатнаго приложенія "Восиресныя поученія по житіямь обятых» и еще
  - 12 км импострированныхъ листковт, на дванадесятые праздники.

Въ редакціи им'яются полине экземп. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96, 97 и 98 гг. Ціна 1893 г. (сброш.) 2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р., 1896 г. (сброш.) 3 р., 1897 г. (сброш.) 3 р., 1898 г. (сброш.) 3 р. Листки продаются и отдъльно отъ журнала по 60 к. за 100 безъ перес. и по 80 кон. за 100 съ перес.

Вышле изъ печати 12 мелкихъ брошюръ съ религіозно-правственными разсказами, Боткиной, цѣна за брошюру 1 коп., за 100 брош. 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннымъ платежомъ изданія "Кормчаго" не высылаются.

Редакція, діялаєть скидку  $40^0$ /о съ объявленной ціны для тіхъ, которые выписывають журналь сразу за всё имбющіеся въ продажі годы; при выпискі же не меніе 10 экземпляровъ журнала за 1899 годь, ціна за каждый экземпляры 3 р. 50 к. вмісто 4 р.

Протоіерей С. П. Ляпидевскій. Редакторы—издатели: Сващенники (І. Н. Бухаревъ.

### ВЫШЛА ІЮНЬСКАЯ КНИГА

ЛИТЕРАТУРНАГО НАУЧНАГО И ПОЛИТИЧЕСКАГО ЖУРНАЛА

## MUBHL.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Чужестранцы. Повъсть  $E.\ H.\ Чирикова.\ 2)$  "Весенняго тепла объбянный дыханьемъ"... Стихотвореніе И. С. 3) Высшая форма органической жизни проф. В. Феттера. 4) Разбитая ваза. Стилотвореніе C. Axoнтoва. 5) Всв цвата радуги, Разсказь B. A. Corniлова. 6) Водопедъ. Очервъ E. 3. 7) Вто? Ствхотвореніе Tana. 8) Афризмы Фр. Ницше. 9) Стихотворонія въ проз'в Андрея Нимоевскано. 10) Русскіе на ръкъ Колымъ В. Г. Богораза. 11) Майская ночь. Стяхотвореніе А. Королева. 12) Умирающая земля. Романъ Ренэ Базенъ. 13) "Подъ бременемъ горькой невзгоды". Стихотворение Л. Медетьдева. 14) "Утромъ зорька молодая". Стихотвореніе С. Петрова. 15) Амикъ в Целистинъ. Разсказъ Анатолія Франса. 16) Соціологическіе взглик Георга Зимисля С. Штейнберга. 17) Ома Гордвовъ. Повъсть М. Горькаго. 18) Семедесятые годы (М. Е. Салтыковъ)  $E.\ A.\ Соловъева.$  19) Аграрный вопросъ въ Бельгін И. Андреева. 20) Трудовая теорія цъвности и законъ равной нормы прибыли П. Нежданова. 21) Антропедогические эскизы J.  $\Phi.$  Kрживицкаго. 22) На одномъ диспутъ въ Москвъ  $\Pi$ . H. 23) Происхождение современнаго сельскаго хозяйства  $\Pi$ . Ф. Теплова. 24) Къ вопросу о роли земства въ современной экономической эволюція Россія І. Г. Дроздова, 25) Изъ исторіи читателя А. В. Ппиехонова. 26) Малолътніе ренесленные ученики въ Перии В. Уральскаго. 27) Ивмеције памфлетисты А. Коврова. 28) Письмо се стороны А. С. Изгоева. 29) Библіографія. 30) Иностраннов обозранів. 31) Хроника внутренней жизни. 32) Правительственныя сообщения. 33) Письмо въ редакцію A. Пругавина. 34) Отчеть конторы редакців "Жизни" по сбору пожертвованій въ пользу голодающихъ. 35) Новыи книги, поступившія въ редакцію для отзыва.

Картины: Село Протасово, Лукояновскаго убзда.— Тифозная больница въ с. Новой слободъ.— Рейнскій водопадъ.—Тяпы русскихь на Кольнъ.

Открыта полугодовая подписка съ 1 іюля 1899 г. по 1 января 1900 г. Подписная цъна съ доставкой и пересылкой: на годъ 7 р. на полгода 4 р. Главная контора: СПБ., Бассейная. 14.

. 15, 15, вин. 1.2 am missig.
- 379-434.
ЛИСТОКЪ

REF

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

родельный портинации портинаци

Содержаніе. Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархін (продолженіе).—Епархіальныя изивіщенія.— Изивстія и заміттки.— () бъявленія.

## Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковноприходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи.

(Продолжение \*)

По примъру прежнихъ лътъ, и на курсахъ текущаго года церковное пеніе было предметомъ особеннаго изученія. Ему было посвящено 53 учебныхъ часа въ младшей группъ и 50 учебныхъ часовъ въ старшей, считая въ томъ числъ 15 уроковъ хорового пънія, 15 уроковъ скрипичной игры для желающихъ и 2 образцовыхъ урока. Придавая столь важное значеніе предмету церковнаго пінія, курсы въ этомъ случай идуть не только на встрѣчу пробудившейся потребности среди населенія слышать въ церкви мелодическое строго церковное пъніе, но главнымъ образомъ имфють въ виду его глубоко воспитательное вліяніе. Церковное пініе есть душа нашего православнаго богослуженія и составляеть его необходимый элементъ. Нашъ народъ такъ сроднился и привыкъ къ пѣнію въ церкви, что безъ него не можетъ представить себъ богослуженія и радостью радуется, когда въ его приходскихъ церквахъ появляется хоровое пъніе. Потребность въ пъніи такъ глубока и велика въ нашемъ народъ, что даже при уклоненіяхъ отъ православной церкви въ сектанство, расколъ, онъ не иначе выражаетъ религіозное настроеніе своей секты, какъ чтеніемъ и общимъ хоровымъ пѣніемъ. Церковная школа, поставляя своею целію сближеніе народа съ церковію и воспитаніе въ немъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 16.

лучшихъ его религіозныхъ потребностей, и должна поднять в возвысить этотъ предметъ на высоту его дъйствительнаго значенія и, какъ показываетъ опытъ, церковная школа выпозняетъ по мъръ силъ своихъ эту трудную задачу. Церковые пъніе оставляетъ въ дътяхъ неизгладимое впечатлъніе, съ которымъ они выходять изъ школы въ жизнь, и такъ привязываетъ ихъ къ церкви, что они навсегда остаются любителями клироснаго пънія. Вслъдствіе этого повсюду въ послъднее время обращено самое серьезное вниманіе на развитіе церковнаго пънія и повсюду громадный запросъ на учителей, способныхъ преподавать пъніе и организировать церковный хоръ.

Въ виду неодинаковой степени пъвческихъ познаній слушателей курсовъ и для удобства занятій всё учители раздёлены на цев группы—старшую и младшую. Дёленіе на группы было произведено путемъ предварительнаго опроса курсистовъ, какими оне обладаютъ познаніями въ хоровомъ пінія, общей теоріи пінія в элементарной гармовіи. Оказалось, что въ старшую группу могле быть зачислены 17 человъкъ 1), остальные 76 зачислены были въ младшую. Хотя слушатели старшей группы до курсовъ и нибли некоторыя сведенія изъ теоріи и практики пенія, но эте свъдънія, какъ пріобрътенныя путемъ не систематическаго изученія, а случайно, отрывочно, оказались поверхностными в При такихъ знаніяхъ не легко было вынеосновательными. полнить обширную программу пенія, указанную "Правилами о курсахъ", особенно въ виду краткаго времени и занятій по другимъ предметамъ курса церковно-приходской школы. Тъмъ ве менье природный музыкальный слухъ, которымъ обладали всь курсисты старшей группы, любовь къ делу и желаніе научиться пъть дали нъкоторую возможность преодольть указанныя трудности и достичь желательныхъ результатовъ. Что же касается слушателей младшей группы, то среди нихъ нашлись и такіе. которые не обладали самыми элементарными свъдъніями изъ

<sup>1)</sup> Къ старшей группи принадлежать: Ив. Кучеренко, Пол. Чернявскій, Ил. Климентовъ, Дм. Корнильевъ, Мих. Рудневъ, Ив. Павловъ, Сим. Туранскій, Пет. Македонскій, Пет. Еллинскій, Ант. Григорьевъ, Алекс. Базилевичъ, Михаиль Білявъ, Георгій Мигулинъ, Михаиль Минченко, Романъ Новиковъ, Иванъ Федоровъ. Оома Муштаевъ.

теорін; такихъ слушателей приходилось поощрять къ усиленнымъ занятіямъ.

Общая задача относительно всёхъ вообще слушателей курсовъ сводилась къ тому, чтобы пополнить и привести въ систему знанія курсистовъ въ пёніи, или частнёе: 1) научить пёть по церковнымъ (квадратнымъ) и итальянскимъ нотамъ; 2) научить по нотамъ гласовымъ мелодіямъ и такимъ путемъ изучить все осмогласіе московскаго напёва, 3) сообщить элементарным свёдёнія изъ теоріи пёнія въ связи съ элементарными свёдёніями изъ гармоніи, поскольку свёдёнія изъ гармоніи необходимы при организаціи хора и управленіи имъ; 4) преподать учителямъ методическія указанія о преподаваніи пёнія въ школё въ связи съ ознакомленіемъ ихъ съ регентскимъ искусствомъ для устройства церковныхъ хоровъ.

Обученіе курсистовь чтенію ноть, нотной грамот поставлено было основаніемъ последующаго обученія ихъ церковному пенію. Научить взрослыхъ въ короткій промежутокъ времени читать ноты въ совершенство трудно, а дътей даже невозможно (какъ трудно взрослыхъ и невозможно детей въ короткое время научить читать книгу), но научиться разбирать ноты, читать нотную книту "по складамъ" возможно и въ короткій промежутокъ времени, при систематическомъ ходъ обученія. Такой методъ обученія пфнію, въ которомъ основаніемъ ставится изученіе нотной азбуки единствено разумный и целесообразный, и какъ таковой признанъ всеми музыкальными педагогами. Въ беседе съ курсистами по вопросу объ обучении пенію детей дознано, что и они следують указанному методу, но не имея необходимыхъ учебныхъ пособій и времени для веденія обученія пінію въ строгой системъ, а также и умънья, достигаютъ цъли на половину: ученики ихъ дальше "складовъ" не идутъ.

Научившись читать ноты по руководству Ряжскаго, учители перешли къ изученію по нотамъ осмогласія распѣвамъ, изложеннымъ въ книгѣ: "кругъ церковныхъ пѣснопѣній Московской епархіи". Этотъ возвышенный, спокойный, мелодическій напѣвъ быль введенъ въ обиходъ церковнаго пѣнія Преосвященнымъ Амвросіемъ и въ теченіи 15 лѣтъ его управленія епархіей постепенно распространяется чрезъ посредство духовно-учеб-

ныхъ заведеній и снабженіе церквей и школъ нотными книгами этого распіва. Хотя не всі курсисты знакомы съ московскимъ распівомъ, но изъ опроса ихъ оказалось, что въ большей части приходовъ практикуется именно этотъ напіветь наряду съ придворнымъ напівомъ въ переложеніи Бахметьева и старо-дьячковскимъ, близкимъ по характеру къ московскому. Курсистамъ было выяснено преимущество этого распівва предъ всякимъ другимъ, какъ такого, который, объединяя въ себі лучшія півснопівнія древнихъ распівовъ: знаменнаго большого и малаго, кіевскаго,—при благоговійномъ и точномі исполненіи, можетъ производить самое сильное впечатлівніе на сердца молящихся. Сами курсисты обязываются поэтому держаться Московскаго напівва и при обученіи въ школів.

Большимъ затрудненіемъ къ повсемъстному введенію московскаго напъва служить его трудность, требующая умънья читать ноты, а такъ какъ въ школахъ обученіе нотной грамотъ поставлено неудовлетворительно, то естественно учители и регенты выбирають напъвы въ легкихъ переложеніяхъ. Привести къ единству напъва хотя бы осмогласіе при теперешнихъ условіяхъ обученія пънію въ школахъ невозможно, хотя нътъ сомнънія. что въ будущемъ, когда школы, при разумной постановкъ обученія пънію, будутъ выпускать не только разумъющихъ кногу, но и разумъющихъ нотный обиходъ, можно будетъ легео ввести одинъ напъвъ, который, ставши черезъ постоянное употребленіе общеизвъстнымъ, послужитъ началомъ образованія и для всенароднаго хора.

Не малымъ препятствіемъ къ водворенію этого общаго для всёхъ напёва служить еще и то обстоятельство, что напіъ народь, чуждый пёвческихъ вкусовъ, любить пёніе, такъ називаемое, партесное крикливое, съ гласовыми эффектами, и при организаціи хоровъ требуетъ этого пёнія по примёру городскихъ хоровъ. Опыть показываетъ, что регенту весьма трудно бороться съ этимъ нежелательнымъ явленіемъ. Задача церковной и всякой другой начальной школы воспитать народъ въ духё строго церковнаго древне-христіанскаго пѣнія, за которымъ навсегда останутся всё преимущества. Полагаемъ, что было бы весьма полезно для возбужденія въ народѣ любви

къ простому пѣнію привлекать къ участію въ исполненіи нѣкоторыхъ богослужебныхъ пѣснопѣній не только всѣхъ учащихся и выбывшихъ изъ школы учениковъ, но и весь народъ. Народъ скоро полюбитъ это пѣніе; каждому изъ насъ приходилось наблюдать, что среди молящихся всегда есть лица, подпѣвающія за хоромъ. Пѣніе всею школою, а еще болѣе того, пѣніе всею церковію будетъ производить глубоко-потрясающее впечатлѣніе.

Особенное вниманіе преподавателями церковнаго пінія обращено было также на выясненіе практических свідіній о регентованіи. Слушателямъ курсовъ было выяснено: устройство хоровъ; унисонный хоръ; полифоническій хоръ; однородный хоръ; хоръ изъ басовъ, теноровъ и альтовъ. Пріемы управленія хоромъ. Упражненія въ регентованіи. Камертонъ. Задаваніе тона хору. Разучиваніе пьесъ съ отдільными голосами и со всёмъ хоромъ.

Что касается вообще содержанія преподаванія на курсахъ церковнаго пѣнія, то оно точно и обстоятельно изложено въ "программѣ о временныхъ педагогическихъ курсахъ".

Такъ какъ цѣлію преподаванія церковнаго пѣнія на курсахъ было научить учителей, какъ они должны въ свою очередь обучать дѣтей этому предмету въ школѣ, то преподаватели употребляди въ отношеніи къ курсистамъ тѣ самые пріемы, какіе вообще должны быть употребляемы въ школьномъ
обученіи. При этой постановкѣ дѣла предлагаемый матеріалъ
укладывался въ представленіи слушателей гораздо глубже и
основательнѣе. Вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы показать, какъ они
должны обращаться съ дѣтьми при обученіи пѣнію, преподавателемъ о. Петровскимъ было дано въ образцовой школѣ 2
часовыхъ образцовыхъ урокахъ. Предметомъ уроковъ было ознакомленіе съ голосомъ и музыкальнымъ слухомъ учениковъ
младшей группы, изученіе молитвы и обученіе пѣнію по нотамъ. Этимъ закончились курсы по пѣнію въ старшей и
младшей группахъ.

Скрипичной игръ обучалось 14 учителей 1) въ течевіи 15

<sup>1)</sup> Ник. Жербинъ, Ник. Исидоровъ, Ив. Кучеренко, Сер. Александровъ, Геор. Якубовичъ, Дим. Ветуховъ, Мих. Литкевичъ, Вас. Поярковъ, Тим. Квитка, Сер. Царевскій, Сер. Жилевскій, Ник. Мигулинъ, Мар. Жевакинъ, Мит. Приходькинъ.

часовыхъ уроковъ. Цфлію преподаванія на курсахъ этого предмета было поставлено 1) сообщение курсистамъ элементарныхъ свъдъній изъ теоріи скрипичной игры: какъ настраивать скрипку, какъ держать ее при игръ, какъ владъть смычкомъ и проч.. 2) проигрывавіе легкихъ упражненій въ ключахъ скрипичномъ н альтовомъ, а также проигрываніе по слуху нівкоторыхъ молитвъ въ униссонъ и въ видъ дуэтовъ; 3) сообщение первоначальныхъ основныхъ пріемовъ скрипичной игры по нотамъ и по слуху. Уроки скрипичной игры преподаны были темъ изъ курсистовъ, которые до курсовъ совершенно не умъли играть на скрипкъ; умъющіе играть были освобождены отъ посъщенія уроковъ скрипки по той причинъ, что присутствіе въ числъ слушателей умъющихъ и не умъющихъ играть привело бы къ необходимости при обученіи ділить слушателей на группы, а занятія съ нісколькими группами при ограниченномъ числі уроковъ не принесли бы существенной пользы. Сознаніе несомненной пользы, какую можеть принести учителю уменье играть на скрипкъ при обучении пънію въ школь, а также при организаціи хора, побуждало курсистовъ охотно усердіемъ относиться къ урокамъ скрипичной игры. Благодаря этому и результаты оказались удовлетворительные; почти всъ курсисты изучили игру на скрипкъ въ достаточной степени: она играютъ гамму, интервалы, легкіе нотные прим'тры, обыходныя мелодіи, а главное на урокахъ скрипки пріобрёли необходимыя указанія, слёдуя которымъ, они могутъ сами при желаніи постепенно совершенствоваться въ этомъ искусствь.

По окончаніи занятій на курсахъ въ присутствіи предсѣдателя епархіальнаго училищнаго Совѣта, ректора Семинарів. прот. Іоанна Знаменскаго, членовъ Совѣта и другихъ почетныхъ лицъ, было произведено по церковному пѣнію испытаніе слушателей и слушательницъ, причемъ выдержавшіе испытаніе имѣютъ получить, согласно § 18 "Правилъ о курсахъ", за подписью инспектора курсовъ и преподавателей пѣнія удостовѣренія: въ старшей группѣ о томъ, что они могутъ обучать пѣнію въ начальной школѣ и управлять церковнымъ хоромъ, а въ младшей, что они знакомы съ одноголоснымъ церковнымъ пѣніемъ и могутъ обучать оному.

Испытанія по предмету церковнаго пінія, какть показываеть наблюденіе, имфють весьма важное значеніе не только въ смыслѣ удостовѣренія въ томъ, насколько курсисты потрудились и насколько вообще серьевно поставлено дёло обученія этому предмету на курсахъ, но главнымъ образомъ въ смыслъ возбужденія энергіи и усердія въ занятіяхъ по сему предмету. Въ виду предстоящихъ испытаній почти всѣ внъклассныя занятія были посвящаемы курсистами церковному пінію, почему съ уверенностію можно сказать, что и успехи по сему предмету были достигнуты гораздо въ большей мёрё. Въ виду этого было бы цёлесообразно распространить учрежденіе экзаменовъ и на другіе преподаваемые на курсахъ предметы, расширивъ при семъ и права, пріобрѣтаемыя курсистами по экзамену церковнаго пвнія, предоставленіемъ правъ учителямъ, выдержавшимъ испытаніе по всемъ предметамъ. Пріуроченіе таковыхъ экзаменовъ ко времени курсовъ имфетъ ту выгодную сторону, что здёсь учители наряду съ теоретическими экзаменами могли бы въ образцовой школь обнаружить и степень своей практической подготовки, а распорядительная коммиссія и преподаватели въ теченіи пяти недёль могли-бы подвергнуть ихъ всестороннему наблюденію. Само собою разумвется, что курсисты, предполагающіе держать экзамень, заблаговременно доджны надлежащимъ образомъ подготовиться, а курсы для нихъ послужили бы къ проверке знаній и къзакрепленію ихъ практическими занятіями въ образцовой школь. Тогда и самое число вызываемыхъ на курсы учителей должно бы быть ограпичено до 30, чтобы занятія съ ними могли носить характеръ школьный. Въ крайнемъ случав можно было-бы устраивать курсы, имфющіе прямою своею целію подготовку къ экзаменамъ на званіе учителя.

Преподаваніе на курсахъ языковъ русскаго и церковно-славнскаго было ведено Епархіальнымъ Наблюдателемъ В. Ө. Давыденко. Планъ занятій и существенныя стороны, на которыя было обращено вниманіе, опредѣляются послѣдовательностію и содержаніемъ образцовыхъ и пробныхъ уроковъ, въ связи съ которыми были расположены и соотвѣтствующія имъ методическія бесѣды, предшествовавшія имъ или сопровождав-

шія ихъ. Образцовыхъ уроковъ по русскому языку было дано 9, пробныхъ 16, методическихъ же бесёдъ съ разборомъ пробныхъ уроковъ и дидактическими указаніями 22, въ томъ числіпо дидактикѣ 5, обученію грамотѣ 6, объяснительному чтенів 6, по обученію правописанію 3, по обученію чистописанію 2.

Следавши краткое историко-критическое обозрение различныхъ методовъ обученія грамоть: буквослагательнаго, силлабическаго, звукового синтетическаго и звукового аналитическаго. преподаватель пришель къ выводу, что наиболее целесообразнымъ и наиболее соответствующимъ целямъ обучения методомъ является наглядно-звуковой методъ совмёстнаго обученія чтенію письму. Причемъ съ методомъ буквослагательнымъ слушатели были ознакомлены въ изложении отца и учителя церкви бл. Ісронима, который ввель, некоторыя упрощенія этого метода, въ виде подвижной азбуки и графической стки, какія усвояють себт педагоги новъйшаго времени. Въ виду же того, что нъкоторые изъ учителей ведутъ по убъжденію обученіе по методу буквослагательному, преподаватель счелъ необходимымъ указать. какъ легче и удобиће пользоваться симъ методомъ при обученіи. Дальнівишій ходъ преподаванія представляль собою 10 ступеней, представлявшихъ собою вполнъ законченное изученіе того или другого предмета въ тёсной связи бесёдъ и практическихъ занятій; эти ступени следующія:

1) Вступительныя бесёды: знакомство съ классною обстановкой, съ графической сёткой, съ тактомъ и положеніемъ учащихся при письмё. 2) Предварительныя звуковыя упражненія: упражненія въ раздёленіи рёчи на слова и словъ на слоги. выдёленіе звуковъ изъ словъ; сліяніе звуковъ. 3) Подготовительныя къ письму занатія: письмо элементовъ. Эти два упражненія ведутся одновременно и заканчиваютъ собою занатія по знакомства съ буквами. 4) Чтеніе и письмо буквъ: занатія въ время прохожденія букваря; порядокъ изученія буквъ алфавита при одновременномъ обученіи чтенію и письму; планъ изученія каждой буквы, пріемы пріученія учащихся къ сліянію буквъ при чтеніи; самостоятельныя занатія учащихся. Сужденія по вопросу о раздёльномъ обученіи чтенію и письму. 5) Объяснетельное чтеніе: о выработкъ правильности и бъглости въ чте-

нін; о выработк'я сознательности; общія условія для выработки сознательности въ чтеніи; объяснительное чтеніе отдёльныхъ словъ, пріемы выясненія частныхъ мыслей; пріемы выясненія отношенія между мыслями; объяснительное чтеніе цёлыхъ статей. 6) Пріємы объяснительнаго чтенія статей въ разные періоды школьнаго курса и съ разнымъ содержаніемъ, объяснительное чтеніе по прохожденіи букваря, статьи нравоучительнаго характера; объяснительное чтеніе во 2 отділеніи, басни; объяснительное чтеніе статьи историческаго содержанія въ 3 отдёленіи; о выразительномъ чтеніи. 7) Звуковая диктовка. 8) Провърочная диктовка: объ орфографіи и грамматикъ въ связи съ правописаніемъ; письменныя работы высшаго порядка. 9) Чистописаніе. 10) Распредёленіе учебныхъ занятій въ школь съ тремя отделеніями. Каждая изъ поименованныхъ сторонъ обученія вийла и соотв'ятствующія образцовые и пробные уроки, содержаніе которыхъ въ общемъ такое: 1) знакомство съ классной обстановкой; 2) понятіе о звукъ, разложеніе словъ на звуки и письмо элементовъ; 3) разложение словъ на звуки и сліяніе звуковъ; изученіе буквъ о, с, а; письмо слова оса; 4) объяснительное чтеніе въ 1 отд. статьи: "Отецъ и сыновья"; 5) звуковая диктовка; 6) объяснительное чтеніе во 2 отд. басни: "Лебедь, щука и ракъ"; 7) провърочная диктовка въ 3 отд. о сомнительных гласных о и а и объ употреблении буквъ и и і; 8) объяснительное чтеніе въ 3-мъ отделеніи статьи "Православная Русь"; 9) письмо на тетрадяхъ элементовъ буквъ и словъ: роса, соръ, пиши. Въ соответствіе образдовымъ урокамъ были даны и пробные, какъ продолжение образцовыхъ, но съ другимъ содержаніемъ. Пробные уроки давали следующіе учители: Петръ Алейниковъ, Василій Букасовъ, Сильвестръ Асмоловъ, Евгеній Богуславскій, Димитрій Ветуховъ, Филиппъ Аксененковъ, Михаилъ Бъляевъ, Андрей Бабичевъ, Сергви Александровъ, Александръ Базилевичъ, Александръ Андреенко.

Пробные уроки, данные слушателями курсовъ, послужили темою самыхъ оживленныхъ бесъдъ съ курсистами по поводу ихъ пріемовъ преподаванія. Неръдко эти бесъды переходили въ критику педагогическихъ способностей практикантовъ и ихъ учительской личности; но къ чести курсистовъ елъдуетъ сказать, что вполнё понимая значеніе и цёль таких бесёдь, они не считали обидою и униженіемъ, когда ихъ товарищи обращали вниманіе на недостатки преподаванія. Отсюда объясняется то, что въ концё курсовъ многіе, не имёя возможности дать пробный урокъ по недостатку времени, сами обращались съ просьбой о разрёшеніи, на память о пребываніи на курсахъ, дать урокъ внё очереди. Несомнённо, что при такой постановы дёла изъ разбора уроковъ должна проистекать громадная польза, въ видё навыка не только критиковать товарищей, но и сознательно относиться къ самому себё. Когда со стороны товарищей слёдовали возраженія неосновательныя или же опибочныя. то преподаватель изрёдка прибёгаль къ опионентамъ, заставляя ихъ опровергнуть то или иное высказанное положеніе

Пробные уроки курсистовъ подвергались самому всестороннему разбору: урокъ разсматривался съ точки зрѣнія общихъ дидактическихъ положеній—истинности, ясности, прочности. самодѣятельности, удобопонятности рѣчи учителя; со стороны методической; со стороны соотвѣтствія его общимъ педагогическимъ правиламъ и требованіямъ развитія умственнаго, нравственнаго и эстетвческаго, наконецъ со стороны достиженія тѣхъ или другихъ результатовъ.

Что касается методики и дидактики, то, какъ сказано выше, чтенія по этимъ предметамъ не имѣли характера отвлеченныхъ лекцій, а были всецѣло пріурочены къ практическимъ занятіямъ. Сами по себѣ обѣ эти науки имѣютъ сухой и теоретическій характеръ безъ примѣненія къ живой дѣйствительности. къ практикѣ и жизни школы. Поэтому чтенія по симъ предметамъ направлены были главнымъ образомъ на рѣшеніе вопросовъ. возбуждаемыхъ учительскою практикой и въ большинствѣ предложенныхъ самими курсистами. Среди такихъ вопросовъ, номимо указанныхъ выше, были слѣдующіе. По какому способу ведется обученіе грамотѣ? Какія встрѣчаются при этомъ затрудненія? По какимъ букварямъ производится обученіе грамотѣ? Урокн обученія чтенію и письму ведутся совмѣстно или раздѣльно? По какой книгѣ ведется объяснительное чтеніе и какія при этомъ встрѣчаются затрудненія?Какія средства употребляются для

обученія правописанію и по вакимъ руководствамъ производится обученіе правописанію? Практикуются ли работы по изложенію ,мыслей? Какіе виды самостоятельныхъ работь практикуются? Какія затрудненія при этомъ встрівчаются? Какой порядокъ въ письмів буквъ принять при обученіи чистописанію? Какія воспитательныя міры употребляются въ школів? Какія награды и наказанія практикуются учителемь? По какимъ предметамъ задаются влассныя самостоятельныя работы? Когда и кімъ повіряются эти работы? Какими мірами можно достигнуть одновременнаго поступленія дітей въ школу? Какими мірами можно достигнуть того, чтобы діти посіщали школу исправно? Какіе поступки чаще всего встрівчаются среди дітей? О необходимости внівкласснаго чтенія и о поддержаніи связи учащихся со школою; о школьной гигіенів, о личности учителя; о школьной дисциплинів.

Кромъ того курсистами быль предложенъ со стороны преподавателя вопросъ о томъ, какими мърами можно возвысить школу въ глазахъ народа, какъ общее заключительное мнъніе слушателей о достоинствахъ, значеніи и назначеніи церковноприходскихъ школъ.

При ръшени всъхъ этихъ и многихъ другихъ вопросовъ, преподаватель заботился о простотъ и общедоступности изложенія, чтобы отвлеченнымъ чтеніемъ не обременять своихъ слушателей и старался по возможности привлекать и ихъ къ участію въ бесъдахъ.

Церковно-славянской языкъ, какъ языкъ религіи и Богослуженія, былъ предметомъ особеннаго преподаванія на курсахъ. Слушателямъ курсовъ въ теченіи 3-хъ бесёдъ и 2 практическихъ уроковъ было выяснено: о времени для начала обученія церковно-славянскому чтенію въ начальныхъ училищахъ; о методѣ, способахъ и пріемахъ обученія церковно-славянскому чтенію; о главныхъ видахъ церковно-славянскаго чтенія; о способахъ объясненія надстрочныхъ знаковъ; о церковно-славянскомъ языкѣ, какъ пособіи при обученіи Закону Божію; о затрудненіяхъ встрѣчаемыхъ при обученіи церковно-славянскому языку; о необходимости раздѣльнаго обученія цер.-славянскому языку въ каждомъ отдъленів особо; о самостоятельныхъ занятіяхъ по церковно-славянскому языку. Занятія церковно-славянскимъ языкомъ закончены образцовымъ и 2 пробными уроками съ разборомъ ихъ.

(Продолжение будеть).

### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ церкви села Пятинцкаго, Волчанскаго увзда, Григорій  $H^{\nu}$  колаевскій, переведенъ, согласно прошенію, на священническое ивсто при церкви и. Нищеретовой, Старобъльскаго увзда.

- Студенть Харьковской Духовной Семянарів, Алексвій Солофисико, опредвленъ священнякомъ Георгієвской церкви города Ахтырки, 18 аг-густа н. г.
- Стрвлецкаго завода, Старобвльскаго увзда, учитель народной школы. Өеоктисть Видушенко, рукоположень въ санъ діакона Архангело-Миханловской церкви с. Павловокъ, Сумского увзда, 15 августа с. г.
- Состоявшій въ числ'я п'явчих куряжскаго монастыря, Діомидъ Пелновъ, опредъленъ на псаломщицкое м'ясто при Староб'яльской Соборы с церкви.
- 10 Августа 1899 г. сынъ діакона, Феодоръ *Сукачевъ*, опредълень на праздное псаломщицкое мъсто при Георгіевской церкви сл. Поповки, Изюмскаго утзда.
- 9 Августа н. г. мъщанинъ, Илія *Шецно*, опредъленъ н. д. исаловщика при Рождество Богородичной цериви с. Цареборисовой, того ж. увзда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Николаевской церкви сл. Хухры, крест. Иванъ Конаша; Рождество-Богородичной церкви сл. Пушкарной, Ахтырскаго увзда, крест. Тихонъ Аванасъенко; Архангело-Михаиловской церкви, с. Кургана, Лебединскаго увзда, крест. Васили Петренко.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Резигіозное состояніе современной Индін.—Русская православная миссія въ Персін.—Инородческія перковно-приходскія школы.—Вліяніе церковно-приходской школы на раскольниковъ и сектантовъ.—Участіе учениковъ церковно-приходскихъ школь въ чтеніи и пічнія за богослуженіемъ.—Церковно-школьным братства.—Епархіальная библіотеки.—Узичныя библіотеки.—Обученіе нконо-писанію въ духовнихъ семинаріяхъ.—Одна изъ міръ къ матеріальному обезпеченію духовенства.

Въ «Правосл. Благов.» сообщаются следующія сведенія о религіозномъ состоянів современной Индів. - Индія въ настоящее время служить ареною ожесточенной борьбы между христіанствомъ и пидуизмомъ. Представители туземной религи напрягають всё усилія, чтобы поддержать религіозное воодушевленіе индусовъ. Многочисленные храмы, разстанные по всей Индів, старательно поддерживаются и украшаются. Огромный храмъ въ Мадурь, на югь Индін, вмінцяющій въ себі около 40 тысячь поклонниковь, въ последнее время отделанъ заново со всевозможною роскошью, вымощенъ огромными гранитными плитами и обнесенъ новыми ствнами. Внушительный видъ храмовъ влінеть на богомольцевъ, привлекаемыхъ сюда разнообразными и частными религіозными празднествами и церемоніями. Чтобы имъть представленіе о религіозной жизни индусовъ, нужно посетить Бенаресъ-этоть древній священный городъ Индів, растянувшійся на двіз мили по берегу ръки. Здъсь безпрерывныя толпы богомольцевъ смъняють одна другую, наполняють большіе и малые храмы, собираются вовругь браминовъ, читающихъ веды и испрашивають ихъ молитвъ. Групны богомольцевъ погружиются въ воды священной ръки, чтобы омыть свои преграшенія; въ воздуха разносится паніе молитвъ, обращенныхъ въ солнцу, тамъ и сямъ лежатъ больные, пришедшіе умирать въ священный городъ, чтобы скорте достигнуть неба. И весь этоть народь, наполняющій Бенаресь, полонь религіознаго энтузіазма, заботливо поддерживаемаго браминами. И такъ изъ года въ годъ многочисленные богомольцы посвицають непрерывно Бенаресъ, наполняють его храмы и это служить очевиднымъ доказательствомъ того, что коренная религія Индусовъ еще упорно держится въ народъ, коренится въ его жизни и препятствуетъ распространенію христіанства. Кром'в Бенареса много посвидается кровавый храмъ Кали въ Калькуттв. Это огромное зданіе съ многочисленными переходами и корридорами. Среди храма помъщается статуя богине съ высунутымъ краснымъ изыкомъ. Храмъ полонъ отвратительных валькъ, нищихъ в бродягь всякаго рода. Въ жертву этой богина до англійскаго управленія Индією припосиль дътей; теперь человъческія жертвоприношенія уничтожены, я въ честь ся заваляются ягнята, въ горячей врови боторыхъ факиры совершають безумную религіозную пляску. Зралище это возбуждаеть ужась и отвращение въ христіаннив. Болье свытлое впечатленіе производить храмъ въ Мадуре. Внутренность его украшена съ необычайною роскошью драгоцинными камнями и колоннами, число которыхъ достигаетъ пяти тысичъ, при храмф находится множество священных слоновь, которые участвують въ религіозныхъ процессіяхъ, сотни священно-служителей живуть при храмъ и поддерживають его въ большомъ порядкъ; всъ галлерея храма уставлены статуния боговъ Индів. Все это вифстф взятое производить спльное впечатлёніе на народъ, поддерживаеть его религіозное-мистическое настроеніе и составляеть немалое преиятствіе въ принятію христіанства. Англійскіе миссіонеры, действующіе въ Индів, не особенно быстрый усп'вхъ христіанства въ этой странв приписывають не только вліянію браминовъ, но п тому обстоятельству, что христіанскіе миссіонеры, кром'в собственно, пропов'йди принуждены заниматься статитикой и др. отвлекающими ихъ отъ примого деля запятіями. По ихъ митию, не маловажнымъ препятствіемъ въ усившной проповеди служить обиле и соперничество миссіонеровъ различныхъ въронсповъданій. Последнее обстоятельство дветь туземцамъ новодъ критически относиться то въ темъ, то къ другимъ и переходить изъ одной миссів въ другую. Несмотря на вышеуказанныя препятствія, хрястіанство съ важдымъ годомъ всетави пріобретаеть все больше и больше последователей среди Индусовъ. Отношенія къ христіанству образованныхъ молодыхъ людей Индів разнообразны в зависять оть того, въ какой школф они получили образованіе. Воспитанники религіозныхъ школъ магометанъ, индусовъ и парсовъ относятся очень враждебно въ христіанству и его представителямъ и преданы своей религів. Вражда ихъ къ христіанамъ не безусловно фанатическая, религіозная; не малую роль въ ней вграеть в патріотизмъ. Они ненавидить христіанство, какъ религію білыхъ людей, завоевателей и властителей Индіи; свою религію они считають необходимымь элементомь своей національной жизни и въ отступничествъ отъ нея видять недостатовъ патріотизма. Молодые люди, кончившіе курсь въ правительственныхъ туземныхъ шволахъ, гдв уже чувствуется ввяніе англійскаго духа, отличаются равнодушіемъ въ въръ отцовъ своихъ, а также и къ христіанству. Этого сорта людей не вознують религіозные в патріотическіе вопросы, они заняты мыслію устроить получше свою жизнь, достигнуть матеріальныхъ благь; въ образованів и религів они видить лешь-средства для достиженія своихъ личныхъ петересовъ; это эгоистические матеріалисты, съ холодными сердцемъ и душею, которые остаются равнодушными буддистами, или дълаются безразличными христіанами. Наконецъ молодые индусы, обучавшіеся въ миссіонерскихъ школахъ, относятся съ уваженіемъ къ христіанству и въ большинствъ случаевъ принимаютъ его, не смотри на то, что выъ очень часто приходится выдерживать тяжелую борьбу съ семьями и обществомъ. Этв люди становятся вскренними христіанами, сознательно принимають новое ученіе, видя его нравственное превосходство надъ туземной религіей. Помощь такихъ обращенныхъ въ распространении христіанства желательна н можеть принести не мало пользы. Больше всего христіанство имъетъ успъха въ южной Индів, гдъ болье четверти жителей христіяне. Вліяніе христіанства сказывается п въ стремленіи многихъ образованныхъ индусовъ освободить свою туземную религію отъ вдолопоклонства и привести ен правственные принципы въ извъстную систему. Можно вполнъ основательно думать и надъяться, что въ концъ концовъ христіанство будеть повсемъстно принято въ Индів сознательно, не смотря на многія препятствія. По последенить статистическимь сведеніямь число жителей Индів достигаеть 300,000,000; изъ нихъ 2,400,000 христіане.

— Послѣ возсоединенія несторіанъ съ православною церковью, совершившагося въ мартѣ прошлаго года, въ Персію выѣхала миссія русская, которая, слѣдуя изъ деревни въ деревню, фактически ссвершаеть это присоединеніе. По сообщенію «Моск. Вѣд.», находится очень немного людей, отказывающихся отъ присоединенія къ православной церкви; большая часть изъ нихъ приверженцы американской пресвитеріанской миссіи; еще менѣе находится лицъ, которыя желають остаться вѣрными старой, такъ называемой несторіанской, церкви; это — едва ли болѣе шестой части населенія. Черезъ нѣсколько мѣсицевъ присоединеніе всѣхъ сиро-халдейскихъ жителей, проживающихъ у озера Урмін, къ православной церкви будетъ совершившися фактомъ. Большое значеніе до сихъ поръ имѣла здѣсь

америванская пресвитеріанская миссія; теперь она не только съ удивительною быстротой лишилась всего поля дъйствій, но и взъ немногихъ оставшихся ей върными никто не дерзаеть выступить отврыто и громко за свою въру противъ русскихъ. Низменность vdмійская, въ которой живуть сирійцы, цвітущая, удевительнеплодородная страня: оденъ садъ тякется за другемъ, петеничны поля в табачныя плантаців, вена и плодовъ вдоволь, и все это богато орошается съ курдскихъ Альновъ. Здесь говорять, что русскіе хотять выкупить всю эту землю у магометанских владільцевь для своихъ новыхъ единовърцевъ. Это было бы лучшимъ ръщеніемъ вопроса и поднило бы нравственность народа, взнывающаго поль магометанскимъ влядычествомъ. Темъ более невыносимо положеніе магометань, принявшихь христіанство. Такихь христіань вы Адербейджанской провинціи около 300 человікь. Чего только оне не претерпъвають отъ магометанъ! Правительство желало бы помочь, но ничего не можетъ сдълать: всний магометанинъ имъеть право заботиться о чистотъ нравовъ и въры и дълать съ отстурнекомъ-что ему угодно. Религія въ жизни магометанъ является силою, которую европеецъ пойметь, только увидъвъ ее собственными глазами; Коранъ говорить върующему по поводу отступника ужасное слово: гдв ты найдешь его, тамъ и убей его. Поэтому магометане, принявшіе христіанство, наміфрены обратиться къ русскому правительству съ просьбой уступить имъ за деньги участокъ земли въ Россіи, на которомъ они могли бы поселиться целою общиной. Корреспонденть выражаеть желаніе, чтобъ этих христіянь встрітили въ Россіи привітливо; это все дівльные, серьезные люди.

— Съ цёлію улучшенія учебно-воспитательнаго дёла въ церковныхъ школахъ въ мёстностяхъ съ внородческимъ населеніемъ, Учелищный Совётъ при Св. Синодё предложилъ въ настоящее время по словамъ «Прав. Благов.», къ руководству всёхъ епархіальныхъ училищныхъ совётовъ, въ вёдёніи которыхъ находятся инородческія церковным школы, цёлый рядъ указаній. Согласно этимъ указаніямъ, во всёхъ церковныхъ инородческихъ начальныхъ школахъ будетъ введенъ 4-хъ лётній курсъ обученія съ пріемомъ въ школу чрезъ 2 года и съ раздёленіемъ учащихся на 2 группы. Законъ Божій долженъ быть преподаваемъ въ младшемъ отдёленіи на инородческомъ языкѣ въ теченіе первыхъ двухъ лётъ обученія въ школіс, а съ третьяго года, въ старшемъ отдёленіи—на русскомъ языкѣ.

Важнъйшимъ послѣ Закона Божія предметомъ обученія въ инородческихъ школахъ явится затѣмъ русскій языкъ, для котораго назначается въ младшемъ отдѣленія 6 уроковъ въ недѣлю, а въ старшемъ—10 уроковъ. Въ мѣстностяхъ, гдѣ существуютъ въ настоящее время мужскія второклассныя церковно-приходскія внородческія школы для улучшенія состава учителей школъ грамоты, признано желательнымъ открыть теперь же женскія второклассныя церковноприходскія школы, съ цѣлью усилить образованіе внородческихъ дѣвочекъ, такъ мало нынѣ обучающихся въ школѣ. Наконецъ, рекомендовано посылать ежегодно двухъ, трехъ воспятанниковъ инородцевъ, оканчивающихъ второклассную школу, на устраиваемые при нѣкоторыхъ второклассныхъ школахъ учительскіе курсы для подготовленія воспитанниковъ изъ инородцевъ къ учительской дѣятельности въ церковно-приходскихъ школахъ.

— Въ «Москов. Въд.» помъщена статья объ особой миссіи церковной школы, состоящей въ томъ, чтобы сближать и просвъщать въ духъ православія раскольниковъ, сектантовъ и инородцевъ, такимъ образомъ-служить службу культурную и миссіонерскую. Удобовыполнимость такой миссіи авторъ добазываеть тімъ фактомъ, что сочувствіе къ церковной школів народной массы распространиется на раскольниковъ, сектантовъ и инородцевъ, которые перестають чуждаться этой школы и отдають въ нее своихъ детей. для обученія. Такъ, по отчетамъ перковно-приходскихъ школъ, въ числъ учащихся въ нихъ насчитывается 2,637 раскольниковъ и 5.812 иновърцевъ-внородцевъ. Въ Горковскую церковно-прихолскую школу (витебской губерній) одинь даже взрослый раскольникъ самъ пришелъ для ученія и посіщенія ся въ теченіе года, не уклоняясь и отъ уроковъ Закона Божія вмість съ учащимися. Въ Шкельтовской церковно-приходской школф (витебской губернів) четыре ученицы-раскольницы изучили всю литургію и затёмъ во всв воскресные и праздничные дии участвовали съ псаломщикомъ въ клиросномъ церковномъ панів; родители ихъ не только разрівшали имъ холить въ православную церковь, но нередко и сами заходили въ нее послушать пеніе своихъ детей. Въ селе Коровки (рязанской губернів), жителей котораго составляють православные в раскольники, въ церковно-приходской школъ обучалось 45 раскольниковъ. Въ концъ года два ученика-раскольника, безо всякихъ увъщаній съ чьей бы ни было стороны, увлеченные только единствомъ школьной жизни и настроенности, настойчиво за-

явиля свою ръшвность нерейти въ православную церковь; смущеевые такимъ желаніемъ, родители ихъ вынуждены были, однав. въ виду настойчивости ихъ, дать свое согласіе на присоединеніе. и они были присоединены къ православію. Другіе раскольники если не присоединяются формально въ православной церкви, то за время нахожденія своего въ школь отрашаются оть враждебности къ ней и настолько солижаются, что участвують въ общей посъщають православную церковь н вивбогослуженыя бесвлы. Лаже ватоливи-поляви чаще и чаще начинають посылять своихъ летей въ церковно-приходскія школы, просять обучать ихъ церковному пѣнію и допускають ихъ принимать потомъ участіе въ церковномъ пінін. Въ подольской губернів въ 1896 году въ церковныхъ школахъ обучалось 2,180 ватоликовъ и 138 протестантовъ и евреевъ; къ кіевской губерніч обучалось въ церковныхъ школахъ 400 р.-католиковъ, въ виленской-1,020, въ 92 церковныхъ школахъ Привислянского кран 400 р.-католиковъ. О томъ переворотъ, который церковная школа производить въ умахъ иновърческаго населенія, красноръчиво свидетельствуеть отчеть о школе въ деревие Ямъ (островского прихода, съдлецкой губ.). "Прежде жители Яма, - говорится въ отчеть, по своему фанатизму, считали для себя грехомъ не только разговаривать со священникомъ, но даже и встръчаться съ немъ. Бъ открытію церковной школы они отпеслись враждебно, отъ учителя сторонились; издали осыпали его бранью, а ночью, собравшись толпой, производили подъ окнами школы неистовые крики. Не теперь они не только начали охотно посылать въ школу своихъ дътей, но и сами стали посъщать школу для вечернихъ занитій. Въ короткое время многіе изъ ямскихъ прихожанъ твердо изучна молитвы, знають даже праздничные тропари и начинають ходеть въ церковь". Изъ всего этого авторъ делаеть выводъ, что церковная школа является не только могущественнымъ факторомъ истиннаго народнаго просвъщенія, но я дъйствительнъйшимъ сред ствомъ для постепеннаго в прочнаго сліннія внородцевъ съ вхъ православнымъ русскимъ отечествомъ. По этому неосновательно мивніе, будто церковная школа предназначена исключительно для православнаго населенія, и насажденіе ся среди населенія вновърческаго, сектантскаго в раскольническаго не можетъ и не должно имъть мъста. Напротивъ, именно на окрапнахъ, среди населенія смішаннаго, и важна церковная школа. Здісь она пріобрітаетъ значеніе не только народное, но и государственное, почему на государствъ и лежить долгь возможно широкаго развитія и поднятія церковно-школьнаго дъла на окраинахъ. «Цер. Въст.»

- Въ «Вят. Еп. Въд.» печатаются янтересныя замътки о школьвой жизне изъ дневинка убранаго наблюдателя. О. наблюдатель такъ описывать посъщение Пьяноборской второклассной школы.-"Второй разь и забираюсь въ Цьиный Боръ подъ воскресеніе, разсчитывая послушать въ воскресный день чтеніе в півніе учениковъ пьяноборскихъ школъ въ церкви, что меня особенно радуеть и утышветь при моихъ посыщенияхъ церковныхъ школъ. На этотъ разъ пвнія школьнаго хоря услышать мив не удалось: пвлъ другой містный корь изъ взрослыхъ дівущекь подъ мастерскимъ управленіемъ псаломщика, но за то чтенію порадовался. Кром'в канона-всв чтенія утрени, часы и даже апостоль были разділены между учениками второвлассной и одновлассной школъ. Надо непремівню самому видіть, чтобы повірить, съ какой радостью, съ какимъ утвиеніемъ в умиленіемъ слушають сельчане чтеніе на клиросъ своихъ ребятишекъ. Какъ жаль, что еще во многихъ сельскихъ храмахъ, вмёсто этого милаго детскаго чтенія, прямо служащаго дорогимъ украшеніемъ праздинчиаго богослуженія, слышится часто едва внятное чтеніе псаломщика, рокно ничего не дающее ни уму, ни сердцу предстоящихъ и молящихся. Послъ литургін ученики всёхъ школь, которыхъ здёсь три -- двё мужскихъ в одна женская -- отправились со св. иконами въ зданіе второклассной школы, гдь въ этотъ день послъ торжественнаго молебствія состоялось открытіе школьной столовой оть общества Краснаго Креста на 66 ученивовъ".
  - Въ настоящее время на Руси все болье и болье развивается и кръпнетъ испытанная уже исторіей просвътительная сила, именно—братства. Являясь однимъ изъ надежнъйшихъ средствъ для дъла оживленія церковно-приходской жизни, для возвышенія сознательнаго отношенія со стороны прихожанъ къ вопросамъ религіозно-правственнымъ, братства въ то же время много могутъ сдълать и для школьнаго дъла; нъкоторыя изъ нихъ, особенно тъ, которыя носятъ характеръ миссіонерскій, уже и теперь оказываютъ значительное содъйствіе школамъ. Въ послъднее время наряду съ такими братствами начинаютъ образовываться церковно-школьным братства, съ нарочитою цълію развитія въ данной мъстности церковно-школьнаго дъла. Такъ, по словамъ «Корму», въ Новго-

родской епархів еще въ 1896 г. открыто подобное братство, ж мысли В. И. Шемявина, при Велебицкой церкви, а въ самое недавнее время открыто такое же братство при Коровье-Ручьевской цервви, благодаря исключительно стараніми графа А. В. Аруфельта. Исторія вознивновенія послідняго братства съ особенног ясностію показываеть, съ какою отзывчивостью нашь народъ идеть навстричу добрымъ начинаніямъ. Графъ Армфельтъ, самъ горячо любя церковно-школьное дёло, настолько расположелъ къ тому же и народъ, что за короткое время (въ три года) успалъ изисвать средства для отврытія трехъ школь въ приходів-наж нехъ двъ церковно-приходскитъ и одна-грамоты; для двукъ первыхъ выстроены преврасныя собственныя зданія, стоимостію кажлое оволо 2000 рублей; снябжены всв три шволы очень корошер мебелью, книгами в письменными принадлежностями, и даже презметами роскоши, каковы: фисъ-гармонія и волшебный фонарь съ коллекцією картинъ. Изъ всей суммы, истраченной на все это дело, только 1000 руб. даны Училищнымъ Советомъ, остальное же все изыскано самимъ графомъ; значительная часть средствъ поступила отъ мёстныхъ крестьянъ. Поставивъ задачею своей деятельности-достижение всеобщаго обучения въ приходъ и находя эту задачу непосильною для себя единолично, гр. Армфельтъ пришель къ мысли основать церковно-школьное братство. Не смотря на многія сомивнія и даже препятствія, стоявшія на пути благвив начинаніямъ графа, задуманное имъ доброе діло нашло великое сочувствіе со стороны народа и многихъ высокопоставленныхъ лицъ, и было имъ осуществлено. Если на поприще просвещенія много можеть сделать единичная воля и энергія, то, нёть сомнівія, разумно направляемая сила многихъ сдівлаетъ больше. Возбудивши энергію къ делу просвещенія со-прихожанъ, церковношкольное братство не только вообще оживить жизнь приходя, во расширить интересь всвуб прихожань въ школв и всему, съ нер тъсно связанному. Посему можно пожелать, чтобы приведенные примъры нашли какъ можно больше подражателей.

— По мысли преосвященняго Симеона, епискова еватеринославскаго и таганрогскаго, при братствъ св. Владиміра учреждена епархіальная типографія. Десятильтняя исторія братства достаточно убъдила, что единственный источникъ его матеріальныхъ средствъ—въ видъ членскихъ взносовъ—далеко недостаточенъ дія осуществленія поставленныхъ имъ высовихъ цёлей борьби съ

многочисленными врагами православной церкви. За все время своего существованія, при весьма скромной своей ділельности не требовавшей большихъ денежныхъ расходовъ, братство насчитывало въ своей кассъ немногимъ больше двухъ тысячъ рублей. Между темъ нужды епархін, вызывающія братство къ двятельности, возрастають съ каждымъ днемъ; сектанство разныхъ оттънковъ требуеть литературной борьбы, путемъ печатанія брошюрь в книгь, распространенія ихъ въ народь, устройства библіотекъ и т. п. Возможность выполнения этой задачи значительно будеть облегчена при наличности братской типографіи. По предложенію владыки, особан комиссія выработала проекть ен устройства, который и нашелъ свое осуществление почти непосредственно за ръшеніемъ. Небезънитересны тв вычисленія комиссія, по которымъ являлась возможной жизнь типографіи безъ большихъ потерь для самаго братства. Ожидалось, что сумма валового дохода будеть около 7-8 тысячъ рублей въ годъ; эта сумма распредълялась слъдующимъ образомъ: за печатаніе епархіяльныхъ въдомостей 2,200 руб., отъ консисторія — 1,500 руб., духовно-учебныхъ заведеній — 500 руб., благочинныхъ — 800 руб., отъ церквей епархіи — 300 руб., миссіонерскаго комитета и пенсіонно-вспомогательной вассы 100 руб., свъчнаго завода-400 руб., церковно-приходскихъ школъ-400 руб. Нъсколько сотъ рублей зачислено на возможность частных заказовъ. Все устройство типографіи предполагалось по суммъ не болъе 8,000 рублей, а расходъ по содержанію исчислился въ 6,000 руб. Нельзя не пожелать братству усивха въ его новомъ деле, вполне оправдываемомъ своей прекрасной «Екат. Еп. Въд.» прчію.

— По сообщеню «Могил. Еп. Від.», въ г. Горкахъ, завѣдующимъ землемѣро-таксаторскими влассами и попечителемъ Горецьюй Успенской и Нивищенской церковно-приходскихъ школъ Н. Г. Безсоновымъ устроены на свой счетъ около мѣстныхъ Троицкой и Успенской церквей уличныя библіотечки. Онѣ устроены слѣдующимъ образомъ: за церковной оградой, т. е. на "цвинтарѣ", въ томъ мѣстъ, гдѣ больше всего могутъ проходить богомольцы, укрѣплены два столба на разстояніи одинъ отъ другого около сажени и почти такой же вышины. Сверху столбы соединены крышей въ видѣ навѣсовъ на обѣ стороны. Между столбами на разстояніи полутора аршина отъ земли и почти до крыши вставлено нѣсколько деревинныхъ рамокъ около 1/2 аршина ширины и въ аршинъ длины. Все это чистой работы и покрыто краской. Въ рамки встав-

выяются листы изъ толстой картонной бумаги. На картонъ по об:ниъ сторонямъ его нявлепваются извъстные "Троицие листки". При этомъ поступаютъ такимъ образомъ: берется два "листка" съ олинаковымъ содержаніемъ; одинъ наъ нихъ разрывается на двъ части: сначала накленвается на картонъ первая часть разорканнаго листка, первой страницей наружу; рядомъ съ немъ наклеввается другой листовъ внутренией сторовой наружу (стр. 2 в 3: наконенъ наклепвается вторая часть разорваннаго листка четвертой страницей наружу. Такимъ образомъ на вартонъ получается все солержание одного листва. Описаннымъ способомъ заполняются всв картоны библіотечки, в получается масса матеріала или чтенія, тімь болье, что матеріаль этоть размінщается по обіннь стопонамъ картона. Кромъ "Тронциихъ Листковъ" напленваются в другія статьи религіозно-правственнаго содержанія, издаваемыя отдельно на листахъ большого формата. При названныхъ церквахъ имъется по двъ такихъ библіотечки. По праздначнымъ и воскреснымъ днямъ около нихъ толпится грамотный народъ и съ оживленіемъ читаетъ, что вому нравится. Непогода не только не препятстичеть чтенію, а напротивь, чтецы могуть укрыться подъ навісомъ библіотечекъ отъ дожди или сифга. Черезъ недфлю или виф читательный матеріаль библіотечекь заботливою рукою устроителя обывнивается на новый. Подобнаго же рода библютечка устроена темь же лицомъ на площади противъ чайной убзанаго Кометета Попечительства о народной трезвости.

— Въ истекшемъ 1898/я учебномъ году въ Минской духовной семинарів, какъ сообщають «Мин. Еп. Від.», въ виді опыта на годъ, было введено обучение вконописанию. Расходы на это пъло. согласно предложенію Правленія семинарів, были утверждены въ суммъ 250 руб., съ заимствованіемъ ихъ изъ остаточныхъ средствъ по содержанию епархіальнаго общежитія (150 руб. на жалованье учителю и 100 руб. на пріобр'втеніе необходимыхъ матеріаловъ). Аля обученія вконописанію быль приглашень Правленіемъ семвнарін м'встный опытный нконописець, согласившійся преподавать иконописание за скромное вознаграждение въ 150 руб. Для запятій иконописаніемъ о, ректоромъ семинаріи была уступлена довольно пом'встительная комната въ своей квартирів съ особымъ ходомъ въ корридоръ. Обучаться вконописанію изъявило согласіе 46 воспитанниковъ-19 человъкъ изъ II класса, 16-изъ III-го, 6-изъ IV-го в 5 человътъ взъ V власса. Воспетаннивамъ I и VI-го влассовъ не было предложено занятіс еконопесанісмъ, такъ какъ

воспитанники І-го власса, по заявленію о. ректора, съ трудомъ успъвають проходить курсь обязательныхъ предметовъ сего класса, а воспитаннями VI класса въ веду краткости времени не могуть достигнуть какихъ-либо успаховь въ вконописании. Занития по вконописанію велись на 5 урокт, назначенномъ вообще для изученія необизательныхъ предметовъ. Еженедільно на инокописаніе уділялось 3 урока, но учитель не ограничивался этими тремя уроками и часто, пользунсь свободнымъ временемъ воспитанниковъ, предлагалъ имъ заниматься инокописаніемъ и не въ положенное для этого время. Занатія вконописаніемъ шле очень успъшно. По заявлению учителя иконописания, очень многие воспитанники общаружили любовь и дарованіе къ занятію этимъ искусствомъ, что и было довазано ихъ работами. Тавъ, двое изъ обучавшихся иконописанію воспитанниковъ могли писать къ вонцу года уже вконы, одинъ взъ нихъ (У кл.) написалъ икону Христа Спасителя въ терновомъ вінці, другой (IV кл.)—Нерукотворенный Образь Спасителя.

 Въ «Кишин. Еп. Въд.» помъщена небезынтересная замътва по вопросу объ улучшени матеріальнаго быта духовенства вишипевской епархів. ... "Изв'ястно, ... говорить авторь зам'ятки, ... что главнымъ источникомъ содержанія духовенства въ преобладающемъ числъ приходовъ нашей епархін служить надъль церковной земли в доходы отъ требовсправленій. Послідній источникъ или доставляеть жалкіе гроши, или вызываеть неудовольствіе и нареканіе прихожань, а вмёстё съ тёмь и для самого духовенства служить тижелымь правственнымь бременемь. Остается, такимь образомъ, главнымъ подспорьемъ духовенства надёлъ церковной земли. Занятіе хлібонашествомъ при настоящей дешевизні хліба не можеть приносить значительных выгодь, и многіе изъ сельскихъ хозневъ стали замфиять хлфбопашество другими отраслями промышленноств, главнымъ образомъ, разведеніемъ садовъ и виноградниковъ. Но для развитія этой отрасли духовенство встрівчаеть препятствіе въ томъ, что владветь церковнымь надвломъ только временно. Устройство сада или виноградника требуеть не только труда, но и матеріальныхъ расходовъ, и духовенство, владви церковнымъ надбломъ только до твхъ поръ, пока состоить на извъстномъ приходъ, не можетъ быть увърено не только въ томъ, что воспользуется плодами своихъ трудовъ, но и въ томъ, что вернеть свои матеріальныя затраты. Оченидно, чтобы устранать это препятствіе, необходимо выработать соотвітствующія по этому предмету условія. Эти посліднія прежде всего должны опредільно срокь, въ теченіе котораго устронтель сада вли виногративна на первовной землів можеть вми пользоваться, а затібмь—примівнительно къ этому сроку—установить или арендную плат со стороны преемниковъ по приходу своимъ предмественникамъ, вли полную уплату всіхъ понесенныхъ расходовъ, т.-е. выкупі всіх эти условія могуть быть выполнены путемъ частнаго соглашенія, но, вміж случайный характерь, они могуть быть претустомь взаимныхъ пререканій и потому гораздо цілесообразнім подвергнуть этоть вопрось обсужденію на епархіальномъ събізті духовенства. Условія, здісь выработанныя и утвержденныя епархіальной властью, нося характерь опреділеннаго закона, раснілюжать духовенство безъ всякихъ колебаній заняться этой отраслы козяйства и тімъ, по возможности, улучшить свое матеріальном благосостояніе".

### Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.) на ежемъсячный журналъ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изданіє ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакцією д-ра философіи М. М. ФИЛИППОВА.

Вышель 1 сентября № 9 (сентябрь). Содержаніє: 1. Осборна. Оть грековь до Дарвина. II Современное сельское хозяйство в аграрный вопрось. К. К. III. Физіологическія бесьды. Межцентральные рефлексы. Проф. А. А. Герцена. IV. Современные русскіе экономисты. Гл. III. Критика діалектическаго метода: мивніе И. К.—на. Критика Ю. Жуковскаго. М. Филиппова. V. Успъхи дарвинизма. Рычь, читанная на зоплос, конгрессь въ Кембриджь. Э. Геккеля. VI. Введеніе въ философію. Руд. Эйслера. VII. Сущность искусства и его развитіє. Ө. Веревкина. VIII. Памяти Н. Я. Грота. С. Кулябки. ІХ. Задачи искусственнаго освъщенія. Л. Х. Основная ошибка Туганъ-Бурановскаго. А. Богданова. VI. Научи. нов. XII. Библіографія. XIII. Книги, полученныя редакціей 112 отзыва. Приложенія: 1. Берне, Парижскія письма. 2. Б. Львовъ, Сеціальный законъ. XV. Объявленія.

Подписная цина: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставвою и перес. На ½ года 4 руб., на ¼ г. 2 р. Комплекты за 1898 г.. ц. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. № 12. Главная контора журнала "Научное Обозръние".

Продолжается подписка на "Научно-энциклопедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозрвніе" со "Словаремъ 10 р. съ пер.

# листокъ

LIH

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

हर्जे हैं ने ЗО Сентября और Ne 18. हैं 1899 года क्ष्ण्या अर्थ

Содержаніе. Журнали Харьковскаго ХУІІ Епархіальнаго Съёзда духовенства.— Педагогическіе курси для учителей одновлассими перковно-приходских пколь Харьковской и Таврической епархін (окончаніе).—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинарін.—Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замётки.

#### Журналъ Харьковскаго XVII-го Епархіальнаго Съѣзда духовенства 18-го Августа 1899 года.

Уполномоченные Съвада въ числъ тридцати лицъ, по молитвъ, приступили къ избранію предсъдателя Съвада, при чемъ всъ уполномоченные единогласно избрали на должность предсъдателя Съвада, безъ баллотировки, протојерен о. Михаила Чернивскаго и дълопроизводителями: свищенниковъ: Александра Чернивскаго и Алексъя Станиславскаго. Журналъ этотъ, постановили: представить на благоусмотръніе и утвержденіе Его Высокопреосвищенства.

На этомъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства нослѣдовала такая: "Августа 18. Утверждается".

#### Журналъ Харьновскаго XVII Епархіальнаго Съѣзда духовенства 18 Августа 1899 года.

1. Уполномоченые Събзда, въ вечернемъ засъданія, разсматривали отчеты по приходу в расходу училищныхъ суммъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища за 1896, 1897 и 1898 годы, провъренные в утвержденные подписью членовъ временно ревизіоннаго комитета, и при этомъ слушали журналы того же комитета съ своими заключеніями, утвержденные Его Высокопреосвященствомъ, изъ которыхъ видно, что всёдъла по Училищу велись правильно, и что члены Совета Училища во главе съ почтеннёйшимъ Предсёдателемъ, какъ свидётельствуютъ члены временноревизіоннаго комитета, вносять трудъ, заботливость и сердечное отношеніе во ввёренное имъ дёло, а потому и постанобили: выразивъ искрениюю благодарность Предсёдателю Совета Епархіальнаго-

Училища в всёмъ членамъ онаго за понесенные ими труды во благоустройству Училища; отчеты выше означенные принять къ свёдёнію.

- 2. Разсматривали смёту ежегодных доходовъ и расходовъ по Харьковскому Епархіальному Училищу на трехлётіе съ 1899 года по 1902-й годъ, причемъ оказалось, что расходъ, предполагаемый въ 100,521 р. 53 к., превышаетъ приходъ, исчисленный въ 98,335 р. 67 к., на 2,185 р. 86 к., которые легко могутъ быть покрыты остатками отъ смётнаго назначенія, а потому и постановилы: смёту, составленную Совётомъ Училища на предстоящее трехлётіе по содержанію Училища, какъ правильную, принять и передать въ Совёть Училища для руководства.
- 3. Слушали журналъ ревизіонной коммиссіи по діламъ Епархіальнаго свъчнаго завода о повъркъ отчетности Правленія свъчнаго завода за 1898 годъ, въ которомъ, между прочемъ, говорится о замівчательной опытности, умівній вести дівло, аккуратности п безукоризненной честности всего состава Правленія свічного завода. Это подтверждается теми блестищими результатами, бакихъ достигь заводъ по своимъ выгоднымъ для Епархіи операціямъ. Изъ дёль Правленія усматривается, что заводъ съ 1879 года по 1-е января 1899 года за двадцать лёть даль честой прибыли 911,485 р. и 15 к. Прибыль свичнаго завода по ходатайству събздовъ и съ разрешения Епархіальныхъ Архіереевъ шла частір на расширеніе операцій епархіальнаго свічнаго завода, а главнымъ образомъ на накрытіе многоразличныхъ нуждъ епархін, а вменно въ количествъ 616,781 р. 72 к. Въ настоящее время обязательные ежегодные взносы отъ Епархіальнаго свёчнаго завода на нужды Епархіи равняются 47,441 р., а именно: Епархіальному женскому училищу 7,071 р., Харьковской духовной семинарів 2,570 р., Духовнымъ учелещамъ по 50 к. отъ каждаго проданнаго пуда свъчъ - 7,200 р., чиновникамъ консисторів 1,000 р., Евархіальному попечительству 5,000 р., журналу "Вівра и Разумъ" 3,000 р., наблюдательному комитету 100 р., эмеритуръ 26,000 р.. пріюту 1,500 р. Постановили: отчеть Правленія завода принять въ сведению, правлению же завода въ полномъ его составе выразить благодарность за честное и усердное исполнение возложенныхъ на него обязанностей.
- 4. Слушали отношеніе Правленія Харьковской Духовной Семпнаріи отъ 10 Августа н. г. за ж 1150, которымъ просить Епархіальный Съёздъ ассигновать изъ Епархіальных средствъ едино-

временно шесть тысячъ рублей на поврытіе дефицита, имѣющаго быть по содержанію воспитанниковъ Семинаріи и по содержанію семинарскихъ зданій въ концѣ текущаго года, а также ежегодно, начная съ 1900 года двѣ тысячи рублей сверхъ двухъ тысячъ, уже вносимыхъ на содержаніе зданій Епархіальнымъ духовенствомъ, такъ чтобы на будущіе годы взнось по этой статьѣ составляль ежегодно четыре тысячи рублей. Постановили: на поврытіе имѣющаго быть дефицита по содержанію воспьтанниковъ семинаріи и семинарскихъ зданій просить Правленіе завода взносить въ Правленіе Семинаріи въ 1900 году три тысячи и въ 1901 три тысячи, такъ какъ предсѣдатель Правленія завода заявиль съѣзду, что одновременно взять изъ завода шесть тысячъ будетъ обременительно для операцій завода; что же касается ежегоднаго взноса на семинарію двухъ тысячъ, то таковые взносить отъ церквей по три рубля въ годъ.

- 5. Слушали прошеніе вдовы священника Натальи Косьминой, въ которомъ пяшеть, что мужъ ея, священнякъ Димитрій Косьминъ, состоя коммиссіонеромъ Епархіальннаго завода болье десяти льть, 15 февраля 1897 года умеръ и остался должнымъ заводу за свычи 323 р. 36<sup>1</sup>/2 к.; она же вдова осталась съ шестью малольтними дытьми безъ всявихъ средствъ и не можеть уплатить означеннаго долга, а потому проситъ Епархіальный Събздъ сложить съ нея долгь. Постановили: въ виду крайней бъдности вдовы Косьминой, удостовъренной мыстнымъ о. благочиннымъ, а также принимая во вниманіе десятильтнюю усердную службу мужа ея, священника Косьмина, просить Правленіе завода числящійся долгь за Косьминымъ 323 р. 36<sup>1</sup>/2 к. сложить со счетовъ Правленія завода.
- 6. Слушали прошеніе діаконовъ: Евгенія Жукова, Іустина Корнѣенко и Іоанна Лободина изъ свѣтского званія, о толь, чтобы дѣтямъ ихъ, рожденнымъ въ свѣтскомъ званіи, предоставить право воспитывать означенныхъ дѣтей въ духовныхъ училищахъ на одинаковыхъ условіяхъ съ дѣтьми лицъ духовнаго званія, чѣмъ они не могутъ пользоваться согласно постановленію Епархіальнаго Съѣзда 1896 года. Постановими: редакцію постановленія Епархіальнаго Съѣзда 1896 года измѣнить, предоставивъ право воспитывать дѣтей въ духовныхъ училищахъ на одинаковыхъ условіяхъ съ дѣтьми лицъ духовнаго званія тѣмъ, которые по происхожденію своему духовнаго званія пѣмъ, которые по происхожденію своему духовнаго званія п состоять на службѣ въ духовномъ вѣломствѣ.

7. Слушали прошенія вольнонаемных писцовъ Харьковской ду ховной консисторін, бухгалтера правленія и помощника смотрателя Епархіальнаго свічнаго завода о дозволеніи нить всітить участвовать въ Харьковской Эмеритальной кассіт духовенства, так какъ по уставу кассы они не могуть участвовать; постановили прошенія писцовъ Харьковской духовной консисторін, бухгалтера правленія в помощника смотрителя Епархіальнаго завода передать на усмотрівніе Правленія Эмеритальной кассы.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ Харьновскаго Епархіальнаго XVII сътада духовенства 19 Августа 1899 года.

Въ утреннемъ засъдания уполномоченные Събада слушали: 1) прошеніе Изюмскаго увада, Іоанно-Предтеченской церкви, села Знаменскаго, свищенника Николая Никулищева, который состоить на самомъ бедномъ приходе, жалованьи не получаеть, а довольствуется только скудение доходами изъ прихода. При этомъ жена его, Ання Никулищеня, съ 25 сентибря 1897 года психически больна и находится въ Харьковъ на излъчении болъе полутора года въ пансіонъ при Сабуровой дачь съ платою по шествдесяти рублей въ мѣсяцъ, вслъдствів чего просить Харьковскій Епархіальный Събадъ духовенства войти въ его положение и разрешеть Правленію завода выдать ему единовременное пособіе. Уполномоченный Съдзя священникъ Никита Шебатинскій, лично знающій священника Никулищева, засвидетельствоваль предъ Съездомъ, что положение Никулищева самое жалкое, бъдственное до того, что даже порядочной приличной одежды не виветь; вакія средства были, всё употребиль на ліченіе жены своей; а нотому постановили: разрішить Правленію свічнаго завода выдать единовременное пособіє священянку Никулищеву въ размъръ трехсотъ рублей нзъ сумиъ свъчнаго завода, тъмъ болье, что Никулищевъ трудился для завода, состоя коммиссіонеромъ его около десяти літь.

2) Слушали заявленіе уполномоченнаго съёзда священных Алексін Станиславскаго о томъ, что въ Епархіальномъ нашемъ училищі хотя и есть больница очень просторная о 27 комнатахъ, но ність особаго отдівленія для тісхъ болівзней, каковыя наиболіст часто встрівчаются у дістей отъ 10—15 лістняго возраста, какъ-то: скарлатина, корь, дифтерить и проч.; этими болізнями часто за-

больвають и ученицы свазаннаго училища. Въ виду того, что при училищь для такихъ больныхъ нёть помещенія, они препровождаются въ городскую детскую больницу; это явленіе крайне нежелательно и по многимъ причинамъ весьма не удобно, а потому желательно было бы, чтобы въ больниць Епархіальнаго училища двё—три комнаты были приспособлены для заразныхъ больныхъ съ особымъ отдёленіемъ для выздоравливающихъ и спеціальной сидёлкой, если это потребуется; постановили: вполить раздёлия мнёніе уполномоченнаго священника Станиславскаго, смиреннёйше просить Его Высокопреосвященство разрёшить правленію Совёта училища отдёлить нёсколько комнать для заразныхъ больныхъ при больницё съ особымъ отдёленіемъ для выздоравливающихъ, съ спеціальной сидёлкою, употребивъ для этого потребную сумму изъ общихъ училищныхъ суммъ.

- 3. Слушали прошеніе смотрители епархіальнаго свѣчнаго завода Василія Яновскаго о назначеній ему пенсій за двадцатилѣтнюю службу его въ свѣчномъ заводѣ съ того времени, когда необходимость вынудить его оставить службу заводу; постановили: принимая во вниманіе, что смотритель завода Яновскій состойть еще на службѣ и получаеть въ годъ жалованья 1200 рублей, прошеніе его считать преждевременнымъ до оставленія имъ службы.
- 4. За симъ приступили къ избранію членовъ Правленія Епархіальнаго свѣчнаго завода, Совѣта Епархіальнаго училища и кандидатовъ къ нимъ, членовъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи, а также членовъ временно ревизіоннаго комитета для провѣрки прихода и расхода суммъ Епархіальнаго училища на предстоящее трехлѣтіе, а также и членовъ ревизіонной коммиссіи по свѣчному заводу и кандидата къ нимъ на три года.
- 1. Избраны единогласно: предсёдателемъ Правленія завода протоіерей Павелъ Тимофеевъ, членами Правленія завода: протоіерей Николай Соколовскій и священникъ Андрей Любарскій, кандидатомъ къ нимъ священникъ Василій Ветуховъ. Членами ревизіонной коммиссін по Епархіальнопу свёчному заводу: протоіерей Димитрій Регишевскій, священникъ Павелъ Григоровичъ, кандидатомъ къ нимъ священникъ Даніилъ Поповъ.
- 2. Членами Совъта Епархіального училища: священникъ Николай Любарскій, священникъ Павелъ Тимофеевъ, кандидатомъ къ нимъ священникъ Павелъ Грома. Членами временно-ревизіоннаго комитета по Харьковскому Епархіальному училищу: священникъ Василій Лихницкій, священникъ Петръ Мигулинъ.

3. Членами правленія Харьковской духовной семинаріи: священняє Леонидъ Твердохлібовъ, священняє Петръ Ооминъ; канда датомъ къ нимъ священняє Алексій Юшковъ. Постановильнурналь сей представить на благоусмотрівніе и утвержденіе Ег Высокопреосвященства.

На этомъ журналъ резолюція Его Высокопреосвященства последовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ XVII Харьковскаго Епархіальнаго Съѣзда духовенства 19 Августа 1899 года.

1. Въ утреннемъ засъдании уполномоченные Събзда слушать предложение предсъдателя Събзда о томъ, чтобы обезпечить содержание Харьковскаго приюта сиротъ духовнаго звания. По выслушани предложения предсъдателя Събзда и по всестороннемъ обсуждении, пришли въ тому завлючению, чтобы установить ежегодный взносъ отъ церквей на содержание приюта, такъ какъ другихъ всточниковъ не имъется въ виду; постановили: на содержание Епархіальнаго пріюта ежегодно отчислять изъ церковныхъ суммъ отъ каждой церкви по пяти рублей и представлять вмъстъ съ Благочинническими отчетами пополугодно по 2 руб. 50 к.

На этомъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства послѣдовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ Харьновскаго XVII Епархіальнаго Съѣзда духовенства 19 Августа 1899 года.

Уполномоченные Съвзда въ вечернемъ засвданія во исполнене резолюціи Его Высокопреосвященства отъ 17 Августа н. г. за № 2668 и на основаніи примѣчанія къ § 8 уст. кас. разсматривали уставъ эмеритальной кассы для духовенства Харьковской епархіи, при чемъ предсѣдатель Правленія оной, протоіерей Іоаннъ Знаменскій, просилъ Съвздъ обратить вниманіе на § 14 устава кассы, каковой, предоставляя право вкладчикамъ вносить единовременно за нѣсколько лѣтъ впередъ, можетъ способствовать нарушенію расчетовъ, которые были сдѣланы при составленіи проэкта устава кассы и—на § 15, во исполненіе котораго отъ всѣхъ дерквей епархіи, не исключая и домовыхъ, должно бы поступать по 10 рублей ежегодно на образованіе фонда эмеритальной кассы, а между тѣмъ отъ всѣхъ домовыхъ церквей въ уѣздахъ такихъ взносовъ не получается, въ силу чего ежегодно вопреки указанному

параграфу овазывается въ кассъ эмеритуры недоборъ 150 рублей отъ 15 дом. церк.). Постановили: Если дъйствія эмеритальной гассы по § 14 оной окажутся невыгодными и даже вредными для гравильнаго веденія эмеритуры, просить Правлевіе кассы войти ть докладомъ въ будущій Епархіальный Съёздъ духовенства отноштельно измѣненія сказаннаго параграфа, что же касается § 15, го предложить о.о. Благочиннымъ распредфлить сумму слёдуемую ть домовыхъ церквей ихъ округовъ между приходскими церквами, начиная съ текущаго года по своему усмотрѣнію, какъ это уже и гдѣлано относительно домовыхъ церквей въ г. Харьковъ.

2. Слушали ходатайство председателя Правленія эмеритальной кассы протојерея Іоанна Знаменскаго о допущенів нъ участію въ эмеритальной кассь въ качествъ добровольныхъ вкладчековъ, но съ правомъ полученія взъ нея пенсія на общахъ основаніяхъ по высшему разряду, смотрителя свъчного Епархіальнаго завода, его помощнива и бухгалтера въ свлу того обстоятельства, что эти лица служать въ учреждении, которое болве всего воспособляеть фондъ эмеритальной кассы, при чемъ таковое ходатайство было поддержано и председателемъ правленія свёчного завода протоіеремъ Павломъ Тимофеевымъ, высказавшимъ свое мненіе, что чрезъ такую привиллегію можно будеть всегда расчитывать на лучшій служебный персональ при свъчномъ заводь. Постановили: Хотя Съездъ духовенства въ вечернемъ заседании 18 Августа прошение помощника смотритетя завода и бухгалтера о допущении вхъ въ участію въ эмеритальной кассі постановиль передать на усмотрівніе Правленія эмеретальной кассы, но принимая во вниманіе ходатайство председателя Правленія эмеритальной кассы протоіерея Іоанна Знаменскаго о допущенів къ участію въ эмеритальной кассѣ духовенства смотрителя свѣчного Епархіальнаго завода, его помощника в бухгалтера и соображение по сему предмету протоіерея Павла Тимофеева, допустить въ виде исблюченія означенныхъ должностныхъ ляцъ ири свъчномъ заводъ въ участио въ эмеритальной кассь духовенства въ качествь добровольныхъ вкладчиковъ по высшему разряду съ правомъ полученія пенсій на общихъ основаніять устава кассы, но съ тамъ, чтобы вкляды отъ неть не принимались въ нассу эмеритуры со времени увольнения вхъ отъ службы при заводъ; при желанія же ихъ внести вклады въ эмеритальную кассу за прежніе годы со дня открытія оной, принять ихъ только за годы службы при заводъ съ взысканіемъ следуе-MUZE 0/0 no pacyety.

- 3. Разсматривали вниги Правленія эмеритальной кассы, както: приходо-расходныя, для записи пенсіонеровь, лицевые счев другіе, при чемъ нашли веденіе ихъ въ образцовомъ порядк правильности и аквуратности, что нужно отнести къ особени: заботливости председателя правленія протоіерея Іоанна. Знамесваго и членовъ: протоіерея Александра Федоровскаго и протіерея Николая Гутникова. Постановили: принять къ сведенів.
- 4. Слушали журналъ временно-ревизіоннаго комитета отъ 33 мая н. г. о провъркъ приходо-расходныхъ княгъ Правленія эмертальной нассы духовенства Харьковской енархів за 1898 голь утвержденный Его Высокопреосвищенствомъ 2 іюня н. г. изъ ыего видно: а) что означенным книги велись правильно, б) документы в приложенія въ нимъ оправдывають тв статьи приход или расхода, до конхъ оные относится, в) все статьи расхода призведены по журнальнымъ определеніямъ правленія кассы, утвержденнымъ Его Высокопреосвященствомъ, г) всв деньги, поступнешія на приходъ или расходъ записывались своевременно, д) свідетельство суммъ производилось ежемесячно и -- актъ комитета оттого же числя о провёрке наличности суммь эмеритальной кассы и правильности храненія таковыхъ, изъ коего видно, что въ кассв состоить суммъ: а) наличными деньгами 127 р. 29 к., б) не книжей сберегательной кассы Харьковской конторы Государственнаго банка 453 р. 15 к., в) процентными Государственными бумагами 395,400 р., г) долговыми ввитанціями Харьковскаго Енархіальнаго свічного завода 150,000 рублей, а всего 545,980 руб. 44 к. Постановили: журналъ временно-ревизіоннаго комитета с провъркъ приходо-расходныхъ внигъ Правленія эмеритальной вассы и акть свидетельствованія наличности сумиь и иравильность храненія оныхъ принять къ свідінію, а за отлично усердное отношеніе къ исполненію своихъ обязанностей по управленію ділами кассы выразить исвреннюю благодарность съезда духовенства председателю Правленія кассы протогорею Іоанну Знаменском н членамъ: протојеренмъ: Александру Оедоровскому и Николан Гутникову со внесеніемъ о семъ въ послужные ихъ списки, о чемъ и просить почтительнайше Его Высокопреосвященство.
- 5. Приступили къ выборамъ предсъдателя и членовъ Правлеви эмеритальной кассы дуковенства Харьковской епархія, и посресствомъ закрытой баллотировки выбрали: на должность предсъдателя Правленія ректора духовной семинарів, протоіерея Іоаниз Знаменскаго, получившаго полные 33 шара, а на должность членовъ

гравленія: протоіересть Александра Осдоровскаго и Няколая Гутцикова, нолучившихъ также полные шары—по 33 и—кандидатомъ съ нимъ протоіерея Георгія Чеботарева, получившаго 32 избирасльныхъ и 1 неизбирательныхъ.

На этомъ журнал'я резолюція Его Высокопреосвященства посл'яцовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Курналъ XVII Харьковскаго Епархіальнаго Съѣзда духовенства 20 Августа 1899 года.

Уполномоченные Събзда, по предложению председателя по управленію Епархіальнымъ спротскимъ пріютомъ протоіерея о. Димитрія Регишевскаго, 20 сего Августа посётили пріють, гдё въ мёстной церкви слушали Божественную Литургію, по окончаніи которой соборне совершили молебствіе о здравін и благоденствін своего милостивъйшаго Архипастыри Высовопреосвященнъйшаго Амвросія, какъ основателя сиротскаго пріюта. Затімь обозрівали пріютскія постройки и именю: два дома, гдъ помъщаются призръваемыя, квартиру священника съ церковно-приходскою чеколою, устронемый трехъ-этажный корпусь о 19 покояхъ, больнецу, устроенную на личныя средства Его Высокопреосвященства, баню, артезіанскій колодезь, водяную мельницу, а также насіку, лість, полевую землю и весь хозяйственный инвентарь, при чемъ убъдились, что призръваемые находится при хорошихъ условіяхъ присмотра, петанія и одежды, а также и все пріютское хозийство находится въ должномъ порядкъ; постановили: принести искреннюю сыновиюю благодарность своему милостивъйшему Архинастырю и Отпу Высокопреосвященнъйшему Амвросію за его отеческое попеченіе, труды и заботы о призрівнів нашихъ сироть и соблаговолить разръшить Епархіальному нашему пріюту наименоваться Амвросіевскимъ, о чемъ и возбудить ходатайство надлежащимъ порядкомъ. а также выразить искреннюю благодарность предсёдателю протоіерею о. Димитрію Регишевскому и членамъ комитета по управленію Епархіальнымъ спротскимъ пріютомъ священникамъ Іоанну Иннокову, Андрею Чаговцову, Трофиму Антонову, Герасиму Политову, начальницъ пріюта Ольгь Карповой и попечителю пріюта Миханлу Спиридоновичу Клеменову.

2. Слушали заявленіе предсёдателя комитета по управленію Епархіальнымъ сиротскимъ пріютомъ протоіерея Димптрія Регашевскаго объ изысканіи средствъ на приведеніе въ полное благоустройство сказаннаго пріюта и обсудивъ его, постановили: просить комитеть по управлению приютомъ выслать подписные листь о.о. Благочиннымъ, которые и поусердствують расположить духвенство смоихъ округовъ въ пожертвованию единовременно с столь доброе дъло.

3. За окончаніемь всіхъ діль, подлежавшихъ обсужденію съйзда постановили: засіданіе Съйзда закрыть в выразвть псиренны благодарность за труды, понесенные во время Съйзда, предсідателю онаго протої врем Маханлу Чернявскому в ділопроизводителям священнявамъ: Александру Чернявскому в Алексію Станислагскому со внесеніемъ о семъ въ ихъ послужные списки, о чехъ почтительній ше просить Его Высокопреосвищенство.

На этомъ журналѣ резолюція Его Высокопреосващенства послідовала такая: "Августа 23. Утверждается, за всключеніемъ предположенія о наименованія пріюта Амвросієвскимь такъ какъ отъ этой чести и публично уже отказался. Благодарность събзда г. Влеменову сообщеть выписковизъ сего журнала".

# Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковнеприходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи.

(Окончаніе \*)

Преподаваніе на курсахъ счисленія было ведено И. В. Кулревичемъ по плану, выработанному практикою предыдущихъ курсовъ. Въ 19 уроковъ, въ числѣ которыхъ было 4 образцовыхъ, 8 получасовыхъ пробныхъ и 11 беседъ, онъ живо и наглядно ознакомиль курсистовь со всёми главнейшими моментами обученія этому предмету. Прежде всего лекторомъ было указано на невозможность прохожденія въ начальной школі систематического курса ариометики и на тъ вредныя послъзствія, какія происходили, когда заставляли детей, какъ это было въ старой русской школь, сразу изучать нумерацію и правила дъйствій съ числами любой величины. Затьмъ была выяснена сущность методы изученія чисель Грубе, примъненной къ русской школь Евтушевскимъ, указаны были достовнства и недостатки этой методы и непригодность ее для русской школы. Чтобы ознакомиться съ способами и пріемами рішенія задачь, курсистамь было предложено нисьменное рышеніе

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г., Ж 17.

планомъ и объясненіемъ двухъ задачъ, взятыхъ изъ задачковъ для начальной школы. По разсмотрени написанныхъ эсистами ръщеній оказалось, что многими изъ нихъ допущены ли ошибки въ вычисленіяхъ, а нёкоторые представили неузлетворительные отвъты. Въ одной изъ последующихъ беседъ лъ произведенъ разборъ письменныхъ отвётовъ, причемъ ли указаны допущенныя курсистами ошибки въ решеніяхъ ачь, неправильности въ расположении вычислений, неточсти въ объясненіяхъ и другіе недостатки этихъ отвѣтовъ. яснивъ въ 3 бесъдахъ съ курсистами методу изученія дъйій, изложенную въ руководствахъ Гольденберга, Шохоръоцкаго, Тенишева и Вишневскаго, лекторъ пришелъ къ выу, что изученіе действій надъ числами должно быть раседилено по тремъ последовательнымъ ступенямъ: надъ чиіми отъ 1 до 10, надъ числами отъ 10 до 100 и надъ глами любой величины. Когда вслёдъ за тёмъ были выяснены бенности каждой изъ этихъ ступеней, содержание и приемы /ченія на этой ступени, сдёланъ быль переходъ къ образцомъ и пробнымъ урокамъ.

Діакономъ образцовой школы при семинаріи Г. Д. Олейнизымъ данъ былъ урокъ дѣтямъ, еще не обучавшимся ариогикѣ. Урокъ состоялъ въ обученіи дѣтей счету въ предѣсъ перваго десятка и въ упражненіяхъ помощію наглядныхъ зобій въ отсчитываніи и присчитываніи. Вслѣдъ за нимъ ли даны 2 пробныхъ урока учителями изъ курсистовъ, изъ горыхъ первый занимался упражненіями дѣтей въ сложеніи, рой—въ вычитаніи чиселъ перваго десятка. По предложео лектора о пробныхъ урокахъ означенныхъ курсистовъ бысдѣланы отзывы и замѣчанія курсистами Александровымъ, касовымъ, Бѣляевымъ, Понировскимъ, Ступницкимъ и Якузичемъ.

По поводу этихъ замѣчаній были дѣлаемы со стороны лекза разъясненія и дополненія и такимъ путемъ были выяснены тоинства и недостатки того и другого урока. Объ урокахъ перзо учителя было замѣчено, что 1) имъ мало было сдѣлано упражній на сложеніе: такъ, не было сдѣлано ни одного примѣра сложеніе болѣе чѣмъ двухъ чиселъ, мало было задаваемо прак-

тическихъ задачъ на сложеніе, неполно разработаны на нагы: ныхъ пособіяхъ упражненія въ присчитываній группами, 2) уч тель иногда и самъ допускалъ неправильныя выраженія, наг, ка сколько, въ одномъ десятку, и не обращаль вниманія в неправильности въ рвчи учениковъ, напр., къ шестяма ви. я шести; 3) заміталась непослідовательность и въ вопросахъ учителя; онъ слишкомъ быстро переходилъ от одного ученика къ другому и ученику, не давшему отвъта п вопросъ, не выясняль вопроса и не старался довести его 1. правильнаго отвёта. Подобные недостатки были замёчены им урокъ другого практиканта; кромъ того было указано, имъ неправильно были ведены упражненія въ быгломъ счеть 2) одна задача задана была въ неточныхъ выраженіяхъ, так: что на нее можно было дать два различныхъ отвъта и 3) нухно было заставлять самихъ учениковъ дёлать отсчитыванія ва счетахъ, особенно техъ, которые давали неправильные ответь. Какъ на достоинство уроковъ было указано, что и тотъ и другой учитель вели уроки живо, не оставляли безъ вниманія на одного ученика, задавали вопросы и делали объяснения громы и ясно, и видно было, что всѣ ученики понимали, о чемъ идеть дело, и принимали участіе въ решеніи вопросовъ. Пе окончаніи разбора лекторъ велъ бесёду о пріемахъ дъйствій умноженія и деленія въ предблахъ перваго десятка.

Таковъ въ общихъ чертахъ ходъ учебныхъ занятій по счесенію и на слёдующихъ ступеняхъ обученія: бесёда, образцовий урокъ, пробные уроки, разборъ ихъ и бесёда по поводу этихъ уроковъ. Разборъ уроковъ всегда отличался оживленностію; видно было, что слушатели основательно уяснили себ постановку обученія счисленію на той или другой ступени и отчетливо представляли, чего слёдуетъ требовать отъ уроковъ и какія въ нихъ достоинства и недостатки.

Содержаніемъ дальнъйшихъ образцовыхъ уроковъ было: 1 ръшеніе задачъ на всъ 4 дъйствія въ предълахъ первой сотни; 2) упражненіе въ вычитаніи чиселъ выше 100; 3) составныя именованныя числа; раздробленіе и превращеніе. Пробые уроки были даны: Ветуховымъ—о сложеніи чиселъ первой сотни, Григорьевымъ—о вычитаніи тъхъ же чиселъ, діакономъ

илевскимъ – объ умноженіи многозначныхъ чиселъ на одноачное и на единицу съ нулями, Н. Жербинымъ — объ умноніи многозначныхъ чиселъ на многозначныя, Лукашевымъ сложеніи именованныхъ чиселъ и Поповымъ — о вычитаніи хъ-же чиселъ.

Сверхъ того по предложенію Его Превосходительства Г. Набрателя церковныхъ школъ въ Имперіи В. И. Шемякина на рсахъ было введено преподаваніе пчеловодства и переплетго мастерства.

Ознакомленіе съ пчеловодствомъ принялъ на себя проф. връковскаго Университета прот. Тимовей Буткевичъ, который теченіи послёднихъ лётъ основательно изучилъ это дёло авнымъ образомъ на практикѣ на принадлежащей ему учебпі пасѣкѣ. Его бесѣды, числомъ 6, съ курсистами были назавлены къ тому, чтобы ознакомить ихъ не только съ главвішими основаніями пчеловожденія, но въ особенности съ остановкою этого дѣла въ деревнѣ, при народной школѣ и он условіяхъ существованія этой послѣдней.

Предметомъ бесёдъ о. Буткевича было: состояніе ичеловодва на Западё, въ Америкё и у насъ въ Россіи; практичеюе значеніе ичеловодства; породы ичель; ичелиное семейство: тка, трутни и рабочія ичелы; размноженіе ичель; внутрене хозяйство улья; характеръ медоносной мёстности; медоносмя травы; о рамочныхъ ульяхъ; уходъ за ичелами весною, втомъ, осенью и зимою: кормленіе, искусственное роеніе; ическій характеръ ичеловодства; литература по ичеловодству т. п. Въ заключеніе была сдёлана на пасёку о. Буткевича скурсія, о которой будетъ сказано ниже.

Переплетное мастерство на курсахъ было предметомъ тщазльнаго изученія въ виду его практическаго значенія въ церзвныхъ школахъ. Наблюденіе показало, что курсисты, освовшись съ этимъ незатійливымъ предметомъ, охотно вводили то въ свои піколы, чімъ способствовали сохраненію учебнизвъ и книгъ для вніжласснаго чтенія. Непереплетенныя же ниги, какъ показалъ опытъ, скоро изнашиваются и въ таомъ видів препятствуютъ правильному теченію учебныхъ заняій. Кромів того при бідности церковныхъ школъ встрівчается не мало затрудненій къ ежегодному пріобрѣтенію учебых книгъ.

Такъ какъ число курсистовъ, изъявившихъ желаніе о чаться переплетному мастерству было 43, то для удобства и нятій они были раздёлены на 2 группы и изучали ремес въ двё очереди, каждая въ 8 уроковъ или 16 часовъ въ гольобёденное время отъ 3 до 5 час. вечера.

Самая постановка обученія переплетному мастерству вполі соотвётствовала условіямь нашей деревенской церковно-полодской школы, при которой не всегда легко обзавеств необходимыми переплетными инструментами. Въ виду это курсисты были научены переплетать книги безъ всякихъ недетвенныхъ приспособленій. Весь курсъ обученія переплетном ділу представляется въ слідующемъ видів. Разборка старком и новыхъ книгъ; напилка корешковъ и сшивка книгъ, клейка корешка и обрізка; набивка фальца; приклейна; наклейка сафьяннаго корешка и золоченіе его, приклеймраморнаго листа на наружной и білаго на внутренней стронів картона. Всіз эти работы выполнялись самими учителями подъ присмотромъ и руководствомъ переплетчика С. Шелева. Въ результатів получилось много переплетенныхъ кусистами книгъ. \*)

Обычный порядокь дня въ общежити быль следующій: г 8 ч.—чай; съ 9 до 2 ч. утреннія учебныя занятія съ перрывами для отдыха въ 15 м.; въ 11<sup>1</sup>/4 завтракъ, въ 2 ч. обылоть 3—5 ч. занятія въ переплетной мастерской; съ 6 до 7 вечернія занятія съ тёмъ же промежуткомъ; въ 8 ч. ужинъ въ 9—молитва. Кромё того отъ 7<sup>1</sup>/2 до 8<sup>1</sup>/2 у. занятія сърт

<sup>\*)</sup> Переплетное мастерство изучали следующе 43 учителя: Мих. Минчес. Мих. Рудневъ, Кипр. Оржицкій, Дим. Стеллецкій, Ив. Рождественскій, Ал. Базиленичъ, Пет. Алейниковъ, Ив. Кучеренко, Пет. Македонскій, Алекс. Макень, Ево. Новомірскій, Геор. Якубовичъ, Мовс. Красновольскій, Всев. Павцевъ, Арк. Масловъ, Сер. Знаменскій, Геор. Криволаповъ, Г. Павловъ, Серинковъ, Пол. Чернявскій, Дим. Ветуховъ, Ник. Красновольскій, Тим. Къкт. Сер. Жилевскій, Ник. Мигулинъ, Георг. Мигулинъ, Ив. Понировскій. Осол. Ст. ницкій, Алек. Пономаревъ, Серг. Царевскій, Осол. Ягинченко, Р. Новныс. Пав. Поповъ, Ник. Мухинъ, І. Заводовскій, Ил. Климентовъ, Иллар. Бугунъ. Сим. Асмоловъ, Мих. Капустинъ, Тим. Поповъ, Андр. Бабичевъ, Евг. Никисків и Мих. Бъляевъ.

пичной игрой. Такимъ образомъ, кромѣ занятій переплетнымъ мастерствомъ и скрипичной игрой, ежедневно было по 6 учебныхъ часовъ. Наканунѣ праздничныхъ и воскресныхъ дней вечернія занятія обыкновенно отмѣнялись. Во всѣ воскресные и празличные дни и наканунѣ оныхъ слушатели и слушательницы курсовъ присутствовали при богослуженіи въ Озерянскомъ храмѣ Покровскаго монастыря. Въ теченіе всего періода курсовъ неприсутственными днями были, кромѣ дней воскресныхъ, день св. апостоловъ Петра и Павла, день св. Равноапостольнаго кн. Владиміра и день Тезоименитства Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны.

Дорожа временемъ краткосрочныхъ курсовъ и вмѣстѣ съ тѣмъ желая употребить цѣлесообразно время праздничныхъ и воскресныхъ дней, администрація курсовъ въ теченіе всѣхъ курсовъ предприняла цѣлый рядъ экскурсій за городъ и развлеченій. Помимо воспитательнаго и образовательнаго значенія, всѣ означенныя удовольствія, поднимая духъ курсистовъ вниманіемъ и заботами о нихъ администраціи, вмѣстѣ съ тѣмъ представляли для нихъ лучшія минуты отдыха въ ихъ тяжелыхъ занятіяхъ на курсахъ въ центрѣ душнаго города, въ жаркіе дни Іюля.

Экскурсіи, предпринятыя курсистами, по характеру и цёли своей раздёляются на экскурсіи религіозно-патріотическія и научно-учебныя. Къ числу первыхъ относится ежегодно предпринимаемая учителями поёздка въ Спасовъ скитъ, на мёсто крушенія Императорскаго желёзнодорожнаго поёзда 17 октября 1888 года. Это страшное мёсто, ознаменованное чудомъ Божіимъ и горячимъ патріотизмомъ всего русскаго народа, выразившимся въ сооруженіи двухъ храмовъ и основаніи мужскаго скита, всегда привлекало и будетъ привлекать вниманіе истинныхъ патріотовъ. Превосходный садъ въ 10 десятинъ, разведенный въ этой мёстности, окаймляя собою обитель, въ настоящее время разросся въ густой цвётущій паркъ. Мёстность, дотолё пустынная и дикая, оживилась и сдёлалась пунктомъ постояннаго паломничества для народа.

Въ день Петра и Павла раннимъ повздомъ, доставляющимъ обыкновенно по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ богомоль-

цевъ, учители и учительницы въ сопровождении администраців курсовъ отправились въ Спасовъ-скитъ и къ началу поздней литургів были уже на мість. По распоряженію Высокопреосвященнаго Владыки о. настоятелемъ обители былъ оказанъ самый радушный пріемъ. Курсисты полнымъ хоромъ. подъ управленіемъ преподавателя пінія о. Іоанна Петровскаго. приняли участіе въ совершеніи божественной литургіи. Затімь имъ былъ предложенъ завтравъ и сервированъ чай. Иослъ этого подъ руководствомъ о. настоятеля обители они приступили къ осмотру деревяннаго храма, сооруженнаго въ теченіи мѣсяцевъ заботами Высокопреосвященнаго Амвросія. какъ первый памятникъ на мёстё ужасной катастрофы. дучи первымъ выраженіемъ патріотизма русскаго народа, храмъ этоть является въ свою очередь лучшимъ памятникомъ, кресившимъ характерныя особенности древне-русской рызной орнаментики и архитектуры. Отсюда курсисты перешли къ осмотру соборнаго храма и, осмотръвъ всъ достопримъчательности внутренней части, алгаря и ризницы сего богатъйшаго и величественнаго храма, направились въ часовню для служенія литіи по въ Боз'в почившемъ Император'в Александръ III и всъхъ жертвахъ ужасной катастрофы. Расположившись затъмъ на паперти соборнаго храма, они выслушали внятно прочитанную И. А. Рудневымъ брошюру о чудесномъ спасеніи Августвишей семьи; причемъ въ виду быстро движущихся на глазахъ побздовъ, особенно поразительны были слова манифеста: "Въ трепетномъ благоговении предъ дивными судьбами Всевышняго Мы въруемъ, что явленная Намъ и народу милость Божія ответствуеть горячимь молитвамь, которыя. ежедневно возносять о насъ тысячи върныхъ сыновъ Россіи, гдѣ стоитъ Святая церковь и славится имя Христово<sup>4</sup>. Чтеніе глубоко-назидательной брошюры закончилось пеніемъ національнаго гимна и певольное "ура" вырвалось изъ груди сотне учителей.

Вечеромъ курсисты въ томъ же порядкѣ воротились домой. Въ одинъ изъ ближайшихъ воскресныхъ дней 4-го іюля курсисты присутствовали при архіерейскомъ богослуженіи въ Озерянской церкви Покровскаго монастыря. Лица духовнаго зва-

нія изъ курсистовъ были приглашены Высокопреосвященнымъ Владыкою присутствовать при совершении литургіи въ самомъ алтаръ, чтобы ознакомиться съ особенностями архіерейскаго богослуженія. По окончаніи литургіи всь учители собрались у покоевъ Владыки и встрътили его громкимъ и могучимъ при-вътствіемъ: "исполлаети деспота!" Преподавая архипастырское благословение Владыка въ свою очередь выразиль надежду, что курсисты отнесутся къ дёлу съ должнымъвниманіемъ и усердіемъ. "Положеніе учителя въ деревит высоко и отвътственно, говорилъ онъ. Стойте твердо въ этомъ званіи, подавая мъръ доброй жизни и твердаго ученья всымъ, къ вамъ приходящимъ. Любовь къ дълу вознаградитъ васъ за трудъ, а занятія на курсахъ ободрять и поддержать вась на высоть своего тяжелаго и важнаго служенія. Будьте добры, въ трудъ прилежны, въ въръ тверды, въ жизни добродътельны". Ободренные такимъ милостивымъ вниманіемъ своего архипастыря, учителя-курсисты оставили архипастырскіе покои полные любви къ Владыкъ и энергіи на предстоящій тяжелый трудъ на курсахъ.

Въ тотъ же день курсисты посѣтили зоологическій музей Харьковскаго университета.

Для закръпленія въ памяти слушателей теоретическихъ свъдвній по пчеловодству, полученных ими на 6 лекціях профессора о. Тимоеея Буткевича, 11 іюля курсистами была совершена экскурсія на принадлежащую ему образцовую пастку. Пасъка находится на дачъ о. профессора въ 4 верстахъ отъ ст. Мерефа К.-Х.-С. ж. д. Разстояніе отъ станціи въ 4 вер. курсисты изъявили согласіе идти пізшком в лугами. Здівсь на пасъкъ въ течении четырехъ часовъ о. Буткевичъ знакомилъ курсистовъ на практикъ съ различными системами ульевъ, которыхъ (системъ) у него свыше 25. Курсистамъ были показаны наиболье характерные и употребительный ше въ пчеловодномъ хозяйствъ ульи. Изъ нихъ рекомендованъ учителямъ, какъ наиболъе пригодный для нашей мъстности, улей системы свящ. сл. Малой-Даниловки о. Толмачева. Ознакомивши съ разными системами ульевъ посредствомъ тщательной разборки ихъ и со всемъ внутреннимъ хозяйствомъ ульевъ, о. Буткевичь показаль далже учителямь свою пчеловодную мастерскую, при чемъ сами курсисты принимали участіе въ выкачиваніп меду на центробъжкъ. Вслъдъ затъмъ радушнымъ козянномъ пасъки быль предложенъ курсистамъ чай и медъ въ изобиліи.

По свёдёніямъ, полученнымъ отъ учителей, несмотря на недостаточность времени, нёкоторые изъ нихъ настолько освоились съ курсомъ пчеловодства, что чувствуютъ себя въ состоянін продолжать работу самостоятельно, въ особенности съ помощью рекомендованныхъ профессоромъ пособій по сему предмету.

18 іюля въ Харьковскомъка оедральномъ соборъ, съ благосло-Высокопреосвященнаго Амвросія, о. ключаремъ бора, въ сослужении курсистовъ и при участии полнаго хора 100 учителей была торжественно совершена Божественная литургія. Самъ Высокопреосвященнъйшій Владыка, высокій покровитель и глубокій цінитель московскаго церковнаго напівва, изволилъ присутство вать при совершени литургіи, чтобы послушать ръдкое пъніе массы учителей и уб'єдиться, насколько серьезно поставлено на курсахъ дело обученія церковному пенію. Итніе массоваго хора могучихъ и юныхъ голосовъ, поставленное опытнымъ преподавателемъ церковнаго пфнія на курсахъ свящ.,о. І. Петровскимъ, подъ управленіемъ курсиста о. діакона Клименова, производило неотразимо глубокое впечатление на присутствующихъ. Соборъ быль переполненъ молящимися. Простота напъва, задушевность мелодіи и безупречная стройность хора поддерживали въ присутствующихъ молитвенное настроеніе до конца. Преосвященному настолько понравилось исполнение Херувимской пісня древняго напъва и догматиковъ московскаго распъва, что ему благоугодно было лично выразить благодарность курсистамъ н преподать архипастырское благословение въ алтаръ. Благословляя курсистовъ, Владыка благодарилъ администрацію курсовъ. преподавателя півнія и ободряль курсистовь въ дальнійшемь трудѣ.

22 Іюля съ благословенія Преосвященнаго въ Оверянской церкви Покровскаго монастыря, регентомъ архіерейскаго хора М. С. Ведринскимъ былъ данъ концертъ соединенными силами полнаго архіерейскаго хора въ 90 чел. Въ программу концерта вошли употребительнъйшіе въ церковныхъ богослуженіяхъ пъснопънія въ организаціи лучшихъ нашихъ композиторовъ, каковы: "Слава—Единородный"—Грибовича; "Къ Богородицћ"— Архангельскаго; "Херувимская"— М. С. Ведринскаго; "Достойно есть"—Чайковскаго; "Милость мира"—Архангельскаго; "Нынъ отпущаеши"—Соколова; "Боже пріидоша"—Веделя; "Великое славословіе"—Ставровскаго; "Воспойте людіе"—Бореля.

При такой сравнительной краткости программы и полноть музыкальных мелодій, концерть произвель на слушателей полное, глубокое и всестороннее впечатльніе. Въ исполненіи легкихъ и трудньйшихъ частей видна образцовая музыкальная школа, поставленная опытною рукою. Мелодіи смынются до того послыдовательно и естественно, что слушателемъ невольно овладываетъ полныйшій эффектъ и онъ незамытно переживаетъ соотвытствующія музыкы чувства. Послушать образцовое пыніе соединенныхъ хоровъ собрались, кромы курсистовъ, много постороннихъ слушателей изнатоковъ церковнаго партеснаго пынія. Учители въ лицы администраціи курсовъ принесли искренныйшую и глубокую благодарность г. Ведринскому за доставленное имъ наслажденіе.

Дъломъ постановки учебнаго дъла на курсахъ были заинтересованы многія лица, имъющія близкое и отдаленное отношеніе къ народному образованію. Въ числё почетныхъ гостей, посъщавшихъ курсы, были: Предсъдатель Епархіальнаго училищнаго Совъта, Ректоръ Семинаріи, протоіерей Іоаннъ Павлиновичь Знаменскій; членъ Совета прот. Іоаннъ Чижевскій; членъ Совъта прот. Николай Өедоровъ; Директоръ народныхъ училищъ д. с. с. Н. Г. Жаворонковъ; Смотритель Харьковскаго духовнаго училища с. с. А. А. Сифгиревъ; дфлопроизводитель Совъта с. с. С. П. Ооменко; членъ Совъта Н. Т. Храмцовъ; председатель Харьковского у. отделенія свящ. о. Н. Любарскій; свящ. С. Уманцевъ, В. В. Марченко; о.о. у вздиме наблюдатели всёхъ 11 у вздовъ, при чемъ нёкоторыми изъ нихъ курсы были посещены по несколько разъ. Кроме того ежедневно, съ разръшенія администраціи курсовъ, аудиторія была посвщаема множествомъ интересовавшихся лицъ городского и иногородняго духовенства, преподавателей гимназій и духовныхъ училищъ, учителей церковныхъ и земскихъ школъ и другихъ постороннихъ лицъ. Вообще слъдуеть замётить, что курсы съ каждымъ годомъ возбуждають все большій и большій къ себё интересъ со стороны общества. Мёстная печать также своевременно отмёнала выдающіяся явленія и стороны курсовъ съ ихъ внутренней учебной стороны и внёшняго ихъ устройства. Редакціи газетъ "Южный край" и "Одесскія новости" прислали даже свои изданія въ безплатное пользованіе курсистовъ впродолженіи всёхъ курсовъ.

Заканчивая бъгдый очеркъ учебныхъ занятій на учительскихъ курсахъ настоящаго года и наблюдая въ теченіе послёдняго времени надъ курсами прежнихъ лътъ Харьковской и другихъ епархій, мы невольно должны признать за ними педагогическое значеніе въ узкомъ смыслѣ слова для самвхъ учителей, но широкое ихъ вліяніе вообще на направленіе н характеръ педагогического образованія, педагогической литературы и развитіе современнаго общества. Было бы ошибочно предполагать, что курсы направлены только къ поднатію педагогическаго образованія учителей; наряду съ этимъ и независимо отъ этого, они служать лучшими проводниками жизнь идеи церковнаго просвъщенія въ двукъ православной въры и любви и преданности престолу и отечеству. Цълые кадры учителей, въ теченіи последнихъ 10 леть, развосять эту идею, забытую и поправную духомъ последняго времени. по всфиъ уголкамъ нашего общирнаго отечества учрежденія новыхъ церковно-приходскихъ школъ, устройства церковныхъ хоровъ и воскресныхъ собестдованій, въ формъ открытія школьныхъ и народныхъ библіотекъ. Съ другой стороны, привлекая въ качествъ руководителей новыя педагогическія силы, курсы, какъ показаль уже предшествующій опыть. породили цёлый рядъ педагогическихъ статей, дидактическихъ и методическихъ руководствъ, нотныхъ сочиненій, журналовъ и учебниковъ по всемъ предметамъ школьнаго курса. Хотя значительная часть этого педагогическаго матеріала и не представляетъ собою чего-либо новаго сравнительно съ добытымъ раньше, тъмъ не менъе и во всъхъ этихъ произведенияхъ ръзко обозначилось новое направленіе, новый духъ, чуждый рутинной намецкой педагогики и узко матеріалистическаго содержа-

нія. Что касается нікоторых выслящих педагоговь, то они безспорно въ своихъ сочиненіяхъ являются руководителями новаго идеалистическаго направленія, которое не можеть не отразиться и уже отразилось на нівкоторых в сторонах в жизни начальнаго образованія и жизни современнаго общества. Имъ будетъ несомивино принадлежать та же честь, какую безспорно заслужили въ свое время и въ своемъ родъ педагоги тестидесятыхъ годовъ со стороны программы обученія и ея направленія. Новая школа старалась учить, развивать и обогащать дітей познаніями, церковная по преимуществу воспитываеть; первая съ практическимъ направленіемъ и заботилась о выработкъ въ дътахъ житейскихъ способностей, последняя всегда помнитъ что "благочестіе имъсть обътованіе живота ныньшняго и грядущаго". Церковная школа примкнула къ церкви и покровительству духовенства и всё школы обособились въ отдельное гражданское учрежденіе. Новая школа учила дітей по методамъ нізмецкой, чуждой русскому народу, педагогики; церковная ведетъ обучение въ духъ церковности. Церковная школа возстановляетъ и объединяетъ приходъ, какъ единицу церковно-общественную; новая школа вступила въ антагонизмъ съ этою, освященною въковою традиціей, стороною жизни русскаго народа. Обученіе въ новой школь велось по программамъ, которыя и по содержанію и по направленію совершенно разнятся отъ программъ школы церковной. Учебники и книги для чтенія такъже въ новой школь ивые, соответственно указаннымъ выше задачамъ той и другой школы. Новая цълямъ И обращается къ чувству законности въ детяхъ и къ выработке - личности, церковная-къ чувству любви и братскаго единенія. Грамотъй старой школы бъжалъ отъ книгъ религіознаго содержанія, отъ церкви и духовенства, грамотій церковной школы живетъ нераздъльною жизнію съ церковью. Грамотъй новой школы съ развитою склонностью все рышать своимъ умомъ, чуждался авторитета и мало обнаруживалъ преданности представителямъ общественнаго управленія, грамотъй церковной школы, наоборотъ, воспитываетъ въ себъ чувство авторитета церковнаго и гражданскаго.

Гдв же это новая школа шестидесятыхъ-семидесятыхъ го-

довъ? Въ настоящее время, подъ вліяніемъ возрожденной школы церковной и подъ вліяніемъ новаго направленія въ жизни русскаго общества, она настолько измінилась, что едва ли остались въ ней ея прежнія черты. Об'є школы, можно сказать, совершенно слились въ дух'в и направлении своихъ задачъ. цвлей и средствъ къ осуществленію этихъ цвлей. Въ самомъ двль, программа обученія по предмету Закона Божія, какъ центральнаго и основнаго предмета начальнаго обученія, расширена, число уроковъ увеличено, постановка обученія и самыя руководства измінились въ значительной степени къ лучшему; церковно-слявянскій языкъ, которому самые выдающіе педагоги шестидесятыхъ годовъ раньше не придавали никакого значенія, нынъ сділался во всіхъ школахъ однимъ изъ лучшихъ средствъ религіозно-нравственнаго воспитанія и назиданія. Церковное пініе, по самой программ в 1872 г. бывшее предметом в необязательным в, сделалось. на основаніи диркулярныхъ распоряженій многихъ попечителей учебныхъ округовъ, предметомъ первостепенной важности. Не много осталось въ методахъ и способахъ преподаванія другихъ предметовъ; учебники и книги для чтенія такъ же измѣнились со стороны своего содержанія и направленія.

Однимъ словомъ, не далеко то время, когда обѣ школы—церковная и гражданская,—между которыми пока еще живетъ скрытый и явный антагонизмъ, сольются въ одну общую народную государственную школу съ одинаковыми цѣлями и задачами, съ однимъ духомъ и направленіемъ. Пожелаемъ, чтобы такое единеніе, осуществляясь на курсахъ, поскорѣе вошло и въ самую жизнь.

### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Въ Харьковской Духовной Семинаріи въ настоящее время состоитъ вакантною должность репетитора надзирателя съ жалованьемъ 350 руб. въ годъ при казенной квартиръ и столъ. Лица, имъющія званіе студента Семинаріи и желающія занять это мъсто, приглашаются подать о семъ прошенія на ими О. Ректора Семинаріи.

### Епархіальныя извъщенія.

Благочинный 2 округа Зміовскаго ублуа священникъ Арханголо-Михаиловской церкви с. Шебелинки, Варсонофій Антоновскій, и Рождество-Богородичной церкви сл. Алексбевки, того же ублуа, священникъ Василій Протопопово, согласно прошенію, 3 сентября с. г. перемъщены Его Высокопреосвященствемъ одинъ на мъсто другаго.

- Священникъ села Новопавловки, Изюмскаго увзда, Петръ Bласовскій, перемъщенъ на священническое мъсто къ цервви села Пятницкаго, Волчанскаго увзда.
- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинаріи, Николай *Мищенко*, опредёлень на священническое м'єсто при церкви слоб. Богдановки, Староб'єльскаго увзда.
- Сынъ діакона, Миханлъ *Труфановъ*, опредёлонъ и. д. псаломщика къ перкви сл. Старо-Салтова, Волчанскаго убзда.
- Въ 15 № «Листка для Харьковской епархів» за настоящій годъ, на 4 строкв сверху 401-й страницы относительно награжденія священника церкви с. Нисшей Верхосулки, Лебединскаго увзда, о. Цавла Лущенко, было напечатано: награжденъ набедренникомъ; следуетъ читать: награжденъ скуфъею.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Религіозность сиро-халдейцевь.—Православный храмъ въ Гамбургів.

—Кочевыя киргизскій школи.— Предположенія Оренбургскаго писсіонерскаго комитета.—Заботы о религіозно-нравственномъ воспитанія подрастающаго поколівнів.

—Реформа сивтской средней школы.

Въ «Прав. Благ.» сообщаются слъдующія свъдънія о религіозности сиро-халдейцевъ.—Сиро-халдейскій церковный уставъ очень строгь; такъ, по нему нельзя по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ заниматься работой, какъ бы ни былъ бъденъ крестьянинъ. Въ области Тіаръ-Тхума, гдъ народъ отличается религіозностью, праздники проводится весьма благочестиво: "во псалмъхъ, и пъніихъ и пъснъхъ духовныхъ"—по апостолу. Путешественникъ не можетъ продолжать своего путешествія въ день воскресный или праздничный, а долженъ оставаться тамъ, гдъ застигнетъ его праздникъ, по прошествіи котораго можетъ пдти дальше, — исключеній не дълается даже въ томъ случав, если до дому остается

небольшое разстояніе, напр. версть 7. Посты у сиро-халдейцевь соблюдаются очень строго: въ постные дин не полагается у нихъ всть мяся, и если кто взъ христіанъ позволить себв вкушать его въ постъ, то таковой лишается таниства св. причащенія. Въ посту сиро-халдейцы въ лътнее время ъдять зелень, а зимово бобы и другія овощи, запасенныя на звиу. На сколько строго собледается у сиро-халдейцевъ постъ, можно видъть изъ того, что даже больные и слабые ни въ коемъ случав не стануть въ постъ всть мясо: "лучше умереть, говорять, нежели всть скоромное". Одинь человъвъ былъ тяжело боленъ; докторъ приказалъ ему употреблять мясную пищу, но больной отвётиль ему: "какь же Даніиль, Ананія, Азарія и Мисанлъ не вли мясного царскаго кушанья, а пвтались только овощами и били сильны и здоровы" (Дан. VII. 10, 15). Въ мясовдъ сиро-халдейцы употребляють въ пищу масо и большею частью овечье. Вообще, спрохалден народъ религіозный, но въ сожальнію необразованный; ньть у пихь ни своей в пографів, где бы можно было печатать различныя вниги для просвъщенія сирохалдеевъ, ніть также хорошо устроенныхъ школъ, где бы обучалось юношество уставу церковному и развымъ наувамъ. Несколько леть тому назадъ на 1000 безграмотныхъ встрачалось 1-2 грамотныхъ; теперь образованіе, благодары Бога, поднялось выше, такъ что на 100 безграмотныхъ приходится 1-2 грамотныхъ. Спро-халдейцы очень любатъ слушать проповыди, которыя произносятся на объдив обывновенно сразу по прочтеніп Евангелія и служать раскрытіемь и объясненіемь смысля чтеннаго Евангелія, такъ какъ присутствующіе за богослуженіемь не понимають древне-сирійскаго языка.

— По сообщенію «Пр. Вѣст.», въ Гамбургѣ, германсвомъ курортѣ близъ Франкфурта-на-Майнѣ, въ праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы освящена православная церковь. Церковъ здѣсь выстроена по почину и, главнымъ образомъ, на пожертвованія дѣйствительнаго тайнаго совѣтника Проворова; закладка ея совершена три года тому назадъ въ Высочайшемъ присутствіи. Новая церковь — малечькая, но красивая — съ одной золоченой главой имѣетъ высоту до 7 саженъ; стѣны изъ песчанаго камня, красиво облицованы мѣстами краснымъ вирпичемъ и майоликой съ богатымъ фризомъ. Внутри — иконостасъ рѣзнаго дуба сдѣланъ по рисунку русскаго архитектора Л. Бенуа. Вся церковь строилась по его-же проекту и рисункамъ; образа въ древнемъ стилѣ писаны художникомъ Ро-

зановымъ. Внѣшній стиль церкви—древнихъ ярославскихъ храмовъ и очень походитъ на сооружаемую церковь того же архитектора въ Дармштадтъ, освящение которой предстоптъ въ сентябръ.

— Въ «Русси. Туркест.» В. Д. Масловъ разсказываеть о посъщенін имъ Кочкаратинской кочевой школы для Киргизъ. Разсказъ нагляднымъ образомъ показываетъ то значеніе, какое могутъ вифть такія школы для обрусенія внородцевъ. Немного временя прошло съ тъхъ поръ, вавъ начаты (30 іюля) учебныя занятія въ вочевой школь, а киргизита научились уже читать, писать, считать и отвъчать по-русски, хотя конечно, съ большими и значительными неправильностями. Семеро изъ учениковъ читаютъ и пишуть настолько сносно, что В. Д. Масловъ, посътивъ ее 9 августа, нашель успехи школы "невероятными". Мёстный учитель полагаеть, что если бы срокъ для обученія быль длиниве, а главное, будь это діло, по обывновенію, не літомъ, а осенью, то учащихся, несомнънно, было бы такъ много (имъя въ виду только Кочкаратинскую волость), что не хватило бы одного учителя. Однимъ изъ недостатковъ школы является пока отсутствіе въ школахъ русскихъ дътей. Дъло въ томъ, что виргизята не упраживются между собой въ русской ръчи, исключан урочнаго времени, и всевозможныя убъжденія и приказы въ данномъ случав на нихъ не дъйствують. Надо вообще сказать, что общество русскихъ детей, кромѣ върнаго сродненія киргизять съ русскимъ духомъ, обогащало бы киргизить словами и оборотами русской рачи, а датскія игры и взаимное общение дътей сдъляли бы ихъ, при разумномъ руководствъ, хорошими друзьями. А въ этомъ въдь заключается одна пзъ цълей русско-туземной школы и главное (если не самое върное) средство для обрустнія туземнаго населенія. Въ общемъ, по мивнію г. Маслова, вниманіе Киргизъ къ школьному двлу заслуживаеть всякой похвалы. Къ чести Киргизъ надо сказать, что они несравненно сердечиће и дружествениће относитси къ русской школь, чемь русскіе мужики. Мужики гостепріямны, но не любять школьныхъ повинностей и никогда не исполняють ихъ безъ пререканій съ учителемъ. А Киргизъ, въ противоположность крестьянину, постоянно справляется: доволень ли учитель и не терпить ли вавикъ недостатвовъ? Насколько вочевая школа интересуеть киргизовъ, можно заключить изъ того, что каждый день, во время уроковъ, школу-юрту посвщаютъ не меньше десяти человекъ, которые, чинно возседая на корточкахъ, шепотомъ повторяють заучиваемыя учениками слова и фразы и, судя по отвітах: учениковь, выражають одобреніе или порицаніе.

- Оренбургскій епархіальный комитеть миссіонерскаго общества въ своемъ отчетъ выясняеть необходемость усилить миссіонерскую деятельность среди пнородцевъ епархін. Въ уральское области, входищей въ составъ оренбургской епархів, желательн учреждение миссіонерскаго стана съ церковыю-школою и интернатомъ при ней для дътей русскихъ поселенцевъ области и внородпевъ киргизовъ и калныковъ. Киргизы весьма предрасположена въ принятію всего русскаго православнаго и представляють бласпріятныя условія въ миссіоперской среди нихъ дѣятельности. Татары это видять и не упускають возможности привлечь виргизон въ исламъ путемъ тайнымъ и явнымъ. Съ целью именно пробаганды ислама въ г. Калмыковъ, гдъ татарскаго населенія всеглишь 16 душъ м. и 14 ж. пола, на средства одного уральскать куппа-татарина, построеня великольпная мечеть, въ которой моляшимися являются не татары, а киргизы. Кром'в миссіонерскаг стана, необходимо поставить священниковъ съ миссіонерской пелготовкой въ особенно удобные для противомусульманской миссіе приходы, назначивъ священнивамъ за ихъ миссіонерскіе труди вознаграждение, сверхъ приходскихъ доходовъ. Въ Оренбургъ, какъ центръ врая, заселеннаго массою пнородцевъ тюрвскаго племена. ощущается недостатокъ въ учреждения, въ которомъ приготовиялись бы изъ мъстныхъжителей, по преимуществу изъ крещенныхъ инородцевъ, учители для школъ грамоты среди русскихъ поселенпевъ въ киринискихъ степяхъ тургайской и уральской области. псаломшики въ инородческие христіанские приходы (ногайбакски. чувашскіе) и пропов'єдники-миссіонеры. Для этой ц'єли было бы пелезно открыть въ Оренбурга школу, по типу вазанской центральной крешено-татарской, конечно съ питернатомъ. Учениками въ школу будуть поступать дети новокрещенных киргизъ, татарь. башкиръ, а также и русскихъ поселенцевъ въ степи, владъющих пнородческимъ изыкомъ. Наконецъ для ближайшаго наблюденія д ходомъ миссіонерскаго дёла въ епархіи и веденія бесёдъ съ мусульманами полезно было бы учредять въ Оренбургь особую должность противомусульманскаго миссіонера, съ отнесеніемъ содержанія его на средства миссіонерскаго общества вли Св. Синода Противъ пълесообразности предположений относительно отврытия новыхъ миссіонерскихъ учрежденій едва ли могуть встратиться возраженія; что же насается средствъ на ихъ содержаніе, то объ

изысканів ихъ можеть позаботиться не только церковная, но и гражданская власть, въ виду большого значенія проектируемыхъ учрежденій не только въ церковномъ, но и въ государственномъ отношеніи.

- Въ той мысли, что, при нын-вшнихъ условіяхъ церковноприходской жизни, надежнёйшимъ средствомъ внёдрить знаніе візры въ души прихожанъ можетъ служить обучение и воспитание всего подростающаго покольнія въ строго церковномъ направленів, преосвященный ставропольскій обратился въ прошломъ августь къ священникамъ ставропольской епархіи съ особымъ посланіемъ по этому предмету. Указавъ на то, что вынъ, вслъдствіе увеличенія числа душъ въ приходахъ, священникъ едва успъваетъ въ праздничный день совершить положенным по уставу церковным службы и удовлетворить прихожань требо-исправлениями, вследствие же тъсноты храмовъ, не вифщающихъ всъхъ желающихъ присутствовать при богослужении, не можеть выполнить своего долга учительства, преосвященный находить, что вывесть современнаго настыря изъ этого его труднаго положенія можеть школа, "Въ настоящее времи почти всё дёти стучатся въ двери школы и добрый пастырь долженъ широко отворить эти двери съ темъ, чтобы постепенно, поколеніе за поколеніемъ, воспитывать приходъ свой въ духъ православной церкви. За двухлътнюю и трехлътнюю учебу онъ узнаеть каждаго ученика, какъ родное свое дити, каждаго напитаеть соответственного духовного пищею, каждаго сроднить съ собою такъ, какъ не будеть вмъть возможности сдълать потомъ. Конечно, для этого недостаточно быть только оффиціальнымъ завъдующимъ или законоучителемъ, какъ это, къ прискорбію, бываеть съ накоторыми; необходимо съ любовію удёлить весь свой досугъ школъ, отдеть ей свое сердце и, въ особенности, самолично наставлять детей въ правилахъ веры. Трудна эта миссія, честные іереи; но зато сколь она будеть плодотворна по своимъ посл'ядствіямъ! Не говори уже о д'втихъ, и взрослое изселеніе чрезъ последнихъ значительно очистится въ духовно-правственномъ отношенів, а также проникнется уваженіемъ къ своему учительному пастырю. Если же при этомъ пастыри обратять сугубое вниманіе на обученіе дівочекь, будущихь матерей семействь, то тогда еще скорње будеть достигаться цель. Распройте же широко двери школьныя для всёхъ детей щкольного возраста, въ особепности для девочекъ, изъ коихъ въ настоящее время 9/10 стоятъ еще за порогомъ школы". «Церк. Въст.»

- За последніе дня вся русская періодическая печать обратила внимание на диркуляръ министра народнаго просвъщения попечителямъ учебныхъ округовъ относетельно предположенияго зимою текущаго года созыва въ Петербургв особой коммиссів съ цвано всесторонняго выясненія и устраненія существующих в недостатковъ средней школы. Главивашіе недостатки, перечисленные въ циркуляръ, таковы: отчужденность отъ семьи и бюрократическій характеръ средней школы, вносящей сухой формализмъ венность въ живое педагогическое дело и ставищей въ ложныя взаимных отношенія преподавателей и учениковъ; невниманіе къ личнымъ особенностимъ учащихся и пренебрежение воспитаниемъ нравственнымъ в физическимъ; нежелательная спеціализація школы съ самыхъ младшихъ классовъ, обрекающая детей на извъстный родъ заянтій, прежде чёмъ выяснились вкъ природныя способности в склонности; чрезмірность ежедневной умственной работы, возлагаемой на учениковъ, особенно въ низшихъ классахъ несогласованность программъ между собою и съ учебнымъ временемъ и значительное наполнение ихъ требованиями второстепенными вле даже взлешними; недостаточное преподавание русскаго языка, русской исторів в русской литературы в слабое ознаком. леніе съ окружающей природой, что, взятое вийств, лишаеть школу жизненцаго и національнаго карактера; излишнее преобладаніе превнихъ изыковъ и неправильная постановка ихъ преподаванія. благодаря которой не достигается цель классического образованія, несмотря на отводимое этимъ язывамъ значительное количество часовъ: недостаточная умственная зрёлость оканчивающихъ курсь гимназій, что препятствуеть успѣшному ходу ихъ унвверситетскихъ занятій: печловлетворительная подготовка прошедшихъ курсъ реальныхъ училищъ для обученія въ высшихъ спеціальныхъ учебныхъ заведеніяхъ и вообще слабан постановка преподаванія предэтихъ училищахъ. Частивищее разсмотрвије такъ И другихъ, слабыхъ сторонъ средней перечисленныхъ, по словамъ «Цер. Въсти.», предмешколы и будеть служить, помъ занятій наиболье опытныхь, образованныхь и тыхъ руководителей и преподавателей средней школы, рымъ предстоить собраться въ Петербургв по 2-4 лица отъ каждаго округа. Циркулиръ министра намечаеть и самый характеръ занятій коммиссів, расчитанный на то, чтобы ся работы отличались детальностію и практическою приложимостью.

# ЛИСТОКЪ

AAH

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Б Онтября % № 19. % 1899 года.

Содержаніе. Отъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояній церковно-приходскихъ школь и школь грамоти Харьковской епархів по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годъ.—
Журнали Съюзда луховенства Харьковскаго училищнаго округа за 1899 годъ.—
Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

### Отъ Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Сунодъ.

На основаніи опредъленія Святьйшаго Сунода, отъ 7-29 ноября 1884 года за № 2435, Училищный при Святвишемъ Сунодъ Совыть, журнальнымъ опредъленіемъ отъ 13 мая 1899 года за № 351, постановиль: удостоить награжденія книгою "Библія". отъ Святвишаго Сунода выдаваемою, за особые труды, усердіе и ревность въ деле благоустройства местныхъ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты, нижеслидующихъ лицъ: члена Валковского убодного отделенія епархіального училищного совета, свищенника Андрея Пономарева, членовъ Волчанскаго убяднаго отделенія того-же совета: губерискаго секретаря Василія Колокольщева и земскаго начальника IV участка Волчанскаго увада, отставного штабсъ-вапитана Василін Ляшенко, членовъ Харьковскаго увзднаго отделенія того же совета: протоіерея Василія Попова и надворнаго совътника Владиміра Марченко, завъдывающихъ и законоучителей церковныхъ школъ: Караванской, Валковскаго убзда, священника Іоанна Ястремского,—Заводянской, того-же увзда, священника Александра Чернявскаю, - Волчанско-Хуторской, тогоже увзда, священника Алексін Давидовскаго, Велико-Бурлуцкой, того-же увзда, священныка Василія Самойлова, —Знаменской, Изюмскаго увзда, священника Іоанна Титова, —Свистуновской, Купянскаго увзда, священника Іакова Макаровскаго, - Лашиновской, Старобъльского увзда, священника Харламиія Твердохлюбова,-Половинкинской, того-же увзда, священника Іакова  $\bar{\mathcal{B}}$ ерезовского,— Юнаковской, Сумскаго убзда, протојерея Василія Петровскаго,-Рогознянской, того-же увзда, священника Михаила Добрешкаго.-Александро-Невской въ г. Харьковъ двухилассной, священных Николан Сокольского, и Роганской, Харьковского убада, священника Іоанна Ракшевскаго, старшихъ учителей второвлассных первовно-приходскихъ школъ: Больше-Писаревской, Богодуховскато увзда, Явова Чебанова, - Славинской, Изюмскаго увзда, Григорія Навродскаго в Ворожбянской, Лебединского увада, Матвъя Карташева; учителей одновлассныхъ цервовно-приходскихъ школь: Бѣлолуцкой, Старобѣльскаго увзда, Осоктиста Попова, и Сумской, при Николаевской церкви, діакона, Гаврівла Полницкаго; попечвтелей церковно-приходскихъ школъ: Волчанской, при Муроносицкой церкви, 2-й гильдій купца Ивана Прошкина, - Верхне-Сыроватовской, Сумскаго увяда, дворянина Константина Алферова,-Александро-Невской въ г. Харьков'в двухклассной, 1-й гильдін кушца Өеодора Енуровскаго и Панъ-Ивановской, Харьковскаго утзда, 2-й гильдій купца Александра Кринера, попечительницъ церковно-приходскихъ школъ: Знаменской, Изюмскаго уезда, герцогино Наталію Сассо-Руффо, — Ольково-Рогской, того-же увада, вдову коллежского секретари Анну Иванову и Комаровской, Харьковскаго увзда, жену 1-й гильдін купца Ксенію Соколову в благотворителя церковныхъ школъ, Виртембергскаго подланнаго Массимилівна Гельферихо-Саде.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянім церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189% учебный годъ.

(Продолжение \*).

Въ церковныхъ школахъ Старобъльскаго увзда ставилось цълію достигнуть въ изученіи церковно-славанскаго языка такой степени бъглости и внятности чтенія, чтобы каждый ученикъ церковной школы могь читать въ церкви при Богослуженіи. Въ церковныхъ школахъ Сумского увзда во всвхъ церквахъ, при которыхъ существують церковныя школы, шестопсалміе, каонзмы и другія церковно-богослужебныя чтенія исполняли ученики этихъ школъ. Какъ на недостатокъ, чаще другихъ встрвчающійся въ церковныхъ шко-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. X- 14.



лахъ по славянскому языку, можно указать на незнание надстрочныхъ знаковъ.

Русскій языка. Въ основъ обученія русскому языку въ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ преследовалась та цель. чтобы а) научить детей правильно, бегло и толково читать, б) писать безъ звуковыхъ и грубыхъ этимологическихъ ошибокъ, в) передавать содержание прочитаннаго. Судя на основании личныхъ наблюденій увздныхъ и епархіальнаго наблюдателей и результатовъ экзаменаціонныхъ испытаній, поставленняя цёль была достигнута въ достаточной степени. Средствами для наученія русскому языку въ такой степени были: ежедневное классное и вивклассное чтеніе, объясненіе непонятныхъ словъ, разборъ прочитаннаго по отдельнымъ предложеніямъ, пересказъ прочитанныхъ статей, заучивание наизусть образдовъ въ стихотворной и прозапческой формъ и разнаго рода письменныя упражненія: списываніе съ вниги, звуковая диктовка, диктовка съ предвареніемъ ошибокъ, провърочная диктовка, писаніе выученнаго наизусть, и самостоятельныя письменныя упражненія въ форм'в перезсказовъ своими словами прочитаннаго и легкихъ описаній. При изученіи русской грамоты во всъхъ школахъ употреблялся современный и для всъхъ понятный звуковой методъ, хотя и нельзя сказать, чтобы этотъ способъ преподаванія всёми применялся правильно, последовательно, раціонально. Существеннымъ педостаткомъ въ этомъ отношенів было недостаточное вниманіе къ первоначальнымъ звуковымъ упражненіямъ и слишкомъ быстрый и непоследовательный переходь отъ изучения буквъ къ чтению статей, что отражалось какъ на чтеній съ постоянными перерывами отдільныхъ словъ, такъ и на письмъ съ звуковыми и грубыми этимологическими ошибками. Въ тъхъ же школахъ, гдъ было обращено должное внаманіе на изученіе букваря, чтеніе было бітлое, внятное в выразительное. Сознательности чтенія особенно способствовали упражненія въ грамматическомъ разбор' предложеній по вопросамъ; въ этомъ случав учители не усиливались изучать опредвленій частей річи и частей предложенія, а заботились о томъ, чтобы на предлагаемые ученикамъ вопросы получались отвъты въ различной формъ и чтобы эти отвъты заставлили ученивовъ думать и уразумъвать соотношеніе между частями предложенія. Всякая прочитанная статья, кромъ ея разбора и объясненія непонятных словь и отдельных выраженій, подвергалась передаче ен содержанія. Письменныя упражненія направлялись въ тому,

чтобы научить дѣтей: а) писать согласно съ требованіями орфорафіи, б) писать правильно, безъ звуковыхъ ошибовъ и в) во возможности излагать свои мысли на бумагѣ. Эта послѣдняя цѣль долженствующая составлять конечную цѣль обученіи письму, правтивуется только въ 34 одновлассныхъ цервовно-приходскихъ школахъ и по краткости учебнаго курса не можетъ быть поставлена здѣсь основательно. Что касается перваго требованія, то ему вполиѣ удовлетвориютъ письменныя экзаменаціонныя работы; во многихъ школахъ въ этомъ отношенія достигнуты результаты отлично хорошія.

Въ тъсной связи съ обучениемъ письму стоитъ обучение чистюписанію. При обученіи чистописанію преследовалась та цель, чтобы усовершенствовать механизмъ письма и пріучить дѣтей писять красиво, четво и скоро. Этой цёли въ разныхъ школахъ достигали различными способами: въ однихъ школахъ эта пын достигалась обывновенно путемъ копированія и подражанія готовымъ образцамъ песьма, предлагаемымъ детимъ или въ виде прописей или же даваемымъ самимъ учителемъ. Чаще всего эти образцы предлагались учителемъ въ гетрадяхъ самихъ учениковь или же на доскъ. При этомъ не соблюдалась строгая постепенность въ переходъ отъ одной буквы въ другой, а изучали въ последовательно въ алфавитномъ порядке. Въ другихъ же школахъ чистописаніе было поставлено на болье раціональныхъ началахъ. Обучение письму начиналось упражнениями на грифельныхъ доскахъ въ начертаніяхъ примыхъ, кривыхъ и ломанныхъ линій, горизонтальныхъ и вертикальныхъ, концентрическихъ круговъ и т. п., во время письма преследовалось развитие кисти руви и вивств съ темъ желаніе пріучить детей обращаться съ письменными принадлежностими. Послё этихъ упражненій учитель переходиль въ систематичестимъ упражнениямъ въ письмѣ буквъ и соединение ихъ въ слова. Въ самомъ изучении буквъ наблюдалась строгая последовательность: первоначально писались элементы буквъ, затъмъ буквы въ порядкъ ихъ трудности и генетической последовательности такъ, что каждая предыдущая буква являлась элементомъ для следующей. Отъ упражненія начертаній буквъ строчныхъ переходили къ начертанію буквъ прописныхъ в т. д. Для упражненія въ чистописаніи употреблялась особая графическая сътка подъ угломъ въ 500, причемъ въ размъръ и формѣ этой сѣтки также соблюдалась строгая послѣдовательность; письмо крупное, письмо средней величины, письмо средней величины безъ наклонныхъ линій и, наконецъ, скоропись. Во многихъ школахъ учители на урокахъ чистописанія употребляли тактъ Судя по письменнымъ работамъ, успѣхи чистописанія въ церковныхъ школахъ вполив удовлетворительны, во многихъ же—отлично хорошіе. Письмо полууставомъ практиковалось не во многихъ школахъ разныхъ увздовъ, но выдающійся успѣхъ обученія полууставному письму принадлежить школамъ Сумскаго уѣзда.

Счисление. Въ постановкъ преподавания ариометического счисленія въ церковныхъ школахъ епархіи наблюдается наибольшее однообразіе сравнительно со всёми другими предметами. Придерживаясь учебной программы, учители начинали свои занятія по данному предмету устными и затёмъ письменными упражненіями въ предблахъ перваго десятка. Далбе переходили въ счету круглыми десятками и непрерывному счету до ста, устнымъ и письменнымъ упражненіямъ въ производстві четырехъ дійствій въ предълахъ этого числа и упражнениямъ въ ръшении задачъ. Ознакомленіемъ съ таблицами сложенія, вычитанія, умноженія и діленія, усвоеніемъ таблицы умноженія на память и ознакомленіемъ съ обще-принятыми названіями чисель каждаго изъ четырехъ действій полагалось основаніе для письменныхъ упражненій въ четырекъ ариометическихъ действіяхъ надъ числами отвлеченными и вменованными и рътенія ариометических задачь; въ преподаванія этого предмета можно указать на недостаточное упраженіе въ умственныхъ вычисленіяхъ, между тёмъ самая цёль въ изученін счисленія имфеть чисто практическій характерь, чтобы дфти по выходъ изъ школы, не прибъгая къ перу и карандашу, могли безъ затрудненія ръшать всякую предъявляемую жизнію задачу. Можно указать еще на отсутствие во многихъ школахъ торговыхъ. а пногда и классныхъ счетовъ. Вообще въ отчетномъ году успъхи обученія счисленію были виолит удовлетворительны. Изъ экзаменаціонныхъ отчетовъ видно, что дёти легко и быстро рёшали задачи въ предблахъ любой величины съ числами отвлеченными и именованными.

Церковное пиніе не во всёхъ уёздахъ и не во всёхъ школахъ этихъ уёздовъ находится на должной высоте, оно нуждается и въ боле правильной, и въ боле широкой постановке преподаванія. Въ чемъ же заключается причина этого явленія, если всёми оо. завёдывающими сознается и важность этого предмета по тёсной связи его съ церковными богослуженіями п благотворная сила его.

религіозно-правственнаго вліянія на учащихся, если родители учащихся съ любовію относятся въ шволамъ, гдв изъ дети участвують въ перковномъ пенів в если, наконецъ. Советь и перковношкольная виспекція съ готовностью вдуть на встречу заботамь и желанію народа о развитін и усовершенствованін этого важивішаго предмета? Прямая причина этого заплючается въ недостаткъ опытныхъ в правоспособныхъ учителей, незнакомыхъ не только съ теоріей півнія, но даже съ обиходнымъ півніемъ. Неріздки случан, вогда попечители школъ, желая пригласить учителя-регента, опредълнють особое за это вознаграждение в, не смотря на это. желающій не находится. Съ другой стороны нельзя не замістить и того, что съ каждымъ годомъ преподавание первовнаго пънія принимаеть болће шировіе разивры: педагогическіе курсы прошлаго и предпрошлаго года дали свыше 100 болбе или менбе подготовленных в учителей церковнаго пенія, низшіе члены причта, псаломщики, мадо-по-малу привлеваются къ обизательному для нихъ преподаванію этого предмета, средства школь также ростугь и трудь учителей. занемающихся первовнымь пеніемь, поощряется. Хотя церковное пвніе въ значительной части школь спархів не виветь правильной систематической подготовки съ изучениемъ квадратныхъ нотъ, начертаність и названість вкъ въ цефаутномъ влючё и ифність первовныхъ пъснопъній по нотамъ, тъмъ не менье пъніе съ голося вли по наслышки простийших перковных писнопиній Божественной литургін и всенощнаго байнія, за единичными исключеніями, существовало въ отчетномъ году во всёхъ церковныхъ школахъ. Въ остальныхъ же школахъ поють и по Обиходу проствития песнопенія всенощнаго бувнія, какъ то: Благослови душе моя Господа, Блаженъ мужъ, Свъте тихій, Хвалите вмя Господне, Воскресеніе Христово видівше, Великое славословіе, Днесь Спасенія, Взбранной Воеводь, Стихиры на "Господи воззвахъ", тропари воскресные всёхъ гласовъ; ирмосы пасхальные, прокимны дитургін воскресные, тропари дванадесятыхъ праздниковъ и др. Следуеть при этомъ заметить, что во многихъ школахъ при обученів дітей пінію чаще всего знакомять дітей сь втальянской нотою и меньше обращають вниманія на изученіе ноты квадратной. Особенное внимание учащихъ на постановку церковнаго пънія было обращено въ школахъ Сумскаго увзда: учащіеся многихъ школъ этого убздя въ храмъ во время литургів въ полномъ составъ, всею школов, пъли избранныя пъснопънія, какъ то: "Прівдите повлонимся, Святый Боже, Върую, Отче нашъ и ДостойноВъ нѣкоторыхъ школахъ Харьковскаго, Изюмскаго и Сумскаго уѣздовъ и въ школахъ Зміевскаго уѣзда: Гинеевской, Скрипаевской, Отрадовской и Чугуевской Скорбищенской существують особые учители—регенты. Въ большинствѣ школъ Старобъльскаго и Купинскаго уѣздовъ пѣнію обучаютъ псаломщики. Въ школахъ Зміевскаго уѣзда: Алексѣевской, Свято-Троицкой, Андреевской двухклассной, Асѣевской, Богодаровской, Бригадировской, Борщевской, Гинеевской, Зміевской соборной, Кочетовской, Лозовеньковской, Малиновской, Скрыпаевской и Чугуевской Покровской в въ школахъ грамоты: Бунаковской, Борчанской, Введенской, Зміевской Успенской, Кисельской, Мѣловской, Мохначанской, Отрадовской и Чугуевской Скорбищенской—церковныя пѣснопѣнія разучивалясь подъ скрипку.

Въ отчетномъ году учащіеся въ церковныхъ школахъ принимали участіе въ церковномъ півній на клирось вмість съ псаломщиками; правильно же организованные коры существовали при 407 церковно приходскихъ школахъ и школахъ грамоты. Общее число учащихся принимавшихъ участіе въ хорахъ, было 3654 человіна. Хоры существовали въ нажеследующихъ местахъ при церковноприходскихъ школахъ: 1) въ г. Ахтыркъ при соборъ, при Николаевской церкви, при Петро-Павловской церкви, при Архангело-Михайловской, при Георгіевской; Ахтырскаго упода: въ г. Славгородъ, въ Бакировкъ, Кириковкъ, Мезеновкъ, Боромлъ при Рождество-Богородичной ц., въ Котельвъ при Троицкой ц., въ Пушкарномъ. Богодуховскаго упъзда: въ г. Богодуховъ при Тронцкой ц., въ г. Богодуховъ при Покровской ц. въ г. Богодуховъ при Успенской ц.; въ селеніяхъ: Ямномъ, въ Больщой Писаревив: при Покровской ц., при Успенской ц., при Николаевской ц., въ г. Красномъ Кутв при церквахъ: Успенской, Архангело-Михаиловской, Николаевской, въ с. Иванахъ, Гниловкъ, Тарасовкъ, Новой Рябинъ, Сънномъ при Троицкой ц., Лозовомъ, Малыжиномъ, Станичномъ, Колонтаевъ при Николаевской ц., Любовкъ, Константиновић, Каплуновић, Козћевић, Матвћевић, Братенцћ, Лютовић, Полковой Никитовкъ; Валковскаго упъда: въ г. Валкахъ при соборъ, при Успенской ц., въ Высокопольъ, въ Коломавъ: при Воскресенской ц., при Николаевской ц., Успенской ц., въ Михайлова, Новоселовив, Одрынив, Сидоренковомъ, Сивжковомъ Кутв, Старой Водолагь, Алексвевкь, Дороесевкь, Кантакузовь, Новой Водолагь: при Наколаевской ц., Левендаловкь, Ковягахь, Станичномь, Перекопъ, Княжномъ, въ сл. Покровкъ; Волчанскаго упода: въ с. Артемовив, Базалвевив, Варваровив, Великомъ Бурлукв, Волчанскъ при соборъ, Волчанскихъ хуторахъ, Николаевкъ, Заводахъ, Мартовой, Нижнемъ Бурлукъ, Нижней Писаревкъ, въ 1-оз Николаевив, Печенъгахъ: при Петро-Павловской, Преображенской. Рубежномъ, Старомъ Салтовъ, Хатнемъ, Хотомлъ: при Николаевской ц., при Покровской ц., Юрченковомъ, Графскомъ селъ, Ивановив: Змісескаго упода: въ с. Кочетив, въ с. Боровомъ, Алексвевий при Троицкой ц., въ с. Введенскомъ, въ г. Чугуевъ при Покровской ц., при Николаевской, въ с. Соколовъ при Архангело-Михаиловской, Мосьпановой, въ г. Зміев'в при собор'в, въ г. Зміевъ при Успенской ц., въ с. Мохначахъ, Лебяжьемъ, Ново-Покровскомъ, въ Отрадъ, въ с. Шебелинкъ, Богодаровъ, въ с. Андреевкъ при двухъ церквахъ, въ Скрипанхъ, Гинвевкв, Яковенковомъ, Асвевкъ, Закутнемъ, Волчьемъ Яру, въ с. Бригадпровкъ, въ с. Берекъ при двухъ церквахъ, въ с. Гуляй-Поль, въ с. Гомольшъ, въ Граковомъ, въ с. Масловив, въ с. Замостьв, въ с. Зарожномъ, въ с. Каменной Яругь, въ с. Линиввь, въ с. Лагеряхъ, въ с. Тетлегь, въ Лиманъ, въ с. Малиновой, въ с. Нижней Орели, въ с. Плесовой, въ с. Терновой, въ с. Шелудковкъ, въ с. Булацеловкъ, въ с. Боркахъ, въ с. Глазуновић, въ с. Гіевић, въ с. Балаклић при двухъ церквахъ, въ д. Коробочкъ, въ с. Лозовенькъ, въ с. Киселихъ, въ с. Мъловой. Изюмскаго упада: въ г. Изюмъ при Кресто-Воздвиженской д., при соборъ, въ слободъ Великой Камышевахъ; при двукъ церъпри Воскресенской, при въ г. вахъ. Славянскъ Сивваковкв, въ при Встхсвятской, въ c. с. Няколаеват, Белянскомъ, въ Знаменскомъ, въ с. Лозоватомъ, c. въ с. Райскомъ, въ с. Золотомъ Колодезъ, въ с. Мечебиловой, въ с. Шандриголовой, въ с. Поповев, Малой Камышевахв, Банномъ, Барвенковомъ при двухъ церквахъ, Былбасовкъ, Грушевахъ, Богодаровой, Дмитровев, Дробы шевой, Куньемъ, Лиманв, Михайловев, Ново-Александровкъ, Привольъ, Дубцовой, Райгородкъ, Сергъевкъ. Цареборисовой, Чистоводскъ, Богославскомъ, Волобуевкъ, Заводахъ, Ивановкъ, Княжномъ, Лиманъ, Капитольскомъ, Шабельковкв, Щуровкв, Пескахъ, въ с. Савинцахъ при Вознесенской ц. Купянскаго упода: въ с. Новой-Ольшанъ, с. Ново-Млинскъ, с. Петро-Павловкъ, въ с. Покровкъ, въ с. Владиміровкъ, въ с. Коломійчих'ь, въ с. Кругляковк'ь, въ с. Сватовой Лучк'в при Успенской ц., въ с. Волоской Балаклейкъ, въ с. Каменкъ, въ с. Куземовкъ, въ с. Отрадномъ, въ с. Сеньковъ, въ с. Торской, въ с. Тернахъ, въ с. Ново-Глуховъ при Троицкой, Юрьевкъ, Нажвей

Дуванкъ, въ Пристънъ; *Лебединскаго упода*: Алешнъ при Преображенской ц., Бобрикћ, Боровенькћ, въ Буймерћ, Великомъ Исторопъ, въ Ворожоъ, въ Лебединъ при соборъ, Мартыновкъ, Межиричь; при Преображенской ц., Михайловкь, Ольшань при двухъ церквахъ, Пристайловъ, Рябушкахъ, Сергъевкъ, Тернахъ при двукъ церквакъ, Толстомъ, Будылкъ, Деркачевкъ, Червленомъ; Старобъльскаго упода: Алексвевской 2-го округа, Алексвевской 5-го округа, Бараниковской, Бълокуранинской при Тяхоновской церкви, Богодаровой, Богородичной, Булавиновской, Боровской, Бондаровской, Белолуцкой при Покровской деркви кой при Тронцкой церкви, Бъловодской при Тройцкой церкви, Въловодской при Николаевской церкви, Безгиновой, Боров-Воеводской, Великотской, Верхне-Покровской, Голубовской, Городищанской, Гречищанской, Донцовской, Евсугской, Епифановской, Закотянской, Зориковской, Колядовской, Климовской, Калмывовской, Каменской, Кононовской, Лиманской, Литвиновской, Лашиновской, Марковской при Преображенской ц., Марковской при Троицкой ц., Марковской при Успенской ц., Михайликовской, Мостовской, Нащеретовской, Ново-Бълянской при Муроносицкой ц., Ново-Псковской, Ново-Россошанской, при Рождество Богороц., Никольской, Ново-Айдарской при Николаевской ц., Ново-Астраханской при Покровской ц., Ново-Ахтырской, Осиновской при Успенской ц., Осиновской при Вознесенской ц., Подго-Половинковской, Песчанской, Петро-Павловской Петро-Павловской ц., Петро-Павловской при Успенской ц., Рудовской, Старобъльской при соборъ, Старобъльской при Николаевсвой ц., Сычевской, Свято-Дмитріевской, Старо-Айдарской, Титаровской, Танюшевской, Тимоновской, Трехизбинской, Шпотинской, Шульгинской при Троицкой ц., Чебановской, Черниговской, Штормовской, Александровской коннозаводской, Бълявской, Гладковской, Демьяновской, Даниловской, Деркульской коннозаводской, Зеликовской, Кочиновской, Караячницкой, Лознянской, Ново-Россошанской при Троицкой ц., Нижне-Баранниковской, Петрепковской, Роговской, Римаровской, Стрелецкой коннозаводской, Спеваковской, Шуликовской; Сумского упода: въ г. Сумахъ при соборъ, при Покровской ц., при Николаевской ц., при Троицкой, при Пророко-Ильинской, при Рождество-Богородичной ц., при Петро-Павловской ц., въ с. Воробьевев, въ с. Хотвин, въ г. Бълопольћ: при Пророко-Ильинской ц., при Петро-Павловской ц., при Преображенской ц., при Рождество-Богородичной ц., при Покровсвой ц., въ с. Малой-Чернетчинъ, въ с. Искрисковкъ, въ с. Регозномъ, въ Анниномъ, въ Николаевкъ, въ Ръчкахъ, при Тронцкой п. и при Покровской, с. Пушкаревъ, Степановкъ, Стецковкъ при Дметрі евской п., въ Тимовеевив, въ Бобриив, въ Подлесновив, Теренцковив, въ с. Лукъ, въ с. Нижне-Сыроваткъ, въ Старосельъ, въ Прорубъ въ Шпилевкъ, Большой Чернетчинъ, въ Юнаковкъ, Кальченювомъ, въ с. Ободать, въ Басовев, Водолагать, Ильмать; Харьковскаго упада: въ г. Харьковъ при Воспресенской п., при Александро-Невской ц., при Преображенской ц., при мъщанской 60гальдынь, въ с. Ивановив, въ Основа, въ Березовив, въ с. Пересъчномъ, въ с. Полевомъ, въ с. Малой Даниловкъ, въ Куряжскомъ монастыръ, въ с. Ольшаной при трехъ церквахъ, въ с. Лергачахъ при Николаевской ц., Панъ-Ивановкъ, Веселой, Лелномъ въ с. Деркачахъ при Рождество-Богородичной ц., въ с. Черкасской Лозовой, въ с. Мирновив, въ Бабаяхъ, въ Комарови. въ с. Колупаевив, въ с. Вертвевив, Непокрытой, Сороковив, въ с. Одноробовкв, въ Липцахъ при Христо-Рождественской п., Покровской, въ Золочевъ при Николаевской ц., Панъ-Ивановкъ, Веселой, Ледномъ, Черкасскихъ Тишкахъ, въ Казанкъ, Безлюдовкъ. Жихоръ, Шубиной, въ г. Харьковъ при Архангело-Михайловской и., въ Малой Рогозинкъ. Такимъ образомъ, по сравнению съ прошлымъ годомъ, число хоровъ больше на 21 и число участвующихъ въ нихъ больше на 105 человъвъ.

Что касается второвлассныхъ церковно-приходскихъ школъ, то постановка церковнаго панія въ нихъ отличается большею систематичностью и правильностью. Какъ на особенность преподаванія перковнаго панія въ второвлассныхъ шволахъ можно указать на те, что при обученів дітей пінію здісь преслідуется между прочимь та цёль, чтобы будущихъ учителей школъ грамоты ознакомить съ учебными пріемами передачи прических занятій своимъ будущимъ питомцамъ. Изъ курса теоріи пінія въ означенныхъ школахъ преподаны въ отчетномъ году свёдёнія: о длятельности звуковъ, объ измъреніи длительности звуковъ, объ ударь или такть, объ означеній звуковъ различной длительности нотами, знакомстю съ нотою итальянской и квадратной, о тетрахордъ, объ альтовомъ ключь, о гаммахъ и интервалахъ. Изъ курса практическаго довольно основательно усвоены песнопенія всенощнаго батиія в ифсиопфиія Божественной литургів. При всёхъ второвлассных шволахъ существують хоры, причемъ въ исполнения наиболе употребительныхъ церковныхъ пъснопъній принимаеть участіе вся пкола въ полномъ ен составъ.

Успъхи обучения въ школахъ грамоты можно назвать удовлетворительными. Предметами курса школъ грамоты были: Законъ Божій (Краткая Священная Исторія Ветхаго в Новаго Завѣта в Краткій Катихизись), церковное пініе съ голоса, чтеніе церковнославянское и русское, письмо и начальное счисленіе. Преподаваніе производилось по указаннымъ выше учебникамъ и учебнымъ пособіямъ, указаннымъ Святвашимъ Синодомъ в Уч. Сов. при Св. Синодъ. Ближайшее завъдывание кодомъ, направлениемъ и успъхами обучены въ школахъ грамоты принадлежало приходскимъ священнявамъ. Въ тъхъ школяхъ, которыя находились при церквахъ, сами священники преподавали Законъ Божій; въ школахъ же, удаленныхъ отъ церквей и мъстожительства приходскихъ свищенниковъ, онп руководили неопытныхъ учителей, не оставляя ихъ безъ надзора на продолжительное время. Составъ учителей со стороны образовательнаго ценза, по сравнению со школами церковно-приходскими, въ школахъ грамоты значительно ниже. Но несмотры на всв эти неудобства, на скудость матеріальныхъ средствъ въ школахъ грамоты и удаленность ихъ отъ центральныхъ людныхъ поселеній, не смотря далье на недостатокъ письменныхъ принадлежностей, а иногда и учебныхъ пособій, за два года обученія въ школахъ грамоты дітя научаются довольно бойко и раздельно читать порусски, правильно и уверенно по-славянски, пріобретають начальныя сведенія по счисленію въ устномъ счеть и письменныхъ упражненіяхъ на всю четыре действія пределе 1000 и более; выучивають наизусть молитвы, заповеди. Свиволъ веры - съ надлежащимъ пониманиемъ, знакомятся съ важитащими событіями Ветхаго п Новаго Завъта, -- однимъ словомъ, обнаруживаютъ успахи удовлетворительные. Что касается школь грамогы, находищихся при церквахъ, въ конхъ отсутствують неблагопріятныя условія, то программа учебныхъ занятій въ нихъ и успёхи въ выполненіи этой программы нисколько не отличаются отъ таковыхъ же въ школахъ церковноприходскихъ. Изъ числа такихъ школъ въ отчетномъ году на ряду съ учениками церковно-приходскихъ школъ были произведены экзамены на льготу IV разряда по отбыванію воинской повинности; при семъ всв, подвергавшиеся экзамену, по надлежащемъ испытанів, удостоены Епархіальнымъ Учелещнымъ Сов'етомъ полученін свидетельствь. Всё эти школы грамоты, какъ находящіяся

въ благопріятныхъ условіяхъ со стороны обученія, вмінотъ быті постепенно преобразованы въ школы церковно-приходскія.

Для установленія определеннаго порядка въ занятіять еще въ 1891 году Епархіальнымъ Учелищнымъ Сов'втомъ, согласно требованів Программы, было составлено росписание уроковъ для школъ одновлассныхъ и двуклассныхъ и къ руководству о.о. законоучителей и учителей было разослано по школамъ это росписание и былвыставлено во всехъ школахъ Епархів, и его старались первоначально придерживаться въ распределении учебныхъ часовъ и уроковъ, за исключеніемъ тіхъ случаевъ, когда законоучитель иле учитель по бользии или неотложнымъ требамъ отлучался въ приходъ или вовсе не являлся въ школу, перенося свои уроки съ однихъ часовъ на другіе, или когда законаучительство и учительство совивщалось въ лицъ священния. Но въ настоящее время, когда почти во всёхъ церковно-приходскихъ школахъ Харьковскей епархів установился трехъ-годичный курсъ ученья съ треми отділеніями, прежнее росписаніе уроковъ примінительно къ двумь отдъленіямъ оказывается не соответствующимъ; настоитъ необходимость составить росписание, которое бы соответствовало въ распредълени времени и предметовъ обучения, примънительно въ тремъ отдівленіямъ школы. Такое росписаніе, составлеенное примінительно къ требованіямъ Программы и съ расчетомъ, чтобы дать возможность учащемся закончеть полный курсъ одновлассной церковно-приходской школы, существуеть въ школаль Харьковскаго в Старобъльского убедовъ. Что васпетси школъ грамоты, то для этехъ школъ имъется росписание уроковъ, составленное самими завъдывающими, примънительно въ росписанію, составленному Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ. Въ образцовой двуклассной церковноприходской школ'в при Духовной Семинаріи им'вется росписаніе уроковъ, составленное примънительно къ учебной программъ для двухилассной церковно-приходской школы. Такимъ же росписаніемъ руководились и всё другія двухилассныя школы до настоящаго учебнаго года, когда оно было изміненно, согласно реорганизаціи Ново-Водолажской и Андреевской двухилессных школь въ симств предположеній, взложенныхъ въ гл. І. Точно также было взиснено росписаніе уроковъ и для Александро-Невской двухилассной школы въ г. Харьковъ, сообразно съ характеромъ попредметной системы преподаванія въ означенной школф, приготовительнымъ нятымъ влассомъ и дополнительнымъ курсомъ черченія. Для школь второклассныхъ, существующихъ лишь 2 года, имълось роспясаніе двухклассной образцовой школы при Семинаріи, хотя оно въточности и не выполнялось въ виду того, что проэкть Программы въ содержаніе курса вносиль нёкоторые другіе предметы, сокращая или расширяя объемъ предметовъ курса двухклассныхъ церковно-приходскихъ школъ. Въ настоящее время оо. уёздные наблюдатели имёютъ быть заняты распредёленіемъ учебнаго матеріала предметовъ школьнаго курса и составленіемъ росписанія, примёнительно къ тремъ отдёленіямъ одноклассныхъ церковноприходскихъ школъ. Вмёстё съ тёмъ и школьные совёты второклассной школы вмёютъ выработать росписаніе для школъ второклассныхъ, для представленія и разсмотрёнія оныхъ въ Епархіальномъ Училищномъ Совёть.

Классные журналы для записи посъщенія школы учащимися п содержанія уроковь, отпечатанные п разосланные по образцу, утвержденному Харьковскимъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ, были разосланы по всёмъ школамъ Ахтырскаго, Богодуховскаго, Зміевскаго, Изюмскаго, Лебединскаго, Сумскаго, Староб'вльскаго и Харьковскаго увздовъ; въ школахъ же увздовъ Валковсваго, Волчанскаго и Купянскао таковые журналы велись въ тетрадяхъ, приспособленныхъ для записи самими учащими. замівчанію нівкоторых убіздных наблюдателей значеніе класснаго журнала для записи содержанія уроковъ несомнічно. Булучи показателемъ педагогической правоспособности и усердія учащихъ п имъя значение въ смыслъ контроля, классный журналъ и для самого учителя служить постояннымъ напоминаніемъ о томъ, что пройдено съ учениками и что следуеть еще выполнить по учебной программъ. Разумъется, что ихъ содержание въ этомъ случаъ должно быть болье пли менье подробнымъ. Кромв этихъ поименованныхъ классныхъ вингъ всюду при школахъ были также заведены именняя книга, приходо-расходная книга, книга для записи школьнаго имущества и школьный архивъ.

Въ концѣ учебнаго года въ церковныхъ школахъ епархів были произведены годичные экзамены: во второклассныхъ церковноприходскихъ школахъ переводные, въ двухклассчыхъ—на полученіе льготныхъ свидѣтельствъ ІІІ разряда по отбыванію воинской повинности, въ одноклассныхъ школахъ и школахъ грамоты—на льготу ІУ разряда в, наконецъ, въ женскихъ—на полученіе свидѣтельствъ объ окончаніп полнаго курса одноклассныхъ школъ. Кромѣ того, помимо выпускныхъ экзаменовъ, во всѣхъ церковныхъ школахъ епархів оо. закѣдывающими и наставниками, а во

многихъ случанхъ и ублаными наблюдателями были произведены провърочные экзамены, съ цёлью опредёлить степень подготовленности дётей къ переходу изъ одного отдёленія въ другое. Выпускные экзамены были произведены при нижеслёдующахъ шволахъ: въ Ахтырскомъ—при 25 ц. пр. шк. и 2 шк. гр., Богодуховскомъ—42 ц. пр. и 5 шк. гр., въ Валковскомъ—20 ц. пр. въ Волчанскомъ—34 ц. пр. и 8 шк. гр., Зміевскомъ—52 ц. пр. и 22 шк. гр., Изюмскомъ—44 ц. пр. и 5 шк. гр., Купинскомъ—38 ц. пр. и 4 шк. гр., Лебединскомъ—23 ц. пр. и 4 шк. гр., Старобъльскомъ—73 ц. пр. и 5 шк. гр., Сумскомъ—46 ц. пр. и 4 шк. гр. в, наконецъ, въ Харьковскомъ—ири 46 ц. пр. и 5 шк. гр. Въ общемъ же выпускные экзамены были произведены при 443 ц. пр. школахъ и 64 шк. гр., а всего при 507 церковныхъ школахъ,—изъ общаго числа 564 ц. пр. и 206 шк. гр.

На основания существующихъ правиль объ экзаменахъ въ цервовно-приходскихъ школахъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совьтамъ, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, удостоены полученія свидітельствъ на льготу по отбыванію воинской повинности 2272 человъка, каковое число по убздамъ распредъляется следующимъ образомъ: въ Актырскомъ-123, въ Богодуковскомъ -181, Валковскомъ-159, Волчанскомъ-189, Зміевскомъ-309. Изюмскомъ-246, Купянскомъ-159, Лебединскомъ-102, Старобыльскомъ - 228, Сумскомъ - 253 и Харьковскомъ - 323, -- по сравненію съ прошлымъ годомъ на 458 болве. Кромв означеннаю числа удостоенныхъ льготныхъ свидътельствъ, 147 ч. окончиле курсъ ученія въ церковно-приходскихъ школахъ, но не получнів дыготныхъ свидетельствъ по неявке на экзаменъ, по малолетству. вследствие болезни или же потому, что не дождались конца учебнаго года по причинъ ранняго наступленія полевыхъ работъ. Такимъ образомъ изъ 22015 учащихся въ церковно-приходскихъ школахъ мальчиковъ окончило курсъ 2419, т. е. 1/9 часть.

На ряду съ учениками были подвергнуты экзаменаціоннымъ испытаніямъ и ученицы церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты; всё экзаменовавшіяся въ количестве 396 девочекъ обнаружили въ общемъ вполне удовлетворительные успёхи въ знанів курса одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и удостоены полученія свидетельствъ по форме, установленной Свитейшниъ Синодомъ. Следовательно, изъ общаго числа всёхъ учившихся въ церковныхъ школахъ девочекъ 4535 окончили курсъ и получили свидетельства 1/11 часть.

Выпускиме экзамены была произведены утвержденными Епархіальнымъ Училешнымъ Советомъ экзаменаціонными комиссіями. въ составъ воихъ входило 3 лица: а) священиявъ-наблюдатель или одинъ изъ заведующихъ церковною школою, б) одинъ изъ наставниковъ церковно-приходской школы, имфющій свидетельство на званіе начальнаго учителя, в) одно изъ лицъ: членъ Епархіальнаго Училищнаго Совъта, почетный попечитель церковныхъ школъ, учитель, начальнаго училища Въдомства М. Н. Просвъщенія, вибющій свидітельство на званіе начальнаго учителя, или членъ отдъленія Епархівльнаго Училищиаго Совъта. По окончаній экзамена, экзаменаціонные документы, какъ-то: списки полвергнувшихся испытанію учениковь, надлежащія о нихь удостовъренія и письменныя ихъ работы, а также журналы испытательныхъ коммессій, предварительно представленія ихъ въ Епархіальный Училищный Советь, были разсмотрены въ уездныхъ отдъленіяхъ; причемъ были заслушаны словесныя заявленія уъздныхъ наблюдателей и некоторыхъ председателей экзаменаціонныхъ коммиссій о ход'в школьнаго діла въ убаді, къ свідінію отділеній и въ симслів докладовъ въ Епархіальномъ Училищ-Совыть объ усмотрынных недостаткахь въ постановвъ школьнаго дъла въ увздахъ. Изъ доставленныхъ въ Совъть журналовъ экзаменаціонныхъ коммиссій и приложенныхъ къ симъ журналамъ письменныхъ работъ усматривается, что въ большинствъ школъ, въ коихъ была произведены испытанія, успъхи обученім можно признать вполет удовлетворительными и отличнохорошими. Если же и встрачаются единичныя школы, въ конхъ учебное дело стоить не на должной высотв, то по смыслу письменныхъ заявленій экзаменаціонныхъ коммессійна вми убодныхъ наблюдателей и по смыслу донесеній въ убадныя отделенія предсёлателей экзаменаціонных коммиссій причина этого заключается въ слабой педагогическій подготовкі учителей означенных школь. въ неудобствъ швольныхъ помъщеній и скудости матеріальныхъ средствъ, въ старости и болезненности некоторыхъ о.о. заведуюшихъ и невозможности дли псаломщиковъ совмъстить перковныя и школьныя обязанности и, наконецъ, въ недостатив усердія нівкоторыхъ учителей. По поводу докладовъ нёкоторыхъ уёздныхъ отделеній объ усмотренных экзаменаціонными коммиссіями педостатковъ Епархіальнымъ Училищнымъ Советомъ сделаны соответствующія распоряженія.

(Продолжение будеть).

# Журналы Съѣзда духовенства Харьновскаго Училищнаго Округа за 1899 г.

Уполномоченные Събзда духовенства, по едвногласномъ избранів, въ утреннемъ засѣданів 20-го сентября, предсѣдателемъ Събзда протоіерея города Харькова о. Василія Попова и дѣлопроизводителя—города Волчанска, пригородной слободы Заводы, священника о. Александра Чернявскаго, 1) разсматривали (въ вечернемъ засѣданів того-же числа) смѣту прихода и расхода суммъ по содержанію училища и училищаго общежитія, составленную Правленіемъ училища на 1900 годъ, при чемъ оказалось, что предполагаемый приходъ (39.248 р. 20 к.) превышаетъ расходъ (39.135 р. 23 к.) на 112 р. 97 к. Постановили: смѣту, какъ соотвѣтствующую во всѣхъ статьяхъ прихода и расхода дѣйствительнымъ поступленіямъ и требованіямъ училищнымъ, принять безъ пзмѣненія и передать въ Правленіе училища для руководства, что-же касается могущихъ произойти остатковъ отъ смѣтнаго назначенія, то таковые причнслять къ запасному училищному капиталу.

2) Слушали журналъ временно-ревизіоннаго Комитета по повърбъ экономическаго отчета Харьковскаго духовнаго училища за 1898 годъ и наблюденію за производствомъ расхода и благоустройствомъ училища въ 1899 году, - изъ котораго видно, что всф суммы, поступавшія на содержаніе училица, записывались на приходь своевременно, хранились въ подлежащихъ учрежденіяхъ, расходовались правильно, и никакихъ опущеній ревизіоннымъ Комитетомъ не замъчено. Въ журналъ временно-ревизіоннаго Комитета, между прочимъ, говорится, что Комитетъ усмотрелъ, что настоитъ надобность саблать болье видную и соотвътствующую врасоть фасала училищнаго зданія вывъску; възаключеній журнала того-же Комитета сказано: что онъ-Комитеть-считаеть своимъ нравственнымь долгомъ засвидътельствовать разумное, честное, усердное в благотворное отношение къ училищу г.г. членовъ Правления училища и въ особенности г. Смотрителя училища А. А. Снегирева, усыпно заботящагося о благоустроиствъ училища. При этомъ Комятеть счетаеть не лишнимъ упомянуть объ усердной, разумной, полезной и исполнительной деятельности эконома училища, діякона Василія Ковалевскаго. Постановили: предоставить Правленію училища ветхую вывъску на училищномъ зданіп замънеть новою, употребивъ на это необходимую сумму изъ остатковъ отъ смътнаго назначенія - въ настоящемъ-же году. Смотрителю училища, А. А.

Снегиреву и членамъ Правленія, а также и эконому Ковалевскому выразить отъ Съёзда искреннюю благодарность за усердное и полезное отношеніе къ своимъ обизанностимъ; вмёстё съ симъ и членамъ ревизіоннаго Комитета: священникамъ—Андрею Дмитріеву, Іоанну Иннокову и Николаю Кратирову, которыхъ просить и на слёдующій 1900 годъ продолжать свои обизанности по ревизіи Харьковскаго духовнаго училища. На этомъ журналё послёдовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "Сентября 23. Утверждается".

- 3) Разсматривали (въ утреннемъ засъдания 21 сентября) вънчиковыя відомости церквей Харьковскаго Училищнаго Округа за 1898 годъ, при чемъ оказалось, что всей вънчиковой суммы въ этомъ году поступило въ Правленіе училища 3598 р. 15 к, каковая сумма согласна съ вънчековыми въдомостями церквей округа. Постановили: принять къ сведенію. При разсмотреніи венчиковыхъ въдомостей за 1898 г. не могли не обратить вниманія на недочеть вънчиковой суммы, поступившей въ Правленіе училища въ 1897 году, о чемъ Съйздъ тогда-же сделалъ постановление следующее: "Уполномоченные Събзда разсматривали вънчиковыя въдомости церквей Харьковскаго Училищнаго Округа за 1896 годъ. причемъ оказалось всей вънчиковой суммы, поступившей въ Правленіе училища въ н. г. 3,132 р. 68 к., менте противъ поступившей въ 1895 г. на 739 р. 20 к.; такая разница, какъ выяснилось по справкъ въ Консисторіп, произошла частію отъ уменьшенія числа умершахъ, а частію отъ того, что Консисторіей, по ошибкъ, отослано въ Сунодальную Контору за вънчин болъе, чъмъ надлежить, каковой излишекь въ количествъ 1,800 р. по епархія надлежить возврату", но таковаго возврата и по настоящее время не последовало, а посему постановили: просить Его Высокопреосвященство сдълять зависящее распоряжение о высылкъ вънчиковой сумны, следуемой къ поступленію въ Харьковское Духовное Училище въ 1897 году и по настоящее время не полученной Правленіемь училища. На этомъ журналь посльдовала резолюція Его Высокопреосвященства тавая: "Сентибри 23. Утверждается".
- 4) Слушали: а) прошеніе, Харьковскаго увзда, села Ивановки, Іоавно-Богословской церкви священника Андрея Дмитріева о разръшеніи принять внука его—сироту воспитанника Харьковскаго духовнаго училища, Алексъя Шпаковскаго, изъ свътскаго званія, со взносомъ 125 руб. за полное его годовое содержаніе въ училищь, въ виду того, что священникъ Дмитріевъ своихъ дътей въ духов-

номъ училищь не воспитываль, а взносы двлаеть на училище наравић съ другиме. Постановили: внука священивка Дмитріева сироту - Алексви Шпаковскаго принять со взносомъ явухсотъ рублей за полное годовое содержание его въ училищь. б) Прошение Харьковской Димитріевской церкви протоїерен Іоанна Чижевскаго о приняти внука его Неколан Чажевского, изъ свътского звания. въ общежетие училища съ платою до той нормы, какая взносится за дътей служащаго духовенства. Постановили: въ виду долголътнихъ и не легкихъ трудовъ протојерен Чижевскиго по Епархіальной службь, внука протојерен о. Гоанна Чижевскаго, Николан Чиженскаго, принять въ общежите училища съ платого двухсоть рублей за полное годовое содержание въ училещь. в) Прошение слободы Семикововки, Старобвльского убяда, священника Александра Коваленскаго, воспитывающаго сына своего въ Харьковскомъ духовномъ училищъ, объ уменьшенін платы вакъ иноокружнаго за содержание въ училищь. Постановили: не находя въ тому нивавихъ основаній, чего и самъ проситель въ своемъ прошеніи не представняв, прошеніе священняка Ковалевскаго оставить безь удовлетворенія. г) Прошеніе надзирателей-репетиторовъ Харьвовскаго духовнаго училища: Ивана Лобковскаго, Ниволан Шкорбатова, Григорін Попова, Валеріана Соколова и Александра Льякова о назначенів виъ вознагражденія за завідываніе училищной библіотекою, за выдачу и пріемъ книгъ для чтенія воспитанникамъ. Находя это дело весьма не легкимъ и осложняющимъ ихъ обязанности, постановили: предоставить право Правленію учильща, въ поощрение болъе усерднымъ, по усмотрънию Правления. выдавать изъ остатковъ смътнаго назначенія, если таковые окажутся, каждому не болве двадцати пяти рублей въ годъ.

- 5) Уполномоченные Харьвовскаго Училищнаго Округа, по случаю исполненія 1 октября настоящаго года пятидесятильтней службы въ священномъ санъ протоіерея о. Александра Өедоровскаго, много трудившагося для пользы нашего духовнаго училища, долгомъ своимъ считая засвидътельствовать ему глубокое уваженіе и благодарность за его полезную дъятельность по училища нашего округа, какъ наставника и члена Правленія сего училища, постановими: поручить предсъдателю Събзда протоіерею о. Василію Попову и члену Правленія училища о. Іоанну Филевскому поднести составленный наме адресъ въ лень его юбилейнаго праздника.
  - 6) За окончаніємъ всёхъ дёлъ, подлежавшихъ разсмотренію

Съйзда, постановили: выразить благодарность Предсидателю Съйзда, протојерею Василію Попову и Дилопроизводителю священнику Александру Чернявскому, и время будущаго Съйзда назначить на 19-е сентября 1900 года. На этомъ журнали послидовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "Сентября 23. Утверждается".

## Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Покровской церкви сл. Малой Писаревки, Богодуховскаго увзда, Осодоръ Ветуховъ, переведенъ къ Христо-Рождественской церкви сл. Липецъ, Харьковскаго увзда.

- Помощникъ виспектора Харьковской Духовной Семинарія, кандидать богословія, Іаковъ *Матусевичъ* опредъленъ законоучителемъ Харьковскаго земледъльческаго училища.
- Священники: Николаевской церкви, д. Семеновки, Изюмскаго увзда, Григорій Долково, и Покровской церкви, с. Терновъ, Лебединскаго увзда, Өеодоръ Сулима, 28 сентября н. г. перемъщены одинъ на мъсто другого, согласно прошенію ихъ.
- Окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, Василій Огинскій, рукоположенъ въ санъ священника, 30 августа н. г., Архангело-Михаиловской церкви с. Ульяновки, Сумскаго убзда.
- Псаломщикъ—діавонъ Петро-Павловской церкви с. Заводъ, Изюмскаго увзда, Георгій Улановъ 5 октября н. г. уволенъ за штатъ, а на его мъсто 6 октября опредъленъ Іоанинъ Пантелеимоновъ.
- Псаломщикъ Владиміро-Богородичной церкви, слоб. Должика, Харьковскаго увзда, Матввй Заводовскій, перемъщенъ на псаломщицкое мъсто къ Архангело-Михайловской церкви с. Приволья, Изюмскаго увзда, а на его мъсто опредъленъ сынъ священника, Николай Щелоковскій.
- Псаломщикъ Петро-Павловской церкви с. Заводъ, Изюмскаго увзда, Димитрій Поповъ, 24 сентября н. г. перемъщенъ на псаломщицкое мъсто при Царице Александровской церкви с. Богодаровой, того же увзда, согласно его прошенію.
- Бывшій псаломщивъ Николаевской церкви, с. Кругляковки, Купянскаго увзда, Іоаннъ *Сахновскій*, 11 сентября н. г. опредъленъ псаломщикомъ въ Николаевской церкви, д. Семеновки, Изюмскаго увзда.
- Бывшій псаломщивъ с. Вербовки, Змієвскаго утада, Николай Мураховскій, 24 сентября н. г. опредъленъ на псаломщицкое мъсто при Покровской церкви, с. Алисовки, Изюмскаго утада.

- Учитель Бомаровской перковно-приходской школы, Харьковскаго утада Диматрій *Стеллецкій*, опредълень на псаломщицкое мъсто при Побробской церкви сл. Гимлицы, Волчанскаго утада.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Рождество-Богородичной церкви с. Будылки, Лебединскаго убзда, крест. Захарій Гутника; Рождество-Богородичной церкви с. Алекстевки, Сунскаго убзда, губ. секр. Андрей Савича; Архангело-Михавловской церкви г. Ахтырки мъщ. Василій Бровко.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Перевесеніе чудотворной Озерянской иконы Божіей Матери втъ Куряжскаго монастиря въ Харьковскій Покровскій монастирь.—600-льтіе со двя кончини св. Осодора, Ярославскаго чудотворца.—Церковно-приходскія братства въ сельскихъ приходахъ.—Одна изъ мъръ къ благоустройству церковно-прихоской жизни.—Звиченіе приходскаго храма.—Вятьбогослужебния чтенія и собестрованія.—Сельско-хозяйственния, ремесленния и рукодфывния занятія въ церковно-приходскихъ школахъ.—Предстоящіе вбилен епархій.—Торжество въ г. Сумахъ.—Закладка новаго зданія судебнихъ установленій въ г. Харьковь.—Число релитій. существующихъ на земномъ шарѣ.—Общеполезным свёдфнін.

30-го сентибря состоялось перснесеніе св. иконы Озерянской Божьей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій. Въ перенесеніи св. иконы участвовало духовенство во главъ съ преосвященнымъ Иннокентіемъ, епископомъ Сумскимъ, выстія военныя и гражданскія власти, войска мъстнаго гарнизона съ оркестромъ музыки. Толпы народа сопровождали св. икону. Превосходная погода много способствовала торжестенности церемоніи. «Хар.Г. Въл»

— Въ воскресенье 19 сего сентября въ г. Ярославлѣ происходило торжественное празднованіе памяти одного изъ доблестнѣйшихъ древньхъ князей, Өеодора Мстиславича, который прославился не только какъ храбрый князь и мудрый правитель, но и какъ истинно христіанскій благочестивый мужъ, чудотворный мощи котораго покоятся въ Спасскомъ монастырѣ. По словамъ «Цер. Вѣст.», торжество прошло съ большимъ оживленіемъ. Состоялся небывалый съѣздъ духовенства и массы богомольцевъ прибыли отовсюду, чтобы поклониться св. князю, и съ благоговѣніемъ присутствовали при благолѣпныхъ богослуженіяхъ 18 и 19 сентября, которымъ еще больше торжественности придавало участіе московскихъ хоругвеносцевъ. Въ день юбилея въ актовомъ залѣ духовной семинаріи состоялось собраніе любителей духовнаго просвѣщенія, на которомъ преподаватель семинаріи Г. Н. Преображен-

скій произнесь річь о жизни и трудахь св. князя Өеодора и его заслугахь для ирославскаго края, а вечеромь состоялось торжественное собраніе въ залі городской думы, гді избранное общество чествовало память св. князя, причемь начальникь губерній и директорь лицея произнесли річи, а архіерейскій хорь превосходно исполниль древніе стихи и величаніе въ честь св. князя. На торжестві присутствовали отдаленные потомки св. благовірнаго князя Өеодора: князь Прозоровскій Голицынь, князья Шаховскіе и Татищевь. Народу раздавались листки и брошюры о св. князь.

 Оренб. Еп. Въд.» предлагаютъ слъдующій проекть устава церковно-приходскихъ братствъ въ сельскихъ приходахъ, пограничныхъ съ виргизскою степью.-Православное сельское церковноприходское братство есть тёсно сплоченный кружокъ православныхъ людей сельскаго прихода, задавшихся церковно-просветительной. миссіонерской и благотворительной цілью. Православныя церковно-приходскія братства суть особые центры среди сельскихъ приходовъ, откуда должна исходить деятельность на развитие церков. наго просвъщенія прихожань, на миссіонерское направленіе лучшихъ силъ прихода и на развитие въ приходъ благотворительной помощи. Въ этихъ центрахъ должны сосредоточиваться и всв необходимыя сведения о неотложных нуждах прихода вообще и въ частности о миссіонерскихъ нуждахъ оглашаемыхъ и обратившихся въ православіе и просв'ященных св. крещеніемъ инов'єрцевъ.-Составъ сельскаго православнаго церковно-приходскаго братства: во главъ сельскаго церковно-приходскаго братства долженъ состоять настоятель прихода, членами онаго остальные члены причта, церковный староста, попечители приходскихъ попечительствъ, учителя и учительницы школъ прихода и особенно усердные къ церкии набожные прихожане-отцы и матери семействъ по выбору пастыря. Цёли сельскаго православнаго церковно-приходскаго братства: народное просвъщение и воспитание въ духъ православной Церкви и оказаніе необходимой своевременой правственной и матеріальной помощи своимъ бъдствующимъ прихожанамъ и просвъщеннымъ св. крещеніемъ внородцамъ, проживающимъ въ приходъ и благоукрашение мъстныхъ храмовъ. Такимъ образомъ цъли сельскихъ церковно-приходскихъ братствъ трехъ родовъ: я) религіознопросветительная, б) миссіонерская и в) благотворительная. Делтельность сельскихъ цервовно-приходскихъ братствъ тоже трехъ родовъ: религіозно-просвътительная, миссіонерская и благотворительная. Религіозно-просв'ятительная д'ятельность сельскихъ цер-

ковно-приходскихъ братствъ должна состоять, во 1-хъ, въ просефшенів дітей в въ просвіщенів взрослыхь; во 2-хъ, въ распространенів в утвержденів среде православныхъ прехожанъ в пра каждомъ удобномъ случав среде окружающихъ нноверцевъ истинъ и правиль православной въры и ограждени прихожань отъ зараженія разными лжеученіями. Въ первомъ случав ходатайствовать объ открытів перковныхъ школъ грамоты, поддерживать уже отврытыя шволы матаріальной помощію, располагая прихожань къ благотворенію въ пользу шволъ. Во второмъ случав собирать свыльнія о религіозно-нравственномъ состояній мыстнаго приходскаго населенія, изыскивать міры въ возвышенію правственности вы нарокъ, къ отвращенію отъ пьянства, вести воскресныя и праздинчныя чтенія и визбогослужебныя собестдованія, заводить приходскія библіотеки и распространять въ гранотномъ населенів прихода религіозно-правственнаго содержанія листки и брошюры. Лля равномърной и успъшной просвътительной двятельности во всему приходу следуетъ приходъ разделить на участки. Живушіе въ каждомъ участкъ братчики обязаны примърной своей жизнію, чтеніями и увінцаніями стараться религіозно-правственно возвысить населеніе своего участва. Каждый грамотный братчивь должень принимать участіе въ воскресныхъ и праздничныхъ чтеніяхъ, рекомендовать грамотнымъ прихожавамъ изъ вцерковной библіотеки Же вникви Троицкихъ листковъ и другихъ религіозныхъ брошюръ. Братчики. коимъ порученъ извъстный участокъ прихода, обязаны слъдить за темъ, всё ли аккуратно посещають храмъ Божій, неть ли въ семействахъ разстройства, не происходить ли въ участив кокихъ-ли(и) непристойныхъ игрищъ и гульбищъ молодежи, каковыя слъдуеть нарушать усовъщаніемъ родителей и старшихъ, а въ случав безуспъшности таковыхъ усовъщаній братчики участковъ полжны докладывать о заміченных случанх пастырю прихода, — а пастырь прихода замівченных въ непристойном образівжизни, или въ нерадени во святому храму, или въ установленіямъ святой православной Церкви призываеть по своему усмотренію или кь себъ на домашнее увъщаніе, или же въ собраніе братчиковъ. Въ случать дальнъйшаго проявленія соблазна къмъ-либо въ приходъ пастырь Церкви вли собраніе братчиковъ обращаются въ солійствію містной администраціи. Миссіонерская дівтельность сельскаго церковно-приходскаго братства въ этомъ краћ должна состоять въ томъ, чтобы при важдомъ удобномъ случав каждому братчику вести беседы съ окружающими приходъ иноверцами съ

цълью сближенія и расположенія ихъ къ русской народности, къ исповъдываемой русскими православной въръ, оказывать миссіонерамъ помощь при устроенія быта новокрещенныхъ. Въ видахъ же большей правильности собеседованій братчиковь съ инордцами оо. настоятели здёшнихъ приходовъ, каковые всё волей Архипастыря объявлены быть миссіонерскими приходами и зам'вщены лицами миссіонерски подготовленными, должны грамотныхъ братчиковъ предварительно ознакомлять съ легкоизложенными противумусульманскими брошюрками, напр. "О превосходствъ христіанства предъ магометанствомъ в другими доступными статейвами противумусульманскихъ сборниковъ Казанской духовной академіи. Влаготворительная деятельность сельского церковно-приходского братства заключается въ расположении прихожанъ къ благоукрашенію праходскаго храма и къ улучшенію быта містнаго причта. Матеріальныя средства сельскаго церковно-приходскаго братства должны составляться изъ сборовъ участковыхъ братчиковъ: братчику каждаго участка выдается кружка за церковной печатью и шнуровая тетрадь для сбора по своему участку пожертвованій на нужды братства три раза въ годъ: въ храмовой праздникъ и въ праздники Рождества Христова и Светлаго Христова Воскресенія и по уборкъ новаго хлъба. Собранныя пожертвованія должны быть сдавемы казначею братства подъ росписку и занесены въ приходо-расходныя вниги братства.

- Въ сужденіяхъ по вопросу о наплучшихъ мѣрахъ въ благоустройству церковно-приходской жизни обывновенно обращають внимание на приходского священника. Въ настоящее время является общепризнаннымъ фактомъ то, что приходскихъ священииковъ недостаточно для удовлетворенія всёкъ приходскихъ нуждъ и потому во многихъ епархіяхъ происходить увеличеніе числа штатовъ священно-церковнослужителей во многолюдныхъ приходахъ. Вивсто этой миры, на практики неудобной тымъ, что въ многочисленныхъ причтахъ трудно сохранить доброе согласіе и единодушіе между членами причта, въ «Рязан. Еп. Від.», какъ нвито лучшее, предлагается устроение новыхъ храмовъ въ отдаленныхъ отъ приходскихъ церквей деревияхъ обширныхъ приходовъ съ образованіемъ при новыхъ храмахъ отдёльныхъ приходовъ. Эта мъра не раздъляеть недостатка умноженія штатовъ, т. е. не усиливаеть опасности немиролюбія среди причтовъ и не сокращаеть доходовь причтовъ-земельныхъ, арендныхъ и денежныхъ. Просторъ отъ требоисправленій и возможность истоваго со-

вершенія тапиства исповеди умноженіемъ приходовъ достигается въ той-же мере, въ какой эти удобства пастырской деятельности достигають чрезъ умножение штатовъ. Умножение храмовъ и приходовъ представляеть незамънимия удобства и для пастырей г для прихожанъ. Священнику легче возлействовать на прихожанъ. живущихъ близко къ своему храму. Опыть показываетъ, что число неисправныхъ въ отношения исповеди и св. причащения прихожанъ навболъе въ отдальнныхъ отъ храма деревняхъ. Само собою разумъется, что в неисправность посъщения храма больше всего обусловливается отдаленностію отъ храма. Храмы можно назвать спасительными станціями отъ потопленія людей въ потокахъ суевърія, невърія и сектантства. Чъмъ больше храмовь тъмъ болъе успъшна будеть миссіонерская дъятельность священника. Сектантскія ученія скорфе всего прививаются въ тёхъ селеніяхъ, жители которыхъ не сроднились съ православнымъ храмомъ и священникомъ. И наоборотъ замъчено, что вблизи православныхъ храмовъ слабъетъ и раскольническій фанатизмъ. Церковно-школьное дело только въ редкихъ случаяхъ можеть утвердиться въ деревняхъ, отдаленныхъ отъ храма; въ такихъ деревняхъ ръдкій священникъ ръшится открыть одновлассную школу в откроеть развѣ только школу грамоты, такъ какъ наблюденіе за такою школою и законоучительство въ ней сопражено со множествомъ неудобствъ. Объ удобствахъ, проистекающихъ отъ близости храма для прихожанъ, и говорить нечего. Всякая треба для нихъ исполняется своевременно, съ большею торжественностію (наприм. при проводахъ покойниковъ) и съ меньшими расходами. Такимъ образомъ новые храмы в новыя благоустроенныя церковныя школы -вотъ что въ настоящее время особенно нужно для Россія. II вто поработаеть этому делу, окажеть великую историческую заслугу русскому народу.

— Свётская печать тоже затрогиваеть вопросъ о значени преходскаго храма. Такъ «Рус. Слово» въ одной изъ статей останавливаеть вниманіе своихъ читателей на томъ, что приходскій храмъ у насъ искони вёковъ являлся важнымъ центромъ и связующимъ началомъ для окрестнаго населенія. Съ приходскимъ храмомъ,—говорить названная газета,—соединена святыми узами жизнь каждаго православнаго: здёсь онъ на зарё своей жизни воспринялъ крещеніе, молился и причащался св. таннъ, вёнчался и, наконецъ, отходя въ пной міръ получаетъ послёднее цёлованіе. Общая молитва предъ святынями всегда сближаетъ и связываеть

другъ съ другомъ прихожанъ одного и того-же храма. Какъ бы ни слабо развита церковно-приходская жизнь, вліяніе на нее храма очень сильно. Здёсь пробуждаются, кром'в религіозпаго чувства, наши правственныя чувства и стремлевія, любовь къ ближнему, въ добру, отвращение отъ граха и зла; здъсь-же мы научаемся чтить Царя, молиться за Него, повиноваться ему и поставленнымъ отъ него властямъ. Всв эти зиждительные задатии выносятся изъ простого сельского храма такъ-же, какъ и изъ городского храма. Развить и поднять благотворное его влінніе значить удвоить, учетверить, удесятерить его силу. Возвышение благольнія церковнаго богослуженія въ чтенів в пінія, участіе въ семъ прихожанъ, а особенно благоговъйное, художественное пъніе везд'в, гдв только оно есть, даеть очень важные результаты. Живан церковная проповёдь, строго обдуманныя, содержательныя вий-богослужебныя собеседованія съ народомъ въ храм'в быстро и сильно поднамають религіозно-правственное сознаніе прихожань. Но храмъ прихода долженъ быть центромъ и другихъ учрежденій, расшириющихъ и углубляющихъ его влінніе. Рядомъ съ нимъ я въ живой связи должны стоять и церковно-приходская школа, и приходская библіотека, и читальня. Церковно-приходскія понечительства должны стать наилучшимъ орудіемъ помощи самымъ ближнимъ, бъднымъ и нуждающимся, именно, въ своемъ приходъ. Кто лучше можетъ узнать ихъ нужды и положеніе, какъ не м'єстное духовенство и прихожане? У насъ нъть скупости на пожертвованія. Но очень многіе богатые или зажиточные люди больше любить жертвовать на обще-городскія благотворительныя учрежденія, чёмъ на приходскія, оставляя последнимь лишь небольшія подачки. Между тъмъ необходимо дъйствовать совсемъ наоборотъ. Нужно ослабить бъдноту, бользии, пьинство и невъжество на мъстъ, гдъ оня родятся, гибэдится в развиваются, в тогда обще-городскія благотворительныя учрежденія не будуть осаждаться такою громадною массой нуждающихся и испорченныхъ, какую они не въ состоянія бывають удовлетворить. Поэтому и благотворительность прежде всего следуеть направлять на свой приходъ, на его учрежденія. «Рус. Сл.»

— Съ окончаніемъ періода усиленныхъ лѣтнихъ работъ врестьянскаго населенія постепенно возобновляются въ селахъ внѣбогослужебныя чтенія и собесѣдованія, являющіяся нынѣ по мѣстамъ почти обычнымъ дополненіемъ въ богослуженію. Эти собесѣдованія вновь открываются и въ городахъ, начиная съ обѣихъ сто-

лицъ Въ Петербургв, по слованъ «Цер. Ввст.», гдв и въ течени льта бесвды не прерывались въ одномъ изъ военныхъ соборовъ г въ трехъ церквахъ общества распространенія религіознаго свъщения, недавно послъ лътняго перерыва, бесъды открыты еще во многихъ пунктахъ. Въ Москвъ организуются виъбогослужебния воскресныя собестдованія съ народомъ, въ соединеніи съ общенароднымъ церковнымъ півніемъ, въ 27 церквахъ, и въ участія въ собестдованиять привлекается все духовенство Москвы. Вытет съ твиъ начались и занятія некоторыхъ обществъ, своею задачею -- содъйствовать просвъщению народа. 15-го сентября состоялось въ Москв в очередное собрание Общества любытелей духовнаго просвещения, на которомъ обсуждались два преддоженія, внесенныя въ совіть Общества его секретаремъ. Въ одномъ изъ предложеній указывалось на то, что вниги Св. Писанія. и преимущественно Новый Закътъ, шпроко распространяются въ народь, съ другой стороны - въ образованномъ обществъ ходать толбованія на Новый Завъть въ раціоналистическомъ дукъ, которыя иногда попадають и въ руки простого народа, вследствие чего благовременно было бы Обществу начать съ будущаго года изданіе такого толкованія на Новый Завіть, въ когоромъ разрі шались бы обстоятельно и общенонятно всё возраженія Евангелія и Церкви, какін ставится невърующими и сомнъвавщимися. Послъ обсужденія вопроса, собраніе постановило: 1) прпзнать изданіе апологетическаго толкованія вполніз желательнымы: 2) для опыта поручить коммиссій изъ семи лицъ составить толкованіе на несколько стиховъ изъ Евангелія и напечатать въ «Моск. Пер. Въдомостяхъ», послъ чего пмъть окончательное сужденіе о возможности предолженія труда коммиссін. Въ другомъ предположении признавалось своевременнымъ составить при Обществъ особый отдёль по преподаванію Закона Божія, для того, чтобы члены отдъла могли въ ежемъсячныхъ собраніяхъ обсуждать вопросы, возникающие у нихъ при исполнении обязанностей законоучителя. По поводу этого предложенія, собраніе выразило мысль. что учреждение отдела желательно и притомъ въ самомъ скоромъ времени, въ виду чего постановлено назначить особое собраніе для организація законоучительскаго отдівла.

— Въ «Подол. Еп. Въд.» на основании отчетовъ увздвыхъ наблюдателей сообщаютъ свъдъния о сельско-хозяйственныхъ, ремесленныхъ в рукодъльныхъ занятияхъ, бывшихъ при нъвоторыхъ церковныхъ школахъ епархии въ минувшемъ 1898/э учебномъ году. Сельско-

хозийственныя занятія въ минувшемъ учебномъ году были не только при второвлассныхъ шволахъ, обязательно надъленныхъ, какъ известно, темъ или другимъ участкомъ собственной земли, но также в при нъкоторыхъ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ епархін, гдв къ тому оказывались благопріятныя условія. Правильнъе всего сельско-хозийственныя занятія шли въ Винницкой и Сутисской второклассныхъ школахъ. Въ этихъ школахъ дли руководства сельско-хозяйственными занятіями учащихся были приглашены особые учителя, спеціалисты агрономы изъ питомцевъ Мошно-Городищенской земледельческой школы Кіевской губернів. Занятія быль теоретическія и практическія. Теоретическія занятія состояли вь беседахъ съ воспитанниками о почвъ, способе ея воздёлыванія и удобренія, благопріятствующихъ и не благопріятствующихъ влиматическихъ условіяхъ для тъхъ или другихъ растеній; о разныхъ видахъ и способахъ произрастанія этихъ растеній, а равно в ухода за ними и т. д. Практическія занятія состояли въ упражненіяхъ и производствів очередныхъ работъ на школьномъ огородъ, полъ и въ саду. Въ Винницкой школъ учащіеся главнымъ образомъ знакомелесь съ воздѣлываніемъ огорода и разведеніемъ сада, а въ Сутисской школів-также и съ веденіемъ многопольнаго (8-польнаго) ствооборота. Въ Велико-Мечетнянской и Чернокозинецкой второвлассныхъ школахъ сельскохозяйственныя занятія учащихся ограничивались только участіємъ ихъ въ обсеменени школьныхъ огородовъ и посадке на школьной усадьбъ деревьевъ, подъ руководствомъ завъдующихъ и учителей школъ. Занятія эти имъли болье воспитательную цель, нежели обогащение воспитанцивовъ полезными сельско-хозяйственными свъдъніями, такъ какъ такими свъденіями не владели и сами руководители запитій. Въ Велико-Мечетнинской школь было посажено на школьной землю около 300 деревьевъ и въ огородъ - свекла и картофель; а въ Чернокозинецкой -- обстмененъ огородъ различными овощами, употреблиемыми мъстнымъ населеніемъ въ пищу. Такого же характера были сельско-хозийственныя занятія и при всёхъ одновлассныхъ церковно-приходскихъ школахъ. Кромф веденія занятій по древонасаждению и воздалыванию огородовъ, при 2-хъ церковныхъ школахъ Гайсинскаго убада происходили также занитія по пчеловодству: въ Степашской второклассной школъ и въ одноклассной церковно-приходской школъ с. Мощеной. Въ первой школъ заведена своя школьная пастка, а во второй — пастка представляетъ собственность учителя. Заведены также пасвии и при 2-хъ школахъ Вин-

ницваго убзда, а именно: въ с. Старыхъ-Хуторахъ и м. Мизикові Ремесленныя занатія при церковныхъ школахъ состояли въ обченів столярному и токарному искусствамъ, а также переплетном и сапожному мастерству. Наиболбе правильно и раціонально обучались столярному и товарному искусствамъ воспитанники Вазницкой второвлассной школы. Занятіями этими руководиль учитель образцовой школы грамоты, спеціально знакомый съ этичремесломъ. При школъ заведена настоящая мастерская, въ которо: воспитаниями во вифурочное времи ежедневно и работаютъ. Начало правильной мастерской по столярству положено в при одновлассной церковно-приходской школь с. Жалобовъ, Ямпольскаго убада. Для завидыванія мастерскою приглашень особый мастерь, котурый практически и обучаеть желающихъ столярному искусству. Контингенть учащихся состоить изъ воспитанниковъ школы, ужокончившихъ курсъ ученія. Въ школь грамоты д. Антоновець. Проскуровского уфада, учитель Лепетка, изъ мфстныхъ крестьяна. знакомиль детей старшей группы съ известными ему столирными п токарными ремеслами. Болве или менве правильно происходели занятія сапожнымъ мастерствомъ при церковно-приходской школь с. Строинецъ, Балтскаго убзда. Занятія ведутся регулярно уже второй годъ. Обучаются мастерству ученики старшей групцы школк. подъ руководствомъ особаго мастера-саножника. Вознаграждение мастеру и всв расходы по содержанію мастерской принимаеть ва себя Попечительница школы г. М. Зиновьева. Въ церковно-приходской школь с. Ксендзовки, Ямпольскаго увзда, занятія съ учениками по сапожному настерству вель мъстный крестьянинъ, солдатъ-сапожникъ, получая за это вознаграждение изъ мъстныхъ попечительскихъ суммъ. Занятія главнымъ образомъ состояли въ ознакомленіи дітей съ сапожными орудіями и умітніемъ владіть ими, а также въ починкъ обуви самими же ученикама и ученицами школы. Наконецъ, переплетнымъ мастерствомъ занимались воспитавники Сутисской второклассной школы. Занятіями руководиль старшій учитель школы г. Клопотовскій. Ніжоторыя работы воспитаннивовъ столь чисты и изищны, что ни чемъ не уступають работамъ мастеровъ-спеціалистовъ. При церковно-приходской школь с. Жолобовъ, Ямпольскаго увада, заведена даже полная вереплетная мастерская. Въ ней работаютъ 10 учениковъ и ученецъ, окончившихъ уже курсъ школы, исполния частные заказы п переплетая вниги изъ внижнаго склада уезднаго отделенія. Однимъ воспитаньникомъ Жолобинской школы были организованы переплетным занятія и при школь с. Ильяшовки. Въ церковно-приходской школь с. Луки Молчанской, того же Ямпольского увзда, обупереплетному мастерству своихъ учениковъ учитель. Но раньше всёхъ были заведены занятія по переплетному мастерству въ Ямпольскомъ убзде при церковной школе с. Стены; съ успехомъ происходили они и въ минувшемъ учебномъ году. Рукодъльныя занятія съ дівочками-ученицами происходили при церковныхъ школахъ всёхъ уёздовъ епархів, съ тёмъ различіемъ, что въ однихъ увздахъ число школъ, при которыхъ велись занятия по женскому рукоделію, было больше, а въ другихъ меньше. Съ наибольшимъ успахомъ рукодальный занити происходили двухилассныхъ женскихъ монастырскихъ школахъ-Браиловской и Немировской. Занятіями этими руководили монахини мастерицы. Воспитанияцы обучались шитью, вызанью, вышиванью, приготовленію искусственныхъ цвётовъ и другихъ изящныхъ украшеній; упражнялись онв и въ изготовлении церковныхъ и священныхъ облаченій. Во всёхъ прочихъ школахъ рукодёльныя занятія главнымъ образомъ состояли въ исполнении девочками-ученицами тъхъ или другихъ домашнихъ женскихъ рукодъльныхъ работъ, вакъ-то: въ вышиваніи "полыковъ для рубахъ", полотенець, въ вязаніи чулковъ и т. д. Въ некоторыхъ школахъ трудъ наблюденія и руководства рукодфльными занитіями дфиочекъ-ученицъ безмездно и добровольно принимали на себя жены мъстныхъ священниковъ, а въ другихъ-они происходили подъ руководствомъ школьныхъ же учительницъ. Что касается того, какъ относится мъстное крестьянское население къ тъмъ или другимъ практическимъ занятіямъ школьниковъ и школьницъ, организуемымъ при школахъ, то свидетельства убздиыхъ наблюдателей могутъ быть обобщены въ следующемъ. Организуемыя при школахъ рукодельныи занятія для девочекь повсюду возбуждають къ себе сочувствіе со стороны населенія и особенно матерей самихъ дівочекъ. Каждая изъ нихъ считаетъ своимъ долгомъ такъ или иначе выразить свою искреннюю благодарность и признательчость матушвъ или учительницъ, какъ только дъвочка научается чему-нибудь новому и въ домашнемъ быту необходимому. Ремесленныя занятія ценятся по мере того, насколько отъ нихъ предвидится та или другая практическая выгода. Въ виду того, что въ переплетной мастерской церковно-приходской школы с. Жолобовъ на долю работающихъ воспитанниковъ выпадаеть часть заработка, родителями этихъ воспитанниковъ было пожертовано 26 рублей на пріобратеніе для мастерской новых станковь и инструментовь. Накнець, къ сельско-хозяйственнымъ школьнымъ занятіямъ крестьнеотносятся пока совершенно безразлично, а иногда и прямо съ на довъріемъ. Да это и понятно; этотъ родъ занятій въ данной містности является спеціальностью крестьянъ, а потому нужно очем раціонально и успъшно поставить сельско-хозяйственныя школьныя занятія, чтобы заинтересовать мъстное населеніе. Это возможно будетъ только тогда, когда сами школьные учителя и завъдующіе школь будуть достаточно свъдущи и практичны въ тоили другой отрасли сельскаго хозяйства.

— 1-го октября въ г. Сумахъ состоялось торжество отврытія памятника почетному гражданину города Сумъ д. с. с. и коммерціа совътнику Ивану Герасимовичу Харитоненко, намять коего, съ разръшенія Его Императорскаго Величества Государя Императора увъковъчиваютъ сумчане въ благодарность за пожертвованія его в. городскія нужды и за вст созданныя имъ въ городт Сумахъ общственныя учрежденія. Въ 91/2 ч. утра въ Сумскомъ соборѣ была отслужена Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепвскопом: Харьковскимъ и Ахтырскимъ, божественная литургія и затімь панихида по повойномъ И. Г. Харитоненко. Затъмъ EDLROTOGO крестный ходъ къ иммятнику, находищемуси на площадн няхъ въ 100 отъ собора. Тамъ предъ закрытымъ памятнекомъ Высовопреосвященнымъ Амвросіемъ было совершено молебствіе съ водоосвящениемъ; затъмъ совершено было окропление самаго паиятника. Предъ участниками торжества по снятін занавъсв открылась отлитая изъ броизы фигура Ивана Герасимовича, сдълания въ увеличенномъ размъръ, по проекту академика Опекушина. Покойный изображенъ стоящимъ на гранитномъ пьедесталъ во весь рость, въ обычной его позъ съ заложенною правою рукою за борть сюртува, поверхъ котораго надъто пальто, и лъвою рукою, закинутою за спину. Пъедесталъ памятника сдъланъ изъ гранита. Общая высота монумента 111/2 аршинъ. По освящени памятника къ подножению его было возложено до 50 вънковъ отъ разныхъ учрежденій и лицъ, въ томъ числь было и ньсколько серебряныхъ выковъ высокохудожественной работы. На означенномъ торжествь присутствовали: командиръ 10 арм. корп. ген. отъ кав. В. Ф. Винбергъ, попечитель харьковского учебного округа В. К. фонь-Анрепъ, харьковскій городской голова И. Т. Голенищевъ-Кутузовъ. ректоръ харьковскаго университета Г. И. Лагермаркъ, депутація студентовъ харьковскаго университета, сумской городской голова

- Н. В. Золотаревъ, представители мѣстныхъ сословныхъ и общественныхъ учрежденій и масса народа. «Хар. Губ. Вѣд.»
- Въ гор. Харьковъ 26-го сентября была совершена кладка новаго зданія судебных установленій, въ присутствін Министра Юстиців, статсъ-севретаря Н. В. Муравьева, начальника губернів, губерискаго предводителя дворянства, старшаго предсвдателя судебной налаты, предстдателя окружнаго суда и другихъ чиновъ судебнаго въдомства, а также-командира 10-го армейскаго кориуса, управляющаго государственными имуществами Харьковской и Полтавской губерній, председателя губернской земской управы, городскаго головы, ректора университета и другихъ лицъ. Богослужение на означенномъ торжествъ совершено Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ сослужения съ соборнымъ духовенствомъ. По окончаніи молебствія, Архіепископъ Амвросій поздравиль Министра Юстиція съ постройкой судебнымъ въдомствомъ въ Харьковъ собственнаго зданія. Затемъ, статсъ-секретарь Н. В. Муравьевъ подошель въ городскому головъ и, выразивъ ему свою личную благодарность в благодарность всего судебнаго въдомства за участливое отношение города къ нуждамъ этого въдомства и за содъйствие его въ постройкъ новаго здания суда безвозмезднымъ отводомъ мъста, просылъ передать эту благодарность харьковской городской думъ. Для рабочихъ былъ устроенъ объдъ, который почтилъ посвщения Министры Юстиціи, провозгласившій тость за Государя Императора, поврытый многократнымъ "ура". «Хар. Губ. Вѣд.»
  - «С.-Пет. Дух. Вѣст.» сообщаеть следующія новейшія статистическія данныя о религіяхъ. На земномъ шарё число жителей возросло въ настоящее время до 1534 милліоновъ, исповедующихъ 1100 религій. Число христіянъ определяется въ 490 милліоновъ, въ частности—римскихъ католиковъ 221 милліонъ, православныхъ 94 милліона, протестантовъ съ ихъ подраздёленіями 165 милліоновъ н сверхъ того до 10 милліоновъ различныхъ сектантовъ. Къ нехристіанскимъ народамъ принадлежатъ 1) около 7—8 милліоновъ іудеевъ, 2) 178 милліоновъ магометанъ, исповедующихъ исламъ и распадающихся на суннитовъ, шінтовъ и валгабитовъ, и около 70 другихъ магометанскихъ сектъ, 3) около 858 милліоновъ язычниковъ, изъ нихъ исповедующихъ брамминскую веру 147 милліоновъ, буддистовъ (въ Монголіи, Индокитав, Китав и Японіи) 510 милліоновъ; последователей другихъ языческихъ религій считается около 200 милліоновъ. Безъ всякой религіи до сихъ поръ

не найдено на земномъ шаръ ни одного народа. Въ Японів рас пространеннийшею традиціонною религіею считается шинтоизых. состоящій въ почитаніи солнца и предковъ. Здісь съ успівхом проповъдывалъ христіанство съ 1549 г. католическій монахъ іся птскаго ордена Францъ Ксаверъ. Но неблагоразумныя поздивнших католических миссіонеровь вывшиваться въ польтвческія діля страны вміли своимъ послідствіемъ то, что, пъ продолжение первыхъ десятильтий XVII в. христинство подверглось жестокому преследованію в было вскоренено, а вностранцамъ возбраненъ былъ доступъ на островъ. Въ настоящее время христіавство въ Японіи разрішено, и число его послідователей изъ года въ годъ увеличивается. Государственною религиею въ Кита в презнается ученіе Конфуція, которое рекомендуеть самопознаніе в учить, что всёмь въ мірё и жизни человёка заправляеть судьба Религіознымъ главою въ странѣ признается императоръ. Въ массв назшахъ классовъ народонаселенія господствуетъ культъ предковъ и грубое идолослужение. Въ Китав последователи християства были уже въ средніе вѣка; въ позднѣйшее время здѣсь проповъдывали христіанство католическіе и съ начала нынфиняго стольтія евангелическіе миссіонеры. Но такъ какъ китайская государственная полетека представляла всякія препятствія и затрудненія вностранцамъ, то многіе императори преследовали христіянъ и старялись, котя и тщетно, совсвиъ уничтожить христіанство въ своей странъ. Въ настоящее время христіанство въ Китав разрешено местными государственными законами. Въ древнемъ Сихемъ, у подножія горы Гаризина, проживаеть небольшая община Самаритянъ. Курды по Ланіелю колеблются въ признаніи своимъ религіознымъ главою между Христомъ и Магометомъ. Друзы представляють тайную магометанскую секту. Христіанъ считается вы Азін всего около 15-16 милліоновъ и въ частности въ Индостань, гдь усиливается господство англичань, считается 21/2 милліона протестантовъ и католиковъ. Въ Либанонъ живутъ марониты, нынъ присоединившіеся въ римско-католической церкви. Въ пустынъ Малабарской, гдъ по преданію сперва проповъдываль евангеліе ап. Оома, живеть христіянская община, называющая себя по вмени этого апостоля. Часть ея уже присоединена въ римскокатолической церкви, а другая придерживается несторіанской епесы.

— Въ одномъ изъ засъданій Русскаго Географическаго Общества въ Петербургъ полковникомъ М. М. Поморцевымъ было сдълано слъдующее сообщеніе о предсказаніи погоды по мъстнымъ признакамъ и наблюденіямъ. Масса наблюденій, сдъланныхъ во

время поднятій на воздушныхъ шарахъ, заставляеть пріурочивать пзмънение погоды въ измънениямъ атмосферныхъ течений на разныхъ высотахъ, въ связи съ формами распределения атмосфернаго давленія на земль. Скорость теченій воздуха на разныхь высотахь теперь изучають посредствомъ наблюденій надъ видами облаковъ. Скорость верхнихъ и нижнихъ теченій въ атмосферф отражается на состояни барометра въ давномъ месте и на последующихъ въ немъ измененияхъ. Нижния облава называютъ вообще кучевыми, а верхнія облава-перыстыми. Каково бы не было давленіе-вътерь на высоть кучевых облаковь совпадаеть съ направлениемъ линін, соединиющей міста съ одинаковыми состояніями барометра. Верхнія теченія воздуха на высоть перистыхь облаковь, то-есть на высоть 3-4 тыс. метровъ, не зависять отъ нижнихъ. Замъчено что барометръ падаетъ, если скорость перистыхъ облаковъ увеличивается, и подымается, когда возростаеть скорость движенія незкихь, кучевыхь облаковь. Оть сочетанія движеній незкихь н верхнихъ облаковъ происходять всв изменения атмосферы. Поэтому вполнъ возможно предсказывать погоду на основание наблюленій скорости движеній и формы облаковъ. М. М. Поморцевъ уже болье двухь льть занвмается приложениемь этихь выводовь къ практическимъ цёлямъ для предсказанія погоды и пришель къ выводу что только на основаніи м'встныхъ признаковъ и наблюденій можно вірно предсказывать погоду. Докладчикъ на экранів демонстрироваль цёлый рядь фотографическихь снимковь различныхъ облаковъ и длинную серію карть, рисующихъ состояніе погоды въ различные моменты и составленныхъ на основаніи изученія движеній и формы облаковъ. «Мосв. Въд.»

#### овъявленія:

### вышла въ свътъ новая книга:

# куно фишеръ.

### О СВОБОДЪ ЧЕЛОВЪКА.

Съ приложеніями:

1. Травтать Лейбница «О свободь». 2. Письма его же въ Коету: «О необходимости и случайности». Переводъ со втораго нъмецкаго изданія Семена Грузенберга, подъ редавціей проф. М. И. Сепшникова. С.П.Б. 1899 г. Ц. 30 в.

Въ книжный складъ Тобольскаго Епархіальнаго Братства поступка для продажи новая книга подъ названіемъ:

"Краткія свъдънія по исторіи и обличенію старообрядческаго раскола, изложенныя по вопросамъ и отвътамъ".

Книга составлена преподавателемъ Тобольской Духовной Семинарін В. А. Мвановскима. Съ требованіемъ надобно обращаться въ Тобольское Епариальное Братство Св. Великомученика Димитрія Солунскаго. Тобольскъ. Цёна 45 коп. за экземпляръ съ пересылкою. 1899 г.

# **XPOMOJUTOTPAФIA**

## A. H. HINDLEEBA

взявъ на себя иниціатаву распространенія Асонско-Ильинскаго изданія иконъ, книгъ, брошюрь и листковъ духовно-правственнаго содержанія, предлагаетъ пастырямъ и старостамъ церквей, а также братствамъ и монастырямъ, выписывать таковыя на коминссію. Цёны самыя дешевыя. Иконы хромолитографскія на бумагѣ въ 14 красокъ лакированныя:

| 8 | верш                | к. за  | 1,00 | 00 | экземп. | I. |       |   |     | • |    |            | 55        | P: |
|---|---------------------|--------|------|----|---------|----|-------|---|-----|---|----|------------|-----------|----|
| 6 | >                   | >      | 1,00 | 0  | >       |    |       |   |     |   | •  | •          | <b>32</b> |    |
| 4 | >                   | >      | 1,00 | 0  | >       |    |       |   |     |   |    |            | 13        | ;  |
| 3 | >                   | >      | 1,00 | 00 | >       |    |       |   |     | • | •  |            | 7         | 1  |
|   | J                   | Іистки | ВЪ   | 4  | стран.  | 38 | 1,000 | 0 | шт. | 4 | p. | <b>5</b> 0 | ĸ.        |    |
|   | >                   |        | >    | 8  | >       | >  | 1,000 | 0 | >   | 7 | >  | 20         | >         |    |
|   | Односторонніе листы |        |      |    |         | >  | 1,000 | 0 | >   | 6 | >  | <b>75</b>  | >         |    |

Иконъ имъется до 500 названій и листковъ до 400 №, а также большой выборъ книгъ и брошюръ духовно-правственнаго содержанія.

По желанію высылается иллюстрированный каталогь безплатно.

По изъявлении согласия товаръ высылается немедленно.

АДРЕСЪ Одесса, Хромолитографія Д. Плющеева, Средне-Фонтанская улица, собственный домъ.

# листокъ

LAH

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ЗІ Онтября ₩ 20. 1899 года.

Содержаніе. Записка о засіданіяхь Харьковскаго Миссіонерскаго Совіта 18—20августа п. г. съ участіємь священниковь изь зараженных сектанствояв селеній.—
Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояній церковно-приходскихь школь и
школь грамоты Харьковской епархін по учебно-носпитательной части за 1897/в
учебный годь.—Журналы Съвзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бившаго 21 сентября настоящаго года.—Журналы Съвзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1 сентября 1899 г.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія
и замітки.—Объявленія.

Записка о засѣданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совѣта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній.

Сектанство въ Харьковской епархіи съ первыхъ дней его появленія встрітило энергическій отпорь со стороны епархіальнаго начальства и приходскихъ пастырей. Въ то времи когда на югвбурнымъ потовомъ широво распространилась зловачественная штунда, Высокопреосвященный Амвросій, желан заблаговременно предохранить свою паству отъ заблужденій, еще до появленія ся въ предълахъ епархів особымъ архипастырскимъ посланіемъ взываль въ народу и духовенству, приглашая всёхъ вооружиться противъ. "волка хищнаго, облеченнаго въ овечью одежду". Тогда же были организованы и первыя міры миссіонерской борьбы съ надвигающеюся опасностію. Но пагубное сектанство, руководимое опытными и въ высшей степени хитрыми вожавами все-таки проникло и значительно распространилось въ Харьковской епархіи. рв его распространенія усиливались и міры противодійствія ему со стороны духовенства подъ руководствомъ учрежденнаго въ епархін Миссіонерскаго Совета. Въ настоящее время Харьковская епархіальная миссія представляеть собою значительную силу въ духовенств'в не только со стороны внишей организаціи, но и повнутреннему своему состоянію.

По своей вившней организаців она представляеть тесный союз въ лъятельности церковно-школьной, приходской, благочинии ческой братской или окружной и обще-епархіальной. Во главъ церковишкольной и приходской миссія стоять приходскій свищенникъ вавъ законоучитель и руководитель школьнаго образованія и воспетанія въ духі православной церкве и какъ главный миссіо неръ въ подвъдомомъ ему приходъ. Ближайщими его помощинками въ деле приходской миссіи являются низшіе члены клира и, как показываеть практика многихъ приходовъ, міряне, особенно обратившіеся изъ штунды. Школа, будучи пособникомъ миссіи съ особою программою по Закону Божію для сектантскихъ селеній, является предохранительнымъ средствомъ для подростающаго поводінія. Съ цілію объединенія приходскихъ миссій и точнаго опредвленія состоянія приходовъ въ религіозно-правственномъ отношенів въ вонцѣ каждаго года устранваются такъ называемые благо чиннические събады духовенства. Здёсь на собрании духовенства всёхъ приходовъ благочивія составлиется общая картина состовнія сектанства въ цізломъ благочиній въ сравненій съ предшествующими годами и вырабатываются путемъ совивстнаго обсужденія общія міры и средства для дальнівішей пастырской діятельности. Кром'в того въ самомъ духовенств'в чрезъ братское вліяніе членовъ его другь на друга на этихъ съвздахъ пробуждается сознаніе важности миссіонерскаго служенія и дівтельнаго участів въ немъ, а трудящимся на миссіонерскомъ поприще пастырямъ дается возможность найти здёсь правственную поддержку, помощь, и руководство. Съ тою же миссіонерскою и религіозно-просвътительною целію въ епархін учреждены два братства-Білопольское Рождество-Богородичное и Старобъльское Николаевское. Оба эти братства не только по своимъ целямъ, но и по составу его членовъ объеденяють собою въ ближайшихъ благочиническихъ округахъ и убадахъ не только лицъ духовныхъ но и свётскихъ, всяваго званія в состоянія. Журналы сов'єщаній благочиннических в братских округовъ и краткіе отчеты о состояніи расколо-сектанства и мессіонерской дізательности въ означенных районать представляются на разсмотрвніе и утвержденіе Миссіонерскаго Соввта, какъ главнаго общеепархіальнаго миссіонерскаго органа во главъ съ Его Высокопреосвященнымъ Председателемъ. Всё члены миссіонерскаго Совъта на ряду съ епархіальнымъ миссіонеромъ суть живые дънтели миссіи и почти исключительно лица съ академическимъ образованіемъ.

Казалось бы, что такая организація миссіонерской борьбы съсектанствомъ должна была бы въ самомъ непродолжительномъ времени обнаружить решительные плоды. Но не-дремлющее сектанство, ухищряясь въ средствахъ совращенія, упорно старается оказывать противодъйствіе, опирансь на своихъ хитроумныхъ и сведущихъ руководителей. Въ лице этихъ последнихъ духовенство теперь видить предъ собою не невъжественных крестьянь, а закаленныхъ въ полемикъ сектантовъ и даже получившихъ образованіе въ высших учебных заведеніяхъ и спеціальныхъ штунловыхъ ссминаріяхъ. Вследствіе этого является необходимость и со стороны духовенства усовершаться въ пріемяхъ борьбы, нбо исхоль ен всегда будеть зависьть оть того, въ какую цель направляется нападеніе и съ той ли стороны располагается защита. Въ этомъотношения в признано необходимымъ объединить разрозненныя усилія единолично борющихся миссіонеровъ, сообщить имъ надлежащія указанія въ соотвітствіе нападкамъ со стороны сектантовъ, указать путемъ практического выясненія методъ борьбы съ современнымъ сектанствомъ и притомъ въ виду его живыхъ деятелей,--однимъ словомъ, возникла необходимость, коти въ три года разъ, устранвать заседанія Миссіонерскаго Совета съ участіємъ священнаковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній. Потребность въ такомъ совъщаніи давно уже была заявляема и со стороны духовенства, особенно сельскаго. Для него было необходимо сделать провърку собственной дъятельности съ примърами другихъ и къ лвчному оныту присоединить руководственныя указанія авторитетныхъ лвителей миссіи.

Первымъ опытомъ подобнаго рода миссіонерскаго совѣщанія, возбудившимъ глубокій интересъ со стороны духовенства и имѣв-шимъ неоспоримо глубокое миссіонерское значеніе, былъ Съѣздъ духовенства, открытый Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ 18—20 августа текущаго года. Предполагая открыть совѣщаніе въ это именно время, какъ наиболѣе удобное по мѣстнымъ условіямъ, Миссіонерскій Совѣтъ заблаговременно еще въ декабрѣ прошлаго года сдѣлалъ всѣ необходимыя распоряженія и подготовилъ все необходимое какъ съ своей стороны, такъ и со стороны имѣвшаго яввться на Съѣздъ духовенства.

Общее руководство и наблюдение за ходомъ и направлениемъсовъщаний Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ было поручено профессору Богословія о протоіерею Т. Буткевичу. Самое же распредъленіе труда и степени участія въ совъщаніяхъ между членами Миссіонерскаго Совъта и вызванными священниками был сдълано слъдующимъ образомъ.

Каждый членъ Миссіонерскаго Совета приняль на себя труд по ознакомленію съ темъ или другимъ видомъ сектанства въ епархія, съ исторією его возникновенія и постепенняго развитія, съ мърами и способани борьбы съ нимъ и проч.; онъ же былъ и бляжайшимъ руководителемъ въ бесёдахъ съ приходскими никами по сему предмету и въ рѣшенів всѣхъ возникавшех здесь недоуменій. Самъ главный руководитель совещательнаю собранія О. Буткевичь взяль на себя трудь ознавомить духовенство съ основными догмами толстовщины не только въ ея теоретическихъ положеніяхъ, но также и съ настоящимъ ся развитіемъ и состояніемъ въ Харьковской епархіи на основанів ек наблюденій. По предмету штундизма бесвлы ведены г. епархіальнымъ миссіонеромъ кандидатомъ нія Д. И. Боголюбовымъ, который быль вмістів съ тівмъ и руководителемъ совъщаній по вопросамъ, касяющемся этого предмета. Съ севтой хлыстовъ Собраніе было ознакомлено бывшимъ епархіальнымъ миссіонеромъ, кандидатомъ богословія свящ, о. Л. П. Твердохлібовымь; со своичествомь-кандидатомь богословія священникомъ Мироносицкой церкви въ г. Харьковъ Н. Н. Любар-СКИМЪ; СЪ МОЛОКАНСТВОМЪ НЗЪЯВИЛЪ СОГЛАСІЕ ОЗНАКОМИТЬ СВЯЩ. Христо-Рождественской церкви кандидать богословія А. Ө. Балановскій в. наконецъ, секретаремъ Собранія избранъ канцилать богословія г. епархіальный наблюдатель В. О. Давыденко.

Но чтобы сами свищенники были обстоятельно подготовлены въ рѣшенію разнаго рода вопросовъ, имъ въ свою очередь заблаговременно были предложены каждому въ отдѣльности особые намѣченые Миссіонерскимъ Совѣтомъ вопросы для разработки в размышленія путемъ изученія не только существующей литературы, но главнымъ образомъ въ примѣненіи къ рѣшенію ихъ сектантами подвѣдомыхъ имъ приходовъ. Вопросы эти по нуждамъ времени и по характеру самаго сектанства съ раціоналистическимъ характеромъ отличались полемическимъ характеромъ, были взяти непосредственно изъ опыта и въ своемъ рѣшеніи были направлены къ ихъ обличенію. Вмѣстѣ съ тѣмъ каждому члену Миссіонерскаго Совѣта, равно какъ и каждому члену собранія было предоставлено право принимать участіе въ обсужденіи всѣхъ те-

кунцихъ вопросовъ, такъ что самое совъщаніе должно было носить характеръ братства, члены коего должны быть назидаемы опытомъ и знаніемъ свопхъ собратьевъ.

Такимъ образомъ, это не тотъ Миссіонерскій Съёздъ, бывшій въ 1896 г. въ г. Харьковъ, когда духовенство подъ сильнѣйшимъ напоромъ сектантства, искало помощи и ободренія во взаимномъ сольный напоромъ сектантства, искало помощи и ободренія во взаимномъ сольныщаніи съ цёлію выработки общихъ мёръ и средствъ для борьбы съ цёлію ознакомленія съ наличнымъ состояніемъ расколо-сектанства и выработки гражданскихъ мёръ и законоположеній по предмету борьбы съ сектанствомъ. Настоящее собраніе вмёло чисто пастырскій характеръ съ цёлію уясненія себё средствъ пастырской борьбы съ врагами перкви и православія. Яснёе всего о характерѣ и пёляхъ Собранія можно судить на основанія самыхъ вопросовъ, имѣвшихъ подлежать рѣшенію Съёзда, каковые вопросы заранѣе были представлены на разъясненіе участникамъ Съёзда и будуть пзложены наже.

Уже изъ простого перечня наміченных вопросовъ видно, насколько разносторопни должны быть занятія совіщательнаго Собранія, насколько полно и обстоятельно обнималась программи всіхх затрогиваемых сектантами вопросовъ и какъ много вниманія и труда надлежить иміть духовенству, чтобы всегда быть на высотів своего яванія и призванія.

Хоти подобное совъщание, представляя собою весьма назидательную пастырскую школу, было бы необходимо для всъхъ вообще приходскихъ пастырей, но по нуждамъ времени и ограниченности средствъ Миссіонерскаго Совъта было вызвано только 30 священниковъ изъ приходовъ, зараженныхъ сектанствомъ, съ предоставленіемъ права присутствовать и принпмать участіе въ оныхъ и всъмъ другимъ пастырямъ, желавшимъ прибыть сюда на свои средства. Вслъдствіе этого независимо отъ лицъ оффиціально вызванныхъ, по собственному желанію явилось свыше 60 священниковъ и семинаристовъ во главъ съ о. Ректоромъ Семинаріи и свътскихъ лицъ, которые присутствовали не только въ качествъ стороннихъ слущателей, но принимали также и активное участіе, всявій разъ по особому на то разръшенію о. предсъдателя.

Мъстомъ открытія засъданія послужило Харьковское Епархіальное Женское Училище. Въ зданіи Епархіальнаго Училища, Предсъдателемъ Совъта Училища о. Т. Буткевичемъ и Начальницей Е. Н. Гейцыгъ, священникамъ—миссіонерамъ былъ оказанъ самый

радушный пріємъ. Въ якъ распоряженіе было отведено зданбольницы, гдѣ они, будучи наолированы отъ самаго училища, пользовались полнымъ повоемъ. Утромъ и вечеромъ—чай съ бѣлычъ клѣбомъ, обѣдъ изъ трекъ блюдъ и ужинъ изъ одного блюда был виолиѣ достаточными и питательными. Всѣ путевыя пздержка Миссіонерскимъ Совѣтомъ приняты были за свой счетъ.

Для совъщаній Съйзда первоначально быль отведень въ здані: училиша небольшой заль, но стеченіе иногородняго духовенства было столь многочисленно, что вскорю засёданія Съёзда были переведены въ другой болю свётлый и общирный заль училища.

18 августа утромъ съ благословенія Высокопреосвященнаго Владыки послів півнія "Парю Небесный" засізданія были открыты руководителемъ Собранія о. Т. Буткевичемъ, который въ своей задушевной в проникнутой опытомъ многолітней миссіонерской діятельности річи ознакомилъ слушателей съ цілями и задачами настоящаго Събзда приблизительно въ слідующихъ чертахъ.

Привътствую васъ, досточтимые отцы и братья, съ отврытіемь настоящаго миссіонерскаго собранія. Созванные сюда волею Високопреосвященияго Архипастыря, дабы въ теченіе ніскольских лней путемъ совывстнаго обсуждения разработать вопросы о мірахъ дальнъйшей настырской борьбы съ сектанствомъ, мы вскренно и со встить усердіемть должны воспользоваться этимъ новымь случаемъ взаимнаго назиданія. Не для наставленія или полученія какихъ либо пиструкцій собрались мы сюда, но для того, чтобы во взаимномъ общенія своихъ мыслей, чувствъ и стремленій еще разъ сознать свое пастырское единеніе, чтобы укрѣпиться общимъ духомъ в, снова ободравшись, вооружиться обновленными свлами противъ врага церкви, вониствующаго сектанства. Уже не въ первый разъ мы объединяемся въ техъ же целяхъ, не въ первый разъ и мы имъемъ случай бесъдовать съ вами и на мъстахъ ваmero служенія и на публичныхъ миссіонерсвихъ събадахъ. если тамъ вы поучались в ожидали руководственныхъ указаній для борьбы съ сектанствоиъ, то теперь, укръпленные въ борьбь съ нимъ и обогащенные миссіонерскимъ опытомъ, вы наравнь съ членами Миссіонерскаго Совъта будете принимать участіе въ обсужденів всёхъ вопросовъ, касающихся соктанства.

Будемъ же откровенны и искрепни, примемъ живъйшее участіе въ близкомъ памъ дълъ,—только искреннее и самодъятельное участіе ваше принесеть благіе плоды Собранію и увънчаеть дъю

нолнымъ успехомъ. Искренность создаеть почву для единенія, а единеніе—глафиал основа кристіанскаго братства, безъ котораго всякая миссіонерская деятельность будеть слабою и безплодною.

По духу самаго времени непостояннаго и шаткаго въ вопросахъ религіи намъ необходимо возможно близкое внутреннее единеніе. Повсюду видны нами врати явные и тайные, постоянно умножающіеся въ своемъ количествъ, а число друзей съ каждымъ днемъ уменьшается. Насъ не обяжаетъ ляшь тотъ, кто не захочеть обильть.

Время наше такое, когда образованные люди, увлеченые ложнымъ либерализмомъ, идутъ въ среду народа и всевозможными способами стараются увлечь его на путь мнимой свободы, когда въ народъ, къ нашему удивленію, подъ ихъ вліяніемъ создается живой отвливъ-открытое противо-религіозное и противуправительственное движеніе, а наши передовые лже-либералы графъ Толстой, ви. Хилковъ, Чертковъ и ихъ единомышленники, обольщенные бысовскою горделивостью и самомныніемы, ища славы геростратовъ и не разбирая въ средствахъ, стараются подорвать самые основные въковые устои жизни русскаго народа: православіе, самодержавіе и народность. Для достиженія своихъ средствъ они жертвують всёмы: они не жальють своихь имуществь, тратить деньги, не щадять религіи, науки и даже собственной сов'єсти. Кто повърить такимъ людямъ, что они ищуть блага народнаго, кто усумнится въ томъ, что графъ Толстой, содъйствуя выселенію несчастныхъ дукоборовъ в нашихъ Павловскихъ сектантовъ, заботится объ улучшения яхъ благосостояния, а не о собственной славъ, о желанів унванть наше правительство въ глазахъ Западной Европы, доказавъ, будто бы невозможна въ Россів нормальная жизнь, благополучіе народа и свобода совъсти.

Время наше, дале, такое, когда раціоналистическое сектанство въ виде самыхъ разнообразныхъ сектъ открыто и нагло борется съ церковью, создавая свою лже-церковь и въроученіе, когда штунда и толстовщина, распространяясь среди народа, расшатываеть въ корне основы жизни семейной и общественной, когда нашъ по природе набожный народъ теряетъ преданность церкви, уваженіе къ духовенству, въру въ божественное откровеніе и любовь къ ближнему, когда, наконець, и преданность Государю начинаетъ замётно ослабавать даже среди простого народа, который какъ это было въ Павловкахъ, не постёснился въ присутствів чиновника особыхъ

порученій при Оберъ-Прокурорів Св. Синода В. М. Скворцовів, ві самыхъ обидныхъ для русскаго чувства выраженіяхъ говорить обі Августівшей Особів Государя Императора.

Вому же вакъ не намъ, представителямъ церкви и хранителямъ въры православной, надлежить выступить на борьбу съ врагаме, ито какъ не духовенство, всегда защищавшее православную Русь отъ навътовъ вражінхъ и въ данное время будетъ ограждать е отъ столь многочисленныхъ ея враговъ.

Понятно, почему духовенство такъ ненавистно Толстому съ епеленомышленнявами и всемъ вообще сектантамъ: о немъ говорять они не иначе вавъ съ презрвніемъ, относятся въ нему враждобы и употребляють всё зависящія оть нихь средства, чтобы подрвать его авторитеть и его вліяніе на народь. Ему не сочувствують даже тогда, когда оно, ставши во главъ дъятелей по народнои образованію, обнаружило такія учительныя силы, какихъ тщеты было бы ожидать отъ другого вавого либо сословія, въдоисты или учрежденія. Въ последнее время даже в печать, не щадя народныхъ чувствъ и дорогихъ его преданій, открыто выступаеть противъ Перкви и духовенства, силясь унизить и поколебать ес: и это не только за границей, но къ удивленію даже и у насъ ві Россін. Вспомнимъ лже-леберальный органъ вн. Уктомскаго, гла страницахъ С.-Петербургскихъ Въдомостей на такъ недавно **Лурново не устыдился бросеть грязью въ самое лоно Пра**вославной Перкви-Св. Свнодъ, высшихъ представителей перкви. бълое и черное духовенство. Къ сожальнію, этоть органъ печата далеко не единичный; есть не мало и другихъ такихъ же органовъ, которые, давая убъжище самому грубому отрицанію, признають хорошимъ лишь то, что направлено противъ религіи, духовенства в существующаго государственнаго порядка.

Время наше такое, когда отрицаніе становится модною доктраною и мнимымъ признакомъ современной образованности, когда ложные учители народа, все отвергая, на мѣсто его не дають ничего новаго и положительнаго, когда безпочвенность, легкомысленное отношеніе къ самымъ важнѣйшимъ вопросамъ вѣры и жизни, паденіе нравственныхъ устоевъ дѣлается удѣломъ не только людей невѣжественныхъ, но и образованныхъ, когда эте послѣдніе считаютъ сектантовъ обновленными христіанами, самое христіанство религіей отжившей и устарѣлой, а духовенство мрачною силою, задерживающею культурный рость народа.

Здёсь ли не нужно пастырских собраній? здёсь ли намъ не объединаться силами и средствами борьбы съ духомъ времени?

Мало этого, необходимы намъ возможно частыя собранія и въ виду характера самаго сектанства,быстро развивающагося, крайне измёнчиваго и непостояннаго. Сектанство-сила безпрерывно ползущая и такое явленіе религіозной жизни нашего народа, съ которымъ не въ состояніи ознакомить насъ ни школа, ни наука. Пкола имъетъ дъло съ нвленіями установившимися, наука расколо-ученія подвергаетъ суду своему явленія жизни уже протекшія и отходящія въ область исторіи, оцінивая ихъ, такъ сказать, заднимъ числомъ. Съ такими знаніями на борьбу съ сектантами выступать нельзя. Правда, мы сильны догматическимъ образованіемъ, имѣя подъ собою твердыя начала въроученія и нравоученія, основанныя на Св. Писаніи и Св. Преданіи, семи вселенскихъ соборахъ. ученія отцовъ я учителей церкви, и въ томъ самомъ въ какомъ эти истины были преподаны намъ церковію. Не то представляеть собою сектанство; догма его ученія еще не установилась: одно принимая, другое оставляя безъ вниманія, оно не знаеть ничего священнаго, чего бы нельзя отвергнуть в ничего такого, чего бы нельзя принять себ' въ руководство. Еще на Казанскомъ Миссіонерскомъ Съёздё, въ присутствія 200 опытнёйшихъ миссіонеровъ, обнаружилось, насколько разноръчивы и противор в чивы между собою секты самыя родственныя, толки ученій, имінощих своими представителями одних в тіх же лиць. Выйди изъ отрицательного источника, сектанство, какъ бы задалось цёлію, все отрицая, въ самомъ отрицаніи видёть свою жизнь, не останавливаясь ни на чемъ опредъленномъ. Такія секты, какъ штунда, толстовщина, хлыстовщина и даже скопчество, повидимому, им вощія общія начала своего ві:роученія, оказались столь разнохарактерными, что положительно затруднительно высказывать о нихъ общее суждение и рекомендовать одни и тъ же средства борьбы съ ними. Даже въ одной и той же мъстности, какъ напр. у насъ въ Харьковской епархін, наблюдается самая быстрая сміна самыхъ разнообразныхъ оттенковъ лжеученія однихъ и техъ же секть, что со всею наглидностью обнаружилось изъ протоколовъ 30 миссіонерскихъ благочиническихъ съёздовъ духовенства прошлаго гола.

При такихъ условіяхъ школа и наука сами по себѣ совершенно безсильны; нужны пастырскія собранія, возможно частыя и ис-

креннія, съ цвлію взавинаго обивна мыслей и для выработь: правтикою указанныхъ средствъ и способовъ борьбы съ пагубным сектанствомъ.

Но не тольно для настырской борьби необходимо взальное пастырское единеніе. Мы по сану своему, какъ пстыри и представители религін, из глазахъ гражданской власті являемся сведущеми экспертами, из которымь обращаются за р шенісьь, къ какой сектй принадіськать ти или другіе подсуднию. На основания одного нашего отвыва, правильнаго или оппибочнать сулебное дело оканчевается вле такъ вле наче. Какъ важна в ланномъ случав надлежащая экспертиза: въ зависимости оть не: сектанство падаеть пли торжествуеть. И какь прискороно бываеть въ этомъ последнемъ случае! Наши законы и безъ того такъ гуманны, какъ трудно встрътеть даже въ Австріи, столь свободной и леберальной странь: въроотступниковъ не судять и даже не всяке сектанство ответственно предъ закономъ. Закону подсудны лепя ть сектанты, которые, вийсть съ нарушения религозныхь на чаль, попирають семейныя и общественныя основы жизна. Интересы цервви новидимому мало еще касаются нашихъ законовъ: законъ судить скопчество-не за върованія, но лежь за членовредетельство; законъ преследуеть хлыстовство, но очать таки не за ихрелигіозныя вірованія, но лишь за свальный грізть, разрушающій семейную жизнь и общественную правственность.

Воть почему въ нашекъ рукахъ въ борьбе съ сектантами остаются одни лишь духовно-нравственныя средства. Время наше такое, когла некоторые представители гражданской власти, которые должны были бы содействовать церкви, не имел для этого лестаточныхъ основаній и побужденій, являются не только видефферентными и холодными, но иногда прямо противоборствующим и разрушающими благія начинанія духовенства. А между тім наряду съ этимъ въ народъ упорно распространяется явная клевета, будто бы миссіонеры суть не что вное, кака агенты поленін, а самые пастыри только орудіе гражданской власти. Кабъ больно слушать это и насколько это далеко отъ истины! Въ напикъ пукахъ-одно орудіе и одна сила для борьбы, -- и такимъ орудіемъ служить для насъ одна христіанская истина, своимъ світомъ разгоняющая мракъ севтанскихъ заблужденій. Когда эта истина, ясно раскрытая и направленная примо вопреки сектансвимъ заблужденіямъ, вразумить сектантовъ и когда благодать Божія коснется ихъ огрубілько сердца и покажеть путь жизни во Христу, тогда наступаеть наша радость, тогда и наша побъда.

Но для этого нужно многое: необходимо и самообразованіе, и поднятіе пастырского авторитета, и совіншаців, а наппаче собственный нашъ опыть и любовь къ миссіонерству. Опыть научить насъ распознавать членовъ сектанской общины, и понимать ихъ внутреннее душевное настроеніе. Для борьбы, для вразумленія заблудшихъ особенно важенъ нашъ личный опыть и искренняя любовь къ заблудшимъ. Есть и среди сектантовъ люди пскренніе, ушедщіе въ секту по религіознымъ побужденіямъ, но есть между ними не мало людей съ сожженной совъстью, прельстившихся грубо корыстными расчетами. Штундовать, особенно въ настоящее время, очень выгодно. Организація Россійской, губерискихъ и мъстныхъ кассъ для поддержанія штундизма и для совращенія въ него посредствомъ подкупа, въ рукахъ вожаковъ сектанства столь сильное средство, что даже искренніе православные люди подъ давленіемъ нужды становится въ риды сектантовъ, надъясь на матеріальную поддержку. Средства вассы, идущіе изъ за границы, отъ немцевъ колонистовъ, баптистовъ и штундистовъ такъ велики, что обычная благотворительная помощь христіанскихъ обществъ не въ состоянін оказать ей противовёсь. Припомнимъ только, какое сильное вліяніе имъли на народъ чайныя и столовыя, учрежденныя для народа въ голодный 1889 г. Еще болбе усилился штундизмъ въ последнее время, когда въ подражение православной иерархии, имъ создана своя лже-церковь и своя, прочно организованная јерархія. Вы видите у нихъ епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ, видите посланія церквей Харьковской, Кіевской, Херсонской, Петербургской и другихъ, находите у нихъ оживленную и самую бдительную переписку по вопросамъ въроученія, о состояніи общинъ и ихъ отдельныхъ членовъ, о распространения штундизма среди народа и борьбы его съ православною церковью. Есть у нихъ не мало и того, чего нътъ и у насъ: поручительство и ходатайство за новообращенных въ штунду и охладъвающихъ къ ней.

Воть съ къмъ надлежить вступить намъ въ борьбу; воть кого намъ приходится возвращать въ лоно Церкви православной!

Будемъ же пастырями добрыми, душу свою полагающими за овецъ своихъ! Воспользуемся надлежащимъ образомъ настоящимъ съ вздомъ, дабы возвратиться въ свои приходы полными новой энергіи и духовныхъ силъ для борьбы съ сектанствомъ.

Послъ птого собрание было объявлено открытымъ!

В. Давыденко.

(Продолжение будеть).

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходских школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-восянтательной части за 189<sup>7</sup>/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

IV.

Сельско-хозяйственныя, ремесленныя в рукодільныя занятія при церковых: школахь. Отношеніе въ никъ населенія.

Сельско-хозайственныя занятія были: а) При Ворожбянскей второвлассной шволь Лебединского увада—садоводство и огорозничество, при Больше-Писаревской второклассной школф -- самводство и пчеловодство и при школахъ Харьковскаго увада: Козачковской — садоводство и огородничество и Мало-Даниловской -садоводство и пчеловодство. Занятія при всёхъ этихъ школах: чужды были строгой системы и сводились въ усвоению элементаныхъ сведеній по указаннымъ отраслямъ путемъ практическихъ работь въ саду, огороде и на пасеке. Благодаря этому запущевный садъ при Ворожбанской школь въ настоящее время прихдить въ надлежащій видь; въ немъ подъ руководствомъ о. завіздывающаго и младшаго учителя школы произведены учениками новыя посадки и пересадки деревьевъ, дъти же производять поливку деревьевъ и имфють постоянный уходь за садомъ. Занятія по огородничеству дали въ зиму для воспитанниковъ, живущеть въ общежитів, достаточный запась картофеля, капусты, моркови и другихъ овощей. При Казачковской школь на усадьбъ, принадлежащей школь, дъти подъ руководствомъ учителя насадили садикъ и ознакомились съ посядкою огородныхъ овощей. Но самупрочную и наиболье симпатичную постановку сельско-хозийствевныя занатія имфють при Мало-Даниловской школф, гдф о. завтдывающій школою Аеанасій Толмачевъ преслідуеть не толью утилитарныя цёли, но главнымъ образомъ воспитательныя. Саль и питомникъ ири школъ заведенъ былъ одновременно съ откритіемъ школы на собственной усадьбѣ свящ. Толмачевымъ. Дв первоначальной посадки деревья были принесены самыми дітьмя изъ своихъ садовъ и туть же подъ непосредственнымъ рубовогствомъ о. Аоанасія быле посяжены съ должнымъ объясненіемъ-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», за 1899 г. № 19.

Вмёстё съ темъ была заведена и своя садовая школа, которая ежегодно вновь поступающими дётьми пополняется новыми посадками изъ зеренъ съёденныхъ ими же яблокъ и грушъ. Лётомъ и осенью дёти производять поливку и уходъ за своимъ садикомъ, а чрезъ годъ и два выросшія изъ зеренъ однолётнія и двухлётнія деревья пересаживають въ ямы ими самими заготовленныя въ виму. Съ оставшимися же на грядкё дичками производятся окулировка. Далёе слёдуеть очистка сада, снова копанье ямъ на новомъ отведенномъ для сада мёстё, пересадка деревьевъ, посадка черенковъ и сёмянъ,—садъ все болёе увеличивается, работы также у величиваются, а вмёстё съ ними и самая практика дёлается разносторовнею. И гдё быль раньше пустырь, теперь красуется прекрасный садикъ среди поля.

Не ограничиваясь школою, о. Асанасій побуждаеть дітей заводить садики и у себя дома, вследствие чего въ настоящее время каждый школьникъ посадилъ у себя несколько деревьевъ, а у многихъ заведены и маленькіе садики. Такую же основательную постановку имфеть и преподование пчеловодства въ Мало-Даниловской школъ. Теоретически съ элементарными основаніями пчеловодства дъти знакомится по руководству Бутлерова, а практически на швольной пасвкв, находящейся рядомъ со школьнымъ садикомъ. Каждый изъ оканчивающихъ курсъ обученія въ школѣ получаль по одному улью, что възначительной мърв способствовало развитію пчеловодства въ приходів о. Толмачева. Въ настоящее время во многихъ садикахъ, заведенныхъ детьми-школьниками, видивются и небольшія пасвки. А чтобы не обойти наградою и дъвочекъ, оканчивающихъ курсъ въ Мало-Даниловской школъ, практически-полезною наградою о. Асанасій ежегодно одной изъ нихъ выдаеть лучшей породы телку, на средства школьной вассы, поддерживаемой взносами самихъ учениковъ.

Слёдуетъ однако свазать, что сельско-хозяйственныя занятія при церковно-приходскихъ школахъ Харьковской епархін не находять благопріятныхъ містныхъ условій прежле всего по отсутствію земли подъ садъ и огородъ, за исключеніемъ Больше-Писаревской второклассной школы (2100 кв. саж.) и Ворожбянской второклассной школы (4 дес.). Изъ другихъ же школь иміются незастроенныя дворовыя міста при школахъ: а) Александро-Невской въ г. Харькові (700 кв. саж.); б) Харьковскаго уізда: Мироновской (1000 кв. саж.), Казаяковской (1 десат.); Ахтырскаго уізда: Ясе-

новской; г) Богодуховского увада: Мириянской (1200 мв. саж.) Александровской (1200 кв. саж.), Больше-Инсаревской при Неколаевской церкви (300 кв. саж.), Кручанской (1200 кв. саж.), Старорябниской (300 кв. саж.); д) Валковского увада: Ново-Вологаеской двухвлассной (512 кв. саж.), Просянской (300 кв. саж.), Снъжвовской (800 кв. саж.); е) Змісвского увада: Плесовской (1 дес.) и Андреевской (2 дес.); ж) Старобъльского увада: Евсугской, Марковской, при Тронцкой церкви, Ганусовской в Бълолувской, при Тронцкой церкви, Ганусовской в Бълолувской, при Тронцкой церкви; з) Сумского увада: при Сумской, въ Николаевскомъ приходъ.

Вст указанные участки служать нуждамъ школы, а не учебных цълямъ. При встхъ же остальныхъ школахъ, въ большинствт, находящихся при церквахъ, не имтется и такой собственности. Поэтому ожидать развитія сельско-хозийственныхъ занитій ври школахъ можно ляшь тогда, когда въ силу Высочайшаго опредтленія отъ 12 мая 1897 года объ отводт начальнымъ училищамъ земельныхъ участковъ отъ вазны школы будутъ снабжены въ достаточномъ количествт землею, а спеціальные курсы сельскаго хозяйства дадутъ хорошихъ и опытныхъ учителей.

Спеціальные в правильно-ортанизованные ремесленные власси были открыты при Больше-Писаревской второклассной школь. При вей введены ремесла: столярное, токарное и переплетное. На чістныя средства, изысканныя о. заведующемъ свящ. Доброславским при пособіи отъ общества, пріобретенъ наборъ самыхъ необходимыхъ инструментовъ, при чемъ переплетные станки изготовляются самими учениками. Переплетное ремесло преподаеть безвозмездне Я. Чебановъ, изучившій означенное ремесло на курсакъ. Въ встекшемъ году ученики довольно хорошо освоились съ этимъ несложнымъ мастерствомъ: ими переплетена значительная часть книгь изъ школьной библіотеки — работа прочная, чистая и красивая. Что вясается столярнаго, в токарнаго ремесла-они преподаются спепіальными практиками-учителями изъ містныхъ крестьянь съ плятою: учителю-столяру 7 руб. въ мѣсяцъ и учителю товарнаго ремесла 6 руб. въ мъсяцъ. Обизательное посъщение ученивами ремесленныхъ классовъ, четыре раза въ недълю. Продолжительность обязательных занятій 2 часа, при чемъ ученики для удобства занятій разділяются на три группы. Въ вонці важдой недели ученики дають отчеть въ занитіяхь и представляють с. завыдующему образцы ученическихъ работь. Работы производится са-

ыя простыя, применительно въ врестьянскому быту: табуреты, голы, окна, правки и проч. Ибль преподаванія озизченныхъ рееслъ ученивамъ второклассной школы полагается не столько въ эмъ, чтобы приготовить изъ нихъ опытнаго мастера, но чтобы эзнякометь ихъ съ изготовленіемъ самыхъ необходимыхъ въ креъянскомъ быту предметовъ, что въ будущемъ должно внести съ мью крестьянина накоторое благосостояніе. Переплетное ремесло ни Ворожбинской школ'в возникло, можно сказать, случайно. Одинъ ъ учениковъ этой школы оказался знающимъ это ремесло; о. вёдывающій свящ. Рубинскій уступиль въ пользованіе школю **гвинеся у него инструменты и всв воспитанники въ свободное** ь занятій время другь оть друга научались переплетать вниги. о касается Славянской второклассной школы, то, съ оканчаемъ устройства мастерскихъ, въ ней имеютъ быть введены: сторное, слесарное и сапожное ремесло, а въ Ворожбинской-слерно-илотничье. Вообще же следуеть заметить, что безъ ожидаей субсидін на жалованье спеціальнымъ мастерамъ и первонатьную организанію мастерскихъ, ремесленные классы не могутъ гь поставлены на должную высоту. Что касается Больше-Писазской второвляесной школы, то хотя эдёсь и заводится образное пчеловодство и школа садоводства, но насколько эта отрасль ятій можеть быть ведена съ усивхомъ при школв, покажеть ущее.

укодъльные влассы въ отчетномъ году были при церковныхъ олахъ: а) Ахтырского убяда: при трехъ женскихъ школахъ, б) одуховского увзда: при Больше-Писаревской Успенской и Боль--Писаревской, в) Валковского убода: при Одринской и Колоской Успенской, г) Волчанского увзда: при Рубежанской сиаатическія и временныя въ школахъ, гдв состоять учительницы, Зміевскаго увада: при Звёдковской, Лебяжской, Осиновской, тежской и Чугуевской Николаевской, е) Изюмского убяда: при вянской Воскресенской школь для девочекь, Богодаровской и янской, ж) Купянскаго увзда: при Покровской церковно-пришколь, з) Лебединского увзда: при Бобрикской Маріедалинской, Ольшанской Сергіе-Анастасіевской, Марковской, и) тробъльского увада: при 8 церковныхъ школахъ, і) Сумского а: при Алексвевской, Басовской, Больше-Черпетчинской, Белоской пророко-Ильинской, Велико-Бобрицкой, Верхне-Сароват-, Водолажской, Ворожбинской, Лохиниской, Могрицкой, Николаевской, Степановской, Стецковской, Сумской Наколаевской, Сумской Петро-Павловской, Сумской Рождество-Богородичной, Сумской Тронцкой, Ульяновской, Хотвновской, Юнаковской, Бълонольски Петро-Павловской, Наколаевской Рождество-Богородичной, Старсельской и Токаровской, в) въ г. Харьковъ при Свято-Духовский Озерянской и наконецъ Харьковской увяда: при Основянской Вольше-Даниловской, Деркачевской Наколаевской и Стрфльчаеской при Наколаевскомъ женскомъ монастыръ. На основания осного перечисления школь, при воихъ ведутся сельско-хозяйственным, ремесленным в рукодъльным занятия усматривается, что песлъдния, какъ не требующия особыхъ затратъ на организацию классовъ рукодълия, легче прививаются, чъмъ первыя, требующи материальной поддержки и опытныхъ руководителей съ специальнымъ вознаграждениемъ.

Лучшая постановка ихъ преподаванія принадлижить школачь Сумского увада. Здвсь они признаны обязательными для всел школь спеціально женскихь и всёхь школь смешанныхь, въ сихъ число учащихся девочевъ не мене 10, точне связать рукодбліе здёсь преподлется въ школахъ. Учительницами рукоділії состоять и сами учительницы и спеціальныя мастерицы, а нередко и жены саященниковъ. Жена свящ. Гумилевского безмезия занимается обучениемъ въ Старосельской школъ дъвочекъ рукодъ лію уже четвертый годъ и поставила это діло правильно и сячпатично. Ученицы три раза въ неделю по вечерамъ приходять га матушкв на домъ и здвсь за длиннымъ, нарочито для этого уструеннымъ столомъ, занимаются шитьемъ и визаньемъ, причемъ одинъ изъ учениковъ школы читаетъ вслукъ какой-нибудь интересный разсказъ. Не менъе усердно обучение рукодълию ведеть въ Рубежной школъ супруга священника Елена Яковлева, которая с дня отврытія школы и до настоящаго времени занимается безмездно. При Чугуевской Николаевской школю обучение рукольли ведется даже по опредъленной программв, раздъленной на тря года соответственно тремъ курсамъ обученія. Въ Покровской церковно-приходской школь. Купянского увада, ученицы научаются вязанью, кройкъ и шитью самыхъ необходимыхъ въ крестьянском обиходъ предметовъ; при этомъ, изготовленныя вещи продаются и на вырученныя отъ продажи деньги покупается матеріаль для новыхъ работъ.

Кавъ же народъ нашъ смотрить на сельско-хозяйственныя за-

нятія подъ руководствомъ учителей сельскаго-хозяйства при школахъ? Тысячалетній опыть веденія хозяйства приметивнымь способомъ убъдиль народъ, что въ его быту это лучшій и наиболье практическій способъ веденія хозяйства. А то обстоятельство, что многіе помущики на его глазахъ, заводя различныя системы полеводства по последнему слову науки при усовершенствованныхъ орудіяхь, печально оканчивали свои сельско-хозяйственныя затви -полнымъ разореніемъ, что ученые огрономы изъ различныхъ учебныхъ заведеній прилагають свои способности и познанія въ управленію громадными имъніями, но не слышно, чтобы они организовали мелкія хозяйства на небольшихъ участкахъ земли,-еще больше укрыпляеть нашь народь въ его недовыріп къ т. н. культурному хозяйству. Недостатки в неудачи въ своемъ веденіи хозийства нашъ народъ объясняеть волею Божіею, а тавже малоземельемъ и своею бедностію, а отнюдь не отсутствіемъ теоретическихъ свідіній по сельскому козяйству. И не чтеніями, не изданіемъ брошюръ по сельскому хозяйству, не сельскохозяйственными бесфдами можно разубфдить народъ въ его недовъріи къ научному козийству, а только дёломъ. Пусть, поэтому учитель изъ такого же блочка земли, какимъ владбетъ крестьянивъ, приложивъ свои теоретическія познанія, извлечеть большую пользу, чёмъ тоть же крестьянинь, и онъ съ жадностью будеть самъ учиться у такого учителя, пошлеть къ нему своихъ дътей и отдасть за науку последние гроши.

Поэтому для того, чтобы прочно привилось преподавание сельского хозяйства при школахъ необходимы прежде всего хорошіе учителя—практики. Если найдутся такіе учителя, практически и теоритически знакомые съ сельскимъ хозяйствамъ, то повсюду легко можно организовать преподаваніе сельскому хозяйству при школахъ наиболье многочисленныхъ и богатыхъ приходовъ; общество не откажеть отвести земли 1—3 десятины; найдутся и благотворители, которые сдълають на свой счеть сельско-хозяйственныя орудія; а за преподаваніе сельскому хозяйству слъдуеть прибавить къ жалованью учителю лишнихъ 60—100 руб, оть казны. Также точно при устройствъ ремесленныхъ классовъ при церковныхъ школахъ возможно разсчитывать на помощь обществъ и частныхъ благотворителей при одномъ условіи,—когда будутъ хорошіе учителя—мастера. Крестьянинъ отрываеть отъ семьи своихъ дътей, отдаетъ въ науку къ различнымъ мастерамъ и даже

платить за науку; съ большою охотою онь заставить своихъ 15: тей обучаться мастерству въ школь, если только увидить из этого ученьи тольъ: когда его дъти, оканчивая курсъ, съумъют: дълать разныя вещи, необходимыя въ житейскомъ обиходъ. Та кимъ образомъ введение обучения сельскому козяйству и мастерствамъ можеть быть достигнуто тогда, вогда будуть подготовлень хороміе учителя, на что должно быть обращено прежде всетв главнымъ образомъ вниманіе духовенства. - Совершенно выс представляють собою рукодельныя занятія. Здёсь народь нагляде и живо убъщается въ пользъ ремесла и непосредственно выскавываеть свое сочувствіе. Въ особенности это следуеть свазать с матеряхъ-врестьянвахъ, которыя лично приходять благодарить учительницъ за наученіе ихъ дітей столь полезному и необходімому умънью шить и вязать. Въ самой семь в дъвочкамъ-масте рицамъ отдается явное предпочтеніе предъ остальными членамі семьи; и это понятно, благодаря этимъ юнымъ мастерицамъ быныя крестьянскія семейства сберегають лишнюю копівну, которую они должны были затратить въ уплату швенить и портевхамъ. Сочувствіе народа рукодівльнымъ занятіямъ высказывается не только въ матеріальной помощи на наемъ учительницъ в ленежныхъ затратахъ на пріобретеніе необходимаго матеріала для вязанья и шитья, но еще в въ томъ, что всегда охотно посылаеть своихь детей въ школы, где ведется обучение рукоделів. Въ некоторыхъ селахъ онъ, повидимому, рукоделію отдаетъ прелпочтеніе предъ самой грамотой, такъ что введеніе влассовъ рукодвлія является необходимымъ условіямъ привлеченія въ школ дъвочекъ. По крайней мъръ въ школахъ, гдъ преподается съ текущаго года рукодёліе, количество учащихся вдвое больше противъ предыдущаго.

(Продолжение будеть).

# Журналы Съвзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября настоящаго года.

### Журналъ № 1.

Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа. въ числъ девяти (9) человъкъ, прибывъ въ 9 час. утра въ собраніе, состоявшееся въ зданіи Сумскаго духовнаго училища въ

по молитві, избравь, посредствомъ закрытей баллетировки, иредсівдателемъ съізда протоіерен Николан Фесенкова, а ділопровзводителемъ единогласно священника Алексін Станиславоваго, предварительно слушали журнальным постановленія предъвдущаго Съізда, съ резолюціями на нихъ Его Високопреосвященства, Высокопреосвященнійшаго Амересія, и, принявъ ихъ къ свідінію, приступили въ обсужденію вопросовъ, подлежащихъ рішенію Съізда духовенства.

- 1. Разсматривали составленную Правленіемъ училища сміту прихода и расхода по содержанію училища въ 1900 году и объяснительную въ ней записку, при чемъ оказалось, что предполагаемый расходъ превышаетъ доходъ, а именно: на приходъ должно поступить 29,971 руб. 6 коп., расходъ же исчисленъ въ 30,627 руб. 21 коп., слідовательно не достаетъ по сміті 656 руб. 15 коп., таковая сумма, по мийнію Правленія училища, можеть быть покрыта при осмотрительномъ и бережливомъ исполненіи сміты. Постановили: сміту, составленную Правленіемъ училища, какъ соотвітствующую во всіхъ статьяхъ прихода и расхода дійствительнымъ поступленіямъ и требованіямъ училищнымъ, принять безъ изміненія.
- 2. Разсматривали въдомости за 1898 годъ: а) вънчиковую, б) о движеніи церковныхъ суммъ и в) о заборъ свъчей изъ Епархіальнаго свъчнаго завода церквами училищнаго округа. Постановили: принять къ свъдънію.
- 3. Слушали докладъ Правленія училища о щедрой благотворительности Почетнаго Блюстителя Сумскаго Духовнаго училища, потомственнаго почетнаго гражданина Павла Николаевича Лещинскаго, который за короткій срокъ своей службы при училища (съ 23 декабря 1898 года) сдёлалъ на пользу училища слёдующія пожертвованія: 200 руб. на гостинцы ученикамъ и півчимъ, 118 руб. на книги для раздачи учителямъ и ученикамъ по случаю Пушкинскаго юбилея и музыкальными виструментами на сумму 610 руб. Постановили: выразить Почетному Влюстителю училища, потомственному почетному гражданину, Павлу Николаевичу Лещинскому сердечную признательность и благодарность съёзда духовенства за сдёланное имъ щедрое пожертвованіе на пользу училища.
- 4. Слушали променіе діакона села Марковки, Лебединскаго у вада, Іоанна Лободина о разръщеній ему воспитывать своего сына Николая Лободина (рожденнаго въ свътскомъ званіи отца) въ Сум-

свомъ духовномъ училище на одинаковыхъ условіяхъ съ детента лицъ духовнаго званія и о прощеніи ему недовики за истекта годъ по содержанію сына въ училище 30 руб. Постановили: трицать рублей недовики, числящейся за воспитанникомъ Сумсы духовнаго училища Николаемъ Лободинымъ за истекшій учебака годъ, простить, если Правленіе училища найдеть это возможних а въ принятіи его на содержаніе въ училище на общемъ осневній съ детьми лицъ духовнаго званія отказать въ силу поставний съёзда духовенства Сумскаго училищнаго округа въ 189

На семъ журналѣ резолюція Его Высовопреосвященства: "0: тября 6-го. Утверждается. При семъ предлагаю Правлен: училища справиться о постановленіи общеепархівлька: съѣзда, бывшаго въ текущемъ году относительно правтія на содержаніе дѣтей, родившихся въ бытность вхърдителей въ свѣтскомъ званіи".

#### № 2-ũ.

### Вечернее засъданіе того жо сентября.

Уполномоченные отъ духовенства Сумсваго училищнаго ократо числ $\dot{\mathbf{b}}$  десяти (10) челов $\dot{\mathbf{b}}$ въ, прибывъ въ собран $\dot{\mathbf{e}}$ въ вечера,

1. Слушали довлядъ временно-ревизіоннаго Комитета о повыт прихода и расхода суммъ по содержанію училища за 1898 год объяснительную записку Правленія училища по сему-же предипри чемъ овазалось, что въ 1 января 1899 года состояло вест ченныхъ счетовъ по содержанію училища на 3718 руб. 49 г. какован сумма, собственно, не составляеть настоящаго училина дефицита, такъ какъ она покрывается запасомъ разныхъ прег товъ, пріобретенныхъ въ предшествующемъ году, в долгомъ родителей учащихся, а именно осталось отъ 1898 года: д съвстныхъ припасовъ, учебниковъ на сумму 2224 руб. 70 го недовики за родителями 1282 руб.; следовательно действики ный дефицить училища выражается въ сумив 211 руб. 79 г изъ объяснительной записки, между прочимъ, усмотръно, что 🕫 чительная часть долга училищу состоить за свытскими рого лями учениковъ духовнаго училища. Постановили: довладъ ре: віеннаго комитета принять, а Правеніе училища просить на дущее время взимать съ воспитаннивовъ свётского званія 🖾

- содержаніе и право обученія своевременно т. е. впередъ по поугодіямъ, избъгая отсрочекъ въ виду трудности по выходъ такоихъ воспитаннивовъ изъ училища, взысвивать съ нихъ недоимл. не взнесшвиъ-же надлежащей платы увольнять изъ училища.
- 2. Докладъ временно-ревизіоннаго комитета в отчеть Правленія гилиша по устройству водопровода при Сумскомъ духовномъ учнішт. при чемъ оказалось, что устройство водопровода обощлось , 3419 р. 64 к.; водопроводъ проведенъ по всему училищному риусу, исключая квартирь о. смотрителя, его помощника и отжихъ мъстъ, гдъ также ощущается необходимость въ проведения допровода; водопроводъ, какъ показалъ опыть перваго года его шествованія, значительно совратиль расходь по доставкі воды , училищъ и далъ нужное удобство по добыванію воды во **БХЪ** СЛУЧАЯХЪ СИ НАДОБНОСТИ. Постановили: докладъ ревизіонго комитета принять, а Правленіе училища просить озаботиться оведеніемъ водопровода въ квартиры о, смотрителя и его номошка съ приспособленіемъ ватеркловетовъ при нихъ по промывной стемъ на счетъ могущихъ быть учелещныхъ остатковъ, есле же ковыхъ не окажется, то расходованіе на сей предметь произвев изъ 500 р., имъющихъ поступить въ текущемъ учебномъ году пользу училища за проданный Ахтырскому собору домъ; кромъ о просить Правленіе училища представить будущему съёзду смёна приспособленіе всіхъ училищныхъ ватерилозетовъ по провной системв.
- 3. Заявленіе членовъ Правленія училища протоіерея Василія торова и священника Павла Клементьева о добавкѣ училищнописьмоводителю Василію Совольскому жалованья въ сумиѣ 28 къ получаемому имъ въ размѣрѣ 272 р. въ годъ въ виду его рдной и авкуратной службы въ теченіе 5 лѣтъ. Постановили: иниман во вниманіе прекрасный отзывъ о смотрителя объ усердслужбѣ письмоводителя Василія Совольскаго, сдѣлать означенр добавку въ его жалованьи, если Правленіе училища найдетъ можнымъ это сдѣлать изъ училищныхъ остатковъ.
- . Докладъ Правленія училища объ избранів на остальной годъ ущаго трехлітія къ вмінющимся на лицо двумъ членамъ еще ого члена временно-ревизіоннаго комитета и трехъ къ нимъ дидатовъ. Приступили къ избранію и посредствомъ закрыбаллотировки избрали: членомъ ревизіоннаго комитета сияника Платона Сорочинскаго, а кандидатами свищенниковъ: енка Ивана, Біляева Александра и Флоринскаго Виктора.

- 5. Съвадъ духовенства считаетъ пріятнымъ долгомъ отмітат отлично-усердную и полезную для благоустройства училища ділтельность отца смотрителя священника Аркадія Грузова. За 7 літя завідыванія имъ козяйствомъ училища имъ сділано очень интерес. 1) на спеціяльныя нужды училища (на постройку больних и устройство водопроведа) имъ собрано ножертвованій на суміт 7028 рублей; 2) на благоукрашеніе училищняго храма имъ испрещено отъ частныхъ благотворителей 1500 рублей. Въ настояще время козяйство училища найдено съйздомъ духовенства въ обрацовомъ порядків. Въ виду такой выдающейся службы о. смотретеля интересамъ духовенства, съйздъ духовенства считаетъ для себя обязательнымъ долгомъ выразить ему глубокую благодарность съ занесеніемъ сего въ его формулярный о службів списокъ.
- 6. Слушали заявленіе депутата съйзда свищенника Іоанна Браиловскаго о выраженіи благодарности съйзда духовенства предсъдателю съйзда и дёлопроизводителю. Постановили: выразить благодарность отъ съйзда духовенства предсёдателю съйзда протоіерею Николаю Фесенко и дёлопроизводителю священнику Алексы: Станиславскому за ихъ трудъ.

Время будущаго събада назначить на 20 сентября.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства: "Октября 6-го. Утверждается".

#### Журналъ Съѣзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1-го сентября 1899 года.

Уполномоченные отъ духовенства Купинскаго училищнаго огруга, въ числъ 12-ти человъкъ, собравшись въ зданіи училища по молитвъ, единогласно избрали Предсъдателемъ протойерея Махаила Черпявскаго, а дълопроизводителемъ священника Андрез Базилевича.

- 1. Заслушаны были журналы предыдущаго Съёзда съ последовавшими на нихъ резолюціями Его Высокопреосвященства. постановили: принять къ свёдёнію.
- 2. Разсматривали смъты прихода и расхода суммъ по содержанію училища въ 1900 году, изъ коихъ видно, что всъхъ денехныхъ поступленій предполагается—25375 руб. 85 к., расхода—25300 р. 63 к. и остатокъ до 1000 руб. Постановили: смъты пря-

хода и расхода на 1900 годъ утвердить безъ измѣненія въ томъ видѣ, въ какомъ онѣ составлены Правленіемъ училища, съ тѣмъ, чтобы деньги, получаемыя за право обученія съ иносословныхъ учениковъ, а также и взносимыя вновь поступающими учениками деньги на первоначальное обзаведеніе были показываемы въ смѣтахъ прихода и расхода.

- 3. Разсматривали дополнительную смёту расхода на текущій 1899 годь: а) на покупку для учениковь новых одівяль, взамінь обветшавшихь, по 3 р. 25 к.—162 р. 50 к. и б) на покупку деревьевь для пополненія училищнаго сада—40 руб., всего 202 р. 50 к. Постановили: указанный расходь покрыть изъ наличных училищных суммъ.
- 4. Разсматривали вънчиковыя въдомости церквей Купянскаго училищнаго округа и нашли, что поступленіе по онымъ суммъ было правильно. Постановили: принять къ свёдёнію.
- 5. Разсматривали отчеть о приходь, расходь и остать суммь, ассигнуемыхь духовенствомь Купянскаго училищнаго округа за 1898 годь, а также журналы Временно-Ревизіоннаго Комитета по повъркь означеннаго отчета съ актами ежемъсячной ревизіп сего комитета по израсходованію въ текущемъ году, какъ училищныхъ капиталовъ, такъ и съвстныхъ продуктовъ. Постановили: принять къ свъдънію, а журналы съ прочими бумагами приложить къ дъламъ Съвзда. На будущій же годъ избрать членами ревизіоннаго комитета тъхъ-же священниковъ: Іоанна Нечаева, Моисея Петрова и Платона Стаховскаго, и благодарить ихъ за труды, кандидатомъ къ нимъ—священника Өедора Панкратьева.
- 6. Члены ревизіоннаго комитета въ заслушанныхъ журналахъ сдівлали заявленіе о своихъ впечатлівніяхъ, какія они всегда выносили и теперь выносять, при своихъ служебныхъ посівшеніяхъ Купянскаго духовнаго училища, слівдующаго содержанія: "Благодаря постоянной и неослабной заботливости и хозяйственной опытности членовъ правленія и, въ особенности, г. Смотрителя училища Ивана Григоровича, общежитіе при Купянскомъ духовномъ училищь, при посівшеніяхъ его Ревизіоннымъ Комитетомъ, всегда отличалось полнымъ хозяйственнымъ благоустройствомъ и примірнымъ во всемъ порядкомъ. Постоянная чистота и опрятность во всіхъ училищныхъ поміщеніяхъ и училищной усадьбів, вполні удовлетворительное содержаніе учениковъ пищею, платьемъ и обувью—показывають, что смотритель училища г. Григоровичъ

весьма зорво и бдительно слёдить за благоустройствомъ ввёрез наго его попеченю училища. Экономическая часть училища тожнаходится въ отличномъ состояни: училищное Правление не тольк съумъло избъжать какихъ лябо передержекъ противъ смётнат назначения, но и достигло значительныхъ сбереженій. Постановым выразить благодарность Съёзда г. Смотрителю училища Иван Григоровичу, его помощнику Александру Малишевскому и встиченамъ Правленія за ихъ заботливое попеченіе по благоустройству училища во всёхъ его частяхъ и смирениййше ходатайствовать предъ Его Высокопреосвищенствомъ о разрёшеніи имъ внесить сію благодарность въ ихъ послужные списки.

- 7. Слушали прошенія: а) псаломщива Тронцкой церкви слоб. Шульгинки, Старобъльскаго убада, Стефана Буткова, о снятів сь него недовики 55 руб. за содержание сына его въ училищъ; б діакона Николаевской церкви слоб. Кругляковки, Купянскаго убада. Венедикта Чиркина, о принятів сына его, Іосифа Чиркина, въ училище съ платою 100 руб. въ годъ, въ виду его исключительвыхъ тажелыхъ обстоятельствъ, засведётельствованныхъ уполнемоченными Събзда и членомъ правленія отъ духовенства; в) назарателя училища Осодора Евецваго о единовременномъ емвознаграждения въ количествъ 60-ти руб. за раздачу въ теченіе 4-хъ льть ученивамь письменныхь принадлежностей и г) письмоводителя училища Михаила Погорелова о прибавке ему къ получаемымъ имъ 360 руб. жалованья по 5-ти руб. въ месяцъ съ 1-а сего Сентября, въ виду дороговизны ввартиръ въ городъ Купявскъ и другихъ жизненныхъ, самыхъ необходимыхъ, потребностей иля него, какъ семейнаго человъка. Постановили: Просить Правленіе училища: а) псаломщику Буткову слідать разсрочку на выплатку недоники; б) просьбу діякона Чиркина, въ виду его исвлючительныхъ обстоятельствахъ, удовлетворить не въ примеръ прочимъ; в) надзирателю Евецкому выдать изъ училищныхъ сумуь единовременное вознагражденіе за труды 30 руб., по утвержденія сего журнала, и г) письмоводителю Погорелову сдёлать прибава; жалованья по 5-ти руб. въ мъсяцъ съ 1-го сего Сентября, по утвержденіи журнала, и на будущее времи вносить въ смету-420 руб.
- 8. Слушали словесный докладъ г. Смотрителя училища о томъ что Попечитель училища Өедоръ Өедоровичъ Цыцаркинъ пріобрёль для училища волшебный фонарь въ 185 руб. и произвель

нобълку всёхъ помещений училища на сумму до 400 руб. Постановили: благодарить господина Цыцаркина за сделанныя имъ пожертвованія училищу, а Правленіе училища просить, принявъ во вниманіе его, Цыцаркина, прежнія жертвы на пользу училища, жодатайствовать, предъ къмъ следуеть, о награжденіи его.

Время Собранія будущаго Съёзда назначить двадцатое (20) Сентября 1900 года.

Собраніе закрыто въ 4 часа вечера съ тімъ, чтобы уполномоченные въ 8 часовъ собрались для выслушанія редакціи сего журнала и подписей. На семъ журналів резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Сентября 4-го. Утверждается".

### Епархіальныя извъщенія.

Окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи Алексъй Солофненко рукоположенъ въ санъ священника 30 сентября н. г. Георгіевской церкви города Ахтырки.

- Священнявъ Николаевской церкви, сл. Будокъ, Лебедянскаго увзда, Аристархъ Степурскій 12 октября н. г. перемъщенъ на праздное священническое мъсто при Іоанно-Предтеченской церкви с. Ново-Павловки, Изюмскаго увзда, а на его мъсто того числа опредъленъ окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи Яковъ Власовскій.
- Учитель Верхне-Сыроватскаго земскаго училища Василій Балановскій, согласно прошенію, рукоположень въ сань діакона 8 сентября н. г. Преображенской церкви сл. Котельвы, Ахтырскаго уйзда, на місто отца его, Александра Балановскаго, уволеннаго заштать, по прошенію.
- Псаломщикъ Николаевской церкви сл. Мерефы, Харьковскаго увзда, Іоаннъ *Оедороев* опредъленъ 12 октября н. г. діакономъ Рождество-Богородичной церкви с. Михайловки, Лебединскаго увзда.
- Діаконъ Вознесенской церкви сл. Ново-Ольшаной, Купянскаго увзда, Павелъ Флоринскій, согласно прошенію, 16 октября с. г. уволенъ Его Высокопреосвященствомъ заштатъ, а на его мъсто того же числа опредъленъ учитель Ново-Ольшанской Зніевской школы Николай Залуговскій.
- Сынъ псаломщика Яковъ Лядскій опредёленъ н. д. псаломщика въ Тронцкой церкви, сл. Нижняго Бурлука, Волчанского уёзда.
  - Псаломщикъ Покровской церкви с. Полеваго, Харьковскаго убода,

Василій Людикормання перем'вщень, согласно прошенію, въ Прорег-Ильниской церкви г. Б'ялопольн 3 октября н. г.

- Псаломщикъ церкви сл. Нижняго Бурлука, Волчанскаго ужэда,  $\theta$ --фанъ Попово перемвщенъ къ Николаевской церкви, сл. Хотомли, Лей-динскаго ужэда.
- Утвержденъ въ должности церковнаго старосты Николаевской церкы с. Бълки, Ахтырскаго ублда, купецъ Романъ Могилоный.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Предстоящій юбилей Высокопреосвященнійшаго Іоанникія, Мят; — полита Кіевскаго.—Посімней Высокопреосвященнійшими Іоанникіеми горед Харькова.—Юбилейное торжество.—Проекть новаго узаконенія.

7-го ноября настоящаго года исполняется 50-летіе достослагслуженія Высокопреосвященнай шаго Митрополита скаго Іоаннивія святой Церкви и Отечеству въ священнох санъ. Нынъ указомъ Св. Синода на. нми преосвя шеннар Сергін. епископа Уманскаго, предсёдателя ROMMECCIE. торой лежить забота по подготовки въ предстоящему юбылег. дано знать, что празднование 50-лфтія служенія Высовопрессышеннаго Митрополита Іоанникія 7 ноября текущаго года разрышено. Высокопреосвященный юбилиръ, святительское коего на каседръ Кіевской, исполненное истино-отеческаго полеченія о благь своей паствы в духовенства и ознаменованное пілымъ рядомъ архипастырскихъ мфропріятій въ этомъ направленів, пожелаль ознаменовать свой юбилей добрымь дівломь и внесі въ Епархіальное попечительство 50,000 рублей на удовлетвореніодной изъ самыхъ насущныхъ нуждъ епархів -- устройство въ бляжайшемъ будущемь епархіальной богадёльни для престарёлых священно-церковно-служителей, ихъ вдовъ и сиротъ. Само-же иховенство, идущее навстрвчу отеческой о немъ попечетельност? Его Высовопреосвященства, въ ознаменование того же события, собираетъ капиталъ до 35,000 руб. на тотъ-же предметъ и на открытіе при двухъ монастыряхъ спархія, при ихъ пособін и при пособія оть другихъ монастырей, мужскаго и женскаго профессіональныхъ училищъ, по программъ двухклассной церковно-приходской школы, въ которыхъ-бы дети духовенства, не могущія по какимъ-либо причинамъ получить воспитание въ одномъ изг

цуховно-учебныхъ заведеній епархіи, обучались иконописанію и разнымъ доступнымъ ремесламъ, могущихъ матеріально обезпечить ихъ въ жизни. Въ день юбилен, 7 ноября, по окончании богослукенія въ Софійскомъ соборі, иміноть быть принесены Высокопреосвищенному юбиляру въ лаврскихъ его покояхъ поздравлеисполнившимся 50-летіемъ достославнаго служенія его святой Церкви в Отечеству преосвященными, прибывшими изъ другихъ епархій, и мъстными представителями отъ Кіевской дуковной академін, кіевскаго епархіальнаго духовенства, Кіево-Печерской лавры, духовно-учебныхъ заведеній містной епархіи, депутаціями отъ другихъ въдомствъ и спархій въ порядкъ, который будетъ установленъ особо. Къ юбилею ожидается прибытіе многихъ і ерарховъ и депутацій изъ тіхъ епархій, которыми Господь судилъ Его Высокопреосвященству последовательно управлять въ теченіе полувъкового своего служенія, какъ видно изъ заявленій о семъ, начинающихъ уже поступать къ преосвященному Сергію, предсъдателю юбилейной коммиссін, озабоченной въ настоящее время приготовленіемъ удобныхъ поміщеній для имінощихъ прибыть во дню мбилея гостей. Эти извъщенія какъ о количествъ лицъ, такъ и ихъ санъ, весьма благовременны и желательны въ томъ простомъ соображения, чтобы вмъть возможность напередъ установить необходимый порядокъ на день юбилея относительно совершенія торжественныхъ богослуженій въ монастырскихъ в соборныхъ кіевскихъ храмахъ и принесенія поздравленій Высокопреосвищенному юбиляру. «Кіевлянинъ».

- 24 октября, въ 6 часовъ 26 минутъ вечера, прибылъ въ Харьковъ, провздомъ изъ Крыма, и остановился въ покояхъ Харьковскаго Архіепископа Высокопреосвященнъйшій Іоаннякій, Митрополитъ Кіевскій и Галицкій. 25 октября въ 11 часовъ 27 минутъ дня Его Высокопреосвященство убхалъ въ Кіевъ. «Юж. Кр.».
- 1-го октября, въ день Покрова Пресвятой Богородицы, харьковское духовенство, горожане, представители многихъ учрежденій епархіальныхъ и городскихъ, торжественно чествовали, по случаю исполнившагося 50-літія священнической службы, старійшаго и почтеннійшаго въ епархіи настоятеля Николаевской церкви г. Харькова, о. протоіерея Александра Александровича Өедоровскаго.

Уроженецъ г. Лебедина, Харьковской губерніи, и воспитанникъ Харьковской Духовной Семинаріи, о. А. А. Өедоровскій, по окончаніи курса въ ней со степенью студента, быль рукоположенъ 1-го ок-

тября 1849-го года во священника къ Покровской церкви сл. Терновъ, Лебединскаго ублда. Глубово пронивнутый пастырскимъ долгомъ, всегда простой и общительный, привътливый и жизнерадестный, онъ съ перваго же года своего служенія пріобрітль любоы своихъ прихожанъ и расположиль ихъ къ послушанию. Поняти: епархіальное начальство не могло не отмітить тогда же этого молодого, много объщавшаго, пастыря. Въ следующемъ (1850) году онъ назначается ватихизаторомъ, и чрезъ годъ же (1851) Преосвященнымъ Филаретомъ переводится изъ села въ городъ Лебединъ въ Ильинской церкви, гдъ священствовалъ его отецъ и гд: прослужиль и онь 12 льть. За время его священства завсь прехожане такъ сроднились съ нимъ, что и доселѣ сохраняютъ о негь самое теплое и благодарное воспоминаніе. Дівтельность его здіс: была многосторонней. Особенно горячее участіе онъ принималь, вакъ членъ строительнаго комитета, въ постройвъ Вознесенской церкви и этимъ пріобраль популярность среди окружнаго дузовенства какъ даровитый и ревностный собрать. Въ 1860-иъ пду юбиляръ, тогда еще сравнительно молодой священникъ, назначается на почетную и ответственную должность благочиннаго 2-ю округа. Знаменитый ученый, Преосвященный Макарій, обращаеть на него свое особенное вниманіе. Въ 1863-иъ году онъ переводить его настоятелемъ собора въ г. Недригайловъ, возводить (26 мая того же 1863-го года) въ санъ протојерея, назначаетъ благочиннымъ 4-го Лебединского округа и предуказываетъ ему воможность перевода его въ самый Харьковъ. Не намъчаль ла вы его лицъ уже тогда этотъ приснопамятный Архинастырь сотрудняка себъ для будущаго? И, дъйствительно, въ 1866 году 20 августа онъ опредвляеть о. Оедоровского къ Николаевской церкы г. Харькова, при которой и священствуеть о. юбиляръ уже 33 года. Самый переводъ его отчасти намічаль характерь предстоявшей ему дъятельности въ Харьковъ. Съ самаго пачала перемъщеніз своего въ Харьковъ о. Өедоровскій принимаеть ділтельное участіе во всёхъ разнообразныхъ сторонахъ текущей епархіальной жизни. Но ни одинъ предметъ, въ этотъ періодъ епархіяльноя жизни, не привлевалъ его столь полнаго вниманія, какъ вдез епархіальной эмеритуры. Духовенство епархіи единогласно называеть именно его первымъ и истиннымъ иниціаторомъ этой идел еще съ 1862-го года, и съ тъхъ поръ онъ, можно сказать, всего себя посвятиль осуществленію ея и теперь счастливь блестящимь ростомъ своего детища. Съ 1867-го года онъ былъ деятельнейшимъ членомъ коммясіи по взысканію способовъ къ учрежденію эмеритальной вассы для духовенства. Всегда и при всёхъ случаяхъ представляя общему внаманію духовенства этотъ предметь, выясняя и защищая его, онъ вызваль въ нему столь глубовій, живой в всеобщій витересъ, что въ виду такого настроенія Преосвищенный Макарій для обсужденія этого вопроса созваль первый въ Россія епархіальный съёздъ въ январь 1868-го года, еще прежде утвержденія устава Духовно-учебных заведеній. Во вниманіе въ главному предмету этого събзда дуковенствомъ былъ выбранъ предсъдателемъ его и севретаремъ о. Оедоровскій. Когда здісь и вкоторыми быль возбуждень новый вопрось объ учреждени вместо эмеритуры епархіальной богадільня, то предсідатель о Оедоровскій отстояль проекть эмеритуры, горячо внушая членамъ съвзда целесообразность параллельного существования той и другой, что могло уже осуществиться только впоследствии. Онъ много лътъ лелъялъ и развивалъ это дъло и создалъ уставъ и правила эмеритальной кассы. Вложивъ въ это дело все свое сердце, юбиляръ дожилъ до благословеннаго времени полнаго осуществленія его, т. е. до утвержденія устава в отврытів этого учрежденія уже при милостивомъ вниманіи Высокопреосвященняго Амвросія, который поставиль это дело на прочныхъ основахъ во благо духовенству и назначилъ юбиляра состоять членомъ-казначеемъ Правленія. Въ этомъ справедливо надобно усматривать историческуюзаслугу о. юбилира и его право на незабвенную признательность епархіяльнаго духовенства.

Съ его же именемъ и не менъе тъсно связана исторія вознивновенія и развитія другого важнъйшаго епархіальнаго учрежденія—свъчнаго завода. На первомъ же съъздъ 1868-го года имъ былъ возбужденъ и предложенъ общему вниманію вопросъ объэтомъ заводъ и обычнымъ своимъ практическимъ и воодушевленнымъ словомъ онъ вызвалъ общее сочувствіе въ нему. Тогда же была образована коммиссія для выработки проекта завода, и въ эту коммиссію былъ назначенъ членомъ самъ иниціаторъ вопроса о. Оедоровскій; для всесторонняго же обсужденія этого предмета былъсозванъ 2-й съъздъ въ томъ же году, въ сентибръ мъсяцъ. Всегдашній участнивъ и весьма часто предсъдатель послъдующихъсъъздовъ, о. Оедоровскій горячо хлопоталъ за этоть предметъ, указывая и доказывая практическую его полезность и благотворность для епархів. Его не останавлявало и не пугало въ этомъ случат ни опасеніе многихъ трудностей и отвътственности дъла, ни его новизна, ни сложность; онъ върялъ въ несомивниую и безспорную достижимость этого предпріятія. И онъ имълъ утъщеніе видъть счастливое и блестящее осуществленіе и этой своей идев: учрежденіе возникло и процвътаеть нынъ, служа источникомъ испомоществованій для духовенства, духовно-учебныхъ заведеній г перквей епархів. Повятно, что о. юбиляръ болье всъхъ былъ достоинъ стать и дъйствительно сталъ во главъ Правленіи сего завода при началь его учрежденія, т. е. съ 1878 года по 1881 годъ.

Заботливый и сострадательный олюбилярь быль вмёстё съ этих энергичнымь дёнтелемь и по вопросу объ обезпечении духозныхь сироть. Еще въ 1868 году имъ быль выдвинуть вопрось объ ихъ призрёніи, и только впослёдствіи, при великодушном и заботливой дёнтельности Высокопреосвященнаго Амвросіи и при счастливой постановкё этого дёла въ 1894 году, ол протоіерей могь стать во главё коминссіи по устройству епархіальной богадёльни, и его работы въ коминссіи ивились весьма полезными для существующаго нынё сиротскаго епархіальнаго пріюта.

Энергичный о. юбиляръ не могъ не стать, да и само духовенство съ довъріемъ ставило его, въ блазвія и живыя отношенія къ другой важивищей сторовъ епархільной жизни, -- духовноу чебной. Въ Харьковскомъ Духовномъ Училище онъ состояль преподавателемъ русскаго языка и долгое время членомъ Правленія отъ духовенства, в оставиль неизгладимые слёды въ немъ своихъ трудовъ. При преобразованіи училища и введеніи новаго устава овъ трудился усердно и съ успрамъ преодоливалъ все затруднения. При расширенія зданій училища, онъ быль ратоборцемъ за это дело на окружныхъ съездахъ и склонилъ духовенство къ полпов перестройкъ зданій, указаль средства въ видъ небольшаго прецентнаго взноса съ доходности церквей округа, и посодъйствоваль приведенію его въ нынфшнее вполнф удовлетворительное состояніе. Духовенство, во вниманіе къ его такой любви къ духовноучебному дълу, неоднократно избирало его членомъ Правленія Луховной Семинаріи и членомъ и председателемъ Совета Епархісльнаго женскаго училища. Въ реформаціонный періодъ последняго онъ. какъ предсъдатель VII епархіальнаго събада, усердно заботился, въ интересахъ улучшенія діля, объ увеличеній вознагражденія преподавателямъ (высшихъ классовъ по 75 р. за урокъ и низшихъ по

0 р. вмѣсто прежнихъ 35) и о возвышени образовательнаго ровия ученицъ. И хлопоты его уванчались успахомъ. Всюду въ гихъ училищахъ онъ вносиль свой живой духъ и действительый трудъ и оставлялъ самое доброе воспоминание о себъ. О. биляръ съ честію и славою трудился и на педагогическомъ поэнщь. Онъ быль долгое время законоучителемь 3-й мужской імназів и 2-й женской; — въ этой последней онъ трудился 18 эть съ самаго ен основанія. Благодарные и искрение признальные ему его ученики и ученицы съ восторгомъ воспоминаютъ немъ, какъ о влінтельномъ законоучитель. Намъ приходилось ышать, какъ бывшая его ученица чрезъ 10 літь дословно педавала его одну классную лекцію по объясненію 6-го прошенія литвы Господней. Его ученицы питали къ нему такое доверіе принязанность, что посвящали его во всв факты своей учеіческой жизна и не скрывали отъ Hero вичего. рно судить о разнообразной и многосторонней двательности о. ішляра, достаточно привести одинъ лишь перечень всёхъ тёхъ язанностей и должностей, кром'в вышеуказанныхъ, какія онъ полняль въ теченіе своего полувіжоваго служенія св. Церкви и щеттву. Онъ состояль цензоромь «Епархіяльных» Вёдомостей» самаго основанія этого журнала, членомъ цензурнаго комитета, лъ дълопроизводителемъ въ губернскомъ присутстви по обез-. ченію духовенства, состояль нісколько четырехлітій гласнымь рьковской городской думы, состоить действительнымъ членомъ рыковскаго губернскаго статистическаго комитета (съ 1862 г.), номъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта (съ 34 г.), представителемъ отъ духовенства въ губерискомъ земмь собранів, наконець, председателемь строительнаго комитета постройк В Николаевской церкви. Въ это последнее дело юби. оъ столько вложилъ своихъ силъ, заботъ, настойчивости,--что справедливости быль душею всего этого дела. При маломъ іходъ, безъ всикихъ средствъ начать постросніе церкви столь приой, благоленной и богатой (въ 200,000 р.), быстро (въ 9 довести до конца и украсить городъ такимъ великолфинымъ итектурнымъ зданіемъ, -- могь только достаточный юбиляръ съ умъньемъ в способностію привлечь многочисленныхъ жертвоелей, оживить и одущевить своихъ прихожанъ. И вст свои мнои сленныя обязанности о. Александръ всегда проходилъ и теперь ходить съ истинною любовію къ двлу и съ неослабной энергіей.

Во вниманіе въ такимъ заслугамъ юбиляра епархіальное вачальство всегда относилось въ нему съ благоволеніемъ и довіріємъ: отмічало въ немъ передового діятеля среди духовенства і цінило его труды всіми знаками похвалы, поощренім и наградами доступными ісрею, включительно до палицы. Городское і епархіальное духовенство справедливо выділяло его, какъ довіренній шпо своего члена, и въ знакъ своего уваженім въ нем поручало ему разныя почетныя и отвітственным обязанности, какъ своему представителю. Многочисленные его сослужицы и прикажане всегда питали въ нему неподдільную любовь и признательность, что, между прочимъ, и выразили въ поднесеніи ему. по случаю сороволітія службы въ 1889 году, ціннаго образа св. Николам, а въ 1891 году 26 августа, по случаю 25-літія его служеній при Николаевской цервви, золотого, увращеннаго драгоціяными камнями, наперснаго вреста.

Понятно, что наступавшее 50-лётіе столь славнаго служенія почтеннаго о. протоіерея вызвало среди духовенства, прихожає в многочисленных его почитателей особливое вниманіе и ожевленіе. Уже заранве, послів газетных оповіщеній, начались діятельныя приготовленія, чтобы достойно почтить безкорыстнаго в самоотверженнаго пастыря въ день его юбилея. Высокопреосыщенній дрхіепископъ Амвросій благостно и сочувственно разрішиль это знаменательное торжество, и чествованіе юбиляра было пріурочено въ празднику Покрова Пресвятыя Богородицы, когда 50 лёть назадъ юбилярь приняль санъ священника.

Юбилейный день начался Божественной литургіей въ прекрасномъ. Николаевскомъ храмѣ. Для удобства молящихся и прихосскаго духовенства литургія началась въ 10 ч. утра, и обшарный храмъ былъ переполненъ молящимися, густою толпою стоявшими и на наперти церквя. Литургію совершалъ самъ маститый о. обиляръ въ сослуженіи 4 протоіереевъ. Благольпіе храма, прекрасный и благоустроенный хоръ півнчихъ, торжественный сониъ священнослужителей, всключительность торжества,—производили умилительное и трогательное впечатлівніе на молящихся. Среди нихъ быля и сторонніе прихожане и множество горожанъ, почитателей обиляра, особенно же было замітно присутствіе воспитанниць містной 2 гимназіп. Между тімъ къ концу литургій въ храмъї прабывало харьковское духовенство: о. Ректоръ Духовной Семинарів, члены Консисторіи, и. д. градскаго Благочиннаго, городскіе прыходскіе и изъ разныхъ мість епархів ісрев, представители спархіальныхъ и городскихъ учрежденій: Епархіальный наблюдатель перковно-приходскихъ школъ, члены Епархіальнаго попечительства, эмеритуры, свічнаго завода, представители гогодской думы, духовныхъ и свътскихъ учебныхъ заведеній, профессора университета и мн. др. По окончаніи литургій, около 12 ч. дня, началось въ собственномъ смыслъ чествование юбиляра. Харьковское духовенство, собравшеся въ числъ 40 протојереевъ и свищенииковъ, вышло изъ алтаря въ облачени во главъ съ юбилиромъ на средину храма, куда болъе сомкнулась и густая масса молищихся. Стар'випій изъ Харьковскихъ протоїереевъ, о. І. Л. Чижевскій. бывшій сослуживець юбиляра по г. Лебедину, - приблизвиси кънему и первый привътствоваль его сердечною, пронивнутою братскою любовію, річью. Умилительно было слушать, какъ сей старецъ, видъвшій и поощрявшій первые служебные шаги юбилира въ молодости, теперь, въ столь превлонныя лета, съ чувствомъ удовлетворенной радости привътствоваль его съ достижениемъ радостнаго и благословеннаго юбилейнаго дня. Послъ этого помощникъ благочиннаго о. Д. И. Поповъ отъ вмени городскаго духовенства прочель адресь, исполненный искренней благодарности юбиляру за всё тё труды, кое онъ понесъ на пользу духовенства епархіи: "Харьковское городское духовенство", прочиталь онь, принося поздравление съ столь редкимъ днемъ въ жизни каждаго общественнаго дантеля, тамъ болве пастыря духовнаго, одушевлено горячимъ желаніемъ выразить Вамъ чувство глубоваго почтенія в признательности за ту Вашу полувівковую діятельность, которая послужила основаніемъ къ развитію многихъ полезныхъ для нашей епархіи учрежденій. Діятельность Ваша по созиданію и развитію этихъ учрежденій поистинъ возбуждаеть удивление къ Вашей неусыпной энергии и поражаетъ свою обширностію и цілесообразностію. Ніть возможности вкратці обозріть всв ем проявленія, но она у всвув насъ на глазахъ, особенно Ваша дъятельность по облегчению матеріальнаго положенія духовенства, и наппаче престарълаго и спротствующаго. При семъ Вы, по заповъди Спасители, искали во всей Вашей жизни и дълахъ прежде всего Царствія Божія и правды его (Ме. VI, 33), и старались подвигомъ добрымъ подвизаться, и въруемъ, что Господь нашъ Судін и Мадовоздантель, вручивъ Васъ покрову Своей Пречистой Матери и заступничеству Св. Николая, въ храмахъ которыхъ Вы прослужнии 50 лётъ, - преполовилъ дни Ваши въ награду за Ваши добродътели и на дальнъйшую Вашу дъятельность на общую пользу. Просимъ, достопочитаемый о, протојерей, принять отъ насъ икону Покрова Богородицы и наше увъреніе въ томъ, что мы молимъ и будемъ непрестанно молить Всевышняго, да продлить Онъ Вашу дорогую для всехъ насъ жизнь еще на многіе-многіе годы"! При сихъ последнихъ словахъ прот. І. Чижевскій и теперешній сослуживець юбиляра прот. П. Ивановь поднесли ему благолъпный и цънный образъ Покрова Пресвиты Вогородицы въ серебронозлащенномъ съ эмалью окладъ и съ благодарною надинсью. Умиленный о. юбилярь облобызаль этоть дерогой ему св. образъ. Послъ сего приблизился къ юбилиру представитель прихожанъ и почитателей д. с. с. В. Кузинъ и съ веодушевленіемъ привътствоваль его, поднося ему на серебринномь блюдь золотой, украшенный драгоцыными камиями наперсны крестъ для ношенія, съ разрѣшенія Высокопреосвященнаго Амвросія, "на память, какъ знакъ высокаго уваженія и почетанія духовныхъ чадъ за сердечныя пастырскія отношенія. Растроганный такимъ вниманіемъ прихожанъ юбиляръ съ благоговъніемъ возложилъ на себи этотъ даръ ихъ любви. Далье, членъ Совъта Епархіальнаго женскаго училища о. Н. Н. Любарскій прочелъ привътственный адресъ юбиляру отъ Епархіальнаго Училища. Прогоіерей же о. В. Поповъ привътствоваль юбиляра отъ лица духовенства Харьковскаго училищнаго округа. Послѣ всъхъ этихь приветствій, всёмъ духовенствомъ, во главе съ юбиляромъ, отслуженъ былъ благодарственный молебенъ ко Пресвятой Богородинь я Святителю Христову Николаю, а по окончаніи служенія быле провозглашено юбилиру торжественное многольтие. Въ эти счастливыя в трогательныя минуты жизни маститый о. юбвляръ быль глубоко взволнованъ: каждый іерей, целуя св. крестъ, лично поздравляль о. юбиляра, а онъ съ сердечною любовію и со слезами благодариль каждаго, лобзая его. Но воть въ нему хлынула толиз его духовныхъ чадъ-прихожанъ и почитателей: всв спешил враткими, но шедшими отъ сердца, словами выразить ему свое почтеніе, лобызали св. кресть и руку юбиляра, высвязывая ему самыя добрыя пожелянія. Тіснимый и окруженный ими, снъ, послі молебна, выходилъ изъ храма, благословлян и благодаря всъхъ. По его радушному приглашенію участники торжества посётни то скромную квартиру, куда было перенесено продолжение юбилейнаго празднества. Скромное жилище юбиляра далеко не могловмівстить всіхъ пришедшихъ сюда, наполнившихъ всів комнаты. галлерею и крыльцо. При входъ маститый юбилярь быль встовченъ сперва прихожанами съ хлъбомъ-солью, а потомъ горядопривътствованъ своею семьею, семьими своихъ сыновей и дочери и прочеми родственнивами. По входъ въ домъ, поздравление о. юбиляру принесъ отъ лица Харьковскаго именитаго купечества и думы, гласный коммерціи сов'єтникъ Н. В. Орловъ, въ своемъ сердечномъ привътствін указывавшій на прямоту, безпристрастіе и безпартійность юбилира въ общественно-городской деятельности. Горичо, воодушевленно чествоваль о. юбиляра адресомъ отъ лица Духовнаго училища смотритель А. А. Снегиревъ, давній и близкій другь досточтимаго о. протојерен. Затемъ сердечно приветствовали о. юбиляра отъ 3-й мужской гимназін-директоръ І. О. Тихій, законоучитель II. Г. Ооминъ п писиекторъ С. Е. Феневъ, отъ 2-й женской гимназів-свящ, законоучитель А. Юшковъ, отъ Епархіальнаго училища-начальница Е. Н. Гейцыгь и бывшій инспекторь его прот. 11. Оникевичъ. Весьма трогательно поздравлялъ юбиляра д-ръ Прейсъ отъ лица своихъ родныхъ и своей жены, которая въ сиротствъ была поддержана юбиляромъ и воспитана въ Епархіальномъ училищъ. Замъчательное также привътствіе юбилиру высказаль бывшій директорь 3-й гимназін и сослуживець его А. Левандовскій: "Вы ясно сознавали", - говориль онь, характеризуя его педагогическую демтельность, - , что религія - предметь воспренимаемый болье чувствомъ, чымъ однимъ только умомъ, что Законъ Божій не можеть и не должень быть преподаваемъ, какъ пругіе предметы. Вы всегда заботились о качественной сторонъ знаній, Вы старались насаждать п укрыплять въ юныхъ сердцахъ религіозное чувство, заботись, какъ добрый свитель, чтобы свемое Вами съми религи не упало въ терние. Въ отношения къ учащимся Вы являлись добрымъ, а не взысвательнымъ, отцомъ. Вы не увлекались карательными мерами, а старались доводить учениковъ до возможно удовлетворительнаго усвоенія преподаннаго Вами и затёмъ щедро награждали ихъ хорошими отмътками. Вы достигали педагогическихъ цълей путемъ добрымъ, а по Вашему доброму пути ученикамъ легко было следовать за Вами. Предъ этой чертой Вашего педагогическаго такта я преклонялся и преклоняюсь". Такъ оцівнять педагогическіе труды о. юбилира бывшій директоръ гимназів. Были, послі сего, принесены поздравленія юбиляру отъ про-

фессоровъ университета: Н. Ф. Сумцова, А. С. Лебедева, В. П. Бузескули еще отъ многихъ частныхъ лицъ, — и всё они носили характер задушевности и сердечности. О юбилярь благодарильновых и слави-Господа, даровавшаго ему ут в шепіе дожить до столь счастливаго дег жизни. Затемъ о. юбилиромъ была предложена всемъ радушна трапеза. Во время ея свящ. П. Ооминъ прочитывалъ всъ получевныя в получавшіяся письменныя в въ телеграммахъ привітствіг юбиляру, и каждое заключалось единодушнымъ пфніемъ присутствующими "иногая літа". Юбилярь обрадовань быль поздравленіями письменными: Преосвященнаго Инновентія, Епископа Сумскаго. Г. Губернатора съ супругою, многихъ своихъ бывшихъ сослужиецевъ и духовныхъ чадъ. Телеграммами же привътствовали ест графъ и графиня Капиисть изъ г. Лебедина, благочиный г. Хары кова прот. П. Полтавцевъ изъ г. Кіева, 2-я женская Гимназія і: согроге, харьковское купечество, Вознесенско-Ильинскій приход г. Лебедина, преподаватели Семпнарів, многочисленные родствезники и почитатели изъ разныхъ, даже отдаленныхъ, мъстъ. В: время транезы, были предлагаемы и заздравные тосты. Сперы самъ маститый виновнивъ торжества провозгласилъ тостъ въ честь Высокопреосвященнъйшаго Архіепископа Амвросія, милостиво разръшившаго и благословившаго сіе торжество, всегда благоволившаго въ о, юбиляру и благостно цвинившаго его труды и усерде. Присутствовавшіе восторженно отвічали исвреннимъ "многая літа" милостивому Архипастырю. А. А. Снегиревъ, затъмъ, предпожиль тость за здравіе и долгоденствіе самаго юбиляра. Затьчь следовали тосты въ честь юбиляра отъ А. Левандовскаго, о. і. Филевскаго, о. П. Оомина. О. Ректоръ Семинаріи прив'ютствоваль юбиляра прекраснымъ тостомъ, въ которомъ указывалъ на энергію, неутомимость и усердіе юбиляра. Изъ всёхъ тавихъ привітствій и рівчей ясно открывался присутствовавшимъ правственны обликъ юбиляра, сколько привлекательный, столько же и поучетельный. Закончилась юбилейная трапеза тостомъ, предложенных о. юбиляромъ, за всёхъ присутствовавшихъ, коихъ онъ, съ чувством искренней признательности, горячо благодарилъ.

— «Нов. Вр.» сообщаеть нѣвоторыя свѣдѣнія о содержавіз проектированнаго министерствомъ виутреннихъ дѣлъ наказа земскимъ начальникамъ. Проектъ содержитъ въ себѣ, во-первых правила, опредѣляющія формы, въ коихъ земскимъ начальникомъ проявляются попечительная надъ сельскимъ населеніемъ власть

и надзоръ за крестьянскимъ общественнымъ управленіемъ и во лостнымъ судомъ. Эти статьи наказа имфють блажайшею пфлью достигнуть наиболже деятельного осуществления земскимъ начальникомъ предоставленныхъ ему въ этомъ отношени правъ и въ го же время устранить случаи такого вывшательства земскаго начальника въ дъла крестьянскихъ обществъ или въ область въдомства другихъ установленій, которая выходить за предвлы власти. присвоенной земскому начальнику закономъ; во-вторыхъ, правила, опредълян порядовъ производства земскимъ начальникомъ дълъ. имьють цвлью установить однообразную форму разсмотрвнія и решенія последнихь, а вместе съ темь по возможности устранить въ производствъ земскаго начальника медленность и излишнюю канцелярскую письменность. Изъ отдельныхъ постановленій наказа. сообщенныхъ «Нов. Врем.», обращають на себя внимание следующия. Проектируется постановить, что лично присутствовать земскій начальникъ можетъ, а въ нъкоторыхъ случаяхъ даже обязанъ, только при открытіи общественнаго схода, при производствів же выборовъ. какъ и при самомъ обсужденіи и рѣшеніи дѣлъ земскій начальникъ присутствовать не долженъ. По просьбамъ объ отмѣнѣ приговора волостного схода, хотя принесеннымъ отъ имени одной иятой части домохозяевъ волости, земскій начальнивъ долженъ при дознаніи допросить не менве двухъ третей всёхъ участвовав. шихъ въ приговоръ. Провърка приговоровъ объ общемъ передълъ земли должна производиться земскимъ начальникомъ въ самомъ селенін; при этомъ на обизанность земскаго начальника возлагается провърка правильности опредъленія доли землепользованія каждаго домохозянна. Приговоры о передачв обществомъ земельныхъ участковъ, поступившихъ въ его распоряжение, въ случаяхъ, убазанныхъ въ законъ, до общаго передъла имъютъ быть допускаемы къ исполнению не пначе, вакъ по истечения 30-ти дней со дня объявленія ихъ лицамъ, коихъ они касаются. Вывадъ земскаго начальника на місто и допросъ не меніве двухъ третей участниковъ схода признаются проектомъ наказа обязательными при провъркъ слъдующихъ приговоровъ: о новой распланировкъ усадебъ послів пожара, объ общемъ перемірів всіхъ усадебныхъ участковъ, объ отчуждении надъльной земли, о разъединении и соединеніи обществъ и о переході отъ общинняго къ подворноучастковому землепользованію.

Новое изданіе А. Ф. МАРКСА, въ С.-Петербургѣ. Отпечатаны и кост пили въ продажу сочиненія

## C. H. TEPRUTOPEBA

(С. АТАВЫ),

наданныя подъ редакцією С. Н. ШУБИНСКАГО, въ шести томахь in 8°, с. бъ графическимъ очерномъ, составленнымъ П. В. Бымовымъ, я съ портретомъ автупсполненнымъ геліогравюрой. Содержаніе отдъльныхъ темовъ:

Томъ І. С. Н. Терпигоревъ. Віографическій очеркъ, П. В. Быкова.-Отъ автора. — Оскудъніе: Благородные. Часть 1-я. Отцы. І. Уверть II. Раціональные хозяева. III. Новый баринъ. IV. Нашъ послъдній 🔀 цвътъ. У. Поземельный кредить. VI. Отхожіе провыслы. VII. На п мыслахъ. VIII. Кустарная промышленность. IX. Тихія пристани. X. Б. дячів. XI. Итого. Томъ II. Оснуденів: «Благородныв». Часть II. Матем I. Бабушка. II. Кукушка. III. Шэлая. IV. Неутолимая. V. Овца.—-Желти книга.—Сказаніе о новыхъ княгиняхъ и старыхъ князьяхъ. І. Квиш Ундальічева. II. Княгиня Ухнемъ. III. Княгиня Вольская. Томъ 🛭 I. Потревоженныя тьни. Въ раю. II. Бабушка Аграфева ги довна. III. Тетенька Клавдія Васильевна. IV. Илья Игнатьевичъ, богаг.. человъкъ. V. Проданныя дъти. VI. Первая охота. VII. Дядина дв. VIII. Дворянинъ Евстигней Чарыковъ. IX Маша—Мароа. X. Вице-к.; дева Неаподитанская. XI. Двъ жизни-поконченная и призванная. 🔀 Емельяновскія узницы. XIII. Іуда. XIV. Праздникъ Венеры. Токъ! Повъсти и разсиазы. І. Маронныкино счастье. П. Чайная роза. П. Б. воздуха. IV. На старомъ гивздв. V. Сморчки. VI. Галченовъ. VII. 🖾 ная загадка. VIII. Записки сытаго человъка. Томъ V. Повъсти и разсказь I. Чужой каравай. II. Братья Голубчиковы. III. Горе доктора Элеовск IV. Страданія и приключенія вдовы Пересыпкиной. V. Горестимя и ::стныя приключенія дъйствительнаго статскаго совътника Анчуткина и дів. цы Амалін Шмандть. VI. Дівочку шести літь желають отдать совсь і VII. Стрекаловская барышня. VIII. Тамбовскіе Семирамидины сады. Ц Виязь Иванъ. X. Аверьянъ Михбевъ и его жильцы. XI. Жоржъ. XII. ипчинъ сынъ. XIII. Съ простымъ взглядомъ. XIV. Съ изжими 👯 ствами. ХУ. Въ духв времени. ХУІ. Предопредвление или борьба Кулныхъ съ апельсинщивомъ. XVII. Баба. XVIII. Сліяніе (комедія), Топъ 7. Историческіе разсназы. І. Лакейская столица. ІІ. Солотчинскіе меналі ихъ кръпостные. III. Раскаты Стенькина грома въ Тамбовской захі Дорожные очерки. I. Въ странъ фонтановъ и колпаковъ. II. Съ доре III. По тихому Дону. — Воспоминанія. — Умершій писатель. Изданіе отпечат. въ удобномъ форматъ in 8°, на хорошей бумагъ, четкимъ шрифтомъ и сегр жить въ себъ: томъ I—XXXVI+494 страницы, т. II-543 стр., т. III-7. стр., т. IV—573 стр., т. V—589 стр. и т. VI—641 стр., всего— XXXVI+354 стр. ЦЪНА за 6 томовъ-9 р., съ пересылкою-10 руб. 50 к., въ 6-та выныхъ коленкоровыхъ переплетахъ-12 р. съ пересылк. -13 р. 50 к. Третов нія и деньги адресовать въ контору изданій А. Ф. МАРКСА. С.-Петербургь. Морская № 22.—Изданіе имъется также въ продажь въ конторъ Н. Н. Печа. ской въ Москвъ (Петровскія линін), въ книжи. магазинъ "Образованіе" въ съ (Ришельевская, № 12) и во всъхъ большихъ книжныхъ магазинахъ.

### листокъ

KLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Ноября % № 21. 6 1899 года.

Содержаніе. Указъ Святьйшему Правительствующему Суноду,—Опредъленіе Святьйшаго Сунода.—Правила объ устройствъ народнихъ библіотекъ Духовнаго Въдомства.—Оть Правила объ устройствъ народнихъ библіотекъ Духовнаго Въдомства.—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинарін.—Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній (продолжені».— Отчеть Епархівльнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ шволь и школь грамоти Харьковской епархів по учебно-восинтательной части за 1897/8 уч. г. (продолженіе).—Епархіальния извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

#### Указъ Святъйшему Правительствующему Суноду.

Рожденіе и тезоименитство Его Императорскаго Высочества Государя Наследника и Великаго Князя Михаила Александровича повелеваемъ праздновать въ 22-й день ноября.

На подленномъ Собственною Его Императорскаго Велечества рукою написано:

«НИКОЛАЙ».

Вольфсгартенъ въ Даришталтъ, 22 сентября 1899 года.

#### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Отъ 2—7 октября 1899 года за № 226, о празднованіи дня Ромденія и Тезоименитства Государя Наслъдника и Великаго Князя Михаила Александровича.

По указу Его Императорскаго Вкличества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный Г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 28-го минувшаго сентября № 6404, состоявшійся въ 22-й день того же мъсяца Именный Высочайшій Указъ Святьйшему Суноду слъдующаго содержанія: "Рожденіе и Тезоименитство Его Императорскаго Высочества Государя Наслъдника и Великаго Князя Михаила Александровича повелъваемъ праздновать въ 22-й день ноября". Приказали: Означенный Именный Высочайшій Указь о празднованій двя Рожденія в Тевзокенитства Его Императорскаго Высочества Государя Насівдням з Великаго Князя Михаила Александровича въ 22-й день ноября объявить во всеобщее извъстіе чрезъ пропечатаніе въ Севискихъ Въдомостяхъ», въ «Церковныхъ Въдомостяхъ» и «Правтельственномъ Въстникъ», для чего и сообщить Правительствурщему Сенату въдъніемъ, съ приложеніемъ копіи съ Именнаго Высочайшаго Указа, а за симъ день Рожденія и Тезоименитства Ег Императорскаго Высочества Государя Насівдника внести въ знвую табель Высокоторжественныхъ и Викторіальныхъ дней.

## Правила объ устройствъ народныхъ библютенъ Духовнаго Въдомства.

1. Народныя библіотеки могуть быть учреждаемы при церквать монастыряхь, церковно-приходскихъ шволахь и школахь грамоть при духовныхъ училищахъ и другихъ духовно-учебныхъ и благътворительныхъ учрежденіяхъ Духовнаго В'ёдомства.

Примъчание. Народная библіотека можеть быть соединена о читальней, представляя посвтителямъ чтеніе книгъ въ ея погщенів, или ограничиться только выдачею книгъ для чтенія на 1007.

- 2. Непосредственное и отвътственное завъдываніе народнивовобобліотеками во всёхъ отношеніяхъ, на какія бы средства он обыли учреждены, возлагается на приходскихъ священников ил тъ лица, которыя въ исключительныхъ случаяхъ будуть для ил назначены Епархіальнымъ Архіереемъ.
- 3. Епархіальный Училищный Сов'ять, по обсужденія услові открытія народных библіотекъ, представляеть свои соображем по сему предмету на Архипастырское благоусмотр'вніе Его Высовпреосвященства.
- 4. Приходскіе священники, желающіе открыть народную бастеку, испрашивають надлежащаго на то разрішенія въ Еваркістномъ Училищномъ Совіті чрезъ убздное Отділеніє; при чет представляють: а) проэкть містныхъ Правиль, опреділяющь назначеніе читальни и условія пользованія ею; б) указаніє приненно будеть поміщаться библіотека и на какія средства учреждается; в) чімъ обезпечивается дальнійшее ея существой ніє; г) кто приглашается въ помощь священнику въ качесті библіотекаря и д) каталогь книгь для библіотеки.

Примъчаніе. Члены причта не могуть отвазываться отъ приг-да шенія священнява принять участіе въ трудахъ по наблюденію за библіотевою.

- 5. Къ обязанностямъ завълующаго бабліотекою относятся: а) изысканіе средствъ для пополненія бабліотеки; б) пріобрътеніе книгъ и всъхъ необходимыхъ для библіотеки принадлежностей; в) отвътственность за порядовъ библіотеки и за цълость ен имущества; г) изъятіе книгъ и другихъ вещей утраченныхъ или пришедшихъ въ негодное состояніе; д) строгое наблюденіе за тъмъ, чтобы не были въ обращеніи никакія другія книги и повременныя изданія, кромъ записанныхъ въ каталогъ библіотеки; е) наблюденіе, чтобы читальня не служила мъстомъ совъщаній и другихъ собраній, чуждыхъ назначенію ен.
  - 6. Къ обязанностимъ библіотевари относитси; а) составленіе и содержаніе въ исправности матеріальной книги; б) составленіе систематическаго каталога; в) храненіе имущества библіотеки и г) выдача книгъ посѣтителимъ и пріемъ книгъ возвращаемыхъ.
  - 7. До изданія каталога народных библіотекъ народныя библіотеки могуть имъть у себя следующія вниги: а) вниги, указанныя духовнымъ вёдомствомъ для употребленія въ церковно-приходскихъ шкозахъ и допущенныя въ церковныя библіотеки; б) всё книги и журналы, издаваемые съ разръшения духовной цензуры и вообще дуковнаго начальства, за исключениемъ техъ, воторые будуть прпзнаны Духовнымъ Въдомствомъ непригодными для народныхъ безплатныхъ читаленъ; в) книги, кои будутъ одобрены Министерствомъ Народнаго Просвъщенія, для обращенія въ читальняхъ; г) вниги, значащінся въ издаваемыхъ Министерствомъ Народнаго Просвъщения каталогахъ книгъ, для употребления въ ученическихъ библіотекахъ низшихъ учебныхъ заведеніяхъ відомствахъ сего министерства; д) книги, издаваемым правительствомъ, и е) изъ свътскихъ газеть и журналовъ тв, кои будуть указаны Министерствомъ Народнаго Просвъщенія, по соглашенію съ Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Синода.

Примъчаніе. Наблюдающій за читальнею долженъ слѣдить, чтобы, при выборѣ внигъ для библіотеки, принимались въ соображеніе какъ средства ен, такъ и образовательныя и воспитательныя потребности населенія, образъ жизни, занятія и—избѣгать односторонняго подбора книгъ въ ущербъ книгамъ религіозно-нравственнаго, патріотическаго и вообще назидательнаго содержанія.

Вышеизложенныя Правила Харьковскимъ Епархіальнымъ Учи-

лищнымъ Совътомъ были подвергнуты обсуждению и утверждены Его Высокопреосвященствомъ резолюцією отъ 2 ноября н. г., при чемъ Высокопреосвященнъйшій Владыка изволиль отмътить, что учрежденіе народныхъ библіотекъ Духовнаго Въдомства въ предъляхъ епархіи очень желательно.

#### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарім.

Согласно § 155 семинарскаго устава, плата за содержаніе своекоштныхъ воспитанниковъ Семинарів должна быть вносима по третямъ учебнаго года въ теченіе двухъ недвль послѣ начала трети. Посему Правленіе Семинаріи покорнѣйше просить отцовъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на вмя Правленія въ теченіе времени съ 15 ноября по 1-е декабря взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размѣрѣ 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособія, 25 руб.—съ воспитанниковъ, получающихъ пособіе, и 60 руб.—съ иносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегъ за свое содержаніе воспитанники, на основаніи того же устава, подлежать удаленію изъ общежитія.

Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній.

(Продолжение \*).

T.

Пріемы собестдованій ст заблуждающимися.

Хоти главивишимъ предметомъ миссіонерскихъ засвданій было правтическое уисненіе поставленныхъ вопросовъ, твиъ не менве предварительно вниманіе Собранія было обращено на методику собесвдованій съ заблуждающимися, или на разъясненіе внутреннихъ и вившинихъ условій правильнаго и успішнаго педенія бесідь съ отпавшими; и прежде всего поставленъ былъ на разрішеніе вопросъ о способахъ привлеченія сектантовъ на собесідованія. Этоть вопросъ имість весьма важное жизненное значеніе

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ", за 1899 г. № 20.

обенно въ настоящее время въ виду того, что септанты весьма еръдво уклоняются отъ собесъдованів, или же являнсь на эти обестдованія, отвазываются принимать въ нихъ автивное участіе. ежду темъ отъ тякого или иного отношенія сектянтовъ къ бездамъ окружныхъ и приходскихъ пастырей --- миссіонеровъ завиіть и успёхь самой миссіи, такь какь только путемь открытаго искренняго участія въ собестдованіях можно выяснить истину оказать вліяніе на заблудшихъ. По заявленію бывшихъ на Соранія приходских священниковъ главнымъ мотивомъ уклоненія ъ собесъдованій является боязнь севтантовъ подвергнуться отнтому посрамленію: чувствуя свою слабость предъ истиною праславія и подготовленными для борьбы съ севтанствомъ священ-ІКАМИ, ВОЖАКИ СЕКТАНСТВА ВСЯЧЕСКИ СТАДАЮТСЯ ОТВЛЕЧЬ СВОЮ ТЕМю паству отъ церкви и священниковъ и такъ укръпляють ихъ враждебности къ ней, что они отвазываются вступать въ беду даже и тогда, когда миссіонеры къ нимъ являются на домъ. чтобы сврыть свое позорное малодушіе предъ православными жаки между сектантами стараются распространить слухи, будто і миссіонеры суть не что иное, какъ агенты полиціи и за одно астіе въ собеседованіяхъ привлекають штундистовь къ судебной вътственности наравив съ совратителями. Слухъ этотъ, пришедй изъ Кіевской губернін, быль настолько упорень, что когда ь Г. Начальника Харьковской губернін, всябдствіе ходатайства докопреосвященнаго Амеросія, последовала бумага, показавшая э ложность, то сектанты, все же подозравая въ этомъ хитрость чальства, отказались подписаться подъ нею, а публичныя собедованія еще болве нотерили въ своей искренности. Въ виду эго, какъ показываеть опыть, прежніе способы привлеченія секнтовъ на беседы при содействии оо. благочиныхъ, волостныхъ сельскихъ правленій, церковныхъ сторожей, становыхъ приставъ и деситскихъ, объявленій, выставляемыхъ на стінахъ общезенныхъ учрежденій съ повазаніемъ міста и времени собесівдовій, при посредств'я коловольнаго благов'яста и тому подобныхъ ръ могуть оказаться недействительными. Въ Пристена явивеся на беседы штундисты прямо потребовали отъ епархіальнаго ссіонера предварительнаго заявленія, что онъ не станеть доногь на нахъ гражданскимъ властимъ за участіе въ беседахъ. Въ вягахъ и Мерчикъ, вслъдствіе тъхь же ложныхъ слуховъ, собесованіе состоялось лишь съ большимъ трудомъ. Вследствіе этого м фра, рекомендуемая Казанскимъ Съездомъ въ согласів съ ст.

186 улож. и § 5 постановленій енископовъ юго-западнаго цачто миссіонеры могуть и должны просить законнаго coglical гражданской власти въ случав систематическаго и зловамврена: уклоненія и упорнаго нежеланія со стороны заблуждающи: явиться на собесъдованія съ православнымъ миссіонеромь, и ли принесеть благіе плоды. Въ последнее время севтаны Ізг ковской епархіп, напуганные вмішательствомы гражданских из стей, потеряли прежирю дерзость в изъ миныхъ и наглыз с лались фарисейски-лицемърными и неискренними. Кроже к привлеченные насильственно на беседу сектонты едва за оправление нять свободу и сердечность въ собестдованіяхъ. Въ дъл же не сіонерства болеве чемъ въ навомъ другомъ нужны меры врото: н евангельской любви. Въ виду этого Собраніе постановаю пр нять въ руководство въ техъ случаяхъ, когда все вышеознат ныя мары обяжутся недайствительными, прибагать ва визбого жебнымъ собесвлованіямъ.

Еще чаще наблюдаются въ последнее время случав, восле с тавты, явившись на бесёду, хранять упорное молчаніе вы ж въчають лаконическими словами: "это мы уже слышали", "бри сказки разсказывать "нёть ли чего поумнее и т. и. Възав случать, какъ показываеть опыть, почти всегда есть возможес вызвать упорствующихь на бестду путемъ осторожнаго в тического посрамленія самыхъ чувствительныхъ рань себы ства. Будучи горды и самонадъянны, сектанты не въ сос. нів удерживать продолжительнаго молчанія. Уже на основісобственнаго опыта мы можемъ понять, насколько затруднетем при критикъ нашихъ возаръній, оставаться безъ защиты в 😅 верженія. Но и вовлеченные въ бесёду неожиданно и вакъби 5 сильственно сектанты, послѣ кроткой съ неми бесѣлы 🖼 вятся искренними и изъ упорныхъ въ заблуждении делаются в ръд во самыми добросовъстными искателями истины и потому 👫 глашають для беседы миссіонера публично и письменно. Это ч брый признакъ и первый шагь къ обращенію.

Даже въ ръдвихъ случаяхъ, когда сектанты ръшительно отвъто отъ публичной бесъды, не слъдуеть оставлять заблудшихъ, а визсез православнымъ положительную сторону христіанскаго ученія варлено съ извращаемыми сектанствомъ пунктами, надобно явлысь, сектантамъ на домъ. Дома у себя они смълъе и уже по чувству сественнаю русскимъ людимъ гостепріимства не откажутся его съды сначала о предметахъ стороннихъ, а потомъ и религіозвът

темду темь весть быстро разнесется по селу и въ домъ явится осети изъ православныхъ и сектантовъ. По поводу подобнаго гріема Херсонской епархіи миссіонеръ Кальневъ сообщаетъ, что тельзя миссіонеру полагать дело служенія своего въ постоянныхъ возможно частыхъ переездахъ съ одного села въ другое, отъ днихъ сектантовъ къ другимъ; есть заблудшіе, которые нуждаются въ томъ, чтобы съ ними миссіонеръ оставался подольше, есть обратившіеся, которые нуждаются въ украпленіи.

Что касается хлыстовъ, скопцовъ и подобныхъ мистическихъ тайныхъ секть, то, по общему замівчанію священниковь изъ приходовъ зараженныхъ сими ссктами, даже саман попытка вызвать ихъ на публичную бестду должна быть признана напрасной. Будучи преслъдуемы закономъ за членовредительство (скончество) и свальный гръхъ (хлыстовство), и состоя членами секты, презпраемой обществомъ, они таятся до такой степени, что при самомъ тщатель. номъ наблюдения за ними нельзи ихъ уличить въпринадлежности къ сектъ. Дабы укрыться отъ преслъдованія закона, они надъваютъ на себя личину набожности п всегда во всёхъ случаяхъ церковно-общественной жизни становится въ первые ряды съ православными христіанами; они являются въ цервовь по первому удару колокола, не опускають ни одного собеседованія, наставленія священника слушають со слезами, во время богослуженія стоять на кольнахъ, ставитъ свечи, духовенству оказываютъ вившніе знаки почтенін и т. п. Поэтому весьма ум'єстно быль поднять относвтельно тайныхъ сектантовъ вопросъ, по какимъ признакамъ пастыри могуть опознать ихъ, дабы вслёдь затемь употреблять соотвътствующія міры для ихъ вразумленія. По наблюденіямъ бывшихъ на собраніи священниковъ, есть множество разныхъ признаковъ, дающихъ средства для распознанія хлыстовъ и скопцовъ, и хоти эти признаки въ отдъльности не существенны, но въ совокупности дають вполнъ достаточную карактеристику тайныхъ сектантовъ. Жилище хлыстовъ, въ особенности предназначенное для тайныхъ собраній, стоить во дворъ, обнесенное высокимъ плетнемъ и деревьями, при дворъ всегда имъется кръпкій карауль въ виде дневныхъ и ночныхъ запоровъ, злыхъ собавъ в сторожей. По внутреннему своему устройству изба хлыстовъ также представляеть и вкоторый лабиринть; въ ней бываеть по и всколько отдельныхъ вившнихъ ходовъ, а внутри рядомъ съ жилою комнатою одна или двъ нежилыхъ, что не встръчается въ обывновенныхъ престыянскихъ постройкахъ, (въ сл. Мурафъ). Наружный

выть хлыста-встомленное радвніями, бледно-желтое лицо сь тупымъ взглядомъ, нервдво безбородное; на всей же вообще фызіономіп лежить насильственная печать притворнаго благочестів —голова умящена масломъ, смеренная річь: "сестрица", "братець". "спасн Господи". Кром'в того наблюдается покорное усердіе въ храму и почтительность въ батюшкъ (сл. Песочинъ). Присутствіє въ домакъ картинъ и иконъ въ родъ: Христосъ у Кајафы, Укрещеніе бури, Архангель Миханль, Георгій Победоносець, картин сада, какъ признакъ радвнін происходищаго въ дом'й; прекращенія деторожденія и безбрачная жизиь варослыхъ детей (сл. Основа); легкость половыхъ отношеній и явиля распущенность; неупотребленіе въ пищу свинины (сл. Островерховка); непосъщеніе свадебь крестинъ, однообразіе въ одеждъ: женщины черные скромные костюмы; скрытая кновенно враждебность къ православнымъ, общее пъніе на собраніяхъ и, наконецъ, народная молва, какъ самый лучшій путь оповнанія тайныхъ сектавтовъ (сл. Кириковка). Но въ настоящее время характеръ секты хлыстовъ измінился. Они сами не могли не увидіть всей омерзительности свальнаго граха и, въ особенности въ виду презуанія со стороны народа, постепенно начали облагораживать харавтеръ радвий. Первоначальное измънение этого безиравственнаго культа состояло въ томъ, что по окончаніи радіній мужчины п женщины били повлонъ старшему брату и скрывались за дверью въ особыхъ помъщеніяхъ. Въ последнее же время свальный грахъ встрвчается лишь вавъ редкое и исключительное явление; собранія же заканчиваются пініемъ псалмовъ, чтеніемъ молятвъ, неръдко не доходя даже до радъній или ограничиваясь таковыми въ самой доступной формъ. То же следуетъ сказать и о скопчествъ. Такъ, по заявленію епархіальнаго миссіонера Д. Боголюбова, на Казавскомъ всероссійскомъ миссіонерскомъ Съйздів выяснилось, что и оскопленіе не всегда составляеть признакь принадлежности въ этой секть. Въ епархіяхъ Самарской, Оренбургской, Тамбовской и другихъ въ настоящее время обнаружены такъ называемые духовные скопцы. которые, раздъляя всв догмы ученія скопчества, изъ боязни предъ закономъ, откладивають оскопленіе до последнихъ дней своей жизни. Събадъ призналъ и это новоскопчество въ равной степени вредною сектою, какъ в староскопчество. Эти воследнія обстоятельства всегда следуеть иметь вы виду миссіонерамь, пастырниь и экспертамъ при вчиненіи судебныхъ діль противь хлыстовь п свопцовъ и всячески проникать во внутренеюю сторону ученія

секты, руководствуясь, какъ нетью, всёми выше изложенными внёшними признавами, особенно въ виду того, что хлысты всегда отожествляють себя съ набожными мірянами, а скопцы въ крайнихъ случаяхъ съ хлыстами. Хорошо было бы, если бы и сами эксперты судебной медицины внимательно относились къ подсудимымъ сектантамъ, такъ какъ замёчено, что при настоящихъ усовершенствованныхъ способахъ оскопленія, операція эта проназводится часто столь искусно, что самому опытному врачу трудно бываеть замётить поврежденіе членовъ.

Но если оффиціальному миссіонеру, опирающемуся на свои полномочія и содвиствіе гражданской власти, всегда болве или менве легко вступить въ беседу съ сектантами, то о приходскомъ настырф, долженствующемъ поучать своихъ пасомыхъ благовременно и безвременно, этого сказать нельзя. Для закоренелыхъ и ярыхъ сектантовъ онъ является представителемъ и воплощениемъ всего того мнимаго зла, съ которымъ они борются; онъ для нихъ бываетъ пенавистенъ в потому всикая бесёда съ немъ по вопросамъ въроучения для нихъ нежелательна. Естественно отсюда возникаетъ вопросъ: въ какомъ же роде научения долженъ действовать приходскій пастырь? Какъ на одну изъ формъ церковнаго учительства, заповъданную въками нашей православной церкви, всегда доступную и наиболее действительную, было указано на церковную проповедь и внебогослужебныя собеседования въ церкви послѣ вечерни или между утренней и ранней литургіей. Слѣдуеть замітить, что эта форма церковнаго учительства, въ Харьковской епархін распространена въ достаточной степени и уже не мало проповединческихъ сборниковъ вышло изъ подъ нера настырей Харьковской епархіи. И дай Богь, чтобы этихъ ревностныхъ проповъдниковъ было какъ можно больше, чтобы проповъдничество не оскудъвало.

Преосвященый Амвросій, архіепископъ Харьковскій, говорить: 1) "чтобы понять все великое значеніе живаго устнаго слова, надобно только вникнуть въ истинный смыслъ установленія въ Церкви Христовой пастырей и учителей, храмовъ и каеедръ церковныхъ. Какое человъческое учрежденіе можетъ сравниться съ просвътительнымъ вліяніемъ на народъ церковной проповъди, разумъется, когда она понимается и ведется церковными учителями, какъ должно? Въ нашемъ отечествъ, напримъръ, болье тридцати тысячъ

<sup>1)</sup> Живое слово стр. 27-28.

церквей, какъ готовыхъ народныхъ училищъ, еще болъе того уч телей, облеченных виторитетом проповедников Христовой исны и довърјемъ народа; въ ихъ распоряженіи в дня, в часы в родныхъ собраній; они могуть связать свое церковное слово с всякою беседою личною съ народомъ и дома, и въ поле. и путя; могуть по заповеди "обличать, запрещать, увещевать : время и не во время" (2 Тим. 4, 2). И стряхии они съ себя этомертвенный сонъ безучастия и безпечности, который овладълъ ныебольшинствомъ ихъ; проникнись они тою жалостью къ наро: остающемуся безъ руководства, какая дышеть въ словахъ Христ Спасителя (Мато. 9, 36); пойми они всю силу и злокачественност современных заблужденій; оставь устарізмя формы різчи, неуденыя для потребностей минуты; заговори она живымъ словока убъжденія и любви; подкрыпи свое слово примівромъ христівнских добредьтелей - что бы они могли сдълать для народа! Одно презставление объ этомъ значени живаго церковнаго слова, какое дал ему Спаситель нашъ во своей Цервви, способно привести въ восторгъ равнителя истины и блага человъчества.

По нашему времени это представление кажется идеальнымъ; гоно не то идеально мечтательное, какъ часто составляють себлюди о различныхъ видахъ человъческой дъятельности и совершенства; оно есть точное изображение обизательной дъятельность служителей слова евангельской истивы, въ которому они должен стремиться встами силами подъ опасениемъ, въ противномъ случат, осуждения. Благовъствование "необходимая обизанность моя", говорить Апостолъ Павелъ, и "горе мит, если не благовъствую" (I Кор. 9, 16). Сюда, въ возбуждению и надлежащему направлению этой дъятельности служителей Церкви, должны быть обращены всѣ наши усили и заботы. Мало у насъ въ духовенствъ дарований, это наше несчастье; мало усердия къ дълу, это наше преступление.

Что же добавить въ этимъ словамъ? Одно развѣ, что въ успѣтѣ в развити живой церковной пастырской проповѣди заключается весь центръ успѣха нашей внутренней миссіп, по огражденію вѣрныхъ чадъ церкви отъ религіозныхъ заблужденій вѣка сего и по пресѣченію пропаганды сектантскихъ лжеученій, обольстительная сила которыхъ, главнымъ образомъ, коренится въ живомъ, престомъ словѣ лжеучителей.

Утверждая въ въръ православныхъ и предохрания ихъ отъ заблужденій, церковное учительство въ формъ положительнаго виясненія истинъ, котя бы и въ параллель пунктамъ сектантскаго часученія, едва ли дойдеть до слуха самихь сектантовь, а, дойдя до нихь едва ли въ силь возвратить уже отпавшихь. Ощущается нужда въ иномъ мечь настырскаго слова, нужна инаи форма назиданія. Такою формою, получившею за послъдніе дни большое распространеніе въ Русской церкви, являются публичныя собесьдонзанія въ формь совопросничества и преній православнаго миссіонера съ сектантами; эта форма виветь не малое распространеніе и въ нашей Харьковской епархіп.

В. Давыденко.

(Продолжение будеть).

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ ашколъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189<sup>7</sup>/в учебный годъ.

(Продолжение \*).

٧.

Воспитательная сторона церковной школы. Порядокъ совершенія утреннихъ и вечернихъ молитвъ. Посъщеніе учащимися храма Божія. Участіе при совершенія церковнаго Богослуженія. Исполненіе христіанскаго долга исповъди и Св. Причастія. Школьвая дисциплина и мъры къ ея поддержанію. Установившійся строй жизни въ общежитіяхъ. Вліяніе церковной школы на учащихся. Факты.

Воспитательная сторона церковной школы составляла предметь особеннаго вниманія учащихь въ ней лиць. Въ дёлё религіозноправственнаго воспитанія дётей законоучитель и учитель составляли одно согласное цёлое, преслёдуя во всёхъ своихъ дёйствіяхъ 
и отношеніяхъ къ дётямъ одну и ту же цёль—сдёлать изъ нихъ 
вёрующихъ христіанъ и истинныхъ сыновъ Церкви Православной, 
добрыхъ и честныхъ людей, вёрныхъ гражданъ Отечества, дётей, 
любящихъ своихъ родителей и съ почтеніемъ относящихся къ 
старшимъ. Къ этому направлялась прежде всего вся система школьнаго обученія. Обученіе носило воспитывающій характеръ и имёло своею цёлію воздёйствовать прежде всего на правственную 
сторону ребенка. Не говоря уже о священно-историческихъ 
событіяхъ, заповёдяхъ Закона Божія и молитвахъ, которыя однимъ 
содержаніемъ своимъ оказывали доброе вліяніе на воспрівмчивую 
лушу ребенка, при чтеніи по русскому языку въ подборѣ статей

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 19.

для чтенія имівлось въ виду взбрать тів изъ нихъ, въ которыми изображалось величіе правды и добра, истинно-христіанскам жизе любовь въ родителямъ, преданность Царю в Отечеству, самоответженный и достойный подражанія поступокъ или же навазанны гордость, тщеславіе, самолюбіе и т. п. То же и еще въ большет мірів слідуеть сказать о воспитательномъ значеніи церковно-ст. вянскаго языка и церковнаго пінія. Ихъ благотворное, возвышазщее душу, значеніе ощущается всякимъ истиннымъ сыномъ Церви, всякимъ предстоящимъ и молящимся въ храмѣ умилення душою.

Но независимо отъ предметовъ школьнаго курса жизнь церковной школы представляеть, можно сказать, безпрерывный разголучаевъ, кониъ пользовались учащія въ ней лица для религіозна правственнаго воспитанія дітей. Въ ряду нихъ первое місто жнимаеть ежедневное совершеніе повседневныхъ молитвъ.

Во всвят церковныхъ школахъ епархів утромъ предъ началокь учебныхъ занятій и по окончаніи ихъ были совершаемы утревнія в вечернія молитвы по Учебному Часослову, взданному п благословенію Святьйшаго Сунода Училищнымъ Совьтомъ. Общі порядокъ совершенія молитвы быль такой. За полчаса до начала занятій собравшіяся въ школу дёти чинно становились предъ образомъ съ теплившейся лампадкой п подъ руководствомъ наставине: начинали молитву пізніемъ: "Царю Небесный"; одинъ изъ лучших чтецовъ по назначенію учителя истово и съ благоговъніемъ четаль молитву. Молитвы: "Отче нашь", "Спаси Господи" и Лостодно есть", а иногда "Святый Боже" и "Пресвятая Тронце", —былг пъты общимъ хоромъ. Если присутствовалъ, а это случалось весьма неръдко, а въ нъкоторыхъ школахъ и во весь учебный годъ, священникъ, онъ начиналъ молитву начальнымъ возгласомъ и оканчиваль ее обычнымъ отпустомъ. Такимъ образомъ дъти в въ школѣ видять то же, что и въ церкви: такой же начальний благословляющій возглась батюшви, такое же внятное и истовое чтеніе товарищемъ, такое же благоговейное пеніе и проч.,--и вевольно приходять въ завлюченію, что школа и церковь нибють между собою родство и тесную связь. Молитвенное настроение мальчика, сообщенное ему школою, не покидаеть его и дома: отны уъздные наблюдатели указывають случан, когда некоторыя благочестивыя семьи отходили ко сну после внятно и вразумительно прочетанной ребенкомъ-ученикомъ молитвы. Чтобы школьная молита имъла еще большую связь съ церковью, оо. законоучители время

ОТЪ ВРЕМЕНИ ВЪ КРУГЪ ПОВСЕДНЕВНЫХЪ МОЛИТВЪ, ВЪ ДВИ, СЛЪДУВЩІЕ ЗА ВЕЛИКИМИ ПРАЗДНИКАМИ, ВВОДИЛИ ТРОПАРИ СИХЪ ПРАЗДНИКОВЪ. ВЪ ДНИ ПОСЛЪ ПАСХИ МОЛИТВА НАЧИНАЛАСЬ ПЪНІЕМЪ: "ХРИСТОСЪ ВОС-КРЕСЕ", И ОКАНЧИВАЛАСЬ: "СВЪТИСЯ, СВЪТИСЯ". ПОСЛЪ ВОЗНЕСЕНІЯ ГОСПОДНЯ ВЪ НАЧАЛЪ УРОКА—"ВОЗНЕСЛСЯ ЕСИ ВО СЛАВЪ" И ПРОЧ. ТОЧНО ТАКЖЕ ВЪ КРУГЪ ПОВСЕДНЕВНЫХЪ МОЛИТВЪ ВЪ НЪВОТОРЫХЪ ШКОЛАХЪ ВВОДИМЫ были ТРОПАРИ МЪСТНЫХЪ ХРАМОВЫХЪ ПРАЗДНИКОВЪ, РАВНО И ТРОПАРИ СВЯТЫХЪ, ОСОбо ЧТИМЫХЪ ВЪ ДАННОЙ МЪСТНОСТИ.

При отправленія самыхъ молитвъ особенное вниманіе учителя всегда было обращаемо на то, чтобы дёти отнюдь не допускали искаженія текстовъ, неправильных удареній въ словахъ, правильно слагали вресты и правильно врестились, чтобы во времи самой молитвы они не были разсвянны, а внимательно вслушивались въ слова молитвы, съ благоговъніемъ в умиленіемъ совершали бы вивание знаки молитвы. Въ случав нарушенія всехъ этихъ требованій учитель или законоучитель, если онъ присутствуеть на молетвъ, по окончание молетвы каждый разъясняль и смысль непонятныхь выраженій молитвы, и значеніе внёшних законовь, повторяя по нёсколько разъ по каждому поводу въ отдельности. Въ некоторыхъ школахъ чтение молитвы было общимъ: впереди предъ аналоемъ становился чтецъ, а всѣ остальные ученики вследь за нимъ вслухъ произносили слова молитвы. Общимъ чтеніемъ молитвы достигалась та цёль чтобы христіанскій долгь ежедневной молитвы быль выполнень каждымъ и чтобы чтеніе этой молитвы, всл'адствіе привычки, сдалалось потребностью всёхъ учащихся.

Учащіеся въ церковныхъ школахъ во всё праздничные, воскресные и табельные дни, а также постомъ—во время говёнья и совершенія литургів Преждеосвященныхъ Даровъ—неопустительно посёщали всё церковныя службы. Въ церковь дёти шли всегда чинно въ опредёленномъ порядкё и становились рядами, занимая по большей части пространство между алтаремъ и клиросами у самаго амвона, имѣя возможность слёдить за порядкомъ церковныхъ Богослуженій и оставаясь всегда доступными наблюденію какъ учителя, такъ и священника. Учители тщательно слёдили, чтобы въ церкви дёти держали себя чинно, были внимательны къ чтенію и пёнію и усердно молились, полагая крестное знаменіе и дёлая колёнопреклоненія тамъ и тогда, когда этого требовала важность молитвословій и пёснопёній. Чтобы дать возможность самимъ учащимся принять активное участіе въ церковныхъ службахъ,

лучшіе изъ учениковъ были назначаемы къ участію въ клиросномъ чтеніи. Къ церковному чтенію учащієся предварительно готовились въ школѣ и дома, а наканунѣ совершенія службъ обыновенно были провѣряемы священникомъ. Ученики и ученицы, обладающіе лучшими голосами и хорошимъ слухомъ, пѣли на клиросѣ; общензвѣстныя же пѣснопѣнія, каковы: "Пріндите покіонимся", "Вѣрую во Единаго Бога", "Тебѣ поемъ", "Достойно" и "Отче нашъ", —были исполняемы всею школою, въ полномъ составѣ ел учащихся. Было не мало случаевъ, когда всѣ учащіеся пѣли всю Божественную литургію. Почти во всѣхъ школахъ ученики старшаго отдѣленія прислуживали священнику во время Богослуженія въ алтарѣ, вынося во время малаго и великаго входовъ свѣтвльники и подавая кадило.

Чтобы приготовить учащихся въ сознательному присутствованівпри совершеніи церковныхъ Богослуженій, о.о. законоучители наканунь праздничныхъ, воскресныхъ и табельныхъ дней, равно кавъ въ дни поста и четыредесятницы выясняли детимъ значевіе дней, лицъ и событій празднуемыхъ Св. Церковью, заботясь о томъ. чтобы дати сознательно воспитывались подъ кровомъ Матери нашей - Церкви. Они передавали имъ исторію празднуемыхъ событій, читали имъ соотвътствующія житія святыхъ и знакомили съ содержаніемъ Евангельскихъ ученій. Благодаря этому діти, присутствуя въ Церкви, не только сознательно молились, но и пріобретали твердыя познанія въ истинахъ веры, Священной исторів и Богослуженів. Догматы, непостижимые нашему уму, въ церковномъ Богослуженів становились доступными сердцу дітей. Непостижимая тайна рожденія Господа Нашего Інсуса Христа въ дни праздника Рождества Господня усвоялась ими сердцемъ. Вътабельные дня забота наставниковъ была направлена къ тому, чтобы воспитать въ 15тяхъ любовь и преданность Царю и отечеству и чувство уваженія къ гражданской власти. Для достиженія этой цізли они употребляють слідующія средства. Всь ученики должны были знать титуль и пуя Государя Императора, Государыни Императрицы и Наследника Цесаревича, годъ, мъсяцъ и число ихъ рожденій и тезоименитствъ и день восшествія на престолъ Государя Императора. Наконецъ въ означенные дни законоучители знакомили учащихся съ содержанісиъ очередного Апостола и Евангелія и при этомъ разъясняли. чего Св. Церковь и мы просимъ у Господа въ эти дни для Государя Нашего. Въ дни самыхъ праздниковъ законоучители весьма

нерѣдко созывали учащихся въ школѣ и предлагали имъ разсказы изъ Отечественной исторіи, въ которыхъ особенно рельефно выступаетъ дѣнтельность нашихъ государей во благо русскаго народа. Особенно поучительными въ данкомъ случаѣ являлись разсказы изъ исторіи Св. Владвміра о принятіи христіанской вѣры, о Св. Александрѣ Невскомъ, о Куликовской битвѣ, объ отечественной войнѣ, о заботахъ Александра III о прокормленіи голодающихъ въ 1891—1892 голодные годы; въ день 17 октября законоучители обыкновенно разсказывають о чудесномъ спасеніи Царской семьи при крушеніи желѣзнодорожнаго поѣзда; наканунѣ 19 феврали разъясняли иногда дѣтямъ, что въ этотъ день было уничтожено крѣпостное право и что въ настоящее время крестьяне обязаны своею свободою Царю-Освободителю. Во всѣ же эти дни школа украшалась флагами.

Въ дни поста Св. Четыредесятницы учащіеся говъли не менье двухъ разъ, на первой и послъдней седмицъ, исповъдывались и Св. Таинъ причащались; священники всячески заботились о томъ, чтобы приготовить своихъ питомцевъ къ достойному принятію Св. Таинъ. Съ этою цълію въ свободные отъ служенія дни въ школъ или въ церкви они вели съ ними бестры о значеніи поста и говънья, о благодатныхъ дъйствіяхъ на душу върующаго человъка таинствъ Покаянія и Причащенія, разучивали и разъясняли дътямъ смыслъ и значеніе наиболье важивищихъ постовыхъ молитвъ, каковы: "Господи и Владыко живота моего"; "Върую, Господи, и псповъдую" и т. д. Говъющіе неопустительно посъщали храмъ Вожій во время всъхъ церковныхъ службъ, къ принятію Св. Таинъ приступали съ благочестивымъ настроеніемъ.

16-го мая по окончаніи экзаменовь, ученики Славянской второклассной школы, совм'ястно съ увзднымъ наблюдателемъ, попечителемъ школы Авксентіемъ Васильевичемъ Шпурковымъ, о. зав'ядующимъ п учителями совершили паломническое путешествіе въ Свято-Горскій Успенскій монастырь, находящійся въ 18 верстахъ отъ города Славянска. Послів напутственнаго молебна дівти выстроились по два въ рядъ и подъ надзоромъ учащихъ отправились въ путь. Проходя мимо церквей, дівти обнажали головы, крестились и пізли церковныя пізснопізнія. Часа черезъ три паломники были у цізли свого путешествія. Укидівть храмъ Преображенія, всі ученики полнымъ коромъ пропізні: "Преобразился есва... Затівмъ, подойдя къ вратамъ Св. Обители и остановившисъ съсобнаженными головами, пропізні: "Въ рождестві дівство сохранила еси"... Архимандрить св. обители о. Вассіань все приготовиль для встрёчи юныхь паломниковь: имъ отведены были пом'вщенін, быль предложень ужинь. На другой день паломники присутствовали при совершенін ранней литургін и въ теченіе З часовь подъ ближайщимь руководствомь монастырскихь иноковь осматривали рёдкую по красоті м'єстоположенія обитель. Ближо наблюдая дітей во время этого путеществія, нельзя было не уб'ядиться въ самомь благотворномъ вліянін его. Видъ обители, благоліспіе храмовь и перковной службы, благочестіе иноковь и особенно ихь отечески—ласковое отношеніе къ дітямъ,—все это произвело на учениковъ сильное впечатлівніе, возбудило ихъ религіозное чувство и любовь къ Святой Обители.

При всёхъ второвлассныхъ школахъ Епархів устроены общежетія, какъ необходимое условіе правильнаго воспитанія учащихся въ нихъ. Для общежитія при всёхъ школахъ отведены особыя вомъщенія для столовой, спальни, комнаты для занятій въ учебное время, кухни и владовой. Что васается порядка жизни въ общежитінхъ, то онъ не вибеть опредвленнаго характера, но въ разныхъ школахъ вифетъ свои особенности. Въ Ворожбянской втопоклассной школь общежитие основано на началахъ, указанныхъ въ руководищей стать В. И., помъщенной въ Народномъ Образованія за февраль 1896 года. Родители или родственники воспитанниковъ своевременно доставляють необходемые продовольственные продукты и приблизительно въ следующемъ количестве на одного въ мѣсяцъ:  $1^{1}/2$  п. муки,  $1^{1}/4$  п. картофеля, 10 ф. пшена, 2 ф. соли, 2 ф. сала, 2 ф. муки и проч. На покупку мяса, а въ постные дви рыбы, а также на жалованье кухаркв, покупку мыла и другіе мелочные расходы взимается не свыше 1-го рубля въ місяць съ воспитанника. Чай и сахаръ покупаются на средства мъстной церкви, за участіе воспитанниковь въ церковномъ хоръ. Заботы по заготовив на зиму снимаемыхъ съ швольнаго огорода огурцовъ, бапусты, бураковъ и проч., а также по сохранению доставляемыхъ воспитанниками продуктовъ, ежедневному ихъ распредъленію и по присмотру за дъйствіями кухарки приняла на себя жена завъдующаго-Марія Васильевна Рубинская. Уборка столовой и спальной комнать, топка въ нихъ печей и приготовление куба для чая, а равно уходъ за чистотою и опрятностію во всемъ школьномъ помъщеній, въ дворъ и въ саду возлагаются на восинтанниковъ по дежурству.

Нѣсколько иной характеръ имѣеть общежитие въ Славянской

второвлассной шволь. Содержаніе большей половины учащихся въ ней детей принимаеть на свой счеть попечитель школы А. В. Шнурковъ, все остальные взносять плату за свое содержение отъ 15 до 40 руб. въ годъ. Поэтому въ столе, спальномъ белье и олежив воспитанниковъ замвчается ивкоторое однообразіе. Въ Больше-Писаревской второклассной школь въ отчетномъ году общежите существовало на следующихъ основаніяхъ: а) всё ученики обизательно должны были находиться на дневныхъ и вечернеть занятіяхь, а также вибли ночлегь въ школьномъ зданія. Жить въ дом'в родителей разрешалось лишь въ исключительныхъ случаяхъ, по семейнымъ обстоятельствамъ, и только тъмъ ученикамъ, гдъ семейная обстановка, по мнънію завъдующаго школою п учетелей, не могла препятствовать занятію ученика и оказывать дурное вліяніе на его нравственность; б) всв ученики должны были иміть свой столь, обідь на дому, а завтравь и ужинь для удобства-въ школъ; в) постель (одъяла и подушка) каждый ученикъ имълъ свою, кроватью же и проч. обстановкою общежитія учении пользовались безплатно отъ школы.

Ежедневный порядовь въ общежитів установлень слідующій: въ 6 часовъ утра воспитанники пробуждаются отъ сна, убирають (каждый свою) постель, умываются, одфваются, и въ 7 часамъ собираются въ зачитную комнату, гдв читаются утреннія молитвы, всегда въ присутстви учителей, а иногда и законо-учителя; послё молитвы воспитанники пьють чай и завтракають въ столовой; съ 8 часовъ утра до 2 пополудни пдуть, по недъльному росписанію, влассные урови, по овончанів которыхъ дети мъстных жителей отправляются объдать по домамъ, откуда возвращаются въ 3 часамъ, съ запасомъ для ужина и завтрака на следующій день, а остальные собираются для обеда въ общую школьную столовую. После обеда ученики гуляють подъ присмотромъ учителей в пногда рубить дрова (зимой), или работають въ огородъ или саду (лътомъ). Съ 4 до 5 часовъ-уроки по пънію и музыкв. Сверкъ того, въ Больше-Писаревской второклассной щкопъ въ послъобъденное время отъ 3 до 5 часовъ четыре раза въ недёлю бывають занятія въ мастерскихъ. Въ 5 часовъ пьють вечерній чай, послів котораго занимаются приготовленіемъ уроковъ къ следующему дию до 9 часовъ, съ небольшими промежутками дли отдыха; приготовление уроковъ идетъ въ занитной комнатъ подъ руководствомъ учителей. Въ 9 часовъ ученики ужинають, а послъ ужина общая вечерняя молитва,--послъ которой отправляются въ спальню для ночного покоя. По воскреснымъ и празданчнымъ днямъ воспатанники неопустительно посъщаютъ церковным Богослужения и принимаютъ участие въ совершении церковнаго Богослужения.

Особенное вниманіе педагогическимъ Совѣтомъ школы, подъ руководствомъ уѣзднаго наблюдателя, было обращено на то, чтобы свободное время отъ занятій ученики проводили съ пользой, а не предавались въ это время лѣни, шалостямъ, которыя могли бы развить въ нихъ худые наклонности и пороки.

Свободное время отъ занятій посвящалось: а) полезнымъ играмъ, гимнастическимъ упражненіямъ, б) разучиванію піснопівній перковныхъ пісень, а также декламаціи стихотвореній лучшихъ русскихъ писателей (преимущественно въ воскресные и праздвичные дни до обіда), в) знакомству съ физическими приборами и физическими опытами, бесіздамъ по гигіенів, сельскому хозяйству (въ воскресные и праздничные дни послів обіда).

Школьная дисциплина основывалась не столько на страхъ в мърахъ взысканіи и наказанія, сколько на любви и чувствъ уваженія учащихся къ своимъ наставникамъ. Учащіе заботились о въ ихъ отношеніяхъ къ учащимся установились томъ, чтобы отеческія отношенія в полная дов'врчивость. При такихъ отношеніяхъ автскія проступки покрывались люшалости И кроткимъ ласковымъ замъчаніемъ вичшеніемъ учителя въ присутствіи всёхъ учащихся и по окончаніи уроковъ. Какихъ либо особенныхъ пороковъ среди детей не замечалось и варательныя мёры въ цервовныхъ школахъ не правтиковались. Поведение учащихся въ общемъ было весьма хорошее. Чаще всего замвчались савдующіе порови: авность, выражающаяся въ сачовольномъ опущении уроковъ, или невыучивание ихъ, преднамъренная порча классной мебели, насмёшки надъ товарищами, ссора, шаловливость въ классћ, запирательство и др. Въ большинствъ случаевъ всв означенные проступки двтьми совершались несознательно и серьезнаго значенія въ нарушенів школьной дисциплины не имбли. Что касается упорно ленивыхъ и неодновратно замеченныхъ въ непрерывныхъ проступкахъ, то о таковыхъ доводели до свідвнія родителей или въ рёдкихъ случануъ удаляли изъ школы.

Церковная школа, какъ школа народная, полагающая воспятаніе дітей въ основу всего школьнаго обученія и располагающая самими дійствительными средствами для воспитанія дітей въ духі церковности, оказываеть самое благотворное вліяніе на учащихся. Доказательствомъ этого служить то, что въ церковно-приходскія школы приводять своихь дітей даже раскольники, дорожа ученіемъ въ духъ старины, ей поручають своихъ детей и сектанты и вноверцы. Въ отчетномъ году въ церковныхъ школахъ епархін было 42 раскольника, 8 севтантовъ и 13 католивовъ. Отрадный факть, что всё эти дёти на ряду съ православными изучають Законъ Божій, а родители ихъ не только не возбраняють имъ этого, но даже позволяють имъ (раскольникамъ и сектантамъ) по ихъ доброй волв исполнять внашніе знави молитвы, посвщать храмъ Божіей и участвовать въ церковномъ пініи. Несомнівню, что дъти въ свою очередь оказывають доброе вліяніе и на взрослыхъ. По крайней мъръ повсюду въ школахъ, гдъ дети принимаютъ участіе въ совершенів Богослуженія и гдв организовано стройное паніе, наблюдается болье усердное посъщеніе храма взрослыми. Что касается самихъ питомцевъ церковной школы, выбывшихъ изъ нея, то, по наблюденіямъ оо. завъдующихъ, общая ихъ черта – любовь къ храму, желаніе участвовать въ Богослужевій чтеніемъ и пініемъ, почтительность къ родителямъ, уваженіе и довъріе къ старшимъ. Между ними меньше грубыхъ поступковъ, свойственныхъ крестьянскимъ детямъ. Заведующій Райской церковной школой и Славянской второклассной свидьтельствують, что ихъ бывшіе питомцы, по выході изъ школы, постоянно обращаются въ нимъ за советами и руководствами въ своей жизни, являясь въ село съ отхожихъ промысловъ, почитають долгомъ приходить къ нимъ за благословеніемъ, и пишуть пасьма, прося молитвъ и практическихъ совътовъ.

(Окончаніе будеть).

### Епархіальныя извъшенія.

Священники церквей: сл. Зеликовки, Старобъльскаго увзда, Филаретъ Донченко и сл. Шелестовой того же увзда, Димитрій Шишловъ, за усердную службу, награждены набедренникомъ.

- Священникъ Успенской церкви, сл. Лимана, Старобъльскаго убзда, Өеодоръ Поповъ перемъщенъ на священническое мъсто при Николаевской церкви, сл. Алексъевки, Старобъльскаго убзда.
- Священникъ церкви сл. Калмыковки, Старобъльскаго убзда, Симеонъ Наумово переведенъ, согласно прошенію, на священняческое мъсто къ церкви сл. Лимана, того же убзда.

- Священнять Варваринской церкви с. Бапитольскаго, Изюмскаго ублабеодорь Христіановскій, 4 октября н. г. переміщенть на священням честомісто при Рондество-Богородичной церкви с. Андреевки, Бахмутскаго убла, а на его місто 23 октября опреділень окончившій курсь въ Харьковскей Духовной Семинаріи Платонь Кутемово.
- Окончившій курсь Духовной Соминарів, Соргвії Стелеценій, опреділень на свящонничесное м'ясто (второе) при цоркви сл. Тремънзбинсы, Старобільоваго уйзда.
- Псаломиникъ Николаевской церкви с. Городнаго, Богодуковскагувзда, Иванъ *Тюкоев* рукоположенъ въ санъ діакона 10 октября п. г. нъ Покровской церкви с. Писаревки, Сумскаго увзда.
- Окончившій курсъ въ Таврической Духовной Семинаріи, Иванъ Соколова, опредъленъ на псаломіцицное мъсто къ церкви сл. Гинлицы, Вогчанскаго увзда.
- Псалонщинъ Всъхсвятской церкви с. Залиманьи, Изюмскаго уъща. Василій *Оедорова*, 1 ноября н. г., согласне прошенія, уволень за штагь, а на его мъсто того же числа опредъленъ и. д. псалонщика врестьяния Сила *Забиранния*.
- Заштатный псалонщинъ Преображенской церкви сл. Ворожбы, Ісбединскаго укзда, Григорій *Лисанскій* 27 сентабря н. г., волем Божієм, умеръ.
- Псаломщикъ Вознесенской церкви с. Никольскаго, Изюмскаго убла. Павелъ Макаровскій, умеръ, а на его мъсто опредъленъ исправляющих должность исаломщика Александръ Макаровскій.
- Утвержденъ въ должности церковнаго старосты Трехсвятительской церкви с. Лутищъ, Ахтырскаго убзда, крест. Терентій Яковлевъ.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Новый православный храмъ за границей.—250-лівтіе Казанской ихоны Божіей Матери.—Некрологь.

Недавно во Флоренціи происходила, по словамъ «Прав. Вѣст.», торжественная закладка первой русской православной церкви вы Итальянскомъ королевствъ. На торжество закладки церкви собрались итальянскія власти съ префектомъ, графомъ Карачеолла. Чудная погода собрала сюда всю русскую колонію и представителей другихъ церквей, кромѣ римско-католической. Сюда же прабыли русскій посоль въ Римѣ, дъйствительный тайный совѣтникъ Нелидовъ, съ членами русскаго посольства и Товарищъ Оберъ-Прокурора Свитьйшаго Синода, сенаторъ В. К. Саблеръ. Торжест-

венное Богослуженіе совершаль настоятель римской посольской церкви, архимандрить Клименть,—въ сослуженів настоятеля флорентинской посольской церкви, протоіерея В. И. Левицкаго. Первые закладные кдмни положили—архимандрить Клименть, русскій посоль Нелидовь и сенаторь В. К. Саблеръ. По окончанів закладки, почетнымь гостямь быль предложень роскошный завтравь, на вогоромь русскій посоль Нелидовь провозгласиль тость за здоровье Государя Императора и Короля Италіи І'умберта. Тость быль восторженно принять всіми.

- 22-го октября исполнилось 250-летіе празднованія Казанской иконы Божіей Матери. «Моск. В'вд.» сообщають по этому поводу следующія историческія сведенія. Чудотворная икона явилась въ гор. Казани въ 1579 г. Въ сонномъ видение одной благочестивой дівний Божія Матерь повеліла взять икону Ен изъ нъдръ земли и указала мъсто, гдъ она была сокрыта. Въ указанномъ мъсть икона, действительно, была найдена. Тогдашній архіепископъ казанскій Іеремія со всімъ духовенствомъ совершилъ торжественный крестный ходъ къ новоявленной иконв, и она съ великою честію была перенесена въ ближайшій въ місту явленія храмъ Св. Николая; здёсь послёдоваль отъ нея цёлый рядь чудотвореній. По желанію Царя Ивана Васильевича быль снять съ новоявленной иконы списокъ, который и присланъ въ Москву. Съ этого времени въ память явленія иконы 8-го іюня установлено было местное ен чествование. Празднивъ 22-го овтибря учрежденъ въ Мвсквъ въ благодарность Богородицъ за избавление Москвы и Россіи въ 1613 году отъ полявввъ и шведовъ. Какъ извёстно, въ 1612 году Казань выслала свои дружины въ Москвъ съ образовъ Казанской Богоматери. Дружины 26-го мая отбили у поляковъ Новоденний монастырь. Чудотворный образъ пробыль въ Москве съ ополченіемъ до зимы, а затімь отпущень обратно въ Казань черезъ Ярославль. Зайсь икону встритили дружины Пожарскаго и Минина, шедшія къ Москві изъ Нижняго-Новгорода, и пожелали иметь икону въ своихъ рядахъ, въ Казань же посланъ былъ списокъ съ нея. 22-го октября 1613 года Москва была освобождена оть поляковь. Въ благодарность за избавление свое отъ враговъ въ следующій воскресный день быль совершень въ Москве торжественный врестный хидъ съ вазанской иконой Богоматери. Съ того времени подлинная вазанская икона, какъ драгоценная святыня, пребывала въ Москвъ около 100 лътъ, причемъ въ память того же событія въ честь чудотворной яконы построенъ въ 1630 году Казанскій соборъ. Прежде чёмъ икона была перенесена въ этотъ

соборъ она стояла въ храмѣ Введенія Богородицы на Срѣтент вуда была помѣщена вняземъ Пожарскимъ кавъ въ свою прихот скую церковь. Первый русскій Царь изъ Дома Романовыхъ—Мъхаилъ Өеодоровичъ п его мать инокиня Мареа, въ благодарнест за чудеса, явленныя иконой, повелѣли праздновать казанской гомѣ Богоматери въ Москвѣ дважды въ годъ и совершается в смастоящаго времени. Съ Михаила Өеодоровича икона слѣлаль семейною въ Царскомъ родъ и пользовалась у русскихъ Царъ особымъ почитаніемъ. Это послѣднее обстоятельство побудило Пъря Алексѣя Михайловича ознаменовать радостное семейное собътіе—рожденіе Наслѣдника Престола, установленіемъ всероссійскаї праздника казанской иконѣ Божіей Матери.

#### НЕКРОЛОГЪ.

21-го октября 1899 года мирно и безиятежно почиль върный до ком:

своему долгу, заслуженный протогерей Г. Г. Поповъ, на 72-мъ году жезна Родился покойный 7-го апръля 1829 года въ семьъ священника и же слободы Алексъевки, пастыремъ коей и скончался. Начальное образване свое онъ получилъ въ духовномъ училищъ, а закончилъ его въ Харъковской духовной семинаріи (15-го іюля 1849 года) со степенью стулена Черезъ нъсколько мъсяцевъ онъ вступилъ въ бракъ съ дочерью военнай врача Анной Захаріевной Кузиной и получилъ священническое мъсто въ слободъ Ново-Осиновой (Купянскаго уъзда,—5-го апръля 1850 г.), а въ январъ 1852 г. перешелъ въ родную слободу Алексъевку, какъ преемнать своего престарълаго отца, вышедшаго послъ долголътней службы на повой

Молодой пастырь всею душею отдался благоустроенію храма, созданате его отцомъ въ глухомъ еще въ то время хуторъ, не жалъя ни трудовь, ни личныхъ средствъ. Внутреннее и внъшнее благолъпіе этого храма стало для него предметомъ неустанныхъ заботъ. Благообразіе внъшней в внутренней отдълки храма—многократно вызывали одобреніе в похвалу Архипастырев посъщавшихъ этотъ храмъ, не говоря ужъ объ окрестномъ духовенствъ въ особенности о народъ, и въ этотъ храмъ стекались многіе присутеть вать при благоговъйномъ и торжественномъ богослуженіи и для слушавія одушевленныхъ проповъдей молодого священника. Но вотъ съ умноженість пародонаселенія и развитіемъ любви къ богослуженіямъ храмъ становитя тъсенъ, не вмъщаетъ всёхъ собирающихся на молитву, — в по первоя

и дожившаго послъдніе дни свои на попеченіи сына.

изыву любимаго пастыря стали стекаться обильныя пожертвованія на эширеніе и обновленіе этого храма. Такъ, въ послёдніе годы на это ітое дёло собрано было около 11 тысячъ: храмъ увеличился почти вдвое, няявъ крестообразную форму отъ боковыхъ пристроекъ.

Неудивительно, что на столь ревностное попечение о храмъ обращено ло вниманіе и духовиымъ начальствомъ: не разъ объявлялась покойному синастырская благодарность и преподавалось благословение Святвишаго года; въ 1852 году онъ награжденъ быль набедренникомъ, затъмъ а за другой следовали награды: скуфія, камилавка, паперсный кресть, енъ св. Анны 3-й степепи, протојерейскій санъ, орденъ св. Анны 2-й стеи и, до пятидесятильтія священства, ордень св. Владиміра 4-й степени 1). іакъ человікь, выдававшійся своими душевными качествами, покойі быль любимь и уважаемь и окружнымь духовенствомь. Скоро долженъ быль выдвинуться и какъ общественный дъятель округа. И ствительно, уже въ 1856 году его назначають депутатомъ округа, чеь два года - помощникомъ благочинаго, а съ 1859 г. по 1880 г. онъ гала назначается, а по введенім выборнаго начала единодушно избигся благочиннымъ, пока по слабости здоровья и особенно зрвнія не выденъ быль отказаться отъ этой почетной должности. Со времени же ценія земскихъ учрежденій, въ теченіе 26 леть, онъ съ честью пораыь, какъ гласный отъ духовенства, въ Старобъльскомъ земствъ. И ь успъль онь пріобръсть всеобщее уваженіе: старые земцы и понынъ минають о его благотворной дъятельности, сохранивъ въ отношеніи къ / до последнихъ дней наилучшую память.

росвъщенію духовному и умственному своей паствы покойный тоже вался съ большимъ увлеченіемъ: учительство, въ самомъ широкомъ в немъ смыслъ слова, было его призваніемъ. Еще въ то время, когда мскихъ школахъ и вообще о школахъ для сельскаго народонаселенія кто думалъ и заботился, покойный о. протоіерей не останавливался передъ какими затрудненіями и препятствіями, чтобы открыть въ своприходъ школу для дътей. Съ 1861 г. въ теченіе десяти лъть опъ силъ всецьло на своюхъ плечахъ всю тяготу и устройства и препонія въ новооткрытой имъ школъ, исполняя обязанности и законоучии наставника. По переходъ школы этой въ въдъніе земства, покойоставался въ ней законоучителемъ, пока не угасла его жизнь. Со енемъ школа становилась тъсна, и неутомимый пастырь открываеть

н Кром'в упомянутых, им'я знаки отличія: а) наперсный кресть на Владиой лент'в за войну 1853 и 1855 г.г., б) знакъ Краснаго Креста, в) серебрямедаль въ память коронованія Императора Николая II и г) такую же медаль вмять Императора Николая I.

вторую школу, все время лелья мысль о создании особаго понъщем: 
для этой школы. Бо времени отхода въ въчность и эта мечта его осук
ствилась: при содъйствии ублучаго отдъления училищнаго совъта и
личныя средства имъ воздвигнуто большое, свътлое кирпичное здание и
этой церковно-приходской школы.

Года 3—4 назадъ, по окончанів всёхъ важивйшихъ своихъ діль, устрывь почти всёхъ родныхъ изъ своей семьи, покойный сталь испольсь совершенно спокойно готовиться къ переселенію въ новый міръ: посітьт Александро-Невскую давру, поклонился святынямъ Московскимъ, побывы въ Троице-Сергіевой давру, намітиль місто для своего упокоснія; є к нынішній, послідній годъ жизни, онъ побываль въ Кієвъ и Червигодля поклоненія святынямъ, объйхаль почти всёхъ родныхъ, при чемъ празъ говориль: "віроятно, я въ послідній разъ у васъ; старъ я старь влюсь, біздить мий тяжело". По возвращенію домой, онъ торонился закъчить перестройку храма и зданіе для церковно-приходской школы. По возвращенію домой, онь торонился закъчить перестройку храма и зданіе для церковно-приходской школы. По возвращенію домой, онь торонился закъчить перестройку храма и зданіе для церковно-приходской школы.

Насколько почившій о. протоїврей выдёлялся по своимъ личнымъ : служебнымъ заслугамъ среди мъстнаго духовенства еще при жизни свей настолько же трогательна и назидательна была и самая кончина его. Б-7 дучи повидимому совершенно здоровымъ и ни на что не жалуясь. 21 овтября, по случаю празднованія Восшествія на престоль Госуль Императора, совершнаъ всенощное бавніе и божественную антурі. въ концв который, послв "Буди имя Господне"... произносъ по объ чаю своему проповёдь; но къ концу проповёди почувствоваль се: нехорошо, обыльный потъ показался на лиць его и онъ, сняв-1 вамилавну, заключилъ проповъдь такими словами: "Итакъ, дъти мов. 🖖 демъ всегда чтить священную Главу отечества, какъ высочайшаго Блядътеля и Отца; будемъ всегда върны и послушны не только Ему, : и всвиъ поставленнымъ отъ Него нашимъ начальникамъ и имкогда в будемъ забывать молиться о сохраненіи драгоцінной Его жизни для нагь Аминь". — Сказавши это, онъ пошатнулся и попросиль діакона и пельт щика, стоявшихъ тутъ-же, поддержать его и отвести въ алтарь. Такъ не разоблачаясь, онъ просиль положить его на полу съ правой сторен престола, лицемъ къ горнему мъсту. Вскоръ послъ сего онъ потеры сознаніе и навъ бы уснуль; постепенно дыханіе его становалось в тише и тише и, наконецъ, совстиъ прекратилось. {Такъ съ буквалы и точностію исполнилось завітное желаніе почившаго: умереть въ греді Божіемъ, при исполненів своихъ пастырскихъ обязанностей; ибо, ем:

ено до смерти своей, онъ не разъ, выражая это свое желаніе, говоіъ: "какъ бы я быль счастанвъ, если бы удостоился умереть въ храмъ кіемъ, при исполненіи своего долга". Замічательно также и то, что зев другія его желанія въ концу его жизни исполнились съ такою же ностію. Такъ, еще въ 1896 году съ разръшенія Епархіальнаго наьства, онъ приступиль нь расширению съ трехъ сторонъ приходскаго пеннаго храма Божія и вообще къ обновленію всего храма, на что ниъ лекано было одиннадцать тысячь рублей. Въ это же самое время, по нинціативъ, приступлено было и въ постройкъ новаго наменнаго нія для містной церковно-приходской школы, каковая постройка обошь до трехъ тысячь рублей. Встречая при этихъ затруднительныхъ руженіяхъ всевозможныя препятствія, онъ особенно сельно желаль оконъ поскоръе начатое имъ дъло, дабы, на случай своей смерти, какъ ориль онь, не дать возможность его пресминку сътовать на него за атыя и неоконченныя дела. Поэтому онъ употребляль всё свои усилія, бы закончить въ этомъ году какъ расширение и обновление храма, такъ јстройство отдельного зданія для школы. И действительно, всё эти нтальныя работы, благодаря опытности и энергін почившаго о. проерен, въ 1-му октября н. г. были совершенно окончены, а 3-го числа о же ивсяца и хрань, и школьное зданіе, какь ны запетили уже, быторжественно освящены. -- "Теперь можно спекойно и умереть", говазаль онь многимь после освященія. Сыну же своему, священнику и оноучителю Старобъльской гимназін, при личномъ свиданіи съ нимъ октября, онъ не только говориль о смерти своей, но даже следаль юторыя распоряженія на случай этой смерти. Прежде всего онъ проъ, чтобы его похоронили въ тъхъ ризахъ, въ которыхъ обыкновенно . служилъ (въ этихъ самыхъ ризахъ онъ уноръ и въ нихъ же его и оронили); во вторыхъ, назначилъ -- гдв именно должны служить по немъ ыре сорокоуста; въ третьихъ, ассигновалъ извъстную сумму на свое ребеніе, а на 21-е число онъ просиль встать своихъ родныхъ и знаыхъ прівхать къ нему, чтобы "попрощаться". "Быть можеть, говорнав ., это будеть посавднее наше свиданіе"; но этому его желанію не сужо было осуществиться: правда, родные и знакомые събхались къ нему этоть и последующіе дни, но уже для того, чтобы отдать последній долгь опреставленному протојерею. Никто не хотблъ върить, чтобы этотъ челоть, повидимому здоровый, полный още энергіи и силь, вдругь могь заться безмоленымъ на въки. Кромъ близкихъ родныхъ, трогательною тырскою кончиною его особенно поражены его прихожане. Почти 50 р они настаждатися его отяголовранямия стажениями вя хвяще рожисия мушаніемъ его поучительнаго и назидательнаго слова.

За 50 дътъ его пастырскаго служенія онъ ни одной литургів не отстжиль, чтобы не сказать своимъ прихожанамъ слова назиданія; говора онъ всегда импровизацій и притомъ съ такимъ одушевленіемъ и такъубъдительностію, что слушать его стекались съ особенною радостію множествъ. Живое его слово, изливавшееся какъ изъ неизсякаемаго истеника, всегда было увлекательно, но въ тоже время и назидательно увсёхъ,—не только простыхъ, но и образованныхъ слушателей. Онъ учал своихъ прихожанъ словомъ назиданія, но еще болье свею благочестив жизнію. Этимъ только и можно объяснить то громадное стеченіе наружноторое было все время у гроба почившаго и съ глубокою скорбію прожало въ могилу своего любимаго пастыря.

22-го и 23 октября совершались заупокойныя литургів прибывавших духовенствомъ округа, а въ самый день погребенія (24 октября) бозственная литургія совершена была містнымъ благочиннымъ протоіерестя В. Поповымъ, въ сослуженій шести священниковъ и 2-хъ діаконовъ. Въ кенті литургій о. благочиннымъ сказано было приличное случаю назидательное слево. Въ 12 часовъ дня началось отпівнаніе погребенія по установленному чист въ этому же времени прибыло еще восемь священниковъ и такимъ образомъ въ отпівнаній погребенія тіла почившаго участвовало 15 священниковъ (изъ нихъ два протоіерея) и 6 діаконовъ. На погребеній сказан было четыре річи, въ которыхъ была охарактеризована личность почившаго протоіерея, какъ примірнаго, неутомимаго и добраго пастыря церкви а также выяснено значеніе его внезапной и блаженной кончины, препедавшей намъ урокъ духовнаго бодрствованія.

Умилительное отпъвание погребения продолжалось около четырехъ часовь послъ чего настало послъднее прощаніе съ почившимъ. При неутъшном плачь и рыданіи его дітей и многихь изъ прихожань, гробь почившан быль подиять и съ крестнымъ ходомъ, при печальномъ колокольномъ п:резвонъ, въ предшествіи болье чънъ 20 священнослужителей, по желанію родныхъ, отнесенъ быль сначала въ дому его, недалеко отстоящем отъ церкви, гдв отслужена была литін, а затвиъ уже къ приготовленної въ церковной оградъ могилъ. Трогательную картину представляло это ществіе съ гробомъ почившаго пастыря, окруженнаго тысячами насомыхъ в знаемыхъ, собрашихся со всего прихода и многихъ окрестныхъ селеній. чтобы отдать послёдній долгь умершему. Вся площадь была уселна народомъ, но, не смотря на это, порядовъ все время былъ образцовый. Когда гробъ былъ опущенъ въ могилу, одинъ изъ внуковъ почившаго, студенть ветеринарнаго института, отъ лица всвхъ его внуковъ, сказалъ прочувствованную прощальную рёчь своему любимому дёду, послё чего тёло почившаго было предано землъ.

Собравниеся на погребеніе духовенство пожелало почтить панять любиго п высокоуважаемаго собрата внесеніемъ своей ленты на пріють для
овъ и сироть духовнаго званія. Учрежденіе такого пріюта было завътлиъ желаніемъ почивнаго: болья не мало своимъ отзывчивымъ сердцемъ
ъ участи сироть духовнаго званія и насмотръвшись за время своего
лгольтняго благочинія на слезы, бъды и нужды этихъ несчастныхъ, онъ
нимъ принести изъ своихъ скроиныхъ средствъ на это дъло 500 руб.
Часть взиесенной духовенствомъ суммы собрана была еще раньше и
ия другой цёли — для чествованія мастистаго юбиляра, не дожившаго до
того праздника. Къ этому торжественному дню (5-го апръля 1900 г.)
товился почти весь уъздъ; не готовился только самъ будущій виновникъ
прасства, и не разъ даже говорилъ, что, если ему придется дожвть до
билея, онъ ръщительно откажется отъ всякихъ чествованій. Желаніе
сопнаго исполнилось; онъ почить за нъскотько мъсяцевь до наступленія
воего юбилея.

Миръ праху твоему, истинный христіанинъ, добрый пастырь и примърный дъятель на нивъ Христовой!

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

# КІФАЧЛОТИГОМОЧХ

### A. H. DOWLEEBA

взявъ на себя иниціативу распространенія Асонско-Ильвискаго изданія иконъ, книгъ, брошюръ и листковъ духовно-правственнаго содержанія, предлагаетъ пастырямъ и старостамъ церквей, а также братствамъ и монастырямъ, выписывать таковыя на коммиссію. Цъны самыя депевыя.

Иконы хромолитографскія на бумагь въ 14 красокъ дакированныя:

| 8 | вершковъ | 3a   | 1,0  | 00 эк | TIIM BE | ı     | •   |   |    |    | <b>55</b> | py6. |
|---|----------|------|------|-------|---------|-------|-----|---|----|----|-----------|------|
| 6 | - >      | >    | 1,00 | 00    | >       |       |     |   |    |    | 32        | >    |
| 4 | >        | >    | 1,00 |       |         |       |     |   |    |    |           |      |
| 3 | •        | >    | 1,00 | 0     | >       |       |     |   |    |    | 7         | >    |
|   | Листкі   | I B' | ъ 4  | стран | ı. 3a   | 1,000 | ШT. | 4 | p. | 50 | ĸ.        |      |
|   | >        |      |      |       |         | 1,000 |     |   |    |    |           |      |
|   | Олност   |      |      |       |         | 1.000 |     |   |    |    |           |      |

Односторонню дисты > 1,000 > 6 > 75 > Иконъ имъется до 500 названій и листковъ до 400 №, а также большой выборъ книгъ и брошюръ духовно-нравственнаго содержанія.

По желанію высылается иллюстрированный каталогь безплатно.

По изъявление согласия товаръ высыдается немедленно.

АДРЕССЪ: Одесса, Хромолитографія Д. Плющеева, Средне-Фонтанская ул., собст. домъ.

#### Открыта подписка на 1900 годъ

на еженедъльный, релегозно-нравственный, еллюстрерованны: Наролный журналъ

# "KOPMUIĂ"

(тринадиатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылвою, 2 рубля 50 коп. за полгода съ пересылвою.

"Кормчій" одобренъ и рекомендованъ разными відомствами.

Адресъ редавців: Москва, Ордынка, домъ Бажановой, (квартира Протожу-: Скорбащенской церкви).

"Коричій" предназначается для воскреснаго и праздинчнаго народнаго чтекі. Въ виду этого программа изданія его носить характерь общедоступности, какі за вибор'я статей для чтенія, такь и въ форм'я ихъ изложенія.

"Коричій" имъсть главною своєю ціллію, какъ показываеть и самое названпутеводить православнаго христіанина, т. е. указывать ему тоть истинно добраї путь во спасснію, которий Церковію Православною предначертань для всіхть чадь с

"Кормчій" и въ 1900 г. будеть издаваться, примъняясь въ собитіямъ недін в такимъ образомъ, можеть служить удобнымъ подспорьемъ для вивбогослужебнить собестдованій съ народомъ на весь годъ, въ особенности дуковенству; а для прянъ и христіанскихъ семей — благовременнымъ и полезнимъ чтеніемъ въ воскрание и праздничные дни.

MM журнала будуть укращаться рисунками религіозно правственнаго содержі-

нія съ соотвітствующими поясненіями въ текств.

Въ журналъ "Кормчій" по прежнему будетъ принимать участіе своими литературными трудами

#### извистный Кронштадтскій пастырь отеңь Ісаннь.

Въ 1900 г. Редавція "Кормчій" дасть своимъ подписчикамъ:

52 № религіозно-правственнаго чтенія и обзора собитій текущей жазна

52 №М иллострированныхъ лестковъ, заключающихъ въ себѣ Бесѣды на воскресныя евангельскія чтенія.

12 ЖМ иллострированныхъ листковъ на дванадесятые праздники.

Въ ряду другихъ статей въ 1900 году въ "Кормченъ" будутъ печататься: Поученія на дни великихъ святыхъ, которыя съ листками составятъ для пастири полный годичный кругъ поученій на вст восиресные и праздинчные дли. Рядъ хъвихъ, популярныхъ статей въ формъ сердечныхъ бестъть Законоучителя съ дътывихъ, пондарныхъ статей въ формъ сердечныхъ бестътъ Законоучителя съ дътывихъ, порабо общимъ заглавіемъ "ВЪ ЦЕРКОВНО-ПРИХОД-СКОЙ ШКОЛЪ", принадлежащихъ автору "Задущевнихъ дружескихъ бестътъ Пастиря съ воннами", печатанныхъ въ прошломъ 1899 г.

Полные сброшорованные эвземи. "Кормчато" за 1893, 94, 95, 96, 97 и 98 г. продаются по три рубля за годъ. Дълается свидка 400/о съ этой цъны для тъх которые выписывають журналь сразу за все означенные года и если нересына можеть быть сдълана по железной дорогь. Ляца и учрежденія, выписывають одновременно не мене десяти экземпляровь, получають одинадцатый безплаты

Листки продаются в отдельно отъ журнала по 60 к. за 100 и по 5 р. за 1000 безъ перес., съ перес. 80 к. за 100 и 7 р. за 1000. Есть въ продажъ религіознонравственныя книжки для народа (11 названій), за 100 книжекъ 80 к. без. перес. а съ перес. 1 руб. Изданія "Кормчаго" наложеннымъ платежомъ не высылаются.

Протоіерей С. П. Аппидеясяй. Редавторы—издатели: Священняки ( І. Н. Бухарогь. ( В. П. Гурьевъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1900 годъ,

двадцатый годъ изданія,

# "Южхый Край"

ГАЗЕТА ОБЩЕСТВЕННАЯ, ПОЛИТИЧЕСКАЯ и ЛИТЕРАТУРНАЯ.

### Выходить ежедневно безь предварительной цензуры.

Программа газеты: І. Дѣйствія правительства. ІІ. Руководящія статьи по вопросамъ внутренней и внашней политики, зкономическій и общественной жизни. ІІІ. Обозрапіе газеть и журиаловь. ІV. Телеграмим спеціальныхь корреспондентовь "Кожнаго Кран" и "Россійскаго Телеграфияго Агентства". V. Посліднія язвівстія (сообщенія собственныхъ корреспондентовь и изявстія другихъ газеть. VІ. Містная хроника. VІІ. Наука и искусство. VІІІ. Театръ и музика. ІХ. "Світь в тінн" (маленькій фельетонь). Х. Вісти сь юга: корреспонденцій "Южчаго Кран" и изявстія другихъ газеть. ХІ. Со всіхъ концовь Россій; корреспонденцій "Южчаго Кран" и изявстія другихъ газеть. ХІІ. Изявстій по горному ділу. ХІІІ. Внішнія наявстія: письма загранняныхъ корреспондентовь, послідняя почта. ХІУ. Фельетонь: паучный, беллетристическій, стихотворный и общественной жизни. ХУ. Судебная хроника. ХУІ. Критика и библіографія. ХУІІ. Ситсь. ХУІІІ. Вяржевая хроника и торговый отділь. ХІХ. Почтовый ащикъ. ХХ. Календарь. ХХІ. Справочныя свідінія: діла, назначенныя къ слушанію въ судебныхъ учрежденіяхъ и резолюцій по немъ, свідіній о торгахъ, аукціонахъ, конкурсахъ и проч. ХХІІ. Стороннія сообщенія. ХХІІІІ. Объявленія.

Редакція инфеть собственных корреспондентовь въ очень многих в городахь и торговых пунктахъ Южной Россів.

Редакція ежедневно получаеть извітстія изъ Петербурга и Москвы отъ собственныхъ корреспондентовъ.

Въ "Южномъ Крати" помъщаются портреты Особъ Императорской Фамили, историческихъ лицъ, выдающихся современныхъ дівятелей и политипажи, иміжощіе отношеніе къ текущимъ событілиъ.

#### Подписная цъна на 1900 годъ:

Съ доставкою въ Харьковъ:

Ha 12 м. 11 м. 10 м. 9 м. 8 м. 7 м. 6 м. 5 м. 4 м. 3 м. 2 м. 1 м. P. K. P.

1 - 105010 - 9208507807 - 6 - 5 - 4 - 3 - 150

Допускается разсрочка платежа за годовой экземпляръ по соглашению съ конторой. Подписка и объявления принимаются въ ХАРЬКОВЪ—въ главной конторъ газеты "Южный Край", на Сумской улицъ, въ домъ А. А. Іозефовича, № 13. Книжнымъ магазинамъ дълается уступка: съ подписовъ: годовой, 11-ти и 10-ти мъсячныхъ по 50 к., а съ остальныхъ—по 5 коп. за каждый мъсяцъ.

"Южный Край" печатается ВЪ РАЗМЪРЪ БОЛЬШИХЪ СТОЛИЧНЫХЪ ГАЗЕТЪ НА РОТАЦІОННОЙ МАШИНЪ МАРИНОНИ, ПОЛУЧЕННОЙ ИЗЪ ПАРИЖА, которая даетъ до 20,000 оттясковъ въ часъ.

Редакторъ-издатель А. А. Іозефовичъ.

### Еженед тльный политическій, научный и литературный журналь

## RMAH8

годъ изданія второй.

открыта подписка на 1900 годъ.

Журналь выходить по пятвицамь книжвами въ 64 страници убористаго шрифп.

По содержанію нандая нинина распадается на четыре части:

1. Беллетристика: а) Романы, пов'ясти, разсказы, b) Стихотворенія. 2. Отділя чно-критическій: а) статьи научнаго содержанія (пренмущественно общественно общественн

научно-критическій: а) статьи научнаго содержанія (превмущественно обществено-экономическія). b) Литературная критика. c) Библіографія. 3. Обозрівне нистранной жизни: а) Отдільныя статун. b) Иностранная корреспонденція (из Парижа, Берлина, Франкфурта, Нью-Йорка еtc.). 4. Внутреннее обозрівніє з Внутреннія извістія. b) Обозрівніе мижній прессы по разнымь вопросамь. c) Привиніальное обозрівніе. d) Корреспонденція.

Условія подписни: безъ доставки на годъ 4 р., на 6 мѣс. 2 р., на 3 мѣс 1: Съ доставкой и пересылкой на годъ 5 р., на 6 мѣс. 3 р., на 3 мѣс. 1 р. 50: За границу на годъ 10 р., на 6 мѣс. 5 р., на 3 мѣс., 2 р. 50 к.

Учащієся, учителя, священнослужители, частныя и общественныя библіотем пользуются скидкой въ одинъ рубль съ годоваго экземпляра. Подписныя деям просять адресовать на имя конторы журнала "Знамя": Москва, Варсонофыескій пер., домъ внязя Гагарина.

• Редакторъ Н. Д. Облеуковъ.

Издательница А. Д. Пустошими.



ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

### САМУЮ ДЕШЕВУЮ и ПОЛНУЮ ГАЗЕТУ

## "С.-ПЕТЕРБУРГЪ"

съ картинами и иллюстрированной хроникой.

Изданіе безцензурное. Годъ седьной. Собственная типографія. Виходить два разз

Основы направленія газеты: независимость, челов'імолюбіе и отсутствіе лицем'ірія.

Содержаніе: Передовыя статья; предворныя и правительственныя новосте; последнія взвестія изъ заграницы, столиць и изъ провинція; уголовныя дала; историческія и научныя статьи; о спиритизм'є; романы, пов'єсти, разсказы, стихи, см'єсь; почт. ящикъ; списовъ умершихъ.

Подъ редакціей сотрудника "Новаю Времени" А. Молчанова-

ЦЪНА съ доставкою и пересылкою: за годъ 2 руб., за полгода 1 руб., за три иъсяца 50 коп. Адресъ: С.-Петербургъ, Невскій, д. 139. Главная Контора газети "С.-Петербургъ".

# отъ Виленскаго Ковенскаго и Гродненскаго Генералъ-Губернатора.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнѣйшему докладу Главнаго Начальника Сѣверо-Западнаго Края Генералъ-Адъютанта В. Н. Троцкаго, ВЫСОЧАЙШЕ соизволилъ, 9-го Февраля 1899 года, на открытіе повсемѣстной въ Имперіи подписки для сбора пожертвованій на сооруженіе въ городѣ Вильнѣ памятника ИМПЕРАТРИЦѣ ЕКАТЕРИНѣ ІІ-й, какъ главной виновницѣ возвращенія Россіи отторгнутаго отъ нея Бѣлорусскаго края.

Такое МОНАРШЕЕ соизволеніе открываеть теперь всёмъ Русскимъ людямъ возможность внести свою лепту на это общерусское дёло, гдё дорогъ не рубль, а дорога и каждая копёйка, присланная со всёхъ концовъ нашего общирнаго Отечества, какъ дань священной памяти Великой Радётельницы русской земли.

Учрежденный по волѣ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИ-ЧЕСТВА, подъ предсѣдательствомъ Генералъ-Адъютанта В. Н. Троцкаго, особый Комитетъ для сбора пожертвованій и устройства памятника, озабочиваясь возможнымъ удобствомъ и облегченіемъ каждому члену великой русской семьи взноса пожертвованій, имѣетъ честь довести до всеобщаго свѣдѣнія, что всякое пожертвованіе, въ какомъ-бы оно ни было размѣрѣ,

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

принимается, по распораженію Господина Министра Финасовъ, вивии казначействами, но можетъ быть, по желан: препровождаемо и непосредственно въ Комитетъ, въ гоја ... Вильну. Редакцій газеть, получившихъ настоящее объявлени подписные занумерованные листы, за подписью Предсъда: ля Комитета, также принимають пожертвованія отъ желающит.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time. Please return promptly.

Digitized by Goog



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/