

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

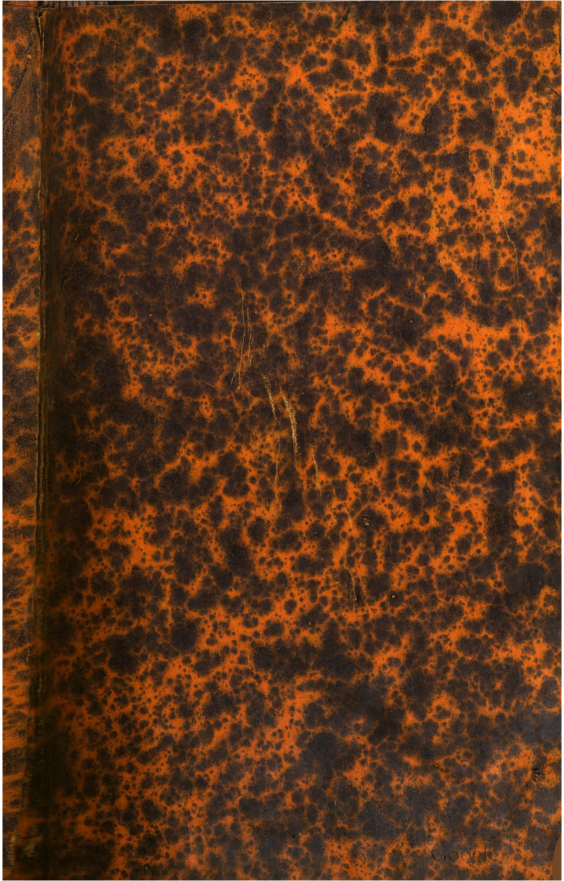
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







587 34M

Pravasla:

# православный

собостаникъ,

**ИЗДАВАВМЫЙ** 

при

КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДВИІВ

1864.

ЧАСТЬ ТРЕТІЯ

КАЗАНЬ.

въ университетской типографіи.



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать дозволяется. 23 іюля 1864 года.

Цензоръ, протојерей А. Іорданский.

### СВЪТЪ ПРАВОСЛАВІЯ.

Кто не безъ вниманія слъдиль за путями промысла Божія въ исторіи православной греческой Церкви, тому не безъизвъстно, что одно изъ назначеній ея состоитъ въ томъ, чтобы православіемъ своимъ свътить христіанскому міру, такъ или иначе болъе или менъе уклонившемуся или отдълившему себя отъ единства въры (lyg. ст. 19) единой святой, соборной и апостольской Церкви Христовой. Къ сожальнію, міръ этотъ или не понималъ или, лучше, не хотълъ нять столь важнаго значенія ея. Въ своемъ гордомъ ослъпленіи онъ по большей части не обращалъ на нее мнимо-высокаго вниманія своего, а если когда и останавливаль его на ней, то подъ своимъ кривымъ угломъ эрвнія. Отсюда-то и произошло, что изъ неправильныхъ обществъ христіанскихъ однъ какъ прежде мало знали, еще менве понимали, такъ и теперь мало же

знають и еще менъе понимають православную Церковь грекороссійскую. Свидътели этому разнообразныя отношенія, въ которыя поставляли и поставляютъ себя къ благословенной и прославленной Церкви нашей тъ или другія общества христіанъ неправославныхъ, изъ коихъ въ однихъ сообщали и сообщаютъ иногда такія;свъдънія о ней, которыя мы напрасно стали бы искать не только въ живомъ обществъ нашемъ, но и въ памятникахъ священной древности нашей, а въ другихъ не переставали и не перестаютъ обращаться къ ней съ предложеніемъ, «не хочеть ли она соединиться съ ними». Только на нашихъ глазахъ такое положение настоящаго дъ**да** начало изеколько измъняться. Западныя общества протестантовъ, ближе присмотръвшись къ православной Церкви нашей, стали уже отъ искрениясо убъжденія проивносить, по временамъ, справедливые отзывы о ней, а протестантское общество изъ съвероамериканскихъ штатовъ обратилось наконецъ къ ней съ предложениемъ, «не хочеть ли она принять его въ общение съ собою».

Съ такимъ именно предложениемъ быль въ текущемъ году въ Москвъ насторъ епискональной англиканской церкви, изъ Нью-Іорка, г. Йонтъ. Само собою разумвется, что члены православной Церкви, къ которымъ обращался г. Йонтъ съ предложенемъ тъмъ, не могля и цомыслить о томъ, чтобы отказать ему въ удовлетворения

по сему. Они безъ промедленія пригласили его въ свое общество и вступили съ нимъ въ переговоры. При этомъ оказалось, что американская епископальная церковь сознала наконецъ, что православная грекороссійская Церковь досель осталась върною единой святой соборной и апостольской Церкви Христовой, и что ихъ церковь убъдилась теперь въ своемъ отчуждении отъ этой единой соборной и апостольской Церкви. Г. Йонтъ увърялъ православныхъ отцевъ св. Церкви нашей, вступившихъ съ нимъ въ переговоры по поводу его предложенія, что его единовърцы отнюдь не приписывають XXXIX членамъ (1) такой важности, какую усвояеть имъ англиканская Церковь, сообщившая имъ въру свою, признаютъ свящ. преданіе за источникъ христіанской въры, читасвоемъ сумволъ латинскую прибавку Filioque, но върують въ личное свойство святаго Духа согласно съ православною Церковію, разумъя подъ исхожденіемъ Его отъ Сына только временное посольство Его отъ Іисуса Христа, принимаютъ не два, но семь таинствъ, съ тою лишь разностію, что крещеніе и евхаристію на-

<sup>(\*)</sup> Такъ называется одно изъ символическихъ сочиненій англиканской церкви, составленное въ Англіи при король англійскомъ Едуардь VI (155½ г.), въроятно Кранмеромъ, архіепископомъ канторберійскимъ, и Ридлеемъ, епископомъ лондонскимъ, а въ царствованіе англійской королевы Елизаветы сокращенное и одобренное на англиканскихъ соборахъ 1562 и 1571 г. въ Лондонъ. Въ русскомъ переводь сочиненіе это помъщено во 2 том. Православнаго обозръня 1860 г. стр. 318 — 329.

эывають Sacramenta, а прочія таинства, въ отличіє отъ крещенія и евхаристій, именують mysteria, имъють литургію, весьма близкую къ нашей, содержащую въ себъ и призваніе святаго Духа для преложінія хльба и вина въ тъло и кровь Христову, и проч. Выъстъ съ этимъ г. Йонтъ оставиль у насъ записку, въ которой высказаль вэглядъ своихъ единовърцевъ на православную Церковь.

Въ запискъ этой читаемъ, между прочимъ: «немногіе вопросы, изъ поднимавшихся въ американской епископальной церкви, могутъ состязаться въ важности и значени съ вопросомъ о сближеніи съ восточною Церковію. Въ последнее время съ особенного силою представлялись нашему убъжденію права восточной Церкви. Чъмъ болъе изучаемъ мы ея исторію, чъмъ ближе знакомимся съ нею, тъмъ слышнъе становится для насъ голосъ ея авторитета и тъмъ живъе стремленія наши къ сближенію съ нею. Мы были ложно пріучены видъть въ латинской церкви — Церковь первоначальную, древнъйшую по организаціи, главный авторитеть въ дъль преданія. Мы забывали, что римская церковь была лишь отпрыскомъ греческой... Не смотря на страшное потрясеніе, раздвоившее Церковь, восточная Церковь осталась твердою и върною хранительницею первоначального преданія; она ожидаеть той поры, когда могущественное движение въ христіанскомъ міръ начнетъ искать забытыхъ путей, начнеть искать единенія мира. . Мы съ радостію привътствуемъ принятое въ послъднее время въ нашей конвенціи ръшеніе заботиться о сближеніи съ восточною Церковію. Углубляясь въ свою исторію, убъждаясь въ своей жизненности и въ своихъ судьбахъ, она не можетъ не чувствовать потребности занять то положеніе въ обществъ и христіанствъ, на которое даровано ей право».

Какъ ни много говоритъ настоящій отзывъ о православной Церкви въ пользу того, что протестанты съвероамериканскихъ штатовъ върно ознакомились съ нею; однако пасторъ Йонтъ поставилъ себъ долгомъ собрать подробнъйшія свъдънія о православной русской Церкви, какъ отрасли ея, на мъстъ. Православные отцы, съ которыми входилъ г. Йонтъ въ переговоры касательно принятія единовърцевъ его въ общеніе съ православною Церковію, письменно предложили ему по этому дълу нъсколько вопросовъ; но онъ не далъ на нихъ никакого отвъта, какъ не имъвшій на этотъ неожиданный случай полномочія отъ своихъ единовърцевъ. Въ тоже время онъ высказалъ, впрочемъ, что окончательное сужденіе по настоящему дълу будетъ произнесено на американскомъ соборъ чрезъ полтора года, какъ составятъ его американские епископы ('), собирающіеся обыкновенно чрезъ каждые

<sup>(1)</sup> Г. Йонтъ привозилъ съ собою ихъ фотографические потреты

три года, и даль съ своей стороны объщане помъщать въ своихъ, американскихъ духовныхъ журналахъ отвътныя статьи на вопросы тъ.

Будемъ ожидать, чъмъ окончится начатое съвероамериканскою епископальною церковію дъло, и, вмъстъ съ благодареніемъ Господу Богу, ноказавшему намъ свътъ свой, усугубимъ свои молитвы къ Нему о соединеніи Церквей!

## PYCCRIЙ PACKOAB

### предъ судомъ истины и церкви.

(продолженіе)

Мы дали вамъ, отступники отъ Церкви, отвътъ на всъ ваши обвиненія и укоризны, которымъ вы подвергаете насъ, будтобы за уклоненіе отъ чистоты православія и измѣну истинному христіанскому благочестію. Въ этомъ отвѣтъ представлено, что мы нисколько не погрѣшаемъ противъ святой Христовой вѣры и истиннаго христіанскаго благочестія. Слѣдовательно упреки ваши совершенно напрасны и неосновательны. Согласиться съ нами или не согласиться, уважить наши слова или отвергнуть ихъ, есть дѣло вашей воли; по крайней мѣрѣ истина вамъ высказана, и она ни сколько не теряетъ своей

силы отъ того, что вы упорствуете принять ее и не покаряетесь ей.

Теперь послушаемъ, что скажете намъ вы на тв упреки, которымъ подвергаетесь съ нашей стороны за свое отступление отъ единенія съ Церковію, за свое противленіе ел, Богомъ установленному, священноначалію, за свое произвольное отлучение себя отъ священнод вйствія божественныхъ таинствъ, чрезъ которыя подается върующимъ спасительная благодать Божія. Вы ни во что вмъняете эти предметы и почитаете себя правыми и истинно благочестивыми. Представьте же намъ доказательства, что вы, умствуя и представляя такимъ образомъ, дъйствительно правы и истинно благочестивы; защитите такой образъ своихъ мыслей и представленій свидътельствомъ слова Божія и отеческихъ писаній. Вы говорите, что стоите за истину и во всемъ слъдуете ученію св. отецъ. Итакъ, скажите, гдъ говорится въ словъ Божіемъ, и какой святой отецъ подтверждаетъ своимъ словомъ то, что можно кому либо отдълиться отъ единенія съ Церковію, не подвергаясь опасности погубить свою душу? Гдъ вы найдете въ словъ Божіемъ и на какого укажете святаго отца въ доказательство того, что истинно благочестивому христіанину можно отвергать достоинство священноначалія церковнаго и идти вопреки его увъщанія и голоса? Найдите, жотя одно, мъсто въ свящ. Писаніи, и удостовърьте насъ, хотя однимъ, отеческимъ сви-

двтельствомъ, что спасительная сила таинствъ не необходима для человъка, что онъ и безъ этого можетъ получить царство небесное въ въчной жизни? Вы не можете представить на это ни одно мъста изъ свящ. Писанія и ни одного отеческаго свидътельства; слъдовательно необходимо должны умолкнуть предъ нами. Смотрите же. сколько у насъ истиннолюбія и искренности, къ прискорбію же — сколько у васъ лжи и неправды, когда говорите, что вы защищаете правую въру и сохраняете ее во всемъ неизмънно, что вы стоите за истину и во всемъ слъдуете ученію св. отецъ! Нътъ у васъ на этотъ разъ ни истины, ни правой въры; нътъ у васъ уваженія къ отцамъ святымъ, учителямъ истины и провозвъстникамъ правой въры. Вы умствуете и дъйствуете совершенно своевольно. Ибо свидътельства отцевъ святыхъ -- въ нашу пользу; ясныя и очевидныя указанія слова Божія также на нашей сторонъ; вы идете вопреки несомнънныхъ и коренныхъ истинъ христіанскаго въроученія, отвергая которыя вы недостойны называться истинно върующими во Христа; а между тъмъ позволяете себъ думать, что вы только и составляете общество людей, истинно върующихъ въ Hero.

Чтобы показать вамъ совершенное ваше безвъріе и раскрыть предъ вами всю погибельность вашего состоянія, мы остановимъ вниманіе свое на слъдующихъ предметахъ, которые относятся къ существу христіанской въры и составляютъ основаніе христіанскаго благочестія, безъ которыхъ нътъ спасенія человъку и противъ которыхъ вы погръщаете очевиднымъ образомъ, — разсудимъ о необходимости пребыванія въ союзъ съ Церковію, необходимости повиновенія священноначалію церковному и необходимости участвовать въ божественныхъ таинствахъ, совершающихся въ Церкви.

1. О НЕОБХОДИМОСТИ ПРЕБЫВАНІЯ ВЪ ЕДИНЕНІИ СЪ ЦЕРКОВІЮ ДЛЯ ТОГО, ЧТОБЫ БЫТЬ ВЪ СОЮЗЪ СЪ БО-ГОМЪ.

Необходимость держаться единенія съ Церковію для того, чтобы не отдълиться отъ общенія съ самимъ Богомъ, сама собою открывается изъ того значенія, какое усвоилъ ей, Церкви своей, самъ божественный ея основатель Господь Іисусъ. Онъ предназначилъ ее быть своимъ жилищемъ, своимъ домомъ и тъломъ. Такъ св. апостолъ Павелъ, пиша свое посланіе къ Тимооею, говоритъ: сія пишу тебль, уповая скоро пріити къ тебль: аще же замедлю, да увльси, како подобаетъ въ дому Божіи жити, яже есть Церковъ Бога жива, столпъ и утверженіе истины (1 Тим. 3, 15). И въ посланіи къ Ефесеямъ говоритъ онъ: наздани бывше на основаніи апостолъ и пророкъ, сущу краеугольну самому Іисусу Христу: о Немже всякое

созданіе составляемо растеть въ Церковь святую о Господь: о немясе и вы созидаетеся въ эсилище боясіе Духомъ (Ефес. 2, 20—22). Въ посланін къ Колосаямъ тоть же апостоль называеть св. Церковь тъломъ Христовымъ. Нынь радуюся во страданіихъ моихъ о васъ, яко исполняю лишеніе скорбей Христовыхъ во плоти моей за тьло Его, еже есть Церковь (Кол. 1, 24). Туже мысль выражаетъ Онъ въ посланіи къ Ефесеямъ: и вся покори подънозь Его: и того даде главу выше всьхъ Церкви, яже есть тьло Его (Ефес. 1, 22).

Изъ этихъ словъ видно, что если Церковь Христова есть домъ Божій и жилище Божіе: то отдълиться отъ единенія съ нею значить не быть домомъ и жилищемъ Божіимъ; ибо всъ тъ върующіе христіане, въ которыхъ вселяется Богъ и обитаетъ въ никъ, составляютъ одну Церковь, одинъ Божій домъ, одно жилище Божіе. Не въсте ли, говорить св. апостоль Павель Коринолнамъ, яко храмъ Божій есте и Духъ Божій живет в васт (1 Кор. 3, 16)? Й въ другомъ мъсть: вы всте Церкви Бога жива, якоже ресе Бого: яко вселюся во нихо, и похожду, и буду им Богг: и тін будуть мнь модіе (2 Кор. 6, 16). Но ученію св. апостола Петра, каждый истинно върующій христіанинъ, взятый въ отдъльности, есть не что иное, какъ камень, входящий въ составъ великаго зданія, нерукотворенияго храма Божія, подъ именемъ ко-

тораго Онъ разумъетъ вселенскую Церковь Христову. Къ Нему эке, т. е. Господу Спасителю, приходяще, Камене экиву, говорить онь, и сами яко каменіе живо зиждитеся въ храмъ дүховень, святительство свято, возносити жертвы духовны, благопріятны Богови Іисусь Христомь (1 Петр. 2, 4-6). Посль сего, отдъляться отъ единенія съ Церковію и думать, что въ этомъ отдъленіи отъ нея можно составлять особое жилище Божіе, тоже значить, что раздълять на части самаго Бога и быть убъжденнымъ, что такое дъленіе возможно. Но Богъ недвлимъ и неразсъкаемъ; а потому все то, что составляетъ собственность Божію и удостоивается быть Его обителію и селеніемъ, необходимо связуется между собою въ одно зданіе, въ одинъ храмъ, въ одну Церковь.

Это благодатное единеніе между върующими въ Господа Спасителя еще яснъе раскрывается изъ названія Церкви тъломъ Христовымъ. Если Церковь есть тъло Христово, а мы составляемъ собою члены этого тъла, то что значитъ отдълиться кому либо отъ сего тъла? Значитъ лишить себя той жизни, которою оживляется это тъло, и сдълаться для сей жизни умершимъ и совершенно погибшимъ. Ибо жизнь, оживляющая всъ члены тъла, и связующая ихъ въ одно живое тъло, нераздъляется на разныя части. Потому то невозможно и представить, чтобы тъ члены, которые проникнуты однимъ духомъ жизни, могли быть въ раздълении и несогласии между собою. Объ этой нераздъльности живыхъ членовъ таинственаго тъла Христова такъ говоритъ св. апостолъ Павелъ: едино тъло, единъ Духъ якожее и звани бысте въ единомъ уповании звания вашего: единъ Господъ, едина въра, едино крещение: единъ Богъ и Отецъ всъхъ, иже надъ всъми и грезъ всъхъ и во всъхъ насъ (Ефес. 4, 4—6).

Что можеть быть ясные и очевидные этой истины, раскрывающей необходимость благодатнаго единства, положеннаго въ Церкви и представляющей невозможность дъленія между истинными ея членами, проникнутыми однимъ Духомъ
жизни Божіей, одною върою, однимъ упованіемъ
благъ будущаго въка? — Но послушаемъ, какъ
это единство Церкви раскрываетъ святый Кипріанъ, кароагенскій священномученникъ, и какъ сей
отецъ Церкви смотритъ на отдъленіе отъ нея
людей, думающихъ жить духовно внъ ея общенія и союза.

«Церковь, говорить онъ, одна, хотя члены ея, съ распространеніемъ въры, сдълались мно-гочисленны: подобно тому, какъ лучей солнца хотя и много, но свътило одно; вътвей на деревъ много, а древо одно; или, хотя изъ одного источника течетъ много потоковъ и образуется обильный разливъ воды, но все это объединяется въ своемъ началъ. Отдъли лучь солнца отъ его начала, — бывъ отдъленъ, онъ не можетъ су-

ществовать самъ собою; отстки вътвь отъ дерева, - бывъ отсъчена, она уже не можетъ расти; пресъки ручей, текущій отъ источника, -бывъ пресвченъ, онъ изсохнетъ. Равнымъ образомъ Церковь, сіяющая свътомъ Господнимъ, хотя по всему земному кругу распространяеть дучи свои; однакожь свътило, разливающее всюду свътъ свой, одно, и единство тъла чрезъ то не нарушается. Обремененныя плодами вътви свои она распространяетъ по всей землъ, потоки ея текутъ на далекое пространство; нри всемъ томъ постоянно пребываетъ одинъ источникъ. одно начало, одна мать, обильная преспъяніемъ доховнаго плодотворенія. Единеніе съ Церковію въ въръ и любви такъ необходимо, что всякъ, отдъляющийся отъ Церкви (въ въръ и любви), прелюбодъйствуетъ и дълается чуждымъ обътованій Церкви; - оставляющій Церковь Христову, лишаетъ себя наградъ, предопредъленныхъ Христомъ; онъ чуждъ для ней; онъ непотребенъ ей; онъ врагъ ея; - неимъющій матерію Церковь, не можетъ имъть отцемъ своимъ Бога; несодержащій этого единства, не содержить закона Божія, не содержить въры въ Отца и Сына, не имъетъ жизни и спасенія; — отделяющійся отъ матери, отдъльно не можетъ жить и дышаль; онъ теряетъ существо спасенія; такой человъкъ, котя бы предаль себя смерти за исповъданіе имени Христова, не омоетъ своего гръха и самою кровію, — неизгладимая и тяжкая вина раздъленія не очищается даже страданіями. Кто не признаетъ единства Церкви, тотъ не соблюдаетъ закона Божія, не питаетъ въры въ Отца и Сына, и не знаетъ истиннаго пути ко спасенію. Это таинство единства, этотъ союзъ неразрывнаго согласія, изображены въ евангеліи, гдъ сказано, что риза Господня не была раздълена на части и разодрана, но получена вся въ цълости однимъ изъ воиновъ, которому досталась она по жребію, и такимъ образомъ хитонъ остался не раздъленъ. . . Таинствомъ и знаменіемъ своей одежды Іисусъ Христосъ предызобразилъ единство Церкви. Кто жъ будетъ столь дерзокъ и въроломенъ и до того ослъпленъ страстію къ раздъленію, что осмълится подумать, будто можно расторгнуть единство Божіе, одежду Господню, Церковь Христову, или самъ ръшится это сдълать? Одинъ Богъ, одинъ Христосъ и одна Церковь... Въ одной только Церкви и возможно спасеніе. Если бы кто нибудь спасся изъ находившихся внъ ковчега ноева: то и находящійся внъ Церкви могъ бы также спастись. Думаешь ли ты, что можно жить въ удаленіи отъ Церкви, устрояя себъ отличныя отъ ней жилища, когда Раавъ, прообразовавшей Церковь, именно сказано: отца твоего и матерь твою, и братію твою, и весь домъ отца твоего, да собереши къ себъ въ домъ твой; и будетъ всякъ, иже аще изыдетъ изъ дверей дома твоего вонъ, самъ себъ повиненъ будетъ (Навина 2, 8—19). Равнымъ обра-

2

зомъ и законъ о таинствъ пасхи не иное что содержитъ въ себъ, какъ то, чтобы Агнецъ, закалаемый во образъ Христа, снъдаемъ былъ въ одномъ домъ. . . Плоть Христова — святыня Господня не можетъ износиться вонъ; для върующихъ же нътъ другаго дома, кромъ единой Церкви. Такова она и для Главы Церкви. Духъ святый такъ говоритъ въ книгъ Пъснь Пъсней о семъ единствъ: едина есть голубица мол, совершенная моя; едина есть матери своей, избранна есть родившей ю» (Пъсн. Пъсн. 6, 6) (1).

Подобныя мысли мы находимъ въ твореніяхъ св. Иринея, епископа ліонскаго. «Церковь, говоритъ онъ, разсъянная по всей вселенной даже до конецъ земли, приняла въру отъ апостоловъ и учениковъ ихъ. Принявши спо въру, она несмотря на то, что разсъяна по всему міру, хранитъ ее со всякимъ тщаніемъ, составляетъ какъбы одинъ домъ, въруетъ какъ-бы одною душею и однимъ сердцемъ, - проповъдуетъ, учитъ и передаетъ какъ бы одними устами. Какъ солнце, созданное Богомъ, во всемъ міръ одно и тоже; такъ повсюду одно ученіе истины свътить и просвъщаетъ всъхъ людей, желающихъ познать истину. Въ Церкви положилъ Богъ апостоловъ, пророковъ и учителей (1 Кор. 12, 28) и всъ прочія дъйствія Духа: и кто не прибъгаетъ къ Церкви, тотъ не причастенъ Духу и самъ себя, преступ-

<sup>(1)</sup> Св. Кипріан. о единствъ Церкви: Христ. чтен. за 1858 г. мъс. январь.

ными мыслями и поведеніемъ своимъ, отчуждаетъ отъ жизни. Ибо гдъ Церковь, тамъ и Духъ Божій; и гдъ Духъ Божій, тамъ и Церковь и всякая благодать (').

Потому то св. Игнатій богоносецъ убъждаетъ христіанъ, чтобы они ради славы Господа Спасителя и своего собственнаго спасенія пребывали въ общеніи съ Церковію и единеніи дука между собою. — «Вамъ, пишетъ онъ въ своемъ посланіи къ Ефесеямъ, надлежить всякимъ образомъ прославлять Інсуса Христа, прославившаго васъ, чтобы вы преуспъвали въ единой покорности, имъя одинъ умъ и однъ мысли (1 Кор. 1, 10)». — «Составляйте всв вы до одного единый хоръ, дабы въ согласномъ настроеніи единомыслія, воспріявъ пъснь Божію, въ единствъ воспъвали вы Отцу чрезъ Інсуса Христа единымъ гласомъ, дабы Онъ и услышалъ васъ и по дъламъ вашимъ узналъ, что вы члены Сына Его. Итакъ полезно вамъ быть въ непорочномъ единеніи, дабы всегда вамъ быть причастниками Божества». — «Знаю, что къ вамъ приходили нъкоторые съ злымъ ученіемъ. Но вы не позволяли имъ разсъевать оное между вами и заградили слухъ, чтобы не принять разсъеваемаго ими. Подлинно вы камни храма Отчаго, приготовленные для зданія Бога Отца, поднятые на высоту орудіемъ Іисуса Христа, которое есть кресть, съ

<sup>(1)</sup> Воскр. чтен. за 1849 — 1850 г. стр. 455 — 457.

помощію верви, которая есть Духъ святый. Ваша въра есть проводникъ вашъ, а любовь есть путь, возводящій къ Богу. Посему всъ вы спутники, богоносцы, храмоносцы, христоносцы, святоносцы во всемъ украшенные заповъдями Іисуса Христа».—«Итакъ старайтесъ чаще собираться для благодаренія Богу и для славословія. Ибо если вы часто бываете вмъстъ, то силы сатаны ослабъютъ, и единодушіемъ въры вашей уничтожатся гибильные его умыслы. Нътъ ничего лучше мира, которымъ прекращается всякая брань небесныхъ и земныхъ» (1).

При такой очевидности божественнаго ученія, подтверждаемаго свидътельствомъ отеческихъ писаній, о значеніи св. Церкви и необходимости пребыванія въ единеніи съ нею, что скажете вы, величающие себя людьми истиннолюбивыми и благочестивыми? Чъмъ оправдаете свое возстаніе на Церковь и отдъленіе отъ нея? Найдите и вы и укажите основание въ словъ Божиемъ и учения св. отецъ, которое давало бы вамъ право идти вопреки мира Церкви, расторгать священный союзъ съ нею и вооружаться противъ ея духа и увъщанія. Но такого основанія вы нигдв не можете найти и указать. Слъдовательно вы очевидные противники истины и презрители благочестія. У васъ остается одно оправданіе, которымъ думаете защитить себя, что Церковь Христова раззорена и

<sup>(1)</sup> Посл. къ Ефесеямъ: Христ. чт. 1821 г. часть 1.

упразднена антихристомъ; слъдовательно вы необязаны повиноваться ей и прибывать въ единеніи съ нею. Разсмотримъ эту вашу мысль, разберемъ ея силу и значеніе.

«Церковь, говорите вы, раззорена и упразднена антихристомъ».

Подумаль ли ты, противникъ Церкви, что сказалъ? Понимаешь ли, кто внушилъ тебв означенную мысль? - Какъ ты узналъ и убъдился, что Церковь Христова раззорена и упразднена антихристомъ? Забывши заповъдь Божію, воспрещающую частнымъ лицамъ, необлеченнымъ властію свыше, судить другихъ людей, имъ подобныхъ (Мато. 7, 1), ты присвоилъ себв право суда надъ всею Христовою Церковію. На какомъ же основани присвоиль ты себв право это, и чъмъ увъришь насъ, что твой судъ о Церкви истиненъ? Что ты говоришь, когда безумно злорвчишь, будто Церковь Христова раззорена и упразднена антихристомъ? Ты слышалъ отъ апостола, что Церковь есть домъ Божій и жилище Божіе: какъ же могъ раззориться этотъ домъ, это жилище? Ты слышаль оть апостола, что Церковь есть тъло Христово: какъ же могло лишиться жизни это твло? Понимаешь ли, что ты говоришь невозможное и идешь вопреки основной истины христіанства? Но ты утверждаешь это, какъ истину несомнънную: какъ же намъ согласиться съ тобою, или чъмъ вразумить тебя? Еслибы ты заподозриль въ отступленіи отъ истины и измънъ благочестію только свою отечественную Церковь и клеветалъ бы только на на нее одну, тогда тебъ надлежало бы обратиться за истиною къ Церкви восточной и искать общенія съ Церковію греческою, или іерусалимскою, или антіохійскою, или александрійскою; тогда ты не былъ бы раскольникомъ, отступившимъ отъ Церкви. Но ты явился клеветникомъ на всю Церковь Христову, утверждая, что она раззорена и упразднена антихристомъ! Кто же можетъ согласиться въ этомъ съ тобою и принять твой судъ о Церкви за върный и истинный? — Для того, чтобы судъ о Церкви признать истиннымъ, нуженъ голосъ высшій человъческаго, голосъ самого Бога. И этотъ высочайшій голосъ намъ извъстенъ; онъ дошелъ до насъ отъ самого Господа Спасителя, сказавшаго: созижду Церковь мою и врата адова не одольють ей (Мато. 16, 16). Какъ же ты осмъливаешься утверждать противное словамъ самого Господа Спасителя? Быть можеть, ты вообразиль себъ, что Церковь Христова достигла уже послъднихъ временъ, когда, по предсказанію Господа, оскудъетъ въ людяхъ въра и благочестие до того, что, при явленіи своемъ на землю, едвали онъ обрящетъ въ комъ и въру? Но слова Господа: Сынъ теловътескій пришедт, обрящетт ли си въру на земли (Лук. 18, 8), показывають не совершенное прекращение въры на землъ въ послъднія премена, а только крайнее сокращеніе лю-

дей содержащихъ сію въру; слъдовательно это пророчество Господа открываетъ намъ не уничтожение на земли Церкви Божіей и не совершенное раззореніе ея антихристомъ, а только уменьшеніе истинныхъ ея членовъ. Значитъ, Церковь Христова будетъ существовать до самаго послъдняго явленія на землю Сына Божія. Что дъйствительно Христова Церковь останется неодолимою и несокрушимою до самаго втораго пришествія Христова, это видно изъ того, что самъ Господь упоминаетъ объ избранныхь своихъ, имъющихъ быть въ послъднія времена, ради которыхъ Онъ прекратитъ скорби дней тъхъ. И аще не бы Господь прекратиль дній, не бы убо спаслася всяка плоть: но избранных вради, ихже избра, прекратить дни, (Марк. 13, 20), и еще: аминь, аминь глаголю вамь, яко не имать прейти родъ сей, дондеже вся сія будуть (Марк. 13, 30). Здъсь подъ словомъ родъ сей, неимъющій прейти, разумъются истинно върующіе въ Господа.

Посль сего, суди самъ, въренъ ли твой судъ о Церкви, и примъчай, какой духъ внушилъ тебъ такія о ней понятія для того, чтобы завлечь тебя во вражду съ нею и вооружить противъ нея — твоей матери. Ты хвалишься своимъ уваженіемъ къ отцамъ святымъ: найди же и представь намъ, какой св. отецъ такъ нечестиво думалъ о Церкви, какъ ты? Но ты нигдъ не найдешь, чтобы св. отцы учили вопреки евангелію. Послу-

шай, какъ учатъ они о Церкви. Св. Ефремъ Сиринъ говоритъ такъ: «блаженна ты Церковь върныхъ: ибо Царь царей утвердилъ въ тебъ свое жилище. Твои основанія никогда не поколеблются: ибо Господь стражъ твой; и врата адовы не одольють тебя, и хищные волки не могутъ сокрушить или ослабить твоей кръпости. О, какъ великъ ты домъ Божій! Какъ ты прекрасенъ! Какъ великолъпна ты дщерь народовъ» (1). «Мы твердо увърены, говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, что Церковь никогда не испровергнется, никогда не поколеблется и не разрушится; ибо это сказалъ о ней Христосъ, которымъ небеса утвердились, и земля основалась и стоитъ твердою, какъ говоритъ Духъ святый: словомъ Господнимъ небеса утвердишася» (2). Св. Іоаннъ Златоустъ говоритъ: «ничтоже, человъче, сильнъе Церкви. Церковь есть кръпчайша самаго неба. Небо и земля мимо идутъ, словеса же моя не мимо идутъ. Кіи суть словеса сіи? Ты еси Петръ, и на семъ камени созижду Церковь мою, и врата адова не одольют ей». — (Книга разных поугит. слов и бестд св. Іоан. Злат. въ беспдт во время его отхожденія въ затогеніе; листъ 236-й). Онъ же говорить еще: «Церковь небеси паче укоренилася есть. . . . Удобнъйше есть солнцу угаснути, нежели Цер-

<sup>(1)</sup> Твор. св. отцев. за 1848 г. част. 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. чтен. за 1842 г. част. 3. стр. 179 — 180.

яви безвъсти быти, т. е. исчезнуть, или потеряться» (1).

Дъйствительно, если допустить ту мысль, что Церковь Христова раззорена антихристомъ, то за чъмъ тогда стоялъ бы этотъ міръ и сіяло бы въ немъ солнце, когда все сіе поддерживается и сохраняется въ настоящемъ видъ и порядкъ ради Церкви, ради рожденія въ ней и образованія сыновъ царствія небеснаго?

Вотъ мы представляемъ вамъ истину, основанную на словъ Божіемъ и ученіи святыхъ отецъ; а вы, непріемля сей истины, и, усиливаясь, вмъсто ея, поставить свою ложь, темъ самымъ показываете, что у вась нътъ уваженія ни къ слову Божію, ни къ ученію святыхъ отецъ. Какъ же вы, послъ сего, можете называть себя върующими христіанами? Какіе вы христіане? Кто въруетъ во Христа, тотъ въруетъ и въ Его слово, тотъ не можетъ быть противникомъ Его Церкви. Противленіе Церкви есть противленіе самому Богу, живущему въ Церкви. Вотъ куда завела васъ ваша ревность о вещахъ, не имъющихъ, по существу своему, важности въ дълъ въры, вещахъ такихъ, о которыхъ ничего не узаконено въ словъ Божіемъ! Взявшись за сіи вещи, какъ за такія, безъ которыхъ будто бы не существуетъ въра, вы дъйствительно отпали отъ въры и возстали противъ истинъ очевидныхъ, о

<sup>(1)</sup> Маргарит. въ Словъ о еже видъхъ Господа, лист. 153.

которыхъ явно и прямо учитъ слово Божіе, и въ которыхъ оно полагаетъ всю силу и основаніе человъческаго спасенія. Самый главный корень вашего заблужденія состоить въ томъ, что вы не имъете должнаго понятія о Церкви, отдъленіе отъ которой повергло васъ въ погибельную тму и совершенную слъпоту духа, препятствующую вамъ узръть свътъ Христовъ. И сбылось надъ вами слово священномученика Кипріана, сказавшаго: «кто не признаетъ единства Церкви, тотъ не соблюдаетъ закона Божія, не имъетъ въры въ Отца и Сына и не знаетъ пути къ спасенію». Вы можете отвергать все это и упорно стоять въ своемъ убъжденіи, будто вы люди истинно благочестивые и право върующіе; но противъ васъ самъ Господь, Спаситель человъковъ, который говорить: аще же и Церковь преслушаеть, буди тебть якоже язычникь и мытарь (Мато. 18, 17). Видишь ли, ревнитель въры, поборникъ благочестія, видишь ли, кто ты, неуважающій Церковь и дъйствующій вопреки ея духа и ученія? Ты въ полномъ отступленіи отъ истины и въры, Ты тоже, что невърующій язычникъ и потерянный мытарь, по слову Господа. Впрочемъ, не успокоивай себя тъмъ, что ты поставленъ на ряду съ невърующими язычниками; ты равенъ имъ только по своему невърію, но не по своему преступленію; преступность твоего невърія неодинакова съ невъріемъ язычника. Святый апостолъ Петръ почитаетъ гораздо худщими тъхъ,

которые знали истину слова Божія, стояли на правомъ пути спасенія и отпали отъ въры въ преподанныя имъ святыя заповъди. Лугше бъ имъ, говоритъ онъ, не познати пути правды, нежели познавшим возвратитися вспять от преданныя им святыя заповыди. Слугися бо имъ истинная притга: песъ возвращся на свою блевотину: и свинія, омыв*шися*, въ калъ тинный (2 Петр. 2, 21 — 22). Какъ великъ гръхъ произвольнаго отступленія отъ пути правды и намъреннаго противленія истинъ, это со всею разительностію показываетъ св. апостолъ Павелъ въ посланіи къ Евреямъ. Онъ говоритъ: невозможно просвъщенных единою, и вкусившихъ дара небеснаго, и притастниковъ бывтихъ Духа святаго, и добраго вкусивших в Божія глагола, и силы грядүщаго въка, и отпадшихъ, паки обновляти въ покаяніе, второе распинающих в Сына Божія себп, и облигающих земля бо пившая сходящій на ню множицею дождь, и раждающая былія добрая онымь, имиже и дълаема бываеть, пріемлеть благословеніе оть Бога, а износящая терніе и волгець, непотребна есть и клятвы близь, ея же конгина въ пожженiе (Eвр. 6, 4—9).

Что же ты скажешь на все это, отступникъ отъ пути правды и противникъ истинъ? Ты не можешь представить на это ни одной здравой мысли; у тебя не найдется ни одного върнаго

слова къ своему оправданію и защить; а потому и мы не имъемъ нужды говорить болъе объ этомъ предметъ съ тобою, — прекращаемъ свою ръчь.

2. О НЕОБХОДИМОСТИ ПОВИНОВЕНІЯ СВЯЩЕННОНАЧАЛІЮ ЦЕРКВИ ДЛЯ ВСЯКАГО, КТО ЖЕЛАЕТЪ НАСЛЪДОВАТЬ ЦАР-СТВІЕ НЕБЕСНОЕ ВЪ ВЪЧНОЙ ЖИЗНИ.

Общій для всъхъ, священнъйшій и необходимый долгъ повиноваться церковной іерархіи или церковному священноначалію вытекаетъ изъ высочайшаго достоинства священническаго чина, установленнаго Богомъ въ Церкви. Священническое достоинство имъетъ свое основание въ самомъ Богъ, отъ котораго оно получило свое происхожденіе и учрежденіе. Именно: священство происходитъ отъ самаго Бога Отца, перваго лица пресвятыя Троицы, который въ тайнъ свъта своего соизволилъ, чтобы единородный Сынъ Его на въки былъ первосвященникомъ для падшаго рода человъческаго, освящая подвергшихся гръху людей и ходатайствуя за нихъ предъ Его правосудіемъ. Объ этомъ св. апостолъ Павелъ говорить такь: никтоже самь себь пріемлеть гесть, но званый отъ Бога, якоже и Ааронъ. Тако и Христост не себе прослави быти первосвященника, но глаголавый къ Нему: Сынъ мой еси Ты, Азъ днесь родихь Тя. Якоже

и индъ глаголеть: Ты еси священникь во въкь по гину Мелхиседекову (Евр. 5, 4—7).

Итакъ, первый священникъ и высочайшій архіерей въ родъ человъческомъ и міръ христіанскомъ есть самъ единородный Сынъ Божій. Явившись на землъ въ опредъленное время для основанія и устроенія своего благодатнаго царства, Церкви, Онъ прежде всего избираетъ изъ среды людей дванадцать учениковъ, святыхъ апостоловъ, которыхъ освящаетъ молитвою, ученіемъ и Духомъ Отца своего, и полагаетъ ихъ въ основаніе своего великаго зданія, нерукотвореннаго храма Божія, Церкви; чрезъ нихъ Онъ начинаетъ священнодъйствовать въ міръ и устроять спасеніе всъхъ; имъ поручаетъ Онъ идти въ міръ благовъстить о пути жизни въчной; ихъ уполномочиваетъ совершать спасительныя таинства; имъ ввъряетъ божественное право вязать и отпускать гръхи; имъ вручаетъ въ дълахъ Церкви всю власть, какую самъ принялъ отъ Отца. Предоставивъ же такую высочайшую честь и достоинство своимъ божественнымъ ученикамъ и апостоламъ, Господь Іисусъ торжественно утверждаеть ихъ въ правахъ сего достоинства послъ своего воскресенія изъ мертвыхъ. Явившись имъ въ сіонской горницъ, гдъ они были собраны вмъств, Господь преподаетъ имъ свой божественный миръ, даетъ имъ повелъніе идти въміръ съ проповъдію спасенія и преподаеть имъ святаго Духа съ полномочіемъ вязать и разръщать гръхи

людей. Реге же имъ Іисусъ паки: миръ вамъ: якоже посла Мя Отецъ и Азъ посылаю вы. И сіе рекъ дуну, и глагола имъ: пріимите Духъ святъ. Имже отпустите гръхи, от-пустятся имъ: и имже держите, держатся (Іоан. 20, 21—23). Поелику видимое служеніе въ Церкви св. апостоловъ, какъ и видимое пребывание на землъ самого Господа, по намъреніямъ Божіимъ, не должно было продолжаться во всъ времена до скончанія міра; то Господь установиль преемственный рядь избранныхъ и освященныхъ Имъ лицъ, которыя продолжали бы великое служеніе спасенію людей до конца въковъ, до послъдняго дня втораго пришествія Господа. Въ этомъ смыслъ, разумъя въ лицъ апостоловъ всъхъ будущихъ пастырей и руководителей душъ человъческихъ, Онъ сказалъ: се Азъ съ вами есмь во вся дни до сконганія втька (Мато. 28, 20).

При такомъ высокомъ значении священнаго сана, огражденнаго и уполномоченнаго божественною властію и высшимъ избраніемъ лицъ, призываемыхъ къ сему сану, казалось бы, нельзя и ожидать никакого на него возстанія и сопротивленія ему со стороны другихъ людей. Но нашлись дерзкія и возмутительныя души, которыя осмълились противостать ему и опровергать его власть и достоинство. Такъ, самъ Господь Іисусъ Христосъ первый священникь и высочайшій архіерей, подвергался нападенію со стороны іуде-

евъ, не признававшихъ въ Немъ божественнаго посланника и видъвшихъ въ Немъ богохульника. Защищаясь предъ ними и обличая ихъ дерзость, Онъ сказалъ: Егоже Отецъ освяти и посла въ міръ, вы глаголете, яко хулу глаголеши (Іоан. 10, 36). Послъ Господа Спасителя не остались въ покоъ и Его св. апостолы: и они подвергались разнымъ нареканіямъ со стороны поборниковъ царства тмы. Почему, защищая свою честь и достоинство, они должны были говорить въ слухъ всъхъ: Тако насъда непшуеть геловъкъ, яко слугь Xристовых и строителей таинъ Божінх (1 Кор. 4, 1). Не призва бо насъ Богъ на негистоту, но во святость. Тъмже убо отметаяй насъ, не геловъка отметаетъ, но Бога, давшаго Духа своего святаго въ насъ (1 Сол. 4, 7—8). И пусть бы говорили такъ о св. апостолахъ и высказывали свое противленіе имъ люди невърующіе; нътъ, и между върующими нашлись такіе, которые присвоивали себъ право судить самихъ апостоловъ и идти вопреки ихъ ученія и власти. Имъя въ виду сихъ погибельныхъ людей, святый апостолъ Іоаннъ говоритъ: оть нась изыдоша, но не быша оть нась: аще бо отъ насъ были, пребыли убо быша съ нами; но да явятся, яко не суть вси отъ насъ (1 Іоан. 2, 19—20). Они отъ міра суть: сего ради отъ міра глаголють, и мірь тъхь послушаеть. Мы оть Бога есмы: иже знаеть Бога, послущаеть нась: и иже нъсть оть Бога, не послушаетъ насъ. О семъ познаваемъ Духа истины и духа лестга (1 loan. 4, 5—6).

Если такимъ образомъ самые апостолы не были свободны отъ нападенія и противленія со стороны людей погибельныхъ; то что удивительнаго, если дальнъйшие преемники ихъ божественной власти испытывають различныя клеветы и противленія со стороны людей, носящихъ на себъ только имя Христово, а на самомъ дълъ враговъ христіанства? Мнози бо ходять, писаль о такихъ людяхъ св. апостолъ Павелъ, имэке многажды глаголать вамь, нынь же и плага глаголю, враги креста Христова: имже конгина погибель, имже Богь грево, и слава въ студъ ихъ, иже земная мудрствують (Филип. 3, 18-19). Если, говоримъ, и самые апостолы, доказавшіе свое божественное избраніе ученіемъ, жизнію, чудесами и всъми небесными знаменіями, доводимы были до слезъ врагами креста Христова, которые однакоже умъли притворяться и выдавать себя за людей благочестивыхъ; то что удивительнаго, если таковые враги Христовы продолжають свои дъйствія теперь, и выдумывають разные предлоги къ оправданию своего нечестиваго, безбожнаго возстанія на истинныхъ пастырей и служителей спасенію людей?

Впрочемъ, пусть никто не обманывается и недумаетъ, что церковная власть теряетъ свою силу и значеніе отъ противодъйствія ей враговъ Христовыхъ. Она твердо ограждена и защищена въчною волею Божіею, изреченною устами самото Господа Іисуса Христа, и остается неизмънною досель. Что сказаль Господь своимъ столамъ? Вотъ Его слова: слушаяй васъ, Мене слушаеть: и отметанися вась, Мене отметается: отметаяйся же Мене, отметается пославшаго Мя (Лук. 10, 16). Инсе васъ пріемлеть, Мене пріемлеть: и иже пріемлеть Мене, пріемлеть пославшаго Мя (Мато. 10, 40). И иже аще не пріемлеть вась, ниже послушаеть словесь вашихь, исходяще изь дому, или изъерада того, отрясите прахъотъ ногъ вашихъ. Аминь, аминь глаголю вамъ, отраднье будеть земль Содомстьй и Гоморстгьй въ день судный, нежели граду тому (Мато. 10, 14—15). И поелику Господь имълъ въ виду не однихъ апостоловъ, но и всъхъ будущихъ преемниковъ ихъ апостольской власти; то при другомъ случав Онъ сказалъ: аминь, аминь глаголю вамь: пріемляй, аще кого послю, Мене пріемлеть: а пріемляй Мене, пріемлетъ пославшаго Мя (Іоан. 13, 20). Ясенъ и опредълененъ смыслъ словъ, изреченныхъ Господомъ. Чтоже скажете въ оправдание свое вы, непріемлющіе пастырей и учителей, Богомъ поставленныхъ для вашего руководства и управленія на пути спасенія? Чъмъ защитите свое неуваженіе къ церковной іерархіи и противленіе ей, когда то и другое очевидно противно Божіей волъ и мысли? Вы находите оправдание для себя въ томъ,

3

что въ лицъ своихъ пастырей и іерарховъ видите лице антихриста? Посмотримъ, какъ справедливы вы въ такомъ образъ своихъ мыслей.

Если допустить вашу мысль, что нынъшніе пастыри и іерархи Церкви дъйствительно суть антихристы; то гдъ же будутъ истинные и законные пастыри Церкви, которыхъ поставляетъ Духъ святый о Господъ Іисусъ для совершенія святыхъ, въ дъло спасительнаго служенія Церкви, какъ говорить о семъ св. апостолъ Павелъ: и той даль есть овы убо апостолы, овы же пророки, овы эке благовъстники, овы эке пастыри и угители, къ совершенію святыхъ, въ дъло служенія, въ созиданіе тъла Христова: дондеже достигнемь вси въ соединение въры и познанія Сына Божія, въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова (Ефес. 4, 11—13)? Гдъ теперь эти апостолы, эти пророки, благовъстники, пастыри и учители? Для насъ всв эти великія служенія существують теперь въ чинъ освященныхъ Духомъ святымъ лицъ церковной іерархіи. Вы отвергаете церковную іерархію и не признаете въ ней благодати священства. Что же вы скажете на предложенный вамъ вопросъ: гдъ теперь апостолы, пророки, благовъстники, пастыри и учители? Отвергая благодать священства, вы, безъ сомнънія, должны всъ эти служенія прекратились сказать, что и не существуютъ болъе въ Церкви. Но если всъ эти служенія прекратились и не существуютъ болъе въ Церкви; то, значитъ, пала Церковь и раззорена антихристомъ; значитъ, теперь уже нътъ людей, спасаемыхъ Богомъ; и потому всв, именующие себя христіанами, прелставляють собою жалкое скопище людей погибшихъ: ихъ въра напрасна; ихъ призываніе имени Божія тщетно. Ибо, если нътъ въ Церкви священнаго сана, то нътъ въ міръ и людей, освящаемыхъ чрезъ служение сего сана; слъдовательно дъло человъческаго спасенія кончено. Но можно ли согласиться съ такимъ ужаснымъ всеразрушающимъ вашимъ умствованіемъ? Гдъ же въ такомъ случав будетъ Промыслъ Божій о Церкви? Гдъ будетъ Божіе обътованіе о непобъдимости и несокрушимости ея до послъдняго дня явленія Господа? Что будуть значить слова Господа: се Азъ съ вами есмь во вся дни до сконганія въка? И какъ смотръть намъ въ семъ случав на продолжающіеся дни ввка? Какую имъетъ цъль ихъ продолжение? - Видите ли, къ какимъ безбожнымъ послъдствіямъ ведетъ ваше дерзкое, богохульное слово, возглашаемое вами на пастырей Церкви? И вы не страшитесь произносить сіе душепагубное слово, и, когда произносите его, думаете, что вы говорите истину? - Мы подробнъе разберемъ эту вашу истину: будьте только, хотя сколько нибудь, истиннолюбивы и сознательны.

Мысль о явленіи на земль антихриста и раззореніи имъ царства Христова образовалась у

васъ со времени патріарха Никона, въ лицъ котораго вы думали видъть самаго антихриста, посльдняго врага Церкви Христовой. Но черты, подъ которыми изображается въ свящ. Писаніи антихристъ, вовсе нейдутъ къ патріарху Никону. Послушаемъ, какъ описываетъ намъ антихриста слово Божіе. Св. апостолъ Павелъ въ посланіи къ Солунянамъ, смущеннымъ мыслію о близкой кончинъ міра и пришествіи антихриста, говоритъ такъ: да никтожее васъ прельстить ни по единому эсе образу: лко аще не пріидетъ отступление прежде, и открыется геловик беззаконія, сынъ погибели, противникъ и превозносяйся паче всякаго глаголемаго бога или тилища, якоже ему систи въ Церкви Божіей аки богу, показующу себе, яко богъ есть (2 Сол. 2, 3—5); егонсе есть примествіе по дъйству сатанину во всякой силъ и знаменіях в и гудеськог ложных, и во всякой льсти неправды въ погибающихъ (3, 9-11). Св. апостолъ Іоаннъ въ своемъ откровеніи описываетъ антихриста слъдующимъ образомъ: и даны быша ему уста глаголюща велика и хульна: и отверзе уста своя въ хуленіе къ Богу хулити имя Его, и селеніе Его, и живущія на небеси. И дано бысть ему брань творити со святыми, и побидити я : и дана бысть ему область на всякомъ кольнь людей и на языцьхъ и на племеньхъ. И поклонятся ему вси живущи на земли, имже не написана

суть имена въ книгахъ животныхъ Агнца заколеннаго от сложенія міра... И сотвори гудеса велика, да и огнь сотворить сходити съ небесе на землю предъ геловъки. И льстить живущія на земли, ради знаменій, яже дана быша ему.... И сотворить вся малая и великія, богатыя и убогія, свободныя и работныя, да дастъ имъ нагертаніе на деснъй руцъ ихъ, или на гелахъ ихъ: да никтоже возможеть ни купити, ни продати, токмо кто имать нагертаніе, или имя звъря, или гисло имене его (Апок. 13, 5 — 17). Тогда, по слову Господа, будеть скорбь на земли, якова не бысть оть нагала созданія и не будетъ. И аще бы Господь не прекратилъ дней тъхъ, не бы убо спаслася всяка плоть; но избранных ради прекратить дни (Марк. 13, 19-20).

Изъ этого описанія видно, что антихристь будеть необыкновенный поработитель всёхъ царствъ и народовъ земныхъ; въ рукахъ его сосредоточится вся власть и сила міра сего; онъ покорить себъ племена земныя, восхулить имя Божіе, будетъ высшій нечестивецъ и крайній гордецъ, который присвоить себъ честь Божескую; дъйствія его будутъ поддерживаемы силами сатаны, посредствомъ которыхъ онъ сотворить многія ложныя знаменія и чудеса; онъ устроитъ свое беззаконное царство и заведетъ новый порядокъ; всѣхъ непокаряющихся ему будетъ преслъдовать и мучить лютыми казнями, а своихъ послъдователей отмътитъ какимъ то начертаніемъ на челъ, или на рукъ, безъ чего никто не будетъ имъть права ни купить что либо, ни продать.

Можно ли приложить сіи черты къ патріарху Никону? Нисколько! — Патріархъ Никонъ былъ святитель Церкви русской; слъдовательно не былъ лицемъ вселенскимъ; онъ не былъ повелителемъ царей и народовъ; не соединялъ въ себъ даже двухъ властей — церковной и гражданской вмъстъ; онъ не выдавалъ себя за Бога и не хулилъ Его имени, а благословлялъ народъ о имени Божіемъ, какъ служитель олтаря и пастырь своей Церкви; онъ не творилъ никакихъ знаменій и чудесъ, никому не давалъ начертанія на лицъ, или рукъ. — И хотя вы, раскольники, усиливаетесь доказать, что подъ этимъ начертаніемъ нужно разумъть или четыреконечный крестъ Христовъ, введенный въ поклоненіе будто бы Никономъ, или триперстное сложеніе для изображенія на себъ крестнаго знаменія, которое также, по вашему мнънію, будто бы установлено Никономъ; но это вовсе не есть печать антихриста! Ибо и четыреконечный крестъ и триперстное сложеніе имъютъ значеніе церковное и духовное, но не мірское и житейское, чтобы подъ сею печатію можно было покупать что либо, или продавать. Итакъ всъ эти выдумки ваши о патріархъ Никонъ суть не что иное, какъ сплетеніе лжи и несправедливости!

Очевиднъйшее для всъхъ и непререкаемое доказательство того, что патріархъ Никонъ не быль антихристомъ, заключается въ томъ, что кончина его совствить была не такова, какова должна быть кончина антихриста. О кончинъ антихриста говоритъ св. апостоль Павель такь: егоэсе Господь Іисусь убіеть Дүхомь усть своихь, и упразднить явленіемъ пришествія своего (2 Сол. 2, 8). Съ пораженіемъ антихриста, которое совершится явленіемъ самого Господа положенъ будеть конецъ времени; за тъмъ откроется въчность и настанетъ славное нескончаемое царство Христово. Такова ли была кончина патріарха Никона, и то ли мы видимъ послъ его смерти? Какъ бы, послъ этого, не сознаться вамъ въ своей раздраженной ненависти противъ патріарха Никона и несправедливости своего образа мыслей въ отношеній къ нему и его дъйствіямъ? Но вы и послв этого остаетесь при своемъ упорствъ усиливаетесь жалкимъ образомъ превратить истинное ученіе Церкви объ антихристь, подтверждая свои мысли искаженными вами свидътельствами объ этомъ предметъ отцевъ святыхъ. По важности этого предмета и особенному его значенію, какое имъетъ онъ въ ученіи нашего раскола, считаемъ за нужное войти въ болъе подробное и обстоятельное разсмотрвніе его, дабы всъмъ было ясно, какъ уважительны и добросовъстны наши отступники отъ Церкви въ отношеніи къ истинамъ въры. Въ одномъ этомъ предметъ можно видъть всякому, на сколько истиннолюбивы и справедливы раскольники въ своей борь- бъ съ Церковію (').

<sup>(</sup>¹) Означенное разсмотрѣніе будетъ помѣщено въ слѣдующей книжкѣ «Православнаго Собесѣдника».

## о вліяній югозападныхъ церковныхъ братствъ на церковное пъніе въ россій.

Состояніе церковнаго пвнія въ древней Россіи, въ одно и тоже время, представляется не одинаковымъ по разнымъ краямъ ея. Въ то время (съ конца XV до половины XVII в.), кақъ въ предълахъ съверо-восточной Россіи всюду раздаются горькіе вопли о крайнемъ упадкъ церковнаго пънія (1), въ Россіи юго-западной оно

<sup>(1) «</sup>Вездѣ, во всѣхъ градѣхъ и селѣхъ, пишетъ одинъ изъ членовъ ученой комиссіи, занимавшейся исправленіемъ церковнаго пѣнія при Алексѣъ Михайловичѣ, вездѣ учинилось веліе разгласіе, такъ что и во единой церкви не токмо тріемъ, или многимъ, но и двѣмъ пѣти согласно стало не возможно». См. также жалобы моск. соб. 1551 г. (въ кн. Стоглавѣ гъ. 5. вопр. 6 и гл. 26), посл. наказат. патр. Гермогена (около 1611 г.) о исправленіи церковнаго пѣнія (въ Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. П. стр. 158), слово Март. Шесмана (1659 г.) извѣстительно вкупѣ и обличительно на иже... не по преданію св. апостолъ и богоносныхъ отецъ пѣніе совершающихъ (тамже стр. 159); но самое подробное изображеніе всеобщаго упадка церковнаго пѣнія въ Россіи читаемъ у инока Ефросина въ «сказаніи о различныхъ ересяхъ и хуленіяхъ, содержимыхъ отъ невѣдѣнія знамѣнныхъ пѣвчихъ книгахъ» (тамже стр. 159. 160 и 161) и у Мезенца въ «предисловіи къ нотной грамматикъ» (тамже стр. 174 и 175).

не только сохранило древнюю красоту свою, но, безпрепятственно совершенствуясь, дълаетъ такіе успъхи, что обращаетъ на себя общее вниманіе любителей церковнаго сладкопънія и становится надолго образцемъ для всей отечественной Церкви. Такое различіе въ развитіи церковнаго пънія въ съверо-восточной и юго-западной 
Россім произошло частію вслъдствіе неодинаковыхъ средствъ къ изученію его въ той и другой половинъ отечества, а частію отъ внъшнихъ
вліяній на него тамъ и здъсь.

Съ паденіемъ у насъ училищъ въ тяжкое время монгольскаго ига обученіе церковному пънію перешло въ руки частныхъ лицъ, называвшихся въ то время «мастерами» пънія. Эти мастеры, надмънные своими знаніями, переходя изъ мъста въ мъсто, изъ города въ городъ, облагали тяжелою данью всъхъ, кто, чувствуя въ себъ призваніе къ пъвческому искусству, обращался къ нимъ за наученіемъ ему. Свидътель тому иновъ Евфросинъ, жившій въ первой половинъ XVII въка. Онъ говоритъ: «егда они отъ кого умолими будутъ, еже изучитися отъ нихъ тому ихъ разногласному пънію, тогда емлять маду велію и паче мъры, и учать пъти по часомъ и по инымъ краткимъ урочнымъ временамъ. Да еще кто и ни чему не изучится у нихъ, но они мзду емлють безмърную. А егда видять кого остроумна естествомъ и вскоръ познающа пъніе

ихъ и знамя (1): «тогда, исполнишася зависти, сокрываютъ отъ учениковъ своихъ древнихъ мастеровъ добрые переводы и учатъ пъти по перепорченнымъ и не съ прилежаніемъ, того ради, дабы кто отъ учениковъ ихъ не былъ гораздъе ихъ, точію бо единъ славимъ былъ отъ человъкъ паче всъхъ» (2). Можно ли было ожидать хорошихъ успъховъ отъ такого обученія пънію? Притомъ, и между собою мастеры дъйствовали не согласно и не держась одной какой нибудь опредъленной школы; они раздълялись на общества враждебныя между собою, а въ преподаваніи своего искуства слъдовали — каждый — своей собственной «попъвкъ» и своему «переводу» (3). «Кій-

<sup>(1)</sup> Слово «значя» ( $\sigma\tilde{\eta}\mu\alpha$ ) въ смыслѣ музыкальнаго знака, ноты, въ первый разъ встрѣчается въ рукоп. XVII в. См. Ж. М. Н. П. 1849 г. ч. 61. стр. 278 примѣч. 2.

<sup>(3)</sup> На такую непохвальную черту древнихъ мастеровъ церковнаго пънія указываютъ и другіе, дълая неръдко замъчанія въ родъ слъдующихъ: «древніе творцы другимъ хотящимъ учитися пънію не хотяще помьту совершенную силу явити, умыслища помьты измънити», или: «иніи древніи пънія творцы въ степенныхъ помътахъ, вмъсто мыслетей низкихъ ставятъ и крыжъ, но то скрывающихъ есть». Рукоп. Григоровича стр. 2 наоб. И стоглавый соборъ нашелъ нужнымъ убъждать мастеровъ пънія, чтобы «учили своихъ учениковъ чести и пъти сколько сами умъютъ, ничтоже скрывающе, но отъ Бога мады ожидающе». Стоглав. гл. 26. стр. 123. Казань. 1862 г.

<sup>(3) «</sup>Поптвкой» назывался у древнихъ птвцовъ нашихъ известный способъ птыня, которому слъдовалъ тотъ или другой птвецъ; напр. они говорили: въ такой-то нотъ Христіаннова поптвка несходна съ Усольскою. «Переводомъ» называлось самое музыкальное сочинение извъстнаго птвца. Въ различныхъ переводахъ различныхъ птвцовъ самое музыкальное значение нотъ иногда измънялось по произволу: «московскимъ птынемъ, иже Христіаниновъ переводъ, во многихъ лицахъ и разводахъ и поптвкахъ со Усольскимъ мастеропъні-

ждо учитъ по своему умышлению подмътныя слова писаше, и того ради у нихъ веліе несогласіе бываше», говоритъ одинъ неизвъстный писатель XVI в. (1). «Да и межъ собою тые крамолъвцы, укоряющеся, другъ друга поносятъ», говоритъ инокъ Евфросинъ, «себя кійждо величаетъ, и хваляся глаголетъ: азъ есмь Шайдуровъ ученикъ! А инъ хвалится Лукошниковымъ ученіемъ. Инъ въдаетъ Баскаковъ переводъ, инъ Усольскій, инъ Христіанниновъ. . . А и тъхъ, имиже сіи пъвцы хвалятся, не сыскати. Невъдомо, кто гдъ былъ и въ которое время, аще и въ недавнія времена были, или по чьему вмъненію такое пъніе завели? съ совъту ли св. соборныя Церкви, или наученіемъ премудрыхъ нъкоторыхъ мужей» (2)? Одинъ такой разобщенный и недобросовъстный образъ дъйствій этихъ странствующихъ пъвцовъ, помимо другихъ причинъ, могъ подвергнуть церковное пъніе наше такому крайнему разстройству, въ какомъ дъйствительно представляетъ его намъ исторія XVI, и, въ особенности, первой половины XVII въка.

Въ предълахъ 10го-западной Россіи въ тоже самое время церковное пъніе дълается однимъ изъ

емъ имѣетъ различія, замѣчаетъ одинъ составитель иѣвчаго учебника: «такъ сложитія средняя съ запятію (названіе древняго музыкальнаго знака) въ Христіаниновомъ переводъ поется въ три степени, а Усольскимъ мастеропѣніемъ— въ четыре степени. Рукоп. Григоровича. стр. 21.

<sup>(1)</sup> Ж. М. Н. II. ч. 61. отд. II. стр. 154.

<sup>(2)</sup> Тамже, стр. 160 и 161.

важнъйшихъ предметовъ изученія въ тамошнихъ училищахъ, и изучается правильно, возводится на степень науки. Этимъ обязано церковное пъніе юго-западнымъ православнымъ церковнымъ братствамъ.

Старъйшее изъ этихъ братствъ, (съ 1439 г.) Львовское является первымъ обществомъ, принимающимъ участіе въ благоустроеніи церковпънія. Въ 1558 г. молдавскій господарь Александръ, выказывавшій особенную заботливость о православіи, конечно въ слъдствіе просьбы братства, писалъ къ его членамъ, чтобы они прислали въ Молдавію четырехъ молодыхъ дьячковъ съ хорошимъ голосомъ, которыхъ объщалъ выучить пвнію по гречески и по сербски (1) и отпустить назадъ, присовокупляя, что изъ Перемышля дьячки уже присланы (2). Это была, очевидно, только временная мъра къ благоустроенію церковаго пънія въ юго-западной Россіи. Она объясняется тъмъ, что хотя въ южной Россін издавна существовали школы при церквахъ и монастыряхъ, въ каковыхъ школахъ обучали, между прочимъ, и пънію церковному (в); но эти

<sup>(1)</sup> Сербское вліяніе на наше церковное пітніе до сихъ поръ еще неопредълено; въ нашемъ пітніи отдъленъ напітвъ греческій, болгарскій, а сербскій какъ будто не оставилъ ни какихъ слідовъ своего вліянія на него.

<sup>(2)</sup> Лът. льв. братства. стр. 8.

<sup>(3)</sup> См. описаніе ніево-соф. соб. въ прилож. подъ № 41 стр. 208 по изданію 1825. См. также оп. рум. муз. стр. 127.

школы были еще незначительныя, только первоначальныя, едва способныя удовлетворять настотельнымъ нуждамъ Церкви приготовленіемъ для нея чтецовъ, вслъдствіе чего города Галицкой Россіи и должны были отправлять своихъ дьячковъ въ чужія земли, когда желали имъть у себя хорошее пъніе. Только съ послъдней четверти XVI ст., по благословенію восточныхъ патріарховъ, одно за другимъ быстро стали возникать желанныя училища при братствахъ львовскомъ, виленскомъ, кіевскомъ, могилевскомъ, луцкомъ и другихъ, а съ ними настали счастливыя времена и для церковнаго пънія. Съ одной стороны, руководствуясь потребностію музыкальнаго вкуса, вообще сильно развитаго между жителями юга, а съ другой — слъдуя историческимъ обстоятельствамъ времени, братства при самомъ учрежденіи училищъ ввели въ нихъ церковное пъніе, какъ самостоятельный и одинъ изъ главныхъ предметовъ преподаванія и изученія (1). Вмъств съ тъмъ они ввели и правильный порядокъ занятій по церковному пънію, положивъ начинать обучение ему, какъ и слъдуетъ, съ самаго ранняго возраста, лишь только мальчикъ пріобръталъ возможность разбирать въ книгахъ слова, и простирать его чрезъ весь училищный курсъ (2).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. Зап. Росс. т. IV. № 24. стр. 33.

<sup>(°) «</sup>На первый научившися складовъ литеръ, потомъ граматики учатъ притомъ же . . . . читаню, співаню». Устав. лучк. школы въ пам. кіевск. комм. т. 1. отд. І. стр. 114. Классъ пінія былъ

Даже избранные любители церковнаго пънія, состоя уже на службъ при училищахъ, продолжали еще свое музыкальное образованіе въ пъвческихъ хорахъ, появившихся при братскихъ церквахъ едвали не вмъстъ съ открытіемъ училищъ (¹). Братства составляли и постановленія, чтобы настоятели ихъ почитали устроеніе церковныхъ пъвческихъ хоровъ однимъ изъ важнъйшихъ предметовъ своего попеченія. Такъ, луцкое братство въ 1624 г. на общемъ совътъ постановило: «игуменъ съ братіею долженъ имъть всякое стараніе о благочиніи церкви и о всякомъ ея благольпіи и красотъ. И такъ какъ и пъвчіе принадлежатъ ко внъшней церковной красотъ, то мы требуемъ

каждую субботу: «всуботу маю... учитися мусик прквнаго пъника». Уст. луцк. школ. артыкул. П: тамже стр. 107.

<sup>(1)</sup> Собр. вилен. грам. ч. 2. № 4. стр. 10. Сохранившіяся до насъ извъстія о существованія півнческих хоровъ при братскихъ церквахъ относятся къ началу XVII ст. Именно, въ льтописи львовскаго братства подъ 1604 г. читаемъ, что явъ этомъ году учителемъ славянщины опредъленъ Өеодоръ Сидоровичъ съ обязательствомъ управлять хоромъ». Ж. М. Н. П. ч. 62. отд. II, стр. 91. Извъстія о существованіи півнческихъ хоровъ при другихъ церковныхъ братствахъ еще позднѣе; всѣ они относятся къ двадцатымъ и тридцатымъ годамъ XVII ст. Но нѣтъ сомнѣнія, что пѣвческіе хоры существовали при братскихъ церквахъ гораздо ранѣе, по крайней мѣрѣ съ съ конца XVI в.; ибо извѣстно, что въ первыхъ годахъ XVII ст. церковное пѣніе располагалось уже на 8 голосовъ (см. ниже): а это свидѣтельствуетъ о такомъ уже составѣ и благоустройствѣ пѣвческихъ хоровъ, какого оми достигаютъ не вдругъ.

и того, чтобы игуменъ содержалъ на общемъ столь протопсалта, т. е. старшаго пъвчаго, и школьнаго учителя, и о другихъ отрокахъ способныхъ къ пънію заботилися бы отечески, и если встрътятся такіе отроки, то представлялъ бы ихъ намъ и совмъстно съ нами старался бы о ихъ продовольствіи» (1). Въ приговоръ объ избраніи архимандрита, составленномъ могилевскимъ братствомъ въ 1634 г., избранному архимандриту, равно какъ и будущему по немъ, также вмъняется въ обязанность, чтобы «смотръли за школами... и пъніе согласное въ церкви имъли (2).

Благодаря такимъ способамъ, открытымъ братствами, къ церковно-музыкальному образованію, изученіе церковнаго пънія въ юго-западной Россіи дълалось со дня на день болье и болье правильнымъ, а около половины XVII ст. знаніе его возведено уже было на степень прочной науки. Доказательствомъ этого служатъ сохранившіеся отъ того времени пъвческіе учебники. Такъ какъ учебники эти всего лучше показываютъ отличительныя свойства описываемаго нами времени въ отношении къ церковному пънію, а въ свое время имъли огромный успъхъ не только въ Литвъ и Малороссіи, но и гораздо болье, въ съверо-восточной Руси: то считаемъ нужнымъ хотя вкратцъ обозръть ихъ. Первый по времени происхожде-

<sup>(1)</sup> Пам. кіевск. комм. т. 1. отд. І. стр. 64. 66. 67.

<sup>(2)</sup> Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. VI. стр. 296. 297.

нія, какъ показываетъ самый составъ его, учебникъ имъетъ такое заглавіе: «наука всея мусикіи, аще хощеши разумъти кіевское знамя и пъніе согласное и чинносочиненное» (1). Начинается онъ словами: «простое вразуміе твоего ума въ шестоименитомъ знамени, еже воздвижаетъ гласъ съ разумомъ вездъ, обращающе горъ и къ низу, носимъ ихъ скорымъ и коснымъ шествіемъ, въ возвышени рукъ, къ низу опущаемо и паки вверхъ жожденіемъ воздвижимо и сіе глаголется: тактъ, Начертаваема еще нота римская: уть, ре, ми, фа, соль, ля, фа, ми, ре, утъ. Сицева есть азо́ука тому знаменію кіевскому». Въ этомъ шестоименитомъ кіевскомъ знамени» изложено ученіе италіанскаго пънія, какъ оно принято было въ Кіевъ около пол. XVII в. Иъсколько позже въ Вильнъ явилось другое сочинение въ этомъ родъ, и притомъ въ высшей степени замъчательное. Вотъ заглавіе его по первому изданію: «Грамматика пънія мусикійскаго, или извъстная правила пънія въ слозъ мусикійскомъ, въ нихже обрътаются шесть частей, или раздъленій. Издадеся въ Смоленску, въ лъто отъ рождества Спасителя нашего и Бога 1677, Николаемъ Дилецкимъ», а по другому изданию: «Ідеа грамматикіи мусикійской, составленная прежде Николаемъ Дилецкимъ въ Вильнъ, послъжде имъже переведена на словенскій діалектъ въ царствующемъ

<sup>(1)</sup> Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. И. стр. 168.

СОБ. 111.

градъ Москвъ, лъта отъ созданія міра 7187» (1679) (1) Грамматика пънія мусикійскаго составляетъ почти одно и тоже съ Ідеею грамматикіи, за исключеніемъ немногихъ дополненій и измъненій. Въ краткомъ предисловіи своемъ Дилецкій говорить: «не тако пространнъ, якоже нъкогда въ Вильнъ, написахъ грамматику мою, но сокращенить раздъливше ю на двое, сиртичь на основательнаго и изобразительнаго мусикія, здъ наначинающе прежде устроивающа пъвца нынъ предлагаю». Въ первой части изложено «мусикійнаго художества обученіе». «Всякая мусикія, говоритъ сочинитель, имъетъ шесть нотъ: ута, ре, ми, фа, соль, ля. Мусикія въ ключъ есть четверочисленная: дуральная, бемолярная, діэзусовая и смъщанная», Во второй части изложено ученіе о «литерахъ основательныхъ, о ключъ, клавишахъ и тактъ, о согласіи литеръ, о секстахъ и диспозиціи». Третья часть содержитъ «правила изобрътенія». Четвертая говоритъ «о противо-точін» (2) съ понятіемъ о «фугахъ», пятая предлагаетъ о «устроеніяхъ» (3), а шестая о «оставшихъ реченіяхъ» (4).

<sup>(°)</sup> Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. II. стр. 179 и д.

<sup>(2) «</sup>Противо-точіе имянуется, егда гласы единъ по единому въ внаменіихъ точекъ, въ пітніи своемъ положенныхъ, концертуютъ, или борятся единою въ нотахъ нарицающихся въ терціи и квинты, на-ипаче же въ квартахъ, секстахъ и септимахъ».

<sup>(3) «</sup>Первое устроеніе есть секунданесъ, пѣніе мусикійное, положенное чрезъ вторую ноту, или литеру; второе — терціанесъ, коего пѣніе полагается въ терціяхъ, и т. д.

<sup>(\*)</sup> Здъсь изложено учение о «бемодяхъ» и «діззахъ», а потомъ о «изобрътении фантазіи».

Такъ различны были условія, при которыхъ совершалось изученіе церковнаго пънія въ съверо-восточной и юго-западной Россіи въ XVI и первой половинъ XVII в. Не удивительно, если послъдняя въ развитіи церковнаго пънія на столько опередила первую, что сдълалась ея учительницею и долго почиталась законодательницею вкуса въ церковномъ пъніи для всей Россіи, вообще имъла ръшительное вліяніе на усовершенствованіе нашего церковнаго пънія.

Но прежде, нежели юго-западная Русь получила такое значение въ исторіи русскаго церковнаго пъснопънія, она сама должна была еще ръшить важную задачу, подготовленную нашими «пъснорачителями», — задачу роковую, послужившую для «мастеровъ» пънія съверо-восточной Руси камнемъ претыканія, о который едва не разбилось все благольніе и благоустройство русскаго церковнаго пъснопънія, коими такъ отличалось оно прежде (1).

Сущность этой задачи заключалась въ томъ, чтобы отыскать надежное средство — предохранить церковно-музыкальное наслъдіе, завъщанное намъ «пъснорачителями», отъ угрожавшаго ему забвенія и дать ему силы для дальнъйшаго существованія и преуспъянія.

<sup>(1)</sup> Прппоминаемъ выраженія Степенной книги: «ангелоподобное птініе, изрядное (прекрасное) осмогласіе, трисоставное сладкогласованіе и самое прекрасное демественное птініех. Степ. кн. ст. 2. гр. 2. гл. 6.

Чтобы понять всю важность и трудность такой задачи, сдълаемъ небольшое отступление отъ главнаго предмета своего.

Едва церковное пъніе успъло усвоиться нашемъ отечествъ, едва опредълились у насъ отличительныя качества его — строгость, ственность и простота со стороны внутренней, и речитативная мелодія со стороны внъшней, едва «пъснорачители» наши успъли установить правильное и единообразное начертаніе «пъвческаго знамени», дабы такимъ образомъ и самою виъшностно оградить самостоятельность пънія отъ чуждыхъ вторженій, древняя Русь подверглась гибельному раздробленію. Бурныя годины княжескихъ усобицъ, тяжкія времена монгольскаго ига произвели то, что всъ главные города ея (Кіевъ, Новгородъ, Псковъ, Суздаль, Черниговъ и друг.) сдълались отдъльными, болъе или менъе прекратившими и самое духовное общеніе между собою. Теперь каждый городъ слъдовалъ въ преподавании и изучени церковнаго пънія своимъ собственнымъ пріемамъ, своимъ любимымъ образцамъ, что и сдълалось причиною появленія въ это время многихъ областныхъ напъвовъ, во многомъ отличныхъ одинъ отъ другаго (1).

Когда такимъ образомъ развитіе церковнаго пънія совершалось отдъльно по разнымъ мъстамъ

<sup>(1)</sup> Разумъемъ напъвы: кіевскій, новгородскій; псковскій, суздальскій, черниговскій и другіе.

древней Руси, и речитативная мелодія нашего пънія не раздвинула еще далеко музыкальныхъ предъловъ своихъ (переходовъ вверхъ и внизъ), простой и не богатый въ своихъ пріемахъ древне-греческій строй «діатоническій» ('), лежавшій въ основъ нашего древняго пънія, еще въ силахъ былъ поддерживать въ правильномъ видъ всъ частныя отрасли древней церковной музыки. Но съ тъхъ поръ, какъ болъе развившійся вкусъ отцевъ нашихъ образовалъ множество новыхъ церковно-музыкальныхъ формъ (2), особенно ког-

<sup>(1)</sup> Это такое расположение звуковъ, которое образуетъ постепенное возрастание тоновъ чрезъ всю октаву простое и естественное (дих тогого).

<sup>(2)</sup> Въ началт XIII в. число крюковых в знаковъ простиралось обыкновенно до 64, а въ XVI число ихъ, судя по рукописямъ, пересмотрѣннымъ критикою, простиралось уже до 760 (Ж. М. Н. П. 1849 г. ч. 63. отд. П. стр. 14 — 21. Чт. моск. общ. истор. и древ. росс. 1846 г. № 3. стр. 39 — 45): — число весьма значительное (хотя далеко еще не полное, какъ мы убъдились въ этомъ лично, пересматривая богатое собраніе крюковых рукописей, хранящихся въ библютекъ казанской духовной академии). Оно свидътельствуетъ, какіе быстрые успъхи сдълало церковное наше пъніе въ эти три втка въ развити своихъ музыкальныхъ сторонъ, а следовательно и самой мелодии; потому что въ нашемъ древнемъ пънии, по самому значеню крюковыхъ нотъ въ музыкальномъ отношени, умножене ихъ, завистло отъ развитія мелодін. Тогда какъ во всякой другой музыкъ (греческой, италіанской) каждая нота выражаетъ собою только одинъ опредъленный тонъ, въ нашемъ древнемъ пъніи каждая почти нота заключаетъ въ себѣ не одинъ тонъ или звукъ, но сочетание нъсколькихъ звуковъ въ разныхъ видахъ, вариацио. Папр. стръла свитлая и дербица въ начертани представляють единичные знани, въ музыкальномъ отношени каждая изъ нихъ содержитъ цвлую варіацію. Такъ стрыла свытлал означаетъ последованіе трехънотъ восходящей гаммы, изъ коихъ двъ первыя — восьмыя, а третія четверть; а дербина — последование четырехъ нотъ восходящей ганиы, каждая въ четверть. Ясно, что при такомъ музыкальномъ значени крюковыхъ нотъ, онъ тьмъ болье должны размножаться, чымъ

да во второй половинъ XV в. раздробленныя русскія земли стали соединяться въ одно цълое государство, а пъвцы въ одно музыкальное общество; съ соединеніемъ всъхъ частныхъ напъвовъ, всей массы отдъльныхъ формъ въ одно цълоевъ одно пъніе, діатоническій строй быль уже не въ силахъ поддерживать въ правильномъ видъ пъніе, достигшее обширнаго и всесторонняго развитія, — такое притомъ пъніе, гдъ почти каждая нота (каждое повышеніе или пониженіе въ діатонической послъдовательности мелодіи) совмъщала въ себъ цълое сочетаніе отдъльныхъ тоновъ. Грозила опасность, что зданіе, съ люискуствомъ, въ продолженіи столькихъ въковъ подготовлявшееся въ различныхъ мъстахъ Россіи, разсядется и падетъ тотчасъ, какъ только составныя части его соединены будутъ въ одно цълое, — разсядется отъ самаго обилія собственныхъ своихъ украшеній, падетъ подавленное собственною своею массою, разсядется и падетъ потому, что основание его слишкомъ узко и ненадежно. Видъли это «мастеры» московскіе, но несумъли справиться съ этимъ. Вмъсто того, чтобы научно создать новую, бо-

болье разширяеть свои музыкальные предълы и оразноображиваеть самая мелодія. Нельзя, однако, не замітить, что большее вліяніе на размноженіе крюковь тоновь иміла и самая разобщенность дійствій древнихь пітвцовь, вслітдствіе которой пітвцы часто для выраженія одной и тойже варіаціи по неволіт придумывали различные музыкальные знаки. Иначе, отъ чего бы явилось много ноть съ совершенно одинаковымъ музыкальнымъ значеніемъ?

лъе широкую и надежную основу и на ней утвердить зданіе, объщавшее быть изящнымъ и великолъпнымъ, они оставили старое; только для поддержанія его пустили въ дъло такое множество измышленныхъ ими вязей и подпорокъ (лица, оиты, и помътки), что совершенно залъпили и уничтожили ими всю стройность и красоту зданія, до того загромоздили, что безъ особенныхъ путеводителей (оитниковъ и всъхъ сухихъ, лишенныхъ всякой послъдовательности, правилъ, какія содержатся въ «попъвкахъ осмогласнаго пънія» и под. т. соч.) (1) невозможно было нетолько проникнуть во внутреннія отдъленія, гдъ хранились лучшія сокровища мелодіи (на такой подвигъ не многіе ръшились), но и обозръвать самыя ближайшія части зданія. Слъдствіемъ этого было то, что это въковое зданіе, дорогое для сердца русскаго наслъдіе отцевъ, наконецъ почти совершенно запустъло, если бы не получена была во время помощь со стороны юго-западной Россіи. Пришлось бы, конечно, и ей самой оплакивать такое же разстройство пъвческаго искусства, какое испытала у себя Русь съверовосточная; но ей помогли въ этомъ дълъ тъ, на кого особенно она имъетъ полное право жаловаться въ другихъ отношеніяхъ. Разумъемъ ея поработителей. На долго отторгнувши ее отъ родной семьи, они тъмъ самымъ поставили цер-

<sup>(1)</sup> Ж. М. Н. П. ч. 61. стр. 186.

ковную музыку ея на путь самостоятельнаго постепеннаго развитія, оградили ее и отъ несвоевременнаго быстраго прилива музыкальнаго отъ внъ, всегда болъе вреднаго, нежели полезнаго. Такое положение юго-западныхъ руссиновъ угрожало даже музыкъ ихъ и длиннымъ, скуч-нымъ путемъ развитія. Южные жители, по замъчанію одного знаменитаго европейскаго наблюдателя, имъютъ пъсни и мелодіи почти отъ природы, а отзывы отечественныхъ нашихъ писателей о природной склонности малороссіянъ къ музыкъ вполнъ оправдываютъ это общее замъчаніе западнаго ученаго. Дъйствительно, развитіе церковнаго пънія шло здъсь быстро и твердо. Въ XV в. оно по внъшней и внутренней сторонъ своей достигло уже того, что могло соперничать съ музыкальными произведеніями Григорія Цамблака, хорошаго знатока болгарскаго пънія, которое издавна отличалось большею, въ сравненіи съ другими восточными напъвами, стройностію и правильностію въ музыкальномъ построеніи и обиліємъ и разнообразіємъ своихъ тоновъ и переходовъ ('), или, если не соперничать, по крайней мъръ не поддаться ихъ преобладанію; мы видимь изъ древнихъ рукописей, что напъвы кіевскій и такъ называемый Цамблакъ существовали всегда, какъ два независимые одинъ отъ другаго, совершенно самостоятельные напавы.

<sup>(1)</sup> Ж. М. Н. П. 1849 г. ч. 63. отд. П. стр. 104.

Въ пользу твердой самостоятельности развитія церковной музыки въ юго-западной Россіи мно-го говорить и то обстоятельство, что въ соприкосновеніи съ музыкою различныхъ народовъ (грековъ, болгаръ, сербовъ), напъвъ кіевскій не поддался ничьему исключительному вліянію, никогда не игралъ страдательной роли; напротивъ, наши пъвцы совершенно свободно и разсудительно заимствовали изъ той или другой музыки въ свой напъвъ только мелодіи сродныя своему народному вкусу, строго отдъляя другія, которыя вводили у себя въ употребленіе всегда съ положительнымъ указаніемъ на ихъ чуждое происхожденіе, болгарское (') напр., грегеское,

Натъ сомнънія, что отъ соприкосновенія съ иностранными образцами пънія, наша южно-русская мелодія еще быстръе раздвигала свои музыкальные предълы. Особенно вліяніе греческаго пънія не могло не оказать на нее этого дъйствія по самому образу своего выполненія. Образь греческаго церковнаго пънія (2) требуетъ собственно пънія и двухъ припъваній къ нему въ основную ноту тона и верхнюю октаву — го (извъстное въ исторіи русской Церкви пъніе три-

<sup>(1)</sup> Болгарскій напіввъ даже подраздівляется еще на большой и меньшій: — отчетливость, въ свою очередь много говорящая въ пользу музыкальнаго развитія и сознанія півцовъ того времени!

<sup>(\*)</sup> Ж. М. Н. П. 1854 г. ч. 81. отд. II. 173. Путеш. ко св. мѣ—етамъ Григор. Барскаго 7. 2. стр. 870. Turcograecia Martin. Crasii Basil. 1584. Annutatisnes in II libr. p. 197. tom. I. Gerbert de Cantu et musica tom. II. p. 261.

составное). Это еще не гармоническое пъніе, потому что для образованія гармоніи мало еще, если къ данной мелодіи составленъ приличный основной голосъ (бассъ), нужно къ обоимъ т. е. къ мелодіи (верхнему голосу) и бассу (нижнему) прибавить еще нъкоторые дополнительные тоны для наполненія пустоты, заключающейся между мелодією и ея основаніемъ, ибо эти-то дополнительные тоны, будучи соединены правильно съ нижними бассовымъ, и образуютъ собственно гармонію ('); это, говоримъ, не гармоническое еще пъніе, но уже «подобно мусикійскому», какъ выразился сочинитель предисловія къ Какизамъ (2). Такое пъніе, показывающее самое обширное развитіе музыкальнаго пространства греческой мелодіи, не могло не произвесть благотворнаго вліянія на развитіе музыкальныхъ предъловъ и нашей южно-русской мелодіи. Можетъ быть оното, какъ пъніе, такъ сказать, переходное отъ чисто-мелодического къ полному гармоническому, главнымъ образомъ и ускорило въ нашихъ цахъ сознаніе слабости и недостаточности ихъ собственной музыкальной системы. А къ этому сознанію неизбъжно должны были придти южные наши пъвцы-сочинители, когда видъли, что съ своимъ діатоническимъ строемъ они никакъ не

<sup>(1)</sup> Энц. лекс. т. XIV. подъ слов. Генер.-Бассъ.

<sup>(2)</sup> Чт. въ московк. общ. истор. и древ. Росс. 1846 г. № 3. стр. 20.

могутъ правильно умъстить въ свою систему все обиліе и разнообразіе музыкальныхъ формъ, какъ мія выработала южно-русская мелодія. Въ такомъ именно положеніи было здъсь церковное пъніе къ концу XVI в. Мелодія била черезъ край отъ избытка жизни и силы ('), а діатоническій строй, какъ музыкальное начало простое, не богатое въ своихъ пріемахъ, не въ состояніи былъ распорядиться ею, какъ должно.

Музыкальныя формы, выработанныя мелодіей, терялись въ самомъ своемъ обиліи, а діатоническій строй не въ силахъ быль поддерживать ихъ въ правильномъ видъ. Чтоже было дълать пъснорачителямъ? Разумъется, усовершенствовать самую систему музыки. Но чтобы это усовершенствованіе было истинное и прочное. основывалось на самомъ существъ дъла, для этого «пъснорачители» прежде всего должны были вполнъ и основательно изучить всю музыку существовавшаго до нихъ пънія, - ея свойства и направленіе, и потомъ, уже на основаніи этихъ коренныхъ свъдъній, заняться ея внъшнею стороною: создать систему пънія и установить мое знамя, если прежнее знамя не могло соотвътствовать новымъ потребностямъ музыки и пънія. Идя такимъ естественнымъ путемъ, они на-

<sup>(1)</sup> Это видно изъ того, что лишь только принять быль братствами строй гармоническій, пѣніе способно уже было располагаться на 8 партій.

върное должны были увидъть ясные слъды того музыкальнаго закона, по которому совершается послъдовательный и постепенный переходъ мелодін къ гармоніи, по которому простъйшая речитативная мелодія, въ дальнъйшемъ развитіи своемъ, разширяя незначительное пространство своихъ тоновъ и переходовъ, восходитъ къ предъламъ мелодіи, болъе искуственной, а потомъ, болъе и болъе совершенствуясь въ употребленіи, пріобрътаетъ уже музыкальное устройство и выработываетъ для себя прочное музыкальное начало, строй діатонигескій. На основаніи этого строя, какъ начала музыкальнаго, мелодія быстро разпинряеть свои музыкальные предвлы, разнообраэить тоны и переходы, и потомъ, когда простой и не богатый въ своихъ пріемахъ діатоническій строй уже не въ состояніи будеть поддерживать въ правильномъ видъ все приготовленное мелодіею обиліе и разнообразіе музыкальныхъ формъ на помощь къ нему является обширнъйшій и богатыйшій въ своихъ пріемахъ строй «гармоническій». Онъ принимаетъ въ свое распоряженіе заготовленный мелодіею матеріаль, обработываеть его въ прекрасныя музыкальныя созданія и такимъ образомъ мелодія соединяется съ гармоніею совершенно естественно. Гармонія является тутъ не столько какъ изящная отдълка мелодіи, сколькакъ необходимое средство для поддержанія существованія ея. Участіе гармоніи, которую труднъе разрушить произволу, нежели мелодію, здъсь необходимо потому, что въ противномъ случать богатыя формы мелодіи растеряются и погибнуть въ самой полнотъ своей. — Признавши силу этого общаго для всякой музыки закона развитія, наши пъснорачители должны были за тъмъ только умите выполнить его требованіе по отношенію къ своему церковному пънію, что опять возможно только при подробномъ, внимательномъ и основательномъ изученіи свойствъ и направленія всей музыки нашего церковнаго пънія.

Возращаясь къ братствамъ, мы именно находимъ, что къ концу XVI в. при нихъ со всемъ усердіемъ стали изучать церковное пъніе и научно и на опытъ, и въ школахъ, гдъ оно поставлено однимъ изъ главныхъ предметовъ изученія, и въ пъвческихъ хорахъ, составлявшихъ предметъ особенной заботливости братствъ. И вотъ является при православныхъ братскихъ церквахъ стройное и изящное пъніе гармоническое.

За неимъніемъ положительныхъ указаній исторіи, трудно съ точностію опредълить время, когда совершился этотъ ръшительный переходъ отъ мелодическаго пънія къ пънію собственно гармоническому. Приблизительно можно полагать это время въ послъднихъ годахъ XVI в. и никакъ не позже первыхъ годовъ XVII в. Вотъ доказательства на это. Въ описи (1) ризницы и

<sup>(1) «</sup>Въ сію опись должны быть внесены книги и вещи церковныя, какія находятся нынів и впредь поступать будуть. А напередъ внесено что предъ симъ около 1627 г. прибыло». Затімъ слівдуетъ самая опись. Пам. кіевск. комм. т. 1. отд. 1. стр. 252.

книгохранилища луцкаго братства, составленной, какъ показываетъ надпись, около 1627 г. перечисляются послъ покойнаго Павла оставшіяся разныя книги и партесныя ноты: партесныхъ церковныхъ 5-голосныхъ старыхъ нотъ двое; партесныхъ 6-голосовыхъ нотъ трое: однъ похоронныя, а другіе малыя; партесныя ноты старыя осмиголосныя (1). Здъсь — а) нъкоторыя партесныя книги называются уже старыми. Значить, время написанія ихъ относится по крайней мъръ къ первому десятильтію XVII в.; если слово «старыя» принять даже въ смыслъ «разбитыя», и въ такомъ случав трудно представить, чтобы, при тогдашней бережливости и умъньи обращаться съ рукописями, могли онъ разбиться въ болъе короткое время; б) когда написаны эти книги, партесное пъніе располагаемо уже было на 5, на 6 и даже на 8 голосовъ или каковое обстоятельство, свидътельствуя если не о далекихъ, во всякомъ случать не первыхъ уже успъхахъ гармоническаго пънія, заставляетъ относить время появленія его еще гораздо далъе, чъмъ на сколько указываетъ слово «старыя». Еще труднъе ръшить другой вопросъ, именно: успъли ли южные наши пъвцы дойти до признанія потребности новаго музыкальнаго начала само-

<sup>(1)</sup> Тамже, стр. 260. Далье со стр. 268 сльдуетъ: «опись, въ которую должны быть вписываемы въ послъдующее время всъ прибылыя вещи».

стоятельно, извъстнымъ уже намъ путемъ правильнаго изученія музыки своего пънія, --путемъ, для успъшнаго совершенія котораго, какъ мы видъли, у нихъ не было недостатка въ средствахъ? или историческія обстоятельства времени заставили ихъ ввести въ свою музыку новый строй гармоническій, и на основаніи его устроить у себя пъніе гармоническое прежде, нежели успъли они дойти до убъжденія въ потребности его?-Конечно, могло быть и такъ, что наши пъвцы именно вслъдствіе правильнаго изученія музыки своего пвнія пришли сами къ убъжденію въ несостоятельности своей уже отжившей музыкальной системы, и потомъ, сообразивъ, что музыкальная система латинянъ совершенно удобоприложима и къ нашему пънію и объщаеть добрыя для него послъдствія, благоразумно воспользовались изобрътеніемъ враговъ, опередившихъ въ музыкальномъ развитии. Въ такомъ случав честь и слава нашимъ пъвцамъ, съумъвшимъ взглянуть на дъло прямо, безъ предубъжденія! Но могло быть такъ, могло быть и иначе; и въроятнъе, что злокозненная хитрость учениковъ Лойолы, наводнившихъ въ послъдніе годы XVI в. всъ области юго-западной Руси и сладкими звуками мусикійскихъ органовъ сильно увлекшихъ на свою сторону слабыхъ сыновъ православной Церкви, заставила ревнителей православія, по образцу ихъ мусикін, но въ духъ строго православномъ, ввести у себя пъніе гармоническое прежде, чъмъ

успъли они выразумъть внутреннюю связь его со всвиъ кодомъ историческаго развитія своего пвнія. И въ такомъ случат нельзя не отдать справедливости истинно-христіанскому благоразумію и снисходительности братствъ, нашедшихъ средство лишить обязательной силы чуждую приманку тъмъ, что ръшились питать вкусъ слабыхъ тою же сладостію, только безвредною, у себя дома; нельзя не отдать справедливости и обнаруженному ими при этомъ ихъ музыкально - опытному умънью дъйствовать сообразно съ обстоятельствами. Принявъ отвиъ и по виъшнимъ побужденіямъ новое музыкальное начало, они не перервали, не бросили историческую нить самостоятельнаго развитія нашей церковной музыки, напротивъ и при этомъ сохранили вполнъ върность переданнымъ имъ исторією духу, свойствамъ и направленію своего православнаго церковнаго пънія. Выходитъ такимъ образомъ, что чуждое музыкальное вліяніе только сократило, но никакъ не измънило, путь естественнаго развитія нашей церковной мувыка, - привело только гораздо скоръе къ тъмъ же послъдствіямъ, къ какимъ въ свое время пришло бы оно непремънно и собственными силами.

Какъ бы то впрочемъ ни было, но музыкальный переворотъ совершился и притомъ, какъ нельзя болье, кстати. Вмъсто простаго и не богатаго въ своихъ музыкальныхъ предълакъ строя діатомисескаго, явился изящный и богатъйшій въ своихъ пріемахъ строй гармоническій; вмъсто спутанной и крайне затруднительной системы крюковой, явилась простая, легкая линейная снстема. Столь счастливая перемъна въ нашей церковной музыкъ тотчасъ оказала дъйствія, какихъ нужно было ожидать. Принявъ новую широкую систему съ ея удивительно-хорошо приспособ**ж**енными къ дълу линейными значками, правовославные южные творцы птыія увидтьли теперь предъ собою обширное поле для музыкальной дъятельности, и, къ чести ихъ, нисколько не смъщались, вступивъ на новое поприще; они начали дъло именно съ того, съ чего слъдовало начать. Прежде всего перевели на линейную систему вст разнообразные напъвы, какіе употребляла югозападная церковь при различныхъ своихъ чинопослъдованіяхъ (1), и тъмъ не только предохранили ихъ отъ угрожавшаго имъ забвенія, но, что всего важнъе, поддержали непрерывную связь и внутреннее тожество между древнимъ пъніемъ своей православной Церкви и такъ называемымъ ново-кіевскимъ. Сдълавъ главное, они уже потомъ дали мъсто и свободному, въ предълахъ священнаго чувства, музыкальному творчеству. Быстрыми шагами пошло теперь къ со-

<sup>(\*)</sup> Сохранившіеся досель списки XVII ст. ирмологовъ кіевскихъ в литовско-русскихъ (а въ составъ тогдашнихъ ирмологовъ входилъ весь кругъ годичнаго пънія) вст положены на лицейныя ноты. Кромъ кіевскаго напъва въ нихъ видимъ болгарскій, съ его нодраздъленіемъ на большой и меньшій, — греческій, и нъкоторые малые мъстные напъвы, — есть напр. херувимская супраслыскаго напъва. См. Ж. М. Н. П. 1849 г. отд. П. стр. 269 и слъд.

вершенству стъсненное передъ тъмъ наше пъвческое искусство. Мы уже видъли, что лишь только гармоническій строй открыль просторъ для свободнаго полета южно-русской мелодіи, какъ пъвцы-сочинители могли уже располагать пъніе не только на 4, а на 5, на 6 и даже на 8 голосовъ или партій. Они какъ будто спъшили какъ можно скоръе предать храненію внъшнихъ музыкальныхъ формъ, всегда и для всъхъ доступныхъ, весь тотъ богатый запасъ, какой успъла выработать и заготовить южно-русская мелодія. Это быль, разумьется, уже недостатокь, потому что слишкомъ обильная полнота гармоніи не даетъ мелодіи выразительности, столь важной для нея, а напротивъ подавляетъ выразительность ея тяжелою громадою своего многозвучія, но недостатокъ, по тогдашнимъ обстоятельствамъ, совершенно извинительный, - какъ увлеченіе, понятное знатоку исторіи. Впрочемъ, и отъ этого недостатка южно-русскіе творцы пънія очень скоро освободились, остановившись на самой приличной церковному пънію гармоніи четырехголосной. Зато умъли такъ искусно обработать эту умъренную гармонію, влить въ нее столько души, что, слушая такое пъніе, невольно приходили въ благоговъйный восторгъ сами музыкальные ихъ учители латиняне, и торжественно признавались, что «у греко-руссовъ гораздо святъе и превосходнъе чествуется Богъ, нежели даже

у римлянъ» (1). И не удивительно! Величественность, живость чувствованій, при торжественности отзывающихся какою-то унылостію, мелодія иногда совершенно неподражаемая: вотъ отличительные признаки кіевскаго пънія (2)! Понятно, какимъ должно быть пъніе это, когда оно ляется подъ увлекательнымъ покровомъ «пріятнъйшей и звучной» гармоніи (3). Не удивительно, если слава его распространилась далеко дълы югозападной Россіи, такъ что, когда патріархъ Никонъ, ревнуя о благочестіи и красотъ богослуженія православной Церкви, такъ необходимыхъ для нравственно-православнаго воспитанія русскаго народа, и такъ упавшихъ-было время, занялся устройствомъ у себя въ Новгородъ, гдъ былъ тогда еще митрополитомъ, хорошаго хора пъвчихъ и хорошаго пънія, то по словамъ жизнеописателя его (4), «повелъ въ соборной церкви именно греческое и кіевское пъніе пъти». И было это пъніе, продолжаетъ жизнеописатель, «одушевленное, паче органа бездуш-

<sup>(</sup>¹) «Sanctius longe atque elegantius apud Graeco-Rhutenos colitur Deus, quam quidem apud Romanos». Jo. Gerbinius de cryptis Kyoviensibus. c. 14. p. 153. Vid. apud Gerbert. de cantu et musica sacra. t. II. p. 262.

<sup>(2)</sup> См. истор. обозр. богосл. книгъ греко-росс. Церк. Кіевъ. 1836 г. стр. 168.

<sup>(3) «</sup>Svavissima et sonora harmonia». Въ такихъ выраженіяхъ отзывается о ней Гербиній; apud Gerbert. t. II. p. 262.

<sup>(4)</sup> См. житіе Никона патр., опис. нѣкот бывшимъ при немъ клирикомъ. стр. 24. Спб. 1817 г.

наго, и таковаго пвнія, якоже у митроподита Никона, ни у кого не было». Любитель церковнаго пънія царь Алексви Михайловичь (1) не могь не сочувствовать такому преобразованию Никона. Онъ желалъ и самъ ввести у себя въ придворной церкви стройное пъніе «партесное», и для въ 1652 г. вызвалъ изъ кіевобратскаго монастыря архидіакона Михаила съ одиннадцатью пъвшими (2). Хоромъ управлялъ начальный пъвецъ и творецъ пвнія строчнаго (3) Оедоръ Тернопольскій. Хотя большая часть пъвчихъ возвратилась въ Кієвъ, проживъ въ Москвъ не болъе пяти мъсяцевъ, но они успъли уже утвердить тамъ партесное пъніе. Въ 1656 г. оставшіеся въ Москвъ отъ первой партіи кіевскихъ пъвчихъ Александръ Лешковскій и Климъ Коновскій посылаемы были снова въ Кіевъ, но только за тъмъ, чтобы пригласить въ Москву одного братскаго старца Іосифа Загвойскаго «для начальства къ партесному пънію» (4). Стало быть, переворотъ въ Москвъ въ пользу партеснаго пънія уже со-

<sup>(1)</sup> До такой степени простиралась его любовь къ благоустроенному пѣнію, что его всюду сопровождалъ хоръ пѣвчихъ. Это видно изъ переписки его съ стольникомъ своимъ Матюшкинымъ; въ одномъ изъ писемъ своихъ къ Матюшкину царь пишетъ напр., чтобъ тотъ привезъ къ нему съ собою «пѣвчихъ и старыхъ и новыхъ и малыхъ». Сб. Муханова стр. 218.

<sup>(</sup>²) См. матеріалы для истор. русс. церк. пѣн. изд. Ундольскимъ. въ Чт. моск. общ. ист. и древн. росс. 1846 г. № 3. стр. 23.

<sup>(\*)</sup> Строчнымъ пѣніемъ мосивичи называли ливейное. Ж. М. Н. П. ч. 63. отд. П. стр. 2.

<sup>(4)</sup> У Унд. стр. 31.

вершился: ему научились уже сами москвичи, которымъ нуженъ былъ изъ Кіева только хорошій регентъ. Новое музыкальное направленіе въ Москвъ еще яснъе обозначилось, когда (около 1679 г.) явился туда Николай Дилецкій съ своею италіанскою школою музыки. Въ Москвъ уже было возбуждено стремленіе къ италіанскому пънію, что видно изъ его посвященія своей грамматикій мусикійской Г. Д. Строганову, — ученіе его уже не было здъсь новостію (1). А собственныя сочиненія Дилецкаго рышительно вытъснили у насъкрюковое пъніе, которое съ тъхъ поръ остается въ употребленіи у однихъ старообрядцевъ (2), и то только по упорной приверженности ихъ ко всякой буквъ старины.

Такимъ образомъ, вся честь преобразованія музыкальной системы въ Россіи принадлежитъ изгозападнымъ православнымъ церковнымъ братотвамъ. Какъ необходимо было такое преобразованіе по самому ходу развитія у насъ церковной музыки, въ своемъ мъстъ мы дали понять. Какое важное вліяніе имъло оно на дальнъйшую

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. II. стр. 180.

<sup>(2)</sup> Если судить по казанскимъ старообрядческимъ внатокамъ крюковой системы: то, сколько мы знаемъ, они больше смотрять на крюки, нежели разумъють ихъ. Напъвы изучаютъ они больше съ голосу, по преданию. Если же учатъ по нотамъ, такъ заставляютъ прежде всего долойтъ утъ, ре, ми, съ которыхъ начинаемъ пъвческое поприще и мы. Выходитъ лишь смъщная комедия мальчикъ смотритъ на крюкъ, подъ которыми написано: пой-демъ братцы къ мастеру учи-ти-ся, а поетъ: утъ, ре, ми, фа, соль, ля, соль, фа, мъ, ре, утъ.

судьбу нашего церковнаго пъснопънія, можетъ видъть всякій изъ отзывовъ о современномъ намъ состояни этого искусства самихъ иностранцевъ. «Ничего не можетъ быть трогательнъе и согласнъе пънія русскихъ пъвчихъ, пишетъ г Гимансъ, присутствовавшій при священномъ коронованіи благополучно царствующаго Государя Императора (1). . . Эти сладостные звуки наводятъ мысль на пъніе небесныхъ ангеловъ (2) и проникаютъ даже въ такую душу, которая и не хотъла бы поддаться ихъ обаятельному могуществу». «По моему мнънію, замъчаетъ другой иностравный путешественникъ, одно только пъніе русской Церкви несравненно болъе другихъ способно возвышать нашу душу. Простое, плавное и величественное, оно располагаетъ къ сосредоточенности и молитвъ. А эти-то благочестивыя расположенія и должна стараться возбудить въ насъ церковная музыка» (8). И всъмъ этимъ, что ни говорите, мы обязаны прежде всего югозападнымъ церковнымъ братствамъ!

Казалось бы, оставалось только благодарить братства эти за столь важную услугу, оказанную ими

<sup>(1)</sup> Изъ брюссельской газеты Le Nord. См. Русс. въстн. 1856 г. сент. кн. 2. отд. соврем. льтоп. стр. 179.

<sup>(2) «</sup>Что блаженнъе сего — на землъ подражать лику ангеловъ»? Изъ письма св. Васил, велик. къ Григорію богослову. Твор. св. отц. въ русс. пер. 1847 г. т. Х. ч. 6. стр. 8.

<sup>(5)</sup> Etudes sur la situation intérieure, la vie nationale et les institutions rurales de la Russie, par le Baron Aug. de Haxthausen. Hanovre. 1847. t. I. p. 5.

нашему церковному пъснопънію; но на дълъ приводится оправдывать, защищать ихъ, какъ будто свомъ преобразованіемъ они внесли въ Церковь какую нибудь ересь. Нашлись люди, которые гласно стали утверждать, что «нынъ на земли нъсть Церкве божіи, вси бо уклонишася и непотребни быша, понеже въ церквахъ поютъ «по новому», согласіемъ органнымъ» (¹), потому что «нововнесеся въ Церковь пънія новокіевскія четвероголосная (²) и партесная, каковая, яко отъ вселенскихъ соборовъ и отъ всея Церкве не преданная, яко и италійскихъ разногласіи уподобительная, и отъ вселенскихъ патріарховъ, яко всей каюоличестъй Церкви необыклая, заказана суть» (³).

Дадимъ отвътъ соблазняющимся.

Пъніе вовсе не такое учрежденіе въ Церкви православной, которое не могло бы подлежать измъняемости; напротивъ, служа выраженіемъ молящагося духа, оно всегда зависитъ отъ извъстнаго, болъе или менъе развитаго въ нравственномъ и эстетическомъ отношеніи, состоянія сего послъдняго Поэтому-то ни словомъ Божіимъ, ни св. соборами, ни церковнымъ уставомъ не опре-

<sup>(1)</sup> Игнат. тобольск. послан. 3: въ Прав. Собес. 1855 г. кн. 2. стр. 116. Обличение Лазарево. См. Жезл. правл. изд. 1666 г. ч. 2. стр. 93.

<sup>(2)</sup> Слово это находится въ Керж. отв.

<sup>(3)</sup> Помор. отв. на вопр. 50. Керж. отвът. на вопр. 4. статья 115; объявление премънъ и повинъ въ россійстей Церкви сущихъ. ст. 31.

двлено, какимъ напъвомъ, или въ какой музыкальной формъ должно пъть въ церкви. Не опредъляетъ этого и церковное преданіе, вездъ въ православной Церкви хранящееся. Строго опредълено одно только неизмънное требованіе, чтобы церковное пъніе было благочинно. Оттого-то и въ исторіи христіанской Церкви мы видимъ, что церковное пъніе въ разныхъ православныхъ мъстахъ всегда бывало болъе или менъе различное, смотря по различію народнаго и мъстнаго вкуса христіанъ. Не повторяя историческихъ доказательствъ, представленныхъ Никифоромъ Өеотокіемъ въ его отвътахъ на вопросы старобрядцевъ (1), прибавимъ, что въ крюковыхъ книгахъ греческихъ, хранящихся въ библіотекъ синайскаго монастыря, изъ коихъ древнъйшія писаны въ 999, 1177, 1236, 1321, 1332, 1365, 1437 годахъ, содержатся, во-первыхъ, двъ херувимскія Іоанна Дамаскина, во-вторыхъ-церковные распъвы разныхъ народовъ, какъ то: персидскій, франкскій, болгарскій, родосскій, солунскій, въ-третьихъ -- священныя пъснопънія по подражанію соловью, стуку катящагося по мостовой колеса и звукамъ высушеннаго дерева (2). Видно, что при византійскихъ царяхъ греки умъли и не почитали неприличнымъ выражать чувствованія и вос-

<sup>(1)</sup> Отвътъ преосв. Никиф. изд. 1800 г. стр. 179 и слъд. (2) Перв. нутеш. въ син. монастыръ архии. Порфирія. стр. 216. 211. Спб. 1856 г.

торги христіанскіе разнообразнымъ пъніемъ. Видно, что христіане въ Персіи, Франкіи, Болгарін и другихъ странахъ пъли въ церквахъ по своему. Видно, что въ св. Софін константинопольской, куда стекались върующие со всъхъ концовъ греческаго царства, патріархи благословлями употреблять напъвы разныхъ народовъ, и тъмъ выражали каооличество Церкви православной. Все это ни «предано было отъ вселенскихъ соборовъ, ни всей каоолической Церкви бъ обыклое»: однакожъ, никогда и ни отъ кого не было обличаемо. Церковь константинопольская до XI в. не знала другаго пвнія, кромъ одноголоснаго (унасоннаго); а въ XI в., удовлетворяя вкусу времени, допустила пъніе симфоническое (1), «трисоставное», которое «богоподвизаемін тріе пъвцы гречестіи» около 1051 г. передали и въ нашу русскую Церковь (2), и никто не осуждаеть ее за это. Отъ чего же наши раскольники, не осуждая нововнесенія трехголоснаго панія ва Церковь греческую, сильно порицають привнесеніе четвертаго голоса въ Церковь русскую? Не по той ли, въ самомъ дълв, причинъ, что наше пъие сдълалось такимъ образомъ «латинскому пъвио звло согласно» (8)? Но что же и туть соблазнительнаго? Сами св. отцы, какъ напр. Ефремъ

<sup>(1)</sup> Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. VI. стр. 160.

<sup>(2)</sup> Степен. кн. 2. гр. 2. гл. 6.

<sup>(3)</sup> Объявление пременъ и новинъ см. комецъ статья 31.

Сиринъ и Іоаннъ Златоустъ, не почитали дурнымъ перенимать хорошее пъніе даже у Армонія и Арія. Припомнимъ исторію. Нъкто Армоній въ Сиріи, учившій о происхожденіи и смерти тъла какъ неоплатоникъ, и отвергавщий почитаніе св. мощей, изложилъ свои заблужденія въ благозвучныхъ стихахъ и, облекши ихъ въ пріятное пъніе, заманиваль сирійскихъ христіанъ въ свои молитвенныя собранія (1). Гораздо болъе вредили Церкви послъдователи Арія. Пріятныя ихъ пъсни, въ которыхъ содержалось ихъ заблужденіе, и особенно громкое и плънительное пъніе, привлекали къ себъ православныхъ (2). Преподобный Ефремъ Сиринъ, въ противоположность Армонію, составиль въ честь св. мучениковъ возвышенныя и умилительныя пъсни, облекъ ихъ въ пріятные звуки армоніева напъва и передаль православнымъ сиріянамъ для пънія, чъмъ и удержалъ ихъ отъ обольщенія, а дальнъйшіе церковные пъвцы, продолжаетъ Никифоръ Каллистъ со словъ бл. Өеодорита, положивъ тотъ напъвъ на ноты, болъе и болъе развивали и распространяли его. Такое же средство употребилъ и св. Златоустъ противъ аріанъ. Чтобы кто нибудь изъ его паствы, плъненный пъніемъ Арія, не былъ увлеченъ въ обманъ, святитель установилъ и у себя псалмопъніе по образцу пънія аріанскаго. Со-

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Церк. ист. Ник. Калл. кн. IX. гл. 16.

<sup>(2)</sup> Tamme, KH. XIII. FA. 8.

вершенно таже исторія повторилась и съ югозападными церковными братствами. Хитрые поборники папства, расчитывая на природную склонность малороссіянъ къ музыкъ, старались заманить ихъ въ свои костелы сладкими звуками мусикійскихъ органовъ. До какой степени привлекательна была іезунтская приманка, можно судить потому, что самое православное духовенство увлекалось иногда музыкальнымъ вкусомъ и выходило за предълы позволительнаго. Лътопись самовидца о войнахъ Богдана Хмельницкаго передаетъ, что въ Нъжинъ, при погребеніи наказнаго гетмана Ивана Золотаренка, игуменомъ Діонисіемъ и протопопомъ Максимомъ Филиповичемъ «служба Божія забавна съ музыкою отправлялася» (1). Надобно замътить, что протопопъ Максимъ слылъ еще человъкомъ ученымъ, пользовался уваженіемъ народа, старшинъ и духовенства (2). Можно представить, какъ неотразимо было дъйствіе латинской музыки на простой народъ. . . Итакъ, самыя правила христіанскаго благоразумія и снисходительности требовали, чтобы братства, руководствуясь примърами св. отцевъ-Іоанна Златоуста и Ефрема Сирина, украсили свое православное пъніе такими же стройными и разнообразными созвучіями, какія слышались и въ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ моск. общ. ист. и др. росс. 1846 г. № 1. отд. II. стр. 25.

<sup>(\*)</sup> Ист. Малоросс. Маркевича. т. II. стр. 68.

римскихъ костелахъ, — словомъ, чтобы дъйствовали именно такъ, какъ сдъйствовали. Они старались, «елико мощно прекраснъе, устроить у себя божественное пъніе по чину мусикійскихъ согласій», но старались сдълать это именно на посрамленіе бездушныхъ висканій римскихъ» (1), чтобы этимъ привлечь къ себъ слабыхъ и привесть ихъ ко спасенію (2).

Они и успъли въ этомъ, и притомъ настолько, что даже сами латины торжественно признали превосходство православнаго пъснопънія предъ своею церковного музыкою. «Гораздо святье и превосходиње чествуется Богъ у греко-руссовъ, нежели даже у римлянъ», пишетъ одинъ изъ нижъ въ восторгь отъ церковнаго пъснопънія, какое слышаль онь въ Кіевъ. «Тамъ каждодневно распъваются въ церквахъ псалмы и другія священязыкв народномы и со ныя пувсни отцевъ на всьмъ музыкальнымъ искусствомъ, такъ что диекантъ, альтъ, теноръ и бассъ, раздъльно доходя до слуха, въ тоже время производять пріятнъйшую и звонкую гармонію. . . Народъ, соединивы голоса свои съ голосами клира, пость такъ согласно, съ такимъ благоговъніемъ, что, слушая, я, казалось, восхищень быль до созерцанія (іч 'єх сабы), — мнъ казалось, будто я — въ leрусали-

<sup>(\*)</sup> Изъ заглавія рукоп. Григоровича и варіанта тогоже сочиненні; въ выдержкахъ пом'єщень въ Ж. М. Н. Н. ч. 64. отд. П. стр. 168.

<sup>(</sup>²) Могил. губ. вѣд. 1845. № 46.

мъ, эрю тамъ ликъ и духъ первенствующей Церкви кристівиской. Въ слезахъ отъ естественности (simplicitate) богослуженія русиновъ, я невольно восжвалилъ Сына Божія словами: полны суть небеса и земля величества славы твоея» (1). — Скажите, что же дурнаго въ такомъ пъніи? соблавнительнаго? Вамъ «непріятно оно, зане датинскому пънію зъло согласно»? Это еще не бъда. Въ самыкъ западныхъ церквахъ, какъ удостовъряеть одинь западный писатель, благозвучное паніе вводилось «не для того, чтобы доставить слушающимъ безполезное удовольствіе, увеселеніе, но для того, чтобы возстановить такимъ пъніемъ безмятежіе въ душъ, побудить ее къ размышленію о стройности божественнаго управленія, привести ее въ расположение способное къ восприятію небесныхъ наставленій, наконецъ, чтобы н самый смысль словь дъйствительные возбуждаль душу, когда сопровождается такимъ пъніемъ» (2), Что можеть быть выше и чище подобнаго назначенія благозвучнаго првія? Это взглядъ св. отцевъ! «На сей конецъ и изобрътены для васъ стройныя пъснопънія псалмовъ, говорить св. Ваонлій велиній, чтобы вмъсть съ усладительнымъ и благозвучнымъ для слуха принимали мы непримътнымъ образомъ и то, что есть полезнаго въ сло-

<sup>(1)</sup> De cryptis Kyoviens. cap. 14. p. 153. Vid. apud Gerbert. tom. II. p. 262.

<sup>(2)</sup> Nic. Listenius, жившій въ XVI в. у Герб. т. II. стр. 323.

въ» (1). «Какое значеніе имъютъ божественныя пъснопънія», спрашиваетъ преподобный Максимъ исповъдникъ, и отвъчаетъ: «сладость божественныхъ пъснопъній служитъ образомъ сладости божественныхъ пъснопъній служитъ образомъ сладости божественныхъ благъ, возбуждающей душу къ чистой и блаженной любви къ Богу и внушающей сильнъйшее отвращеніе ко гръху» (2). Было бы истинное пониманіе пънія, не услаждало бы оно одного внъшняго слуха, а то будь оно одноголосное или многогласное, будь оно демественное или италіанское, различія въ существъ дъла никакого не будетъ. Поэтому вовсе ничего нътъ дурнаго и соблазнительнаго въ томъ, что братства устроили свое пъніе по образцу италіанскаго.

Порицая за таковое пъніе православную Церковь, раскольники указывають еще, въ защиту себя на этотъ разъ, на вселенскихъ патріарховъ. Они говорятъ, что «восточные патріархи Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій, прошени бывше отъ прихожанъ церкве святаго Іоанна богослова о иныхъ нуждахъ и о семъ, еже пъти пъніе согласіемъ греческимъ и кіевскимъ», соизволили на все, «но кромъ партеснаго пънія, яко не у обычнаго всей соборной каоолической Церкви» (5).

<sup>(1)</sup> Твор. св. отц. въ русс. пер. ч. 3. кн. 2. стр. 177.

<sup>(°)</sup> Писанія отцевъ и учителей, относящ. къ истолк. правосл. богосл. т. І. стр. 325.

<sup>(5)</sup> Поморск. отв. на вопр. 50.

Но эта рвчь несправедлива. Патріархи, на которыхъ указываютъ раскольники, за собственнымъ подписаніемъ, дали прихожанамъ церкви св. Іоанна богослова грамату, въ которой прямо говорится, чтобы у нихъ священнику быть ученому, а въ церкви имъть пъніе партесное (¹).

Этимъ оканчиваемъ и мы свой «силлогизмъ на противящихся и ненавидящихъ мусикію и слад-копъніе» (2), спъша возвратиться къ перерванному нами обозрѣнію заслугъ югозападныхъ церковныхъ братствъ, оказанныхъ ими отечественной церковной музыкъ.

Развиваясь и совершенствуясь въ тъсныхъ стънахъ братскихъ заведеній, гармоническое пъніе, естественно, должно было распростаняться и по всей странъ. Его разносили по домамъ отвсюду стекавшіеся въ братскія училища юноши, жаждавшіе образованія, — и это такъ естественно, что не требуетъ и доказательствъ. Его разносили по монастырямъ, иногда и очень далекимъ, братскіе монахи. Іосифъ Загвойскій, напримъръ, постриженникъ и, въроятно, воспитанникъ кіевобратскаго монастыря, славившійся въ свое время особеннымъ искусствомъ и знаніемъ партеснаго



<sup>(1)</sup> Грамата эта хранится въ московской бывшей патріаршей библіотекь, между граматами подъ № 9. Истор. росс. iep. т. 1. стр. 419. 420.

<sup>(2)</sup> Такъ озаглавливается явившееся въ пол. XVIII в. сочинение неизвъстнаго кіевлянина, въ которомъ онъ защищаетъ свое гармоническое пѣніе отъ нападеній старообрядцевъ. Ж. М. Н. П. ч. 61. отд. II. стр. 170. 171.

панія, «з годъ жиль въ монастырь печерскомъ, уча тамощній коръ пъть по партесамъ (1), а потомъ урхалъ въ Чигиринъ къ Выговскому, чтобъ стояль въ монастыръ ево строенья на крылоеъ» (2). А нужда подсказала братствамъ мъры, которыя, служа хорошими средствами къ распространенію музыкальнаго вкуса въ народъ, вивсть съ тъмъ были сидынъйшими побужденіями для многихъ къ усерднъйщему изучевію гармонического пънія. Когда земли, доставлявшія доходъ кіево-братскому училищу, по договору между Росіею и Польшею въ 1686 г. отощли къ Польшь, а царь Алексій Михайловичь, даровавь щколъ права академіи (1660 г.), не снабдиль ее никакимъ содержаніемъ (5), тогда средства кіевобратскаго училища до того истощились, что воспитанники его съ твхъ поръ и почти до 1786 г, для своего содержанія принуждены были прибъгать къ сбору доброхотныхъ подаяній. Между прочинь они употреблями и следующія средства. Бъдные воспитанным жили при приходскихъ церквахъ, чтобы за исправление церковныхъ требъ получать содержаніе. Въ тахъ приходахъ, гдъ содержаніе было получще, они заводили и пъвческіе партесные хоры. Независимо отъ этого,

<sup>(</sup>¹) Матеріалы для ист. русс. церк. пѣнія, изд. Унд. въ Чт. моск. общ. ист. и др. росс. 1846 г. № 3. сн. документ. напеч. подъ № 13. отр. 91. и док. подъ № 15. стр. 23.

<sup>(2)</sup> Тамже, стр. 33.

<sup>(3)</sup> Истор. Мал. Бант. Кач. ч. 2. стр. 215.

воспитанники ежедневно подъ окнами у гражданъ испрацивали пищу въ объденное время пъніемъ стиховъ: «миръ Христовъ да водворяется въ сердцахъ вашихъ» и проч., что называлось миркованьемю, а взрослые по вечерамъ испрашивали вспоможенія также съпъніемъ, при воротахъ, разныхъ духовныхъ канть, что называлось спъваньель. Въ лътнія вакаціи они, составивъ изъ себя артели, уходили для сбора подаяній по разнымъ губерніямъ и слободскимъ полкамъ, пъли по церквамъ приходскимъ службы, а по домамъ разныя канты. Эти путешествія назывались эпетиціями. Многіе, понравившись богатымъ владъльцамъ своимъ знаніемъ или голосами, уже и не возвращались въ училища (1). Понятно, что явная выгода и польза заставляли воспитанниковъ изучать церковное пъніе какъ можно лучше, а ихъ миркованья, сппьванья и эпетиціи, распространяя вкусъ въ народъ, тъмъ самымъ содъйствовали быстръйшему распространенію гармоническаго пънія по всей странъ.

Благодаря такимъ разнообразнымъ мърамъ, гармоническое пъніе дъйствительно распространилось быстро по всъмъ областямъ югозападной Россіи. Въ половинъ XVII в. оно было уже господствующимъ во всей кіевской митрополіи (2), проникло въ самую глубь Съчи запорожской, и

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Опис. ніево-соф. соб. прибавл. подъ № 41. стр. 215. 216.

<sup>(2)</sup> У Унд. см. прилож. 1. стр. 20.

успъло возбудить къ себъ такую любовь въ ея суровыхъ обитателяхъ, что «ежели присылались туда изъ Кіева попы, да.... не имъли они хорошаго голосу, то такихъ назадъ отсылали». Въ концъ XVII в. «на Съчъ была уже учреждена пъвческая школа, въ которой находилось болъе тридцати человъкъ. Учителемъ былъ попъ. Пъвчихъ брали изъ Малороссіи, а иные самовольно приходили изъ Кіева и Польши» (1). Можно догадываться, что больше всего пополнялась эта школа воспитанниками кіево-братскаго училища, когда они совершали свои «эпетиціи». Во всякомъ случаъ вліяніе братской школы здъсь несомнънно.

Такое важное вліяніе имъли братства на развитіе и успъхи русскаго церковнаго пъснопънія.

<sup>(1)</sup> Ист. о каз. запорож. въ Чт. моск. общ. ист. и др. росс. т. 2. № 6. отд. IV. Замъчательно, что у запорожцевъ и самые пъвчие имъли казаческое устройство. У нихъ было два атамана, выбранныхъ изъ среды ихъ — одинъ надъ большими, а другой надъ малыми пъвчими,

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ТЕЗОИМЕНИТСТВА ЕГО ВЕЛИЧЕСТВА, БЛАГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА НИКОЛАЕ—
ВИЧА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССІЙСКАГО, ТЕЗОИМЕНИТСТВА ЕГО ИМПЕ—
РАТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА, БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ ВЕЛИКАГО КНЯ—
ЗЯ АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА И РОЖДЕНІЯ ЕЯ ИМ—
ПЕРАТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА, БЛАГОВЪРНОЙ ГОСУДАРЫНИ ВЕЛИКОЙ
КНЯГИНИ ОЛЬГИ НИКОЛАЕВНЫ.

Царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е (Мато. 11, 12).

Природное чувство любви къ царствующему дому нашему привлекло насъ, братія, сегодня въ церковь для вознесенія молитвы къ Царю царствующихъ о благоденственномъ и долгоденственномъ процвътаніи нъкоторыхъ членовъ онаго, а святая Церковь привела намъ на память святаго благовърнаго великаго князя Александра невска-

го, изъ воиновъ царя земнаго сдълавшагося воиномъ Царя небеснаго. Не всякій изъ насъ, здъ предстоящихъ, принадлежитъ къ досточтимому сонму воиновъ царя земнаго; но святая Церковь приглашаетъ всъхъ насъ и каждаго изъ насъ къ подражанію воину Царя небеснаго святому Александру невскому. Ясиое дъло, что теперь самый удобный случай для насъ припомнить, что каждый изъ насъ, будучи членомъ св. Церкви, воинъ ли онъ или не воинъ царя земнаго, вепремънно долженъ воинствовать на земль, чтобы быть въ сонмъ воиновъ на небъ: - истина, вполнъ достойная не только благочестиваго, но и благоговъйнаго вниманія православныхъ. Царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищаютъ е.

Парствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е. Такъ и должно быть. Върно слово, что главный дъятель въ жизни христіанина есть спасительная благодать Божія. Напрасно христіанинъ сталь бы стараться собственными силами воздвигнуть зданіе своего спасенія; напрасно сталь бы онъ заботиться и о защищеніи этого зданія собственными же силами (Псал. 126, 1): не въ воль его путь его, и не во власти его пествіе и направленіе шаговъ его (Гер. 10, 23). Какъ начало жизни христіанской (Гоан. 6, 65. Дъян. 16, 14. Апок. 3, 20), такъ и преуспъяніе въ ней (1 Кор. 4, 7. Ефес. 2, 21. 22. 3, 12. Фил. 1, 29. 2, 13), равно и пребываніе върнымъ Господу Іи-

сусу Христу до конца жизни (1 Петр. 5, 10. 1 Кор. 1, 8) зависять собственно отъ благодати Божіей. Благодать есть душа нашей души, такъ что, какъ рыба не можетъ жить безъ воды, или какъ никто не можетъ ходить безъ ногъ, видъть свътъ безъ глазъ, говорить безъ языка, или слышать безъ ушей: такъ безъ содъйствія ея нельзя быть совершеннымъ христіаниномъ. «Безъ Меня, говоритъ Господь, не можете дълать ничего» (Іоан. 15, 5). Но, съ другой стороны, справедливо и то, что при дъйствіи божественной благодати въ жизни христіанина остается еще мъсто для дъйствованія его свободъ. Давъ человаку свободу при сотвореніи его, Господь теперь уже не можетъ отнять ее; ибо дары Божіи непреложны (Рим. 11, 29). По собственному произволенію человъкъ утратилъ свою праведность: по собственному же произволенію онъ долженъ и содъйствовать оправданію своему въ Господъ нашемъ Іисусъ Христъ; никто не принуждалъ его грашить: никто не можетъ принудить его и преуспъвать въ святости. Мудрый Сирахъ свидътельствуетъ, что Богъ еще изначала оставилъ человъка въ рукахъ его собственнаго произволенія: предложилъ ему огонь и воду, чтобы онъ свободно простиралъ руку, къ чему самъ хочеть; объщаль ему жизнь и смерть: чего пожелаетъ, то и получить (Сир. 15, 14-18). И въ настоящее время, когда единородный Сынъ Божій умеръ уже за гръхи наши и воскресъ для оправданія нашего (Рим. 4, 25), тотъ только можетъ отвергнуться себя, взять крестъ свой и идти въ слъдъ Начальника и Совершителя въры (Евр. 12, 2), кто самъ захочетъ (Мато. 16, 24). Благодать Божія дъйствуетъ побуждая, а не принуждая, чтобы свобода и произволеніе у насъ вполнъ сохранились. Не надобно только забывать, что участіе свободы, произволенія, желанія человъка въ дълъ собственнаго спасенія состоитъ не въ страдательномъ только отношеніи ихъ къ благодати Божіей, не въ бездъятельномъ упокоеніи въ Богъ, но въ старательномъ и усильномъ шествіи ихъ по тернистому и узкому пути, ведущему въ животъ въчный. Съ какой бы стороны ни посмотрълъ кто изъ насъ на свободу человъка, онъ непремънно придетъ къ той мысли, что она, при укръпляющей ее благодати, сама должна добрымъ подвигомъ подвизаться на пути къ царствію небесному. Посмотримъ ли мы на свободу, какъ на даръ всеблагаго Бога, благоволившаго отпечатлъть въ человъкъ, при сотвореніи его, образъ свой, мы должны будемъ сознаться, что оставлять этотъ великій даръ совершеніи спасенія безъ употребленія значитъ тоже, что пренебрегать имъ: что оскорбительно для величества Божія. Вспомнимъ ли, что свобода человъка не бездъйственна и въ дъятельности естественно-нравственной, такъ что и язычники, не имъющіе письменнаго закона, по природъ дълаютъ законное, имъя у себя законъ нрав-

ственности написаннымъ въ сердцахъ своихъ (Рим. 1, 14. 15), мы должны будемъ согласиться, что если бы Господь оставляль ее въ бездъйствіи, то оставляль бы въ такомъ случав безъ употребленія полезныя средства, и слъдственно расточилъ бы дары свои отчасти понапрасну: противно премудрости Божіей... Согласимся ли, наконецъ, вообще, что дъло спасенія человъка совершается безъ дъятельнаго съ его стороны участія, силою одной благодати Божіей, мы необходимо должны согласиться и на то, что Господь превращаетъ разумно-свободное существо въ орудіе мертвое и слівпое: а это не только не возвышаетъ достоинства благодати и разумной природы, но унижаетъ ту и другую. Итакъ, царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е.

Такъ и есть на самомъ дълъ. Въ этомъ легко убъждаетъ насъ настоящее положеніе наше
на землъ. Знаемъ, что вслъдствіе осъненія спасительною благодатію Божіею, человъкъ получаетъ и умъ Христовъ, проницающій и глубины
Божіи (1 Кор. 2, 16. 10), и сердце чистое, носящее въ себъ Христа Господа (Ефес. 3, 17), и
волю, свободную отъ рабства гръху и способную хотъть и дъйствовать по благоволенію Божію (Рим, 6, 18. Фил. 2, 13). При всемъ томъ,
чрезъ это онъ не восхищается еще на такую степень, чтобы упокоиться въ Богъ до изшествія изъ
жизни временной. При совершенствъ по внутрен-

нему человъку, христіанинъ все еще остается несовершеннымъ по человъку внъшнему. Когда удостоится онъ, силою благодати, преобразиться въ новую тварь, растлънная плоть остается съ нимъ. Но какъ нътъ и не можетъ быть общенія у свъта со тмою, согласія между Христомъ и веліаромъ (2 Кор. 6, 14. 15); то эта плоть всегда будетъ желать противнаго духу человъка, противясь ему и увлекая его къ дъланію не того, чего онъ хотълъ бы (Гал. 5, 17), такъ что, на какой бы степени духовнаго совершенства ни стоялъ христіанинъ, хотя бы онъ до того успълъ въ несеніи благаго ига Христова, что удостоился быть восхищеннымъ въ рай и слышать неизреченныя слова, которыхъ нельзя человъку пересказать (2 Кор. 12, 4), и тогда онъ по внутреннему человъку будетъ находить удовольствіе въ законъ Божіемъ, но въ тоже время въ членахъ своихъ будетъ видъть иной законъ, противоборствующій закону ума его и дълающій его плънникомъ закона гръховнаго (Рим. 7, 22. 23). Пакостникъ плоти, ангелъ сатаны, всегда будетъ чтобы удручать его (2 Кор. 12, 7): при немъ, чтобы возбуждать въ душъ его помыслы, показывающіе, что его умъ еще не совершенно плъненъ въ послушание Христу (2 Кор. 10, 5), возбуждать въ волъ его желанія, противныя закону Божію и внушеніямъ благодати (2 Цар. гл. 11. 3 Цар. 11, 1-10), пораждать въ его серецъ стремленіе къ преступнымъ увеселеніямъ, своекорыстнымъ удовольствіямъ и чувственнымъ наслажденіямъ (Еккл. 2, 10). Поприщемъ дъятельности человъка также остается родъ строптивый и развращенный, среди котораго онъ долженъ сіять, какъ свътило въ міръ (Фил. 2, 15). Какъ врагъ имени Христова и ненавистникъ преста Его, этотъ родъ не престанетъ употреблять свои средства къ содъланію върующихъ въ Господа Іисуса Христа плънниками закона гръховнаго, находящагося въ членахъ ихъ (Рим. 7, 23). Будучи самъ помраченъ въ разумъ (Ефес. 4, 18), онъ не замедлитъ позаботиться, чтобы ввести и ихъ въ заблужденіе (2 Тим. 3, 13) и ласкательствомъ и красноръчіемъ обольстить незлобивыя сердца ихъ (Рим. 16, 18) къ недостойнымъ помысламъ касательно или существа или свойствъ или дъйствій Бога. Дошедши самъ до безчувствія и предавшись непотребству до такой степени, что дълаетъ уже всякую нечистоту съ ненасытимостію (Ефес. 4, 19), онъ постарается прельстить и не утвержденныя души христанъ, склоняя ихъ къ поступкамъ по желаніямъ плоти, къ исполненію воли ея и помысловъ (Ефес. 2, 3). Дълами отрекаясь отъ Бога, но говоря, что знаетъ Его (Тит. 1, 16), онъ станетъ склонять ихъ къ жизни по обычаю міра по воль князя, господствующаго въ воздухъ, въ нихъ дъйствующаго (Ефес. 2, 2). Въ свое время онъ не умедлитъ и гоненіе воздвигнуть на встахъ, хотящихъ благочестиво жить о Христъ Інсусъ (2 Тим. 3, 12), или на каждаго изъ нихъ въ част-

ности; при чемъ будетъ преслъдовать ихъ до того, что они, хотя весь міръ недостоинъ ихъ (Евр.: 11, 38), станутъ скитаться въ пустыняхъ, и въ горахъ, и въ пещерахъ и въ ущеліяхъ земли (Евр. 11, 36—38), нигдъ не находя покоя (2 Кор. 11, 26). А чтобы скоръе и успъшнъе уловить послъдователей Христовыхъ въ свои съти, влекущія въ погибель, онъ, какъ служитель сатаны, приметъ видъ служителя правды (2 Кор. 11, 15), и, будучи самъ рабомъ тлънія, дерзнетъ объщать имъ свободу (2 Петр. 2, 18. 19). Наконецъ, христіанинъ не остается свободнымъ и отъ ухищреній со стороны человъкоубійцы искони. Постыженный прившедшею въ человъка благодатію Божіею, онъ не придетъ въ бездъйствіе. Въковыми опытами онъ дозналъ уже немощь естества человъческаго, и употребитъ всъ свои ухищренія, ' чтобы совратить возрожденныхъ съ пути праваго. Какъ князв міра сего (Іоан. 12, 31) и какъ богъ въка сего (2 Кор. 4, 4), онъ повсюду станетъ ходить, какъ рыкающій левъ, ища погло-. тить ихъ (1 Петр. 5, 8) чрезъ соблазны посредствомъ различныхъ дъйствій то пріятныхъ (1 Кор. 7, 5), то противныхъ и тяжкихъ (Апок. 2, 10). Правда, опытные въ духовной брани не могутъ иногда не разумъвать умышленій отца лжи (2 Кор. 2, 11); за то не совсъмъ опытные не могутъ проникнуть въ нихъ, тъмъ болъе, что онъ дъйствуетъ на сердце человъка (Іоан. 13, 2. Дъян. 5, 3) и на слабыя стороны его, которыя всячески

старается замътить (Іоан. 12, 6). Даже и опытные въ духовной брани могутъ попадать въ разставляемыя человъкоубійцею искони съти; потому что, для лучшаго успъха въ своей ловитвъ, онъ не умедлитъ преобразиться въ ангела свъта (2 Кор. 11, 14). Окруженный столь опасными и хитрыми врагами, христіанинъ не можетъ не беречься, чтобы не упасть (1 Кор. 11, 12). Но даже и при бдительности и рачительности, онъ и не замътитъ, какъ будетъ дълать то, чего и не хочетъ. Не еже бо хошу доброе, творю; но еже не хошу злое, сіе содпьваю: окаянент азт теловъкъ (Рим. 7, 19. 24): такъ въ тугъ сердца вопіетъ одинъ изъ самыхъ бдительныхъ стражей своего спасенія, подвизавшихся противъ плоти, міра и діавола! Такъ воззопіетъ и каждый христіанинъ, доколь не избавится отъ тъла смерти сея. Между тъмъ, доколъ человъкъ, внимая иному закону, воюющему противъ закона ума его, будетъ дълаться плънникомъ гръха; доколъ, слъдуя плоти и ея страстямъ и похотямъ, будетъ дълать то, чего и не хочетъ; доколъ не совлечется ветхаго человъка, по коварству міра и діавола, иставнающиго въ обольстительныхъ похотяхъ, и не облечется въ человъка новаго, созданнаго по Богъ въ правдъ и преподобіи истины (Рим. 7, 23. Гал. 5, 17. Ефес. 4, 22. 24): дотоль онъ не можетъ наслъдовать царствія небеснаго. По увъренію Тайнозрителя, въ небесный градъ, св. Іерусалимъ не войдетъ ничто нечистое и ни-

кто преданный мерзости и лжи (Апок. 21, 27). Тамъ будеть царствовать Богъ всяческихъ, окруженный тьмами темъ ангеловъ. Но Богъ есть свътъ: тма не имъетъ съ Нимъ общенія (2 Кор. 6, 14); Богъ есть правда: при Немъ нътъ мъста беззаконію (Сир. 13. 21) Что же дълать христіанину, когда только чистые сердцемъ угрятъ Бога (Мато. 5, 8), а онъ, постоянно прельщаемый міромъ, плотію и діаволомъ, не можетъ не прикасаться нечистотъ гръховной (Иса. 32, 11. Іоан. 1, 8), а потому хвалиться, что имъетъ чистое сердце (Притч. 20, 9)? Не иное что, какъ принять всеоружіе Божіе: препоясавъ чресла свои истиного, облекшись въ броню праведности, обувъ ноги въ готовность благовъствовать миръ, а паче всего взявъ щитъ въры и пълемъ спасенія и мечь духовный, стать (Ефес. 6, 13—17) и дъятельно бодрствовать на всякое время (Лук. 21, 36): не всполнять вождельній плоти, всегда возстающихъ на душу, огребаться отъ нихъ, распять плоть съея страстями и похотями (Гал. 5, 16. 24. 1 Петр. 2, 11), не сообразоваться съ настоящимъ въкомъ (Рим. 12, 2), не ходить по человъкамъ, не быть рабами у нихъ и друзьями у міра (1 Кор. 3, 3. 7, 23. Гак. 4, 4), противустоять діаволу, стать противъ козней его, побъждать его, сокрушать его подъ ноги свои (Так. 4, 7. 1 Петр. 5, 9. Edec. 6, 11. 1 loan. 2, 13. Рим. 16, 20). Какъ же христіанину сдълать все это? Какъ ему отложить по первому житію ветхаго человъка: умертвить страсти, побъдить

міръ, сокрушить діавола? Всякій видитъ, что на это не достанетъ у человъка естественныхъ силъ: ему нужна божественная благодать, врачующая все немощное, съ которою онъ, и будучи во плоти, успъшно можетъ противоборствовать и самымъ свиръпымъ духамъ нечистымъ. Кто же не видитъ и того, что христіанинъ самъ долженъ согласиться на подчинение себя водительству благодати и дъйствовать съ нею вмъстъ и собственными силами? Только побъждающій плоть, міръ и діавола наслъдуетъ все: ему одному взявшій гръхи міра Агнецъ Божій (Іоан. 1, 29) дасть имя Бога своего, имя Бога града своего, новаго Герусалима, нисходящаго съ неба, ему одному дастъ Онъ вкушать отъ древа жизни, которое посреди рая Божія, вкушать сокровенную манну и владычествовать надъ языками (Апок. 21, 7. 3, 12. 2, 7. 17. 26). Только собственными силами, при содъйствін спасительной благодати Божіей, побъждающій плоть, міръ и діавола не потерпить вреда отъ второй смерти, но облеченъ будетъ въ бълыя одежды и сядеть на престоль съ Агнцемъ Божімть судить дванадцать коланъ израилевыхъ (Апок. 2, 11. 3, 5. 21. Мато. 19, 28). Блажени мертвін, умирающін о Господь отнынь: здъ есть терппыйе святых , иже соблюдають заповъди Божія и въру Іисусову (Апок. 14, 13. 12)! Блаженъ и апостолъ языковъ, сраспявшися Господу Інсусу Христу! Собственнымъ опытомъ дозналь онь необходимость подвиговь въ жизни

о Христъ и убъждалъ христіанъ не ослабъвать въ дълъ своего спасенія, но подражать тъмъ, которые върою и долготерпвніемъ наслъдуютъ обътованія, пламенъя духомъ (Рим. 12, 11. Евр. 6, 12),—о самомъ себъ свидътельствовалъ, что, чувствуя слабости, мало по малу возмогалъ надъ ними, сознавая при этомъ помощь высшей силы, благодати Божіей, и свой трудъ (1 Кор. 15, 10. Фил. 2, 16), и искренно сознавался, что онъ провождалъ жизнъ труженическую, тягостную, подвижническую: жилъ, какъ самъ говоритъ, подвизаясь добрымъ подвигомъ (2 Тим. 4, 7). Царствіе небесное нудится, и ну экдницы восхищаютъ е.

Иначе и быть не можетъ. Слово Божіе научаетъ насъ, что добродътель наша въ настоящемъ состояни не инымъ чъмъ можетъ быть, какъ постояннымъ усиліемъ возстановить разстроенный порядокъ въ душъ нашей. Отличительное свойство ея должно состоять въ повиновени волъ Божіей, изреченной въ законъ; но это повиновеніе требуетъ со стороны человъка постоянныхъ и притомъ тяжелыхъ подвиговъ до конца жизни его. Господь нашъ Іисусъ Христосъ ясно училъ, что всякій, кто только хочетъ идти за Нимъ, непремънно долженъ отвергнуться себя и взять крестъ свой, такъ что, кто не возметь и не станетъ носить креста своего, тотъ не можетъ быть ученикомъ Его (Мато. 16, 24. Лук. 14, 27): такой, очевидно, имъетъ въ виду сберечь душу свою; но сберегшій душу свою, говоритъ Господь, по-

теряетъ ее, а кто потеряетъ душу свою ради Меня, тотъ сбережетъ ее (Мато. 10, 39). Св. апостоль Іаковъ убъждаетъ христіанъ, чтобы они въ образецъ злостраданія и долготерпънія взяли пророковъ, и называетъ блаженнымъ того, кто переноситъ искушение въ жизни (lak. 5, 10. 1, 12). Возлюбленный ученикъ Господа, св. Іоаннъ богословъ, видълъ въ откровеніи несчетное множество людей, стоящихъ предъ престоломъ Агнца, въ бълыхъ одеждахъ, съ пальмовыми вътвями въ рукахъ, и узналъ, что это тъ самые, которые пришли, претерпъвъ великія скорби, омыли одежды свои и убълили ихъ кровію Агнца (Апок. 7, 9. 13. 14). Онъ же въ посланіи къ малоазійскимъ церквамъ писалъ, что говорящій о себъ, что онъ пребываетъ въ Іисусъ Христъ, долженъ поступать такъ, какъ поступалъ Іисусъ Христосъ (1 Іоан. 2, 6); а Іисусъ Христосъ, по апостолу Петру, пострадаль за насъ, оставивъ намъ примъръ, дабы мы шли по слъдамъ Его (1 Петр. 2, 21). Св. апостолъ Павелъ убъждаетъ христіанъ не принимать благодать тщетно, но въровать во Христа и страдать за Него тъмъ же подвигомъ, какой видъли въ немъ (апостолъ Павлъ), и быть твердыми, непоколебимыми, всегда преуспъвающими въ дълв Господнемъ (2 Кор. 6, 1. 1 Кор. 15, 58). Солунскимъ христіанамъ онъ внушалъ не поступать наряду съ прочими, но бодрствовать и трезвиться, не угашать въ себъ духа (1 Сол. 5, 6. 19). Тимоеея убъждаль онъ возгръвать въ себъ даръ Божий и не стыдиться свидътельства Господа нашего Іисуса Христа, но страдать съ евангеліемъ Его силою Бога, злопостраждать, какъ прилично доброму воину Христову, подвиваться добрымъ подвигомъ въры, и такимъ образомъ достигать въчной жизни, такъ какъ только законно подвизающійся, говорилъ апостолъ, увънчанъ будетъ (2 Тим. 1, 6. 8. 2, 3. 5-12). Желалъ св. апостолъ Павелъ, чтобы христіане, сбросивъ съ себя всякое бремя и запинающій ихъ гръхъ, съ терпъніемъ проходили предлежащее имъ поприще, взирая на начальника и совершителя въры своей Іисуса, который, вмъсто предлежавшей Ему радости, претерпълъ крестъ, и оказывали таковую ревность, для совершенной увъренности въ надеждъ, до конца жизни (Евр. 12, 12. 6, 11). Словомъ, вся жизнь христіанина называется въ священномъ Писаніи бранію, въ которой онъ долженъ подвизаться до крови и оставаться върнымъ въ своихъ подвигахъ до конда жизни, до смерти (Ефес. 6, 12. Евр. 12, 4. Апок. 2, 10). Поэтому, четыре возраста жизни христіанина непремънно должны, на двав, представлять четыре малыхъ креста, изъ которыхъ, силою укръпляющей благодати, обраэовался бы одинъ великій крестъ, основаніемъ своимъ упирающійся въ развращенную природу человъка, а концемъ въ небо. Царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е.

Импьяй уши слышати, да слышить! Аминь.

## ЗАКОНОДАТЕЛЬСТВО ПЕТРА ВЕЛИКА-ГО ОТНОСИТЕЛЬНО ЧИСТОТЫ ВЪРЫ И БЛАГОЧИНІЯ ЦЕРКОВНАГО.

Предложивъ обзоръ постановленій, состоявшихся во времена Петра великаго относительно православнаго духовенства (1), коснемся теперь другой отрасли законодательства тогоже времени, — правительственныхъ постановленій относительно внутренней жизни Церкви, чистоты ея православія и благочинія. Эти постановленія, съ одной стороны, представляютъ поучительный образчикъ того, что можетъ сдълать государственная власть въ области духовной жизни, а съ другой — служитъ прекраснымъ выраженіемъ духа времени, новаго направленія жизни русскаго народа въ въроисповъдномъ оношеніи и того замъ-

7

<sup>(1)</sup> См. Правоса. Собеста. 1863 г. ч. 2. стр. 377 — 414.

чательнаго броженія, которое произошло въ народъ этомъ отъ внесенія въ его замкнутую отъ постороннихъ вліяній жизнь новыхъ стихій просвъщенія и образованія, заимствованныхъ съ запада.

Почитаемъ излишнимъ повторять всемъ знакомое, успъвшее сдълаться общимъ мъстомъ, изображеніе жизни предковъ нашихъ о Христъ, отличавшейся обрядовымъ направленіемъ, — того отношенія ихъ къ Въръ, которое зависьло отъ внъшняго пониманія ими Христіанства и на ряду съ нимъ допускало множество суевърій, сомнительныхъ, даже подложныхъ, сочиненій и явныхъ остатковъ язычества. Застой въжизни общества, слъдствіе его замкнутости, и однообразіе въ способахъ и видахъ проявленія этой жизни усыпляли народную мысль, заставляли смотръть на эти способы и виды какъ на что-то въчное, самостоятельное, само въ себъ носящее условіе своей неизмъняемости, какъ на божественное, и прямо въли къ старообрядству. Духъ старообрядства ръзко проявляетъ свое владычество въ теченіе всего XVI и XVII въка. Споры о хожденіи посолонь, объ аллилуіа, о томъ, сколькими перстами знаменоваться во время молитвы, на сколькихъ просфорахъ служить литургію, о буквъ и въ имени Іисусъ и т. п., ясно обнаруживаютъ направление древне-русской жизни о Христъ. Просвъщенный Максимъ Грекъ въ свое время былъ пораженъ этою жизнію, жизнію по одной буквъ,

а не и по духу Въры, слъпымъ упованіемъ на каноны, молитвы, поклоны и свъчи безъ внутренняго благочестія, напоминавшемъ собою о жизни христіанъ латинскаго въроисповъданія. Не многіе лучшіе люди, видъвшіе въ православіи не одинъ обрядъ, старались поднять падающую въру и возбудить жизнь въ ея почти уже мертвенныхъ образахъ, и не нашли сотувствія, обвинены въ ереси и пали жертвою своей разумной ревности. Такова судьба Максима Грека, Діонисія Троицкаго, справщиковъ книгъ при патр. Никонь и отчасти самаго Никона, между тъмъ какъ тупые толковники православія, ярые приверженцы обряда, въ родъ Логгина, Филарета, пресловутыхъ справщиковъ при патр. Іосифъ, праздновали полное торжество. Соборъ 1667 года жаловался, что въ Церкви совершается большое неблагочиніе, что «свъщи всякъ предъ своею иконою поставляетъ и всякъ, своей иконъ моляся. на различныя страны покланяются», что «неискусніи людіе своя си иконы боги именуютъ, чесо ради явствуется не знати единства Божія, паче же многобожіе непщевати» (2). Намъ кажется, что далъе этого не можетъ уже идти обожание внъшности православнымъ христіаниномъ.

Преобразованіе, сдъланное патр. Никономъ, сильно возмутило этотъ безсознательный застой русскаго народа. Изъ югозападныхъ училищъ

<sup>(</sup>¹) Акт. историч. т. V. № 102.

блеснуль лучь свата, и сважий воздухъ поваль по остальной Россіи. Извастно, чамъ кончилось двло. Упорная и тупая приверженность къ «счаринъ» стала оплакивать паденіе «древняго» благочестія и, толкуя о воцареніи антихриста, образовала расколъ.

Рядомъ съ въроисповъднымъ движениемъ въ XVII въкъ шло съ запада другое, свътское, которое вводило въ Россио новыя понятія, новое просвъщение и образование внъ церковной области, и съ самаго же начала стало въ разръзъ съ въковыми привычками, образами жизни и убъжденіями. Это движеніе еще сильные встревожило сонную мысль и вызвало упрямое неудовольстые со стороны всего общества, и личшихъ и жудщихъ его членовъ. Оно обнаружило, что дихъ старой Руси, сосредоточившійся въ расколь, вполнь сохранился и въ дучшихъ людяхъ XVII ввка. Отъ этого, когда принадлежавшие къ расподу отдалимись отъ Церкви, новое просвъщение и образованіе ничего не выиграло. Самъ патр. Никонъ, котораго обвиняли въ латинства, отвръгожегь органы и иноны не русскаго письма, какъ вещи, заимствованими у еретиковъ (1). Патріархъ Іоакимъ въ своемъ духовномъ завъщании горькооплакиваль духъ новаго времени: оно умолль великихъ государей воспретить русскимъ людямъ: всякое общение съ вновърцами и разрушить всв.

<sup>(1)</sup> Филар. Ист. русс. Церкв. IV. 36: (над. 3).

скверныя мольбища последнихь, онь скорбель, что многіе вырные и честные люди даже вдять иновърцами, не стыдясь этого и не боясь грвка (1). Такъ мыслиль лучший человъкъ - патріаркъ! Своеобразно настроенное исключительно по духу Въры совнание обнаруживалось и въ томъ, что въ кормчихъ, какъ правило св. апостоль и св. отецъ, постановлялось: «аще въ суднъ будеть латина вла, измывши молитва сотворити» (2), н что русскіе калмісь: «согрышихь хожденіемь въ летинскія божницы и техъ пенія слушахъ, и бэ и митак сэ баколакт и котэ и карестар армены и съ жиды, въ забвени миръ и благословеніе имъ рекохъ и руку давахъ правую и по и интерествения прощения имъ глаголахъ въ забытьи и отъ нихъ слвишахъ такожде» (3). -

Такимъ образомъ, въ XVII въкъ совсъмъ уже успъли образоваться въ Россіи три взаимно-враждебныя общества: общество раскольниковъ, отделившеся отъ Церкви, ненавидъвшее все новое, общество православныхъ, сохранившее старое настроение всключительно по духу Въры, и общество людей новато просвъщения и образования. Разрывъ между православиемъ и разрывъ между православиемъ и расколомъ. Строгій взглядъ боль-

<sup>(</sup>¹) Древн. р. вивлюе. мартъ 1774 г. ч. III. (²) Рук. кормч. акад. библ. № 858 л. 367. Акт. энепед. I. № 184 и 108.

<sup>(</sup>в) Сборн. акад. библ. № 895. л. 200.

шинства, смотръвшій на знакомство съ западомъ какъ на ересь, поставилъ новыхъ людей, жаждавшихъ иноземнаго просвъщения и образования, въ затруднительное положеніе. Тяжелое давленіе окружающей среды было не выносимо, и мы видимъ примъры того, что знакомство съ западомъ влекло за собою отступничество отъ родины, ея обычаевъ и даже Въры (1). Въ XVII въкъ явилось въ обществъ сильное опасение всякихъ сближеній съ иновърцами. «Люди россійскаго государства, читаемъ у Кошихина, для науки и обычая въ иныя государства дътей своихъ не посылаютъ, страшась того: узнавъ тамошнихъ государствъ въру и обычаи, начали бы свою Въру отмънять и приставать къ инымъ, и о возвращени къ домомъ своимъ и къ сродникомъ никакого бы попеченія не имъли и не мыслили» (2).

До насъ дошла любопытная бумага, въ которой разительно выступаетъ древнее общество въ лицъ своихъ представителей — царя и патріарха — и положеніе въ немъ личности новаго направленія; это — посланіе царя Михаила и патріарха Филарета къ князю Ивану Хворостинину. Хворостининъ служилъ при Лжедмитріи и отъчастыхъ сношеній съ иностранцами «впалъ въ ересь и въ въръ пошатнулся». При Шуйскомъ онъ заточенъ былъ въ монастырь. Выпущенный

(\*) Keuux. o Poccim. crp. 41.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Филар. Ист. русс. Церкв. IV. стр. 127 — 129. 199.

оттуда при Михаилъ Оеодоровичъ онъ скоро «опять учалъ приставать къ польскимъ и латинскимъ попамъ и къ полякамъ и въ въръ съ ними соединился, и книги и образы-ихъ письмопріималь и держаль у себя въ чести. Да и самъ сказалъ, что образы-римское письмо-почиталъ съ греческимъ письмомъ съ образы за одинъ». Все это ему было кръпко заказано. Постоянный надзоръ и преслъдованія ожесточили Хворостинина, довели его до яростнаго возстанія противъ православія, до отреченія отъ своего отечества; онъ хотълъ бъжать изъ Россіи въ Римъ, Литву-все равно, куда нибудь; но не имъя возможности сдълать это, онъ ръшился искатъ забвенія въ винъ и цълыя недъли пьянствоваль безъ просыпу. «И ты, обличають его царь и патріархъ, учаль жити не похристіански и вникати въ ересь, и опять у тебя выняты многіе образы латинское письмо и книги латинскія ереси многія, и многія ты про православную христіанскую Въру непригожія слои про всякихъ московскаго государства людей многія укоризны и хульныя слова въ письмахъ твоихъ твоя рука объявилась. . . и людемъ твоимъ къ церкви ходити еси не велълъ; а которые люди твои пойдутъ къ церкви, и ты ихъ за то билъ и мучилъ, а говорилъ, что молиться не для чего и воскресенія мертвыхъ не будетъ, и про христіанскую въру и про св. угодниковъ говорилъ хульныя слова, и жить началъ не христіанскимъ обычаемъ, безпрестанно пити, и во

130 году страстную недвлю пиль еси всю безы просыпу и противь Свътлаго Воскресенья быль пьянь и до свъта за 2 часа ъль мясную вству и пиль вино прежъ Пасхи. . . Да ты же говориль въ разговоръхъ, что будто на Москвъ людей нътъ, все людъ глупый, жити тебъ не съ къмъ, и чтобъ тебя государь отпустиль въ Римъ или Литву. . . Да у тебя жъ въ книжкахъ твоего слогу взяты на письмъ про всякихъ людей московскаго государства многія укоризны, что будто московскій народъ кланяется св. вконамъ но подписи, хотя и не прямой образъ, а который образъ написанъ хотя и прямо, а не подписанъ, и тъмъ не кланяются» (¹).

Наступаль XVIII въкъ — время петровскаго преобразованія. Въ душной сръдъ внъшняго благочестія давно уже набольли груди у людей новаго покольнія, воспитывавшагося на новыхъ началахъ царствованія Алексія Михайловича, и они всьми силами старались вырваться изъ своего тяжелаго положенія. — Неудивительно, что новый духъ доходиль до крайностей. Если еще въ XVII въкъ, когда само правительство стояло на сторонъ стараго порядка, мы видимъ примъры уклоненія отъ православія; то число ихъ значительно должно было возрасти въ XVIII въкъ, когда самъ царь сталъ во главъ разрушителей стараго церковнаго быта. Русскіе люди поъхали на за-

<sup>(</sup>¹) Собр. госуд. грам. и догов. т. Ш. № 90.

падъ, куда не ходили ни отцы, ни дъды ихъ, стали, по требованію царя, учиться тамошимсь наукамъ и жизни; а извъстно, что въ это время дълалось на западъ. Ожесточенная ломка стараго быта среднихъ въковъ, въ которой отчаянные борцы философіи и новаго духа не щадили ничего, рушили твердыни самыхъ почтенныхъ и святыхъ убъжденій, - ломка, много похожая на такую же ломку своеобразно настроеннаго исключительно по духу Въры устройства нашего общества, какъ нельзя болье принилась по сердну питомцамъ петровскаго преобразования. За безсознательнымъ подчинениемъ своему необходимо должно было слъдовать такое же, бевсозва~ тельное, увлечение чужимъ. И вотъ, очертя голову, они ринулись въ бездну западнаго матеріализма и сенсуализма, называя ел философіею. Вся первая половина XVIII стольтія отличается втимъ направленіемъ.

Не свободно отъ такого направленія и само ваконодательство Петра. Какъ царь русскій, Петръ не хотъль открыто являться на сторонъ всъхъ крайностей новаго духа. Въ иное время ему при-ходилось своею дубинкою выколачивать иэлицыною рьяность изъ своихъ питомцевъ; такъ онъ училъ Татищева не смъяться надъ Върою и Церковію ('). За всъмъ тъмъ, онъ стояль во главъ новыхъ людей. Въ его исторіи чрезвычайно важно

<sup>(1)</sup> Устрялов. Истор. Петра В. т. II. стр. 118---119. 48---49. ·

то, что онъ не получиль образованія по духу Въры православной, какое получали предшествовавшіе ему русскіе цари отъ своихъ духовныхъ наставниковъ; онъ воспитался въ нъмецкой слободъ. Отръшенность отъ древне-русскаго благочестиваго направленія съ самаго дътства, дружба съ неправославыми, свободный взглядъ на вещи далеко отшатнули его отъ окружавшаго его общества, къ которому принадлежали: царица мать, очень нелюбившая иноземцевъ и часто журившая сына своего за дружбу съ ними, сестры, изъ которыхъ самая умная Софія была въ дружбъ съ приверженцами къ старинъ съ ея обстановкою (1) и дворъ царицы Праскевіи Оеодоровны, который злобный Татищевъ изображаетъ такъ: «отъ набожности онъ былъ госпиталемъ на уродовъ, юродовъ, ханжей и шалуновъ: между многими такими былъ знатенъ Тимоеей Архиповичъ, сумазбродный подъячей, котораго за святаго и пророка суевърцы почитали, да не токмо при немъ, какъ послъ него предсказанія вымыслили. . . Какъ я отъъзжалъ 1722 года другой разъ въ Сибирь — къ горнымъ заводамъ и прівхаль къ царицъ прощенія пріять, она, жалуя меня, спросила оного шалуна, скоро ли я возвращусь. Онъ, какъ меня не любилъ за то, что я не былъ суевъренъ и руки его не цъловалъ, сказалъ: онъ руды много накопаетъ, да и

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Устрялов. Истор. Петра В. т. II. стр. 118—119. 48—49.

самаго закопаютъ» (1). «Младый государь, прибавляетъ Голиковъ, явно негодовалъ на сіе, презиралъ сихъ притворныхъ тунеядцевъ, осмъивалъ и укорялъ почитающихъ ихъ за святыхъ: и будучи еще 16 лътъ, обыкновенно называлъ дворъ невъстки своея госпиталемъ уродовъ, ханжей, шадуновъ и лицемъровъ, и которые при посъщеніи его сея царицы, не смъли и являться на глаза его» (2). Извъстны также качества первой супруги Петра Евдокіи Өеодоровны Лопухиной (<sup>8</sup>). Понятно, какъ онъ чувствовалъ себя въ этой средъ. На первыхъ же шагахъ встрътивъ себъ противодъйствіе со стороны самыхъ близкихъ къ его сердцу людей, онъ рано озлобился противъ стараго духа, а потомъ съ каждымъ шагомъ ръшился выдерживать упорную борьбу съ стариною. Для побъды надъ ея духомъ, враждебнымъ предпринятому преобразованію, онъ не замъдлилъ принести и страшную жертву, - разумъемъ печальную судьбу царевица Алексія. Понятны послъ этого и то ожесточене, съ которымъ шла его борьба, и тъ крайности, до которыхъ онъ доходилъ въ ней и которыя неръдко являются и въ его законодательствъ.

Такимъ образомъ преобразование Петра шло между двумя крайностями стараго и новаго ду-

<sup>(1)</sup> Татищ. Истор. Росс. т. І. гл. IV. приміч. 24.

<sup>(2)</sup> Голиков. т. XV. стр. 23 и 33.

<sup>(5)</sup> Семесск. въ Русск. Въстн. 1859 г. м. май ки. 2.

ха, — въ одно и тоже время должио было бороться съ расколомъ, суевъріемъ и совершеннымъ отступленіемъ отъ Въры. Мы прослъдимъ эту борьбу, потому что въ ней очень ясно высказался духъ новаго времени и тъ измъненія въ современномъ настроеніи общества по духу Въры, какія онъ принесъ съ собою. Начнемъ съ постановленій противъ раскола.

I.

Сличая законодательныя мітры противъ раскольниковъ времени Петра съ прежними, не можемъ не замітить разности между тітми и другими, составляющей отличительное свойство направленія старой и новой Руси по духу Вітры.

Вслъдствіе обрядоваго направленія древнерусской жизни по духу Въры и у православныхъ
и у раскольниковъ была одна и таже точка эрънія на спорные предметы. Та и другая сторона
приписывала обрядамъ Церкви догматическое эначеніе. Споря наприм. объ аллилуіа, православные утверждали, что раскольники, сугубя ее,
признаютъ этимъ только два лица въ пресвятой
Троицъ, а раскольники съ своей стороны вопіяли, что православные, троя аллилуію, четверятъ
пресвятую Троицу, хотя тъ и другіе были увърены, что собственно догматъ о Троицъ они
исповъдуютъ одинаково. На соборъ 1667 года
раскольниковъ сравнивали съ древними еретика-

ми — Аріемъ, Македоніемъ и другими. Въ соборномъ свиткъ говорится о нихъ въ самыхъ ръзкихъ выраженіяхъ; они называются угодными сосудами седмоглаваго змія, псами, лающими на пресътлую невъсту, въ солнце правды облеченную Церковь Христову, напыщенными гордостно діавольскою», а ученіе ихъ-«діаволоплевельнымъ ажесловесіемъ» и т. н. Вотъ наприм. какъ говорить соборный свитокь о діаконь <del>Оед</del>орь: «діавольскимъ наважденіемъ въ толикое пріиде безуміє и неистовство, якоже дерзнути ему, аки ехидному рожденію, чрево Матере свея терзати; ибо изблева ядъ змішнъ изъ устъ своихъ и отрыгнуль слово элоклеветное на началвныйшіе правители святыя восточныя, каоолическія Церкве... Освященный соборъ... суди, яко прокаженнаго, да не прочіе людіе повредить проказою своею, из в полна новаго Исраиля изгнати и изобщити, яко змію ядомъ смертоноснымъ неповинныя жоди убивающую изв недръ изврещи церковныхъ, и яно удъ гастреною растленный отсыция. Вследствіе этого приговора, Осодора отлучила отъ-Церкви «и богомеракая его хуленія проклятиа, глаголюще ему: анаосма, анаосма, анаосмал! Точно также и всякій, кто не возвратится къ православно, быль объявленъ «и по смерти отлученнымъ и непрощеннымъ, и частв его и душа его со Іудою предателемъ и съ распеншими Христа жидовы и со Аріемъ и съ прочими проклятыми еретиками; жельзо, каменіе и древеса да

разрушатся и растлятся, а той да будетъ не разръшенъ, и не разрушенъ, и яко тимпанъ, во въки въковъ. Аминь».

На вопросъ царя, нужно ли предавать раскольниковъ гражданскому суду, отцы собора отвъчали положительно и въ доказательство приводили между прочимъ то, что при Юстиніанъ еретикамъ, осужденнымъ на константинопольскомъ соборъ, «овымъ языки отръзаща, овымъ руцъ отсъкоша, овымъ уши и носы, и позориша ихъ по торгу и потомъ сосланы быша въ заточеніе до кончины ихъ». Въ заключение всего и въ объясненіе взгляда собора на раскольниковъ привеведемъ отзывъ собора о его обрядовыхъ постановленіяхъ: «никто же да дерзнетъ отнынъ во или отъяти или от или отъяти или отъяти или измънити, аще и ангелъ по насъ будетъ глаголати что ино, не имете въры ему» (1). Едвали ли можно было въ то время встрътить людей, которые высказались бы относительно раскола такъ, какъ однажды высказался патр. Никонъ. На замъчаніе Неронова, что «иностранныя власти нашихъ служебниковъ не хулятъ, но и похваляютъ», онъ сказалъ: «обои де добры, все де равно; по коимъ хощешь, по тъмъ и служишь» (2).

Съ точки обрядоваго же направленія по духу Въры смотръла на расколъ и государственная

<sup>(°)</sup> Доп. къ акт. ист. т. V. № 102. П. С. З. т. І. стр. 678—

<sup>(2)</sup> Сочин. Нерон. рукоп. каз. акад. стр. 132:

власть. Алексій Михайловичъ однихъ изъ раскольниковъ «во оземствование посла и въ темницы заточи, а другихъ повелъ огню предати за нестерпимыя ихъ богомерзкія хулы (1). До самаго конца XVII въка противъ нихъ употребляемы были самыя строгія мъры, которыя только ожесточали несчастныхъ изувъровъ, заставляя ихъ смотръть на себя, какъ на мучениковъ, гонимыхъ антихристомъ. Вотъ, для примъра, статьи изданныя противъ раскольниковъ въ 1685 году: Пойманныхъ раскольниковъ пытать, а послъ пытокъ упорныхъ «жечь въ срубъ и пепелъ ихъ развъять; б) покаявшихся отсылать подъ строгій надзоръ въ монастыри и тамъ постригать или, если они семейные, чрезъ нъсколько времени выпускать оттуда и отдавать на поруки, - за лестное покаяніе — жечь; в) жечь также за увъщаніе къ самосожигательству; г) воровъ, занимавшихся перекрещиваніемъ, казнить смертію безъ всякаго милосердія, хотя бы они покаялись предъ духовнымъ отцемъ и пожелали принять св. тайны; д) перекрестившихся, въ случав раскаянія ихъ, бить кнутомъ и отсылать къ архіереямъ для исправленія, а упорныхъ изъ нихъ казнить смертію; е) недавно совращенныхъ въ расколъ по неведвнію или принужденію наказывать по винь, отсылать для исправленія на патріаршій дворь, а потомъ, за порукою отцевъ духувныхъ, отда-

<sup>(1)</sup> Предисл. къ Увет. (изд. 2) л. 36.

расколь, потомъ оправдавшихся, за свидьтельствомъ духовнаго отща отдавать послъднему на поруки: если будутъ запираться въ расколь притворно, бить кнутомъ и ссылать въ дальніе города, не взирая на ихъ раскаяніе; з) точно также поступать съ укрывателями раскольниковъ; и) ва различные роды пристанодержательства раскольниковъ наказывать кнутомъ и подвергать пени, взимая 5—50 рублей за каждаго укрытаго раскольника; і) при розыскъ раскольниковъ спращивать сосъдей, отцевъ духовныхъ, потомъ пытать оговореннаго и ръшать дъло съ пытки; к) имущество оосланныхъ раскольниковъ брать въ казну» (¹).

Такимъ образомъ расколъ былъ совершенно запрещенъ въ Россіи. Подобно тому, какъ Церповь отсъкла у себя членъ зараженный гаггреною (2 Тим. 2, 17), и государство отлучило отъ
себя раскольниковъ. Всладствіе настроеннаго по
духу Въры склада всей древней жизни, отступникъ Церкви дълался вмъстъ съ тъмъ и отступникомъ государства. Отъ этого росколъ сталъ
въ одинаковое отношеніе какъ къ Церкви, такъ
си къ государству. Раскольники побъжали за грасницу и ча окраины Россіи, гдъ они надъялись
укрыться отъ государства. Снасая отъ гоненія
свою жизнь, они оставляли въ Россіи все свое
имущество. Берега Пейпуса, Вътки, лъса Старо-

<sup>(</sup>¹) ART. DECH. T. IV. № 284. H. C. 3. T. III. № 1102.

дубья, Крымъ, гребни Кавказа около Терека и Кумы быстро заселялиль бъглецами и сдълались средоточіями и разсадниками раскола. Внутри государства раскольники бъжали въ Сибирь, скрывались въ непроходимыхъ лъсахъ керженскихъ. брынскихъ, вологодскихъ и другихъ, гдъ заводили свои пустыни и скиты. Другіе изувъры съ воплемъ отчаянія: «всякъ върный, не развъшивай ушей, не задумывайся, грядя съ дерзновеніемъ и съ радостію Господа ради постражди», сами сожигали себя въ срубахъ. Ни Церковь, ни государство не могли услъдить за всъми раскольниками, которые выдумывали всъ средства къ укрывательству. Отъ этого ни Церковь не знала, противъ кого ей дъйствовать, ни государство не въдало, кого ему привлекать на свою сторону. чтобы имъть у себя лишнее число служилыхъ и податныхъ людей.

При Петръ произошла значительная перемъна въ положении раскольниковъ. Съ одной стороны, подъ вліяніемъ новыхъ понятій, еще въ 1702 году правительство высказало основное начало въротерпимости: «совъсти человъческой приневоливать не желаемъ и охотно предоставляемъ каждому христіанину на его отвътственность пещись о блажествъ души своей» (1). Съ другой стороны, государство, предавшись вполнъ заботъ о преобразованіи себя, взыскало своихъ вы-

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) П. С. 3, т. V. № 3294. п. 2.

годъ и въ своихъ отношеніяхъ къ раскольникамъ оставило свою прежнюю точку зрвнія, которая побуждала его дъйствовать противъ раскола единственно въ видахъ въроисповъдныхъ. Гражданскія соображенія и постоянная нужда въ деньгахъ по случаю общей ломки и перестройки въ государствъ подсказали Петру, что тысячи раскольниковъ напрасно не служатъ, что для государства въ высшей степени не выгодно отталкивать ихъ отъ себя вмъсто того, чтобы извлекать изъ нихъ очень значительную пользу. Со временъ Петра начинается дъло примиренія государства съ расколомъ и притомъ со стороны самаго государства, а взглядъ Петра на расколъ легъ въ основу всего законодательства о раскольникахъ XVIII стольтія до Екатерины II, при которой Церковь прибъгла къ примирительнымъ мърамъ, объявивъ единовъріе.

Голиковъ разсказываетъ, что Петръ, увидавъ однажды на биржъ нъсколько купцовъ въ раскольнической одеждъ и получивъ лестный отзывъ объ ихъ честности и трудолюбіи, сказалъ: «если они подлинно таковы, то по мнъ пусть въруютъ, чему хотятъ и носятъ свой козырь» (¹). Эти слова вполнъ выражаютъ взглядъ Петра на раскольниковъ. Этому взгляду нисколько не противоръчатъ разсказы о грустной судьбъ разныхъ изувъровъ, помъщенные въ двухъ томахъ Еси-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъян. Петр. велик. т. III. стр. 157.

пова: «раскольническія дъла XVIII стольтія». Всь эти виски, кнуты, висълицы, колесованія, копченія назначались не за расколь, а за толки и за мысли противъ государства. Во время допросовъ тайной канцеляріи раскола касались только между прочимъ. Говоря вообще, исторія разныхъ страдальцевъ преображескаго приказа принадлежитъ не къ исторіи раскола, а къ исторіи гражданскихъ преступленій и наказаній ('). Мъры противъ раскола, какъ противленія Церкви, значительно смягчились при Петръ.

Прежде всего, съ своей гражданской точки зрвнія Петръ призналь гражданское бытіе раскольниковъ. Подъ условіемъ върнаго отбыванія повинностей, онъ позволялъ государственныхъ раскольникамъ спокойно жить въ своихъ пустыняхъ, свободно отправлять свое богослужение по старопечатнымъ книгамъ, безпрепятственно поселяться въ раскольническихъ скитахъ новымъ поселенцамъ, и давалъ имъ земли, льготы, не въриль доносамъ на раскольниковъ, даже защищаль раскольниковъ отъ различныхъ притъсненій, запрещая имъ чинить обиды подъ страхомъ жестокаго наказанія. Такъ благосклонно относился Петръ къ стародубскимъ, преимущественно выговскимъ, раскольникамъ (2). Раскольники умъли

<sup>(°)</sup> Христ. чт. 1864 г. ч. 3: «о сост. русс. раскола при Петръ I».

<sup>(2)</sup> Тамже. Раск. дъла XVIII стол. и Истор. выгов. пуст. представляютъ много примъровъ на это.

цънить эту благосклонность царя. Выговцы довърчиво обращались къ нему съ просъбами, ревностно отбывали всь повинности и выказывали всевозможные внаки своего върноподданничества. Въ одномъ прошеніи 1714 года, по случаю взятія подъ стражу Семена Денисова, они дълають сравнение между свътскимъ и духовнымъ правительствомъ, очень не выгодное для последняго: восхваляя въротерпимость государя, они жалуются на «притъсненія» духовныхъ властей (¹). По свидътельству Голикова, Петръ защищалъ раскольниковъ отъ этихъ притвененій и увъщевалъ православныхъ архіереевъ: «съ противными Церкви святой-съ разумомъ, правильно и кротостио поступать по апостолу Павлу, яко рабу Господню не подобаетъ сваритися, но тиху быти ко всъмъ, учительну, незлобиву» (2).

Главная задача правительства ваключалась теперь въ томъ, чтобы сдълать раскольниковъ полезными членами государства. Прежде всего нужно было прекратить ихъ укрывательство, таининственность, и сдълать ихъ явными. Правительство пришло къ мысли, что «полевно имъть въдъніе, сколько во всъхъ епархіяхъ обрътается
раскольниковъ; «сіе бо ко многимъ требующимъ
разсужденія случаямъ помощно есть», что «отъ
явныхъ раскольниковъ напасти блюстися не на-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Раск. дъла. т. І. стр. 304 — 307.

<sup>(2)</sup> Дъян. Петр. велик. т. V. стр. 31.

надобно» ('). Вслъдствіе этого положено было произвести перепись раскольниковъ и обложить ихъ податью.

Въ 1714 году выпрелъ указъ: «гдъ есть раскольники, тахъ во всъхъ губерніяхъ губернаторамъ, какъ мужеска, такъ и женска пола, описать, и описавъ положить ихъ въ окладъ противъ вынъшнято платежа вдвое; а которые по описи явятся, а прежде сего податей никакихъ не платили, тахъ обложить, приманяясь къ томуже» (2). Въ этотъ двойной окладъ вельно писать всехъ раскольниковъ безъ исключенія; въ томъ числъ чернецовъ, черницъ (3) и помъщиковъ (4). Прежнія двиствія правительства такъ напугали фаскольниковъ, что они не вдругъ повърили этому новому распоряженію; оказалось нужнымъ успокоивать ихъ «буде ко св. Церкви не обратится, сказано въ указъ 1720 года, а пожотять быть въ раскольнической прелести: и такіе бы приходили и записывались въ платежъ двойнаго оклада... безъ всякаго сомнинія и стража и не вынмая нъкоторыхъ пустошнему совътуж Запись производилась въ приказъ церковныхъ двлъ. За уклонение отъ нея назначено жестокое наказание и пеня вдвое противъ двойнаго

<sup>(\*)</sup> Регл. о мірск. особ. п. 4 — 5.

<sup>(2)</sup> П. С. З. т. V. № 2991. 2889.

<sup>(5)</sup> Tamme, No. 2996.

<sup>(4)</sup> Тамже, № 3232.

оклада» (1). Двойнымъ окладомъ правительство хотъло вознаградить себя за разныя повинности, которыхъ не несли раскольники.

Этими распоряженіями торжественно было признано гражданское бытіе раскола. Они были очень полезны и для правительства и для раскольниковъ.

Правительство получило въ свою власть не мало членовъ государства, которые прежде всячески уклонялись отъ его вліянія, и открыло для себя источникъ новыхъ доходовъ. Сборы съ раскольниковъ были тъмъ значительны, что для управленія ими открыты особыя отдъленія при сенатъ и синодъ. По указу 1721 года окладъ съ раскольниковъ отдавался въ штатсъ-конторъ коллегію, а въ синодъ шли съ нихъ пени по духовнымъ дъламъ (2). Но самимъ сборомъ денегъ и двойнаго оклада завъдывалъ синодъ, при которомъ открыта для этого раскольническая канцелярія (3). Въ 1724 году, по образцу синода, заведена была раскольническая контора и при сенатъ; здъсь стали въдать подушный сборъ съ раскольниковъ и деньги за бороду; сюда долженъ быль сдать синодъ въдомости о числъ раскольниковъ и о количествъ собранныхъ съ нихъ денегъ (4). Для сборовъ съ раскольниковъ на мъстъ

<sup>(</sup>¹) II. C, 3. T. VI. № 3547.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, № 3785.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Tamme, № 3785. 3854. II. 12. 3914, 4526. 4575.

<sup>(4)</sup> Tamme, № 4596. 4553.

имъ велъно выбирать изъ среды себя старостъ и сборщиковъ, которые, какъ знающіе своихъ братій по суевърію, могли быть весьма полезными въ этомъ дълъ (1).

Для раскольниковъ запись въ двойной окладъ нисколько не была обременительна. Кромъ того, что она давала имъ право гражданства, она освобождала ихъ отъ другихъ повинностей, очень тяжелыхъ во времена Петра. Многіе изъ раскольниковъ, взвъсивъ выгоды своего новаго положенія сравнительно съ прежнимъ, сами спъшили записываться въ двойной окладъ (2). Отчужденіе съ какимъ они прежде относились къ государству, видимо стало ослабъвать при Петръ. Пресловутый Андрей Денисовъ писалъ «панегирикъ витійственно изражающій высоту, отличіе отъ россійскихъ вънценосцевъ перваго императора Петра Алексіевича и особенно покровительство его старовърческихъ церквей и всъхъ старообрядцевъ отъ тиранской руки Никона патріарха» (3). Иванъ Филиповъ въ исторіи выговской пустыни, расказывая о положении ея въ двойной окладъ, замъчаетъ, что всъ «начаша платить по вся годы съ радостію, окупая древлецерковное благочестіе», и что обитель отъ того не только оскудъла, но еще «умножащеся братство объихъ обителей, и странныхъ и нищихъ

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 4009. п. 28.

<sup>(2)</sup> Тамже. т. VII. № 4981. п. 5.

<sup>(3)</sup> П. Любопыти. Катал. стр. 107.

умножашеся, колико умножащеся толико и отъ промысломъ всякое изобильство во Вышняго объихъ обителяхъ умножищеся и распространяшеся отъ пашенъ» (1). Оказывалось, что православнымъ было хуже, нежели раскольниникамъ. «Хотя, читаемъ въ одномъ указъ 1738 · года, раскольники и положены были въ двойной окладъ, но отъ прочаго отъ всего освовобождены; а купечество и крестьяне, сверкъ положеннаго на нихъ подушнаго платежа, по нарядамъ рекрутовъ и лошадей и работниковъ конныхъ и пъшихъ ставятъ и подводы подъ всякіе казенные припасы дають, что имъ противъ раскольниковъ тягостно; иные же раскольники великіе промыслы и торги имъютъ и богатятся и постоевъ въ домахъ своихъ не содержатъ, потому что чрезъ тв мъста полкамъ маршевъ и другимъ служилымъ людямъ провзда не бываетъ». Бывали случан, что «видя ихъ такую льготу, многіе купцы и крестьяне въ ихъ раскольническія жилища бъгутъ и къ ихъ собратіямъ пристаютъ, иные не для обученія ихъ суевърія, но для того, что ихъ оттуда въ городовую службу и въ рекруты не возмутъ, и шичего иного, кромъ двойнаго оклада, съ нихъ требовать не MOFVTЪ $(^2)$ .

Судя по очевиднымъ выгодамъ, какія предновые указы и правительству и рас-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. выг. пуст. стр. 189. 190. (<sup>2</sup>) П. С. З. т. Х. № 7702.

кольникамъ, можно было ожидать, что перепись быстро пойдеть въ ходъ. На дълъ оказалось не то. Въ 1724 году, по случаю требованія въ сенатъ изъ синода въдомостей о числъ раскольниковъ, святъйшій синодъ издаль указъ, изъ котораго можно видъть, какъ мало подвинулось дъло о расколь даже подъ конецъ правленія Петра. «Въ прошломъ 722 году изъ святъйшаго правительствующаго синода посланы во всв епаркіи и губерній указы, дабы учиннть подлинныя въдомости: коликое число явилось раскольниковъ и какихъ чиновъ и коликое число положено на нихъ двойнаго окладу и что во взять и гдъ оныя деньги хранятся или въ расходъ употреблены и въ какие расходы и по какимъ указамъ и что на лицо... и чтобъ оныя деньги изъ епархій и губерній и провинцій прислать и впредь присылать въ святьйшій синодъ, и собранныя и впредь сбираемыя деньги, безъ указу святьйшаго синода въ расходъ ни куда бы не употреблять: и по тъмъ указамъ достодолжнаго исполненія не учинено, и по силь того поля 30 дня того же 722 года посланы въ епархіи къ архіереямъ о томъ же указы, по которымъ изъ многихъ епархій такихъ въдомостей не прислано же». Вельно посиъшить ихъ высылкою подъ опасеніемъ тяжкаго взысканія (1). Но и посль этого сенать не получиль требуемых выдомостей. Въ 1725 году,

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. X. № 4601.

уже по смерти Петра, сенатъ снова повторилъ свое требование синодальному оберъ-прокурору. Послъдній выслаль изъ раскольнической канцелярін въдомости одной только московской губерніи. «А въ прочихъ губерніяхъ и провинціяхъ, писаль онь, сколько оныхъ раскольниковъ гдъ порознь, о томъ раскольныхъ дълъ канцелярія объявила, что у нихъ въдомостей нътъ, а въдомы де тъ сборы по провинціямъ, а въ тое канцелярію присылаются изъ оныхъ только сборныя деньги съ раскольниковъ». Да и эти деньги не были записаны, даже собранныя съ московской губерніи. Вслъдствіе этого вельно всь деньги сбирать въ сенатской канторъ, а не въ синодальной канцеляріи; сборъ въ провинціяхъ поручить губернаторамъ и воеводамъ, имъ же составлять въдомости о раскольникахъ (1). Въ въдъніи святъйшаго синода остались только духовныя дъла по части раскола и сборъ пени по таковымъ дъламъ (2).

Такимъ образомъ, въдомостей о раскольникахъ не было и въ 1725 году; правительство видъло въ этомъ нерадъніе святъйшаго синода. Не отвергая того, что дъятельность въ святъйшимъ синодъ, ослабленная государственною властію, не отличалась особеннымъ рвеніемъ, мы однако не можемъ согласиться съ тъмъ, чтобы

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VII. № 4851. 4875. Слеч. № 4900.

<sup>(2)</sup> Тамже, № 4985. п. 4. 7. № 5203. т. ХІІ. № 9745 и др.

здъсь лежала главная причина слабости новыхъ постановленій касательно раскола. Виновато было здъсь не духовное правительство, при которомъ веденіемъ дълъ занимаются люди свътскіе, но и цълая исторія предшествовавшихъ отношеній раскола къ государству и Церкви. XVII въкъ прошелъ еще недавно; старыя раны не зажили; раздраженіе съ объихъ сторонъ не охладьло. Едва только вышли указы Петра, какъ встрътили сильное противодъйствіе и препятствія къ своему исполненію.

Правомъ гражданства посредствомъ записи въ двойной окладъ преимущественно воспользовались главныя раскольническія общежитія, особенно выговское, богатыя и промышленныя, для которыхъ выгодна была связь съ государствомъ (1). Большинство раскольниковъ, разсъянныхъ по лви разнымъ захолустьямъ Руси, встрътила новыя распоряженія также непріязненно, какъ и и всъ другія распоряженія правительства. Примиренія съ государствомъ отъ нихъ нельзя было ожидать ни коимъ образомъ. Этого мало. Преобразованія Петра, его связь съ иностранцами, преслъдование имъ стараго духа вызывали новые толки среди раскольниковъ, усиливали ихъ привязанность къ старообрядству. Если и между православными являлось не мало людей, которые



<sup>(</sup>¹) Христ. чт. 1864 г. ч. 3: «о сост. русск. раск. при Петръ I».

отъ глубины души возмущались разными нововведеніями Петра, приходили къ мысли, что въ его лиць воцарился антихристь на Руси, и запечатлявали такой взглядъ на Петра своею смертію; то что сказать о раскольникахъ, которые еще при Алексіъ Михайловичъ, при первыхъ еще нерышительныхъ начаткахъ нововведеній, кричали уже о конечной гибели Россіи и православія?...

Извъстная раскольническая «исторія Петра», перечисляя разныя нововведенія, видить въ нихъ явные признаки духа антихристова и зловъще предостерегаетъ върныхъ: «зрите, человъцы, и вонмите и разсмотрите по св. писанію, въ кінихъ лътехъ жительствуемъ и кто нынъ обладаетъ нами».

Во время Петра многіе благомыслящіе люди были не довольны подушною переписью, введенною вмъсто стараго посощнаго и подворнаго письма, и «не чаяли отъ нея проку» (1). Раскольники взглянули на нее прямо съ своей обычной мечтательно-таинственной точки эрвнія. Въ той же исторіи Петра читаемъ: «мы отъ Христа Спаса научихомся законъ и заповъди Его сохраняти и въру святую блюсти, и таковому лжехристу въ послущество отдатися не хощемъ и въ книги его законопреступныя писатися съ нечестивыми никогда не будемъ, да и хотящимъ спастися ни кому не совътуемъ; творите съ на-

<sup>(\*)</sup> Посошк. Соч. стр. 185.

ми, что котите... ибо мы отъ крещенія записаны есмы въ книги животныя у Царя небеснаго, понеже видимъ въ св. писаніи, яко преждебывшіе въ Руси благочестивые цари—Иванъ Васильевичъ, Федоръ Ивановичъ и Алексій Михайловичъ, бывшій въ благочестіи до Никона патріарха, яко сіи вси народнаго исчисленія отъ мала до велика, мужеска пола и женска, живыхъ и мертвыхъ и всего обще человъчества не творили и оставляли то въ судьбу правительства всемогущаго Бога».

Съ другой стороны, и правительство не освобождалось еще отъ своего раздраженія противъ раскольниковъ. Было много причинъ, кототорыя даже усиливали это раздраженіе; перечислять ихъ значило бы расказывать всв случан, гдъ выражалось упорное противодъйствіе преобразованію, гдъ была въ опасности самая жизнь преобразователя Россіи. Петръ смотрвлъ на расколъ подъ вліяніемъ безчисленныхъ столкновеній съ нимъ. Онъ видълъ въ раскольникахъ своихъ личныхъ враговъ, -- правда, жалкихъ по своему нявъжеству и суевърію, но при всемъ томъ враговъ упрямыхъ и злыхъ, которые не переставали хулить все, надъ чъмъ онъ трудился изо всъхъ силь, что почиталь главною задачею своей жизни. Противодъйствіе, хотя глухое и скрытное, продолжалось даже со стороны тъхъ раскольниковъ, которые записались въ окладъ. Преображенскій приказъ представляль день ото дня новыя доказательства враждебности нзувъровъ къ новой имперіи. Въ 1724 году сенатъ причислиль даже раскольническія дъла къ злодъйственнымъ, «понеже раскольническая прелесть, упрямства наполненная, правовърію противна и злодъйственна есть» (1). Очень понятно, почему, не смотря на свободу въроисповъданія, на дарованіе раскольникамъ права гражданства, они не были уравнены въ правахъ со всъми прочими подданными россійской имперіи.

Зная раскольниковъ, какъ людей вредныхъ, несчастію» (2). «радующихся государственному Нетръ ограничивалъ ихъ постоянно. Ихъ не вельно возводить ни въ какія государственныя лолжности «даже до послъдняго начала и управденія, чтобъ не вооружить намъ, сказано въ духовномъ регламентъ, на насъ же лютыхъ непріятелей, и государству и государю зло мысляшихъ» (<sup>8</sup>). Это постановленіе приведено полненіе цълымъ рядомъ указовъ, большею частію досель еще не потерявшихъ своей силы (4). Для раскольниковъ остался доступенъ только выборъ въ старосты и въ сборщики пени съ раскольниковъ же (в). Ихъ не вельно также принимать въ свидътели по суду, «яко въры весьма

<sup>(</sup>в) Собр. пост. по ч. раск. 1. стр. 98. 99.

<sup>(2)</sup> Раск. дъла. т. II. 219.

<sup>(</sup>в) О мірск. особ. п. 6.

<sup>(4)</sup> П. С. З. № 3854 п. 15. 4526. 4576.

<sup>(3)</sup> Tanke, № 4526.

недостойныхъ», развъ только въ дълахъ между собою (1).

Кромъ лишенія этихъ весьма важныхъ гражданскихъ правъ, Петръ предалъ раскольниковъ общему посмъянію. Въ его маскарадахъ и потышныхъ выходахъ и ходахъ, въ которыхъ часто видна грубая и жесткая насмъшка, всегда выставлялась на позоръ русская старина, за которую стояль расколь. Въ томъ же духъ выдумана была постоянная одежда для раскольниковъ. Правительство даровало жизнь раскольникамъ, свободу являться вездъ открыто, но въ тоже время хотъло, чтобы на нихъ всъ указывали пальцами. Въ 1722 году позволено было имъ носить бороду, но при этомъ непремънно вельно имъ наряжаться въ особое платье самое старое: випунъ съ стоячимъ клеенымъ козыремъ, ферязь и однорядку съ лежачимъ ожерельемъ; козырь дълался изъ краснаго сукна, а чтобы онъ былъ замътенъ, не велъно носить раскольтикамъ краснаго платья; ожерелье было долгое; на груди у нлатья дълались нашивки, а на подолъ проръхи съ петлями; шапку носили высокую съ петлями же. Женщинъ раскольницъ нарядили въ опашни и шапки съ старинными рогами (2). Въ 1724 году раскольники отличены еще особыми мъдными знаками, которые служили вывъскою ихъ рас-

<sup>(</sup>¹) **II. C.** 3. № 40**0**9. II. 12. 4526.

<sup>(</sup>²) Тамже, № 3344. 3962. п. 4.

кольничества (1). Замъчательно, что исполненіе указовъ объ этомъ возложено было не на портныхъ, или на другаго кого, но на святъйшій синодъ: онъ долженъ былъ ваниматься разсылкою образцевь этого шутовскаго платья, и предлагаль его «на взираніе всъмъ нескрытно» въ приказъ церковныхъ дълъ (2). Кромъ посмъянія, ношеніе особаго платья навлекло на раскольниковъ большую бъду. Если кто изъ нихъ приходилъ въ этомъ платьъ въ присутственное мъсто, то у него не только не брали челобитья, но еще брали съ него 50 рублей пени, не выпуская (5). А носить указную одежду было нужно; съ раскольника, пойманнаго не въ такой одеждъ, взыскивали туже пеню, а кромъ того въ пользу приводчика шло его платье.

На бороду положена была особая подать. Еще въ концъ 1698 или въ началъ 1699 года установлена была пошлина для желавшихъ со-хранить свои бороды (4). Первоначальный указъ не дошелъ до насъ. Въроятно, онъ тотъ же самый, что изданъ въ 1705 году. Этимъ послъднимъ указомъ платить за бороду назначено: гостамъ и гостинной сотнъ по 100 рублей, царедворцамъ, людямъ дворовымъ, городовымъ, приказнымъ и служилымъ всякаго чина, торговымъ

<sup>(</sup>¹) II.·C. 3. T. VII. № 4596.

<sup>(2)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1. 62. 63.

<sup>(</sup>³) II. C. 3. № 3962. 3344.

<sup>(4)</sup> Въ академіи наукъ хранится медаль на ношеніе бороды съ обозначеніемъ 207 года.

второй статьи - по 60 рублей, третьей статьи посадскимъ, людямъ боярскимъ, ямщикамъ, извощикамъ, церковымъ причетникамъ, кромъ священнослужителей, — по 30 рублей. Съ крестьянъ взыскивалось по 2 деньги при каждомъ провадв чрезъ городскія ворота (1). Впосладствіи эти цифры были нъсколько уменьшены (2). Заплативпимъ пошлину выдавались сначала изъ земскаго ириказа, а потомъ изъ сената мъдные знаки съ надписью — съ одной стороны: «борода лишняя тягота», а съ другой: «деньги взяты» и годъ. Знаки должно было перемънять ежегодно (3). Указы о бородъ были такъ настойчивы, что нельзя было даже подстричь бороды, а нужно было непремънно брить ее; за подстриженую бороду брали такую же пеню, какую и за цълую бороду (4). Кто не въ состояни быль платить пошдинъ и пени, тъхъ ссылали для заработки слъдующихъ денегъ на разные казенные заводы (5).

Петръ хотълъ осмъять раскольниковъ, заставиль ихъ среди общества, бритаго и наряженнаго въ новое иностранное платье, ходить въ смъшныхъ одеждахъ и съ бородами, чтобы они почувствовали странность своихъ убъжденій. Но борода въ древней Россіи была не такою пу-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. IV. № 2015.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. VI. № 3944.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamæe, т. VII. № 4596.

<sup>(4)</sup> Tamme, T. VI. № 4034.

<sup>(5)</sup> Tamæe, № 4034.

стою вещію, надъ которою можно было бы смвяться; народъ смотрълъ на все, какъ на святыню, какъ на отражение образа Божія, и благочестиво оплакивалъ ея потерю. «Я зналъ одного русскаго плотника, пишетъ Перри, и очень любиль за его исправность. Впоследствіи онъ встретился мнъ въ Воронежъ вскоръ посль того, какъ въ цирголнъ обръзали ему бороду. Я въ шутку сказалъ, что онъ помолодълъ, и спросилъ, гдв у него борода. «Вотъ она, отвъчалъ онъ, вынимая ее изъ-за пазухи. Я ее запру въ сундукъ и велю положить ее съ собою въ гробъ, чтобы предстать съ нею на страшный судъ. Вся наша братья сдълаетъ тоже» (1). Были лица, которыя готовы были скорве лишиться головь, нежели бородъ. «Велятъ намъ бороды брити, говорили они св. Дмитрію ростовскому, а мы готовы главы наши за брады наши положити; уне намъ есть, да отсъкутъ наши главы, неже да бръются брады наши» (2). И вотъ раскольники внесли въ число своихъ отличій отъ православной Церкви новое заблужденіе о брадобритіи.

Всъ эти стъсненія, строгія мъры противъ раскола, открытое осмъяніе и униженіе, наложеніе лишняго оклада, подушная перепись, лишеніе всякихъ гражданскихъ правъ, особенно судебныхъ — все это поддерживало въ раскольни-

<sup>(1)</sup> Устрял. Истор. Петра вел. III. стр. 196.

<sup>(\*)</sup> Пекарск. Наук. и лит. II. стр. 158.

кахъ ненависть къ правительству, представляло имъ новые данныя въ доказательство усвоенной ими себъ мысли о воцареніи антихриста. Съ своей таинственной точки зрънія они смотръли на подать за расколь, какъ на служеніе антихристу, а мъдные знаки почитали печатью послъдняго. Примиреніе ихъ съ государствомъ было невозможно.

(продолжение будеть)

## РУССКІЙ РАСКОЛЪ

## предъ судомъ истины и церкви.

(продолженіе)

НЕСПРАВЕДЛИВОСТЬ УМСТВОВАНІЯ РАСКОЛЬНИКОБЪ ОТ-НОСИТЕЛЬНО ЛИЦА АНТИХРИСТА, НА ОСНОВАНІИ КОТО-РАГО ОНИ ВЕДУТЪ УПОРНУЮ, НИЧЪМЪ НЕИЗВИНИТЕЛЬ— НУЮ БОРЬБУ СЪ ПЕРКОВІЮ ПРАВОСЛАВНОЮ.

По смерти патріарха Никона, въ которомъ первые расколоучители думали видъть подлинное лице антихриста, сама собою обличилась ихъ ложь; почему для мятежниковъ Церкви оставалось одно изъ двухъ—или сознаться въ своемъ заблужденіи и обратиться къ Церкви, или придумать такое ученіе объ антихристъ, которымъ оправдывалась бы дальнъйшая ихъ борьба съ Церковію. Они ръшились на послъднее и своими умствованіями такъ исказили и превратили церковный догматъ объ антихристъ, что не малаго труда стоитъ распутать всъ ихъ хитросплетенія и

натяжныя толкованія по этому предмету; почему неопытные въ въръ легко могуть запутываться въ сътяхъ лукаваго и намъренно придуманнаго ими ученія относительно сего предмета. На этомъ основаніи, для лучшаго уясненія себъ чистой истины, надлежить представить подлинное ученіе слова Божія о лицъ антихриста и привести свидътельства отцевъ Церкви, какъ они думали объ этомъ предметъ.

Имя антихриста въ свящ. Писанін имъетъ двоякое значеніе-общее, по которому этимъ именемъ называется всякій противникъ Христу, мыслящій и дъйствующій вопреки истинному ученію божественной въры и ко вреду Церкви, и особенное, означающее того жесточайшаго врага Божія и Церкви Христовой, который имъетъ явиться въ послъднее время и произведетъ всеобщее превращеніе порядка въ царствъ Божіемъ, который воздвигнеть страшное гоненіе на христіанъ и подвергнетъ ихъ всъмъ мученіямъ, какія только можетъ изобръсть адская злоба. Пользуясь такимъ двоякимъ словоупотребленіемъ въ священномъ Писаніи имени антихриста, наши раскольники, послъ временъ патріарха Никона, стали принимать это наименование только въ смыслъ общемъ и отвергли его собственное и прямое значеніе. Такое понятіе объ антихристь нужно было имъ установить для того, чтобы считать за антихриста всякаго, кто не согласенъ съ ними въ образъ мыслей, въ особенности же для

того, чтобы перенести это наименованіе на нашихъ пастырей Церкви. Но несправедливо! Ибо
въ словъ Божіемъ личное и дъйствительное бытіе антихриста описывается въ разныхъ мъстахъ
съ такою обстоятельностію и такими опредъленными признаками, что безъ явнаго противоръчія
истинъ нельзя истолковать прямыхъ его указаній въ какую либо неопредъленную и таинственную сторону. Подлинное и дъйствительное лице
антихриста не закрывается въ Писаніи даже тогда, когда оно говоритъ о немъ аллегорически
и иносказательно; ибо сквозь покровъ аллегоріи
ясно обнаруживаются черты лица дъйствительнаго. Разсмотримъ эти мъста Писанія.

Въ пророчествахъ Даніила находимъ описаніе таинственнаго видънія, въ которомъ показано было ему, какъ четыре звъря одинъ за другимъ выходили изъ моря, которые были страшны видомъ и различны одинъ отъ другаго. Первый звърь представлялъ собою видъ львицы, имъвшей крылья орла; другой-видъ медвъдицы, державшей въ своихъ челюстяхъ три ребра, въ знакъ своей кровожадности; третій — видъ рыся съ четырмя крылами и четырмя головами; четвертый звърь былъ самый страшный и свиръпый изъ всвяъ прежнихъ, съ жельзными зубами, мъдными ногтями и десятью рогами, между которыми примътилъ Даніилъ еще одинъ малый рогъ, который, не замътно показавшись, тотчасъ исторгъ и низвергъ три изъ десяти большихъ

роговъ звъря. Пораженный этимъ послъднимъ знъремъ, пророкъ спрашивалъ о немъ ангела, и получиль въ отвътъ слъдующее: звърь гетвертый, царство гетвертое, еже превзыдеть вся царства. и поястъ всю землю, и поперетъ ю и посытеть. И десять роговь его, десять царей востануть, и по нихь востанеть другій, иже превзыдеть злобами всьхь прежнихъ, и три цари смиритъ, и словеса на Вышняго возглаголеть, и святыхь Вышняго смирить, и помыслить премънити времена и законъ, и дастся въ руку его даже до времене, и временъ и полувремене (Дан. 7, 3-26). Значить; подъ образомъ видънныхъ пророкомъ звърей, показаны были ему царства народовъ, и нослъдній звърь тоже есть царство; а роги его означаютъ царей. Послъдній малый рогь, показавилися въ этомъ звъръ и низложившій собою три большихъ его рога, есть тоже царь въ этомъ послъднемъ чудовищномъ царствъ; онъ-то и означаетъ собою антихриса, который восхулитъ Бога Вышняго, откроетъ брань со святыми Его и побъдить ихъ. Продолжительность его владычества выражается здъсь таинственными словами: и дастся въ руку его даже до времене, и временъ и полувремене.

Дополненіе и продолженіе того, что открыто было Даніилу, находимъ въ Апокалипсисъ св. Іоанна Богослова, который пишетъ объ этомъ предметъ такъ: и стахъ на пъсцъ морстъмъ:

и видъхъ изъ моря звъря исходяща, имуща главь седмь, и роговь десять, и на розъхъ его впьнецъ десять, а на главахъ его имена хульна. Звърь, егоже видъхъ бъ подобенъ рыси, и нозъ ему яко медвъди, и уста его, яко эута львова. И даде ему змій силу свою, и престоль свой и область великую..... И поклонишася (всъ живущіе на земль) звърю глаголюще: кто подобенъ звърю, и кто можетъ ратоватися съ нимъ; и даны быша ему уста глаголюща велика и хульна: и дана быша ему область творити мъсяцъ гетыредесять два: и отверзе уста своя въ хуленіи Бобу, хулити имя Его. и селеніе Его, и живущія на небеси. И дано бысть ему брань творити со святыми и побъдити я: и дана бысть ему область на всякомъ колънъ людей и на языцъхъ п племенъхъ. И поклонятся ему вси живущіи на земли, имъже не написана суть имена въ книгах животных Агнца заколеннаго отъ сложенія міра (Апок. 13, 1—9). Въ этомъ видъніи св. Іоанна полнъе и опредъленнъе обозначяется внъшній видъ звъря, и точнъе опредъляется время его царствованія, т. е. власть его поставляется въ предълахъ сорака двухъ мъсясяцевъ, что составляетъ три съ половиною года. Кто же этотъ звърь? По объясненію данному ангеломъ Даніилу, видно, что звърь означаетъ царство — цълый народъ; а у Іоанна Богослова этотъ звърь представляется какъ одно лице, которое

распоряжается въ царствъ и открываеть брань съ Богомъ и святыми Его. Противоръчія туть нъть никакого; ибо звърь, описываемый св. Іоанномъ, означая цълое царство, въ тоже время означаетъ и лице антихриста въ этомъ послъднемъ чудовищномъ царствъ. Следовательно для правильнаго понятія пророческой ръчи объ антихристъ нужно соединить вмъстъ пророчество Іоанна Богослова и Даніила; тогда легко можно примътить, что лице антихриста есть особенное, и царство его неотрицаетъ его личности, какъ царя, о чемъ ясно свидътельствуютъ другія мъста божественнаго Писанія.

Одно изъ такихъ мъстъ мы находимъ въ Евангелін св. Іоанна, гдъ Господь, обличая іудеевъ за то, что они невъровали Его ученію, которое Онъ проповъдывалъ имъ по волъ Отца своего, сказаль имъ: Азъ пріидожь во имя Отца моего, и не пріемлете Мене: аще инъ пріидеть во имя свое, того пріемлете (Іоан. 5, 43). Этими словами Спаситель предсказываль іудеямь о имъ**г**ощемъ притти къ нимъ подъ именемъ Христа антихристь. Слъдовательно антихристь должень быть опредъленное лице человъческое подобно тому, какъ и Христосъ-истинный Мессія явился міру во образв человъка. Самое же ясное и опредъленное ученіе объ антихристь, какъ человъкъ, находится во второмъ посланіи апостола Павла къ Солунянамъ. Успокоивая солунскихъ жристіанъ, смущенныхъ мыслію о скоромъ на-

ступленіи втораго славнаго пришествія Господа-Інсуса, апостоль говорить имъ, что несправедливо нъкоторые думають, будто уже настоить день Христовъ, потому что еще не явился въ міръ тотъ беззаконникъ, который долженъ прит-ти прежде пришествія Христова и котораго Господь Іисусъ убіеть духомъ устъ своихъ. Изображая, кто такой этотъ беззаконникъ, онъ говорить: да никтоже вась прельстить ни по единомуже образу: яко аще не пріидеть отступленіе прежде и откроется теловък беззаконія, сынъ погибели, противникь, и превозносяяйся паче всякаго глаголемаго Бога, или тилища, яко ему състи въ Церкви Божіей аки Богу, показующу себе яко Богъ есть. За симъ апостолъ присовокупляетъ: тайна уже дъется беззаконія, тогію держай нынть дон-деже отъ среды будеть: и тогда явится беззаконникт, егоже Господъ Іиуст убіетт дупришествія своего: егоже есть пришествіе по дъйству сатанину во всякой силь и знаменіихъ и гудесьхъ ложныхъ, и во всякой льсти неправды, вт погибающихт (2 Сол. 2, 3-10). Здъсь св. апостолъ говоритъ объ антихриств, какъ человъкв, котораго иначе нельзя понимать, какъ въ собственномъ и буквальномъ смыслв. А еслибы кто сталъ переиначиватьсмыслъ словъ апостола и принимать ихъ за иносказательность: то ему нужно признать вмаста съ

этимъ и самое второе пришествіе Господа въ смыслъ не собственномъ, чего никакъ нельзя допустить по самому существу нашей въры. Притомъ, самый членъ, употребленный апостоломъ предъ наименованіемъ человъка беззаконія и сына погибели, котораго Господь убіетъ духомъ устъ своихъ, свидътельствуетъ о томъ, что онъ говоритъ объ этомъ человъкъ въ смыслъ собственномъ и единственномъ.

Какъ лице опредъленное, антихристъ, безъ сомнънія, имъетъ свой родъ, мъсто происхожденія и жительства. Но объ этомъ ясныхъ и рвшительныхъ мъстъ въ Писаніи мы не находимъ, а встръчаемъ только намеки, смыслъ которыхъ для насъ утаенъ. Въ этомъ случав для насъ важными представляются мысли и соображенія отцевъ Церкви касатесьно сего предмета. Такъ отцы Церкви единодушно утверждують, что антихристь произойдетъ отъ еврейскаго рода, изъ колъна Данова, и будетъ имъть главное свое мъстопребываніе во Іерусалимъ. Именно: святый Андрей кесарійскій въ своемъ толкованіи на седьмую главу Апокалипсиса останавливается на томъ, что, при исчисленій кольнъ израилевыхъ, запечатлънныхъ ангеломъ, неупоминается о колънъ Дановомъ; причину такого опущенія онъ поставляеть въ томъ, что отъ кольна Данова имъетъ произойти антижристъ (¹). Святый Ипполитъ, разсматривая благословеніе питріарха Іакова, изреченное имъ Да-

<sup>(1)</sup> Толк. на Апок. зач. 19. лист. 70.

ну (Быт. 49, 17), также вникая въ смыслъ пророчества Моисея (Втор. 33, 22) и Іеремін (8, 16). приходить къ тому заключенію, что во всьхъ этихъ мъстахъ Писанія говорится о происхожденіи антихриста отъ кольна Данова. Приведемъ собственныя слова упомянутаго отца, въ которыхъ онъ выражаетъ свои мысли на основаніи Писанія. Патріархъ Іаковъ **указанныхъ** мъстъ взываетъ объ антихристъ. И какъ пророчествоваль онь объ Іудъ, такъ и о сынъ своемъ Дань; ибо Іуда быль у него сынь четвертый, Данъ же былъ сынъ седьмой, и что о немъ говоритъ? Да бүдетъ Данъ змій на пути, сподяй на распутіи, и угрызаяй пяту конскую (Быт. 49, 17). Кто же змій? Не другой кто, какъ тотъ, иже изначала льстецъ, прельстивый Адама. . . . . Убо во истину отъ колъна Данова хощетъ родитися и противитися мучитель сый, царь и судія лютый діаволь, пророкь говорить: Дань судить людемь своимь, яко едино племя оть Израиля (Быт. 49, 16). Но речетъ кто, яко о Сампсонъ речется сіе, яко отъ кольна Данова родися, и суди людемъ двадесять лътъ. Это возражение св. отецъ разръщаетъ такъ: еже бо о Сампсонъ, отчасти бысть, совершенное же на антихристъ исполнится; глаголетъ бо Іеремія сице: спъхъ отъ Дана услышымъ; борзостію коня его потрясеся вся земля (lep. 8, 16); и паки Моисей рече: скимень львовь Дань; и изскогить от Васана (Втор. 33, 22). Но да не помыслить

кто, яко о Спасв реченъ глаголъ сей. Динъ. говорить Монсей, скимент львовт. Наименовавщи кольно Даново, онъ открываетъ будущее. что отъ него хощеть родитися сопротивникъ. Якоже убо отъ кольна Іудова раждается Христосъ, сице и отъ колъна Данова родится антихристъ» (1). Св. Кириллъ іерусалимскій разсуждаетъ объ этомъ такъ: «антихристъ придетъ къ іудеямъ, какъ Хростосъ, и отъ іудеевъ восхощетъ поклоненія; — и чтобы болье обольстить ихъ. покажетъ великое усердіе къ храму, внушая о себъ ту мысль, что онъ отъ рода Давидова, и что ему должно создать храмъ, сооруженный Соломономъ» (2). Блаженный Өеодорить въ своемъ толкованіи на седьмую главу пророка Данінла, подъ малымъ рогомъ звъря разумъетъ антихриста. Называеть его малымъ рогомъ, какъ рожденнаго отъ незначительнаго кольна іудейскаго (<sup>8</sup>). Св. Іоаннъ дамаскинъ присовокупляетъ къ происхождению антихриста еще следующую черту: «народится антихристъ изъ блуда и воспитается тайно, и внезапно привостанеть, и противовознесется, и восцарствуетъ» (4).

Представляя антихриста, какъ человъка, святые отцы подробно описываютъ его личныя свойства, дъла и способы, какіе онъ будетъ упо-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Слово въ недѣлю мясопуст.; смотр. Соборнякъ словъ оточескихъ, изданный въ Москвъ 1647 года, л. 126.

<sup>(2)</sup> Огласительное поученіе 15-е; члень 15-й; л. 259; — въ русси. переводъ.

<sup>(5)</sup> Христ. чтен. за 1858 г. ч. І. стр. 170.

<sup>(4)</sup> Kemr. 4. raab. 27.

треблять для достиженія своихъ цълей. Именно: они, съ одной стороны, изображаютъ этого врага Божія, какъ полнаго и совершеннаго представителя развращенныхъ людей своего времени, а съ другой — говорятъ, что онъ будетъ во всемъ подражать Христу, дабы лучше и успышные дыйствовать на людей и легче привлекать ихъ на свою сторону. Нечестіе будеть составлять жизнь современниковъ антихриста, и онъ, по словамъ св. Кирилла іерусалимскаго, ознаменуетъ себя всякими беззаконіями; ибо превзойдетъ всвять прежде его бывшихъ неправедниковъ и нечестивцевъ» (1). Люди предъ пришествіемъ антихриста. будучи злыми и нечестивыми, будутъ однакоже стараться являть образъ благочестія (2 Тим. 3, 5); и антихристъ, этотъ сосудъ всякой злобы, по словамъ тогоже отца, сперва какъ человъкъ ученый и умный, притворно покажетъ скромность, цъломудріе и человъколюбіе (2). По словамъ другихъ отцевъ, антихристъ смиренъ и молчаливъ явится, ненавидяй неправду и отвращаяся идолъ, почитая же благовъріе, нищелюбивъ, благъ, тихъ ко всъмъ, угодити всъмъ подвизаяся лестію, да возлюбленъ будетъ вскоръ многими; дара не пріиметъ, со гиввомъ не речетъ и не явится унылъ, но всегда веселъ и тихъ присно (\*); будетъ благоговъинъ, миролюбивъ, ненавидя мады, даже

<sup>(1)</sup> Огласит. поуч. 15. л. 257.

<sup>(2)</sup> Tamme.

<sup>(5)</sup> Св. Ефрем. сир. Слов. 105. л. 273.

любящъ Писанія, священникъ стыдяся, съдины почитая, блуда непріемля, прелюбодъйства гнушаяся, оболганія не внимая, клятвы отръвая, вдовицамъ поможетъ, нищихъ заступитъ, сварящихся людей претворить въ любовь, и глаголя речетъ: да не зайдетъ солнце въ гнъвъ вашемъ, злата не стяжите, сребра не возлюбите (1). Такимъ образомъ, тотъ, кто, по замъчанію св. Иринея, явится въ міръ безъ правды, безъ закона, какъ отступникъ непотребный, какъ разбойникъ, какъ убійца, сосредоточивающій въ себв все нечестіе діавола, — кто совмъстить въ себъ возмущеніе, бывшее нъкогда на небъ между ангелами, дъла міра, погрязшаго въ потопъ, все то, что произошло съ міромъ после потопа, — въ комъ сольется всякое зло какъ-бы въ одну массу (2), -такой человъкъ до времени будетъ показывать въ себъ толикія добродътели, что по свидътельству св. Ипполита, люди въ изумленіи будутъ говорить: еда обрящется таковъ благъ и праведенъ въ родъ нашемъ (5)? Таковъ будетъ сынъ погибели по своимъ внутреннимъ свойствамъ и качествамъ души!

Что касается внышнихь его признаковь и правиль дыйствій; то онь и въ этомъ будеть стараться являть себя подобнымь Іисусу Христу, и тымь обольщать людей. Преже всего, у него

<sup>(1)</sup> Св. Ипполит. Слово: соборник. л. 129.

<sup>(2)</sup> Книг. прот. ерес. гл. 29.

<sup>(</sup>в) Соборник. л. 129.

также, какъ у Христа Спасителя, будетъ свой предтеча, который станетъ уготовлять путь человъку беззаконія и всю власть его сотворить предъ нимъ (Апок. 13, 17—18). Онъ родится отъ жены іудеянки, хотя произойдеть отъ кольна Данова, тогда какъ Христосъ произошелъ по плоти отъ колъна Іудина. По подобію пречистаго рождества Христова отъ непорочной Дъвы Маріи, антихристъ родится отъ дъвицы, хотя и мнимой, которая на самомъ дълъ будетъ беззаконная н скверная отроковица; ибо зачнетъ его отъ блуднаго сожитія съ мужчиною и, въ противоположность Христу, образовшемуся во чревъ матери по наитію Духа Святаго, произойдетъ на свътъ подъ непосредственнымъ дъйствіемъ сатаны (2 Сол. 2, 3-9). Родившись въ восточныхъ странахъ земли персидской, онъ, подобно Христу, ображется, какъ свидательствуетъ св. Ефремъ Сиринъ ('), и первые годы своей жизни провелеть въ неизвъстности, или, какъ выражается св. Іоаннъ дамаскинъ, воспитывается потаенно. Но потомъ, когда достигнетъ надлежащаго возраста, онъ явится открыто предъ людьми и будеть стараться пріобрътать надъ ними власть царя. Для этого сынъ погибели станетъ проходить житіе, на подобіе Христу, притворно будеть показывать въ себв всв возможныя добродътели и добрыя качества, будетъ строгимъ исполнителемъ вакона, даже пройдеть божественныя Писанія и

<sup>(1)</sup> Caob. 105. a. 273.

навыкнеть посту, и все это онъ будеть дълать для того, да возлюбленъ будетъ многими. И когда расположить къ себъ сердца людей до того. что они, увидъвши толикія его добродъйства. красотою и силою исполнениа, пожелають его имъть надъ собою царемъ, глаголюще сами къ себъ, гдъ убо инъ обрътается толикъ человъкъ благъ и праведенъ, тогда онъ, какъ-бы въ полражаніе Христу и въ этомъ отношеніи, будеть, по ученію св. Ипполита, сначала отказываться отъ царскаго достоинства, которое станутъ преддагать ему обольщенные мнимою его добротою народы, хотя потомъ, въ следствіе просьбъ со стороны избирателей, согласится быть царемъ ихъ. «Исперва убо льстивъ, пишетъ упомянутый выше отецъ Церкви, ложь пріемъ беззаконный: отречется славы своея, человъцы же пребудутъ моляще его, и поставять его царя». Сдълавшись царемъ, онъ, подобно Христу, изберетъ себъ ближайшихъ учениковъ, которыхъ пошлетъ по всъмъ странамъ извъщать всъхъ о явлени великаго царя — чудотворца, и приводить людей къ въръ въ него. «Якоже Христосъ апостолы избра, такоже и онъ совершенъ соборъ ученикъ пріиметь, подобныхъ ему въ злодъйствахъ». Какъ Христосъ сперва самъ непосредственно и потомъ чрезъ своихъ учениковъ просвътилъ вселенную свътомъ ученія, такъ и антихристь самъ и посредствомъ своихъ учениковъ «всяцъмъ образомъ ученія прельстить весь мірь, только въ смерть,

10

а не во спасеніе» ('). Наконецъ, что особенно будетъ дъйствовать на людей, и чъмъ будетъ привлекать антихристь другихъ на свою сторону, это — знаменія и чудеса ложныя (2 Сол. 2, 9). Этими-то знаменіями и ложными чудесами онъ обольстить весьма многихь, особенно іудеевь, которые будуть видать въ немъ своего Мессію, тъмъ болъе, что онъ, по учению св. Кирилла ерусалимскаго, будетъ ложно именовать себя Христомъ, и покажетъ великое усердіе къ храму іудейскому, внушая о себъ ту мысль, что онъ рода Давидова, и что ему должно создать храмъ, сооруженный Соломономъ» (2). Разсказывая черты антихриста, этотъ же отецъ Церкви говорить о немъ слъдующее: «сопротивникъ, воспользовавшись ожиданіемъ втораго пришествія Христова людей простодушныхъ, и особенно тъхъ, которые изъ обръзанія, изведетъ нъкоего человъка волхва, весьма опытнаго въ искусствъ обманывать волшебными составами и чародъйствомъ, ложно наименуетъ себя Христомъ, и симъ наименованіемъ обольстить іудеевъ, ожидающихъ помазанника, а тъхъ, которые изъ язычниковъ, привлечетъ волшебными мечтаніями. Пріидетъ же предреченный антихристь, когда приближится уже кончина міру» (<sup>8</sup>). Блаженный Өеодоритъ разсуж-

<sup>(1)</sup> Соборник. л. 128.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Огласит. поуч. 15. л. 259.

<sup>(3)</sup> Тамже, л. 256.

даетъ объ этомъ такъ: «явится виновникъ лжи, т. е. антихристъ, для покоренія тъхъ, которые не приняли проповъди истины. О семъ еще Господь говориль іудеямь: Азг пріидохг во имя Отца моего, и не пріемлете Мене: аще инъ пріидеть во имя свое, того пріемлете (Іоан. 5, 43). Тоже самое свидътельствуетъ и божественный апостоль: зане любее истины не пріяша, во еже спастися имъ. И сего ради послеть имь Богь дыйство льсти, во еже выровати имъ лжи (2 Сол. 2, 10—11). Итакъ для тахъ, которые не въровали проповъди истины, придетъ отецъ и учитель неправды. Но поелику іуден, ратоборствуя за Бога, пригвоздили ко кресту Господа Інсуса, какъ-бы Его противника: то пришествіе антихриста будетъ служить величайшимъ обличеніемъ ихъ нечестія. Ибо Госполь Іисусъ, будучи истинный Богъ и Сынъ истиннаго Бога, называлъ Себя сыномъ человъческимъ и человъкомъ. А беззаконникъ тотъ, демонъ, будетъ называть себя величайшимъ богомъ... И однакоже іуден, распявшіе Господа за то, что Онъ называлъ Себя Сыномъ Божіимъ, повърятъ тому беззаконнику, когда онъ явится, показывая темъ, что они величайшіе враги истины и дълатели лжи» (1). Продолжимъ свое извлеченіе изъ отеческихъ свидътельствъ касательно лица антихриста,

<sup>(\*)</sup> Кратк. излож. божеств. догматовъ: Христ. чт. за 1844 г. ч. 4. стр. 356 — 357.

дабы полнъе раскрылся предъ нами взглядъ отцевъ Церкви на этотъ предмемъ. По ученію св. Іоанна дамаскина, «первъе нужно, чтобы проповъдано было Евангеліе всъмъ народамъ. И тогда придетъ антихристъ во обличение противобожныхъ іудей: рече бо имъ Господь: Азъ пріидохъ во имя Отца моего, и не пріемлете Мене. Грядеть инь во имя свое, того пріемлете (Іван. 5, 43). И апостоль пишеть: зане любее истины не пріниа, во еже спастися имъ. И сего ради нослеть пль Вогь дыйство льсти, во еже впровати лжи, да осудятся вси, не въровавийи истинть, но благоволивийи въ непривдъ. Гуден убо Сына Божія Господа Інсуса Христа и Бога не прілша: лестца же, Бога себе самого глаголюща, примутъ». И еще: «апостолъ глаголеть: да никтоже прельстить вась, ни по единому же образу: яко аще не придеть отступленіе прежде, и открыется геловыкь беззаконія, сынь погибели, противникь и превозносяйся паге всякаго глаголемаго бога, или гтилища, якоже стести ему въ церкви Божіей, показующу себе, яко богь есть. Въ перкви же Божіей не нашей, но іудействи. Не бо намъ, но іудеемъ пріидетъ. Не за Христа, но на Христа; занеже и антихристъ глаголется» ('). Св. Ипполитъ говорить: «антихристь хощеть воставити іудейское

<sup>(1)</sup> Книг. 4. гл. 27.

царство; воздвигнетъ во Герусалимъ камененъ храмъ, сотворитъ церковь, яже во Герусалимъ и воставить ее іудеемъ» (1). Св. Ефремъ сиринъ пииість: «чтити имать замкь жидовскій; тій бо чають его (антихриста) пришествіе», и потомъ сказавъ, что дюди многихъ народовъ поставять его царемъ, прибавляеть: «паче поганім убійцы жидове чтити его начнуть и радоватися царству его; техъ бо почитати будеть и мъсто и церковь; явится же всячески прилежаніе имъ люоры» (2). Туже мысль выражаеть и св. Андрей кесарійскій: «антихристъ утвердится въ самомъ томъ Іерусалимъ, т. е. ветсъмъ и превращеннъмъ, въ неиже и Господь пострада; въ немъ и престоль парскій поставить по подобію Давидову, егоже сынь Христось истинный Богь нашь; да и въ семъ себе быти Христа извъститъ, исполняюща пророческое слово, глаголющее: воставдю скинію Давидову падшую и превращенная ел паки созижду. Еже прельщаеміи іуден на онаго (антихриста) воспріємлють и сказують» (8).

Тавимъ образомъ, изъ свидътельства слова Божія видно, что антихристъ будетъ опредъленвое лице человъческое, а голосъ отцевъ Церкви утверждаетъ, что онъ родится отъ жены блудницы, родомъ іудеянки, произойдетъ отъ колъна

<sup>(\*)</sup> Соборник. л. 125.

<sup>(2)</sup> CAOB. 105. a. 273.

<sup>(</sup>в) Толк. на Апок. зач. 30. л. 108.

Данова, будеть обръзанъ, по обычаю іудейскому, возлюбить родъ жидовскій, избереть мъстомъ своего жительства Іерусалимъ, который будетъ столицею его нечестиваго царства, откуда онъ будетъ распространять свои злодъянія на всъ концы міра. Правда, что всъ эти подробности суть только мнънія, не имъющія прямаго основанія въ словъ Божіемъ; но они для насъ весьма важны, какъ свидътельства отцевъ о человъкъ беззаконія, какъ выраженіе ихъ взгляда на это лице.

Представляя антихриста, какъ опредъленное лице человъческое, св. отцы подробно описывають самый родь чудесь, которыми онь будеть обольщать народъ. По ихъ отзыву, антихристъ столько сдълаетъ знаменій и двиствій необыкновенныхъ, что люди будутъ думать: ужели и самъ Христосъ сдълаль бы больше того, что покажетъ Его противникъ? Основаніемъ къ этому служить свидътельство св. апостола Павла, который говоритъ, что пришествіе антихриста будетъ по дъйству сатанину во всякой силъ, знаменіихъ и чудеськъ ложныхъ (2 Сол. 2, 9). По словамъ св. Кирилла іерусалимскаго, онъ будетъ волхвъ, весьма опытный въ искусствъ обманывать волшебными составамии чародъйствомъ (1). «Антихристъ, по сказанію св. Ипполита, прокаженныя очиститъ, разслабленныя воздвигнетъ, бъсы отгонитъ, о дальнихъ, яко о настоящихъ, извъститъ, мерт-

<sup>(\*)</sup> Огласит. поуч. 15. л. 256.

выя возставить, горы предъ очами зрящих в преставить, будеть ходить по морго, огнь сведеть съ небесъ, сотворить день тму, а нощь день, солнце преобразить, якоже хощеть, и луну такожде, и просто одною силою своихъ мечтаній всъ стихіи — землю и море покажетъ предъ зрящими послушными; бъсы покажетъ, якоже ангелы свъта, и воинства небесныя приведетъ, имже нъсть числа, и предъ всъми покажетъ себе на небо вземлема, съ трубами и гласы и звуки неизреченными и воплемъ кръпкимъ, восхваляюющимъ его неимовърными пъсньми, и возблистается якоже свътъ, иже тмъ начальникъ, и когда убо на небеса возлетить, когда же на землю сходить со славою многою» (1). Согласно съ этимъ изображаетъ чудеса антихриста и св. Ефремъ сиринъ: «многія страшныя чудеса, пишеть онъ, явить антихристь лжею и неправдою. Тацъмъ же коварствомъ преставитъ мучитель горы. . . . . . народомъ убо предстоящимъ, и людіемъ многимъ, славящимъ его за привидънія, возопістъ гласомъ кръпкимъ, яко подвизатися и мъсту, на немже предстоятъ ему народи. И скажетъ съ дерзновеніемъ: разумъйте вси людіе великую силу моея области; се хощу горъ сей, велицъй сущей объ онъ полъ моря, да прейдеть нынъ предъ всъми вами глаголомъ монмъ съмо со онаго полу моря къ вамъ. И речетъ скверный: тебъ велю горо, прейди ны-

<sup>(1)</sup> Слов. въ недъл. мясопуст. л. 129.

нъ на сію страну, и абіе потечеть гора во очію всъмъ видящимъ, а не подвигнувшися ей отнюдь отъ своихъ основаній; яже бо Вышній Богъ искони созданія утверди и вознесе, надъ симъ области прескверный не имать, но весь міръ прельстить привидъньми и чары волшебными. Паки же друзви горв, стоящей во глубинь великаго моря, острову зъло велику, велитъ изыти и на сушъ стати. Паки тойже змій простреть руць своя, и соберетъ множество гадъ и птицъ, и пойдетъ верху бездны яко по суху, привиденіями льстить всяческая, и мнози въровати имутъ, и начнутъ славити его, аки Бога кръпка» (1). Изъ представленнаго нами описанія чудесныхъ дъйствій антихриста ясно открывается и самое свойство ихъ, т. е. эти чудеса будутъ ложныя и мечтательныя, по сужденію о нихъ св. отцевъ Церкви. Это значитъ, что антихристъ на самомъ дълъ ничегоне произведетъ такого, что будетъ представлять чувствамъ человъческимъ, и только будетъ искусно обманывать зрителей, или какъ говоритъ св. Кириллъ іерусалимскій: «народъ будетъ думать, будтобы видитъ мертвеца воскрешеннаго, который не воскрешенъ, и хромыхъ ходящихъ, и слъпыхъ прозирающихъ, когда не совершено исцъленіе» (2). Впрочемъ, по замъчанію нъкоторыхъ изъ древнихъ, ложныя чудеса антихриста будутъ

<sup>(1)</sup> CAOB. 105. J. 273.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Поуч. 15. гл. 14. л. 258.

явленіями дъйствительными и непризрачными; называются же они ложными только потому, чтонезнающихъ діавольской силы и думающихъ, что такія дъйствія можетъ совершать только одинъвсемогущій Богъ, приведуть ко лжи и расположать къ въръ въ антихриста, какъ Бога. Такія сужденія о чудесахъ антихриста, не представляють большой разности, чтобы противопоставлять ихъ мивнія одно другому; скорье ихъ нужно сопоставлять вмъстъ и дать имъ такое значеніе, что отцы Перкви признавали чудеса антихриста ложными или потому, что онъ быле сами по себъ таковы, ими же потому, что послужать къ обольщенію людей и совратять ихъ съ истиннаго пути. Во всякомъ случать для насъ злъсь важно то, что эти чудеса будуть видимы всеми и такъ обольстительны своею внашностію, что въ состояни увлечь и самыхъ избранныхъ, еслибы это было возможно (Мато. 24, 13—15). Видящіе чудеса антихриста будуть прямо называть его Богомъ (1), слъдовательно онъ не только будутъ видимы для другихъ, но и будутъ признаны за истинныя. И сами избранные потому только избъгнутъ прелести погибельнаго сына, что имъ разумно будетъ пришествіе мучителя, и они уразумъють своимъ умомъ привидънія вражія (2). Въ противномъ случав, т. е., если бы святымъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Ефрем. сир. слов. 105. л. 273.

<sup>(</sup>²) Тамже.

Божіимъ неизвъстенъ быль приходъ сына погибели, то и они прельстились бы его чудесами, которыхъ будетъ въ послъднее время весьма много; потому что не только самъ антихристъ, но и его слуги, ложные пророки, дадять знаменія велія и гудеса якоже прельстити, аще возможно, и избранныя (Мато. 24, 13-15). И не чего удивляться, замъчаеть св. Андрей кесарійскій, что эти чудеса будуть казаться истинными, при бъсовской силь ложныхъ чудотворцевъ, неудивительно, что очи прельщаемыхъ увидятъ сходящимъ съ неба огонь: потому что изъ исторіи Іова извъстно, какъ Божіимъ попущеніемъ и дъйствіемъ сатанинскимъ, снизшелъ огнь на стада этого праведника и сожегъ ихъ; неудивительно, что проглаголетъ и икона звърина, которую сотворитъ предтеча антихристовъ; потому что Аполлоній и другіе (языческіе писатели) повъствують, что бъсы много разъ провъщавали чрезъ образы и изваянія идольскія, также чрезъдрева и воды; думаю же и чрезъ мертвыя тъла, какъ показалъ Симонъ волхвъ, когда прибылъ въ Римъ великій Петръ (1).

При такомъ опредъленномъ ученіи свящ. Писанія о лицъ антихриста и свидътельствъ о немъ отцевъ святыхъ, представляется совсъмъ невозможнымъ дъломъ, чтобы какъ нибудь измънить это ученіе и вывести изъ него какія либо иныя

<sup>(1)</sup> Толк. на Апок. зач. 37. л. 134 — 136.

понятія, кромъ тъхъ, которыя приняты истинною Церковію относительно разсматриваемаго нами предмета. Но таково уже ослъпленіе заблуждающихъ вообще и таково ихъ увлеченіе внутренними расположеніями своего сердца, что они насильственно толкуютъ все, что не подходитъ подъ ихъ образъ мыслей, и не уступаютъ самой очевидной истинъ для того только, чтобы непремънно настоять на своемъ и подтвердить то, что имъ нужно. Нашимъ противникамъ нужно заклеймить ужаснымъ именемъ антихриста всякаго, кто несогласенъ съ ними въ образъ мыслей касательно предметовъ въры, преимущественно же они хотятъ перенести это имя на пастырей Церкви православной. Какъ же имъ достигнуть этого? Они стараются доказать, что слово антихристъ, употребляемое въ свящ. Писаніи, должно понимать не въ прямомъ и собственномъ смыслъ, но переносномъ и иносказательномъ, и принимаютъ его въ значеніи общаго, антихристіанскаго духа народнаго, или вообще духа лукаваго, который возобладаеть во времена послъднія умами и сердцами людей. Мысль эта собственно возникла первоначально въ нъкоторыхъ обществахъ протестантскихъ на западъ, гдъ вообще превратили весь смыслъ свящ. Писанія и прямыя историческія событія возвели до отвлеченной идеи. Потому и объ антихристь судять тамъ по своему разуму, принимая его за отступленіе людей отъ въры, или духъ противленія Богу. Оттуда

эта мысль перешла къ нашимъ раскольникамъ, которые не только приняли ее съ жаромъ, для поддержанія своихъ убъжденій, будто антихристъ уже пришелъ и царствуетъ въ мірь, но и стараются подтвердить ее свидътельствами отцевъ Церкви. Потому общее начало, на которомъ они развиваютъ свои мысли касательно сего предмета, одно съ западными еретиками. Оно состоитъ въ томъ, что антихристъ есть діаволъ, а не неловакъ обыкновенный, имающий дайствовать только подъ особеннымъ вдіяніемъ діавола. А если антихристъ есть діаволь, то, значить, онъ духъ. Если же духъ, то и рождение его отъ жены нельзя понимать въ смыслъ собственномъ и чувственномъ. Какъ же нужно понимать это рожденіе антихриста, т. е. діавола, или духа?— Въ смыслъ несобственномъ, переносномъ; т. е. какъ Христосъ раждается въ Церкви чрезъ исповъданіе Его людьми върующими, вновь обращающимися къ Нему и крестящимися во имя Его: такъ и антихристъ, который есть діаволъ, и слъдовательно духъ, и который во всемъ будетъ подражать Христу, родится чрезъ исповъдание его людьми нечестивыми. Поелику же діавола нельзя признавать богомъ, не отступивъ напередъ отъ Христа, которому онъ противникъ: то рожденіе, или исповъдание діавола необходимо будетъ сопровождаться отступленіемъ людей отъ Христа и преподанной имъ истины. Слъдовательно антихристь есть не что нное, какъ отступленіе людей

нечестивыхъ отъ въры Христовой. И поелику блудница, отъ которой долженъ родиться антихристь, называется въ свящ. Писаніи Вавилономъ, что значитъ всего міра смъщеніе и житейское смущеніе: то и рожденіе антихриста отъ блудницы, т. е. сборища нечестивыхъ, должно сопровождаться всеобщимъ отступленіемъ людей отъ Христа, исключая нъкоторыхъ избранныхъ, подъ которыми раскольники разумъютъ самихъ себя. Принявши эту мысль, въ основани которой лежить понятіе объ антихристь, какъ діаволв, расколоучители стараются поддержать ее свидътельствами отцевъ Церкви, именно: св. Ипполита, папы римскаго, Ефрема сирина, Андрея кесарійскаго и другихъ, у которыхъ антихристъ называется зміемъ, діаволомъ, сатаною, духомъ лукавымъ, сыномъ погибельнымъ, и на основания этихъ свидътельствъ заключаютъ, что и въ словахъ апостола Павла: открыется человых беззаконія, сынъ погибели, нужно разумыть собственно не человъка, имъющаго родиться отъ беззаконной и скверной жены, но діавола. Въ объясненіе же того, почему діаволь названь у апостола человъкомъ беззаконія, раскольники замъчають, что и самъ Спаситель въ притчв о съмени и съятелъ назваль діавола человъкомъ, сказавъ: врагт теловъкт сотвори сіе; а послъ присовокупилъ: а врагъ, встъявый ихъ (плевелы), есть діаволь (Мато. 13, 28—29). Названь же y апостола діаволъ человъкомъ бевзаконія для того,

чтобы этимъ именемъ образно выразить причину всеобщаго отступленія людей отъ Бога и олицетворить всемірную прелесть, подобно тому, какъ и Господь употребилъ сіе слово въ упомянутой притчъ.

Много затрогивается предметовъ нашей въры этимъ хитро придуманнымъ и совершенно натянутымъ толкованіемъ раскольническимъ о лицъ антихриста; спорный предметъ развертывается слишкомъ широко. Для разоблаченія всей лжи, какая сокрыта въ этомъ толкованіи нашихъ противниковъ, начнемъ свой разборъ его съ ученія отцевъ, на которомъ хотятъ опереться въ своемъ лжеумствованіи раскольники.

Мысли отцевъ Церкви объ антихристъ и взглядъ ихъ на это лице намъ уже извъстны: теперь любопытно знать, какія свидътельства хотять представить намъ отъ тъхъ же отцевъ раскольники въ пользу своихъ мудрованій? — Нащи противники въ защиту своей мысли указываютъ на слова св. Ерема сирина, который говоритъ: «воцарившуся змію на земли, съ радостію примутъ его людіе и поборницы ему будутъ» (1). Отсюда они выводятъ, что св. отецъ подъ зміемъ разумъетъ діавола; потому что, по сказанію Апокалипсиса и по изъясненію его Андреемъ кесарійскимъ (2), змій означаетъ сатану, или діавола. Со-

<sup>· (\*)</sup> Слов. 105. л. 273.

<sup>(2)</sup> Толк. на Апок. зач. 34. л. 123.

гланыемся, что въ Апокалипсисъ (гл. 20, 2) и у Андрея кесарійскаго подъ зміемъ разумъется діаволъ; но върно ли то, будто въ томъ же смыслъ понимаетъ это слово и св. Ефремъ сиринъ? Отвътомъ на этотъ вопросъ служатъ собственныя слова св. отца, находящіяся въ томъ же его сочиненій, въ которомъ онъ говорить: «родится (антихристъ) воистину отъ жены скверны, сосудъ ему, т. е. діаволу; не самъ же родится сатана, но во образъ его пріидетъ прескверный, яко тать, лжею хотя прельстити вся человъки». Потомъ продолжаеть; «егда узрять его людіе многихь народовъ, толика его добродъйства, красотою же и силою исполнена, вси вкупъ во единой волъ будуть, и съ радостію великою поставять его царя, глаголюще сами къ себъ, гдъ убо инъ обрвтается толикъ человъкъ благъ и праведенъ? Паче же убо поганіи убійцы жидове чтити его начнутъ». Теперь ясно стало, кого разумълъ св. отецъ подъ антихристомъ. Если онъ и называетъ его зміемъ, то потому, что онъ будетъ сосудомъ, или орудіемъ діавола, въ которомъ поселится и будетъ пребывать самъ древній змій, или діаволъ, подобно тому, какъ онъ вселился въ Іуду предателя, почему и самъ предатель названъ отъ Господа діаволомъ (Іоан. 6, 70). Далве, раскольники представляютъ слова Андрея кесарійскаго, который въ толкованіи на 13-ю главу Апокалипсиса разсуждаетъ: «нъцыи убо звъря сего, исходяща изъ моря, истолковаща нъкую нижайшую

сняу сатанину, обладающую прочими демоны: исходящаго же по немъ иного звъря изъ земли. антихриста истолковаща. Меоодій же и Ипполитъ и ини истолковаща настоящаго звъря на самаго антихриста». Но это мъсто нисколько не говорить въ подтверждение мыслей раскольниковъ. будто Андрей кесарійскій подъ антихристомъ разумъетъ діавола. Здъсь ов. отецъ высказываетъ только различения кінфенм кінфенм свериковъ о видъмінхъ апокалипсическихъ. Что же касается до его собственнаго образа мыслей относительно антикриста, то онъ весьма ясно выразилъ это въ своемъ изъясненіи 11-го стиха тойже главы Апокалипсиса, гдъ пишется: и видъхъ иного звъря, восходяща от земли, и имъяше рога два, подобна агнгимъ, и глаголаше яко эмій. «Звъря сего, замъчаетъ св. отецъ, ови антихриста тлаголють, другимь же возмныся, яко сатана есть, и яко два его рога антихриста и лжепророка гадательствують. Исповъдуемъ же и лжепророку въ своемъ его лицъ прінти; но несомнино думаеть, что змій означаеть сатану; а звърь, восжодящій изъ моря, есть антихристь. Настоящаго же звъря, т. е. восходящаго отъ земли, толкуемъ во лекепророка» (1). Въ другомъ мъсть встръчаемъ такую мысль въ твореніи тогоже «общаются другь другу діаволь и антихристь и лжепророкъ, якоже дъявіи, сице и именами, явъ

<sup>(1)</sup> Тамже, л. 133.

есть, отъ никъ же звъремъ пождо имъ нарицается» (1). Послъ сего не остается никакого сомнънія, что св. Андрей кесарійскій различаеть діавола и антихриста, и никакъ не смъщиваетъ ихъ между собою. А если взять во вниманіе то, что упомянутый отецъ говоритъ о рожденін антихриста отъ колъна Данова, и приписываетъ ему побъды надъ царями и народами, что онъ будетъ мучить непокоряющихся ему, совдасть во Іерусалимъ храмъ, и наконецъ будетъ убіенъ самъ духомъ Господнимъ; то понимать его слова въ въ томъ смысль, какой хотять видьть въ нихъ раскольники, значитъ-прямо обличать свою неблагонамъренность, при употреблении отеческихъ свидътельствъ. — Представляютъ еще въ свою защиту раскольники слова св. Ипполита, который говорить, что въ последнія времена настанеть всемірная вражія и діаволя прелесть, что въ скончаніе въка явится сынъ погибельный, сиръчь діаволъ (2). Но если св. отецъ употребилъ это выраженіе объ антихристь: то безъ сомнанія по тому же основанию, о которомъ было говорено нами и прежде, т. е. что антихристь будеть находиться подъ непосредственнымъ управленіемъ сатаны, вслыдствіе чего, какъ выражается Андрей кесарійскій, общаются другь другу діаволь и антихристъ дъяніями и именами. Следовательно изъ

<sup>(1)</sup> Тамже, л. 61.

<sup>(2)</sup> Слов. въ недел. мясопуст. Соборник. л. 120.

этого одного выраженія никакъ нельзя выводить той мысли, будто св. Ипполить разумветь подъ антихристомъ самого діавола. И что это дъйствительно такъ, ясно видно изъ дальнъйшаго хода рвчи св. отца; ибо, сказавъ, что діаволу, какъ дуку, невозможно родиться иначе, какъ развъ по привидънію, воспринявъ на себя плоть мечтательную, св. отецъ въ тоже время утверждаеть, что антихристь воистину оть кольна Давова кощеть родитися, что его зрыти будуть человацы истинно, что какъ во образъ человачи явися Господь нашъ Іисусъ Христотъ, такъ и той антихристъ подобнъ во образъ человъчи изыдетъ, что какъ обръзанъ бысть Спасъ въ міръ, такъ н той подобив будетъ обръзанъ (¹). Отселъ само собою слъдуетъ, что если отцы называютъ антихриста діаволомъ, то этого имени никакъ не должно принимать въ строгомъ и собственномъ смысль, что это имя усвояють они антихристу по тесной его связи съ діаволомъ. По причинъ этой связи встръчаются иногда и такія выраженія у отцевъ, что они въ лицъ антихриста видятъ какъ бы воплощеніе, или рожденіе самаго діавола. Такъ, напримъръ, блаженный Өеодоритъ, епископъ вирскій говорить: «до втораго пришествія Христова явится въ міръ облеченный въ человъческое естество врагъ людей и противникъ

<sup>(1)</sup> Tamme, a. 127 — 130.

Божій, демонъ, похититель имени Божія» (1). Но въ следъ за симъ самъ же блаженный Осодорить объясняетъ, какъ нужно понимать это: «противникъ во всемъ будетъ подражать пришествію Господа, и избравъ въ сосудъ, достойный своей дъятельности, человъка, овладъетъ такимъ образомъ людьми, употребивъ для сего ложныя чудеса». И далье продолжаеть: «сей обольститель приметъ на себя все дъйствіе сатаны, или діавола, который другимъ людямъ, какихъ только склониль быть дълателями неправды, сообщиль не всъ виды зла; а въ томъ беззаконникъ онъ, заключившись весь самъ, проявить въ немъ всв ухищренія своего злодвиства» (2). Какъ же посль сего, пользуясь одними только выраженіями отцевъ Церкви, измънять постоянную и опредъленую ихъ. мысль объ антихристь, въ которомъ они видъли не отступленіе только модей отъ въры, не духъ. общества и не діавола, или сатану, но человъка, носящаго въ себъ всъ дъйствія сатаны и находящагося подъ непосредственнымъ управленіемъ ero?

Итакъ, свидътельства св. отцевъ Церкви нимало не благопріятствуютъ разсужденію нашихъ раскольниковъ объ антихристъ. Въ такомъ случаъ зачъмъ и прикрываться имъ отеческими писанія-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Кратк. излож. бож. догматовъ: Христ. чт. за 1844 г. ч. 4. стр. 355.

<sup>(2)</sup> Tamere, ctp. 358 - 361.

ми. Къ чему это лицемъріе? Не лучие ли бы имъ прямо выступнть противъ истины съ однимъ произволомъ своихъ мыслей? Тогда по крайней мъръ всякому было бы видно, что они-отступники отъ ученія Церкви и свящ. Писанія, тогда кажь теперь представляются, будто они благоговъютъ предъ этимъ ученіемъ, строго следують ему и сохраняють его. Это - одно лукавое притворство, одна китрая ложь! Такъ какъ они котять видеть свою ложь и въ самомъ свящ. Пясаніи, откуда в заимствують доказательства на тодтверждение ея: то нельзя пройти молчаниемъ и этого ихъ своеводія. Въ свящ. Писанін они находять для себя то основаніе, что святый апостолъ Павелъ, гогда говоритъ о человъкъ беззаконія и сынъ погибельномъ, то разумъетъ самого діавола; потому что только діаволь, по ихъ понятію, есть сынъ граха и погибели. А если бы антихристь, говорять они, быль не сань діаволь, то онъ вышель бы уже внукъ гръха и погнбели. Гръхъ и погибель, умствуютъ они, различія не имъютъ. Діаволъ есть исчадіе гръха и погибели; потому въ словахъ апостола подъ человъкомъ беззаконія и сыномъ погибели нужно разумъть діавола. — Толкованіе кривое и совершенно произвольное! Діаволъ вовсе не есть исчадіє гръха и сынъ погибели; онъ самъ есть отецъ и родитель зла, а потому и главный виновоикъ погибели. ромъ того, переносить на него имя человъка значитъ совершенно не знать свящ. Пи-

сань, въ которомъ діаволь нигдв не называется человъкомъ, напротивъ, всегда и вездъ называется именами, ему одному свойственными, - діаволомъ (1 Петр. 5, 8), искусителемъ (Мато. 4, 3), caтаною (Анок. 12, 31), веліаромъ (2, Кор. 17, 15). княжемъ міра сего (Іоан. 12, 31), княземъ бъсовсвимъ (Мато. 9, 34). Напрасно раскольники указывають при этомъ на притчу Спасителя о съменн и съятель, въ которой будтобы діаволь названъ человъкомъ (Мато. 13, 24-43). Иное дъло - притча, а иное - ръчь прямая. Въ указанной притчь діяволь только изображается подъ именемъ врага-человъка, но не называется этимъ интенемъ. Ибо Спаситель, объясняя свою притчу, не сказаль: «человыкь врагь есть діаволь»; но: марагъ, всъявщий илевелы, есть діаволъ». Самое же важное основание, по которому мысль расмольниковь о томъ, будто апостоль подъ человъкомъ беззаконія разумбеть діавола, оказывается ръмительно ложною, есть то, что апостоль, товоря о принествіи этого человъка беззаконія, присововуналеть, что оно будеть по двиству сатанину. Если же человъкъ беззаконія придеть по двиствію сатаны, то ясно, что онь не сатана; потому что вначе выйдеть: сатана придеть по дъй-CTBIIO CATARLI.

Признавая антихриста за діавола, или лукаваго духа, раскольники объясняють посвоему и самое его рожденіе и ту жену нечистую, оть которой онъ имъеть произойти на свътъ. Подь

рожденіемъ антихриста они разумъють отступленіе людей отъ въры Христовой и признаніе за Бога духа лукаваго, или діавола. Эту мысль свою они основывають на томъ, что у святыхъ отцевъ говорится, что антихристъ во всемъ будетъ подражать Христу и уподобляться ему для обольщенія людей; а Христосъ, говорять они, раждается въ Церкви чрезъ исповъданіе Его людьми, вновь обращающимися къ Нему и крестящимися во имя Его. Слъдовятельно, заключають, и рожденіе антихриста — діавола состоить не въ иномъ чемъ, какъ въ исповъданіи его людьми нечестивыми, которому необходимо должно предшествовать отступленіе ихъ отъ Христа и въры въ Него. Но, дълая такое заключение, наши совопросники какъ будто не примъчаютъ, что они берутъ во вниманіе только одну часть дъла, совершенно выпуская изъ виду другую, существенно важную. Дъйствительно, Христосъ раждается въ Церкви чрезъ исповъданіе Его христіанами; но это рожденіе духовное и благодатное, которое не отрицаетъ, а необходимо допускаетъ другое Его рожденіе по плоти отъ пречистой Дъвы Маріи. Слъдовательно, сопоставляя антихриста со Христомъ и рожденіе его съ рожденіемъ Христовымъ, прежде всего необходимо признать, что діаволь вселится въ дъйствительнаго человъка и избереть его въ орудіе себъ для того, чтобы чрезъ него проявить всв свои злодъйства. Такимъ его орудіемъ и будеть антихристь, - человыкъ,

носящій въ себъ сатану. Такъ дъйствительно п смотръли на антихриста тъ изъ святыхъ отцевъ, которые иногда называли его діаволомъ. Блаженный **О**еодорить говорить объ этомъ такъ: «какъ единородный СынъБожій святымъ пророкамъ, апостоламъ и другимъ угодникамъ своимъ раздълилъ дары Всесвятаго Духа, но вочеловъчившись самъ, не частную какую либо благодать сообщиль воспринятому Имъ естеству, но обиталъ въ ономъ всею полнотою божества: такъ и діаволь другимъ людямъ, какихъ только онъ склонялъ быть дъятелями неправды, сообщиль не всв виды зла, а въ томъ беззаконникъ, т. е. антихристъ, онъ заключившись весь самъ, проявитъ въ немъ всъ ухищренія своего злодъйства» (1). Туже мысль высказываетъ и св. Ипполить: «по всему хощеть уподобиться льстецъ Сыну Божію. Во образв человачи явися Господь, и той подобить во образть человъчи изыдетъ. Отъ еврей Христосъ возсія, и той отъ іудей родится» (2). Мысль эта встрвчается и у другихъ отцевъ: св. Кирилла іерусаримскаго, св. Златоуста, блаженнаго Августина и св. Іоанна дамаскина. Св. Кириллъ іерусалимскій пишеть: «кто же это такой? И какою силою дъйствуетъ? Истолкуй намъ Павелъ. И онъ говоритъ: егоэсе пришествіе по дъйству сатанину, во всякой силь и знаменіих в и гудестьх в ложных в. А

<sup>(3)</sup> Христ. чтен. за 1844 г. стр. 361.

<sup>(2)</sup> Соборн. л. 127.

симъ даетъ разумъть апостолъ, что сатана воспользуется онымъ орудіемъ, двиствуя чрезъ него самолично». И еще: «сопротивникъ, воспользовавшись ожиданіемъ втораго пришествія Христоч ва, людей простодушныхъ, и особливо тъхъ, которые изъ образанія, приведеть накоего человака волхва, весьма опытнаго въ искусствъ обманывать волшебными составами и чародъйствомъ»,-и далве называеть этого человъка антихристомъ (1): Св. Златоустъ говоритъ: «апостолъ называетъ антихриста человъкомъ гръха: безчисленная бо сдълаеть и иныхъ приготовить, да двлають лютая. Называеть же его и сыномъ погибели; потому что погибнетъ и онъ. Кто же есть сей; убо ли сатана? Никакоже: но человых ныкій, всякое его пріемляй дъйство» (2). Св. Іоаннъ дамаскинъ учить: «не самъ діаволъ будеть человъкъ, по подобію вочеловъченія Господа: да не будетъ! Но человъкъ изъ блуда народится и подыметъ все двиство сатаны» (5). Что можеть быть ясные этихь свидвтельствъ на то, какъ понимали св. отцы Церкви лице антихриста? Всякому видно, что они, съ одной стороны, признавали его за подлинное лице человъческое, а съ другой — отличали его отъ діавола. Раскольники, въ оправданіе свое, указывають на тъ мъста св. отцевъ Церкви, гдъ

<sup>(1)</sup> Огласит. поуч. 15. стр. 256 — 258.

<sup>(2)</sup> Беста. на 2 посл. къ Солун. 3.

<sup>(8)</sup> Кн. 4. гл. 27.

они называють антихриста просто отступленіемъ, и такое выраженіе ихъ обращають въ пользу своей мысли. Но это не болье, какъ одна пустая прицыпка къ словамъ, въ которыхъ вовсе не заключается того смысла, какой хотять видъть въ нихъ упорствующе противъ истины. Стоить только привести эти мвста отеческія, чтобы сама собою обличилась ложь раскольниковъ. Такія выраженія встръчаются въ твореніяхъ св. Златоуста, блаженнаго Оеодорита и св. Андрен кесарійскаго. Св. Златоусть въ третьей бесьдв на вторую главу втораго посланія къ Солунянамъ говоритъ: «объ антихристъ здъ япостолъ бесъдуетъ и велія открываетъ тайны. Что есть отступленіе? Того самого антихриста нарицаетъ отступленіе, яко имущаго многихъ погубити и отставити». . . и потомъ продолжаетъ: «кто есть сей? убо ли сатана? Никакоже; но человъкъ нъкій, всякое его пріемляй двиство». Сладовательно, по мысли св. отца, антихристъ есть человъкъ; а отступленемъ онъ называетъ его потому, что онъ произведетъ отступленіе въ другихъ. Въ томъ же смыслъ разсуждаетъ и блаженный Өеодорить: «апостоль разумветь подъ отступленіемъ пришествіе антихриста; ибо многіе, будучи обольщены чудесами, какія совершить онъ, отступять отъ истины и предадутся лжи. Человъкомъ же, беззаконія и сыномъ погибели онъ называетъ его самого, показывая, что его природа видима и въ ней проявится двйствіе грвховъ всякаго рода» (1). Св. Андрей кесарійскій говорить объ этомъ такъ: «когда діаволь будеть двйствовать во антихристь, которымъ ополчится на Церковь, тогда избранные ея и върные побъгнуть въ пустыню, въ горы, вертепы и пропасти земныя навъта ради отступнича, якоже и прежде мученики. . . Три же съ половиною лъта державствовати будеть отступленіе» (2). Значить, если антихристь и назыбается у святыхъ отцевъ отступленіемъ, то называется потому, что произведеть отступленіе въ другихъ людяхъ.

Впрочемъ, при внимательнъйшемъ разсмотръніи подлиннаго смысла ръчи св. апостола, ясно открывается, что отступленіе, о которомъ онъ говоритъ, относится не къ самому антихристу, а къ людямъ послъдняго времени, которое будетъ предшествовать явленію антихриста въ міръ; ибо такъ говоритъ св. апостолъ: да никтоже васъ прельстить ни по единомуже образу: яко аще не пріидетъ отступленіе прежде и открыется геловъкъ беззаконія (2 Сол. 2, 3). Изъ этихъ словъ видно, что, по мысли апостола, отступленіе должно придти прежде, а потомъ уже явится человъкъ беззаконія, антихристъ. Въ этомъ значеніи понимаетъ слова апостола св. Кириллъ іерусалимскій. «Есть, пишетъ онъ, от-

<sup>(1)</sup> Христ. чт. 1844 г. ч. 4. стр. 759.

<sup>(2)</sup> TOJK. HA AHOK. J. 119 - 120.

ступленіе и нынъ; потому что люди отступили отъ правой въры, и одни возвъщаютъ Сыноотчество, а другіе осмъливаются говорить, что Христосъ приведенъ въ бытіе изъ не сущихъ. И прежде были еретики явные, а нынъ Церковь наполнена еретиками скрытными; потому что люди отступили отъ истины, и льстять слуху (2 Тим. 4, 3-4). Если слово потворствуеть имъ, слушають съ удовольствіемъ. А если слово о обращеніи, всъ отвращаются. Большая часть отступила отъ правыхъ ученій; скорве избираютъ худое, нежели предпочитаютъ доброе. Это и есть отступленіе; посему должно ожидать врага, и онъ началъ уже отчасти посылать своихъ предшественниковъ, и готовъ придти за добычею. Поэтому наблюдай за собою, человых, и охраняй душу. Церковь свидътельствуетъ тебъ нынъ предъ Богомъ живымъ, и предварительно сказываетъ объ антихристъ до его пришествія» (1). Съ особенною подробностію описываеть отступленіе людей отъ въры въ послъднія времена и крайній ихъ развратъ св. Ипполитъ. «Сія предвозвъстихомъ, да разумъете на послъдокъ хотящая быти, бользнь и мольу, и всвхъ человъкъ еже другъ къ другу развращение и зависть, и ненависть, и рвеніе. Пастыремъ же и овцамъ небреженіе, и людское священникомъ непослушаніе; зане вси въ своей волъ ходять. Родители чада

<sup>(1)</sup> Оглас. поуч. 15. стр. 255.

возненавидять, и чада возложать руки на родителей; жена предасть на смерть своего мужа, и мужъ поведетъ свою жену на судище, яко повинну. Владыки къ рабамъ безчеловъче стяжутъ. и рабы будутъ противиться владыкамъ. Старческихъ съдинъ никтоже устыдится, и юнаго красоту никтоже ущедрить. Церкви Божія яко прости храми будуть и всюду будуть церковная развращенія. Писанія не брегома будутъ, а вражія пъсни всюду будуть пъты. Блудъ, прелюбодъйство и клятвы наполнять землю; отравы и чародъянія и басни будуть во мнящихся христіанъхъ. Тогда востанутъ лжепророцы и ложные апостолы, люди чародъи, лихоинды, заклинатели, клеветницы. . . . . . . Богатіи немилосердіемъ одъются. Князи не имутъ помоини убогому, сильніи щедроты отложать; судін праведное отъ праведнаго возмутъ, и мадами ослъплиеми неправду привлекутъ. . . . . . Тъмъ же вськъ сикъ мятежъ и безчиніе Господь въ евангелы предрекаеть, глаголя: блюдитеся, да не прельщени будете. Мнози бо пріидуть во имя мое, глаголюще: яко Азъ есль, и время мое приближися, да не убо прельститеся въ слъдъ их». За сымъ св. отенъ заключаетъ: «подобаетъ симъ первъе быти, и тако явитися сыну потибельному, сирвчь діаволу» (1). Таково будеть нравственное состояние жодей во времена послъд-

<sup>(1)</sup> Слов. въ недъл. мясоп. л. 122 — 123.

нія! И это состояніе будеть зависять главнымъ образомъ отъ уклоненія или отступленія людей отъ въры Христовой; оно-то и будетъ, по смыслу апостольской рвчи, предшествовать явленію антихриста въ міръ. Правы ли, послъ этого, раскольники, принимающіе антихриста не за лице дъйствительное, но за одно отступленіе людей отъ въры христіанской, и добросовъстными они въ представленіи отеческихъ свидътельствъ на нодтвержденіе своихъ мыслей?

Признавая антихриста за отступленіе людей отъ въры, или нечестивый духъ общественный, раскольники по своему толкують и о женъ-блудницъ, отъ которой имъетъ произойти антихристъ. Именно: они понимаютъ ее не въ смыслъ лица единичнаго и опредъленнаго, а въ смыслъ собирательномъ, т. е. въ значеніи беззаконнаго соборища, которое таинственно именуется Вавилономъ. Эту мысль свою они хотятъ основать на Писаніи божественномъ и ученіи святыхъ отцевъ. Изъ божественнаго Писанія они беруть для этого таинственное изображение св. Іоанномъ богословомъ жены блудницы, которую онъ называетъ Вавилономъ; а изъ отцевъ Церкви указываютъ на Андрея кесарійскаго, который подъ этою женою, въ своемъ толкованіи Апокалицсиса, разумъетъ все вообще земное царство. Равнымъ образомъ они приводятъ тъ слова упомянутаго отца, въ которыхъ онъ говоритъ, что антихристъ произойдеть наъ темныхъ в пропаствыхъ масть

земныхъ, изъ многомятежнаго житейскаго сего моря и многоволнящагося, или еще: изъ бездны, т. е. изъ настоящаго житія, образнъ именуемаго бездною по причинъ гръховной глубины житейской. Отсель заключаеть: «а понеже святіи сицевой глаголють быти матери антихриста: убо сомнительно есть, мудрование глаголющихъ быти ей во единомъ лицъ женскомъ». Но когда уже несомнънно дознана нами мысль св. отцевъ объ антихристъ, какъ лицъ человъческомъ и опредъленномъ человъкъ: то не трудно понять ихъ выраженіе, когда они говорять о происхожденіи этого человъка отъ современнаго общества людей, или представляють его исходящимъ изъ многомятежнаго и многоволнящагося сего моря житейского, или изъ пропастныхъ мъстъ земныхъ. Всв эти выраженія нисколько не отрицають происхожденія антихриста отъ одной опредъленной жены, или матери, которая также должна принадлежать къ извъстному царству, народу, городу, или какому бы то ни было мъсту. Слъдовательно раскольники безъ всякой нужды принимаютъ матерь антихриста, скверную жену, въ смыслъ духовномъ и иносказательномъ. Св. Андрей кесарійскій вовсе не думаль отвергать личное значение какъ антихриста, такъ и его матери, когда сказалъ, что онъ имъетъ произойти изъ Вавилона, отъ восточныхъ странъ Персіи. Воть собственныя слова его: «антихристь оть восточныхъ странъ персскія земли, идъже кольно Да-

ново, отъ корене евреевъ исходящій, кушно со инъми царями, или вельможами, наслъдующими царское имя, Ефратъ прешедъ, наведетъ человъкомъ смерть тълесную, или душевную; овымъ убо въры ради и терпънія; овымже за лъность и слабость» (1). Когда св. отецъ обозначаетъ антихриста такими опредъленными чертами и называетъ его происходящимъ изъ колъна Данова, кореня евреевъ, и отъ восточныхъ странъ Персіи, то очевидно, что онъ не держится при этомъ никакого иносказательнаго смысла, какой хотять придать ему раскольники. Что же касается до сльдующихъ словъ его: «антихристъ произойдетъ изъ темныхъ и пропастныхъ мъстъ», или: «изъ многосмятеннаго сего моря житейскаго и многоволнящагося» и потомъ: «изъ бездны, или житія настоящаго, образнъ именуемаго бездною за глубину граховную, житейскую, страстными духи развиваемую», то здъсь св. отецъ могъ имъть двъ мысли: 1) что онъ, говоря объ антихристъ, какъ человъкъ, не отдъляль отъ него и діавола, который выйдеть предъ кончиною міра изъ бездны, поселится въ этомъ человъкъ и будетъ чрезъ него дъйствовать, при чемъ лице человъка, какъ орудія сатаны, какъ-бы скрывалось предъ взоромъ отца, который видълъ здъсь только исходъ изъ бездны самого сатаны; 2) ту, что антихристъ будетъ сынъ своего развращеннаго въка, совмъ-

<sup>(1)</sup> Толк. на Апок. зач. 19. л. 70 и зач. 51. л. 166.

шающій въ себь все нечестіе временъ посладнихъ, что моэтому настоящее граховное море жизни, которое предъ кончиною міра будеть еще гражовнае, сдалается кака-бы матерыю антихриста. отъ которой онъ произойдеть; ибо безъ нечестія временъ последнихъ не произошель бы антихристь. Находять раскольники основаніе для своихъ мыслей объ антихриств и женъ, отъ которой онъ имветъ произойти, еще въ словахъ св. Ипполита. Но такъ какъ намъ уже извъстенъ взглядъ этого отца на антихриста: то и оставдлемъ разсмотраніе этой ихъ неправильности пониманія словъ упомянутаго отца Церкви безъ подробнаго изследованія и опроверженія. Обратимся лучше къ другой сторонъ заблужденія нашихъ противниковъ.

Если принять, вместе съ раскольниками, антихриста за отступление модей отъ въры христіанской и духъ общества, то во-первыхъ, съ этимъ понятіемъ нельзя согласить тъхъ свойствъ и двйствій, какія приписываются антихристу въ словъ Божіемъ и у св. отцевъ Церкви. Св. апостоль Павелъ говоритъ, что антихристъ будетъ превозноситься пате всякаго глаголемаго Бога, или ттилища, сядетъ въ Церкви Божіей, аки богъ, показующе себе, яко богъ есть (2 Сол. 2, 4), т. е. какъ объясняютъ это св. отцы Церкви, будетъ выдавать себя за Бога и отъ всъхъ требовать себе божескаго почитанія. Какъ же согласить это съ духомъ общества, если считать его

за антихриста? Неужели цълое общество людей можетъ выдавать себя за Бога и требовать отъ другихъ себъ божескаго почитанія? И кто тогда будуть эти другіе? Антихристь, по ученію тогоже слова Божія (2 Сол. 2, 8), будетъ творить чудеса и знаменія, которыми обольстить многихъ, воздвигнетъ во Герусалимъ храмъ, будетъ мучить непокаряющихся ему, и, наконецъ, самъ будеть убіень духомь усть Христа Спасителя. Все это, безъ явной натяжки, или очевиднаго искаженія откровенной истины, невозможно приложить къ антихристу, если принимать его за духъ общества. Во-вторыхъ, съ понятіемъ объ антихристь, какъ отступленіи людей отъ въры Христовой, запутывается рачь сама въ себъ и ведетъ къ разнымъ, неразръшимымъ, противоръчіямъ. Прежде всего раждается вопросъ: какое именно отступленіе людей отъ въры Христовой нужно признавать за антихриста? Отступленіе можеть быть двоякое - общее и частное. Первое то, когда бы всъ, върующіе во Христа, отпали отъ христіанскаго благочестія и приняли сторону лжи; послъднее то, когда только нъкоторые изъ върующихъ измъняютъ преподанной имъ истинъ Божіей. Какое же отступленіе нужно признать за антихриста? Первое невозможно по силъ непреложныхъ словъ Господа Спасителя, сказавшаго: созпжду Церковь мою, и врата адова не одольють ей (Мато. 16, 18). Послъднее нельзя считать за антихриста потому, что частныя отступ-

Digitized by Google

ленія людей отъ истинной въры были во всъ времена, начиная со временъ апостольскихъ (1 Тим. 1, 19). Следовательно, по понятію раскольниковъ выйдеть, что антихристь царствуеть въ міръ съ перваго основанія христіанства. А это противорачить и ученію слова Божія и свидательству святыхъ отцевъ, которые явление въ міръ антихриста относять ко временамъ послъднимъ; ибо говорятъ: «нынъ сынъ погибельный невидимо насъ ратуетъ: тогда же, егда хощетъ прінти самообразнь, начнуть зръти его человьцы истинно» (1). Кромъ того, при означенномъ понятіи объ антихристь, принимаемомъ въ смыслъ отступленія людей отъ въры Христовой, встръчается и то недоумъніе, какъ смотръть на тъхъ людей, которые находятся внъ въры христіанской и которые потому не могутъ считаться состоящими въ отступленіи отъ нея, и кто собственно долженъ считаться за главную причину отступленія отъ жристіанскаго благочестія въ приложеніи къ тъмъ, которые изманяють ему? По этому понятію выйдетъ, что антихриста собственно нътъ никакого. Ибо, въ разсуждении невърующихъ во Христа, нельзя признать никакого антихриста, потому что къ нимъ совствиъ неприложимо слово «отступленіе». А въ разсужденіи отступающихъ отъ него, разрушается самое понятіе объ антихристь, потому что ихъ отступление отъ въры принадлежитъ имъ самимъ, или ихъ собственной сво-

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Слов. св. Ипполит. Соборн. л. 130.

бодь. Ибо отъ воли каждаго зависить пребывать, или не пребывать въ христіанскомъ благочестіи. Гдъ же тутъ будетъ антихристъ въ приложении этого слова къ отступникамъ отъ въры христіанской? Если раскольники укажутъ при этомъ на невидимую силу діавола, подъ вліяніемъ котораго совершается это отступленіе и который поэтому долженъ считаться за главную причину отступленія людей отъ въры, а потому и за антихриста; то въ такомъ случав, кромв раздвоенія понятія объ антихристь, которое прилагается то къ отступленію людей отъ въры, то къ лукавому духу, или діаволу, и самое царство антихри-. ста нужно считать современнымъ всему существованію на земль Церкви Христовой, на которую. всегда дъйствуетъ невидимая сила діавола. А между тъмъ св. апостолъ Павелъ прямо говоритъ, что антихристъ еще не пришелъ, и что хотя тайна беззаконія двется, однакоже есть нвито, удерживающее явленіе сына погибельнаго, имъющаго придти въ свое время (2 Сол. 2, 6). Какъ согласить эти противоръчія, если не допустить той мысли, что антихристъ будетъ человъкъ въ собственномъ смыслъ, а не діаволъ или не духъ общества и не одно простое отступление людей. отъ въры Божіей.

Но и у раскольниковъ нашихъ есть свои возраженія, представляемыя ими противъ истиннаго понятія нашего объ антихристъ, котораго мы признае́мъ за опредъленное лице человъческое. Прежде всего имъ представляется страннымъ, какъ можно считать антихриста за одно опредъленное лице, когда св. апостоль Іоаннъ въ своемъ посланін говорить, гто антихристи мнози (1 Іоан. 2, 18)? Затвиъ, какъ согласить съ понятіемъ объ антихристь, вакь одномъ лиць, ть обширныя дъйствія, какія онъ имбеть произвести во всемь міръ? Какъ онъ можеть сидъть въ церкви Божіей и дъйствовать на всвяъ своими чудесами, пожизывал себя, какъ Бога? Возможное ли двло, что бы всв народы поклонились одному человыку, и что бы этоть человакь запечативаль всахь евовът послъдователей особеннымъ знакомъ на чель или рукв, какъ представляется это въ божественномъ Писаніи? Й если бы это было такъ дъйствительно, то какая была бы для него самого скука и томленіе сидъть въ церкви, чтобы принимать поклоненіе отъ приходящихъ къ нему людей, дълать предъ ними чудеса и полагать на нихъ свою печать? А главное, какъ сами люди, особенно върующие христіане, повърять ему, какъ Богу, когда имъ напередъ извъстно изъ книгъ божественных о прелести и лжи этого человъна? При этомъ совопросники наши представляютъ слова св. Іоанна златоуста, который говорить, что антихристъ будетъ сидъть не въ одномъ только храмъ іерусалимскомъ, но и во всъхъ храмахъ христіанскихъ. Отселъ опять заключаютъ, что автихристь не есть одно опредъленное лице человъческое; ибо одному человьку невозможно

раздванться на столько частей, чтобы занять всь церкви, какія только есть въ цъломъ міръ. Въ завлючение же всего этого говорять: «обаче же вся сія и больша сихъ исчислитися могущая, чаямыя антихристова дъла, суть темная и неясная и невърная, возможная же и несогласная, безмъстная и нелъпая». - Наконецъ, договорились наши противники до откровеннаго слова, которое важно для насъ тъмъ, что прямо обличаетъ ихъ неуваженіе къ тому, что пишется объ антихристь. Выдавая себя за ревнителей истины, строго держащихся божественныхъ Писаній и отеческихъ ученій, они теперь невольно сознаются, что и въ божественномъ Писаніи и ученіи св. отцевъ антихристь изображается совсымь не такь, какъ жотять понимать его они, что въ этомъ изображеніи они видять одну невъроятность, неумастность и нельпость. Въ такомъ случав, зачъмъ и укрываться имъ за божественныя и отеческія писанія? Не лучше ли бы имъ прямо выступать противъ нихъ съ своимъ джемудрованіемъ? Тогда всякому видно было бы, на цьей сторонъ въра Христова, и на чьей-отступление отъ нея, следовательно кто дъйствуетъ въ духъ Христовомъ, и кто въ духъ антихриста. Что видять раскольники въ божественномъ Писаніи и ученіи св. отцевъ объ антижриств, то, какъ невъроятное, темное, неумъстное и нельпое, собственно принадлежить имъ, свойственному имъ образу мыслей и представленій объ этомъ предметъ. Объяснимся касательно представляемыхъ ими противъ насъ воз→ раженій.

Во-первыхъ, раскольники въ видъ противоръчія нашему понятію объ антихристь, какъ опредъленномъ человъкъ, и для опроверженія этого понятія указывають на слова св. Іоанна богослова, который въ своемъ посланіи пишетъ: дъти, послъдняя година есть: и якоже слышасте, яко антихристь грядеть, и нынь антихристи мнози быша: отъ сего разумъваемь, яко послыдній гась есть (1 Іоан. 2, 18). Но это мъсто изъ посланія св. Іоанна богослова служитъ для насъ основаніемъ того, почему мы слово «антихристъ», употребляемое въ свящ. Писаніи, принимаемъ въ двоякомъ значеніи — общемъ и частномъ, или собственномъ. Въ этомъ двоякомъ значеніи употребляетъ означенное слово самъ св. апостолъ Іоаннъ, когда говоритъ: антихристь грядеть, и потомъ присовокупляетъ: и нынъ антихристи мнози быша, разумъя въ первомъ случать собственно антихриста, или того сына беззаконія, который имъетъ явиться предъ кончиною міра, а въ послъднемъ-всъхъ еретиковъ, которые появились еще при апостолахъ, и которые называются антихристами въ общемъ смыслъ, какъ противники истинной върв, преподанной Христомъ Спасителемъ. А что это такъ дъйствительно, то самъ апостолъ поясняеть эту свою мысль въ четвертой главъ тогоже посланія, которую онъ начинаетъ такъ: 603-

любленній, не всякому духу выруйте, но искушайте духи, аще от Бога суть, яко мнози лжепророцы изыдоша въ міръ. О семъ познавайте Духа Божія, и духа лестга: всякъ духъ, иже исповъдуетъ Іисуса Христа во плоти пришедша, отъ Бога есть; и всякъ духъ, иже не исповъдуетъ Іисуса Христа во плоти пришедша, от Бога нъсть: и сей есть антихристовь, егоже слышасте, яко грядеть, и нынть въ мірть есть уже (1 Іоан 4, 1-3). Теперь ясно стало, что слова св. Іоанна богослова не содержатъ въ себъ никакого противоръчія съ нашимъ понятіемъ объ антихристь, какъ лицъ опредъленномъ, который грядетъ, и который въ лицъ своихъ лжепророковъ или еретиковъ и нынъ есть уже въ міръ; почему они и называются антихристовыми посланниками, которые предуготовляютъ путь человъку беззаконія и сыну погибели, т. е. самому антихристу. Что касается до личныхъ дъйствій антихриста, какія имъетъ онъ совершить въ міръ, когда явится, то и въ этомъ не представляется ничего страннаго, невъроятнаго и невозможнаго, если только не вдаваться при этомъ въ ложныя представленія. Именно: не должно представлять себъ, что бы антихристъ неисходно сидълъ въ храмъ, самъ лично являль бы всемь свои знаменія и чудеса, запечатлъвалъ бы каждаго своимъ знакомъ и самолично принималь бы божескую честь отъ своихъ поклонниковъ или послъдователей. Ибо слово — сидъть въ церкви Божіей, по разуму свящ. Писанія и ученію святыхъ отцевъ, означаетъ не личное и безъисходное пребывание въ ней, а выражаетъ только начальство и управленіе того, кто подчинитъ ее своей власти и по чьей волъ все будетъ совершаться въ ней. Понимая въ этомъ смыслъ сидъніе антихриста въ церкви Божіей, не только іудейской, но и христіанской, мы ничего не находимъ невъроятнаго или невозможнаго въ томъ, что этотъ врагъ Божій простретъ видимое свое владычество на всю вселенную, опустопитъ въ ней всъ храмы Божіи и превратитъ ихъ въ мъста поклоненія своему имени. Это онъ можеть сдълать какъ царь и поработитель народовъ, который будеть имъть своихъ слугъ и лжепророковъ, чрезъ которыхъ будетъ творить знаменія и чудеса и всъхъ приводить къ своей власти; чрезъ нихъ будетъ онъ запечатлъвать своимъ знакомъ тъхъ, которые увърують въ него, какъ Бога, и чрезъ нихъ же станетъ мучить и преслъдовать непокоряющихся ему. — Въ разсуждени же того недоумънія раскольниковъ, какъ люди послъднихъ временъ повърять антихристу, что онъ есть Богъ, когда объ этомъ напередъ предсказано имъ, и какъ не воспользуются этимъ предостережениемъ, чтобы противостать его лести и обману, нужно припомнить, что въ последнія времена въра Христова такъ ослабъетъ и оскудъетъ въ родъ человъческомъ, что большая часть изъ самыхъ христіанъ будетъ находиться въ отступленіи отъ нея и совствит перестанеть внимать здравому ученію слова Божія. Что же удивительнаго, если при такомъ внутреннемъ своемъ состояніи люди последнихъ временъ не воспользуются внушеніемъ истины для того, чтобы предостеречь себя отъ обмана врага Божія?

Такимъ образомъ, при здравомъ разсуждения о дъйствіяхъ антихриста, всъ сомнънія и возраженія, какія представляются раскольникамъ, разръшаются легко и просто. Напротивъ, чъмъ болъе вдумываешься въ ихъ образъ мыслей объ антихристь, тъмъ болъе возникаютъ вопросы самые трудные, недоумънія самыя неразръшимыя и непримиримыя съ прямыми указаніями слова Божія. Ибо ихъ образъ пониманія антихриста идетъ въ подрывъ многихъ, весьма важныхъ истинъ христіанскаго въроученія, и притомъ наперекоръ опредъленному и ясному учению св. отцевъ Церкви. Если согласиться съ ними въ понятін объ антихристь, подъ которымъ они разумьють то отступление людей оть въры Христовой, то лукаваго духа, или діавола; то надобно измънить все, что говорится въ божественномъ Писаніи о бъдствіяхъ рода человъческаго, находящагося подъ жестокимъ управленіемъ антихриста, о самомъ времени, или продолжительности его мучительнаго царства и тъхъ средствахъ, какія употребить съ своей стороны Промысль Божій частію для вразумленія и предостереженія людей отъ великаго соблазна, какому они будутъ подвержены въ послъднее время, а частно для наказанія нераскаянныхъ заблудшихъ. Посмотримъ, какъ ко всему этому окажется примънимъ и пригоденъ раскольническій образъ мыслей объантихристъ, и прежде всего остановимъ вниманіе свое на бъдствіяхъ и крайней тъснотъ временъ послъднихъ.

(продолжение будеть)

## СЛОВО

въ день коронованія и священнайшаго муропомазанія ЕГО ВЕ-ЛИЧЕСТВА, влагочестивайшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА НИКОЛАЕВИЧА, самодержца всероссійскаго, и супруги его, ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА, благочестивайшей государыни императрицы МАРІИ АЛЕКСАНДРОВНЫ (1).

Въ благословении правыхъ возвысится градъ: усты же негестивыхъ раскопается (Притч. 11, 11).

Если мы, братія, обратимъ вниманіе свое на то, для чего благость и любовь Божія даровала намъ слово, то безъ труда поймемъ, почему израильскій царь Соломонъ, мудрость котораго умножися зъло, пате смысла встьхъ древнихъ

<sup>(</sup>¹) Произнесено 26 августа сего 1864 года въ ка<del>оедральном</del>ъ соборъ г. Казани.

геловькь, и пате всьхь смысленных египетскихъ, который умудрися пате всъхъ знаменитыхъ мудрыхъ, и имя котораго прославися во встьх в странах в окрест (З Цар. 4, 30. 31), возвышеніе государственнаго устройства приписываетъ благимъ словамъ людей праведныхъ, а причиною разстройства онаго поставляетъ злоръчіе нечестивыхъ. Извъстно, что слово, дарованное благодатію и любовію Божіею изъ существъвидимаго міра намъ однимъ, по намъренію Божію, должно содъйствовать намъ въ пріобрътеніи знанія и мудрости, поощрять и распространять наши добрыя дела, во всехе родахе и видахе ихе, посредствовать намъ въ молитвахъ къ Богу, бесъдъ нашей съ Нимъ и въ принятіи отъ Него просимаго нами. Поэтому удивительно ли, что слово наше въ святыхъ устахъ праведниковъ, въ союзъ съ Словомъ и Духомъ Божіимъ, можетъ, посредствомъ сообщаемой имъ благодати слушающимъ (Ефес. 4, 29), возбуждать общества человъческія къ возможно-лучшей жизни, возраждать и возводить въ нихъ къ эрълости и совершенству все благое и богоугодное, напротивъвъ устахъ нечестивыхъ-осквернять все тьло не только говорящаго, но и того общества, которому онъ принадлежить, и, воспаляемое отъ геенны, воспалять кругт жизни нашей, не только семейной, но и общественной (Іак. 3, 6)?

На этомъ основавани, прося нынъ у Царя царствующихъ и Господа господствующихъ, да

живетъ благочестивъйшій Государь нашъ въ ненарушимомъ миръ и да будетъ вънецъ его, возложенный на него въ ныившній день за восемь лътъ предъ симъ, въ покровъ и защиту, въ украшеніе и славу встать насъ, позаботимся о томъ, чтобы намъ на путяхъ государственной нашей дъятельности не согращать языкомъ своимъ (Псал. 38, 2), и чтобы слово наше всегда было въ благодати (Кол. 4, 6). Ибо въ наше время у нъкоторыхъ, даже христіанскихъ, народовъ возникло прежде неслыханное ученіе, къ прискорбію, неръдко проявляющееся въ словесныхъ произведеніяхъ и нашихъ необланныхъ учителей, которое созданныя въковыми трудами государственной мудрости государственныя установленія находить не просто подлежащими исправленію, какъ человъческія произведенія, но совствить ни къ чему негодными, и все старое хочеть уничтожить, а все вновь устроить на свой ладъ.

По слову Божію, которое одно должно быть свытильником в нашим на всёхъ путяхъ жизни нашей и свытом в стезям в нашим, блатовторная деятельность нашего слова, въ государственной жизни нашей, должна заключаться, прежде всего, въ нашихъ молитвахъ за всёхъ людей, за царей и за всёхъ правительствующихъ, потому что св. апостолъ въ числъ гражданскихъ обязанностей для христіанъ первою поставиль то, чтобы они совершали молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за всёхъ человъковъ, за ца-

рей и за веъхъ правительствующихъ (1 Тим. 2, 2), далъе—то, чтобы мы боялись злословить начальства и высшія власти свои, потому что, по божественному ученію, начальникъ есть Божій слуга намъ на добро (Рим. 13, 4), наконецъ—то, чтобы въ общественномъ нашемъ служеніи мы всетда говорили истину и правду, потому что уста праведныя, какъ сказано въ притчахъ Соломона, пріятны царю, и кто говоритъ истину, того и онъ любитъ (Притч. 16, 13).

Итакъ на поприщъ государственной нашей жизни посвятимъ, братія, слово свое не разсужденію и спорамъ, какъ дълаютъ нынъшніе самозванные строители государственнаго быта, о способъ благоустроить государственный нашъ бытъ, а прежде всего молитвъ за всъхъ людей, за Государя нашего, и за всъхъ правительствующихъ. Нътъ сомнънія, что для благосостоянія государствъ необходимо постановлять законы и управленіе, судъ и правду, заботиться объ общественной тишинъ и безопасности отъ внутреннихъ и вившнихъ враговъ; но не забудемъ, что всяко даяніе благо и всякь дарь совершень, свыше есть, сходяй от Отца свътовъ (ак. 1, 17), и что Богъ производить въ насъ и хотъніе и двиствіе по своему благоволенію (Фил. 2, 13); а Онъ даянія благія и Духа Святаго даетъ прося-щимъ у Него (Лук. 11, 13). Посему, если мы не будемъ, прежде всего, молиться за всъхъ людей, за Государя нашего, за всъхъ начальствующихъ въ

томъ духъ, въ какомъ заповъдалъ молиться за нихъ св. апостолъ, то въ гражданской нашей жиани миръ и благоденствіе не будутъ нашимъ достояніемъ, какъ бы ни совершенными казались намъ предлагаемые отъ необязанныхъ учителей суды и правительства, законы и учрежденія, потому что мы сами неспособны помыслить что отъ себя, какъ-бы отъ себя, но способность наша отъ Бога (2 Кор. 3, 5).

Что же касается начальствующихъ въ народъ, тъмъ болъе — верховной власти Государя, то не попустимъ устамъ своимъ злословить ихъ (Дъян. 23, 5) не только по тъмъ побужденіямъ, по которымъ, какъ предсказали св. апостолы, нъкоторые въ послъдніе дни міра дойдуть до такой дерзости и своеволія, что будутъ презирать начальства и злословить высшихъ (2 Петр. 2, 10. Іуд. 8), но даже и въ томъ случав, когда начальства, отъ свойственной людямъ недальновидности, въ самомъ двлв будутъ угрожать опасностію или нашимъ правамъ, или нашей собственности. Злословить начальство въ первомъ случав могутъ только одни сквернители своей плоти (Іуд. 8); а чрезъ злословіе его во второмъ случав не можетъ исправиться зло не только испытываемое уже нами, но и угрожающее еще намъ. Чтобы нсправить зло, нужно не злословить начальство, или дълать что либо на зло ему, ибо это значить загрязненную одежду мыть въ мутной водъ, но, по апостольскому ученю, въ упованіи на

божественный покровъ, продолжать двлать добро. Ибо св. апостоль Петръ вотъ какое наставленіе преподаль бывшимь подъ властію гонителей христіанства христіанамъ и слугамъ строптивыхъ господъ: «будьте покорны всякому человъческому начальству для Господа: царю ли, какъ верховной власти, правителямъ ли, какъ отъ него посылаемымъ. Ибо такова есть воля Божія, чтобы мы, дълая добро, заграждали уста невъжеству безумныхъ людей. Слуги же со всякимъ страхомъ повинуйтесь господамъ, не только добрымъ и кроткимъ, но и суровымъ. Ибо то угодно Богу, если кто, помышляя о Богв, переносить скорби, страдая несправедливо. Ибо, что за похвала, если вы терпите, когда васъ быотъ за проступки? Но если, дълая добро, и страдая, терпите: сіе угодно Богу. Ибо вы къ тому призваны: потому что и Христосъ пострадалъ за насъ, оставивъ намъ примъръ, дабы мы шли по следамъ Его» (1 Петр. 2, 13-22).

Наконецъ, въ дълахъ общественнаго нашего служенія пусть одна правда и истина одушевля-етъ каждое наше слово. Здъсь сущую правду безъ страха и дерзости, безъ лицепріятія и ненависти, долженъ говорить начальникъ подчиненному и подчиненный начальнику, судья подсудимому и подсудимый судьъ, наставникъ ученику и ученикъ наставнику, свидътель въ судъ, писатель въ книгъ, торгующій на торжищъ, собесъдникъ въ бесъдъ. Тогда въ нашемъ обще-

ствъ, отъ распространенія въ немъ слова истины и правды, воцарится здравомысліе и правдолюбів; а отъ здравомыслія и правдолюбія возрастутъ миръ и благоденствіе нашего государства.

Но поелику лэнесвидътельства и хуленія исходять изъ сердца (Мато. 15, 19), то, дабы въ государственной нашей жизни не согръщать намъ, братія, въ словъ (Іак. 3, 2), позаботимся, прежде всего, объ очищеніи нашихъ сердецъ отъ всякой скверны плоти и духа. Ибо гистымъ вся гиста, оскверненнымъ эксе и невърнымъ нигтоже гисто, но осквернися ихъ и умъ и совъсть (Тит. 1, 15). Аминь.

## чудесное обращение раскольника (1).

Управляющій имъніемъ графа Мордвинова, въ байдарской долинъ, ялтинскаго уъзда, Василій Коноваловъ, 5-го апръля сего года, довелъ до свъдънія преосвященнаго таврическаго, что на-кодящійся въ означенномъ имъніи, по найму, плот-

<sup>(1)</sup> Духовн. бесѣд. 1864 г. № 32. стр. 450 — 451.

никъ временно-обязанный крестьянинъ орловской губерніи Митрофанъ Ивановъ, раскольникъ, неизвъстно какой секты, никогда не бывшій у исповъди и св. причастія и не ходившій въ православную церковь, при разговоръ съ рабочими, началъ отрицать всъ обряды православной Церкви и не признавалъ св. угодниковъ, а болъе всего святителя Николая чудотворца; но едва только Ивановъ сталъ говорить о святителъ Николаъ, тотчасъ же пораженъ былъ ударомъ, чрезъ нъсколько часовъ отнялись у него ноги и показалась опухоль по всему тълу, чрезъ два же дня перетаскивали его съ мъста на мъсто, въ ожиданіи ежеминутно кончины. Раскольникъ этотъ, пастырскими увъщаніями священника села Комаровъ Михаила Михо, доведенъ былъ до того, что, сознавъ свое заблужденіе, началь говъть, и когда онъ пріобщился св. таинъ, то чрезъ нъсколько минутъ почувствовалъ облегчение и могъ приподняться; а на другой день могъ уже выходить безъ посторонней помощи, потомъ онъ сдълался здоровымъ и занимается работою. Севастопольскій благочинный, протоіерей Демьяновичъ, которому поручено было преосвященнымъ удостовъриться на мъстъ, донесъ, что вышеизложенное донесеніе управляющаго оказалось справедливымъ и описано имъ такъ, какъ дъло было.

## О ЦЕРКОВНО-КАНОНИЧЕСКИХЪ ПРАВИЛАХЪ ДРЕВНИХЪ РУССКИХЪ МИТРОПОЛИТОВЪ.

Высшее управление русскою православною Церковію въ древнія времена принадлежало патріаршему престолу константинопольскому, въ отношении къ которому Церковь русская составляла одну изъ митрополій, ему подвъдомыхъ (1). Но непосредственное участіе патріарха въ управленіи Церковію русскою выражалось въ избраніи и поставленіи митрополита и въ накоторыхъ необыкновенныхъ случаяхъ (2). Вторую степень церковно-правительственной власти въ Россіи составляли соборы русскихъ пастырей. Но соборы русскіе собираемы были не часто, только по требованію особенно важныхъ обстоятельствъ. Постоянное, ближайшее и непосредственное управленіе Церковію русскою въ древнія времена принадлежало русскимъ митрополитамъ.

13

<sup>(1)</sup> См. Прав. Собесъдн. 1863 г. ч. І. стр. 144 и слъд.

<sup>(2)</sup> Когда напр. собственная высшая власть русской Церкви, не довольствуясь своими опредълениями, относилась къ патріарху константинопольскому.

Какъ и въ Церкви первенствующей, русскій митрополитъ пользовался правомъ самостоятельнаго управленія двлами Церкви русской. Относясь къ патріарху только въ случаяхъ важныхъ, онъ соборомъ поставлялъ епископовъ во всв епархіи своей митрополіи, имълъ право суда надъними, созывалъ соборы для ръшенія важныхъ церковныхъ вопросовъ. Народъ русскій смотрълъ на митрополита съ величайшимъ уваженіемъ. Великіе князья имъли къ нему искреннее довъріе и называли его отцомъ (1). Пользуясь своими правами и своимъ вліяніемъ на народъ и князей, митрополиты русскіе постоянно старались употреблять свою власть и вліяніе на пользу Церкви.

Обязанности верховнаго пастырства неръдко призывали русскихъ митрополитовъ давать свои ръшенія и опредъленія по разнымъ дъламъ церковнаго управленія, указывать приложенія общихъ церковныхъ правилъ къ частнымъ обстоятельствамъ и нуждамъ Церкви. По различію случаевъ и обстоятельствъ русскіе митрополиты давали каноническія опредъленія то въ видъ отвътовъ на вопросы, предложенныя пасомыми и подчиненными, то въ видъ окружныхъ посланій и поученій духовенству и народу, то въ видъ частныхъ посланій и граматъ, назначавшихся для частныхъ церквей и лицъ. Желая содъйствовать распространенію знанія церковныхъ правилъ,

<sup>(\*)</sup> Филарет. Истор. русск. Церкв. ч. 1. стр. 181. Слич. Христ. чтен. 1847 г. ч. 1. стр. 234 — 241.

митрополиты русскіе предлагали подчиненному имъ духовенству обращаться къ нимъ съ вопросами по дъламъ церковнымъ. Такъ, митрополитъ Кипріанъ писалъ игумену Аванасію: «понеже далече отъ насъ отстоиши и немощно усты ко устомъ вопрошати о своей пользъ и братіи, и ты такожде написуй, внегда на умъ что взыдетъ, и по вопросамъ твоимъ отвъты сотворимъ» (1). Митрополить Фотій, предложивъ на вопросы псковскаго духовенства нъсколько отвътовъ, присовокупляль: «а что у васъ сынове будеть и о иныхъ о всвхъ своихъ дълъхъ, присылайте ко мнъ не вазорно: хощемъ бо благодатію Христовою вся исполнена быти отъ нашего смиренія елико получихомъ отъ Господа» (2). Иногда, не имъя надобности или возможности давать свои отвъты, митрополиты предписывали духовнымъ самимъ еправляться въ правилахъ. «Не успъхъ, чада моя, писаль митрополить Фотій псковичамь, изыскати и написати вамъ сихъ правилъ: послове ваши просивъ отъ насъ того слова и лучилось нмъ ъхати на-борзъ. И вы сынове сами поищите въ святыхъ правилъхъ тъхъ правилъ, пиму-HEEKE O TOME (3).

Изъ этихъ словъ митрополита Фотія, равно какъ и изъ самаго содержанія каноническихъ

<sup>(1)</sup> Акт. истор. т. І. № 253.

<sup>(°)</sup> Tamme, No 22.

<sup>(\*)</sup> Tamoke, № 23.

опредвленій разныхъ русскихъ митрополитовъ, видно, что основаніемъ для нихъ служили главнымъ образомъ древне-церковныя правила — номоканонъ греческій или кормчая книга. Нъкоторыя посланія митрополитовъ представляются сводомъ древне-каноническихъ опредвленій. Такъ посланія митрополита Фотія по поводу возведенія въ санъ южнолитовскаго митрополича Григорія Цамблака и по поводу ереси стригольниковъ содержатъ—первое 30, а другое 7 древне-церковныхъ соборныхъ и отеческихъ постановленій (1).

Иныя посланія русских іерарховъ прямо указывають на древнія правила, на которыхъ основывались содержащіяся въ нихъ опредъленія, а другія ограничиваются общимъ указаніемъ на узаконенія древней Церкви. Такъ, митрополить Кищріанъ отмънилъ уставъ, данный суздальскимъ епископомъ Діонисіемъ Снътогорскому монастырю, потому, что онъ былъ «написанъ не но закону и не по правиламъ» (2).

Другимъ началомъ, которымъ руководствовались русскіе митрополиты при составления свонхъ правилъ, служили опредъленія предпествовавшихъ отечественныхъ соборовъ и святителей. Такъ, митрополитъ Осогностъ, обозначая границу между рязанскою и сарайскою епархіями, опредъляетъ ее по грамотамъ митрополитовъ Максима и Петра, прибавляя: «грамотъ братіи моей

<sup>(1)</sup> Акт. истор. т. І. №№ 19 и 21.

<sup>(°)</sup> Tanoxe, № 10.

не могу порушити» (1), а митрополитъ Алексій свое опредъленіе по тому же предмету основываетъ на опредъленіи собора «на Костромъ» и на грамотахъ своихъ предшественниковъ (2).

Важность и значеніе опредъленій русскихъ митрополитовъ въ отношеніи къ общирности ихъ дъйствія были различны сообразно съ различнымъ ихъ назначеніемъ. Опредъленія по частнымь и мъстнымъ дъламъ и нуждамъ какой-либо епархін или монастыря, какой-либо части духовенства и мірянъ, имъли обязательную силу только для тахъ, кому предназначались. Что же касается остальной части членовъ Церкви; то для нихъ правила эти были обязательны только потолику, поколику содержали въ себъ общія предписанія, заимствованныя изъ общаго законоположенія древней православной Церкви, и въ тъхъ преимущественно случаяхъ, когда указывалось особенное ихъ назначение для всей Церкви русской.

Каноническое достоинство правиль русскихъ митрополитовъ засвидътельствовано и утверждено, съ одной стороны, дъйствительнымъ употребленіемъ ихъ въ церковномъ быту своего и послъдующихъ временъ, а съ другой — прямыми указаніями на нихъ, какъ на каноническія, послъдующихъ русскихъ іерарховъ и соборовъ.

<sup>(</sup>¹) Акт. Истор. т. І. № 1.

<sup>(2)</sup> Tamme. № 3.

Русская Церковь относилась къ нимъ съ такимъ же уважениемъ, какъ и къ постановлениямъ, одобреннымъ и утвержденнымъ древними вселенскими и помъстными соборами. Поэтому во многихъ спискахъ кормчей правила русскихъ митрополитовъ помъщены были наряду съ послъдними.

Правда, въ дъйствующемъ законоположения русской Церкви не всв правила древнихъ митрополитовъ удержали прежнее значение свое: однъ изъ нихъ измънены, а другія вовсе отмънены. Не смотря на то, правила эти, какъ утратившія, такъ и сохранившія свое каноническое значеніе, важны для насъ какъ памятники древнецерковнаго русскаго права, какъ памятники тогдашнихъ нуждъ и потребностей Церкви, какъ памятники пастырской дъятельности и церковноправительственной власти русскихъ іерарховъ. Опредъляя степень самостоятельности, силу и предълы власти, какими русскіе митрополиты пользовались въ дълахъ Церкви, указывая на обстоятельства и отношенія тогдашней Церкви и выясняя нъкоторыя стороны дъйствующаго церковнаго законоположенія, они должны быть приэнаны важнъйшими изъ памятниковъ для исторіи русской Церкви, іерархіи и права, а обшир--данидп ахин аси кішій внасэтаты и зашийн лежатъ митрополитамъ, жившимъ и служившимъ между XII и XVI въками.

## ЗАКОНОДАТЕЛЬСТВО ПЕТРА ВЕЛИКА-ГО ОТНОСИТЕЛЬНО ЧИСТОТЫ ВЪРЫ И БЛАГОЧИНІЯ ЦЕРКОВНАГО.

(продолжение):

Состоявшіеся при Петръ великомъ указы о переписи и наложеніи двойнаго оклада встрътили непреодолимыя препятствія съ разныхъ сторонъ. Большинство раскольниковъ не хотъло записываться. Поголовная перепись была не въ дужъ народа. И между православными чрезвычайно лъниво шла перепись по душамъ. Какъ извъстно, она началась съ 1718 года; но еще въ указъ 15 марта 1721 года значится 20,000 пронисныхъ и утаенныхъ душъ, несмотря на всъ угрозы правительства и переписчикамъ и помъщикамъ. Между раскольниками укрывательство отъ подушной переписи было почти всеобщимъ. Они разбъгались отъ переписчиковъ всюду, гдъ

только являлись последніе. Множество бежало за границу, въ порубежныя мъста, въ непроходимые лъса разныхъ мъстностей, въ Сибирь. Эти бъглецы по крайней мъръ освобождали государство отъ всякихъ хлопотъ относительно ихъ. Гораздо опаснъе были тъ, которые скрывались среди самаго общества. Нъкоторые изънихъ доходили до такого притворства, что даже бывали на исповъди у православныхъ священниковъ (1); кролсь, какъ выражается Регламентъ, подъ одеждого благочестія, они не только не боялись ничего, но еще сами воздвизали гоненіе на Церковь (2). Вредны были они и для государства. Записанные раскольники самою записью признавали надъ собою власть правительства; по крайней мъръ послъднее всегда имъло ихъ у себя въ виду. Раскольники тайные были люди прямо отрекавшіеся отъ государства, не хотавшіе почитаться его членами. Съ своею страстію къ распространенію своихъ правилъ и ученій они переходили изъ города въгородъ, изъ села въ сен ло, и уклонялись отъ переписчиковъ (3). Иные раскольники укрывались подъ рукою развыхъ лицъ, болъе или менъе нуждавшихся въ нихъ. Укрывали своихъ крестьянъ раскольниковъ вотчинники и притомъ не только свътскіе, изъ ко-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3547.

<sup>(2)</sup> Регл. о мірск. особ. п. 2.

<sup>(3)</sup> П. С. З. т. VI. №4052.

торыхъ многіе сами принадлежали къ расколу ('); но и духовные (2). Особенно много скрывалось раскольниковъ на заводахъ, гдв хозяева, нуждались въ рабочихъ рукахъ, принимали къ себъ всякаго приходящаго, и гдв число ихъ увеличивалось еще болъе отъ того, что старосты и прикащики были большею частію раскольники же (3). Нъкоторые, скрываясь отъ государства, иногда даже забывали народную ненависть и отвращение къ татарамъ и поступали къ нимъ въ услуженіе (4). И мало ли еще было мъстъ, гдъ расколь укрывался среди общества, какъ самая опасная для него язва, а между тъмъ невидимал правительствомъ! Ловкость раскольниковъ простиралась до того, что, не смотря на строгие указы, еткоторые изъ нихъ успъвали втираться въ разныя начальственныя должности и дъйствовать здъсь для распространенія своихъ заблужденій между подчиненными имъ (<sup>5</sup>).

Духовенство и разныя лица, уполномоченныя отыскивать раскольниковъ, плохо исполняли свои обязанности и неръдко, изъ корыстолюбія, даже помогали раскольникамъ. Еще до Петра «всякихъ чиновъ люди держали ихъ у себя, творя къ нимъ милость, а сами прелестнаго ученія ихъ не дер-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. V. № 3232. 3854. II. 24.

<sup>(2)</sup> Persam. crp. 342.

<sup>(</sup>ĕ) П. С. З. т. X. № 7663.

<sup>(4)</sup> Собр. постан. по ч. раск. 1. стр. 186.

<sup>(5)</sup> П. С. З. т. V. № 3854. стр. 458.

жались, а въдая про нихъ не извъщали, и видя въ нихъ раскольство и церковную противность, не поимали и не приводили, или отъ того имали съ нехъ взятки какія» (1). За взятку эти люди не только давали убъжище раскольникамъ, но н доставляли имъ все нужное къ содержанію (2). Въ 1722 году протоинквизиторъ Пафнутій доносиль, что указы о раскольникахъ приводятся въ исполнение только въ Москвъ, въ епархіяхъ новогородской, псковской и нижегородской, а въ другихъ мъстахъ дъйствія ихъ было не видно (8). Да и въ этихъ епархіяхъ они исполнялись съ гръхомъ по поламъ. Напр. преосвященный Питиримъ нижегородскій писаль Петру, что онъ въ теченіе семи льтъ успъль было обратить болье 3,000 раскольниковъ въ балахнинскомъ и юрьевецкомъ увздахъ, но когда эти увзды причислились къ нижегородской губерніи, то «отъ градскихъ начальниковъ и отъ волостныхъ прикащиковъ и отъ старостъ тому обращенію стало быть препятіе и остановка крайняя, что уже къ тъмъ раскольщикамъ въ кельи и въ домы и входъ мой ть начальники отняли, да и священникамъ учить возбраняють, и тъмъ вмъсто благія помощи учинили раскольщикамъ и пущее къ развращенію дерзновеніе безстрашное. Отъ чего тв замерзв-

<sup>(1)</sup> П. С. З. т. И. стр. 650.

<sup>(2)</sup> Питир. пращица. 1725 г. л. 9.

<sup>(3)</sup> II. C. 3. T. VI. 3914.

лые раскольщики, видя себъ такое попущение, въ душепагубную свою глупую прелесть души простыхъ людей отъ согласія святыя Церкви отторгиваютъ непрестанно; и тъмъ, по закоснълому своему безстрашію, между простымъ народомъ чинятъ великій развратъ. И такіе противники паки множатся, которыхъ и такъ зъло много» (1). Государь строго подтвердиль оказывать преосвященному Питириму всякое содъйствіе, угрожая смертію за всякое препятствіе. Подобныя столкновенія духоненства съ корыстолюбіемъ свътскихъ начальниковъ, разумъется, много должны были вредить двлу, тъмъ болъе, что правительству казалось, что духовенство уже слишкомъ притъсняетъ раскольниковъ, что на разныхъ людей оно даже «затъваетъ напрасно», а потому учреждена повърка дъйствій его свътскимъ начальствомъ (2). Свътскому же начальству нужно было постоянно посылать подтвердительные указы, а иногда и выговоры за неисполненіе ихъ. Такъ, въ имянномъ указъ 1718 года капитанъ-поручику Ржевскому, посланному для переписи раскольниковъ въ нижегородскую губернію говорится: «слышу, что которые за знатными людьми живуть, и съ теми слабо поступаешь, чего берегись, но дълай прямо по указу» (5).

<sup>(1)</sup> А Макар. Истор. нижег. ісрарх. стр. 47. Спб. 1857.

<sup>(2)</sup> П. С. З. № 3854 резол. на докл. 13.

<sup>(3)</sup> II. C. 3. № 3232.

За укрывательство въ расколъ назначены строгія наказанія. Уклонившихся отъ платежа двойнаго оклада велъно наказывать взысканіемъ съ нихъ этого оклада вдвое; кромъ того, они подлежали еще гражданскому суду, если были міряне, и ссылались на каторожную работу; духовные заключались, до раскаянія, въ монастыри (1). Укрыватели раскольниковъ считались наравит съ противниками указовъ (2). А всъ противники укавовъ (по указу 1719 года марта 19 и августа 27) лишались чести, имущества или подвергались политической смерти. Наказаніе духовное вполнъ соотвътствовало этому мірскому наказанію. Если напр. вотчинникъ, свътскій или духовный, укрываль у себя раскольниковъ, особенно, если начальственно не допускаль священника или архіерейскихъ посланныхъ ловить ихъ, то на него шель доносъ въ святьйшій синодъ, гдъ, по разсужденій о дълъ, сначала писали увъщаніе виновному, потомъ, въ случав его упорства, приступали къ назначению ему духовнаго наказанія, даже предавали его анаоемъ (8).

Для разыскиванія раскольниковъ употреблены были тъже средства, какія и для поимки бъглыхъ. Дъла о расколъ подлежали въдомству дужовной власти; на нее же возложена была забота и объ отысканіи раскольниковъ. Изъ епархій

<sup>(1)</sup> II. C. 3. № 4009. B. 15 — 19.

<sup>(2)</sup> Tamme, № 3963.

<sup>(</sup>в) Реглам. о мірск. особ. п. 5.

посылались для этого архіерейскіе служители, а изъ святвйшаго синода особые чиновники. Этимъ лицамъ обязаны были послушаніемъ и содъйствіемъ всъ, до кого коснется дъло (1). Для вспоможенія имъ давались отряды солдать отъ сената, военной коллегіи или отъ губернаторовъ (2). Въ 1721 году святвищи синодъ просиль, чтобы «посылаемымъ отъ духовнаго правительства и отъ раскольныхъ дълъ людямъ, въ высылкъ оныхъ, чинено было безпрепятственное послушаніе и не требовались бы свътскими послушные отъ командировъ ихъ указы». Императоръ разръщилъ это (3). По розыску раскольниковъ всего чаще святвищий синодъ долженъ былъ входить въ сношенія съ военною коллегіею. Въ 1722 году 17 декабря въ сенатъ поступило изъ святъйшаго синода въдъніе, что для поимки раскольниковъ, явившихся въ бълевскомъ увздъ, изъ синода посланъ былъ въ военную коллегію указъ о присылкъ солдатъ, -- «а военная де коллегія указа, изъ синода посланнаго, не приняли, и посланиый съ тъмъ указомъ синодскій дворянинъ Михайло Рагозинъ въ сказкъ своей о томъ объявиль, что оной указъ въ военной коллегіи секретарю съ товарищи онъ Рагозинъ подаваль, и онъ секретарь Макаровъ приняль тотъ указъ и, прочитавъ, отдалъ ему Рагозину назадъ и ска-

<sup>(</sup>¹) Реглам. о мірск. особ. п. 5. и П. С. 3. № 3785.

<sup>(2)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1. стр. 13. 44 и друг.

<sup>(</sup>³) П. С. З. № 3854. п. 13.

валь, что де по тому указу оберь-офицера и вооруженных солдать безь повелительнаго изъ
канцеляріи сената указа дать не сміноть; и посему признавается, что та коллегія посылаемыхъ
отъ синода указовъ слушать не хочеть, и его
императорскаго величества указъ, состоявшійся
генваря 25 дня 721 года... такъ и синодальное правительство во униженіи быть значится;
а во изысканіи и въ поимкі оныхъ раскольниковъ не точію чинится, но уже и учинилось не
малое препятіе и продолженіе, которое ко укрывательству оныхъ раскольниковъ удобнымъ можетъ быть способомъ». Это обстоятельство выввало новое подтвержденіе указа 1721 года (1).

Отряженные солдаты облечены были важнымъ полномочіемъ сыскивать раскольниковъ «съ прилежно-тщательнымъ радвніемъ и переписать всъхъ безъ утайки, и тъ двойнаго оклада деньти повсегодно сбирать съ нихъ сполна и на ослушникахъ править безъ понаровки» (2). А между тъмъ имъ давались самыя неопредъленныя наставленія (инструкціи), которыя вели только къ злоупотребленіямъ, притъсненіямъ и еще большему ожесточенію раскольниковъ. Не безъ причины раскольники разбъгались отъ этихъ солдатъ или, еще хуже, въ отчаяніи сожигали сами себя въ срубахъ. Замъчательно, что самая

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. № 4144.

<sup>. (2)</sup> Собр. пост. по ч. раск. 1. стр. 7 — 13.

большая часть случаевъ самосожигательства совершалась въ виду отряженныхъ солдатъ.

Въ наставленіяхъ сыщикамъ недостаточно развито было самое важное, именно: по какимъ признакамъ открывать раскольниковъ. Главнымъ признакомъ указано было перстосложение для крестнаго знаменія. «Которые хотя святьй Церкви и повинуются, сказано въ указъ 1722 года, и всъ церковныя таинства пріемлють, а кресть на себъ изображаютъ двъма персты, а не треперстнымъ сложеніемъ: тахъ, кои съ противнымъ мудрованіемъ и которые хотя и по невъжеству и отъ упорства то творятъ, обоихъ писать въ расколъ, не взирая ни на что» (1). Несообразность этого постановленія съ самымъ дъломъ тогда же была сознаваема знающими послъднее. Преосвященный Питиримъ совътовалъ Петру съ крестящихся двоеперстно брать только половину пени противъ сущихъ раскольниковъ и не отлучать ихъ отъ Церкви (2). Приходилось, не смотря ни на что, причислять къ раскольникамъ множество православныхъ, которые безъ всякаго противденія Церкви держались двоеперстія. Между тъмъ это постановленіе осуществлялось до 1763 года, когда послъдовала отмъна его (по указу 26 марта). Случалось, что сборщики оклада съ солдатами навзжали на селенія, гдв вовсе не было

<sup>(</sup>¹) П. С. З. № 4009. п. 11.

<sup>(2)</sup> Раск. дѣла XVIII стол. т. II. стр. 214.

раскольниковъ, ими забирами, по оговорамъ, совершенно невинныхъ модей, заковывали ихъ въ ножныя и ручныя кандалы и подвергами ихъ всъмъ безпокойствамъ содержащихся подъ стражею и длинному порядку веденія дъла въ судъ (¹). Святьйшій синодъ нашелъ нужнымъ обратиться къ другому, болье надежному средству, къ открытію раскольниковъ. Въ указъ 29 октября 1722 года сомнительныхъ людей вельно приводить къ присягъ, состоявшей въ проклятіи всъхъ расскольническихъ толковъ; кто не пойдетъ къ присягъ, того вельно писать въ двойной окладъ (²).

Правительство само не надъялось на дъятельность однихъ чиновниковъ-сыщиковъ и отряженныхъ солдатъ. Къ томуже дълу призвало оно духовенство, какъ болъе надежное въ настоящемъ случать орудіе. Каждый священникъ въ своемъ приходъ долженъ былъ наблюдать за состояніемъ раскола и числомъ раскольниковъ, какъ явныхъ, такъ и тайныхъ. Главными признаками, по которымъ бы узнатъ раскольника, здъсь почитались уклоненіе отъ таинствъ Церкви и отъ хожденія къ богослуженію.

Повсягодная исповъдь обращена была въ средство къ узнанію раскольниновъ. Священники должны были вести имянныя росписи объ исповъдывавшихся и уклонявшихся отъ исповъди (3). Кто

<sup>(1)</sup> Христ. чт. 1864 г. ч. 3: «о сост. раскола при Петры I».

<sup>(2)</sup> Регл. о мірск. особ. п. 2. Собр. пост. по ч. раск. 65 — 66.

<sup>(3)</sup> П. С. З. т. V. № 2991. 3169. т. VI. № 4052. п. 1.

долгое время уклонялся отъ исповъди и причащенія, того приводили къ присять, дъйствительно ли онъ православной Церкви и проклинаетъ ли всъ раскольнические толки; не присягавшаго писали въ расколъ ('). Причащать вельно всъхъ безъ исключенія, даже если бы кто сталь отказываться отъ участія въ этомъ таинствъ по причинъ тяжкихъ гръховъ (2). Для большей извъстности, всякій обязань быль исповъдываться у своего приходскаго священника. Исповъдавшійся, во время отлучки, въ другомъ городъ, долженъ быль, по возвращении снова исповъдаться у мъстнаго духовника. Если отлучка продолжалась болъе года, онъ представлялъ евоему священнику изъ мъста своего пребыванія письменное свидътельство объ исповъди. Всъ эти принудительныя міры, кромі того, что придавали участію въ таннствахъ Церкви казенное направленіе, вели иногда къ страшнымъ послъдствіямъ. Онъ доводили раскольшиковъ до поруганія святыни. Насильно причащенные, они неръдко удерживали св. тайны во рту и потомъ выплевывали ихъ съ поруганіемъ (3).

Священникамъ же поручено наблюдать, всъ ли ихъ прихожане ходятъ въ церковь, особенно къ праздничной литургіи. Законодательство развило предписанія свои по этой части до мелочей.

<sup>(1)</sup> Регл. о мірск. особ. п. 2.

<sup>(</sup>²) П. С. З. т. VI. № 4009. п. 10.

<sup>(</sup>ž) Собр. пост. по ч. раск. 1. 116. Истор. выговск. пуст. 37.

Оно наприм. предвидъло, что нъкоторые будутъ отговариваться отъ богослуженія подъ предлогомъ домовничанья. Во избъжаніе этого предлога, заведена для домовниченья очередь, и священники строго должны были наблюдать за правильностію ея въ каждомъ домъ своего прихода. Тотъ же указъ обязываетъ священника вести точный счетъ жителей своего прихода, всъхъ прибывающихъ и убывающихъ заносить въ особый списокъ и по этому списку смотръть, всъ ли раскольники записаны подъ двойнымъ окладомъ и платятъ ли его; посылать съ этого списка копіи къ сборщикамъ оклада (1). Священники были лучними помощниками губернаторовъ и чиновниковъ при записи раскольниковъ (2).

За исполненіемъ всвхъ этихъ обязанностей, возложенныхъ на духовенство, правительство наблюдало строго. Въ предотвращеніе со стороны священниковъ укрывательства раскольниковъ велъно наприм. было при напутствіи больнаго только исповъдывать его наединъ, а причащать — непремънно при свидътеляхъ. «Сіе для того, сказано въ прибавленіи къ Регламенту, что попы нъкіи окаянніи, утаевая раскольниковъ, притворяютъ, будто они больнаго сообщаютъ св. тайнамъ наединъ». За это священникъ лишался сана и подвергался тълесному наказанію, а у утаиваемаго раскольника описывали имущество въ

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. VI. № 4052.

<sup>(</sup>²) Tamme, № 2884. 3232.

казну. Кто доносиль о сообщичествъ священника съ раскольникомъ, того награждали третьею частію имущества того и другаго (1). Если на священника доносиль причетникъ, его ставили въ священники на мъсто обвиненнаго, если только онъ быль достоинъ того (2). За утайку раскольниковъ въ росписяхъ священнику угрожали лишеніе сана, имущества и ссылка на каторгу. Поэтому при подачъ росписей священниковъ допрашивали, не зазираетъ ли имъ совъсть за утайку, и давали три мъсяца сроку для объявленія послъдней (5).

Двла о раскольникахъ подлежали въдомству святъйшаго синода; здвсь же производился главный судъ надъ потаенными раскольниками. Открывши раскольника, священникъ, или другой кто долженъ былъ доносить о немъ своему епархіальному архіерею (4). Въ архіерейскомъ прикавъному архіерею (4). Въ архіерейскомъ прикавъначинался розыскъ, дъйствительно ли отъраскола произошли тъ обстоятельства, по которымъ подсудимый заподозрънъ въ расколъ, какъто уклоненіе отъ богослуженія, исповъди и т. д. (5). Въ предотвращеніе того, чтобы «для какой страсти духовные приставники не затъвали на кого напрасно», къ участію въ судопроизводствъ надъ раскольниками допущено было свът-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. З. № 4022. Прибавл. Регл. обяз. свящ. п. 15 — 17.

<sup>(°)</sup> П. С. З. № 4009. п. 26.

<sup>(\*)</sup> Tamme, № 3183.

<sup>(4)</sup> Регл. о мірск. особ. п. 2. П. С. З. № 4052. п. 3.

<sup>(5)</sup> П. С. З. т. VI. № 4052. п. 3.

ское начальство. Или епископъ, иди даже, непосредственно послъ поимки раскольника, дуковный приставникъ этого дъла, «нимало не державъ», долженъ былъ представить пойманнаго къ свътскому начальству. Послъднее тотчасъ же должно было свидътельствовать представленнаго; «и буде увидить, что раскольникь, отдать духовному приставнику; буде же увидить, что въ немъ того нътъ, то и такого отдать ему, но при этомъ сказать, что будеть писать въ синодъ и сепать, и отдавъ писать немедленно». Въ синодъ, въ присутствін двукъ членовъ сената, рышилось дело окончательно (1). Въ числъ средствъ къ открытно виновности пойманнаго первое место занимали извъстная намъ присяга (2). Изъ святвициаго синода виновный отдавался уже гражданскому начальству для наказація. Духовныя лица непосредственно синодомъ посыдались въ монастыри на · покаяніе (5). Если они убъгали изъ однихъ монастырей, ихъ ссылали въ другіе, болье прыткіе, подъ строгій надзоръ издежныхъ духовныхъ лицъ (\*). Эти монастырскіе быласцы была очень вредны. Ожесточившись суровою монастырского жизнію, гдв они подвергались всемь педостаткамъ и лишеніямъ, они дълались послъ самыми

<sup>(4)</sup> II. C. 3. T. VI. No 3854 II. 13, Park o mip. II. 3.

<sup>(\*)</sup> Регл. о мірек. особ. п. 6.

<sup>(\*)</sup> Ц. С. З. т. VI. № 4009 п. 16.

<sup>(4)</sup> Tamme, T. VII. № 4153.

неутомимыми и жаркими хулителями Церкви ('). Отъ этого за содержимыми въ монастыряхъ велено смотръть опасно и ни за чъмъ не выпускать ихъ оттуда. За побъгъ ихъ отвъчали монастырекое начальство и архіерей (2).

Тапимъ образомъ, мъры правительства противъ нотаенныхъ раскольниковъ при Петръ отличаются тъмиже свойствами, какія въ XVII въкъ имъли мъры противъ всъхъ раскольниковъ вообще; размиче въ томъ, что теперь на первомъ планъ стояло противогосударственное значеніе этихъ раскольниковъ, а не въроисповъдное. Ссылка, взятіе имущества въ казну, кнутъ, каторга—всъ оти накаванія назначались не за противленіе Церки, но за уклоненіе отъ службы государству, за отрищаніе государства. Главная задача всъхъ правительственныхъ мъръ заключалась въ томъ, чтобы сдълать всёхъ раскольниковъ явными и заставить ихъ признать надъ собого власть государства.

кромъ розъиси потвеннымъ раскольниковъ, правительство прибъгло еще къ предупредительнимъ мърамъ противъ нижъ, старалось отнять у нижъ обыжновенныя средства къ укрывательству. При Петръ симъю было потревожено мирное спокойствие раскольническихъ скитовъ, куда въ большомъ числъ стремились бъглены отъ госу-

<sup>(</sup>¹) Акт. эксп. т. IV. № 284.

<sup>(2)</sup> П. С. З. т. VII. № 4153.

дарства. Царь Өеодоръ Алексіевичь говорилъ на соборъ 1681 года: «многіе монахи мужеска и женска пола, не хотя быть у настоятелей своихъ подъ послушаніемъ, отходять отъ монастырей и начинають жить въ лъсахъ, и по малу прибирають къ себъ такихъ же непослушниковъ, и устрояютъ часовни и служатъ молебны... и имънуютъ тъ мъста пустынями, и въ тъхъ пустыняхъ церковное пъніе отправляютъ не по исправнымъ книгамъ, и для того приходять кънимъ многіе люди и селятся близко ихъ, и имъютъ ихъ за страдальцевъ, и отъ того урастаетъ на св. Церковь противленіе». Изъ этихъ скитовъ во всъ концы русской земли шли раскольническіе пропов'єдники и распространяли расколъ. Соборъ запретилъ всъ подобныя пустыни, а монаховъ изъ нихъ велълъ перевести въ монастыри (1). При Петръ это распоряжение было по-• вторено. Въ прибавлени къ Регламенту «скитковъ пустынныхъ монахомъ строити» не дозволено (2), малобратственные монастыри вельно соединять въ одинъ и «оныя пустыньки весьма упразднить» (3). Монаховъ и монахинь, жившихъ въ нихъ, разсылали подъ строгій надзоръ въ кръпкіе монастыри, гдъ духовныя лица должны были увъщевать ихъ (1). Кромъ того, при Пет-

<sup>(</sup>¹) Акт. истор. т. V. № 75. п. 13.

<sup>(2)</sup> О монастыр. п. 42 и 43.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) II. C. 3. T. VII. № 4456.

<sup>. (4)</sup> Тамже, № 4153.

рв неоднократно посылалось для розысковъ по скитамъ нъсколько лицъ вдругъ, даже въ такіе скиты, къ которымъ онъ особенно благоволилъ, зъ выговскіе (¹).

Сильно также стъснена для раскольниковъ возможность укрываться переходами съ мъста на мъсто. Въ древней Россіи легко было бродяжничать. По всей русской землъ можно было разъъзжать свободно; ограничение было положено только для иностранцевъ, которые непремънно должны были и для въъзда въ Россію и для вывзда изъ нея имъть у себя провзжія грамоты, и для русскихъ, отправлявшихся за границу, и то кромъ порубежныхъ жителей (2). Сибирь въ этомъ отношеніи была почитаема иноземнымъ ствомъ (3). Внутри государства до XVII вступающій въ общину долженъ былъ только укавать здъсь своихъ знакомцевъ (4). Въ концъ XVII въка стали требовать для жительства въ извъстномъ мъстъ записи въ земскомъ приказъ; но это не мъщало полной свободъ проъзда (5). Ограничена была только свобода крестьянъ, отъ которыхъ требовали явочныхъ и отпускныхъ грамотъ (6). Множество бъглыхъ и бродягъ, увели-

<sup>(1)</sup> Макар. Истор. раскола. стр. 261.

<sup>(</sup>²) Акт. истор. т. IV. № 38. Лешков. Русск. народ. и госуд. стр. 545.

<sup>(8)</sup> ART. MCTOP. T. V. № 4.

<sup>(4)</sup> Тамже, т. І. № 159.

<sup>(5)</sup> II. C. 3. № 1181.

<sup>(6)</sup> Акт. юрид. № 290.

чившееся въ тяжелое для народа царствованіе Петра, заставило правительство издать постановленіе, по которому всъмъ возбранено отлучаться отъ мъста своего жительства безъ провзжихъ и перехожихъ грамотъ отъ своего начальства (1). Это постановление въ полной силъ относилось и къ раскольникамъ. Кромъ того, касательно ихъ сдъланы были и нъкоторыя частныя распоряженія. Мы видъли, что священники должны были вести списки своихъ прихожанъ и смотръть, кто прибываль и отбываль, обращая преимущественное вниманіе на раскольниковъ. Нужны были сильныя мъры для того, чтобы удержать раскольниковъ на своихъ мъстахъ. Въ 1724 году посланъ былъ указъ олонецкому ландрату Муравьеву, чтобы повънецкіе раскольники «жили въ своихъ мъстахъ и никуда въ другія мъста не сходили и не бъгали, и въ томъ ихъ другъ по другъ обязать порукою; а буде они побъгутъ куда въ другія мъста, и за то казнены будутъ смертію»; для провзда по торговымъ и другимъ дъламъ велъно имъ брать у ландрата проъзжіл письма. «И для того отъ сибирской стороны и въ прочихъ мъстахъ, гдъ ко удержанію отъ ихъ побъту пристойно, поставить заставы» (2). Особенно много бъжало раскольниковъ въ Сибирь. Среди огромныхъ ненаселенныхъ пространствъ

<sup>(</sup>¹) П. С. З. № 3445. 4533. (²) Тамже, № 4467.

этой земли, вдали отъ правительственнаго надзора имъ привольно было селиться и строить свои скиты. Въ 1722 году Питиримъ нижегородскій просиль Петра не умножать тамъ, и безъ того огромнаго, числа раскольниковъ и прекратить ихъ ссылку туда. По случаю этой просьбы, въ Сибирь были посланы кръпкіе указы съ запрещеніемъ принимать раскольниковъ, бъжавшихъ туда изъ всвяъ мвстъ, а твяъ, которые уже успъли тамъ поселиться, выслать, по наказаніи ихъ, на мъста ихъ прежняго жительства (1). Принимаемы были также мъры противъ бъгства раскольниковъ за границу. Наприм. строго велъно смотръть за русскими бъглецами на польскихъ границахъ (2). Въ 1722 году управляющій двлами нашими въ Константинополъ Неплюевъ доносилъ, что въ Турціи онъ видель много подозрительныхъ старцевъ; вслъдствіе этого донесенія всъмъ духовнымъ особамъ запрещено было отправляться за границу для богомолья безъ особеннаго указа изъ святвишаго синода (3).

Одинаково строго, какъ къ потаеннымъ раскольникамъ, относилось правительство къ расколоучителямъ и къ распространителямъ раскола; мъры противъ нихъ были тъже, какія въ XVII въкъ, и нисколько не смягчались. Можно сказать,

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 4109.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. V. № 3157. Особенно VII № 4581. 4695.

<sup>(</sup>³) Tamme, T. VI. № 4108.

что одною изъ причинъ строгости къ потаеннымъ раскольникамъ было то, что между ними много скрывалось расколоучителей. «Не точію отъ оного двойнаго оклада отбываютъ, сказано о нихъ въ указъ 1722 года, но и многія противности чинять и лживымъ раскольническія прелести ученіемъ нъкоторыхъ простаго народа людей приводятъ къ подобному себъ заблужденію» ('). Святьйшій синодъ, вскорь по своемъ учрежденіи, сдвлаль къ нимъ возваніе и предлагаль имъ разсужденія о спорныхъ предметахъ. Печатными листами всенародно объявлено было, чтобы расколоучители безъ всякой боязни являлись въ святъйшій синодъ для разръшенія своихъ недоумъній и данъ имъ совершенно свободный голосъ въ разглагольствии. Объщано не лишать свободы тъхъ, которые не согласятся на дълаемыя имъ представленія. Для подкръпленія этого объщанія, для полнаго удостовъренія въ безопасности расколоучителей позволено имъ сочинить отъ лица святъйшаго синода, какое угодно обязательное письмо и представить его для подписанія встить членамъ синода. Ихъ увтряли, что по этому письму «и Его Величество принужденія имъ безъ самопроизвольной ихъ склонности чинить не повелитъ». «Ещеже и сіе», писано въ заключеніи возванія, «всъмъ извъстно да будетъ, что аще вси или нъцы отъ призываемыхъ учи-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. VI. № 4052.

телей прінти не похотять, то когда который за опредъленный здъ срокъ (черезъ годъ), яко рас-кольническій учитель, сысканъ, познанъ и обличенъ будетъ, таковый подпадетъ гражданскому суду и казни безъ всякой пощады и помилованія» (1).

На это воззваніе не было отвъта; ни объщаніе безопасности, ни угроза укрывающимся не подъйствовали. Во времена Петра расколоучители дъйствовали съ особенною настойчивостію. Керженскіе, брынскіе лъса, стародубскія слободы. Поморье высылали множество распространителей раскола во всв мъста Россіи (2), «Тайно ходили они по домамъ, а индъ и долговременное пребываніе имъя, раскольническую свою прелесть размножали и простонародныхъ отъ Церкви отвращали» (8). «Яко нетопыри, пишенъ св. Дмитрій ростовскій, отъ свъта дневнаго по щелямъ, сицъ они въ тайныхъ мъстъхъ отъ насъ хоронящеся, учатъ или паче рещи прельщаютъ простой народъ» (4). Особенно любили они показать себя предъ невъждами и являлись «въ знаніи и толкованіи св. Писанія довольными, весьма невъжды суще». Отъ разсужденія съ пастырями Церкви они уклонялясь, боясь посрамленія для себя (5). Дъйствія

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. VI. № 3925.

<sup>(2)</sup> Русск. расколъ, Щапова. 1854. стр. 309—315.

<sup>(8)</sup> П. С. З. т. VI. № 3854. п. 13.

<sup>(4)</sup> Розыскъ стр. 100.

<sup>(5)</sup> II. C. 3. T. VI. № 3925.

этихъ скрытныхъ враговъ православія, при всеобщемъ почти недовольствъ преобразованіемъ
Петра, были очень успъшны; подъ знаменемъ раскола являлись новые и новые борцы. По докладу святъйшаго синода 1721 года «такое раскольниковъ размноженіе значилось, что въ иъкоторыхъ приходахъ никого, кромъ раскольниковъ,
не обръталось, но всъ по запискъ подъ двойнымъ окладомъ явствовались въ раскольщикахъ» (1).

Для отыскиванія расколоучителей употреблялись тъже самыя средства, какія и для открытія потаенныхъ раскольниковъ. Подъ опасеніемъ лишенія священства и мірскаго наказанія, за ними должны были наблюдать приходскіе священники, ловить ихъ и представлять къ своему архіерею (2). Подъ страхомъ жестокаго же наказанія должны были разыскивать ихъ чиновники, посылаемые для записи раскольниковъ (5). Кромъ того, всв раскольники обязывались сказками не принимать къ себъ въ домы ни одного расколоучителя; эти сказки отбирались при записи въ двойной окладъ «подъ потеряніемъ живота и имвнія». Раскольники обязывались доносить начальству и о тыхь лицахь, которыя совершали у нихь разныя церковныя требы; за неисполнение этого

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3854. н. 13. Изсятьдование о распространени расколы во время Петра не вхюдить въ кругъ нашего обоэръня.

<sup>(\*)</sup> Приб. Регл. о свящ. 20.

<sup>(\*)</sup> П. С. З. т. VI. № 3854. m. 3. 4052.

обязательства имъ грозило взятіе имънія въ казну и ссылка на галеры (1). Мы уже знаемъ, что въ 1722 году Питиримъ просилъ государя прекратить ссылку раскольниковъ въ Сибирь; вслъдъ за его прошеніемъ изданъ указъ, по силъ котораго тогда же была возвращена отправленная изъ Петербурга партія раскольниковъ, въ числъ которыхъ находился злой расколоучитель Василій Власовъ, и впредь мъстомъ ссылки раскольниковъ назначенъ Рогервикъ, гдъ тогда строилась новая гавань (2). Впослъдствій времени, на томъ же самомъ основаніи, перестали ссылать раскольниковъ на Украйну (3). Распространять раскольническое учение строго запрещено и явнымъ раскольникамъ; только подъ этимъ условіемъ они могли пользоваться свободою въроисповъданія. Въ свонхъ сказкахъ при записи въ окладъ они обязывались не предлагать своего ученія даже въ обыкновенныхъ разговорахъ, и не только людямъ постороннимъ, но и живущимъ съ ними въ одномъ домъ «и никакими способами къ той раскольнической прелести не привлекать» (4). За совращение православнаго въ расколъ виновный наказывался наравив съ расколоучителями (5).

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 4052. п. 5 — 7. 4009. п. 15.

<sup>(2)</sup> Tamme, T. VII. № 4109.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамже, т. IX. № 6802.

<sup>(4)</sup> Тамже, т. VI. № 4052. п. 7.

<sup>(5)</sup> Тамже, № 4009. п. 14.

Другимъ, очень сильнымъ, средствомъ къ распространенію раскола были раскольническія сочиненія. Вотъ что говориль на соборъ 1861 года царь Өеодоръ Алессіевичь: «въ Москвъ всякихъ циновъ люди пишутъ въ тетрадяхъ и на и въ столбцахъ выписки, именуя изъ божественнаго Писанія и продають у Спасскихъ врать и въ иныхъ мъстъхъ, и въ тъхъ письмахъ на преданныя св. Церкви книги является многая ложь; а простолюдины, не въдая истиннаго писанія, пріемлють себъ за истину и въ томъ сограннають, паче же выростаеть отъ того на св. Церковь противленіе» (1). Соборъ распорядился о поимкъ всъхъ подобныхъ продавцевъ. Но письменность раскольническая отъ того не уменьшалась. Въ царствование Петра она, кажется, еще усилилась сравнительно съ прежнимъ временемъ и начала осмъивать и ругать правительство. Съ легкой руки Талицкаго явилось множество возмутительныхъ тетрадокъ и подметныхъ писемъ, гдъ доказывалось, что царь антихристъ и т. п. (2). Подметныя письма, «въ которыхъ большая часть воровскихъ и раскольническихъ вымышленій», являлись въ огромномъ количествъ въ Москвъ, Новгородъ и др. мъстахъ и волновали

<sup>(</sup>¹) Акт. истор. т. V. № 75. п. 14. См. также Доп. къ Акт. истор. V. стр. 483.

<sup>(2)</sup> Голикова Діян. Петр. велик.

умы народа разными страстями (1). Умные сотруженники Петра Стефанъ Яворскій, Өеофанъ Прокоповичъ, Іовъ новгородскій писали цълыя сочиненія съ цълію разсъять суевърныя толки.

Правительство прибъгало даже къ самымъ крайнимъ мърамъ, чтобы остановить дъятельность этой скрытной, подземной письменности. Нъсколько разъ выходило запрещеніе монахамъ держать письменныя принадлежности въ келліяхъ. Объщаны награды тъмъ, которые услъдятъ и представятъ начальству разнощиковъ подметныхъ писемъ (2). Самихъ писемъ даже не читали уже, по ихъ многочисленности; приказано даже не доносить о нихъ правительству, а, не читая и не перепечатывая, прямо жечь ихъ на томъ самомъ мъстъ, на которомъ они будутъ подняты (3). Въ 1722 году изданъ указъ, гдъ раскольникамъ повелъвалось «противныхъ правому св. Церкви мудрованію книгъ на большее имъ прельщеніе и другимъ на соблазнъ употребляемыхъ, какъ печатныхъ такъ и письменныхъ, отнюдь у себя не держать». Они обязывались объявлять объ этихъ книгахъ, какъ о тайныхъ раскольникахъ и расколоучителяхъ, подъ опасеніемъ того же наказанія. Розыскъ запрещенныхъ книгъ возложенъ на духовныхъ правителей (4). Касательно старо-

<sup>(</sup>¹) П. С. 3. т. V. № 2877. У Есипова въ разсказѣ о Кузьмѣ Андреевѣ.

<sup>(2)</sup> II. C. 3. № 2189.

<sup>(3)</sup> Тамже, т. V. № 2877.

<sup>(4)</sup> Тамже, т. VII. № 4052. VII. № 4578.

печатныхъ богослужебныхъ книгъ во всей силъ оставалось опредъление собора 1681 года — отбирать ихъ и вмъсто нихъ безденежно раздавать новыя, исправленныя (1).

Такимъ образомъ, не смотря на новый въглядъ правительства на расколъ, не смотря на свободу въроисповъданія и право гражданства раскольнительнь, сохранилось въ разсматриваемое нами время еще много остатковъ отъ прежняго времени. У раскольника отнимали его старыя книги, не позволяли ему учиться у своихъ наставниковъ и вездъ давали ему чувствовать, что его свобода далеко неполная, что ему нужно оставить свои убъжденія. Намъ остается теперь пересмотръть замъчательныя распоряженія касательно раскола со стороны духовной власти.

Самое отрадное явленіе въ исторіи раскола петровскаго времени — это стремленіе Церкви уяснить для раскольниковъ истину православія и воззванія къ нимъ святвйшаго синода, исполненныя истинно-христіанской любви. Въ 1722 году издано было воззваніе къ раскольникамъ, «да всякъ, кто бы ни былъ, ежели въ книгахъ преждепечатныхъ, такожде и которыя впредь съ разсужденія и опредъленія синодальнаго будутъ печатаны, покажется кому нъкое сумнительство, приходили бы съ объявленіемъ онаго сумнительства въ святьйшій правительствующій синодъ,

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. VI. № 3784.

безъ всякаго подозрвнія и опасенія, и таковому во ономъ синодъ то сомнительство изъяснено будеть оть св. Писанія, и оный сомнитель по тому разсужденію сомынтельства своего удовольетвуется рышеніемъ». Святыйшій синодъ опытно убвдился, что виною раскола для нъкоторыхъ служить одно невъжество ихъ, легко поддающееся хитрости расколоучителей. Въ доказательство этого приводится одинъ случай при возстаніи Талицкаго. Иконникъ Иванъ Савинъ до такой стенени воспламенился ръчами Талицкаго, что съ радостно терпълъ самыя жестокія пытки и готовъ быль умереть за свои убъжденія. Но когда самъ Талицкій, не выдержавъ пытки, отказался оть своего ученія: «о, въ какую горесть пришель тоть Савинь и съ какими слезами раскаявался и пеняль на Талицкаго, для чего въ такую бъду его привелъ» (¹)! Въ другомъ подобномъ увъщани святъйшій синодъ объясняль евангельское учение о блаженствахъ и вразумлялъ сленцовъ въ томъ, что ихъ самовольное преданіе себя огню есть самоубійство, а отнюдь не страданіе за въру (2). На призывъ христіанской любви никто не являлся; всъ предъявляли, что опасно являться въ святвишій синодъ, и продолжали учиться у своихъ наставниковъ. «Истинной христіанской любви, скажемъ словами пре-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3891.

<sup>(°)</sup> Tame, № 4053.

освященнаго Филарета, оставалось самой искать невъжество въ его темныхъ углахъ». И воть въ керженскихъ льсахъ является ревностный поборникъ православія Питиримъ, въ пустыни Поморья отправляется ученикъ Питирима Неофитъ, въ лъсахъ Брынскихъ проповъдуетъ св. Дмитрій. Правительство поощряло распространеніе православія между раскольниками; особенно дорожило оно такими распространителями его между ними, которые, подобно Питириму, обратились изъ раскола. Когда обратился въ православію осодосвевецъ Константинъ Оедоровъ вмъсть съ въсколькими лицами тогоже толка и изъявиль желатіе проповъдывать распольникамъ въ копорскомъ, ямбургскомъ и дерптскомъ увздахъ, ему дана бытла жалованная грамата, гдв между прочимъ сказано, чтобы ему «чинили всякое вспоможение и защищение отъ всякихъ обидъ и налогъ; также, которые обратятся, и тахъ равнымъ же образомъ не только что отъ всякихъ обидъ и налогъ защищать, но и снабатвать по всякой возмож-HOCTH» (1)

Для уменьшенія раскола, святьйшій синодъ постановиль: а) смішанные браки между раскольниками и православными дозволять не иначе, какъ по принятіи первыми православія; б) дітей, рожденныхъ отъ такихъ браковъ, крестить въ православіи при православныхъ воспріемникахъ, а

<sup>(°)</sup> II. C. 3, т. VI. № 3340. 4009. п. 3 — 9. 4052.

родителей обязывать подпискою, чтобы не внунали двтямъ раскольническихъ убъжденій и, подъ страхомъ жестокаго наказанія, приводили ихъсъ семильтняго возраста къ исповъди въ православной Церкви; в) не вънчать раскольниковъ въ православной Церкви, но вмъстъ съ тъмъ не признавать законнымъ ни раскольническаго брака, ни брачнаго сожитія безъ вънчанія, и предавать ихъ въ томъ и другомъ случаъ духовному суду, а за тайный бракъ взимать съ раскольниковъ особую пошлину; г) всъ требы между раскольниками совершать православнымъ священникамъ; раскольническихъ поповъ ловить и представлять гражданскому начальству для наказанія и ссылки на галеры; и православныхъ священниковъ, если они дъйствовали по раскольническимъ обрядамъ, тоже, лишивъ священства, предавать гражданскому суду (1).

Касательно присоединенія обратившихся раскольниковъ къ православной Церкви были постановлены следующія правила: а) обращающихся крестить только «за неизв'встіе крещенія перваго», или когда первое крещеніе совершено людьми простыми и нев'єжествующими; б) монашества раскольническаго не признавать; желающаго по обращеніи остаться въ монашествъ предавать, на основаніи общихъ правиль, обыкновенному трехліттему искусу въ монастырь; лицамъ женскаго пола ждать пятидесятильтняго возраста; не желающимъ оставаться въ монашествъ дозво-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. V. № 3161.

лять вступление въ бракъ; в) священниковъ, обратившихся изъ раскола, оставлять въ прежнемъ санъ, если они того достойны (1). Правительство гражданское, съ своей стороны, выписывало обращавшихся отъ раскола изъ двойнаго оклада, прощало недоимки по нему и даже цълый окладъ, если онъ не былъ еще заплаченъ. Возратившатося въ расколъ опять предавали гражданскому суду (2).

Не задолго до смерти Петра святыйній смнодъ издалъ увъщание къ православнымъ въ предостережение отъ раскольниковъ. На это воззване можно смотръть, какъ на отчеть духовнаго правительства въ томъ, что оно успъло сдълать съ расколомъ въ продолжение царствования Петра. «Кому подобенъ родъ сей»? спрашиваетъ воззваніе. «Дітямъ ли, свдящимъ на торжищахъ гласящимъ на други своя и глаголющимъ: THECKAXON'S BAN'S H He HARCACTE, ILARAXON'S BAN'S и не рыдасте? . . . Когда ихъ прежде изыскивано неволею въ суду и навазанию за куления икъ на Церковь Божію и за развращеніе простаго. народа; тогда они клеветы распускали въ народъ сицевыя: неправедно страждемъ за древнее благочестіе, гоненіе терпимъ и казни пріемлемъ, понеже не котяще послушать нашего оправданія н доводовъ, которые мы имамы отъ божествен-

<sup>(1)</sup> II. C. S. T. VI. No 4009. II. 1 — 2. 27.

<sup>(2)</sup> Tamme, II. 20. 13. V. № 3340, VI. № 4121. Canq. № 3522.

наго Писанія, осуждають насъ въ ссылки, во узы, въ темницы и на смерть. А нынь, когда ихъ призывано волею на любовный и безопасный честный разговоръ, не изволили явиться: кая сему причина? Не иная, токмо неправота ихъ. Когда времени и мъста къ разговору не имъютъ, тогда хотятъ разговаривать; а когда имъ время и мъсто безъ всякаго онасенія на то дается, тогда молчаніе избираютъ и укрываются, явно, отъ древняго перваго благочестія, которымъ себя ложно покрываютъ, не токмо своимъ суевъріемъ, но и сицевымъ неправымъ поступкомъ отступили» (1).

(окончаніе въ слыдующей книжкь)

<sup>(</sup>¹) IL C. 3. VII. № 4635.

## PYCCRIÄ PACROAB

## предъ судомъ истины и церкви.

(продолжение)

Горе, великое горе разольется по всей земль и обыметь живущихъ на ней подобно потопу, когда явится въ міръ сынъ погибельный, человъкъ беззаконія, полный сосудъ демонской злобы и орудіе діавола. Объ этомъ такъ пишетъ св. тайнозритель - апостоль Іоаннъ, въ своемъ Откровеніи: «горе живущимъ на землъ и на моръ! Потому что къвамъ сошелъ діаволъвъ сильной ярости, зная, что немного остается ему времени» (Апок. 12, 12). Спаситель, предсказывая величайшія бъдствія рода человъческаго въ послъднія времена, говорить: въ то время будеть скорбь велія, яковаже не была отъ нагала міра досель, ниже имать быти, и аще не быша прекратилися дни оны, не бы убо спаслася всяка плоть (Mate. 24, 21-22). Cв. от-

цы Церкви подробно изображають ужасную картину твхъ золъ, какія тогда имъютъ постигнуть землю, съ одной стороны опустошаемую антихристомъ, а съ другой караемую всемогущею десницею Божіею за нечестіе и отступленіе людей отъ Господа. «Зрите ли христолюбцы, спрашиваетъ св. Ипполитъ, какова скорбь во днъхъ онъхъ будетъ? Тогда беззаконный (т. е. антихристъ) вознесется сердцемъ, и ктому не будетъ благоговъинъ, но весь ко всъмъ жестокъ, гнъвливъ, наглъ, лютъ же, яръ, нестроенъ, ненавистенъ, страшенъ, мерзокъ, мучитель, лукавъ, и спъща воврещи въ ровъ погибельный весь родъ человъческій. Тогда небо не дастъ росу свою, облацы не дадять воду, земля отвержется плодовъ своихъ, море исполнится смрада, отчего рыбы его изомрутъ, ръки изсохнутъ, студенцы оскудьють, звъри возстануть на человъки, скоты и четвероногая помруть, человъцы скончаются отъ глада и жажды. Отецъ сына обымъ и мати дщерь, вкупъ умрутъ и не будетъ погребающаго ихъ, и земля вся отъ повергнутыхъ умершихъ тълъ исполнится смрада. Тогда будетъ гладъ кръпокъ по всей земли, рыданіе неутъшно, плачь безмъренъ, стенаніе непрестанно; тогда человъцы ублажатъ мертвыя, глаголюще къ нимъ: отверзите гробы ваша къ принятно утомленныхъ сродникъ вашихъ. Блажени вы, яко не достигосте видъти жизнь сію бользненную, ниже неутолимый гладъ сей, ниже сію нужду, обдержащую души наши» (1). Особенно тяжело и бъдственно будетъ положение избранныхъ Божихъ, которые не покорятся антихристу. На нихъ по преимуществу будутъ обращены всв жестокости человъка беззаконія. Св. Кирилль і русалимскій говорить объ этомъ такъ: «антихристь, послъ притворнаго своего человъколюбія, въ послъдствін обнаружить жестокость, особливо же къ святымъ Божінмъ. Ибо сказано: зряхъ, и рогъ той творяще брань со святыми (Дан. 7, 21); и еще въ другомъ мъсть: будеть время скорби, скорбь, якова не бысть, отнельже создася языкь на земли, даже до времене очаго (Дан. 12, 1). Это будеть лютый звърь, великій змій, непреоборимый для людей, готовый пожрать ихъ» (3). Отъ жестокости и преследовани этого звъря върующіе христіане, какъ говорить св. Ипполить, скроются въмъста тайныя и отдаленныя, въ горы и пустыни. Но споборники сына погибели будутъ и здъсь отыскивать ихъ и приводить на поклонение врагу Христову, который станетъ принуждать ихъ отречься отъ Христа, и покорившихся назнаменуеть печатію своею, не хотящихъ же того послушати изнурить томлении и неисчетными лютыми муками (<sup>5</sup>). Голодъ и крайняя скудость во вськъ жизненныхъ потребностяхъ будутъ составлять самое ужасное зло последнихъ временъ анти-

<sup>(1)</sup> Соборн. л. 130 — 131.

<sup>(\*)</sup> Оглас. поуч. 15. стр. 259.

<sup>(</sup>в) Соборник. л. 132 — 136.

христа. Этому бъдствію сперва подвергнутся тъ, которые не поклонятся антихристу и не примуть его знаменія; потому что антихристь распорядится такъ, что никтоясе возможеть ни купити, ни продати, токмо кто имать нагертаніе, или имя звъря, или гисло имене его (Апок. 13, 17). Это послужить для многихь самымъ сильнымъ побужденіемъ внимать внушеніямъ злыхъ приставниковъ мучителя, въ рукахъ которыхъ сосредоточатся всв блага земныя, какія будуть оставаться въ то время, и которые станутъ возглащать къ людямъ: «пріидите вси и видите кръпость его и силу. Сей бо и животъ вамъ подастъ, и вино даруетъ вамъ, и богатство многоценно, и чести великія, - и вси тесноты ради пищныя къ нему пріидуть и поклонятся ему, и примутъ печать его, и тъмъ дастъ льстецъ малы снъди печати ради своея скверныя» (1). Но и этимъ жажимъ пропитаніемъ, купленнымъ цъною души своей и блаженствомъ цълой въчности, недолго будутъ пользоваться тв несчастные, которые покорятся антихристу и примуть его печать. Вскоръ семь ангеловъ, по повельнію Божію, изліють семь фіаловь ярости Божіей на землю, на море, на ръки и источники водные, на солнце, на воздухъ и на самый престолъ звъринъ (Апок. гл. 16), поражая царство сына погибели и предавщихся ему. Тогда - то, воль праведнаго Господа, вооружится вся при-

<sup>(1)</sup> Соборник. л. 131.

рода противъ человъка, и тъ, которые увъруютъ въ антихриста, подвергнутся всемъ возможнымъ бъдствіямъ и начнутъ испытывать голодъ и жажду, которыми прежде томимы были одни Божін святые. «Тогда, по словамъ св. Ипполита, предавшіеся антихристу, не обрътая пищи и воды, пріидуть къ нему съ бользненнымъ гласомъ, глаголюще: даждь намъ ясти и пити, яко вси отъ глада и болъзни исчезаемъ, и повели дати небу намъ дождь, и отжени отъ насъчеловъкоядныя звъри. Но противникъ отвъщаетъ имъ тогда, укоряя ихъ со мнозъмъ недоумъніемъ: откуда дамъ вамъ ясти и пити? Небо не хощетъ дати дождя, земля не хощетъ дати жита: откуда дамъ вамъ снъди? Тогда, слышавше глаголы льстиваго сего, окаянніи увидять, яко той есть лукавый сопротивникъ, и плакати имутъ о себъ болъзненнъ и рыдати, и начнутъ бить себя по лицу руками и терзать свои власы, глаголюще: о бъды; о льстиваго измъненія; о болъзненныя купли; о великаго паденія! Како прельстихомся; како приведохомся къ прелестнику; како того мрежами живи уловихомся; како слышавше проповъдника ругахомся; како Писанія слышавше не вразумихомся» (¹). Сознаніе своего обмана не облегчитъ однакоже состоянія бъдствующихъ; потому что, при всемъ желаніи сокрыться, «нигдъже возмогутъ убъжати съ пути сопротивнаго; но знаменіе его обносяще, удобь въдоми и зна-

<sup>(1)</sup> Соборник. л. 132 — 133.

еми тому явятся» (1). Обольщенные антихристомъ, претерпъвая такимъ образомъ всъ внъщнія страданія отъ праведнаго гнава Божія, еще больше будутъ страдать отъ мысли, что принятое ими знаменіе останется въчнымъ свидътельствомъ ихъ измъны Богу и отступленія отъ Христа Спасителя, и что поэтому за страданіями земными ихъ ожидаютъ въчныя муки во адъ; потому что, по ученю святых отцевъ, основанному на словъ Божіемъ (Евр. 6, 4-6), отпадшимъ отъ Христа и принявщимъ печать антихриста, нътъ покаянія (въ томъ же слов. Иппол. л. 131), и безъ милости обрящется таковой въ день судный (2). «Поклонившіеся антихристу, яко Богови святому, не имутъ части въ Христовомъ пришествій, но со зміемъ вложени будутъ въ геенну» (3). При такомъ невыносимомъ внашнемъ состояніи и внутреннемъ отчаяніи людей, предавшихся антихристу, тма обыметъ ихъ, и будетъ, по выраженію св. Ипполита, «плачь на плачь, и горе на горе, увянутъ доброты лицъ и образовъ, будетъ видъ человъковъ, якоже мертвыхъ, и льпоты женскія увянуть, злато и сребро повержено будетъ на мъстахъ, и никтоже возметъ, ни соберетъ кто, но вся мерзка устроятся» (4). Представляя всв сін бъдствія, которыя постиг-

<sup>(1)</sup> Соборн. л. 134.

<sup>(2)</sup> Слов св. Ефрем. сир. 105. л. 271.

<sup>(3)</sup> Тамже, л. 276.

<sup>(4)</sup> Соборн. л. 133 — 134.

нуть людей во временя антихриста, св. Ефремъ сиринъ пришель въ неописанный страхъ и трепеть, и говорить объ этомъ, въ одномъ мъсть своихъ сочиненій, такъ: «азъ, о братіе христолюбцы, убояхся отъ самыя памяти змія того, помышляя въ себъ быти хотящая человъкомъ во времена та» (1). И вотъ почему святые прилежво со слезами молили Бога, чтобы Онъ не допустиль имъ видъть звъря того и помогъ избъжать отъ скорби той великой, хотящей прінти на землю (2)! Когда вникаешь въ смыслъ пророческихъ предсказаній о всяхь этихь бъдствіяхъ, передаваемыхъ намъ словомъ Божнить, и читаешь подробное развитіе ихъ въ писаніяхъ отеческихъ, то при этомъ забывается всякая иносказательность или таинственность ихъ значения. Между тъмъ раскольники, принимающіе антижриста не за дъйствительное лице человъческое, но придающіе ему одно только значеніе духовное и аллегорическое, и самыя бъдствія, какія принесеть онь съ собою роду человыческому, хотять изъяснить въ смысль духовномъ и несобственномъ. Но такое изъяснение крайне принужденно, неприложимо къ дъйствительности и совершенно произвольно; ибо совствъ противно разуму св. отцевъ Церкви, которые принамали бъдствія рода человъческаго во времена антихри-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Слов. 105. л. 270.

<sup>(2)</sup> Tamme, J. 270.

ста не иначе, какъ въ смыслъ буквальномъ и собственномъ. Иначе и невозможно понимать ихъ человъку, непредзанятому мыслію — намъренно превращать ихъ въ аллегорію, согласно съ своими видами и желаніями. Притомъ, исчисленныя нами выше бъдствія такъ разнообразны и характерны, что никакъ не позволяють обращать всъ ихъ черты въ духовную сторону. Ибо въ такомъ случат что будутъ означать тъ язвы, которыми поражается земля съ своими произведеніями, солнце, воздухъ и воды; отчего являются въ людяхъ бользни и крайній недостатокъ въ средствахъ жизни? Что будеть означать тоть, заведенный антихристомъ въ своемъ царствъ, порядокъ, по которому никому нельзя будеть ни продавать что либо, ни покупать, какъ развъ подъ условіемъ, если начертанъ на его челъ или рукъ знакъ сопротивника? Что будутъ означать тв мученія, которымъ подвергнетъ сынъ погибельный противящимся ему, и какое дать значение тому всеобщему оскудънію даровъ природы, по которому люди стануть истаявать оть голодной смерти? Раскольники подъ голодомъ разумъютъ недостатокъ здраваго ученія и лишеніе священства. Но этоть голодь неприложемь къ нашей Церкви и къ тъмъ, которые находятся въ общени съ нею: ибо въ нашей Церкви нътъ недостатка ни въ эдравомъ учения, ни въ священствъ; мы и не нспытываемъ этого рода бъдствія. Духовный голодъ и лишение священства справедливо могуть

быть отнесены къ самимъ раскольникамъ; ибо внъ Церкви истинной дъйствительно у нихъ нътъ ни здраваго ученія, ни священства. Но кто же причиною этого голода, какъ не они сами, и отъ кого зависитъ удовлетвореніе этому духовному требованію, какъ не отъ ихъ собственной воли? Но поелику они упорствуютъ и добровольно останотся внъ Церкви: то мы не въримъ, что бы и они, по своему духовному огрубънію, ощущали во всей силь тотъ голодъ, которымъ хотятъ изъяснить одно изъ ужаснъйщихъ бъдствій рода человъческаго временъ послъднихъ. Значитъ, толкованіе раскольниками этихъ бъдствій вообще въсмысль духовномъ оказывается пустымъ и ложнымъ.

Перейдемъ теперь къ самому времени мучительнаго для людей царствованія антихриста, и посмотримъ, какъ будетъ оно продолжительно. Такъ какъ антихристъ есть лице опредъленное и человъкъ, и такъ какъ этотъ беззаконный человъкъ будетъ во всемъ дъйствовать разрушительнымъ и опустошительнымъ образомъ: то явно, что такое царство его не можетъ быть продолжительно. Именно: но ученію православной Церкви, царство антихриста будетъ продолжаться только три съ половиною года. Вотъ на это основанія. Пророкъ Даніилъ говоритъ: и словеса на Вышняго возглаголетъ, и святыхъ Вышняго смиритъ, и полыслитъ премънити времена и законъ, и дастся въ руку его дагое

до времене, и времень, и полувремене (7, 25). И въ другомъ мъстъ: и слышахъ отъ мужа, оболгеннаго въ ризу льняну, иже бяше верху воды ръгныя, и воздвиже десницу свою и шуйцу свою на небо, и клятся живущимъ во въки, яко во время и во времена и въ поль времене, егда сконгается разсыпаніе руки людей освященных с.... и далье гово--рится: от времене же премъненія жертвы всегдашніл, дастся мерзость запустънія на дни тысяга двпьсти и девятьдесять (12, 7. 11). По содержание книги пророчествъ Даніила видно, что онъ говорить объ антихристь и времени его царствованія, предълъ котораго обозначаетъ загадочнымъ выраженіемъ: время и времена и полувремя. Эта загадочность поясняется далье днями, число которыхъ опредъляется количествомъ 1290 дней. Это приводить насъ къ заключенію, что подъ временемъ пророкъ разумъетъ годъ, подъ временами-два года, подъ полувременемъ — полгода. Слъдовательно предълъ царствованія антихриста составляютъ три съ половиною года. Но три съ половиною года составляють только 1278 дней; а пророкъ говоритъ, что дней 1290. Тутъ какъ будто неточность; число дней, опредъленное у пророка, выходить болье числа ихъ въ трехъ съ половиною годахъ. Разность однакоже въ этомъ небольшая, которую легко согласить тъмъ, что Спаситель сказаль: скорбные дни времень антихриста сократятся избранных в ради. Значить, недостающее число дней въ трехъ латахъ съ половиною нисколько не препятствуетъ считать, что царство антихриста будетъ продолжаться именно только три съ половиною года. Туже мысль выражаеть и св. Іоаннъ богословъ, когда въ своемъ Откровеніи говорить: и дана бысть ему область творити мпьсяць гетыредесять и два (Апок. 13, 5). Но мъсяцъ редесять и два, или 42, именно составляють три съ половиною года. Тоть же тайновидвиъ въ другомъ мъсть переводить эти мъсяцы ва дни и насчитываетъ ихъ только тысяху двъсти и шестьдесять. Жена, говорить онъ, бъжа в пустыню, разумъя подъ этимъ именемъ Церковь, идпъже импь мпьсто уготовано отъ Бога, да тамо питается дній тысяшү депети шестьдесять (Апокал. 12, 6). Это послъднее число дней, указанное ангеломъ св. Іоанну, составляеть нъсколько менъе трехъ съ половиною латъ, а именно: къ нимъ не достаетъ 18-ти дней, чтобы составить три съ половиною года. Опять скажемъ, что тутъ разность небольшая, которая легко примиряется тамиже словами Господа, что избранных ради сократятся дни оны. Поэтому разность сіл нисколько не препятствуетъ считать продолжительность антихристова царствованія за три съ подовиною года, какъ объ этомъ говоритъ самъ же св. Іоаннъ богословъ: и даны быща женть два

крыла орла великаго, да парить вы пустыню въ мъсто свое, идъже препитана бяше ту время и времент и полт времени (Апок. 12, 14). Такъ понимали продолжительность антихристова царствованія всв св. отцы и учители Церкви. Св. Кириллъ іерусалимскій учить: «благодареніе Богу, который великость скорби ограничитъ немногими днями! Ибо говоритъ: избранных же ради прекратятся дніе оны (Мато. 24, 22). Антихристъ будетъ царствовать только три съ половиною года. Заимствуемъ сіе не изъ книгъ апокрионческихъ, но у Данівла. Ибо сказано: и дастся въ руку его даже до времене и времень и полувремене (Дан. 7, 25). Время — одинъ годъ, въ который приходитъ пока въ силу его появленіе, времена — два остальные года беззаконія, включаемые въ три года, и полъ времене — шесть мъсяцевъ. И еще въ другомъ мъстъ тоже самое говоритъ Даніилъ: и клятся живущими во въки, яко во время и во времена и въ полъ времене (12, 7). Въ этомъ же смысль иные принимали, можеть быть, и сльдующее: дни тысяща двъсти девятьдесять, и: блаженъ терпяй и достигнувый до дней тысящи трех соть тридесяти пяти» (12, 11. 12) (1). Св. Андрей кесарійскій, изъясняя слова Апокалипсиса: градъ святый поперуть гетыредесять и два мпьсяцы (Апок. 11, 2), пи-

<sup>(1)</sup> Огласит. поуч. 15. стр. 260.

шеть: «попиратися святому граду, или новому Іерусалиму, т. е. Церкви каооличестьй, мъсяцей четыредесять два отъ языкъ, мню, яко знаменують въ пришестви антихристовъ полчетверта лъта върнымъ и искуснымъ попираемымъ быти и гонимымъ» (1). Тотъ же св. отецъ Церкви, разбирая 12-ю главу Апокалипсиса и останавливаясь на словахъ: эсена бъжа въ пустыню..... идъже питается дній тысящу двъсти шестьдесять.... и далье: препитана бяще ту время и времент и поль времени, от лица зміина, замъчаетъ: «днями тысяча двъсти и шестьмидесяти является три лътъ и полъ, въ нижже державствовати будетъ отступленіе»;—и затъмъ присовокупляетъ: «Церковь питается присно, въ пришествіи же антихристовъ наппаче, емуже державствовати, на мнозъ писано бысть, реченное время-полтретья льта» (2). Эту же мысль высказываетъ онъ и въ своемъ изъяснени 13-й главы Апокалипсиса на слова: и дана быша ему, т. е. звърю, или антихристу, уста глаголюща велика и хүльна, и дана бысть ему область творити мпьсяць гетыредесять два (Апок. 13, 5). «Четыредесять и два мъсяца, пишетъ онъ, являютъ, яко, по Божію попущенію, полчетверта лъта область имъти будетъ антихристъ, и хулы на Бои озлобленія святыхъ сотворить» (3). Здъсь

<sup>(1)</sup> Толк. Апок. зач. 29. л. 104.

<sup>(2)</sup> Тамже, зач. 33. л. 119.

<sup>(\*)</sup> Тамже, зач. 36. л. 131.

можетъ представиться страннымъ то, что одинъ и тотъ же отецъ въ разныхъ мъстахъ своихъ сочиненій говорить, что власть антихриста будетъ продолжаться и полтретья и полчетверта льта. Но это недоумъніе разрышается тымь, что въ одномъ мъстъ св. отецъ разумъетъ собственно владычество антихриста, которое онъ возымъетъ по своемъ воцареніи, и которое будетъ продолжаться только полтретья лата, или два съ половиною года, а въ другомъ включаетъ и самый годъ его воцаренія, что составить полчетверта года. Для насъ важно здъсь то, что св. отецъ принимаетъ время царствованія антихриста въ собственномъ и прямомъ смыслъ за три года съ половиною. Справедливость и върность такого счисленія времени антихристова царствованія, принимаемаго въ собственномъ и буквальномъ. смыслъ, какъ объ немъ говоритъ пророческое слово, безъ всякаго таинственнаго знаменованія его, подтверждаетъ и то, что тайнозритель Іоаннъ прибавляетъ въ своемъ видъніи относительно отръшенія сатаны на малое время, послъ того, какъ онъ связанъ Господомъ на тысячу лътъ. И по сихъ, говорится, т. е. послъ связанія ангеломъ небеснымъ змія и діавола, подобаеть ему отрышену быти на мало время (Апок, 20, 3). Это-то малое время, на которое имъетъ быть отръшенъ или развязанъ сатана, составляетъ продолжительность царствованія антихриста, и оно заключаетъ въ себъ только три съ полови-

ною года. Въ этомъ смыслв принимали царство антихриста св. Ефремъ сиринъ (1) и блаженный Өеодоритъ (2). Мы не приводимъ собственныхъ словъ упомянутыхъ нами отцевъ касательно сего предмета, такъ какъ они выражаютъ одну и туже мысль. Заключимъ свое собраніе отеческихъ указаній на разсматриваемый нами предметь свидетельствомъ св. Іоанна Златоуста, который говорить: «онъ, т. е. антихристь, не такъ долго пребудеть, якоже еретицы показують на пастырехъ церковныхъ, но токмо толико дней, якоже отъ Даніила речеся. И чтобы яснъе сдълать это время, нужно сказать — три съ половиною года; потому что Писаніе тамо нарицаетъ время льтомъ. Іоаннъ святый такожде полагаетъ четыредесять и два мъсяца» (3). Эти слова св. отца замвчательны тъмъ, что они какъ-бы прямо направлены противъ заблужденія нашихъ раскольниковъ, утверждающихъ, что подъ антихристомъ нужно разумъть не одно лице, а цълое множество лицъ, проповъдующихъ неправое ученіе и находящихся въ отступленіи отъ въры Христовой, къ числу которыхъ они относятъ и нашихъ пастырей, начиная со временъ Никона. Заблужденіе это было, какъ видно, еще во времена св. Златоуста. Итакъ, вотъ откуда почер-

<sup>(1)</sup> CAOB. 105. J. 277.

<sup>(2)</sup> Толк. Даніил., въ Христ. чтен. за 1845 г. ч. І. стр. 173.

<sup>(\*)</sup> Толк. Апок. зач. 150. л. 649.

пають свои мысли наши ревнители истины: они имъють связь съ древнъйшими еретиками! Почему же они не вразумляются прямыми обличеніями своихъ заблужденій, представляемыми имъ святыми отцами, которымъ они будто во всемъ следують и свято ихъ уважають? Воть и открывается, что они вовсе не уважають отцевъ святыхъ, и если читаютъ ихъ сочинения, то не съ тъмъ, чтобы вразумляться ими и исправлять свои неправыя мысли, но чтобы найти въ нихъ какое либо основаніе для своей лжи. Потому-то они привязываются только къ нъкоторымъ словамъ и выраженіямъ святыхъ отцевъ, и эти слова и выраженія беруть безь всякаго соображенія, что они значать въ цъломъ составъ ихъ рвчи. Это показываеть уже въ нихъ лукавство и злоумышленіе, а не истиннолюбіе.

Опредъленное и дъйствительное лице антижриста перетолковавъ въ смыслъ дуковномъ, они и самое время его царствованія понимаютъ посвоему, вовсе не такъ, какъ учатъ объ этомъ св. отцы Церкви и свящ. Писаніе. Именно: они принимаютъ три съ половиною года въ смыслъ неопредъленнаго періода лътъ, а тысячу лътъ, на которую связанъ сатана и по истечени которой онъ будетъ разръшенъ, принимаютъ въ собственномъ и буквальномъ числъ. Совершенно наоборотъ, противъ ученія св. отцевъ Церкви! Какое же имъютъ основаніе къ такому превращенію этихъ чиселъ? Собственное и произвольное умствованіе, по которому представляет» ся имъ, что если принять три года съ половиною царствованія антихриста въ прямомъ и собственномъ смыслъ, то будто сдълался бы чрезъ это извъстнымъ самый день пришествія Господ+ ня, тогда какъ онъ неизвъстенъ; при этомъ, думаютъ, что три года съ половиною составляютъ слишкомъ короткое время, чтобы въ продолженій его могь успъть привести въ исполненіе всъ дъла свои антихристь, если представлять его опредвленнымъ лицемъ человъческимъ. умствованіе ихъ совершенно неосновательно и ложно. Если неизвъстно время самаго явленія въ міръ антихриста, то какимъ же образомъ сдълается извъстнымъ день втораго славнаго пришествія Христова, хотя мы и принимаемъ время его царствованія въ собственномъ и буквальномъ смыслъ? Самые современники антихриста не могуть съ точностио опредвлить этого дня, потому что времена антихриста сократятся избранныхъ ради, какъ сказалъ Господь; а потому никто не можетъ знать этого дня, хотя върующимъ будетъ ясно, что онъ не далекъ. Впрочемъ, для насъ въ этомъ случав должны быть важны мысли и соображенія св. отцевъ Церкви, какъ понимали они тысячу лътъ, на которую связанъ діаволь и заключень въ бездну. По ихъ ученію, подъ этою тысячею нужно разумъть неопредъленное число годовъ, начиная отъ времени сошествія Господа во адъ, послъ своихъ крест-

ныхъ страданій, до времень самаго антихриста, при которомъ ему надлежитъ отръшену быти, чтобы дъйствовать на родъ человъческій чрезъ этого сына погибели. Почему они въ своихъ пастырскихъ поученіяхъ предостерегали людей быть на всякое время готовыми къ противодъйствію антихристу, который могъ придти и явиться въ міръ прежде истеченія тысячи льть, начиная оть сошествія Господа во адъ, поелику навърное неизвъстно, сколько содержится лътъ въ этой таинственной тысячь. Такъ, св. Кириллъ іерусалимскій, изложивъ ученіе объ антихристъ, прибавляетъ, обращаясь къ слушателямъ: «наблюдай за собою, человъкъ, и охраняй душу. Церковь свидътельствуетъ тебъ нынъ предъ Богомъ живымъ, и предварительно сказываетъ объ антихристъ до его пришествія. При тебъли онъ будетъ, не знаемъ; или послъ тебя, также не знаемъ. Но для тебя хорошо знать это и предостерегаться... Будь остороженъ, человъкъ! Знаешь признаки антихристовы: не самъ одинъ помни ихъ, но и всякому сообщай щедро. Имъешь ли чадо по плоти, наставь его; и если родилъ кого оглашеніемъ, предостереги и сего, чтобы ложнаго не принялъ онъ за истинное. Тайна бо уже дъется беззаконія» (1). Св. Ефремъ сиринъ пишетъ: «бдите всегда молящеся прилъжно, да достойни будете избъжати отъ скорби тоя и

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Огласит. поуч. 15. стр. 255 — 262.

стати предъ Сыномъ Божінмъ, егда пріндетъ. Ла не невъруемъ убо, яко поздъ се будетъ на земли; время убо приближися, и на самой громадъ злобы стоимъ вси, и отнюдь въры не емлемъ. Помолимся прилъжно со слезами во дни и въ нощи въ молитвахъ, да возможемъ спастися человъцы. да аще кто имать умиленіе и слезы въ молитвакъ, да помолится Господеви, да избъгнетъ отъ скорби тоя великія, хотящія прінти на вселенную, дабы не видълъ отнюдь того звъря» (1). Св. Андрей кесарійскій говорить: «мы оть Спасителя Христа научившеся молитися еже не впасти въ напасть, протяженив и прилежив о семъ молимся, немощь свого познавше, избавитися предреченныхъ искушеній, и не видъти антихристово пришествіе» (2). Что касается тысячельтія, на которое связань сатана, то святый отецъ въ своемъ толкованіи Апокалипсиса пространно развиваетъ и неоднократно выражаетъ ту мысль, что это тысячельтіе на языкъ священного Писанія не всегда означаеть буквальное число годовъ, но часто употребляется въ смыслъ совершеннайшей полноты временъ и полной круглоты числа, въ которомъ нътъ никакого недостатка. Такъ, въ книгъ Пъснь Пъсней говорится: муже принесеть вы плоды своемы тысящу сребреникь; и далье: тысяща Соло-

<sup>(1)</sup> Слов. 105. л. 270.

<sup>(2)</sup> Толк. Апок. зач. 63. л. 221.

мону, и двисти стрегущими плоди его (8, 11. 12). Отсель заключаеть св. отець, что «Апокалипсического тысячею лать означается пресовершеннъйшее плодоношеніе въры, по истеченіи которой сынъ погибели явится для совершенія своихъ дълъ» (1). Такъ принимала эту тысячу лътъ вся первенствующая Церковь, что видно изъ посланія св. апостола Павла къ Солунянамъ, которые начинали уже смущаться мыслію о скоромъ приближеніи втораго славнаго пришествія Христова и кончины міра. По свидътельству Тертулліана, современные ему христіане во время общественнаго богослуженія молились, между прочимъ, и объ отдалени кончины въка. Слъдовательно древняя Церковь не только считала это время связанности сатаны неизвъстнымъ, но и въровала, что Богъ, по своей воль, можетъ ускорить или отдалить его. Правы ли, послв этого. раскольники, утверждающіе, что тысячу льть, на которую связанъ сатана и заключенъ въ бездну до посладнихъ временъ міра, нужно понижать въ собственномъ, буквальномъ смыслъ?

Относительно втораго основанія, которов представляють наши противники въ защиту своей мысли о лицъ антихриста и времени его царствованія, т. е. что если антихристь есть лице опредъленное и царство его продолжится только три съ половиною года, то это время будтобы

<sup>(\*)</sup> Толк. Апок. л. 211 — 218.

слишкомъ коротко для того, чтобы произвесть ему всв двла свои и сдвлать рышительный переворотъ во всемъ міръ; то оно вовсе не содержитъ въ себъ твердости и силы разумнаго убъжденія. Раскольникамъ кажется невозможнымъ, что бы антихристъ, принимаемый за одно опредъленное лице, могъ въ три съ половиною года возвыситься и утвердить свою власть на всякомъ кольнъ и на языцъхъ и племенъхъ, и что бы поклонились ему всъ, живущіе на землъ (Апок. 13, 7. 8). Но тутъ нътъ ничего невъроятнаго или невозможнаго при твхъ средствахъ и пособіяхъ, какими будетъ обладать антихристъ. Первоначальнымъ основаніемъ вліянія его на современниковъ будетъ служить его политическое могущество, которое будетъ чрезвычайно велико. Онъ явится такимъ необыкновеннымъ царемъ, который будетъ имъть въ подданствъ и подчиненіи у себя другихъ семь царей, совершенно единомысленныхъ и преданныхъ ему (Апок. 17, 13). При такой политической силъ и могуществъ, чего не въ состояніи будетъ сдълать сынъ погибельный въ самое короткое время? Власть его при помощи такихъ важныхъ и многихъ сотрудниковъ легко можетъ въ самое короткое время распространиться на самыя отдаленныя, современныя ему, царства, т. е. на весь земной шаръ. Сомнъвающиеся въ этой истинъ пусть не забывають того, что это будеть такой человъкъ, пришествіе котораго представляется по

дъйству сатанину, въ которомъ поселится и будетъ дъйствовать самъ сатана. Чего не сдълаетъ это существо, при той ужасной власти, какая будетъ дана ему въ послъднее время? Мы знаемъ, что діаволъ нъкогда показалъ Господу вся царствія міра, и объщался отдать Ему ихъ, если бы Господь поклонился этому врагу правды и истины. Значитъ, діаволъ имъетъ великую власть надъ гръшнымъ родомъ человъческимъ; а въ послъднее время эта власть его еще болъе возрастетъ и усилится, по особенному усиленію въ людяхъ гръха и развращенія нравовъ. Что же удивительнаго, если самъ діаволъ будетъ во всемъ споспъществовать человъку беззаконія и предастъ ему всъ царства земныя? Итакъ нътъ никакой невозможности для антихриста въ три съ половиною года исполнить то, что о немъ предсказано: еже превзыдеть вст царства, и поясть всю землю, и попереть ю, и посъгеть (Дан. 7, 23. 7. 8. 8, 22-24). Даже потому необходимо считать царство антихриста не болъе, какъ три съ половиною года, что онъ во всемъ будетъ держать противную Христу сторону; а Христосъ, какъ извъстно, проходилъ свое спасительное служеніе роду человъческому только три съ половиною года. Зачъмъ же было бы давать большее время этому врагу Божію для его злодъяній?

Истина такъ очевидна и ясна, что одно только грубое упрямство и намъренное противление

можеть не соглашаться съ нею. Сами раскольники во времена патріарха Никона, когда хотвли видъть въ лицъ этого святителя антихриста. признавали антихриста за дъйствительнаго человъка, понимаемаго въ смыслъ простомъ, а не духовномъ, и царство его считали только за три года съ половиною, послъ которыхъ наступитъ конецъ міра. Но когда эта ложь ихъ въ приложеніи къ Никону обличилась самымъ временемъ, потому что не стало въ живыхъ патріарха Никона, а конецъ міра не пришелъ, они долгое время оставались въ недоумъніи, какъ должно судить объ антихристь, и съ воцареніемъ Петра великаго перенесли эту свою ложь на лице Петра. Когда умеръ и Петръ великій, а второе славное пришествіе Христово не открывалось, они, вмъсто того, чтобы сознаться въ своей лжи и смириться предъ Церковію, прибъгли къ новой лжи, извративши все учене объ антихристъ, какъ человъкъ дъйствительномъ, перевели его на богопротивный духъ общества, и царство его стали считать въ смыслъ таинственномъ, т. е. приняли его за неопредъленный періодъ времени. Но не легко извратить истину и дать лжи видъ правдоподобія. Принявши три года съ половиною антихристова царствованія въ значеніи неопредъленнаго періода времени, раскольники запутали себя въ счисленіи лътъ, откуда вести начало воцаренія антихриста на земль. Они считають это начало то со времени Магомета, то со

времени отдъленія западной церкви отъ восточной, то со времени патріарха Никона. Но во всемъ этомъ открывается одна запутанность понятій и неприложимость къ делу того, что говорится объ антихристь въ свящ. Писаніи и въ твореніяхъ св. отцевъ Церкви. Именю: полагать начало антихристова воцаренія на землъ со времени явленія Магомета нътъ никакого основанія, и прямо опровергаетъ мысль раскольниковъ о тысячельтнемъ связаніи сатаны и заключеніи его въ бездну. Эту тысячу летъ они признаютъ въ собственномъ, буквальномъ смыслъ. Но явленіе Магомета относится къ седмому въку по рождествъ Христовомъ, а сатана связанъ на тысячу лътъ, по ихъ собственному понятію: какъ же онъ могъ отръшиться прежде этого срока и воцариться на земль? Притомъ, Магометъ не выдавалъ себя за Бога, а только за Его посланника и пророка, и вовсе не имълъ такого вліянія на весь родъ человъческій, какое будетъ имъть антихристъ, по ясному изображению его въ свящ. Писанів. Далве, раскольники полагають начало. воцаренія антихриста со времени отдъленія западной церкви отъ восточной. Но это время довольно неопредвленно. Отдъление западной церкви началось со времени различныхъ ея нововведеній; преимущественно же со времени допущенія исхожденія Святаго Духа и отъ Сына. Но это ученіе появилось въ пятомъ въкъ въ Испанін, какъ частное мизніе накоторыхъ фогослововъ; потомъ хотя оно и принято всею западною церковію на ахенскомъ соборъ, бывшемъ въ 809 году, но и послъ того было отвергаемо нъкоторыми папами, наприм. Львомъ III. Значитъ, это время неопредъленно, и нужно указать на что нибудь въ церкви западной болъе положительное и ясное. Раскольники и указываютъ на то время, когда папа присвоилъ себъ Божескую и человъческую власть, т. е. съ святительскимъ званіемъ соединилъ свътскую власть царя. Когда же это случилось? Исторически извъстно, что первымъ папою-царемъ былъ Адріанъ I, которому Карлъ великій, послъ побъды надъ Девидеріемъ, королемъ лонгобардскимъ, въ 774 году, отдаль въ управленіе Римъ съ причисленіемъ къ нему равеннскаго экзархата, и который потому сдвлался съ этого времени епископомъ-царемъ. Слъдовательно, по мнънію раскольниковъ, царство антихриста началось съ VIII въка, со времени Карла великаго и Адріана І. Но, опять, это время противоръчить собственному ихъ ученію о тысячельтии, на которое связанъ сатана, который не можетъ выдти изъ бездны прежде, нежели не исполнится вся тысяча лътъ, принимаемая ими въ собственномъ и буквальномъ смысль, Наконецъ, они относять начало антихристова царства ко временамъ патріарха Никона. Но и туть образь ихъ мыслей оказывается рашительно неприложимымъ къ дълу по причина тогоже тысянельтія, за которымъ прямо и непосредственно должно послъдовать отръщение сатаны на малое время, въ продолжени котораго будетъ царствовать антихристъ. Между тъмъ до патріарха Никона, послъ того, какъ уже истекла вся означенная тысяча лътъ, прошло еще 666 годовъ. Куда же отнести эти годы, и какъ они остались незамъченными Тайнозрителемъ, который не полагаетъ никакого промежутка времени между тысячельтіемъ связанности сатаны и потомъ воцареніемъ антихриста? Раскольники придумали способъ, какъ выпутаться изъ этого противоръчія. Они имя звъря, означенное въ Апокалипсисъ таинственнымъ числомъ 666 (Апок. 13, 18), прилагаютъ къ тысячъ лътъ, на которую связанъ сатана, и тогда эти числа, взятыя совокупно, составять 1666 льть. Такое сочетание этихъ. чисель весьма выгодно для раскольниковъ, потому что это счисление лътъ именно совпадаетъ со временами патріарха Никона, и особенно падаетъ на тотъ годъ, въ который состоялся русскій патріаршій соборъ объ исправленіи церковныхъ книгъ. Дъло, повидимому, улажено; но только повидимому. Ибо такимъ лътосчисленіемъ прямо уничтожается пророчество св. Іоанна о тысячельтнемъ связаніи сатаны и заключеніи его въ бездну. Апостолъ Іоаннъ не сказалъ, что сатана связанъ на 1666 лътъ, а просто-на тысячу лътъ. по истечени которой подобаетъ ему отръшену быти на малое время. Итакъ раскольникамъ остается одно изъ двухъ: или не прилагать звъри-

наго числа (666) къ тысячь леть, на которую связань сатана, и по исходъ которой надлежить ему быть отръшеннымъ на малое время; или. приложивши это число къ означенному тысячельтію, отвергнуть пророчество св. Іоанна относительно этого тысячельтія, прининимаемаго ими въ собственномъ, буквальномъ значеніи. Крайность неисходная и обоюдусторонняя! Съ одной стороны, измъняется пророческое слово о тысячельтнемъ связаніи сатаны чрезъ прибавленіе къ нему звъринаго числа (666); съ другой — безъ прибавленія этого числа совстиъ теряются тъ годы, которые протекли отъ апокалипсическаго тысячельтія до патріарха Никона, и которыхъ именно выходитъ 666. Не вдумавшись въ дъло и обрадовавшись счастливо пріисканной мысли, что чрезъ сложение апокалипсическаго тысячельтія съ числомъ звъринымъ върно выходитъ 1666 лътъ, раскольники остановились на этомъ сложеніи, какъ на единственномъ способв выдти изъ своего неисходнаго затрудненія, чтобы вести начало воцаренія антихриста со временъ патріарха Никона. Но, при надлежащемъ разсмотръніи дъла, въ этомъ предположеніи раскольниковъ оказываются следующія несообразности: 1) они не имъютъ никакого права и основанія принимать таинственное число звъря за простую цифру льтъ, чтобы приложить ихъ къ апокалипсическому тысячельтію, въ которомъ они видятъ тоже буквальное число годовъ; 2) дълая такую

прибанку къ этому тысячельтію, они измъняють пророческое слово, вопреки собственному своему толкованию этого пророчества, которое говорить. что сатана связанъ именно только на тысячу лвть, -- не болве; 3) съ измъненіемъ тысячельтія. на которое связанъ сатана, они не примъчаютъ той странности, что, по словамъ Тайнозрителя. сатана будеть отръшенъ только на малое время. когда исполнится вся предреченная имъ тыслча лътъ. Но вотъ уже и другая тысяча лътъ на исходъ съ тъхъ поръ, какъ миновала первая; а между тъмъ мы не видимъ кончины міра, и до сихъ поръ еще не открывается второе славное приниествіе Христово, которое скоро должно послъдовать за явленіемъ антихриста! Ужели же такое продолжение времени можетъ быть названо малымъ временемъ, когда оно заключаетъ въ себъ около девяти въковъ и почти равняется пълому тысячельтію? Кто не видить, что хигро придуманное раскольниками толкование апокалипсическихъ чиселъ и произвольное сочетание ихъ въ одно цвлое количество есть не болъе, какъ одна пустая игра воображенія, и кто можеть принять эту пустую игру воображенія за чистую нствиу, кромъ людей, жаждущихъ лжи, которые готовы ухватиться за всякую нельность, только бы не соглашаться съ истиною и непремвино настоять на своемъ?

Наконецъ, при обличении ложнаго и совершенно принужденнаго представленія раскольни-

· Digitized by Google

ковъ объ антихристъ, котораго они понимаютъ въ смыслъ несобственнаго лица человъческаго, нельзя пройти молчаніемъ и тъхъ средствъ, какія будутъ употреблены Промысломъ къ тому, чтобы вразумить и предостеречь отъ обольщенія людей, современныхъ этому человъку беззаконія и сыну погибели. По ученію св. Іоанна богослова, предъ пришествіемъ антихриста посланы будуть Богомъ къ людямъ два свидътеля, которые въ продолжени 1260 дней будутъ пророчествовать, облеченные во вретище. Эти два пророка будутъ стоять предъ Богомъ, какъ двъ маслины или два свътильника, и получатъ отъ Него такую власть и силу, что совершатъ многія великія чудеса. Они будутъ ограждены силою Божіею такъ, что всякій, кто ръшился бы причинить имъ какое либо зло, будетъ пораженъ смертію. Когда эти пророки окончать свое свидътельство, звърь, подъ именемъ котораго изображается антихристъ, вступитъ съ ними въ брань, побъдить и убіеть ихъ. Тъла ихъ останутся на стогнахъ города, въ которомъ былъ распятъ Господь нашъ, т. е. въ Герусалимъ, и народы разныхъ странъ и племенъ въ продолжении трехъ съ половиною дней будутъ смотръть съ удивленіемъ на нихъ, и не погребутъ ихъ. Нечестивые возрадуются о смерти пророковъ тъхъ, и въ своей радости станутъ посылать дары другъ другу. Но чрезъ три дня Богъ воскресить върныхъ слугъ своихъ, что приведетъ въ великий ужасъ тъхъ, которые увидятъ ихъ опять живыми. При небесномъ гласъ: взыдите съмо, отн два свидътеля, въвиду враговъ своихъ, возмутся на небо. Въ тотъ часъ произойдетъ великое землетрясеніе, отъ котораго падетъ десятая часть города и погибнетъ семь тысячь его жителей; прочіе же, пораженные этимъ событіемъ, дадутъ славу Богу небесному (Апок. 11, 3-13). Такое изображеніе событій временъ послъднихъ, представленное св. Тайнозрителемъ, такъ ясно и опредъленно само по себъ, что нътъ нужды входить въ какія либо дальнъйшія объясненія его. Остается только вопросъ: кто эти два свидътеля Божін — пророки, которые посланы будуть Богомъ къ людямъ въ послъднее время, и которыхъ скончаетъ антихристъ? Относительно этого предмета св. отцы и учители Церкви единогласно свидътельствуютъ, что подъ двумя свидътелями Божіими нужно разумъть пророка Илію и Еноха. Мысль эта имъетъ основание въ самомъ словъ Божіемъ. Такъ, еще пророкъ Малахія говориль отъ лица Божія: се Аэъ посылаю валь Илію весвитянина, прежде пришествія дне Господня великаго, и просвъщеннаго, иже устроить сердце отца късыну, и сердце геловтька ко искреннему его, да не пришедъ поражу землю въ конецъ (Мал. 4, 5. 6). Здъсь подъ днемъ Господнимъ великимъ и просвъщеннымъ нельзя разумъть перваго пришествія Сына Божія на землю, а подъ Илією-Іоанна предте-

чу; потому что въ первый разъ приходиль на землю Сынъ Божій для того, чтобы спасти жодей и положить за нихъ свою дущу, приходиль не судить мірови, но да спасется Имъ мірь (Іоан. 3, 17): между тымь какы вы словахы пророка Малахін Богъ изображается Судією и Мэдовоздантелемъ, который будетъ поражать и наказывать достойныхъ наказанія; а такимъ явится Сынъ Божій только во второе свое прицествіе, когда придетъ судить живыхъ и мертвыхъ. Притомъ. Илія прямо называется адъсь оесвитяниномъ; следовательно указывается этимъ опредъленное лице, которое было извъстно каждому іудею, и понимать подъ нимъ кого либо другаго значало бы произвольно толковать то, что ясно и опредъленно само по себв. Такъ дъйствительно и понимали эти слова св. отцы и учители Церкви. Св. Кириллъ, напримъръ, александрійскій говорить: «доказательство благости и долготерпънія Божія, что прежде явится къ намъ Илія оссвитанинъ и возвъстить обитателямь всоленной о близкомъ пришествін Судіи. Ибо сойдеть Судія во слава Бога и Отца, въ сопровожденіи ангеловъ, и сядеть на престолів славы своея, чтобы судить вселенную въ правдъ, и воздать каждому по дъламъ его (Мато. 25, 31. Псал. 9, 9). Прежде приходиль блаженный Іоаннъ Креститель въ духв в силв Илів; но какъ онъ проповъдываль, говоря: уготовайте путь Господень: правы творите стези Его (Лук. 3, 4):

такъ и божественный Илія проповъдуеть, что скоро, немедленно придетъ имъющий судить вселенную въ правдъ. Пророкъ возстановитъ порядокъ, приведетъ нъкогда раздвлившихся къ единой въръ, и устроитъ сердце человъка къ искреннему его, дабы Судія, пришедъ, не поразиль землю въ конецъ, т. е. совершенно и всецъло. Видиць благость Господа всяческихъ? Онъ предупреждаеть земнородныхь гласомь Илін, что придеть судить, дебы тв, которые будуть жить тогда на землъ, обратились кълучинему, исправили свою жизнь и не впали въ руки неумолимаго Судіи» (1). Слова пророка Малахіи подтвердилъ и Господь Снасичель, когда на вопросъ учеинковъ: гто убо книженицы глаголють, яко Иліи подобаеть прінти прежде, отвычаль: Илія убо пріидеть прежде, и устроить вся (Мато. 17, 10-13. Марк. 9, 11-13). За симъ Госполь присовокущиль: глаголю же вамь, яко Илія уже пріидв, и не познаша вго, но сотвориша о немь, влика восхотъша: тако и сынь человьческій имать пострадати от нижь. Тогда разумпша ученицы, яко о Іоаннъ Крестители реге имъ. Изъясняя сін слова, св. Іустинъ мученикъ говорить: «Господь въ своихъ ученіяхъ предаль намъ, что сіе самое принествіе Илія сбудется, рекши, яко и Илія прівдетъ. И мы знаемъ, что сіе будеть тогда, какъ съ неба прівдеть во сла-

<sup>(1)</sup> Толк. на Малах. въ Христ. чтен. 1842 г. ч. 4. стр. 45. 46.

въ Господъ нашъ Інсусъ Христосъ, коего и первое явленіе предвозвъстиль Духъ Божій, прежде бывшій во Иліи, потомъ во Іоаннъ пророкъ..... Почему Господь, будучи тогда на земль говорянимъ, что прежде Христа должно прінти Илін, сказаль: Илія пріидеть прежде, и устроить вся: глаголю эсе вамъ, яко Илія пріиде и не познаша его, но сотвориша ему, елика восхотъща. И писано, что тогда ученики уразумъж, яко о Іоаннъ Креститель реклъ имъ» (1). Блаженный Өеофилактъ болгарскій высказываетъ туже мысль на эти слова Господа: «книжницы, прельщающе народы, глаголаху, яко нъсть Онъ Христосъ; аще бы Онъ, говорили, былъ Христосъ, Илія пришель бы прежде: не въдяще, яко два суть пришествія Христова, изъ которыхъ первому предтеча Іоаннъ, второму же Илія, еже бо Господь, сказуя ученикомъ, глаголаше: Илія пріидетъ прежде и устроитъ вся. Еже бо глаголетъ, яко пріидетъ, являетъ, яко еще не пришелъ, пріити же имать, предваряя второму пришестью, и устроить всъхъ обрътшихся послушливыхъ въ въръ Христовъ; а еже глаголетъ, яко Илія убо пріиде, предтечу Іоанна глаголеть: сотвориша бо ему, елика восхотъша, т. е. убили его. Поелику допустили Ироду убить его, имъя возможность воспретить сіе, и не воспретили, тім убиша его. Тогда разумъща ученицы, яко Іоан-

<sup>(1)</sup> Разговор. съ Трифон. стр. 57. 58.

на и Илію глаголеть, понеже предтеча Іоаннъ былъ первому Его пришествію, якоже и Илія будетъ второму пришествію» (1). Что же касается до втораго свидътеля, имъющаго предшествовать славному пришествію Христову, то основаніемъ для разумънія подъ нимъ Еноха служили отцамъ Церкви съ одной стороны слъдующія елова Інсуса сына Сирахова: Енохъ угоди Богу, и преложися, образь покаянія родомь (Сир. **44**, **15**), съ другой — то убъжденіе, что *гелові*ьку лежить единою умрети (Евр. 9, 27), н слъдовательно всего естественнъе было думать отцамъ святымъ, что вторымъ свидътелемъ, который посланъ будетъ въ міръ отъ Бога предъ кончиною въка, и котораго также умертвитъ антихристъ, будетъ Енохъ, такъ какъ овъ еще не видълъ смерти, потому что, какъ повъствуетъ бытописатель, преложи его Богъ (Быт. 5, 24).

Итакъ, по ученію св. отцевъ Церкви, основанному на словъ Божіемъ, прежде втораго пришествія Христова посланы будутъ въ міръ Илія и Енохъ, чтобы приготовить людей къ послъднему всеобщему суду, въ частности—чтобы обратить своею проповъдію и чудесами ко Христу іудеевъ, а потомъ и другихъ людей, которые, какъ мы видъли, предъ кончиною міра забудутъ Бога и законъ Его. Но такъ какъ предъ пришествіемъ Христовымъ явится и антихристъ: то

<sup>(\*)</sup> Благовъстн. на Мате. зач. 71. л. 135. 136.

отскода возникаетъ вопросъ: прежде ли пришествія человъка беззаконія пославы будуть Богомъ два свидътеля въ міръ, или въ тоже самое время, когда царствовать будеть на земль и сынъ погибели? На этотъ вопросъ всъ отцы и учители Церкви дають такой отвъть, что Илія и Енохъ явятся въ міръ прежде приществія антихристова, именно за три года съ половиною до его явленія, и тогда какъ окончать свое свидътельство, имъющее продолжаться 1260 дней, звърь или антихристь, родившійся и возросшій зараные втайнъ, явится въ то время открыто и вступитъ съ пророжами въ брань, затъмъ умертвить ихъ. Такое ученіе св. отцевъ основывается на свидътельствъ объ этомъ св. Іоанна богослова, который ясно говорить, что егда сконгають свидь+ тельство свое пророки, звърь, инсе исходить оть бездны, сотворить съ ними брань, и побъдить пхь, и убіеть я (Апок. 11, 7). А если Илія и Енохъ явятся въ міръ прежде пришествія антихриста; то само собою понятно, что предметомъ ихъ проповъди будетъ, между прочимъ, и явленіе въ міръ сына погибели. Объ этомъ такъ разсуждаеть св. Ипполить: «обоимъ пришествіямъ Христовымъ научихомся. И первое убо по плоти бывшее безчестно, занеже смирену явитися Ему; сице и второе пришествіе Его проповъдася славно, яко пріидетъ отъ небесъ съ силою ангеловъ, и съ славою Отчею. Первому убо Того пришествію Іоанна Крестителя имълше предтечею; второму же Его, въ немъ же хощетъ прінти со славою, Еноха и Илію и Іоанна богослова явити хощетъ. И зри владычне человъколюбіе, како и въ последнихъ врементих человвческій родъ промышляєть и милуеть: яко ниже тогда безъ пророковъ насъ оставляеть, но и тахъ послетъ къ научению нашему, и обращению и извъщению о пришестви сопротивнаго, якоже рече о семъ Даніилъ, провъщавъ. Глаголетъ бо: завътъ завъщаю седмицы единыя, и въ полъ седмицы возмуть оба пророка со Іоанномъ, еже проповъдати во всемъ міръ о пришествіи антихристовъ, сиръчь дий 1260, облечени во вретища, иже сотворять знаменія и чудеса, во еже тако умолити и обратити человъки въ покаяніе, ва пребезмърное тыхъ безваконие и нечестие, и иже восхощеть твхъ озлобити, огнь изыдеть неъ устъ ихъ, и поястъ враги ихъ». И далъе: «егда проповъдять сін вся, оружіемь оть діавола падутъ, и исполнятъ мучение свое, яко рече сіе Даніиль провидъвъ, яко звърь, восходяй отъ бездны, сотворить съ ними брянь, сиръчь съ Енохомъ и Иліею и Іоанномъ, и побъдить ихъ и убіеть, за еже не хотъти имъ дати славу діавелу, сирвиь возрасшему малому рогу» (1). Здвсь св. отецъ къ двумъ свидътелямъ, упоминаемымъ въ Апоналипсисъ, причисляетъ третьяго - св. Іоанна богослова. Но это не болве, какъ частное

<sup>(2)</sup> Слов. въ недъл. мясопуст. Соборник. л. 127. 128.

мивніе отца, основанное, конечно, на твхъ словакъ Господа, которыя Онъ сказалъ своимъ ученикамъ послв воскресенія изъ мертвыхъ объ Іоаннъ: аще хощу, да той пребываетъ дондеже пріиду, гто къ тебъ? ты по мнъ гряди. Изъ этого ученики Господа заключили, что Іоаннъ не умреть; а самъ Іоаннъ замъчаеть: и не реге ему, яко не умреть: но аще хошу тому пребывати, дондеже приду (loan. 21, 22-24). Отсюда св. отецъ выводитъ ту мысль, что и Іоавнъ богословъ умретъ, и что это будетъ въ послъднее время. Св. Ефремъ сиринъ говоритъ только о двухъ свидътеляхъ во времена антихриста, Иліи и Енохъ: «прежде даже сія не будутъ, т. е. прежде чъмъ придетъ сынъ погибели и наступить скорбь великая, внегда послеть Богъ Илію оесвитянина и Еноха, яко милосердъ, яко да скажутъ благовърствіе роду человъческому и проповъдять съ дерзновениемъ богоразумие вевмъ, да не въруютъ, ни вдадутся въ обольнценіе страха ради ложнаго. Тамъ же вопіють рекуще: льстецъ есть, о человъцы, никтоже отъ васъ въруй нечестивому, никтоже отъ васъ послушай мучителя богопротивника; никтоже отъ васъ убойся, вскоръ бо престанетъ: Господь же убо святый се грядетъ съ небесе. . . . Обане мнози тогда пріидутъ и увъровати имутъ обою пророку..... Разумъемъ возлюбленній безчисленное милосердіе Спаса нашего, яко ни во время оно оставить человъческого рода безъ

проповъданія истины, но послеть пророки проновъдати Божія разума, да вси на судъ безъ отвъта будутъ, егда пріидетъ съ небесе» (1). Тоже подтверждаетъ и св. Андрей кесарійскій: «подъ двумя свидътелями многіе отъ учителей разумътотъ Еноха и Илію, которые примутъ отъ Бога время для пророчества на три съ половиною года, означаемые тремя стами и шестью десятьми днями; они будутъ облечены во вретище-знакъ плача и сътованія; ихъ ознаменоваль Захарія въ видь двухъ маслинъ и двухъ свътильниковъ. И далье говорить, что Енохъ и Илія будуть творить чудеса и, по окончани своей проповъди. будутъ убиты антихристомъ; но чрезъ три съ половиною дия, равночисленные лътамъ своей проповъди, воскреснутъ и будутъ взяты на небо» (2). Св. Іоаннъ дамаскинъ пишетъ: «послется Енохъ и Илія оесвитянинъ и обратять сердца отцевъ на чада, т. е. синагогу на Господа нашего Іпсуса Христа и проповъдь апостольскую. и отъ антихриста убіются. И пріидетъ Господь съ небесе, имже образомъ святіи Апостоли видъща Его шествующа на небо, со славою и силою, и убіеть человька беззаконія, сына погибели духомъ устъ своихъ» (3). Эта же самая мысль встръчается въ сунаксаръ — въ недълю мясопустную: «прежде седми лътъ до втораго

<sup>(1)</sup> Слов. 105. л. 276.

<sup>(2)</sup> Толк. на Апок. л. 105 — 109.

<sup>(3)</sup> Книг. 4. гл. 27.

пришествія Христова, какъ говорить пророжь: Данівль, пріндеть Енохъ и Илія, чтобы проповъдывать людямъ не принимать антихриста:: Сей же будеть мучить ихъ и отсьчеть имъ главых (1).

Раскольники, не признающие антихриста за лице дъйствительное, хотять изъяснить и посльдинхь двухь пророковь, имеющихь придти предъ явленіемъ его, въсмысль духовномъ н несобственномъ, именно-подъ Енохомъ и Илего будто нужно разумъть многихъ върныхъ о Госнодъ и ревнителей въры, которые кръпко будуть стоять противь еретиковь и мучителей, подобно какъ и Илія ревноваль. Но такое толкованіе совершенно ложно и прямо извращаеть емысль слова Божія и писаній отеческихъ. Именво: если подъ Иліею и Енохомъ разумъть реввителей въры вообще, то что же значать эти опредъленныя указанія свящ. Писанія и св. отцевъ Церкви, что предъ концемъ міра посланы будуть Богомъ Илія оесвитянивъ - тоть Илія, который видълъ Бога на Хоривъ и называется гражданиномъ горы Кармильской, и Енохъ-тотъ древній мужъ, который жиль еще во времена вакона естественнаго и за свою святость прелоененъ Богомъ во образъ покаянія родомъ? Ужеов, при такомъ опредвленномъ указании на взизвъстныя всъмъ лица, можно разумъть подъни-

<sup>(1)</sup> Тріод. постн. л. 37.

ми не Илио и Еноха въ собственномъ смысле. а вообще ревнителей выры и благочестія? Но такъ понимать и толковать можетъ только человъкъ съ сожженною совъстію, а не человъкъ благомыслящій и добросовъстный! Ибо все то, что приписывается отимъ мицамъ, никакъ не можетъ относиться ко всямь върующимь вообще, напр. они будутъ чудодъйствовать, какъ говорить о нихъ Тайнозритель: область имуть затворити небо, да не снидеть дождь на землю во дни прорицанія ихъ и область имуть на водахь, обращати я въ кровь, и поразити землю всяч кою язвою, влижды аще восхощуть (Апок. 11, 6). Эти наконецъ пророки будутъ убиты антихристомъ и скончаются оружіемъ. Можно ли прилагать все это къ ревнителямъ въры вообще? Еще болве несправедлива та мысль раскольныковъ, будто подъ пророками Илією и Енохомъ нужно разумъть пророческое слово, или вообще эаконъ откровенія письменный, свящ. Писаніе. Это мнаніе тапъ насильственно и принужденно. что не требуетъ и опровержения; ибо падаетъ и опровергается само собою. Именно, если поль Епохомъ и Илією разумать законъ, то крома того, что къ закону воесе не приложимо вое, скаванное нами выше объ Енохв и Иліи, какъ мирахъ дъйствительныхъ, выходить еще та весвобразность, что законъ представляется проповъдующимъ самъ себя, притомъ только въ посладнее время. Какъ будто теперь натъ вакона.

чтобы явиться ему свидателемъ истины вновь во времена антихриста и сдалаться предтечею втораго славнаго пришествія Христова! Ложь очевидная,—неуваженіе къ слову Божію и писаніямъ отеческимъ открытое и прямое! А между тамъ хотятъ прикрываться истинами свящ. Писанія и свидательствами отцевъ святыхъ.

На чьей же теперь сторонъ оказывается ис+ тина? Кто изъ насъ правъ, и кто неправъ; или какое еще могутъ представить раскольники основаніе къ тому, чтобы возглашать имъ, что нынв настали времена послъднія, что Церковь Христова разворена антихристомъ, что всъ находятся въ отступлени отъ въры и что самые пастыри наши измънили древнему христіанскому благочество, представителями котораго считають сашихъ себя и воображаютъ себя какими-то страдальцами, гонимыми за истинную въру? Чтобы поддержать свой образъ мыслей и придать благонидный предлогь своему духу противленія цервовной власти, раскольники говорять на настырей нашей Церкви то, что будто они поставляются на мада, пьють и ядять съ мірскими людьми, водятся духомъ своекорыстія, извлекають разныя выгоды и прибытки изъ собственности и достоянія своихъ прихожанъ. Замътимъ, что всъ эти обвиненія направляются раскольниками не на нервыя степени священства, т. е. не на јерархонь и святителей, а на простыхъ священии-

ковъ. Что же они въ этомъ случав называють мздою, на которой, или за которую поставляются священники? Тъ издержки или расходы, которые неизбъжно соединены бываютъ съ дълопроизводствомъ при поставлени въ санъ священный со стороны того, кто принимаетъ этотъ санъ. Но можно ли назвать эти неизбъжныя и необходимыя издержки, при своемъ рукопололоженіи, священниковъ, мадою, т. е. гръхомъ. извъстнымъ подъ именемъ симонія? Этому гръху подлежали бы наши священники тогда, когда бы они за деньги покупали самый свой санъ и возводились бы въ это достоинство не по достоинетву, а ради сребра. Но этого никакъ нельзя сказать о нашихъ священникахъ и рукополагающихъ ихъ святителяхъ. Эта клевета измышлена и пущена въ ходъ еще въ глубокой древности; первымъ ея изобратателемъ былъ накто лишенный своего сана Карпъ діаконъ, названный стригольникомъ, который получилъ такое названіе, какъ полагають, за то, что быль разстриженъ. Этотъ недостойный своего сана человъкъ сталъ приписывать нашимъ священникамъ мздоимство и лихоимство съ прихожанъ; потому что имъ предоставлено было, по древнимъ нашимъ законамъ, содержание отъ имущества пасомыхъ. А все это клонилось у него къ тому, чтобы отвергнуть законность священства, и предоставить каждому свободу жить и дъйствовать по своему

произволу (1). Не тъже ли побужденія и виды скрываются и у нынъшнихъ обвинителей нашихъ настырей за ихъ будтобы лихоимство и взяточничество, когда самый законъ предоставляетъ имъ нраво получать свое содержаніе отъ добровольнаго приношенія своей паствы и взаимнаго со→ глашенія между жертвующимъ и принимающимъ жертву (2)? Касательно того обвиненія, возводимаго на нашихъ священниковъ, что они пьютъ н ядять сь людьми мірскими, нужно сказать то, что такимъ упрекамъ подвергался и самъ Господь Спаситель нашуь, котораго лицемврные ревнители поста и трезвенности называли ядцею н венопійцею за то, что Онъ милостино обращалел съ смиренными гръшниками и благоволиль равдвлять съ нами транезу (Мате. 11, 19). Все, что придумяю противнеками къ ниспроверженио и отрицанно истинато достоинства нашить теперешникъ священниковъ, слышалось во времена апостоловъ и на самихъ апостоловъ, которыкъ также укоряли въ лихоимствъ, корыстолюбіи н

<sup>(1)</sup> Истор. русск. раскол. преосв. Игнат. архіеп. воронеж. стр. 34—43.

<sup>(\*)</sup> Безкорыстие и чистота въ своемъ служени напижъ свещенниковъ ясно засвидътельствованы ими въ нынъщнее время, когда разсуждается объ улучшени матеріальнаго быта духовнаго званія, неудовнетворительное состояніе котораго врижнаетъ самое надце общество, при чемъ въ нашихъ духовныхъ журналахъ заявлено, что служители Церкви охотно готовы отказаться отъ всякой платы со стороны прихожанъ за всъ требо-исправленія, необходимыя для спасенія души человъка, если бы только прінсканъ былъ другой источникъ къ обезпеченію ихъ.

взяточничествъ. Защищаясь противъ такихъ обвиненій и клеветь, св. апостоль Павель писаль къ христіанамъ церкви коринеской: вмьстите ны: ни единаго обидъхомъ, ни единаго истлихомь, ни единаго лихоимствовахомь (2 Кор. 7, 2). Аще мы духовная съяхом вамь, велико ли, аще мы ваша тълесная пожнемъ?...... Не въсте ли, яко дълающій священная, от в святилища ядять, и служащій олтарю со олтаремь дылятся? Тако и Господь повель проповъдающимъ благовъстіе, отъ благовъстія жити (1 Кор. 9, 11—14). Достоинь бо есть дълатель мэды своея (Лук. 10, 7). Итакъ, что же? Кръпки ли доказательства, достаточны ли основанія, которыми думають успоконть свою совъсть раскольники въ своемъ отступлении отъ Церкви и противленіи іерархической власти? Нисколько! При всемъ ихъ усиліи отвергнуть священноначаліе Церкви, выходить только то, что благодать священства остается неоскудъваемою въ Церкви досель, а они являются противниками сей благодати вопреки всвиъ основаніямъ слова Божія и свидътельству истины.

Какъ пришли они въ такое страшное противленіе истинъ, и что держитъ ихъ въ этомъ душепагубномъ упрямствъ? Они забыли наставленіе апостола, повелъвающаго христіанамъ искущать себя самихъ и обозръваться, точно ли они находятся въ въръ (2 Кор. 13, 5)? Вмъсто того, чтобы испытывать себя самихъ, они обратили

Digitized by Google

свое испытаніе на твуъ, отъ которыхъ должны бы учиться върв, чтобы утвердиться въ ней и созръть духовно. Правы ли они, послъ этого, въ такомъ превращении божественнаго порядка и правила? Вмъсто того, чтобы обличать свеихъ законныхъ пастырей въ отступлени отъ истины, имъ надлежало бы признать ясную до очевидности неправоту дъла въ себъ самихъ. Чего требуетъ очевидная и несомнънная правда Божія? Она требуетъ, чтобы всякій сохраняль свой чинъ н порядокъ, и не творилъ бы изъ себя пастыря, овца сый, не считаль бы себя главою, нога сый; но каждый повиновался бы преданному отъ Бога чину. Между тъмъ они-то и нарушили этотъ чинь, превратили этоть спасительный порядокъ; ибо, будучи овцами, вздумали учить и наставлять самихъ своихъ пастырей и учителей. Забвеніе собственнаго своего чина и порядка вооружило ихъ противъ священнъйшей власти Церкви и поставило во вражду съ руководителями душъ человвческихъ ва пути спасенія, которыхъ избралъ и освятиль самь Духъ Святый для этой цвли, и которыхъ они не признаютъ тъмъ, чъмъ они быть должны, по воль и распоряжению самого Бога. Дъйствуя такимъ образомъ, они считаютъ себя людьми правыми и благочестивыми; но таковы ли они на самомъ дълъ-предъ судомъ Божінмъ и предъ судомъ своей совъсти? Пусть послушають, какъ писаль объ этомъ предметъ святый Кипріанъ, епископъ кароагенскій, къ нъкоему исповъднику и епископу Пупіану, который не признаваль въ немъ истипнаго епископа и поставляль его причиною раскола, бывшаго въ церкви кароагенской.

«Я полагаль, говорить св. отець, что ты, любезный брать, давно перемъниль мысли и раскалася въ томъ, что внималь тяжкимъ клеветамъ на меня. Но изъ письма твоего вижу, что ты совершенно таковъ же, каковъ и быль, вършь со всъмъ легкомысліемъ томуже, чему и прежде върилъ, и какъ будто, опасаясь затмить славу своего мученичества сообщениемъ со мною, прилежно вникаецть въ мое поведение; презръвъ судъ Божій, желаешь поставить самого себя судією не только надо мною (ибо что за слава быть моимъ судією?), по и надъ саминь Інсусомъ Христомъ, дарующимъ своей Церкви екископовъ и пресвитеровъ. Такъ поступать, значить не върить самому Богу, вначить противиться Інсусу Христу и Его Евангелію. Онъ сказаль: не два ли воробья продаются за одина ассарій, и ни одинъ изъ нижъ не упадетъ безъ воли Отца небеснаго (Мато. 10, 29). Ты напротивъ думаешь, что самые священиям поставляются въ Церкви безъ воли Божіей. Ибо почитать вечистыми и недостойными такъ, которые возводятся на сно степень, что другое значить, какъ не върить, что священиим въ Церки поставляются безъ воли Божіей?.... Но ты лучше согласился слъпо слъдовать внушеніямъ безумныхъ враговъ Церкви, нежели върить опредъленію Божественнаго Промысла и свидътельству моей совъсти; какъ будто у враговъ Церкви, лишенныхъ Духа Божія, можно было найти что либо, кромъ развращенія сердца, лживаго языка, ядовитой ненависти и святотатственныхъ обмановъ!... Съ великою горестию и не для похвалы упоминаю о семъ, видя, что ты поставляещь себя судією самого Інсуса Христа, который объ апостолахъ и своихъ намъстникахъ-епископахъ, сказаль: кто вась слушаеть, тоть слушаеть Меня, а кто отвергаеть вась, тоть отвергаеть Меня (Лук. 10, 16). Отсюда-то произошли и происходятъ всъ ереси и расколы, что епископъ, который одинъ долженъ распоряжаться Церковію, по причинь буйной гордости нъкоторыхъ, подвергается презрънію, и удостоенный божественнаго избранія почитается недостойнымъ человъческаго одобренія. . . . . Удостой, удостой благосклоннаго подтвержденія твоею властію мое епископство; окажи Іисусу Христу благодъяніе; дай олтарю и народу предстоятеля!.... Кто не въритъ Іисусу Христу, содълавшему священника, тотъ повъритъ Ему, мстящему за священника, Имъ содъланнаго» (1).

Если такому строгому суду подвергался исповъдникъ и епископъ Пупіанъ, не признававшій въ святомъ Кипріанъ епископскаго достоинства:

<sup>(1)</sup> Христ. чт. за 1825 г. ч. 17.

то какое могутъ имъть оправданіе раскольники, отвергающіе все священноначаліе Церкви и возстающіе противъ церковной іерархіи? Основательный и здравый отвътъ съ ихъ стороны на этотъ вопросъ невозможенъ; а потому имъ ничего болье не остается, какъ замолчать.

(окончанів вь слыдующей книжкы)

## ЗАМВТКА НО ПОВОДУ НОВЪЙШИХЪ ИЗСЛЪДО-ВАНІЙ О БУДДИЗМБ (1).

Нъсколько лътъ тому назадъ, нъкоторые ученые западные вдругъ вздумали почему-то пристраститься къ буддизму. Географы начали увърять, что это — въра, самая распространенная на земномъ шаръ. Школа Мишле на этомъ основании пыталась даже противопоставлять буддизмъ христіанству. Наконецъ, въ недавнее время Ренанъ не постыдился сравнить Шакя-Муни (Будду) съ Господомъ Спасителемъ нашимъ Іисусомъ Христомъ (2).

Но послъднія изслъдованія объ Индіи показали всю нельпость подобныхъ святотатственныхъ сближеній. Теперь доказано, что Индія, славящаяся своимъ буддизмомъ, точно также, какъ и браманизмомъ, вовсе не заслуживаетъ приписываемыхъ ей похвалъ, что она никогда не имъла върной исторіи, что досель почитавшееся ея исто-

<sup>(\*)</sup> Le monde. 1864 an. Nº 48.]

<sup>(2)</sup> Въ своей книгъ Vie de Jesus.

рією есть собраніе самыхъ грубыхъ сказокъ, что достоинства ея письменности и искусства слишкомъ преувеличены. Таковы выводы, представляемые изследованіями Макса Мюллера (Мах Muller), разборъ которыхъ сдълалъ недавно извъстный Бартелеми Сэнтъ-Илеръ (1).

Нъсколько рисунковъ и картинъ буддійскихъ, недавно представленныхъ въ французскую «академію надписей» г. Ходгсономъ (Hodgson), дали Сэнтъ-Илеру поводъ высказаться о предметъ, такъ имъ любимомъ, съ полнотою. Большая часть этихъ изображеній составляеть продолженіе извъстныхъ тибетскихъ картинъ и описана Сэнтъ-Илеромъ со всею ясностію и подробностію. Нъкоторые изъ такихъ картинъ представляютъ собою сцены самаго дудовищнаго и отвратительно-грязнаго сладострастія, а между тъмъ картины эти-«священныя». «Если бы, замъчаетъ по поводу ихъ ученый французъ, такія сцены на рисункахъ встрътились намъ только однажды, то можно было бы подумать, что это случайное уклоненіе отъ цълей священнаго искусства, - дъло личнаго вкуса самого художника, и что одинъ художникъ виноватъ въ этомъ. Но въ томъ-то и дъло, что это вовсе не проявления личнаго вкуса или воображенія. Это необходимая составная гасть и принадлежсность впроисповтдной обрядности въ буддизмъ. Тъже безстыдныя сце-

<sup>(</sup>¹) Barthelemy Saint-Hilaire, а упомянутый разборъ его помъщенъ въ Journal-т des Savants.

ны я видълъ на многихъ другихъ памятникахъ священного искусства въ буддизмъ. Спрашиваю: что это за странная въра, въ которой допускались подобныя чудовищно-грубыя изображенія, которая вовсе не думала и не умъла защищаться отъ прираженій порока, между тъмъ какъ назначалась именно для борьбы съ нимъ? Что подумать о нравственныхъ качествахъ и настроеніи народовъ, ее исповъдующихъ, у которыхъ благочестіе, повидимому, самое искреннее соединялось съ такими грязными чувствами» (1)? Да! подобный вопросъ, дъйствительно, неизбъженъ.

Сэнтъ-Илеръ, впрочемъ, ръщается при этомъ защитить отъ нареканій самого Шакя-Муни и заявляетъ, что «въ первоначальномъ буддизмъ не было ничего подобнаго». Искаженіе буддійской въры совершилось, по его словамъ, уже около десятаго въка по Р. Х. Въ это время — будтобы—начатое служеніе Шивъ, — злому божеству древней браминской въры, примъшалось къ чистому буддійскому богослуженію, заповъданному Шакя-Муни. «Отселъ произошли въ буддизмъ и нельпыя басни о богахъ, отселъ и всъ нравственныя извращенія, которыхъ прежде не знали ни въ Цейлонъ, ни въ Бирманъ и Сіамъ. Этотъ печальный переворотъ въ исторіи буддизма ма начался со времени явленія Тапітах, — книгъ, очень странныхъ по содержанію, представляющихъ собою жалкое собраніе всякихъ нельпостей,

<sup>(\*)</sup> Journal des Savants. p. 180. mars. 1863.

всякой нравственной нечистоты и вмъстъ съ тъмъ проникнутыхъ крайнимъ изувърствомъ» (¹).

Если мы даже вполнъ согласимся на всъ эти историческія положенія Сэнть-Илера касательно буддизма, и тогда не найдемъ здъсь ничего благопріятнаго для достоинства этой въры. Въра, которую нъкоторые легкомысленные ученые думали противопоставлять нашему святому христіанству, по сознанию самихъ защитниковъ ея, дошла до жалкаго состоянія, пала глубоко. И паденіе это все еще продолжается и ниспускается глубже и глубже. «Нынъ существующая въ Непалъ обрядность, замъчаетъ Сэнтъ-Илеръ, иска-жается все болъе и болъе. Мы и представить не можемъ, до какого нравственнаго безобразія можеть дойти она» (2). Что за двло до того, виноватъ или нътъ самъ Будда въ такомъ нравственномъ униженіи его послъдователей? Для насъ важно то, что его учреждения пали, что, елъдовательно, они имъли происхождение совершенно человъческое, что Богъ не внушалъ ихъ и не поддерживаетъ ихъ.

Да и правда ли еще, съ другой стороны, что самъ Шакя-Муни не виноватъ въ нравственномъ паденіи исповъдующихъ его въру? Увы! Бартелеми Сэнтъ-Илеръ плохой защитникъ индъйскаго бога. Свои похвалы Буддъ онъ заканчиваетъ въ одномъ мъстъ слъдующимъ просто-

<sup>(1)</sup> Journal des Savants. p. 183.

<sup>(2)</sup> Tamme.

сердечнымъ замъчаніемъ, которое, на самомъ дъль, подрываеть все достоинство буддійскаго въроисповъданія: «какъ ни благородно было предпріятіе Шакя-Муни, все таки онъ мало зналъ человъческую природу, когда объщалъ человъку, въ награду за добродътель, въчное спасеніе подъ видомъ унихтоженія» (1). Что же? Законодатель, проповъдующий въчное спасение въ видъ уничтоженія, развъ можетъ не быть отвътственнымъ за ту нравственную распущенность, въ которую рано или поздно должны были впасть его послъдователи, руководясь роковымъ представленіемъ о въчномъ ничтожествъ? Раздраженвый, испуганный, нравственно убитый мыслію объ этомъ ничтожествъ, индъецъ, естественно, предпочель жалкую двиствительность своей скотски-грубой жизни пустой мечтательности своего законодателя въ въроисповъданіи. Это должно было случиться неминуемо. Проповадь объ ожидающемъ насъ ничтожествъ можетъ вести только къ развитно порода. Это должно быть принято, какъ положение непреложное...

Зачемъ же, после этого, спрашивать: «что за вера, допускающая въ себя самыя чудовищимыя примеси» и т. п.? Что мещееть прямо сказать: это вера пустая и ложная, и держаться веры истинной?...

<sup>(1)</sup> Journal des Savants. p. 185.

## СЛОВО

## ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА.

И возвратишася пастыріе славяще и хваляще Бога о всъхъ, яже слышаша и видъша, якоже глаголано бысть къ нимъ (Лук. 2, 20).

Если бы виолеемскіе пастыри обыкновенными очами смотръли на лежавшаго въ скотскихъ ясляхъ и на повитаго бъдными пеленами Спасителя міру, то они скоръе соблазнились бы, видя Его въ такомъ положеніи, нежели прославили и восхвалили Бога; потому что положеніе, которое Онъ принялъ при явленіи своемъ въ міръ, по видимости своей, не объщало той веліей радости, которую благовъствовалъ имъ ангелъ Господень въ рождествъ Его. Ибо кто изъ обыкъвовенныхъ людей могъ сказать, что повитый мла-

19

денецъ и лежавшій въ ясляхъ быль велика совітьма Ангель, Князь мира, Отецъ будущаго віька? Но поелику они смотръли на глаголь, егоже сказа имъ Господь, очами чистой и непорочней предъ Богомъ и Отцемъ въры: то не могли не прославить и не восхвалить Бога и о томъ, что ови видъли въ Господъ и Спасъ нашемъ, въ первыя минуты по рождествъ Его по плоти. Ибо эта въра открыла имъ въ крайнемъ уничиженіи Его благодать Его, яко насъ ради обнища богать сый, да мы нищетою Его обогатимся (2 Кор. 8, 9), т. е. открыла именно то спасеніе, которое Отецъ нашъ небесный уготовалъ въ Іисусъ Христъ предъ лицемъ всъхъ людей, и о которомъ ангелы Господни благовъствовали.

Между нами, брат., нельзя предполагать такихъ невъждъ, которые не знали бы, что во всемъ, что окружало рожденіе по плоти Сына Божія, отражалась цъль вочеловъченія Его. Ибо намъ непрестанно внушается, что Господь и Спасъ нашъ Іисусъ Христосъ для того явился въ міръ, на спасеніе его, не въ славъ и великольпіи, а въ нищетъ, убожествъ и уничиженіи, дабы глубочайшимъ смиреніемъ своимъ восполнить то, что утрачено нашею гордостію, и дабы показать намъ, что единственный для насъ путь къ небу, послъ нашего паденія, есть путь смиренія и самоотверженія, страданій и креста; для того не въ царскихъ палатахъ, а въ убогомъ вертепъ Онъ родился, чтобы обличить суету

и ничтожество всего, въ чемъ лежащій міръ поставляетъ славу, СВОЮ усиливается увъковъчить имя своихъ рабовъ: для того былъ повитъ и положенъ въ скотясляхъ, чтобы наказать наше CROCBOліе, наши безумныя пожеланія, нашу неразумную вражду на Бога и наше невъдъніе небесныхъ уставовъ. Посему мы всъ, воспоминая рождество Христово, должны бы были, подобно виелеемскимъ пастырямъ, благоговъть предъ яслями, въ которыхъ возлежалъ, воплотившійся нашего ради спасенія, единородный Сынъ Божій, какъ предъ безцъннымъ залогомъ нашего спасенія. Но что обыкновенно дълается у насъ во время, посвященное торжественному воспоминанію сошествія съ небесъ единороднаго Сына Божія? Если когда особенно у насъ безчестится дълами нашими благодать Господа Бога, не пощадившаго, для искупленія нашего, Сына своего и готоваго съ Нимъ вся намъ дарствовать, то это именно въ нынъшніе святые вечера. Ибо что суть въ существъ своемъ тъ нелъпые народные обычаи, каковы: переряживанья, гаданія, грубыя чувственныя удовольствія, разныя увеселительныя забавы, которымъ предается въ эти вечера большая часть върующихъ во Христа? Чрезъ нихъ мыхристіане повторяемъ въ себъ тоже самое, что сдълали предъ апостольскими временами язычники съ своимъ богопознаніемъ, т. е. и мы разумпьвие Бога не яко Бога прославляемъ или благодаримь; но осуетеваемся помыизленіями своими, и омрагается неразумное сердце наше (Рим. 1, 21).

Нътъ нужды много доказывать, что эта наша жажда плотскихъ наслажденій въ настоящіе дни воспоминанія рождества Христова не можетъ не быть отвратительна и омерзительна для Господа и Спаса нашего. Объ этомъ мы должы заключить изъ того непремъннаго закона правосудія, но которому рабъ, вподпьвый вомю господина и не сотворивый по воль его, біень бываеть много (Лук. 19, 42). Посему проповъдники въры нашей — св. апостолы о познавшихъ путь правды и возвращающихся вспять отъ преданныя святыя заповъди говорять, что имъ лучше бы не познать пути правды (2 Петр. 2, 22), потому что волею согртьшающими по пріятіи разума истины, и не раскалвающимся, ктому о гръсъхъ не обрътается жертвы, страшно эке нъкое гаяніе суда, и огня ревность полети хотлицаго сопротивных (Евр. 10, 26. 27).

Но зачимъ намъ, брат., собирать себи гнивъ ит день гнива и откровения праведнаго и неумытнаго для нераскаянныхъ грышниковъ суда Божия? Не посла Боги Сына своего ви міри, да судити мірови, но да спасется Ими міри (Іоан. 3, 17). Посему, восноминая рождество Христово, постышить сокровиществовать себи сокровище добро ви будущее, да пріимеми экизнь высмую

(1 Тим. 6, 19). Спасительная благодать Его содълаеть и въ насъ все то, что она сдълала въ св. апостолахъ, въ св. мученикахъ, въ преподобныхъ и богоносныхъ отцахъ нашихъ, если только мы будемъ, подобно имъ, возмогать о ней (2 Тим. 2, 1), и, въ упованіи на нее, постараемся, по звавшему ны святому, и сами быть святыми во всемъ онитіи нашемъ (1 Петр. 1, 13—15); ибо Іисусъ Христосъ вгера и днесь тойже и во въки (Евр. 13, 8). Аминь.

## ЗАКОНОДАТЕЛЬСТВО ПЕТРА ВЕЛИКА-ГО ОТНОСИТЕЛЬНО ЧИСТОТЫ ВЪРЫ И БЛАГОЧИНІЯ ЦЕРКОВНАГО.

(окончаніе)

11.

Другая опасность грозила православію въ царствованіе Петра великаго извить, съ запада. Сильный приливъ иностранцевъ въ Россію, особенно во второй половинъ XVII въка, имълъ большое вліяніе на русскихъ. Съ распространеніемъ западныхъ обычаевъ и образа жизни распространялись у насъ и мысли, противныя православію, и все чаще встръчались примъры уклоненія отъ чистоты въры. Въ большинствъ вельможъ не было уже прежняго усердія къ святымъ церквамъ и совершаемому въ нихъ богослуженію; нъкоторые люди, въ родъ извъстна-

го намъ князя Хворостинина, позволяли себъ открыто кощунствовать надъ уставами св. Церкви (1). Это были или люди разгульные, которымъ было вовсе не до Церкви, или же отуманенные вольнодумствомъ своего времени, которые давно уже старались вырваться изъ тяжелыхъ для нихъ оковъ стараго, своебразно настроеннаго исключительно по духу Въры, быта русскаго народа. Они очень тяготились, если пастыри Церкви старались возбуждать въ нихъ благочестіе, и жаловались на стъсненіе ихъ безсовъстности. Подобныя жалобы слышимъ напр. изъ устъ бояръ, окружавшихъ патр. Никона, представлявшихся людьми совъстливыми. Одинъ жалуется, будто онъ совсъмъ пропаль отъ того, что Никонъ ежедень заставляетъ его стоять съ собою у правила; другой желаль бы лучше жить на Новой Земль за Сибирью, нежели съ патріархомъ: «какъ де такъ, что силою заставливаетъ говъть, никого де силою не заставишь въровать» (2).

Самое сильное вліяніе на въроисповъдныя убъжденія новыхъ людей шло со стороны протестантства. Латинянъ, върившихъ въ папу, какъ въ Бога, русскіе никогда не любили. Въ XVII въкъ ненависть къ нимъ еще даже усилилась послъ событій смутнаго времени и вслъдствіе гоненія, воздвигнутаго на православныхъ въ запад-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Фплар. Истор. IV. стр. 199.

<sup>(2)</sup> Аполлос. Начерт. житія Никона. стр. 1.17. 118.

ной Россіи. Во время польской войны Алексій Михайловичъ выгонялъ изъ завоеванныхъ городовъ всвхъ латинянъ и уніатовъ, или по крайней мъръ не велълъ давать имъ никакихъ государственныхъ должностей ("). Протестанты , напротивъ, пользовались у насъ терпимостію , имъли кирки въ самой Москвъ , свободно отправляли здъсь свое богослуженіе; съ нихъ брали только строгія обязательства не совращать въ свое въроисповъданіе православныхъ рускихъ (2). По Уложенію Алексія Михайловича за совращеніе въ бусурманскую въру назначена была смертная казнь, сожженіе (5).

Но не даромъ патріархъ Іоакимъ желалъ, чтобы сломаны были въ Москвъ ненавистныя кирки. Въ тогдашнее время протестантство нисколько не уступало латинству въ стремленіи къ распространенію своихъ убъжденій. Разница была только въ томъ, что стремленіе къ этому латинъ было очень замътно, тогда какъ протестантство вкрадывалось въ убъжденія высшаго общества русскаго и овладъвало умами, доводя ихъ мало помалу до отрицанія внъшней стороны православія, незамътно. Дъло Кульмана, который съ глупымъ изувърствомъ выступилъ на открытую проповъдь, сильно повредило-было проте-

<sup>(1)</sup> AR. MCTOP. IV. 261. 227.

<sup>(2)</sup> **Филар**. Истор. IV. стр. 129.

<sup>(8)</sup> Улож. гл. XXII. п. 24.

стантамъ. Правительство наше ръшилось стъснить нъсколько въвздъ иностранцевъ въ Россію: было положено не иначе впускать ихъ въ Россію, какъ послъ строгихъ распросовъ, кто, откуда и за чъмъ ъдетъ, имъетъ ли видъ и пр. (1). Врочемъ, подобное стъсненіе продолжалось недолго.

Въ 1702 году иностранцамъ предоставлена полная свобода въроисповъданія: «совъсти человъческой, писалъ Петръ въ своемъ указъ по этому случаю, приневоливать не желаемъ и охотно предоставляемъ каждому христіанину на его отвътственность пещися о блаженствъ души своей» (2). Этою свободою въронсповъданія болье воспользовались протестанты, нежели латины. Воснитанникъ нъмецкой слободы, Петръ столько же любилъ первыхъ, сколько не жаловалъ послъднихъ. Кромъ того, мы уже знаемъ государственный образець, къ которому стремился первый русскій императоръ, — непреодолимое стремленіе Петра освободить верховную власть государственную отъ всякой тыни ограничения, безусловное поклоненіе самодержавію. Папство представляло совершенную противоположность такому образпу. Голиковъ разсказываетъ, что въ 1712 году государь съ благоговъніемъ стоиль въ Виттенберга передъ статуей Лютера. «Сей мужъ. сказаль онь, подливно заслужиль это; онь

<sup>(1)</sup> Coop. rp. IV. 619. 620.

<sup>(°)</sup> II. C. 3. IV. № 1911.

для величайшей пользы своего государя и многихъ князей, которые были поумнъе прочихъ, на папу и на все его воинство столь мужественно наступалъ» (1). Всъ окружавшие Петра иностранцы были протестанты, а не латины.

Лухъ правительственныхъ мъръ въ отношеніи къ латинству почти не измънился въ сравненіи съ прежнимъ временемъ. Согласно съ объявленіемъ свободы въроисповъданія, для иностранцевъ латинскаго въроисповъданія дозволено быть въ Москвъ двумъ ксендзамъ; но въ тоже время правительство строго преслъдовало іезуитовъ этотъ цвътъ латинства. Московскіе ксендзы должны были назначаться непремънно изъ приходскихъ священниковъ, но никакъ не изъ језуитовъ. Послъднихъ дважды изгоняли изъ Россіи за ихъ усердіе къ распространенію латинства между русскими. Въ первый разъ, въ 1689 году, были выгнаны два ксендза іезуита за то, какъ сказано въ указъ, что «они-iезуиты-св. соборной восточной апостольской Церкви и догматамъ ея чинили противность и расколъ и людей прельщали и римской своей въръ научали». Въ 1719 году правительству опять сдълалось извъстно, что іезуиты ксендзы снова появились въ Москвъ, что «оные учениковъ многихъ въ свой законъ привели, а нанадче изъ мъщанскихъ». На этотъ разъ всъхъ іезуитовъ велъно взять подъ стражу и не-

<sup>(1)</sup> Голик. т. V. стр. 106.

медленно выслать за границу. Мірскіе священники латинскіе, занявшіе ихъ мъсто въ Москав, обязывались «въръ христіанской никакой противности не чинить и русскихъ людей не отвранить» (1).

Общія постановленія въ защиту православія, касавшіяся всъхъ вообще въроисповъданій, въ томъ числъ и протестантства, были слабъе. Для наблюденія за духовенствомъ иныхъ въръ въ святвишій синодъ изъ коллегіи иностранныхъ дълъ требовались въдомости о числъ всъхъ кирокъ и пасторовъ въ Россіи (2). Безъ въдома святъйшаго синода никто не смълъ держать у себя въ домъ духовную особу иной въры (3). Въ 1721 году синодъ издалъ посланіе къ православнымъ, гдъ въ первый разъ еще разръшалось имъ вступать въ бракъ съ лицами неправославнаго въроисповъданія, но дътей отъ этихъ смъпанныхъ браковъ предписывалось крестить непремънно въ православной въръ (4). За совращение въ свою въру, неправославные помъщики лишались иногда кръпостнаго права надъ своими крестьянами; послъдніе отписывались отъ нихъ въ казну (5).

Отступничество отъ православія было предоставляемо на судъ самого императора. «Если кто,

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. Ш. № 1351. т. V. № 3356.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. VI. № 3790.

<sup>(</sup>з) Тамже, № 3963. п. 12.

<sup>(4)</sup> Тамже, № 3814.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamme, T. V. № 2734. 2920.

гласиль указъ, отъ прародителей грекороссійскаго благочестія бывъ, отступить отъ благочестія н приметъ иную, хотя и христіанскую въру, также ежели жену благочестивую принудить или попуститъ принять иную въру, или дътей, отъ себя раждающихся, будетъ крестить въ иную въру, а нашпаче ежели принудитъ или попуститъ, оставя благочестіе, быть во иной въръ, и о таковыхъ тъмъ, кто въдаетъ, доносить въ синодъ, безъ продолженія времени, а по тъмъ доношеніямъ отъ синода следовать и такъ отступившахъ исправлять; а которые исправиться не похотять, о такихъ сообщить синоду въ сенать въдъніе, гдъ имъетъ быть собственная Его Императорскаго Величества резолюція предложена» (1). Кромъ духовнаго начальства, за отступающими отъ благочестія вельно наблюдать воеводамь, которые обязывались — каждый въ своемь округъ — заботиться о томъ, чтобы «прямая христіанская въра твердо была содержава, а буде явятся такіе, что тайное пидание имъють въ людяхь о другихъ върахъ какіе раздоры чинить, то объощыхъ заранъе епископу или опредъленнымъ духовныхъ двлъ судіямъ объявлять и поступать съ ними по правиламъ св. апостолъ и ов. отецъ и по церковному уставу» (2).

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3987.

<sup>(2)</sup> Тамже, т. V. № 3294.

Не смотря на эти постановленія, мы замъчаемъ при Петръ значительное распространеніе въ Россіи протестантскихъ мыслей. Отрицаніе обрядовъ, насмъщки надъ св. иконами и св. мощами, надъ легковъріемъ, которое проторгалось въ православный народъ, постоянно и сильно дъйствовали на людей, водившихъ дружбу съ веселыми и просвъщенными на свой ладъ нъмцами. Вскорв послв объявленія свободы въроисповъданія Іовъ новогородскій вынужденнымъ нашелся съ силою вооружиться противъ того зла, какое распространили въ его епархіи во множествъ проживаниие здъсь протестанты. Кромъ опроверженія ихъ заблужденій въ своихъ пастырскихъ посланіяхъ, онъ поручиль знаменитымъ Лихудамъ написать «Показаніе и обличеніе ересей Лютера и Кальвина» ('). Не говоримъ уже о высшихъ слояхъ общества; зараза протестантскими мнъніями быстро распространялась и между низшими сословіями, - между стръльцами и мастеровыми. Дъло о московскихъ еретикахъ Дмитріи Тверитиновъ и Оомъ Ивановъ надълало въ свое время много шума (2) и вызвало общирный трудъ въ опровержение протестантства «Камень въры» Стефана Яворскаго. Св. Дмитрій ростовскій почиталь нужнымь говорить проповъди,

<sup>(1)</sup> Филир. Истор. IV. стр. 130.

<sup>(2)</sup> Сы. въ Прав. обозр. 1863 г. апръль.

направленныя къ опровержению протестантскихъ мнъній (¹).

Кромъ распространенія мнъній этихъ въ дружескихъ собраніяхъ на попойкахъ русскихъ съ нъмцами, протестантство открыло себъ новый путь къ распространенію своихъ мнъній путемъ письменнымъ. Въ первой половинъ XVIII въка у насъ не было издано никакихъ постановленій касательно вывоза изъ-за границы всякаго рода книгъ. Въ первый разъ указъ подобнаго содержанія встръчается уже при Елисаветъ Петровнъ въ 1743 году (2). При Петръ правительство даже всъми мърами поощряло распространеніе въ Россіи западныхъ сочиненій. Переводческая дъятельность шла самымъ усиленнымъ путемъ и безъ всякаго разбора. Между тъмъ, множество сочиненій, переводимыхъ на русскій языкъ, было очень опасно для православія при томъ убогомъ духовномъ просвъщеніи, которое было у русскаго общества и о которомъ самъ Петръ отзывался, что русскій народъ не умъетъ отличить права-

<sup>(°)</sup> Св. Дмитр. рост. Сочин. ч. II. 56. 417. Также Розыскъ. 161. 211.

<sup>(2)</sup> Св. синодъ доносилъ, что въ Россіи обращается множество иностранныхъ книгъ въроисповъднаго содержанія, не свидътельствованныхъ въ немъ. Императрица указала, чтобы всякій, кто имъетъ у себя «съ иностранныхъ на русскій языкъ переведенныя и внъ россійской имперіи россійскимъ діалектомъ напечатанныя, богословскіе термины въ себъ содержащія и до Церкви святой и до церковнаго ученія принадлежащія, и отъ св. синода не свидътельствованныя книги», отдавалъ ихъ духовному начальству. Запрещено вновь ввозить въ Россію подобныя книги, равно какъ дълать переводы за границею и въ Россіи безъ дозволенія святъйшаго синода. П. С. З. т. XI. № 8832.

го отъ лъваго. Такъ, цълый огромный отдъль переводныхъ сочиненій, отдъль историческій, быль весь направленъ противъ православія. При томъ личномъ воззръніи на событія, какое господствовало тогда въ исторіи, при одностороннемъ взглядъ на нее, какъ на служебное орудіе для извъстныхъ въроисповъдныхъ или государственныхъ цълей, историческія произведенія писались всегда въ духъ того или другаго въроисповъданія, и имъли очень ярый обличительный тонъ. Они составляли самое върное средство къ проведенію тъхъ или другихъ убъжденій въ жизнь общества. А между тъмъ Петръ требовалъ непремънно точнаго перевода безъ всякихъ поправокъ и опущеній въ сравненіи съ подлинникомъ. Извъстно, какъ онъ наприм. осердился на Гавріила Бужинскаго за то, что тотъ въ своемъ переводъ «Введенія въ исторію европейскую Пуффендорфа» пропустилъ нъкоторыя мъста, показавшіяся ему неудобными для перевода (¹). Переводчики могли только допускать съ своей стороны разныя безполезныя оговорки въ своихъ предисловіяхъ къ переводамъ, въ родъ того, что читатель не долженъ смущаться, встръчая въ книгъ противное благочестію, что онъ долженъ уподобляться пчель, собирающей сладкій медъ не только съ однихъ благоуханныхъ цвътовъ и древесъ, но и мертвая тълеса облетающей, что, читая против-

<sup>(&#</sup>x27;) Пекарск. Наука и лит. при Пегръ. т. І. стр. 325. 326.

ные въръ догматы, онъ долженъ учиться опровергать ихъ по разуму истинной Церкви, и т. п. (1). По распоряжению Петра, переводы знакомили русское общество даже съ догматическими сочиненіями запада. Въ 1723 году встръчаемъ распоряжение переводить римские, лютеранские и кальвинскіе катихизисы и прочихъ церковныхъ двйствъ книги, и печатать ихъ для знанія и въ**л**внія (2).

Не имъя надобности для своей цъли подробно налагать исторію распространенія у насъ протестантскихъ мнаній, заматимъ только, что онъ имъли сильное вліяніе на воспитаніе новаго покольнія птенцовъ петровскаго времени и были переходною степенью къ развитію раціоналистическаго движенія XVIII въка. На нихъ воспитался самъ Петръ, часто проявлявшій совершенно протестантскія замашки, не любившій обрядности, чудотворныхъ иконъ, мощей, и проговаривавшійся иногда въ самомъ своемъ законодательствъ. Протестантскія мивнія прокрались даже въ сочивенія нашихъ богослововъ XVIII въка, особенно въ богословіе Ософана Прокоповича.

На востокъ русская Церковь озабочена была обращениемъ въ христіанскую въру внородцевъ. Разсматривая правительственныя распоряженія касательно этого предмета, не можемъ не замътить

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Пекарск. Наука и лит. при Петръ. т. II. стр. 367. 486. (°) Н. С. З. т. VII. № 4143.

вдась напоторых попытокъ къ улучиению способовъ массіонерской двятельности. Современный историвъ Татищевъ очень дурно отзывается о миссіонерахъ тогдашняго временя. Онъ обвиняеть ихъ въ притеснени беззащитныхъ инородцевъ и въ полномъ нерадъніи о своемъ великомъ призваніи. Одного архимандрита, который по его словамъ, «болве прилежалъ медъ, лисицы и бълян собирать», инородцы сибирскіе трижды погрузили въ прорубь, приговаривая: «насъ купая въ водв, сказывали, что лучие мы будемъ, а ты дълаешь нехорошо; того ради тебя купаемъ, чтобы ты лучше жиль». Самое важное препятствіе для успъшной дъятельности Татищевъ видитъ въ незнаніи миссіонерами языка обращаемыкъ и приводитъ въ доказательство «проповъдь Филовея митрополита остякамъ, которыхъ только купали, кресты надъвали, лисицъ и бълокъ обирали, впрочемъ такъ, яко прежде, неученывъ оставляли; нына же, благодаря Бога. видимъ въ газетакъ многія тысящи каждогодио RPCILCHEBIXTO (1).

Необходимость имъть миссіонеровъ, нарочно подготовленныхъ къ этому дълу, чувствовало вполнъ и правительство. Въ 1700 году Петръ писалъ кіевскому митрополиту, чтобы тотъ понскалъ въ своей области искусныхъ людей, ученыхъ, добрыхъ и непорочнаго житія; изъ нихъ

<sup>(</sup>¹) Истор. россійск. кн. II. прим. 413. •

должна была составиться миссія для обращенія инородцевъ въ Сибири и даже въ предвлахъ Китая; для чего предполагалось обучить ихъ монгольскому и китайскому языкамъ (¹). Въ 1724 году было издано два указа, изъ которыхъ однимъ велъно было пріискать людей, знавшихъ калмыцкій языкъ, для христіанской проповъди калмыцкій языкъ книги, нужныя для миссіонерской дъятельности (²).

Весьма важными вспомогательными средствами при обращении инородцевъ были льготы, которыя давало правительство вновь обращеннымъ, «дабы тъмъ придать къ воспріятію въры греческаго закона лучшую охоту» (5). Кръпостные изъ нихъ пріобрътали личную свободу; никто не могъ сдълать ихъ холопами; не позволялось писать на нихъ кръности и кабалы (4). Остальные получали на три года льготу отъ всъхъ податей (5), освобождались отъ рекрутства (6) и кромъ того получали демежную дачу, на которую штатсъ-контора отпускала особую сумму (7). Основнымъ правиломъ миссіонерской дъятельности, какъ всегда

<sup>(\*)</sup> II. C. 3. T. IV. № 1800.

<sup>(2)</sup> Тамже, т. VII. № 4427. 4492.

<sup>(\*)</sup> Tamæe, T. VI. № 3637.

<sup>(4)</sup> Tamme, № 3636. 3697. T. VII. № 4556.

<sup>(\*)</sup> Тамже, № 3637. 4084 и др.

<sup>(6)</sup> Tamme, № 4123.

<sup>(7)</sup> Тамже, № 3637.

въ исторіи нашей Церкви, такъ и при Петрв. было устранене всякихъ принудительныхъ мъръ при обращении иновърцевъ. Но излишняя поспъщность Петра иногда вредила выполнению этого правила на дълъ. Въ 1714 году встръчаемъ наприм. такой указъ сибирскому митрополиту Оеодору: «вкать тебь, богомольцу нашему, во всю землю огульскую и вотяцкую и во всв ихъ увзаы и въ татары и въ тунгусы и въ якуты, и въ водостяхъ ихъ гдв найдешь ихъ кумиры и кумирницы и нечестивыя ихъ чтилища, и то по сему нашему указу пожечь, а ихъ вогуличевъ и остяковъ и татаръ и всъхъ иновемцевъ Божіею помощио и своими труды приводить въ христіанскую въру, и о томъ явить имъ словеено и сей . **на**шъ указъ сказать» (1).

## III.

При видъ опастностей, которыя грозили православію и извнутри, со стороны раскола, и извнутри, со стороны раскола, и извить, со стороны запада, Церковь должна была сосредоточить всъ свои силы для опасной борьбы. Прежде всего была настоятельная нужда въ исправленіи церковнаго благочинія, внъшней стороны церковной жизни, такъ какъ на эту сторону направлялись преимущественно и хулы раскола и нападенія западныхъ выходцевъ, потомъ въ надлежащемъ духовномъ образованіп народа,

<sup>(°)</sup> II. C. 3. T. V. № 2863.

При самомъ учрежденіи святьйшаго синода Духовный Регламентъ указаль новому церковному правительству, на что нужно ему обратить вниманіе. Святвишій синодъ долженъ быль: а) наблюдать за чиномъ богослуженія, нетъ ли въ немъ «непотребныхъ и вредныхъ перемоній, которыя ведуть людей въ явное и стыдное идодопоклонство», для этого разсмотръть богослужебныя книги, вывести изъ общественнаго богослуженія даже тъ службы и моленія, которыя хороши сами по себъ, но относятся болье къ частному богослужению, - «дабы по времени не вошли въ законъ и совъсти человъческой не отягощаль»; б) разсмотръть ходившіл въ народь скаванія о житіяхъ святыхъ и другія; в) стараться преимущественно объ уничтожени «оныхъ вымысловъ, которые человъка въ недобрую практику ведутъ и образъ ко спасенію лестный предлагаютъ, . . . которые и честнъйшимъ лицамъ, за ихъ простоту, въроятны быти мнятся и потому вреднайшіе суть», въ рода предразсудковъ касательно временъ и мъстъ для молитвы, поста, вообще богоугодной двятельности; г) изследовать внимательнъе чудотворныя иконы и мощи.

Касательно исправленія богослуженія при Петръ сдълано было немного. Расколъ сильно мъщаль въ этомъ случать дъятельности Церкви. Въ 1709 году вышла вновь служба на память полтавской побъды; въ 1720 году исправленъ чинъ присоединенія раскольниковъ къ Церкви; въ 1725 году изданъ исправленный чинъ поставленія въ архіерей (1). Можно сюда отнести еще уничтоженіе незадолго до этого введеннаго въ Россію обряда шествія патріарха въ вербное воскресенье, который обратилъ на себя вниманіе еще патріарха Іоавима (2). Гораздо важнъе для насъ постановленія, которыми и свътская и духовная власти старались дать православному богослуженію новую силу и возбудить въ народь надлежащее благоговъніе къ нему.

Преимущественно обрядовое настроение русского богопочтенів сильно отразилось на богослужени Главнымъ двломъ почиталось то, чтобы вычитать всв момитвы, пропыть всь шесин, какія положены на извъстный день въ церковномъ уставъ, а о прочемъ не заботились въ старину. Отъ этого богослужение совершалось въ разъ нвсколькими голосами: однив пвль, другой читаль, третій говориль эктенію, четвертый произвоснав возгласы — въ одно и тоже время. Лучшіе моди XVII въка, высшіе пастыри Церкви и соборы постоянно жаловались на такое безпорадочное отправленіе церковнаго богослуженія (<sup>8</sup>). Случалось и такъ, что священникъ заранъе дома вынитываль ть молитвы, какія ему нужно было читать въ церкви, по служебнику, а во время службы

<sup>(1)</sup> Филар. Истор. вып. V. стр. 16. прим. 346. 347.

<sup>(2)</sup> AKT. SKCII. T. IV. № 223.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Акт. эксп. т. III. № 264. IV. 47. 115. 184. 188. 321. 335 и пр. Акт. ист. т. IV. № 151. V. 75. Соборы 1667 и 1681 гг.

стояль уже спокойно и говориль одни возгласы (1). Также внишне относился къ церковному богослуженію и народъ. Русскія церкви представляли иногда арълище въ высшей степени странное. Въ алтарв и на клиросъ шла непостижимая пуребранками служащихъ. Въ церкви одни изъ присутствующихъ, болъе благочестивые, стояли, обратясь лицемъ въ разныя стороны и молясь --каждый — своей иконъ, другіе «со всякимъ безстрашіемъ и небреженіемъ творили бесьды неподобныя съ смъхотвореніемъ», производя этимъ еще большій безпорядокъ и не обращая на мальйшаго вниманія на то, что читалось и пълось (°). Тамъ и сямъ шалили дъти, бродили нище «человъкъ по десятку и больши и отъ вихъ въ церквахъ великая смута и мятежъ, и въ церквахъ овогда бранились, овогда дрались», юродивые съ крикомъ и пискомъ, пустоовяты въ одеждъ пустынниковъ, растрепавъ власы, иноки съ образами и съ блюдьями и съ пеленами. А иногда ходили тутже попрошайки, «аки разбойники съ палицами, а подъ тъми палками у нихъ были копъйца желъзныя, и бывала у нихъ межъ себя драка до крови и лая смрадная» (3). Чтенія и пънія было вовсе не слышно среди общаго шума.

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Др. росс. вивліов. XVII. стр. 101. 102.

<sup>(°)</sup> Доп. къ Акт. ист. V. № 102. п. 31. Акт. эк. т. III. № 264.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже, № 264 и т. IV. № 321.

Всв эти явленія были очень естественны при томъ настроеніи набожности, какое было въ древней Россіи. Вившность и обрядъ оказываются всегда несостоятельными, если улетить изъ нихъ оживляющій ихъ духъ. Упадокъ благочестіл быль очень замътень въ русскомъ обществв. Вотъ напр. что писалъ благочестивый Алексій Михайловичъ въ своей грамать 1660 года въ Новгородъ: «есть нъкіе православные,... о душахъ своихъ нимало попеченія не имъютъ и безъ покаянія всегда пребывають, отцевь духовныхъ у себя николи не имъютъ,... и многіе въ совершенныхъ летехъ, въ тридесять, въ четыредесять и въ пятьдесятъ и больши, а иные и до староети дошли, а къ покаянію еще не пришли, и отдовъ духовныхъ у себя не имъютъ никогда» ('). Къ этимъ людямъ лъности и небреженія нужно еще присоединить, постоянно умножавшихся въ числъ, 'вольнодумцевъ XVII въка въ родъ князя Хворостинина.

Во второй половинъ XVII въка, когда поднялось столько вопросовъ объ исправленіи чина богослуженія и вообще о водвореніи церковнаго благочинія, мы встръчаемъ множество граматъ отъ правительства, какъ духовнаго, такъ и свътскаго, которыя возбуждаютъ народъ къ усердному посъщенію церквей Бижіихъ, къ- благочин-



<sup>(°)</sup> Акт. эксп. IV. № 115. Еще: №№ 188. **321**. 327. Доп. Акт. ист. V. стр. 471 и мн. друг.

ному пребыванію въ нихъ и къ исполненію церковныхъ уставовъ. При Петръ эта заботливость
правительства еще болье усилилась вслъдствіе
особенныхъ условій времени. Мъры, предпринимавшіяся для возвышенія благоговънія къ церкви, тъсно связаны съ мърами противъ раскола в
отчасти съ мърами противъ уклоненія отъ православія.

Въ 1718 году «великому государю въдомо учинилось, что многіе разночинцы и посадскіе дюди и поселяне обыкли жить праздны, и не токмо что по воскреснымъ днямъ, но и въ великіе господскіе приздники николи въ церковь къ службъ Божіей не ходять и не исповъдываются», Вслъдствіе этого вышло распоряженіе, чтобы въ церковь ходили всв, исключая больныхъ; ва исполненіемъ , этой благочестивой обязанности поручено надзирать священникамъ, прикащикамъ и старостамъ (1). Священники, какъ мы уже знаемъ, должны были наблюдать за очередью, по которой прихожане ходили въ церковь, и если кто, подъ предлогомъ очереди, намъренно уклонялся отъ богослуженія, доносить о такомъ архіерею (2). Мы видъли, что уклоненіе отъ богослуженія навлекало на виновнаго въ томъ подозръніе въ расколъ; подозръваемаго приводили въ архіерейскій приказъ къ допросу. Архіерей за долгое нехож-

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) П. С. З. т. V. № 3169.

<sup>(2)</sup> Tamme, VI. № 4052. II. 3.

деніе въ церковь имвлъ право подвергать виновнаго отлучению отъ Церкви (').

Касательно порядка и благочинія при богослужени правительство принимало очень настойинвивыя мъры. Въ Духовномъ Регламентъ запрешается скорое и разногласное совершение богосдуженія, разговоры и смъхъ между присутствующими въ церкви. Не вельно «къ чудотворнымъ иконамъ и къ мъстамъ молебствія и устнаго лобамыя употреблять, но довольствоваться чтеніемъ и пъщемъ церковныхъ службъ и имать во оныя панія молчаніе»; служить молебны дозволялось уже но окончаніи богослуженія. За нарушеніе всвять этихъ правиль положена пеня (на церковное строенье), для собиранія которой во всьхъ церквахъ въ виду народа прибиты на цъпяхъ жельзные ящики (2). Въ тъхъ же видамъ сохраненія благочинія и тишины въ церквахъ, запрещено было во время богослуженія подавать просьбы духовнымъ властямъ; просители должны были удерживать свое нетерпъніе до конца службы (3). Не допускался никакой шумъ во время богослуженія и внъ церкви (4). Во время крестныхъ ходовъ на улицахъ прекращались народныя игры и продажа питей (5). Для возбужденія въ народъ

<sup>(1)</sup> Въ Реглам. объ анаеемѣ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) П. С. З. т. VII. № 4140.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже, № 4169.

<sup>(4)</sup> Tamæe, T. IV. № 1946.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамже, т. VI. № 4099.

уваженія къ святости воскресныхъ и праздничныхъ дней, прекращались въ теченіе ихъ всв занятія и торговля, исключая торговли одними необходимыми съвстными припасами (1).

Чтобы въ церковныхъ таинствахъ участвовали всъ, было подтверждено строго. Въ 1716 году быль издань указь, которымь предписывалось всякаго чина людямъ непремвино исповъдываться каждый годъ; за уклоненіе назначена пеня «противъ оклада ихъ втрое, а потомъ имъ ту исповъдь исполнять же» (2). Этотъ указъ нъсколько разъ былъ подтверждаемъ. Въ 1718 году назначена точная цифра пени: съ разночинцевъ посадскихъ людей въ первый разъ брать по рублю, во второй-по два и т. д., съ крестьянъ въ первый разъ — 10 денегъ, во второй по гривнъ, въ третій-по 5 алтынъ (в). Съ тъхъ, кто отказывался платить, вельно «править деньги не ослабно, а если и съ правежа не будутъ платить, и таковыхъ по указу посылать мужеска полу на галеры, а женска на прядильный дворъ» (4). Всв родители обязаны были представлять своихъ дътей къ исповъди съ семильтняго возраста (5).

<sup>(°)</sup> П. С. З. V. № 3169; VI. № 4047. п. 37. 4052. п. 3. 4130. п. 36.

<sup>(2)</sup> Тамже, № 2991.

<sup>(8)</sup> Tamme, № 3169.

<sup>(4)</sup> Собр. постан. по ч. раск. стр. 31.

<sup>(5)</sup> П. С. З. т. VI. № 4052. п. 3. 4009. п. 6.

... Наблюдение за исполнениемъ этихъ правилъ возложено на священниковъ, которые немедленно доносили о виновныхъ въ нарушени ихъ губернаторамъ и ландратамъ. Послъдніе предавали виновнаго гражданскому суду. Они же извъпрами священника о цифръ оклада и пени съ виновнаго. Собираніе этой пени производилось тоже священниками; собранная сумма отсылалась въ святвищій синодъ (1). Пеня собиралась до трехъ разъ; послъ этого виновный предавался уже гражданскому суду, гдъ ему, по мъръ вины, чинилось наказаніе. Тоже правило имъло силу въ отношени къ самовольно уклонявшимся отъ причащенія (2). Для отчетности, священникамъ велъкаждогодно подавать именныя росписи объ исповъдавшихся. За утайку кого нибудь въ этихъ росписяхъ священникъ платилъ до трехъ разъ пеню, а въ четвертый лишался священства и отсылался къ гражданскому суду для наказанія (<sup>3</sup>).

Кромъ пени, уклоненіе отъ таинствъ влекло за собою лишеніе важнаго гражданскаго права: наравнъ съ раскольниками неисповъдывавшійся и непричащавшійся не имълъ права быть выбраннымъ въ должность бурмистра и вообще проходить какую бы то ни было общественную службу (1).

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. V. № 3169. VI. № 3854. п. 12. VII. № 4575.

<sup>(</sup>²) Тамже, т. VI. № 3963. докл. 24.

<sup>(\*)</sup> Tamæe, V. № 3169. 3183.

<sup>(4)</sup> Тамже, № 3169. VI. № 3854. п. 15.

Стараясь возбудить благоговение къ церкви, устраняя гибельное для благочестія и чистоты въры вліяніе новаго духа, который повъяль на Россію съ запада, законодательство однако само не избъжало этого вліянія и часто обнаруживаеть въ себъ его следы, хотя и не такіе ръзкіе, какіе видимъ въ современномъ ему обществъ. Вэглядъ его на жизнь по духу Въры быль уже вовсе не тотъ, какой господствоваль въ древней Россіи; многое, что въ старину было въ большомъ уважени, пользовалось высокимъ благоговвијемъ, теперъ, подъ вліяніемъ новаго образованія, сильно задъто невъріемъ, подверглось крайне строгому разбору. Изъ представленной нами выдержки изъ Регламента видимъ, что правительство съ большимъ недовъріемъ отнеслось къ изкоторымъ благочестивымъ обрядамъ, сказаніямъ о чудесахъ, къ чествованию нъкоторыхъ чудотворныхъ иконъ и мощей. Это извлечение довольно хорошо обрисовываетъ въроисповъдныя требованія новаго времени и отношеніе этихъ требованій къ настроенію древже-русскаго благочестія.

Древняя Русь въ свою очередь усердно ратовала противъ злоупотребленій въ дълъ въры и разнаго рода суевърій, но эта борьба ведена была въ духъ тойже въроисповъдной исключительности, какою отличалась вся древне-русская жизнь. Наприм. соборъ 1667 года запретилъ воздавать чествованіе мощамъ несвидътельствованнымъ Цер-

ковію. На какомъ же основаніи? «Зане, сказано въ соборномъ опредъленіи, обрътаются многа тълеса цъла и нетлънна не отъ святости, но яко отлучена и подъ клятвою архіерейскою и іерейскою суще умроша, или за преступление божественныхъ и священныхъ уставовъ и закона цъди и иеразръшими бываютъ». Въ Регламентъ напротивъ ръзко сказано: «много бо о семъ наплутано... предлагаются чуждыя накія», и потомъ приводятся примъры, что очень много въ Италін млека пресвятыя Богородицы, гвоздей креста Господня и проч. Черта очень замъчательная: взглядъ на предметъ брошенъ уже не съ въроисповъдной точки зрвнія, не съ точки зрвнія гръха или несообразности съ върою, а со стороны противорвчія разуму и естественности.

Еще одна черта. Живя замкнуто, русскій человъть бывало съ превръніемъ смотръль на насмъщки иноземцевъ, даже самъ любыль подсмъяться надъ ними. Чъмъ больше невъжество в
замкнутость народа, какъ и частнаго человъка,
тъмъ онъ гордъе; свои недостатки можно видъть
только чрезъ сличеніе своего съ чужимъ. Когда
русскіе ближе повнакомились съ иностранцами;
увидали плоды ихъ образованія, прислушались къ
ихъ сужденіямъ, то устыдились своей дътской,
безсознательной въры, которая допускала возможность столькихъ суевърій на Руси. Къ томуже первые наши знакомцы при Петръ были протестанты, которые тогда еще съ яростию насмъ-

хались надъ всякою внъшностію и обрядомъ. Въ распоряженіяхъ Петра касательно ложныхъ чудотвореній неръдко попадается замьчаніе, что надъ . русскими смъются иностранцы; онъ старался, дабы «суевърія и богопротивнаго чествованія не было, дабы невъдомыхъ и отъ Церкви несвидътельствованныхъ гробовъ за святыню не почитали,... дабы св. иконъ не боготворили и имъ ложныхъ чудесь не вымышляли, отъ чего противнымъ способъ дается къ поношенію на православныхъ; но почитали бы оныя по разуму православной Церкви» (1). Въ другомъ указъ о неразглашенін ложныхъ чудесь говорится: «таковыхъ ложныхъ чудесъ употребленіемъ на благочестіе происходить отъ иновърныхъ порицаніе» (2). Изъ подобныхъ замъчаній совершенно ясно видно, откуда шли мысли для составленія ихъ.

Съ величайшею силою преслъдовало правительство злоупотребленія въ двлв нары, все «лиштее, по словамъ Регламента, ко спасенію непотребное, на интересъ только свой отъ лицемъровъ вымышленное, и простой народъ прельщавощее и, аки снъжные заметы, правымъ истины путемъ идти возбраняющее», тъмъ болъе, что во всемъ этомъ оно видъло «зло общее: понеже во всякихъ чивахъ обрътатися можетъ». Огромныя толпы народа собирались около под-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. З. т. **V.** № 2985. п. 5.

<sup>(</sup>²) Тамже, т. VI. № 4012. Также № 3888.

дъльныхъ плачущихъ иконъ и своими приношеніями обогащали обманщиковъ. Однажды самъ Петръ долженъ былъ въ присутствіи многихъ бояръ, върившихъ въ чудо, раскрыть гнусный обманъ и показалъ поддълку на задней сторонъ иконы (1). Пользуясь благочестіемъ народа, по Россіи ходило множество греческихъ иноковъ и разнаго рода проходимцевъ съ подложными святынями, торгуя ими. Это было, по словамъ Юрія Крижанича, въ родъ: «что ми хощете дати, и азъ предамъ Его?». Обманъ удавался даже во дворцъ. Наприм. однажды, во время отсутствія Петра изъ Петербурга, какіе-то іерусалимскіе монахи продали императрицъ за тысячу рублей кусокъ несгараемаго полотна будто отъ ризы Богоматери. По своемъ возвращеніи, Петръ очень жалълъ, что счастливые бродяги успъли убрать-ся (2). По свидътельству Регламента, къ благочестивымъ обманамъ прибъгали лица даже изъ высшаго духовенства; нъкоторые архіерен, для вспоможенія убогимъ церквамъ или для построенія новыхъ, нарочно велъли прискивать явленныя иконы и выдавали ихъ за чудотворныя. «Въкъ тогдашній, обрисовываеть его Болтинь, благовремененъ быль пустосвятству, обману и подлогамъ; ханжи и лицемъры чудесамъ не върили,

<sup>(1)</sup> Русск. въстн. 1859. май, кн. 2, въ стат.: «Авдотья Лопужина».

<sup>(2)</sup> Сынъ отеч. 1819 г. № XXXII. 263. 264. Подобн., у Болтина въ примъч. на Леклерка. т. І. 550.

но пользу свою обрътали; большая часть народа върили и обманщиковъ обогощали; нъкоторые видъли обманъ, но говорить не смъли, и таковыхъ было немного. Сколько вещей обыкновенныхъ, простыхъ, ничего не значущихъ, принято было за святыню, за предметъ почтенія, уваженія! Отъ временъ Петръ великаго прекратились таковыя чудотворенія; перевелися плутовства и плуты при духовенствъ просвъщенномъ» (1).

«Порицаніе отъ иновърныхъ на благочестіе» имъло большое вліяніе на законодательство. Послъднее наприм. обратило свое внимание на то. что благочестивые люди украшали иконы разными привъсками изъ волотыхъ и серебряныхъ монетъ и серегъ. Указомъ 1722 года эти привъски были запрещены; ихъ велено отбирать въ пользу церквей на сосуды и другіе необходимые для церкви предметы; народу вельно внушить, что «отъ таковыхъ привъсовъ иконамъ чинится безобразіе, а отъ инославныхъ укоризна и нареканіе на св. Церковь наноситися можетъ» (2). Подъ предлогомъ тойже боязни нареканій запрещено ходить съ иконами изъ монастырей и церквей въ домы приходскихъ жителей, исключая праздника рождества Христова (3). Какъ несогласный съ благочестіемъ и благомъ Церкви,

<sup>(\*)</sup> Примъч. на Леклерка. І. 550.

<sup>(\*)</sup> П. С. З. т. VI. № 3888. 3975.

<sup>(\*)</sup> Tamme, № 3910.

указъ объ этомъ былъ отмъненъ при императрицъ Елисаветъ Петровнъ (¹).

Наконецъ, правительство, какъ видится, очень занималъ вопросъ объ иконописании, о благообразіи иконныхъ изображеній. Въ концъ XVII въка патріарху Іоакиму видимо учинилось, что въ Москвъ развелось множество бумажныхъ листовъ съ дурными изображеніями Спасителя, Богородицы, небесныхъ силъ и святыхъ угодниковъ Божінхъ, которыя ни малаго подобія первообразныхъ лицъ являли, токмо укоръ и безчестіе наносили Церкви Божіей; въ тоже время явились изображенія на бумагъ же святыхъ работы «еретиковъ лютеровъ и кальвиновъ, по своему ихъ проклятому мнънію, неистово и неправо, на подобіе лицъ своея страны и въ одеждахъ своестранныхъ нъмецкихъ;... а они, еретики. св. иконъ не почитаютъ, и ругаяся развращенно печатають въ посмъхъ христіаномъ». Патріархъ настаивалъ, чтобы писали иконы исключительно на дскахъ, какъ издревле принято, бумажныхъ листахъ не печатали ихъ (2). Но и въ иконахъ на дскахъ «являлась многая неисправа», какъ сказано въ указъ 1723 года. Вельно писать иконы самымъ добрымъ мастерствомъ. Ръзныя иконы, перешедшія съ запада, запрещены. По церквамъ дозволено было держать толь-

<sup>(1)</sup> II. C. 3. T. VI. № 8913.

<sup>(\*)</sup> ART. ЭКСП. IV. № 200.

ко искусно сдъланные изъ камня, металла и проч. изображенія и ръзьбу на высокихъ мъстахъ, а въ домахъ — небольшія изображенія креста и панагіи. Запрещено писать символическія изображенія, также иконы, написанныя по раскольническому обычаю. Каждый архіерей долженъ былъ заботиться о благообразіи иконъ въ своей епархіи и запрещать написанныя неисправно и не по указу (1).

Еще раньше этого указа, въ 1707 году, было учреждено цълое управленіе, заведывавшее иконописаніемъ. Имяннымъ указомъ отъ 27 апръля за всъми живописцами и иконописцами русской державы вельно надсматривать и въдать ихъ, кромъ всъхъ приказовъ, Ивану Зарудневу въ чинъ «суперъ-интендента изуграфствъ исправленія»; въ руководство ему были даны двъ инструкціи отъ царя и изъ приказа церковныхъ двлъ. Самъ Зарудневъ подчиненъ свътскому въдомству оружейной палаты. Художники не иначе допускались къ письму, какъ по предварительномъ испытаніи у Заруднева. Для наблюденія за мастерами въ провинціяхъ онъ назначалъ отъ себя искусныхъ живописцевъ (2). Это было нъчто въ родъ цензуры надъ произведеніями искусства. Впрочемъ, свидътельствованіе иконъ едвали не принадлежало и святъйшему синоду (3).

<sup>(1)</sup> П. С. З. т. VI. № 4009. п. 12. 4154.

<sup>(2)</sup> Тамже, №№ 2451 и 4079.

<sup>(5)</sup> Tamme, № 3765.

Возставая противъ различныхъ недостатковъ народной набожности, возбуждавшихъ насмъшки иностранцевъ, стараясь дать ей болъе сознательное направленіе, правительство не могло не замътить, что корень всего зла въ народномъ невъжествъ, въ непониманіи существевныхъ членовъвъры. «Когда нътъ свъта ученія, сказано въ Духовномъ Регламентъ, нельзя быть доброму Церкве поведенію, и нельзя не быть нестроенію и многимъ смъха достойнымъ суевъріямъ, еще же и раздорамъ и пребезумнымъ ересямъ».

Суевъріе, «аки снъжные заметы, правымъ истины путемъ идти возбраняющее», надълало еще болъе хлопотъ правительству въ дълъ преобразованій, чъмъ самый расколь; потому что въ борьбъ съ расколомъ оно имъло дъло съ извъстнымъ разрядомъ людей, тогда какъ суевъріе, по словамъ Регламента, было зло общее, обръталось во всъхъ чинахъ. Съ этимъ замъчаніемъ нельзя не согласиться. Въ началв нашихъ очерковъ мы видъли, каковъ былъ самый домъ царя. Высшее, образованныйшее общество до преобразованія представляло самое печальное явленіе. Главный вельможа въ правленіе Софіи Голицынъ пыталъ какого-то Бунакова за то, что онъ вынималъ княжой слъдъ (1), бралъ у своего крестьянина колдуна приворотные коренья, чтобы класть ихъ въ кушанье царевны Софіи, за-

<sup>(1)</sup> Зап. Желябужск. 21.

ставляль одного поляка Силина, славившагося знахарствомъ и лечившаго еще у него заговорами животную болъзнь, дважды лазить на ивановскую колокольню, смотръть на солнце, сбудутся ли дерзскіе планы Голицына, Шакловитато и Софіи (1). Въ концъ XVII въка встръчаемъ нъсколько судебныхъ дълъ о колдовствъ (2). Что же сказать о простомъ народъ, который стоялъ, разумъется, на еще болъе низкой степени развитія и, по словамъ Регламента, не въ состояніи былъ «разсудить между деснымъ и шуимъ»?

Въра въ тайныя силы произвела множество исторій о колдунахъ, оборотняхъ, порчахъ и т. п. Татищевъ передаетъ нъсколько такихъ исторій изъ современныхъ ему толковъ въ народъ, даже въ дворянскомъ сословіи (\*). Въ одномъ указъ Петра разсказывается любопытный разсказъ о кликушъ, которая въ 1717 году въ петербургской исакіевской церкви выкликала, что она испорчена однимъ плотникомъ; это была месть ея за то, что этотъ плотникъ однажды больно поколотилъ ея деверя (\*). По Россіи ходили толпы юродивыхъ, которые притворялись «малоумни, а потомъ ихъ видъли цълоумныхъ», — святошъ «въ образъ пустыническомъ и въ одеждахъ черныхъ, растре-

<sup>(1)</sup> Устрял. Ист. Петр. велик. т. II. 48. 49.

<sup>(\*)</sup> См. напр. тамже т. І. стр. 12. 13; П. прим. 23.

<sup>(3)</sup> Истор. россійск. т. І. стр. 12. 13.

<sup>(4)</sup> П. С. З. V. N° 2906.

павъ власы» (1). Эти люди поживались на счетъ суевърнаго народа и расказывали ему разныя небылицы. Татищевъ расказываетъ о нъсколькихъ народныхъ пророкахъ, между которыми особенно славны были въ его время юродивый подълчій при дворъ Параскевы Оедоровны Тимооей Архиповъ, нъкто Андреюшка и пустосвятъ Михайло, жившій въ Васильевскомъ саду (2). Изъ анекдотовъ Голикова можно видъть, какъ сильно дъйствовали на народъ подобные пророки; напр. однажды, по случаю предсказанія о наводненіи въ Петербургъ, народъ до того перепугался, что началъ цълыми толпами выъзжать изъ города, и новая столица вовсе опустъла было.

Между людьми, поддерживавшими и распространявшими суевъріе, попадались и лица духовныя; то были отъявленные враги петровскихъ преобразованій. Суевърныя тетрадки, распространявшія ненависть къ преобразованіямъ, выходили изъ монастырскихъ келій. Въ подтвержденіе своихъ толковъ выдумывали разныя видънія и дълали ложныя чудеса. Въ 1708 году св. Дмитрій ростовскій писалъ царицъ Параскевіи Федоровнъ, ходатайствовавшей предъ нимъ за одного попа, что этотъ попъ отставленъ отъ церкви за расколъ и его лживыя чудеса (3). Не приво-

<sup>(</sup>¹) Акт. эксп. III. № 264. Дополн. V. № 102.

<sup>(2)</sup> Ист. россійск. т. І. гл. IV. прим. 24.

<sup>(\*)</sup> Др. росс. вивлюе. XVII. стр. 67. Еще о чудесахъ попа Саввы во Времен. м. общ. истор. кн. IV. стр. 68.

дя множества примъровъ, представимъ отрывокъ изъ манифеста (') 1718 года по дълу о царицъ Евдокіи Оедоровнъ Лопухиной. Епископъ ростовскій Досноей расказываль царицъ нъсколько разъ, что онъ «отъ святыхъ слышалъ гласы, отъ образовъ, что нынъшняго года будетъ царицею по прежнему. А когда де годъ пройдъ, и царица бывшая его епископа спрашивала: для чего де такъ не сдълалось? и онъ ей сказывалъ: за гръхи де отца твоего. И она де приказывала о гръхахъ отцовскихъ молиться, и за то де денегъ много ему давала. Но онъ де взявъ деньги, сказывалъ, что роздалъ нищимъ, и маливался, и сказываль, что онь его видьль изъ ада выпущеннаго до пояса; а въдругой годъ тоже чиня сказываль, что только по кольна въ аду; и такія де обманныя слова сначала и до сего дня ей бывшей царицъ сказывалъ и во многихъ письмахъ писалъ».

Въ Духовномъ Регламентъ находится любопытный перечень суевърій, господствовавшихъ въ народъ; онъ обнаруживаетъ въ народъ до крайности невъжественный и внъшній взглядъ на въру, даже остатки язычества. «Не дълать въ пятокъ и празднованіемъ проводить, и сказуютъ, что пятница гнъвается на непразнующихъ. Такожъ поститися нъкіихъ имянныхъ 12 пятницъ, а то, аки важнъйшія паче иныхъ временъ, службы

<sup>(1)</sup> Напечатанъ въ Русск. въстн. 59 г. май.

почитать, объдню благовъщенскую, утреню воскресенскую и вечерню пятидесятницы. . . И таковое кіевопечерскаго монастыря преданіе, что
погребенный тамо человъкъ, хотя бы и безъ покаянія умеръ, спасенъ будетъ. . . Вельми срамно
и сіе обрътается, молитвы людемъ далече стстоящимъ черезъ посланниковъ ихъ въ шапку
давать. . . Слышится, что въ Малой Россіи въ
полку стародубскомъ, въ день уреченный праздничный, водятъ жонку простоволосую подъ именемъ пятницы, а водятъ въ ходъ церковномъ...
Такожь на иномъ мъстъ попы съ народомъ молебствуютъ предъ дубомъ, и вътви оного дуба
попъ народу раздаетъ на благословеніе». Обратимся къ законодательнымъ мърамъ.

За распространеніе суевърія назначены строгія наказанія. Въ распредъленіи этихъ наказаній нельзя не замътить вліянія новыхъ понятій. За пустыя суевърія наказывали менъе строго, наприм. за суевърныя бредни мнимыхъ чародъевъ назначено малое наказаніе и публичное покаяніе въ церкви (1). Кликушъ вельно приводить въ приказы и здъсь требовать отъ нихъ признанія въ обманъ (2). Для чернокнижниковъ же, обличенныхъ въ связи съ дьяволомъ или въ явной хулъ имени Божія, назначено сожженіе (3); такъ

<sup>(1)</sup> Морск. устав. ч. IV. гл. I. п. 1.

<sup>(</sup>²) II. C. 3. T. V. № 2906.

<sup>(</sup>a) Воинск. уставъ: артик. 1 — 4. Морск. уст. IV. гл. I. п. 1.

«за великую ересь и сквернодъйства сожженъ юродивый пророкъ Андреюшка, о которомъ разсказываетъ Татищевъ. За корыстное разглашеніе ложнаго чуда или за распространеніе какого нибудь другаго суевърія опредълено тълесное наказаніе и въчная ссылка на галеры по предварительномъ выръзаніи ноздрей (1).

Наблюдение за суевъріями поручено духовному начальству. Духовный Регламентъ поставляетъ существенною обязанностію святьйшему синоду заботиться объ искоренении суевърія. Каждый архіерей при своемъ посвященіи клятвенно обязывался заботиться, чтобы въ его епархіи «суевърія и богопротивнаго чествованія не было, дабы невъдомыхъ и отъ св. Церкви несвидътельствованныхъ гробовъ за святыню не почитали, притворныхъ бъснующихся въ колтунахъ, босыхъ и въ рубашкахъ ходящихъ не точію наказывать, но и гражданскому суду отсылать, и прочихъ подъ образомъ благочестія притворныхъ прелестныхъ дълъ отъ духовнаго и мірскаго чина не принимали, дабы св. иконъ небоготворили и имъ ложныхъ чудесъ не вымышляли» (2). Тоже самое должны были наблюдать лица низшаго управленія и обо всемъ доносить епископу (5). Правители монастырей — архимандриты и

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3963; резол. на докл. 10.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. V. № 2985. п. 5.

<sup>(</sup>в) Регл. дъла еписк. п. 8.

игумены — также давали присягу, что въ своихъ монастыряхъ не будутъ держать «затворниковъ и ханжей и съ колтунами» (¹). Во всъхъ монастыряхъ запрещено держать греческихъ странниковъ — старцевъ (²). Въ началъ XVIII въка правительство очень не любило грековъ; въ синодальномъ указъ 1723 года 22 января эти попы и чернецы, приходившіе изъ Греціи, какъ будто для сбора милостыни или «подъ видомъ святыни», объявлены безвърниками и попрошайками. Черезъ границу въ Россію вельно пропускать ихъ не иначе, какъ строго разыскавши, кто они и имъютъ ли свидътельство отъ своего патріарха.

Такую же присягу, какъ епископы, давали при посвящении и всъ приходскіе священники. Они обязывались объявлять начальству всъ преднамъренные обманы и сдъланные уже народные соблазны, напр. если кто разгласилъ ложное чудо и не хотълъ въ этомъ сознаться, а между тъмъ обманъ его приняли въ народъ за истину и съ теченіемъ времени онъ можетъ пріобщиться къ числу истинныхъ чудесъ; объявлять о подобныхъ обманахъ священникъ былъ обязанъ, если они будутъ открыты ему даже на исповъди (3). Всъхъ льстецовъ и пустосвятовъ священ-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. T. VI. № 3912,

<sup>(°)</sup> Tamme, № 1839.

<sup>(5)</sup> Тамже, т. VI. № 4012. Приб. Регл. о свящ. п. 11. 12.

никамъ поручено ловить и представлять въ архіерейскій домъ точно также, какъ расколоучителей. Самимъ имъ строго воспрещено поддерживать суевъріе народа какимъ бы то ни было образомъ, напр. ходить на пъніе къ чудотворнымъ мъстамъ, несвидътельствованнымъ высшею церковною властію (¹).

Мы видъли, что распространенію раскола много помогала раскольническая письменность. Этимъ же, письменнымъ, путемъ между прочимъ расходились въ народъ и суевърные толки. Въ предотвращеніе этого зла при Петръ въ первый разъ установлена цензура въ полномъ ея видъ. И до Петра правительство наблюдало за письменностію; но это наблюденіе не достигало до предупредительных в мвръ. Такъ еще Стоглавъ издалъ нъсколько опредъленій противъ полной свободы письменности и печати; но эти постановленія ограничиваются только тъмъ, что христіанамъ запрещено держать у себя и читать богомерзкія еретическія книги (2). Точно такого же содержанія постановленіе, состоявшееся на соборъ 1681 года (<sup>3</sup>). При Петръ эти мъры осуществлялись отобраніи раскольническихъ сочиненій. перваго же указа о неписаніи монахамъ въ келіякъ начались уже предупредительныя мъры

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Приб. Регл. о свящ. п. **11**. **12**.

<sup>(2)</sup> Главы 27. 28. 41 и 43.

<sup>. (8)</sup> Art. metop. V. № 75. ct. 14 n № 194.

цензуры. Въ 1720 году правительство узнало, что въ югозападныхъ типографіяхъ печатаются книги съ раскольническими и люторскими противностями. Слъдствіемъ этого былъ указъ, которымъ запрещено безъ разръшенія духовной коллегіи печатать какія бы то ни было книги, кромъ церковныхъ книгъ прежнихъ изданій (¹). Въ Духовномъ Регламентъ говорится еще о цензуръ богословскихъ и богослужебныхъ книгъ. Послъ этихъ постановленій, подъ страхомъ жестокаго отвъта и безпощаднаго взысканія, запрещена и продажа книгъ, не бывшихъ на разсмотръніи святъйшаго синода. Сила этого послъдняго постановленія распространена на печатныя священныя изображенія (²).

Всв, доселв разсмотрънныя нами мъры Петра противъ суевърія, совершенно отрицательнаго свойства и притомъ исключительно-внъшняго. Они прекратили открытость и откровенность суевърія. Ложные юродивые, пророки и чудотворщы, боясь полиціи, перестали показываться по церквамъ, улицамъ и базарамъ. Изъ уличной жизни суевъріе перебралось въ домашнюю жизнь и пряталось по разнымъ темнымъ угламъ. Впрочемъ, находили возможность вытъснять его и отсюда. Колдуновъ, ворожей, тайныхъ разгласителей ложныхъ чудесъ отыскивали вездъ, да-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VI. № 3653.

<sup>(°)</sup> Тамже, № 3765.

же у аналоя духовнаго отца, и предавали казни. Если при этомъ вспомнимъ, что до Петра сами правители народа гадали у колдуновъ и вмъстъ съ народомъ открыто держались всъхъ суевърій; то согласимся съ Болтинымъ, что во времена Петра дъйствительно произошелъ довольно замътный переворотъ въ духовной жизни народа. Но полиція все таки не могла истребить суевърія вовсе. И послъ Петра, въ теченіи всего XVIII въка, правительство издаетъ указы противъ него; — и оно все таки осталось бы въ народъ. Для истребленія его внъшнія мъры были недостаточны; для этого нужно было лучшее духовное воспитаніе и образованіе народа.

Вотъ какъ отзывается писатель временъ Петра Посошковъ о современномъ ему духовномъ образованіи народа: «Мы, россіяне, . . . ни въры своея, какова она есть, ни благочинія духовнаго, ниже естественнаго добронравія, ни гражданства добраго, какъ надлежитъ жить, не разумъемъ же, но живемъ, чуть не подобны безсловеснымъ. . . Я мню, что и на Москвъ едва сотый человъкъ знаетъ, что то есть христіанская въра, или кто Богъ, или что есть воля Его, или какъ Ему молиться, и какъ молитва приносить, и какъ волю Его творить... Не обратается въ насъ ни знака христіанскаго, кромъ того, что только мы имянемъ словемъ христіане, а чего ради христіанами нарицаемся и что въ томъ рицаніи сила, того отнюдь не знаемъ же». Тотъ же По-

сошковъ проситъ Стефана Яворскаго научить народъ, «какъ Бога знать и какъ Его чтить и молить, и какъ пресвятую Богородицу, и какъ ангеловъ Господнихъ и какъ прочихъ святыхъ чтить ' и молить, и какъ образы ихъ почитать, и свъщи съ каковымъ намъреніемъ предъ кои иконы поставлять, и кои свъщи идутъ въ честь самому Богу и кои токмо единому изображению». Разсказъ его о томъ, какъ народъ ставилъ свъчи только передъ своими иконами, перенесенными въ церковь, или предъ иконами своихъ любимыхъ святыхъ, напр. св. Николая угодника, почти буквально напоминаетъ извъстный уже намъ отзывъ о томъ же предметъ собора 1667 года, и очень ясно обнаруживаетъ, въ чемъ состояло благочестіе народа.

Нужда въ духовномъ образованіи была очень велика и предъ временемъ преобразованія живо чувствовалась многими людьми. Они, какъ главные, по выраженію актовъ, приходили въ церковь для духовнаго назиданія (1). Высшіе пастыри церкви умоляли православныхъ читать или слушать слово Божіе, а священниковъ — учить своихъ прихожанъ въръ (2). Митрополить новгородскій Іовъ «ничего иного не желаль, да будетъ у насъ върному народу съмя церковнаго согласія и плодъ богоугоднаго богомыслія» (3). Туже жаж-

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Акт. эксп. III. № 264. Истор. росс. іерарх. І. стр. 240.

<sup>(2)</sup> ART. HCTOP. IV. № 215.

<sup>(</sup>в) Спб. въдом. 1855 г. № 215.

ду духовнаго просвъщенія показываетъ это быстрое распространеніе въ народъ толстыхъ сборниковъ различныхъ произведеній духовнаго содержанія, которыя впрочемъ не столько просвъщали народъ, сколько еще болъе увеличивали мракъ, въ которомъ онъ жилъ.

Между тъмъ народъ не находилъ никакихъ средствъ удовлетворить своей потребности духовнаго просвъщенія. Живая проповъдь о въръ замолкла на съверъ Россіи еще съ XVI въка. Въ XVII в. многіе священники перестали прочитывать для назиданія народа даже тв чтенія изъ св. отцевъ, которыя положены были при богослужени по уставу (1). Патріаркъ Никонъ старался оживить церковное проповъдничество; примъръ такого устнаго проповъдничества подавалъ онъ самъ и Епифаній Славеницкій, говорившій поученія по его повельнію. Въ пермской области орловскій священникъ (въ 1684 г.) слышалъ уже что въ Россін многіе священники «изъ устъ поученія читають, а не изъ книгъ», и самъ составиль нъсколько поученій (2). Въ концъ XVII въка выступиль съ своими проповъдями Симеонъ Полоцкій. Но современники какъ то дико взглянули на это возбужденіе живой проповъди, какъ на небывадую новость, о которой, Богъ знаетъ, что и думать. Жители Орла возроптали на своего про-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Akt. əkcii. III. № 264.

<sup>(2)</sup> Опис. рум. муз. 629—632.

повъдника за то, что онъ «не подобная вводитъ». На проповъди Полоцкаго произнесъ осуждение самъ патріархъ Іоакимъ (1) Въ свое время св. Дмитрій ростовскій сътовалъ: «оле окаянному времени нашему, яко отнюдь пренебрежено съяніе слова Божія... Съятели не съютъ, а земля не пріемлетъ; іерен не учатъ; а людіе невъждествують; іерен слова Божія не проповъдуютъ, а людіе не слушають, ниже слушати хотять» (2). Не было у народа и книгъ, по которымъ онъ могъ бы учиться въръ. Правда, въ Россіи было много переводовъ святоотеческихъ твореній а къ концу XVII въка появилось довольно и русскихъ сочиненій, въ родъ проповъдей Полоцкаго и обличительныхъ сочиненій противъ раскола; но вотъ что говоритъ орловскій священникъ: «Объдъ душевный и Вечеря душевная, люботруднаго и мудраго мужа отца Симіона Полоцкаго слогъ, и тая проствишимъ людемъ за высоту словесъ тяжка бысть слышати и грубымъ разумомъ невнимательна, а божественнаго Златоуста бесъды его и нравоученіе на Евангеліе и на Павловы посланія и на Дъянія св. апостоль зъло неразумительна,... не точію отъ мірянъ, но и отъ священникъ иностраннымъ языкомъ та Златаустаго писанія нарицахуся» (3). Понятно, какихъ книгъ требовать

<sup>(1)</sup> Филар. Истор. т. IV. стр. 112.

<sup>(2)</sup> Св. Димитр. Соч. ч. II. стр. 389. 390.

<sup>(3)</sup> Восток. Опис. рум. муз. 632.

народъ для своего назиданія. Ему было не до соверцательно-богословскихъ твореній св. отцевъ, а тъмъ болъе не до ораторства и схоластики кіевской школы; ему нуженъ былъ краткій и удобопонятный для него катихизисъ, ясное изложеніе основныхъ положеній въры и благочестія.

Въ своемъ доношении Стефану Яворскому Посошковъ проситъ вразумленія для народа касательно самыхъ только основныхъ истинъ въры, и какъ Бога и Его св. угодниковъ знать и какъ ихъ чтить. Въ одномъ своемъ планъ о народномъ образованіи онъ предлагаетъ напечатать -«малыя тетрадочки» съ краткимъ катихизическимъ содержаніемъ и раздать ихъ всъмъ жителямъ Россіи, также краткія нравственныя поученія о должностяхъ каждаго чина людей (1). Другой составитель плановъ временъ Петра Аврамовъ предлагалъ сдълать точную перепись народа и «противъ той переписи напечатать толикое число въ малыхъ тетрадочкахъ славословіе Божіе, Царю небесный, псаломъ 50-й, сумволъ, заповъди Господни и церковныя кратко, и тъ тетрадочки равослать по архіереомъ по епархіямъ, а имъ раздать и разослать всъхъ церквей къ священникамъ». Священники должны раздать тетрадочки каждому прихожанину съ тъмъ, чтобы каждый прихожанинъ имълъ ихъ предъ собою, читалъ и

<sup>(\*)</sup> Отеч. зап. 1856 г. т. СV. «Два неизвъстные проэкта Посопиова».

слушаль каждый день, а черезь годь испытывать его въ знаніи того, что содержится въ никъ. Тогда, по словамъ Абрамова, во всемъ народъ «плодъ правды легко умножится, а злоба искоренится». Тетрадочки эти предполагалъ онъ разослать не только къ православнымъ, но и къ раскольникамъ, даже къ иновърцамъ (1).

Петръ великій съ замъчательною ясностно понималь потребность народа; онъ зналь, что простые люди вовсе не знаютъ въры христіанской и «всю надежду кладутъ на мъніе церковное, постъ и поклоны и прочее тому подобное, въ нихже строение церквей, свъчи и даданъ» (2). Книги, какія были въ Россіи для наученія народа въ въръ, онъ признаваль «неудобными, наипаче простому народу;... ибо жнига Исповъданія православнаго (единственный катижизисъ того времени) немалая есть. . . и писана непросторъчно, и для того простымъ не весьма внятна. Такожъ и книги великихъ учителей—Златоустаго, Ософилакта и прочихъ писаны суть -ткна алыка омлот отмот бы и отмолька отмиланиль. ны суть, а переводъ ихъ славянскій сталь темень и съ трудностію разумъется отъ человъкъ и обученыхъ, а простымъ невъждамъ отнюдь непостизаемый есть. И сверхъ того толковательныя бестды учительскія много импьють высокихъ богословскихъ такиъ; такоже и не мало сказу-

22

<sup>(1)</sup> Пекарск. Наука и лит. при Петръ. т. І. стр. 500.

<sup>(</sup>²) П. С. З. т. VII. № 4493.

ють, что тогда сказовать подобало по приклонности разныхъ народовъ и по обстоятельству оныхъ временъ, чего нынъ невъжливый человъкъ къ пользъ своей употребить не умъетъ».

Руководясь такими соображеніями, Духовный Регламентъ постановилъ сочинить три «краткія и простымъ человъкамъ уразумительныя и ясныя книжицы, въ которыхъ заключалось бы все, что къ народному наставленію довольно есть... Первую о главнъйшихъ спасительныхъ догматахъ въры нашей, такожъ и о заповъдяхъ Божіихъ, въ десятословіи заключенныхъ; вторую — о собственныхъ всякаго чина должностяхъ; третью таковую, въ которой собраны будутъ съ разныхъ святыхъ учителей ясныя проповъди какъ о главнъйшихъ догматахъ, такъ и наипаче о гръхахъ и добродътеляхъ и собственно о должностяхъ всякаго. . Первую и вторую книжку могутъ и дъти учить изъ начала букварнаго своего ученія. А хотя оныя книжицы будуть числомъ три, обаче могутъ въ одной небольшой книгъ всъ три вмъститься, чтобы малымъ иждивеніемъ могли быть купованы, и не токмо въ церквахъ, но и въ домъхъ всякаго охотника безъ труда употребляемы» (').

Это намъріе приведено въ исполненіе еще ранъе изданія Регламента. Въ 1720 году въ Петербургъ было напечатано: «первое ученіе отрокомъ, въ нейже букви и слоги, таже: краткое тол-

<sup>(1)</sup> Дух. Регл. стр. 321. 322.

кованіе законнаго десятословія, молитвы Госполней, сумвола въры и девяти блаженствъ». Сочинителемъ этого ученія почитаютъ Өеофана Прокоповича (1). По предположению Регламента, «Первое ученіе отрокомъ» или букварь назначался для обученія не только духовныхъ дътей, но и мірскихъ, кромъ того для чтенія въ церквахъ потакъ чтобы все можно было дважды въ день, прочитать въ четверть года (2). Въ 1722 году книга разослана была по всъмъ епархіямъ и велъно читать ее въ посты «виъсто книгъ Ефрема Сирина и отъ соборника и отъ прочихъчтеній» (3). Кромъ букваря, Өеофанъ Прокоповицъ написаль еще катихизись съ краткимъ объясненіемъ, всъхъ важнъйшихъ догматовъ (4); вмъсть съ нимъ Стефанъ Прибыловичъ написалъ катихизисъ преимущественно о должностяхъ христіанина (5). Какъ мы уже знаемъ, Петръ не довольствовался одними отечественными произведеніями духовнаго образованія народа, а еще велълъ переводить катихизисы лютеранскіе и кальвин-CRIE (6).

<sup>(1)</sup> М. Евген. Словар. истор. т. II. стр. 304. Спб. 1827 г. О значеніи этого букваря и отношеніи его къ старымъ букварямъ см. у Пекарскаго т. І. стр. 478—181.

<sup>(</sup>a) Persam. 321. 322.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) II. C. 3. T. VII. № 4172.

<sup>(4)</sup> Изданъ 1720 г. въ Спб. М. Евген. Словар. истор. т. II. стр. 304.

<sup>(5)</sup> Bocmok. 445.

<sup>(6)</sup> П. С. З. т. VII. № 4143.

Въ 1724 году встръчаемъ новый замъчательный указъ. «Святъйшій синодъ! Понеже я разговорами давно побуждалъ, а нынъ письменно, дабы краткія поученья людямъ сдълать, понеже ученыхъ проповъдниковъ зъло мало имъемъ, сдълать книгу, гдъ изъяснить, что непремънный законъ Божій, и что совъты, и что преданія отеческая, и что вещи среднія, и что только для чину и обряду сдълано, и что непремънное, и что ко времени и случаю премънялось, дабы знать могли, что въ каковой силь имъть. О первыхъ кажется мив, чтобъ просто написать такъ, чтобъ и поселянинъ зналъ, или на двое: поселянамъ простяе, а въ городахъ покрасивъе для сладости слышащихъ, какъ вамъ удобнъе покажется. Въ которыхъ бы наставленіяхъ, что есть прямый путь, истолкованъ былъ, а особливо въру, надежду и любовь: и о первой и о послъдней эъло мало знають и не прямо что и знають; а о средней и не слыхали, понеже всю надежду кладутъ на пъніе церковное, постъ и поклоны и прочее т. п., въ нихже строение церквей, свъчи и ладонъ. О страданіи Христовомъ толкуютъ только за одинъ первородный гръхъ, а спасеніе дълами своими получатъ, какъ выше писано. О второмъ же, чтобъ книгу сочинить, - мнъ кажется, не лучше ль оную катихизись, къ тому и прочія вещи послъдовательно, что въ церкви обрътается, внесть съ пространнымъ толкомъ; такожь приложить: когда и отъ кого и чего ради

въ цервовь что внесено» (1)? Этотъ указъ, такъ ръзко обрисовывающій состояніе народной набожности, не былъ приведенъ въ исполненіе. На запросъ Екатерины I, что сдълано по нему, святьйшій синодъ отвъчалъ, что выполненію его помъшали сначала разъъзды царя, а потомъ его смерть, что вообще «то дъло не малое и требуеть, чрезъ справки многихъ книгъ, труда превеликаго» (2).

Кромъ изданія книгъ для народнаго обученія, правительство заботилось о развитіи проповъдничества. Петръ очень любилъ хорошихъ проповъдниковъ, поощрялъ ихъ и возводилъ на высшія іерархическія мъста. Такъ возвышены имъ Димитрій ростовскій, Стефанъ Яворскій, Өеофанъ Прокоповичъ, Ософилактъ Лопатинскій. Всъ диспуты и екзерциціи, которыя назначаются Ресламентомъ для воспитанниковъ академіи, главною цълію имъли образованіе хорошихъ проповъдниковъ. Монастырскимъ школамъ предписывалось обращать особенное внимание на развитие въ воспитанникахъ умънья проповъдывать слово Божіе. Постриженники Невскаго монастыря, назначавшие ся для поступленія на высшія духовныя должности, непремънно обязывались говорить поученія, сначала въ монастырской трапезъ, потомъ, когда пріучатся, въ церкви Невскаго монастыря

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VII. № 4493.

<sup>(2)</sup> Некарск. т. 1. стр. 182.

или въ санктпетербургской семинарской, наконецъ яъ приходскихъ церквахъ и соборахъ (1). Объ ученіи народа говорится въ архіерейской присягь (2). Каждый архіерей, при посъщеніи своей епархіи, долженъ быль вездъ преподавать слово назиданія касательно безпорядковъ, какіе онъ могъ замътить въ народъ; въ случав неспособности архіерея прочитать слово собственнаго сочиненія, вельно ему прочитывать слово, составленное на этотъ случай святъйшимъ синодомъ (8). Священникомъ, способнымъ проповъдывать, дорожили даже въ томъ случав, если онъ слагалъ съ себя санъ и вступалъ во второй бракъ; его назначали въ учители архіерейской школы или на службу при архіерейскомъ приказъ (1). Въ Духовномъ Регламентъ помъщенъ цълый отдълъ о проповъдникахъ, гдъ показаны правила, которыми они должны были руководствоваться.

Наконецъ при Петръ предпринято было вновь пересмотръть Библію и издать ее въ лучшемъ, исправнъйшемъ видъ, при чемъ разсуждали о мърахъ къ возможно большему распространенію ея въ народъ. Исправленіе Библіи было весьма необходимо; потому что она существовала у насъ по старому острожскому изданію, почти безъ перемъны перепечатанному въ

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. VII. № 4450.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. V. № 2985. п. 6.

<sup>(</sup>в) Реглам. дъла еписк.

<sup>(4)</sup> П. С. З. т. VII. № 4496.

Москвъ въ 1663 году, очень неисправному, наполненному множествомъ грубыхъ недосмотровъ и ошибокъ (1). Епифаній Славенецкій почиталь больнимъ грвхомъ и срамомъ для Россіи, что она даже Библіи исправной не имъетъ (2). Притомъ же экземляры и этого стараго изданія сдвлались очень ръдки; наприм. въ Малороссіи, по словамъ Димитрія ростовскаго, ихъ очень трудно было сыскать; — «весьма мало гдв оные обрвтаются и купити едва достанеть кто» (5). Еще при Алексів Михайловичь возникь вопрось о совершенно новомъ переводъ всего свящ. Писанія; дъло поручалось Епифанію Славенецкому подъ главнымъ надзоромъ Павла, митрополита сарскаго и подонскаго. Но дъло начато уже при Петръ. Указъ объ этомъ вышелъ въ 1712 г. Во главъ общества справщиковъ поставлены Софроній Лихудъ и Оеофилактъ Лопатинскій. Справщики усердно принялись за дъло; въ январъ 1723 года святвищій синодъ подаль уже доношеніе объ окончаній ихъ работъ, а въ слъдующемъ мъсяцъ вышло высочайшее повельне Өеофилакту Лопатинскому окончательно пересмотръть исправленную Библію и приступить къ печатанію ея. Этотъ указъ не былъ приведенъ въ исполненіе. Синодальная типографія въ это время печатала

<sup>(1)</sup> Филар. Истор. т. V. стр. 41.

<sup>(2)</sup> Евген. Слов. 1. стр. 131.

<sup>(3)</sup> Tanke, 131.

была окончательно И разный церковныя книги печатаніе Библіи было пріозавалена работою; становлено на неопредвленное время. Наконецъ, смерть Петра остановила все. Его благодътельное намъреніе было исполнено уже при Елисаветь Петровив. При новомъ пересмотръ Библіи, исправленной при Петръ, оказалось, что и тогдашнее исправление ея было не совсъмъ удовлетворительно: вопреки прямымъ опредъленіямъ Алексія Михайловича и Петра, ея текстъ составленъ быль вовсе не по переводу LXX, а представляль собою смъсь нъсколькихъ текстовъ, текста LXX, еврейскаго и латинскаго (1). Елисаветинское изданіе Библіи послъдовало въ 1751 году (2).

П. 3.

<sup>(1)</sup> См. предисловіе къ Библіи 1751 г.

<sup>(2)</sup> Ко времени Петра относится странное намереніе напечатать Библію съ славянскимъ и голландскимъ текстомъ, изъ которыхъ первый былъ напечатанъ въ Санктпетербургѣ, а послѣдній сперва въ Гагѣ, потомъ въ Амстердамѣ. Оба изданія не были распространены; гагское изданіе потонуло при перевозкѣ, а амстердамское почему-то оставлено. Филар. Ист. V. стр. 41.

## РУССКІЙ РАСКОЛЪ ПРЕДЪ СУДОМЪ ИСТИНЫ И ЦЕРКВИ.

(**ок**он**чані**є)

О НЕОБХОДИМОСТИ УЧАСТІЯ ВЪ СВЯЩЕННОДЪЙСТВІИ БО-ЖЕСТВЕННЫХЪ ТАИНСТВЪ, СОВЕРІПАЮЩИХСЯ ВЪ ПРА-ВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ ХРИСТОВОЙ, ДЛЯ ТОГО, КТО ЖЕЛАЕТЪ ПОЛУЧИТЬ СПАСЕНІЕ И ИЗБЪЖАТЬ БУДУЩАГО ОСУЖДЕНІЯ БОЖІЯ.

Таинства, совершающіяся въ Церкви Христовой, относятся ко внутренней сторонъ христіанства и составляютъ главное основаніе, существенное и необходимое условіе спасенія человъческаго; онъ служатъ благодатными проводниками спасительной силы Божіей, дъйствующей во оправданіе и освященіе всякому, кто пріемлетъ ихъ съ върою и благоговъніемъ; въ нихъ невидимо присутствуетъ самъ Господь и Спаситель нашъ съ своимъ Божественнымъ Духомъ;

чрезъ нихъ поддерживается наше общеніе съ Тріупостаснымъ Богомъ. Посему не признавать спасительной силы сихъ таинствъ, считать ихъ ненужными и излишними въ дълъ своего спасесенія, уклоняться отъ ихъ принятія и оставаться внъ ихъ благодатныхъ дарованій, значитъ заграждать себв путь ко спасенію, отсъкать себя отъ жизни Божіей и совсъмъ не принадлежать къ обществу истинно върующихъ христіанъ. Такихъ таинствъ отъ самыхъ первыхъ временъ существованія Церкви Христовой, т. е. отъ самаго ея основанія Господомъ Спасителемъ и устроенія ея божественными апостолами, считается седмь: крещеніе, муропомазаніе, пригащеніе, покаяніе, священство, бракъ, елеосвященіе. Всв сін таннства засвидътельствованы божественнымъ Писаніемъ, ограждены отъ ложныхъ мудрованій человъческихъ чистымъ апостольскимъ преданіемъ и постояннымъ употребленіемъ ихъ въ Церкви.

Въ высочайщей важности и совершенной необходимости для человъка св. крещенія никто изъ правомыслящихъ не можетъ сомнъваться потому, что сіе таинство, бывъ освящено собственнымъ примъромъ Господа Спасителя, вмѣнено св. апостоламъ въ непремънную обязанность къ совершенію надъ всъми, которые примутъ евангельскую проповъдь и увъруютъ въ Господа Спасителя. Шедше, сказалъ Господь своимъ ученикамъ, научите вся языки, крестяще ихъ во имя

Отим и Сына и Св. Духа (Мато. 28, 19); иже въру иметь и крестится, спасень будеть; а иже не иметь въры, осуждень будеть (Марк. 16, 16). О семъ таинствъ еще предварительно говориль Господь въ своей бесъдъ съ Никодимоть: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити въ царствіе Божіе (Іоан. 3, 5). Въ слъдствіе этого наставленія и повельнія Господа, св. апостолы совершали таинство крещенія надъ людьми, обращающимися къ въръ Христовой и не иначе принимали ихъ въ общество върующихъ, какъ чрезъ св. крещеніе (Дълн. 2, 38—41. 10, 48).

Таинство муропомазанія также установиль Господь, показавъ его въ своемъ лицъ, когда сошель на Него Духъ Святый въ видъ голубя тотчасъ послъ крещенія Его отъ Іоанна. Сіе таніство предвозвъщено было еще пророкомъ Іоилемъ: и будеть по сихь, и излію оть Духа моего на всяку плоть (Іоил. 2, 28). Сіе таинство разумълъ Господь, когда говорилъ: въруяй въ Мя, , якоже реге писаніе, ръки отъ грева его истекуть воды живы. Сіе же реге, замъчаеть св. Тоаннъ богословъ, о Дусь, егоже хотяху пріимати върующіе во имя Его (Іоан. 7, 38-39). Оно торжественно совершилось надъ св. апостолами въ день пятидесятницы, когда Духъ Святый, по обътованию Господа, сошель на нихъ въ видъ огненныхъ языковъ (Дъян. 2, 2-4). Получивши Духа Святаго, божественные ученики

Господа и сами низводили Его на върующихъ посредствомъ возложенія на нихъ рукъ своихъ: тогда возложиша руць на ня Петръ и Іоаннъ, и пріяша Духа Святаго (Дъян. 8, 17). Поелику преподаваніе Св. Духа совершалось не только чрезъ апостольское рукоположение, но и муропомазаніе: то сіе таинство въ Писаніи навывается помазаніемъ отъ Святаго: и вы помазаніе имате от Святаго, говорить св. апостоль Іоаннь о христіанахь своего времени, и въсте вся, и не требуете, да кто угить вы; но яко то само помазание угить вы о всемь (1 Іоан. 2, 20-27). И св. апостолъ Павелъ пишетъ о семъ такъ: извъствуяй насъ съ вами во Христа, и помазавый насъ, Богъ, иже и запетатлъ насъ, и даде обругеніе Духа въ серд**ца** наша (2 Кор. 1, 21).

О таинствъ св. причащенія училь Господь такъ: аще не снівсте плоти Сына геловівгескаго, ни піете крови Его, экивота не имате въ себів. Азъ есль хлівбъ экивотный, иже стедый съ небесе: аще кто снівсть отъ хлівбъ его- же дзъ дамъ, плоть моя есть, юже Дзъ дамъ, плоть моя есть, юже Дзъ дамъ за животъ міра. Плоть бо моя истинию есть брашно, и кровь моя истинно есть пиво (юан. 6, 48—55). Когда и какъ установлено было сіе высочайшее таинство, объ этомъ съ подробностію передаютъ намъ св. апостолы; именно, оно первоначально совершено было са-

мимъ Господомъ Спасителемъ на послъдней вечери съ учениками. Тогда ядущимъ имъ, пріемъ Іисусъ хльбъ, и благословивъ преломи, и даяше утеникомъ, и реге: пріимите ядите: сіе есть тьло мое; и пріемъ ташу, и хвалу воздавъ, даде имъ глаголя: пійте отъ нея вси: сія бо есть кровь моя новаго завъта, яже за многія изливаема, во оставленіе гръховъ (Мато. 26, 26—28. Марк. 14, 22—24).

Таинство покаянія также ведетъ свое начало отъ самого Господа Спасителя; Онъ предоставиль ученикамъ своимъ власть отпускать или удерживать гръхи людей, которые будутъ исповъдывать предъ Нимъ свои согръщенія: елики аще свяжете на земли, будуть связана на небеси; и елика аще разръшите на земли, будуть разрымена на небестьх (Мато. 18, 18); и еще: якоже посла Мя Отець, и Азъ посылаю вы; и сіе рекъ, дуну, и глагола имъ: пріимите Духъ Святъ: имже отпустите гръхи, отпустятся имъ, и имже держите, держатся (Іоан. 20, 22-23). Сіе-то таинство разумълъ и св. апостоль Іоаннъ, когда писаль къ кристіанамъ: аще исповидаемь гръхи наша, върень есть и праведень, да оставить намы еръхи наша, и осистить нась оть всякія неправды (1 Іоан. 1, 9).

Въ таинствъ священства никто не можетъ сомнъваться послъ того, какъ оно утверждено Господомъ Спасителемъ особымъ его избраніемъ

двънадцати учениковъ послъ Его уединенной молитвы къ Богу Отцу, запечатлъно дарованіемъ имъ Святаго Духа и усвоеніемъ имъ божественной власти проповъдывать въ міръ ученіе, вязать и отпускать гръхи людей, наконецъ совершать все, что относится ко спасенію людей. О семъ таинствъ подробно было говорено нами въ прежней бесъдъ, и потому нътъ нужды распростаняться о немъ здъсь.

О таинствъ брака находимъ слъдующее ученіе въ бесъдъ Господа съ іерусалимскими книжниками: нъсте ли гли, яко сотворивый искони, мужескій поль и женскій сотвориль я есть? И реге: сего ради оставить геловькь отца своего и матерь, и прилъпится къ женъ своей, и будета оба въ плоть едину. Якоже ктому нъста два, но плоть едина: еже убо Богь согета, геловъкь да не разлугаеть (Мато. 19, 4-7). Св. апостолъ Павелъ ясно называетъ бракъ таинствомъ въ томъ отношении, что онъ есть образъ таинственнаго и благодатнаго единенія Іисуса Христа съ Церковію и душею каждаго върующаго. Тайна сія, говоритъ онъ, велика есть, азъ же глаголю во Христа и во **Церковь** (Ефес. 5, 31. 32).

Наконецъ и таинство елеосвященія имъетъ свое основаніе въ ясномъ и прямомъ ученіи апостольскомъ. Такъ, св. евангелистъ Маркъ говоритъ о св. апостолахъ, посланныхъ Інсусомъ Христомъ на проповъдь: и мазаху масломъ

многи недужныя, и исипьльваху (Марк. 6, 13), Св. апостоль Іаковь заповъдуеть христіанамь обращаться къ сему таинсту въ бользняхь и недугахь: болить ли кто въ васъ? да призоветь пресвитеры церковныя, и да молитву сотворять надънимь, помазавше его елеемь, во имя Господне. И молитва въры спасеть болящаго, и воздвигнеть его Господь; и аще гръхи сотвориль есть, отпустятся ему (Іак. 5, 14—15).

Разсматривая исчисленныя нами таинства въ приложеніи ихъ къ жизни христіанской, находимъ, что ими обнимаются всв духовныя потребности человъка, и всъ онъ необходимы въ дълъ общаго спасенія людей. Именно: таинство крещенія необходимо для благодатнаго возрожденія человъка въ жизнь новую, духовную. Таинство муропомазанія имветь своею цвлію укрвпленіе обновленнаго нашего естества силами Духа Божія. Таинство причащенія подаетъ нетлънную и безмертную пищу нашему духу и тълу. Таинство священства предназначено для лицъ, приступающихъ къ великому служенію Церкви и священнодвиствію божественныхъ таинствъ. Таинство брака установлено для твхъ, которые вступають въ первую и основную связь жизни человъческой — супружество. Таинство елеосвященія введено въ Церковь, какъ благодатное врачество для болящихъ тълесно и духовно. Въ сихъ таинствахъ сокрыта спасительная сила и жизнь

христіанства; безъ нихъ не можетъ быть хри-

Спрацивается послъ сего: есть ли сін таннства у васъ, отступившихъ отъ единенія съ Церковію и составившихъ свое раскольническое братство? Здъсь - то намъ нужно испытать ваши образы мыслей, разсмотръть ваше благочестіе и увидъть все ваше истиннолюбіе и вашу ревность о въръ и спасени! Вы представляетесь до того преданными Богу и Его святому закону, что всяжая малость, касающаяся богослуженія, считается у васъ дъломъ великимъ и непростительнымъ; вы потому и прервали связь съ Церковію, что нашли въ ней много нововведеній и отступленій отъ древняго христіанскаго благочестія: теперь носмотримъ, насколько вы строги къ самимъ себъ, и такъ ли вы твердо стоите въ древнемъ жристіанскомъ благочестін, какъ покавываете себя въ своихъ на насъ нападеніяхъ и обличеніяхъ.

Приступая къ разбору вашихъ мыслей о таивствахъ Церкви, останавливаясь своимъ вниманіемъ на самомъ образъ совершенія ихъ у васъ, мы прежде всего поставляемся въ великомъ затруднени, чтобы собрать въ единство всъ ваши зысли и понятія касательно сего предмета. Нътъ единства и согласія въ вашихъ убъжденіяхъ о силъ и значенін божественныхъ таниствъ; вы равощлясь вежду собою по сему предмету и раздължись на разныя общества, изъ которыхъ важдое мыслитъ и судить посвоему. Согласные между собою только въ противлени Церкви истинной, вы никакого не имъете согласія съ самими собою, такъ что весьма трудно вести рвчь съ вами объ этомъ предметъ, въ высшей степени важномъ и совершенно необходимомъ для спасенія человъческаго. А это самое раздъленіе ваше что показываетъ, и о чемъ говоритъ? О томъ. что вы только, повидимому, представляетесь защитниками правой въры и истиннаго христіанскаго благочестія, а на самомъ дъль вы совершенные отступники отъ въры и благочестія. Вы думаете, что очень тверды и неодолимы въ своихъ мысляхъ; а на самомъ дълъ уподобляетесь тъмъ робкимъ животнымъ, которыя въ своемъ кругу кажутся мужественными и смълыми, но, при первомъ появленіи ловца, тотчасъ разбъгаются въ разныя стороны и теряются у него изъ виду. Сильные и единодушные въ своемъ противлени истинъ, вы тотчасъ разсыпаетесь и не стоите вмъстъ, когда истина обращаетъ на васъ лице свое и хочетъ испытать твердость и силу вашихъ убъжденій. И какъ вы можете стоять и защищаться предъ истиною, когда вы не пребываете во истинъ, когда вы отпали отъ нея и вдались въ ложь, въ которой нътъ никакого единства и согласія, которая разсыпается, какъ песокъ подъ тяжестно въса, и разлетается какъ прахъ, возметаемый вътромъ!

Трудно, говоримъ, защитнику истины собрать ваши образы мыслей о таинствахъ въ един-

**2**3

ство и вести съ вами ръчь; ибо одни изъ васъ, именно тв, которые составляють общество, называемое поповщиною, думають, что всь таинства Церкви необходимы для спасенія человъческаго, и что сіи таинства остаются во всей цълости и святости только у нихъ, въ ихъ поповщинской секть; другіе же изъ васъ, не видя возможности признавать за истинныя таинства всъ седмь, какія совершаются вами раскольниками внъ-Церкви, хотять довольствоваться только двумя. именно: крещеніемъ и покаяніемъ; третьи, сознавая всю пустоту и безполезность и этихъ двухъ таинствъ, совершаемыхъ въ отдъленіи отъ Церкви, признаютъ, что хотя таинства и необходимы для спасенія, но ихъ теперь нигдъ нътъ; ибо. какъ они утверждаютъ, Церковь теперь упразднена и раззорена антихристомъ, благочестіе на землъ погибло, благодать взята на небо: остается, по ихъ мнънію, спасаться каждому, какъ Богъ привелъ и какъ кто хочетъ. Четвертые, наконецъ, понимая всю нельпость и этого мнънія, прямо отрицають необходимость церковныхъ таинствъ и хотятъ оставаться, какъ люди духовные, не имъющіе нужды ни въ какихъ внышнихъ знакахъ и видимыхъ обрядахъ благочестія, при одной духовной жизни и одномъ духовномъ дъйствін на нихъ благодати. Разсмотримъ, хотя кратко, эти образы вашихъ мыслей, и прежде всего начнемъ съ мыслей поповідины.

Поповіцина думаєть, что божественныя таинства необходимыя для спасенія человъческаго находятся только у нея, и, кромъ ея, этихъ таинствъ нигдъ нельзя найти. Убъжденіе совершенно ложное и превратное, которое падаєть и уничтожаєтся само собою, когда обращаємъ свое вниманіе на то, что сіи таинства совершаются внъ Церкви, совершаются людьми, не имъющими божественной благодати священнодъйствія, совершаются наконецъ вовсе не такъ, какъ они должны быть совершаемы по чину и установленію святой Церкви.

Божественныя таинства могутъ совершаться только въ Церкви православной; ибо, по словамъ Толковаго апостола, «нигдъже тайнъ совершитися невозможно, токмо въ единости Церкви Божія, еяже между сонмищами еретическими нъсть: тогда и тайны ни идиныя нъсть въ нихъ, развъ крещенія святаго отъ нихъ, еже тако есть достойно, яко крещаемаго отъ нихъ, егда приходить къ соединенію Церкви, паки крестити нетребъ: аще же не придетъ къ Церкви, ничесоже ему есть полезно» (1). А Церковь Божія, съ которою всв истинные христіане должны имъть единеніе и общеніе, есть одна восточная, въ грецахъ обратенная Церковь ни въчесомъ установленія Спасителя нашего, и блаженныхъ Его ученикъ и св. отецъ преданія, и седми вселенскихъ

<sup>(\*)</sup> Толк. апост. лист. 549.

соборовъ, Духомъ Святымъ собранныхъ, уставъ не нарушаетъ, ни отмъняетъ и въ малъйшей части не отступаетъ, ни прибавляя, ни отнимая, но яко солнце одинакою лучею правды всегда свътится правою върою (1). Къ еретическимъ же сонмищамъ надобно отнести и ваши старообрядческія сонмища, потому что онв отъ соединенія и общенія святыя, единыя каоолическія Церкви, яже на востоцъ, отступиша, и въ ней цъль и совершенить не пребывають; а не привязатися сердечнъ къ православному архіепископу Царяграда, и въ ученій его и послушаній сердечит не пребывати, блудити есть (2). Вы не признаете себя виновными въ отступленіи отъ Церкви, потому что считаете ее управдненного и разворежного антихристомъ? Но эта безстыдная ложь ваша уже облячена и отвергнута нами въ предыдущей бесъдъ, глъ мы лено показали вамъ, что Церковь Христова неодолима и несокрушима; потому эта гнилая трость ваша нисколько не поддерживаеть вашего суемудрія.

Теперь остается намъ обличить тъ ваши умствованія, которыми вы усиливаетесь защитить правильность своевольно вами поставляемыхъ строителей таинъ. Кто сім строители? Бъглые попы, отступники отъ Церкви, измънники своему священному долгу и обязанности — быть въ по-

<sup>(1)</sup> Книг. о въръ, лист. 27.

<sup>(2)</sup> Тамже, лист. 226.

виновеній своимъ епископамъ, бевъ воли и благословенія которыхъ они лишаются благодати свящества. Итакъ хотя вы и думаете, что въ вашемъ обществъ есть благодать священства, но вы вовсе не имъте ея; ибо 1) благодать священства, по второму правилу св. апостоловъ, приходить не иначе, какъ посредствомъ благодати архіерейства; слъдовательно не имъющимъ послъдней нельая имъть и первой; 2) сего недостатка нельзя восполнить священниками, отлучающимися отъ своихъ архіереевъ, потому что 39 правило св. апостоловъ ясно говоритъ, что пресвитеры, или діаконы безъ воли своего епископа да не творять ничего; слъдовательно дъйствія пресвитеровъ и діаконовъ, по отдълени ихъ отъ своихъ епископовъ, суть двиствия противоваконныя, которыя не только не даготь виканого освящения другимъ, но еще навлекають на никъ вящшее осуждение отъ Вога; 3) четвертымъ вселенскимъ соборомъ утверждено не оставлять низшему клиру безъ воли епископа своей Церкви, и 20 правило сего собора подвергаетъ отлучевио не только мирянина, или священника, но даже епископа, который пріемлеть чужаго причетника. Изъ этого необходимо слъдуетъ, что принимаемые вами бъглые священники чрезъ самое сіе принятіе подвергаются отлученю; и потому у васъ служить таннствамъ отлученный отъ таинствъ, и благословляеть вись неблагословенный.

Истина ясна и неопровержима! Но вы не хотите сознаться въ своемъ заблужденіи и стараетесь придумать какое-то для себя оправданіе. Что же вы представляете въ свое оправданіе? То, что вы принимаете къ себъ бъглыхъ отъ насъ поповъ на основании 15 правила собора, иже въ Константинъ градъ, во храмъ св. апостолъ отъ патріарха Игнатія. По этому правилу разръщается епископамъ другихъ церквей принимать къ себъ священниковъ, отступающихъ отъ своихъ епископовъ за ихъ ересь, и такіе священники, по сказанному правилу, чести и пріятія достойни суть, яко правовърніи. Но разсмотрите сами, соблюдается ли у васъ котя твнь этого правила въ приняти убъгающихъ отъ насъ поповъ. Правило сіе дозволяетъ православному священнику прерывать общение съ своимъ епископомъ, если епископъ зараженъ ересью, т. е. проповъдуетъ какое либо изъ проклятыхъ св. Церковію ученій. Но убъгающие отъ насъ попы прерываютъ общеніе съ рукоположившими ихъ епископами совсъмъ не за ересь послъднихъ. Ибо изъ бъглыхъ поповъ ни одинъ никогда не обличалъ своего епископа въ какой либо ереси. Если наши попы перебъгаютъ къ вамъ, то или для корысти, или для избъжанія заслуженнаго за свои проступки наказанія. Далье, по сказанному правилу и по силъ 3 правила антіохійскаго собора, священникъ, ръшившійся отступить отъ своего епископа-еретика, послъ отреченія отъ него, не преж-

де можеть священнодъйствовать, какъ доказавъ собору православныхъ епископовъ, что ему необходимо оставить своего епископа, а соборъ приметъ его подъ свое покровительство. Ибо судъ надъ епископомъ, и право разръшать священнодъйствіе обижаемымъ отъ своихъ епископовъ священникамъ, принадлежитъ собору епископовъ по 12 правилу кареагенскаго собора. Перебъгающе же къ вамъ наши попы, при поступлени къ вамъ, не объявляютъ никакимъ епископамъ о мнимой ереси своихъ епископовъ, потому что у васъ совствить натъ епископовъ; и власть служить у васъ получаютъ не отъ епископовъ, но или отъ бъглыхъ же поповъ, или отъ подобныхъ вамъ простолюдиновъ, что совершенно противно 16 правилу третьяго вселенскаго собора. Наконецъ, вы принимаете перебъгающихъ къ вамъ священниковъ не какъ православныхъ, а какъ еретиковъ, надъ которыми совершаете свои обряды и свое помазаніе по составленному у васъ чиноположенію. Судите, послъ сего, сами, правы ли вы въ своихъ дъйствіяхъ. Надлежало бы здъсь разсмотръть и то, какъ приготовляются и совершаются у васъ таинства, въ особенности же таинства муропомазанія и причащенія; но вы сами знаете, какъ грубъ и нелъпъ способъ ихъ совершенія у васъ, и потому онъ не заслуживають и имени таинствъ.

Видять эту грубость и нельпость тв изъ васъ, которые называются безпоповщиною. Не находя возможности признавать истинными таннствами

всъ седмь, какія совершаются поповщиною, безноповщина отвергла бъглыхъ поповъ, а съ ними и пять таинствъ, допустивши у себя только два, именно: крещеніе и покаяніе. Эти два таинства оставила у себя безпоповщинская секта на томъ основаніи, что будтобы онъ могутъ совершаться и простыми людьми. Но точно ли си таинства могутъ совершаться людьми простыми, и законно ли поступаютъ безпоповцы, когда отвергаютъ прочія пять таинствъ? Вотъ вопросы, которые мы должны ръшить въ обличеніе ихъ неправоты и уклоненія отъ истины.

1. Законно ли безпоповцы дозволяють совершать крещеніе и покаяніе людямъ простымъ, неосвященнымъ? Говорять, что это законно, потому что касательно таинства крещенія 202 правило Номоканона, въ потребникъ іосифовскомъ, разръщаеть по нуждъ, не сущу священнику, крестить всякому православному христіанину, и что нъкоторые святые, не бывъ священниками, крестили, напримъръ: апостолъ Филиппъ и Ананія, равноапостольная Оекла, Маріамъ, сестра апостола Филиппа, святая мученица Фотинія (1), преподобный Архиппъ (2), мученики: Созонтъ (3), Оеофилъ (1), Діодоръ и Дидимъ (5), Прискъ (6), Ев-

<sup>(1)</sup> Пролог. март. 20.

<sup>(2)</sup> Tamere, cent. 6.

<sup>(8)</sup> Tamme, cent. 7.

<sup>(4)</sup> Тажме, сент. 9.

<sup>(\*)</sup> Tamere, cent. 11.

<sup>(\*)</sup> Tamome, cent. 21.

геній и Херимонъ діаконъ (1), Назарій (2), Маркъ (3), Галактіонъ (4), Мина (5), Зосимъ монакъ (6), Власій (7), Александръ (8), Хрисанфъ (9), Савва (10), Абанасій, когда былъ еще отрокомъ (11), Василискъ (12), Сисиній и Киріакъ (13). На этихъ основаніяхъ безпоповцы и совершаютъ таинство крещенія сами, и думаютъ, что они поступаютъ въ этомъ случав правильно.

Но это самое 202 правило Номоканона, на которомъ безпоповцы основываютъ правильность совершаемаго ими крещенія, и доказываетъ, что они дъйствуютъ неправильно, противозаконно. Ибо какому мірянину это правило дозволяетъ крестить?—Принадлежащему къ православной Церви. Кого дозволяетъ крестить?—Желающаго присоединиться къ православной Церкви. Когда дозволяетъ крестить?—Когда въ приходъ нътъ православнаго священника (или за смертію, или за дальнею отлучкою, или за тяжкою болъзнію), и когда не-

<sup>(1)</sup> Пролог. окт. 4.

<sup>(2)</sup> Тамже, окт. 14.

<sup>(\*)</sup> Тамже, окт. 27.

<sup>(4)</sup> Тамже, ноябр. 5.

<sup>(</sup>в) Тамоке, дек. 10.

<sup>(6)</sup> Тамже, янв. 4.

<sup>(7)</sup> Тамже, февр. 3.

<sup>(</sup>в) Тамже, март. 13.

<sup>(9)</sup> Таможе, март. 19.

<sup>(10)</sup> Тамже, апръл. 15.

<sup>(11)</sup> Tamme, man 2.

<sup>(\*)</sup> Тамже, мая 22.

<sup>(18)</sup> Tamme, itoma 7.

возможно скоро пригласить ближняго священника, а между тъмъ желающаго креститься нужно неотложно крестить, или по тяжкой бользни его, или чтобы отлагательствомъ крещенія не погасить въ немъ желанія сдълаться христіаниномъ. Спрацивается: такъ ли поступаютъ безпоповцы, какъ повелъваетъ указываемое ими правило? Не такъ! Они крестятъ, не бывши сами членами православной Церкви, крестятъ не для того, чтобы крещаемыхъ соединить съ православною Церковію. а чтобы отторгнуть отъ нея, крестять не за отсутствіемъ, или невозможностію найти православнаго священника, а потому, что не хотять обращаться къ законнымъ пастырямъ; наконецъ крестятъ не однихъ близкихъ къ смерти, или крещеніе которыхъ опасно отлагать надолго, но всвхъ безъ изъятія, кто только соглашается креститься отъ нихъ. Къ сему нужно присовокупить и то, что, по церковнымъ правиламъ, крещеніе, которое совершаетъ православный простолюдинъ, непремънно должно быть восполнено священиикомъ. Въ Номоканонъ, въ іосифовскомъ потребникъ (лист. 83), есть вопросъ: «елико убо крещаютъ неосвященній мужи и жены, что достоитъ творить»? На этотъ вопросъ тамъ отвъчается сладующее: «аще умреть крестивыйся прежде, нежели постигнути священнику, божественная благодать совершаеть его; аще ли живъ будетъ, да паки поставить его священникъ въ купель, и молитвы и муро по обычаю да творитъ».

Что касается святыхъ, которые, не бывъ священниками, крестили, то они крестили не такъ, какъ это дълаютъ раскольники, т. е. не своевольно, и не потому, что думали, будто не нужны хиротонисанные священники въ православной Церкви. Одни изъ нихъ, напримъръ, апостолы Филиппъ и Ананія, крестили потому, что были апостолы, избранные Христомъ, и потому имъли полное право крестить; другіе крестили во время гоненія, не бывшу православному епископу въ наличности, какъ крестилъ, напримъръ, Галактіонъ Епистимію, слъдовательно крестили по 202 правилу Номоканона; а иные называются крестителями въ томъ смыслъ, въ какомъ говорится о св. князв Владимірв, что онъ крести землю русскую, т. е. только просвъщали другихъ върою Христовою, и желавшихъ присоединиться къ правословной Церкви приготовляли къ принятію крещенія; крестили же ихъ епископы и священники. Замътимъ здъсь еще и то, что одинъ изъ первоначальных в основателей раскола — попъ Никита. въ жалобъ своей къ царю Алексъю Михайловичу на изданную патріархомъ Никономъ Скрижаль, писаль, что напечатанное въ ней разръшение діаконамъ, чернцамъ и мірскимъ людямъ и женамъ крещати младенцевъ есть римская ересь. Следовательно и по суду вашей братіи несвященники не должны креститить.

Таинство покаянія совершають безпоповцы сами безь всякаго священства потому, что въ по-

славін св. апостола Іакова говоритея: исповівдайте другь другу согръшенія, яко да исцъльете (Гак. 5, 16); и еще потому, что въ іосифовскомъ потребникъ говорится: «старча исповъдь пріята». Но слова апостола Іакова, который внушаетъ намъ исповъдывать другь другу согръшенія, большой катихизись не такъ понимаетъ, какъ толкуютъ ихъ раскольники. Тамъ на листв 359 говорится слъдующее: «покаяніе самъ Господь уставиль есть, внегда повельваеть покаятися (Мато. зач. 50), и тайну покаянія глаголяй, имже отпустите грахи, отпустятся имъ (Іоан. зач. 65. Мато. 76), исповъдание гръховъ предъ апостолы (Дъян. зач. 42), и исповъдание предъ священники (Іак. зач. 57) знаменуетъ». Итакъ, большой катихизись подъ именемъ другихъ, кому мы должны исповъдывать свои гръхи, разумъетъ однихъ іереевъ, потому что силу сей тайны составляють оные глаголы, ихже глаголеть отпущаяй гръхи кающемуся, егда поучивъ его и наказавъ много, проститъ его, глаголя: «чадо прощаеть ти Христось невидимо». А сихъ словъ, кромъ православнаго священника, никто не можетъ произнести. И слова въ іосифовокомъ потребникъ: «старча исподь пріята», не то значатъ, будто нерукоположенный во священима старецъ открывающихъ ему свои гръхи можетъ разръшать и прощать отъ гръховъ, а то, что онъ по своей духовной опытности можетъ вопроша--вистими его давать полемые для спасенія соввты и назначать особенные подвиги для истребленія злыхъ навыковъ и умилостивленія Господа. О такихъ дълахъ простыхъ старцевъ и иноковъ Прологъ говоритъ очень часто.

Изъ всего этого открывается то, что простолюдины, не имъющіе благодати священства, никакого не имъютъ права совершать какія либо таннства Церкви, и слъдовательно всъ ихъ дъйствія, какія они совершаютъ подъ видомъ священнодъйствія, пусты и безполезны для тъхъ, надъ къмъ они совершаются. Значитъ, неизмъннымъ остается то, что сказано во второмъ правилъ св. апостоловъ; а въ этомъ правилъ сказано слъдующее: ничтоже даетъ не имъяй, и ничтоже пріемлетъ кто либо отъ неимущаго. Дерзнувый таковая, т. е. самовольно священнодъйствующій, не съ нами (апостолами и ихъ преемниками — архіереями) борется, но съ великимъ архіереемъ — Христомъ.

2. Законно ли поступили бевнововцы, когда отмънили у себя прочія пять церковныхъ таннствъ? Этого отмъненія, казалось бы, вовсе нельзя ожидать отъ тъхъ, для которыхъ всякая перешвна въ дълахъ церковныхъ представляется въ высшей степени важною и непозволительною. Извъстно, что старообрядцы, къ какому бы толку ни принадлежали они, любятъ называть себя сынами соборныя Церкви, строго держащимися всъхъ ел ностановленій; а соборная Церковь, съ сашаго начала своєго, досель учитъ, что потребныхъ во

спасеніе таинствъ есть седмь. Но таково упрямство и суевъріе этихъ людей, что они, обличая насъ за самыя малъйція вещи, которыя нисколько не пряпятствуютъ спасенію человъческому. въ себъ самихъ не видятъ и не примъчаютъ такихъ отступленій отъ истинной въры, при которыхъ они остаются совсъмъ безъ въры и спасенія. Непростительная дерзость ихъ и ничъмъ неоправдываемое своеволіе очевидны для всякаго здравомыслящаго человъка. Но они и тутъ котять оправдаться и доказать всему правословному міру, что они ни въ чемъ не погръщають предъ истиннымъ христіанскимъ благочестіемъ, ни въ чемъ отъ него не отступаютъ. Выслушаемъ ихъ слова и разберемъ основательность ихъ кінэшишав.

Таинство муропомазанія безпоповцы оставили потому, что св. крещеніе, говорять они, по нуждв можеть совершаться безь мура, и что оно въ древности не совершалось, когда крестили простые мужи и жены. Но хотя крестившіеся въ древности по нуждв отъ простыхъ мужей и женъ и не были помазуемы отъ нихъ муромъ; впрочемъ изъ сего не слъдуетъ заключать, что они посему уже совсъмъ оставались немуропомазанными. По церковнымъ правиламъ, муропомазаніе должны совершать только архіереи и священники, такъ какъ книга Двяній апостольскихъ говоритъ, что когда діаконъ Филиппъ крестилъ жителей Самаріи, то св. апостолы посылали туда Петра и Іоанна, дабы они чрезъ возложение рукъ (мъсто котораго заступило муропомавание), сообщили крестившимся Святаго Духа (зач. 18). Посему въ древности крестившиеся отъ простыхъ мужей и женъ, но остававшиеся въ живыхъ, оставались немуропомазанными, безъ сомнънія, только до прибытія къ нимъ архіереевъ или священниковъ, а совсъмъ немуропомазанными не могли быть. Ибо, по ученію св. Климента римскаго (посл. 4), «всякъ со тщаніемъ да ускоряетъ ко крещенію, посемъ же напечатлънъ бывъ отъ епископа, пріяти имать седмиричную благодать Св. Духа, зане безъ святыя тайны никтоже совершенъ христіанинъ можетъ быти» (1).

Сочинители «Поморскихъ отвътовъ» (отвътъ 103) пишутъ, что въ древле-греческой книгъ, подъ именемъ завъщанія св. апостоловъ къ епископу, говорится: «да помажеши первъе елеемъ святымъ, таже крестиши водою, и конечное печатуеши муромъ. Аще же ниже елей будетъ, ниже мура; довольствуетъ вода и къ помазанію и къ печати». Но этими словами не слъдуетъ руководствоваться въ настоящее время; потому что нынъ нътъ недостатка въ муръ, непрерывно освящаемомъ и хранимомъ въ православной Церкви. А на лаодикійскомъ соборъ, который былъ вскоръ послъ перваго вселенскаго собора, въ 48 правилъ повелъно, чтобы просвъщающіеся св. крещеніемъ непремънно по крещеніи помазывались

<sup>(1)</sup> Болып. катих. лист. 327.

святымъ муромъ, мастію небесною, и такимъ образомъ содълывались причастниками царства Христова.

Таинство причащенія безпоповцы оставили потому, что будтобы вивсто евхаристіи можно приносить Богу въ жертву духъ сокрушенъ, сердце сокрушенно и смиренно, и другія добродътели, и что древніе подвижники спасались, хотя и не причащались святыхъ таинъ. Такъ думаютъ наши раскольники безпоповцы. Но кто далъ имъ право отмънять евхаристію послъ того, какъ необходимость ея употребленія раскрыта словами самого Господа и подтверждена ученіемъ св. апостоловъ? И какая со стороны человъка жертва можетъ замънить сію высочайщую жертву, принесенную за людей Искупителемъ міра? Св. Златоустъ, въ толкованіи на посланіе святаго апостола Павла къ Коринеянамъ, говоритъ: «въ нощь, въ нюже и закланъ быти хотяше о насъ, сія заповъдаше и предая намъ вечерю ону, по оной же не къ тому приложилъ есть иную» (1); а въ Толковомъ апостолъ на 345 листъ говорится: «новый завътъ имветъ иное јерейство ново по чину мелхиседекову, еже на Господъ Іисусъ Христв начася, якоже древняго закона на Ааронъ; имъетъ же и жертву ину, нову, далече честнъйшую, юже на всякъ день и на всякомъ мъстъ Господу Богу къ славъ и хваль ісреями прино-

<sup>(</sup>в) Больш. катих. лист. 380.

ситъ; а сія нъсть ни жертва хвалы, ни сокрушеннаго сердца, ни молитвы, ни милостыни; ибо сіи не суть новыя жертвы, ибо быша въ древнемъ законъ и новомъ, но имъетъ едину жертву нову въ законъ древнемъ никогда не бывшую, тъло и кровь Господню. Сію Церковь христіанская присно на всякъ день Богу Отцу приноситъ ради воспріятія благодати и милосердія на воспоминаніе смерти Сына Его на крестъ».

Кромъ сего, раскольники, думая замънить таинство причащенія духомъ сокрушеннымъ и другими добродътелями, предпринимаютъ совершенно невозможное дъло. Ибо и св. Евангеліе и православные учители отказывають намь въвозможности быть добродътельными, если мы не будемъ пріобщаться святыхъ таинъ. Такъ въ евангелін отъ Іоанна зачаль 23 писано: ядый мою плоть, и піяй мою кровь, во Мнь пребываеть, и Аэь въ немъ. И аще не снъсте плоти Сына геловъгескаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себль. Въ толковомъ апостолъ на 545 листъ говорится, что «тъло и кровь Господа Церковь христіанская присно на всякъ день Богу Отцу приноситъ, ради воспріятія благодати и милосердія, на воспоминаніе смерти Сына Его на крестъ». Симеонъ, новый богословъ, молитъ Господа сподобить его причастія св. таинъ для того, «да не кромъ обрътъ мя твоея благодати прелествикъ восхититъ мя льстивнъ, и прельстивъ отведетъ

Digitized by Google

боготворныхъ ти словесъ» (¹). Книга о единой въръ слъдующимъ образомъ прославляетъ сно тайну: «сія содълываетъ, яко образъ Царскій цвътетъ въ насъ: сія красоту и свътлость души укръпляетъ; сія демоны отгонитъ; сія весь міръ очистила, сія душъ нашихъ избавленіе есть. Тою омывается душа, тою украшается, тая мысль нашу огню яснъйшу и злата свътлъйшу сотворяетъ» (²).

Возможность спасенія безъ причащенія св. таинъ раскольники хотятъ доказать еще примъромъ святыхъ пустынниковъ, которые не причащались и однакоже угодили Богу и спаслись. Но откуда они знають, что св. пустынники не причащались тъла и крови Христовой? Къ этой мысли пришли они потому, что въ жизнеописаніяхъ святыхъ не упоминается объ этомъ; но если не упоминается, то слъдуетъ ли заключать изъ этого, будто святые пустынножители оставались безъ причащенія святыхъ таинъ? Не слъдуетъ; ибо составители жизнеописаній святыхъ не находили нужнымъ говорить о семъ, такъ какъ всякому православному христіанину должно быть извъстно, что всъ древніе православные подвижники, не исключая и отшельниковъ, по уставу, неотложно пріобщались въ уреченное время; и отшельники для сего или сами приходили въ монастыри, или приглашали къ себъ пресвитеровъ, или

<sup>(1)</sup> Послъд. ко св. причащ. молитв. 17.

<sup>(2)</sup> Книг. о вър. лист. 51.

наконецъ брали съ собою въ скиты запасные св. дары, такъ что тъ изъ нихъ, которые долго не причащались, подвергались нареканпо. Что таковъ былъ уставъ у древнихъ подвижниковъ, объ этомъ весьма часто говорится въ Прологъ (1).

Безъ хиротонисанныхъ священниковъ остается безпоповщина потому, что будтобы въ древности во многихъ странахъ сыны Церкви пребывали безъ священства. Но правда ли это? Изъ исторіи извъстно, что если когда въ нъкоторыхъ православныхъ селеніяхъ не было священниковъ, то это продолжалось недолго, и случалось только потому, что по смерти прежнихъ священниковъ, нескоро были опредъляемы новые, или же служившіе въ тъхъ мъстахъ священники были въ отлучкъ. Между тъмъ въ безпоповщинъ вовсе нътъ хиротонисанныхъ священниковъ, и это потому, что безповцы не хотятъ имъть ихъ. Притомъ, древне православные христіане, у которыхъ временно не было священниковъ, отнюдь не думали, что они, за отсутствіемъ ихъ, сами могутъ исполнять то, что составляетъ обязанность священническую. Изъ древнихъ православныхъ христіанъ преимущественное уваженіе въ Церкви заслужили святые, просіявшіе въ постъ, отцы, о которыхъ говоритъ св. Ефремъ въ 112 словъ. Чтобы безпрепятственнъе заниматься приготовленіемъ себя къ блаженной въчности, они

<sup>(1)</sup> Декабр. 5, 12; янв. 14; март. 10.

убъгали не только отъ общественныхъ должностей, но и отъ самыхъ обществъ, и жили въ горныхъ пещерахъ. Между тъмъ св. Ефремъ говоритъ, что они не разлучаютъ себя отъ стада, зане чада суть св. просвъщенія, не законъ раззоряютъ, не пріемлюще священства держати, но хранятъ заповъди, тепли суще върою. Егда же предстанутъ честній священницы святъй трапезъ службу принести, тій первъе простираютъ руки своя, пріемлюще тъло тогожде Владыки, во истину иже присно съ ними сущаго.

Таниство брака не совершаютъ раскольники-безпоповцы потому, что, по ихъ мнънію, оно исполняется родительскимъ благословеніемъ безъ всякаго священнодъйствія. Эту мысль свою они основывають на словахъ большаго катихизиса, въ которомъ на листв 392 говорится, что «сію тайну сами брачущіеся себъ дъйствуютъ, глаголюще: азъ тя посягаю въ жену мою, азъ же посягаю тебе въ мужа моего». Знакомые съ ихъ обрядами говорять, что у нихъ дъйствіе бракосочетанія состоитъ въ томъ, что родители благословляютъ женика и невъсту, потомъ служатъ для нихъ Спасителю молебенъ, на которомъ читаютъ канонъ октоиха 8 гласа, съ вънчальными апостоломъ и евангеліемъ; а за симъ помолвленные вступають въ права и обязанности супружескія. Но всъ эти обряды безъ вънчанія священнического не составляють таинства брака, а безъ брака вступающие въ супружество живутъ

блудно. По ученію Церкви православной, и даже гражданскимъ постановлениямъ, православному христіанину можно вступить въ брачное состояніе не пначе, какъ чрезъ іерейское благословеніе и священныя молитвы. Такъ въ маломъ катихизисть о бракть говорится, что онъ бываетъ «общинъ изволеніемъ отъ твхъ, иже входять въ то достояніе, безъ всякія пакости, благословеніемъ священническимъ»; а во второй части Кормчей на листъ 139 говорится, что «тайна супружества, или законнаго брака, отъ Христа Бога уставлена есть. Совершеніе ел суть словеса совокупляющихся, изволение внутреннее предъ іереемъ извъщающая. Потаенная же и вся прочія супружества, яже не съ благословеніемъ церковнымъ отъ своего си пастыря, си есть отъ епископа, или отъ тоя порохіи священника, вънчаніемъ при двухъ, или поне трехъ свидътеляхъ, совершаемая, по соборному установленію и святыхъ отецъ, незаконна, паче же беззаконна и ни во чтоже суть». Въ 43 главъ тойже части говорится, что елико аще безъ священныхъ молитвъ своя рабы на сочетаніе брака совокупляюще, не боголюбивъ бракъ составляютъ имъ, но блудническое смъшеніе утверждаютъ. Ихъ же бо не совокупи Богъ священными молитвами призываемъ, тые вси сходятся на гръхъ. Тоже говорится въ потребникъ іосифовскомъ въ правилахъ о бракъ 53-мъ, 58-мъ и 151-мъ.

Нътъ сомнънія, что при бракосочетаніи нужно и родительское благословение, потому что дъти не должны вступать въ бракъ безъ въдома родителей (1); но оно самаго таинства брака не составляетъ, да и не можетъ составить, потому что родители не всегда могутъ благословлять дътей своихъ на бракъ, напримъръ: когда ихъ нътъ въ живыхъ, или когда вънчающіеся уже не подлежатъ власти родителей (это бываетъ тогда, когда дъти, принявшіе въру православную, подлежатъ власти родителей иновърныхъ). Бракъ совершается, когда при взаимномъ согласіи жениха и невъсты, по законному чину, они сопрягаются въ сожите нераздъльное, и пріемлють отъ Бога особнъ сію благодать, дабы дъти добръ и христіански родили и воспитали, и да соблюдутся отъ мерзостнаго, блуднаго гръха и невоздержанія (2). Посему въ большомъ катихизисъ, въ стать в о шестой тайнъ, о родителяхъ ничего не сказано. Тамъ на вопросъ: кто есть дъйственникъ брака? вотъ что отвъчается: первое убо самъ Господь Богъ, якоже Мочсей боговидъцъ пишетъ: и благослови я Господь Богъ, глаголяй: раститеся и множитеся и наполняйте землю, и обладайте ею. Еже и Господь въ Евангеліи утверждаетъ, глаголяй: яже Богъ сочета, человъкъ да не разлучаетъ. По семъ сами брачущіеся сію

<sup>(1)</sup> Больш. катих. лист. 192.

<sup>(\*)</sup> Больш. катих. лист. 342.

тайну себъ дъйствуютъ, глаголюще: азъ тя посягаю въ жену мою, азъ же посягаю тебе въ мужа моего (¹). Здъсь говорится о томъ, что для брака необходимо взаимное согласіе жениха и невъсты, которое однакоже должно восполнять вънчаніемъ ихъ въ церкви по законному чину. Ибо, по словамъ Матоея правильника, не совокупленіе, но молитвенное служеніе творитъ обрученіе, якоже браку вмънятися (²). Взаимное согласіе жениха и невъсты потому необходимо, что безъ этого условія невозможенъ самый бракъ; но этого одного согласія вовсе недостаточно для того, чтобы бракъ былъ таинствомъ христіанскимъ и чтобы вступающіе въ него сподоблялись благодати Божіей для благословеннаго чадородія.

Почему не признаютъ за таинство елеосвященіе, раскольники ничего не говорять; въроятно потому, что когда они отвергли прочія важнъйшія, то сіе послъднее и не нашли нужнымъ опровергать, считая его ненужнымъ для своего спасенія. Но кто дорожитъ своимъ спасеніемъ, тотъ не станетъ отвергать того, что самъ Богъ предлагаетъ человъку для его спасенія.

Итакъ, правы ли вы, раскольники, предъ истиною, когда пять необходимыхъ для спасенія таинствъ совсъмъ оставили и ограничились только двумя, которыя также совершаются вами незаконно и не по чину церковному? — Неправы!

<sup>(1)</sup> Больш. катих. лист. 392.

<sup>(\*)</sup> Сост. 3. глав. 15.

Видять и понимають эту неправоту вашу тъ изъ васъ, которые не признаютъ силы совершаемыхъ вами таинствъ, и говорятъ, что хотя всв таинства церковныя необходимы для спасенія, но ихъ теперь нътъ нигдъ; потому, по ихъ мнънію, остается теперь спасаться каждому какъ Богъ привель и кто какъ хочетъ. Мысль этихъ людей совершенно несправедлива въ приложении къ таинствамъ, учрежденнымъ Господомъ и совершаемымъ въ Его истинной Церкви; она выведена изъ ложнаго основанія, что Церковь Христова раззорена и упразднена антихристомъ, что благодать Божія отступила теперь отъ міра: это ложь, основанная на одномъ произволъ раскольническаго ума, не покоряющагося истинъ Божіей. Върить въ эту ложь и держаться ея могутъ одни тъ, которые ни во что вмъняютъ слова Господа и ученіе святыхъ Его апостоловъ.

Видять и понимають эту ложь ть изъ васъ, которые принадлежать къ секть духоборческой, и которые придумали для своего оправданія иную мысль, вовсе непохожую на всъ предъидущія. Именно, они считають св. таинства ненужными и излишними для себя, какъ для людей духовныхъ, которые и такъ способны принимать благодать Божію безъ всякихъ видимыхъ посредствъ и знаковъ. Такимъ отвъчаемъ: если бы кто захотълъ представить свою выдумку, направленную къ ниспроверженію всего христіанства и искорененію его духа между людьми, то

что онъ могъ бы сказать хуже и противнъе христіанству, какъ эти духоборческія мысли? Духоборцы считаютъ святъйшія, самимъ Богомъ установленныя, таинства излишними и ненужными для себя, какъ для людей духовныхъ; но съ какихъ поръ они стали духовными и какою силою достигли своей духовности? И неужели они такъ духовны, что могутъ почитать себя высшими въ этомъ отношеніи, нежели какова была вся первенствующая Церковь, которая совершала священно дъйствіе божественных таинствъ? Ужели они духовнъе самого Христа, который во время своей земной жизни исполнилъ всякую правду и установиль новыя священнодъйствія для тъхъ. которые въруютъ въ Него и принадлежатъ къ Его стаду? Не полное ли безуміе — отвергать сіи священнодъйствія, когда знаемъ, что онъ не суть одна праздная внъшность и простая обрядность, но что въ нихъ сокрыта спасительная сила благодати, безъ которой не можетъ обойтись и самый духовный человъкъ? Мысли духоборцевъ противоръчатъ всъмъ основнымъ понятіямъ христіанства и сами ни на чемъ не основаны; потому онъ не заслуживаютъ того, чтобы долго останавливаться на нихъ и много заниматься ими право върующему христіанину, утверждающемуся на положительномъ и прямомъ ученіи Господа Спасителя и Его святыхъ апостоловъ.

ОБЛИЧЕНІЕ ЛОЖНАГО УБЪЖДЕНІЯ РАСКОЛЬНИКОВЪ ВЪ ТОМЪ, ЧТО ОНИ СОСТАВЛЯЮТЪ ИСТИННУЮ ЦЕРКОВЬ ХРИ— СТОВУ, ИЛИ ОБЩЕСТВО ЛЮДЕЙ, СПАСА ЕМЫХЪ БОГОМЪ.

Какъ ни стоятъ за свою правоту и истинность раскольники, какъ ни усиливаются доказать, что мы измънили истинному христіанскому благочестію и не пребываемъ въвъръ православной, что, напротивъ, эта въра во всей чистотъ и неизмънности остается у нихъ; но всъ доказательства ихъ падаютъ и разрушаются сами собою, при безпристрастномъ изслъдовании ихъ образа ыыслей и дъйствій. Если, по словамъ раскольниковъ, мы отступили отъ въры и благочестія, и потому не составляемъ истинной Церкви Христовой; то тъмъ болъе не Церковь Христова они, какъ отдълившіеся отъ Церкви вселенской и образовавшие свое особое общество. Они защищаютъ свое отступленіе отъ сей Церкви тъмъ, что будтобы она упразднена и раззорена антихристомъ. Но если Церковь вселенская, основанная Христомъ и апостолами, упразднена и раззорена антихристомъ, то кто же можетъ признать за Церковь истинную ихъ раскольническія общества, основанныя не Христомъ и апостолами? Спрашиваемъ васъ, отступниковъ отъ Церкви: изъ какой вы вышли Церкви — падшей и раззоренной антихристомъ, или не падшей и не раззоренной имъ? Если скажете: мы вышли изъ Церкви падшей, то откуда же имъете благодать и истину, которыми хвалитесь, и которыя пребываютъ только

въ Церкви Божіей не падшей? Если благочестіе и истина оскудъли въ самомъ своемъ источникъ и хранилищъ, то ужели это сокровище можетъ сохраняться у васъ? Отъ источника, изсякшаго струями, не течетъ никакая струя; отъ угасшаго свътильника не возжигается другой свътильникъ. Такъ и отъ падшей Церкви вселенской не можетъ возсіять никакая другая истинная Церковь. Видите ли, къ чему ведетъ ваша ложь, измышленная вами на неодолимую и несокрушимую Церковь Христову? Вооружаясь противъ нея, вы тъмъ самымъ подрывате самихъ себя. Но вы скажете: мы вышли изъ Церкви Христовой еще не падшей? Въ такомъ случать опять не избъжите справедливаго обвиненія за свое отступленіе отъ нея. Ибо, если Церковь Христова стояла и не пала, то какое имъли вы право измънять ей и отдъляться отъ нея? Какъ бы ни извивались вы въ своихъ лжеумствованіяхъ, но ваша неправота ничъмъ не можетъ быть покрыта и оправдана.

Итакъ, ваше отступническое общество никакимъ образомъ не можетъ быть признаваемо за истинную Церковь Христову; ибо оно никакихъ не имъетъ признаковъ сей Церкви. Истинная Христова Церковь та, которая находится въ живой и непрерывной связи съ Церковію первенствующею, основанною Христомъ и Его апостолами. Эта необходимая для Церкви связь заключается въ преемствъ апостольской власти, сохраняющейся въ достоинствъ епископскаго сана, которо-

му принадлежитъ право учить и священнодъйствовать. Потому-то гдъ есть епископъ, неоспоримо имъющій преемство апостольской власти. тамъ и Церковь. «Епископъ въ Церкви, говоритъ св. Кипріанъ кароагенскій, и Церковь въ епископъ. Кто не съ епископомъ, тотъ внъ Церкви. Напрасно, продолжаетъ сей отецъ Церкви, обольщають себя нъкоторые, думая священный союзь сь епископомъ замвнить тайными союзами съ нъкоторыми слабыми членами. Истинная Церковь нераздълима. Кто въ брани съ главою, тотъ не можеть быть въ миръ съ членами.... Кто не въритъ Інсусу Христу, содълавінему священника, тотъ повърить Ему, мстящему за священника, Имъ содъланнаго» (1). Посланія св. Игнатія богоносца также исполнены всъ завъщаніемъ христіанамъ хранить уваженіе къ епископамъ и власти іерархической. «Все двлайте, писаль онъ къ Магнезіанамъ, въ согласіи Божіемъ, взирая на епископа, какъ на представителя самого Бога, на пресвитеровъ, какъ представителей собора апостольскаго, и на любезныхъ мнъ діаконовъ, какъ на служителей Інсуса Христа, бывшаго прежде въкъ у Отца и явившагося на послъдокъ... Слушайтесь, говорить онъ Филадельфійцамъ, епископа, пресвитера и діаконовъ; ничего не дълайте безъ епископа. Не обманывайтесь! Кто слъдуетъ производящему расколъ, тотъ не получитъ царствія Божія». Въ посланіи къ Смирнянамъ на-

<sup>(1)</sup> Христ. чтен. 1825 г. ч. 17. стр. 298. 299.

ходимъ слъдующую мысль сего отца: «кто дълаетъ что нибудь тайно отъ епископа, тотъ служитъ діаволу» (¹).

Послъ такихъ свидътельствъ о важности іерархической власти и епископскаго служенія въ Церкви, какой истинно благочестивый христіанинъ будетъ оставаться спокойнымъ въ отступленін отъ власти и управленія епископовъ? Наши раскольники, величающие себя благочестивыми. не трогаются и не смущаются этимъ, даже выдумываютъ свои предлоги и основанія, на которыхъ хотятъ утвердить ту ложь, что власть епископовъ не такъ важна, какъ говорятъ о ней, что можно христіанину оставаться и безъ епископа. Чвиъ же хотятъ доказать эту свою ложь? Твиъ, что въ древности были цълые города, которые долгое время оставались безъ епископовъ; напримъръ: въ Кареагенъ не было епископа тридцать льть; въ Иппонъ много льть; въ Едессв при царъ Валентинъ было только два пресвитера. Но твердо ли это доказательство, чтобы имъ отрицать необходимость епископскаго служенія въ Церкви? - Хотя въ древности, по смутности времень и лютости гоненій, воздвигнутыхъ на Церковь, въ Кареагенъ, Иппонъ и Едессъ не было нъсколько времени своихъ епископовъ, однакоже христіане этихъ городовъ всегда сознавали необходимость имъть у себя епископовъ, и какъ только прекращались гоненія и наступали луч-

<sup>(1)</sup> Воскр. чтен. за 1849 — 1850 годъ.

шія времена, тотчасъ возстановляли у себя епископское служеніе, и имъли своихъ правильно поставленныхъ святителей. Что же? Имъетъ ли это какое нибудь отношеніе и приложеніе къ вашему мятежническому обществу, самовольно прервавшему связь съ епископами Церкви православной и упорно отвергающему ихъ?

Не имъя у себя епископовъ, вы не имъете и таинствъ, совершаемыхъ епископами; а безъ благодати, получаемой нами въ божественныхъ таинствахъ, нътъ духовной жизни и спасенія человъку. И хотя вы отправляете въ своихъ обшествахъ различные церковные обряды, выдаваемые вами будто за священнодъйствіе божественныхъ таинствъ; но это одна ваша ложь и прельщеніе. Право священно дъйствія принадлежитъ только епископамъ и тъмъ, на кого они низводять благодать священства. Въ божественномъ Писаніи ясно сказано: никтоже самъ себъ пріемлеть честь, но званный оть Бога, якоже и Ларонъ (Евр. 5, 4). Посему-то въ опредъленіяхъ св. Церкви находимъ: «восхищающій недарованная имъ отъ Бога, прогнъвляютъ Бога, якоже сыны Кореовы и Озія царь; ни діакону убо, тъмъ паче мірянину, приносити жертву нъсть достойно, ни крестити кого» (1). «Одинъ Богъ, говоритъ св. Кипріанъ, и одна Церковь. И другаго олтаря и новаго священства не можетъ быть.

<sup>(1)</sup> Прав. св. апост. 2.

Въ одной только Церкви и возможно спасеніе». А какъ смотритъ сей отецъ Церкви на тъхъ, которые въ отдъленіи отъ Церкви устрояли свой олтарь и совершали свои священнодъйствія? «Сіи люди, писалъ онъ, безъ божественнаго избранія и опредъленія сами пріемлютъ начальство надъ безумныммъ скопищемъ людей, поставляютъ себл властителями безъ всякаго закона, величаютъ себя именемъ епископа, тогда какъ никто не давалъ имъ сего имени. Духъ Святый называетъ ихъ въ псалмахъ съдящими на съдалищи губителей (Псал. 1, 2), опасными и заразительными для въры, обольщающими посредствомъ зміиныхъ устъ, превращающими истину, пагубною гортанію изрыгающими смертоносный ядъ, которыхъ слово распространяется, какъ ракъ (2 Тимов. 2, 19), которыхъ бесъда вливаетъ убійственную заразу въ сердце каждаго. Противу такихъ-то Господь взываетъ и отъ нихъ удерживаетъ и отвлекаетъ заблуждающій народъ свой, говоря: не слушайте словесъ пророковъ, поелику видънія сердца ихъ обманываютъ ихъ. Глаголютъ, но не отъ устъ Господнихъ. Глаголютъ отвергающимъ Мя: миръ будетъ вамъ и всъмъ, иже ходятъ въ похотъхъ своихъ, и всякому ходящему въ стропотствъ сердца своего рекоша: не придутъ на васъ злая. Не глаголахъ къ нимъ, и тіи пророчествоваща. И если бы они услышали словеса мои и научили народъ мой: то Я обратилъ бы ихъ отъ злыхъ ихъ помышленій (lepem. 23, 16-22).

Сихъ же самыхъ людей Господь описываетъ такимъ образомъ: Мене оставища источника воды живы, и ископаща себъ кладенцы сокрущенныя, иже не могутъ воды удержати (lep. 2, 13). Оставивъ источникъ воды живой, они между тъмъ объщаютъ благодать животворной и спасительной воды. Люди у нихъ не омываются, а только болъе оскверняются, и гръхи у нихъ не изглаждаются, а еще усугубляются. Такое рожденые приноситъ чадъ не Богу, но діаволу. Рожденные отъ лжи не сподобятся обътованій истины» (1).

Представленныя нами противъ васъ основанія такъ ясны и тверды, что ничего невозможно сказать равносильного вопреки ихъ. А если такимъ образомъ у васъ, отступниковъ отъ Церкви, нътъ ни епископовъ, ни священнодъйствія божественныхъ таинствъ, ни спасительной силы, подаваемой чрезъ сіи таинства; то вы находитесь внъ всякой надежды и упованія на жизнь въчную и оправданіе предъ Богомъ. Что же, посль сего, значитъ ваше ревнование о двоении аллилуіа, о хожденіи посолонь, объ осмиконечіи креста, о двуперстномъ сложеніи, о храненіи у себя старинныхъ церковно-богослужебныхъ жингъ и другихъ вещахъ, почитаемыхъ у васъ чрезвычайно важными? Все это безъ оправданія предъ Богомъ и безъ спасенія своей души есть дъло безполезное

<sup>(1)</sup> Христ. чтен. за 1858 г. мѣс. янв. стр. 52. 53.

н ни къ чему не ведущее. Слъдовательно теперы по отдълени вашемъ отъ Церкви, для васъ все равно, если бы вы совствить оставили свою въру, отказались отъ всякаго самоизмышленнаго вами благочестія и прекратили всякій споръ по этому предмету. Остается у васъ еще одно основаніе, на которомъ хотите успокоить свою ложную совъсть, и доказать намъ, что вы люди правые, не лишенные благодати спасенія: вы думаете, что находитесь въ живомъ общени съ Церковію первенствующею по чистотъ своего ученія и своему правовърію, которое будтобы сохраняется вами во всей цълости апостольскаго духа и разума. Напрасная надежда, ложное убъжденіе! Право учить, также какъ и право священнодъйствовать, въ Церкви принадлежитъ епископамъ же, преемникамъ апостольской власти, а потомъ всьмъ тъмъ, которые получають отъ нихъ на еіе дъло благословеніе и разръшеніе. Слъдовательно, кто учить несогласно съ учениемъ епископовъ, истинныхъ пастырей Церкви, и вопреки ихъ воли, тотъ учитъ незаконно и совершенно лживо. И нужно ли много трудиться, чтобы обличить неправоту и лживость вашего ученія, вовсе не апостольскаго? Въ ученій апостольскомъ натъ никакого противоръчія и разногласія; оно всегда върно самому себъ и не поставляеть въ разномысліе тъхъ, которые его держатся. То ли представляютъ собою ваши раскольническія общества? У васъ столько различ-

Digitized by Google

ныхъ толковъ и различныхъ религіозныхъ убъжденій, что трудно и исчислить ихъ, и между вами нать инкакого единства и согласія. Гль же у васъ истина, и въ какомъ именно вашемъ братствъ заключается чистое, апостольское ученіе? Конечно, каждое изъ вашихъ общестъ будетъ упрекать всв другія и станеть увърять, что нетинное, неискаженное ученіе, остается только за нимъ однимъ. Но для насъ не важны эти вани увъренія, для насъ важно то, что всв вы. при взаимномъ разноръчіи между собою, согласны только въ своемъ противлени Церкви, отъ которой отдвлились, и въ которой сохраняется одно здравое и чистое ученіе, связующее всъхъ, исповъдующихъ его, въ одну душу, въ одинъ разумъ и волю, Это и есть доказательство истины, пребывающей въ нашей Церкви!

Чъмъ еще можете хвалиться въ своемъ отступленіи отъ Церкви? Вы хвалитесь своими
страданіями за въру, гордитесь претеритваемыми
вами гоненіями и мученичествомъ? Но можно ли
считать за мученичество и гоненія тъ мъры, какія употребляєть законное правительство для
ограниченія и удержанія вашего своеволія и буйства? Никакъ; ибо сіи мъры употребляєть самъ
Богъ посредствомъ установленной отъ Него власти (Рим. 13, 1). Вспомнимъ при этомъ слова св.
Григорія двоеслова, который къ отступникамъ
отъ Церкви, бывшимъ въ его времена, писалъ
слъдующее: «вы жалуетесь на тяжесть гоненій,

претерпъваемыхъ вами; но поелику вы страдаето ваше страдание не послуте не за правду: житъ вамъ во спасеніе, потому что нельзя ожидать вознагражденія за незаконное двло; ибо вамъ должны быть извъстны слова Кипріана, который говорить, что мученичество составляють не мученія, а причина мученій. Посему вамъ не слвдуеть хвалиться твмъ мученіемъ, за которое вы не получите въчнаго воздаянія. Вамъ должно возвратиться чрезъ правую въру къ родившей васъ матери-Церкви» (1). По словамъ тогоже отца Церкви, т. е. св. Кипріана, «отдъляющійся отъ Цернви, хотя бы предаль себя смерти за исповъданіе имени Христова, не омоеть своего и самою кровію; — неизгладимая и тяжкая вина раздъленія не очищается даже страданіями» (2). Тоже подтверждаеть и св. апостоль Павель. Онъ говорить: аще же и постраждеть кто, не вынгается, аще не законно мугень будеть (2 Тим. 2, 5). Впрочемъ, что касается до настоящаго времени и теперешняго вашего положенія, то и этотъ предлогъ отнятъ отъ васъ; ибо теперь никто васъ не гонитъ и ни въ чемъ не притесняетъ, такъ что не можете говорить ни о какихъ своихъ страданіяхъ, претерпъваемыхъ вами будтобы за въру.

Нзъ всего, сказаннаго нами вамъ, раскольниники, вы между прочимъ должны видъть и со-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Воскр. чтен. за м. апръль 1858 год.

<sup>(\*)</sup> Христ. чтен. за 1858 год. м. январ. стр. 36.

знаться, что напрасно, оовершенно ложно, говорите, будто вы соблюдаете древнее христіанское благочестіе во всей первоначальной его цвлости и неизмънности, а мы допустили нововведенія и отступленія отъ него. Если мы допуетили нововведенія и отступленія, то такія, которыя направлены къ очищению въры отъ всего, что не сообразовалось съ чистотою ея и вкралось въ нее или по невъжеству издателей книгъ церковилуъ, или по злонамъренности неправомыслящихъ. А вы, ставши за эти измъненія, и принявщи наъ ва самое главное и необходимое въ въръ, извратили все основание христіанства, превратили самое существо въры и отступили отъ: коренныхъ упрежденій Церкви. Кто же изъ насъ виновень и ответствень въ самых измененіяхъ предъ истиною? Вы осудили нашу Церковь и признали ее зараженною духомъ антихриста; а. между тъмъ выкодитъ иначе: атотъ богопротивный духъ антихристовъ поселился въ вашихъ обществахъ съ тъкъ поръ, какъ вы перестали быть членами Церкви, и подъвидомъ теперепиняго вянего благочестія дъйствуеть въ совершенную вашу погибель! Ваши слова: «благочестів нынъ погибе на вемли, благодать взяся на небо, нынъшніе попы не попы, церкви не церкви, таинства не таинства», выбють свое приложение только къ вамъ самимъ. У васъ точно погибе благочестіе, благодать отъ васъ отнята, ваши раскольшическія церкви не церкви, ваши попы не

нопы, ваши таниства не таинства, тогда какъ все это есть и неизмънно сохраняется въ нашей православной Церкви, которая стоитъ и красуется на незыблемомъ, божественномъ основани.

Осмотритесь, братіе по плоти, но уже не по духу, куда вы зашли и пакую приняли сторону? Вы хвалитесь своею ревностію по въръ, и выдаете себя за людей благочестивыхъ; но тымы самымы, что вы позволими себъ твлечься ложнымъ ученіемъ отпали И истинной Церкви Христовой, ясно показываете, что вы совстмъ не то, за что себя выдаете! «Нътъ, говоритъ св. Кипріанъ кароагенскій, пусть никто не думаеть; будто добрые могуть отделиться отъ Церкви. Вътръ не разпъваетв пшеницы и буря не исторгаеть дерева, растущаго на кръпкомъ корнъ. Напротивъ пустые плевелы возметаются отъ вътра; слабыя деревья падають отъ устремиенія вихря: Апостоль Іолинь обличаетъ и укоряетъ сихъ людей следующими словами: от наст изыдоша, но не быша от насъ: аще бы отъ насъ были, пребыли убо быша съ намин (Ioaн: 2, 19) (1).

Послушайте, какъ описываютъ васъ и другіе апостолы, поторые, по прозранію Божію, предвидъли вашъ мітежническій духъ, и всяхъ другикъ, вамъ подобныхъ, модей, и напередъ предвозваютили объ этомъ. Будетъ время, писалъ св. авостолъ Павелъ нъ ученику своему

<sup>(1)</sup> Христ. чтен. за 1858 год. м. январь. стр. 41-47.

Тимовею, егда здраваго угенія не послушатоть, но по своихь похотехь изберуть себь угители, гешеми слухомъ: и отъ истини слухь отвратять, и кь баснемь уклонятся (2 Тим. 3, 3). Будуть въ послъднее время, говорить св. апостоль Іуда, ругатели, по своихъ похотехь ходяще и негестіихь. Сіи суть отдъляюще себе отъ единости въры, и суть тълесни, духа не имуще (Гуды 1, 18. 19). Cin, по словамъ св. Апостола Петра, яко скоти животни естествомъ бывше въ погибель и тлю, въ нихже не разумъють хуляще, во истлъніи своемъ истльють, пріемлюще мзду неправедну, сласть мняще вседневное насыщеніе, сквернители и порогницы, питающеся лестми своими, прельщающе души не утверждены, сердце научено лихоимству имуще, клятвы гада, оставлие правый пүть, заблудиша, послъдовавше пути Валаама (2 Петр. 2, 12-15).

Обратите свое вниманіе на сіи грозныя и стращно обличительныя слова св. апостоловъ, вы, величающіе себя благочестивыми и истинно-любивыми! Смыслъ ихъ очень ясенъ и понятенъ. Или, можетъ быть, станете притворяться не понимающими ихъ значенія? Но они такъ выравительны и опредъленны, что обличаемый ими преступникъ не можетъ отъ нихъ укрыться своимъ сознаніемъ ни въ какомъ толкованіи лжеученіемъ учителей. Какой толкователь своимъ лжеученіемъ

можеть превратить прямой смысль словь апостоловъ, которые говорятъ, что явятся въ Церкви враги чистаго ученія Христова, которые отвратять отъ истины свой слухъ, сами изберутъ себъ учителей по своимъ похотямъ для того, чтобы си льстивыми словами ласкали слухъ ихъ, и къ баснямъ уклонятся? Сін измънники въры отдълятся отъ единства ея, будутъ хулить и ругать истину, потому что они потеряли духъ и стами твлесны. Потерявши духъ и сдълавшись чувственными, они ничъмъ не лучше скотовъ безсмысленныхъ, тлъютъ угожденіемъ своей плоти въ погибель, хулятъ то, чего не разумъютъ. Нъкоторые изъ сихъ пленниковъ нечестія представляются такими, которые, оставивъ правый путь сами, совращають и другихъ, неутвердившихся во истинь, на путь валаамовъ, имъютъ сердце, преданное лихоимству, пріемлють неправедную маду за сладкую ложь, которою питають жаждущихь лжи.

Осмотритесь, носящіе благочестіе во устахъ своихъ, сердцемъ же далече отстунившіе отъ него; войдите въ чувство и сознайте самихъ себя, какъ вы описаны живымъ словомъ Божіимъ! Скажите, не заградили ль вы свой путь отъ здраваго ученія, котораго не хочете принимать и знать? Не вы ли тъ несчастныя жертвы заблужденія, которые сами избираете себъ ложныхъ учителей на вящшее прелыщеніе свое и глубочайшее омраченіе? Не вы ли тъ самые

суетные люди, которые писанному закону Божію не върите, а басни и сказки вашихъ лжеучителей принимаете? Не вы ли, осуждая насъ за самыя малости, сами въ своихъ темныхъ вертепахъ предаетесь всъмъ чувственнымъ удовольствіямъ, въ которыхъ истлъваете духомъ въ въчную погибель? Не вы ли, отдълившись отъ единства нашей въры и Церкви, являетесь хулителями и ругателями нашего исповъданія и нашей святыни? Не вы ли своими богатствами привлекаете къ себъ наемниковъ — пастырей, которые, по своему лихоимному сердцу, получають отъ васъ неправедную мзду за скверныя въщанія своего развращеннаго ума, умъющаго примъвяться къ нечистымъ желаніямъ вашего порочнаго сердца? Неужели можете отклонить отъ себя на кого либо другаго столь живое и ясное описаніе св. апостоловъ, въ которомъ они представляютъ людей погибельныхъ? Вы не хочете признаться и сознать въ этомъ изображении самихъ себя; но-это вы во всей точности и върпости словъ апостольскихъ!

Такъ говоримъ о васъ потому, что чистое, здравое, ничъмъ неопровержимое учене нашей въры, вы представляете слабымъ, недоказательнымъ и вовсе неправымъ; а ваша ложь, кругомъ обличаемая и никакой силы въ себъ не содержанцая, поддерживается и защищается вами, какъбы она была истиною твердою и неодолимою. Но, сколько бы вы ни упорствовали въ защище-

ніи своей лин, кто повірить вамь, что бы вы защищали ее искренно, оть души, оть чистаго сердца и убъжденія въ правоть своего дівла? Никто, у кого есть человіческій смысль и разумь. Итакъ выходить, что вы ті самые люди, о которыхъ писаль св. апостоль Павель, называя ихъ непокорными, суесловидми и умомъ прельщенными, ихъ же подобаеть уста загражедати, иже вся домы развращають, угаще, яже не подобаеть, сквернаго ради прибытка (Тит. 1, 10).

Истина вамъ извъстна: принять ее, или не принять есть дало чистаго вашего произволенія. Вы можете упорствовать въ своихъ мнъніяхъ, и, не покоряясь правдъ Божіей, можете настанвать на томъ, чтобы поставить свою собственную правду (Рим. 10, 3); но всъ ваши труды въ этомъ случав останутся тщетными, и самыя ваши уснлія поколебать истину Божію совершенно суетны. Не лучше ли, поэтому, сознаться вамъ въ своемъ заблужденіи и обратиться на путь правый и спасительный? Богъ и Его Церковь святая долготерпять вамъ. Последняя за ваше отступленіе отъ нея и противленіе ей произнесла на васъ свое осуждение; но она же простираетъ къ вамъ свои объятія, чтобы опять принять васъ свое матернее лоно. Покайтесь! Не элоупотребляйте ея и Божіимъ къ вамъ долготерпвніемъ и милосердіемъ, и по своему жестокому и нераскаянному сердцу, не собирайте себъ гнъва

въ день гнъва и откровенія праведнаго суда Божія (Рим. 2, 4. 5).

Вы раздвляетесь на руководимыхъ и руководителей; и тъ и другіе изъ васъ сознають, конечно, свою неправоту и уклоненіе отъ истины. Но первые, т. е. руководимые, сами изыскивають себв такихъ наставниковъ, которые могли бы поддерживать ихъ ложь и изощрять свой языкъ на истину, противъ которой ожесточено ихъ сердце. Послъдніе, т. е. руководители, вполнъ видятъ и понимаютъ свое наемничество и нечестивое ремесло-предводительствовать противъ истины и стоять во главъ мятежнаго, Богу непокорнаго народа; они величаются званіемъ наставниковъ, гордятся достоинствомъ вождей и предводителей богопротивнаго сонмища, не хотять сознаться предъ истиною и покориться Перкви потому только, что тогда имъ нужно разстаться съ своею честио и стать въ ряду простыхъ людей въ обществъ върующихь. Заключимъ же свои бесъды съ вами словами св. Климента римскаго, который писаль въ свое время увъщаніе къ людямъ, подобнымъ вамъ по образу мыслей и дъйствій.

Имъя въ виду простой народъ, говоримъ къ нему словами указаннаго нами отца Церкви: «лучше человъку признаться въ своихъ гръхахъ, нежели ожесточать свое сердце такъ, какъ ожесточилось сердце возмутившихся противъ раба

Божія Моисея, конхъ казнь извъстна; нбо они живые низошли во адъ и поглотила ихъ смерть. Фараонъ, воннство его, всъ начальники египетскіе, и колесницы и всадники ихъ не по другой какой причинъ потонули въ Чермномъ моръ и погибли, но потому, что ожесточились несмысленныя ихъ сердца, не смотря на многія чудеса и знаменія, сдъланныя въ землъ египетской посредствомъ раба Божія Моисея».

Обращая свою ръчь къ самымъ начало-вождямъ раскола, которые являются главными виновниками сего зла, говоримъ словами отца: «вы, поддерживающие начало возмущения, покоритесь пресвитерамъ, и примите наказаніе для покаянія, и, преклонивъ колъна сердца своего, научитесь покорности, отложивъ тщеславную и надменную дерзость языка. Ибо лучше вамъ быть въ стадъ Христовомъ малыми, но съ похвалою, нежели за высокомъріе лишиться упованія Его. Ибо такъ говоритъ всесовершенная Премудрость: се предложу вамъ моего дыханія регеніе: наугу же васт моему словеси. Понеже звахт, и не послушасте, и простирах ссловеса, и не внимасте, но отметасте моя совъты, и моимъ облигеніемъ не внимасте: убо и Азъ вашей погибели посмъюся, порадуюся же, егда пріидеть вамь пагуба. Будеть бо егда призовете Мя, Азъ же не послушаю васъ: взыщутъ Мене зліи и не обрящутъ. Возненавидьша бо премудрость, словесе же Господня не пріяша. Тымже сныдять своихь путей плоды, и своего негестія насытятся» (Прит. 1, 23 — 31) (1).

АРХИМАНДРИТЪ ВЕНГАМИНЪ.

<sup>(1)</sup> Христ. чтен. 1824 г. част. 14. стр. 289—294.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

# третьей гасти

## православнаго собесъдника

## на 1864 годъ.

| cmpan.                                         |
|------------------------------------------------|
| Свътъ православія                              |
| - Русскій расколъ предъ судомъ                 |
| истины и Церкви (окончаніе) 9, 132, 232 и 341. |
| О вліяніи югозападныхъ церков-                 |
| ныхъ братствъ на церковное пъніе въ            |
| Россіи                                         |
| Слово въ день тезоименитства Его               |
| Величества, благочестивъйшаго Госу-            |
| даря Императора Александра Никола-             |
| евича, самодержца всероссійскаго 83.           |
| Законодательство Петра великаго                |
| относительно чистоты въры и благо-             |
| чинія церковнаго                               |

|                                      |   | C | тран. |
|--------------------------------------|---|---|-------|
| Слово въ день коронованія Его        |   |   |       |
| Величества, благочестивъйшаго Госу-  |   |   |       |
| даря Императора Александра Никола-   |   |   |       |
| евича, и супруги его, Ея Величества, |   |   |       |
| благочестивъйшей Государыни Импе-    |   |   | *     |
| ратрицы Маріи Александровны          | • | • | 187.  |
| Чудесное обращение раскольника       |   | • | 193.  |
| О церковно-каноническихъ прави-      |   |   |       |
| лахъ древнихъ русскихъ митрополи-    |   |   |       |
| говъ                                 | • | • | 195.  |
| Замътка по поводу новъйшихъ из-      |   |   |       |
| слъдованій о буддизмъ                | • |   | 280.  |
| Слово въ день рождества Христова     | • |   | 285.  |

#### ОПЕЧАТКИ.

| cmpa | н. стро | к. напечатако:  | должно читать:     |
|------|---------|-----------------|--------------------|
| 3,   | 3 сн:   | неправильныхъ   | неправославныхъ    |
| 7,   | 3 сн:   | какъ            | когда              |
| 14,  | 3:      | говорить онь    | говоритъ онъ       |
| 16,  | 14:     | доховнаго       | духовнаго          |
| 26,  | 8 сн:   | вѣры,           | въры.              |
| 27,  | 16:     | бывт <b>ихъ</b> | бывших ъ           |
| 50,  | 16:     | смъщанная,      | смъщанная.         |
| 54,  | 6 cn:   | большее         | большое            |
| _    | 5 cn:   | крюковъ тоновъ  | крюковых знаковъ   |
| 210, | 6 сн:   | раскольниновъ   | раскольниковъ      |
| 212, | 4:      | домовниченья    | • домовничанья     |
| 221, | 14 сн:  | пишенъ          | пишетъ             |
| -    | 6 сн:   | уклонялясь      | <b>уклоняли</b> сь |
| 242, | 4:      | Алессіевичь     | Алексіевичь        |
| 317, | 6:      | видимо          | вѣдомо             |
| 328, | 11:     | осталось бы     | осталось           |

