

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

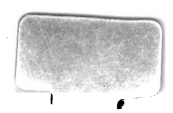


# TAYLOR INSTITUTION LIBRARY



St. GILES: OXFORD

Rep. Slav. 62.20





# поэтическія

# ВОЗЗРЪНІЯ СЛАВЯНЪ

HA

природу.

# поэтическія

# воззрънія славянъ

HA

# природу. .

ОПЫТЪ СРАВНЕТЕЛЬНАГО ИЗУЧЕНІЯ СЛАВЯНСКИХЪ ПРЕДАНІЙ В ВЪРОВАНІЙ, ВЪ СВЯЗИ СЪ МИФИЧЕСКИМИ СКАЗАНІЯМИ ДРУГИХЪ РОДСТВЕННЫХЪ НАРОДОВЪ.

A. AOAHACLEBA.

томъ третій.

Изданіе К. Солдатенкова.

MOCKBA.

1869.



Твиографія Грачева и Коми. у Пречистенских вороть д. Швяловой.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

- ХХІІ. Нечистая сила: демоническій типъ громовника стр.—1, молнія—хромая нога—2, нечистые духи, какъ представители бурныхъ и грозовыхъ явленій—9, чортова мать—14, адское царство (цевло)—нъдра грозовыхъ тучь—15, огненная ръка—22, адъ—туманное, облачное небо зимнихъ мъсяцевъ—25, адскія муви—29, Морана, богиня ночнаго мрака, зимы и смерти—33, Смерть и Сонъ—братья—36, въра въ сновидънія—39, олицетворенія Сна и Смерти—42, борьба Живота и Смерти—44, Смерть въ оковахъ—50, ангелы смерти—53, Смерть-невъста—57, бользин—послы смерти и кара боговъ—58, представленіе бользней демонами—58, связь ихъ съ стихійными духами, эльеми—69; лихорадки—81, заклятія противъ нихъ—85, врачебные обряды—98, Моровая дъва (чума)—103, гоминъ—111, холера и коровья смерть—114.
- ХХІІІ. Облачныя жены и дввы: облака женскія груди—117, представленіе дождевых з облаков з нимоми, водными женами—119, русалки—121, облака женебесная пряжа и ткани—128, паутина ткань эльфов —133, кикиморы и полудницы—136, русальн—140, вилы—152, самовилы и самодивы—182, лебединый дввы—186.
- ХХІV. Души усопшихъ—195, душа—огонь—197, звъзда—206, дымъ, паръ—209, воздухъ и вътръ—210, тъни усопшихъ—212, душа—бабочка и вообще насъкомое, образующееся изъ личники: жукъ, пчела, муха, комаръ—214 и 292, душа—птица—218, крещене кукушекъ—226, души—эльфы—230, навы

- -235, вилы и русалки, какъ духи усопшихъ—239, мавки—241, участіе усопшихъ въ полетв неистоваго воннотва—244, ночь—время появленія мертвецовъ, мъсяцъ—свътило загробнаго міра—248; царство душъ, вселеніе души въ тъло новорожденнаго младенца и удаленіе ея по смерти въ небесную отчивну—252; востокъ—царство блаженныхъ—277, странствованіе души въ небесныя селенія—279, млечный путь и радуга—282, вліяніе временъ года на посмертное состояніе душъ—287, душа—зувя, мышь и вообще оборотень—299, похищеніе и подмънъ дътей вльфами и сродными съ ними духами—305.
- ХХУ. Дъвы судьбы: Родъ и рожаницы—318, вліяніе звъздъ на судьбу человъва—321, добрые и влые часы—324, Зирка—327, Верпея—328, лаумы—331, рожаницы и судицы—333, вилы—339, орисницы—343, мойры и парки—344, фен—347, норны—349, счастливая сорочка и духи-хранители—359, валькирів—363, въра въ предопредъленіе—368, рожденіс, бракъ и смерть, кавъ три жизненные термина, установляемые Судьбою—369, боги, какъ представители рока—376, жребій и гаданія—382, Родъ—Судьба—386, связь идеи судьбы съ солицемъ—389, Судьба, Доля и Недоля—391, злыдни—404, Усуд я Срећа—409, колесо Фортуны—413, бъдовики и счастливцы—415, жертвоприношенія Роду и рожаницамъ—416.
- XXVI. Въдуны, въдымы, упыри и оборотии: названія, присвояемыя въщимъ мужамъ и жепамъ-422; въ чемъ проявляется въщвя сила въдуновъ и въдьмъ?-427, наувы-429, стихійно-демоническій жарактеръ віздуновъ и віздымь: они насылають грозовыя тучи, бури и градъ-441, пожищають дождь и росу -449, скрадываютъ свътила-453; гады-производители дождя-450; полеты въдымъ, грозовая туча-затопленияя печь, молнія-кочерга-456, гроза-варка небесного пива-459, воздушные повады колдуновъ и въдьмъ на змъяхъ, волкахъ и другихъ животныхъ-462, въдымы-небесныя пряхи и прачии 467, лысяя гора, въдовскія сборища и любодъйная связь въдьмъ съ чертяме-469, сближение преданий о въдовских сборищахъ съ дъйствительными религіозными празднествами-482, доеніе поровъ-485, гроза-пахтанье масля-489, обряды при весеннемъ выговъ стадъ въ поле-490, средства, охраняющія отъ полдуновъ и въдъмъ-496, въдъмы-производительницы засухъ, неурожаевъ и мора-500, мыши, какъ порождение колдовства-505, вабісвіє въдькъ-507, казня ихъ чрезъ сожженіе, потоплене и зарыте въ землю-509 и 523, чары на безплодіе

женъ—513, порча и недуги, насылаемые въдъмами—518, оборотни—525, вовкулаки—527, превращенія въ звърей, птицъ и гадовъ—532, средства, силою которыхъ колдуны и въдъмы превращають людей въ животныхъ—551, упыри—557, связь въдуновъ, въдъмъ и оборотней съ влъфами, упыри—души усопшихъ—566, съъданіе въдъмами сердца—569, вампиры производять засуху, неурожан и смертность—572, пожираніе упырями и въдъмами человъческаго мяса—582, похищеніе и поъдатіе ими младенцевъ—585, баба-яга—587.

- XXVII. Процессы о колдунахъ и въдьмахъ: враждебныя отношенія волжвовъ въ христіанству—596, двоевъріе—600, протесты духовенства противъ волхованія—601, отреченныя жимги—605, сожженіе волжвовъ и въдьмъ—610, въра въ колдовство и вызванные ею процессы въ XV—XVII столътіяхъ—614, икота и жликушество—634, чары во время царскихъ свадебъ—638, дъла о волшебствъ, возникавшія при царскомъ дворъ въ XVII стольтік—641, вліяніе Петровской ресормы—653.
  - ЖХУІІІ. Народные правдники: времена года—659, имена мъсяцевъ—663, народный дневникъ—670, одицетвореніе четырекъ временъ года и двънадцати мъсяцевъ—675, зилменія весны—683, Жива—686, обрядовый привывъ весны—689, борьба Зимы и Лъта—691, масляница—696, праздникъ весны—воскресающей природы—698, Остара—700, Тронцкая недъля и майскій праздникъ—704, лътній поворотъ солица (Ивановъ девь)—710, Купало—712, Кострома—725, Ярило—726, признаки приближающейся зимы—728, зимній повороть солица—Коляда—729, бадиякъ—733, Овсень—747, святочныя пъсин—752, Корочувъ и Ситиврать—760°, зепледъльческія празднества—761, житные дуки—771.

Дополненія и поправки . . . . . . . . . . . . . . . . . 776. Указатель именъ и предметовъ . . . . . . . . . . . . . . . 817.

### XXII.

## НЕЧИСТАЯ СИЛА.

Древивныя представленія о богь-громовник в носять двойственный характеръ: являясь, съ одной стороны, божествоиъ свътлымъ, развтелемъ демоновъ, творцомъ міра в подателемъ плодородія в всякихъ благъ, онъ-съ другой стороны- есть богъ лукавый, злобный, пріемлющій на себя демоническій типъ. Эта двойственность въ возгрвніяхъ первобытныхъ племенъ возникла подъ вліяніемъ тъхъ естественныхъ свойствъ, съ какими выступаетъ гроза, то оплодотворяющая землю, разгоняющая мрачныя облака и вредныя испаренія, то посылающая градъ и бурные вихри, опустошающая поля, лъса и нивы и карающая смертныхъ молніями. Шествуа въ тучахъ, громовникъ усвоиваетъ себт и ихъ великанскіе признаки, и согласно съ представленіемъ тучъ темными подземельями - становится богомъ подземнаго (адскаго) царства. Чтовы обозначить эти различныя, одна другой противоположныя стороны въ характеръ громовника, народъ давалъ ему и соотвътственныя имъ прозванія, которыя впослідствін перешли въ имена собственныя, обособились и разъединили единое божество на двъ враждебныя личности: рядомъ съ небеснымъ Зевсомъ является другой, владычествующій не на небъ, а υοχъ землею — Ζεύς καταχθόνιος, Jupiter niger ==

Плутонъ, царь того света и усопшихъ 1); возле благаго, плодородящаго Тора -- лукавый Локи. Этотъ последній вполне соотвътствуетъ Гефесту (Вулкану), богу подземнаго огня, искусному ковачу молніеносныхъ стрёль, о которомъ греческій иноъ разсказываетъ, что раздраженный Зевсъ схватилъ его за ногу и стремительно низвергнуль съ высокаго Одимпа на землю, и что всятдствіе этого паденія Гефестъ повредилъ ногу и навсегда остался хромымъ. Локи, хотя и числится въ обществъ асовъ и признается ихъ товарищемъ, тъмъ не менъе есть существо коварное, обманчивое, состоящее въ самомъ близкомъ родствъ съ демонскими силами 2); низвергнутый съ неба и окованный цілими, онъ потрясаеть землю (см. І, 756—7); подобно Гефесту, онъ — хромъ, н также плеймить боговь злыми насмішками. Хромоту соединяетъ древнее сказаніе и съ славнымъ кузнецомъ Völundr'омъ 3). Быстрота молній заставила сближать ихъ не только съ летучими, окрыленными стрълами, но и съ ногами, какъ необходимыми орудіями движенія, ръзваго бъга. Отсюда объясняется, почему русскій сказочный эпосъ изображаетъ героевъ, представителей весеннихъ грозъ, съ ногами по колвно въ золотъ, почему греки давали своимъ богинямъ эпитеты сребро-и злато-ногихъ, почему на конецъ подвижная избушка въдьмы ( та одяче е облако) сто-

<sup>1)</sup> Точно также Персефона ссть подземная Гера—Juno inferna—Griech. Myth. Преддера, I, 621-2; D. Myth., 945. — 2) Я. Гриммъ допускаетъ тождественость между богомъ Loki и ведиканомъ Logi (naturkraft des feuers, отъ liuhan-lucere), сыномъ Форніотра (forn-iotr, der alte iotr, iötunn). — 2) D. Myth., 220-1 ("Zumal vorstechend ist die analogie, dass Hefäst durch Zeus vom Olympherabgestürzt wird, wie der böse feind durch gott aus dem himmel in die hölle, obgleich die Edda von Loki weder einen solchen sturz berichtet, noch ihn als künstlichen schmied und meister der zwerge darstellt"), 351; Симрокъ. 113-5.

нтъ и повертывается на курьихъ ножкахъ, т. е. на ногаль петуха (кура), имя котораго доныне употребляется въ значенів огня (І, 522). Богатырскіе кони в козлы Тора, ударяя своими копытами по облачнымъ скаламъ, высткали изънихъ молніеносныя искры и открывали путь дождевымъ источнивамъ. Такъ какъ моднія падаеть съ воздушныхъ высотъ изломанной, искривленной линіей 1), то полеть ея фантазія стала сравнивать съ шаткимъ, нетвердымъ бъгомъ хромоногаго человъка или животнаго; а громовому удару стала приписывать отшибание пятъ или повреждение и оги у героягромовника, когда онъ является въ облачныя подземелья добывать оттуда золото солнечныхъ лучей и живую воду дождя. Такой ударъ наносять ему тяжелыя двери демонскихъ кладовыхъ вли желтзныя врата адовы (см. II, стр. 686); подъ дверью здёсь разумёнтся то отверстіе, какое прорубаеть въ темныхъ тучахъ Перунова палеца. Когда заблеститъ молнія, чехи говорять, что это Богь отворяеть въ небесномъ чертогъ дверь или окно, и что въ ту минуту поютъ тамъ хоры ангеловъ, т. е. слышится грозовая пѣсня 2). Зевсу въ битве его съ Тифономъ были подрезаны на ногахъ жилы; по свидетельству индейского иноа, Кришна, славный победитель дракона, быль ранень въ подошву, откуда объясняется и греческое преданіе объ Ахилесовой пяткъ; наши сказочные герон иначе не могутъ освободиться изъ подземнаго міра, какъ отръзавъ свои икры и скормивъ ихъ дракону или вихрю-итицъ, на крыльяхъ которыхъ вылетаютъ они на бълый свътъ (1, 507). Тоже увъчье испытывають и миническія животныя, въкоторыхъ издревле олицетворялись грозовыя тучи. Такъ козель Тора охромъль, потому что у него была разбита кость задней ноги I, 685); а конь Бальдура вывихнулъ ногу

Римляне чтили Марса подъ образомъ кривато меча — hasta curva. — <sup>2</sup>) Пов. и пред., 153-5; Громаннъ, 36-37.

въ то самое время, какъ этотъ богъ сопутствовалъ Одину въ его бурномъ потадт. По указанію русской сказки, когда царевичь доставаль живую воду, толкучія горы (тучи) отшибли его богатырскому коню заднія ноги (см. ІІ, стр. 353). Паденіе молніи на метафорическомъ языкъ обозначалось утратою того члена, какому уподоблялась она въ данномъ случав; богъ-громовержецъ или демонъ-туча терялъ свой золотой волосъ, зубъ, палецъ, фаллюсъ, перо изъ своихъ крыльевъ или ногу. Звёри, въ образе которыхъ народныя преданія живописують грозовыя явленія (собака, заяць и др.), весьма часто представляются треногими; нёмецкія саги заставляють дикаго охотника тадить на треногомъ конт 1) и бросать съ высоты воздушныхъ пространствъ заднюю ногу оленя или коня, которая потомъ превращается въ золото (1, 726-7). Взирая на извивъ молніи, какъ на тотъ непрамой путь, которымъ шествуетъ богъ-громовникъ, древній человъкъ, подъ непосредственнымъ воздъйствіемъ языка, связаль съ этимъ представленіемъ понятія коварства ч злобной хитрости. Въ эпоху незапамятной, доисторической старины ни одно нравственное, духовное понятіе не могло быть иначе выражено, какъ чрезъ посредство матеріальныхъ уподобленій. Поэтому кривизна служнаа для обозначенія всякой неправды, той криво й дороги, какою идетъ человъкъ недобрый, увертливый, несоблюдающій справедливости; досихъ поръ обойдти кого-и ибудь употребляется въ спыслъ: обиануть, обольстить. Лукавой — хитрый, злобный, буквально означаетъ: согнутый, искривленный, отъ слова лукъ-согнутая дуга, съ которой и смертные и самъ Перунъ бросаютъ свои стрълы; лукатьбросать, кидать, излучина, лукоморье — изгибъ морскаго

<sup>1)</sup> Der Ursprung der Myth., 140-1, 224-8; Beiträge zur D. Myth., I, 26.

берега; сравни: кривой, кривда и криводушный; вовстхъ вельтених нарачіях ка m-кривой, въ кимр.-худой, алой, а въ прланд. — сильный, могучій, кимр. ка ш и, армор. ка т танатягивать лукъ 1). Напротивъ съ понятиемъ правды соединяется представление о прямот в душевной; прямить -- говорить правду (напрямки, в прямь), прямой человъкъ-честный, неподкупный, идущій прямымъ путемъ. Лукавство и хитрость считались у грубыхъ первобытныхъ племенъ существенными признаками ума, мудростью; другія выраженія сближають унь събыстротою --- понятіемъ, неразлучнымъ со встии представленіями стихійныхъ духовъ: владим. достремиться (стремный, стремый — скорый, проворный) — догадаться, достремливый — тоже, что дошлый: сиышленый, догадливый, буквально: добъгающій, достающій до цъли; перм. у гон ка — сивтливость, догадка; съ твиъ-же значениемъ употребляется и слово дамётъ («не въ даметъ» — не въ домёкъ, отъ до-метнуть). Серб. хитар, тождественное съ нашимъ хитрый, значить: быстрый, хорут. hiteti-спвшить, старослав. хы (н)тити-схватить, поймать; сравии чеш. ch watati, новгор. и твер. хвататься — торопиться, серб. дофатит и ( ДОХИТИТИ) — ДОСТИГНУТЬ И РУС. ХВАТЪ - МОЛОДЕЦЪ; ХАПАТЬ --- схватывать и олон. хапистый -- молодцоватый. Следовательно хитрый первоначально могло означать тоже, что и прилагательное ловкой, т. е. тотъ, который удачно, скоро ловить, а затъмъ уже-умный. Приведенный рядъ словъ переносить насъ въ тъ отдаленныя времена охотничьяго быта, когда меткость стрелы, быстрота въ преследования дичи были главными достоинствами мущины, ручательствомъ за его умъ $^{3}$ ). Наряду съ словомъ лукавый, которое сдёлалось нарицательнымъ именемъ чорта (у нъмцевъ: der böse, feindliche, u п-

<sup>1)</sup> Газян, соч. Георгієвскаго, 126.— 2) Потеби., 62-66.

holde, you qobb qepabe: antiquus hostis 1), xether b takже служить для обозначенія нечистаго духа, какъ коварнаго обольстителя и въ тоже время похитителя небеснаго свъта и дождей (см. II, 582), а впоследствин — похитителя душъ христіанскихъ; сравни: воръ и про-ворный. Подъ вліяніемъ указанныхъ возартній и языка, богъ разящихъ молній переходитъ въ хромоногаго демона, и донынъ у разныхъ народовъ продолжають давать этоть эпитеть дьяволу: der hinkende teufel. lahmer teufel, hinkenbein, diable boiteux \*), хромой бъсъ, хромой чортъ \*); въ воронежской и другихъ губерніяхъ нечистаго называютъ: «Антипа (?) безпятая» \*); чехи поминаютъ kulhavèho ¿čerta и kulhavè h го m у <sup>в</sup>). Въ народныхъ сказкахъ чортъ неръдко является и скуснымъкузнецомъ, съчъмъ (какъ нельзя болью) гармонирують и его черный видь, и его пребывание въ покрытыхъ сажею и горящихъ адскимъ пламенемъ пещерахъ; въ самой короткой срокъ онъ можетъ перековать въ гвозди огромное количество жельза; въ Германіи думають, что, ударяя кузнечнымъ молотомъ въ полночь, можно вызвать нечистаго духа . Падающіе съ облачнаго неба, молніеносные духи (чешск. в у ё tlonosi эльфы 7) въ эпоху христіанства сившались съ тьми нъкогда-свътлыми ангелами, которые за свою гордость и высокоуміе были низринуты, по библейскому сказанію, во мракъ преисподней в). Як. Гриммъ относитъ название Loki

<sup>1)</sup> D. Myth., 940-2. — 2) Ibid., 352, 945. — 3) Архивъ ист.юрид. свъд., II, полов. 2, 152—народная поговорка: "чортъ хромъ, да съ рожками"; Н. Р. Лег., 20. — 4) Ворон. Г. В. 1850, 29. — 5) Танушъ о Дъдъ-Всевъдъ, 28, 37.— 6) Веіття́де zur D. Муth., II, 313. — 7) Громаннъ, 20: svétlonosi собираются на дугахъ и поляхъ, танцуютъ, сбиваютъ путниковъ съ дороги и бросаются имъ на синну; можно накликать ихъ свистомъ. — 8) Люцноеръ, владыка ада, по самому значеню его имени былъ первоначально свътлымъ духомъ — D. Муth., 937.

къ корию lukan (claudere - запирать, claudus - хромой); скан. lok-finis, consummatio, loka - запоръ, засовъ у дверей: свидътельство языка-въ высшей степени любопытное и знаменательное, такъ какъ молнія настари уподоблялась каючу, отпирающему весною дождевые источники и замыкающему ихъ на все время холодной зимы; «замкнутое небо»—небо, непосылающее дождей (см. т. II, стр. 399-405). Въ качествъ демона, Локи замываетъ облака, налагаетъ на нихъ крѣпкіе запоры, задерживаетъ небесныя воды и производить неурожан. Въ противоположность Тору, покровителю земледвлін и произрастителю хлебныхъ злаковъ, онъ засвваетъ поля сорными травами; въ Нордъ-Ютландъ вредная для скота трава называется I.okkeus havre — подобно тому, вакъ на Руси осотъ считается чортовымъ зельемъ: «пи saaer Lokken sin havre» (теперь Локи съетъ свою траву). Въ средніе въка чорта представляли подъ символомъ молота, засова и запора. Въ шведской пъснъ о Torkar'ъ чортъ похитивній молоть (сравни II, стр. 688), названъ troll-tram отъ скан. trami, tremill, др. в.-нъм. dremil-- засовъ у дверей 1). Седьмой день, посвященный вталійцами Сатурну (dies Saturni), у германскихъ племенъ называется: Soeteresdäg, Soeternesdäg, Saturday, Saterdei, Satersdag; англос. soetere - insidiator, скрывающійся въ засадъ врагъ, подстерегающій злоумышленнять (др.-в.-нтм. så z a ri, ер.-в.-нъм. s à z e — insidiae = lâga, lâge). Такое названіе субботнаго дня приводить на мыслы скан. la и gardagr, швед. lögerdag, дат. löverdag, что въ болве раннюю эпоху могло быть равносильно выраженіямъ: Lokadagr, Logadagr-день, посвященный Локи. Итакъ Локи соотвётствуетъ Сатурну, жестокому богу преисподней; съ вменемъ этого последняго в съ

<sup>1)</sup> Ibid., 222-3, 951-2.

именемъ созвучнаго ему сатаны народъ и связалъ свои воспоминанія о древнемъ національномъ божествъ демоническаго характера. Въ священномъ писанін сатана есть отецъ лжи; сканд. Locki-verführer, verlocker, nachsteller, дат. Loke löjemand (lovmand) намекаетъ на lyve — дгать, обманывать (prät. löi); Гримиъ подозръваетъ сродство между словаши lüge — ложь, обманъ и logi — огонь, вихрь. У нъщевъ, русскихъ и чеховъ существуетъ примъта: если огонь горятъ съ трескомъ и прыгаютъ изъ печи искры, то въ семьв произовдутъ ссора и брань. Слово wind употребляется въ значенін клеветы, ложнаго доноса, windbeutel - лжецъ; точно также въ русскомъ языкъ «слова, сказанныя на вътеръ» означають: пустыя рачи, враки, вътренный человакъбезпутный; у датчанъ есть пословица: lögn er et skadeligt uveir (ложь—опасная буря). Der lügner — не только лжецъ, но в насмъшникъ, шутникъ, какимъ и представляется Локи въ сказаніяхъ Эдды; наши поселяне дають чорту, домовому в лъшему названіе шута, шутика 1). Старинныя хроники свидътельствуютъ, что и славяне чтили божество, подобное Сатурну. Такъ Массуди въ «Золотыхъ лугахъ» говоритъ, что во храмъ, построенномъ на Черной горъ, стоялъ ндолъ, **изображавий** Сатурна — въ видъ старца, съ палкою въ рукахъ, которою онъ разгребаль кости умершихъ; подъ правою его ногою были видны муравьи, а подъ лёвою сидёли вороны и другія хищныя птицы. Видукиндъ упоминаеть о мідномъ идолів Сатурна у вагровъ. Славянское имя этого бога, следуя глоссамъ Вацерада, было Ситивратъ (см. гл. XXVIII). Словаки мъстомъ входа въ адъ назначаютъ пропасти горы Ситиа (названіе, стоящее--- можеть быть--- въ связи съ именемъ Сити-

<sup>1)</sup> Ibid., 226-7, 568, 968; Громаннъ, 42; Обл. Сл., 257 (черный шутъ), 269.

врата), и злаго духа называють пропастивкомъ, препадникомъ $^{-1}$ ).

Вообще сатачеть запетить, что народныя преданія и повърья о нечистыхъ духахъ изображаютъ въ нихъ-демоновъ грозовыхъ тучъ и оурныхъ вихрей, а въ ихъ адскоиъ жилищъ- прачные гертены облачныхъ горъ. На это мы уже не разъ указывали въ предыдущихъ главахъ нашего сочиненія, посвященныхъ великанамъ, карликамъ, водянымъ, лешимъ и другимъ стихійнымъ духамъ, съ которыми постоянно смішиваются черти. Вритра, Aru, Cushna и другіе демоны, упоминаемые Ведами, суть только очеловъченныя явленія природы, ибо дъятельность ихъ обнаруживается въ потемитній неба громовыми тучами, въ воздыманім бурь и опустошенім нивъ градомъ; обитая въ облачныхъ горахъ или среди дождевыхъ водъ, они похищають небесныхь коровь и дтвъ, солице, мтсяцъ и дождь, и сражаются съ Индрою — молнія противъ молнія 2). Въ шумъ весенняхъ грозъ предки наши созердали битву громовника съ демоническими силами, которыхъ омъ разитъ своимъ молотомъ, палицей ман стръдами, и доселъ существуетъ повърье, будто ударомъ молота по наковальнъ можно наложить на чорта оковы в). Къ твиъ сведеніямъ, какія собраны по этому предмету выше (1, 261 - 6), мы добавимъ свидътельство стариннаго англосаксонскаго памятника, сходнаго по содержанію съ русскимъ стихомъ о голубиной книгь. Здесь, между прочинъ, описывается борьба сатаны съ Богонъ: дьяволъ претворяется вътьму, а Господь въ свать: первый принимаетъ образъ исполянскаго зиъя, а послъдній — копья. Наконецъ сожженный божьею молніей, раздавленный громовой колесницею и пронизанный дождемъ, сатана признаетъ себя по-



<sup>1)</sup> Макуш., 81-82; Ч. О. И. и Д., годъ 2, Ш., ст. Сревнев., 45; Nar. zpiewanky, I, 429; Сревнев., 17. — 3) Germ. Mythen, 167—8. s) Ч. О. И. и Д. 1865, IY, 239.

бъжденныять, и Господь налагаеть на него жельзные прпв 1). Подъ другимъ поэтическимъ возаръніемъ гроза и крутящіеся вихри представлялись чортовой свадьбою или пляскою (I, 330-1), и до сихъ поръ поселяне наши убъждены, что зимнія вьюги и матели посылаются нечистою силою; появленіе и исчезаніе чертей сопровождаются бурею и трескомъ домающихся деревьевъ. Манихен и другіе еретики внесли въ свое ученіе догиать, что буря есть дыханіе заключеннаго въ оковахъ дьявола (сравни І, 311), что громъ-скрежетъ его зубовъ, злобное ворчанье, а дождь — капли его пота 2). Въ сербской рукописи (XIV въка) содержится отрывовъ заклятія противъ нечистой силы, въ которомъ читаемъ: «запрещаю ти четирими патріархи, запрещаю ти, діаволе, 308-ю святыхъ отець, иже въ Инкен, да не имаши власти на троудъхь христіаньскыхъ (т. е. надъ нивами) одьждити (одождити) бо урею и заимъ градомь» 2). По митнію чеховъ, витств съ вихрями, подымающими пыль столбомъ, движутся злые духи и причиняють людямъ бользии; сражаясь въ воздухъ, черти бросають другь въ друга мельничные камии, которые раздробляются на тысячи кусковъ и падаютъ на землю градомъ; когда приближается бурная гроза, чехи заклинають ее слъдующей заповъдной формулой: «zaklinam vás, anděle pekelni kteri posiláte krupobiti na tento svět, neško J'te ourodám božim, ani zemi, ani chmelnicim, ani lukám, ani lidem, ani hovadům, ani žádnému stvoření božimu... abyste na skály a na hustiny šli.» Noдобно тому въ Ведахъ встръчаемъ молитву: «не повреди намъ, Рудра, на сынахъ нашихъ и внукахъ, на лошадяхъ и коровахъ!» 4) Отъ XVI въка дошле до насъ сказанія, въ которыхъ опустопительныя бури взображаются, какъ дъло нечи-

<sup>1)</sup> Опытъ истор. обозр. рус. словеси. О. Миллера, I, 332. — 2) Кіевл. 1865, 57; D. Муth., 952. — 3) Оп. Румян. Мув., 605—6. — 4) Громаннъ, 33—35.

стых духовъ: въ 1570-хъ годахъ въ некоторыхъ местностяхъ Богемів жители наблюдали ихъ полеть въ стремительныхъ вихряхъ, а въ одной деревит разсказывали, будто дьяволъ свель любовную связь съ бабою (въдьмою) и научиль ее напусвать грозу и градъ; когда виновную бабу спалили на огить, то черти подхватили ея душу и унесли въ вихръ. Въ 1585 году крестьянинъ, у котораго градъ выбилъ ниву, такъ выразился о своемъ несчастін: «však Pan Bůh tehda spal, když nám čert to obili zdrtil a kroupami potloukl!» 1) Въ народныхъ клятвахъ донынъ дается чорту стихійное значеніе: «hat dich der teufel aber herzu tragen? « wo führt ihn der teufel her? » «daz dich der tiuvel hin füere!» «var du dem tiuvel in die hant!» -fahr hin zum teufell» «le diable t'emporte!» «куда тебя чортъ занёсъ! (или: завелъ)» «чтобъ тебя чортъ бралъ!» Сличи съ заклятіями: «was für ein wetter führt dich her!» «welches ungewitter (или: donnerwetter) hat dich hergebracht?» «wo schlägt dich der hagel her?» «ich will des wetters seinle wich bin des donners!» «какимъ вътромъ тебя занесло сюда?» (см. также т. I, стр. 317) у словаковъ: kde tam ides do Paroma!» «kde si bol u Paroma?» Клятва: zum teufel! (къ чорту!) равносильна выраженіямъ: zum donner! и dass dich der hammer! Рядонъ съ благословениемъ: gott walts! въ устахъ народа слышится: des walte der teufel, der donner! Hazbania teufelskind a donnerskind, teufelsgeld a donnersgeld (заклятыя деньги)-тождествены. Чорту приписывается быстрота вихря наи несущихся въ грозъ духовъ немстоваго воинства; подобно эльфамъ, чортъ можетъ внезапно появляться, исчезать, оборачиваться въ различные образы и дълаться то великаномъ гигантскихъ размъровъ, то карликомъ, способнымъ пролъзть въ замочную скважину или въ

<sup>1)</sup> Иричекъ — въ Часописи 1863, I, 23-24.

пустой орвать. Въ средневъковыхъ сагахъ герои приносятся изъ дальнихъ странъ домой съ необычайною скоростью чертомъ в бельшею частію чрезт воздушныя пространства. Такъ король Карлъ въ единую ночь прискакалъ съ востока во Францію на дьяволі, превратившемся въ коня 1). Извістна легенда о святомъ пустынникъ, котораго въ нъсколько часовъ свознаъ чортъ въ Іерусаливъ нля въ Римъ 2) Другія саги допускають замёну нечистаго духа ангеломъ указующимъ на быстроногаго коня: знакъ, что первоначально тутъ разумълся не злой демонъ христіанскаго ученія, а созданный язычествомъ стехійный духъ ( вътръ) или самъ Вуотанъ, несущій своего любимаго героя въ бурномъ полеть облаковъ 3). Какъ представитель легко-измънчивыхъ облаковъ и тумановъ, чортъ можетъ превращаться во всё тё образы, въ которыхъ древивитий иноъ олицетворяль тучи. Согласно съ эпическими названіями облаковъ ходячими, а вттровъ буйными, черти въчно бродятъ по свъту и отличаются неустанною, безпокойною двятельностью; на областномъ нарвчім шатунъ означаетъ и бродягу, и дьявола 4). По быстротъ своего полета, тучи уподоблялись хищнымъ птицамъ, легконогому коню, гончимъ псамъ и дикимъ коздамъ и козамъ, а ради той жадности, съ какою онъ пожираютъ (шпомрачаютъ) небесныя свътная, - волку и свиньъ. Всъ эти животненныя формы принимаетъ и нечистый. Изъ сейчасъ-указанной саги видно, что онъ, наравит съ въдьмами, можетъ превращаться въ борзаго коня; въ другихъ сказаніяхъ онъ, подобно Вуотану в

<sup>1)</sup> D. Myth, 951, 964 6, 980; Nar. zpiewanky, 1, 407. — 2) H. P. Лег., 19, 20, с и стр. 165-8; Семеньск., 52 53; Пам. стар. рус. литер., I, 245-8: "Сказаніе о великомъ святители о Иваннъ, архіеп. великаго Новаграда, како былъ единой нощи изъ Новаграда въ Іерусалниъ-градъ и паки възвратися." — 2) D. Муth, 980. — 4) Обл. Сл., 263.

Донару, выважаеть на черномъ конт или въ колесницт; осужденныхъ гръшниковъ увозять въ адскія бездны черные вони; Локи превращался въ кобылу и породиль осыпиногаго Слебинира отъ великанова жеребца Svadhilfari. Прибавниъ, что в водяные представляются на половину, а иногда и совстиъ въ лошадиномъ образъ; а кобольдамъ народныя повърья дають лошадиную ногу. Чорть нередко показывается въ виде собаки и даже называется hellehund, напоминая тымъ греческаго Цербера; какъ адскій песъ, онъ стережеть спрятанныя въ облачныхъ подземельяхъ сокровища, оберегаетъ небесныя стада и участвуетъ въ дикой охотъ--этой поэтической картинъ весенней грозы, почему его называють также: hellehirte и hellejager. Въ силу мионческаго сродства мертвецовъ съ стихійными духами создалось върованіе, будто опъ охотится за душами усопшихъ, какъ гончая собака за убъгающей дичью: «führt dich der zauch (др. верх.-нъм. z dha — сука) schon wieder her?» Представление чорта козломъ ставить его въ особинно-близкія отношенія къ Тору. На празднячныхъ сборищахъ въдьмъ сатана является въ образъ чернаго козла, которому онв воздають божескія почести; въ завлятівль козель служить заміною древняго бога. Въ Швейцарів вародъ не употребляеть въ шищу козлиныхъногъ, потому что такія-же ноги имъетъ и самъ чортъ: это обыкновеніе объясняется взъ мина о козлахъ Тора, мясомъ которыхъ утоляль онъ свой голодь, а изъ собранныхъ костей снова воспрешаль убитыль в събденныхъ животныхъ, и сильно гитвался, когда однажды кость козлиной ноги оказалась раздробленною. На подобіе Тора, чортъ вздить по ночамъ на козять и щелкаетъ бичомъ, или правой рукою махаетъ серебренымъ молотомъ, а вълъвой держитъ молнія. О превращеніямъ злаго духа въ свинью и водка было сказано выше (1,715, 732, 740,781). Чортъ охотно воплощается въчер наго

ворона, коршуна и сову (1, 529); нёмцы называють его hellerabe, и не только ради хищности и чернаго цвъта этой птицы, но и потому особенно, что воронъ посвящался Одину, шествующему въ грозв и буряхъ 1). Животненныя формы даются бъсанъ въ придатокъ къ тъмъ безобразнымъ человъческимъ формамъ, въ которыхъ рисовались они воображевію первобытныхъ племенъ; надълённый козличыми, коровьими или лошадиными ногами и ушами, рогами и хвостомъ, чортъ вибшнимъ видомъ своимъ сближается съ античными фавнами и сатырами и нашими лъшими (см. І, 715); онъ также космать, какъ skraten и pilosen; острые когти его и крылья суть признаки звёринаго и птичьяго типовъ. По лётописному свидътельству, боги, живущіе въ безднахъ, «видомъ черны, крылаты, съ хвостами и летаютъ подъ небо» 2). Сходно съ эльфами, цвергами и никсами, черти любятъ пляски и музыку (I, 331-4 <sup>в</sup>). На ряду съ бъсами мужескаго пода, преданія говорять о чертовкахъ, которыя, по характеру своему, совпадаютъ съ облачными, водяными и лъсными женами и дъвами 4). У малоруссовъесть поговорка: дождался чортовой матери! 5) Въ народныхъ сказкахъ въ жилищъ чорта сидитъ его бабка мать наи сестра, которая въ большей части случаевъ оказы. вается благосклонною къ странствующему герою, прячеть его отъ своего сына и помогаетъ ему въ нуждъ (съ тъмъ-же значеніемъ изображается и мать вътровъ-см. І, 313); самъ же чортъ, ворочаясь домой, чустъ носомъ человъческое мясо, какъ чуютъ его великаны и зити. По митнію малоруссовъ если «дощъ йде кризь сонце (т. е. при солнечиомъ сіяніи), то чортъ жинку бье» или «дочкузамижъ виддае»; чехи говорять: čert běli svou babu, či svou matku neb chot'

<sup>1)</sup> D. Myth., 946-9, 952, 958, 965, 974; Beiträge zur D. Myth., I, 66. — 2) П. С. Р. Л., II, 273. — 3) Ibid., I, 83. — 4) D. Myth., 958—9. — 5) Номис., 109: "дочелався чортовой мами!"

(любовницу); французы: le diable bat sa femme». Въ Германін о быстро-сміняющейся погодіт—то ясной, то дождинвой в пасмурной выражаются поговоркою: der teufelbleicht seine grossmutter, въ Швейцарія: der teufel schlägt при солнечномъ seine mutter; когда громъ гремитъ сіянін, нъмцы говорять: «der teufel schlägt seine mutter, dass sie ölgibt.» Польско-русинское присловье утверждзетъ, что въдьмы (чаровинды) сбиваютъ масло въ то самое время, какъ чортъ бабу колотитъ. Очевидно, чортъ выступаетъ здёсь въ роли громовника; въ шумъ лътней грозы онъ бьетъ свою мать или жену, т. е. облачную нямеу, и требуетъ отъ нея масла дождя (1, 665-7 и га. XXVI). Туча, въ нъдрахъ которой рождается молнія, почиталась ея матерью; въ сказкахъ упоминается мать грома, литов. Percuna tete. Съ другой стороны таже облачная нимов, подъ инымъ поэтическимъ возарѣніемъ, представлялась любовинцею или женою грозоваго демона, съ которою онъ сочетается иолніеноснымъ фаллюсомъ 1).

Вмѣстѣ съ присвоеніемъ громовнику и сопутствующимъ ему духамъ характера демоническаго, сатанинскаго, жилища ихъ, т. е. облачныя подземелья и пещеры, получили значеніе страшнаго царства нечистой силы; въ тоже времи царство это признано было обиталищемъ умершихъ, ибо и въ языкѣ и въ повѣрьяхъ Смерть роднилась съ нечистою силою 2), а тѣни у с о п ш ихъ съ грозовыми геніями. И та, и другія неслись въ рядахъ неистоваго войнства и дикой охоты, сопровождали Одина въ его воздушныхъ поѣздахъ и вмѣстѣ съ нимъ скрыва-

<sup>1)</sup> D. Муth, 157, 960; Ноинс., 282; Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 25. Народным поговорки утверждають, что "чортъ и баба—родня между собою", "гдъ чортъ не сможеть, туда посылаетъ бабу". — 2) Напомнимъ, что суббота (dies Saturni) есть по преимуществу день поминокъ.

лись въ облачныя горы и дождевые источники. Тъже саные образы и краски, какіе созданы были поэтическимъ настроеніемъ древняго человъка для тучъ, служили и для обрисовки царства демоновъ и мертвыхъ. Прежде всего это есть міръ подземный, куда ведетъ трудный путь чрезъ пропасти в горныя ущелія, — міръ непроницаемой тымы и страшно-клокочущаго, всепожигающаго пламени: тьма указываетъ на помрачение неба черными тучами, а пламя-на горящія въ нихъ молнів. Таково было возарвніе арійскихъ племенъ. Веды знаютъ ужасный, подземный міръ Naraka, въ которомъ царствуетъ богиня Nirriti '); по ученію древнихъ грековъ, души усопшихъ отходятъ въ подземный, въчно-туманный и мглистый адъ ( $\dot{\alpha}(\delta \gamma_{\varsigma}, \ddot{\alpha} \delta \gamma_{\varsigma})$ , гдъ властвуеть богь Андесь (Гадесь), являющійся во всей грозовой обстановкъ: онъ имълъ шлемъ-невидимку, жезлъ и златоблестящую колесинцу (метафоры облака и молнім 2). Греческому аду соотвътствуетъ германская гелла и славянское пекло. Сканд. Hel (гот. Halja, др.-в.-нъм. Hellia, Hella, англос. Hell) принимается въ двухъ значеніяхъ: какъ названіе того свъта (unterwelt) и какъ имя царствующей тамъ богиниточно также, какъ греч. 'Ают, и дат. Orcus (uragus, urgus) олицетворялись въ нужскомъ образъ. Ульфила переводитъ «δης словомъ halja; верхненъмецкій переводчикъ св. писанія infernus передаетъ черезъ hella, a gehenna-черезъ he!lafiur mhellawizi. Геллу, сверхъ того, чтили язычники какъ богиню смерти, существо злое, забирающее души усопшихъ въ свою печальную область, откуда уже нътъ возврата. По свидетельству Эдды, она была дочь Локи, порожденная великанкою, сестра волка Фенрира и чудовищной зити; она на половину или и совстмъ чернаго цвъта, подобно тому, какъ,

<sup>1)</sup> Die Götterwelt, 53. — 2) Der Ursprung der Myth., 171.

олицетворяя Смерть, народное воображение рисуеть ее с у и р ачною в черною. Царство Геллы лежить глубоко въ утробъ земли, подъ корнемъ міровой ясени Иггаразилли и носить имя Niflheimr или Niflhelmnebelwelt, nebelhölle (облачный, туманный міръ вля адъ); ся чертогь—Eliudhnir (страданіе, бъдствіе), баюдо — H ûngr (голодъ), ножъ — Sultr (съ темъже значеніемъ), т. е. она пожираетъ съ ненасытнымъ голодомъ. Въ среднія въна изображали адъ жадно-раскрытымъ, поглощающимъ людской родъ завомъ, подобнымъ волчьей пасти; старинные памятники говорять о бездит, дверяхъ и чеаюстяхъ аденихъ. Иден зіяющей бездны, отверстой пасти, воротъ и крипкихъ, неодолимыхъ запоровъ такъ естественно возникали въ данномъ случат, что разные народы постоянно обращались къ этимъ образамъ. Наши церковныя и лубочныя изображенія страшнаго суда рисують адъ въ видъ открытой, огнедышащей пасти чудовищнаго зитя 1). Усопшіе тдуть въ область Геллы на коняхъ или въ колесницъ («fara til Heljar»); созвъздіе Большой Медвъдицы называють не только h i m m elwagen, но w helle wagen; имена, даваемыя илечному пути, указывають на него, какъ на дорогу, которая ведеть умершихъ на тотъ свътъ: любопытныя данныя, ярко-свидътельствующія, что подземное, загробное царство первоначально было только метафорическимъ обозначениемъ небесныхъ, облачныхъ пещеръ. Греки помъщали адъ то въ нъдрахъ земли, то за предвлами воздушнаго океана, гдв находились и блаженные острева. Рядомъ съ подземной страною Naraka видъйское върование указываетъ на фиговое дерево (acvattha

<sup>1)</sup> У пророка Исаїн, У, 14: "и разшири адъ душу свою, и раз. верзе уста своя". На ствиной живописи вологодскаго Соейска-го собора подъ стопани Спасителя, изводящаго изъ ада души прастцевъ, изображены сокрушенныя врата, вереи и заклепы — Изв. Имп. Археолог. Общ., 1У, 24.

- Иггаразиль), подъ свиью котораго пребывають праотець Яма в всв блаженные-Pitris, наслаждаясь невозмутимымъ покоемъ и вийсти съ богами вкущая безсмертный напитокъ. Рядовъ съ геллою скандинавскій мноъ называеть валгаллу (valhöll). На высокомъ небъ высился Asgardhr-городъ свътдыхь асовь, гдв хозянновь и владыкою быль Одинь; окруженный крыпкими стынами, городь этоть заключаль въ себы славные чертоги и валгалау. Эта последняя имела 540 дверей, вийсто кровли была покрыта золотыми щитами, на стінахъ ея вистан блестящіе мечи и давали світь, озаряющій всю залу. Сюда поступали падшіе въ битвахъ герои (еіпherien) и продолжали свои воннскія занятія; каждый день они сражались на дворъ и умерщваяли другъ друга, но когда наступало время трапезы-убитые возставали и пировали за однемъ столомъ съ побъдителями, вкушая безсмертныя яствы н вдохновительный медъ; въ битвахъ этихъ принималь участіе и самъ Одинъ. Ясно, что герои валгаллы суть стихійные духи, сражающіеся въ автикъ грозаль и пьющіе живую воду дождя--представленіе, перенесенное потокъ на доблестныхъ народныхъ витязей, души которылъ смѣшиваются съ безсмертною свитою Одина. Въ царство же Геллы поступають умершіе отъ старости и болъзней; первоначально это — ивсто пребыванія усопшихъ, а никакъ не мъсто наказанія грешниковъ; о казнять и мукахь неть ни слова въ древитишеть памятникать, н обытатели Нифарі, ещи составлятись не исклюдительно изр злыхъ и нечестивыхъ людей, но все скончавшиеся не въ пылу сраженій, даже сашыя благородныя и возвышенныя личности, отходили сюда, какъ свидътельствуютъ примъры Брингильды и Бальдура. По греческому върованію, почившіе герои поступали въ мрачные вертепы ада. Тъмъ не менъе изъ этихъ мионческихъ основъ — съ теченіемъ времени, когда выработалась навъстная сумма нравственныхъ правиль, должны быля развиться представленія о различной участи, ожидающей по смерти добрыхъ и злыхъ. Слабые зачатки такихъ представленій встръчаемъ уже въ міръ языческомъ, отдълившемъ небесное царство Ямы и блаженныхъ праотцевъ отъ подземной области Нараки. Съ забвеніемъ исконнаго смысла старинной метафоры, уподобившей облака горамъ и подземельямъ, и съ перенесеніемъ ада въ дъйствительныя нъдра земли, сказанія о немъ стали противополагаться мину о небесныхъ (райскихъ) обителяхъ боговъ и ихъ любимцевъ 1). Уже Гомеръ различаеть тартарь оть елисейскихь полей; тартарь лежаль еще глубже фбус'а-вь бездит, гдт томились заключенвые великаны, буйные противники боговъ, и поздиве признанъ быль за ту часть подземнаго царства, въ которой злые осуждены терпъть казин; въ елисейскихъ же поляхъ проводятъ безпечальные дни тани блаженныхъ. У германцевъ также было върованіе, принимаемое Я. Гриммомъ за сравнительно-позд. нъйшее, что Всевышній (Allvater) даруеть людямъ безсмертныя души, в какъ скоро трупъ покойника будетъ сожженъ на костръ или сгијетъ въ могилъ-душа добраго возвращаетси въ Однну на небо (Gimill, Vingôlf), а душа злаго идетъ въ Niflheimr. Собственно же говоря, строгое различіе между грядущими судьбами добрыхъ и злыхъ и итстами ихъ посмертнаго пребыванія указано христіанствомъ, которое потребовало отъ человъка высокой нравственной чистоты и стало судить его по его внутреннимъ достоинствамъ. Въ XIII въкъ уже утвердилось за геллою ея теперешнее значение подземнаго царства мукъ, въ которомъ пребываютъ души осужденныя, проклатыя 2). Въ др.-вер.-итмецкихъ памятникахъ употре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Между вебоиъ и подземнымъ царствоиъ вда земля составляетъ средину — Midhgardh (media domus) — D. Myth., 526; О вл. христ. на сл. яз., 188 — <sup>2</sup>) D. Myth., 288-292, 663, 761-4, 777-8; Die Götterwelt, 58, 158, 162.

бляется въ спыслѣ ада—bēch (pēch—pix, спола); новые греки называють преисподнюю  $\pi(\sigma\sigma\alpha)$ . Этоть смоляной адъ извъстенъ у славянъ и литовцевъ подъ именемъ пекла (пол. piekło, cepó. nanao, caob. pekel, nas. pakal, ant. peklà, др.-прус. pickullis), каковое слово происходить отъ глагода печь, пеку и равно означаетъ и смолу, которая гонится чрезъ жженіе смолистыхъ деревьевъ, и геенское пламя 1). Венгерское роко! (адъ) заимствовано отъ славянъ-точно также, какъ германскія шлемена заимствовали отъ римлянъ infern. На Руси смолу называютъ варомъ, а слово дёготь имбеть въ санскрите корень dah (dagh) — гореть 3). Сатадуя буквальному значенію этиль словь, предки наши связывали ихъ съ представленіями весеннихъ водъ и дождей, рождающихся дъйствіемъ ярваго солица и молніеноснаго Перуна изъ растопленныхъ снёговъ и тучъ. Такимъ образомъ смола и деготь издревле были метафорами дождя (1, 788-9), а слово пекло къ обозначенію «ада» перешло отъ понятія громовой тучи, пылающей молніями и преисполненной кипучею влагою живой воды. Въ старинныхъ славянскихъ рукописяхъ греч. τάρταρος переводится грозою: «ннін грозь предаются» 3). У люнебургскихъ вендовъ адъ-smela-cnoла. Ли-TOBORIA Pokole (Poklus, ap.-npyc. Pikolos, Pokolos) есть богъ-пекельникъ, владыка того свъта, тождественный Гадесу; чортъ по литовски — русиlas (др.-прус. pickuls). По народнымъ повърьямъ, появление и исчезание нечистыхъ ду-

<sup>1)</sup> Описан. слав. рукоп. моск. синодальн. библіотеки, отд. І, 109: пькъло — смола; отд. ІІ, вып. ІІ, 239: пекла моуки — іпfегпі роепав; Церковнослав. слов. Востокова: «посмоли же ковчегъ
пекломъ; пеколъ, пекълъ, пьколъ — смола или асфальтъ. —
2) Г Мякуцкій сблишаєтъ dah съ славнискимъ жег; д изивинется въ ж, какъ въ словахъ: орудіе — оружіе, куделя — кужеля
(Зап. Р. Г. О. по отдъл. этнограф., І, 589). — 3) Описан. слав.
рукоп. моск. синод. библ., отд. ІІ, вып. ІІ, 261—2.

ковъ всегла сопровождается громовымъ трескомъ и удущимвыми парами, распространяющими стрный или смолистый запахъ 1). Малороссійская поговорка: «якъ дидько по пеклу мибаетця» указываеть на властвующаго тамъ сатану или подземнаго Перуна; какъ у славянъ имя Дъда Перуна перешло въ названіе дьявола (дёдько-си. ІІ, 488), такъ у нёмцевъ alt есть не только прозвание Тора, но сверхъ того означаетъ и чорта, и великана; сравни наше: «старый чортъ» 3). Славане полагаютъ пекло подъ землею, куда надо спускаться чрезъ развнутую адскую пасть, подобную глубокому, извергающему страшное пламя колодцу. Простолюдины русскіе убъждены, что душа во время «обмиранья» (детаргін), руководимая Николаемъ-угодинкомъ, странствуетъ въ подзем номъ царствъ и видитъ тамъ адскія муки. По свидътольству Длугоша, язычники-поляки молили подземное божество отвести ихъ по смерти въ дучшія мъста ада (in meliores inferni sedes \*). Въ Шлезій «пекломъ» называють склепы съ погребальными урнами ); а славацкій рікціјк принадлежитъ къ разряду домовых в геніевъ, въ образѣ которыхъ чтились дуим усопшихъ предковъ. Въ народныхъ сказкахъ герон, отправляясь на тотъ свътъ, нисходятъ туда чрезъ глубокую яму. Словани разсказывають объ одномъ охотникъ, который, по указанію бабы-яги, тадиль въ адъ и спускался для того въ пропасть; его везъ летучій амбй (драконъ-туча), и когда не хватило запасовъ-странствующій молодецъ вынужденъ быль дать эмбю кусокъ мяса отъ собственной ноги и остался навсегда хромъ 6). Тъже подробности находимъ въ нашихъ, нъ-

<sup>1)</sup> D. Myth., 765; Lituanica, Шлейхера, 27; Дифенбахъ, I, 336-7; Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 13; Громаннъ, 27; Кіевл. 1865, 57.— 2) D. Myth., 957.— 3) Ж. М. Н. П. 1847, II. ст. Сревнев., 188.— 4) Въст. Евр. 1826, III, 210.— 5) Пов. и пред., 153—5; Nar. zpiewanky, I, 12.

мецкихъ и норвежскихъ сказкахъ, повъствующихъ о возвращенів героевъ съ того світа — изъ далекой страны чудовищныхъ демоновъ; но мъсто змъя заступаетъ громадная птица, потемняющая своими крыльями солнечное сіяніе. Въ заговорахъ нечистая силя посылается «въ океанъ-море (-небо), въ бездны преисподнія, въ котлы кипучіе, въ жаръ палючій, въсъру горючую, въ тартарары — во тыму кромечную» 1). Изображая адъ пекломъ, т. е. возженною смолою, народная фантазія соединила съ нимъ представленіе объ огненной, бурно-клокочущей ракв, которая у грековъ называлась Портфублубом (огненный потокъ 2). Мноъ о кончинъ міра, живописующій разрушеніе въ шумъ весенных грозь старой, одрахавышей за зиму природы, свидьтельствуетъ, что въ то страшное время протечетъ ртка огненная. При концъ вселенной настанетъ царство антихристово, свътила небесныя померкнуть, архангелы вострубять въ рога и миновенно воскреснуть мертвые. «Посемь, говорить «Кирилль Туровскій, огнь не угаси и ый потечеть отъ «въстока до запада, поядая горы и каменіе и древа, и «море насушая; твердь же яко бересто свертится (вар. небе-«са совіются), в вся видимая сущія вещи, развъе человъкъ. «вся отъ ярости огненныя яко воскъ истають, и эгорить вся «земля. И сквозь той огнь подобаеть всему человьческому «роду проити... Въ нихъ же суть нъціи, мало вмуще «съгръшенія и неисправленія, ако человъци, понеже есть Богъ «одинъ бозъ гръха, да симъ огномъ искущени будутъ, очис-«тится и просвътится тълеса ихъ ико солице, по добродътели «ихъ: праведнымъ даеть свътъ, а гръшнымъ опаленіе и омра-

<sup>1)</sup> Сахаров, I, 30—31.— 2) Griech. Myth. Преддера, I, 637; φλεγω— пожигаю. Калевала упоминаеть огненную раку; волны ея быють въ скалу, на вершина которой сидить орель (молнісносная птица) и точить свой клювъ.

«ченіе (см. I, 219). Прешедшимь же имъ огненную сію рѣку, «огньнная си рѣка, по божію повельнью, послуживше в отшед«ши къ западу, учинится во озеро огненное на муче«ніе грѣмнымъ. Посемъ будетъ земля нова и ровна, яко«же бѣ искоим, и бѣла паче снѣгу, и потомъ повельнемъ бо«жімиъ премѣнится и будетъ яко злато; и зидеть изъ нея
«трава и цвѣтій много различній и неувядающи и и«когда-же... и възрастутъ древа не яко видимая си су«ще, по высотою, лѣпотою, величествомъ невозможно есть из«глаголати усты человѣческыми» 1). Въ стихѣ о страшномъ
судѣ сказано: протечетъ рѣка огненная и запылаетъ огонь
отъ земли до неба и пожретъ камии, лѣса, птицъ и звѣрей;

Сойдутъ съ небесъ ангелы грозные, И снесутъ они орудія отпепныя И погонятъ гръшныхъ въ ръку огненну.

Всятдъ за твиъ начинается великій потопъ, омывающій гртъховную землю <sup>2</sup>). На картинахъ страшнаго суда изображается и эта неугасимая ртка, съ толпами захваченныхъ ею гртшниковъ. Въ путевыя записки Коробейникова и Грекова, при описаніи святыхъ мтстъ Палестины, занесено преданіе:
«и тою подолью, сказываютъ, хочетъ течи ртка огненная въдень страшнаго суда» <sup>2</sup>). Въ народномъ стихъ Михаилъ-архангелъ представляется въ роли Харона <sup>4</sup>): какъ на последняго

<sup>1)</sup> Памят. XII в., 100-1; Рукоп графа Уварова, II, вып I, 118—9. Въ стихирахъ ведъля мясопустной, по рукописи XV столътія, читаемъ: "ръкв же огньная предъ соудищемъ течетъ, оужасая въсъхъ... плачю и рыдаю, егда во оумъ пріимоу огнь неоугас имый, тмоу кромъшноую и пропасть глоубокоую, лютаго червия неоусыпающаго и скрежетъ воубный — Калъки Пер., VI, стр. XVII. — 2) Ч. О. Н. и Д., годъ 3, IX, Киръевси., 196—205. — 3) Сахаров, II, 146. — 4) Имя, указывающее на грозовое божество (уароф, уаролос) — Der Ursprung der Myth., 273.

возложена была обязанность переправлять тине усопшихъ черезъ адскіе потоки, такъ этотъ перевозить души праведныхъ черезъ ръку огненную «ко пресвътлому раю» (см. I, 575-7). Въ сказвахъ эмъй и баба-яга указываютъ богатырямъ на огненные источники (тучи), въ которыя что ни брось- тотчасъ-же все объемлется пламенемъ. Востокъ, откуда восходитъ (тнарождается) ясное солице, чтился арійцами какъ райская страна, царство Весны и ея благодатныхъ даровъ; напротивъ западъ есть страна ночнаго мрака, смерти и адскихъ мукъ (см. І, 182). Младенческимъ племенамъ все то казалось за истину, что видълъ ихъ глазъ; солице, удаляющееся вечеромъ съ небеснаго свода, и облака, гонимыя за горизонтъ вътрами, какъ-бы уходятъ подъземлю, а потому западъ, гдъ у и и раетъ дневное свътило, признанъ былъ за подземное, загробное царство; тамъ полагали греки и свой άδης. Весенняя, пожигаемая молніями туча течеть съ востока огненною ръкою, побдаетъ обветшалый міръ и затемъ отходить къ западу, где и водворяется на муку гръшнымъ. Всемірный пожаръ дъйствуетъ за одно со всемірнымъ потопомъ, какъ поэтическія представленія грозоваго пламени и дождевыхъ ливней (см. І. 762 и II, 644-7), изатъмъ наступаетъ блаженное царство весны: земля, обезсиленная рукою старости зимы, юнветь и обновляется, поля и лъса одъваются въ зелень и сулять обиліе плодовъ земныхъ. Согласно оъ представленіемъ зиминхъ тучъ безплодными горами и скалами, созданными владыкою демоновъ и разрушенными богомъ-громовникомъ, новый міръ изображается цвътущею равинною. Такъ какъ и съ огнемъ, и съ водою соединямась идея физического и нравственного очищения (см. II, 14, 22, 181), то понятно, почему народъ сочеталь съ огненною ръкою двоякое значеніе: во первыхъ-адскаго, наказующаго потова, и во вторыхъ-очистительнаго пламени (fegefeuer); здёсь коренится католическій догмать о чистилищь (purgatorium).

Но свидательству народнаго стиха, гратныя души, очистивнівся въ огненной рака, изымаются изъ ен хлябей неводомъ, что наноминаетъ намъту стать, съ которою являются боги во время грозы, уподобляемой древними поэтами рыбной ловла въ водахъ небеснаго океана (см. II, стр. 153—5):

И прошелъ неводъ мукой въчною, И вытащилъ душъ праведныхъ (прощонныхъ) изъ муки въчныя 1).

Персы върять, что добродътельныя души пойдуть на небо, а злыя, гръшныя будуть прежде очищены огненною металя ическою ръкою (сравни П, 762), которая разольется при кончинъ вселенной, и потомъ уже начнется всеобщее, безконечное блаженство, явятся новая земля и новое небо и воцарятся въчный свъть и правда 2).

Кромъ запада, идея ада связывадась съ съверомъ, какъ страном полуночном, въющем зимними стужами. Понятія ночи, зимы, смерти и все-потемняющихъ тучъ отождествлялись въ языкъ и миеахъ, что и повело къ представленію
съвера царствомъ демоновъ, и напротивъ заставило югъ сблизить по значенію съ востокомъ, видъть въ немъ родину небеснаго огня. По скандинавскому преданію, царство Геллы лежитъ на съверъ. Когда Hermôdhr посланъ былъ къ усопшему Бальдуру, онъ девять ночей (по русски слъдовало бы сказать: девять дней) ъхалъ мрачными глубокими долинами и достигъ ръки Giöll (strepens — шумно-бурливая), черезъ которую велъ мостъ, покрытый блестящимъ золотомъ (т. е. радуга, издревле признаваемая за дорогу въ небесныя обители
и путь усопшихъ). Мостъ этотъ сторожила дъва Môdhgudhri;
она объявила страннику, что пять дней передъ тъмъ толпа

¹) Ч. О. И. в Д., годъ 3, IX, 215-6.— ²) Ж. М. Н. П. 1838, т. XX, 328; 1858, III, 277-8.

умершихъ мужей перешла черезъ мостъ и что жилище Геллы (helvegr) находится еще глубже и стверите. Мрачныя, глубокія долины соотвътствують греческому Еревос и составляютъ проходъ, ведущій къ аду (Halja): это-холодная, туманная, охваченная непроницаемымъ мракомъ страна Nillheimr'a, гдъ обитаютъ и носятся темвые эльфы. Посреди этой страны бьетъ источникъ H vergelmir, изъ котораго истекаютъ двънадцать бурливыхъ рікъ и между ними Giöll, ближайшая къ жилищу богини. Потоки эти суть мионческія представленія дождевыхъ ключей, такъ какъ самый Niflheimr-поэтическое изображеніе тумановъ и сгущенныхъ облаковъ. Туже обста-, новку встръчаемъ и въ античныхъ сказаніяхъ о мутномъ, окруженномъ постоянными туманами Стиксъ 1) и другихъ адскихъ рткахъ а). По разсказу Гомера, адъ находится у водъ великаго (воздушнаго) окезна и корабль Одиссея направляется туда ствернымъ вттромъ:

Тамъ киммеріянъ печальния область, покрытая въчно Влажнымъ туманомъ и мглой облаковъ; никогда не являсть Оку людей тамъ лица лучезарнаго Геліосъ... Ночь безотрадная тамъ искони окружаетъ живущихъ <sup>8</sup>).

Хотя скандинавскій мисъ, описывая последній день вселенной, и умалчиваєть объ огненной реке, но за то говорить о всесвет-

<sup>1) &</sup>quot;Styx nebulas exhalat iners." — 2) D Myth., 762-4. Сравни т. І, стр. 376, съ сказаніями о райскихъ ръкахъ; дождевые, грозовые потоки равно принадлежатъ и раю, и аду, только на обрисовку ихъ здъсь и тамъ употреблены различныя поэтическія краски — 3) Одис., XI, 13 — 19. Киммеріане—жители загробной области, усопшіє; Одиссей отправляется въ нимъ вопросить душу мудраго Тирезія. "Auch deutet ihr name, auf Erebos und Unterwelt, da sie auch  $K \epsilon \rho \beta \epsilon \rho \epsilon \epsilon$  niessen, welches wahrscheinlich wie der name des griechischen höllenhundes  $K \epsilon \rho \beta \epsilon \rho \epsilon \epsilon$  mit  $\epsilon \rho \epsilon \rho \epsilon \epsilon$  cusammenhängt, während der name  $\kappa \epsilon \rho \epsilon \rho \epsilon \epsilon$  auf eine andere form desselben wortes, nehmlich auf  $\epsilon \rho \epsilon \rho \epsilon \epsilon \epsilon$  führt" — Griech. Myth. Предлера, I, 634. Сравни съ преданіми о блаженномъ народъ гипербореяхъ — ibid., 189.

номъ пожаръ. Въ противоположность съверному міру замняго холода и тумановъ, на югь лежить мірь огня, называемый въ Заяв Muspellsheimri). Охранять Muspellsheimr приставленъ Surtr (род. Surtar = sch warzbraune) - имя, родственное съ словомъ svartr-niger; вулканическія разщелины скаль въ Исландін называются Surtarhellir, Surtr н S u a r t г встръчаются, какъ вмена великановъ. Нигдъ въ объших Эддахъ Суртуръ не выступаетъ въ качестви бога; подобно другимъ великанамъ, онъ-врагъ и соперникъ асовъ, демоническій представитель грозовых тучь: Völuspå огонь называеть Surta sefi-Surti amicus. Когда гръхи превзыдуть мъру, на земяв станутъ царствовать жестокость, властолюбіе и неправда, и вселенною овладеетъ суровая зема; тогда должна последовать кончина света (см. І, 759). Вооруженный блостящимъ мечемъ и окруженный пламенемъ, Суртуръ подымется вибств съ грозными сынами Mycnessas (Muspellssöhne), наступить войною на боговъ и предастъ вселенную етрашному огню; при его появленій задрожать скалы, люди пойдуть путемъ смерти и небо распадется съ трескомъ. Асы будутъ побъждены, старый міръ рушится и намъсто его возникнетъ новый, благословенный. Ясно, что огненная ръка, текущая съ востока, и пламя всесвътнаго пожара, приносимое съ юга, - представленія совершенно-тождественныя. Подъ вліяність христіанских сказаній, старо-верхно-немецкая поэзія выводить вивсто Суртура-антихриста и заставляеть его сражаться съ Ильею-пророкомъ, продитая кровь котораго вос-

<sup>1)</sup> Mutspelli (muspille), по объясненію Я. Гримив, — слово сложное: вторая часть его spilli, spelli, spell роднится съ скан. spidl — corruptio, spilla — corrumpere, англес. spilla n — perdere, анг. spill, др.-в.-нъм. spildan, др -сакс. spildian; mud, mu (шû?) заключлетъ въ себъ понятія земли или дерега. Слъдовательно при dspelli есть поэтическое названіе огня, какъ ястребятеля деревьевъ, пожирателя дровъ,

пламеняетъ всв горы 1). Славяне также соединяли идею зда не только съ западомъ, но в съ свверомъ; они доныне хранятъ воспоменанія о безпощадной странт смерти, втющей стужею и мятелями. Адъ, по ихъ мивнію, состоить отчасти изъ пропастей и бездиъ, наполненныхъ кипучею смолою; отчасти-взъ снъжныхъ и желъзныхъ горъ (т. е. изъ тучъ, окованныхъ звинимъ холодомъ). Изъ железныхъ горъ прилетаютъ зимою Морозы и сюда скрываются они на лето; вообще вьюги в морозы, по народному повёрью, происходять отъ выхожденія нечистой силы изъ адскихъ вертеповъ. Отсюда-же придетають въ извъстную пору своего губительнаго вліянія, опредъляемаго физическими условіями, восеннія лихорадки, коровій моръ и другія бользии, обыкновенныя спутнецы и помощницы Смерти, которымъ простолюдины даютъ характеристическій эпитетъ «замороженных» 2). Вспомнимъ, что дивін народы великаны заключены въ горахъ на самой полунощи (см. т. II, стр. 455). Намцы полагають жилище чорта на съверъ; этой страны боятся и русскіе поселяне, и эсты 3). Въ древне-славянскихъ переводахъ и оригинальныхъ произведеніяхъ словомъ тартаръобозначается подземная пропасть, никогда неосвъщаемая и несогръваемая солнцемъ, мъсто въчнаго, нестерпимаго холода, куда будутъ посланы души гръшниковъ: «а се есть глаголемый тартаръзима несъгръема и мразъдютъ». Лингвисты слово тартарос роднять съ тартар (ош-дрожу отъ холода 1).

Такимъ образомъ съ здомъ соединялись самыя противоположныя представленія: яркаго пламени и непроницаемой тьмы, нестерпимаго жара и мертвящихъ морозовъ. Эти различныя дан-

<sup>1)</sup> D. Myth., 768—771. — 2) Сахаров., I, 54; II, 27, 65. — 3) D. Myth., 953. — 4) Труды Моск. Археолог. общ., I, 74—75 (Матеріалы археолог. словаря).

ныя послужили основою для изображенія техъ страшныхъ мукъ, на которыя осуждаются гражнека. Злые демоны гоняются за душами усопшихъ грашниковъ, схватываютъ ихъ острыим когтями, связывають, какъ своихъ пленниковъ, и погружая въ адекія боздны, предають жестокниь казнямь; поэтому германскія племена даютъ чорту названія: henker, diebhenker-nagaya, Bopa, myuntega, der mörder von anfang, der grausame seelenhenker 1). Подобно водянымъ дукамъ, встръчающемъ всякаго утопленнека съ плисками и весельемъ, черти, но русскому повърью, заводятъ неистовую гульбу возла труповъ удавленника и самоубійцы 2). «Будетъ мука розная, говорять стихь о страшномъ судь: янымъ гръщникамъ будутъ огни негасимые, инымъ-зима студёная, инымъ-сиолакипучая, внымъ-червиядовитые, а мнымъ-тьма несвътимая и пропасть глубокая 3). Апокрифическая статья «Хожденіе Богородицы по мукамъ», рукописи которой восходять нь самому началу письменности 4), рисуеть полную картину адскихъ истязаній: один грашники и граминцы мучатся въ огненномъ озеръ (или огненной ръкъ), погружевные по поясъ, по грудь, по шею и съ головою; другіе возлежать на пламенныхъ одрахъ; многіе повішены за ноги, руки, языки, уши, сердце, и потдаемы червями и зибями; иткоторыхъ дьяволы прободаютъ желізными прутьями и рожнами, а мныхъ сосетъ лютый зитй-чудовище съ огненнымъ языкомъ и желтаными когтими. Сравни съ разсказомъ, записаннымъ въ Пансьевскомъ сборникъ (XIV в.): «и видъхомъ езеро полно змій, якожъ бяше не видеть воды подъ нами, и слыша-

<sup>1)</sup> D. Myth., 956, 964. — 2) Укранн. мелодін Маркевича, 117. — 3) Ч. О. И и Д., годъ 3, ІХ, 201. — 4) Списокъ Тронцкой давры относять къ ХІІ въку — Пам. отреч. литер., ІІ, 23; Пам. стар. рус. литер., ІІІ, 118-124. Хожденіс по муканъ апокрифическая литература приписываетъ и апостоламъ, и святымъ — Пам. отреч. литер, . ІІ, стр. 40 и дал.

хомъ плачь и степанье люто, и бяще езеро то полно человъкъ, и приде гласъ съ небесв, глаголя: си суть людье осужения 1) Въ одномъ руконисномъ отреченномъ сказания, сообщенномъ мит проф. Григоровичемъ, сказано: «Адамъ поживе на земли латъ 930 и упре, и прінде Смерть сатанина и вземъ душу его и вне се во адъ мучи(ти)сь 3000 латъ внутръ ада во огни горящемъ, руки и ноги связаны, на местъ цъпляны.» Вст эти казни издревле рисовались на иконныхъ изображеніяхъ «страшнаго суда» и до последняго времени продолжали служить богатымъ матеріаломъ для лубочныхъ картинъ. Неразвитый умъ и огрубилов чувство простолюдина не въ силахъ представить себф, чтобы муки душевныя могли быть нестерпимбе твлесныхъ, и онъ убъжденъ, что за тяжкіе гръхи посадять его въ котель съ кипящею смолою, повъсять за языкъ, ребро или за ногу, станутъ бить раскаленными прутьями и мучить на страшномъ ложе, составленномъ изъострыхъ вглъ, бритвъ и ножей, снизу котораго пылаетъ жгучій огонь, а свер хукапаетъ растопленная съра <sup>2</sup>); онъ върять, что клеветникъ и лгунъ будутъ по смерти лизать горячую сковороду, что ростовщики и сребролюбцы будутъ выгребать изъ печи жаръ голыми руками, что на опойцахъ черти станутъ возить дрова для подтопки адскихъ горновъ и воду для приготовленія кипятка, что любодівницу будуть сосать лютые зити з). На лубочной картинъ, изображающей «смерть гръшника», сатана говорить осужденному: «любиль ты на беломь свете мыться и нъжиться на мягкомъ ложъ; поведите теперь его въ мою баню огненную и положите на ложе огненное.» Черти ведутъ

<sup>1)</sup> Пам. стар. рус. литер., III, 137; Ист. очер. рус. слов., I, 493; О. З. 1857, XI, ст. Пыпина, 350-7. — 2) Н. Р. Лег., 27 ("Ку-мова кровать"); Шлей херъ, 75—79. — 3) Н. Р. Лег., № 29 к стр. 125; Ч. О. И. и Д., годъ 3, ІХ, стихи Киръев., 212-3; Срин. пјесме, II, 11-14

его въ баню, парятъ горящими въниками и кладутъ на раскаленное ложе; въ заключение разныхъ истязаний они ввергаютъ грашника въ огненный колодезь. Представленія эти запечатлены темъ матеріальнымъ характеромъ, который ярко свидетельствуеть за вів глубокую давность; связь вів съдревнійжани мнезми язычества не подлежить сомивнов. Сосущо змви, веусынающій червь, раскаленные желізные прутья и огненные ввики суть известныя намъ метафоры молній; котлы в колодды, налитые воспламененною смолою, - метафоры громоносвыхъ тучъ При распредъления загробныхъ мукъ, народная фантавія руководилась мыслею о соотвітствін наказанія съ гріхомъ: сейчасъ указано, что языкъ, произносившій клевету, долженъ лизать горячее жельзо, а руки, загребавшія золото, --- загребать жаръ, который самъ метафорически назывался волотомъ; бабы, которыя, торгуя молокомъ, подмешиваютъ въ него воду, осуждаются поливать другъ друга водою, и т. д. Въ этомъ отношенів любопытны следующія преданія, занесенныя въ народный разсказъ о странствованів души на томъ свете: «Идемо «степомъ, коли я ма така глибоченна, що й дна не вид-«но. Дидъ (путеводитель по аду) каже: лизь! Мусила и по-«анэти. Ганну, ажъ се вже другій свить. Скризь сидять по-«мермін души, усе по статтямъ... Идемо, ажъ мижъ двомя «дубами горить у поломън чоловикъ и кричить: ой, проби! «укрійте мене, бо замерзну! ой укрійте мене, бо замерзну! «Дидъ и каже: оце той чоловикъ, що просився до ёго зимою «въ хату подорожній, а на двори була метелиця та хуртовина, «а вниъ не пустивъ, дакъ той и змерзъ пидъ тиномъ. Оде-жъ «теперъ винъ горить у поломъи, а ёму ще здаетця, що холод-«но, и териить винъ таку муку, якъ той подорожній териивъ «одъ морозу.» По другому варіанту такая мука назначается поджигателянъ. «Идено дальшъ, коли лежить чоловикъ коло «криници; тече ёму ривчакъ черезъ ротъ, а винъ кричить:

«проби! дайте напитьци! Дидъ и каже: сей не давъ чоловико-«ви въ жинва води напитьця; жавъ винъ па ниви, ажъ иде «старчивъ дорогою, а жара велика, Спасивська. Ой, каже, чоло-«виче добрій! Дай, ради Христа, води напитьця. А винъ ёму: «оце-жъ для тебе вивизъ! виллю на ниву, а не дамъ такому «дармојиду, якъ ти! То отъ теперъ ёму ривчакъ черезъ горло «бижить, а винъ ще пить просить, и довику вичного буде ёму «такъ жарко та тяжко, якъ тому старцеви, що-й шовъ дорогою. » Или: стоитъ гръшникъ по самыя уста въ водъ, а не можетъ утолить нестершиной жажды; только видумаетъ напиться, какъ вода бъжить отъ него прочь 1). Подобное мученіе, по свидътельству Гонера, было опредълено Танталу. Весьма въроятно, что мины эти вначаль относились къ стехійнымъ духамън великанамъ, обитателямъ мрачнаго анда, и потомъ уже были перенесены на души нечестивыхъ людей. Гръшникъ, испытующій холодъ среди пламени, напомянаеть намъ сказочнаго богатыря Мороза-Трескуна, заключеннаго въ огненную баню; гртшникъ, томимый втчною жаждою — великана Опивалу (см. II, 703); бабы, осужденныя поливать другь друга водою, приводять на мысль преданія о вёдьмахъ-похитительницахъ небеснаго молока, купающихся въ дождевыхъ ливняхъ, и греческую басню о Данандахъ 3). Народныя легенды 3) описываютъ загробныя муки, какія удалось набожному в сострадательному страннику («Христову брату») видёть на пути къ дому небеснаго владыки; въ другихъ редакціяхъ вибстоэтого стравника выводится добрый молодецъ, который отправляется къ красному Солнышку и по дорогъ къ его царству видитъмуки гръшниковъ. Очевидно, легенда о Христовомъ братъ есть поднов-

<sup>1)</sup> Кулишъ, I, 306—8; Н. Р. Лег., стр. 124—5.— 2) Греческие мнеы о Тити и Сизиов (Одис., XI) стоитъ въ связи съ преданізми о Прометев и великанахъ, бросающихъ облачныя скалы и горы.—
3) Н. Р. Лег., № 8 и примъчан. иъ этому нумеру.

денная въ христіанскомъ духъ древитаная сказка, съ замъною языческаго божества Солица вменемъ Спасителя, называемаго въ церковныхът исняхъ «праведнымъ солицемъ». Въ числъ осужденныхъ сказечный герой видитъ мужика: стоитъ онъ на дорогъ весь загрязнённый, дуетъ на него буйный вътеръ и несетъ ему въ ротъ и въ носъ густую пыль. Такая кара опредълена ему истительными стихійными богами за то, что, живя на бъломъ свътъ, онъ затыкалъ свою избу кръпко-накръпке, чтобы вътеръ туда ни дулъ, ни солнышко не пекло. Живопи суя адъ и чистилище, поэзія и искусство постоянно пользовались образами, созданными народной фантазіей, и Дантова божественная комедія есть лучшее тому свидътельство; ибо въ ней поэтъ совмъстилъ все, что только дали ему литературы классическая и средневъковая.

Живому неестественно не страшиться смерти; потому что жизнь уже сама по себъесть и высочайшее благо и высочайшее наслажденіе, объ исходъ котораго нельзя думать безъ особеннаго тревожнаго чувства. У всехъ народовъ ходитъ много приветъ и совершается иного обрядовъ, указывающихъ на тотъ страхъ и то опасеніе, съ которыми смотрять на все, что напоминаеть о последнемъ конце. Такъ встреча съ похоронами считается предвъстіемъ несчастія и неудачи; у грековъ прикосновеніе къ усопшинъ, долгое пребывание въ домъ покойника, посъщеніе больных в умирающих требовало очищенія; у римлянъ жрецамъ воспрещалось прикасаться къ мертвому тълу 1). На Руси кто прикасался къ трупу покойника, тотъ не долженъ съять, потому что съмена, брошенныя его рукою, омертвъють ине принесуть плода; если умреть кто-нибудь во время песъва, то въ искоторыхъ деревняхъ до техъ поръ не решаются свять, цока не совершатся похороны. Въ Литвъ, какъ только

Digitized by Google

<sup>1)</sup> О жрамахъ, богослужения и пр. древняхъ гревовъ (СПБ., 1815), I, 144; Пропилен, IV, 211.

примътять, что больной умираеть, тотчасъ-же выносать изъ набы всв свиена, полагая, что если они останутся подъ одною провлею съ мертвецомъ, то не дадутъ всходовъ 1). Съ другой стороны такъ кавъ зерно, съия есть символъ жизни, то по выност мертваго лавку, гдт онъ лежалъ, и всю избу посыпаютъ рожью <sup>2</sup>). Тогда-же запирають и завизывають ворота, чтобы отстранить губительные удары Смерти и закрыть ей входъ въ знакомое жилье. Горшокъ, изъ котораго омывали покойника, солома, которая была подъ нимъ постлана, и гребень, которымъ расчесывали ему голову, везутъ изъ дому и оставляють на рубежь съ другимъ селеніемъ или кидають въ ръку, въря, что такимъ образомъ Смерть удаляется за предълы родоваго (сельскаго) владъвія вли спускается вишав по водъ 3). Всв присутствующие при погребени обязаны, по возврать домой, посмотрыть въквашню или приложить свои руки къ очагу 4), чтобы черезъ это очиститься отъ вловреднаго вліянія смерти (см. т. II, стр. 31).

Вибстт съ болтанями, особенно повальными, быстро-приближающими человтка къ его кончинт, смерть признавалась у язычниковъ нечистою, злою силою. Отъ того и въ языкт, и въ повтрьяхъ она сближается съ понятіями и рака (ночи) и холода (зимы). Въ солнечномъ свтт и разливаемой имъ теплотъ предки наши видтли источникъ всякой земной жизни; удаленіе этого свтта и теплоты и приближеніе нечистой силы ирака и холода убиваетъ и жизнь, и красоту природы. Подобно тому смерть, смежающая очи человтка, лишаетъ его дневнаго свтта, отнимаетъ отъ него ту внутреннюю теплоту, которая

<sup>1)</sup> Въст. Р. Г. О. 1853, III, 5; Черты литов. нар., 112. Дужечане пріостанавливають въ этомъ случав всв полевыя работы —
Neues Lausitz. Мадагіп 1843, III-IV, 331. — 2) Ворон. Бесвда, 221;
Этн. Сб., I. 306; Маякъ, XV, 22 — 3) Вледим. Г. В. 1852, 25, 28. —
4) Верен. Бесвда, 222.

прежде согръвала охладълый его трупъ, и обезображиваетъ лице покойника предмествовавшими болъзненными страданіями и предсмертною агоніей. Смерть и чортъ въ народныхъ сказаніяхъ нертяко прають тождественныя роли. Слова: смерть (лит. smertis, нъм. schmerz-боль, страданіе), моръ, Морана родствены по корию съ ръченіями: морокъ (мракъ)--туманъ, за мерекъ (за мерень) — первозимье, за мореки начальные морозы 1), мара-у насъ: злой духъ, призракъ, у лужичанъ: богиня смерти и бользией 2), мерекъ-чортъ (см І, 101). Основу родства означенныхъ ръченій должно исжать въ доисторической свизи выражаемыхъ ими понятій. Краледворская рукопись сравниваетъ смерть съ но чью, приносящею тыму, (захождение солицатего смерть, а восходъ **\_\_\_\_\_воскресен**ie) и съзимою, представляющею собой смерть природы, какъ весна есть ея возрождение. Убитый Влаславъ повалился на землю:

> wstati ne možeše; Morena iei sypáše w noc črnu \*).

Въ другомъ мъстъ Крадедворской рукописи встръчаемъ выраженіе: «ро риті wšei z vesny ро Могапи»— на пути отъ весны до Мораны; здъсь подъ весною разумъется юность, а подъ словомъ Морана—старость, смерть изима. Морана представлялась чехами богинею смерти изимы; 4) Вацерадъ сопоставляетъ это имя съ греческою Гекатою, богинею луны (—ночи) и подземнаго царства. Поговорки: рůjdeš na morán; моřе-

<sup>1)</sup> Предлогъ за означаетъ начало дъйствія; слъдовательно приведенныя слова буквально означаютъ начало мрава или смерти (— зимы). — 2) Volkslieder der Wenden, II, 268. У литовцевъ и леттовъ Welnas, Wels — богъ смерти превратился въ дъявола — D. Myth. 814. — 3) Переводъ: встать не можетъ; Морена усывила его въ черную ночь. — 4) Другое имя, давлемое этой богишъ — Smrtonoška.

па па пёј sáhla; рготі Моřепё пепі когепе означають: скеро умрешь; его коснулась смерть; противъ смерти нѣтъ корешка (лѣкарства 1). Встрѣчая весну торжественнымъ праздникомъ, славане совершали въ тоже время обрядъ взгнанія Смерти или Зимы, и повергали въ воду чучело Мораны (см. гл. ХХҮПІ). Сербы даютъ зимѣ эпитетъ черная; въ одномъ изъ похоренныхъ причитаній говорится о покойникѣ, что онъ уходитъ туда, гдѣ но меркло солице и царствуетъ черная зима; тамъ будетъ онъ вѣчно зимовать, и лютая змѣя выпьетъ его очи! 2) У насъ глаголъ околѣть употребляется въ двоякомъ смыслѣ: озябнуть и умереть; а глаголъ исты вать (стынуть)—въ смыслѣ: издыхать 3).

Если идея смерти сближалась въ доисторическую эпоху съ понятіемъ о ночномъ мракъ, то также естественно было сблизить ее и съ понятіемъ о снѣ. Сонъ неразділенъ съ временемъ ночи, а заснувшій напоминаетъ умершаго. Подобно мертвецу, онъ смежаетъ свои очи и дълается недоступнымъ впечатлѣнію свѣта; остальныя чувства его также чужды внѣшнимъ впечатлѣніямъ. Смерть и сонъ представляются потому въ миеологіяхъ различныхъ народовъ явленіями между собою близкими, родственными. Гомеръ называетъ Смерть и Сонъ близнецами, а Гезіодъ—чадами Почи; и греки, и римляне признавали Υπνος (Somnus) братомъ Смерти. Оба брата, по ихъ мнѣнію, живутъ вмѣстѣ на западныхъ границахъ міра—въглубокомъ подземномъмракѣ, возлѣ царства мертвыхъ ф); тамъ возлежитъ Somnus на маковыхъ снотворныхъ цвѣтахъ въ слідкомъ покоѣ, а вокругъ его ложа толиятся лег-

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. П. 1840, XII, 128, 430; Громаннъ, 5-6. — 2) О. З 1851, VIII, ст. Бусл., 52. — 3) Обл. Сл., 76, 140 — 4) Griech. Муth., I, 657—9: Смерть считали также порождением Земли и Тартара и давали ей эпитетъ алемос — всегда-сонная.

кія сновидінія въ неясных образах в 1). На такую древибйшую связь понятій смерти и сна указывають и наши преданія. Народная пословица утверждаеть изъ братство: «сонъ смерти братъ» 2). Въ славянскихъ и измецкихъ сказкахъ богатыри, убитые врагами, воскресая при окропленіи ихъ труповъ живою водою, обыкновенно произносять эти слова: «ахъ, какъ-же я долго спаль!» — Спать бы тебт втчнымъ сномъ, еслибъ не живая вода и не иоя помощь, отвъчаетъ добрый то варищъ 3). Въ современномъ языкъ въчный сонъ остается метафорическимъ названиемъ смерти; наоборотъ сонъ 40таргическій слыветь въ простонародые обмираньемъ, во время котораго, по разсказамъ поселянъ, душа оставляетъ твло, странствуетъ на томъ свътъ, видитъ рай и адъ и узнаетъ будущую судьбу людей 4). Животныя, впадающія въ зимнюю спячку, по общепринятому выраженію-зам прають на зиму. Заходящее вечеромъ солнце представлялось не только умирающимъ, но и засыпающимъ, а восходящее утромъ -возстающимъотъсна (І, 162-3, 180); зимняя смерть природы иначеназывается ея зимнимъ сномъ; о замерзшихъ ръкахъ и озерахъ въ тверской губ, выражаются, что они заснули (сравни II, 244 — о сит и пробуждении водянаго). Языкъ засвидътельствовалъ близость и сродство означенныхъ понятій до осязательной наглядности. Умершихъ называютъ: а) усопшини (успшини, успеніе) отъ глагола спать,

<sup>1)</sup> Обзоръ мизній древи. о смерти, судьбв и жертвоприи., 8, 27; D. Муth., 307, 803; Иліада, XIV, 230-5. Эненда называетъ адъ жилищемъ твией и Сна. — 2) Поли. собр. пословицъ и поговор. (СПБ., 1822), 232; Старосв. Банд., 206. — 3) Н. Р. Ск., 1, 14 и др.; Škult a Dobšinsky, I, стр. 6; Силз. Грим., 11, стр. 413; Ганъ, 11, стр. 47. — 4) Москв. 1846, XI-XII, 155; Молодикъ на 1844, 88. Поэтому думаютъ, что обмиравшіе могутъ предсиазывать, и житрецы пользуются иногда этинъ сусвъріємъ ради собственныхъ выгодъ — Ворон. Г. В. 1850, 20.

усыпить, т. е. ихъ буквально называють уснувшими, или b) покойникам и успоконвшимися отъжитейской суеты въчнымъ сномъ; подобно тому о рыбъ говорятъ, что она заснула, вибсто: умерла, задохлась. Въ вышеприведенномъ мъстъ Краледворской рукописи Морена усыпила Власлава; налоруссы, при извъстін о чьей-нибудь кончинъ, говорять: «нехай з' Богомъ спочивае!» Въ англосансонской повыв о Беовульфв сказано: wyrm liged swaefed sâre wund — зывы лежыть, спитъ (виъсто: издохъ) тяжело-раненный 1). Въ смоленской губ. мертвецы называются жиурики (отъ глагола жиуритьзакрывать глаза), т. е. сомкнувшіе свои очи; въ архангельской губ. существуетъ повърье: кто засыпаетъ тотчасъ, какъ ляжеть въ постель, тоть долго не проживеть; у литовцевъ была принъта: когда чолодые ложились въ первый разъвитств, то кто изъ нилъ засыпалъ прежде-тому и умереть суждено раньше. Сербы не совятують спать, когда заходить солнце, чтобы витстт съ умирающимъ свттиломъ дня не заснуть и самому ввинымъ сномъ. Слово отемивть употребляется въ народномъ говоръ въ значевін: ослъпнуть и умереть; согласно съ этимъ свидътельствомъ языка, упырей (мертвецовъ, являющихся по смерти) большею частію представляють слышив. Какъ сонь сближается съ смертію, такъ наоборотъ бодрствование уподобляется жизни; поэтому жилой означаетъ неспящаго, напрвитръ: «мы прітхали на жилыхъ», т. е. ны прітхали, когда еще никто не спаль; глаголь жить употребляется въ некоторыхъ местахъ въ смысле: бодрствовать, не спать 2). Въ причитаньяхъ, обращаемыхъ къ покой-

<sup>1)</sup> Номис., 8; Опытъ сравнит. обозр. др. памятн. нар. поэз., II. 20. Итал. сіметегіо, фр. сіметіёге, лат. сосметегінт, греч, когμετηριον (отъ хогμαω — дремлю, сплю) — кладбище — усыпальница — Тишкевича: Курганы въ Литвъ и Зап. Руси, 141. 3) Обл. Сл., 57—58; Въст. Р. Г. О. 1852, V, 59; Маякъ, XIII, 44—58; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 34; Рус. Сл. 1860, V, ст. Костомар., 25.

никамъ, слышатся такія выраженія: «и вы, наши родивнькіе, встаньте, пробудитесь, поглядите на насъ!» или: «пришлито мы на твое жицьё въковъшноё, ужь побудзиць то пришли отъ сна кръпкова». 1)

Эти данныя, свидътельствующія о братствъ сна и смерти, и то върованіе, по которому душа во время сна можетъ оставлать тело и блуждать въ иномъ міре и видеть тамъ все тайное, послужили основаніемъ, почему сновидініямъ придано въщее значение. Для живой и впечатлительной фантазін нашихъ предковъ виденное во сие не могло не иметь прямаго отношенія въ дійствительности, среди которой такъ много было для нихъ непонятнаго, тавиственнаго, исполненнаго высшей, священной силы. Они признали въ сновидъніяхъ тоже участіе божества, какое признавали въ гаданіяхъ и оракулахъ; сновидънія являлись, какъ быстролетные посланники боговь. въщатели ихъ ръшеній. Славяне до сихъ поръ сохранили въру въ пророческій смыслъ сновъ; такихъ, которые бы, по примъру сказочнаго богатыря Василія Буслаева, не вършли ни въ сонъ, ни въ чохъ, а полагались бы только на свой червленный вязь 2), въ старое время бывало немного, и христіанскіе проповъдники вынуждены были поучать народъ не довърать соннымъ мечтаніямъ 3). У черногорцевъ если жена видъла во сиъ, что мужъ ея подвергнулся какой-либо опасности, то этотъ последній непременно отложить задуманное имъ предпріятіе 1). Въ нашихъ народныхъ пъсняхъ есть итсколько прекрасныхъ поэтическихъ разсказовъ, содержаніемъ которыхъ служитъ «втра въ сонъ». Приведемъ примтры:

> Какъ по той-ян ръкъ Волгъ-матушкъ Такъ намветъ, гребетъ легиая лодочка. Хорошо лодиа разукращена,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., II; 23; Терещ., III, 102; Этн. Сб., I, 161.— <sup>2</sup>) Кырша Дан., 169.— <sup>3</sup>) Изв. Ак. Н., III, 97.— <sup>4</sup>) Зап. морск оемцера, Броневск., III, 277.

Пушкамъ, ружьнцамъ изстановлена; На корив сидить асауль съ багромъ, На носу стоить атамань съ ружьемъ, По враямъ лодин добры молодцы. Добры молодцы — все разбойнички; Посередь лодин да и бълъ шатёръ. Подъ шатромъ лежить волота казна, На казив сидить красиа дванца, Асвудова родная сестрица, Атаманова полюбовница. Она плавала, заливалася, Во слевахъ она слово молвила: Нехорошъ вишь сонъ ей привидвася — Расплеталася коса русая, Выплеталася лента алая, Лента алая, прославская, Растанав мой волоть перстень. Выватался дорогой камень: Атаману быть застрелену. Асаулу быть поиману, Добрынъ нолодцанъ быть повъщеннымъ, А и мив-то, прасной давица, Во тюрьив сидеть, во неволюшив. 1)

Потеря обручальнаго кольца, по народной принтт, — худой знакъ, втщающій расторженіе брака и любовной связи; распущенная коса—символъ печали по усопшему другу или родичу (I, 117). Другая птеня:

Ожъ ты, мать моя, матушка, Что севоднешну ноченьку Нехорошъ сонъ мав видвася: Какъ у насъ на широкомъ дворв Что пустая хоромина — Углы прочь отвадилися, По бревну раскатилися; На печищв котище лежигъ, По полу ходитъ гусыня,

<sup>1)</sup> Веріанты этой пъсин см. у Сахарова, І, 204, 224.

А по давочванъ годуби, По окошечканъ дасточки, Впереди млидъ ясёнъ соколъ.

Пустая хоромина-чужая сторона, углы опали и бревна расватились -- родъ-племя отступилось, котъ -- свекоръ, гусыня -свекровь, голуби — деверья, ласточки -- золовки, ясенъ соколъ-жених 1). Въ Словъ о полку Игоревъ встръчается следующій разсказь о вещемь сне князя Святослава: «а Свять. славь мутенъ сонъ видъ: въ Кіевъ на горахъ си ночь съ вечера одъвахъте мя, рече, чръною паполомою, на кроваты тисовъ; чръпахуть ин синее вино съ трудомь смъщено; сыпахуть ин тъщими тулы поганыхъ тльковинъ великый женчюгъ на доно, и нъгуютъ ия; уже дьскы безъ китса въ моемъ тереит златовръстив. Всю нощь съ вечера босуви врани възграаху» 2). Сонъ Святослава состоять изъ ряда печальныхъ приміть: черный покровь и карканье ворона предзнаменують грядущее несчастіе; теремъ безъ китса означаетъ лишеніе членовъ семейства, жемчугъ-слезы (1, 603); вино, смтиенное съ горемъ, наноминаетъ выражение: упиться горемъ 3). Тотъ-же предвъщательный спыслъ придается сновидъніямъ и въ скандинавскихъ сагахъ, и въ Ниболунгахъ, и въ Одиссов (пъснь XIX). Греки и римляне присвоивали снамъ религіозный каракторъ и вършин, что снящій человькъ можетъ находиться въ сноменіяхъ съ невиднимиъ міромъ; по случаю бла-

<sup>1)</sup> О. З. 4851, VII, ст. Бусл., 41; см. Срп. н. пјесме, II, № 47; Бълорус. пъсни Е. П., 52; Въст. Евр. 1818, II, 50—52. Приснидся идлодцу сонъ, говоритъ пъсня: упали на его домъ пчелы, а на подворье — звъзда, и выпорхнула со двора кукушка. Пчелы предътщаютъ печаль (ихъ медъ необходимъ при поминальныхъ обрядахъ), звъзда — рожденіе дитити, а отлетъ кукушки —смерть матеря (см. гл. XXIV). Есть поговорка: "страшенъ сонъ, да милостивъ Богъ.» — 3) Рус. Дост., 116—122. — 3) Ж. М. Н. П. 1836, т. X, 466, ст. Максимовича.

гопріятныхъ сповидіній у нихъ совершались празднества, а по случаю страшныхъ— очищенія 1).

И Сонъ, и Смерть были признаваемы славянами, какъ и другими индоевропейскими народами, за живыя мионческія существа. Слъды такого олицетворенія сна замъчаемъ въ колыбельныхъ пъсняхъ:

Ой, ходить Сонъ по удоньцю, Въ бълесонькой кошулоньцю, Слоняетця, тыняетця, Господыньки пытаетця. 2)

## Или:

Сонъ идетъ по свиямъ, Дрема по терему; Сонъ говоритъ: Усыпаю да усыпаю! Дрема говоритъ: Удремаю да удремаю! <sup>2</sup>)

Вышеприведенныя выраженія апокрифа: «пришла Смерть, взяла его душу» доныні употребительны въ русскомъ языкі; по народной поговоркі: «Смерть ходить по людямъ». Кто лінивъ на подъемъ, медлителенъ въ исполненіи порученій, о томъ говорять на Руси: «его только что за Смертію посылать», въ Германів: пас dem Tod senden, den Tod suchen; о весьма-престаріямых людяхъ німцы отзываются: «der Tod hat vergessen sie abzuho!en»— Смерть позабыла між взять (утащить в) Къ опасно-больному приходить Смерть, становится около его постели и заглядываеть ему въ очи в); если кто вдругъ, неожиданно вздрогнеть—это знакъ, что ему «Смерць въ очи поглядзіла» в). Согласно съ злобнымъ, де-



<sup>1)</sup> Обзоръ мивній о смерти, судьбв и пр., 27; D. Муth, 1098—9.—2) Сбори. украин. пвсень, 101.—3) Лвт. рус. двт., кв., II, 108; сравни Срп. и. пјесме, I, 192.—4) D. Муth., 802, 814.—5) См. сказки о кумъ-Смерти.—6) Зап. Р. Г. О. по отдъд. этнограф., I, 429.

моническимъ карактеромъ Смерти, на которую (по пословицт), какъ на солице, во всъ глаза не взглянешь и отъ кото. рой нельзя ни откупиться, ни отмолиться 1), она одицетворямась въ образъ устращающемъ. По мизнію античныхъ народовъ, Mors (Кήр-сперть въ битвахъ) неумолима и свиртпа; зубы ел опасите клыковъ дикаго звъря, на рукахъ страшные, кривые когти. Смерть, говорить Гезіодъ, черна (лат. mors atra), скрежещеть зубами, быстро мчится на войну, зватаетъ падшехъ ратниковъ, и воизая въ тело свои когти, высасываетъ изъ нихъ кровь; Эврипидъ представляетъ ее крыдатою и облеченною въ траурную мантію <sup>2</sup>). Русскіе памятники (старинныя рукописи, стінная живопись в лубочныя картины) взображають Смерть или страшилищемъ, соединяющимъ въ себъ подобія человъческое и звъриное, или сухимъ, костлявымъ человъческимъ скелетомъ съ оскаленными зубами и провадившимся носомъ, почему народъ называетъ ее к урносою. Это посатанее представление встръчаемъ у встхъ индоевропейскихъ народовъ: кончяна человъка предаеть его тавнію, и тоть образь, въ который она изивняетъ трупъ, послужилъ и для воплощенія самой Смерти. Такъ какъ слово Смерть женскаго рода, то, следуя этому указанію, славане олицетворяють ее женщиною, подобною Гелят; у изищевъ же her Tôt, der heilig Tod выступаетъ, какъ алой богъ. Наравит со встии богами и духами, она появляется внезапно, нежданно-негаданно для человтка (слетаетъ съ мебесъ), изнимаетъ изъ него душу и увлекаетъ ее въ загробный міръ. Съ понятіемъ смерти фантазія соединяетъ различныя поэтическія уподобленія: Смерть то жадно пожираетъ людской родъ своими многоядными зубами; то похищаетъ души, какъ воръ, схватывая ихъ остры-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въст. Р. Г. О. 1852. V. 39. — <sup>2</sup>) Обзоръ инвий древи. о смерти, судьбъ и жертвопр., 8.

ми когтями; то, подобно охотнику, ловитъ ихъ въ разставленную съть; то наконецъ, какъ безпощадный воннъ, поражаетъ людей стрълами или другимъ убійственнымъ оружісив. Тотъ-же типъ хитраго ловчаго и губителя христіанскихъ душъ присвоивается и владыкъподземнаго царства, испусителю-сатанъ. Вооруженная въ ратные доспъхи, Смерть вступаетъ въбитву съ человъкомъ, борется съ нимъ, сваливаетъ его съ ногъ и подчиняетъ своей власти; судороги умирающаго суть последніе знаки его отчаяннаго сопротивленія. Усопшіе следують за нею, какъ пленники за своимъ побъдителемъ — опутанные кръпкими веревками и ценями. Сказаніе о Беовульое смотрить на умершаго, какъ на убитаго огненною стрълою, пущенною съ лука рукою Смерти; итмеције повты дають ей бичь, стртам и бердышъ; антовскій Smertis (слово, употребительное и въ мужескомъ, и въ женскомъ родъ) высажаетъ на колесницъ могучимъ воиномъ, съ копьемъ и мечемъ въ рукахъ 1). Съ такою же обстановкою является Смерть въ русской «Повъсти о бодрости человъческой» или «о преніи Живота съ Смертію». Повъсть эта принадлежить къ разряду общераспространенныхъ въ средніе втка поучитольныхъ сочиненій, толкующихъ о татиности міра, и попадается во многихъ рукописныхъ сборимкахъ XVII въка 2); она извъстна и въ нъмецкой литературъ Составляя у насъ любимое чтеніе грамотнаго простонародья, она (но митнію изслітдователей) перешла изъ рукописей въ устныя сказанія и на лубочную картняу, и дала содержаніе иткоторымъ духовнымъ стихамъ и виршамъ \*). Но можно допустить и обратное воздействіе, т. е. переходъ

<sup>1)</sup> D. Myth., 799, 803-6, 809. — 2) Пан. стар. рус. литер., II, 439—443: Истор. христон. Буслаева, 1355—8.— 2) Сборн. рус. дух. стиховъ Варенцова, 110—127; Рус. Сл. 1859, 1, 92—94; Лът. рус. лит., не. II, 183—193.

устнаго древне-мионческого сказанія о борьбъ Жизни (Живота) и Смерти въ старинные рукописные памятники, при чемъ оно необходимо подверглось литературной обработкъ; соотвътственно съ возаръніями и пріемами грамотниковъ допетровсваго времени, сказанію приданъ нравственно-наставительный тояъ и само оно разукрашено обильными примърами, заимствованными изъ доступныхъ автору хроникъ; Смерть лишается своего строго-трагического стиля и впадаеть въ хвастливую болтовию о тамъ богатыряхъ и герояхъ, которыхъ накогда сразила она своею косою. Тъпъ не менъе основная мысль повъсти-борьба Смерти съ Жизнію, олицетвореніе этихъ поиятій и вижшніе признаки, съ которыми выступаетъ эта страшная гостья, безспорно прянадлежать къ созданіямъ глубочайшей древности. Справедливость требуеть заматить, что, пользуясь устными преданіями, книжная литература въ свою очередь не остается безъ вліянія на народное творчество, и взятое у него возвращаетъ назадъ съ новыми чертами и подробностями; но эти поздитишія прибавки легко могуть быть сняты и не должны итшать правильному взгляду на сущность дъла. Чтобы ярче изобразить непобъдимое могущество Смерти, повъсть противопоставляеть ей не простаго слабаго человъка, но богатыря, славнаго своею силою в опустошительными навадами, гордаго, жестокаго и самонадъяннаго; народная фантазія личность этого богатыря связала съ именемъ извістнаго въ преданіяхъ разбойника Аники-воина. Жилъ-былъ Аника-вомнъ; жилъ онъ двадцать лётъ съ годомъ, пилъ-тлъ, силой похвалялся, разорялъ торги и базары, побивалъ купцовъ и бояръ в всякихъ людей. И задумалъ Аника-вовнъ тхать въ Ерусалииъ-градъ церкви божін разорять, взяль мечь в конье и вытхаль въ чистое поле-на большую дорогу. А на встрвчу ему Смерть съ острою косою 1). «Что это за чу-

<sup>1)</sup> Варіантъ: Вздилъ Аника-воинъ по чистымъ полямъ, по тем-

дище! говоритъ Аника-воинъ; царь ли ты-царевичъ, король ли королевичъ? п -- Я не царь-царевичъ, не король королевичъ, я твоя Смерть—за тобой пришла! «Не больно страшна: я мизиннымъ пальцемъ поведу - тебя раздавлю! - Не хвались, прежде Богу помолись! Сколько ни было на бъломъ свътъ храбрыхъ могучихъ богатырей — я всъхъ одольта. Сколько побиль ты народу на своемъ въку! - и то не твоя была сила, то в тебъ помогала. Разсердился Аника-воннъ, напускаетъ на Смерть своего борзаго коня, хочеть поднять ее на копье булатное; но рука не двигнется. Напалъ на него велій страхъ, и говоритъ Аника-воннъ: «Смерть моя-Смерточка! дай миъ сроку на одинъ годъ». Отвъчаетъ Смерть: «нътъ тебъ сроку и на полгода». — Смерть моя-Смерточка! дай мит сроку коть на три мъсяца. «Нътъ тебъ сроку и на три недъли.» — Смерть моя-Смерточка! дай мит сроку хоть на три дня. «Изтъ тебъ сроку и на три часа.» И говоритъ Аника-воинъ: «иного есть у меня и сребра, и золота, и каменья драгоцъннаго; дай сроку хоть на единый часъ — я бы роздалъ нищимъ все свое имъніе.» Отвъчаетъ Смерть: «какъ жилъ ты на вольномъ свъть, для чего тогда не раздаваль своего имънія нищимъ? Нътъ тебъ сроку и на единую минуту!» Замахнулась Смерть острою косою и подкосила Анику-воина: свалился онъ съ коня и упалъ мертвой 1). Стихъ объ Аникъ-вонив начинается такимъ изображениемъ Смерти:

> Вдетъ Аника черезъ поле, На встрвчу Аникв вдетъ чудо: Голова у него человъческа,

нымъ лѣсамъ, никого не наѣзжалъ — не съ кѣмъ силы попробонать. "Съ кѣмъ бы мнв побиться? думаетъ Аника-вониъ; коть бы Смерть пришла!" Глядь — ндетъ къ нему страшная гостья: тощая, суквя, вости голыя! и несетъ въ рукахъ серпъ, косу, грабли и заступъ. — 1) Н. Р. Лог., 21.

Волосы у чуда до пояса, Тулово у чуда ввършное, А ноги у чуда дошадиныя 1).

Косматые волосы и лошадиныя ноги— обыкновенные признаки нечистыхъ духовъ. Въ текстъ лубочной картины Аника называетъ Смерть бабою: «что ты за баба, что за піяница! (намёкъ на высасываніе ею крови) азъ тебя не боюсь и кривыя твоея косы и оружія твоего не страшусь.» Кромъ косы, Смерть является вооруженною серпомъ, граблями, пилою и заступомъ:

> Вынвиаетъ пилы невидимыя, Потираетъ ею (вми) по костямъ и жиламъ — Аника на конъ шатается И смертныя уста запекаются.

Или: «подстве ему (Смерть) ноги косою, и вземъ серпъ—
и захвати его за шію, и вземъ малый оскордецъ— и
нача отствати нозт и руцт и вся составы его, и разслабтиа
жилы его». На лубочныхъ картинахъ Смерть рисуется въ видт скелета, съ косою въ рукахъ; Коровью Смерть (чуму)
крестьяне наши представляютъ безобразною, тощею старухою,
въ бтломъ савант, и даютъ ей косу или грабли г). Такая обстановка прямо вытекла изъ метафорически ъ выраженій древитйшаго языка, который сравнивалъ губительную силу смерти
съ понятіями, самыми близкими и доступными земледтьщу и
плотнику: Смерть коситъ и загребаетъ человтческія жизни,
какъ коса и грабли полевую траву; жиетъ родъ человтческій,



<sup>1)</sup> Сравни со спискомъ о «проніи Живота съ Смертію: "Животъ 62 человъвъ и прінде яъ нему Смерть. Онъ же устращися вельми в рече ей: вто ты, о лютый звъръ? образъ твой стращить мя вельмя, и подобіе твое человъческое, а хожденіе твое звършное." — 2) Сахаров., II, 10; Кулишт, I, 305; Бытъ подолявъ, I, 16. Дифенбахъ сближаетъ слова: гробъ, гребу и грабли.

какъ серпъ колосья («яко незрълую пшеницу» 1); она какъ-бы вынимаетъ незримую пилу, и потирая ею по костявъ и становымъ желамъ, разслабляетъ человъка-и онъ падаетъ, словно подпилённое дерево; наконецъ Смерть, работая заступомъ, роетъ людямъ свъжія погилы. Выше ны привели поэтическія сравненія поля битвы со вспаханною и застянною нивою и молотильнымъ токомъ (I, 297, 434). По указанію Слова о полку и народныхъ пъсень, въ битвъ земля засъвается не ишеницею, а костями ратниковъ, поливается не дождемъ, а кровію, и ростить не хатоные злаки, а печаль и общее горе. Современный языкъ удерживаетъ выражение: съять раздоры, вражду и крамолы; въ Словъ о полку сказано: «тогда при Олав Гориславличи свящется и растящеть усобицами» 2). Однну, какъ богу кровопролитныхъ войнъ, приписывались поствы раздоровъ и непріязни; бросая свое копье (Gûngnir) или потрясая имъ, онъ умерщиляль вражескихъ вонновъ. О Смерти, играющей въ сраженіяхъ главную роль, у нъщевъ было выражение, что она засъваетъ между людьми свое съия, какъ-бы зловредную траву: «dô der Tôt sinen såmen under si gesaete»; тоже геворилось и о чортъ 3). По словами старинныхи русскихи литописцеви, дьяволи ситовалъ или радовался, смотря по тому: примирялись ли князья, нли враждовали между собою. «Усобная рать, замъчаетъ Несторъ, бываеть отъ соблажненья дьяволя. Богъ бо не хочеть зла человъкомъ, но блага; а дьяволъ радуется злому убійству и провопролитью, подвизая свары и зависти, братоненавиданье, клеветы. > 1) Понятно, что Смерть, поражающая ратенковъ въ бою, стала представляться владеющею всеми теми воинскими орудіями, какія только знала старина: въ нашихъ памят-

<sup>1)</sup> Тоже сравненіе находимъ и у нъмцевъ— D. Myth, 808. — 2) Рус. Дост., III, 76. — 2) D. Myth., 806-8, 964. — 4) П. С. Р. Л., I, 56, 72, 139 и др.

выкамъ ей даются мечь, стчиве, стрилы, ножи, режны, е скер ды 1). Сказаніе о пренін Анвки-вонна съ Смертію перешло въ народное драматическое представление, какое еще теперь разыгривается въ некоторыхъ артеляхъ фабричныхъ \*),--подобно тому, какъ мноъ о борьбв Лета и Зимы передается въ Германів во всею сценическою обстановкою на праздникъ весны (си. гл. XXVIII). Борьба Жизии и Сперти, Лъта и Зицы. Дня и Ночи совершение тождествены по значению, ибо понятия эти издревле сливались и въ языкъ и въ народныхъ въровашіяхъ. Зима называлась Мораною, а богини лета Живою (Живаною)--- вия, знаменующее жизнь. Какъ царица зимы т ночнаго мрака, Смерть роднится съ горными великанами; вымеприведенный стихъ присвояетъ ей названіе чуда (-дива-см. II, 618), и самое жилище ен помъщается въ холодныхъ странахъ стрера, въ нъдрахъ безплодныхъ и покрытыхъ въчными ситгами скаль; въ Богомін ее считають владычицей горъ 3). Всесильная, всеистребляющая, она тымъ не менте бываетъ побъждаема, съ приходомъ весны, богинею жизни, и поверженная наземь заключается въ оковы. Съ другой стороны миоъ, сроднившій представленія грозы и мрачныхъ тучъ съ здомъ и нечистою силою, признавшій въ молшіяхъ смертоносныя стрелы владыки подземнаго царства, изображаеть Смерть, какъ разрушительное существо, сопутствующее богу-громовнику въего весенных походахъ и битвахъ. Въ диней окоть Одина, въ неистовомъ, бешеномъ вонистве этого славнаго от ца побъдъ (т. е. въ шумъ бурныхъ грозъ), виъств съ здыми духами и толпою усопшихъ душъ, выступаетъ и костаявая, проморанвая Сперть. Такинъ образонъ съ одицетвореніемъ Смерти соединяется тотъ-же стихійный характеръ,

<sup>1)</sup> Си. между прочимъ житіе Василія Новаго и сказаніе Феодоры о имтарствахъ. — 2) Рус. Архивъ 1864, X, 1093-9. — 3) D. Myth., 807.

что и съ демонами и мертвецами. Отсюда объясняются ся воздушные полеты, ея быстрое пояденіе в исчезаніе, метаніе ею огненныхъ стрълъ( толній) и вообще присвоенное ей обладаніе ратнымъ оружіемъ. Подобно вътрамъ и выогамъ, которыхъ Золь заключаеть въ облачные мъха или держить на кръпкихъ привязяхъ въ горъ-тучъ, подобно грозовому демону (Cushna, Локи, сатана), сидящему въ ценять во мраке преисподней (І, 311-2, 756-8), Смерть испытываеть туже участь. Здёсь сходятся два различныхъ воззрънія: а) какъ представительница зимы, Морана побъждается весеннимъ Перуномъ, который разитъ ее своимъ кузнечнымъ молотомъ ( заковываетъ ее въ цъпи) - н на все латнее время низвергаетъ въ подземную темницу ада; -b) какъ демонъ, шествующій въ грозь, она заключается въ туже теминцу на все время зимнихъ стужъ, налагающихъ на тучи жельзныя (ледяныя) оковы. По греческому преданію, Зевсь, желая покарать Сизифа (Σίσυφος), послаль за нишь Сиерть, но тотъ опуталъ ее кръпкими узами, и пока она была связана--никто не умираль въ целомъ свете; наконецъ явился вомнственный Аресъ, освободнать патиницу и предаль ей нечестиваго врага 1). По свидътельству итмецкой свазки, Spielhansel привязалъ Смерть къ дереву, и въ продолжения се и и вътъ она оставалась узницею и не могла похитить ни единей души человъческой з). Мисъ этотъ развивается и въ русской сказиъ з). Явился солдать на тоть свъть, и поставиль его Господь на часахъ у пресвътлаго рая. Приходитъ Смерть. «Куда идемь?» епрашиваетъ часовой. - Иду къ Господу за повельніемъ, кого морыть мив прикажеть. «Погоди, я спрому.» Пошель и спра--шиваетъ: «Господи! Смерть пришла; кого морить укажешь?» --Скажи ей, чтобы три года морила самый старый людъ. Солдатъ думаетъ: «Эдакъ, пожалуй, она отца моего и мать уморитъ; въдь они старики.» Вышель и говорить Смерти: «ступай по лъсамъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Griech, Myth., II, 76. — <sup>2</sup>) D. Myth., 814. — <sup>3</sup>) H. P. Jer., 16.

н три года точи саные старые дубы.» Заплакала Смерть и побрела по лісамъ, три года точила старые дубы, а какъ изошло время-воротилась нъ Богу за новымъ повелениемъ. Госнодь приказаль морить молодой народь, а солдать думаеть: «вдакъ, пожалуй, она братьевъ монхъ уморитъ!» и передалъ приказъ Сперти, чтобъ она шла по тъмъ-же лъсамъ и пълыхъ три года точна все нолодые дубы. Пошла Смерть по лъсамъ. принялась точить молодые дубы, а накъ исполнилось три года --- шдетъ опять къ Богу, едва ноги тащитъ. Обманулъ ее солдать и въ третій разъ; Господь приказаль морить младенцевъ, а солдатъ передалъ: «ступай по лъсамъ и целыхъ три года гложи малые дубки.» По исходе последнихъ трехъ лётъ, идеть Смерть въ Богу-чуть живая, такъ отъвътру и валится. «Ну, думаетъ, теперь хоть подерусь съ солдатомъ. а сама дойду до Господа! за что онъ девять летъ меня наказуетъ?» Узналъ Господь, какъ хитрилъ солдатъ и повелълъ ему въ наказаніе девять лётъ носеть Смерть на плечахъ. Засвла Смерть на солдата верхомъ; повёзъ ее солдатъ, вёзъ-вёзъ и упорился; вытащиль рогь съ табакомъ и сталь нюхать. «Служивой! говорить Смерть, дай и миз понюхать.» — Полваай въ рогъ, да и нюхай, сколько душе угодно. Только что влёзда она, солдатъ тотчасъ заврылъ рогъ, заткнулъ его за голенище, воротился и сталь на старое итсто на часы. Этотъ эпизодъ варівруется еще такъ: вельдъ Господь солдату кормить Смерть орвхами, чтобъ она поправилась. Солдатъ пошелъ съ нею въ авсь и заспорияъ: «ты де не вавзишь въ пустой орбхъ!» Смерть сдуру и вибзиа, а солдать заткнуль дыру въ орбив и спряталь его въ карманъ. Господь освободиль Смерть и приказаль ей уморить солдата. Сталь солдать готовиться къ последнему концу, надълъ чистую сорочку и притащилъ гробъ. «Готовъ?» справиваетъ Смерть. - Совствъ готовъ! «Ну, ложись въ гробъ!» Солдатъ легъ спиной къ верху. «Не такъ!» говоритъ

Смерть. Солдатъ легъ на бокъ. «Ахъ, какой ты! развъ не видаль, какъ умирають? - То-то и есть, что не видаль! «Пусти, я тебъ покажу » Создатъ выскочизъ изъ гроба, а Смерть легла на его мъсто. Тутъ солдатъ ухватилъ поскоръе крышку, накрылъ гробъ, наколотилъ на него жел взные обручи и бросилъ пойманную Смерть въ море. И долгодолго носилась она по волнамъ, пока ни разбило гроба бурею. По другому разсказу, хитрый солдать сажаеть Смерть въ торбу (или ранецъ), завязываетъ кръпко-накръпко и въшаетъ эту торбу на верхушку высокой осины. Съ этой самой поры пересталь народь помирать: рождаться - рождается, а не помираетъ! Много лътъ прошло, солдатъ все торбы не снямаетъ. Случилось разъ зайдти ему въ городъ; идетъ, а на встръчу ему древняя старушонка: въ которую сторону подуетъ вътеръ, въ ту и валится. «Вишь какан старуха! сказалъ солдать; чай, давно ужь умирать пора!»—Да, батюшка! отвъчаеть старуха, мит давно помереть пора; еще въ тоё время, какъ посадель ты Смерть въ торбу, оставалось всего житья моего на бъломъ свътъ только единый часъ. Я бы и рада на покой, да безъ Смерти земля не примаетъ, и тебъ, служивой, за это отъ Бога непрощонный гръхъ! въдь не одна душа на свътъ также мучится! «Видно, думаетъ солдатъ, надо выпустить Смерть; пошель въ лісь-прямо къ осинь и видить: висить торба высоко и качаетъ ее вътромъ въ разныя стороны. А что, Смерть, жива?» Она изъ торбы едва голосъ подаетъ: «жива, батюшка!» Снялъ солдатъ торбу, развязалъ и выпустиль Смерть; какъ только очутилась она на свободь, тотчасъ --- подавай Богъ ноги!--- в бросилась бъжать отъ солдата. Точно также обманывають сказочные гером дьявола, заставляя его вятать въ червивый орткъ иди въ суму (І, 282); самая Смерть представлена въ сказкъ такою-же простоватою, недогадлявою в прожорлявою, каками изображаются обыкновенно веля-

каны, драконы и черти; вибств сътвиъ народный юморъ, замвчевный нами въ обработит старинныхъ преданій о великанахъ в демонахъ, овладълъ и мнеомъ о побъжденной Смерти. Рогъ, сума и гробъ, окованный жельзными обручами, --- все это метафоры грозовыхъ тучъ (см. I, 311—2, 579—588; II, 671); въблизкой связи съ этими представлениями стоитъ и оръховое дерево, настари посвященное громовнику (см. 11, 318). По своей стихійной природь, Смерть, подобно эльфамъ, облачнымъ женамъ в чертямъ, участвуетъ въ бішеной воздушной пляскі и въ дивых піснях завывающей бури; нерідко она показывается, изигрывая на музыкальномъ инструментв-дудкт или скрипкъ 1). Отеюда средневъковая поэзія и живопись западныхъ народовъ создали превосходное изображение Смерти: въ свою венстовую плиску она увлекаетъ представителей встхъ сословій отъ короля до нищаго, и быстро кружась съ ними подъ звуки ужасающей пъсни, уносить ихъ души въ темныя области загробнаго царствя.

Согласно съ указаннымъ отождествленіемъ Смерти съ грозовыми духами, древнее върованіе заставило этихъ поеліднихъ исполнять ея печальную обязанность. Но такъ какъ громовникъ и его спутники являлись и устроителями небесваго царства (—весенняго рая), и съ демоническимъ харамтеремъ властителей ада, то понятіе о Смерти раздвоялось, 
в еантазія изображала ее то существомъ злымъ, увлекающимъ думи въ подземный міръ, то посланницею верховнаго 
божества, сопровождающею думи усопинхъ героевъ (позднте—праведныхъ) въ его небесный чертогъ. Такъ Одинъ 
посылалъ валькирій принимать падшихъ витязей и возносить 
въз свое блаженное жилище—въ валгаллу. Греки втрили, 
что думи умершихъ препровождались на тотъ свътъ Гермесомъ, скорымъ посланникомъ боговъ и обладателемъ чудеска-

<sup>1)</sup> D. Myth., 807-9.

го жезда, прикосновениемъ котораго онъ повергалъ живыхъ въ непробудный сонъ. Кромъ того, смерть представлялась греками не только страшною Керою, но и въ образъ прекраснаго, вроткаго и юнаго генія— $\theta$  а́  $\gamma$  а  $\tau$  о  $\zeta$  (слово, родственное по корию съ измецкимъ Тоd), хотя и ему придавались эпитеты чернаго и чернокры лаго: встиъ страждущимъ онъ даетъ въчное успокоение и всъхъ утомленныхъ житейскими трудами и невагодами погружаеть въ тихій и сладкій сонъ. О ауатос, очевидно, совпадаеть съ понятіемь о сит, благод тельномъ даръ боговъ, дружелюбномъ успоконтель міра, кротко въющимъ надъ морями и сушею. Античное искусство изображало Сонъ дитятею и юношею, съ крыдьями орда или бабочки 1). Въ христіанскую эпоху это двоякое возарвніе на Смерть, какъ на существо съ одной стороны — злое, демоническое, а съ дру. гой - свътлое, божественное, было перенесено на ангеловъ милостивыхъ и грозныхъ, ситшанныхъ въ народныхъ преданіяхъ съ эльфами світлыми и черными. Такое перецесеніе совершилось подъ вліяніемъ ветхозавттныхъ сказаній о страшномъ ангелъ смерти (II-ая кн. царствъ, 24, 16), который впоследствів признанъ быль за князя тьмы; онъ нисходиль изымать души грёшниковь; для добродетельных же дюдей являлся тихій ангель и прекращаль ихъ жизнь прощальнымъ поцтачемъ. Нъмецкія саги разсказывають о двухъ ангедахъ добромъ и зломъ, обходящихъ вемлю и предающихъ людей смерти 2). Народный русскій стихъ такъ изображаетъ кончину праведнаго и грешника 3):

> Ссылаетъ Господь Богъ святыхъ ангеловъ, Тихінхъ ангеловъ, все милостивынхъ, По его по душеньку по Лазареву. Вынимали душеньку честно и хвально,

<sup>1)</sup> Ibid., 800—1; Griech. Myth. Преллерв, I, 656-8. — 2) D. Myth., 814, 1134. — 3) Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 183-5, 208, 211; Лът. рус. лит., т. У, отд. 3, 83.

Честно и хвально въ сахарны уста,
Да приняли душу на пелену,
Да вознесли же душу на небеса...
Сослалъ Господь грозныхъ ангеловъ.
Страшныхъ, грозныхъ, немилостивышхъ,
По его душу по богачёву;
Вынули его душеньку нечестно, нехвально,
Нечестно, нехвально, скрозь реберъ его,
Да вознесли же душу вельми высоко,
Дя ввергнули душу во тьму глубоко,
Въ тое злую муку—въ геенскій огонь.

Таже высль выражена и вънародной легендъ 1): праведникъ умираетъ окруженный семьею; лёжа на одръ бользан, онъ даеть своимъ сыновьямъ и снохамъ родительское наставленіе и навъки-нерушимое благословеніе, и прощается со встин; Смерть является къ нему съ ангелами, вынимаетъ душу, и вигелы относять ее на золотомъ блюдь въ пресвътлый рай. Грашенка же умераета посреди житейскиха забота и веселья; Смерть приходить нежданно-негадано и ударяеть его въ голову тяжелымъ и оло томъ. Грозныхъ, немилостивыхъ ангедовъ часто заміняють дья волы, которые схватывають душу гражника, какъ свою добычу. Сербская легенда \*) поваствуетъ о святомъ архангелъ, который поражалъ смертныхъ: одного челові на онъ настиъ въкуски, другаго удариль ножем в три раза, а на третьего только замахнулся-какъ онъ уже умеръ. По словамъ архангела: «у оногъ е првогъ човека душа грешна ша неће да изаће изъ тела, зато самь га свега исекао докъ самь е истерао. У оногъ другогъ човека душа е мало безгрешвія, зато самь га трипутъ ударіо. А душа овогъ трећегъ човека са свимъ е праведна, зато самь на ню само замахную, а ена мени те у недра сама ускочи.» Выше было приведено сви**дътельство** духовнаго стиха, что архангелъ Михаилъ перево--

<sup>1)</sup> Н. Р. Лег., 25. — 2) Србскій автопись 1862, І, 150—1.

зить души праводных черезь огненную раку. По метнію болгаръ-онъ, принимая душу усопшаго, несетъ ее въ мытарства и передаетъ другимъ ангеламъ, а самъ возвращается за другими душами; души гртшинковъ онъ схватываетъ за волосы. а праведныхъ обнимаетъ, какъ мать своего младенца. Прежде эта обязанность была возложена на архангела Гаврівла. Однажды посладъ его Господь взять душу бедняка, у котораго было много дътей. Гаврівлъ сжалился надъ ними и воротидся. не исполнявъ приказанія: «какъ уморить его, Господи! въдь у мего малыя детки; они несчастные погибнуть отъ голода! Богъ разгитвался, взялъ у Гаврінда и е чь и отдаль его архангелу Михаилу. Но и Михаиль, посланный предать смерти дебраго семьянина, видя - какъ вокругъ больнаго все продивали горькія слезы, почувствоваль состраданіе, воротился къ Богу н сказаль: «мив жалко поразить этого человъка!» Тогда Господь завязалъ ему уши; архангелъ спустился на землю и взяль душу, потому что не могь слышать ин плача, не свтованій 1). Передъ Смертью напрасны человіческія мольбы м рыданія; она глуха къ нимъ, и эту неумолимость ея поэтическая фантазія болгаръ изображаеть тімь, что Смерть является къ дюдямъ-съ завизанными умами. Русская дегенда з) разсказываеть объ ангель, который въ наказаніе за то, что не хотъдъ взять души одной матери, долженъ былъ три года жить на земят. Родила баба двойни, и посылаетъ Богъ ангела вынуть изъ нея душу. Ангель прилетиль къ баби; жалко ему стало двухъ малыхъ младенцевъ, не вынулъ оръ обреченной души и полетья назадь къ Богу. — Что вынуль душу? спраниваетъ его Господь. «Нътъ, Гесподи! у той бабы есть два мазденца; чемъ-же они станутъ интаться?» Бегъ взяль жезло, удариль въ намень и разбиль его надвое, указаль въ трещина двухъ червой и проващаль: «кто питаеть этихъ чер-

<sup>1)</sup> Kapasez., 267. — 2) H. P. Jer., 26; Slov. pohad., 502-7.

вей, тотъ пропиталь бы и двухъ младенцевъ! И отняль Богъ у ангела крылья и осудиль его въ теченій трехъ лёть вести земную жизнь. — Наряду съ легендами и стихами объ ангелахъ смерти, возникли средневѣковыя сказанія о борьбѣ ангеловъ и чертей за обладаніе душею усопшаго; сказанія эти извѣстны и у иѣмцевъ, и у славяйъ. По свидѣтельству иѣмецкихъ памятниковъ, во главѣ ангеловъ выступаетъ архангелъ Михаилъ, какъ проводникъ душъ въ райскія селенія 1). По нашимъ преданіямъ, при одрѣ укирающаго присутствуютъ и спорятъ за его душу ангелъ-хранитель и дьяволь; если добрыя дѣла человѣка перевѣшиваютъ злыя, то ангелъ-хранитель прогоняетъ дъявола копьемъ, а если перевѣшиваютъ злыя дѣла, то ангелъ удаляется съ плачемъ.

Въ числъ другихъ представленій Смерти особенною поэтическою свежестью дышеть то, где она является невестою. Этотъ прекрасный образъ объясняется изъ старинныхъ метаформческих выраженій, уподоблявших в кровавую битву — свадебному пиршеству, а непробудный сонъ въ могилъ-опочиву молодых на брачном в лож в. Умирая от ранъ, добрый молодень, по свидътельству русской пъсни, наказываетъ передать своимъ родичамъ, что женияся онъ на другой женъ, что сосватала ихъ сабля острая, положила спать калена стръла (1, 369). Когда Смерть сражаетъ цвътущаго юношу, она (выражаясь поэтический языкомы) сочетается съ нимъ бракомы Въ сборникъ «Westslawischer Märchenschatz» 2) есть любопытный разсказъ, какъ одниъ богатый юноша няпрасно искалъ невасты, которая пришлась бы ему по сердцу. Разъ встратиль онъ прекрасную девину въ бъломъ платът. «Куда идешь ты?» спросила его врасавица. — Ищу невъсты по сердцу, и объ одномъ только прошу Бога, чтобы хотя единый часъ могъ на-

<sup>1)</sup> D. Myth., 796-7. - 2) Crp. 143-4.

сладиться любовью— прежде, чтить умру. «Юноша! сказала она, я согласна быть твоею женою.» Обрадованный и влюбленный, онъ повельее въ свой домъ. Но когда прошель часъ времени—прекрасная невъста вдругъ превратилесь въ старое и беззубое привидъніе. Это была—Смерть. «О невърная соблазнительница! ты меня обманула», воскликнулъ женихъ.— Не я, а ты обманулъ самъ себя! возразила страшная гостья; ты объщалъ быть мовиъ, и я беру тебя съ собою. Она взмахнула острой косою; и юнсша палъ мертвый.

Бол вани разсматривались нашими предками, какъ соп у тницы и помощницы Смерти, а повальныя и заразительныя прямо признавались за самую Смерть, и ни въ чемъ такъ ярко не выступаетъ стихійное значеніе этой древней богини, какъ въ народныхъ преданіяхъ и повърьяхъ о различныхъ недугахъ. Нъмецкая легенда разсказываетъ, что одному юношъ объщалась Сперть прежде, чемъ возьметь его душу, прислать свонхъ пословъ, и онъ зажилъ весело и разгульно, не номышляя о последнемъ конце Но вотъ онъ состарился и за нимъ явилась Смерть. На упрекъ, что она не исполнила своего объщанія, Смерть отвітчала: «какъ, я не посылала къ тебі монхъ пословъ? развъ не трясла тебя лехорадка, развъ ты не чувствоваль головокруженія, лома въ костяхь, зубной боли, ослабленія эрвнія и глухоты?» 1) Славянскія названія болваней соединяють съ ними мысль о карающемъ божествъ: bogine —ocea, boža rana — язва, чума, božj bič нан boža moč (божья сила) — падучая, бъщенство, воžа гика — параличъ; сравии изм. der gotes slac, die gewalt gottes, die hand gottes (schlagfluss, apoplexia) — названія, указывающія на быстрый, внезапный родъ смерти, въ противоположность тамъ бользнямь, которыя сводять человыка вы могилу только послы продолжительных в мученій. Въ русских в областных в говорахъ:

<sup>1)</sup> Скаг. Грим., 177; Гальтрикъ, стр. 62.

божье или божья немочь—падучая; божьй—эпидемія («божьй ходить»); одержимыхъ припадками бъснованія и помѣшанныхъ называють божевольными и божеги виыми, что свидѣтельствуеть за древнѣйшее воззрѣніе на болѣзнь, вакъ на божью волю и божійги ѣвъ 1). Индусы изгоняли прокаженныхъ изъ касты и лишали права владѣть собственностію, такъ какъ эти несчастные поражены «божьимъ гиѣвомъ». Въ Европѣ долгое времявѣрили, что каждая язва есть заявленіе божественнаго гиѣва и требуетъ всенароднаго покаянія. Изувъченныхъ и калѣкъ называютъ: убогій, и войа і ко; малор. небожчикъ, пол. піево s z c z y k—покойникъ, т. е. какъ-бы отвергнутый свѣтлыми богами, постигнутый небесною карою 2).

Далье, иы интенъ положительныя свидътельства языка, что бользив причислянись иткогда къ соиму нечистыхъ духовъ. Областной словарь представляетъ тому обильные приштры: стртаъ— чортъ и стртаы — колотье: «постртаъ бы тебя побраяъ!» чёморъ-дьявояъ («поди ты къ чёмору!») и чемеръ — спазны въ животъ или боль въ поясницъ, а чемерь - головокружение, страдание живота и бользиь у лошади; игрецъ-истерическій припадокъ, кликушество и дьяволь: худоба-сухотва, истощенность, худобищё-конвульсів въ тяжкой бользин, худая боль-спочлись, сибир. «въ худыхъ душахъ» — при смерти и худой — злой бъсъ; черная немочь (не-мощь не-дугъ; мощный и дюжій-сильный, здоровый)-параличь, черна-скотская чума, черная смерть -- моръ, опустошавшій русскую землю въ 1352 году (при Симеонъ Гордомъ), и черный-эпитетъ. мечистаго духа (I, 99), черный щутъ-дьяволь; лядъть

<sup>1)</sup> О вл. христ. на сл. яз., 123; Обл. Сл., 12; Доп. обл. сл., 10; Москв. 1852, XXIII, 72; D. Myth., 1109—1110. — 2) Старосв Банд., 411; Обл. Сл., 236.

-долго яворать, лядить-томиться, изнывать, хиртть, лядамій — безсяльный, больной, негодный и лядъ — чортъ: «ну те въ ляду!» У бълоруссовъ лядащивъ-духъ, причиняющій людямъ порчу: «лядашцикъ перелецту яму», т. е. онъ еталъ полоумнымъ, сумашедшимъ; сравии бъсъ, бъснуюmійся, бъменство и чемск. běsný рез (бъщеная собака). Входя въ человъка или животное, демонъпорождаетъ въ немъ бользненные припадки и безунную ярость; подобное-же дъйствіе, производимое ядовитыми растеніями, также приписывадось демонамъ: euphorbia называется у славянъ — бъсово молоко, у нъщевъ teufelsmilch, atropa belladona-бъще. ная вишня и т. дал. Ворогуша—лихорадка и врагъ (ворогъ) — дьяволъ; лихой — злой духъ и бользнь у лошадей, старинное дихновьць (въ Святославовомъ изборникъ) -- сатана, лихо-радка (лихо-манка, лихо-дъйка), лихота-невдоровье, немощь, дновать быть нездоровымъ, чувствовать тошноту; тоснуть-больть, скучать и тошная-нечистая сыла; шатунъ-чортъ и шатъ-обморокъ, головокруженіе, бользнь у собакь; вологод. «Тяжкая пришла» т. е. -вад вінэрвив св йолжат вын ся улжат и анетьоб вытароп вола; якота (якотка) — бользненный припадокъ и человькъ, одержиный бъсовъ, икотница-страдающая вкотою; притка - падучая и всякій нежданный, печаянно приключившійся недугъ («чтобъ тебя разопрят ч и о!» «инв на такомъ-10 мвств попритчилось!»), а следующія выраженія: «экъ ця притка принесла!» «притка его въдатъ, откуда онъ!» указываютъ на демона; сравив: «кой чортъ теби принесъ!» «чортъ его въдаетъ!» Аншай — гнойный струпъ на головъ и дьяволъ 1). Тъсная

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 28-29, 42, 73-74, 104, 108, 134, 179, 218, 231, 235, 251; 256-7, 263; Доп. обл. сл., 102; Приб. къ Изв. Ав. Н. 1853, 183; Этн. Сб. І. 176-7; Годъ на Съверъ, Максинова, 11, 463; Матер. для исторін письменъ, ст. Бусл., 8; Громаннъ, 8.

связь нечистой силы съ болезиями, разолабляющими тело чолоэтческое, подтверждается в следующеми названіями: обло мъ (отъ домать) — дьяволь, домовой; костоломъ и кожедёрь -- 240й человькъ, льшій, чорть: въ числь бользиенныхъ ощущеній извъстень и ломъ въ костяхь 1). Въ апокрифической статью «Свиток» божественных» книгъ» повъствуется, что Господь, создавши тело перваго человека, «поиде на небеса по душу Адамову; сатана же не въдая, что ему сотворити, и тну твао Аданово перстомъ. И приде Господь ко своему создавію, и вид'в тело Адамово и рече: о дьяволе! что ты сотвориль? Отвіщавь же дьяволь: Господв! забудеть тебя сей человъкъ; (но) аще у него что заболитъ, тогда Господа воспомянетъ. И Господь обрати (болбань) Адаму внутрь, и оттого во всякомъ человъцъ... бользнь сотвори сатана; аще у кого поболить, тогда и вадохнеть о Господъ: помилуй мя!» 2). Въ другомъ апокрифъ-въ «Сказанів, како сотвори Богъ Адама» 3) читаемъ: создалъ Богъ перваго человъка изъ восьми частей, «и поиде очи имати отъ солица и остави Адама еди-«ного лежаща на земли. Прінде же окаянный сатана ко Ада-«му и измаза его каломъ и тиномъ и возгрями. И прівде Гос-«подь ко Адаму и восхотъ очи вложити, и видъ его мужа из-«мазанна, и разгитвался Господь на діявола и нача глаголати: «окаямне діяволе, проклятый! не достоять ли твоя погибель? «что ради человъку сему сотворилъ еси пакость — измаза его? «в провлять ты буды! И діяволь исчезе, аки молнія, «сквозь землю отъ лица Господия. Господь же снемъ съ него «Пакост и сатанины и смъсивъ со Адамовыми слезами, и «вътомъ сотвори собаку, и постави собаку и повелъ стре-«щи Адама; а самъ отънде въ горній Іерусалимъ по дыханіе Адам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обл. Сл., 133: Вибл. для Чт. 1848, X, 122. — <sup>2</sup>) Рус. Сл. 1862, II, ст. Пынина, 55. — <sup>3</sup>) Пам. стар. рус. литерат., III, 12—13.

«лево. И прінде вторые сатана и восхоть на Адама напустити «злую скверну, и видъ собаку при ногахъ Адаилевыхъ лежа-«щу, и убояся вельме сатана. Собака началя эло лаяти на діа-«вода; окаянный же сатана вземъ древо и истыка всего че-«довъка Адама, и сотвори ему 70 недуговъ. Богъ помидосердоваль объ Адамъ, прогналъ сатану и обратиль всъ недугивнутрь человъческого тъла. Въ народной легендъ о сотворения міра и потопъ 1) сказано, что собака первоначально была создана голою и что дьяволъ соблазниль ее, угрожая зимнимя морозами и объщая ей теплую шубу (т. е. шерсть); собака подпустила дьявола къ первосозданному человъческому тълу, а тотъ оплевалъ и охаркалъ его 2). Въ связи съ этими апокрифическими сказаніями должна быть поставлена и повъсть о скверномъ бъсъ, занесенная въ раскольничьи рукописи и на лубочную картину. Нъкій святый старець увидьльвь пустынь бъса, отъ головы до ногъ осиверненнаго блуднымъ гноемъ. «И рече ему старецъ: да почто не омылся еси въ ръцъ или въ источникъ? Онъ же рече: не велитъ ми вышній Богъ...повеятваетъ ангелу водному отгоняти насъ; онъ же оружіемъ огненнымъ прогоняя(-етъ) насъ. Старецъ рече ему: да гдв можешь изнытися? Бъсъ рече: поиду въ христіянскіе доны, и гдв обрящу сосуды непокровенны, ту винду и измыюся;

<sup>1)</sup> Н. Р. Лег., 14. — 2) Преданіс это перешло и из мордев (Рус. Въст. 1867, ІХ, 229), и из черемисамъ: Юма, создавши человъческое твло, отправился творить душу, а из твлу приставиль пса, который тогда еще не инвлъ шерсти. Злой Кереметь произвель такой холодъ, что песъ едва не замерзъ; потомъ далъ собанъ шерсть, и допущенный из человъку охаркалъ его твло, и тъмъ самымъ положилъ начало всвхъ бользией — Въст. Р. Г. О. 1856, ІУ, 282; Этн. Сб., У, роспись Межова, 41. Собака олицетвористъ вдъсь стихійныя силы природы (см. І, 720—734), на что указыветъ и созданіе ся изъ слевъ, слюны и мокротъ (— древившия метафоры дожди).

они же после мене прінмуть бользин тяжки- и кашлеве, и трясавицы, и иныя скорон.» 1) Сосудовъ и кренокъ съ напитками и кушаньями не совътуютъ оставлять непокрытыми, опасаясь, чтобы нечистая сила неосквернила ихъ; если нечъмъ покрыть, то должно по крайней мірь перекрестить, или положить сверху двъ лучины накрестъ. Народная легенда 2) разсказываеть о чорть, который засьль въ кувшинь съводою, оставленный на ночь безъ этихъ предосторожностей. По ночамъ, такъ какъ въ это время злые духи бываютъ особенно дъятельвы, не следуеть пить воды, темъ более не благословясь; вначе наживешь «водяную» 3). Итакъ бользиь есть дъло враждебнаго демона: нападая на человъка, онъ касается его своею рукою, наносить ему гнойныя раны, оскверняеть его тело нарывани, вередами, сыпями, нередко даже поселяется въ немъ, грызетъ и мучитъ его различными муками. Върование это принадлежить глубочайшей древности и встрычается у всыхъ индоевропейских вародовъ. По мнтнію индусовъ, всякая зараза в смертность насылались на людей и стада Вритрою и подвластными ему демонами; зендская отрасль арійскаго племени приписывала созданіе болбаней Ариману. Atharva-Веда олицетворяетъ лихорадочный недугъ (такманъ); его проклинають, гонять, вызывають изъ страждущаго тела, и когда ничто не помогаетъ, то кланяются ему, какъ божеству, и молять. чтобы онь пощадиль больнаго или поискаль себъ иного нечестиваго человъка. Силою чародъйныхъ заклятій колдуны могли не только изгонять бользани (amivá), но и напускать ихъ на своихъ враговъ 4). Гомеръ 5) приписываетъ тяжкіе не-

<sup>1)</sup> Лът. рус лит., т. V, отд. 3, 89—90. — 2) Н. Р. Лег., 19. — 3) О. З. 1848, V, ст. Харитонова, 24. О страдающихъ запоемъ простолюдины думаютъ, что они проглотили маленькаго чортика, вогда тотъ плавалъ въ рюмив вина — Кіевлян 1865, 57. — 4) Громаннъ, 147-8. — 5) Одис., V, 395-6.

дуги прикосновенію здаго демона; и въ античномъ міръ, и въ среднія въка умопомъщательство и падучую бользнь объясняли нападеніемъ нечистаго духа 1). Относительно славянъ подобное возартніе на болтани засвидттельствовано еще Несторомъ; разсказывая о Святополкв (подъ 1019 годомъ), льтописецъ выражается такъ: «и бъжащю ему, нападе на-нь бъсъ- и разслабіша кости его, не можаше съдъти (на конв), и несяхуть и наносильку. Принесоща и къ Берестью, бъгающе съ нимъ; онъ же глаголаше: побъгнъте со мною, женуть по насъ! Отроци же его всылаху противу: «еда кто женеть по насъ?» и не бъ никого-же въ слъдъ гонящаго, и бъжаху съ нимъ; онъ же, въ немощи лежа, въсхопивъся глаголаше: о се женуть, побъгнъте! Не можаще терпъти на единомъ мъстъ, и пробъжа лядьскую землю, гонимъ божьимъ гитвомъ прибъжа въ пустыню межю ляхы и чехы---испроверже злъ животъ свой» 2). Выше (II, 420-1) сообщено было летописное преданіе о дьяволь, который, бросая въ вноковъ цвътокъ, приводиль ихъ въ разслабление. По свидътельству народныхъ сказокъ, бъсъ, поселяясь въженъ и дъвъ, отымаетъ у нихъ умъ, слухъ, аръніе, повергаетъ ихъ въ бъщеное, изступленное состояніе и заставляетъ испытывать самыя мучительныя страданія в). Въ оффиціальномъ показанів шуянъ 1666 года читаемъ: «то намъ въдомо: Шун посаду Яковъ Григорьовъ скорбълъ и котою и вит ума былъ весь и всячески отънечистаго духа... а Василей Неситяновъ скорбълъ отъ нападенія нечистаго духа, и его исцълила пресвятая Богородица, какъ сталь молебствовати. А про Иванову жену, Елизарьева сына Ожималова, Мароу слышали мы отъ состдей, что она одержима была нечистымъ духомъ, и ее исцванаа пресв. Богородица въ церкви на праздникъ своемъ-въ литургію, въ

<sup>1)</sup> Москв. 1853. XXIV, 195. — 2) П. С. Р. Л., I, 62-63.— 5) Н. Р. Ск., I, 9, 10 и стр. 143, по 3-му недам.

большой выходъ; и она нынъ здрава стала, а скорбъла трои сутки» 1). Въ 1670 году шуяне подали новую сказку, въ которей заявили: «прітажають въ Шую къ чудотворному образу пресв. Богогодицы Смоленскія со многихъ городовъ и утадовъ всябихъ чиновъ люди молиться мужескій и женскій и дівнчъ полъ, и тъ иногородные люди привозятъ съ собою различными скорбым одержимых в отъ нечистых в духовъ мужескій и женскій и дівнуь поль, и тіз скорбные люди... въ божественную службу мечтаются всякими кознодъйствы» 2). •Есть на Поморіи (говорить рукописное житіе Зосимы и Савватія) наволокъ Унежна; въ місті-же томъ (быль) человікь нткій именемъ Никонъ. Солу Никону случися болтань тяжка этло. Два кудесника бысть въ волости той, имуще принткую межю собой. Никону же тому случися промежу ихъ свидътельствовати; единому (изъ н)ихъ угоди, а другаго оскорби.» Последній «зельне огорчися», и «яко-же обычай имъ укоренился злокозненнаго дъйства, обсовскою прелестію нача кудесь бити —таже насылаетъ бъса на Никона» в). Въ повъсти о бъсноватой женъ Соломоніи (XVII въка) разсказывается, что однажды ей послышалось, «аки прінде некто ко храмине; она же возста отъ ложа своего и отверзи двери, и пахну ей въ лице, вво уши, и во очи, аки н вкоторый вихоръ велій, в явися аки пламя нъкое огненно и сине... И бысть во всю нощь безъ сна; прінде на нея трясеніе и великій, лютый ознебъ, и въ третій день она очюти у себе во утробе демона дюта, терзающа утробу ея, и бысть въ то время во иступлевін ума отъ живущаго въ ней демона» 4). И до сихъ поръ простой народъ думаетъ, что все калеки, разслабленные и хворые изурочены колдунами и нечистою силою 5); всякое тъ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Описаніе гор. Шун, Борисова, 428—9— 2) Ibid., 345, 425.—
3) Шапов., 43.— 4) Пам. стар. рус. литер., I, 153.— 5) Сахаров., I, 38.

лесное страдание и всякое тревожное чувство приписываются порчъ «недобрыхъ людей», ихъ завистливой мысли, оговору и сглазу, и называются напускною тоскою; нервныя бользни - кликушество, икота и падучая, а равно грыжа, сухотка и колотье признаются поселянами за дъйствіе злыхъдуховъ. насланныхъ на человъка на срокъ или навсегда мстительнымъ колдуномъ. Сами больные, раздёлял тоже убіжденіе, выкрикиваютъ во время припадковъ имена своихъ враговъ, подозръваемыхъ въ насланіи бользии, и обвиняють ихъ въ этомъ минмомъ преступленів. Еще недавно, всябдствіе такихъ обвиненів, производились судебные розыски. Въ пинежскомъ уведномъ судъ хранится любопытное діло, рішенное въ 1815 году. Крестьянинъ Михайло Чухаревъ былъ обвиненъ въ порчънкотою своей двоюродной сестры Офимьи Лобановой, и ту Офимью (сказано въ прошеніи) теперь злой духъ мучитъ. Чухаревъ показалъ на допросъ, что дъйствительно насылалъ порчу на свою двоюродную сестру, а научиль его тому крестьянинь Өедоръ Крапивинъ. Чара совершается такъ: снявши съ себя шейный крестъ, должно нашоптывать на соль: «пристаньте къ человъку (вмярекъ) скорби-икоты, трясите и мучте его до скончанія въка; какъ будетъ сохнуть соль сія, такъ сохни и тотъ человѣкъ. Отступите отъ меня, дьяволи, а приступите къ нему.» Наговорную соль следуеть бросить на дорогу или вообще на то место, которымъ долженъ проходить осужденный на икоту. Судъ приговорилъ Чухарева къ тридцати пяти ударамъ кнутомъ и къ публичному церковному покаянію. Г. Максимовъ, сообщившій это діло въ своей прекрасной книгі: «Годъ на Сівері», слышаль отъ янщика разсказь о девке-икотнице, у которой сто бъсовъ животъ гложутъ 1). При такомъ взгляде на

<sup>1)</sup> II. 289, 310-5. Влад. Г. В. 1844, 53. Кавказскіе горцы бъщенство и бредъ приписываютъ вліннію нечистой силы—Совр. 1854, ХІ, силсь, 2; подобныя же върованія встрачаємъ у разныхъ инородцевъ—О. З. 1830, ч. XLIII, 219; Въст. Р. Г. О. 1856, І, силсь, 28.

бользии, весьма естественно было представлять ихъ существами живыми, одушевленными. Клятвы различными недугами, донынъ преизносимыя простолюдинами въ пылу гитва ван досады, были некогда действительными призывами заыхъ демоновъ на враговъ и обидчиковъ: «вбій тя трясця!» «хай тебе хиндя (?) потрясе!» «щобъ тебе родинець 1) побывъ!» (великор. «родимецъ тя возьми!») «щобъ на тебе причина ( притка) вдарила!» «бодай тебе грець вимивавъ!» «щобъ тебе лють турнула!» «щобъ тебе лунь вхопила!» 2) «щобъ ёго смутокъ (печаль, тоска) узявъ!» «смутокъ би на тя темній та чорній упавъ!» «чортъ би тебе спикъ!» «чортъ би вбивъ (или: мучивъ) твого батька!» 3) Следун оборотамъ, употребетельнымъ въ немецкомъ языкъ, болезнь наталкивается, насканиваетъ, нападаетъ, хватаетъ, ос нанваетъ - sie stösst an, fällt an, überfällt, überlauft, packt, greift an, überwältigt den menschen; у насъ говорять о тяжкой бользии, что она съногъ свалила 4). Нечистая сила смерти и недуговъ изображается въ наролвыхъ преданіяхъ въчно-голодною и прожорливою; она съ жадностію бросается на людей и животныхъ и питается ихъ вровью и мясомъ. По народному выраженію, больной изна-MEBACTCA 5): ПОЛНОТА E RPENOCTE OFO TEJA KARE-OM ПОГЛОщаются злобными демонами; напротивъ изцілить = возстановить здравіе буквально означаеть: сділать человіка цізлымъ. За родство понятій смерти и голода свидътельствують: roteroe syults - mors m chang, sultr - fames, rpeq. Acμός — голодъ и λοιμός — моровая язва °). О «черной смерти» латописецъ выражается: «егда бо виндяще гда въ который родъ или въ осподу (вар. въ семью) болтань лютая

<sup>1)</sup> Паразичъ—Обл. Сл., 191. — 2) «Лунь ёго вхопивъ — онъ окодъл—Старосв. Банд., 387. — 3) Номис., 73. — 4) D. Myth., 1106. — 5) Износиться—похудъть—Обл. Сл., 74. — 6) D. Myth., 842.

и смертное то жало, мряку бо сполу наборат... (сравни «божья ходитъ», «тяжкая пришла», «бользнь посътила»). Сана свытлостью не умалена бываетъ Смерть 1), на встаъ бо вынизаеть многоядныя своя зубы» 2). Итакъ моровой язвъ даются острые зубы и жало. Тоже представление соединяють съ бользнями и сербы, какъ очевидно изъ ихъ ваклятій: болест га јела!» «тако ме губа (проказа) не јела!» «тако ме живина (ракъ) не гризла!» (или: не драла!) «тако ме не јела губа до паса, а живина од паса!» «тако ме помама (бъщенство) не напала!» 3) Название грыжа (грызь == ръзь, ломота, ноющая острая боль) происходить отъ глагола грызу 4). Сибиряки считаютъ оспу за нечистаго духа, который бродить по свёту и питается мертвыми тёлами; а потому, желая умилостивить его, нарочно убиваютъ скотину 5). Въ великорусскихъ губерніяхъ поселяне убъждены, что Оспа ходитъ съ клювомъ, и ударяя имъ, пятнаетъ человъка щедринками <sup>6</sup>); областныя названія оспы — шадра и своробъ; шадривый, шадровитый — рябой, шадрина — рябинка, своробатый — шероховатый 7). Въ одонецкой губ. заболъвшаго осною приносять къ другому хворому тою-же бользнею, в онъ отвышваеть ему три поклона в произносить: «прости меня Оспица, прости Аванасьевна, чтиъ я предъ тобою согрубилъ, чтиъ провинился!» 8) Прощать въ старинномъ изыкъ употреблялось въ значеніи: выздороветь, изциантіся отъ болизни. Новые греки представляють оспу мионческой женщиной в). Народное суевъріе утверждаетъ, что когда начинается бользиь, то не следуетъ

<sup>1)</sup> Т. е. она не взиреетъ на санъ. — 2) П. С. Р. Л., IV, 61, 191. — 3) Срп. н. послов., 21, 293-9. — 4) Толков. Слов., I, 356. — 5) Абев, 77-78. — 6) Послов. Даля, 430. — 7) Обл. Сл., 200, 261. — 8) Обл. Сл., 144. — 9) D. Myth., 1113.

ложиться на постель, а стараться быть на ногахъ, чтобы она не взяла силы и не одол $\overline{z}$ ла челов $\overline{z}$ ка z.

Нечистые духи, въ своемъ древибищемъ, языческомъ значенін, были существа стихійныя, демоны темныхъ тучъ, опустошительныхъ грозъ, вих ей и вьюгъ, то посылающие на поля и нивы безвременные ливии и градъ, то задерживающіе въ облачныхъ горахъ животворную влагу дождя и карающіе землю засухою; въ томъ и другомъ случат они истребляютъ жатвы и лишаютъ человъка его насущной пищи. Къ разряду стихійныхъ демоновъ причислялись нашими предками и бользии, какъ порождение тъхъ-же естественныхъ причинъ: простуды, сырости, томительнаго зноя и вредныхъ испареній, разносиныхъ буйными вътрами, и какъ обычные спутники неурожаевъ, всятаъ за которыми въ древности всегда шествовалъ моръ. Atharva-Веда свидътельствуетъ, что воспалительный недугъ (такманъ) появляется тогда, когда жаркіе лучи солица воздъйствують на болотистую почву когда огонь изсущить воду. Эпидемическія, заразительныя бользии слывуть на Руси: повътріе (пол. ро wietrze), вътроносное язво 2) и моръ; съ послединиъ названиемъ родствены слова: об-морокъ --бользненный припадокъ, мгла, туманъ, и обморочить. Летучая вле в втренная оспа называется въ ярославской губ. лопуха — слово, означающее также: снъгъ, падающій большиин хлопьями 3). У нъмпевъ бользиь лошадей и рогатаго скота — der böse wind, въ Швейцарів рожа — wolken, fliegende wolke 4). По мижнію народа, бользин посылают-СЯ ПО В ВТРУ НАЯ ПО ВОДВ: «СЪ ВЕТРУ ПРИМЛО», «СЪ ВОДЫ ПРИваючнаося». Колдунъ выходить на дорогу и выжидаеть: не подуетъ ли попутный вътеръ въ ту сторону, гдъ живетъ обреченный на порчу. Выждавши, онъ беретъ съ дороги горсть

<sup>1)</sup> Рус. въ св. поса., IV, 88. — 2) Биба. для Чт. 1848, IX, 61. — 3) Оба. Са., 105, 134, 141. — 3) D. Myth., 1112, 1115.

пыли или снъгф (смотря по времени года) и бросаетъ на вътеръ, причитыван: «ослъпи (= запороши) у раба такого-то черныя очи, раздуй его утробу толще угольной ямы, засуши его тъло тоньше луговой травы(» 1) Главныя напускныя бользии — вкота в стрылы. Икотою называють на съверъ Россів припадки кликушества; икать во псковской губ. - кричать, кликать 2). Силою чародъйнаго слова нечистый духъ заклинается на чье-нибудь имя; быстро летитъ онъ на крыльяхъ вътра, и первый встръчный, кто носитъ означенное имя, дълается его жертвою. Иногда наговариваютъ икоту на камин или насъкомыхъ, и тотъ, кто запнется о такой камень или проглотитъ летучую мошку, подвергается истязаніямъ злаго демона. Стрѣлы (колотье) напускаются такъ: берется коровій рогъ, насыпается пескомъ, дресвою, истолченнымъ стекломъ, и все это выдувается въ отверстіе рога, съ заклятіемъ на извъстное лицо. Вътеръ подхватываетъ песокъ, дресву и стекло, несетъ ихъ на человъка и производить въ немъ такое ощущение боли, какъ-будто вся внутренность его была наполнена острою пылью и ръжущими осколками 3). Эта чара и самое названіе бользии напоминаютъ намъ: съ одной стороны — эпическое выражение Слова о полку овътрахъ, въющихъ съ моря стрълами, а съ другой-то старинное олицетвореніе вътровъ, которое представляло ихъ дующими въ рога и трубы (1, 323-4). По свидътельству народныхъ преданій нечистые духи, купаясь въ источникахъ, оскверняютъ воды и порождаютъ различные недуги (см. выше, стр. 62). Эти источники первоначально означали дождевыя тучи, живительная влага которыхъ изсущает-

<sup>1)</sup> Потебн., 80-81; Сахаров., І, 36. — 2) Доп. обл. сл., 73. — 3) Карман. книжка для любителей землевъдънія, 315; Очерки архангел. губ. Верещагина, 181—3; въ крестоцъловальныхъ записяхъчитаемъ: "ни въдовствомъ по вътру никакого лиха не посылата".

ся знойнымъ дыханіемъ демоновъ, губителей земнаго плодородія; впослідствін же въ нихъ стали видіть обыкновенные омуты и болота, заражающіе воздухъ своими тлетворными испареніями въ жаркіе мъсяцы лъта. Нънцы, чехи и лужичане думають, что во время солнечнаго затывнія ( собственно передъ началомъ грозы, когда солнце помрачается стущенныин тучами и воздухъ дълается томительно-удушливымъ) нечистые духи пускають съ неба ядъ и отравляють источники; поселяне закрывають тогда колодцы, не решаются брать нать нехь воду для летья и не выгоняють скота въ поле 1). Германскія племена приписывають бользии вліннію раздраженныхъ эльфовъ; своимъ прикосновениемъ и дыханиемъ (Дручовеніемъ) забры причиняють людямъ и домашнимъ животнымъ разслабление и смерть; кому нанесутъ они ударъ, тотъ теряетъ память в умственныя способности: парадичъ называется dvergslagr (zwergschlag), слабоуміе есть знакъ, что человъка коснулась истительная рука эльфа — elbentrötsch (blödsinnig, geistesschwach). По указанію народныхъ сагъ, лица, попадающие къ эльфамъ, редко возвращаются назадъ, а если ито и воротится-то навърно на всю жизнь останется полоуинымъ: върование это совпадаетъ съ общераспространеннымъ на востокъ, въ Іуден и въ средневъковой Европ' мнініемъ, что бісноватые одержимы злыми духами, которые поселяются въ нихъ, какъ безпокойные, раздражительные мары (poltergeister) въ жилищъ избранной семьи. Участіе въ танцахъ эльфовъ делаетъ человека разслабленнымъ. Бользиь, извъстная въ медицинъ подъ именемъ Витовой

<sup>1)</sup> Beitrage zur D. Myth., I, 235; Громаннъ, 28; Neues Lausitz. Magazin 1843, III-IV, 337; см. такжет. II Поэт. Возяр., стр. 556—7. Тоже представленіе о порча небесныхъ водъ распространялось и на тучи, окованным зимними стумами; чехи не купаются до Юрьева дия, потому что до этого срока вода бываетъ испорчена, отравлена нечистою силою (Громаннъ, 51).

пляски (chorea sancti Viti) и состоящая въ судорожныхъ, вепроизвольных подергиваниях встхъ членовъ тъла, названа такъ всятдствие уподобления ея - прихотянвой пляскт грозовыхъ духовъ, сопутствующихъ Святовиту въ его бурномъ шествін по воздушнымъ пространствамъ. Въ Ирландін и Шотландін убъждены, что дуновеніе эльфовъ вызываеть на тълъ желваки, чирем, вереды (греч. адоб — пятна на кожт,сыпь); въ Нористін бользиь воспалительнаго свойства называется alvgust, alvild = elfenfeuer, ср.-съв. âlfabruni; она нападаетъ на человъка, какъ скоро онъ ступитъ на то мъсто, гдъ эльфы пролили воду или наплевали. Бълоруссы не ръшаются ступать на следъ, остающійся на земле отъ ведра съ водою, ни туда, гдв волкъ заръзалъ козла, гдв былъ заколотъ пътухъ, гдъ валялись лошади или собака спребла лапою; въ противнемъ случат неосторожный подвергается чесоткъ и тъло его покрывается лишаями 1). Вёдра указывають на тъ сосуды, изъ которыхъ грозовые духи лизи на землю дожди; а петухъ, козелъ, конь и собака- на ихъ животненныя превращенія. Въ сагахъ эльфы плюють въглаза того, кто вздумаетъ подсмотръть ихъ игры, наи дуютъ на . него, и темъ самымъ ослепляютъ любопытнаго. Вообще советують, при всякой встръчъ съ ними, поспъшно удаляться въ еторону. Эльфы витють при собт дуки и стртам ( толнів); этими стрелами они убивають дюдей и животныхъ или причиняють имъ тяжкія страданія. Ощущеніе, производимое болъзнями, языкъ сближаетъ съ ударомъ остраго оружія: ломъ («daz gegihte brach ir hend und füeze»), колотье (seitenstechen), разь, стральба и пр. Эльом могуть умерщвлять человъка даже своимъ сверкающимъ взоромъ. Кто воспользуется отъ яствъ и напитковъ, для нихъ назначенныхъ, тотъ (по шотландской сагъ) будетъ наказанъ смертію.

<sup>1)</sup> Hap. cs. pas., 151-3.

Анхорадочный ознобъ (трясца) и стъснение въ груди во время сна (удушье) приписываются ихъ-же злобъ. Ирландскій ри и ка прыгаетъ въвечернемъ сумракъ на спину путника и не оставляетъ его до тъхъ поръ, пока онъ не упадетъ обезсвленный ваземлю. У средневъковыхъ поэтовъ эльфъ-злой духъ, который взнуздываетъ соннаго человтка, тадитъ на немъ, тря сетъ его, и такимъ образомъ доводитъ до совершеннаго истощения силь: «der alp zoumet dich», «der mar ritet dich». Эльфы и мары (сканд. и швед. тага, англ. night-mare, голя. naeht maer), какъ уже было указано (см. II, 727), сочетали въ себъ представление грозовыхъ гениевъ съ душами усопшихъ; но такъ какъ душа уподоблялась бабочкв и ея личинкъ (черваку), и такъ какъ самые эльфы произомын отъ червей молній (см. II, 718), то отсюда возникло върованіе, что а 1 р. посылаемый колдунами, вылотаеть изъ ихъ сросшихся бровей бабочкою, седится на грудь спящаго человъка и начинаетъ давить его; это напоминаетъ намъ убійственные в зоры вія, предающіе все гибели, какъ скоро будуть подняты его данныя брови и ресницы, т. е. открытый взглядъ молнін разитъ смертію; брови и різсницы-метафоры облаковъ (1, 167, 170-1). Въ Швейцарін toggeli означаетъ мотылька и эльфа; въ старинныхъ процессахъ о вёдьмахъ злой аухъ-der elbe изображается придетающимъ въ видъ бабочка; литов. drugis — бабочка и fiebervogel, летт. drudsis летучая моль и лихорадка; литов. druggis kreczia, летт. drudsis kratta—трасетъ анхорадка. Жгучая опухоль подъ ногтемъ пальца называется der wurm, der umlaufende wurm; опухоль на рукахъ и ногахъ, сопровождаемая нагноеніems, — der haar wurm, по русски волосъ или волосень, в по мизнію нашихъ крестьянъ бываетъ отъ черва волосатака; одышка — h erz w urm; собака впадаеть въ бъщенство отъ червя, который сидить у ней подъ языкомъ; blásende

wurm -- бользиь лошадей. Чехи убъждены, что каждый чедовъкъ имъетъ въ своемъ тълъ червя, отъ котораго и зависитъ его жизнь; сверхъ того, они разсказывають о зловредныхъ червяхъ, изъ которыхъ одни точатъ сердце, другіе пьють кровь, а третьи пожирають принятую человікомъ пищу-преданіе, принадлежащее глубочайшей древности, ибо уже въ Атарведъ встръчаемъ заговоры, направленные на убіевіе червя, который гитадится въ головт, внутренностяхъ или крестит больнаго 1). Итакъ грызущая боль недуговъ сравинвается съ подтачивающимъ тъло червякомъ; входя снутрь чедовъка, злой эльфъ принимаетъ образъ этого насъкомаго и начинаетъ побдать мясо и пить кровь, почему поляки червей, причиняющихъ людямъ бользии, называютъ bia de ludzie. Тъже върованія раздъляли и греки, какъ видно изъ свидътельствъ языка: ἐπιάλτης, ἐφιάλτης (=aufspringer)демоническій духъ, который давить по ночамь и производить авхорадочное ощущеніе;  $\mathring{\eta}\pi\iota \acute{\alpha} \lambda \eta \varsigma$ ,  $\mathring{\eta}\pi\iota \acute{\alpha} \lambda \eta \varsigma \longrightarrow \iota$ аьфъ;  $\hat{\eta}$  πίαλος,  $\hat{\eta}$  πίολος – μαχοραμκα, ο ο ο ο ο ν γχυπье;  $\hat{\eta}$  πίολος означаетъ также и бабочку 2). Приведенныя нами выше народныя названія бользней, извъстныя на Руси и у другихъ славянь, не оставляють ни мальйшаго сометнія, что въ древности онъ признавались за существа демоническія, подобныя злымъ эльфамъ. Преданіе даетъ имъ божій бичь й стрълы, и вст телесныя страданія разсматриваеть какъ следствіе отъ удара или укола ихъ оружія: бользиь---это «божья рана» или язва, нанесенная рукою незримаго духа, свидътельство его карающей силы и раздраженія («божья ночь», «божій гитвь»). Чтобы предать людской родъ бользиямъ, сатана истыкалъ перстомъ или, по другому варіанту, древомъ ( жез-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 27; Громанев, 152-3. — 2) D. Myth.. 429 — 430, 967 — 8, 1107—12, 1115; Irische elfenmärch., стр. XIV, СІІ — CVIII; Beiträge zur D. Myth. II, 280.

ломъ, палецею) тёло перваго человёка; поселяне называютъ недуги притками, отъ глагола при-тки уть - коснуться. Въ устахъ народа употребительны клятвы: «чтобъ тебя родимецъ и трясца побили!» «Чтобъ тебя притка ударила!» «чтобъ тебя язвило, пятнало, стръляло!» ') Мы досель говоримь: разбить параличемь, а въ областныхъ партніяхъ эту бользиь обозначають выраженіемъ: его прострълило 2). Въ гранотъ царя Алексъя Михайловича къ боврину Морозову читаемъ: «а про смертоносную язву не пишете, престала да или нътъ... и котораго числа діяка нашего Петра Стеншина пострълило?» 3) Сибирской язвъ даютъ мазванія змітиный постріль в (в колотье и головная боль (мигрень) у чеховъ называются střily, рус. стрѣлы; стрѣ-**4летъ** — чувствуется колотье; во цековской губ. стръанцы — бользыь коровъ 5). Въ первой пъснъ Иліады поэтъ разсказываетъ, какъ разгивванный Аполлонъ взядся за серебреный дукъ, и пуская крыдатыя стрълы, наслаль на ахейское войско моровую язву; тъмъ-же оружіемъ поразваъ онъ в автей Піобен. Подобными стрълами обладала и богиня Артенида. Одиссей обращается въ тъни своей матери съ вопросомъ: скончалась ин она медленно отъ тяжкой бользен, или вдругъ Артенида тихой стрълой ее поразила? Въ другомъ мъстъ Одиссем говорится о блаженной странь, гдь люди умирають не отъ старости и бользней:

Лунъ свой серебреный взява, Аполлонъ съ Артемидой нисходять Тайно, чтобъ тяхой стралой безбользненно смерть посылать инъ. Это — быстрый ударъ паралича, разонъ, безъ долгихъ страланій пресъкающій жизнь <sup>6</sup>); сравни съ русскимъ преданіємъ

<sup>1)</sup> Сынъ Отеч. 1840, т. V, 283; Обл. Сл., 273. — 2) Доп. обл. Сл., 220. — 3) Записки отд. рус. и славян. археолог., II, 725. — 4) Толков. Слов, прибавл. 5. — 5) Громаннъ, 160; Доп. обл. сл., 257. — 6) Одис., XI, 170; ХУ, 403 и дал; Der Ursprung der Myth., 108.

о добрыхъ ангелахъ, игновенно-изъемлющихъ душу добродътельнаго человъка, чтобы водворить ее въ райскихъ селеніяхъ (см. стр. 54-55). Когда ребеновъ страдаетъ неизвъстною бользиею, мечется и кричить по ночамь, простолюдины кладутъ ему подъ голову — мальчику небольшой лукъ со стрълою, а дъвочкъ праслицу, причитывая: «щекотиха - будиха! вотъ тебъ лучокъ (или пряслица); играй, а младенца не буди» 1). О лъсункахъ и русалкахъ разсказывають, что онь, завлекая путника, щекочуть его до тъхъ поръ, пока не упадеть онъ бездыханнымъ; поэтому название болізни щекотихою намекаеть на связь ея съ этими эльфическими дъвами: прилетая къ ребенку, она щекочетъ тучитъ его, и тъмъ самымъ отымаетъ у него сонъ. Какъ всъ облачныя (водяныя) дъвы, русалки представлялись пряхами, приготовляющими туманные покровы, которыми онъ застилають небо (см. гл. XXIII), и потому пряслица точно также указываеть на стихійный характеръ демона-бользин, какъ и лукъ съ стрелами. У чеховъ дівица, захворавшая лихорадкою, должна трижды объжать прудъ, и объгая въ первый разъ бросить въ воду кусокъ хльба, во второй — веретено, а въ третій — пачку льна; эти приношенія задерживають лихорадку въ ея подводномъ жилищъ, и она уже не приходитъ въ обычное время мучить больную. Отсюда-же объясняется обычай итрять больнаго и и ткою, сожигать ее на огнъ, а оставшійся пепель разволить въ водъ и давать пить во время припадковъ 3). Сербскія вилы, сродныя съ нашими русалками и нъмецкими эльфами, причисляются къ мноическимъ пряхамъ, мечутъ смертоносныя стръны, отравляють источники, повергають людей въ тяжкія бользии и отымають у нихъ разумъ. О лужицкой полудиицъ, принадлежащей къ тому-же разряду духовъ, разсказываютъ, что она является на поля допрашивать жен-

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 403 — 2) Громаниъ, 163, 178.

щинъ, какъ должно обработывать ленъ, и тъмъ, которыя не съумнють дать ей отвіта, свертываеть шев; въ средневъковыхъ намятникахъ daemon meridianus (у грече-**СКИХЪ** ПИСАТЕЛЕЙ μεσημβρινός δαίμων) — падучая боавзнь; у чеховъ poled nice - название недуга 1). Замвчательно, что въ нашемъ народъ слово по лудновать употребляется въ значенів: жить посабднія минуты передъ смертію 2). Въ въсня в встръчаемъ слъдующій обороть: «мало Стафидь можется - едва душа въ тълъ полуднуетъ», «дерется Добрыня съ бабой горынинкой, едва душа его въ тълъ и олуднуетъ» 3). Радомъ съ полудинцами, въ архангельской губер. знаютъ двънадцать сестеръ полуночницъ (= маръ), которыя нападають ночью на дітей и заставляють ихъ кричать отъ боли 4). Припадки вликущества 5) называются игрецъ -слово, которымъ обозначается и нечистый духъ; это указываетъ на древнее возаръніе, что бъсъ, входя въ человъка, мучительно играетъ имъ. Соотвътственныя выраженія находвиъ-у чеховъ, которые объ умершемъ говорятъ: «Smrtka s nim pohrává » в Несторовой літописи: «бітсь тобою (волхвомъ) играетъ на пагубу тобѣ» 7) и въ русской поговоркъ: «чъмъ чортъ не шутитъ!» Шутъ- дьяволъ, домовой, атый, шутикъ— злой духъ, шутить — проказить, говоря • нечистой силь в). По народному убъжденію, все, что выкрикизають бъсноватые и кликуши, внушаеть имъ поселившійся въ нхъ твав демонъ, и потому имъ приписывается способность вредсказывать будущее "). Повтрые это отразилось и въ языкъ: блажъ(н)ть-сходить съ ума, блажной - преверед-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1114. — 2) Обл. Сл., 168. — 3) Кирша Дан., 365, 3-5.—4) Пам. вники арханг. губ. на 1864 г., 17.—5) Кликуша = врвкуша, врикъ в кричъ плликъ и кличъ—Обл. Сл., 93. — 6) Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 63. — 7) П. С. Р. Л., І, 75. — 8) Обл. Сл., 269. — 9) Кликуши обывновенно пророчитъ о гизъъ божіенъ в скоронъ свътопреставленія — Иллюстр. 1845, 203.

ливый, хворый, и блаженный — юродивый, слабоумный, въ бевсиысленной болтовить которых в искали встарь пророческих в въщаній, и самихъ ихъ признавали за одержимыхъ божественнымъ духомъ 1). Такъ необходимо, такъ невольно смътивались н спутывались въ вравственно-религіозныхъ представленіяхъ нашихъ предвовъ понятія тупоумія, бользненняго разслабленія и духовнаго предвиданія, небесной кары и дара высшихъ откровеній. Помъшательство, безумный бредъ, столбнякъ объясняются на Руси проказами лішихъ; человікъ, котораго обошель ( товћяль вихремь) льшій, дылается каженникомъ (искаженнымъ), теряетъ смыслъ и память 2); бълоруссы дунають, что тогь, надъ квиъ пролетвль злой духъ лядащикъ, непременно сходить съ ума. Наравие съ эльфами, русалками и вилами, олицетворенные недуги населяли воды и льса; чтобы избавиться отъ нихъ, нъмцы и славяне шли къ источникамъ или въ густыя, твнистыя рощи, и тамъ совершали свои цълебные обряды; особенно-важную роль играли въ этомъ случат деревья, растущія надъ водами: ива, верба, плакучая береза и др. Чехъ, когда трясетъ его лихорадка, отправляется нъ вербъ, склоняющей свои вътви надъ свътлымъ потокомъ, и по окончаніи параксизма привязываетъ къ дереву какой-нибудь даръ и быстро, безъ оглядки, бъжить домой; нан онъ отрезываеть клокъ своихъ волось и лоскуть собственнаго платья, буравить въ вербъ отверстіе, влагаеть въ него приготовленные отръзки и заколачиваеть ихъ глоговымъ клиномъ. Наши поселяне въшаютъ на деревьяхъ, въ даръ русалкамъ, холсты и нитки; отъбользней они купаются въ ръкахъ, прудахъ или источникахъ и оставляютъ на прибрежныхъ кустахъ идеревьяхъ полотенцы и сорочки (см. II, 305, 321); нередко надъ головою болящаго завязывають

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вятся. Г. В. 1847, 42; О. З., т. LVII, сийсь, 49. — <sup>2</sup>) Сахаров., II, 4.

въ авсу двъ березовыхъ вътки, приговаривая: «коли ты (бомазнь) покинешь — отпущу, не покинешь — сама сгинешь!» Нъщы завязываютъ отъ лихорадки три узла на вътвяхъ ивы. Скважины въ древесныхъ стволахъ, сквозь которыя протаскивають больныхъ детей, называются въ Швеців elfenlöcher. Чехи сотрясають на одержимыхъ лихорадкою росу съ вътвей вишневаго и другихъ деревьевъ. По совершения этихъ обрядовъ, возвращаясь изъ льсу домой, не следуеть оглядываться назадъ и отвъчать на призывный голосъ: иначе демонъ-мучитель узнаетъ свою жертву и не прекратитъ своихъ посъщеній 1). Въдьмамъ славянскія преданія приписываютъ ночную таду на людяхъ, которыхъ онъ оборачиваютъ конями; выдетающая нав нихъ въ видъ бабочки душа (въщида) налегаетъ на сиящихъ страшною тяжестью. По другинъ сказаніямъ, злой духъ бользней и смерти — мора или мара (вижнелуж. murawa, пол. z mora — удушье, чешск. m и га-эльфъ, въдьма и мотылект) носитъ свою голову подъ нышкою и блуждаетъ ночью подъ окнами избъ, произнося вмена хозяевъ и домочадцевъ: кто отзовется на голосъ мары, тотъ умретъ; она садится на соннаго человъка и душитъ его; у женщинъ и коровъ она любитъ высасывать молоко 2). Какъ шведы и датчане видять въ марахъ души усопшихъ, такъ по метнію болгаръ, мура есть душа младенца, умершаго безъ врещенія, прилетающая ночью давить сонныхъ 3). Съ этими марами тождествены наши кики-моры (-кошмары) и жарухи-безпокойные домовые карлики, занимающіеся пряжею, и самъ дъдъ-домовой, который давить мужиковъ и бабъ во время ихъ кръпкаго сна. По русскому повърью, вся-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изяюстр. 1845, 566; Громаннъ, 164-5; D. Myth., 1118, 1123. — <sup>2</sup>) Маккъ, VIII, 64; Этн. Сб., V, 71, 108 (о кашубакъ); Volkslieder der Wenden, II, 268; Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 297. — <sup>3</sup>) Ж. М. Н. П. 1846, XII, 210.

кой человъкъ бываетъ одержинъ по ночамъ разными недугами, и если разбудить его прежде, чтиъ окончатся начатыя муки, то онъ навърно захвораетъ тою бользнею, какою былъ угнетаемъ во сит. Отъ того крестьяне не ръшаются будить своихъ товарищей на утренней зоръ 1). Латописецъ сообщаетъ подъ 1092 годомъ любопытное свидетельство о бесахъ, поражавшихъ смертію полочанъ: «предивно бысть Полотьскъ: въ мечтъ ны бываше, въ нощи тутънъ станяше по улици, яко чедовъци рищюще бъси; аще кто выльзяме изъ хоромины, хотя видъти, абъе у язвленъ б удя ше (вар. бяше), невиди и о отъ бъсовъ язвою, и съ того умираху, и не смяху издазити изъ хоромъ. Посемъ-же начаща въ дне (вар. во дни) являтися на конихъ, и не бъ ихъ видъти самъхъ, но конь ихъ видъти копыта, и тако уязвляху люди полотьскыя и его (вар. ихъ) область; тёмъ и человёци глаголаху: яко навье (мертвецы) бьють полочаны». 2) Итакъ въ этихъ смертоносныхъ бъсахъ, незримо-рыскающихъ на коняхъ, современники признавали существа эльфическія души усопшихъ, о которыхъ намецкія саги разсказывають, какъ о спутникахъ Одина въ его воздушныхъ побздахъ. Въ означенныхъ втрованіяхъ кроется основа той лингвистической связи, какую замычаемъ въ ниже-сатдующихъ ртченіяхъ: народъ называетъ покойниковъ родителями и употребляеть это выражение безразлично, говорится ли объ усопшихъ предкахъ, или о преждевременно-скончавшихся младенцахъ; въ «Словъ Даніила-заточника» \*) нъкоторыхъ церковнославянскихъ рукописяхъ подъ именемъ рода разумъется духъ, что вполнъ согласуется съ областнымъ употреблениемъ этого слова: съ саратовской губ. рода означаетъ видъ, образъ, а въ тульской — привиданіе, призракъ; наконецъ родимецъ-параличъ 4). Вотъ живое

<sup>1)</sup> О. З. 1848, V, сывов, 24 — 2) П. С. Р. Л., I, 92. — 3) «Двти бъгаютъ родо». — 4) Пашят. XII в., 236; Срезшев. 7; Обл. Сл., 191.

свидътельство языка, что души нокойниковъ роднились у славинь съ теми стихійными духами, стреды которыхъ наносятъ человеку параличный ударъ, — подобно тому, какъ германскія племена туже самую болезнь приписывали вліянію эльфовъ, а этихъ последнихъ отождествляли съ тенями усопшихъ.

Особенно интересны втрованія и преданія, живущія въ нашемъ народъ-о лихорадкахъ. Название это происходитъ отъ глагола лихо-радъть, т. е. дъйствовать въ чей-нибудь вредъ, заботиться о комъ-нибудь съ здобнымъ намереніемъ. съ лихостью; другія общеупотребительныя названія; лиходъйка и лихо-манка отъмануть — качать, махать ( трясти; чеш. manouti se-метаться; сравни: мановеніе, помаваю, манья-прявиденіе въ виде старой и щедушной женщины, манить-лгать, об-манывать, лихоманъ, лихоманщикъ----заой, обманчивой человъкъ 1). Лихорадокъ----девять вин двънадцать крыматыхъ сестеръ 2); онъ обитаютъ въ мрачныхъ подземельяхъ ада и представляются злыми и безобразными дъвами: чахлыми, заморенными, чувствующиин всегдашній голодъ, иногда даже сліпыми и безрукнии. Одна наъ нихъ-старшая повелъваетъ своими сестрами и посылаетъ ихъ на землю мучить людской родъ: «тъло жечь и знобить, бълы кости крушить». 2-го генваря Морозъ или Зима выгоняеть ихъ, вибств съ нечистою силою, изъ ада, и лихорадки ищуть себъ пристанища по теплымъ избамъ и нападаютъ на «виноватыхъ»; на зорв этого дня предусмотрительныя старушки омываютъ наговорною водою притолки у дверей, дабы заградить входъвъ избу незваннымъ гостьямъ. Повърье это услованвается теми простудами и ознобами, которыя такъ обыкновенны въ холодную пору зниы. Напротивъ о весеннихъ бо-

<sup>1)</sup> Обл Сл., 104, 110-1. — 2) Финны признають бользии родимим братьями, сыновьями старужи Launavatar—D Myth., 1113.

дъзняхъ думаютъ, что онъ запираются на зиму въ снъжныя горы (=адъ) и сидять тамъ до начала оттепелей; когда же солнце сгонить сивгь и отограсть землю, она, всладь за вешними испареніями, разбътаются по бълому свъту тощія, заморенныя, и съ жадностью бросаются на неосторожныхъ. Уже съ 25 го февраля, по замъчанію поселянъ, опасно предаваться сну съ ранняго вечеря: можно нас пать лихорадку 1). Подобно Смерти ли владыкт демоновъ (сатант), лихорадки сидять въ подземныхъ вертепахъ заключенныя въ цепи, и вылетаютъ мучить народъ только тогда, когда будутъ сняты съ нихъ эти жельзныя оковы в), т. е. весною. Въ калужской губ. разсказывають, что старшая и злайшая изъ сестеръ-лихорадокъ прикована къ желъзному стулу двънадцатью цъпями н въ правой рукъ держить косу, какъ сама Смерть; если она сорвется съценей и овлядеть человекомъ, то онъ менременно умретъ. Тоже преданіе у юго западныхъ славянъ прилагается къ моровой язвъ: три сестры к уги были заключены отцемъ своимъ-королемъ въ тесныя узы и томилясь въ темпице, но впоследствін, будучи освобождены, разбрелись въ разныя стороны и донынъ блуждають по свъту 3). Сорасывая съ себя оковы, авхорадки прилетають на землю, вселяются въ людей, начинають ихъ трясти, разслаблять ихъ суставы и домить кости. Измучивъ одного, лихорадка переходитъ въ другаго; при полеть своемь она целуеть избранныя жертвы, и отъ прикосновенія ея устъ человікь немедленно заболіваеть; кому обмечетъ болвань губы, о томъ говорять: «его поцъловала лихоманка.» 1) Точно также порождаетъ бользненныя страданія и поціалуй эльбины 5). По другимъ разсказамълнхорадка, прилетая ночью, назывлеть спящихъ по име-

<sup>1)</sup> Сахаров., II 3-4, 14, 27; Рус. въ св. посл., IV, 102-3. — 2) Этн. Сб., VI, 129. — 3) Иличь, 302-3. — 4) Абев., 230-1. — 5) Irische elfenmärch., стр. XII.

ни; кто проснется и откликнется на ея зовъ, тотъ сейчасъ-же захвораетъ. Иногда она оборачивается соринкою или мукою, падзетъ въ изготовленную пищу и витстт съ нею вкодить въ утробу человъка. Но если кто догадается бросить эту соринку или муху въ печь, то лихорадка сгоритъ; а осли вложить ее въ янчную скорлупу и повъсить въ трубъ -- анхорадка будетъ страшно мучиться. Въ тульской губ. увъряють, что шесть сестеръ уже погибли такимъ образомъ, а три и до сихъ поръ рыщуть по міру 1). Въ прежнее время, говорятъ чехи, было сто лихорадокъ; но одна изъ нихъ сгибла: она заползда въ кусочекъ хлтба, намоченный въ молокт: люди узнали ен присутствие, взяли тотъ кусочекъ, вложили въ сви ной пузырь и привязали къ дереву. Заключенвая въ пузырт, лихорадка начала метаться во вст стороныточно также, какъ дълаетъ каждая изъ нихъ, входя внутрь человъка, и долго-долго возилась она, пока совстив не задохлась 2). Сказанія эти представляють не болье, какъ варіаців миеа о Смерти, посаженной въ торо́у (см. стр. 52°). Боясь раздражить здобную, демоническую двку, простолюдинъ невсегда ръшится назвать янхорядку ся настоящимъ именемъ, а даетъ ей названія ласкательныя, дружескія, съ целію задобрить ее и отклонить отъ себя бользненные припадки; таковы названія: ку ма (кумаха), добруха, тётка (тятюха), подруга и дитю ха (дитя?). Съ тою-же цёлью сербы, во время

<sup>1)</sup> Цебриков., 262; Тульск. Г. В. 1852, 27 — 2) Громаннъ, 162. Нъмецкая сага разсказываетъ, что одного бъдняка давилъ по ночамъ эльфъ, а когда вносяли въ комнату зажженную свѣчу — оборачивался въ соломинку или перо. Догадались сжечь эту соломинку, и мучительный эльфъ уже болѣе не являлся. — 2) Огонь очага — метафора грововаго планени; ямчная скорлупа служитъ для эльфовъ и русплокъ кораблемъ, въ которомъ планеутъ ови на тотъ свътъ; свинья — зооморфическій образъ тучи.

моровой язвы, называють ее кумою 1) а нѣмцы - gevatteгіп; вообще имена бользней принято въ Германіи замвиять выраженіями: das gute, gesegnete, selige \*). Временный роздыхъ, даваемый больному перемежающейся лихорадкою, народъ объясняетъ тъшъ, что у нея много дъля, и потому она периходить отъ одного человъка къ другому, возвращаясь къ каждому изъ нихъ поочередно-черезъ день, черелъ два или три дня в); нъкоторые же увъряють, что въ дни, свободные отъ параксизмовъ, она предается сну. Постоянную, ежедневную авхорадку малоруссы называють: трясця-невсипуха. Отсюда счевърныя попытки переводить лихорадку съ себя на перваго встръчнаго, даже на птицъ, кошекъ и собакъ, въ которыхъ такъ охотно вселяются нечистые духи, или обманывать ее ложною надписью на дверяхъ избы, что больнаго и в тъ дома. Такъ поступають русскіе и чехи; последніе пишуть на дверяхъ: «zemnice! (лихорадка) nechod' k nam; Jenik (имя больнаго) neni doma, šel na hory». Въ смоленской губ., и во время скотскихъ падежей, надписывають на воротахъ, что на дворъ нътъ ни коровъ, ни овецъ, ни лошадей. Сибираки совътуютъ больному чернить свое лицо и одъваться въчужое платье, чтобы не быть узнану злою лихоманкою, когда она вздумаетъ повторить свое посъщение 4). Сверхъ того, чтобы избавиться отъ лихорадки, ее умилостивляютъ приношеніями, или прогоняють силою чародъйнаго слова. Страждущіе этимь недугомь, выходять на то мъсто, гдъ, по ихъ соображенію, вселилась въ нихъ лихоманка, обсыцаютъ вокругъ себя ячневою крупою, и раскланиваясь на вст стороны, произносять: «прости, сторона-мать сыра земяя! воть тебъ крупицъ на кашу; вотъ и тебъ, кумаха!» 5) Обращеніе къ земль знаменательно, такъ какъ

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 47-48, 79, 88, 164, 228, 236; Срп. рјечник, 311. — 2) D. Myth., 1106 — 3) Houska. II. 535. — 4) Громаниъ, 167 Терещ., VI, 16; Абев., 230. — 5) Сахаров, II, 14.

въ ея надрахъ заключенъ тотъ страшный міръ, гда царствуетъ Сперть съ своими помощницами-бользиями и пленинками-мертвецами. Белоруссы на помянки («дзяды»), вмёстё съ усопшими родичами, приглашають къ ужину и лихорадку 1). Первобытная, народная медицина состояла въ произнесенін молитвъ и заклятій, въ призывъ боговъ-исцалителей, въ изгнанія демоновъ и въ совершеній различныхъ символическихъ и жертвенныхъ обрядовъ; она была деломъ исключительно религіознымъ. Древивйшія имена лекаря означають: жертвоприносителя, заклинателя, колдуна; искусство врачебное ограничивалось знаніемъ клятвенныхъ формуль заговоровъ. За это свидътельствують Atharva-Веда, Гомеръ, Пиндаръ и другіе античные писатели 3); за это-же говорять и многочисленныя преданія и обложки стародавних заклятій, донын сохравяемые въпамяти видоевропейскихъ народовъ. Въ высшей степени важнымъ и драгоцъннымъ представляется намъ заговоръ противъ лихорадокъ, занесенный во многія изъ нашихъ старинныхъ рукописей и до настоящаго времени еще незабытый русскими знахарями з):

При моръ черномъ стоитъ стояпъ, на томъ стояпъ камень, на томъ камит святый отецъ 4) Сисиній и зритъ на море черное. И возмутися море до облакъ 3)—изы дома изъ моря двънадцать женъ простоволосыхъ 6), окаянное дьявольское видъніе.» По нъкоторымъ спискамъ жевы эти исходятъ изъ огненнаго стояпа, утвержденнаго



<sup>1)</sup> Могилев. Г. В. 1849, 8. — 2) Громинит, 147-8. Сыновья Автолика останавливають кревь, текущую изъ ранъ Одиссея, и Асклепіосъ освобождаетъ больныхъ отъ мучительныхъ страданій—силою целеби хъ заговоровъ. — 3) Я предлигаю сводный, по развымъ спискамъ исправленный текстъ. — 4) Вар. мученникъ, великій впостолъ. — 5) Вар. "видеща: на море возстали волны и возмутищася море и кемля до небеси". — 6) Вар. сами червы, власы во поясть.

на небеси. «И вопросима ихъ святый отецъ Сисиній: что есть здыя жены звтрообразны? Онт же отвъща ему: мы - окаянныя трясавицы, дщери Ирода, снявшаго съ Іоанна Предтечи главу. Вопроси св. отецъ Сисиній: почто пришли?-Идемъ въземлю святорусскую родъ человъческій мучити-твло повреждати, кости ломати, въ гробъ вгоняти (или: кости крушить, жилы тянуть, самихъ людей огнемъ жечи); аще кто зло творитъ, опивается, обътдается, объдни и заутрени просыпаеть, Богу не молится, тахъ мучинь разными муками: они наши угодинцы. Помолися Богу св. отецъ Сисиній: Господи! избави родъ христіанскій отъ таковыхъ діаволей. И посла Господь Михаила архангела 1) и четырехъ евангелистовъ, повелъ ихъ (трясавицъ) мучити тремя (или семью) прутьями 2) жельзными, давая имъ по триста в) ранъ на день.» Имена архангела Михаила и святыхъ угодниковъ нертдко замъняются и дополняются другими; въ одномъ спискъ семь святителей и между ними Егорій Храбрый, Іоаннъ-креститель и св. Николай увидели двенадцать лихомановъ, плавающихъ по морю в воздымающихъ бурю 4). «Онъ же начаша молитися: святый отецъ Сисиній, Михаилъ-архангелъ, четыре евангелиста: Лука, Марко, Матоей, Іоаннъ! не мучьте насъ; гдъ мы заслышимъ — въ которомъ роду прославятся ваши имена, и того роду станемъ объгать за десять верстъ 3). И вопроси ихъ св. отецъ Сисиній: какь вамъ, діаволи, имена?» Лихорадки исчисляютъ свои названія и описывають тѣ муки, которыми каждая изъ нихъ терзаетъ больнаго. Вотъ эти названія: 1) трясея (тресучка, трясуница, въ областныхъ говорахъ: потресуха, трясучка; трясца отъ глагола трясти "), въ старвиныхъ поучительныхъ словахъ ХУ-ХУІ стол. упо-

<sup>1)</sup> Вар. ангели Сиханла. — 2) Вар. четырыня дубция и. — 3) Вар. по три тысячи. — 4) "Машляй воду съ песконъ". — 5) Вар. за три дни, за три поприща. — 6) Обл. Сл., 207, 232-3.

минается про «немощнаго бъса, глаголемаго трясцю» 1); сравия измецкое выражение: -dass dich der ritt (лихорадка 2) schütte!» ?) 2) Огнея или огненная: «коего человъка поймаю (говорить она о себъ), тоть разгорится аки пламень въ почи», т. е. она производитъ ній жаръ. Въ Швейцарів лихорадку называють hitz и brand; англосакс. â dl — жгучая бользнь отъ â d—ignis; персы олицетворяють ее румяною дтвою съ огненными волосами 4). Южно-славянское название грозница ставить лихорадку въсвязь съ грозовымъ пламенемъ, съ молніеносными стрелами 5). 3) Леден (ледиха) или озноба (знобея, забуха): аки ледъзнобитъ родъ человъческій, и кого она мучить, тотъ не можетъ и въ печи согръться; въ областныхъ нарвчіяхъ даются лихорадкъ названія: студёнка (отъ студа стужа), знобуха и подрожье (отъ слова дрожь), а у чеховъ--эмминца °). 4) Гиетея (гнетинца, гнетуха, гветучка отъслова ги ётъ, гие сти-давить): она ложится у человъка на ребра, гнететъ его утробу, лишаетъ апетита и производитъ рвоту. 5) Грынуша (?) или грудица (грудея) — ложится на груди, у сераца, и причиняетъ хрипоту и харканье. 6) Глухея (глохня) — налегаеть на голову, ломить ее и завладываетъ уши, отчего больной глохнетъ 7) Ломея (ломеня, ломовая) или костоломка: «аки сильная буря древо дометъ, такоже и она домаетъ кости и спину». 8) Пулнея (пухлея, пухлая), дутиха или отёкная-пущаеть по всему трау отёкъ (опухоль). 9) Желтея (желтуха, желтуница): эта желтить человька, чаки цвыть въ поль». 10) Коркума или корчея (скорчея) - ручныя и ножныя жи-

<sup>1)</sup> Арживъ ист.-юрид. свъд., II, пол. I, стр. XXVII; пол. II, 48-49, въ отдълъ смъси; Правосл. Собес. 1859, IV, 475. — 2) Отъ reiten, ибо ова въздитъ на человъкъ, какъ маръ. — 2) D. Myth., 1107. — 4) Ibid., 1106-8. — 5) О. З. 1853, VIII, яностр. литер., 80. — 6) Обл. Сл., 180, 218, 322.

ды сводить, т. е. корчить. 11) Глядъя-не даеть спать больному ( те позволяеть ему сомкнуть очи, откуда объясняется и данное ей имя); вивств съ нею приступають къчедовъку бъсы и сводять его съ ума. 12) Огнеястра и Неввя пспорченное стар. нава-смерть или навье - мертвець, что служить новымь подтвержденіемь минической связи демоновъ-бользией съ тънями усопшихъ. Невъя (мертвящая) - встиъ лихорадкамъ сестра стартимая, плясавица, ради которой отсъчена была голова Іоанну Предтечи; она всъхъ проклятье, и если вселится въ человъка — онъ уже не избъгнетъ смерти. Въ замъну этихъ именъ ставятъ еще саъдующія: сухота (сухея), отъ которой изсыхаетъ больной, аки древо, зъвота, блевота, потягота, сонная, блъдная, легкая, вешняя, листопадная (т. е. осенняя), водяная в синяя (старинный эпитеть огня и модніп). Ясно, что съ лихорадками народъ соединяетъ болъе широкое понятіе, нежели какое признаетъ за ними ученая медицина; къ разряду этихъ миническихъ сестеръ онъ относитъ и другіе недуги, какъ наприм. горячку, сухотку, разлитів желчи и проч.: знакъ, что въ древивниую эпоху имя «лихорадки», согласно съ буквальнымъ его значеніемъ, прилагалось ко всякой вообще бользни. Тождество вибшнихъ признаковъ и ощущеній, порождаемыхъ различными недугами, заставляло давать имъ одинаковыя или сходныя по корию названія, и такимъ образомъ смѣшивать ихъ въ одно общее представление злыхъ, демоническихъ силъ; сравни: огне я-лихорадка и горячка, называемая въ простонародьи огневицею и палячкою; въ ивкоторыхъ мъстностяхъ Россін, виъсто сестеръ-трясавицъ, разсказывають о двънадцати безобразныхъ старухахъ --- горячкахъ; огники — красная сыпь по тълу, золотука — въ областныхъ говорахъ огника (огница) и красуха, нажога -- боль подъ ложечкой; у наидевъ корь - röthein, рожа--

rose, rothlauf. Эпитеты: красный, желтый, золотой изстари служили для обозначенія огня, и въ заговорахъ лихорадка называется не только желтухою, но и златеницею (1, 203-6). Сухота-имя, свидътельствующее о внутреннемъ жаръ, сбанжаетъ одну изъ лихорадокъ съ сухоткою; у сербовъ суха болест, сушица — dörrsucht 1); бълоруссы называють чахотку-с ухоты. Вследь за приведеннымъ нами сказаніемъ о встрече отца Сисинія съ лихорадками предлагается самое заклятіе: «во имя Отца и Сына и св. Духа, окаянныя трясавицы! заклинаю васъ святымъ отцемъ Сисиніемъ, Миханломъ-архангеломъ и четырьмя евангелистами: побъгите отъ раба божія (имярекъ) за три дни, за три поприща; аще не побъжите отъ раба божія, то призову на васъ великаго апостола Сисинія, Михаила-архангела и четырехъ евангелистовъ Луку, Марка, Матоея, Іоанна, и учнутъ васъ мучити, даючи вамъ по триста 3) ранъ на день.» Къ этой угрозъ вные списки првозванють, куда именно должны удалеться элобныя жены: «подяте вы въ темные лѣса, на тинамя колоды» наи «въ мъста пусты и безводны.» Заговоръ долженъ быть прочитань священиякомъ, и затъмъ больному даютъ испить воды со креста, произнося следующія слова: «престъ-христіаномъ хранитель, престъ - ангеломъ слава, престъ- царемъ держава, крестъ-недугомъ, бъсонъ и тресавицемъ прогонитель, крестъ рабу божію (виврекъ) огражденіе!- 1) Для сличенія приводимъ текстъ заговора, записанный въ сборникъ Сахарова: «на горахъ Авон-



<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 727. — 2) Впр. по три тысячи. — 3) Рвчь г. Буслиева о нар. повзіи въ древней русск. литер., 38-39; Ввст. Р. Г. О. 1859. VIII, 153-5; Пермск Сборв., II, прилож., стр. XXXVI— VII; Пам. отреч. лит., II, 351-3; Библ. дли Чт. 1848, IX, ст. Гуляева, 51-52; Лвт. рус. лит., т 1V, отд. 3, 79-80; Архивъ мст.-юрид. свтд., II, въ отд смъси, 56-57.

скихъ стоитъ дубъмокроцкой, подътимъдубомъ сидятътридесять старцевъ со старцемъ Пафнутіемъ. Идутъ къ нимъ д в внадесять дъвицъ простоволосыхъ, простопоясыхъ. И рече старецъ Пафнутій съ тремянадесять старцами: кто сін къ намъ вдоша? И рече (рекутъ) ему двънадесять дъвицы: есмь мы царя Ирода дщери, иденъ на весь міръ кости знобить, тъло мучить. И рече старецъ Пафнутій своимъ старцамъ: сломете по три прута, тъмъ станемъ ихъ бити потри зори утреннихъ, по три зори вечернихъ. Взиолищась двънадесять дъвъ кътривадесять старцамъ со старцемъ Паонутіемъ, и не почтоже бысть ихъ мольба! И начаша ихъ старцы бити, глаголя: ой вы еси двънадесять дівицы! будьте вы тресуницы, водяницы - разслабленныя и живите на вод 5-студениць, въ міръ не ходите, кости не знобите, тъла из мучете... Заговариваю я раба (такого-то) отъ изсушенія лихорадки. Будьте вы прокляты двінадесять дівиць въ тартарары, отыдите отъ раба (ниярекъ) въ лъса темные, на древа сухія.» Въдругихъ заговорахъ заме недуги съ принедугами и полунедугами отсыдаются въокіанъ-море, въ бездны превсподнія, въ котлы кипучіе, въ жаръ налючій, въ стру горючую, во тьму кромешную, т. е. въ адъ. Колючку грозитъ заклинатель заключить въ надраземли, свербежь утопить въ горячей водъ, стръльбу залить кипучей смолою, огневицу заморозить крещенскими морозами, ломотье сокрушить о камень, и т. дал. 1) Малогоссійскіе заговоры гонять зихомановъ в другія болести въ дебри, болота и пустыни безлюдныя: «вамъ, уроки, у раба божого не стояты, жовтой кости не ломаты, червоной крови не пыты, серця его не нудыты, билого тила не сушиты; вамъ идты на мха, на темные дуга, на густые очерета, на сухіе диса!» —

<sup>1)</sup> Caxapor, I 24-25, 28-31.

«Пидить соби, уроки, на яры, на лиса дремучи, на степы степучи, дъ гласъ чоловичый не заходыть, дъ пивни не с и вають.»— «Чи ти гнетуха, чи ти трясуха, чи ти водана, чи ти витрова, чи ти вихрова... буду я тоби лице заливаты, буду тоби очи выпыкати, буду тебе молитвами завлинати, буду съ христянськой вири висплати. Пиди соби, д В собаки небрешуть, дъ курине поють, дъ христянській голосъ не ходе» 1). Чешское заклятіе XIII-го въка посылаетъ нечистую свлу (siemě proklate) въ пустыни -- «na púšči jděte, anikomu neškod'te». Вънастоящее время чехи прибъгаютъ къ такинъ формуланъ: «já vyhánim oubutě (сухотny) z tvého těla do moře - vodu přelévati a pisek přesejpati, kosti nelämati a žily neškubati, a krev necucati a maso retrhati, a přirozenímu pokoj dáti.»— Letěly tři střelci, zastavili jsou se v mé blavě, v mých ušich, v mých zubech, a já . je zaklinám» во имя Отца и Сына и св. Духа: если вы съ вътру — идите на вътеръ и ломайте деревья въ густыхъ борахъ, если съ воды-ступайте на воду и крутите песокъ въ саныхъ глубокихъ мъстахъ, осли со скалъ-идите въ с калы и ломайте камни, а мит, моей головъ, ушамъ и зубамъ дайте покой. — «Zaklinam vas, pakostnice—růžovnice, kostnice. 2) do lesa hlubokého, do dubu vysokého, do dřeva stojatého i ležatého; tam sebou mlat'te a třiskejte, a této osobě pokoj dejte... Jsi li z ouroku, jdi do ohně; jsi li z vody, jdi do moře; v moři važ vody, počitej pisek» (въ моръ исчерпай воду, сочти песокъ). Подобимя-же заклятія обращають итмим къ эльфамъ; по ихъ интнію, тт деревья засыхають, на которыя будеть переазна бользиь. Индъйскій врачь гналь лихорадку въльсь и

<sup>1)</sup> Подтав. Г. В. 1846, 38; Пассекъ, П. сивсь 20; Пам. стар. рус. литер.. 11I, 167-8. "Поди ты (горловая жаба) на дубъ-на сухое дерево, на которомъ натъ отраслей отнына в до наку". — В) Рожи и ломъ въ костихъ.

го ры; повинуясь въщему слову, водные духи (апсарасы) должны были удаляться въ глубокіе источники и въ деревья 1). Заговоръ на изгнаніе лихорадокъ, обращенный къ св. Сисинію, упоминается уже въ статьт «о книгахъ истинныхъ и ложныхъ»; большая часть списковъ этой статьи принадлежить XVI и XVII стольтіямъ, а древитйшая ея редакція, какая извъстна нынт, найдена въ номоканонъ XIV-го въка. Здъсь читаемъ: «вопросы Іереміа къ Богородици о недузъ естественъмъ и еже именуютъ трясавици-басии суть Іереміа, попа болгарскаго; глаголеть бо окаянный сей, яко съдящу святому Сисинею на горъ Синайстви- и видъ седмь жонъ исходящи отъ моря, и ангела Михаила именуетъ, и иная взыдоща седмь ангелъ, седмь свъщъ держаще, седмь ножевъ острящи, еже на соблазнъ люденъ многымъ, и седмь дщерій Иродовыхъ трясцами басньствоваше, сихъ-же ни евангелисты, но единъ отъ святыхъ - седин именоваща, но едина, испросившаа главу Предотечеву, о ней-же явъ есть, яко и та дщи Филиппова, а не Иродова» 2). Это свидътельствуетъ за южнославянское происхожденіе заговора, вмісті: съ памятниками болгарской письменности, проникло къ намън заклятіе противъ лихорадокъ, составление котораго приписывается попу Гереміи. Какъ иножество другихъ апокрифическихъ сказаній, такъ и заклятіе Іеремін создалось подъ непосредственным в вліяніем в древне-языческихъ возартый, общихъ болгарамъ со встии прочими славянскими племенами, и этотъ-то національный характеръ представленій, занесенныхъ въ «отреченную» молитву, доставилъ ей легкій доступъ въ массы русскаго населенія. Не смотря на христіанскую примісь, въ ней весьма явственны черты такъ

<sup>. 1)</sup> Громаниъ, 149-150, 158-161, 177, 165; D. Myth., 1122-3. Финнския пъсня закливаетъ чуму сокрыться въ твердыя, какъ сталь, горы. — 2) Лътоп. занятій Археограф. Коми. 1861, I, 25-27, 39-40.

называемой естественной религін (религін природы). Святые и ангелы, наказующие женъ-лихорадокъ прутьями и ножами, очевидно заступили мъсто древняго громовника и его спутниковъ. которые разатъ нечистую свлу молнінив, или выражаясь поэтический языкомъ-бичами, прутьями, палицами, съкирами и другимъ острымъ оружіемъ; потому они возсъдають на каменномъ столот, т. е. въ грозовомъ облакъ, ибо камень (скала) и столбъ (башия) - метафоры облаковт. Изъ различныхъ воз--реди кизоривони винивальной и совыкрамой укоридо ви йінада ставленія: безсмертные владыки, то помрачающіе небо тучами, посылающие градъ, стужу и бури, то разгоняющие демоновъ мрака и дарующіе світлые дни, являлись народному воображенію не только грозными карателями дюдей и животныхъ, метателяни норовых в страль, но и богани-спасителяни (сфтяред), силою которыхъ прогоняются заые недуги. Такъ Индра исцилаеть отъ накожныхъ болганей и червей, а Тунаръ гонить изъ тъла Würmer, т. е. мучительныхъ эльфовъ 1). Сестры-лихорадки отождествляются въ заговоръ съ тъми стихійными демонами, съ которыми обыкновенно сражался Перунъ: онъ исходятъ изъ (дождеваго) моря или огненнаго столо́а (трозовой тучи), воздымають страшную бурю и разбъгаются тольво отъ ударовъ (молніеносныхъ) прутьевъ «Простоволосыя» и «простопоясыя», т. е. съ длинными распущенными косами в въ легкихъ, свободно-развъвающихся по вътру (неподпоясанныхъ) одеждахъ, онв напоменаютъ этими признаками облачныхъ женъ и дъвъ; сверхъ того, имъ даются и крылья-энблема быстраго полета облаковъ и вихрей. Выше объяснено, что въ стремительныхъ вихряхъ предки наши усматривали пляску духовъ и нимов, и что въ эпоху христіанскую представление это было перенесено на Иродіаду, которая славилась

<sup>1)</sup> German. Mythen, 134-5. Въ русскомъ заговоръ Христосъ "громомъ отбиваетъ, молоньей ожигаетъ и сгръдами отстръдиваетъ" всякіе уроки и недуги—Рыбник., IV, 255

нъкогда своими искусными танцами (1, 329). Такое смъщеніе -тъмъ болъе понятно, что самъ демоническій змъй (татана) называется въ народныхъ сказкахъ Иродомъ 1). Въ связи съ этимъ, дъвы воспаляющихъ и знобящихъ бользией были признаны дщерями Ирода и старшая изъ нихъ стала обозначаться именемъ плясавицы. По чешскому повърью лихорадки живутъ въ прудахъ и колодцахъ, и потому бываетъ время, когда никто не ръшается пить оттуда воду. Заболжиний лихорадкою идетъ передъ восходомъ солица къ колодцу и причитываетъ: «studně-studnice! nechod' na mne zimnice; Maria-panna zapovidá, abys na mne nechodila.» 2) Въ орловской губ. больнаго купають въ отварѣ липоваго цвѣта, а снятую съ него рубаху онъ долженъ раннимъ утромъ отнести къ ръкъ, бросить ее въ воду и промолвить: «матушка-ворогуша! на тебъ рубашку съ раба божьего (ниярекъ), а ты отъ меня откачнись прочь!» Затъмъ онъ возвращается домой молча м не оглядываясь (сравни стр. 78-79). Согласно съ стихійною природою женъ-лихорадокъ, онъпрогоняются въ океанъ-море ( небо ), въ студенцы и болота ( дождевые источники), въ скалы и горы (тучи), въ камыши и деревья (шебесныя рощи), въ огонь и вётры, словомъ-въ жилища водяныхъ, лъшихъ, эльфовъ и нечистыхъ духовъ. Не смотри на запретъ статьи о книгахъ истичныхъ и ложныхъ, въ самой иконописи до конца XVII въка было распространено изображение двънадесяти трясавиць; онв представлялись въ видв женщинъ и нередко обнаженныя, съ крызьями летучей мыши, такъ какъ эта последняя служила символомъ ночи. Отличительный характеръ каждой изъ нихъ живопись обозначала разными красками: одна лихорадка — вся бълая, другія — желтая, красная, синяя, зеленая (<u>та</u>всная) и т. дал. Въ XVII въвъ,

<sup>1)</sup> См. Поэт. Воз., II, 5-9 Въ преданіяхъ среднихъ въковъ Гольда встръчается подъ именами Иродіады и Діаны (D. Myth., 263), и этой послъдней приписывались припадки падучей. — 2) Громаниъ, 163-

при значительныхъ успъхахъ техники, эти женскія фигуры отинчаются даже некоторымъ благообразіемъ. На верху, въ облакахъ, видны ангелы и между ними одинъ, который направляетъ на трясавицъ копье и хочетъ низвергнуть ихъ въ отверстую пропасть, а на пригоркъ - колтнопреклоненный и молящійся св. Сисиній 1). Чехи противопоставляють демонамъ-болванямъ Христа и св. Аполену. Встрвчаетъ Христосъ psotnika (спазны и конвульсіи) и спрашиваетъ: «kam ty jdeš, psotniku?»—Ja jdu do života té a té osoby—maso jisti, krev piti, žily trhati, kosti lámati, chuť k jidlu a k piti bráti, a spani mu odjimati. Христосъ приказываетъ бользин выступить шет человъка, не мучить его ни днемъ, ни ночью, и удалиться въ темные лъса. Или: chodili střelci-střelice po horách, ро krajinach; повстръчали св. Аполену, и на вопросъ ея: куда идете?-отвічали: идемь къ такому-то человіку мозгь йсти, кровь пити, мясо драти, кости ломати. И рекла имъ Аполена: воротитесь и дайте человъку покой в). Подобныя-же заклатія извъстны и междудругими народами. Я. Гримиъ приводитъзаговоръ, въ которомъ упоминаются семьдесять семь nöseh e n (подъ именемъ n ö sch разумъется бъсъ падучей бользии); «Wir wend gohn in das haus des menschen, говорять они про свои nogenru, und ihm sein blut saugen, und sein bein nagen, und sein fleisch essen.» Духи эти изгоняются въ сухое дерево: «ich gebeut dir nösch mit allen deinen gesellen, dann mit dir ist der stech (колотье) und der krampf (спазмы) und gespat (?) und geschoss (стръльба) und geicht (ломъ) und gesicht (сглазъ, изуроченье)...» 2) Грузины произносятъ сяткующій заговоръ противъ чесотки: «гой ты, jelo-jelo (= тдучій), юродивый, безпріютный! откуда исходошь ты и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рачь г. Бусл. о нар. повзін въ др. рус. литер., 40. — <sup>2</sup>) Чешск. пасни Эрбена, 507-9; Громаннъ, 162, 175-6. — <sup>2</sup>) D. Myth., 1110.

куда входишь? --- Исхожу я изъ черной скалы, вхожу въ тело человека, обдираю плоть, гложу кости, пью кровь. --Нътъ, не позволю тебъ войдти въ человъка; раздроблю тебя на мелкія части, брошу въ мъдный котель, раскалю его огнемън жупеломъ стрнымъ. Удались, отвяжись отъ раба божьего (випрекъ). Аминь 1). На ряду съ заклятіями, обращенными на трясавиць, индексь запретныхъ книгъ (суждаетъ также в «лживыя врачевальныя молитвы о нежитъхъ» 2). Въ одной пергаменной сербской рукописи записано пять заговоровъ противъ нежита или нежитя; изъ нихъ два были сообщены г. Буслаевынъ: а) «Сходещю нежиту «от сухаго ( \_\_ огненнаго) мора (я) и сходещу Інсусу отъ не-«бесе, и рече ему Інсусъ: камо идеши, нежите? Рече ему не-«жить: съмо вду, господине, въ чльвечю главу мозга сръча-«ти, челюсти преломити, зубы ихь ронити, шіе ихь криви-«ТИ И УШИ ИХЪ ОГЛУШИТИ, ОЧИ ИХЬ ОСАБЛИТИ, НОСА ГУГЬНАТИ, «крыве ихь пролінти, втка ихь исушити, устынь ихь кривити и «удовь ихь раслаблати, жиль ихь умртвити, тъла изьмыждати, «дъпоту ихь измънита, бъсомь мучити е. И рече ему Інсусь: «обратисе, нежите! иди выпустую горун вы пусты ну, обрати «ту ельну главу и выселисе вы ню, ть бо все трыпить и все «страждеть... иди вь каменіе, ть бо всетрыпить— зиму и знож «и встко плодьство, ть бо о(тъ) твари жестокь есть, вь себъ дрь-«жати те сильнь есть. Нежить! да ту имъи жилище, доньдъже «небо и земла мимондеть и кончаетьсе; отниди отъ раба божія» (имрекъ). — b)» Святы Михаиль-Гавриль гредъще, вызымы же-«лъзнь лукь и желъзьны стрълы, стрълати хоте елъна «и ельну, и не обръте ту ельна и ельну, нь обръте нижита, иже

<sup>1)</sup> Москв. 1852, XIX, соврем. извъст., 98. — 2) Іоаннъ, эквархъ болгар., 210; Дътоп. занятій Археогреф. Ком. 1861, 39-40: "не о нежитъхъ, сиръчь изъ пустыня исходятъ... то все попъ Іереміа изглагодадъ".

«съдъще, камы рацъпивь 1); и выпроси его: что ты еси иже «стдиши, камы рацтпивь? Отвещавъ ему: азь есьмь нежить, иже «чловече главе рацеплю и мозыте исрычу, крывь ему прелею. «И рече му Михаиль-Гавриль: проклетыи проклетьче нежите! че мозьга срычи, ни главы рацтии, нь (но) иди вь пустую госру и выльзи вь ельну главу; та ти есть трыпьлива трыпыти что. Аще ин те по семь дин обръщу, любо те посъку, любо «те прострълю. И вызымолисе нежить: не постци, ни простръ-«ли мне, да бъжу вь гору и выльзу вь ельну 2) главу.» 3) Сходство этихъ старинныхъ заговоровъ съ приведенными выше заклинаніями лихорадокъ и другихъ недуговъ очевидно для всякаго: и здъсь – таже встръча благаго божества съ здымъ духомъ бользней, тъже вопросы и отвъты и тоже изгнание демона въ каменныя пустыни побъдоноснымъ оружіемъ громовника. Архистратиги небесныхъ воинствъ поражаютъ нежита железными стрълами (молніями); тъмъ-же оружіемъ наносятся раны демонамъ болъзнямъ и по свидътельству русскихъ народныхъ заговоровъ: «на окіанъ-моръ стонтъ з о л о тъ с т у л ъ, на золотъ стуль сидить св. Николай, держить золоть лукъ, натяги ваеть шелковую тетивку, накладываетъ каленую стрелу, станетъ уроки и призоры стрълять» 4). Въ воронежской в владимірской губ., въ случат глазнаго ячменя, подносять въ больному мъсту кукишъ и приговариваютъ: «ячмень, ячмень! на тебъ кукишъ; что хочешь -- то купишь, купи себъ топорокъ. сруби себя поперёкъ!» 5) Существительное н è жить доны. нь употребляется въ областныхъ говорахъ съверной Россіи, какъ собирательное имя нечистой силы: домовыхъ, водяныхъ, русалокъ и проч. 6); въ чешскомъ языкъ n e ž i t-названіе больз-

<sup>1)</sup> Разменя (расколовъ) намин. — 2) Въ рукописи испорчено: "възвлезвну". — 3) Ист. очер. рус. слов., I, 115—6. — 4) Памитн. намика арханг. губ. на 1864, 15. — 5) Труды владим. стат. комит., VI, 84. — 6) Годъ на Съверъ, Максимова, I, 78.

ни. Слово это образовалось отъ глагола жить съ отрицательною частицею не, и по значенію своему прямо соотвітствуєть Морані (смерти) и повальнымъ болізнямъ, извістнымъ у славинъ подъ общимъ названіемъ мора.

Дровне-эпическія формулы заговоровъ, призывающіе на демоновъ карающее оружіе бога-громовника, мало по малу стали переводиться въ дъйствіе; въ народной медицинь принято сопровождать заговоры различными символическими обрядами, главное назначение которыхъ наносить бользиямъ раны, разить ихъ и изгонять изъ человъческого тъла. Захворалъ ли кто утиномъ (боль пояснецы), знахарка приказываетъ ему лечь ничкомъ на порогъ набы, т. е. у растворенныхъ дверей, которыми должна удалиться бользнь; затымь кладеть ему на поясинцу березовый въннкъ, и тихо удария обухомъ то пора вли косаремъ по вънику, причитываетъ: «съку-съку, присъкаю; рублю-рублю, прирубаю!» — Что, бабушка, съчешь? спрашиваетъ больной. «Утинъ съку!»—Съки да гораздо, чтобъ не было его! Эти вопросы и отвъты повторяются до трехъ разъ 1). В винкъ-эмблема вихря, разсвевающаго вредныя испаренія и туманы. Когда у дітей бываеть «почесуха» --- крестьянки парять ихъ ольховыми въниками, которые потомъ выбрасывають на воздухъ, съ приговоромъ: «съ вътру пришло, на вътеръ и поди!» 2) Ничего такъ не боится куга (олицетвореніе мороваго повітрія), какъметлы и ожога (кочерги, симвода громовой палицы в). Вибсто топора, неръдко прибъгають въ помощи зубовъ на основании той древней метафоры, которая уподобляла молніи — золотымъ зубамъ, всегда-готовымъ растерзать демона. Такъ страдающіе грызью (ломомъ въ рукахъ в ногахъ) призываютъ къ себѣ мальчика

<sup>1)</sup> Этн. Сб., I, 163-4. — 2) Во владимірской губ. больные, снимая съ себя нижнее платье, бросають его въ полночь за окошно на вътеръ (Труды влад. стат. ком., VI, 75). — 2) Иличь, 299.

в заставляють его кусать кольно больной ноги или докоть руки, при чемъ ведется следующій разговоръ: «что грызешь?» — Грызь грызу.» Грызи да гораздо!» 1) Отъ сибирской язвы владуть на опухоль тряпку и со всель сторонь обкусывають больное місто 2); ребенку, у котораго разстроевъ желудовъ, трижды кусаютъ слегка пуповъ 3); отъ головной боли лечать такъ: наклонають голову больнаго, обвивають около указательнаго пальца прядь его волось и прикусывають ихъ зубами у самаго корня 4). Чтобы охранить себя отъ порчи, поселяне запасаются обломкомъ отъ лезвія косы и носять его въ правомъ сапогѣ. Въ нѣкоторыхъ деревняхъ знахари обръзываютъ съ рукъ и ногъ больнаго вогти, кладуть ихъ въ нарочно-сдъланное въ яйцъ отверстіе, зальнявають это отверстіе воскомь и относять ябцо въ авсь, съ тайною надеждою, что какая-нибудь х и щ на я пт и ца унесеть его витестт съ болтанею 5): смыслъ обряда - тотъ, что у демона-болъзни остригаются ея острые когти, и сама она предается во власть крылатаго вихря, который долженъ унести ее въ дальнія, пустынныя мъста в). Убъжденные, что пламя грозы пожигаетъ нечистую силу, а дождевые ливии сиываютъ, топятъ ее, предки наши лечили болезни огнемъ и водою (см. II, 14-21, 181-191). Какъ скоро почувствуетъ ктонибудь изъ домашнихъ легкій ознобъ или жаръ, наклонность ко сну, ломоту и потяготу, крестьяне тотчасъ-же черпаютъ ключевую воду, кладуть въ нее горячія уголья в щеиоть печной золы, дують на воду три раза, ившають

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подтав. Г. В. 1846, 26; Пузии., 160; Послов. Даля, 429. — <sup>2</sup>) Бябл. для Чт. 1848, 1X, 54. — <sup>3</sup>) Пассекъ, II, 19 — 20. — <sup>4</sup>) О. З., т. LVII, смъсь, 50. — <sup>5</sup>) Запискя Авдъев., 139 — 140. —

<sup>6)</sup> Въ Германіи существоваль обычай замуровывать чуму въ церковную ствиу или заключать ее въ скважину дерева — обычай, возникшій изъ древнихъ ваклятій, изгоняющихъ демона смерти въ камин (скалы) и ласа — D. Myth., 1135, 1141.

ее остріемъ ножа и читають заговорь; затемъ сбрызгиваютъ больнаго, смачиваютъ ему грудь, руки, ноги, спину, или даютъ выпить несколько глотковъ 1). Приготовленизя такимъ образомъ вода получаетъ цълебныя, живительныя свойства дождя; горячіе уголья знаменують грозовое пламя, дуновеніе — вътръ, ножъ — громовую съкиру. Старинный поэтическій языкъ называль огонь-молнію раскаленнымъ желтзомъ, блестящею медью и золотомъ (деньгами), а воду-дождь --- виномъ, медомъ, молокомъ и масломъ; въ силу этого возникли разнообразные врачебные обряды. Чехи заставляютъ больныхъ детей глотать во имя св. Тронцы три уголька, а чтобы выльчить скорбуть, беруть воду, въ которой кузвы чени отлаждаль горячее жельзо, намачивають въ ней красный лоскуть и труть имъ дёсны 2). На Руси раскаливають докрасна мъдный пятакъ, опускають его въ сосудъ съ холодной водою, и воду эту пьють по три раза въ день отъ лихорадки. Витстт съ цтлебными травами, нертако кипатвть въ водт зодот ы я, втичальныя кольца, и потомъ поять или обливаютъ ею хвораго. Отъ горячки надъваютъ на шею больнаго обручъ, снятый съ ведра, окуриваютъ его стружками съ этого обруча, поять виномъ, настоеннымъ на золъ, и произносять заклятіе: «во имя Отца и Сына и св. Духа! тетка-баба (торячка), отойди отъ раба божія (виярекъ).» Когда вино выпито, оставшеюся золою трутъ лице и грудь противъ сердца. Золотое кольцо-символъ солица, поборающаго демоновъ мрака; снятый съ ведра обручъ-анаменіе дождевыхъ сосудовъ, разбиваемыхъ богомъ-громовникомъ. Отъ «криксы» купають детей въ курникъ на деревянномъ обручв \*). Если укусить человъка бъщеная собака, то стараются добыть клокъ ея шерсти и этою шерстью оку-

<sup>1)</sup> Сахаров., I, 53; II, 4; О. 3. 1848, т. LVI, 202. — 2) Громаннь, 175. — 3) Этн. Сб., Y, быть курск. крестьянь, 89.

риваютъ нанесенныя ему раны. Бъщеная собава есть воплощение дьявола; подобно тому, какъ небесныя молнин, пожигая облачное руно демоновъ, просвътляютъ омраченную ими природу, такъ и сожженная шерсть собайи удаляетъ мучительнаго бъса и возстановляетъ поврежденное здравіе 1). Произнеся заклятіе, знахари трижды дують на больнаго и сплевывають въ сторону. Слюна здъсь-символь живой воды (дождя), точно также, какъ обдувание больнаго-символь вътра. Если слову человъческому и слюнъ дана власть прогонять нечистыхъ духовъ, уроки и недуги, то естественно. что языкъ, какъ орудіе слова в метафора молнів (І, 728), долженъ быль получить чародъйную силу слизывать всякую хворь. И дъйствительно знахари, умывая больнаго «наговорной водою, лижутъ ему лицо до трехъ разъ, и за каждынъ разонъ сплевывають на землю, т. е. сбрасывають, вийсти съ слюною, слизанную языкомъ болизнь 2). Въ саратовской губ. противъ лихорадки призывается помощь богини Зори: «Зоря-Зоряница, красная дъвица! избавь раба божія (вмарекъ) отъ матухи, отъ знобухи, отъ летучки, отъ гнетучки, отъ встав двтнадцати дтвицъ-трясавицъ.» Всятдъ за произнесениемъ этого заговора, слизываютъ недугъ кресто. образно со дба, подбородка и щекъ больнаго и сплевываютъ вазень 3). Неръдко слова лъчебнаго заклятія сопровождаются вольнаго круговой черты, дабы злой АУХЪ бользии не могъ переступить за этотъ зачарованный вругъ 1). Народные заговоры сделаются для насъ вполне-понятными только тогда, когда будутъ разгаданы и объяснены вст древитинія метафоры, на которыхъ зиждется ихъ цтлебное значение. Вотъ, на примъръ, заговоръ отъ бользии у совей, любопытный по своимъ миническимъ указаніямъ: «Есть

<sup>1)</sup> Громаниъ, 184. — 2) Абев., 235. — 3) Сарат. Г. В. 1850, 26. — 4) Кіевляння 1865, 69.

море золото, на золоть морь золото древо, на золоть древъ золоты птицы-носы и ногти желъзные, дерутъ-волочатъ отъ раба божія (усови) на мхи-на болота. Есть море золото, на золоть морь быль камень, на бълъ камени сидитъ красная дъвица съ палицею жельзною, тепетъ, обороняетъ, отлучаетъ отъ раба божія усови на мхи-на болота. Есть море золото, на золоть морь золоть корабль, на золоть корабль вдеть святый Николай, отворяетъ морскую глубину, поднимаетъ желъзные врата, а залучаетъ отъ раба божія усови аду въ челюсти.» 1) Злой духъ бользии прогоняется во мхи-болота и въ адъ. Море — поэтическое название неба; эпитетъ «золотой», данный этому морю, означаетъ: свътлый, озаренный лучами солнца. Дерево и корабль - метафоры тучи, бълъ камень -- метафора солица. На деревъ-тучъ свяятъ золотыя птицы съ железными когтями и клювами, т. е. молнін, острыми стрълами которыхъ и разится нечистая сила бользии; подобно тому на солицевомъ камет возстдаетъ красная дъвица Зоря, богиня весеннихъ грозъ и плодоредія, и гонить демона жельзною палицею; а на корабль облакь плыветь Николай угодникъ, замъняющій собой Перуна: онъ отворяетъ морскую глубину (дождевыя тучи) и инзвергаетъ демона въ челюсти ада. Итакъ изгнание болтани совершается при содъйствія громовника; какъ обновитель природы, побъдоносный врагъ зимы смерти и творецъ весенней жизни, онъ исцълаетъ и всъ недуги 2).

<sup>1)</sup> Истор. Христом. Буслаев., 1353. — 2) Изъ всего сказаннаго понятно, почему такъ долго удерживается въ массахъ простаго народа довъріе къ знахарямъ и ихъ врачебнымъ пособіямъ и отвращеніе отъ научной медицины. За первыхъ стоятъ исконныя преданія, кръпко-сросшіяся съ роднымъ словомъ, а слъдовательно и съ самыми убъщденіями человъка. До сихъ поръ поселяне охотпре прибъгаютъ къ помощи своихъ знахарей и ворожеекъ, а лъ-

Повальныя болезин, отъ которыхъ гибнутъ цалыя поколанія людей и животныхъ, отождествлялись въ языкъ и втрованіяхъ съ представленіемъ Смерти: измереть-въ областнемъ словарћ: исхудать, исчахнуть, подмереть -- завянуть, засохнуть, отощать, замирать — захворать, морный тощій (заморенный), морная корова — падежъ рогатаго скота, помора — отрава; пропадать — больть, чахнуть, пропадина или пропастина — мертвечина, стерво, пропасть — адекая бездна, погибель, смерть и гніющій трупъ 1). Германцы эпидеміямъ давали названія: der grosse tôd, сканд. svarti daudhi, дат. sorte död—der schwarze tod, а славяне: черная смерть или немочь. Когда туманныя испаренія и гнетущая духота зноя отравляють воздукъ --- внезапно появляется зараза, и направляя путь свой чрезъ населенныя мъстности, похищаеть жертвы за жертвани. Въ качествъ богини Смерти и согласно съ грамматическимъ родомъ присвоенныхъ ей названій, зараза олицетворяется въ образъ мноической жены; лат. pestis, lues, нъм. die pest, серб. куга (сравни нажне- и верхне-иты. koghe,

варства, даваемыя оффиціальными врачами, называють эпогаными". Вивств съ этимъ, приведсиныя сведенія убедительно довазывають, вакъ несостоятельня, ничтожна и часто положительно-вредна народная медицина: лачить глаза искрами огня, заставлять отъ воспалительных в бользней жеть сусальское волото (1, 204-6), сажать ребенка въ жарко-натопленную печь и тому подобныя средства, вонечно, не могутъ быть признаны за полезныя. Нельзя отвергать, что знахарямъ доступны некоторыя знанія целебныхъ травъ, коревьевъ и другихъ снадобій, на которыя случайно набрель наблюдательный умъ нашихъ предвовъ; но объемъ этихъ знаній весьма ограниченъ и притомъ они такъ спутаны съ многочисленными суеваріями. Что намъ кажется совершенно-неумастнымъ то наивное сожальніе о расколь, существующемь между ученою и народною медициною, какое еще недавно высказывалось представителями такъ вазываемой "русской науки". — 1) Обл. Сл., 64, 74, 116, 164, 169, 181, 208.

koge) и морија, рус. чума (džuma), язва, свиръпица (черниг. губ.) — женскаго рода, и хотя, рядомъ съ этими названіями, у насъ, чеховъ и поляковъ употребляется еще слово моръ (антов. moras, летт. mehris), но въ поэтическихъ сказаніяхъ оно уступаетъ женскимъ формамъ. Завися отъ воздушныхъ перептиъ и климатическихъ условій, морован язва, какъ и другія бользин, признавалась существомъ стихійнымъ, шествующимъ въ вихряхъ («повътріе») и владъющимъ огненными, молнісносными стръдами. По указанію народнаго повърья, приведеннаго Я. Гримпонъ, она несется какъ синеватый паръ въ видъ облака — «als blauer dunst in gestalt einer wolke». 1) Свидътельство Гомера о моровыхъ стръдахъ Аполлона совпадаетъ съ славянскими преданіями: общепринятыя въ русскомъ языкъ названія зараза (отъ разить) и язва указывають на раны, наносимыя острымъ оружіемъ бользин; кроаты представляють чуму (гиргу) злою фуріей, легкою какъ молнія 3); по разсказамъ болгаръ, она -- въчно-озлобленная, черная жена, посылающая на людей и животныхъ огненныя, ядовитыя стръды. Создавши ее, Христосъ сказалъ: «иди и мори человъческій родъ; а чтобы ты не страшилась никого-даю тебѣ лукъ и стрѣлы». Волгары видять въ ней существо, родственное съ облачными дъвами, и называють ее чума-самодива или юдасамовила; самодивы и самовилы соответствують немецкимь эльфамъ, и подобно имъ, различаются на добрыхъ и злыхъ (свётлыхъ в темныхъ). Приблежаясь къ городу или деревие, Чума точитъ свои стрълы, и кому случится на ту пору выйдти въ поле — въ того и стреляеть; а затемъ уже входить въ самое село или городъ. Отъ того первые заболівающіе страшнымъ недугомъ бывають прітажіе и странники. На-

¹) D, Myth., 1133-4. — ²) Въст, Евр. 1819, ХШ, 47.

равив съ эльфами и въдьмами, Чума можетъ оборачиваться кошкою, лошадью, коровою, птицею и клубкомъ пряжи; гдв она покажется-тамъ начинають вы ть собаки, туда прилотаетъ воронъ или о илинъ, и сядясь на кровлю, врикомъ своимъ предвъщаетъ бъду 1). Чели и малоруссы разсказываютъ, что Смерть, принимая видъ кошки, царапается въ окно, и тотъ, кто увидитъ ее и впуститъ въ избу, долженъ умереть въ самое короткое время 2). Южные славяне увъряють, что во время чумы пътухи хрипнутъ и замолкають, а собаки теряють способность даять и только ворчать и съ визгомъ бросаются на ужасную гостью. Одинъ крестьянинъ спалъ на стогу стна; пробужденный шумомъ, онъ увидълъ огромную женщину, въбълой одеждъ ( въ саванъ), съ растрепанными волосами, которая бъжала отъ стан собакъ; она вскочила на лъстнецу, приставленную къ стогу, и стала дразнить собакъ ногою. Крестьянивъ узналъ Чуму, подкрался свади и столкнулъ ее съ абстинцы; Чума погрозила ему пальцемъ и исчезла, и хотя онъ остався въ жевыхъ, но съ той самой менуты безпрестанно дергалъ ногою в). Выше (I, 298-301, 519) было объяснено, что громовые раскаты уподоблялись крику пътуха н колокольному звону, и что вследствіе этихъ метафоръ петухъ возгласомъ своимъ прогоняетъ нечистую силу, а отъ звона колоколовъ разстеваются темныя тучи 4) и устрашенные демоны, эльфы и ведьны спешать сокрыться въ дальнія страны. Витств съ этимъ пттушій крикъ и колокольный звонъ признаны были за целебное средство противъ болезней, особенно противъ дома въ рукахъ, падучей, холеры и вообще

<sup>1)</sup> Сообщено г. Каравеловымъ. — 2) Громаннъ, 186. — 3) Пов. и пред., 86-87, 177. — 5) Въ 1576 г. явонили на Моравъ "proti mraспи"; дъяволъ схватилъ явонаря и три дня носилъ его въ вихръ — Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 53.

всякаго повътрія; «я слышу (читаемъ въ чешскомъ заговоръ) - ЗВУЧАТЪ КОЛОКОЛА, ПОЮТЪ СВ. АВГЕЛЫ, В ТЫ, ГŮŽA, должна удалеться! • 1) Сверхъ того, въ завыванін грозовой бури арійскія племена слышали лай небесныхъ псовъ, сопутствующихъ богу громовъ и вихрей въ его дикой охотъ; по народному убъжденію собака одарена чрезвычайно-тонкивь чутьемъ и острымъ зраніемъ: она узняетъ присутствіе нечистыхъ духовъ, чустъ приближение Чумы и Смерти и кидается на нихъ, какъ върный стражъ домохозянна и ого семьи (сравни І, 733-4). Когда собава воетъ - это считается знаковъ, что она видитъ Смерть. Отсюда возникан поверья, что Чума бовтся собакъ 2), что у пътуховъ она отымаетъ голосъ и вырываетъ хвосты, и что тамъ, гдб владычествуетъ нечистая сила смерти зараза, уже не раздаются ни пътупиный крикъ, на собачій дай; согласно съ этимъ, вышеприведенные малорусскіе заговоры отсылають состерь-лихорадовь и другія бользни въ тъ пустынныя страны, гдт но слышится ни птнія пттуховъ, на лая собакъ, на церковнаго звона, т. е. собственно въ царство тучъ, опепененныхъ холоднымъ дыханіемъ зимы ( въ вертепы съвернаго ада). Разсказываютъ также, что Чума не любитъ кошекъ и при удобномъ случав убиваетъ ихъ; эта враждебность объясняется страхомъ передъ богиней Фреею, которая вытажала на кошкахъ, участвовала въ двкой охотъ и поборала демоновъ. Въ давнее время, по словамъ болгаръ, кошка была старшею сестрою Чумы и часто била ее; теперь же, при появленіи норовой язвы, кошки прячутся отъ нев въ печахъ 3). Любопытно, что чехи, для излеченія детей отъ сухотки, купають ихъ въ ключевой водъ, виъстъ съ собакою нли кошкою 4). Въ большей час-

<sup>1)</sup> Громаниъ, 15, 39, 158; Beiträge zur D. Myth., II, 299. — 2) Срп. рјечник. 311. — 3) Сообщ. г. Каравеловымъ. — 4) Громаниъ, 179.

ти земель, заселенныхъ славяно-литовскимъ племенемъ, моровая язва одинетворяется женщиною огромнаго роста (иногда на ходуляхъ), съ распущенными косами и въ бълой одеждь; она разъбзжаеть по свъту въ повозкъ или заставляетъ какого-нибудь человъка носить себя по городамъ и селамъ; своею костлявою рукою она въстръ на вст на четыре стороны краснымъ (кровавымъ) или огненнымъ платкомъ- в всябдъ за взнахомъ ен платка все кругомъ вымираетъ. Былъ жаркой день; русинъ сидълъ подъ деревомъ. Приблизилась въ нему высокая женщина, закутанная въ бъдое покрывало. «Слыхаль ли ты про Моровую язву? сказала она: это — я сама. Возьми меня на плечи и обнеси по всей Руси; не минуй ни одного села, ни города; я должна вездъ заглянуть. Кругомъ тебя будутъ падать мертвые, но ты останешься невредимъ.» Затъмъ она обвилась длинными, исхудааыми руками вокругъ шен русина, и бъднякъ пошелъ съ своею страшною ношею, не чувствуя ни малъйшей тяжести. На пути лежало итстечко, гдт раздавалась музыка и весело, беззаботно пироваль народъ; во Чума повъяла своею хусткою н веселье исчезло: стали рыть могилы, носить гробы, кладбище и улицы наполнились трупами. Гдв ин проходиль русинъ, всюду богатые города и деревни превращались въ пустыни; баваные, дрожащіе отъ страха жители разбъгались изъ домовъ и въ мучительныхъ страданіяхъ умирали въ лесахъ, поляхъ и по дорогамъ. Наконецъ добрался онъ до своего роднаго села; здъсь проживали его старушка-мать, любимая жена и малыя дети. Отчанье и жалость овладели душою несчастнаго; онъ ръшился утопить и себя и Чуму, ухватиль ее за руки, и обойдя село, бросился вийсти съ нею съ крутаго берега въ волны Прута; самъ онъ утонулъ, но Моровая язва не могла погибнуть: съ легкостью стихійнаго существа она поднялась наъ воды и, напуганная отважною сиблостью человака, убажала въ лёсистыя горы 1). На Украйне существуетъ клятва: «а щобъ на васъ чума насила!» 2) Лужицкая Smertпіса (богиня смерти) ходить по деревнямь въ бъломъ платьт, и куда бы не направила свои стопы — тамъ непремвино вто-нибудь умираетъ з); чехи называють ее Smrtnice. Smrtná žena: она облекается въ бълую или черную одежду, голову покрываетъ шляною съ бълымъ перомъ, и бродить подъ окнами дома, гдв въ скоромъ времени долженъ быть покойникъ 4). По сказаніямъ сербовъ, Куга — «жива жена завјешена бијелом марамом»; есть преданіе, что у ней козьи ноги. Блуждая по вечерамъ отъ одной избы къ другой, она останавливается подъ окнами и пускаетъ внутрь жилья свой злочестивый духъ, отчего и по гибаетъ все семейство. Многіе видъли ее собственными очаии, а иткоторымъ случалось носить ее. Встративъ человака на дорогъ или въ поль, а многда являясь къ нему въ избу, она говоритъ: «ја сам Куга, већ хајде да ме носиш тамо и тамо!» За такую услугу она объщается пощадить какъ его самого, такъ и всъхъ близкихъ ему родичей. Тотъ, кто носитъ Кугу, или вовсе не чувствуетъ усталости, или изнемогаетъ подъ тяжелымъ, сильно-гнетущимъ бременемъ 5). Таже басня извъстна и въ Бретани: въ одной пъснъ разсказывается о мельникъ, который перевёзъ на конъ черезъ ръку бълую женщину, а по другому варіанту — онъ перенёсъ ее на собственныхъплечахъ. «Знаешь ли ты кого перевёзъ? спросила она; я-Чума. Мой обходъ по Бретани оканчивается; теперь я пойду въ церковь, и кого только коснется мой посохъ---

<sup>1)</sup> Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 110; Архивъ ист-юрид. свъд., II, полов. І. ст. Калачова, 45; Пов. и Пред., 83-85, 176; Ж. М. Н. П. 1836, VI, 464-5. — 2) Номис., 73. — 3) Volkslieder der Wenden, II, 268. — 4) Громаниъ, 6, 186. — 5) Срп. рјечник, 311; Иличъ, 299—300.

тотъ немедленно долженъ умереть, но ты не бойся! тебъ и твоей матери и не сделаю никакого вреда». Слова эти оправдались на дълъ: всъ обыватели померли, исключая двухъ — старой вдовы и ея сына 1). Припомнимъ, что духи бользней вздятъ насвоей жертвъ и что, по свидътельству сказки, Богъ осудилъ нъкогда солдата носять на плечахъ голодную Смерть (стр. 51). Въ Литвъ чуму и вообще всякую повальную бользиь называютъ Моровой дъвою; показываясь въ деревит, она обходить дома, просовываетъ руку въ окно или дверь и махаетъ красны мъ платкомъ, навъвая на хозяевъ в домочадцевъ смертельную заразу. При ея появленіи, жители запираются въ своихъ вабакъ, не открываютъ ни оконъ, ни дверей, и только совершенный недостатокъ припасовъ и голодъ заставляютъ ихъ нарушать эту предосторожность. Въ старые годы жилъ-былъ шляхтичь; ръшившись пожертвовать собою для общаго блага, онъ взялъ саблю и стлъ у нарочно-открытаго окна; какъ тольво Моровая дева протянула въ окно руку, шляхтичь удариль саблею и отрубиль ей кисть. Самъ онъ умеръ, померло и его семейство, но съ той поры язва уже не показывалась въ этой итстности. Подобное-же преданіе уцітатью и въ памяти русскаго народа: храбрый казакъ отрубиль руку вёдьиы, которая дъйствовала также губительно, какъ моровая язва; въ глухую полночь являлась она вся въ бъломъ, отворяла окно вабы, просовывала руку съ кропиломъ и начинала кропить въ разныя стороны, а къ утру вымирала вся семья. Въ нижне-измецкой сагъ Смерть заглядываетъ въ окно, и на кого упадутъ ея взоры — тотъ дълается добычею могилы 2). Разсказывають еще, будто Моровая дёва, одътая въ бълое платье, обътажаетъ города и села на высокой колесницъ; останавливаясь передъ домомъ, она

<sup>1)</sup> D. Myth., 1136-7. - \*) Ibid., 1141; H. P. Cx., VII, 36, a.

махаетъ платкомъ и справинваетъ: «что дълаете?» Если ей отвъчаютъ: «Бога хвалимъ!» — то она не касается никого изъ живущихъ и ъдетъ далъе, произнося угрюмымъ голосомъ: «хвалите Его присно и во въки въковъ!» А если на вопросъ Моровой дъвы скажутъ: «спимъ!» — то она изрекаетъ смертный приговоръ: «спите-же въчнымъ сномъ!» 1). Въ этихъ суевърныхъ сказаніяхъ поселянъ Мицкевичъ угадалъ свъжія, никогда-нестаръющія поэтическія краски, и съ талантомъ истиннаго художника воспользовался ими въ слъдующихъ стихахъ: Могоwa dziewica

w bieliznie, z wiankiem ognistym na skroniach, czoljem przenosi bialjowieskie drzewa, a w ręku chustką skrwawioną powiewa. Dziewica stąpa kroki zljowieszczemi na siolja, zamki i bogate miasta; a ile razy krwawą chustką skinie, tyle palaców zmienia się w pustynie; gdzie nogą stąpi, świeży grób wyrasta.

У Гримма указана литовская клятва: «kad tawę Giltine pas-maugtul»— чтобъ тебя Чума удушила! 2) По своему стихійному характеру, богиня смерти и Чума роднятся въ преданіяхъ литовцевъ съ облачной женою — лаумой, о которой увъряютъ, что она рядится въ различныя одежды: если лаума надъваетъ зелено е платье—это предвъщаетъ хоротій урожай проскотную зелень на лугахъ и нивахъ; если она показывается въ кра сно иъ платьъ — это предвъщаетъ жестокую войну убійства и пролитіе крови, а если въ черно иъ—это знаменуетъ приближеніе голода и мора 2). Поляки увъряютъ, что Моровая дъва разъъзжаетъ въ дву-колесной повозкъ 3); а лужичане разсказываютъ о нев идимой коле сни цъ, которая съ грохото иъ носится по улицамъ въ двънадцать ча-



¹) Семеньск., 126-7; Иллюстр. 1848, № 28. — ²) D. Myth., 1137. — ²) Москв. 1846, XI—XII, 249. — ⁴) Пов. и пред., 177.

совъ ночи, и въ томъ домъ, возят потораго она остановится, непремънно кто-нибудь да сдълается добычею смерти 1). Потадъ Чуны въ Подолін называють гоминь 2) — слово, означающее: гропкій говоръ, неистовые звуки, шупъ вавываніе бурн<sup>3</sup>). Потерявъ во время моровой язвы жену и детей, русинъ покинуль свою хату и ушель въ лёсь; къ вечеру онъразвель огонь. помолился Богу и заснуяъ. Въ самую полночь его разбудилъ страшный шумъ: издали неслись нестройные, дикіе клики, слышались дудки и звонъ бубенчиковъ. Голоса прибанжались, и вскоръ видно было, что по дорогъ танется гоминъ. На высокой черной колесии цъ вхала Чума, сопровождаемая толиою чудовищъ, стаею совъ и нетопырей. Свита ея съ наждымъ шагомъ болбе и болбе умножалась, потому что все, что ни попадалось на пути, даже камив и деревья превращались въ чудовищныя привидънія в приставали къпотаду. Когда гоминь поровиялся съ разведеннымъ костромъ, Чума затянула адскую пвсню. Подолянию хотъль было съ испугу ударить въ ближай. мее къ нему привидъніе топоромъ, но и топоръ вырвался ваъ его рукъ, превратился въ живое существо на козьнав ногахъ и понесся вследь за демонскимъ сборищемъ. Подолянивъ упалъ безъ чувствъ, и когда очнулся — на небъ уже сіяло солнце; платье его было взорвано въ лоскутья, а топоръ лежаль переломленный 4). Такимъ образомъ Чума, подобно древнимъ богинямъ, возстдаетъ на колесинцъ, и потядъ ся сопровождается бурею и приведъніяне, т. с. злыме духами и твиями усопшихъ-точно также, вавъ, по германскому преданію, Одинъ-богъ, посылающій

<sup>1)</sup> Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 329—330. — 2) Гомонъ — гомъ, гамъ. — 3) Пъсня: "Гоминъ, гоминъ по дуброви, Туманъ поде покрывае". — 4) Семеньск., 144-5; Эрбенъ, 126-7; Пов. и пред., 88—90, 178.

валькирій за душами убитыхъ героевъ, мчится во главъ не истоваго воинства или дикой охоты, сопутствуемый демонами грозы и вихрей, мертвецами и костлявою Смертью. Это-поэтическое изображение опустошительной бури, въяние которой несетъ губительную язву; все, что ни встрачается на пути, вихри ломають и увлекають въ своемъ стремительномъ нолеть; адская пъсня, звуки дудокъ и бубенчиковъ-метафоры воющихъ ветровъ; Смерть, какъ мы видели, сама представлялась музыкантомъ. По свидътельству нъмецкихъ сказаній, Гелда бадеть въколесница или на треногомъ кона (сравни выше, стр. 4), т. е. въ грозовой тучт, и шлетъ на божий міръ заразу; поражая людей, она схватываетъ души и навыючиваетъ ими своего коня. О смертоносномъ дъйствім моровой язвы выражаются: «die Hell ist verjagt», а когда захворавый этою бользыею выздоровьеть, о немь говорять: «er hat sich mit der Hell abgefunden» (онъ раздълвлея съ Геллою). Богиня смерти сатдовательно является въ качествт охотинка, ловчаго христіанскихъ душъ; подобно Одину въ его бурныхъ полетахъ, она въ некоторыхъ сагахъ выступаетъ на борьбу съ жизнію въ сопровожденія большаго воинства; за ней слъдуютъ свита и слуги, несущіе ся знамя и оружіс. Финны надъляютъ Чуму конемъ и колесницею 1); а наше латописнов свидътельство утверждаетъ, что тъ незримые духи (навье), которые избивали полочанъ, тадили на коняхъ. Сербы знаютъ не одну, а несколько моровыхъ женъ, рожденныхъ отъ демона и обитающихъ за моремъ: «Куге имају преко мора своју земљу, гдје само оне живе, па их Бог пошље амо (кад људи зло раде и много гријеше) и каже им -- колико ће људи поморыти. Обыкновенно насчитываются три сестры-Куги. Во время чумы поселяне не решаются оставлять до утра немытой посуды, ибо Куга приходить ночью въ избу, и если найдеть

<sup>1)</sup> D. Myth., 290, 804-7, 1141.

ненытыя блюда и ложки, то отравляетъ ихъ 1); въ этомъ повтрые она сближается съ богинею Гольдою, царицею нерожденныхъ и усопшихъ душъ, которая не терпитъ безпорядка въ домахъ и наказуетъ нерадивыхъ слугъ и хозневъ. Объ отравъ сосудовъ демонами было сказано выше (стр. 62, 71). Чтобы сойдти на землю, Кугъ приходится переплывать воздушное море. Отсюда возникли разсказы, что на пути своемъ она переправляется черезъ ръку. Колесинца Чуны замъняется вногда дадьею, въ которой эта злобная діва, исполняя обязанность Харона или архангела Михаила, увозить души умершихъ. Когда въ царствование Юстиниана свиръпствовала чуна, то на морт видтли мъдную барку; въ ней сидъли черные мужь безъ головъ, и куда направляли они свой путь, тамъ немедленно начиналась язва По хорутанскому преданію, Куга переважала на ладыв черезъ рвку Саву °). Въ замъну платка, которымъ въетъ Моровая дъва, германскія преданія говорять о віння в: этоть платокь-петафора бурнаго облака, а въникъ — необходимый аттрибутъ въдьмы, свиволъ вихря, нагоняющаго туманы и тучи. Въ Норвегіи Pesta, тощая, бледная старуха, ходить по земле съ грабляия 3) и въникомъ; гдъ она дъйствуетъ первымъ орудіемъ--тамъ еще остаются иткоторые въ живыхъ, ибо грабли не все адчиста загребають, а гдт мететь втинкомъ-тамъ рашительно вст вымирають; часто она появляется въкрасномъ платыть. Шведскія саги разсказывають о Моровой діві (Pestjungfrau), что впереди ея идетъ крошечный и прекрасный мальчикъ ( = эльфъ) съ желъзными граблями (rifva-reibeisen), а сама она выступаетъ съ вън и ко и ъ, и что остается въ живыхъ отъ ея передоваго спутника, то все подметаетъ безжалостной рукою 4).

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 311; Иличь, 299. — 2) D. Myth., 1136; сб. Вадинца, 243.— 2) "Mit einer reibe (rive), einem gezahnen werkzeug, womit erde oder heu und getraide auseinander gezogen wird". — 4) D. Myth., 1139—1140.

Мнонческія представленія, соединяємыя съ моровою язвою, распространяются и на холеру, и на скотскій падежъ. На Руси холеру представляютъ старухою, съ алобнымъ, искаженнымъ страданіями лицомъ 1); въ Малороссім увъряють, что она носить красные сапоги, можеть ходить по водъ 2), безпрестанно вздыхаетъ и по ночамъ бъгаетъ по селу съ возгласомъ: «була бида, буде лыхо!» Гат она остановится переночевать, въ томъ домъ не уцельеть въ живыхъ ни единаго человъка. Въ нъкоторыхъ деревняхъ думаютъ, что холера является изъ-за моря, и что ихъ три сестры 3), одётыя въ бълые саваны; однажды мужикъ, отправляясь на баваръ въ городъ, подвёзъ съ собою двухъ сестеръ холеръ; онъ сидели на возу, держа на коленяхъ узелки съ костями; одна изъ нихъ отправлялась морить людей въ Харьковъ, а другая — въ Курскъ 4). Сходно съ этимъ, новогреческое сказаніе упоминаеть о трехъ страшныхъ женахъ, которыя странствують вибств по городамь и селамь и карають жителей моровою язвою: одна носить длинный свитокъ, гдв записаны имена приговоренныхъ къ смерти; другая — но жницы, которыми наносить людямъ смертельные удары; а тротья — в в н и к ъ, которымъ сметаетъ съ лица земли все живое. Очевидно, что эти три моровыя жены, сербскія три кури и наши три сестры холеры тождествены съ древними парками, эвиенидами и фуріями 5). Болгары утверж дають, что Чума и повальная Оспа, являясь по ночамъ, читаютъ по книга: кто долженъ умереть и кто выздоровать 6). О чумъ рогатаго скота русскіе поселяне разсказывають, что это безобразная старуха, у которой руки съграблями; она

<sup>1)</sup> Во владимірской губ. ее называють с обачьей смертью.—2) Закавкав. край Гакстгаузева, II, 60.—3) Или: брать и дий сестры.— 4) Ворон. Г. В. 1850, 16; Владим. Г. В. 1844, 53; Рус. Ричь 1861, 41; Пов. и пред., 177.—5) D. Myth., 1136.—6) Ж. М. Н. П. 1846, XII, 212.

называется Коровья наи Товаряча 1) Смерть, и сама ртако заходить въ сёла, а большею частію ее завозять. Повазывается она преимущественно осенью и ранней весною, вогда скотина начинаетъ страдать отъ безкормицы и дурной погоды. Въ февраль-инсаць, по инвнію крестьянь, Коровья Сперть пробътаетъ по селамъ — чахлая и заморенная. Чтобы прогнать ее вълъса и болота, совершается торжественный обрядъ опахиванія, т. е. около селенія обво-Аштся круговая, со всёхъ сторонъ замкнутая черта, черезъ которую Чума не въ силахъ переступить 3). Обрядъ этотъ употребдяется и противъ холеры. Я. Гриниъ сообщаетъ слъдующій разсказь: встрітила Чума крестьянина в попросила подвезти себя; узнавши дорогою свою спутницу, крестьянинъ сталь молить о собственной пощадь, и Чума научила его объжать нагишомъ вокругъ своего дома и закопать у порога жельзный крюкъ. Вивсто того, крестьянинъ объжаль вокругь всей деревии, а жельзо закопаль при самомъ ея вътадъ. Язва страшно свиръпствовала въ окрестностяхъ, но не могла проникнуть въ деревню, огражденную невидимою чертою и жельзнымъ запоромъ 3). Коровья Смерть нередкопривымаетъ на себя образъ черной собаки или коровы, и разгуявая между стадани, заражаетъ скотъ. У насъ ее называютъ Морною коровою, въ Шлезвигъ-Голштейнъ—К u h tod и Viehschelm; въ Ирландін разсказывають обык 5-эльф 5 (elfstier), который осенью приходить на сжатыя поля и смъ**живается съ** деревенскими стадами <sup>4</sup>). У словенцовъ чума рогатого скота олицетворяется пестрымъ теленкомъ: свомы чаньем этот это оборотень умерщвляет в коров и овец 5).

<sup>1)</sup> Товаръ—рогатый скотъ. — 2) Сахаров., II, 10—11; Зап. 06m. рус. и слав. археолог., I, отд. 2, 46. — 3) D. Myth., 1138—9. — 4) Der Urspr. der Myth., 182; Beiträge zur D. Myth., II, 307; Тру-Ам мося. археол. Общ., в. II, 181. — 5) D. Myth., 1140; Терещ., VI, 42.

Въ томской губ. сибирская язва представляется въ видъ высоваго, можнатаго человъка, съ копытами на ногахъ; онъ живетъ въ горахъ и выходитъ оттуда, заслыша клятвы: «язви те!» «пятнай те!» 1)

<sup>1)</sup> Этн. Сб., VI, 135. У болгаръ существуетъ повъръе, что Чума или Оспа, желля удалиться изъ деревни, является кому нибудь воснъ и требуетъ, чтобы овъ проводилъ ее въ такую-то сторону. Избранный въ проводники беретъ клъбъ, намазанный медомъ, нъсколько соли и штофъ вина; утромъ, передъ воскодомъ солнца, онъ идетъ на указавное мъсто, какъ-бы сопутствуя незримой странницъ, и тамъ оставляетъ клъбъ, соль и вино. Послъ того бользны прекращается — Ж. М. Н. П. 1846, XII, 212.

## XXIII.

## облачныя жены и дъвы.

Прародительское племя аріевъ называло дождь небеснымъ модокомъ; вибств съ этимъ дождевыя облака рисовались его фантазін сосцами дойной коровы и грудями женщиныматери. Понятіе «воздояющей» равно соединялось и съ коровою, и съ манкою, кормилицею; а молнія, которая сосетъ облачныя груди, вытягиваеть изъ нихъ молоко-дождь, получила названіе смока сосуна (см. I, 665; II, 560). И женскія груди, содержащія въ себѣ молоко, и облака, несущія дождь, обозначаются въ санскрить тождественными выраженівии: stanajitnu (отъ stan — дышать, стенать, съ приставкою jituu) и рауо dhara (отъ рауаз — питье, питаніе в dhr — содержать; буквально: то, что содержить питательную влагу) — mammae u nubes 1). Представленіе тучъ материнскими грудями засвидътельствовано поэтическими преданіями индусовъ 2); сліды того-же древняго возарінія встрічаемъ и у другихъ индоевропейскихъ народовъ. Трогательная сербская пъсня про «зидање Скадра» разсказываетъ, что вогда въ стъны этого города была замурована молодая женаова просила зодчаго:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У. З. 2-го отд. А. Н., VII, в. 2, ст. Лавровск., 4. — <sup>3</sup>) German. Mythen, 76.

Остави ми провор на дојкама, Истури ми моје б'јеле дојке; Каде дође мој нејаки Јово, Каде дође, да подоји дојке. 1)

Просьба ея была исполнена.

И тако је у град уградише, Па доносе чедо у кол'јевци, Те ги доји за нећел(ь)у дана; По неђел(ь)и изгубила гласа, Ал' ћетету онђе иде рана, Дојише га за годину дина. Како таде, тако и остаде, Да и данас онђе иде рана Зарад' чуда и зарад' лијека, Која жена не има млијека 3).

Говорятъ (прибавляетъ Вукъ Караджичь). «да и сад из онијех прозора, гдје су сисе биле измољене, тече некака мокрина, која се низа зид хвата, као креч, и жене, које немају млијека, или их сисе боле, носе оно, те пију у води» 3). Подобное-же итальянское преданје приведено у Я. Гримма: «est quoque non procul ab hoc oppido (Veronae) in valle quadam Policella dicta locus Negarina nomine, ubi saxum durissimum visitur, in quo mammae ad justam muliebrium formam sculptae sunt, ex quarum papillis per petuae stillant aquae, qui-

<sup>1)</sup> Переводъ: Оставь мий оконцы для грудей, выпусти моя облыва груди; когда принесутъ моего обяднаго Јована — пусть пососетъ груди. — 2) Итакъ заложили се въ ствну; приносили къ ней ребенка въ колыбели — и кормила она его цвлую недфлю, а потомъ котя потеряла голосъ, но все данала пищу своему дитяти и кормила его цвлый годъ. Какъ было тогда, такъ и осталосъ: в теперь идетъ отъ нея питаніе — ради чуда и ради псцвленія женамъ, у которыхъ нётъ молока. — 2) И доныне изъ техъ оконцевъ, откуда выказывались сосцы, течетъ некая влага, которая оседается внизу стены, какъ известь, и жены, ненивющія молова или съ больными грудями, носять ее (при себе) или пьютъ въ воде — Срп. и пјесме, II, 123—4.

bus si lactaus mulier papillas aspersit et laverit, exsiocatus aliquo ut fit vel morbo vel alio casu, illi lacteus humor revocatur» 1). Прототиномъ этихъ сказаній былъ миеъ о небесныхъ, облачныхъ грудяхъ, дарующихъ неизсикаемое млеко дождя; припомнивъ, что, на ряду съ означеннымъ представленіемъ, тучи уподоблялись еще твердымъ скаламъ и возводимымъ на небъ городамъ и башнямъ. Въ разныхъ мъстахъ, изъ каменныхъ стънъ и утесовъ точится, по народному повърью, живительная вода или цълебное масло.

Олипетворая явленія природы въ живыхъ, человіческихъ образахъ, предки наши пришли къ убъжденію, что эти облачныя груди принадлежать тымь небеснымь нимфамь, которыя льють на землю дождевые потоки, и въ самыхъ облакахъ лётняго періода стали признавать прекрасных в полногрудых в женъ. Такой взглядъ раздълялся всеми народами видоевропейскаго происхожденія. Индусы видали въ облакахъ и тучахъ не только толпы демоновъ, но и божественныхъ водяныхъ женъ, обитающихъ въ воздушномъ океанъ - арая, которыя изъ своихъ материнскихъ сосцевъ поятъ и питаютъ зенью дождень. Этихъ мионческихъ женъ они называли матерямы, супругами, родильницами (ambayas, mâtaras, patnis, gnas, janayas), и почитали ихъ возлюбленными подругами боговъ (devapatnis). Съ ними родствены апсарасы — небесныя дівы, населяющія воздушную область между землею и сланцемъ; имя это, по объяснению Манигардта, означаетъ: «невмущія образа» или «шествующія по водамъ» (die gestaltlosen, die im wasser gehenden). Облака и тушаны

<sup>1)</sup> Недалево отъ Вероны есть мъсто, гдъ видна твердая скала, въ котсрой выдъланы груди на подобіе женскихъ; изъ нихъ постоянню капаетъ вода, и если мать-кормилица омоетъ этою водою свои сосцы, то ей снова возвращается молоко, утраченное вслъдствіе бользани или по другой причинъ—D. Мусь., 1129.

отличаются необывновенно-легкою подвижностью, безпрестаннымъ измъненіемъ своихъ формъ, что и дало поводъ фантазін представлять ихъ въ разнообразныхъ олицетвореніяхъ и породило многочисленныя басим о ихъ превращеніяхъ. По своей облачной, туманной природъ, апсарасы любятъ превращаться, и нередко являются коровами, несущими въ своихъ сосцахъ обильное молоко; въ этомъ видъ ихъ настигаютъ и доятъ грозовые геніи — гандарвы. Водяныя жены (арақ) и апсарасы считались хранительницами амриты тбезсмертнаго напитка, заключеннаго въ тучахъ  $^{1}$ ). Греческія нимом ( $v \circ \mu \phi \eta \equiv$ nubes), по первоначальному ихъ значенію, суть облачныя дъвы; онт живуть въ нещерахъ ( т нтдрахъ тучъ), прядутъ, приготоваяютъ ткани, купаются и поютъ пъсни -- все черты, указывающія на ихъ связь съ грозовыми явленіями <sup>2</sup>). Въ миет дикой охоты германцы изображали картину летней грозы; цваью этой охоты была прекрасная windsbraut или waldfrau, за которою гнался бурный, молніеносный богъ и которая, подобно нашимъ лъсункамъ, представлялась съ большими, отвислыми грудями (см. 11, 343). Въ Баварін темное, дождевое облако называють: «a nel ( grossmutter) mit der laugen», т. е. бабка съ щолокомъ ( твигучимъ дождемъ); у чеховъ эти облака извъстны подъ именемъ bàby bàbky: «bàby vystupuji, bude pršet» (дождь); «bàby vstavaji, bude bonřka»; объ осеннихъ туманахъ, когда они подымаются вверхъ, выражаются: «bàby vstavaji». Въ лътнее время бабы или Мраченка (отъ m гаčno — черная туча) выходять изъ колодцевъ и возносятся къ облакамъ, неся съ собой воду, которою потомъ орошають землю, и тъмъ самымъ даруютъ урожай в). Отсюда объясияется старинная рус-



<sup>1)</sup> Die Götterweit, 53-55. — 2) Sonne, Mond u. Sterne, 242. — 3) D. Myth., 607; Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 4; Громаннъ, 32, 230; Ч. О. И. и Д. 1865, III, 148.

свая поговорка: «щая баба изъза моря, несла кузовъ здоровья», т. е. облачная жена несеть изъ воздушнаго окезна живую, целющую воду — дождь; по народному поверью, эта спасительная вода скрывается на зиму въ крыпкихъ затворахъ, и только въ мартъ-мъсяцъ, прилетая изъ-за моря, легвокрыдыя птицы, какъ воплощение вътровъ, приносять ее изъ неволи. Когда моютъ ребенка въ банъ, то при этомъпричитывають: «шла баба изъ-за и орья, несла кузовъ здоровья: тому-сему кусочекъ, тебъ весь кузовочекъ!» а затъмъ, окачивая водою, приговаривають: «съ гуся вода, съ тебя худоба; вода бъ въ низу, а ты бы въ верху!» (подымался, росъ. 1) Когда въ мартъ-мъсяцъ неожиданно завернутъ холода и выоги в оцтиннять дождевыя тучи, тогда, по выражению сербовъ, наступають бабины уковы, т. е. облачныя жены снова попадаютъ въ зимнія оковы. Но, кромѣ дождя, тѣже мненческія жены налотъ на землю градъ и ситгъ. По чешскому повтрью, градъ шадаетъ изъ техъ тучъ, на которыхъ возседаютъ ведьны; въ Вестфалін о паденін ситга говорять: «die alten weiber schütten den pelz (шкура = облачный покровъ) а u s» 2); у насъ въ началъ замы, какъ только покроетъ землю первый снъгъ, крестьянскія дъти дълають изь него бабу, т. е. катаютъ сибжный шаръ.

Обитая въ дождевыхъ тучахъ—небесныхъ источникахъ и моряхъ, облачныя нимфы получили прозвание водяныхъ или морскихъ женъ и дѣвъ. Впоследствии, когда утратилось ясное понимание старинныхъ метафоръ и когда поэтическия сказания о небесныхъ потокахъ были низпедены на землю, эти жены и дѣвы покинули воздушныя области и овладѣли земными водами, хотя и удержали при этомъ многія любо-

<sup>1)</sup> Арживъ ист.-юрид. свъд., 11, полов. 2, 155; Иллюстр. 1846, 333. — 2) Громаннъ, 32; Die Götterwelt, 88,

вытныя черты своего первоначальнаго происхожденія (см. т. II, стр. 203). Такъ явились въ Греція наяды, неревды, въ Германін никсы, у насъ и чеховъ русалки Русалка означаетъ водяную деву; во многихъ славянскихъ земляхъ (въ Россіи, Польшъ, Богенін, Сербін, Болгарін) встръчаемъ родственныя съ этимъ именемъ названія источниковъ, рікь и прибрежныхъ странъ: Руса, Россь, Русиловка, Ruseca, Ras, Rasa, Rasenica, Rasina, Rasinica и др., что заставляетъ предполагать въ нихъ древиватий корень, служившій для обозначенія воды вообще. Въ санскрить газа — жидкость, влага, вода, кельт. гиз, гоз-озеро, прудъ, лат. гоз-роса (орошать, росинецъ — дождь); у древнихъ литовцевъ га s o s szwente - праздникъ росы въ іюнь-місяць, соотвітствующій «русаліямъ»; нтм. гіев-еlп-струнться, журчать, наше рус-40-средина рѣчнаго ложа 1). По разсказамъ поселянъ, рѣки (Диворъ, Десна, Сеймъ, Сула и др.), криницы, озера и моря́ населены русалками. Древность этого втрованія засвидттельствована Прокопіємъ, который въ своей хроникъ замъчаетъ о славянахъ, что они обожали ръчныхъ ниифъ. Смотря по тому, гат живутъ водяныя жены и дтвы, ихъ называють в од я нами (водявами, воденицами) и моря́нами (условаковъ: у оdene и morske panny); первыя обвтають въ ръкахъ, озе-

<sup>1)</sup> Саворів севкедо Мивент sestý госпі вев, вып. III (1833 г.), ст. Шафарина "о гизавкасв", 264; Рус. прост. правди. IV, 6; Изв. Ак. Н., І, ст. Микуцкаго, 115. Выше было замъчено, что понятіс быстраго разлива, равно соединявшееся съ стихіния свъта и воды, выразилось въ опредъденія ихъ словами, производными отъ однихъ и тъхъ-же корней (см. II, стр. 286—9). На этомъ основаніи допускають сродство имени русалка съ прилагательнымъ русый (свътлый, рыжій), въ Ведахъ русат — rutilans; хотя сансвр. рус употребляется въ смыслъ: ferire, laedere, occidere, но съ перемъною нёбнаго с въ ч (руч) означаетъ: lucere, splendere; въ русскомъ же явыкъ ручей—весенній или малый, незначительный потокъ— О вл. христ. на сл. яз., 16.

рахъ и колодцахъ, а последнія въ море 1). Оне любять селиться обществами и по преимуществу въ пустынныхъ мёстахъ — въ омутахъ, котловинахъ и подъ ръчными порогами, устроивая тамъ гитада изъ соломы и перьевъ, собираемыхъ по деревнямъ во время Зеленой недели. По другииъ поверьямъ, у нихъ есть подводные хрустальные чертоги, блестящіе внутри (подобно волшебнымъ дворцамъ драконовъ) серебромъ, золотомъ, алиазами, яхонтами, жемчугомъ, разноцвътными раковинами и кораллами; дневное солнце сіяеть и світлыя волны съ шумомь катятся черезъ прозрачныя кровли и стъны этихъ роскошныхъ чертоговъ. У чеховъ vodna panna, высокая, красивая, но бабднолицая, имбетъ жилище подъ водою, сдбланное изъ чистаго серебра и золота и украшенное роззии и перлами. Такой же богатый дворець, по литовскому преданію, быль у царицы Балтійскаго моря Юраты. Выходя на поверхность водъ, русалки плавають, плещутся, играють съ бътучими волнами, или садятся на мельничное колесо (тромовый жорновъ, см. І, 291), вертятся вижсть съ нимъ, любуясь брызгами, а потомъ бросаются въ глубь и съ возгласомъ: куку! ныряютъ подъ мельницей. Эти черты принадлежать русалкамь наравив съ водянымъ дедомъ, подъ властію котораго оне и состоять по народному убъжденію. Какь водяной, такь и русаяки извъстны своими проказами: сидя въ омутахъ, онъ путають у рыбаковь сти, цтпляють ихь за ртчную траву. ломаютъ плотины и мосты и заливають окрестныя поли, перенимають заночевавшее на водъ стадо гусей и завертывають виъ крылья одно за другое, такъ что птица не въ силахъ ихъ расправить \*); о морскихъ русалкахъ въ астраханской губ.

<sup>1)</sup> Стат. Шасарика, 272. — 2) Иллюстр. 1845, 299; Полтав. Г. В. 1846, 21; Маркевич., 81 — 82; Абев., 283; Описан. одонец. губ. Дашкова, 218; Увраин. мелодін, 146; Ворон. Г. В 1850, 16; Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 18—19; Терещ., VI 133; Arkiv za povēstnicu jugoslovensku, I, 101—4.

разсказывають, что, появляясь изъводь, онт воздымають бурю и качаютъ корабли 1). Что колодцы, ръки и моря, населенныя русалками, составляють не болье, какъ смутное воспоминаніе о небесныхъ дождевыхъ источникахъ, это подтверждается и тъпъ, что, наряду съ водами, фантазія населяеть ими горы и лъса (старинныя метафоры тучъ), и такимъ образомъ роднитъ ихъ не только съ водяными, но и съ горными и лѣсными, т. е. грозовыми духами. Преданіе о горахъ, какъ обиталищахъ русалокъ, почти позабыто на широкихъ равнинахъ Руси, потому что отсутствие горныхъ возвышений лишило это древне-миоическое представление необходимой для него обстановки и не позволило ему развиться въ цълый рядъ поэтическихъ сказаній, какія встръчаемъ у другихъ славянъ. Тімь не менъе въ «Абевегъ русскихъ суевърій» записано, что русалки живутъ не только въ ръкахъ, но и въ горахъ, и любятъ бъгать по ихъ скатамъ. Въ Галиціи разсказываютъ, что онт пляшутъ и веселятся на горахъ, а тождественныя съ ними мавки обитаютъ на горныхъ вершинахъ <sup>2</sup>); чехиназываютъвысокія скалы — bábi-hory, babie gory 3). Эти бабы, русальи горы слились въ народномъ воображения съ возвышенными, нагорными берегами ръкъ. Паисьевскій сборникъ и рукописи повгородскаго Софійскаго собора упоминають о требахъ, поставляемыхъ ръка мъ, источника мъ и берегинямъ 4); г. Срезневскій указаль подобное-же місто въ одномъ старинномъ поучение духовнымъ дътями: «и Мокоши и перегини (берегини) и всякимъ богомъ мерзыскимъ требамъ не приближайся». «По лужицки (замъчаетъ этотъ ученый) слово берегиня выговаривалось бы brëginja или bregina, а при

<sup>1)</sup> Совр. 1852, I, 123. — 2) Маякт, XI, 52; Семеньск., 123-4.—
3) Ганушъ о Бабъ и Дъдъ, 4.— 4) Лът. рус. лит., т. IV, отд. 3, 97, 108.

замъненія звука б въ в—wregina. Слово wregina, во множеств. Wreginy известно въ лужицкомъ языке, какъ названіе злаго духа, альпа: won ma wreginy значеть тоже, что по нъмецки: er hat die elfen». Древивищее значение слова бръгъ (берегъ) есть гора (сравни нъм. вег ди кельт. в гі д-mons); а потому название берегиня могло употребляться въ смысле ореады, горына (также, какъ у нъмцевъ а р. а ре. а р и п-горы, alpinna, elpinna-- горный духъ), и витеть съ тыпъ служить для обозначенія водяныхъ дъвъ, блуждающихъ по берегамъ ръкъ и потоковъ 1). Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ разсказывають о явсных в русалкахь, и вообще весною, выходя наъ глубонихъ водъ, оне разбегаются по соседнивъ лесамъ и рощамъ и совершенно смѣшиваются сълѣсунками (первоначально тождественными облачнымъ женамъ, см. гл. XVII): также любять качаться по вечерань на гибкихь вътвяхъ деревьевъ, также невстово хохочутъ, также защекочиваютъ на смерть и увлекають въ омуты неосторожныхъ путниковъ, завиди которыхъ-манять къ себъ ласковымъ голосомъ: «хадзице къ намъ на орели 2), колыхацься!» Чаще всего это случается на Тронцкую недвлю, и малоруссы боятся тогда запаздывать въ лесу и откликаться на чужое ауканье; въ харьковской губ. русалку называють лоскоталкою. Втроятно, въ связи съ качаньемъ літшихъ и русалокъ на древесныхъ вітвяхъ возникъ старинный обычай ставить при началь весны (на Свытлой и Тровикой недъляхъ) качель, какъ необтодимую првиздлежность тогдашины вгръ, --обычай, строго осуждаемый моралистами допетровской эпохи (см. И, 718). До сихъ поръ крестьяне свивають на Троицу вътви двухъсмежныхъ березъ, чтобы, цъпляясь за нихъ, могли качаться русалки. Подобно лёшниъ,

<sup>1)</sup> Москв. 1851, V, 63; Volkslieder der Wenden. II, 269: эдтек wreging сблимаются съ словонъ вратъ, пол. wróg. — 3) Качели.

русалки носятся по рощамъ и быютъ въ ладоми, или свернувшись клубкомъ, съ громкимъ хохотомъ катаются по травъ и дорогамъ, и хохотъ ихъ далеко раздается въ глубниъ лѣсной чащи; волоса у нихъ обыкновенно зеленые, или увѣнчанные зелеными вѣнками; чешская vodna раппа носитъ легкую зеленую одежду и бѣлое покрывало, усыпанное перлами 1). На Диѣпрѣ есть старой густей лѣсъ, называемый гаемъ русалокъ 2).

Какъ владътельницы источниковъ живой воды, все вызывающей къ бытію, всему дарующей красоту, молодость и силы, русалки втчно-юны и также прелестны собою, какъ эльфы, еъ которыми у нихъ много общаго, близкаго, родственнаго: вбо въ сказаніяхъ о тъхъ и другихъ лежатъ однъ мионческія основы. Лицо русалки исполнено несказанной, плънительной красоты, всегда-распущенныя русыя, черныя или зеленыя косы назпадають по спине и плечамь ниже колень, станьстройный, глаза - голубые или черные, съдлинными пущистыми ресницами; но вместе съ этимъ, какъ въ существе стихійномъ, во всемъ ея теле замечается что-то воздушно-прозрачное, безкровное, блёдное. Сходно съ эльфами, русадки большею частію представляются семельтними дъвочками: ость между ними и варослыя дівы, съ полными, хорошо-развитыми и бълосиъжными грудями, но это-несчастныя утопленницы, осужденныя по смерти быть русалками. Съ человъческими формами русалокъ соединяются и тъ особенные признаки, какіе присвоены воднымъ нимфамъ у встхъ индоевропейских народовь; такъ въ нъкоторыхъ ужадахъ разсказывають о нхъ гусиныхъ ногахъ, или вийсто ногъ

<sup>1)</sup> Въст. Евр. 1818, XXII, 115—6; Полтав. Г. В. 1846. 21; Кіев. Г. В. 1845, 15; Украня. Журналь 1824, XI, 250; Терещ., VI, 134; Маякь, XIII, 49; Описан. одонец. губ., 218; Укранн. мелодія, 144—5; Москов. Въсти. 1827, VI, 358.— 1) Швеарикъ, 266.

дають имъ раздвоенный рыбій хвость, напоминающій греческих сиренъ 1). Какъ тъ очаровывали пъніемъ пловцовъ и увлекали ихъ въ глубину водъ, такъ, по русскимъ повтрыямъ, всякой, кто увидитъ русалку и услышитъ манящіе звуки ся голоса, поддается неодолемому обаянію ся красоты, вважется въ волны и тонетъ - при злобномъ хохотъ водяныхъ дівъ. Съ русалками могутъ купаться одні відьмы; а крещеные люди, ръшаясь на это, гибиутъ въ омутахъ. Германцы думали, что вст гибнущіе въ морт увлекаются на дно девятью дочерьми Раны и живуть въ подводныхъ палатахъ этой морской богини. Мы знаемъ, что массы сгущенныхъ облаковъ сравемвались съ разбросанными по воздуху, всклокоченными в снутанными волосами, которые во время грозы расчесывалъ богъ вътровъ в модній. Эта поэтическая мысль нераздільна со встми олицетвореніями облачных и грозовых валеній природы: длинные, косматые волоса даются и домовымъ генінмъ, авснымъ и водянымъ духамъ, въдьмамъ и трясавицамъ. Съ распущенных волось русалы безпрерывно сочится вода, т. е. но первоначальному значенію --- съ густыхъ прядей ея облач. ной косы льются дождевые потоки. Поселянамъ случалось виавть, какъ русалки, сидя у колодца, на уединенномъ берегу ръви, озера, наи на мельничномъ колесъ, расчесывали гребнемъ, сдвланнымъ язъ рыбьей кости, свои русыя или зеленыя косы, съ которыхъ целымъ потокомъ струнлась неизсякаеная вода. Въ новгородъ-стверскомъ удадт есть двт криницы Заручейская и Сухоманнекая, пользующіяся въ народъ особеннымъ уважениемъ. На срубахъ этихъ колодцевъ каждый годъ на Зеленой недвав, при утречнемъ разсвътъ, сваятъ прекрасныя дівы, съ распущенными русыми косами, и расче-

<sup>1)</sup> Польская сказка (Глинск., IV, 39) изобряжаетъ русалку дъвою съ рыбывиъ хвостоиъ.

сывають ихъ гребнемъ. Дввы эти называются приницами и русалками. Въ томъ-же утадъ сохраняется преданіе о ручьъ «Буковище». Въ его водахъ потонула когда-то девочка, у которой мать была відьма; опечаленная мать стала клясть ручей м бросила въ него горячую сковороду. Проклятіе было такъ сильно, что нимфа этихъ водъ удалилась съ прежняго мъста на новое: красною дівнцею, въ плахті, монистахъ и съ растрепанной косою, пошла она изъ Юриавки въ Билицу и такъ горько плакала, «ажъ дуброва стонала». Окрестные жители видъли, какъ она съла у Билицы на криницъ, расчесала свою косу, бросилась въ воду и исчезла. Если при русалив есть гребень, то она можеть затопить любое мъсто, расчесывая свои волнистые локоны; но за то если волоса е я обсохнутъона немедленно умираетъ, т. е. съ окончаніемъ грозы и дождевыхъ ливней, съ появленіемъ яснаго, все-изсушающаго солнца облачныя дёвы исчезають съ просвётленнаго неба. Вотъ почему русалки боятся отходить далеко отъ береговъ ръки или озера, не захвативъ съ собою гребенки 1). Течно также любять расчесывать свои длинныя косы германскія эльбины и никсы 3).

Волоса, шерсть, пряди льну и конопли обозначались въ языкъ тождественными выраженіями (1, 221—2, 681). Поэтому, одновременно съ уподобленіемъ облаковъ и тучъ спутаннымъ волосамъ, возникло представленіе ихъ мохнатой волною овецъ (руномъ) и куделями, изъкоторыхъ прядутся нити; сверхъ того, облака, какъ небесные покровы—

<sup>1)</sup> Иллюстр. 1845, 299; О. З. 1828, ч. XXXIV, № 96, 108—9; Черниг. Г. В. 1854, 15; Русск. Преданів, І, 10—11; Записик Авджевой, 147; Терещ., VI, 124, 132—3; Пассекъ, ІІІ, 190; Рус. прост. праздн., IV, 12; Моск. Наблюдат. 1837, май, кн. ІІ, 246; Маркевичъ, 81—82; Часопись чешск. музен 1834, ІІ, 186.—
2) D. Муth., 459; Веіträge zur D. Муth., 282—3.

OLOMAN, MPROMENSANCE TRANSMIN, UPHROTORLOHUMME 123 LOCкой врями водымающихся съ земли наровъ и тумановъ (I, 542 — 6). Отсюда становится внолит-нонятною связь облачныхъ женъ и двиъ съ работами пряденья, тканьи, и съ воздъльзаніемъ льна. По белгарскому повітрью, присть и твать вручня людей самъ Господь. На Украйне прила считается за даръ божій, врученный первой жень Евь. Въ великорусскить губерніяхь увіряють, что на краю світа-тань, гді вебо сходится съ землею, бабы затыкають свои прядки и вальки за облака. Почти повеюду богиня весенияхъ гровъ, вапонющая жилю ресой и дождени, признача была за попровательницу обработии льна. У грековъ Анна тиала легкія одежды 1), а волотое веретено составляло однив изъ аттрибутовъ Артемиды; окруженияя толиою горныхъ и рачныхъ нимеъ, эта последняя то охотилась по горамь и лекань и бросала меткія стрівлі, то куналась въ источинняхь к участвовала въ танцахъ подъ свийо дубравъ и на цветущихъ лугахъ °). По германскимъ преданіямъ, богина Фрея, извъстная какъ дикая CIOTERUS, SERSESCOTOR DE YORRECHILIES MÉCTAIS UPRECO; EX Рождоственскія Святки (in dem Zwölften) она ходить изъ дому въ домъ, въ бълой развъвающейся одеждъ, и смотритъ: вось ли лёвь выпряли двищы? и если находить на гребив кудель, то нашазываеть авинвую работницу, пачкая ея прядево; тоже вредание прилагается и къ богинъ Гольдъ, которой приписывають инжисствий дожда и сивга; а въ Гарцъ разсиязывають, какъ она шла въ горному источнику, неся въ рукв волетое ведре безъ дна, что наноминаетъ бездонныя бочки. Данандъ и дождевыя урны облачныхъ ниметь. Гольда носитъ длянное балое платье и балое покрывало; волесы у ней густые, всилокоченные и золотистые. Въ сообщество

<sup>1)</sup> Haiaga, XIV, 178. — 2) Griech. Myth. Upeazopa, I, 231.

двухъ двев, въ бълоснъжных в уборахъ и съвелотисты-M и доконами, она кунается въ тихиъ прудахъ и поетъ нрекрасныя песен. Гольда проживаеть въ горавъ и колодщать (=въ тучахъ). Сида въ своемъ гротв нап въ абсной чаща, она вертить золотое колесо прядкий прядеть подъ звуни мелодических просив; осли случится комучибудь получить отъ нея клубокъ- наъ этого клубиа танется берконечная нитка, сколько бы его не разматывали. По мижнію тирольцевъ, ебработка дъна введена Гольдою. Въ то время, когда цвътетъ денъ, ова обходить засъянныя этимъ заякомъ поля, сметрить на нихъ радостно, пеправляеть негнувнеея стебля и благословляетъ цвътъ и зелень. По скатамъ горъ можно видеть разоставные былые холсты, на которыхъ она просушиваеть связки льну. У ланивых пряхь она спуты ваеть, начкаетъ или воджигаетъ кудели; а прилежимъ дарить веретена и сама прядеть вийсто нихь по ночамъ, такъ что по утру находять готовыя шпульки нитокъ. На Рождество (Weihnachten) frau Holda странствуеть по земяв, а потому женщины и дтвицы навязывають тогда на свои прядки новыя кудели и оставляють на ночь неубранными; увиди лёнь на прядкахъ, Гольда радуется и говоритъ: «so manches haar, se manches gute jahr!» Передъ веливниъ пестоиъ, когда она снова заглядываеть въ дома, весь прошлогодній ленъ долженъ быть выпрядень. Въ противномъ случав, находя на прядказъ веоконченные кудели, она гитвается в восключаеть: «80 манches haar, so manches bose jahr! Чтобы избътнуть этого преплятія, хозяйки передъ санымъ заговѣньемъ снимаютъ съ гребней пучки невыпряденнаго льна и тщательно прачуть ихъ въ сокровенныя мъста. Имя Holda указываетъ на дружественную, благодатную, кроткую богиню; другое прозвание, давасмое ей, Berchta (Bertha) — Perahta означаетъ: блестя. щая, свътлая. Въ носледній день года Берта, являясь въ до-

ий, рветъ недоконченную пряжу; передъ Крещенісиъ она привосить пустыя шпульки, приказываеть напрясть ихъ къ назначенному сроку, и въ случай неисполнения этого приваза мараетъ и путаетъ кудель. Итальянцы и французы давность золотаго века обозначають выражениемь, что это было въ то время, ногда пряда Берта («du temps, que Berthe filait; non è più il tempo, che Berta filava»). Берта носитъ бълую одежду; у ней длинеме дъняные волосы и большая нога, которою она управляеть колесонь прядки (Berthe au grand pied 1). Подобныя же повёрья соединяются у славянъ съ нионческою Пятинцею и св. Недальною. Пятинца изображалась простовласою, т. е. съ распущенною косою; таинственвый обходъ ея праздновали, по слованъ духовнаго регламента, свиволяческий обрядомъ: водили простовлясую жонку подъ виенемъ Пятивцы. Параскева-Пятивца въ народъ слыветъ льняницею; съ 28-го октября, когда чествуется ся память, бабы начинають мять лёнь 2). Въ Малороссіи сохраняются разсказы, что Пятница ходить по селамь вся исколотая **агламы в изверченная веретенами (I, 233), а св. Не**атая увтряетъ пряхъ, что онъ прядутъ не ленъ, а ея волосы, и указываетъ при этомъ на свою изорвани уюкосу 3). Какъ въ Германіи, такъ и въ Россіи поселянки считаютъ за грахъ прясть и ткать отъ Рождества до Крещенія <sup>4</sup>); въ это-же время крестьяне не плетутъ лаптей, не вьютъ веревокъ и не сверлятъ дерева; у кашубовъ въ теченіи девати дней, начиная отъ Рождества Христова, женщины не дотрогиваются до иглы и прядки 5). Въ основъ этихъ повърій лежать древнія поэтвческія представленія; какъ слова

<sup>&#</sup>x27;) Die Götterwelt, 271-2, 276, 284-8, 292-4; D. Myth., 244-8, 250-2, 258; Deut. Sagen, I, 7-8. — 2) Терещ., VI. 55. — 3) Ч. О. И. и Д. 1865, III, 222. — 4) Въст. Р. Г. О. 1852, V, 35; Нар. сл. раз., 165. — 5) Этв. Сб., V, 75.

HDECTS (TRUTS, HACCTE) HINRIE YHOTPEGRARGE BE CHECAR собирать облака, потемнять небо туманами, такъ выраженія снутывать пряжу, пачкать и поджигать ее означали: крутить выхрями облака, сгущать ихъ въ черныя тучи в предавать грозовому пламени; возженіе этого песледняго сравнивалось съ добываніемъ живаго огня (для чего обывновение сверянии дерево), а удары молній — съ уколомъ иглы и веретена. Сверхъ того, гроза, разносящая тучи, рисовалась воображенію нашихъ предковъ скромнымъ, домашнимъ занятіемъ богини-громовинцы и подвластныхъ ей духовъ, которые, съ помощію моднісносных в стрвав, разнатывають облачную пряжу. Народная загадка называеть громъ мотов наомъ, т. е. снарядонъ для размотки пряжи въ клубки: «мотовило-катовило по поднебесью ходило, всехъ устрашило» 1). На эту близость представленій грозы и пряжи указывають и следующія поверья: въ немецкихъ земляхъ думають, что не следуеть прясть вечеромъ на четвергъ (donnerstag); нижче явится нечистый духъ, бросить въ комнату пустую катушку и велить обмотать ее нитками <sup>2</sup>). Кто во время Рождества увидить веретёна, тому (по мизнію русскихь крестьянь) грозить летомъ частая встреча съ з и в я и и, подъ которыми нервоначально разумвлись, конечно, не простые гады, а летучіе, огненные зити. Наряду съ «громовою стралкою», веретену присвояется целебная сила: отъ колотья прикалывають больному бока прядильными веретенами (тимскаго ужада). Въ облачных в туманных покровах нёмецко-славянскія пломена усматривали работу грозовыхъ карликовъ. Тонкія съти, раскидываеныя пауконъ, народная фантазія, на основаніш очевиднаго сходства, уподобляла пряжт и тканямъ, а въ этой искусной пряжь и въ этихъ прозрачныхъ тканяхъ находила близкое

<sup>1)</sup> Caxapos., I, 101. — 2) D. Myth, 945.

недобіе рукодалью прохотных эльфовь и цверговь. Названія, присвоенныя пауку, указывають въ немъ прядваьщика в твача. Отъ сикр. у а г -- покрывать, посредствомъ обыкновенной вокализаціи у въ и образовались существительныя: ига-волна, шерсть, игий-руно, игианав ha-ткачъ шерств. паукъ 1); слово паукъ (павукъ, чешск. ра w a u k, пол. раі ą k) возникло изъ нервоначальной формы upavánika — aranea (отъ v ani, v ani-ткань, съ приставною ира) и буквальне означаетъ: насъкомое, приготовляющее ткани 3); нъм. spinве п — прясть, spinnrad — прязка, spindel — веретено и вріпи е-паукъ, вріпие пде webe -- паутина; серб. сви за означаетъ и щелкъ, и летающую по воздуху паутину. На Руся разсказывають о работь паука: «проявился мизгирь (паукъ; сравин: мага-пасмурная, мокрая погода и плакса, нагнуть-говоря о погодъ: портиться, намъняться въдождиевую, и изгать — квелиться, плакать 3), сталь ножками трясти да мерёнки (мрежи, съти) плести» 4). По греческому сказаніво. Анна превратила въ паука славную ткачиху Арахну, которая вздумала было состязаться съ этой богинею въ нскусствъ изготовленія тканей 5). Летающую въ исходъ льта и осеньмо паутину принимають въ Германіи за нити, выпряденныя вабрами; въ эту пору многочесленныя толпы вльбинъ, везвращаясь въ небесныя обители, несутся по воздуху подъ предводительствомъ Гольды, и въ полетъ своемъ прядутъ weissen herbstfäden 6). Швед. dverg означаетъ и карлика, и наука; dvergsnät (zwergsnetz) — паутина. Скандвивская сага упомянаеть о чудесномъ плаще, сотканномъ эльбинами; на верминахъ горъ, обитаемыхъ эльфами, прядутъ

<sup>1)</sup> У. З. 2-го отд. А. Н., YII, в. 3, 25, — 1) Пинте, I, 521.
3) Доп. обл. сл., 113. — 4) Н. Р. Сн., I—II, 186. — 3) Griech. Myth., 475. — 4) Beiträge zur D. Myth., II, 250.

по ночамъ незримме духи и далеке слышится, какъ жужжать колёса ихъ самопряловъ. Такъ какъ въ христіанскую эноху на Прочестую Дъву быля перенесены древиванія преданія о богинъ-громовниць, то вивств съ этимъ Богородица стала изображаться прядущею и готовящею ткани, а осенняя паутина получила названія Marienfaden, Mariengarn, средневък. filamenta или fila divae Virginis, chevaux или fils de la Vierge 1). Подъ влінність указанных возэрвній, паукъ признанъ былъ воплощениемъ эльфа, и соотвътственно добрымъ и заымъ свойствамъ заьфическихъ духовъ --связанныя съ намъ примъты и повърья запечатльянсь двойственнымъ характеромъ. Съ одной стороны: увидать прядущаго паука, всползетъ ли онъ по утру на чье-нибудь платье, или спустится на человъка-все это принимается за хорошій знакъ, за предвъстие счастия, прибыли, получения денегъ; особеннымъ уваженіемъ пользуется крестовый паукъ (kreuzspinne), названный такъ потому, что отличительный признавъ его составляютъ врестообразно-расположенныя бъдыя или желтыя патна. Въ отдаленной древности крестъ быль эмблемою громоваго иолота; убить крестораго паука, изорвать его съти-нъмцы и чехи считаютъ великимъ гръхомъ: за это поражаетъ небесная молнія 2). Съ другой стороны паукамъ приписываютъ неурожан По разсказамъ бълоруссовъ, они собираютъ хлъбныя крошки и несутъ къ Богу: на пути въ небесное царство каждая крошка выростаетъ съ коровай. «Боже! говорять пауки, не давай людямъ кліба; видишь, какъ они ого раскидывають!>--- и последствіемъ этой жалобы бывають голодные годы. У литовцевь существуеть такое преданіе: однажды человікь урониль крошку хліба; паукь

<sup>1)</sup> D. Myth., 440. — 3) Записки Авдъевой, 140—2; Пувив., 8, 157; Beiträge zur D. Myth., I, 233, 248; II, 457; Громиниъ, 85.

водзватиль ее, раздуль пузыремь, принесь къ Богу и оказаль: «посмотри, какъ люди пренебрегають твоимъ даромъ; вотъ какіе большіе куски бросяють наземы!» Господь узналъвлевету и на въчныя времена осудилъ паука таскать раздутый пузырь; съ техъ поръ паукъ сделался безобразнымъ гор буновъ 1). Приповнивъ, что цверги представляются горбатыии. Въ народныхъ легендахъ чортъ нередко показывается въ видь наука. Выше объяснена связь эльфовъ съ бользиями; если по стъпъ, у которой лежитъ больной, или по его постели пробъжить крестовый паукь, то нечего ждать выздоровленія: бользнь окончится смертію 2). Чехи употребляють отъ лихорадви сабдующее средство: ловять трехъ пауковъ, зашивають ихъ въ кошелекъ и привъшиваютъ на шею больнаго; черезъ два дня больной идетъ къръкъ или источнику, бросаетъ кошелекъ въ воду и бъжить домой безъ оглядки з). На Руси сажають паука въ грецкой оръхъ и носять на шев: какъ изсыхаеть заключенный въ орбав паукъ, такъ долженъ взсохнуть и мучительный демонъ бользии. Кто убыеть паука нав зывю, тому (по мненю русских поселянь) нрощается сорокъ граховъ; любопытно, что въ накоторыхъ деревняхъ не дозволяють класть на столь прилку: не то «соровъ гръховъ наживешь!» 4) Время, когда носится въ воздуив паутина, называется въ Германін Mädchensommer, Mariensommer, Alteweibersommer 5); y насъ подъ mmenema 6a66aro atra (non. babie lato, vem. babské lato) извъстно время отъ Успеньева дня (съ 15-го августа) по: 1-ое сентября, ная съ 1-ге сентября по 8-ое, а въ иныхъ містакъ такъ называютъ недблю, слёдующую за праздникомъ

<sup>1)</sup> Изв. Ак. Н., IV, 333. — 2) — Beiträge zur D. Myth., II, 457. — 3) Громаниъ, 165. — 4) Иллюстр. 1846; 172; Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Кавел., 10. — 5) German. Mythen, 639

Покрова пресв. Богородицы 1). Это-дии, въ которые frau Holda и иконческія бабы (эльбины) изготовдяють свои вездушныя тилии.

Съ немецкими эльфами родствены славянскіе к и к и м оры и полудницы: первые соответствують темных эльфамь (проргамь), а последнія — светлымь, что свидетельствуется но только соединенными съ ними повёрьями, но и самымъ аначеніемъ ихъ названій. Слова кики-мора, мора, мара, марука указывають на существа мрачныя, темныя; этодухи, населяющіе воздухъ и каненныя горы (Ттучи); они рождаются отъ связей огненнаго змін съ красавицами, т. е. отъ брачнаго сонтія демона-Вритры съ облачными дівами; ведьмы и кудесники учать яхь мудрости, расчесывають имъ волосы, поятъ ихъ медвяной росою, а котъ-баюнъ (I, 649) ташить ихъ своими паснями. Кикиморь представляютъ безобразными карликами или малютками, у которыхъ годова — съ наперстокъ, а туловище — тонкое, какъ соломинка. Дорожнымъ людямъ случается находять брошеннаго въ нолт, плачущаго ребенка; они кладуть его въ сани или повозку. но лошади храпять, упираются и нейдуть съ мъста; несуть найденыша на рукахъ, но только приблизатся въ деревиъкакъ онъ вырывается и съ декимъ хохотомъ исчезаетъ съ глязъ. Кикиморы надълены способностію являться невидимками, быстро бъгать и зорко видъть на далекія пространства; они бродять безь одежды и обуви, инкогда не стареются, вечно неугомонны, к какъ грозовые духи — любятъ стучать, гремъть, свистать и мишьть. По сродству эльфовъ съ домовыми духами, кикиморы, поселяясь въ избахъ, живуть за печкою, и по ночамъ надобдають страшнымъ стукомъ. Любимое ихъ занятіе-присть и ткать; въ тихіе

<sup>1)</sup> Masky, XI, 30.

чен во ти (собствение: во мракт черных тучь) инственно СИМИНО, КАКЪ ОНИ ТЯНУТЪ И СУЧЯТЪ НИТВИ И СВУЮТЪ ТВАНЬ <sup>1</sup>). Въ вісвекой губ. вавъстны женскія мионческія существа нички (ночки \_\_\_ марухи, nachtmar), которыя въ ночнов время, особенно по пятницамъ, стучатъ и малять въ вобахъ; бабы боятся, чтобъ онт не выпряля весь лёнъ, в прачуть отъ няхь свои кудели 3). Существують народныя поговорки: «чу! кикимора пряжу прядеть»; «отъ кикиморы рубашки не дожденься! • 2) Сказки уноминають о кардикахъ (малонькихъ мужичкахъ въ червонныхъ шапкахъ), врядущих золотыя нити, о веретенахъ, которыя сами собой прядуть и днемъ, и ночью м тдиыя, серебреныя и золотыя кудели, и наконець о трехъ сестрахъ, изъ которыхъ одна можетъ прокориять целое царство (т. е. отъ нея зависить земное плодородіе), другая берется напрясть и наткать столько, что на весь міръ хватить, а третья обвщается родать сына-богатыря 4).

Подудимцы (отъ поддень — югъ, теплая, лѣтиня сторона) тождествены съ солицевыми дѣвами сербских пѣсень (I, 82—85) и бѣлыми женами нѣмецких сагъ, котерыя въ поддень показываются у колодцевъ (—дождевыхъ источниковъ) и расчесываютъ свои длинныя косы. На Руси сохранились о полудинцахъ слабыя и отрывочныя воспоминанія. Въ южной Смбири знаютъ подъ этимъ именемъ мяемческую старуху, съ густыми, всилокоченными волосами, одѣтую въ лохмотья; она живетъ въ банъ или въ кустахъ

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 17; Ч. О. И. н. Д., годъ 3-й, VIII, 104; Абев., 218—9; Москв. 1846, ХІ—ХІІ, 151—2. Въ саратовской губ. ши-ши-коръ — привидание въ видъ бълаго старика — Обл. Сл., 266. — 2) Ч. О. И. и. Д. 1865. III, 217. — 7) Посков. Даля, 1042; Архивъ ист.-юрид. свъд., II, полов. 2, 127. — 4) Slov. pohad., 166—170; Гликси., II, 146—9; Н. Р. Ск., 111, 7; VI, 68.

працивы и оберегаеть огороды отъ шалованвыхъ детей 1). Въ архангельской губ. полудница — о хран и тель и нца полей, засъянныхъ рожью: «полудница во ржи, покажи рубежи, куда хошь побъжи!» Родители пугають дътей: «не ходивъ рожь, полудница обожжетъ!» или: «ужо тя полудница: съвста!» 2) Безпоповцы-старовъры творять въ полдень молитву на изгнаніе «бъса полуденна». Вацерадъ толкуетъ слово poludnice—dryades, deae silvarum. И донынь въ льсныхъ областяхъ Богемін народъ разсказываеть о лесныхъ полудинцахъ (lesní или divéženy polúdnice, polednice), которыя въ полдень летаютъвъ крутящихся вихряхъ и ворують маленькихь детей. У лужичань ртіро? nica. ртегробпіса носять бълое платье и оть двінадцати до двухъ часовъ ходитъ по нивамъ, держа въ рукъ серпъ, почему называется sserpyschyja; останавливаясь неожидавно передъ тъмъ, кто замъшкается въ полдень на полевой работъ, она начинаетъ подробно распрашивать: какъ обра--толоп и вжеди вотелири и снед вотельного но? Кто не съумветъ отвъчать на ея распросы, тъмъ свертываетъ голову или по крайней ифра наказываетъ ихъ тяжкою бользнею. Есть поговорка: «Wona so praša, kaž připolniса!» (она распрашиваетъ, какъ полудница). Кто въ полдень продолжаетъ работать на нивъ, тому говорятъ: «певојів so, so připodnica na tebe přindžel» 3) Въ Малороссін подобные распросы дълаются упырами, которые (какъ увидимъ въ ХХУІ главъ) принадлежатъ также къ разряду облачныхъ и грозовыхъ духовъ. Являясь ночью къ бабъ, упырь начинаетъ допытываться, какъ приготовляются сорочки, съ тамъ, чтобы по

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 168. — 2) Памяты, внижка архан. губ 1864 г., 17. — 3) Ганушъ о Ардъ и Бабъ, 8—9; Volkslieder der Wenden, II, 268—9; О вл. христ. ва сл. 43., 29.

отобраніи отвіта высосать изъ нея кровь. Умная баба должна, какъ можно доліве, продлить свой разсказъ, и потому сперва описываетъ: какъ стють ленъ, какъ его сбираютъ и вымачиваютъ, потомъ говоритъ о пряжт, тканьт, бтленіи полотенъ и наконецъ— о щитьт сорочки. Пока она усплеть окончить всти подробности, запоютъ птухи и упырь пропадаетъ. Повиденіе полудницы на нивахъ и обычные ея расиросы о воздтлываніи льна доказываютъ, что издревле она сама занималась пряжею и тканьемъ и что ей, какъ облачной дтвт, приписывался издзоръ за полями, застянными льномъ и другими полезными злаками. Обходы нивъ, совершаемые полудницею, сближаютъ ее съ нтмецкими го g e n m u h m e и k o r n w e i b.

Твже черты присволеть преданіе и русалкамъ; онв ходять или совершенно-нагія, прикрываясь зелены и и и стьями, или въ бвлыхъ развіввающихся сорочкахъ, безъ пояса; эти сорочки—метафора облачнаго одіянія, волнуемаго 
вітрами—тоже, что плащъ Одина. О русалкахъ разсказывавтъ, что онв любять прясть (кіевской губ.) и развішивать по деревьямъ прядево, похищенное ими ночью у 
поселянокъ. Какъ білыя морскія жены и никсы германцевъ и білыя панны чеховъ моютъ сорочки, развішивають въ лісу в білять ткани, такъ русалки разстилавотъ возлі источниковъ холсты и полотна, или нодобно прачкамъ, моютъ ихъ въключевой воді 1). На 
Тронцкую неділю, сидя на деревьяхъ, оні, по свидітельству 
народныхъ пісень, просять дать имъ намитку и рубаху:

Сыдила русалка На кривій берези, Просыла русалка У жиночокъ намитокъ,

<sup>1)</sup> Громаниъ, 7-8; Beiträge zur D. Myth., 285.

У дивочеть сорочень: "Жиночкы-подружкы! Дайте мини намитку; Хоть вона худенька, Да абы-бъ биденька!" 1)

Въ Малороссів еще теперь въ обычать въшать, во время русальной недъли, на дубахъ и другихъ деревьяхъ холсты, нолетенцы, соречки и мотки нитокъ—въ даръ русалкамъ; белоруссы утверждаютъ, что на Троицкой недълв хедитъ но лесамъ голыя женщины и дъти (—русалки), и тотъ, кто встретитъ ихъ, долженъ, для избежанія преждевременной смерти, бросить имъ платокъ или лоскутъ, оторванный отъ своей одежды <sup>2</sup>). Въ это-же время крестьянки восятъ льняныя сорочки—для того, чтобы уродился хорошій лёнъ.

Жизненная діятельность стихійных духовъ, или пряміве—
самой природы, проявляется въ літиюю половину года. Пока
лёдь оковываеть воды — водяной поконтся тихимь сномь, и
пробуждается не прежде вскрытія рікь и озерь; літшіе проваливаются на зиму въ подземное царстве и выходять оттуда
на світь божій при первыхъ начаткахъ весны. Точно также
и русалки исчезають на все время холодной и суровой зимы.
Въ Малороссіи увітряють, что оні показываются съ четве рга Страстной неділи, какъ только разольются по лугамь весеннія воды, распустятся вербы и зазеленіють пеля, и остаются въ этомь (земномь) мірт до глубокой осеми з). Чет-



<sup>1)</sup> Другая пъсня; На гиндой колодъ, На бълой беревъ, Русалии сидъли, Суни вязали, Да на тыхъ сунахъ Русалии гутали. Красныя дъвочи Пли въночковъ вить; Просили русалии У дъвокъ сорочии: "Дъвочи подружин! Дайте наиъ сорочиу..." — 2) Иллюстр. 1845, 299; Кіев. Г. В. 1845, 15; Метлинск., 308—9; Цебриков., 281—3; Терещ., VI, 126, 129—130; Пласарииъ, 265, 268; Часопись чешси. нувея 1834, II, 189. Въ 1092 году чешскій виязь Бестиславъ II запретиль на Троицкой недълъ приносить дары источинавъ — Громаниъ, 9. — 3) Терещ., VI, 124.

воргъ, какъ донь, посвящонный богу-громовнику, владыкъ вств облачных духовь и дтвь, получиль особенно - важное эпаченіе въ преданіять о русалкать. Языческій праздникъ въ честь русалокъ совершался одновременно съ праздижкомъ весны, ногда леса уже оделись листьями, ноля украсились претани, а вевы хлебными традами. Въ христіанскую эпоху енъ пріуроченъ въ Тронцыну и Духову днямъ, при чемъ самее названіе Духова дня наводило непросвіщенный народъ на мысль о чествованія стихійных духовь и душь усопшихъ предвовъ 1). Не сметря на те, народная память не изменна старине и доныне свизываеть праздникь русалокь съ Неруновымъ днемъ, начиная его съ четверга предшествующей Треицъ, такъ называемой Семицкой недвая, которая еще въ XII-иъ вънт была извъстиа подъ имененъ русальной. Въ Кіевской автописи подъ 1170 годомъ сказано: «Воледемеру бысть бользнь крыпка, ею-же скончался мая въ 10-е русальное (-ныя) неделя въ понедельнять; а Тренцынъ день приходился въ темъ году 16-го мая 3). На Украйнъ же четвергъ на Троицкой недфай называется русальчинъ великъ день, т. е. Свътлое Воскресеніе русалокъ 3). Старивлые намятники не разъ упоминають о русальяхъ, какъ о бесовских, богопротивныхъ и подлежащихъ церковному ванрету игрищахъ. Такъ Несторъ подъ 1067-из годомъ, возставая противъ языческихъ суевърій, говоритъ, что дьяволъ отвлекаетъ людей отъ Бога «трубани и сконорохы, гуслыми и русальи; видимъ бо жгрища утолчена и людій много множьство, яко упихати начнуть другь друга, позоры діюще отъ **бъса занышленаго дъла**, а церкви стоять (пусты)• <sup>4</sup>). Кирилль Туровскій въчислі «злыхъ и скверныхъ діль, ильже ны велеть Христосъ отступити», называетъ: «плясанье,

<sup>1)</sup> О связи руськовъ съ душами смотри гл. XXIV. — 2) Карана. И. Г. Р., III, примвч. 10. — 2) Рус. Бес. 1856, III, 94. — 9) П. С. Р. Л., I, 73.

бубны, сопъля, гусли, пискове, игранья неподобныя, русалья» 1). Въ Изборникъ XIII-го стольтія, въ толкованів словъ апостола Навла, сказано: «а иже дома свячим, огда играють роусалия, ли скомороси, ли пьяниць кличють... нан како сборище вдольскихъ игръ, ты же въ тъ часъ пребоуди дома» 2). Стоглавъ употребляетъ слово русальи для обозначенія народныхъ нгрищъ, совершаеныхъ не только на Тронцкой недъль, но и въ навечерія Рождества Христова, Богоявленія, и на Ивановъ день. Въ азбуковникать русалія толкуются: игрища, игры скоморошскія 3), и въ одномъ харатейномъ Прологъ половины XV въка описаны такъ: «ови бьяху въ бубны, друзів же въ соптан сопяху, инів же возложиша на лица скураты 4) и дъяху на глумленье человъкомъ, и мнозіи оставивше церковь, на позоръ течаху и нарекоша игры ть русалья» 5). Изъ этихъ указаній очевидно, что нгрища, происходившія на русальную недвлю, сопровождались плясками, музыкой и ряженьемъ, что (какъ быле объяснено выше — І, 336, 718) служило символическимъ знаменіемъ возстающихъ съ весною и празднующихъ обновленіе жизни грозовыхъ и дожденосныхъ духовъ. Принадлежа къ разряду этихъ духовъ, русалки сами облекались въ облачныя шкуры и смешивались съ косматыми лешими и чертями. Малорусскіе поселенцы саратовской губ. утверждають, что русалки — стары и безобразны, имжють острые ког-

<sup>1)</sup> Истор. Христом. Бусл., 504. — 2) Ч. О. И. я Д. 1858, IV, ст. Лавровск., 22. — 3) Сахаров., II, 182. — 4) Скура — шкура. — 5) Правосл. Собесван. 1860, XI, 253. Въ Златострув XVI въна: «да оубо о скомрасъхъ и о русаленъь ни поврову надлежещу иногажды и дожду идоущоу трыпите.» Приведя это мъсто, Востоковъ (Мат. сравн. слов., VI, 314) замътнять: «словенинъ замъннять здъсь чуждые ему виподромы (хай йу ийу іппобромісис) свония скомрахами и русаліями. Описавіе Румян. Муз., 230, указываеть на слово св. Нафонта о русаліяхъ.

ти и большое брюко, что тело у нихъ попрыто посмате и перстые, а на свина такой-же горбъ, какъ у намец-REXT: IBEDIOBS 1). Co tems-me aborners shareniems: a) beсонняго праздника и в) вообще народнаго игрища упоминатея русальи и въ наматникахъ другихъ славанъ. Тапъ въ сербословенских рукописахъ говоритси: о словъ Ісанна Златоустаго «на роусалню» (XIII в.); «въроусалня зь ходили» (XVI в.); «глаголеть о върныхъ, последующихь еллиньскымь обычаемь и плесания на брацихь и на стыгноу TRODRIGHE MAN DOYCRALKU MAN PARCOBOND DIRTHEND BEреующе» (Номокановъ XVII в.); въ актахъ Щитницкаго еванres. cocopa 1591 rega: ena rusadinie swiatky podle starjeho obyčege králow staweti, tanze wywazeti, do starje kożuchy se oblačeti i gakžkolwěk se blázniti pod štraffanjm zakázáno bude». Въ телкованиять Теодора Бальсанона, патріарха антіохійскаго, и Димитрія Хоматіана, митрополита болгарemaro (XIII в.), на 62-ое правило VI-ro собора — рособа ка обозначены, какъ запрещаемый церковью нраздникъ, совершавтійся посят Паски во витиних в (чутаміхь) странахь: такое замъчание, по всей въроятности, вызвано празднова-BIONS DYCAJIË Y AVRAËCKNIS CJABANS, OTS KOTOPSISS CJOBO STO перешло в въ румынавъ (русале, русаля). Въ современномъ сербскомъ языкъ русаље, русаљи означаетъ празднивъ Тронцы и Духовъ день; у словенъ risale — Тронцынъ день, risalček, risalšček, risalščak — мъсяцъ май; у Texos a Clobaros rusadljé, rusadla a rusadlné svátk у — Тронцкіе Сияткя 2). Въ велогодской губер. Семикъ

<sup>1)</sup> Терещ., VI, 127—9; Иллюстр. 1845, 299. — 2) Въ словахъ гизаdla, гизаdljè — д вставное, канъ и во многихъ другихъ ръченіяхъ, наприи. mydlo, sadlo, pravidlo — Die Rusalien, ein Beitrag zur slavisch. Mythol., Минлошича, 2—7, 15; Телескопъ 1833, VIII, 524; Зап. И. А.Н., I, ин. 2, ст. Гедеонова, 23; Архинъ ист.-юрид. свъд., II, полов. 2, 41.

(четвергъ седьной недвин несль Илеки) называется русаляя 1); вообще же на Руси Семицкой недъль тенерь дають названіе золоной, клечальной, а три последніе ся двя и три первые для Тренцвей недали именуются Зелеными Св'ятками з). Въ это время на дворахъ и по умицамъ ставатъ нарочно-срублениме ноледые клёны, березы, липы; ствим и окна внутри избъ укращають золоными вътками и цвътами, а holli vethladte trabod; lomgenie be dome n ná pěku, saburaніе вішковъ, бросаніе ихъ въ веду, плиска вокругь убранней разноцвътными лентами бережки и пъніе обрядовыхъ пъсень составляють донына-уналивное остатая старивных игрищь. На Зеленыя Святки никто не осмеливается работать, чтобы не прогиввать русалокъ; въ особенности женщины не должны шить и мыть бваье, а мущимы вить изъ лозы плетии и бороны — во связи этих занятій съ работами мнонческихъ двеъ, которыя ткутъ (вьютъ, идетутъ) облачене покровы и полощуть ихъ въ дождевыхъ источникахъ 2). По народному верованію, русалки выходять тогда изъ рекъ. озоръ и криницъ на сушу, заводять по полямъ и лесамъ гульбища и продолженоть ихъ до самаго Петрова дня (29-го іння). Май и іюнь ивсяцы — пора нолнаго развитія творческихъ силь, пора явленія облачныхъ жень и дівь, пающихь жена наодородіе; въ шум'в грозы выступають на небе прекрасныя немом, начинають свои легкія плиски, ноють громкія прени ( = быстрый нологь тучь и завываніе бури), и сочетаясь съ богомъ-громовникомъ, орошаютъ нивы благодатнымъ стменемъ дождя. Отсюда возникли разсказы о иля скахъ, нъсняхъ и брачномъ весельи русалокъ. На Зеленой или

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 193. — 2) Рус. прост. празди., III, 427; Сахаров., II, 83. Клечанье — деревья, вътин, цвъты, которыми убирають дома и цернен. — 2) Терещ., VI, 132; Въст. Евр. 1818, XXII, 115—6; Шасаринъ, 269; Этн. Сб., I, 326.

русальной недвав онв празднують свои свадьбы, плещутся въ водахъ, бъгаютъ по дуганъ я рощамъ, быють въ ладоми. аукаются, водять мероводы, плящуть и поють песни; тихіе, ласкающів слукь звуки вётровь принимаются за нкъ отдаленные напавы, а плескъ воды приписывается иль пляскамъ. Крестьянскія дівушки, приходя въ лісь, бросають русалкамъ зеленые вънки, съ просьбою доставать имъ богатыхъ жениховъ; а по вънкамъ, кинутымъ въ воду. онв гадають о занужства и будущень своемь житыв. И посль, въ продолжение всей Петровки, русалки выходять по ночамъ, изъ воды, и при свътъ мъсяца предаются танцамъ на избранных для того мёстахъ, называемыхъ игравицяии. Въ Малороссіи и Галиціи разсказывають, что тамь, гдв танцують русалки и мавки, видны на поляхъ круги н «трава ще пращеросте и заедно якъ руга зеленве». Нервако ояв заманивають къ себв овчара (собственно: пастыря небесных стадь) съ рожком или соприкою, заставляють нангрывать во всю ночь и плишуть подъ его жузыку; на томъ месть, где овчарь быеть ногою такть, остается на земяв амка. Черты эти общи русалкань съ эльфами и феяме 1). Въ великорусскихъ губерніяхъ ходить разсказь о томъ, какъ русанка являлась невидникою къ молодому промышленнику и танцовала подъ звуки его гуслей (см. т. II, стр. 247.). Таже любовь из пласкамъ приписывается и леснымъ женамъ; по разсказамъ чеховъ, оне охотне отдаются этему веселью въполлень и ночью при свътв ивсяца 2). Быда одва развая давушка, дочь вдовы. Съ утра уходила она

<sup>1)</sup> Маявъ, XI, 52; Сахаров., II, 89; Терещ., YI, 132; Кіев. Г. В. 1845, 15; Подтав. Г. В. 1846, 21; Ворон. Г. В. 1850, 16; Рус. Бес. 1856, III, ст. Максимов., 99—100; Кіевлян. 1865, 71; Рус. Въст. 1842, V—YI, 122 (о плишущихъ угопленицахъ на озеръ Гоплъ); Вейга̂де zur D. Муth., I, 250. — 2) Ганушъ, 164.

въ лесь пасти козье стадо, и пока козы щипали траву -- пряда денъ. Разъ, увлекаемая своимъ воселынъ и живынъ дарактеромъ, стала она плясать, поднявъ надъ головою руки. Это было въ полдень; варугъ -- словно изъ земли выросла -явилась передъ ней преврасная дава въ балой и тонкой какъ паутина одеждь, съ золотыми волосами до нояся и съ вънкомъ изъ полевыхъ нветовъ на голове. Она пригласила пастушку танцовать виссть; «мив кочется тебя поучить!» прибавила красавида, и объ пустились выкавывать свое искусство поль чудную музыку, которая неслась съ древесныхъ вътвей: то были звуки соловьевъ, жаворонковъ, малиновокъ и другихъ птвичкъ пташекъ. Ножки плямущей лесней девы, какъ ноги немецкихъ эльфовъ, были такъ быстры и легки, что даже не изли травы, а станъел гнулся, будто нвовая вътка. Такъ пласали онв отъ полудня ло вечера. Когда лісная діва исчезла, пастушка хватилась за свою пряжу; но было уже поздно, она не успъла окончить своего урока и воротилась домой крънко-опечаленная. Надъясь завтра наверстать потерянное время, она скрыла отъ матеры то, что съ нею случилось. Но и на следующій день явилась лъсная дъва, и онъ опять проплясали до самаго вечера. По окончанів танцевъ, лісная діва замітила печаль своей полочги и помогла ся горю: взяла лёнъ, обмотала вокругъ березы. тотчасъ сприла его въ тонкія нити, и затыкъ исчезла --дудто вътромъ ее спахнуло! Эта пряжа митла такое-же чубесное свойство, какъ и прижа, подаренная Гольдою: сколько не сматывали ее съ веретена — запасъ нитокъ нимало не истощался. Въ третій разъльсная дева подарила пастушкъ березовыхъ листьевъ, которые потомъ превратились въ водо то 1). Завидя любопытнаго, эльом увлекають его въ свою

<sup>1)</sup> Westsl. Märch., 198-203.

воздушную пляску и кружать съ такою необычайною быстро. тою. Это посла того онь на всю жизнь остается разслабленныма; подобно тому русалки, при встрача съ человакомъ, начивають передъ нимъ страшно крявляться и делать дикія движенія, и онъ волею-неволею перенимаеть ихъ жесты — и съ той поры до самой смерти будетъ постоянно трястись и кривляться, т. е. страдать болбанею, навъстною подъ именемъ Витовой пляски (сравни выше: стр. 71 1). Такимъ образомъ русалки, наравив съ эльфани и марани, родиятся съ демонами, насылающими тажкія бользни и скорую смерть. Зажанивая въ себъ юношей и дъвицъ, онъ измучиваютъ ихъ щекоткою, душать и топять въ рекахъ; детская болезнь донына извастна подъ именемъ щекотихи (см. стр. 76). Тотъ, кто ступитъ на холстъ, разостланный русалками, дълается разслабленнымъ или хромымъ; а кто не чтитъ русальной недели, у того оне портять домашній скоть и птицу (см. еще стр. 57-о связи бользней съ полудницами). Въ свътлыя, лунимя ночи нъмецкія никсы и наши русалки. выказываясь изъ водъ, поютъ чарующія пісни, которымъ не въ силахъ противиться ни одинъ смертный. Когда раздадутся ихъ звуки, странникъ бросается въ воду, увлекаемый стелько-же обаяніемъ ихъ красоты, какъ и гармоніей сладостнаго приня: пловопр спринять направить кр немь свою также гибнеть въ бездив, гдв схватывають его водяныя дввы. Вечеромъ нексы выходять изъ своихъ подводныхъ жилищъ и принимають участіе въ сельскихъ танцахъ. По шведскимъ преданіямъ, онъ знаютъ одиннадцать различныхъ мелодій: чедовъкъ можетъ слушать безъ опасности только первыя десять, и то въ значительномъ отдаленін; но когда онв запоютъ одиннадцатую, то ветхіе старики и дёти въ люлькахъ, больные и увъчные, даже деревья и другіе неодушевленные пред-

<sup>1)</sup> Шафарикъ, 266; Рус. прост. правди., ГУ, 9.

меты — все пускается въ неудержимую пляску 1). Тъже характеристическія черты приписывають литовцы своимъ ундинамъ. Эти девы, выходя при свете луны на поверхиость водъ и берега, поютъ и водятъ хороводы; помрачая своими пъснями умъ юношей, онъ схватываютъ вхъ въ объятія, и витесть съ неми кидаются на дно озоръ, ръкъ и источниковъ. Красота ихъ обольстительна, очи блестить, какъ небесныя звёзды, а разсыпанныя по плочанъ кудря шелестятъ и ввенятъ очаровательною музыкою; какъ скоро человъкъ заслышитъ музыку ихъ кудрей, онъ впадаетъ въ непробудный сонъ, и следовательно испытываетъ тоже обанніе, какое производять гусли-самогуды. Только тоть, кто достанотъ волшебный цвътокъ папоротника (- молнію), можетъ свободно любоваться на легкую, граціозную пляску водяныхъ красавицъ и слушать ихъ планительное паніе; онъ даже можетъ подчинить своей власти ундинъ, которыя будутъ гнать въ его съти рыбу и орошать его поля при засуи в 2). Какъ нимом дождевыхъ источниковъ, литовскія ундины и русскія мавки и русалки носятся надъ нивами и поляма, и съ одной стороны, напояя ихъ влагою, даютъ богатый урожай, а съ другой, посылая несвоевременные ливни и бури, повреждають эртьющія жатвы. Выше было указано, что тань, гдъ выются ихъ легкіе хороводы, трава ростеть зеленье и роскошите. По словамъ бълоруссовъ и жителей Полъсья, русалки поселяются въжитъ; въ Малороссіи върятъ, что на-

<sup>1)</sup> Моск. Наблюдат. 1837, ч. XI, 531; D. Myth., 406—1; Сказ. Грик., 181— «Die nixe im teich»: никса увлекла на дно пруда молодаго охотника; опечаленная жена его берстъ сначала гребень, потомъ елейту и наконецъ прялку, и въ полнолуніе кладетъ ихъ на берегу пруда; всякой разъ, какъ она двлала это, подымалась волна и увосила положенный даръ, и вслёдъ затвиъ показывался изъ воды несчастный утопленникъ. Всё три означенныя вещи составляютъ необходимые аттрибуты водяныхъ дввъ. — 27 Семеньск., № 129; Иллюстр. 1848, № 28; Черты литов. пар., 89.

канунъ Тронцына дня онъ собираются на нивы, и съ возгласомъ: «ухъ-ухъ, соломяный духъ!» а нертдко и съ пренями, прихлопывая въ ладъ руками, восоло бъгають по колосистой ржи, или катаются по ней взадъ пвпередъ. отчего рожь волнуется, какъ-бы отъ дуновенія вітра. О малюткахъ- жавкахъ разсказываютъ, что онъ ежегодно приходатъ на землю въ то время, когда хлёбъ начинаетъ колоситься и можеть служить имъ надежнымъ убъжищемъ 1). Нъмециямъ крестьянамъ, въ нхъ полевыхъ работахъ, помогаютъ подземные кардики. У русиновъ (въ саноцкомъ и коломыйскомъ округахъ) во время русальныхъ Святокъ совершается крестный ходъ на застянныя поля, при чемъ образа и хоругви убираются вънками и зеленью. Обыкновенно это бываеть на Духовъ день, и между темъ, какъ священиявъ и церковный причтъ творять по требнику обхождение полей, сопровождающія яхъ женщены поють обрядовыя пітсня, тексть которыхъ содержатъ мольбу о благорастворенія воздуховъ и изобилін плодовъ земныхъ-хатьба и винограда <sup>2</sup>). Вотъ одна **В2Ъ ЭТЕХЪ ПЪСНОЙ:** 

Заваруй, Боже, горы, долины, Горы, долины, наши царины в), Же бы насъ тучи не заходили, Же бы проло и не заливали, Злыи вътрове не пановали; Зароди, Боже, горы, долины, Горы, долины, наши царины. Наша царина пречь в) поібрана, Сребромъ-златомъ 5) пречь засъяна, Стрицовымъ перомъ заволочена, Ясными мечами обгорожена.

<sup>1)</sup> Называють ихъ и гречухами—оть гречи, въ которой онв любять притаться. — 2) Семеньск., 124; Маякъ, ХУ, 31—35; Сахаров.. II, 85; Опыть ист. обозрви. рус. слов. О. Миллерв. I, 97 (примъчан.); Die Rusalien Миклошича, 9—14. — 3) Обгороженным поля. — 4) Уже. — 5) Т. е. золотистымъ зерномъ.

Заме вътры и пролои — дъло русаловъ. Чтобы колосья надились, вызръли и дали хорошій урожай, нужна погода тихая, теплая, съ умъренными дождями; а потому въ нъкоторыхъ мъстностихъ Россіи, тотчасъ по окончаніи Тронцкихъ празднествъ, совершается обрядъ изгнанія или проводовъ русалокъ. Следующее за Тронцей воскресенье въ Спасект рязанскомъ называется русальнымъ заговъньемъ. На другой день, т. е. въ первый понедъльникъ Цетрова поста, тамъ приготовляють соломенное чучело, одетое въ женскіе уборы и представляющее русалку; потомъ собяраютъ хороводъ, ватягивають піссни и отправляются въ поле; въ серединт хороводнаго круга плашеть и кривляется бойкая женщина, держа въ рукахъ соломенную куклу. Въ нолъ хороводъ раздвляется на двъ стороны: наступательную и оборонительную; последния состоить изъ защитницъ русалки, а первая нападаетъ и старается вырвать у нихъчучело; при этомъ объ стороны кидають пескомъ и обливають другь друга водою. Борьба оканчивается разорваніемъ куклы в разбрасываніемъ по воздух у соломы, изъ которой она была сделана. После того возвращаются домой и говорять, что проводили русалокъ. Въ тульской губ. подобный обрядъ совершается на Зеленой недълъ: женщины и дъвицы идутъ толпою на засъянныя поля и ловять русалку, которая, по народному сказанію, воруеть тогда клібов. Связавши из в соломы куклу инарядивъ ее въженское платье, увтряютъ, что это и есть пойманная русалка; съ птенями и плясками несутъ ее къръкъ и бросаютъ въ воду. Въ узадахъ ефремовскомъ, епифановскомъ и новосильскомъ наканунъ Троицы (въ «клечальную» субботу) молодежь собирается вечеромъ на полянахъ и бъгаетъ, размахивая помелами, съ криками: «догоняй! догоняй! Иные утверждають, что собственными глазами видели, какъ гонимыя съ полой русалки убъгали въ лъсъ съ

плаченъ и воплями. Въ Малороссій на проводахъ русалокъ поють:

Проведу я русалочны до бору, Сама я вервуся до дому! Ой колы-жъ мы русалочны проводылы, Щобъ до насъ часто не ходылы, Да нашего жытечка не ломалы, Бо наше жытечко въ колосочку, А наши дивочкы у виночку.

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ около того-же времени бываютъ проводы Весны, и въ соломенной куклъ видятъ изображение именно этой дожденосной богини. Въ полетъ весеннихъ грозъ исчезаютъ облачныя дъвы; разметаемыя помеломъ-вихремъ, онъ убъгаютъ съ неба или, будучи размыканы, разорваны на части, тонутъ въ дождевыхъ потокахъ, и вслъдъ за тъмъ наступаютъ дътніе жары. Выпроваживая русалокъ, земледъльческое населеніе думало отстранить отъ своихъ нивъ опустошительныя бури и безвременные ливни, отъ которыхъ илъбъ ложится наземъ, ломается, мокнетъ и невполить вызръваетъ, или уже созрълый осыпается и проростаетъ безъвсякой пользы для человъка 1).

Хранительницы живой воды, русалки, наравий съ эльфами и никсами, обладають тёмъ высокнить даромъ мудрости, какой дается вдохновительнымъ напиткомъ небесныхъ источниковъ. Народная троицкая пёсня приписываетъ имъ загадываніе и разръшеніе трудныхъ загадокъ:

Ой бъжить, бъжить мила дъвчинка, А за нею да русалочка: «Ты послужей мене, красна пациочке!



<sup>1)</sup> Сахаров., II, 85, 90, 94; Терещ., VI, 137; Рус. прост. праздн., IV, 11; Пассокъ, III, 189; Метлинев., 309; Опис. чернигов. наибстичества, Инасоненато, 30. Показаніе Сахарова (II, 80) о проводажь русалокъ въ черниговской губ. въ конца Святой недали — неварно.

Загадаю тоба три загадочии;
Якъ угадаешъ — до батька пущу,
Коли-жъ не вгадаешъ — до себе возьму.
Ой що росте безъ корени?
А що бажить безъ повода?
А що цвъте безъ всякого цвъту?»
Панночка загадочки не вгадала,
Русалочка ее залоскотала 1).

Въ сербской пъснъ на загадочные вопросы, предлагаемые дъвицею, отвъчаетъ рыба, въ образъ которой являются въ преданіяхъ водныя божества и нимфы. Сидъла дъвица у моря, говорила сама съ собою: «ахъ, Боже ивлостивый! есть ли что шире моря, пространнъе поля, быстръе коня, слаще меда и дороже брата?» Провъщала ей рыба изъ воды: «глупая, неразумная дъвица! Шире моря — небо, пространнъе поля — море, быстръе коня — очи, слаще меда — сахаръ, дороже брата — милой!» <sup>2</sup>)

Русалкамъ соотвътствуютъ сербскія виды и болгарскія само-виды: это только другое прозваніе, данное облачнымъ дъвамъ по свизи ихъ съ молніями и вихрями. Въ древности ено, въроятно, было извъстно и русскимъ славинамъ, но потомъ позабыто вытъсненное болье употребительнымъ именемъ русалокъ, тогда какъ въ преданіяхъ сербовъ и болгаръ, наоборотъ, русалки уступили мъсто виламъ; этамъ послъднихъ знаютъ и словенцы, босняки, краницы, иллирійцы 2). О суевърномъ почитаніи вилъ упоминается въ нашихъ старинныхъ рукописяхъ. Такъ въ словъ нъкоего христолюбца читаемъ: «върують въ Перуна и въ Хорса... и въ вилы, ихъ-же число мъ тридевять се стръниць глаголють невъгласи и минтъ богинями, и тако покладывахуть имъ теребы (и корован инъ ло-



<sup>1)</sup> Малорос, пъсни Максиновича, 162. Загадии эти разръщаются такъ: намень ростетъ безъ кория, вода бъжитъ безъ повода, напороть цвътетъ безъ цвъту. — 2) Срп. н. пјесме, I, 196. — 3) Иличь, 282.

мять), и куры имъ рёжють» и ниже: «моляться огневё подъ овиновъ и виламъ и Мокоши». Тоже свидътельство повторено и въ другихъ памятникахъ, принадлежащихъ новгородской Софійской библіотект: «и начаша жрети молніи и грому, и солицю и лунт, а другів Перену, Хоурсу, виланъ и Мокоши, оуширемъ и берегынямъ, ихъ-женарицають тридевять сестряниць» 1). Это напоминаетъ намъ суевърное преданіе о двънадцати сестрахъ-трясавицахъ = эльфахъ то**мительныхъ** недуговъ (см. стр. 85). Въ древнемъ переводъ Георгія Анартола вилы отождествляются съ сиренами: «завистася же ся в ріць Ниль солицу вшедшу человікообразні дві животить мужь и жена, иже и сирины нарицаются, рекше виды» 2). Слово вида (иллир. willa) образовалось отъ. глагола вить, вью 3)---плести, скручивать, соединять прядивъ одму нять или вервь, и указываеть на миоическую діву, которая прядеть облачныя кудели и тянеть изъ нихъ золотыя нити молній. Въ сербской пъснъ говорится: «се муње вију по облаку» 4); у насъ: молнія нзвивается вьется огненной нитью или эмбйкою, мелькаеть искривленной линіей; сравии: мав илина, ви люга — кривизна, виламъ — извилисто, виловатый — приметый; глаголь вьется примагается и къ полету птипъ, и въ народныхъ загадкахъ (русской и сербской) ласточка, отличающаяся особенно-быстрымъ и извилистымъ нолетомъ, называется вило. Такъ какъ видимая глазомъ кривизна наводила на понятіе правственной кривды, хитрости и мукавства, составляющих самую существенную сторону въ характер'я эльфовъ (стр. 4-5), то отсюда: в плавый - хитрый, лукавый, в и ла — юла, человъкъ увертливый — в и ляющій (в и-

<sup>1)</sup> Лът. рус. янт., т. IV, отд. 3, 89—90, 94, 99, 108; Оп. Румян. Муз., 228—9. — 2) Москв. 1851, V, стат. Сревневск., 63—64. — 2) Какъ жала отъ жить, рыло отъ рыть, и т. д. — 4) Срп. м. пјесие, 1, 432.

лющій 1). Стремительные вихри, подымая столбомъ пыль или снъгъ (вью-га, у болгаръ: вилниветерущки <sup>а</sup>), крутять иль словно веревку; а неся на своиль крыльяль облака и тучи, завивають изъ въ кудри и сбивають вийсте, какъ спутанную пряжу или всклокоченные волоса. Рядомъ съ словами: куделя (ленъ, приготовленный для пряжи), кудло, кудеря, въ областномъ говоръ употребляется глаголъ куделится — нетёть выюга; вихорь, вихры (чубъ, пряди волосъ) одного происхожденія съ словомъ вихрь (вихорь), а патлы (длинные, косматые волоса) отъ санскр. кория ра t-детать з). Въ народныхъ сказаніяхъ виды изображаются не только нимфами, управляющими полетомъ облаковъ и молній, но и въщими пряхами. Въблизкой связи съюжно-славянскою вилою стоить волошская vilva — имя, которымъ обоввачаются духи, населяющее облачный міръ, носящіеся по воздуху въ видъ крылатаго змъя и посылающіе на землю дождевые ливии и плодородіе. По всему втроятію, преданія о вильвахъ и самое названіе ихъ заимствованы валахами отъ состанихъ славянъ. Сверхъ того, иткоторыми учеными вила и vilva сближаются съ скандинавск. vala, valva или völva (всв три формы равно употребительны и означають въщую жену, чародъйку); но это остается недоказаннымъ .

Подобно русалкъ, вила — существо, родственное свътлымъ эльфамъ, и потому данное ей имя сопровождается постояннымъ эпитетомъ бълая: бјела вила. Этотъ эпитетъ, указующей на блескъ, сіяніе и красоту, также тъсно сливается съ словомъ «вила», какъ въ нашемъ эпическомъ языкъ прилагатель-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 25; Доп. обл. сл., 22; Срп. рјечник, 62; Этн. Сб., YI, 74. — 2) Народне иссме Манедон. Бугара, Верковича, I, 2: "Подуналъ е тихи ветеръ, три вилии ветерушки". — 3) Доп. обл. сл., 94; Ивв. Ав. Н., IV, 404, 409. — 4) Шоттъ, 295-6; Germ. Mythen, 569; О вл. христ. на сл. яз., 21—23.

пое прасная съ словомъ «девица», и вместе съ темъ свидетельствуеть о тождестве выль съ белыми же нами (weisse frauen, biele panje) германцевъ, чеховъ и моравовъ 1). Вилы представляются юными, прекрасными, бледнолицыми девами, въ тонкихъ бъямхъ одеждахъ и съ длиними и - косани, распущенными по спинь и грудямъ; въ этихъ косахъ — ихъ сила и даже самая жизнь; тъло у нихъ нъжное, прозрачное, легкое какъ у птицы, очи блистаютъ подобно молнін, голосъ — пріятный, сладкозвучный. По свидетельству морутанскить сказокъ, косы у виль золотыя, низпадающія до земли, одежда — не только бълая, но и золотая, съ серебренымъ поясомъ. Бъда человъку, который прельстится вилою! ему опостылить весь міръ, и жизнь будеть не въ радость. Хваля красоту дъвицы, сербы и черногорцы сравниваютъ ее съ вилою: «она хороша, какъ горная вила!» Наравить съ русалками, вилы обитаютъ на горныхъ вершинахъ, въ лъсахъ и водъ, и потому различаются на горныхъ, лъсныхъ и водяныхъ: а) горска вила (бјела вила из rope), b) вида од планине (vila planinkinja); гора въ сербсковъ языкъ означаетъ и mons, и silva, в планинагору, покрытую атсомъ (mons silvosus, berg wald). Горныя вилы станують по горамь и устрояють свои «дворяща» въ пещерахъ, пропастяхъ и ущеліяхъ; внутри жилье ихъ убрано цвътами и зеленью и ярко сіясть, какъ пресвётлый рай. По другимъ разсказамъ, виды живутъ въ кристальныхъ палатахъ, украшенныхъ перлами, и владъютъ богатою золотою посудою. Наконецъ с) vila vodena или povodkinja обитаетъ въ ръкахъ, озерахъ и студенцахъ, а morska dėvica (murska diklica), представляемая полу-дъвою, полу-рыбою, -- въ глубинъ моря. По слованъ Караджича, вилы поселяются «по великим

<sup>1)</sup> Nar. zpiewanky, I, 412-3.

планинама и по камењацима око вода»; онт любитъ плавать, купаться, заманивать и увлекать на дно крестьянскихъ дъвушекъ. Принадлежащіе миъ источники (вили на водица) считаются заповъдными; юнакъ, который напьется отсюда воды или напонтъ своего кона, платитъ тяжелую дань: самъ онъ лишается очей, а конь его — ногъ 1). Не смотря на эти повърья, заставляющія вилъ населять землю, народъ и донынт не утратилъ воспоминанія, что онт собственно облачныя дъвы (vile oblakinje), обитательницы небесныхъ горъ, дубравъ и источниковъ. Въ замъчательной далматинской пъснъ вила говоритъ о себт:

Mene je gora rodila, U zeleni listak povila; Jutrenja rosa padala, Mene je vilu dojila; Od gore vetrić puhao, Mene je vilu šikao: To su mi bile dadije 2).

Какъ молніеносный эльфъ, вила рождается отъ горы-тучи, и вскориленная росою (дождевою влагою) убаюкивается вътромъ. Поселяне убъждены, что вилы могутъ насылать бури, дожди и градъ; подымая буйные вътры, онъ ломаютъ растущія по горамъ деревья, волнуютъ пучины и топятъ лодки и пловцовъ; во время морской бури случается видъть, какъ онъ бъгаютъ по верхушкамъ волнъ и своими ногами пънятъ встревоженныя воды 3). По свидътельству сербскихъ пъсень,

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 61—62; Срп. н. пјесие, I, 453, 274, 571; II, 51; Arkiv za povëstnicu jugoslavensku 1851, I, стат. Букулевича-Сакцинскаго, 87, 90, 97—104; сб. Валявца, 7—8, 18, 22, 47, 56.— 2) Переводъ: меня гора родила, веленымъ листьемъ повила; утренняя роса падала, меня вилу кормила; отъ горы вътеръ въялъ, меня вилу убаюнивалъ: то были мом няньки.— 3) Кукулевичъ, 88, 93, 104.

виды носятся по воздуху, между небомъ и землею, собираютъ летучія облава и любуются на молнів. Такъ Марку-кралевичу, когда онъ вступилъ въ единоборство съ Мусою Кеседжів, явилась на понощь вила изъ облака і); а когда банъ Секула преследовалъ вилу — она сначала побежала глубокими водами, потомъ — чистымъ полемъ и наконецъ, настигаемая хортами, «дигне се небу под облаке» г). Въ одной песет девица, не желая смотреть на грозу, замечаеть о себе: нит' сам вила, да збијам облаке» (я — не вила, чтобы собирать облака г). Согласно съ уподобленіемъ облаковъ крепостнымъ башнямъ и стенамъ, вила, нагоняющая на небесный сводъ тучи, признается строительницею воздушныхъ замеовъ:

Град градила б'јела вила
Ни на небо, ни на земл (ь) у,
Но на грану од облака;
На град гради троје врата:
Једна врата сва од злата,
Друга врата од бисера,
Трећа врата од шкерлета ').

## Въ третьихъ воротахъ вида

Сама сједи, погледује, ће се мун(ъ)а с громом игра <sup>5</sup>).

миет о постройкт вилою облачных городовт, будучи низведент на землю, привлект ее кт участію вт сооруженій твердынь, воздвигаемых руками смертныхт. Таково слідующее преданіе: выше Котора (Cattaro) вт каменной горт видна большал яма или пещера, о которой разсказываютт, что ее выкопалт царь Стефант и что именно здіть думалт онт постро-

<sup>1)</sup> Срп. н. пјесне, II, 409; сб. Валявца, 68. — 2) Срп. н. пјесне, I, 183. — 3) Ibid., 432. — 4) Грана — вътвь, отрасль; бисер— женчугъ, шверлет — шарлаховое, прасное сунно, багрепъ, нурпуръ. — 5) Срп. н. пјесне, I, 151—2.

жть городъ; но вила носоветовала «да то не чини, јер му ондје у оној врлети нема ни броду пристаништа ни коњу поигришта» 1), и указала на другое итсто у залива. Царь послушался вилы и съ ея помощію построня в градъ Которъ 2). Чародін, наученные видани премудрости, бродять вивсть съ ними и нечистыми духами по свъту и водять за собой грозовыя тучи и бури в). Всятдствіе этой власти надъ облачнымъ міромъ, видамъ приписывается вліяніе на земледельческія работы: въ старое золотое время онъ приходили на поля и пастонща, помогали людянъ жать навы, косить траву, полоть гряды и оберегали ихъ стада. Въ Иллиріи убъждены, что вила, если захочетъ, межетъ охранеть нвву своего любимца отъ града, опустошающаго состаніе участки. Возвращаясь съ полей въ горныя пещеры, вилы оборачиваются зыбямы ( тиолніями), и въ этомъ видъ проскользаютъ сквозь малыя отверстія въ горы, а внутри ихъ снова преобразуются въ дѣвъ 4): преданіе, напоминающее волошскихъ вильвъ, нёмецкихъ бёлыхъ schlangenjungfrauen ( dåsapatnis) и старинный мисъ объ Одинъ(І, 395). Какъ нимфамъ грозовыхъ тучъ, виламъ присвоены вст характеристические признаки и поэтические аттрибуты, соединяемые съ этимъ естественнымъ явленіемъ: быстрота полетовъ, чудесныя превращенія, бросаніе молніеносныхъ стрълъ и искусство ковать. Онъ также внезапно исчезають, какъ и являются; пъсни дають имъ крылья («полећела вила на бијела крила» 5), и борзаго коня уподобляютъ вилъ: «ал" је брза пуста бедевија, брза му је, као горска вила. 1). И

<sup>1)</sup> Переводъ: не двлать того, потому что на этой прутивив изтъ ни ладьямъ пристанища, ни коню понгрища (раздолья). — 2) Срп. рјечник, 294. — 3) Ibid., 75. — 4) Кукулевичъ, 99—100; Эрбенъ, 306. — 5) Срп. и. пјесие, II, 49; Кукулевичъ, 89: черногорская пъсня о легкокрылой вилъ, что прилетъла сънеба. — 6) Переводъ: "но быстра у него дикая кобылица, быстра, какъ горная вила" — Срп. н. пјесие, II, 399.

птепа, и конь-обычныя метафоры вътра, молнів и облака; а потому вилы не только надъляются крыльями и сказочными вонами, но и сами оборачиваются то легкокрылыми птицами, то быстроногими кобылами. Общераспространенная сказка о яблонъ, на которой каждую ночь зръють золотыя яблоки 1), т. е. собственно — о деревъ-тучъ, приносящемъ живую воду дождя (см. II, 309 — 315), отанчается въ хорутанской редакцін ніжоторыми любопытными особенностями 2). Вийсто жар ж-п т н цы, похищающей золотыя яблоки, здесь каждую ночь являются девять виль и рвуть дорогіе плоды; добрый володець подстерегаеть ихъ и получаеть въ подарокъ три золотыхъ яблока. Вследъ за темъ онъ отправляется искать выль; на пути объявиль ему пастухъ, что въ такомъ то студенцъ вням купаются въ полдень. Два раза молодецъ проспавь нолуденное время, но въ третій разъ подсмотрівль, вакъ онъ купались. Вилы взяли его въ себъ въ дупло, держали тамъ девять лёть и кормили его сахарными яствами, а при отпускъ надълили богатствомъ. Тоже предание развиваютъ сказии сербская и болгарская 3). Въ сербской приновъдкъ прилетаютъ за яблоками девять золотыхъ павъ. Меньшой изъ трехъ царевичей, посланный караулить яблоню. поставиль подъ нею кроватку и легь на постель. Ночью прилетъли павы; восемь съли на дереве, а девятая пала цареви-Ву на кровать и превратилась въ красную девицу; съ техъ поръ вдвоёмъ оне проводеле сладостныя ночи. Но вотъ подстерегла ихъ волдунья; золотая пава улетъла и больше не возвращалась. Царевичь пустился искать свою невъсту и примель къ озеру, въ которомъ она любила купаться. Три дня сряду провель онь возлів озера, сидя на конів; но всякой разъ, въ урочную пору, засыпаль непробуднымъ сномъ. Приветая, восемь павъ бросались купаться, а девятая садилась

<sup>1)</sup> Н. Р. Ся., VII, 11, 12. — 2) Сб. Валявца, 31-32. — 3) Срп. принов, 4; Эрбенъ, 213.

въ царевичу на коня, миловала-обнимала его и не могла добудиться. Посав того павы не прилетали на озеро; долгодолго странствовалъ царовичъ и наконецъ нашелъ городъ золотыхъ павъ и женился на своей невъстъ, которая царствовала въ томъ городъ. Другія хорутанскія свазки 1) сохранили черты, еще болье древнія: вила прилетаеть къ юношь бълой лебедью, оборачивается прекрасною дівою, въ былоснъжной одеждъ, съ золотыми косями до земли, и ложится съ нимъ спать на золотомъ ложф; отъ блеска ел волосъ освъщалась кругомъ вся ливада. Провъдала про то мать добраго молодца, взяла ножницы и отразала вила золоты я косы: вотъ почему красавида покинула своего милаго, и онъ должень быль идти ее отыскивать. Итакъ вила роднится съ лебедиными дъвами, которыя постоянно купаются въ 020рахъ и источникахъ, т. е. въ дождевыхъ потокахъ 2). Приведенныя сказки передають мнов о бракт облачной дтвы съ громовникомъ; въ летнюю пору она прилетаетъ къ нему на ложе, но тотчасъ-же всчезаетъ, какъ скоро здая чародъйка (Зния) лишить ее золотистыхь (сверкающихь иолніями) доконовъ; юный супругъ обратаетъ ее не прежде, какъ при возвратъ весны, когда она снова является у дождевыхъ источниковъ и когда самъ громовникъ пробуждается отъ кринаго зямняго сна. Согласно съ представлениемъ тучъ то небесными родинками, то садами съ золотыми яблоками, вилы въ одно и тоже время изображаются и водяными, и лесными девами; увлекая въ себъ сказочныхъ героевъ, онъ держатъ ихъ въ моръ и лъсахъ в), или сажаютъ въ дупло и кориятъ сахарными яствами, т. е. медомъ 🚃 амритою.

<sup>1)</sup> Сб. Валявца, 21—24, 29—30. — 2) Греческія сирены также представлялись птицами — Der Ursprung der Myth., 193. — 3) Сб. Валявца, 13, 46: "a vu onom istom morju bile so vile. Vile so prijele ovo dete... Vre je prešlo pet let, kak je dete vu vodi bilo i neizmerno lepo je bilo".

Хорутанскія сказки предлагають интересныя свідінія о вилиныхъконяхъ (вилени, вилован коњ), съ помещию которыль добрый володень (-Перунь) добываеть себв златовласую красавицу. Это чудесные кони грозовыхъ тучъ; они дышать планенев, летають по воздуху съ быстротою стрелы, не боятся непогоды и опасностой, и надалены ващимъ характеромъ: человъческимъ словомъ, предвиданиемъ, мудростью. Вибет в съ этимъ, видамъ, наравит съ эльфами, марами и домовыми, приписывается страсть зафажать обыкновенныхъ дошадей; у коня, на которомъ вздить вила, грива бываеть до такой стецени сбита, спутана, что раечесать ее нътъ никакой возможности; распутать гриву можетъ только вила и микто-болье! Однажды геройсказки вкаль на вилиомъ конв н нашель на дорогъ три золотыхъ волоса и золотую подкову; конь даеть советь не подымать находки, но молодець не послу**мался, взяль золотые** волосы и подкову и поступиль на кородевскую службу. Какъ скоро узналъ король про его находку,.. онъ приказалъ ему добыть златовласую красавицу и златокованнаго коня. Молодецъ исполняетъ приказъ: сначала привозитъ двву съ 2010тою косом, а потомъ пригоняетъ вилиныхъ кобылицъ, донтъ ихъ, и купаясь въ ихъ кипучемъ. молокъ, дълается неописаннымъ красавцемъ. Когда былъ поставлень котель съ этимъ кипучинь молокомъ (метафора весенняго дождя—І, 621-3), чудесный конь, принадлежащій сказочному герою, «potegnul 'se one toplinjave iz mleka», т. е. ехавдиль его своимь дыхвиемь втромь; молодець окунулea «i srečno izešel vun, pak još trikrat lepši postal kak prvo bil.Onda pustil konj nazad onu vručinu (жаръ), koju prvo vun potegnul z lampom». Захотълъ искупаться въ кобыльемъ молокъ смиъ кероля, бресплся въ котель-и погибъ; после того златовласвя дева доствлась доброму молодцу. Въ соответствующей малорусской сказка дава эта называется морскою

пани, а вилины кобылы — морскими или водиными. По другому преданію, вила даеть молодцу три узды: міжную, серебреную и золотую; стоить только потрясти ими, какъвъ туже минуту предстанутъ три вилы на коняхъ: одна на мъдномъ, другая — на серебреномъ, третья — на волотомъ. При содъйствім этихъконой, герой женится на прекрасной царевив, нан на самой вилъ. Потрясъ онъ уздою -- и немедленно явилась въ нему вила: «kaj si zmislil?» спросила она. — «Ja sem si zmislil da ti budeš moja žena... Onda su se skup oženili, imeli su skup dvoje dece, živeli su skup sedem let. Onda je on jeden put pozabil ključa od one ladice, gde je ona vuzda bila. Buда нашла узду в всчезла. Подобно тому, лебеднемя дъвы в болгарскія самовилы только тогда отдаются витязю в вступають съ нимъ въ бракъ, когда онъ овладъетъ изъ крылушками или пернатою сорочкою (schwanhemd); но едва получать обратно свои крылья или сорочку, тотчасъ-же превращаются въ птицъ н удетаютъ 1). Таквиъ образомъ конская узда хорутанской приповедки соответствуетъ крыльямъ; съ помощію узды вила можеть превратиться въ быстроногаго коня, какъ съ помощію прыльевъ — въ птицу, и тогда ей уже легко скрыться отъ влюбленнаго витязя 3). По русскому повёрью, если на ведьму наложить узду, она немедленно делается кобылицею и съ быстротою вихря скачетъ по горамъ и доламъ. Превращение онаэны в вы коней принадлежить глубочаймей древноств; у индусовъ веданческой эпохи было уже представление, что именно въ этомъ образъ дъва бурно-несущагося грозоваго облака убъгаетъ пламенныхъ объятій бога-громовника 3). Про славнаго богатырскаго коня Шараца разсказываютъ, что его подарила Марку-королевичу вила, что конь этотъ пилъ вино и скакаль такъ высоко, что могъ догнать самую виду:

<sup>1)</sup> Beiträge zur D. Myth., II, 212; сравни съ разсказомъ о пойманной мяръ — ibid., 269. — 2) Сб. Валявця, 5—12, 17—19, 38 —42, 75; Илячь, 281. — 3) Die Götterwelt, 21.

Шарац јевди посреди планине, Нигде виле чути ни видети. Кад је Шарац сагледао вилу, По с три копл(ь) а у висину сваче, По с четири добре у напредак, Брзо Шарац достигао вилу 1).

Въ старину у сербовъ совершался обрядъ, тождественный по значению съ нашинъ ряженьемъ (хождениемъ окрутияковъ). Наражались трое: чороје, вила и турица. Чороје (?) од вался въ косматую одежду, увъщанную лосьими в другими звёриными хвостами, на лицо накладывалъ маску («образину»), а въ рукахъ держалъ зеленую вътвь или пучокъ цветовъ. Вила являлась въ беломъ женскомъ платье, опоясанная красною перевязью, на головъ имъла бълое покрывало м втнокъ изъ цветовъ, а въ рукт «као лук на три угла искићен сав цвијећем». Тому, кто представлялъ турицу, придълывалась на длинной косматой шет конская голова съ большини зубани, которая могла раскрывать ротъ и хлопать челюстами; ноги у турицы были косматыя и виизу походили на птичьи. Вибств съ этими ряжеными шель человъкъ съ бубномъ и ударялъ въ него. Впервые они совершали обходъ на Срътенье, и потомъ---на всякой праздникъ до велижаго поста; «први дан су продазили и кроз саборну цркву» а). Это обрядовое нествіе служило знаменіемъ скораго возврата дожденосных облаковъ, которыя олицетворялись то бълыми дъвами, то существами, одвтыми въ звъриныя шкуры, и даже прямо-коровани и конями. Турица своимъ названіемъ напоминаетъ нашъ древнее поклонение Туру. Сившивая старинныя представленія, народъ даеть ей, вийсто головы быка или коровы, голову лошади и заставляеть сопутствовать виль. По-

Digitized by Google

¹) Срп. н. пјесме, II, 217; Срп. рјечник, 346. — ³) Срп. рјечник, 828—9.

добно тому, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Россів совершается следующій обрядь: въ заговенье передъ Петровками два или три человъка, избранные представлять русалку, покрываются парусовъ, и передній держить передъ собой лошадиный черепъ, на который надъта упряжная збруя; а кто-нибудь идеть свади и погоняеть этут акъ называемую русалку. Въ числъ другихъ животненныхъ образовъ, въ какихъ издревле рисовались народной фантазіи облака и тучи, встрівчаемь оденя и козла. О велахъ, блуждающехъ по лъсамъ и рощамъ, разсказывають, что онв имвють козьи ноги и конскія копыта 1). Велы невсегда тадять на чудесныхъ конякъ; иногда онв носятся на быстрыхъ оленяхъ, заузданныхъ и погоняемыхъ зитями, т. е. модніями. Такъ, по свидътельству одной пъсни, вила поймала четыре зиби и сеингодовалаго оленя, «zauzda ga zmijom, načini od dvě zmije remenje za uzdu, a četvrtu zmiju uze město šibe (взяла вивсто бича), sedue na jelena, pa hajde u potěru» (и пустылась въ погоню 2).

Какъ дѣвы весенняхъ грозъ, какъ существа, тождественныя эльфамъ, вилы к уютъ крѣпкія сабли, ударяя которыми можно перерубать желѣзо и камень з), и пускаютъ изъ облачныхъ странъ острыя стрѣлы — молнін. Всякаго, кто раздражитъ вилу, она поражаетъ стрѣлою въ сердце, руку, ногу или другую часть тѣла и причинаетъ ему смерть или тяжъкую, разслабляющую болѣзнь. Такъ подобная кара непремѣнно постигаетъ того, кто помутитъ свѣтлыя воды вилина источника: повѣрье, въ основѣ котораго скрывается мысль о молніяхъ, видимыхъ во время грозовой бури, возмущающей небесные родники. Родители запрещаютъ своимъ дѣтямъ ходить вътакія иѣста, Фкѣ по общепринятому миѣнію могутъ поранить

<sup>1)</sup> Кукулевичът 90. — 2) Ibid., 102—3; German. Mythen, 571.—2) Кукулевичъ, 88.

нать истительныя вилы. Если у кого заболфеть нога или рука —это приписывается действію виль 1). Такинь образомь эти мионческія дівы ставятся въ такую-же тісную связь съ болезиями, какъ и русалки, полудинцы и эльфы. Слово в и довњак означаетъ у сербовъ бъсноватаго - человъка, которымъ овладъли вилы (какъ-бы вошли внутрь его тъла). Царь Стефанъ, построявши Которъ, созвалъ на пиръ гостей, в между прочими пригласиль помогавшую ему вилу. За пиромъ сталь ень хвастаться, какой удалось ему воздвигнуть славный городь; на это вила возразила, что безъ нея онъ ничего бы не сдълаль: раздосадованный царь ударилъ вилу по лицу, «а она се на то расрди, те све изворе (родники) и студенце по Котору отрује (отравила, испортила) и све гости цареве полуди (и наслала на царскихъ гостей одурь). Кад цар ту освету (мщеніе) види, он стане вилу молити и једва је којекако намоли те му госте поврати од лудила и очисти му од отрова само један извор иза јужнијех врата градскијех» 2). Бросая что-то въ источники, или купая вънихъ своихъ дътей, вилы отравляють воду, и тоть, кто напьется этой воды, долженъ немедленно умереть 3); сравни приведенныя выше (стр. 62. 113) повърън о колодцахъ и сосудахъ, отравляемыхъдемонами различныхъ недуговъ. Сербскія пъсни даютъ виламълукъ и стрълы: ставитъ шатёръ угринъ Янко у студёныхъ водъ Савы-на вилиномъ игралищъ, и говоритъ ему бълая вида:

> «Ход" отоле, угрин Јанко! Не пен(ь)и ми шатор тудар <sup>4</sup>); Ако запеж стр"јеле моје, Устр"јелићу тебе, Јанко.•

Еще интересние свидительство другой писни: ихали два побратима Марко-кралевичь и воевода Милошъ; говоритъ Марко:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срп. рјечник, 61; Иличь, 279—280. — <sup>3</sup>) Срп. рјечник, 62, 294. — <sup>2</sup>) Кунулевичъ, 101. — <sup>4</sup>) Не разбивай тугъ шатра.

«сильно одолѣваетъ меня сонъ; запой, братъ Милошъ, и разгони мою дремоту.» Отвѣчаетъ ему Милошъ:

«Ја би тебс, брате, попевао, Ал' сам синоћ млого пно вино У планини с вилом Равијојлом, Пак је мене запретила вила: Ако мене чује да попевам, Оће мене она устрелити И у грло и у срце живо.»

— Пой, не бойся вилы, пока живъ Марко-королевичъ и есть у него въщій конь и золотой шестоперъ. Милошъ затянулъ пъсию,

А Марку је песма омилида,
Наслови се седлу на облучје;
Марко спава, Милош попијева.
Зачула га вила Равијојла,
Па Милошу поче да отпева;
Милош пева, вила му отпева.
Лепше грло у Милоша царске,
Јесте лепше, него је у виле;
Расрди се вила Равијојла,
Пак одскочи у Мироч-планину,
Запе лука и две беле стреле,
Једна уд'ри у грло Милоша,
Друга уд'ри у срце јуначко.

— Марко, побративъ по Богу! воскликнулъ Милошъ, вила меня устрълила. Очнулси Марко отъ сна, припустилъ Шараца и сталъ нагонять вилу.

Кад се вила видс у невол(ь)и,
Приу јадна 1) небу под облаке;
Потеже се буздованом Марко,
Белу вилу међ' плећи удари,
Обори је на земл(ь)ицу чарну,
Пак је стаде бити буздованом,
Преврће је с десне на лијеву,
Пак је бије шестопером златним.

<sup>1)</sup> Прянула бъдная.

Стада модить его вида: -пусти меня живою! я наберу зелья и задачу раны у Милома.» Отпустиль ее Марко-королевичь; набрада вида цалебныхъ травъ и задачила юнаку тяжелыя раны: еще дучие (—сладкозвучнае) стало у Милема горло, чань было прежде. Говорила потоиъ Равијојла между своями модругами:

«О чујете, виле-другарице! Не стрељајте по гори јувака, Док је гласа краљевича Марка И његова видовита Шарца И његова шестопера злати». • 1)

Тоже преданіе разсказывается у хорутань въ такой формъ: ъхван Марко в Андрей-королевичи. На просьбу Марка спъть ему пъсню-отозвался Андрей: «ei, mili brate, ja ti ne smem, mene bi vila oblakinja prestrelila. — Ei, pa naj se bojati, ja sem ti evdi. Posluhne Andro i zapeva tak da su 'se grane \*) padale. Na jeden put doleti svlica (короткое, метательное копье) vu Andrai prevali se. A Marko se ozre, odkud je to doletelo i opazi vu oblaku vilu, pograbi buzdovana i hiti ga vu vilu tak da ju je mam na kla hitil. Vila počne kričati: pusti me, Marko, ja ti oživim Andra i dam ti konja vilovitoga, kaj buš mogel po zraku leteti. Marko ji dovoli i ona nabere nekakove trave pa oživi Andra; a Marko dobi konja vilovitoga» 2). Итакъ вилы не только навосять смертельные в бользненные удары, но и знають искусство залечивать раны в унеють находить нужныя для этого травы. Онъ, по народному повърью, слетая съ неба, учатъ людей тайнамъ врачеванія; кто окажеть виль какую-ивбудь услугу, тому она становится посестримой (названною сестрою) н сообщаетъ знаніе цівлебныхъ травъ 4). Когда однажды моло-

<sup>1)</sup> Сри. н. пјесме, I, 181; II, 215—9. — 2) Всф вфтви. — 2) Сб. Велявца, 68. — 4) Кукулевичъ, 89—90; Иличь, 281.

дой юнакъ слемалъ свею правую руку, для него, по слеванъ сербовой пъсия 1), нашлась «л (ь) екарица, из горице вила»; но раздраженная на его любу -- она отравила ему рану, и весчастный погибъ безвременной смертию. Виденик называется человінь, въ котораго ударила вила стрілою и потомъ сама-же исцванаа 2). Чехи противъ недуговъ, которые подобно червямъ подтачиваютъ жизнь человъка, произносять такой заговоръ: «Byla panna Maria prečistá, měla tri vlastni sestričky (варіантъ: svatá Lucie tri dcery měla): jedna předla, druha vila, treti (motala i) na škrkavky žehnala, žehnala srdečnim, jaternim, pličnim, krevnim, strevnim (заклинала червей въ сердцъ, печени, легкомъ, въ крови и кишкахъ) té a té osobě, aby jí masa nejedly, krve nepily, a té osobě pokoj daly» 3). Эти три дъвы, изъ которыхъ одна прядетъ, другая вьеть, а третья мотаеть, суть вилы, о сродствъ которыхъ съ тремя въщими пряхами (дъвами судьбы) будетъ сказано въ главъ XXV. Сила врачевать бользни принадлежить виламъ, какъ обладательницамъ живой, цълющей воды, какъ дожденоснымъ или водянымъ дъвамъ. Нъмецкія саги заставляютъ свания жень возстать около птлебених ключей и кололневь (heilquellen, gesundbrunnen); а по шотландскому преданію, аткарственные зааки указала морская жена <sup>4</sup>). Сверхъ тѣлесной крипости и здравія, живая вода надыляєть еще даромъ предвъщаній и высшаго въдънія, и чрезъ то необходимо став хи друм или в хи щ в в старка в фину в и и у дры з в женъ (weise frauen, weissagerinnen). Всякая вила есть пророчица и чародъйка; она знаетъ будущое, и состязаясь въ мудрости, дегко побъждаетъ своихъ противниковъ: слов. vile nik — колдунъ, vilenisctvo, vilensztvo — колдовство 5).

<sup>1)</sup> Срп. н. пјесме, I, 430. — 2) Срп. рјечник., 62. — 3) Громани, 152—3 — 4) D. Mych., 1101—6. — 5) О вл. христ. на сл. 23., 21.

Бану Секуль объщалась вила «три биља казат": прво биље — да ти љуба реди сина, друго — да ти с"абља сјече турке, треће — да си стинан (честенъ) у дружину»; а Марку-королевичу она предсказала близкую смерть. Оступился Шарацъ и полимсь изъ глазъ его слезы; спрашиваетъ Марко королевичъ: что бы это значило? и отозвалась ему вила съ горы: «жалветъ тебя добрый конь! скоро вамъ разставаться: заболъешь ты, марко, и умрешь «од Бога од старог крвника». Какъ будешь ты на вершинъ горы, посмотри справа налъво — тамъ стоятъ двъ тонкія ели, а межъ ними струится свътлый ключь; сойди съ кона, загляни въ воду на свое лице, и узнаешь, что тебя ожидаетъ смерть.» Послушался Марко,

Наднесе се над бунар 1) над воду, Над водом је лице огледао; А кад Марко лице огледао— Виће Марко кад ће умријети 2).

Этотъ горный колодецъ соотвътствуеть тымъ скандинавскимъ шеточникамъ мудрости и предвъдънія, которые истекали изъподъ корней Иггаразилли, и особенно Urdhsbrunnen'у, возлѣ котораго обитали норны, опредълявшія теченіе жизни и смерть каждаго человъка. Въ старину многіе съ боязнію смотрѣли на евой отраженный образъ. Въроятно, на гаданіи, съ какимъ издревле обращались къ воднымъ источникамъ, основывается и воздитйшее гаданіе зеркаломъ; донынъдъвушки, желая увидать своего суженаго, смотрятъ или на дно колодца, или възеркало.

Влядъя стрълами и копьями, вилы являются въ народныхъ сказаніяхъ могучими, вовиственными дъвами, подобными съвернымъ валькиріямъ. Такъ какъ въ грозъ древній человъкъ созерцалъ берьбу стихій, кровавыя битвы и дикую охоту облачныхъ духовъ; то о горныхъ вилахъ (vile gorske) разска-

<sup>1)</sup> Студенецъ, родинкъ. — 2) Срп. н. пјесне, І, 182-3; ІІ, 439—441; Путешест. въ Черногорію А. Попова, 213—4.

зывають, будто онь, вооруженныя маткими страдами, даять довы и сражаются между собою, при чемъ отъ изъ неистовыхъ восклицаній и крика стонутъ горы и содрагается вемая: «čela gora od krike i vike grmi i zemlja se trese» 1). Съ затемвъніемъ основнаго смысла преданія, фантазія допустела участіе вель въ человъческихь войнахь. Онъ помогають своимь любимымь героямь и назвергають воиновь противной стороны губительными ударами; хорутанская приповъдка 2) упоминаетъ о амъ, наполненной головами людей, побитыхъ вилами («koje su vile preobladale»). Онъ покровительствують сербскимъ юнакамъ, заключають съ ними побратимство (принимають на себя обязанности посестримь), дарять имъ кръпкое оружие и надъяноть ихъ силою и удачею въ бояхъ. Марку королевичу онъ дали и богатырскую силу, в ратную саблю 3). У хорутанъ сохранилось такое преданіе: въ дътствъ своемъ Марко-королевичъ пасъ свиней и былъ такой слабой мальчикъ, что его постоянно колотили товарищв. Однажды онъ набрёлъ на прекраснаго вилина ребенка, и видя, что дитя лежить на солнечномъ прицёкъ, укрыль его подъ твнь. Тутъ пришла вила и промолвила: -mili Bog! gdo je to včinil? da me prosi kaj god na svetu, ja bi mu dala». Мальчикъ попросилъ, чтобъ его не обижали товарищи. «А ona mu odgovori: ajda, gda to očeš, hodi me cecat (сосать). On ju posluhne i ide cecat. Gda se je nacecal, veli mu vila: no, vezda 4) hodi ovoga kamena drmat 5), jel' ga buš mogel zdrmati. Kamen imel je dvanajst centov. Ide ga drmat, ali ni z mesta. Onda mu veli vila: hodi išše cecat; gda se nacecaš, hodi ga pak drmat. Ide cecat, i gda se je nacecal - ide ga drmat, ali samo malo ga je zdrmal. Onda pak ide cecat... Onda ga je vre mogel vu visinu veliku i prek gore hititi,

<sup>1)</sup> Кукулевичъ, 90. — 2) Сб. Валивца, 2. — 3) Кукулевичъ, 96; Иличь, 289. — 4) Теперь. — 5) Тристи, поворачивать.

da ga več ni bilo nigde». Такъ, по древне-поэтическому возартию на природу, сосеть богъ-громовникъ облачную жену, в упившесь ея молокомъ ( дождевою влагою), предстаетъ во всемъ своемъ грозномъ величін - рушителемъ скалъ и камней. • Теперь, сказала вила Марку-королевичу, ступай -- куда хочешь; никто тебя не одолеетъ!» Королевичъ сковалъ се-63 огромную боевую палицу и отправился на богатырскіе нодвиги. Съ этихъ поръ онъ былъ непобъдимъ въ бою; виды постоянно помогали ему въ кровавыхъ встречахъ. Некогда, сражаясь съ русскимъ царемъ, онъ восканкнулъ: вила, номози ин в! и всявдъ за тъмъ побъдилъ непріятельскія рати 1). Сербская пъсня описываетъ единсборство Марка - королевича съ Мусой Кеседжія: посят первыхъ ударовъ, излошалось у обонкъ воннское оружіе; оня соскочили съ коней и схватились руками; долго боролись витязи, кговавая птна капала съ нехъ на землю, но вотъ Муса оселель, повалель протевника на зеленую траву и сълъ ему на грудь. Завопилъ королевичъ Марко:

> "ће си данас, посестримо вило, ће си данас? ниће те не било! Еда си се криво заклин(ь)ала ћегоћ мене до невол(ь)е буде, да ћеш мене бити у невол(ь)и?" 2)

Явилась ему вила изъ облака и сказала: «зачёмъ жалуешься, Марко-королевичъ! не я ли, бёдный, тебё говорила чтобы, не изчиналъ ссоры въ воскресенье? Срамъ нападать двумъ на едного, и развё иётъ у тебя змён за пазухой?» Въ послёдшихъ словахъ былъ намёкъ на острый ножъ. Заслышавъ голосъ вилы, Муса взглянулъ на облако, откуда она вёщала; а



<sup>1)</sup> Сб. Валявца, 63-65. — 2) Переводъ: "гдъ ты нынче, посестряма вила, гдъ ты? пегдъ тебя нътъ! Развъ ты певърно влялась помогать миз въ бъдъ?"

Марко въ тоже игновение выхватиль ножь изъ-за пазухи и распороль Мусу отъ пояса до самаго горла <sup>1</sup>). Другая пъсня разсказываетъ, какъ къ тому-же герою пришло девять-десять посестрииъ виль на помощь противъ бана Свилаина. Къ молодцу Новаку прилетъла изъ горы вила и помогла ему въ битвъ противъ Мануйла Гречича; а когда Янко былъ убитъ Нукичеиъ, вила взяла его сына Николу Янковича, упесла въ свою пещеру и воспитывала до юношескикъ лътъ, потомъ дала ему славнаго вилинскаго коня и вилинское оружие и послала истить за смерть отца <sup>2</sup>). Враги сербовъ и черногорцевъ — враги и ихъ вилаиъ. Вилы предупреждаютъ витязей этого славянскаго племени о всякой военной опасности, о встхъ нападеніяхъ, какія готовятъ на нихъ невърные турки.

Кличе вила од Кома-планине, Дозивала вила на поле Цетине, На Цетине на средь горе Црис По лмену и по прозимену Петровича Данилу владыку: О владыко, црногорска главо! Эго на те иде сильна војска Од онога Отманович цара 2).

## Владыка спрашиваетъ вилу:

«Кажи мене, од планине вило! Мош ли знати, колико је војске, Од које ли вемл(ь)е и краине, На коју ће страну окренути И сад ко ће на нас удврити? 4)

<sup>1)</sup> Срп. н. пјесме, II, 407—9. — 2) Кукулевичъ, 88, 95. — 3) Переводъ: иличетъ вила съ горы Комы, воветъ вила на Цетинское поле, на Цетинское поле среди Черногоръя, по имени и проввавію — владыку Данилу Петровича: «о владыка, черногорскій глава! идетъ на тебя сильное войско царя отомоновъ» — 4) «Скажи миъ, горноя вила! знаешь ли ты — сколько войска, изъ кажи венель и областей, на какую сторону кочетъ нападать, и ито на насъ ударитъ?»

И вила разсказываетъ, сполько у непріятеля войска, изъ какыть земель оно набрано и на какія страны наибрено ударить. По ся въстямъ, владына распоряжаетъ дъйствіями своихъ полковъ и одерживаетъ надъ турками знаменитую побъду. Точно также, по словамъ недавно-сложившейся пъсни, вида взващала о предстоящей битва храбраго Вука Лешевича и пугала его бъдами, если онъ не послушается ея совъта и не сообщить о томъ другимъ юнаканъ 1). По волошскому повврыю, у каждой страны есть своя vilva - защитница; охраняя свои земян, вильвы часто сражаются между собой въ воздушныхъ пространствахъ, и смотря по исходу битвы-въ подвластныхъ имъ странахъ установляется хорошая или дурная, благопріятная или гвбельная для урожаевъ погода (сровни съ свазаніями о битвахъ лешихъ — II, 334-5, и ведогоней гл. XXIV). Такимъ образомъ вилы получили вполнъ-народный характеръ, сделались защитницами политической свебоды и общественныхъ интересовъ южныхъ славянъ, подебие тому, какъ въ германскихъ преданіяхъ твже національныя черты усвоены Одину и валькирінив. Чехи донынъ видять въ облакахъ и тучахъ толпы небесныхъ вонновъ, и когда собирается гроза — говорять: воть опять вооружаются nebešti vojaci! Громы и молніи принимаются за ихъ выстрелы, а сгущенные пары — за дынь отъ огнестрельнаго оружія; когда небесный воннъ дасть промахъ, то посланная ниъ нуля падаеть на землю и производить грозовый ударъ. Въ средв этихъ ратниковъ есть безголовый барабанщикъ; за-**МУМИТЪ ЛИ ВЪ ЛЕСУ ОУРЯ** — ЭТО ОНЪ СТУЧИТЪ ВЪ СВОЙ ГРОМвій барабанъ <sup>а</sup>). Послі принятія христіанства, означенныя представленія были перенесены на ангеловъ, и витстт съ темъ создались легенды о чудесной помощи, даруемой ими

<sup>1)</sup> Путеш. въ Черногерію А. Попова, 216-9.- 2) Громаннъ, 5.

христолюбивому воинству. Инатьевская летопись, описывая битву Владиміра Мономаха съ половцами, замітчаеть: «падаху половци предъ полкомъ Володимеровымъ, невидимо бъеми ангеломъ, яко се видяху многи человеци, и главы летяху невидимо-стинаемы на землю. И въпросища колодникъ (плънныхъ), глаголюще: како васъ толико сила и иногое иножество не могосте ся протявити, но въскорт побъгосте? Си же отвіщеваху, глаголюще: како можемъ битись съ вами, а друвін вздяху верху васъ въ оружьи світлів и страшни, нже помогаху вамъ! Токио се суть ангели, отъ Бога послани помогать хрестьяномъ» (сравни т. І, 278-9). Въ «Гисторіи объ азовскомъ взятін разсказывается, что казаки, стъсненные турками, возслади къ Богу горячія молитвы, и «для той казацкой печали того-же дня возста отъ съверной страны туча, а изъ той тучи вышла Дъва Пречистая Богородица и съ ней множество прекрасныхъ юношей (ангеловъ в мучениковъ), и пришедъ прогна турокъ... Нападе на нихъ страхъ и трепетъ, и ослъци очи ихъ, и между собою начали стчися» 1). Какъ валькирів препровождають падшихъ въ бою героевъ въ блаженное царство Одина, такъ и вилы увлекаютъ присужденныя виъ души въ свои облачныя жилища. Одна мать, у которой было девять девочекъ, молила Бога, чтобы онъ дароваль ей сына; но вибсто мальчика, родила десатую дочь. Когда на крестинахъ спросили родильницу: какое имя дать ребенку? — она въ горькой досадъ отвътила: «Яня-чортъ бы ее взялъ!» (ћаво је одинјо!) Яня выросла тонка и высока, бълолица и румяна; разъ взяла она ведро и пошла по воду.

> Кад је била вроз гору зелену <sup>2</sup>), Ал' повика из горице вила: "Ој чујеш ли, прелијена Јањо!

<sup>1)</sup> Рыбыяк., 1V, 182-3. — 2) Когда шла авзеленый сонъ...

Баци <sup>1</sup>) ведро у зелену траву, Ходи и мене у гору зелену; Тебе ј' мајка нама поклонила, Још малену куму на рукама".

И дъвица пошла къ виламъ <sup>2</sup>). Доселъ существуетъ клятва: «чтобъ тебя вилы унесли!» (виле те однеле! <sup>3</sup>). Виъсто выраженіи: «какая смерть тебя возьметъ!» сербы говорятъ: «какія вилы тебя одольют»!» <sup>4</sup>). На Руси дъти, проклятыя отцемъ или матерью, дълаются достояніемъ водяныхъ и лъщи ихъ.

Наравит съ эльфани и русалкани, вилы любятъ пляски. пъніе я музыку. Собираясь на избранныхъ мъстахъ — въ лъсахъ и по горамъ, онъ водять коло, играють на свиръляхъ и дудкахъ, поютъ, отгаютъ и ртавятся; морскія вилы выходятъ при свете итсяца изъ своихъ подводныхъ жилищъ, затягиваютъ чудныя пъсни и въ легкихъ, граціознымъ пляскахъ ноеятся по берегу или по зыбкой поверхности водъ. Вилы охотно плятуть и подъ звуки гуслей, на которыхъ играетъ пастухъ; онв такъ пристрастны къ танцамъ, что предаются **имъ до** совершеннаго истоиленія <sup>5</sup>). Высока Ловћен-планина, говорить пъсня, «виленски у њој станови, свећ (всегда) виле танце изводе» 6). Смертнымъ небезопасно смотръть на ихъ веселыя забавы; всякой, кто набредеть на ихъ хороводъ или вечернее пиршество, всякой, кто расположится станомъ на ихъ «дивномъ игралищъ, дивномъ пъвалищъ», — подвергается ищенію и стрілами раздраженныхи вили ?). Иногда, завидіви **риошу, вылы** увлекають его въ свои танцы и кружать до тъхъ поръ, пока онъ не испуститъ своей души в); но случается



<sup>1)</sup> Брось. — 2) Срп. н. пјесме, I, 560 — 1. — 3) Срп. н. послов., 35. — 4) German. Mythen, 571. — 5) Кукулевичъ, 94. 101; Сб. Валявца, 13, 46, 52—59. — 6) Срп. н. пјесме, I, 190—1. — 7) Ibid., 181—3; Срп. рјечник, 61. — 8) Narod. zpiewanky, I, 8.

также, что, въ награду за долгую неутомимость и искусство въ пласкъ, велы вступають съ немъ въ побратимство и научають его мудрости (делають вещимь), какь своего любимпа. Однажды Марко-королевичь шель горою импо того ивста, гдъ собравшіяся вилы коло вграли. Онъ увидали королевича и пригласили его состязаться съ собой въ танцахъсъ тъмъ условіемъ, что если онъ будетъ побъжденъ, то навсегда останется въ ихъ власти. Но витязь былъ крвпокъ ногами и одержалъ побъду надъ всъми вилами, которыя, не смотря на свою легкую, воздушную природу, попадаля наконецъ отъ усталости на землю. Побъжденныя виды заключили съ королевичемъ братскій союзъ, и съ той поры какъ-бы состояли у него на службъ и помогали ему во всякой бъдъ. По свидътельству черногорской пъсни, на Мирочъ всъ вилы были Марку-королевичу посестрины, кром в одной Равијојлы, но ш ту заставили подруги последовать ихъ примеру 1). Напевы вилъ до того обаятельны, что человъвъ, услышавши ихъ однажды, уже не можетъ наслаждаться песнями земныхъ девъ в всю жизнь свою томится и тоскуеть. Любять вилы состязаться и въ искусствъ пънія, и какъ неравнодушны онъ въ легкости и быстротъ пляски, такъ точно неравнодушны и къ звонкому, пріятному голосу. Выше ны указали преданіе, какъ вила Равијојла поразила стрълами Милоша — за то, что въ сравненім съ нею онъ пълъ и звучнъе, и лучше. Есть еще другое преданіе, что ніжогда вилы вступили въ состязаніе съ самонадъяннымъ пъвцомъ, и доказавши превосходство свемъ голосовъ, ослепили его 3). У хорутанъ известенъ следующій разсказъ: у бъдной вдовы была малютка-дочь, наученная славнымъ пъснямъ. По вечерамъ, когда она начинала пътъ, приходили прекрасныя вилы «z dugemi zlatnemi lasmi(воло-

<sup>1)</sup> Кунулевичъ, 87-90. - 2) Ibid., 92.

сами) і z latnemi opravami». Незримыя никому, кромъ одной дъвочки, онъ внимательно слушали ея пъсни и всякой разъ оставляли ей какой-нибудь подарокъ. Дитя такъ полюбилось виламъ, что онъ ръшились завладъть имъ, и вотъ когда дъвочка была похищена — бъдная мать отправилась на поиски и нашла ее въ полъ, «gde su vile ž njenum čerjum ¹) popevale. I vile zele su mater med se i dayale nji kajkakve stvari ²) da naj samo kčer pri nji² pusti, ali ona ne je štela ²). Onda su nji dale lepe stvari da kči saki večer med nje dojde popevat.» Послъ, когда мать померла, дочь ея сдълалась вилою («роstala je jedna lepa vila» ³). Особенно интересна сербская пъсва ва забражающая хороводъ вилъ:

Ој вишњо, вишњице!
Дигни горе гране.
Испод тебе виле
Дивно коло воде.
Пред њими Радиша
Бичем росу тресе,
До две виле води,
А трећој беседи:
"Поћ' за мене, вило!
Код моје ћеш мајке
У ладу седити,
Танку свилу прести
На златно вретено." 5)

Дерево, подъ которымъ собрались вилы, соотвётствуетъ міровой асени Иггдразилли (см. II, 279), и есть не болёе, какъ метафора дождевой тучи; подъ ударами громоваго бича, съ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Съ ед дочерью. — 2) Вещи, дары. — 3) Не хотвла. — 4) Сб. Валявца, 47—48. — 5) Срп. н. пјесме, І, 111. Переводъ: Ой вишня, вишеньна! подыми вверхъ вътви, подъ тобою вили дивный хороводъ водятъ. Передъ ними Радиша бичемъ росу стрясаетъ, двухъвилъ водитъ, а третьей говоритъ: пойди за меня, вила! подлъ моей матера будешь сидъть въ прохладъ и прясть тонкій шелиъ на волотое веретено.

вътвей этого дерева сотрясается роса дождь. Такое сотрясеніе росы, сопровождающее пляску виль, указываеть на шхъ стихійное значеніе и на сродство съ валькиріями, которыя въ своихъ воздушныхъ пофздахъ также роняютъ росу. Последнія два стиха пъсни свидътельствують, что вилы занимались пряжею. Хорутанскія приповідки разсказывають, что за услуги, оказанныя виламъ, онъ дарятъ такой клубокъ нитокъ, изъ которыхъ можно наготовить столько полотенъ, сколько вахочется. Такъ одна пастушка укрыла спящую вилу отъ жаркихъ дучей солица, а вила подарила ей «jedno klopko (клубокъ) i rekla: samo vezda snuj ovo klopko — i budeš imela dosti rubja (платья 1). Ona je tak napravila i imela je tuliko platna da si je napravila rubja dosti sebi i svojemu bratu» 3). Народное повърье утверждаетъ, что вилы шьютъ женскія одежды, и сидя на плоту, расчесывають свом золотистыя косы 3). Цвътокъ cuscuta europaea, называемый у нъмцевъ flachsseide, у сербовъ слыветъ: вилина Koca 4).

Одно изъ наиболте распространенныхъ въ народномъ эпост сказаній основано на миет о похищеній облачныхъ женъ и сокрытін дождевыхъ источниковъ злобнымъ демономъ — змтемъ. Въ хорутанскихъ сказкахъ миет этотъ передается вътакой формъ: царевичъ (—громовникъ) женится на пре красной вилъ; но приходитъ пора, и ее похищаетъ огне нный король—старикъ, изъ устъ котораго исходитъ пламя; онъ уноситъ вилу на ognjevitu goru или въ змтиный городъ, и тамъ сажаетъ ее среди потока (—въ тучт) и оковываетъ цъпими, т. е. зимвею стужею. Царевичъ отправляется добывать свою подругу, и чтобы достигнуть этой цтли — долженъ слу-

<sup>1)</sup> Серб. руб, рубац = рус. рубажа. — 2) Сб. Валявца, 60—62. — 3) Кукулевичъ, 99—100; Иличь, 281. — 4) Срп. рјечняв, 62.

жить у бабы-чародейки и пасти быстроногихъ вилиныхъ кобылицъ, въ которыхъ обращаются ея дочери. Такой подвигъ совершается имъ при содъйствіи Солица, Місяца и Вітра; затемъ, купаясь въ молоке вилиныхъ кобылицъ, онъ делается сильномогучимъ богатыремъ и получаетъ за службу чудеснаго коня; на этомъ конв онъ увозить свою красавицу отъ огненнаго короля, а самому королю отсткаетъ мечемъ голову 1), т. е. при возвратъ весны богъ-громовникъ, купаясь въ молокт небесныхъ источниковъ, обрттаетъ свою прежнюю силу, норажаетъ демона мрачныхъ тучъ и выводить изъ заключенія дожденосную нимоу, какъ свою любимую супругу. Въ зимнее время, подъ вліяніемъ вьюгъ и морозовъ, царство облачныхъ дъвъ каменъетъ; соотвътственно этому пожтическому представленію, сказка, изображаетъ царство виль окаменённымъ силою злаго заклятія, но вотъ наступаетъ пора освобожденія (твесна) и сказочный герой несется туда на вилиномъ конъ, входить въ церковь и начинаеть звонить: «kak on pozvoni, ali na jedenkrat vse oživi—ljudi, marha (стада) i vse kaj je predi bilo okamenjeno». Звонъ-метафора грома; шумъ грозы пробуждаетъ мертвое царство, и добрый молодецъ женится на здатовласой прасавидь, цариць виль 2). Какъ всь облачные, грозовые духи могутъ посылать и жизнь и смерть, смотря потому-несутъ ли они живую воду дождя, или холодныя, всёопрпеняющія врюси; таку и виче представляются су цригие. двойственнымъ характеромъ: онъ то разрушають волшебныя чары и призывають окаменвлыхь героевь къ жизии, то сами превращають ихъ въ камень, и въ этомъ последнемъ случав отождествляются съ злыми чародъйками-въдьмами. Царевичъ нанимается въ пастухи къ слепому старику; съ гуслями въ рукахъ, онъ гонетъ стадо на пастбище, располагается вблиэм вилина города и засыпаетъ кртпкимъ сномъ; въ это время

Digitized by Google

¹) Сб. Валявца, 1-5, 24-29. — ²) Ibid., 17-19.

вилы окаменили все ого стадо. Проснувшись, царевичь пошелъ къ виламъ. «Mam, veli jedna vila, da budu ga vezda na kamen napravile, a druga veli: ne-ne, ima gusle, naj nam igra, bumo tancale. On jim igra-igra, a one, gda jim preveč tancanja bilo, kričiju: náj igrati, náj-náj! ¹) On samo igradok su opadale v re vile. Onda kričiju: náj igrati, idi raiši v ono šikarje pak si onu i onu šibu (прутъ, вътку) odreži рак vudri posakem kamenu, 'sa bu ti nazad marha. On igra-igra. One kričiju: naj igrati, rajši otrgni-onu travu tam pak namaži starcu slepomu tvojemu oči pak bu taki videl. On igra-igra, pák veliju mu vile: náj, náj igrati, idi k starcu dimo pak vudri po štali, mam bu 'se zlato i ves zlati komj i 'se bu vu štali zlato. On nikaj, igra-igra. One veliju: naj igrati, vudri doma po pivnici 3), buš tam dva kupe zlata i srebra našel, samo nam pusti mira pak náj igrati» 3). Царевичъ пересталъ играть и воспользовался встыть, что высказали ему вилы. Эта игра на гусляхъ-метафора грозовыхъ пъсней. Называя вой бури и раскаты грома небесною музыкою, фантазія создала басню о гусляхъ-самогудахъ, обладающихъ такимъ чародъйнымъ свойствомъ, что пока они издаютъ звуки - все кружится и пляшетъ; вилы поэтому и не могутъ оставить своей бъщеной пляски, и усталыя просять о пощадь. Сиысль преданія -- саьдующій: богъ громовникъ, искусный музыкантъ на волшебныхъ гусляхъ, выгоняетъ въ раннюю весеннюю пору свои небесныя стада, т. е. дождевыя облава; а вилы, пользуясь его отдохновеніемъ, превращають ихъ суровымъ дыханіемъ стужи въ безжизненные камии. Но вотъ пробуждается громовникъ, начинаетъ наигрывать на гусляхъ, и заставляя вилъ

<sup>1)</sup> Когда вилы натанцовались, онъ закричали: довольно, будетъ играть! — 2) Штала—конюшия, пивинца—погребъ. — 2) Сб. Валявца, 33—34, 54—56.

плясать, приводить ихъ въсовершонное истомление, т. е. смиряетъ ихъ въ шуит бурной грозы, дтйствіемъ которой окаме-· нъзыя стада его возвращаются къ жизни (ударъ вътки есть ударъ молнін, см. 11, 388-395), золото солнечныхъ лучей проясняется из 1-за разбитых тучь и верховному владык в неба, ослъпленному темными облаками и туманами, возвращается его эръніе свътъ. Солице, луна и звъзды уподоблялись золоту, серебру и глазамъ. Тучи, закрывающія эти свътила, представляясь демонами, готовыми не только похитить драгопфиныя сокровища, но и ослепить всевидящія, міровыя очи. Вилы, какъ собирательницы облаковъ, также отнимаютъ небесный свътъ, или выражаясь истафорически: похищаютъ артніе (очи), пока могучій громовникъ не разсфетъ сгущенныхъ тучъ и не выведетъ изъ-за нихъ ясного солица, или блестящихъ звъздъ и мъсяца. Приведенная сказка имъетъ еще другой варіантъ 1): три вилы выкопали у стараго деда очи; сиетливый пастухъ вызвался возвратить ему эртніе. Онъ приготовиль шестьнадцать клиньевь и погналь овцу да барана на пастбище. Вскоръ явились туда три вилы и начали тавцовать подъ музыку пастуха; онт танцовали до ттхъ поръ, пока не попадали наземь. Тогда добрый иолодецъ прикрапиль ихъ клиньями въ землъ, а баранъ принялся подъ бока толкать; выды принуждены были покориться и выдали пастуху шесть коробокъ глазъ, между которыми онъ нашелъ и глаза дъда. Пастухъ воротился въ слепому, вставиль ему очи, и съ помощію цілебной травы, указанной вилами, возвратиль ему потерянное эртніе 2). Г. Максимовичь упоминаеть о подобной же налорусской сказкъ про заую русалку, которая лишала зрвнія дъда и бабу — за то, что они пасли овецъ на ея заповъдномъ лугу, в носила ихъ вынутыя очи въ платкъ за поясомъ 3).

¹) Ibid., 52-53. — ²) Сравии у Эрбена, 27-29: "Jezinky". — ³) Рус. Бес. 1856, III, 100.

Тъхъ-же инонческихъ дъвъ болгары знаютъ подъ ниенами: а) само-вила и в) само-дива; первая преимущественно обитаетъ въ горахъ, а последняя -- въ рекахъ и колодцахъ. Оба имени сопровождаются придаточнымъ само и напоминають наши эпическія выраженія: коверь-са и о леть, скатерть-самобранка, топоръ-саморубъ и др. Самовила (самовьющая, самопряха) существенно вичёмъ не отличается отъ сербской и словенской вилы; а самодива должна быть поставлена въ сродство съ дивами великанами и эмбями-тучами. Какъ этимъ последнимъ присвоивается прозвание юдо (II, 216, 290, 618), такъ присвоивается оно и самовиламъ («юдосамовило!») Юды, по разсказамъ болгаръ, - жены съ длвиными косами, живутъ въ глубокихъ ръкахъ, озерахъ м водоворотахъ; выходя на берегъ, онъ любятъ расчесывать волосы, а если завидять кого въ водь, то оплетають и удавливають его своими косами. Въ пъсняхъ самовиламъ даются постоянные эпитеты: самогорска, прекуморска; у нихъ — славныя русыя косы, онъ водятъ хороводы 1), вступають съюнаками въ побратимство, помогають имъ въ нужде и спасають ихъ отъ преждевременной смерти; подобно сербскимъвиламъ, онъ созидаютъ облачные города:

> Градъ градила самовила Ни на небо, ни на земи, Туку така подъ облака.

Когда идетъ дождь и въ тоже вреия свътить солице, тогда, по интнію болгаръ, купаются самовилы <sup>2</sup>), что соотвътствуетъ измецкому и малорусскому повърью, что тогда чортъ—громовникъ бьетъ свою жену—въдьму (см. выше,



<sup>1) &</sup>quot;Оро (коло, хороводъ) ми играле триста сановили На варов на планина, на рамна рудина". Когда юды водять коло, то движутся саныя горы—Др. болгар. пасня объ Ореев, открыт. Верковиченъ; здась же упомянуто, что юды собирають ланарственныя травы. — 2) Каравел., 240—1, 319; Миладии., 1—7, 524.

стр. 14-15). Наравит съ эльфани, лесными и водяными духами, самодивы признаются за падшихъ свётныхъ ангеловъ; низвергнутыя съ неба, онв населили воды, а вныя остались въ воздухъ и по ночамъ нарушаютъ тишину своими чудными звуками, которые слышатся то какъ отдаленная и узыка, то какъ дъвичьи пъсни, то какъ скрипъ безчисленныхъ колесъ. Самодивы поютъ и плящутъ по лугамъ и оставляютъ на травъ большіе круги, состоящіе изъ узкой, убитой ихъ ногами дорожки. Если человъкъ, заслыша ихъ пъсню, осмвантся приблизиться къ самодивскому хороводу, онв или убиваютъ его, или навсегда лишаютъ языка и памяти 1). На связь ихъ съ губительными бользиями указываетъ и то, что Моровая дъва причисляется болгарами къ самодивамъ и юдамъсамовиламъ (см. стр. 104). Въ качествъ облачныхъ нимоъ, онт вліяють на земное плодородіє: когда нивы стоять еще зеленыя, въ нихъ, по народному повърью, прячутся самодивы в орисницы; последнія колосья, оставляемыя на поляхъ жнецами, называются божя брада и считаются достояніемъ самодивъ; кто поскупится и не оставитъ для нихъ колосьевъ на своей полосъ, у того вихри отним утъ ноги 2); когда пріъзжають на мельницу съ зерновымъ клібомъ, то часть смолотой взъ него муки бросають въ воду самодивамъ, а муку, которая, подымаясь пылью, осаживается по ствнамъ мельныны, называють даволеки хлабоъ 3).

Самовиламъ приписывается запираніе водныхъ источнике въ и похищеніе эртнія. Воть свидтельство птени:

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. П. 1846, XII, 205. — 2) Въ венгерской Сербіц последнія волосья на ниве, несрезанныя серпомъ, неревязываются волотыми нитями и лентами и называются брадой господина Бога (сравни: I, 697—8). Изъ этой бороды выдергивають ивсиольно колосьевъ и плетуть веномъ, который потомъ прикрепляются къ палие, поставленной посреди нивы, и восить названіе Срећа (счастье) — Аржеолог. Въстникъ 1867, II, 57. Орисницы и Срећа — девы судьбы. — 3) Сообщ. г. Каравеловымъ.

Шеталъ 1) Марко низъ гора зелена, Що ми шеталъ три дни и три нокя ²), Ни можитъ вода да ми найдитъ, Ни запістъ, ни да сѣ измістъ, Ни за себе, ни за барза коня. Паговори Марко кралевике: "Ворай горо, горо Димна-горо! Камо ти вода да сѣ напіамъ, Не машъ да піамъ, ни да сѣ изміамъ. Да би ми те ветаръ исушило! Да би ми те сонце изгорило!"

Отвъчаетъ Марку-королевичу Димна-гора: «гой ты, Марко-добрый юнакъ! не кляни меня, а кляни старую самовилу,

Що собрада седумдесетъ вла'енци <sup>3</sup>), Да иснесла на вмроъ на планина, Да прода'атъ еденъ барданъ вода <sup>4</sup>) .... за цмрни-те очи."

Когда услыхаль это Марко-королевичь, спрашиваеть онъ своего добраго коня:

"Ай ти коню, кое мило добро! Али можишъ ти да ме изнесишъ, Да отепамъ стара самовила, Да растурамъ седумдесетъ кла'енци?"

Конь несеть его на вершину горы; витязь поражаеть самовилу, отмыкаеть семьдесять колодцевь и открываеть ихъ водамъ свободный исходъ <sup>5</sup>). Точно также и сербскія вилы дозволяли юнакамъ пить изъ своихъ заповъдныхъ источчикозъ и поить оттуда коней — не иначе, какъ подъ условіемъ тяжелой дани:

На водици вила-баждарица Те узима тешку баждарину <sup>6</sup>):

<sup>1)</sup> Бродилъ. — 2) Ночи. — 3) Кладеви. — 4) И продаетъ одну кружку воды. — 5) Миладин, 8—9. — 6) Дань, податъ.

Од юнака оба церна ока, А од ков(ъ)а ноге све четы ре 1).

Основная мысль этихъ поэтическихъ сказаній та, что облачные духи, хранители дождевыхъ источниковъ, только тогда допускаютъ пролиться на землю обильному дождю, когда заволокуть небо тучами и потемнять его світозарныя очи. Скандинавсвій миоъ говорить о глазт-солнцт, отданномъ нткогда въ закладъ Одиномъ за глотокъ воды изъ Мимирова источника (см. І, 374). Эти черты: задержаніе дождевыхъ потоковь и сокрытіе небеснаго свъта = эрвнія принадлежать виламь наравив съ драконами (см. 11, 532, 556) и придаютъ имъ демоническое значеніе; отсюда объясняется и выраженіе болгарской итсни: стара самовила<sup>2</sup>). Валахская сказка<sup>3</sup>) разсказываетъ о драконахъ, похитившихъ връніе у одной старушки; добрый молодецъ нанимается къ ней пасти стадо; звуками музыки онъ побъждаетъ драконовъ и возвращаетъ старухъ зръніе, омывши ея глазныя впадины въ молочномъ прудъ, т. е. дождевой водою. Богатырскіе кони (кони бога-громовника), наинваясь изъ вилиныхъ источниковъ, лишаются ногъ, т. е. пролитие дождя сопровождается падениемъ молний, ибо удары этихъ последнихъ фантазія древних поэтовъ сравнивала съ ударами конскихъ копытъ (см. стр. 2-4). Еще яснъе указываеть на стихійное значеніе самовиль другая болгарская пъсня: ъхалъ молодецъ Иванъ Поповъ, заступила ему путьдорогу самовила и хочеть выпить его черныя очи. Но богатырь не поддался, схватиль ее за русую косу, вскинуль на своего борзаго коня и привезъ домой; здёсь отобралъ у нея правое крыло, заперъ его въларецъ и сделалъ самовилу своею женою. Прошло три года, родила она сына; на крестинахъ стали просить самовилу, чтобы показала свое искусство



<sup>1)</sup> Путеш. въ Черногорію, 216; Кунулевичъ, 89. — 2) Въ пасна объ Ореев старая юда изображена на подобіе вивя, съ тремя головами и хвостами.—3) Шоттъ, 10.

въ пляскахъ — по играла малу 'оро самовилско. Отвъчала самовила: «нек' ми пущитъ (Иванъ Поповъ) десно крило, тако 'оро да поигра». Но только что получила она свое правое крыло, какъ тотчасъ-же улетъла. Закричала вслъдъ ей свекровь:

## Дете плачитъ за леляня, За леляня, за цицаня;

кто будеть лельять ребенка? кто накоринть его грудью? И слышится отвёть самовилы: какт заплачеть дитя «за цицане» — я воздою его частой росою, а заплачеть «за леляне-убаюкаю его тихимъ вътромъ! 1). Но если съ одной стороны виды, сгущая облака, могли омрачать очи; то съ другой, проливая дожди, онъ прочищали небо отъ темныхъ тучь, выводили изъ-за нихъ ясное солнце и давали міру свътъ връніе. Отсюда возникло върованіе, что вилы знаютъ неточники, обладающіе чудесною силою исцалять слашоту. Когда великанъ-дивскій старъйшина вынуль у Јована оба глава, ему помогла вила; она быстро прилетила съ горы, у мыла его водою и сотворила ему ечи 2). По хорутанскому преданію, два брата осабинан третьяго, отвели его на высокую гору и тамъ покинули. Несчастный не зналъ что дълать, но явились вилы и стали говорить промежъ собой: «da bi ov človek znal da bi si zorjinum resum (росой, падающей на зорв) oči namazal, mam bi pregledal. Слепой омочиль свои Глаза росою — и тотчасъ-же прозрвлъ 3).

Летучія облака предки наши уподобляди птицамъ; подъ вліяніемъ этого уподобленія облачнымъ дѣвамъ приписана была способность превращаться въ голубя, утку, гуся и всего чаще вълебедя. Собственно на этихъ птицахъ фантазія оста-

<sup>1)</sup> Мильдин., 1—3 — 2) Срп. н. пјесме, II, 36. — 3) Сб. Валивца, 36—37; Срп. н. прицов., стр. 106; у чеховъ въ этомъ случав мъсто вилъ заступаютъ въдъмы — Сказ. Грим., III, стр. 342.

новилась потому, что голубь издревле посвящался громовинку (I, 540 — 2), а гусь, утка и лебедь — птиды водяныя; облачныя же дівы (какъ навістно) признавались немфами ръкъ и источниковъ и постоянно плавали и купались въ ихъ водахъ. Сверхъ того, на сближение облачной дъвы съ лебелемъ наводиль самый языкъ. Выше указано, что эльфы, русалки, вилы и полудинцы, какъ духи, вооруженные молніеносныин стръявин, являющіеся весною подъ легкими покровами солнца, представлялись существами свътлыми, блестящими. бълыми: бјела вила, bila рапі. Что-же васается лебедя (серб. лабуд, чеш. labut', пол. fabedź, fabeć), то онъ получиль присвоенное ему имя по білосніжному цвіту своего пера. Слево это роднится съ др.- и сред.-итм. albiz, alpiz, elbez, aurace. elfet, ylfet, crau. âlft, âlpt-cygnus, aar. albus (сабин. alpus), alba — славян. лаба, лабе, и первоначально означало «бълую» птицу; чеш. lebediti se — ярко овавть. Намецкіе alp, elp, älf образовались отъ того-же корня 1). Такъ возникан сказанія о дъвахъ-лебедяхъ, н тъмъ легче было сочетать эти различныя представленія, что слово лебедь въ народномъ говоръ большею частію употребляется въ женскомъ родъ; въ нъм. albiz, elbez родъ

<sup>1)</sup> О вліян. христ. на сл. яз.,44—45; Зап. Р. Г. О. по отдал. этнограф, І, 574: славинскимъ лебедь, лабудь отвачають литов. баланда, баландає отъ балтя—бъльть. Нашъ эпическій языкъ даеть женскимъ грудямъ постоянный эпитетъ бълыя, а народная загадка обозначаеть ихъ сладующею метафорою: "бълый лебедь на блюда не быль, ноженъ не рушенъ, а всякъ его кушалъ" — Этн Сб., VI, 50. Санскр. hansa, hansi—гусь и лебедь отъ han (виасто ghan) — pulsare, icere; нам. schwan (старин. suan, англос. svan) отъ санскр. svan — sonare; лат. columba = слав. голубь отъ санскр. lamb — sonare (Зап. Р. Г. О. по отд. этн., I, 574).

колеблется между мужскимъ и женскимъ, а въ скан. âlft осиливаетъ послъдній.

Небесныя дъвы индусовъ — апсарасы любили смъшивать свой человъческій образъ съ формами, заимствованными у лебедей и утокъ 1). У германо-славянского племени представленіе это пустило глубокіе корни и разрослось въ многочисленныя сказанія о лебединыхъ дівахъ. Сродство этихъ дъвъ съ эльбинами несомитино; никсы узнаются по ихъ лебедины мъ или гусия ы мъ дапамъ, которыя онъ тщательно прячутъ подъ ихъ длинными платьями 2); подобно тому, сербскія вилы оборачиваются и прилетають лебедями, а у нашихъ русалокъ, по народному повърью, пальцы на ногахъ соединены перепонкою, какъ у гуся, что заключаютъ по ихъ следамъ, какія остаются на мокромъ песку у береговъ ръкъ и источниковъ. Следы эти можно видеть только тогда, когда, застигнутыя въ расплохъ, русалки поспъшно бросаются въ воду; обыкновенно-же онъ прежде, чъмъ поквнутъ берегъ, ваметаютъ песокъ и тщательно сглаживаютъ свои ступнав). Въ связи съ указанными повърьями, кажется, сабдуетъ поставить и досель-уцьявьній болгарскій обычай бросать самодивамъ въ воду кусокъ жаренаго гуся 4). Богиняпряха Берта представлялась съ лебединою или гусиною ногою, и эта особенность, выссть съ перенесеніемъ преданій о Бертв на королеву Бертраду (мать Карла Великаго) была усвоена последней, какъ доказываютъ ея старинныя изображенія во многихъ церквахъ Францін. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ утверждаютъ, что Берта принимаетъ видъ лебеди, а въ Баваріи, что она является коровою 5). У богини

<sup>1)</sup> Die Götterwelt, 54. — 2) D. Myth., 407, 460. — 3) Иллюстр. 1845, 299. — 4) Москов. Газета 1866 г., стат. Каравелова; по костямъ втого гуся гадаютъ о будущемъ. — 5) Die Götterwelt, 296. Корова — дождевая туча. Отсюда объясняется любопытная по-

Френ была пернатая сорочка, надъвая которую она могла совершать быстрые полеты; вийсти съ Одиномъ, ей были подвластны въщія и воинственныя валькирін (см. гл. ХХУ), которыя охотно проводили время на берегу моря, занимались пряжею и превращались въ лебедей. Въ англосаксонской поэзія морю дается эпическое названіе: лебединый путь (svanrad). Въ сказанін Эдды о Волюндръ находимъ слъдующія слова: •рано поутру нашли они (Волюндръ и его братья) на морскомъ берегу трехъ женъ, которыя пряли ленъ; при нихъ лежаля лебединыя сорочки (âlptarhamir); то были валькирін». Накидывая на себя эти сорочки, онъ тотчасъ-же улетали лебедями, и одна изъ нихъ даже называлась S v a n h v l t (Schwanweiss — бълзя лебедь) и имъла лебединыя перья. Валькирія Kara является въ Hromundarsaga, какъ чародъйка; облекаясь въ лебедин ую сорочку, она съ звучною пъснею носится надъ рядами сражающихся героевъ. При ея содъйствів, любимецъ ся Гельги всегда побъждаль въ бою; но случилось, что въ одномъ сраженім онъ высоко вознесь свой мечь, взмахивая имъ по воздуху, и ранилъ валькиріи ногу; она упала на землю, я съ той поры оставило его счастіе. Сага о Волюнаръ (въ томъ видъ, какъ она наложена въ старо-итмецкомъ стихотворенів) допускаеть заміну лебедей голубями: три голубки

дробность сназви о коровъ-бурёнуший (Н. Р. Ск., VI, 54, 55; Худяв., 56; Кулишъ, II, 23—26; Собран. стар. рус. сказовъ — "Строева дочь»; Срп. в. припов., 32; сб. Валявца, 222—3; Гальтрихъ, 17): мачиха заставляетъ падчерицу прясть и ткать и нарочно задаетъ ей большіе, невыполнимые уроки; дъвнца приходитъ въ бурёнуший, въ которую превратилась ея мать, кладетъ ей кудель въ правое ухо, а якъ лъваго вынимаетъ готовую пряжу; иногда сама входитъ въ одно ухо, а выходитъ въ другое съ оконченною работою: все выпрядено, соткано и выбълено! Или, виъсто этого, корова начинаетъ жевать принесенный ленъ, а изо рта у ней тянетое тонкая, ровная натка — только успъвай на ватушку наматывать!

прилетаютъ къ источнику, и касаясь земли — оборачиваются дъвами; Wielant похищаетъ у нихъ платье и не прежде отдаетъ назадъ, пока одна изъ нихъ не соглашается стать его женою 1). Валькиріи обладають высшинь, божественнымь въдъціемь: Брингильда сообщила Сигурду вст руны, какія только желаетъ знать человъкъ, и научила его понимать чуждые языки и исцилять мазями. Въ поэми о Нибелунгахъ находимъ слидующій разсказь: прівхали бургунды на берега Дуная, рака была въ разливъ, какъ переправиться на другой берегъ? Хагенъ пустился вдоль берега искать перевощика; вдругъ слышитъ--- что-то въ водъ плещется, глянулъ--- передъ нимъ купаются бълыя дъвы, словно лебеди. Хагенъ подошель, ваяль ихъ платья, и одна изъ дъвъ провъщала витязю: «благородный Хагенъ! если отдашь наши платья, мы тебъ скаженъ, чтить окснчится ваше путешествіе». Всятдь за ттить онт начинаютъ предсказывать будущее, и пророчество ихъ вполнъ сбывается. Этотъ даръ предвъщаній принадлежить валькиріямъ, какъ обладательницамъ божественнаго напитка (живой воды), и наравит съ прочими облачными дъвами ставитъ ихъ въ разрядъ въстищъ судьбы. На томъ-же основании и лебедь признанъ былъ въщею птицею; въ нъмецкомъ языкъ употребительно выражение esschwant mir - инъ предчувствуется. Въ водахъ небеснаго источника, у котораго обитали дівы судьбы (норны), плавало два лебедя. Въ индійской поэмъ «Наль и Дамаянти» златоперый лебедь или гусь (hansa= anser, gans) выщаеть человыческимь голосомь 3). По свидытельству стародавнихъ миновъ, живая вода надъляла не только предваданіемъ и мудростью, но и поэтическимъ вдохновеніемъ; поэтому водянымъ (облачнымъ) нимфамъ приписыва-

<sup>1)</sup> D. Myth., 396 - 400; Сипрокъ, 113, 122. — 2) D. Myth., 398, 400.

лось созданіе сладкозвучных пісень, и греческія музы первоначально были не болбе, какъ существа стихійныя, которымъ доступны вдохновительныя воды небесныхъ источниковъ. Завсь коренится и преданіе о чудной, восхитительной лебед иной пъснъ; это-послъдняя пъснь лебедя передъего кончиною штень, звучащая въ бурной грозъ, которую поетъ лебединая діва (туча), умирая въ пламени молній и потокахъ дождя, и которой съ трепетомъ внимаетъ вся природа (сравни съ пъснею Феникса — I, 514). Воинственнымъ характеромъ своимъ валькирім сходятся съ сербскими вилами; онъ приносять съ собой войну и вст ея ужасы, что напоминаетъ намъ чудесную дъву «Слова о полку Игоревъ», которая плескалась на свиёмъ моръ лебедиными крыльями и названа Обидою: «въстала Обида въ силахъ Дажьбога внука, вступилъ(а) д ввою на землю Трояню, въплескала лебедиными крылы на синвив море, у Дону плещущи. 1). Названіе Обида согласуется съ тъми собственными именами, какія приданы небеснымъ воинственнымъ дъвамъ въ преданіяхъ грековъ и германцевъ; наприм. Распря, Побъда и проч. (см. гл. ХХУ). Имена эти нельзя считать искусственною риторическою прикрасою; они непроизвольно, сами собой образовались изъ тъхъ эпитетовъ, какіе присвоялись ратующимъ въ битвахъ, смертоноснымъ нимфамъ. Бояте живыя воспоменанія о дебединыхъ дъвахъ сохранились въ народныхъ сказкахъ. Особенно-интересною представляется намъ сказка о Морскомъ царъ и его премудрой дочери 2): юный Иванъ-царевичъ отправляется въ подводное царство, приходить къ морю и прячется за кусты. На ту пору прилетъли туда двънадцать голубокъ или уточекъ, сбросили свои крылушки (или пёрушки 3), обер-

<sup>1)</sup> Рус. Дост., III, 92-94. — 2) Н. Р. Св., У, 23; УІ, 48, 49. — 2) Ibid., УІІ, 22.

нулись красными дъвицами и стали купаться: это были водяныя красавицы, дочери Морскаго царя. Иванъ-царевичъ подкрался потихоньку и взялъ крылушки Василисы Премудрой. Дъвицы испугались, похватали крылушки и улетъли голубками или уточками; оставалась одна Василиса Премудрая, начала упрашивать добраго иолодца возвратить ей крылья, и царевичь отдаеть ихъ подъ условіемь, чтобы она согласилась быть его женою. По народному повърью, превращение въ звъря совершается набрасываніемъ на себя его мохнатой шкуры, тоже самое значеніе, какое въ данномъ случат соединяется съ ввърнною шкурою, - при измъненіи человъческаго образа въ птичій, приписывается крыльямъ и перьямъ. По другимъ варіантамъ, вийсто крыдушекъ, царевичъ похищаетъ сорочку и кушакъ морской дѣвы ¹); эта замѣна основывается на поэтическомъ представления облаковъ-одеждами, покровами, что въ сліянін съ метафорою, сблизившею ихъ съ птицами, породило сказанія о пернатыхъ сорочкахъ (орлиныхъ, сокольнув, лебединыхв), вы которыя рядились боги и великаны скандинавской мисологіи. Въ немецкой сказке 2) вёдьма накидываеть на мальчиковь бълыя сорочки (schwanenhaut)-и они превращаются въ лебедей; снимая въ урочные часы эти сорочки, лебеди снова принимаютъ человъческія формы. Дъвы-птицы встръчаются и во иногихъ другихъ сказкахъ в), в вездъ имъ равно придается въщее значение и необычайная мудрость; онъ исполняють трудныя, свыше силь

<sup>1)</sup> lbid., VIII, 7. — 2) Сказ Грим., 49. — 3) Н. Р. Св., VII, 4, 43, 22; VIII, 7 (здёсь онё названы дочерьми Ворона Вороновиче, которому повёрье приписываеть добываніе живой воды); Срп. н. припов., 4; Нар. сл. раз., 124—130. Въ сказий о Ерусламі (Н. Р. Св., VIII, стр. 401) говорится: ровно въ полдень прилетило великое стадо птицъ-кохотуней (хохоть — одинъ изъсущественныхъ признаковъ водиныхъ, лёшнхъ и русаловъ), сёли пругомъ дуба и учали измётываться красными девицами.

человъческих, задачи и заставляють себь подчиняться самую шрироду. Въ одной сказкъ 1) эти миенческія дівы прилетають білыми лебедушками, а въ другихъ 2) геронней выведится премудрая Лебедь-птица, красная дівица, или Лебедь-королевна такой чудной красоты, что ни око не виділо, ни ухо не слышало; въ былині о Потокъ-Михайлів Ивановичі добрый молодецъ увидаль на тихихъ заводяхъ білую лебедушку: черезь перо птица вся золотая, а головка у ней — краснымъ золотомъ увитая, скатнымъ жемчугомъ усаженая. Вынимаетъ Потокъ изъ налушна тугой лукъ, изъ колчана калену стрілу, хочетъ стрілять по лебедв;

> Провъщится ему дебедь бълая: Не стръляй ты меня... Выходила она на крутой бережокъ, Обернулася душой-красной дъвицей,

вышла замужъ за молодца з). Нъмецкія саги и сказки за часто упоминають о плавающихъ въ прудъ или озеръ, прекрасныхъ лебединыхъ дъвахъ (schwanenjungfrauen); вздумаетъ ли кто полюбоваться вии — онъ тотчасъ-же скрываются отъ нескромныхъ взоровъ, улетая бълыми лебедями. Во французскихъ сагахъ это превращение въ лебедей приписывается фенмъ; для того, чтобы задержать фею (— остановить ен полетъ), необходимо похитить у ней сорочку, — точно также, какъ болгарские юнаки, съ цълию овладъть самовилою, похищаютъ ен прылушки.

Вет означенныя стихійныя существа: эльбины, вилы и руссалки поставлены въ народныхъ преданіяхъ въ самую близкую связь съ мнонческимъ представленіемъ душъ, издревле-

<sup>1)</sup> Н. Р. Ск., VIII, 3. — 2) Ibid., VI, 60; Глинск., II, 61 и дал. — 3) Кирша Дан., 217; Рыбник., I, 208, 215; сравни т. I Поэт. Воззран., 515—6. — 4) Наприм. вът сбори. Гальтриха, 5.

уподобляемыхъ то возженному огню, то дующимъ вътрамъ; онъ или сами принимаются за души усопшихъ, или смъщиваются съ тъми въщими дъвами, которыя, присутствуя при рожденіи младенца, какъ-бы влагаютъ въ него душ у живу, а потомъ изымаютъ ее при кончинъ человъча, и такимъ образомъ опредъляютъ начало и конецъ человъческой жизни. По-дробному изслъдованію этихъ важныхъ вопросовъ о связи эльфическихъ духовъ съ душами усопшихъ и дъвами судьбы мы посвящаемъ двъ послъдующія главы.

## XXIV.

## души усопшихъ.

Последній актъ, которымъ завершается земная жизнь человъка, исполненъ таинственнаго вначенія. Неумодимая смерть, постоянно унося новыя жертвы, для остающихся въ живыхъ покольній ничего не открываеть о той безвістной странь, куда увлекла вкъ предшественниковъ. Но человъкъ, по самому свойству своей возвышенной природы, жаждеть знать о томъ, что будеть съ нимь за могилою. Мысль о конечномъ уничтоженін такъ враждебна инстинкту жизни, ощущаемому человъкомъ, что она уже въ глубочайшей древности отстранялась имъ во выя надежды въ жизнь загробную, которая составляетъ одинъ изъ главитишихъ вопросовъ во встхъ религіяхъ 1). Праздники въ честь умершихъ, приношенія и возліянія на ихъ могилы, втра въ явленіе мертвецовъ и множество другихъ преданій ярко свидітельствують, что наряду сь другими языческими племенами и славяне были убъждены, что тамъ-за гробомъ начинается новая жизнь, и имъди о ней свои довольво-подробныя, хотя и не строго-опредълившіяся представленія.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ф. Куланиъ, 9: «Какъ бы далеко мы не углублялись въ исторію видоевропейского племени, мы не найдемъ, чтобы раса эта когда-либо думала, будто съ настоящею жизнію все оканчивается для человъка. Самыя древнія покольнія, еще прежде всякихъ окасососовъ; върили въ загробную жизнь.«

Прежде всего отиттивь тоть многозначительный факть. что славяне признаваля въ душ в нвчто отдельное отъ твла. вивющее свое самостоятельное бытів. По ихъ върованіямъ, согласнымъ съ върованіями другихъ индоевропейскихъ народовъ, душа еще въ теченім жизни человъка можетъ временно разставаться съ теломъ и потомъ снова возвращаться въ него; такое удаленіе души обыкновенно бываеть въ часы сна, такъ какъ сонъ и смерть-понятия родственныя. Черногорцы и сербы убъждены, что въ каждомъ человъкъ обитаетъ дукъ, котораго они называютъ «въдогонь», и что духъ этотъ можетъ покидать тело, объятое крепкимъ сномъ. Ведогони нередко ссорятся и деругся между собою, и тотъ человъкъ, въдогонь котораго погибнеть въ дракъ, уже болье не пробуждается: его тотчасъже постигаетъ быстрая смерть. О колдунахъ и колдуньяхъ разсказываютъ, что они, погружаясь въ сонъ, могутъ выпускать изъ себя воздушное демоническое существо, т. е. душу, котоили смет оп стояджело и ысведо образы и блуждаеть по темъ или другимъ мъстамъ, при чемъ оставленное ею тъло лежитъ совершенно-мертвымъ. И во время обмеранья или детаргическаго сна душа, по русскому повърью, покидаетъ твло и странствуетъ на томъ свътъ. Такимъ образомъ тъло ость какъ-бы жилище живаго духа, та временная оболочка, въ которую онъ заключается при рожденіи дитяти и которую покидаетъ при кончинъ человъка, когда, по словамъ стариннаго проповъдника, «нужею страшною душа отъ тълеси изидетъ и станетъ одержима душа зрящи на свое тъло, яко-же бо кто изъволокся изъризы своея и потомъ сталъбы зря ея» 1).

<sup>1)</sup> Памят. XII в., 94. Таже мысль повтически развита въ народномъ стихв о разставанія души съ твломъ — Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 209. Душа человвиа, тоскующаго въ разлукв по своемъ другв. можетъ вызвать къ себв душу этого последняго, какъ бы далеко онъ не былъ: душа чутка (Біевляницъ, I, 213).

Душа человъческая, по древнимъ языческимъ преданіямъ, представлялась въ самыхъ разнообразныхъ видахъ: во 1-хъ, огнемъ. Славане признавали въ душт человъческой проявленіе той-же творческой силы, безъ которой невозможна на земль ныкакая жызнь: это сыла свёта и теплоты, действующая въ пламени восеннихъ грозъ и въ живительныхъ лучахъ солнца. Дума — собственно частица, искра этого небеснаго огня, которая и сообщаеть очань блескь, крови-жарь и всему тізлу — внутреннюю теплоту. Различныя душевныя движенія народъ обозначаетъ уподоблениемъ огню: чувству онъ даетъ эпитеты горячее, теплое, пылкое; о дюбви, враждъ и злобъ выражается, что они возгор тансь или погасли (1, 440); на эпическомъ языкъ сербовъ гитвъ называется живымъ огнемъ, а бълоруссы о раздражительныхъ, вспыльчивыхълюдяхъговорять: «одзинъ съ огне иъ, другой съ поломе иъ 1). Въ тесной связи съ указаннымъ воззрениемъ стоятъ мисы, приписывающіе богу-громовнику созданіе перваго человтка и низведение огня на его домашній очагь, дарованіе женамъ чадородія (=возженіе въ новорожденныхъ мазденцахъ огненвыхъ душъ) и устройство семейнаго союза (II,75,470). Еще теперь въ простоиъ народъ блуждающе, болотные в свътящіеся на могилахъ, вслъдствіе фосфорическихъ испареній, огоньи и признаются за души усопшихъ; въ одномъ мъсте тамбовсной г., по увъренію поселянь, до сихь поръ видны горящія свічи, потому что тамь хоронять удавленниковь и опойцевъ; въ другомъ мъстъ разсказываютъ, какъ на могилъ безвыно-повъщеннаго теплилась свъча, пока не совершили по немъ поминокъ. Въ южной приднъпровской Руси ходятъ разсказы о свинкъ огиякъ, вспыхввающихъ на могилахъ и курганахъ; огни эти разводятся русадками <sup>1</sup>). Пометнію че-

<sup>1)</sup> Зап. Р. Г. О. по отдал. этнограс., I, 390 — 2) Москв. 1844, XII, сивсь, 28; 1848, VIII, ст. Даля, 71—72; Терещ., VI. 11, 129.

ховъ, надъмогилами летаютъ огненныя душички; въ блуждающихъ огняхъ они видятъ души некрещеныхъ дътей, отверженныхъ грашниковъ или скупновъ, оберегающихъ зарытые ими клады; всякой проклятый за гръхи осуждается по смерти на въчное странствование въ семъ миръ и показывается то въ видъ огненнаго столба, то въ видъ человъка, у котораго языкъ и глаза — огненные 1). Тотъ-же взглядъ на блуждающіе огни разділяють и лужичане 2). Вігрованія эти общи славинамъ съ другими индоевропейскими народами. Для мирнопочіющихъ мертвецовъ германцы имъютъ выраженіе др.-в.-нъм. hiuri, ср.-в.-нъм. gehiure, ново в.-нъм. geheuer-кроткій, тихій, блаженный; противоположное же понятіе безпокойнаго, блуждающаго духа, привиденія они обозначають unhiuri (ungeheuer)—dirus, saevus; hiuri—божественный, unhiuri-чортъ, чудовище тоже, что hold и unhold. Готская форма hiuris родственна съ hauri — горячій уголь, сканд. h y r — огонь. Древнеств. draugr — фантомъ, духъ, окруженный пламенемъ, и draughûs — могильный холиъ. - Донынъ во всей Германіи существуетъ повърье, что души, ненаследовавшія блаженнаго покоя = лишенныя небеснаго царства, блуждаютъ ночною порою по лугамъ и подямъ огненныии виденіями. Путниковъ, которые принимають ихъ за деревенскіе огни, они сбивають съ настоящей дороги, и то удаанясь, то приближансь—заводять въ топкія болога и трущобы. Явленіе это извъстно подъ названіями: irlicht, irwisch, zeusler (zünsler, zündler, zunselgespenst orz zeuseln, züseln-ыграть огнемъ), feuriger mann, нидерланд. gloiniger (glühender) man, garck. Lygtemand (leuchtemann), blaasmand (feuermann), dwerlicht (wirbelnde flamme), dwellicht (ora dwelen, dwalen - 649ждать),

<sup>1)</sup> Иричекъ въ Часописи чешси. музея 1863, I, 5; Громаниъ, 19— 22. — 2) Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 353.

elflicht (слово, указывающее на связь души съ эльфомъ), словен. slepogeni, чет. s wétylko, bludička, пол. blędnica, луж. bludne z wieczke, рус. блудящій огонь; тенерь эти огоньки большею частію признаются за души младенцевъ, умершихъ безъ крещенія и потому неудостоенныхъ блаженства 1). Когда дерево, брошенное на ого нь, издаетъ трескъ, полъщуви думаютъ, что звуки эти издаются душею скупаго человъка 2).

Если душа понималась какъ огонь, то жизнь возможна была только до техъ поръ, пока горело это внутренное пламя; погасало оно --- и жизнь прекращалась. У насъ уцелело выраженіе: погасла жизнь; выраженіе это въ народной пісні замъноно сравноніемъ смерти человъка съ погасшею свъчею (стр. 208). Неумодимая Смерть тушить огонь жизни, и остается одинъ холодный трупъ. Отсюда возникли разнообразныя приматы: если у жениха или невасты погаснеть подъ ванцомъ свіча, то случай этоть предвіщаеть ему или ей скорую смерть; у кого изъ стоящихъ подъ венцомъ сгоритъ больше евъчи, тотъ и умретъ скоръе; яркое пламя подвенечныхъ свъчъ сулитъ счастливое супружество — свътлую жизнь, и наоборотъ, когда свъчи эти горятъ тускло — жизнь новобрачныхъ будетъ печальная з). Погаснетъ ли сама собою поставденная въ комнатъ свъчка — по мнънію чеховъ, тотъ, кто ее зажигаль, умреть въ продолжении года. Если во время заговънъ, особенно въ воскресенье передъ великимъ постомъ, потухнетъ зажженная въ избъ лучина, то, по русской примътъ, изо встхъ домочадцевъ тотъ умретъ прежде другихъ, кто баиже сидваъ къ лучинъ; наи: если огарокъ лучины упадетъ наъ **СВЪТДА НА ПОЛЪ И ТОТЧАСЪ-ЖЕ ПОГАСНЕТЪ — ЭТО ЗНАКЪ, ЧТО ВЪ** 

<sup>1)</sup> D. Myth., 866—870. — 2) Кіевдян. 1865, 52. — 3) Тэже приматы встрачаема у чекова и дуничена.

теченін года въ дом'я непрем'янно будеть мертвець. Поляки на «Громенцы» (2 февраля) зажигають столько свичь, сколько въ семьв членовъ: чья сввча потухнетъ прежде, тотъ и умретъ скоръе. Въ псковской губ. на Святкахъ дъвицы гадаютъ такъ: каждая приноситъ свою восковую свъчу, отитчая ее какимъ-нибудь значкомъ, и потомъ зажигаютъ ихъ одновременно: чья свеча горить ясно и плавно, у той жизнь будеть тихая, безиятежная; чья горить съ трескомъ и меркаючи, той придется испытать много безпокойствъ и горя; чья свёча догоритъ первая, той дівиці умереть прежде всіхъ, а чья догорить последняя — той долго жить. Въ другихъ местностяхъ гаданіе это совершается по зажженнымъ дучинкамъ, съ припъвомъ: «жилъ-былъ курилка, да-й померъ!» Курилка (отъ глагола курить-ся - горъть) означаетъ лучину, которая живеть, пока горить, а погасая-умираеть. У закарпатскихъ русиновъ дъвицы гадаютъ по зажженнымъ лучинамъ въ дии Успенія (15 августа) в Покрова (1 октября). Въ Славонів думають, что свича, погасмая накануни Ромдества, предзнаменуетъ смерть одного маъ родичей; тоже повърье существуетъ и въ Швеціи, а въ итмецкихъ земляхъ оно прилагается къ кануну Новаго года. По метнію дужичань, если въ ночь на Рождество Христово (наи на другіе большіе праздники) погаснетъ на алтаръ свъча — это предвъщаетъ смерть главнаго духовнаго лица 1). Въ такихъ примътахъ теченіе жизни сравнивается съ горфијемъ свъчи или лучины: скоръе сгоритъ свъча,

<sup>1)</sup> Описан. одонец. губ. Дашкова, 193; Маякъ, XI, 54; Нар. сл. раз., 160; Иллюстр. 1846, 262; Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 127; Терещ., IV, 102; VII, 224; Цебриков., 274; Бытъ подолянъ, II, 19, 50; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 303; Volkslieder der Wenden, II, 258; Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 338; Громаннъ, 120, 220; Иличь, 95; Гандельманнъ: Weihnachten in Schleswig-Holstein, 59; Zeitsch. für D. М., I, 456; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 5.

скорже окончится и жизнь, и наобороть. Въ старину, при произнесенів на погибель врага проклятія, почиталось необходимою принадлежностью обряда — погасить зажженную свъчу. Въ Литив ведется обычай: въ великій четвергь, по окончанін транезы, хозявиъ беретъ горящую свъчу, тупитъ ее в бросаетъ ВЪ УГОЛЪ, СЪ ПРИГОВОРОМЪ: «КАКЪ ПО ГАСЛА ЭТА СВ ВЧА, ТАКЪ да погаснутъ очи у нашихъ вороговъ и да пропадутъ они сами на въкв! • 1) Въ настоящее время на Руси, чтобы отомстить врагу, ставять въ церкви передъ образомъ забидящую вля задушную свёчку, которую нарочно зажигають СЪ НЕЖНЯГО КОНЦА, ИЛИ ЛОМАЯ СС ПОПОЛАМЪ, ЗАТЕЦЛИВАЮТЪ съ средины \*). Съ тою-же цълью между русскимъ населеніемъ Подлясья принято ставить світчу передъ иконою Божьей Матери, съ тайною мольбою: да истаетъ врагъ также, какъ эта восковая свъча! 3) Сербы клянутся: «тако мя се крсна свијећа не угасила! -- въ симслъ: тако сви од мога рода не помран 4). Древніе греки изображали Смерть съ потухини в факеломъ: геній смерти (Өфуртос) опусналь зажженый факсав, потрясаль имв, и вибств съ твив, какъ погасало пламя, померкаль и свёть жизни. У нёмцевь есть препрасная сказка о кумъ Смерти (der gevatter Tod 5). Жилъбыль беднякь, у него было двенадцать детей; и день, и ночь работаль онь, чтобы пропитать свою семью. Когда родился у него тринадцатый ребенокъ, онъ вышелъ на большую дорогу в решелся взять съ кумовья встречнаго. Идетъ костлявая Смерть в говорять: «возьия меня кумою.»—А ты кто? «Я — Смерть, которая всёхъ уравниваетъ.» — Да, ты-правдива, ты не различаемь ни богатыхъ, ни бъдныхъ! - и бъднякъ взяль ее кумою. Когда мальчикь подрось, онь пошель однаж-

¹) Сынъ Отеч. 1839, X, 120. - ²) Саратов. Г. В. 1851, 29.-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Потеби., 32. — <sup>4</sup>) Срп. и. послов., 304. — <sup>5</sup>) Сказ. Грин., 44.

ды навъстить своего крёстнаго. Смерть повела его въ лъсъ, указала на одну траву и сказала: «вотъ тебъ даръ отъ твоего крёстнаго! Я сатлаю изъ тебя славнаго лъкаря. Всякой разъ, какъ позовутъ тебя къ больному, ты увидишь меня: если я буду стоять въ головахъ больнаго — сміло говори, что можешь его выльчить; дай ему этой травы, и онъ выздоровъетъ; но если я стану у ногъ больнаго - онъ мой, и никакое лъкарство въ мірѣ не спасеть его!» Въ короткое время повсюду разнеслась молва о новомъ славномъ лѣкарѣ, которому стоитъ только взглянуть на большаго, чтобы наверно узнать: будеть ли онъ снова здоровъ, или умретъ. Со всъхъ сторонъ звали его въ больнымъ, много давали ему золота, и вскоръ онъ сдълался богачемъ. Но вотъ заболъла тажкимъ недугомъ дочь короля; это было его единственное дитя, день и ночь плакалъ опечаленный отецъ и повсюду приказалъ объявить: кто спасетъ королевну, тотъ будетъ ея мужемъ и наслъдуетъ все царство. Лъкарь явплся въ постели больной, взглянулъ — Сперть стояла въ ногахъ королевны. Дивная красота больной и счастіе быть ен мужемъ заставили его прибъгнуть къ хитрости; онъ не замъчалъ, что Сперть бросала на него гнъвные взгляды, прыподняль больную, положиль ногами къ изголовью и даль ей травы: въ туже минуту на щекахъ ея заигралъ румянецъ и ена выздоровъла. Обманутая Смерть праблизилась къ лъкарю и сказала: «топерь насталь твой черёдъ!» ухватила его своей ледяной рукою и повела въ подземную пещеру. Тамъ увидълъ онъ въ необозримыхърядахъ тысячи и тысячи возженных в свычь: и большія, и наполовин у сгорыюшія, и малыя. Въкаждое мгновеніе одыт изънихъ погасали, а другія вновь зажигались, такъ что огоньки при этихъ безпрестанныхъ изитненіяхъ, казадось перелетали съ міста на місто. «Взгляни, сказала Смерть, это горять человъческія жизни; большія свъчи принадлежатъ

дътямъ, наполовину-сгоръвшія людямъ среднихъ льть, малыя старикамь, но нередно и дети и юноши надъляются небольшими свъчами.» Лъкарь просиль показать, гдв горить его собственная жизнь. Смерть указала ему на маленькой огарокъ, который грозилъ скоро погаснуть. Устрашенный аткарь сталь просить своего крестнаго: «зажги мит новую свтчу, позволь мит насладиться жизнію, быть королемъ и мужемъ прекрасной королевны.» — Это невозможно, отвъчала Смерть; прежде, чъмъ зажечь новую, надо погасить прежнюю. «А ты поставь этотъ догорающій остатокъ на новую свъчу-такъ, чтобы она тотчасъ-же зажглася, какъ скоро онъ потухать станетъ.» Смерть притворилась, что хочетъ исполнить желаніе своего крестивка, но переставляя старый огарокъ, нарочно его уронила: пламя погасло, и въ туже иммуту аткарь упаль бездыханнымъ 1). Сказка эта извъстна и у славянъ 2). Смерть, разсказываютъ въ Малороссів, «жила ния в земяею, здоровецка з) хата уся була освичена свичками: дъ яки з' ныхъ начыналы горити, дъ яки догорувалы й постасалы.» Пришель къ ней въ гости кумъ и сталь распрашивать про свічи; Смерть отвічала: «каждый чоловикь, якій тилько је на свити, мае тутъ свою свичку; якъ винъ тилько родыць ця -- свичка запалюетця, якъ свичка гасне — винъ умерае.» -- А гдъ-жъ моя свъчка? спросиль кумъ. Смерть указала ему догорающій остатокъ, и когда • тотъ сталъ молить, чтобы она удлинила его свъчку, строго замѣтила ему: «чи памьятаешь, що ты мене узявъ за куму за то, що я жаву по правде? че уже-жъ съ той поры, якъ ты ставъ наномъ, тоби не инла правда?» Иден смерти и рока (fatum)

<sup>1)</sup> См. также Вольов, 365; Zeitsch. für D. M., I, 358—360. — 2). Чернигов. Г. В. 1857, 10; Бытъ подолянъ, II, 66—68: "Смерть за куму"; Эрбенъ, 37—39: "Smert-kmotrenka"; Кульда, I, 87. — 3) Огромная, большая.

въ убъжденіяхъ арійскихъ племенъ родинансь и сливались между собою, почему и въ приведенной сказкъ богиня Смерть является при рожденіи младенца дружелюбной гостьей, возжи-Гаетъ въ немъ свътъ жизни и приноситъ ему подарокъ — подобно тому, какъ при постелъ родильницы авляются дъвы судьбы (парки, норны, суденицы), воспламеняють таниственный свъточъ, съ которымъ связана нить жизни новорождениаго, и надъляють его своими дарами, т. е. опредъляють его будущее счастіе. Такое сблеженіе Смерти съ дъвами судьбы основывается на древивишемъ върованіи, что вся жизнь человіческая, начиная съ перваго дня и до кончины, была определениемъ фатума: парки не только пряли жизненную нить, но и переръзывали ее, не только возжигали пламя души, но и гасили его, н въ этомъ смысат отождестванансь съ неумолимою Смертью. Являясь во время родовъ, дъвы судьбы воспринимали ребенка и исполняли обязанности повивальных в бабокъ, что поздите въ эпоху христіанства заставило соединить съ ними понятіе кумы = воспріеми пры; по свидетельству народныхъ сказокъ, оен (шпарки) приглашались въ крестныя матери въ новорожденнымъ младенцамъ. Тоже представление кумы фантазія сочетала и съ богиней Смертію; любопытно, что . ср.-в. нви. tote и tôt-смерть совиадаеть съ др.-в.-нви. tot o-кумъ 1). По греческому сказанію, при рожденіи Мелеагра въ покой его матери Алтен пришли три богини судьбы и бросили въ пламя очага полтно, съ такимъпророчествомъ: жизнь младенца будетъ продолжаться дотвиъпоръ, пова не сго рить это польно. Когда богини удалились, Алтен встала съ своего ложа, выхватила изъ огня головию и немедленно спрятала ее, дабы пріостановить исполненіе пророчества. Виослідствін она же бросила головию въ огонь-- в въ тоже игновение вну-

<sup>1)</sup> D. Myth., 812-4.

треннее пламя опалило Мелеагра, и какъ только головия превратилась въ пепелъ-онъ испустиль последнее дыхание 1); подобное-же преданіе встръчаемъ въ Nôrnagestr (см. гл. XXV). Итакъ Смерть гасетъ огонь жизне и погружаетъ человъка во тыму небытія. Самое слово Морана (моръ, смерть) дингвистически связывается съ словомъ мракъ; глаголъ гасить донынъ употребляется въ смыслъ: истреблять, уничтожать, а гаснуть (черныг. губ.) -- истощаться, худёть; по-тухнуть говорится о погасшей свёчё и заснувшей рыбъ, а за-тухнуть — о боровъ, въ значенін: окольть; тушить — издавать сильный, непріятный запахъ (про-тухнуть), по-тухлый **издохиій, разлагающійся,** потухоль — начинающіє гнить съвстные припасы; за с м и р и ть с в в ч у, серб. с м и р и т и с в ијећу (смирить успокомть; покойникъ-мертвецъ, успоконться — умереть) — погасить. Наоборотъ глаголъ разживаять-разводить, поддерживать огонь. Еще ясите связь понятій огня и жизни въ словъ воскресать, которое образовалось отъ стариннаго кресъ-огонь (кресало, кресиво, пол. Кгиеві Wo-огниво, кресать - высъкать искры) и буквально означаетъ: возжечь пламя, а въ переносномъ смысле: возстановить погасшую жизнь 2). Весною, въ воспресенье четвертой недван великаго поста, совершая праздникъ въ честь мертвыхъ, лужичане ходятъ на Тодесбергъ съ зажженными факелами, поминають покойниковь и на возвратномъ пути поють: «смерть мы погасили, новую жизнь зажгли!» -слова, указывающія на втру въ возстаніе мертвыхъ витстт съ воскресающей въ весеннюю пору природою. Славонцы ходять на владбища съзажженными свъчами 1-го марта 3).

<sup>1)</sup> German. Mythen, 583; Миеы иласс. древности, I, 151. — 2) Обл. Сл.. 36, 66, 68, 92—94, 187, 241; Доп. обл. сл., 207, 272; Срп. рјечник, 695. — 2) Иличь, 315; Гануша: Die Wissenschaft des slawisch. Муthus, 408.

Наши простолюдины, когда съ больнымъ начинается агонія западивають восковую свічу и дають ее въ руки умирающему; употребленіе факеловъ при погребальныхъ обрядахъ и возженіе свічь при поминкахъ—извістны съ глубочайшей древности 1).

По другому представленю, Смерть не погашаетъ животворнаго огня жизни, а исторгаетъ его изъ тъла, которое послъ того обращается въ трупъ. Въ старинной иконописи сохранилось изображене, какъ пораженный ангеломъ гръшникъ испускаетъ свою душу въ пламени, очемъ разсказываютъ и народныя легенды; въ раскольничей книгъ, извъстной подъ заглавіемъ «Исторія о отцъхъ и страдальцъхъ соловецкихъ», находимъ слъдующее свидътельство: «видъща нъціи отъ житель столпъ огненъ отъ земли до небеси сіяющь, и видъвше разумъща, яко пустынный отепъ ко Господуотыде».

Во 2-хъ, душа представлялась зв вздою, что имбеть самую близкую связь съ представлениемъ ея огнемъ; ибо зв взды первобытный человъкъ считалъ искрами огня, блистающими въ высотахъ неба (I, 177). Въ народныхъ преданіяхъ душа точно также сравнивается съ зв вздою, какъ и съ пламенемъ; а смерть уподобляется падающей зв вздъ, которая, теряясь въ воздушныхъ пространствахъ, какъ-бы погасаетъ. Такое уподобленіе, когда позабылась его первоначальная основа, и метафора стала пониматься въ ея буквальномъ смыслъ, послужило источникомъ тому в врованію, которое связало жизнь человъческую съ небесными зв вздами. Каждый человъкъ получилъ на небъ свою зв взду, съ паденіемъ которой прекращается ого существованіе; если-же съ одной стороны смерть



<sup>1)</sup> Черемисы, совершая поминки, за каждаго покойника ставять по свъчъ; за дътей свъчь бывають моленькія — Записки о чувашахъ и черемис., 194.

означалась паденіемъ звъзды, то съ другой - рожденіе младенпа должно было означаться появленіемъ или возженіемъ новой звізды, какъ это и засвидітельствовано преданіями индоевропейских народовъ. Въ периской губ. поселяне убъждены. что на небъ столько-же звъздъ, сколько на землъ людей: когда нарождается младенецъ — на небъ является новая звъздочка, а когда человъкъ умираетъ — принадлежащая ему звъзда падаетъ и исчезаетъ 1). Тоже самое утверждаютъ м чехи 2). Вообще у славянъ существуетъ повърье, что, указывая на звёзды пальцемъ, можно повредеть живущимъ людамъ 3). Древность этого воззрвнія несомивина; уже римляне, по свидътельству Плинія, думали, что каждый человъкъ имъетъ свою звъзду, которая вибств съ нимъ рождается, и смотря по тому: озаряеть ли его земную жизнь блескъ счастія или омрачають ее бідствія, — світится то ярко, то сумрачно, а по смерти его упадаеть съ небеснаго свода. Падающая звёзда почитается въ русскомъ народе знакомъ чьей-либо смерти въ селъ или городъ; потому, увидя паденіе звъзды, обыкновенно говорятъ: «кто-то умеръ!» «чья-то душа покатилась!» Повърье это распространено и между нъмцами 4). Сверхътого, на Руси утверждають, что падающая звъзда означаетъ следъ ангела, который летитъ за усопшею душею, или сатав праведной души, посптиающей въ райскія обители; если успремь пожелать что-нибудь въ тотъ мигъ, пока еще не совствъ сокрылась звъзда, то желаніе непремінно дойдеть до Бога и будетъ имъ исполнено 5). Народная пъсня сравниваетъ смерть царевича съ падучею звъздою:

<sup>1)</sup> Этн. Сб., VI, библ. указат., 58; Телескопъ 1833, VIII, 504.—
2) Громаннъ, 31.— 3) Ганушъ о Дъдъ и Бабъ, 47.— 4) Сакаров., II, 14; Маякъ, VII, 72; Статист. опис. саратов. губ., 58; Владим. Г. В. 1844, 52; Сл. Мис. Костомар., 55; D. Муth., 790.— 3) Иллюстр. 1846, 262; Веікгаде zur D. Муth. I, 248.

Упадаетъ звъзда поднебесная, Угасаетъ свъча воска яраго — Не становится у насъ илада царевича 1).

Слово маньякъ принимается и въ значении падающихъзвёздъ, и въ значении проклятыхъ душъ, блуждающихъ по смерти. Блудачіе огни, которые (какъ ны видъли) признаются душами усопшихъ, въ нъкоторыхъ деревняхъ считаются за падшія съ неба звъзды <sup>а</sup>). Рядомъ съ представленіемъ, что звъзда сіястъ на небъ, пока продолжается жизнь человъка, и угасаетъ вивств съ его смертію, --было другое, по которому ду ша въ видъ пламенной звъзды инсходила изъ райскихъ странъ въ ребенка въ самую минуту его зачатія или рожденія, акогда челов тка постигала смертьпокидала его тъло, уносилась съ свое прежнее отечество и начинала блистать на небесномъ сводъ. Что таково было върование кельтовъ, за это свидътельствуетъ приандское сказаніе о св. Айдант, отецъ котораго увидти однажды въ сив, будто въ открытыя уста его жены упала сверху звъзда; въ туже ночь быль зачать Айдань, почему многіе и называли его сыномъ звъзды <sup>а</sup>). По словамъ Аристотеля, душа усопшаго превращается въ звъзду, и чёмъ во время земной жизни бываеть она пламените, возвыщените, доступные для духовной дыятельности, тымь блистательные горить она по смерти человъка 4). Индусы въряли, что души блаженныхъ предковъ сіяютъ на небъ звъздами; славяне же и нъмцы признають звъзды очами ангеловъ-хранителей, въ чемъ очевидно смъшеніе душъ святыхъ угодинковъ съ ангелами; въ средніе въка ангелы, наравит съ душами усопшихъ предковъ, представлялись прекрасными малютками, подобными



<sup>1)</sup> Сахаров., I, 253; Терещ., I, 97. — 2) Сахаров., II, 63; О. 3. 1818, 68; Этн. Сб., I, 215; Москв. 1853, XXII, 67. — 2) Zeitsch. für D. M., I, 345. — 4) Sonne, Mond u. Sterne, 270—1.

заьсамъ. Въ эпическихъ сказаніяхъ германцевъ упоминается о герояхъ, которымъ суждено по смертя блистать на небъ аркими звъздами 1). У насъ же есть преданіе о трехъ въщихъ сестрахъ, которымъ, послѣ ихъ кончины, досталось весь въкъ горъть тремя звъздами возлѣ млечнаго пути — на дорогъ, ведущей въ царство небесное; звъзды эти называются дъвичьи зори 3). Гуцулы знаютъ летавицу — духа, который слетаетъ на землю падучей звъздою и принимаетъ на себя человъческій образъ — мужской или женской, но всегда юный, прекрасный, съ длинными желтыми волосами 2).

3. Какъ огонь сопровождается дымомъ, какъ молніеносное пламя возгарается въ дымчатыхъ, курящихся царами облакахъ, такъ и душа, по нѣкоторымъ указаніямъ, исходила изътъла дымомъ и паромъ. Въ Софійскомъ временникъ 4) о смерти в. кн. Васнлія Ивановича сказано: «и видъ Шигона духъ его отшедше, аки дыме цъ малъ». Санскр. dh û m а движущееся курево, греч. δῦμα, δύος—куреніе, фиміамъ, лат. fu m us (съ замѣною dh звукомъ f) слав. дымъ, лит. dú m as, др.-иѣм. to um, ta um отъ снкр. dh û—agitare, commovere (—греч. δύω). Отъ того-же корня образовались слова, указывающія на душевныя способности: гр. δυμός—душа и движеніе страсти, слав. дума, думать, лит. dumà, dumóti, dum ti 5). Слово пара 4) [паритъ — дѣлается душно передъ грозою и

<sup>1)</sup> Ibid., 272. — 2) Сахаров., II, 62—63; сходный разсказъ о женъ и семи дочеряхъ хябоника см. въ D. Муth., 691—2. Въ старинныхъ навидательныхъ словахъ св. отцы метафорически называются звъздами и свътильниками; картина "Вънецъ Богоматери" представляетъ Пресв. Дъву, окруженную душами божімхъ угодинковъ — въ видъ звъздъ. Москв. 1853, XXII, 67: киргизы увърены, что души покойниковъ обитаютъ на звъздахъ. — 2) Пантеонъ 1855, Y, 46. — 4) II, 333. — 5) Пикте, II, 242; Дифенбахъ, II, 617—8. — 6) Обл. Сл., 152—3.

дождемъ, пръть, парунъ—зной, духота] имъстъ слъдующія значенія: паръ, духъ и дума; пара вонъ т. е. дума вонъ!

4. Далье-душа понималась, какъ существо воздушное, подобное дующему вътру. Языкъ сблизиль оба эти понятія, что наглядно свидательствуется сладующими словами, происходящими отъ одного кория: душа, дышать, воз (вз)-ды хать, д(ы)хнуть, духъ (вётръ), дуть, дунуть, духомъ-быстро, скоро, воз-духъ, воз-дыханіе, вз-дохъ 1). Въдругихъ языкахъ также придаются душт названія отъ воздуха, вттра, бури: отъ сыкр. корня an-дуть образованись: ana, âna-дуновеніе и дыханіе жизни, a n i la-вътръ, anu-человъкъ, т. е. живой, одущевленный, лат. animal — животное, animus, anima, греч. «хенос — духъ, душа, прл. anail — дыханіе, дуновеніе, кимр. anal, армор. énal-дуновеніе, ирд. anam, nump. en, enaid, enydd, ener, enawr, nopu. enef, apmop. éné, ineañ-душа, жызнь, гот. сложное и z-a na u-испускать дыханіе, умирать, др-нём. unst-буря, вьюга, сканд. andispiritus, önd-душа, перс. ап-душевная способность, армян, antsn — умъ, душа <sup>а</sup>). Въ глубочаймей древности върнан, что вътры суть дыханіе божества (1, 285), и что Творецъ, создавая человъка, вдунулъвъ него живую душу. Вътрамъ присвоялась сила призывать мертвыхъ къ жизни, одухотворять трупы и кости \*). Повидая тело, душа возвращалась въ

<sup>1)</sup> Отъ санскр. корня dhû. Сравни переходъ звуковъ у и м въ словахъ: слухъ — слыхъ, слышать ("слыховъ не слыхлъ").
2) Пикте, II, 540—2; О вл. христ. на сл. яз., 67. Можно указать еще на сансир. Аттап — дуновеніе и душа, атаза — вътръ
и душа; англ. soul — душа, готсв. saivala, М Мюллеръ (Лекцій о явыкъ, 291) производитъ отъ корвя si, siv—колебаться;
готск. saivs—море, т. е. волиующаяся вода. — 2) Die Windgottheiten bei den indogerman. Völkern, von H. Genthe, 3—4: So zeigt
eine Miniatur des zwölften Jahrhunderts einer lateinischen Bibelhandschrift zu Erlangen die Belebung des Gebeines durch den
Wind Hesek. 37, 1 bis 10, bes. 9: «und er sprach zu mir: weissage
zum Winde; weissage, du Menschenkind, und sprich zum Winde

свее первобытное, стихійное состояніе. Когда в ихрь срываетъ съ деревьевъ дистья, и они, колеблясь, несутся по воздуху, -- виною этого, по словамъ черногорцевъ, бываютъ борющіеся между собой відогони 1); если въ трубі гудётъ вътеръ, бълоруссы принимають это за знакъ, что въ мату явилась душа, посланная на землю для поканнія 2); въ завывані в втровъ мораки слышать плачь и стоны утопленниковъ, души которыхъ осуждены пребывать на дит моря. Такое представление души совершенно-согласно съ темъ онзологическимъ закономъ, по которому жизнь человъка условливается вдыханіемъ въ себя воздуха. Въ южной Сибири грудь и легкія называются вздухи; простолюдины подагають, что душа заключена въ дыхательномъ горят, перервзаніе котораго прекращаеть жизнь 3). Глаголы и з-дыхать за-душить, за-дохнуться означають: умереть, т. е. потерять способность вдыхать въ себя воздухъ, безъ чего существованіе ділается невозножнымь. Объ умершемь говорять: «ОНЪ ВСПУСТВЯЪ ПОСЛЕДНОО ДЫХАНІО» ИЛИ «ПОСЛЕДНІЙ ДУХЪ!» Наоборотъ глаголъ отдыхать (отдохнуть) употребляется въ народной рачи въ смысла: выздоровать, возвратиться къ жизни. Чтобы придти къ подобнымъ заключеніямъ, предкамъ нашвиъ достаточно было простаго, для всъхъ равно-доступнаго наблюденія: въ ту минуту, когда человікъ умираль, первес. что должно было поражать окружающихъ его родичей,--это прекращение въ немъ дыханія; передъ ними лежаль so spricht der Herr-Wind komm herzu aus den vier Winden

Digitized by Google

so spricht der Herr Herr-Wind komm herzu aus den vier Winden und blase diese Getödteten an, dass sie wieder lebendig werden, indem in die Todten lebendiger Odem von den vier Winden kommt, welche in den Ecken als blasende blaue Köpfe angebracht sind. Aehnlich blasen in einem der Münchener Bibliothek angehörenden Evangeliarium des eilften Jahrhunderts die vier Winde bei der Auferstehung der Todten als zweigehörnte blaue Köpfe aus den Wolken.

1) Путеш. Въ Черногорію, 221. — 2) Нар. сл. раз., 140. —

усопшій съ теми-же телесными органами, какъ у живыхъ: у него оставались еще глаза, уши, ротъ, руки и ноги, но уже исчезло дыханіе, а съ нимъ вибств исчезла и жизненная спла, которая управляла этими органами. Отсюда возникло убъжденіе, что душа, разлучаясь съ тіломъ, вылетаетъ въ открытыя уста, вивств съ последнямъ вздохомъ умирающаго. По указанію Краледворской рукописи, душа исходить длинною гортанью и румяными устами (см. ниже стр. 219); чешская поговорка: «už má duši na jazyku!» означаетъ: онъ еле дышитъ, умираетъ 1). Слово о полку выражается о князъ Изяславъ, что онъ изрониль свою душу изъ храбраго тъла чрезъ злато ожерелье 2); а народные русскіе стихи говорять объ изъятіи души ангеломъ смерти «въ сахарныя уста» 3). Обозначая различныя душевныя свойства, мы сравниваемъ ихъ не только съ пламенемъ, но и вътромъ; въ языкъ нашень употребительны выраженія: б у р н о е расположеніе духа, вътреный человікь, буйная голова (сравни: «буйный вътеръ»), завихрился — загулялся, отбился отъ дъла. У всъхъ индоевропейскихъ народовъ находимъ разсказы о мертвецахъ, блуждающихъ привидъніями, легкими какъ воздухъ, съ которымъ они внезапно появляются и исчезають, и также, какъ воздухъ, не у дови и ы и и для осязанія. По смерти человітка, тіло его разлагается и обращается въ прахъ, и только въ сердцахъ родныхъ, знакомыхъ и друзей живетъ воспоминание о покойникъ, его лицъ, пріемахъ и привычкахъ: это тотъ безтвлесный образъ, который творить сила воображенія для отсутствующихь и умершиль и который съ теченіемъ времени становится все блідніве и бледнее. Образъ умершаго хранится въ нашей памяти, которая можетъ вызывать его предъ наши внутрениия очи; но

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 146; Громаннъ, 194. — 2) Рус. Дост., III, 180. — 3). Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 20.

образъ этотъ не болте, какъ тънь нъкогда-живаго и близкаго намъ человъка. Вотъ основы древне-языческого представленія усопшихъ безтелесными, воздушными виденіями, легкими призраками — тънями. Греки и римляне думали, что друзья и родственники, по смерти своей, являются къ постели близкаго имъ человъка, чтобы онъ въ сновидъніяхъ могъ проводить съ ними время. Такъ Ахиллесу явилась во сит тти Патрокла. Одиссей, постивши Андъ, пожелаль обнять тыв своей матеры; три раза простираль къ ней объятія, и трижды она проскользала между его руками, какъ воздухъ 1). Нашъ льтописець, разсказывая о полочанахь, избиваемыхъ мертвецами (навье з), изображаеть этихъ посліднихъ неуловиными для взора призраками 3). По русскому повърью, кто послё трехъ-дневнаго поста отправится въ ночь, наканунё родительской (поминальной) субботы, на кладбище, тотъ увидитъ тъни не только усопшихъ, но и тъхъ, кому суждено умереть въ продолжения года 4). Слово тань (=безталесный образъ) употребляется и въ смысле привиденія, и въ сиысяв того темнаго изображенія, какое отбрасывается твяами и предметами, заслоняющими собою свътъ. Отсюда возникли примъты и повърья, связующія идею смерти съ тънью чедовъка и съ отражениемъ его образа въ водъ или въ зеркалъ. Если на сочельникъ, когда станутъ вкушать к утью, не будеть заметно чьей-либо тени, тоть изъ домочадцевь, наверно, умретъ въ самое непродолжительное время 5); ибо утратить тънь - все равно, что сдълаться существомъ безтьлеснымъ, воздушнымъ. Въ числъ другихъ чародъйныхъ способовъ порчи извъстно и заклятие на тънь. Если осиновымъ

<sup>1)</sup> Иліада, XXIII; Одис., XI. — 2) Уже средній родъ этого слова указываеть на что-то безличное, лишенное сущности человъческой природы. — 3) П. С. Р. Л., I, 92. — 4) Нар. сл. раз., 161. — 3) Быть подолянь, II, 19; Иллюстр. 1846, 262.

коломъ прибить къ земле тень, падающую отъ колдуна, вельмы или оборотия, то они потеряють свою силу и будуть молить о пощодъ. Существуетъ предание о томъ, какъ нечистая сила завладъла тънью одного человъка и какъ много онъ выстрадаль, пока не удалось ему возвратить своей тыни назадь. Многіе еще теперь не рішаются снять свой силуэтъ, основываясь на суевърной примътъ, по которой снявний съ себя такое изображение долженъ умереть въ течение года: другие запрещають детямь смотреть на свою тень и на свое отраженіе въ зеркаль: иначе сонъ ребенка будеть безпокоень в можеть легко приключиться какое-нибудь несчастіе. Когда ято умреть въ доме, то все зеркала занавешиваются, чтобы покойникъ не могъ смотреться въ ихъ открытыя стекла. Зеркало отражаетъ образъ человъка также, какъ и гладкая поверхность воды, а по сербскому повірью человікь, смотрясь въ воду, можетъ увидеть въ ней свой смертный часъ (см. выше стр. 169); по мивнію раскольниковъ, зеркало — вещь запретная, созданная дьяволомъ 1).

5. Въ отдаленные въка язычества молніямъ придавался мионческій образъ червя, гусеницы, а вътрамъ — птицы; душа человъческая роднилась съ тъми и другими стихійными явленіями, и разставаясь съ тъломъ, могла принимать тъме образы, какіе давались грозовому пламени и дующимъ вътрамъ. Къ этому воззрънію примкнула еще слъдующая мысль: послъ кончины человъка, душа его начинала новую жизнь; кромъ

<sup>1)</sup> Ворон. Г. В. 1851, 13; Иллюстр. 1845, 415; 1846, 344; Арживъ ист.-юрид. свъд.. II, ст. Бусл.. 10—14. Еврен въ день новаго года идутъ къ ръкъ и смотрятъ въ воду; кто не увидитъ своего отраженія, тотъ вскоръ умретъ — Кіевлян. 1865, 69. По сусвърному преданію, члены насонскихъ ложъ оставляля въ обществъ
свои портреты; въ случат измъны своего товарища, насоны
стръляли въ сто портретъ—и овъ тотчасъ-же умираль, какъ-бы
далоко не былъ.

естественнаго рожденія, когда человъкъ является на свътъ съ живою душою, эта последняя, въ таниственную минуту его смерти, какъ-бы снова, въ другой разъ, нарождалась къ иной жизни — замогильной. Оставивъ телесную оболочку, она воплещалась въ новую форму; съ нею, по митию наблюдательнаго, но младенчески-неразвитаго язычника, должна была совершиться таже метанорооза, каная замітчестся въ животномъ царствъ. Фантазія воспользовалась двумя наглядными сравневіями: а) разъ-рожденная гусеница (червякъ), умирая, вновь воекресаеть въ видъ легкокрылой бабо чки (иотылька) вли другаго крыдатаго насткомаго; b) птица, рождаемая вервоначально въ формъ яйца, потомъ, какъ-бы нарождаясь вторично, выдупливается изъ него цыпленкомъ. Это обстоятельство послужно поводень, почему итица названа въ санскрить дважды-рожденною (dvidža 1); тоть-же ваглядь эстръчаемъ и въ нашихъ народныхъ загадкахъ: «двичи редится, а разъ помира» 2) или «дважды родится, ни разу не кстител» (переяслав, убада) — птица; «два раза родит-CS. HE PARY HE RECTHICS, A TOPT'S GTO CONTESS (HOBTOPOS. губ.) — пътухъ. Мааденца же народная загадка называетъ метафорически яйцомъ: «подъ дубомъ, подъ царскимъ, два орла орлуютъ, одно явчко балуютъ» — кумъ съ кумою воспринимаютъ ребенка отъ купели 3). И птица, в бабочка, в всобще крыдатыя насткомыя, образующіяся изъ личнокъ, (муха, сверчовъ, ичела в пр.) дали свои образы для одицетворенія души человіческой. Нівкоторыя изъ славянскихъ племень считають светящихся червячковъ --- душами кающихся грішниковъ 4); а чехи принимають червячка, котерый точить дереванныя стіны дома, за душу покойнаго

<sup>1)</sup> О. З. 1852, XI, притика, Зб. — 3) Сементов., 29; Ведикорус. загадии Худии., 41. — 3); Ibid., 99. — 4) Рус. Въст. 1842, У-УI, 122.

предка (см. т. II, стр. 113). Это — любопытные отголоски того стариннаго върованія, по которому низведенная съ неба, пламенная душа обитала въ тълъ человъческомъ свътящимся червемъ нан анчинкою (сравни стр. 73-74), а въ минуту смерти вылетала оттуда, какъ легкокрылая бабочка изъ своего кокона. Въ прославской губ. мотылекъ называется душичка 1). Въ херсонской губ. утверждають, что если не будеть роздана заупокойная милостина, то душа умершаго является къ своимъ роднымъ въ видъ ночной бабочки и вьется вокругъ зажженной свъчки; почему на другой-же день послъ такого посъщенія загробнаго гостя родственники, для успокоенія его страждущей души, собирають и кормять нищихъ <sup>2</sup>). Бълоруссы думають, что мотылекъ, пролетъвшій во время поминокъ (на дзяды) мимо окна или надъ объденнымъ столомъ, есть посланецъ, отправленный покойниками за ихъ обръзанными ногтями (см. I, 120°). По чешскому повърью, кто первую въ году бабочку увидить бълую, тотъ вскоръ долженъ умереть 4). Сербы разсказываютъ, что душа въдьмы (вјештицы) излетаеть изъ не я во время сна въ видь бабочки или итицы, и пока душа странствуетъ — тъло ея поконтся, какъ мертвое; если въ это время перевернуть въдьму головою туда, гдъ быле ея ноги, то возвратившаяся душа не найдеть входа въ свою телесную обитель ( тоткрытаго рта), и колдунья уже никогда не пробудится. Тоже самое разсказываютъ болгары о колдунахъ. Летающую ввечеру бабочку сербы принимають за душу въштицы, стараются поймать ее и подпалить ей врылья 5). Словен. vesha (въщая) означаетъ

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 52. — 2) Херсон. Г. В. 1852, 12. — 3) Пантеонъ 1856, І, 28. — 4) Громаннъ, 85. — 5) Срп. рјечник, 66—67: "Вјештица се вове жена, која, има у себи некакая ћаволски дух, који у сну из ње изиће и створи се у лепира, у колош или у ћурку" (въ бабочку, курицу или индъйку).

колдунью, бабочку и блуждающій огонь 1); Слово о полку придаеть душь эпитеть выщей. Въ Англіи сумеречныя бабочки, прилетающія на пламя світки, называются saules (souls), что вполнъ соотвътствуетъ нашей душичкъ. Въ Германіи мавъстенъ разсказъ о спящей дъвицъ, которую не могли разбудить никакія усилія --- до тъхъ поръ, пока не прилетель жукъ и не вползъвъ ея открытый ротъ. У словенцевъ Ивановскій свътящійся жувъ-kersnica пользуется особенною любовью за то, что деталь по дому родителей Іоанна Предтечи и освъщаль колыбель святаго младенца. Вмёсто выраженія: - когда я еще не родился», нъмцы говорять: «когда я еще леталь съ бабочками наи съ комарами» (ich flog noch den mücken nach, ich flog noch mit den feiffaltern = schmetterlingen 2). Tome представление встръчаемъ и у грековъ: слово  $\psi \circ \chi \dot{\eta}$  употреблядось въ двоякомъ смыслъ: дуща и мотылекъ. Психею они взображали бабочкою и даже въ человъческомъ олицетворена отоге имвальнующи прозрачными прильями этого насъкомаго. Смерть греки представляли съ погасшимъ факедомъ и вънкомъ, на которомъ сидъла бабочка: факелъ означалъ угастую жизнь, а бабочка — душу, покинувшую тело. Въ древнія времена на гробинцахъ изображалась бабочка, какъ эмблема воскресенія въ новую жизнь 3). По разсказамъ новыхъ грековъ, души усопшихъ въ теченіи сорока дней послѣ Воскресенія Христова носятся надъ цвътущими дугами въ видъ бабочекъ, пчелъ и другихъ летучихъ насъкомыхъ и утоляють свою жажду изъ благоухающихъ чашечекъ весенцвътовъ 4). Припомнимъ, что въ звъздахъ арійскія

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. Myth., 1036; Рус. Дост., III, 200. У васъ въщица-коздунья я сорока (птица, въ которую любять превращаться въдьмы). — <sup>2</sup>) Germ. Mythen, 367, 370—1, 729—730; Рус. Бес. 1857, III, 117. — <sup>3</sup>) D. Myth., 789; Обзоръ мизній древнихъ о смерти, судьбъ и жертвоприн., 9, 20. — <sup>4</sup>) Рус. прост. празди., IV, 3.

племена видъле съ одной стороны душе блаженныхъ предковъ, а съ другой потому небесныхъ пчелъ (1, 385), и потому посмертный переходъ душъ въ пчелы долженъ былъ казаться для нехъ столь-же несомнённымъ, какъ и переходъ въ звъзды. Въ Малороссін, возвращаясь съ кладбища послъ похоронъ, старухи садятся на цвлую ночь караулить душу усопшаго и ставять на столь сыту, т. е. мель, разведенный водою; онъ убъждены, что душа непремънно прилетитъ въ обра-ЗЪ МУХИ И СТАНЕТЪ ПИТЬ ПРИГОТОВЛЕННЫЙ ДЛЯ НЕЯ НАПИТОКЪ 1). О выдымахы вы воронежской губ разсказываюты, что душа вылетаетъ изъ нихъ въ видъ м ухи, — подобно тому, какъ по сербскому преданію, она вылетаеть въ видъ бабочки 3). По словамъ чеховъ, мара можетъ превращаться въ большую черную муху <sup>в</sup>). Въ Бълоруссін существуетъ примъта: если сверчокъ летаетъ по комнатъ, то надо ожидать въ семьъ покойника 4).

6. Народный языкъ и преданія говорять о душахъ, какъ о существахъ летающихъ, крылатыхъ. По митнію нашихъ поселянъ, душа усопшаго, послі разлуки своей съ тіломъ, до шести неділь остается подъ родною кровлею, пьетъ, істъ, прислушивается къ заявленіямъ печали своихъ друзей и родичей и потомъ улетаетъ на тотъ світъ. Въ кіевской губ. върятъ, что душа некрещенаго младенца — прежде, нежели превратится въ русалку, семь літъ летаетъ надъ землею 5). «Его душа отлетіла въ иной міръ!» — обычное у насъ выраженіе о всякомъ покойникъ. Краледворская рукопись свидітельствуетъ, что, пока не будутъ сожжены трупы, души умершихъ порхаютъ по деревьямъ вийсті съ птицами:

<sup>1)</sup> Этн. Сб., I, 371. — 2) Ворон. Бесвда, 193. — 3) Громаниъ, 26. — 4) Нар сл. ряз., 166. Во владимірской губ. думають: если въ домъ заведутся сверчки, то кто-нибудь въ семействъ тяжко заболъетъ — Труды владим. статист. ком, VI, 85. — 5) Кіев. Г. В. 1845, 15.

Tamo i viele duš tieká Siemo-tamo po drevech. Jich bojié sie ptactvo i plachý zvier, Jedno sovy nebojié sie <sup>1</sup>).

Въ другомъ мъсть этого памятника читаемъ: «нътъ юноши! напалъ на него лютый врагъ, ударилъ въ грудь тяжелымъ молотомъ.

> Vyrazi z junośe duśu-duśicu! Sie vyletie piekným táhlým hrdlem, Z hrdla krasným a rtoma 2).

## Тоже сказано в о сраженномъ Влаславъ:

Ai, a vyide duša z rwucei hyby, Vyletie na drvo, a po drvech Siemo-tamo, doniž mrtew nezžen<sup>3</sup>).

Подобные обороты и выраженія донынѣ встрѣчаются въ моравскихъ и чешскихъ пѣсняхъ: «vylecĕla duše z cĕla, sedia na hajiček, na ten zelený travniček»; «z těla (душа) vyletěla, na zelenu luku sedla» ). Говоря о полетѣ душъ, они намекаютъ на древнѣйшее представленіе ихъ штицами. Такой намекъ получаетъ особенную силу при положительномъ свидѣтельствѣ другихъ сохранившихся у славянъ повѣрій. Кашубы твердо убѣждены, что души усопшихъ, до погребенія оставленыхъ ими тѣлъ, сидятъ въ образѣ птицъ на дымовыхъ трубахъ и что дѣтскія души бываютъ одѣты нѣжны мъ



<sup>1)</sup> Переводъ: Тамъ много душъ носятся туда-сюда по деревьямъ. Боятся ихъ птицы и пугливый звърь, только совы не боятоя. —
2) Исторгъ изъ юноши душу-душеньку! она вылетъла прекрасною длинено гортанью, изъ гортани румяными устами. —
2) Вотъ и вышла душа изъ стенящихъ устъ, излетъла на дерево и (порхала) по деревьямъ туда и сюда, пока не сожгли мертваго —Ж. М Н. П. 1840, XII, ст. Сравневси, 128, 133—5 —
4) Часопись музея чешеваго 1863, I, стат. Иречка, 4—5; Чешси. пъсии Эрбена, 469.

пухомъ 1). Въ убздахъ мосальскомъ и жиздренскомъ въ теченім шести неділь послі чьей-либо смерти стелють на окно бълое полотенце, выпуская одинъ конецъ на улицу, а на полотенце владуть хлёбь, и вёрять, что душа покойника есть та самая птица, которая станетъ прилетать къ окну и клевать положенный хатьбъ 2). Суевтріе это до подовины прошлаго стольтія раздылялось и лицами высшихъ слоевъ русского общества. Запиствуенъ следующую любопытную замътку изъ мемуаровъ того времени: въ апрълъ 1754 года умеръ гофиейстеръ Чоглоковъ; въ открытое окно спальни его жены влетъла птица и съла на карнизъ противъ постели; увидя птицу, Чоглокова сказала, что это прилетъла душа ел мужа, и разубъдить ее въ этомъ не было никакой возможности 3). Г. Кулишъ записалъ прекрасный разсказъ о томъ. какъ обмирала одна старуха: «якъ прійшла вже мини година випрати (передавала старуха), то Смерть и стала съ косою въ мене въ ногахъ. Якъ стала, то ноги такъ и похолоди... Якъ замахне косою, то душа тилько пурхъ! такъ якъ пташка вилетила та-й полетила по хати, и сила въ кутку на образи, пидъ самою стелею. А грихи стали на порози та-й не пускають души съ хати. Отъ я бачу, що никуди війти; дивлюсь, ажъ викно о(т)чинене. Я-пуркъ у викно! и пишла, пишла полемъ. Легко та любо мини такъ, мовъ заразъ на святъ народилась» <sup>4</sup>). Въ похоронныхъ и надгробныхъ причитаніяхъ слышатся такія поэтическія обращенія къ милымъ родственному сердцу покойникамъ: «та прилизь же ты до мене, мій братику, хоть сивымъ голубемъ, хоть яснымъ соколомъ, хоть бялымъ либидемъ» 5). — «Прилетай ко мив хоть куку шечкой, проку-

<sup>1)</sup> Roggenwolf u. Roggenhund, 29. — 2) Изъ матеріаловъ, собран. Русск. Географич. Обществомъ. — 3) Mémoires de Catherine II, 211. — 4) Кулишъ, I, 305-6; Москв. 1846, XI—XII, 152. — 5) Ворон. Г. В. 1851, 2.

куй мик свою волюшку!» (тамбов. губ.) Невъста-спрота, обращаясь къ умершимъ родителямъ съ обычнымъ обрядовымъ причитаніемъ, голоситъ: «возстань, кормилецъ-батюшка, распечатай свои уста сахарныя, попроси у Господа Бога златы врылушки, прилети на свадебку, благослови!» (твер. губ.) Въ нашей старинной символикъ райскія птицы Алконость и Спривъ неръдко означаютъ праведниковъ; въ этомъ значеніи, по словамъ гр. Уварова, встръчаемъ им ту и другую птицу на изванніяхъ Динтріевскаго собора во Владиміръ на Клязьмъ 1). Наравит съ прочими индоевропейскими народами, славяне сохраниля много трогательныхъ разсказовъ о превращенін усопшихъ въ легкокрылыхъ птицъ, въ видъ которыхъ они навъщаютъ своихъ родичей. Какъ скоро душа покидаетъ тъло, она, смотря по характеру своей земной жизни, принимаетъ образъ той или другой птицы, преимущественно бълаго голубя или чернаг о ворона 2). Малороссіяне думають, что душа покойника въ продолжение сорока дней летаетъ съ ангеломъ въ неведомомъ міре, являясь каждую ночь въ свой домъ, гдъ она, въ видъ голубки, купается въ нарочно-поставленной водъ 2). Когда діаконъ Өеодоръ и трое его товарищей-расколоучителей были сожжены въ 1681 году, то по сказанію старовтровъ — души ихъ вавились на небо въ видъ голубей 4). На кроват бъднаго дома, повъствуетъ народная мегенда, сидело трй голубя; проходиль мино путникъ: что тажое, думаетъ, сидятъ на кровлъ три голубя и порываются жъ небесамъ порхнуть? Заходить въ домъ и узнаетъ, что месчастная мать, не имъя средствъ прокормить трехъ маленькихъ дътей, умертвила ихъ, а голуби-это три божь-

<sup>1)</sup> Древности, труды Моск. Археолог. Общ., I, 20 (матеріалы для археол. словаря). — 2) Andeutungen eines Systems der Myth., 239—240. — 3) Ворон. Г. В. 1851, 2. — 4) Правосл. Собеста 1859, VII, 325; Годъ на Стверъ, соч. Максимова, II, 61.

нхъ ангела, прилетъвшіе за душани младенцевъ, чтобы отнести ихъ на небо 1). Моравскія сказки свидѣтельствуютъ. что душа вылетаетъ изъ устъ умирающаго и несется на небеса бълою голубкою 2). Черногорцы лушу называють голубицем; у западныхъ славянъ есть преданіе о сттующихъ на могилъ голубихъ. На древнихъ гробницахъ голубь изображался, какъ символь отлетъвшей души; лонгобарды, въ память родственниковъ, умершихъ на чужбинъ или павшиль въ битвъ, ставили на церковныхъ дворахъ шесты съ деревяннымъ изображениемъ годубя и обращали годову птяцы въ ту сторону, гат лежаль прахъ покойнева 2). Польскія преданія утверждають, что каждый члень рода Гербурть обращался по смерти въ орла; а первородная дочь Пилецкихъ превращалась въголубку, если умирала до брака, и въ сову, если умирала по замужствъ. По митнію чеховъ, въ со ву превращается жена, невърная своему мужу. Есть еще легенда: разбойникъ Мадей, терзаемый ужасомъ грядущаго наказанія на томъ свътъ, обрекъ себя на покаяніе; онъ воткнуль въ землю свою палицу и преклониль кольна съ обътомъ не сходить съ мъста, пока милосердіе божіе не отпустить ему гръховъ. Долго оплакивалъ онъ свои злодбинія, много утекло времени — палица разрослась въ вътвистое дерево и стояла осыпанная яблоками. Въ одинъ день пробажалъ мимо епископъ; Мадей умоляль святителя дать ему разръшение, и по мъръ того, какъ онъ исповедзаъ свои грехи и небо разрешало ихъ. яблоки одно за другимъ срывались съ дерева невидимою силою, превращались въ бълыхъ голубей и улетали на небо: эти голуби были души убитыхъ разбойникомъ. Оставалось только одно яблоко: то была душа отца Мадеева, котораго за-

<sup>1)</sup> Щаповъ, 13. — 2) Кульда, I, 551—3. — 2) D. Myth., 788, 1088; О вл. христ на сл. яз., 105; Въст. Евр. 1827, XIV, 148—9; Die Wissenschaft des slaw. Mythus Гавуша, 319.

мучнать онъ страшнымъ образомъ. Наконецъ и оно, послѣ высказанной исповъди, превратилось въ сизаго голубя, который тотчасъ-же исчезъвъ слъдъ за другими 1). Въ Подоліи извъстна пѣсня— какъ изъмогильнаго ходма выросло дубовое деревцо и какъ прилеталъ и садился на его вѣтви оѣлоснѣжный голубокъ 2). По чешскимъ преданіямъ, невинная душа вылетаетъ изъ тѣла оѣлымъ голубемъ, а грѣшная—темноцвѣтнымъ, или иною какою птицею 3). Въодной изъ малорусскихъ пѣсень говорится, что душа убитаго мужа прилетала къ плачущей вдовъ въ образъ павлина 4); а въ другой читаемъ слѣдующіе стихи о душъ убитаго казака:

Предитила пташка, коло мене впала: Таки очи, таки брови, якъ у мого пана; Предитила пташка-малевани крыльця: Таки очи, таки брови, якъ у мого Гриця! 5)

По свидътельству великорусской сказки, душа неповинноубитой дъвицы прилетаетъ къ доброму молодцу соловьемъ и поетъ про свое несчастіе, словно человъческимъ голосомъ выговариваетъ 6). О душахъ умершихъ дътей разсказываютъ на Волыни, что весною о нъ слетаютъ съ неба, принимая. видъ ласточки, конопляночки и другихъ пъвчихъ и та мекъ, и слаясь по деревьямъ возлъ отцовскихъ избъ, повотъ сладкозвучныя пъсни, чтобы утъщить своихъ осиротъ-

<sup>3)</sup> Сененьск., 49, 145—8; Пов. и пред, 130—5; Шлейжеръ, 75—79; Громаннъ, 194; сравии Этн. Сб., У (о вашубахъ), 93—95, 134—6; Н. Р. Лег., № 27, 28 и стр. 177—8; Худяк., 101; Бытъ подолянъ, II, 59—65; Шоттъ, 15; Гальтрихъ, 28, 30; Volkslieder der Wenden, I, 285; II, 176—8. Въ измецкой редакціи когда раскаявшійся грзшникъ былъ помилованъ и умеръ, то душа его воспарила на небо бълымъ голубемъ. О значеніи яблокъ см. выще, II, 507. — 2) D. Муth., 788. — 3) Иричекъ въ Часописи чешки. музел 1863, I, 5. — 4) Костомар. Сл. Мие., 66—67. — 5) Малорус. латер. сбори., 225. — 6) Н. Р. Сл., VII, 29.

дыхъ родителей 1). По нъмецкой сказкъ пасынокъ, убитый мачихою, оборачивается птичкою, прилетаетъ къ своему дому и поетъ: «меня мачиха убила, сестра схоронила — и я сталъ чудосною птичкой!» — слова, одинаковыя съ твии, которыя въ русской сказкъ наигрываются дудкою, сдъланною изъ тростника, что выросъ на могнат убитаго мальчика 2). Вибств съ другими подобными свидетельствами, касающимися германскихъ племенъ, Я. Гримиъ приводитъ върованіе, что когда тонетъ разбитый корабль, то души потонувшихъ подымаются изъ водъ и восходять на небо бълыми голубями. Романская легенда также представляеть душу голубкою 2). У литовцевъ есть прекрасное поэтическое преданіе: півецъ Дайнасъ страстно влюбился въ красавицу; напрасно онъ утромъ и вечеромъ пълъ передъ ея окномъ плънительныя пъсни: суровая красавица не хотъла отвъчать его страсти. Дайнасъ утопился, и боги превратили его въ соловья. Только тогда почувствовала она къ нему любовь, умерла съ горести и была превращена въ столиственную розу, которая начинаетъ цвъсти въ то время, когда перестаетъ пъть соловей. Существуетъ въ Литвъ и другой разсказъ о томъ, какъ бъдный земледелець, любившій сопровождать свою трудную работу веселыми пъснями, быль превращень по смерти въ жаворонка, который потому и вьется и поеть надъ колосистыми нивами \*). Литовское преданіе о Дайнаст напоминаетъ «Ценска и Гальціону» Овидія: въ этомъ стихотвореніи поэтъ сохранилъ намъ подобное-же преданіе древнихъ о превращенія въ птицъ двухъ любовниковъ, погибшихъ въ волнахъ коварнаго

<sup>1)</sup> Волын. Г. В. 1859, 18. — 2) Сказ. Грим., 47; сравни польскую сказку въ сборникъ Глинск., II, 236—7. Арабы вършли, что изъ прови убитаго зарождается птица, которая летаетъ близь могилы и жалобно кричетъ, пока не будетъ отомщено убійство. — 2) В. Муth., 638, 640, 788. — 4) Черты лятов, нар., 73.

моря. «Одиссеи» думи умермихъ представляетъ детающими въ воздухъ стаями и сравниваетъ ихъ съ детуч ими мы шами 1). Вотъ почему птица, влетъвмая въ комнату, (воробей, голубь, ласточка) предвъщаетъ покойника; туже примъту отвосятъ и къ нето пы р ю. Крикъ ворона, филина и совы, прилетъ дятля, жолны или кукушки въ дому считаются такимъже печальнымъ предзнаменованіемъ чьей-либо смерти 2). Видъть во снъ, какъ улетъла со двора кукушка или поднялся съ руки соколъ, означаетъ: смерть близкаго, любимаго человъка 2).

Особенно-знаменательно представление души въ образъ кукушки, которое можетъ навести на смыслъ загадочнаго обрада, взявстнаго на Руси подъ названиемъ крещения кукушекъ. Въ народныхъ малороссийскихъ пъсняхъ кукушка прилетаетъ горевать надъ трупами умершихъ 4); она— эмблема сяльной сердечной печали по милымъ покойникамъ: у сербовъ и литовцевъ есть предание о превращении въ кукушку неутъчной сестры, которая долго и горько оплакивала смерть своего брата 5). На деревянныхъ могильныхъ крестахъ въ

<sup>1)</sup> Паснь XXIV. Египтине, раздалявшие тоже возврание на душу, изображали ее въ вида птицы (копчика) съ человаческой головою—Zeitsch. für D. М., IV, 245; О. З 1858, VI, 442. — 3)
Иллюстр. 1846, 333; Статист. описание саратор. губ., 62; Абев.,
157; Нар. сл. раз., 164; І-й т. Повт. Воззр., 511—2. — 3) См.
шародныя пъсни въ Въст. Евр. 1818, XXI, 50—52. — 4) Няито,
говоритъ пъсня, не погруститъ о погибшемъ на чумбинъ; только
воровъ прилетитъ, сядетъ на трупъ, поклюстъ и перестанетт, да
прилетить зозуля да-й плакати стане"; къ умирающему казаку
прилетали кукушин, "у головахъ сидали, якъ ридны сестры ковали" — Ж. М. Н. П. 1837, т. XIII, 42; Пассека: Путев. Записки,
Запорожск. Старина Срезневси., Ј, кн. 2, 80. — 5) Сри. рјечник.,
312; Черты литов. нар., 72. Сравни малорусское предане: «зозуля й дителъ були перще дюдьми, а посли Богъ такъ даръ, що поробились птиции» — Кулешъ, II, 36.

Сербін наображають столько кукушекь, сколько родственняковь и особенно сестерь грустять по усопшему, и до сихъ поръ дъвица, потерявшая брата, не можеть удержаться отъ слезъ, какъ скоро заслышить голосъ кукушки 1). На Руси върять, что когда эта птица кукуеть, то изъ глазъ ея капають на древесную вътку слезы; за эти слезы принимають янчки насъкомыхъ 2), облипающія древесную вътку и называемыя у нъмцевь кикикs-speichel, у сербовь кукавич ја суза, у насъ кукушкины слёзки 3). Къ кукушкъ обращаются съ вопросами о покойникахъ; такъ въ одномъ похоронномъ причитаніи надъ умершимъ отцомъ говорится:

Мій же ты таточку!
Якъ будуть садочки цвисты,
И буде зозуденька куковаты,
Я-жъ буду, мій таточку,
Зозуденьку пытаты:
Чи не бачила-жъ ты, зозуденько,
Мого батьку риднаго?

Въ свадебной пъснъ невъста-сирота посылаетъ кукушку за своими умершими родственниками, чтобъ они пришли съ того свъта благословить ее на новое житье 4).

Обрядъ крещенія кукушекъ въ разныхъ містахъ совершается въ разное время — на третьей, четвертой, пятой или шестой неділь посль Пасхи, но преимущественно въ неділю Семицкую, когда поминаютъ усопшихъ. Женщины и дівнцы собираются въ лість, ділаютъ изъ лоскутьевъ и цвітовъ чучело птицы и сажаютъ на вітку, а подъ нею привішиваютъ шейные кресты; иногда, вийсто того, отыскиваютъ тра-



<sup>1)</sup> D. Myth., 1088. — 2) Cicada spumaria, ringelspinne. — 3) D. Myth., 646. — 4) Воров. Г. В. 1851, 2; Излюстр. 1848, № 1, Облорус. свадьба.

ву, называемую кукушкою (orchis latifolia 1), и вырвавъ ее съ корнемъ, одъваютъ въ сорочку, потомъ кладутъ на землю и ставять надъ нею крестообразно две дуги, покрывая изъ платками и въшая съ двухъ сторонъ по кресту. Въ орловской и тульской губ. надъваютъ крестикъ на самое чучело кукушки и поють: «кумушки, голубушки! кумитеся, любитеся, даритеся!» Это называется встить (крестить) кукушку или кумиться. Двъ дъвицы, поцъловавшись изъ-подъ дуги, мъняются крестами и называются к умами. Въ праздникъ Семика поселяне приходятъ въ рощу, отыскивають двв плакучихь березы, нагибають и связывають ихъ вътви разноцвътными лентами, платками и полотенцами въ видъ вънка; надъ вънкомъ кладутъ означенную траву или чучело кукушки, а по сторонамъ привъшиваютъ кресты. Двъ дівнцы, желающія покуметься, должны обойдти вокругь этихъ березъ -- одна на встрѣчу другой, потомъ трижды поцтаоваться сквозь втнокъ, и сквозь втнокъ-же передать другъ дружит желтое яйцо. Хороводъ поетъ:

> Ты, кукушка ряба! Ты кому-же кума? Покумемся, кумушки Покумемся, голубушки!

Названныя «кумушкя» обміниваются крестами и кольцами; а кукушку разділяють на части и хранять у себя на память кумовства. Затімь слідуеть пиршество, необходимою принадлежностью котораго бываеть яншница. Ті, которыя покумились въ Семикь, ходять на Трощцынь день развивать вінки или бросать иль вь воду, при чемь поють: раскумимся, кумушки! раскумимся, голубушки! да іо, іо — Семикь да и Тро-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Беременныя женщины выкапывають эту траву и гадають повей: если на корив будеть два отростка—то родится дввочка, а. если три—то мальчикь (Ввст. Р. Г. О. 1853, 1, 59).

шца!» Есть игра, указывающая на тотъ-же обрядъ кумовства; дъвицы избираютъ куму и садятся въ кружокъ, кума обходитъ ихъ и спрашиваетъ: чье это дитя? — Твое и мое. — Кому его кстить? — Тебъ и мит. Послт того кума и та, которую она спрашивала, разбъгаются въ разныя стороны, и объжавъ кругъ три раза, останавливаются. Кто прибъжитъ прежде, та садится, а другая идетъ спрашиватъ. Сходная съ этою игра извъстна и въ Литвъ 1).

Обрядъ крещенія кукушекъ получить для нась болве осязательное значеніе, есля мы солнэнивего съ повіврыями о русалкахъ и мавкахъ, въ образъ которыхъ (по народному повърью) являются души младенцевъ мертворожденныхъ или умершихъ безъкрещенія 3). Въ теченіе семи літь, де превращения своего въ русалокъ, души эти (превиущественне на Зеленыя Святки) летають по воздуху и жалобно просять, чтобъ нхъ окрестили; кто заслышить нхъ грустный, умоляющій голось, тоть должень сказать: «крещаю тебя, Иванъ да Марья, во имя Отца и Сына и Святаго Ду-- ха!» Посят этихъ словъ онт возносятся на небо, какъ-бы воспринявшія крещеніе. О русалкахъ и мавкахъ разсказывають, что наканунь Тропцына дня онь быгають по колосистымъ нивамъ, хлопаютъ въ ладоши и приговариваютъ: «Ухъ-ухъ, соломяный духъ! мене маты породыла, нехрещену положыла (или: схоронила в). Любопытно, что въ черниговской губ. обрядъ завиванія семициихъ втиковъ называется встръчею русалокъ, а развиванье вънковъ (на

<sup>1)</sup> Сахаров., I, 72—73; II, 86; Рус. прост. праздн., I, 183; III, 96—98; Въст. Евр. 1821, II, 195; Терещ., Y, 42; YI, 165, 191—2; Саратов. Г. В. 1844, 6. У румыновъ на Тронцкой недълъ совершается праздникъ кукушекъ — Телескопъ 1833, YIII, 501—2. — 2) Терещ., YI. 124, 176, 181; Рус. прост. праздн., III, 98, IV, 10; Въст. Евр. 1821, II, 195. — 3) Терещ., YI, 125, 129; Рус. прост. праздн., IV, 10.

Петровъ день)-проводами русалокъ. Если неопрещенныя души, летая по воздуху, испрашивають себв крещенія; если самое появление ихъ совпадаетъ со временемъ совершения обряда, извъстнаго подъ именемъ «крещенія кукушекъ»: если наконецъ душа олицетворялась въ образъ птицы и кукушка принималась эмолемою сиротства: то, кажется, позволительна будеть догадка, что подъ «крещеніем» кукушекъ» должно понимать символическій обрядь крещенія младенцевь, умершихь безъ этого таниства и потому осужденныхъ блуждать по свъту. Дъти народному уму представляются чистыми, невинными, безгръшными; но умирая безъ крещенія — они не могутъ войдтя въ царство блаженныхъ. Сострадая ихъ безотрадней судьбъ, простолюдинъ создалъ обрядъ посмертнаго крещенія, чтобы такимъ образомъ открыть душамъ младенцевъ върный путь въ небесныя обители 1). Очевидно, что подобное возаръніе могло родиться только въ эпоху христіанскую, но твиъ не менье оно перешло въ обрядъ подъ сильнымъ вліяніемъ взыческихъ представленій, и по всему втроятію описанное наин «кумовство» есть не болбе, какъ видоизмененная форма древняго «побратимства» или «дружичала». За это свидетельствуетъ сербскій обычай: на второй день Пасхи поселяне идутъ ма кладбище, раздають милостину и поминають усопшихь, а потомъ дружатся между собою («дружичају са») --- парни съ париями, а девицы съ девицами, т. е. плетутъ изъ вербы вънки, цълуются сквозь нихъ и мъняются красны и и яй цам и и самыми вънками; послъ того, въ продолжение цълаго года, мущивы называются побратими, а давицы—друге <sup>а</sup>).

Представленіемъ души въ образъ птицы легко объясняется, почему между нашими престъянами донынъ соблюдается обыд-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приномникъ дътописное свидътельство (подъ 1044 годомъ), что при Ярославъ "выгребоша два князя Яронолка и Ольга, сына Святославля, и крестиша кости ею, и положиша и въ церкви святыя Богородица" — П. С. Р. Л., I, 67. — <sup>2</sup>) Срп. рјечик, 142.

новеніе: въ продолженів шести недёль по смерти родственника «кормить птицу небесную»; для этого каждое утро осыпають могилу хлёбными зернами 1). Въ астражанской губ., посёщая на праздникъ Пасхи кладбище, крошать на могилахъ для птицъ яйца; въ другихъ мёстахъ крошатъ длянихъ на могилы печеный хлёбъ, а въ Москве уцёлель трогательный обычай кормить въ извёстные дни года голубей, что совершается какою нибудь старухою на перекресткахъ улицъ и площадяхъ; деньги на кормъ собираются съ прохожихъ. Обычай этотъ соблюдается и у западныхъ народовъ. Я. Гриммъ сообщаетъ любопытное указаніе: «man entsinnt sich dabei des vermächtnisses für die vögel auf Walthers von der vogelweide grabstein, dessen name schon pas cua a vium ausdrückt» 2).

7. Понимая душу, какъ пламя и вътеръ, арійское племя должно было сроднить ее съ стихійными существами, населяющими небо и воздухъ. Такое сродство засвидѣтельствовано языкомъ: душа и духъ geist (отъ gisan—дуть, въять), апіта и дує рос. По индъйскимъ върованіямъ, толпы стихійныхъ духовъ, олицетворяющихъ небесные лучи, молніи и вътры, (ribhus, bhrigus, angirasen, maruts) ничѣмъ не различались отъ рітгіз patres, отцевъ, предковъ, т. е. отъ усопшихъ, называемыхъ у славянъ родителями и дѣдами. Веданческая религія признаетъ небо и воздушный міръ за двъ отдѣльныя области. Въ безпредѣльныхъ пространствахъ неба пребываетъ свѣтъ, какъ вѣчная, творческая сила; между этою страною свѣта и землею простирается царство воздуха, въ которомъ плаваютъ облака и тучи, носящія живую воду дождей и преграждающія путь лучамъ солица. Души отцевъ

<sup>1)</sup> Этв. Сб., V, о быта мурси врестьянъ, 82. — 2) D. Муth., 635.

населяють и ту, и другую области, и отсюда поздиве, когда стали разсуждать о загробномъ возмездін за земную жизнь человтка, развилось втрование о двойственной судьбъ усоцшихъ: о душахъ блаженныхъ, наслъдующихъ царство небесное, и отверженныхъ, осужденныхъ блуждать по воздуху и вращаться въ пека в грозовых в тучъ. Любопытно, что въ нашихъ старинныхъ рукописяхъ греч. παράδεισος (рай) переводится словомъ: по-рода, а ү в бууа (адъ) словами: родъ и родство 1). Высоко, по ту сторону облачныхъ водъ; лежитъ блестящее небо (svarga), съ котораго солице, луна и звъзды посылають свой свъть на землю; тамъ-то, на отдаленной границъ вселенныя, живуть отшедшіе изъ земной юдоли предки подъ властію Варуны, наслаждаясь вітчнымъ блаженствомъ и блистая очамъ смертныхъ яркими звъздами. Но чтобы достигнуть этихъ райскихъ селеній, они должны шествовать черезъ воздушный океанъ, странствовать посреди дождевыхъ потоковъ и грозоваго пламени и принимать участіе въ ихъ животворной или разрушительной деятельности. По свидательству гимновъ, от цы носятся въ тучахъ, сверкаютъ въ модніяхъ, извлекають изъоблаковъдождь и проливають его на поля своихъ потомковъ; они полагаютъ въ ночи тьму, а утромъ находять сокрытый свёть и призывають къ пробуждению прекрасную Зорю, т. е. нагоная черныя тучи, омрачають небо исчеподобными покровами, а разсвовая ихъ въ грозв, выводять изъ мрака свътозарное солице. Такимъ образомъ отжившіе предки сывывались и отождествлялись съ бурными и грозовыми духами. Сониъ вътровъ (марутъ), по мивнію индусовъ, постоянно пополнялся душами усопшихъ. Духи рибу (ribhus), стихійная нрирода которыхъ проявляется въ блескъ солнечныхъ лучей

<sup>1)</sup> Описаніе славян. рукописей моси. синодал. библ., отдал. 2-ое, І, 12; ІІ, 24, 27, 57, 114, 149, 261, 397—8, 428.

E CHOPRADMENT MOJHIË, IIPESHABAJECH E SA AVME GJAMOHHLINT: они стояли въ такомъ-же близкомъ отношения къ Индръ, какъ и маруты: участвовали въ полетахъ грозы, пели бурную песню, незводиля съ неба потоки, помогали земному плодородію в славились, какъ искусные кузнецы. Тоже двоякое значеніе етихійныхъ духовъ и усопшихъ предковъ принадлежитъ и ангирасамъ, которые только твиъ отличаются отъ молнісносныхъ рибу, что сопутствують богу Агии и вся двятельность изъ ограничивается стихіей огня; но мы знаемъ, что Агни первоначально быль богомъ грозоваго пламени. Ангирасы признаны предками на тъхъ-же основаніяхъ, на какихъ у встяв видоевропейских народовъ домовые пенаты были витстт и представителями очага, и обожествленными дедами (см. II, 74-62). У германцевъ марутамъ соответствують духи неистоваго волиства и мары (måren), а ribhus-буквально тоже, что (свътлые) эльфы (см. II, 720 ). Маруты и мары (моры, марухи)-названія одного корня 1); послідніе равно извістны и намамь и славянамь; съ одной стороны они принамались за темныхъ или ночныхъ зльфовъ, а съ другой -- за души усопшихъ (II, 100-3; III, 79). Подымая вътры, маруты нагоняють на небесный сводь ирачныя тучи и сбивають ихъ куррямя и космами; отъ этихъ сгущенныхъ и клубящихся облаковъ отецъ марутъ Рудра назывался косматымъ, что напоминаетъ намъ спутанные волоса маръ-marenlocke 1). Отеюда понятно, почему забфы, мары и цверги смёшиваются народными преданіями съ твиями умершихъ, и почему души представлялись нёмецко-славянскимь племенемъ летающими

<sup>1)</sup> Маннгардтъ указываетъ на санскр. корень m f, m a f — раздроблять, разбивать; им же сбликаемъ вти названія съ словани мравъ (моровъ) и моръ (смерть), и видимъ въ нихъ: во 1-хъ, бурныхъ духовъ, омрачающихъ небо тучами, и во 2-хъ, усопшихъ (= души, какъ диханіе тъхъ-же вътровъ). — 2) German. Муthen, 41-47, 709, 721-733; Die Götterwelt, 51.

малютками, эльфо-подобными карлами. Эльфовъ считаютъ въ народъ за выход цевъ съ того свъта; тело у нахъ-не то. накое у живыхъ людей: его нельзя ни схватить, ни осязать! ени всюду проникають, не нуждаясь въ дверяхъ и отверстіяхъ, в также быстро исчезаютъ, какъ дуновеніе вътра. Въ ночные часы эльны собираются на церковных в дворах в и кладбищахъ и плашутъ на свъжихъ могилахъ, съ радостью и весельемъ встрічая новую душу, пришедшую въ невъ наъ міра живущихъ. Усопміе поступають въ кругъ эльфовъ, и потему смерть человека празднуется ими, словно свадьба или прибытие дорогаго гостя, музыкой и танцами. Фины върять, что, когда совершается погребальная цереномія, на кладбищъ и по дорогъ къ нему летаютъ и кружатся жаленькіе духи (keijungaiset), похожіе на бълыя сивжинин. блестящіе лучи и куколки бабочекъ; онц появляются въ домъ, гдв ость покойникъ, и наполняютъ комнаты трушнымъ запахомъ. Какъ существа, иткогда сами причастныя людской жизни, эльфы стоять въ близкой, родственной связя съ семьями ихъ потомковъ, продолжающихъ населять зению. Всякой родъ, всякая семья инфетъ своихъ собственныхъ эльфовъ и питаетъ къ нимъ уважение и преданность, какъ къ домовымъ охранятельнымъ божествамъ (пенатамъ), и въ свой черёдь пользуется еть нихь помощью и защитою въ нуждъ. Различным партін эльфовъ враждують и сражаютоя между собой въ ночное время на перекресткахъ, и только диевной разсвыть прекращаеть ихъ борьбу; битвы эти часте вызываются споронъ, какой сторонъ должих принадлежать дума усовного-эльфанъ его отца или эльфанъ его матери, и на какомъ перковномъ дворъ должно быть совершено погребешіе 1). Такинь образонь битвы стихійныхь духовь, созерцае-

Irische elfenmärch., XII—XIII; D. Муth., 798; Васт. Евр. 1828,
 XIII (Накот. обычан, поварья и обряды онилиндцевь), 8-9.

ныя древними племенами въ грозъ, подъ вліяніемъ смъщенія эльфическихъ сущестьъ съ душами человъческими, получили характеръ родовыхъ усобицъ за обладаніе ново-усопинии членами. Какъ съ олицетвореніемъ души, съ эльфомъ тъсно сочетался ея поэтическій образь бабочки: эльфы являются въ виль легкокрыдаго мотылька, шмеля или гусеницы, садятся на стебли и цвъты растеній и пьють росу; названія schrätteli и nachttoggeli прилагаются и къ марамъ, и къ бабочкамъ. Люди, у которыхъ срослись брови, могутъ въ случат гитва посылать на своихъ враговъзльфа (alp), который выдетаетъ изъ-подъ ихъ бровей въ видт маленькой бълой бабочки, садится на грудь спящей жертвы и начинаетть давить ее. Этотъ эльфъ — первоначально: разящая молнія или тотъ сверкающій взоръ, который устремляется изъ-подъ густыхъ, нависшихъ бровей облака (І, 170-2), и потомъ, въ приміненім къ человіку: душа, воспламененная гнівомь: въ Ааргау бабочку называють donnerkeil. Такое выпускание эльфа-бабочки преимущественно приписывается колдунамъ и въдьмамъ, ради тъсной связи ихъ съ грозовыми явленіями пригоды 1). Тоже върование распространено и между славянами: когда спитъ въдьма, изъ нея (по мятнію сербовъ и черногорцевъ) исходитъ злой духъ въ образѣ бабочки, летаетъ по избамъ, садится на сонныхъ людей и поражаетъ ихъ смертельно въ лѣвую грудь. На првбрежьяхъ Адріатическаго моря такіе эльфическіе духи называются вједогоња (једогоња) в признаются за души, обитающія въ тълахъ людей и животныхъ, и въ тоже время за домовыхъ геніевъ, оберегающихъ родовое имущество и жилище. Каждый человъпъимъетъ свое-ГО В В ДОГОНЯ; КОГДА ОНЪ СПИТЪ, ВВДОГОНЬ ВЫХОДИТЪ ИЗЪ ТЕЛА

<sup>1)</sup> Irische elfenmärch., CVIII; D. Myth., 431; German. Mythen, 372, 715.

и охраняетъ принадлежащее ему имущество отъ воровъ, а его самого отъ нападенія другихъ втдогоней и отъ волшебныхъ чаръ. Досель не позабыто ихъ стихійное значеніе: срываетъ ли вътеръ древесные листья и они, колеблясь, несутся по воздуху --- это (говорятъ) дерутся въдогоня; въ полетъ разрушительной бури въдогони отторгають отъ горъ больше камин, вырывають въ лъсахъ деревья и быются ими между собою, вакъ враждующія рати. Адріатическіе славяне увърены, что къ нимъ прилетаютъ въдогони съ итальянскаго берега и сражаются съ туземными, и которые одолбютъ-тв уносять летніе плоды (урожай) на свою землю (т. е. собственно перегоняютъ дождевыя тучи изъ одного края въ другой). Если въдогонь будетъ убитъ въ дракъ, то человъкъ или животное, которому онъ принадлежаль, немедленно умираеть во снв. Поэтому если случится вонну умереть во сив, то разсказывають, будто ведогонь его драдся съ въдогонами враговъ и былъ убитъ ими 1). По чешскому повітрью, тій га-душа злой чародійни; въ полночь, покидая тъло, она бросается на сонныхъ людей, давитъ ихъ и сосетъ изъ груди горячую кровь (сравии съ упырями --- гл. XXVI). У кого срослись брови, въ томъ обитаетъ můra. У нъщевъ существуютъ подобные-же разсказы о марахъ, обитающихъ въ людяхъ: если маръ выйдетъ изъ тъла и не воротится назадъ, то человъкъ непремънно умираетъ 2). Отождествляя эльфовъ съ душами, народная фантазія наділила ихъ и высшими духовными способностями: хитрымъ умомъ, изобрътательностію и предвъдъніемъ.

Что души у славянъ представлялись существами эльонческими, кардиками, наиболъе-важное тому свидътельство предлагаетъ древне-русское навъ, навъе. Отъ сикр. па с, умирать произошли лат. пе х— смерть, греч. νέχυς, готск.

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 66-67, 251; Путешест. въ Черногорію, 220-1.

<sup>— 3/</sup> Громаниъ, 23-25; Beiträge zur P. Myth., II. 268.

naus (множ. naveis), navis-мертвый, navistr-могила, сканд. ná — мертвое тело, трупъ, латыш. nah we смерть, па hwigs — смертельный, ядовитый, па hwe ht убивать; въ древне-чешскомъ языкѣ unawiti значило: загубить, умертвить («mlatem čvrtého unavi»), a naw, nawa -- смерть, могила, жилище усонинхъ: «Krok ide do nawi». Въ старинныхъ русскихъ памятникахъ, какъ и въ современвыхъ областныхъ говорахъ, навье-мертвецъ: «приведе Янка метрополита Іоанна скопьчину, его-же ведівше людье вси рекоша: се навье (по другому списку: мертве цъ) пришелъ; отъ года бо до года пребывъ умре» (Лаврент. лътоп.); «яко ж навь изъ гроба исходящи» (Іоаннъ, эквархъ болгарск.) «въ нави эрети» — ожидать смерти (житіе муромся, князя Петра н Февронія); въ древнихъ переводахъ библейскихъ кингъ навь употребляется въ смысле ада, тартара, какъ царства мертвыхъ; наконецъ Радуница (вторникъ Ооминой недъли), когда совершаются помянки по усопшимъ, называется въ народв навій (тиертвецкій) день и навым проводы. Слово навь, навье стоить въ сродстве съ скандин. når (nåir, наinn)-прачный карликь, цвергь 1). Летописець, разсказывая о явленів въ 1092 году незрямыхъ духовъ, которые рыскали на коняхъ нпоражаля смертію полочанъ (см. выме стр. 80), прибавляеть, что въ то время говорили: «яко навье быють полочаны», т. е. мертвецы карають народь чум-жъ проботытный варіантъ: «онн-жъ (люди) реша: изъ навен дъти насъ емлютъ. 2). По митнію украинцевъ, мазденцы, умершіе некрещеными, яваяются въ льтній пол-

<sup>1)</sup> О вдіян. христ. на сл. яз., 63—64; Мысли объ истор. рус. яз., 147-8; Матер. для исторін письменъ, стат. Буслаев., 55; Архявъ ист.-юрид. свъд., 11, полов. 2. 102; Иричекъ въ Часописи 1863, I, 16; Обл. Сл., 120. — 2) Дътописецъ Переясл., 51.

- день въ глухихъ чащахъ лесовъ и около озеръ, играютъ на солнышкъ и причутся виъстъ съ его закатомъ. Они такіе «малюсянькіе», что четверо могутъ устсться на крылт мухя 1). Бълоруссы блуждающіе огоньки, признаваемые за души усопшихъ, представляютъ себъ одноглазыми малютками. Въ старинной иконной живописи душа изображается въ видъ и даденца, который исходить изъ устъ покойника, вибств съ его последнимъ дыханіемъ, и улетаетъ на небо, или возносится туда ангелами. Подобныя взображенія встрічаемь в въ миніатюрахъ, украшающихъ древнія рукопися 2), и въ печатномъ изданія Патерика Печерскаго, и на лубочныхъ картинахъ в). Замъчательно, что въ полтавской и другихъ южныхъ губерніяхъ мертворожденныхъ дітей закапывають подъ порогомъ избы — тамъ, гдв народное преданіе полагаетъ обиталище эльфовъ; теперь крестьяне объясняють этоть обычай въ христіанскомъ духв: они говорять, что священникъ, идя со крестомъ, переступаетъ перогъ и темъ самымъ сообщаетъ освящение душъ некрещенаго младенца. Для того, чтобы благословение умершаго почило надъ жилищемъ его родичей, чели, при выносъ покойника, трижды-во имя св. Трои**ды — прикасаются гробомъ о домашній** по рогъ <sup>4</sup>). Народныя повърья досоль связывають съ душами усопшихъ атмосферныя явленія, указывая тымъ самымъ на нхъ стихійный характеръ. Когда зимою, после трескучихъ морозовъ, станетъ вдругъ оттепель, русскіе поселяне выражаются объ этомъ такъ: род и тели вздохнули, т. с. мертвые повъяли (дохнули) теплынъ вътремъ. По митию полттуковъ, усопије родители въдень свадьбы своихъ дътей сходить на землю дождевой тучею, чтобы бла-**РОСЛОВИТЬ МОЛОДУЮ ЧЕТУ; ВОТЪ ЧТО ГЛАСИТЪ СВАДЕОНАЯ ЦЕСНЯ:** 

<sup>1)</sup> Степныя сказки Данилевскаго, 125-6. — 2) См. рисунки въ Истор. очерявкъ Буслаева, І, 435; ІІ, 153. — 2) Таковы картивы: "Смерть грашника", "Молитва св. Сядору блаженному" и др. — 4) Громаниъ, 189.

Матинька передъ Богоиъ стоитъ, У Бога ся проситъ:
Спусти мене, Боже,
Надъ село хмарою,
У село дробнымъ дождичкомъ,
Яснымъ сонцемъ-оконцемъ;
Нехай-же я ся подывлю.
Чи красно дитя убрано?

Въ бълорусской пъснъ усопшая мать просится у Бога поглядъть на свадьбу своей дочери въ слъдующихъ выраженияхъ:

Боже, Боже!
Пусци мяне з неба даловь
Дробнымъ дождчемъ,
У поли мыглицою (мглою),
У травъ расицою (росою 1)

Болгары думаютъ, что Илья-пророкъ заставляетъ умершихъ цыганъ дълать изъ снъту градъ и пускать его лътомъ на поля и нивы гръшниковъ <sup>2</sup>). Илья-пророкъ замъняетъ здъсь Перуна, а умершіе цыганы — темныхъ эльфовъ, злыхъ маръ. Налагая на старинныя преданія этнографическія и бытовыя черты, фантазія, подъ вліяніемъ народной непріязни къ цыганамъ и ради ихъ смуглаго цвъта, сочетала съ этвиъ племенемъ представленія, относимыя нъкогда къ демоническимъ смламъ природы. Въ народныхъ сказкахъ— тамъ, гдѣ въ болѣе древнихъ редакціяхъ выводится злая въдьма, въ поздитящихъ передълкахъ уже стоитъ цыганка. Литовцы върятъ, что души усопшихъ носягся верхомъ на коняхъ, съ копьями въ рукахъ, около своего прежняго жилища; по ихъ словамъ, если постровть домъ на той дорогѣ, которою привыкли тадить мертвецы; то въ немъ — не житье: постоянно будетъ слышаться

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіевдянна 1865, 52; Сбори. памятияковъ народи. творчества, I, 277. — <sup>2</sup>) Каравел., 240.

 $\mathbf{m}$  умъ, вътеръ станетъ срывать кроваю, и домъ скоро разрушится  $^{1}$ ).

Намециимь эльфамъ соответствують у славянь вилы и р у салки - облачныя, грозовыя дівы, въ которыхъ, сверхъ того, видятъ и существа загробнаго міра. Такимъ образомъ душа, согласно съ грамматическимъ родомъ этого слова (чеш. duše, antob duszia, rpeu. ψυχή, sat. и нтал. a nima, фран. âme, исп. alma, иъм. seele), олицетворялась по превыуществу въ женскомъ поль, и это было до такой степени сваьно, что у антовцевъ находимъ сабдующее преданіе: въ 1279 году были замучены крестоносцами два упорныхъ язычника; одного изъ нихъ они разорвали съ помощію дерева, а другаго привязали къ коню и размыкали по полю. Душа перваго придетала потомъ птичкою, а душа последняго являлась въ образъдъвы, возсъдающей на конъ 2). Колляръ указываетъ на повърье (in Trentsiner comitat, in der gegend von Sillein Zilina), что души невъстъ, умершихъ послъ помольки, блуждають по ночамь, водять хороводы, поють пъсин и называются видами (wily 3). Повтрые это наводить на связы слова вида съ литов. W ėlěs-души умершихъ и съ латышск. wels — богъ усопшихъ и потомъ чортъ, властитель ада 4). Отсюда объясняется, почему въ некоторыхъ местностяхъ вваы, не смотря на свою неземную красоту, представляются безносыми 5): черта, сближающая ихъ съ могильными привидъніями и самою Смертію, изображаемыми въ видъ скелетовъ (см. выше стр. 43). Какъ у насъ уцъльло преданіе о душахъ трехъ вёдьмъ, которыя горятъ на небё «дёвичьими ворями» ( звіздами), такъ у хорватовъ есть подобное-же преданіе о созвъздін Плендъ (Vlašiće, Волосожары, Бабье со-

<sup>1)</sup> Рус. Сл. 1860, У, ст. Костонар., 42-43. — 2) Ibidem. — 3) Nar. zpiewanky, I, 412—3. — 4) О влівн. христ. на сл. яз., 21. — 3) Иличь, 278.

авъздіе): тамъ, говорятъ, обитаютъ семь вилъ; давно, при началь света, ходили эти вилы по земль, пели и водили хороводы, а потомъ поквичив земной міръ и водворились на зв в з. дахъ Плендъ, гдв и донынъ каждую ночь водятъ коло 1). Въ сербской пъснъ дъвица молитъ посестриму-звъзду надвлить ее красотою, и всятдъ затъмъ мольба ея исполняетсявидою 2). На связь вилы съ бабочком указываетъ названіе этой последней вилинымъ кономъ (виленски коњ): какъ малютка-эльфъ или усопшая душа, вила летаетъ на врыдьяхъ мотылька, бадеть на немъ по воздушнымъ пространствамъ 3). У болгаръ существуетъ поверью, что дети мертворожденныя или умершія безъ крещенія поступають въ сообщество воздушныхъ духовъ: мальчики деляются наваками ( Тнавами), а дъвочки са мод и в амк; навяки обыкновенне принимають видь лебедей, и въ шумв колосистыхъ инвъ поселянамъ слышится изъ неутъщный плачь 4).

Русскіе поселяне убъждены, что русадка суть души младенцевъ, умершихъ некрещеными, а также утопленицъ, удавленицъ в вообще женщинъ и дъвицъ, самопроизвольно лишввшихъ себя жизни, слъдовательно души неудостоенныхъ погребенія. Но когда всъ были язычники и не знала на крещенія, ни христіанскаго погребенія, тогда всякая душа сопри
числялась къ русалкамъ. Это древнее върованіе удержано народною памятью за дътьми и утопленицами—во первыхъ потому, что самыя души олицетворялись малютками, а во вторыхъ
потому, что русалки признавались обитательницами водъ. Дъвицы, бросающіяся съ горя и отчаннія въ воду, педхватываются
русалками и поступаютъ въ среду этихъ водяныхъ нимеъ, подобне тому, какъ у литовцевъ такія утопленицы превращают-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cpu. н. пјесне, I, 150. — <sup>2</sup>) Сpu. рјечни, 62. — <sup>4</sup>) Сообщено г. Каравеловањъ.

ся въ ундинъ 1). Мазденцевъ мертверожденныхъ или скоичавшихся безъ крещенія русалки похищають изъ могильныхъ ямъ и уносять въ свои воды; онв крадуть ихъ даже изъ-подъ норога язбы. Въ теченія семи літь въ Тронцынь и Духовь дии души этихъ младенцевъ летаютъ по воздуху и выпрашивають себт крещенія. Думають, что ихь можно спасти произнесеніемъ словъ: «прещаю тебя во имя Отца и Сына и Св. Духэ!» и ежегодными панихидами въ первый понедъльникъ Петровки. Если же въ семильтній срокъ онь не будуть искуплены молитвами и не услышать ни отъ кого приведенной формулы, то навсегда остаются въ обществъ русаловъ. Таже судьба ожидаетъ и тъхъ несчастныхъ манденцевъ, которыхъ проклинають матери еще въ утробъ или до совершенія надъ вина таниства крещенія; она исчезають изъ дому и становатся русалками. Эта порода русаловъ-дътей представляется народной фантазін въ видъ дъвочекъ-семильтокъ съ русыми, кудрявыми волосами, въбълыхъ сорочкахъ - безъ пояса. Въ Малороссіи и Галиціи называють ихъ мавками (малкам и, майками). По митнію нашихъ изслідователей, мавкатоже, что навка (уменьшительное отъ навь), т. е. мертвушка. Какъ не соблазнительно такое объяснение, но мы не ръшаемси принять его, потому что малоруссы досель употребляють слова навы, навьскій, не допуская камфненія начальнаго звука. Справедлявъе проваводить это название отъ маль, малый; въ областныхъ говорахъ малко — ребенокъ (мальчикъ, малышъ), малка-малорослая женщина или корова 2); звукъ л въ малорусскомъ наръчім переходить въ в, какъ и во многихъ другихъ ръченіяхъ: русавка витето русалка, вовкъ --- волкъ, мовчать -- молчать, и т. дал. Такимъ образомъ мавка означаетъ малютку, карлика существо, подобное лу-

<sup>1)</sup> Черты литов. нар., 89. — 2) Обл. Сл., 110; Доп. обл. сл., 109.

жицкимъ людкамъ. Мавки сопутствуютъ русалкамъ и стараются истить живымъ людямъ за то, что допустили ихъ умереть некрещеными и лишили небеснаго царства. Въ лѣтное время онъ плаваютъ въ ночные часы на поверхности рѣкъ, источниковъ и озеръ и плещутся водою, а въ Зеленую вли русальную недѣлю бѣгаютъ по полямъ и нивамъ, съ печальнымъ возгласомъ: «мене маты породыла, нехрещену схороныла!» Тѣ изъ нихъ, которыя тотчасъ послѣ рожденія были потоилены своими невѣнчанными матерами (дѣвицами), любятъ колыхаться на березахъ, причитывая:

> Новыи бильця, Нове барыльце; ¹) Мене маты не колыхала, ²) Да въ воду пускала!

Тамъ, гдѣ танцуютъ мавки, трава ростетъ зеленѣе и гуще — точно также, какъ и на мѣстахъ хороводовъ, водимыхъ эльфами ³). Есть повѣрье, что скорлупу отъ выѣденнаго яйца не должно бросать въ воду, не раздавивши напередъ; а то русалки построятъ себѣ изъ этой скорлупы ко рабликъ и будутъ на немъ плавать 4): любопытный отголосокъ древняго преданія о переправѣ усопшихъ въ надземный міръ — по волнамъ воздушнаго океана; русалки, какъ эльфы-души, представляются здѣсь такими малютками, что яичная скорлупа можетъ служить для нихъ кораблемъ. Олицетворяя собою души, ли-

<sup>1)</sup> Било-колотушка, барило-боченокъ. — 2) Не баюкала въ колыбели. — 3) Рус. Бес. 1836, III, ст. Максимовича, 96 – 97; Кіев. Г. В. 1845, 15; Воров. Г. В. 1850, 16; Швфарикъ въ статът о русалвахъ — въ Часописи чешси музея, 271; Терещ., VI, 124 — 5; Пассекъ, III, 189. По разсказамъ гуцуловъ, майки — прекрасны, стройны и ръзвы, носятъ тонкія, прозрачныя платья и убираютъ свом длиныя, распущенныя по плечамъ косы весенники цвътами. Онъ заботятся о благосостояніи полей и стадъ, и какъ только растаютъ снъга — являются въ горы и долины, засъваютъ травы и даруютъ урожай. Онъ воруютъ по ночамъ ленъ, прядутъ кудели, ткутъ и бълятъ полотна, и выютъ вънки — Пантеонъ 1855, V, 49. — 4) Терещ., VI, 126; Иллюстр. 1846, 171.

шенныя доступа въ райскія обители и потому осужденныя вѣзно блуждать, эльфы съ тоскливымъ чувствомъ сомнѣнія ожидають помилованія на страшномъ судѣ и спрашиваютъ у встрѣчныхъ: могутъ ли они надѣяться на спасеніе при кончинѣ міра?
Подобно тому въ астраханской губ. разсказываютьо морскихъ
русалкахъ, что онѣвыплываютъ на поверхность водъ и допрашиваютъ мореходцевъ: скоро ли будетъ свѣто пре ставленіе? 1) Сверхътого, и многія другія черты указываютъ на отождествленіе русалокъ съ душами усопшихъ. Одна изъ пѣсень,
которую поютъ на Троицкой недѣлѣ, называетъ ихъ земляно чками, т. е. обитательницами подземнаго міра мертвыхъ:

Русолочкы, земляночкы, На дубълъзли, коругрызли, Звалилися, забилися <sup>2</sup>).

Мызнаемъ, что душа носится по смерти блуждающимъ огонькомъ; въ приднѣпровской Руси о блуждающихъ огняхъ,
особенно о тѣхъ, которые свѣтятся по ночамъ на могилахъ и
курганахъ, утверждаютъ, будто они разводятся русалкаим съ цѣлію приманить къ себѣ путника 3). Приношенія, дѣлаемыя русалкамъ, напоминаютъ покормы мертвыхъ. Какъ душа
покойника, до удаленія своего изъ-подъ роднаго крова, питается паромъ поминальныхъблиновъ; такъ для русалокъ кладутъ
на окна горячій хлѣбъ, думая, что онѣ насыщаются его паромъ 4). На русальной недѣлѣ, поминая утопленяковъ и удавленяковъ, родичи, за упокой души этихъ несчастныхъ, бъютъ
на ихъ могилахъ красныя яйца и призываютъ русалку:

Русалва-царица, Красная давица! Не загуби душки, Не дай удавитца; А мы теба кланяемся.

<sup>&#</sup>x27;) Совр. 4852, I, 123. — \*) Рус. Бес. 1856, III, 100. — \*) Терещ., VI, 129; Пассекъ, III, 190. — \*) Терещ., VI, 126. 16\*

Часть поминальных блиновъ оставляется на могиль въ жертву русалкъ 1). Кто на русальной недъль забываетъ о своихъ покойникахъ и не дълаетъ имъ приношеній, тому мстятъ русалки 2). При отправленіи обрядовыхъ проводовъ русалокъ, женщины произносятъ похоронныя причитанія и, распустивъ свои косы, съ плачемъ припадаютъ къ землъ, «какъ-бы къ могиламъ» 2).

Въ бурномъ полетв тучъ, разбрасывающихъ молијеносныя стрълы и какъ-бы погоняющихъ одна другую, древніе германцы видъли битвы неистоваго воинства или дикую охоту грозовыхъ духовъ. Въ этихъ битвахъ и охотъ принимаютъ участіе и души усопшихъ; разставаясь съ земною жизнію, онъ возвращаются къ стихійнымъ заементамъ, и какъ втяніе вттра ( Дыханіе) и летучее пламя (некогда согревавшее тело внутреннею теплотою) несутся въ грозъ, устремляясь въ блаженное царство свъта. Въ развыхъ мъстностяхъ Германіи неметовое воинство извъстно подъ названіями: nachtvolk, toten(toden)volk, totenschar. Въ Валансъ появление его считается предвъстіемъ чьей-либо близащейся кончины. Въ его быстромъ воздушномъ потядъ, при звукахъ грозовой пъсни (sturmlied), съ шумомъ мчатся твин умершихъ всяхъ состояній, половъ и возрастовъ, и сама костлявая Смерть выступаетъ впереди со скрипкою въ рукахъ, или, сидя на совъ, она заключаетъ шествіе. Воданъ, предводитель дикаго сборища, также представляется чародъйнымъ музыкантомъ, который игрод своею приманиваеть къ себъ дътей (длуши, одицетворяемыя малютками, карлами), побуждаеть всёхь къ оживленной пляскъ, и потомъ, вмъстъ съ увлеченными дътьми и со всею свитою, скрывается въ горы в озера, т. е. въ дождевыя облака. Какъ дикой охотникъ, онъ гонится за душами усопшихъ, за-

<sup>1)</sup> Ibid., 134; Рус. прост. празди., IV, 13; Моск. Въсти. 1827, VI, 358. — 2) Сахаров., II, 83. — 3) Ibid., 94.

вватываетъ ихъ, какъ свою добычу, и въ этомъ смысле отождествляется съ адекинъ ловчинъ — сатаною (infernalis venator), который въ сопровождении чертей охотится за христіанскиме душами. Сага газсказываеть о двухъ дътяхъ, которыя лежали на перекрестит; одно изъ нихъ покоилось кртпкимъ сномъ. Вдругъ послышался шумъ приближающейся толпы: это быль nachtvolk. «Надо разбудить ребенка!» кричаль одинь голосъ. — Нътъ! отвъчалъ другой голосъ, онъ и такъ скоро за нами последуетъ. И действительно дитя вскоре умерло. Въ Норвегін предводителемъ неистоваго воинства является Торъ. Подобно тому, по нидъйскимъ върованіямъ, души усопшихъ участвовали въ воздушныхъ поводахъ Рудры и Индры; по сказанію же древнихъ грековъ, онъ сопровождались чрезъ воздушныя пространства Гермесома, и еще нынъ народное гречеекое повърье заставляетъ Харона вести тъни умершихъ въ полеть облаковъ. Блаженные герои, поступающіе по смерти въ сообщество Одина, продолжають въ небесной валгаллъ воинственныя шгры. Они состязаются въ битвахъ и поражаютъ другъ друга; падшихъ воскрешаетъ валькирія Hildur, и они снова вступають въ борьбу, и такъ должны они сражаться во всв дни до разрушенія вселенной. Въ Турингін есть народная сага о битвъ между кроатами и шведами: однажды въ году въ нолночь пробуждаются отъ смертнаго сна накогда-убитые и погребенные ратники и сражаются до тъхъ поръ, пока не пробъетъ часъ; съ ударомъ колокола они погружаются въ нѣдра земля и целый годъ лежать въ невозмутимомъ покот. Донынт солдаты, вивсто: -умереть, говорять: zur grossen armee gehen. Въ Литвъ существуетъ много разсказовъ, что на тъкъ ивстахъ, гдв въ старину происходили кровавыя побонща, въ ныизмнее время показываются вооруженные всадники, выважающіє на коняхъ изъ своихъ въковыхъ могиль. У деттовъ привидвија, загробные духи (johdi и murgi) изображаются

пристрастными къ битвамъ; увида съверное сіяніе, говорятъ: johdi kaujahs—духи дерутся, karru lauschu dwehseles kaujahs—думи падмихъ воиновъ сражаются 1). Слъды тъхъ-же представленій находимъ и у славянъ. Въ малорусской пъснъ встръчается слъдующее знаменательное указаніе:

То ни хмары по небу громомъ выгремляютъ, То не святыхъ (= блаженныя души) воны до Бога провожаютъ.

Въ стихъ о страшномъ судъ сказано: «вст праведные взяты будутъ на облацы небесныя» <sup>3</sup>). По мижню человъ, если при погребеніи блеститъ молнія и гремитъ громъ — это душъ усопшаго отворяются небесныя врата; а если идетъ дождь — это знакъ, что ей простятся всъ гръхи, что она омоется (очистится) отъ всякой неправды <sup>3</sup>). Въодинъ изъ актовъ 1240 года занесено, что языческіе жрецы поморянъ показывали народу, будто они видятъ, какъ душа благочестиваго человъка возносится на небо, сопровождаемая многочисленною дружиною <sup>4</sup>). Изъ приведенныхъ выше свидътельствъ (стр. 236-8) несомитино, что и славяне и литовцы представляли мертвецовъ рыскающими на коняхъ и всоруженными стрълами или копьями. По древне-языческому возгрънію, въ воздушныхъ поъздахъ участвовали всъ усопшіе — и

<sup>1)</sup> D. Myth., 892-3, 897, 900; Die Götterwelt, 57, 116, 123-5, 155; German. Mythen, 44-47, 709-710; Der Ursprung der Myth., 126; Beiträge zur D. Myth., II, 157; Рус. Сл. 1860, У, 43. — 2) Украин. нар. пвени, 22; Калвки Пер., У, 200. Въ житіи замученнаго Евстратія повъствуется, что душа его по смерти вознеслась на небо въ огненной колесницѣ и на огненныхъ коняхъ, на которыхъ, какъ мы знаемъ, разъвзжалъ богъ-громовникъ — 3) Громаннъ, 189. — 4) Мацвевскаго: Очеркъ исторіи письменности и образованія славянъ—въ Ч. О. И. и Д., годъ 2, II, 55. По свядътельству Оссіанв, твин убитыхъ героевъ обитали въ облакахъ, управляли бурными вихрями, одъвали солице тучами, сражались нежду србой въ воздухъ и охотились за небесными вепрями и оленями—Оссіанъ, бардъ III-го въка, пер. Кострова.

добрые, и заые; первые являлись спутниками боговъ и пополняли толим сопровождеющих ихъ духовъ (рибу и марутъ), а последніе примыкали бъ полчищамъ стихійныхъ демоновъ (великановъ, драконовъ, цверговъ) и вибств съ ними творили ночную тыму, посылали стужу, непогоду, градъ, разрушительныя бури и отымали у земли плодородіе. Такъ и благодатныя, и вредоносныя силы природы приписывались даятельности блуждающихъ думъ 1). Поздиве, превнущественно уже въ эноху христіанства, участіе въ неистовомъ воинствъ было ограничено душами некрещеных иладенцевь и нераскаянных в гръшинковъ: опойцевъ, самоубійцъ, притъснителей, вабіякъ, завистниковъ и ажецовъ. Некрещеныя дъти 🕆 вступають сюда, какъ неосвященныя христіанскийь тамиствомъ в потому остающіяся подъ властью языческихъ боговъ; самоубійцы, грабители, охотники до ссоръ и дракъ стоятъ въ евизи съ представлениемъ бурныхъ и грозовыхъ духовъ существами буйными, неистовыми, склонными ко всегдашнимъ битвамъ и насиліямъ, — точно также, какъ опойцы намекаютъ на ту жадность, съ какою эти духи опиваются небеснымъ виномъ **\_\_\_дождевою влагою.** Въ разныхъ мъстахъ Германіи существують поверья: если три дия сряду дують сильные, безпрерывные вытры - это вырный знакъ, что кто-небудь повысился; какъ скоро повъсятъ преступника, тотчасъ-же вовстаетъ буря, т. е. душа-вътръ, исторгнутая взъ тъда чрезъ задушеніе, устремляется въ бурномъ полетъ въ небесныя пространства. Этотъ родъ смерти быль посвящень Одину: кто вашался, тотъ по собственному произволу предаваль себя Одину, поступаль въ его воздушную свиту \*). Русскіе поселяне и чехи утверждають, что веледь за темь, какь человекь повесится, Удушится нап утопится, начинаются гроза, вихрк и не-

<sup>1)</sup> German. Mythen, 167, 719, 727.— 2) Ibid., 279; Die Windgottheiten bei indogerman. Völkern, 5.

погода; самоубійць нать покоя въ могиль, онь осуждень носиться въ бурт и теритть муки отъ влыхъ деменовъ 1). Когда возникало много дель по преступленіямь, которыя карались смертію, галлы (по сведательству Страбона) были убаждены, что земля дастъ богатый урожай; это потому, что значительное число казней увеличивало свиту бога Тейтота ( жельтскаго Одина), которая составлялась изъ тъней усониихъ, и летая въ грозовыхъ тучахъ, орошала землю дождями 2). Дантъ въ своей «Божественной комедін» заставляеть злодбевь вращаться въ бурномъ, стремительномъ вихръ. По нъмецкимъ сагамъ, въ дикой охотъ осуждены носиться души тъхъ, которые во время земной своей жизни охотились въ воскресные дви и въ бъщеномъ удовольствін не щадили на засвлиныхъ полей, ни вмущества поселянъ. У чеховъ употребительна клятва: «ani v hrobě pokoje miti nebudel» 3). Вообще мертвецы у встать индоевропейских в народовъ представляются блуждающими ночными привиденіями, которыя съ такоюже быстротою и легкостью появляются, какъ и исчезаютъ. На Руси много преданій о мертвецахъ-полунощивкахъ; ночью, когда все поконтся кринемъ сномъ, они встають изъ могиль, и свободно проникая сквозь затворенныя двери, посвщають свои прежина жилища, показываются своимь неутвинымъ вдовамъ и невъстамъ 4), распоражаются въ домахъ, словво хезяева, и становятся въ двоякія отношенія къ живымъ людамъ: съ одной стороны они и за гробомъ сочувствують и помогають интересамь своихь родичей, а съ другой завидують ихъ наслаждениять, пугають запоздалыхъ путниковъ и вредять донашнему хозяйству. Вь опустымых комнатахь номы-**МИЧЬКІХ ДОМОВЪ СЛЫШИТСЯ НАРКАНЬО УСОПИНХЪ ВЛЯДТЛЬЦОВЪ.** Разсказываются трегатольных повъсти, какъ умершія натери

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Греманвъ, 35—36. — <sup>2</sup>) Галям, соч. Георгієвскаго, 109. — <sup>3</sup>) Иричекъ въ Часописи чешскаго музек 1863, 1, 6.—<sup>4</sup>) Казак. Г. В.

вреходние по ночанъ къ своинъ осиротълынъ дътянъ, мыли и чесали имъ головы, переминяли былье и кормили ихъ грудью 1). Замогильные выходцы могуть оставаться въ семъ мірв только до предразсвітнаго крика пітуховъ, а накъ скоро онъ раздастся-тотчасъ-же исчезають и прячутся въ гробахъ. Ръдвій престьянинъ согласится пойдти на владбище носяв солнечнаго заката. Такому тревожному блужданію предаются мертвецы особенно въ техъ случаяхъ, когда беззаботные потонки не совершають посмертныхъ тризнъ (поминокъ), необходимыхъ для поддержанія ихъ стихійного существованія (см. т. II, стр. 77), наи когда усопшіе бывають лишены ногребальных обрядовъ, долженствующихъ напутствовать ихъ въ страну блаженнаго успокоенія. Греки и римляне вършан, что мертвецы, аншенные погребенія ман жертвенныхъ вриношеній, скитаются въ видъ призраковъ (ларвъ) и наказываютъ своихъ потомковъ не у рожании и бользнями; въ ночной тимина можно слышать ихъ страдальческие вопли з). Въ качествъ грозовыхъ духовъ, эльфы, цверги и мары выступаютъ въ то время, когда наплывающія на небесный сводъ облака и тучи превращають светлый день въ непроглядную ночь. Мракъ, производиный стущенными облаками, сближался съ ночью; а эта последняя была отождествляема съ понятіемъ Смерти. увлекающей души въ тенныя области подземнаго (тоблачнаге) анда. Отсюда объясняется: во первыхъ — смъщение мертвещовъ съ нечистою силою мрака, в во вторыхъ-втрованіе, что нечь есть обычная нора ихъ странствованій; вибеть съ этинъ и дуна, какъ «царица ночи», окружения частыми звіз-

<sup>1859. 7;</sup> Семеньск., 36—37. — 1) Русск. Преданія, І, 79; Н Р. Ск., VI, 65, f; Кієвлян. 1865, 52. По мизнію человь, мать, умершая посла родовь, въ продолженій шести недаль приходить въ полночь и кормить грудью своего ребенка — Громаниъ, 116.—2) Куланиъ, 13, 22.

дами (въ которыхъ предки наши видъли души усоциихъ), признана была за світило, озаряющее загробный міръ. Греки считали Гекату (луну) богиней анда, и давали ей эпитетъ подземной (γθονία). По русскому народному выраженію, мѣсяцъ есть солеце русалокъ и утоплениковъ; выходя ночью изъ глубокихъ водъ, они гртютъ свои прозябнувшіе члены при помощи его ольдныхъ лучей; дневцое-же свътило слишкомъ для нихъ жарко 1). Эльфы, никсы и русалки любятъ ночную тышны у в безмолвіе кладбищъ, и охотно танцуютъ при лунномъ свътъ; первыхъ называютъ stille volk (сравни наше: покойники). Въ томской губ. существуетъ повърье, что на мъсяцъ не савдуетъ смотръть долго; не то-онъ утащить къ себъ, т. е. человъка постигнеть смерть 2). По метнію чеховъ, если мъсяцъ свътить на спящаго, то сдълаетъ его дунатикомъ, т. е. бродачимъ въ лунныя ночи привидъніемъ, или увлечетъ его на тотъ свътъ; при лукномъ зативнін кто нибудь увлекается въ загробный міръ. Звізда, усмотрънная около мъсяца, и на Руси (въ кольскомъ увадъ) и въ Богемін принимается за предвъстіе чьей-либо смерти 3): примъта, указывающая на водвореніе новой души въ томъ загробномъ царствъ, гдъ властвуетъ Гената. Индусыбыла убъждены, что вивств съ лучами ивсяца и звъздъ заглядывають въ ихъ окна блаженные предки. Въ пятнахъ луны народная фантазія видить тіни святых вли грішниковь, увлеченныхъ этимъ свътиломъ въ свой таниственный міръ. Древне скандинавское преданіе свидътельствуєть, что Mâni (изсяцъ), примътивъ на земят двухъ дттей (Bil и Hiuki), которыя несли на шестъ ведро воды, взялъ ихъ къ себъ, и что они-то и видны на місяців. Шведы до сихъ поръ узнають въ

<sup>1)</sup> Шафаринъ въ Часописи чешси. музея 1833, III, 271; Подсивжинъъ, альманахъ 1829 г., 92. — 2) Эти. Сб., VI, 118. —

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Громаниъ, 31.

дунныхъ патнахъ двт человтческія фигуры, несущія на палкт большое ведро 1). Въ Германів разсказывають, что въ мѣсяцѣ виденъ воръ, который на Светлое Воскресенье рубиль въ чужомъ лъсу дрова, и въ наказание за это нечестивое дъло попаль на луну, гдв и донына стопть съ топоромь за спиною и съ вязанкою хворосту въ рукахъ; въ другихъ мъстностяхъ, вивсто вора, усматривають тамъ человъка, который въ воскресный донь вязаль втники или раскидываль навозь: въ первомъ случав его представляють съ вћинкомъ, а въ последнемъ — съ лопатою. Сюда примъшиваются и библейскія сказанія: въ пятнахъ луны видятъ Канна съ вязанкою терновника за плечами, которую онъ несъ Богу, какъ самый худшій даръ отъ своего ноля, или Исаака, обреченнаго на закланіе и несущаго беремя дровъ для собственнаго жертвеннаго костра 2). По словамъ чеховъ, на итсяцъ сидитъ святой Давидъ, вграющій на гуслять, или человькъ съ охапкою хворосту, украденнаго накамунт Святокъ, или наконецъ воръ, выходившій въ лунную ночь нохимать горохъ 2). Русскіе поселяне думають, что на лунъ видінь Каннь, осужденный за убійство Авеля стоять тамъ до скончанія въка в трястись надъ его неповинною кровію, или по другому разсказу: было иткогда два брата; «старшій братъ на Великъ день, коли ще добри люде на утрени стояли, пошовъ нидквиуть воламъ сина, та замисць сина проткнувъ видами меньшого брата; такъ ихъ Богъ такъ и поставивъ укупци на мисяци — на видъ усему хрищеному міру, щобъ бачили, що и скотини грихъ јисти у такій великій празникъ, поки пасокъ



<sup>1)</sup> D. Myth., 679 – 680. Подобнос-же преданіе встрачаєма въ Замискахъ Веніаминова объ адеутахъ и колошахъ (стр. 86): разъ двое датей, идучи за водою съ ведрами, отзывались съ неуважемісиъ о луна; дуна разгивалась, сошла долу и скватила ихъ, отчего и видим на ней питна. — 3) D. Myth., 680—3; Die Gotterwelt, 105. — 3) Громаниъ, 28—29.

не посвятить. Разсказъ этотъ варівруется и такъ: братья, отправившись за сѣномъ, поссорились между собою, и одниъ изъ нихъ поднялъ другаго на вилы 1). Болгары въ патнахъ луны различаютъ черты лица недавно-скончавшагося на селѣ старшка 2). Вѣроятно, подъ вліяніемъ указанняго воззрѣнія на луну, какъ на свѣтило темныхъ странъ анда, посвященный ей день — понедѣльникъ (dies lunae, manendach, montag) стали считать тяжелымъ, несчастливымъ 2), тогда какъ наоборотъ воскресенье — день, посвященный дневному свѣтилу, признается легкимъ и счастливымъ.

Кромъ Одина, во главъ неистоваго воинства носятся, по народнымъ сказаніямъ, облачныя богини Гольда и Берта (Berchta, Perahta): и та, и другая представляются окруженнымя
душами нерожденныхъ или усопшихъ людей. Гора,
внутри которой—въ ярко-блистающей пещеръ обитаетъ Гольда съ своимъ воинствомъ и малютками-душами, есть метаесра грозоваго облака. Другое поэтическое представление ея жилища — колоде цъ (источникъ, прудъ или озеро — деждевая
туча), подъ водами котораго ова владъетъ чудеснымъ садомъ,
устаннымъ роскошными цвътами, преисполненнымъ сочныхъ
и вкусныхъ плодовъ. По свидътельству нъмецкой сказки, колодецъ Гольды ведетъ вверхъ — на небе, а не внязъ; когдя
черезъ этотъ колодецъ явилась къ ней дъвица и Гольда за-

<sup>1)</sup> Статист. описаніе саратов. губ., І, 57; Ж. М. Н. П. 1851, Х. 3; Маякъ, ХІІ, 21; Иллюстр. 1846, 345; Основа 1862, ІХ, 26 ("Наваръ Стодоля"). Ипатьевская явтопись, описывая лунное затмъніе 1161 года (П. С. Р. Л., ІІ, 90), говоритъ: "идише бо луна... и посредъ ен яко два ратьная съкущеся мечемя, и одиному яко провь идяше изъ главы, а другому бъло акы влеко течаще.»—
2) Миладин., 525.—3) Въ понедъльникъ не должно начинать дъла и выбъжать въ дорогу. "Посъй въ понедъльникъ, будещь безъявбинкъ!" говорятъ престъяне— Рязан. Г. В. 1847, 48; D. Муth., 1092.

ставила ее перетряхать свою постель, то вийсто перьевъ посыпадся на землю сивгъ. Подводный садъ есть ввчно прв. тумій, пресвітлый рай — весеннее голубов небо, лежащее за дождевыми источниками (Gimill, Lichtland, Engelland, сказочный Glasberg 1), страна, гдв растуть облачныя деревья, цветуть розы зори и яркіе цветы молній, и зреють золотыя, моложавыя яблоки. У грековъ-это элизій (см. т. II, стр. 140), у вваусовъ – блестящее небо Индры, въ которомъ возвышался его царскій замокъ (=валгалла) и цвель неувядаемый садъ; тамъ, подъ свнію деревьевъ, пребывають душв блаженныхъ, питаясь жавительной амритою; тамъ сіяетъ свътъ безъ конца, тамъ невъдомы на зима, на печала, а живеть въчная радость и счастіе, и всякое желаніе находить менедленное удовлетвореніе. Витсто сада упоминается и одно большое, густолиственное дерево, подъ которымъ (по свидътельству Ведъ) возсвдаетъ Уата съ усопшими предками; царь блаженныхъ, онъ отождествляется въ гимнахъ съ богомъ Агни или Индрою и есть прародитель человъческого рода (см. II, 471). Смертные не вначе достигають въ райскія селенія Гольды, какъ черезъ глубокій колодецъ; сюда принижаетъ она души усопшихъ и отсюда-же посылаетъ на землю младенческія души вновь-нарождающимся дітямъ. Въ этихъ иненческихъ представленіяхъ кроется основа върованія, что души новорожденныхъ приносятся изъроденковъ и колодцевъ. Почти въ каждой деревит въ Германіи указыва-DOTA kinderbrunnen, Haza kotoparo abariotea ba cembe maленькіе братцы и сострицы. Замітчательны названія, даваемыя этимъ источникамъ: Hollenteich, brunnen der Spilla-

<sup>1)</sup> Engelland — England, Albion — страна альбовъ (эльфовъ), въ поздиващемъ, подновленномъ смысла: ангеловъ; срзвии предвим объ островъ Вуянъ и разсказъ о перевозъ душъ на островъ Brittia (I, 575).

holle (\_Spinde'-Holda 1), Gütchenteich 1); Bo Фленсбургъ думаютъ, что младенцы, до появленія своего на свътъ бежій, плавають въ колодцахь какь маленькія рыбки. Въ Ольденбургъ и Фрисландъ увъряють, что дъти приносятся наъ прудовъ, болотъ и моря. Такъ какъ души представлялись птицами и бабочками, то естественно было возникнуть убъжденію, что именно при посредствъ птицъ наи бабочекъ причетають онв изв небесных странь и вселяются въ тъла воворожденныхъ, а покончивъ земную жизнь--- на ихъ-же легкихъ крыльяхъ возносятся въ свое прежнее отечество. Нъвцы считаютъ приносителями младенческихъ душъ: во 1-хъ, бълаго мотылька (miller-maler) и во 2-хъ, анста, какъ птицу, поставленную въ самую близкую связь съ миеомъ о низведении съ неба грозоваго пламеви (1, 494). Своимъ длиннымъ клювомъ аистъ достветъ изъ колодца малюткуд шу и приносить ее въ домъ, гдв долженъ народиться младенецъ. По разсказамъ чеховъ, новорожденныхъ мааденцевъ приносять аистъ, ворона, сорока и коршунъ (luñak); если ворона летаетъ возлъ оконъ, это принимается за предвъстіе, что въ скоромъ времени въ дом в будетъ беременная женщина; этой-же птицъ приписывается и похищеніе маленькихъ дътей. Витсто глагола «умереть» чехи употребляють выраженіе: «svět s divokými husami hlidati». На Руся утверждають, что душа убитаго ребенка возносится на небе го лубями. Въ нъмецкой мнеологін обязанность сопровождать въ валгаллу души убитыхъ героевъ возлагается на лебединыхъдъвъ-валькирій, и самый лебедь изображается въ народныхъ сказаніяхъ — то какъ приноситель дітей, то какъ проводникъ усоциихъ на тотъ свътъ; такъ въ одномъ старииномъ романъ онъ влечеть ладью съмертвымъ рыцаремъ. Сходно съ этимъ, поляки разсказываютъ о прекрасной

<sup>&#</sup>x27;) Gütchen, güetel=guoten, holden.

дввв-кань (коршунь), которая является по вечерамь въ сёла, приманиваетъ дътей лакомствами, одъваетъ ихъ облакомъ и увлекаетъ съ собою. Кром в птицъ, роль душенриносителей исполняють у чеховь лисица, а у нізицевь заяцъ = 300морфическія одицетворенія грозовыхъ силь природы. Эльоы и кобольды нертако появляются въ вида трехногихъ зайцевъ, съ блестящими, огненными глазами. Вь Обергарцъ указывають Hasenteich, въ водахъ котораго сидатъ нерожденныя дъти; а въ Швабін увъряють, что дъти достаются изъзанчьих в гитодъ. Рядом в съ этими данными, заяцъ принимается за воплощение духа, предвищающаго смерть, в въ народныхъ причитаніяхъ выступаетъ, какъ путеводитель въ блаженное царство Engelland'a. Другія нъмецкія преданія говорять о цвътущихъ дугахъ и садахъ внутри горы, гдв играють и ръзвятся нерожденныя души, питаясь медомъ изъ чашечекъ цвътовъ и сплетая для себя прекрасные вънки; оттуда, въ минуту разръшенія родильницы, выносить избранную душу повивальная бабушка ( = богиня родовъ и судьбы -- см. гл. XXV), и туда-же возвращаеть ее, какъ скоро человъка постигаетъ смерть. Въ различныхъ мъстностяхъ Германін — на вопросы дітей, откуда явились ихъ новорожденные братцы и сестрицы?--принято отвачать, что они принесены изъ дупла стараго дерева (kinderbaum), у корней котораго быетъ свътлый ключь; если приложить тамъ ухо къ венав, то можно услышать радостные клики двтей, обитающихъ въ подземномъ міръ. На Руси, въ случать подобныхъ-же распросовъ, говорятъ, что ребенка сняли съ дерева, словно соэрввшій на немъ плодъ. Въ памятникъ XVI въка упоминается «frau w Hollen baum». Это дерево, служащее мъстопребываніемъ душъ, есть Иггдразиль, а бьющій возлів него источникъ-Urdharbrunnen. Объ эльфахъ извъстно, что оми живуть не только въ горахъ и подземельяхъ, но и въ

стводать деревьевь, и выглядывають сквозь ить дуплистыя отверстія, т. е. зоркими молніями и солпечными лучами прорезывають пракъ облачныхъ лесовъ. Въ царстве подзепныхъ каранковъ есть большой прекрасный садъ, гдъ солнце сідетъ еще ярче, чемъ на этомъ свете, а деревья дають золотые цвъты и золотые плоды; это — тотъ-же небесный садъ, что растеть на Glasberg в и состоить изъ золотыхъ и серебреныхъ деревьевъ. У одной женщины, говоритъ итмецкая сказка, были дочь да падчерица: первая — злая, вторая — кроткая и услужливая. Разъ падчерица, работая у колодца, уронила въ него веретено; по приказу мачили, она бросилась за веретеномъ въ колодецъ- и очутилась подъ водою на цвътущемъ лугу, пришла въ frau Holle и поступила въ ней въ услуженіе. Богиня помістила ее къ золото-пряхамъ (goldspinnerinnen), вывств съ неми давала ей всть жареную свинину, поила пивомъ и медомъ, а когда отпускала отъ себя — вывела ее въ золотыя ворота (Goldtor) и оросния дождемъ, такъ что она воротилась домой вся озодоченная, блестящая. Вследъ за темъ и завистливая дочь мачихи спустилась на дно колодца, но за свой злобный нравъ была помъщена виъстъ съ зивяни и жабани, не пила тамъ, не ъла и не знала покоя ни днемъ, ни ночью; отпуская ее черезъ смоляныя ворота (Pechtor), Гольда вылила нанее котелъ смолы и съры, и мачихина дочь стала dreckiges mädchen. Основа сказки-та, что въ загробное царство Гольды, лежащее за дождевыми источниками, являются двъ души добрая и злая: первая водворяется въ блаженной области свъта (рай - ясное, весеннее небо) и становится волотою ссіянною солнечнымъ блескомъ, а последняя поступаеть въ тупанное жилище демоническихъ зибевъ (Nebelwohnung = адъ) и осуждается пребывать среди постоянной мгаы и ненастья. Свиния — аства блаженных героевъ, обитающихъ въ валгаллъ, а медъ — ихъ безсмертный напитокъ; золотыя пряхи — въщія норны, дъвы судьбы. Варіанты приведенной сказки вийсто золотыхъ воротъ ставятъ прямо небо, а вытосто смоляныхъ воротъ-адъ или пекло; у доброй сестры (точно также, какъ у самой богини Зори) падають изо рта куски золота, слозы катятся перлами, а подъ стопами ея выростають свъжія розы, т. е. блаженная душа вселяется въ ту райскую обитель, откуда восходить Солнце, и сливается съ его золотистыми лучами и розовыми красками дневнаго разсвъта; слезы - перлы означаютъ утреннюю росу. Напоминиъ, что и Goldtor есть не болъе, какъ поэтическая метафора солнечнаго восхода: это — тъ небесныя врата, которыя каждый день отворяеть на востокъ болиня Зоря в въ которыя выбажаетъ свътозарная колесинца Солица. Напротивъ у заой сестры падають изо рта змен и жабы, т. е. градъ, сивгъ и дождь (сравни гл. XXVI). Такимъ образомъ и за гробомъ души удерживаютъ присущій имъ характеръ: добрый или элой, и смътиваясь съ стихійными силами природы, заявляють себя то какъ существа божественныя, свътлыя, то какъ темные демоны. Поздиве, подъ вліяніемъ правственныхъ началь, это представление породило въру, что души усопшихъ въ царствъ Гольды получаютъ награду и наказание за свою земную жизнь. Вийсти съ тимъ, и сама Гольда стала изображаться съ двойственнымъ характеромъ: то какъ дружелюбная богиня, дарующая счастіе и блаженство, то какъ злая, карающая въдьма (Смерть); она увлекаетъ къ себъ живыхъ людей, и преимущественно добычею ея становятся дъти (шиалюткидуши). Позади колодца Гольды тени усопшихъ ищутъ вечноцвтущих луговъ и въчно-зеленаго сада, но достигають туда только одни добродътельные. Этотъ небесный садъ ( = рай) преисполненъ роскошными цвътами и плодами даже въ ту пору, когда на земав бываетъ всёмертвящая, колодная зема.

Народная сага разсказываетъ, какъ однажды зимою потхали крестьяне въ лъсъ за дровами и взяли съ собой ребенка; покончивъ работу, они примътили, что дитя куда-то скрылось, и долго не могли найдти его; наконецъ ребенокъ прибъжалъ къ нимъ, неся въ рукахъ цвёты и ягоды, которые дала ему бълая дъва изъ своего чудеснаго сада, что стоялъ въ полномъ цвъту, не смотря на суровое время года. Съ той поры ребенокъ томился непрестаннымъ желаніемъ посттить бълую дъву и вскоръ умеръ. Другая сага упоминаетъ о матери, которая, отыскивая своего ребенка, вошла въ пещеру, гдъ блисталь яркой свъть и было множество дътей; посреди ихъ сидъла прекрасная бълая жена, она держала на колънатъ потеряннаго мальчика, и возвращая его матери, дала ему цълую горсть вишень. Всегда-зеленьющіе и цвътущіе луга, по свидътельству Эдды, находятся возлъ Асгарда; въ Швеців донынъ разсказывають о зачарованныхъ садахъ эльфовъ: сорокъ лътъ жизни, проведенной въ этихъ садахъ, кажутся не болье часа. Соотвътственно тому, у кельтовъ находимъ преданіе о «странт втчной юности», проживая въ которой никто не старбется; эта страна ( = царство блаженныхъ) населена эльфическими духами и лежитъ подъводою; тамъ въчно сіясть солеце, въчно зелентють и цветутъ луга и деревья; оттуда приносятся весною растительныя съмена на землю и тамъ сберегаются они во все продолжение зимы. Люди, которые попадали съ страну юности и пребывали тамъ многіе годы, думаютъ, что они насладились счастливою жизнію не болье быстролётнаго мгновенія; триста льтъ проходять тамъ, какъ единый день. При восходъ солица, оттуда прилетаютъ сильфы ( души) и плящутъ на повержно-СТИ ВОДЪ, КОТОРЫЯ ОСТАЮТСЯ НЕДВИЖИМЫМИ ПОДЪ ИХЪ ЛЕГКИМИ ногами. Души некрещеныхъ младенцевъ, по народному повърью, возвращаются къ Гольдъ, а въ полетъ неистоваго воши-

ства ее сопровождають тани усопшихъ-не только датей, но н взрослыхъ. Норвежскія и датскія саги знають лісную наи горную жену Hulla, Huldra, которая является иногда юною и препрасною, а иногда старою и безобразною, съ длиннымъ ввостомъ, т. е. принимаетъ демоническій типъ Смерти или злобной, враждебной всему живому віздымы: она забираеть и уносить некрещеныхъ дітей, и нерідко выступаеть, какъ королева горныхъ духовъ ( подземныхъ эльфовъ), называемыхъ Huldrefolk (исланд. Huldufolk, Huldumenn). Въ Норвегін думають, что души людей, несовершившихъ настолько добраго, чтобы удостоиться рая, и настолько злаго, чтобы попасть въ адъ, осуждены до конца міра носиться по воздуху. и во главъ ихъ тдетъ Gurorysse или Reisarova (guro, gurri, сканд. gifr-великанка), съ длиннымъ хвостомъ. Съ Гольдой родственна Perahta, кроткая царица каранковъ -königin der heimchen. Въ то время, когда люди начинаютъ пахать землю сверху, она пашетъ ее своимъ плугомъ сънсподу, т. е. занимается тою-же благословенною работою въ своемъ подземномъ царствъ, или проще: съ возвратомъ весны она бороздитъ громовымъ плугомъ облачныя подземелья. Когда поселяне заствають поля, Перата разсыпаеть на землю лучшія стмена, т. е. орошаеть землю стменемь дождя в возвращаетъ ей тъ плодоносныя зерна, которыя въ течевів звим хранятся въ садахъ рая. По ея приказу, кардики (heimchen) увлажають поля и нивы, при засухѣ изводять изъ-подъ корней деревьевъ журчащіе ключи и даютъ плодородіе; они же кують подъ землею серебро и золото. н отъ жара ихъ кузнечныхъ горновъ выростаютъ и зреютъ на земной поверхности роскошные золотистые колосья, т. е. урожай хавба есть плодъ весенняхъ грозъ, въ пламени которыхъ древній человъкъ усматриваль ковку небесныхъ металловъ. Съ удаленіемъ цверговъ (зимою или во время засухъ) 17\*

хатов не родится; но гат только покажутся они, сограють землю подземнымъ огнемъ и откроютъ ея водныя жилы — тамъ почва становится урожайною. Ператъ достаются дъти, умершія безъ крещенія; она шествуетъ окруженная плачущими малютками и перевозить ихъ съ собою въ дадьъ-въ иной міръ 1). Нъкогда у молодой женщины умерло единственное дити; глубокое горе овладъло сердцемъ матери, каждую ночь она приходила на могилу и такъ горько плакала, что казалось — саные камин могли бы тронуться ея печалью. Въ ночь передъ праздникомъ Трехъ королей она увидъла шествующую съ дътыми Перату; одинъ ребенокъ быль въ мокрой сорочкъ и нёсь върукахъ полную кружку воды; усталый, онъ не въ силахъ былъ поспівать за прочими, и невольно остановился у ограды, черезъ которую направила свой путь Перата. Мать узнала въ немъ собственное дътище, поспъщила къ нему на помощь, подняла и пересадила его на другую сторону. «Ахъ, какъ жарки материнскія объятія! восвликнуль ребеновь 2); но прошу тебя — не плачь такъ много: я должень собирать твои слезы въ мою кружку, видишь — какая она полная и тяжелая, да и рубашка на миъ вся смочена твоими слезами!» 3). Въ южной Россіи разсказывають о бъдной матери, которая, схоронивъ своего

<sup>1)</sup> D. Myth., 246-254, 260, 282, 872, 884-5, 897-8; Die Götterwelt, 280—290; German. Mythen, 238-9, 321-343, 406-472, 667-670, 728-733; Beiträge zur D. Myth., I, 463-7, 471; Громанит., 234; Ч. О. И. и Д. 1865, III, 96-99, 107; Н. Р. Ск., VI, 56; Slov. pohad., 250-262. — 2) Въ загробновъ мірћ, у цверговъ, его касались только холодныя руки мертвецовъ. — 3, Въ сказбахъ, собранныхъ братьями Гриммамя, истръчленъодну ("Das todtenhemdchen") слъдующаго содержавія: умеръ прекрасный, семильтий мальчикъ; опечаленная мать плакала по немъ дни и ночи, и вотъ въ ночное время явился онъ въ бъломъ саванъ и сказалъ ей: «ахъ, мама! перестань плакать; мой саванъ не высыхаетъ отъ твояхъ слезъ, и я не знаю покоя въ могиль».

любимаго сына, долго убивалась по немъ и неутъщно плакала: въ полночь увидала она толпу мертвецовъ, шедшихъ съ кладбища; между ними быль и ея сынъ: мальчикъ несъ полное ведро слезъ, наплаканныхъ его матерью. «Синови, по мижнію поселянъ, тяжко, якъ мати по ёму тужить; а матери весело лежать, якъ дити плачуть по jiй» 1). Въ другихъ мъстностяхъ русскаго царства утверждаютъ, что ни въ какомъ случат не слъдуетъ много плакать по мертвому; мначе затопишь его слезами, и ему тяжело будеть на томъ свъть. Чехи убъждены, что слезы, роняемыя надъ усопшимъ, жгутъ его; сколько упадетъ на покойника слезъ, столькоже прольется на него капель кипучаго масла, когда онъ явится въ пекло. Однажды, когда вдова пришла на могилу своего мужа, онъ провъщаль ей изъ-подъ земли: «ступай домой и прикажи дътямъ не плакать по мит; пусть не дълаютъ мит тяготы! » 2) На древитишемъ метафорическомъ языкт дождь уподобляяся горючимъ слевамъ и кипятку, приготовляемому на грозовомъ пламени. Если во время похоронъ идетъ дождь -- это, по словамъ чеховъ, ангелы плачутъ о кончинъ человъка 3). Поступая по смерти въ число стихійныхъ духовъ, вращаясь вибств съ ними въ вертепахъ дожденосныхъ, громовыхъ тучъ ( = въ пекай), тини усопшихъ облекаются въ мокрые облачные покровы, безпокойно блуждаютъ среди мглы и тумановъ и обливаются кипучими слезами дождя. Загробныя страданія, испытуемыя усопшими отъ паденія этихъ вебесныхъ слезъ, поздиве-при забвеній сиысла старинныхъ метафоръ -- стали объясияться, какъ последствіе неутемнаго влача осиротелыхъ родичей; рядомъ съ этимъ сосуды, изъ которыхъ грозовые духи проливають на землю потоки дождя, получил значеніе погребальных слезницъ.

<sup>1)</sup> Кулить, II, 42—44. — 2) Громаниъ, 192; Ириченъ въ Часописи чешся. муз. 1863, I, 8; сравня Beiträge zur D. Myth., I, 215. — 3) Громаниъ, 189.

Тъже преданія о загробномъ царствъ душъ и ихъ свътдой царицъ встръчаемъ и у племенъ славянскихъ. Въ словъ Кирилла Туровскаго сказано, что Христосъ, освобода души усопшихъ изъ ада, водворияъ ихъ иъ странахъ эдемскихъ: «всъхъ же языкъ душа(и) въ своемь свътъ на водахъ покойны хъ усели» 1), что соответствуеть блаженному царству Гольды, лежащему за облачнымъ колодцемъ. Чежи разсказывають о колодив, гдв непремвино каждый годъ топится хотя одна дъвица, которую призываетъ къ себѣ била пани; эта бълая пани показывается взрослымъ женщинамъ передъ ихъ кончиною 2). Сверхъ того, души утоплениковъ (по митнію чеховъ) поступають къ водяному, который держить ихъ подъ водою въ опрокинутыхъ горшкахъ ( дождовыхъ урнахъ); когда душа ускользиетъ изъ заключенія — она, какъ существо воздушное, выходить изъ воды въ виде пузыря. И по немецкому повърью, души заключены въ горшкахъ въ жилещт wassermann'a. Въ Гамбургъ, сидя подъ мостомъ, водяной таскаетъ мотыкою дътей въ воду и сажаетъ ихъ подъ старые горшки. Только по субоотамъ, отъ двенадцати до часу, могутъ выходить эти малютки и играть на берегу, но водяной зорко сторожить ихъ и снова гонить въ темницу. Сказанія о заклятыхъ или осужденныхъ духахъ (эльфахъ, кобольдахъ), заточенныхъ въ сосудахъ, откуда раздаются вхъ жалобные голоса, извъстны почти у всълъ видоевропейскихъ народовъ 2). Ионъ-Фоцианъ упоминаетъ о колодезномъ срубъ, заглядывая въ который дівица, рішившаяся разділить съ умершимъ кияземъ его погребальное ложе, видъла по ея словамъ прекрасный зеленый рай, а въ раю своихъ покойныхъ предковъ; ВЪ ВХЪ средт видтла она в недавно-скончавшагося князя, который призываль ее къ себъ 1). По чешскимъ преданіямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Памят. XII в., 66-67.— <sup>2</sup>) Ч. О. И. и Д. 1865, III, 148.— <sup>3</sup>) Громанвъ, 12; Beiträge zur D. Myth., II, 293, 297. — <sup>4</sup>) Стр. 17.

nav — страна усопшихъ есть zelena louka; этотъ «зеленой дугъ въ моравскихъ пъсняхъ представляется, какъ обиталище добродътельныхъ душъ. Враги народа были въ тоже время и врагами его національныхъ боговъ; поэтому они, а равно и всв злые люди, нарушившие святость семейныхъ узъ, не принимались въ райскіе луга, а шли въ черную ночь, т. е. въ адскіе вертены черныхъ тучь, облегающихъ свётлое небо 1). По свидътельству народныхъ легендъ, мъста будущей жизни, пріуготованныя для добродътельныхъ в гръшныхъ, находятся у колодцевъ. Для посмертнаго пребыванія первыхъ предназначены студенцы съ чистой ключевой водою, при которыхъ растуть благоухающіе цвіты, зрітють на деревьяхь вкусные плоды и поють райскія птицы; а грішники будуть ввержены въ колодцы, наполненные змъями, жабами, лягушками и другама гадами. Итакъ одинъ и тотъ-же поэтическій образъ, только съ различною обстановкою, прилагается и къ раюшвирію, в къ адушиема у 2). Праведных в ожидаетъ у райских в источниковъ такое полное блаженство, что время для нихъ какъ-бы перестанетъ существовать: годъ будетъ продетать, какъ единый неуловиный мигъ, а триста лътъ покажутся за три счастанвыя минуты. Такую нечувствительность къ полету времени, по указанію валахской сказки, вспытываеть дівочка, водворенизя въраю у пресв. Богородицы 3). На одну

<sup>1)</sup> Громаннъ, 195. — 2) Н. Р. Лег., 3, 21 и стр. 124, 128. Райскому володцу соотвътствуетъ Urdharbrunnen, адскому—livergelmir (Germ. Myth., 550). По словамъ гуцуловъ, мавки обитаютъ въ пещерахт, гдъ журчатъ прозрачные источники и растутъ чудные сады и виноградники—Пант. 1855, У, 49. — 3) Св. Дъва взяла съ собой дъвочку и спрашиваетъ ее однажды: гдъ ты была? — Я пробыла одниъ день въ раю, отвъчала дъвочка. "Не одниъ день, а цълый годъ!" возразяла Богородица. Въ другой разъ повторяетъ свой вопросъ Св. Дъва: гдъ ты была? —Я пробыла одниъ часъ въ раю. "Не часъ, а три человъческихъ живеи!" Въ третій разъ на слова дъвочки: "я на одно меновеніе побывала на небъ" — Пресв.

ваъ дубочныхъ картинъ занесено предание о старцъ, который молнаъ Бога, чтобы даровалъ ему навъдать сладость будущаго блаженства; Богъ исполниль его желаніе: разъ старецъ заслушался пінія райской птички, слушаль-слушаль, и триста лътъ пронеслись для него, какъ три часа 1). Наоборотъ муки адскія такъ ужасны, что грішнику, который имъ подвергается, одинъ день вазни кажется цалымъ тысячельтіемъ 2). Преданія о древней богинъ, париць малютокъ-душъ, въ среднія въка были перенесены на Пречистую Дъву, а души блаженныхъ (свътлые эльфы) стали представляться ангельчиками. Божія Матерь собираеть къ себъ души нерожденныхъ, которыя въ видъ дътей возсъдають на ен кольнахъ, и души усопшвят, которыя следують за нею въ царство небесное, въ въчно-зеленые сады рая. Въ Кельнъ разсказывають, что новорожденныхъ младенцевъ приносятъ изъ колодца, находящагося у церкви св. Куниберты; тамъ, до своего рожденія, сидять они вокругь Богоматери, которая кормить ихъ кашею и забавляеть играни; въ этомъ колодце светло, какъ въ ясный день 2). Чехи убъждены, что когда умретъ непрещеное дитя-его принимаетъ Пречистая Дъва и уносить въ свою небесную обитель, что на томъ свётё - въ райскихъ садахъ она раздаетъ усопшимъ дътямъ яблоки, вишни и землянику. Если оставшаяся въ живыхъ мать вкушаетъ эти плоды до Иванова (вли Успеньева) дня, то Богородица обделяеть ея умершихъ дътей ). Тоже повърье извъстно и нъмцамъ: на Ивановъ день Богородица ведетъ усопшихъ дъточекъ въ рай угощать земляникою, а тимъ, чья мать уже вкусила ягодъ, приказываетъ:

Дъва замъчаетъ: "ошибаешься, дитя! не игновеніе, а полвъчности проведа ты въ жилищъ блаженныхъ". Сличи Сри. припов., 113—4.
—¹) У народовъ романскихъ есть твиос-же преданіе о нустынивиъ, поторый заслушавшись въ лъсу соловья, впалъ въ сладкое забытье на цълыя сто лътъ, я когда очнулси—все въ этомъ міръ было для него ново и незнакомо. — ²) Пам. стар. рус. литер., I, 109. — з) Die Götterwelt, 280. — ¹) Громаннъ, 106, 113; День 1864, 43.

«воротитесь назадъ! ваша доля уже събдена вашей лакомой матерью.» 1) По русскому повърью, мазденцы, какъ совершеннобезгръшные, идутъ по смерти въ рай, и въ простомъ народъ существуетъ убъждение, что души ихъгу я яютъ по небеснымъ вертоградамъ и питаются гроздіями спълаго винограда и золотыми яблоками; не слъдуетъ, говорятъ, хоронить умершихъ дътей неподпоясанными, чтобы они могли собирать за пазуху райскіе плоды 2). Мать, у которой умеръ ребеновъ, не должна ъсть ябловъ до втораго Спаса; не то Богородица не дастъ ея ребенку золотаго яблочка, какими даритъ она на Спасовъ день встхъ водворенныхъ въ раю малютокъ. Въ дополнение къ выше-приведенной сказкъ о двухъ сестрахъ доброй и злой и ихъ пребываніи въ царствъ Гольды, должно указать на савдующую, въ высшей степени любопытную варіацію того-же мнеа. Была мать, говорить словацкая сказка 3); у ней было двъ дочери: одна — родная, а другая — падчерица. Собственную дочь она очень любила, а падчерицу просто не могла видеть, потому что последняя, Марушка, была гораздо красивъе, чъмъ ея Голена. Добрая Марушка не знала о своей красотъ и не могла объяснить себъ, почему мачиха такъ злилась, какъ скоро она попадалась ей на глаза. Она должна была отправлять вст работы: убирать комнаты, варить, шить, прасть, ткать, приносить траву и заботиться о коровъ; а Годена только наряжалась и оставалась постоянно къ праздности. Марушка трудилась охотно, и терпъливо, словно овечка, переносила ругательства в проклятія мачихи и сестры. Но это не помогало; день ото дня онв становились заве, потому что чтиъ далье, тъмъ Марушка дълалась прекрасиве, а Голена дуриће. Вздумалось матери: «зачћиъ я должна терићть въ

<sup>1)</sup> German. Mythen, 428. — 2) Иллюстр. 1846, 332. — 2) Westsl. Märch., 20—26; Slov. pohad., 296—306; сравни у Эрбена, 293; въ сбори. Валявца, 221—2.

моемъ дом в красивую палчерицу, если моя родная дочь далеко не красавица? Прійдуть парни свататься, Марушка станеть имъ нравиться, и онв не захотятъ Голены». Съ той минуты мачиха съ дочкою искали случая, какъ-ом навести отдиую Марушку; мучили ее голодомъ, били ее, но она все терпъла и день ото дня становилась прекрасите. Однажды — это было въ средвив зимы - захотвлось Голенв пивть фіалки: «сту. . пай, Мајушка, принеси мять наъ лтсу пучокъ фіалокъ! я хочу заткичть цветы за поясъ и обонять ихъ запахъ.» — Ахъ, Боже! что тебъ вздумалось, ивлая сестрица? я никогда не слыхала, чтобы фіадки росли между сифгами, отвірчала бірная дівушка. «Ты смъешь спорить, негодиая тварь, жаба! когда я приказываю. Если ты не пойдешь въ лъсъ и не принесешь фіалокъ, то я убью тебя до смерти!- угрожала Голена. Мачиха схватила Марушку, вытолкнула ее вонъ и заперла за нею двери. Горько плача, пошла дъвица въ лъсъ. Снъгъ лежалъ глубокой, нигдъ не видать было слъдовъ ноги. Долго блуждала бъдная; она чувствовала и холодъ и голодъ, и молила Бога, чтобы онъ взяль ее лучше со свъта. Замътивъ вдали огонь, она пошла на его блескъ и поднялась на вершину горы. На горъ пылалъ большой костёръ, а кругомъ огня на двънадцати камняхъ сидтли двінадцать мужей: трое - старые, съ стдыми бородамв, трое- неиного помоложе, еще трое-возмужалыхъ латъ, и наконецъ трое — самые юные и красивые. Они молчали м тихо смотръли на огонь. Это были двънадцать Мъсяцевъ. Ледяной Місяцъ (Ледень — генварь) сиділь встяль выше на первоиъ итстъ; волосы и борода его были бълы, какъ ситгъ; въ рукахъ держалъ онъ жезлъ-свиволъ власти. Итсколько времени Марушка стояда въ изумдения, но потомъ собрадась съ духомъ, приблизилась и стала просить: «добрые люди! позвольте мит обограться у огия; я вся дрожу отъ холоду!. Ледяной Мъсяцъ кивиулъголовою и спросилъ: «какъты, дъвица,

сюда зашла? и чего вщешь? - Я ищу фівлокъ, отвъчала Марушка. «Теперь не время искать фіалокъ! вездъ снъгъ лежитъ», сказаль Ледяной Мъсяцъ. -- Я сама это хогошо знаю, отвъчала печально Марушка; но моя мачиха и сестра Голена приказали инъ принести лъсныхъ фіалокъ; если я не принесу, онъ убьють меня до смерти. Государи пастухи! умоляю васъ, укажите — не могу ли я гдф-нибудь отыскать фіалокъ? Тогда Ледяной Мъсяцъ поднялся съ камия, подошель къ самому юному Мъсяцу, отдалъ ему жезлъ въ руки и сказалъ: «о́ратецъ Мартъ! сядь на первое мъсто.» Мъсяцъ Мартъ занялъ мъсто выше встять и махнулть жезломъ поверять огня: въ тотъ-же мигъ огонь запылалъ сильнъе, снъгъ началъ таять, на въткахъ стали показываться почки, подъ деревьями зазеленъла трава, цвъты пустили свои ростки — и вотъ наступила весна. Межъ кустарниковъ зацвълн фіалки — ихъ было такъ много, такъ много, словно кто голубой ковёръ разостлалъ. «Скоръе рви!» сказалъ Місяцъ Мартъ Марушкі. Она съ радостью набрала большой букетъ, поблагодарила двънадцать Мъсяцевъ и поспъщила домой. Какъ удивились Голена и мачиха, когда увидъли, что Марушка несетъ виъ букетъ фіалокъ; отворили ей двери — она вошла и запахъ разлился по всему дому. «Гдъ ты ихъ набрала?» спросила сердито Голена. — На высокой горъ; тамъ ихъ много растетъ подъ кустами. Голена взяла цвъты, затвиула за поясъ, нюхала сама и матери давала вюлать, а сестръ ни разу не промодвила: «понюхай и ты!» Послъ того Голена и мачиха выгнали Марушку за земляникой. Падчерица опять приходить къ Місяцамъ и встрічаеть у нихъ тотъ-же радушный пріемъ. Узнавши—въ чемъ дело, Ледяной Мъсяцъ всталь съ камия, подощель къ тому Мъсяцу, что сидъль накъ разъ противъ него, отдалъ ему жезлъ въ руки в сказаль: «братець Іюнь! сядь на первое мъсто.» Прекрасный Імнь став выше встяв и махнуль жездомъ поверяв огня: въ

тотъ-же мигъ пламя поднялось высоко, сибгъ быстро растияль, земля одълась травою, деревья листьями, птицы начали свои пъсни, разнообразные цвъты запестръли въ лъсу, и вотъ наступило льто. Въ травъ замелькали бъленькія звъздочки, какъ-будто ихъ нарочно насъяли; быстро, на глазахъ, эти бълыя звъздочки переходять въ землянику и тотчасъ-же соэртваютъ ягоды. Не усптав Марушка оглянуться, какъ ихъ много-много высыпало на зеленомъ лугу, словно кто обагрилъ его каплями крови. Марушка набрада земляники и отнесла Голенъ; та кушала ягоды и матери давала полакомиться, во ни разу не сказала Марушкъ: «покушай и ты, сестрица!» Въ третій разъ захотьлось Голень красных в яблочекъ. н она послала за ними Марушку. По глубокому ситгу пришла бъдняжка къ Мъсяцамъ. Ледяной Мъсяцъ передалъ свою власть брату Сентябрю. Сентябрь сълъ на первое мъсто, махнулъ жезломъ поверхъ костра — огонь запылалъ ярче, снъгъ пропаль, и вскорь природа приняла грустный осенній виль; листья падали съ деревьевъ одинъ за другимъ, и свъжій вътеръ гналъ ихъ туда и сюда по сухой, пожелтиой травъ. Марушка уже не виділа разнообразныхъ цвітовъ, за то нашла яблоню съ сочными плодами; потрясла ее — упало одно красное яблочко, потрясла еще-упало другое. «Теперь скорте домой!» сказалъ Месяцъ Сентябрь; девушка послушалась и принесла домой два яблока. Удивилась Голена, удивилась и мачиха. «Гдъ ты сорвала яблокв?» — На высокой горъ; тамъ еще иного ихъ осталось. «Зачтиъ-же ты не принесла больше? закричала со злобой Голена; втрно, сама потла дорогою -- Ахъ, милая сестрица! я ни одного яблочка не попробовала. Я потрясла дерево разъ — упало одно яблочко, потрясла еще — упало другое; а больше трусить мит не позволили, приказали домой вати. «Чтобъ тебя громомъ убило!» кляда Марушку Голена и котъла ее бить. Бъдняжка заплакала и убъжала на кукить.

Голена принялась за яблоко, которое показалось ей необыкновенно-вичснымъ; събла, в говоритъ матери: «дай-ка мою шубу, я сама пойду въ лъсъ; а то эта негодная тварь пожалуй опять все съвстъ дорогою. Я обтрясу всв яблоки -- хоть позволять мвъ, хоть нътъ!» Накинула шубу, илатокъ на голову, и пошла изъ дому. Сивгъ лежалъ глубокой, нигдв не видно было слвдовъ ноги человъческой. Долго она блуждала, наконецъ пришла къ Мъсяцамъ; не спрашивая позволенія, Голена прямо подошла къ костру и стала гръть свои руки. «Чего ты ищемь? зачень сюда пришла?» строго спросиль Ледяной Месяць. -А ты что за спросъ, старый дуракъ! зачёмъ тебъ знать, куда я нду? отвъчала Голена и повернула въ лъсъ. Лединой Мъсицъ наморщий лобъ и подняль жезль надъ головою: въ тотъ-же мигъ огонь сталъ горъть слабъе, небо помрачилось, енъгъ повазия такими хлопьями, словно кто перину вытрясаль; во льсу засвисталь рызкій, всёоцыпеннющій вытерь. На единъ шагъ передъ собою уже Голена ил эги не видала; она внала въ сивгу, проклинала Марушку в чувствовала, что члены ея кочентють. Поджидая ее домой, мать смотрела въ окно, выбъгала за ворота; но часы проходили одинъ за другимъ, а Голены не было. «Върно, яблоки ей такъ понравились, что она отстать отъ нихъ не можетъ, подумала мать; пойду-ка я сама посмотрю.» Тотчасъ надвла шубу и пустилась искать дочку. Между твиъ время шло да шло; Марушка приготовила кушанье, убрада корову, а мачиха и Голена не ворочались. «Гдъ емъ естаются такъ делго?» думала Марушка и усълась за прядку. Уже вряжа готова, на дворъ смерклесь, а ихъ все нътъ. «Ахъ, Боже ней! что съ ними приключилоса?» сказала добрая дввумка; посмотреда въ окно-небо сіяло звездами, земля банстала сивгонъ, но изъ людей никого не было видно. На другой день ждала яхъ Марушка къ завтраку, ждала къ объду, мо понапрасну -- объонъ замерзян въ лъсу. Такъ глубоко проникнута жизнію природы чистая, неподдальная народная поэзія! она слышить, какь прозябають травы, какь шелестять депестка распускающихся цвётовъ, и сочувственно отзывается на каждое, повидимому незамітное и сдва уловимое, проявленіе жизненныхъ силъ. Другая сказка 1) разсказываетъ о бъднякъ, который отъ зимняго холода вздумалъ идти на стекляную гору, гдв всегда огонь горить, и тамъ согръть свои прозябшіе члены. На горъ пылаль костёрь (vatra), а вокругъ него сидъли двънадцать мужей — sluhove krale nad časem (слуги, подвластные царю времени); въ теченім года они двънадцать разъ мънялись своями мъстами по порядку, такъ ствиниве схин сен йыджая вроіст отвичило пінарноло оп отр свое первоначальное мъсто. Стекляная гора (Glasherg) есть свътлое небо = Асгардъ, а костеръ, около котораго возсъдають Мъсяцы, -- метафора солнца, которое свътить то ярче (льтомъ), то бледите (янною), и витесть съ темъ то животворибе, то слабве вліяеть на производительность земли. На это верховное свътило указываетъ и возжение костровъ на праздивкахъ соднечныхъ поворотовъ. Марушка в Голена-двъ души добрая и здая - ищуть на небесной горъ въчно-цвътущаго, плодоноснаго сада, скрытаго за ситжными, зимними облаками; первая проттеняется сквозь ихъ туманное царство и обрътаетъ райскіе цвъты и плоды, а последняя погибаетъ на пути отъ суровой стужи Niflheimr'a, т. е. дълается добычею ада (см. выше стр. 25 - 28). Въ Скандинавін и Германіи сохраняется върованіе, что душв усопшихь обитають на гор в, вивстъ съ громовникомъ Торомъ, и выражение: «in den berg gehen» до сихъ поръ употребляется въ симслъ: умереть \*). Что цвътущія подъ снівгами фізаки и зрівющія въ зимнюю вору яблоки и земляника принадлежатъ небесному царству праведныхъ, замкнутому отовсюду демонами зимы, — осязательное

<sup>1)</sup> Slov. pohad., 19 -28. — 2) German. Mythen, 240.

доказательство тому находимъ въ старинной сагъ у Саксона: одинъ король пожелаль узнать, гдъ лежить та благословенная страна, въ которой даже зимою растенія красуются свіжею, неувядаемою зеленью, и обръдъ ее тамъ, куда по смерти должна будетъ явиться его собственная душа 1). По свидътельству Краледворской рукописи: души усопшихъ порхаютъ по деревьямъ, а по словамъ русской обрядовой пъсня: «русалочкиземляночки на дубъ лъзли, кору грызли», т. е. продагая себъ путь въ царство блаженныхъ, онъ грызутъ облачныя деревья острымъ зубомъ молнін. Ясно, что вст эти преданія говорять собственно о цевтущемь рат = вирін или островт Буязъ, откуда при началъ весны приносятся на землю разнообразныя растительныя стиена (II, 137-141). Выше было указано на связь имени Буяна съ итстами загробнаго упокоенія умершихъ; на этотъ святой островъ устремлялись души, по исходъ ихъ изъ тълесной оболочки, и потому, витетъ съ творческими силами природы, тамъ возстдала и грозная птица-Смерть (1, 528). Вкушая въ райскихъ садахъ золотыя положавыя яблоки и гроздія винограда ( вино-нектаръ), блаженные обрътаютъ неувядаемую молодость в живутъ, не въдая на старости, ни бользней; тъми-же благами надъляетъ изъ и живая вода небесныхъ источниковъ (jungbrunnen). Преданіе остранъ въчной юности сохранилось и между славянами. Замъчательная малорусская сказка о человъкъ, искавшемъ обезсмертной земан», 2) повъствуетъ, что онъ пришелъ къ волку, который •пвляе 3) хвостомъ дубя». «Куды ты, чоловиче, бдешъ? питае вовкъ. -- Иду, каже, такой земли шукати, щобъ не старитьця и не умираты. — Оставайсь зо мною! — А ты-жъ повы будешъ жать, вовче?-Поты буду жить, повы сёго дуба хвостомъ не перепиляю. - А потымъ умрешъ? - Умру. Че-

<sup>1)</sup> Ibid., 440—1. — 2) Изъ вепечатныхъ матеріаловъ, собранныхъ реданціей журнала "Основа". — 2) Сваливаетъ.

довъкъ отправился дальше: «нде, колы бачыть-ажъ стоить хатка, а въ тій хатци панночки сидять и передъ ными скрыньки повинсеньки голокъ. --- Живи у насъ! --- А вы-жъ повы будете жить?--Поты будемъ жить, повы уси голки въ викахъ поломаемо» 1). Человъкъ пошелъ къ Мъсяцу; «а ты долго ли проживешь?» спрашиваеть его. — «Я, каже, такъ: якъ мисяць у неби старый, то и я старый, а якъ винъ молодый, то и я молодый.» Остался человекъ у Месяца, прожиль лать сто и больше, «а тымь часомь Смерть усе шукае чоловика», пришла съ запросами сперва къ волку, потомъ къ панночкамъ, и добралась наконецъ до Мъсяца. «Чого ты прійшла? питаетця Мъсяць. - За своею душою. - То не твоя душа! — Ни, моя! — Пи, не твоя! Возьми, каже Мисяць, ты сёго чоловика за ноги, а я за голову, тай розвихаймо: колы у гору полетыть — мій, а колы внизъ, то твій! Узялы и розвихалы, такъ винъ у гору и полетивъ, да и ставъ зиркою, що коло ивсяця у неби видно» (сравии выше стр. 250). Варіантъ этой сказки, напечатанный въ моемъ сборникъ 3), сообщаетъ нъсколько другихъ, не менъе важныхъ подробностей: спасаясь отъ зубастой видьмы, пожирающей живой людъ, Иванъ-царевичъ прітажаетъ къ старымъ швеямъ и просить у нихъ пристанища. «Рады бы принять тебя, отвъчали старухи, да намъ самимъ недолго жить; вотъ доломаемъ сундукъ нголокъ да изошьемъ сундукъ нитокъ — тотчасъ и смерть прійдеть!» Заплакаль царевичь и потхалъ дальше; на дорогъ минуетъ онъ Вертодуба и Вертогора: первый долженъ умереть, какъ скоро повыдергиваетъ вст дубы съ кореньями, а последній - когда перевернеть вст горы. Наконецъ, послъ долгаго странствованія, пріважаетъ царевичъ къ Солицевой сестрв; она его приняда, кормида-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Пока поломаемъ всѣ яголки въ корзинахъ. —  $^{2}$ ) Н. Р. Св.,  $^{1}$ 1, 57.

повла, давала ему моложавыя яблоки. Сгруствулось однажды царевичу, захотълось побывать дома; прибыль онъ на родину. но тамъ уже все было събдено -- оставались одив голыя ствны а злая въдъма точила на него свои острые зубы. Иванъ-царевичъ обратился въ бъгство. На пути старыя швен подарили ему хусточку, и какъ только царевичъ махнулъ ею-позади его стало широкое озеро; а когда протхалъ онъ мимо Вертодуба и Вертогора, эти богатыри заложили дорогу грудами въковыхъ дубовъ и высокими горами. Въдьма переплыла озеро, продралась черезъ лъса и горы, и уже стала нагонять царевича, какъ онъ прискакалъ къ теремамъ Солицевой сестры и закричаль: Солице, Солице! отвори оконце. • Солнцева сестра отворила оконце, и царевичъ вскочиль въ него витстт съ конемъ. Втдьма требуетъ выдачи царевича и вступаетъ въ споръ съ Солицевой сестрою. «Пустьже, говорить она, Иванъ-царевичь идеть со мной на въсы; кто кого перетянета! - Пошли на въсы; на одной сторонъ сталъ царевичь, а на другую політала відьма: только ступила ногой, такъ Ивана-царевича вверхъ и подбросило, да съ такою силою, что онъ прамо попалъ на небо, къ Солицевой сестръ въ терема; а въдьма-зитя осталась на земит 1). Вертодубъ или мионческій волкъ, пилиющій хвостомъ дубы, и Вертогоръвеликаны, рушители облачныхъ лісовъ и горъ; старыя швеннебесныя пряхи, дъвы судьбы, которыя обитаютъ при источникахъ райскаго древа и ткутъ облачные покровы; подаренная ими хустка туча, проливающая дождевое озеро. Въ страну безсмертія, въ этотъ пресвътлый рай или царство Солица, душа человъка несется черезъ воздушныя пространства, занятыя. облаками и тучами; а за нею гонится потдучая втдыма-Смерть,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сходная сказка есть у грековъ (Ганъ, 65); здъсь въдыма придетаетъ въ видъ облака и душитъ лошадей; но предание значительно сокращено и лишено старинныхъ красовъ.

царица прачнаго ада (Телла), стараясь захватить ее и увлечь въ свои вертепы. Если душа обременена тяжкими преступленіями и грахами-ей не вабагнуть плана; праведная же достигаетъ небесныхъ теремовъ (Асгарда), гдв властвуетъ богиня утренней зори и всеобновляющей, въчно-юной весны (Солицева сестра — Фрея, Гольда, Лада; отворяемое ею окно-метафора дневнаго разсвъта, Goldtor-cm. I, 158-162), и вселяясь въ царство блаженныхъ, блестить оттуда яркою звіздою. Вісы указывають на загробный судь, ожидающій человъка по смерти, когда взвъшиваются его добрыя и злыя дёла, и смотря по тому, какан сторона перетянеть, душа ого идеть или въ рай, или въ пекло (см. гл. XXV). По указанной выше связи царства усопшихъ съ ночью и мъсяцемъ, богиня, управляющая этимъ царствомъ, представляется возсъдающею на лунъ; а какъ создательница облачныхъ и ночныхъ покрововъ, помрачающихъ небесный сводъ, она признается пряхою (см. выше стр. 129-о Фрев-пряхв). Въ нвмецкихъ земляхъ крестьяне усматриваютъ въ нятнахъ луны изображение пряхи съ веретеномъ въ рукахъ, которая попала туда за то, что пряла въ воскресенье при лунномъ сіянін; иные же отождествляють луву съликомъ Маріи Магдалины (вибсто Пречистой Дѣвы) и въ пятнахъ этого свѣтила узнаютъ сябды ея покаянных слезь. Въ Альтмаркъ думаютъ, что Marienfäden (sommerfäden-летучая осенняя паутина пряжа, изготовляемая эльфами) выделываются искусными пряхами, обитающими на мъсяцъ; въ другихъ-же мъстностяхъ ыть считають за остатки гробоваго савана, который сбросила съ себя Божія Матерь при своемъ вознесенів на небо. Въ періодъ Бабьего лата, при ясновъ сіянів солнца, шествуетъ по горамъ и дугамъ Св. Марія (=Гольда, Фрея), въ сопровожденія многочисленных развъ-эльфовъ (т. е. душъ усопшихъ); впереди каждой девы летитъ ангелъ съ золотою

прядкою, тянетъ серебристо-шелковыя нити и разстилаетъ надъ землею небесную пряжу 1). Тоже преданіе управло у люнебургскихъ славянъ; по ихъ словамъ, на мъсяцъ сидитъ пряха, вертитъ колесо в прядетъ тонкія бълоснъжныя нитв, которыя при самомъ концъ лъта падаютъ на землю легкою паутиною; пряху эту можно видёть во время полнолунія 2). Облака-ткани приготовляются богинею загробнаго (твебесваго) царства и сопровождающими ее грозовыми геніями; какъ существа стихійныя, какъ цверги и мары, души усопшихъ привимають участіе въ этой работ в и сами облекаются въ изготовленныя ткани. Длинныя, бълыя, развивающіяся по вътру сорочки небесныхъ девъ и эльфовъ -- ничто иное, какъ метафора облачныхъ одъяній, озаренныхъ лътнимъ солнцемъ. Въ примъненін къ тінямъ блуждающихъ мертвецовь оділнія эти получили значеніе гробовых в саванов в. Наши русалки, показываясь на Троицкой неділі, выпрашивають себі при встрічі съ бабами и дъвками бълыхъ рубахъ и намитокъ, и донынъ крестьянки въшають для нихъ по деревья и ъ мотки нитокъ, полотенца и сорочки. Едва ли не подъ вліяніемъ этихъ возартьній возникъ обычай окутывать усопшихъ длинными бълыми саванами, постилать внутри гроба бълую пелену и самаго покойника обматывать холстомъ (сравни въ гл. ХХУ — сказанія о сорочкъ, которую прядуть и ткуть парки для каждаго человъка и которая приносится покойникомъ на тотъ свътъ, какъ исторія его земной жизни, представляемая на судъ боговъ). Сродство усопшихъ съ вльфами и богиней-пряхою свидътельствуется еще слъдующими повърьями: въ воронежской губ. считають за гртах и мыкать и ычки и прясть кудели въ пятницу, но чрезъ это оскорбляются покойные родители, такъ какъ шелуха и кострика легко могутъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> German. Mythen, 40; Die Götterwelt, 304. — 2) Гануша: Дэдъ и Баба, 48.

засорить ихъ свътлыя очи 1); въ курской губ. крестьянки вичего не шьютъ въ поминальные дни: по вхъ мивнію, кто шьеть въ эти дии, тотъ своею иглою колеть покойникамъ глаза <sup>2</sup>). Означенныя повтрыя первоначально относились къ тъмъ облачнымъ тканямъ, изготовление которыхъ помрачаетъ ясныя звъзды = эти очи блаженныхъ предковъ, кротко-взирающихъ на землю изъ своихъ небесныхъ обителей. Тъже домашнія работы (прясть, ткать в шить) воспрещаются по пятницамъ, чтобы не исколоть иглами и веретенами минической Пятницы и не запорошить ея пречистыхъ глазъ; Пятница же соотвътствуетъ Фрев (1, 226-242) н Гольдъ, богинямъ, въ свить которыхъ тани усопшихъ шествуютъ въ загробный міръ. Облачная ткань (покровъ, одъяніе, коверъ-самолётъ) есть именно та пелена, на которой душа, по смерти человъка, возносится въ царство блаженныхъ. По свидътельству народныхъ стиховъ, ангелы, являясь за праведною душою, принимаютъ ее на пелену и несутъ на небо (см. стр. 55); подблюдная святочная пісня: «по городу хожу, полотенцемъ стелю» предвъщаетъ смерть 3), т. е. указываетъ на путь въ загробное царство, такъ какъ всякая дорога, ведущая въ дальнюю сторону, на метафорическомъ языкъ сравнивалась съразостланным в полотном в (см. І, 40). Моравскія пъсня приписывають вознесеніе праведныхъ душъ на небо Пречистой Богородицъ или св. Аннъ; являясь въ одру умирающаго, онъ изрекаютъ: «chyć se, dušo, meho plašča, půjdžemy před Pana Krista», nan: «chyť se, duše, meho křidla (крылошпо кровъ), poletime v rajské sidla» 1). Въ тверской губ. каждому покойнику даютъ въ руки

<sup>1)</sup> Этн. Сб., I, 215; Послов. Даля, 1031.— 2) Этн. Сб., V, 82.—
3) Ворон.. Г. В. 1850, 17.— 4) Гануша: Дъдъ и Баба, 48. Переводъ: Ухватись, душа, за мой плащъ (за мое крыло), пойдемъ передъ Господа Христа, или полетимъ въ райскія селенія.

полотенце; въ другихъ мъстностихъ когда везутъ умершаго въ церковь, то гробъ его покрывается бълою пеленою, а дуга, возжи и повода обвиваются холстомъ. Гробъ принято опускать въ могилу на холстахъ или ручникахъ, которые потомъ достаются священнику и дьякону; къ могильному кресту прикрапляють кусокь полотна или балый плать; тотчась по кончинь кого-либо взъ членовъ семейства поселяне вывъшивають полотенце взьокна избы на улицу, которое и остается здъсь до истеченія шести недтаь, т. е. до того времени, пока душа не отлетить изъ сего міра на тотъ світь; послі шести-недільнаго срока полотенце это отдаютъ нищимъ. Когда совершаются годовые поминки въ честь встав усопшихъ родичей, незримо-присутствующихъ при этомъ обрядъ, -- хозяннъ, по окончаніи трапезы, открываетъ окно, распускаетъ на улицуколстъ и приглашаетъ покойниковъ возвратиться въ свои загробныя жилища по разостланному полотну: «ступайте съ Богомъ! вотъ тутъ будетъ вамъ помягче!» Въ день годовщины усопшаго, при совершенім литін, могилу его покрывають колстиною 1).

Выше объяснено (I, 182; II, 134—141), что востокъ, какъ страна воскресающаго солнца, былъ признанъ за блаженное царство весны, и что именно тамъ арійское племя полагало въчно-цвътущій, пресвътлый рай—обиталище всещедрыхъ боговъ и блаженныхъ предковъ. По литовскому преданію, въ этомъ солнечномъ царствъ, на востокъ, пребываютъ души, по-ка не будутъ посланы на землю въ тъла новорожденныхъ младенцевъ, и потомъ, по окончаніи земной жизни, снова возвращаются въ свое первобытное отечество 2). По свидътельству малорусской сказки, душа добродътельнаго, пришедшая въ «без-

<sup>1)</sup> Червиг. Г. В. 1842, 37; Сынъ Отеч. 1839, VIII, 85; Въст. Р. Г. О 1853, II, 92; III, 5; Ворон. Г. В. 1851, 2; Записки Авдъев., 122; Этн. Сб., I, 266. — 2) Черты янтов нар., 75.

смертную страну», пріемлется въ окно терема Солецевой сестры, т. е. въ то свътлое окно небеснаго чертога, которое раннивь утромъ отворяется на востокъ богиней Зорею; этимъже путемъ нисходитъ душа усопшей матери на свадьбу своей милой дочери (см. выше стр. 238). Въ Галиціи сохраняется преданіе, что далеко на восходъ солица, за черными морями (т. е. дожденосными тучами), обитаетъ счастливый народъ рахмане; они ведутъ святую жизнь, содержатъ постоянный строгій постъ 1) и только однажды въ году разръшають на мясо — на Великь день рахманскій, который приходится тогда, когда скорлуна освященнаго краснаго яйца доплываетъ кънниъ отъ насъ черезъ широкое море. Въ южной Руси народъ этотъ называютъ навы, а празднуемый ими Великъ день — навьскій или русальный. На Святой недёлё малоруссы бросають въводу скорлупу отъ крашеныхъяницъ, чтобы она донесла покойникамъ радостную въсть о наступившемъ праздникъ Воскресенія Христова 2). Въ Польшт обращаются къ солнцу съ такою пѣснею:

Swieć, swieć, sconeczko!

Dam ci jajeczko,

Jak kureczka zniesie

Na dębowem lesie.

Wezmie jajo do raju,

Wszystie dusze radują 3).

Слово рахманый (рахманный) досель употребительно въ народныхъ говорахъ — въ следующихъ значеніяхъ: а) веселый, щедрый, хлебосольный, угостительный, b) тихій, кроткій, воздержный, c) вялый, слабоумный, скучный — точно также,

<sup>1)</sup> Существуетъ поговорка: "постимо, якъ ражмане". — 2) Маякъ, VIII, 24; XI, 19; Рус. Ист. Сб., III, ст. Ходаковск., 146—7; VII, 370. — 3) Письмо проф. Буслаева—въ Истор. Россів Содовьева, II, 21.

какъ слово блаженный (кромъ общемавъстнаго своего симсла) употребляется еще въ значенін: полоумный, разслабленный, дряхлый, блажной; блажь -- дурь, юродство 1). Такинъ образовъ съ этими эпитетами сочетались различныя понятія, съ одной стороны указывающія на призванныхъ къ въчному довольству и покою, а съ другой — на людей, отивченныхъ рукою Сперти: бользиенныхъ, разслабленныхъ, тоскливыхъ, безумныхъ, словомъ-подобныхъ тъмъ, которыми овладъваютъ эльфы (см. выше стр. 77 — 78). Въкостромской губ. о человъкв, убитомъ горемъ, исхудавшемъ, дурно-одетомъ и нечесанномъ отзываются: «онъ ходитъ, какъ рахманый!» Собственно рахмане суть «брахманы» (брамины), о счастливой, безинтежной жизни которыхъ на Макарійскихъ островахъ, подъ самымъ востокомъ солица, известно суеверное сказаніе, занесенное въ рукописные сборники средневъковой литературы 2); но сказаніе это, перейдя черезъ посредство означенныхъ памятниковъ къ славянамъ, связалось съ ихъ національными върованіями въ навовъ, и вместе съ темъ слово «рахманый» получило въ устахъ нашихъ поселянъ тѣ самыя значенія, на какія наводили ихъ старинныя представленія о душахъ усопшехъ.

Когда человъкъ умираетъ, душъ его предстоитъ далекое и многотрудное страпствованіе; чтобы достигнуть свътлаго неба (Gimli) и водвориться тамъ въ блаженныхъ селеніяхъ, она должна перенестись черезъ широкія, необозримыя пространства воздушной области, которая отдъляетъ міръ людей отъ царства боговъ и предковъ (pitris). По скандинавскимъ преданіямъ, Одимъ-и подвластныя ему валькиріи являлись на своихъ быстрыхъ коняхъ на поле битвы, забирали души падшихъ героевъ, увозили ихъ въ валгаллу и зачисляли въ сониъ

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 10, 190; Доп. обл. сл., 230. — 2) Очеркъ литер. исторін старин. повъстей и свазокъ, А. Пыпина, 49.

небесныхъ ратенковъ, подобно тому, какъ, по метнію недусовъ, души сраженныхъ вонновъ шли въ небо Индры. Общенавъстныя на съверъ выраженія: zu Odhinn fahren, bei Odhinn zu gast sein, Odhinn heimsuchen означають: умереть; въ христіанскую эпоху выраженія эти частію обратились въ проклятія: far þú til Odhins! Odhinn eigi bik! частію стали заміняться другими: zu Gott gehen, zu Gott heimkehren 1). Витсто глагола «умереть» чехи употребляють выраженіе: na daleku cestu se strojiti \*), a на Руси говорять: отойдти къ Богу, къ отцамъ или предкамъ, и даже просто: отойдти, что указываетъ на тотъ дальній путь, въ который пускается усопшій; канонъ, читаемый надъ умирающимъ, называють отходною. Если больному придутъ на мысль лошади, если къ дому его будетъ протоптана новая дорожка-то и другое принимается нашими простолюдинами за предвъстіе его скорой вончины 3); если первою встречею на пути будетъ белый конь, чехи видять въ этомъ предзнаменование смерти 4): примъта, намекающая на бълаго коня, на которомъ ъздитъ Одинъ. Согласно съ представлениемъ воздушной области всесвътнымъ моремъ нан ръкою, обтекающею со встаъ сторонъ землю, души усопшихъ должны были переправляться на тотъ свътъ черезъ обширныя и глубокія воды 5); такая переправа совершалась на корабле или ладье, какъ древиейшей метафоре ходячаго по воздушному океану облака (I, 574—9). Для уплаты за этотъ перевозъ, греки, германцы и славяне давали покойнику нъсколько медких монетъ. Какъ громоносный Индра обладалъ кораблемъ и плавалъ по воздушному океану витстт съ мару-

<sup>1)</sup> D. Myth., 132. — 2) Гануша: Дъдъ н Баба, 63. — 3) Сл. нар. раз., 137, 151. — 4) Громаннъ, 53. — 5) Подобное върованіе встръчаемъ и у племенъ съверо-американскихъ—Der Ursprung der Myth., 275.

тами; такъ объ Одинъ сохранилось преданіе, что онъ отвозиль души усопшихъ въ валгаллу на золотомъ кораблѣ 1). По свидътельству Льва-діакона, руссы, погребая убитыхъ воиновъ, задушали въ волнахъ ръки пътуховъ и младенцевъ. какъ жертвы, обреченныя сопутствовать умершимъ въ вхъ загробновъ странствованів. До сихъ поръ стружки, оставшіяся отъ поделки гроба, принято на Руси пускать въ про точную воду; тудаже пускають и скорлупу красныхъ янць, чтобы извъстить навовъ о праздникъ Пасхи, а по другому повърью: скораупа яйца, брошенная въ потокъ, служетъ кораблемъ, на которомъ русалки уплываютъ въ свое подводное (= заоблачное, небесное) царство. Сербы раздавливаютъ янчныя скорлупы, «да се не би в јештице (въдьмы-эльфы, души-мотыльки) у нима могле возити преко вода» 2). Въ Германін разсказывають, что эльфы, мары и въдьмы плавають въ челнокъ или анчной скордупъ въ блаженную страну душъ (Engelland, Elbenreich). Народная загодка, означающая яйцо, выражается о немъ такъ: es kommt ein schiff aus Engelland, hat kein bügel und kein band, und doch zweierlei bier» ( \_\_ бълокъ и желтокъ). Гладкое, искусно-созданное яйцо, безъ швовъ и связей, такъ что въ немъ не видно ни начала, ни конца, разсматривалось, какъ хитрая работа кузнецовъ эльфовъ 3). На страшномъ судв души -- прежде, чыть вселятся въ райскія обители, должны будуть перейдти черезь огненную реку( = объятыя грозовымъ пламенемъ тучи) и очиститься отъ своихъ прошлыхъ гръховъ въ ея бурныхъ, клокочущихъ волнахъ (см. стр. 22).

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 147—8, 356.—2) Срп. рјечник, 67, 367; въ заговоръ противъ моры высказывается желаніе, чтобъ она "ушла у јајску д(ъ)уску, утопила се у морску пучину". — 3) Germ. Mythen, 346, 415-8; Beiträge zur D. Myth., II, 273.

Млечный путь и мостъ-радуга въ поэтическихъ сказаніяхъ индоевропейскихъ народовъ представлялись священными дорогами, по которымъ боги сходили съ высокаго неба на землю; тъми же дорогами следовали и души усопшихъ, устремляясь въ пресвътлый рай. Въ веданческихъ пъсняхъ неръдко упоминается о дорогъ, шествуя которою — боги нисходять нь воспринятію приносимыхь имь жертвь; въ Ригь-Ведъ возглашатель гимна обращается къ божественнымъ марутамъ съ мольбою не допустить его странствовать по пути Ямы, т. е. не обрекать его смерти, а если уже такая судьба неизбъжна, то защитить отъ владычицы ада - Nirrti. «Иди, возглашалось усопшему, по тому пути, какимъ прежде шествовали наши предки; ты должень уаръть высокихь властителей Яму в Варуну». Путь Ямы раздълялся надвое: одна дорога вела внизъ-въ адскіе вертепы (твъ мрачныя пещеры тучъ), а другая вверхъ — въ свътлое небо. Двъ четырехъглазыя собаки оберегають дорогу, ведущую къжилищу Ямы, гдъ души праведныхъ успоконваются отъ своего блужданія; сходно съ этимъ греческій андъ охранялся трехглавымъ Церберомъ. По указанію другихъ гимновъ, собака, какъ воплощеніе вихря или грозоваго облака, сопровождаетъ души въ царство блаженныхъ предковъ; отсюда объясняется и следующій суевърный обрядъ, къ которому донынъ прибъгаютъ на Руси: когда умирающій страдаеть оть долгой агонім, крестьяне наше-съ целію ускорить исходъ души изъ тела, разбираютъ надъ его головою потолокъ и крышу и сквозь сделанное отверстіе протаскивають изъ хаты на дворь черную собаку. Сверхъ того, видусы вършан, что душа, шествующая въ царство отцевъ, перевозится черезъ бурный потокъ (Vâitaranî) и мостъ смерти облачною коровою. Такое върование опредъдило самую обстановку похороннаго обряда: корова влекла трупъ усопшаго къ костру; позади печальной колесницы де

мъста погребенія вели черную корову, которая потомъ была убиваема: мясо ен возлагалось на костеръ витстт съ покойникомъ, покрывалось снятою кожею, и все это предавалось огню. Думали, что убитая и сожженная корова явится на томъ свътъ, что усопшій схватится за ея хвостъ и что жавотное это перенесеть его черезь глубокій потокъ. Тоже значение придавалось первоначально и сожжению съ труномъ мертвеца коней, собакъ и кошекъ — обычай, соблюдаеный нъкогда и славянами (см. гл. XXIX). Путь Ямы, эта «божья дорога и тропа блаженных», есть путь илечный, который у разныхъ народовъ получилъ название «дороги» по тому впечатавнію, какое производить на глазь зрителя его длинная, тянущаяся по всему небесному своду полоса. У германцевъ извъстны для млечнаго пути слъдующія назва-Bis:a) Iringes wëc Baustrâza (Iringsweg, Iringstrasze, Euringsstrasze, Ermingstraet). Irinc, Irmin (древнъйшая форма должна быть: Irimo или Arimo) признавался божественнымъ героемъ, родоначальникомъ итмецкаго племени. Въ Ведахъ млечный путь называется дорогою Аріаим (Aryamnah mahah patha), кроткаго властителя въ странъ усопшихъ предковъ, съ именемъ котораго въ несомитниомъ родствъ стоитъ національное прозваніе а ріевъ. Какъ въ санскрыть агуа, въ зендь аігуа означаеть: лучшій, почетный. господинъ, такъ въ прл. ег-герой, великій, благородный, въ армян. агі—храбрый 1). b) Helweg—путь, ведущій въ загробное царство Геллы, и с) нижненъм. kaupat, kuhpfad cerp. gopatha-коровій путь, т. е. дорога, по которой умершіе сладують за небесной коровою. Этипь послад-



<sup>1) &</sup>quot;Die Kelten (замъчаетъ Маннгардтъ) haben in alter zeit denselben stammgott unter dem namen Erimon, Eirimon verehrt, nach ihm führte das grüne Erin (Irland) und das volk der Iren den namen."

нимъ названіемъ поясняется и словенское màvra, màvriza (пестрая, съ черными пятнами корова)-слово, употребляемое для обозначенія млечнаго пути и радуги; у чеховъ есть поговорка: «černa kráva mu na nohu šlápla» 1). Як. Гримиъ приводить указанія, свидітельствующія, что въ млечномъ пути видъли дорогу Одина: Wuotanes wec, Wuotanes strāza \*); созвездіе Большой Медведицы, въ которомъ издревле усматривали колесницу, называлось 1 г mines wagen и Woonswaghen (Woenswaghen - wagen des Wôdan), a въ Голландін оно слыветъ Helwaghen (wagen des totenreichs): ясное доказательство, что на это созвёздіе было перенесено старинное преданіе о небесной колесниць, на которой души усопшихъ перевозились въ царство Одина 3). Литовцы называють млечный путь paukszcziù kielês, т. е. птичья дорога (тоже означаеть и финиское linnunrata); потому что души, возносящіяся по этой дорогь на небо, представлялись легкокрылыми птицами 4). Еще до сихъ поръ литовцы, когда умретъ кто-нибудь въ семействъ, увъряютъ, что они видъли покойника -- какъ онъ пронесся на борзомъ конъ по пличьей дороги (млечному пути), съ тремя звиздами въ рукъ, и вступилъ въ селенія въчнаго блаженства 5). Въ нашихъ областныхъ говорахъ илечному пути даются названія: а) въ нижегородской губ. и ы ш й н ы тропки (иышиная тропа), что указываетъ на древнъйшее представление душъ мы-

<sup>1)</sup> Zeitschrift für vergleichen. Sprachforschung 1852, IV, 311; Die Götterwelt, 34, 52, 59, 70, 265—7; Germ. Mythen, 731—4; D. Myth., 330—5, 695, 899; Andeut. eines Systems der Myth., 239—240; Пякте, II, 583—4; Гавуша: Дъдъ и Баба, 6, 60. — 2) D. Myth., 138, 263. — 3) Die Götterwelt, 132. — 4) D. Myth., 331; Die Wissenschaft des slawisch. Mythus, 272; Черты дитов. нар., 69. — 5) Ж. М. Н. П. 1844, IV, ст. Боричевск. 36. У инргизовъ илечный путь также называется птичьей дорогою — Москв. 1853, XXII, 73.

шами (см. ниже стр. 299); b) въ тульской губ. становище — мъсто для отдыха дорожныхъ людей, странвиковъ; с) въ периской губ. путь въ Герусалииъ, и во иногихъ другихъ мъстностяхъ поселяне убъждены, что бъльющая полоса млечного пути указываетъ дорогу въ этотъ святой городъ, т. е. собственно это — путь, ведущій въ божій градъ, въ небесный Герусалинъ или рай. Въ Германіи есть преданіе, что Вуотанъ вздитъ ночью въ Герусалинъ и забираетъ съ собой въ колесницу своихъ храбрыхъ ратниковъ. d) Въ тамбовской и тульской губ. илечный путь извъстенъ подъ именемъ Батыевой дороги; разсказывають, что дорога эта идеть отъ жел взных в горъ, въ которых в заключены татары, т. е. она примыкаетъ къ тъмъ адскимъ вертепамъ облачныхъ горъ, гав мучатся «дивін народы» — великаны разрушительныхъ бурь и грозъ. Миническія сказанія объ этихъ посліднихъ въ средніе въка были перенесены на суровыхъ, дикихъ кочевниковъ, безпощадно-опустошавшихъ русскую землю и названныхъ потому «ончемъ божінмъ». Въ прославской же губ. между раскольниками сохраняется преданіе о священномъ городъ, скрытомъ подъ глубокими водами и населенномъ благо честивыми старцами; въ этотъ городъ, вапоминающій заоблачное царство «отцевъ», ведетъ Батыева дорога <sup>1</sup>).

Въ скандинавской мисологіи радуга — чудесный мостъ, перекинутый черезъ воздушное море; Геймдалль, сынъ Одина, стоитъ на немъ безсмъннымъ стражемъ и оберегаетъ путь въ свътлое небо. Подобное представленіе у насъ соединяется съ головой млечнаго пути, которую въ тульской губ. называютъ косари; увъряютъ, что тамъ стоятъ на стражъ четыре коса-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 8, 118, 214; Доп. обл. сл., 222, Владим Г. В. 1844, 52; Сажаров., II, 62—63; Рус. въ св. посл., IV, 43; Beiträge zur D. Myth.. 158.

ря и рубитъ всякаго, кто вздумаетъ пройдти этою заповъдною дорогою; коса — эмблема и орудіе богини Смерти. Индусы и персы думали, что души усопшихъ должны переходить черезъ мостъ испытанія, что праведные легко совершають этотъ переходъ, а гръшные низвергаются съ моста въ огненную ръку. По народному повърью германцевъ, души праведныхъ ведутся на небо черезъ воздушный мостъ-радугу ангелами-хранителями. Hermodhr, посланный къ усопшему Бальдуру, долженъ былъ перейдти по блестящему золотомъ мосту, переквнутому черезъ шумный потокъ; замічательны слова, обращенныя къ нему оберегательницею этого пути: «подъ тобою звучить мость сильные, чымь звучаль онь подъ пятью толпами усопшихъ, которые вчера перевхали на ту сторону. Тяжелая поступь живыхъ противополагается въ этихъ словахъ едва-слышной поступи мертвыхъ; какъ существа воздушныя, какъ неуловимыя тани, усопшіе также легки на могу, какъ и родственные имъ эльфы. Въ иткоторыхъ сагахъ разсказывается о переходъ цверговъ черезъ узкій мость; каждый изъ нихъ, вступая на мостъ, бросаетъ въ нарочнопоставленный сосудъ пошлину, что соответствуетъ платъ, вносямой душами за перевозъ ихъ черезъ всесвътное море или ръку. Никто изъ живыхъ не можетъ безнаказанно присутствовать при этомъ переходъ цверговъ; когда они движутся по мосту, то производять такой-же шумь, какъ-бы переходило по нёмъ стадо овецъ 1). Снаряжая покойника въ далекій замогильный путь, нъмцы клали ему въ гробъ странническій посохъ и новую обувь (todtenschuh \*); наши крестьяне надъваютъ ему новые лапты, чтобъ они долъе носились на томъ свъть (нижегород. губ.).

<sup>1)</sup> D. Myth., 335-6, 696, 794—5; Доп. обл. сл., 90; Сахаров., II, 63; Germ. Mythen, 363. — 2) D. Myth., 795; Ч О. И. и Д. 1860, IV, ст. Вейнгольда: "Разн. роды погребенія у нормановъ", 348.

Вступая въ среду стихійныхъ духовъ, твин усопинхъ раздвляють и ихъ судьбу. Въ зимній періодъ года окованныя стужею и морозами-онв повергаются въ тоже оцепенвию, въ тотъ-же долгій сонъ, какъ в св творческія силы природы. и пребывають печальными узницами, заключенными въ мрачныхъ подземельяхъ тумановъ и ситжныхъ тучъшвъ этомъ холодномъ царствъ Зимы, которая издревле отождествлялась съ богинею смерти и ада. Весною же, витстт съ возрожденіемъ солнца и бога-громовника, души пробуждаются (воскресають) для новой жизни, заявляють свою діятельность въ шумныхъ грозахъ и дождевыхъ лизняхъ и открываютъ ясное небо, наи выражаясь иненческий языкомъ: обратаютъ источники живой воды и пресвътлый рай. По нъмецкимъ сказаніямъ, злые демоны захватываютъ Гольду и подвластныя ей души и держать ихъ въ патну въ продолжения семи зимнихъ мъсяцевъ; окутывая небо снъжными облаками, они запираютъ Engelland, т. е. скрывають эту блаженную страну отъ людскихъ взоровъ, и ломаютъ ключъ, которымъ она заперта. Только на короткое время Рождественскихъ Святокъ, когда народившееся солнце пророчитъ о грядущей веснь, отворяется небо и души эльфы спышать посытить жилища своихъ родичей; въ эти святые дии допохозяева накрывають для нихь столы и готовять жертвенныя яствы. Полное освобождение Гольды и эльфовъ совершается весною и тогда-же наступаеть обычная пора сношеній между усопшимя и живыми 1). Въ русскомъ народъ ходитъ сказаніе, что гдъ-то далёко ость царство, въ которомъ люди умираютъ на зиму и воскресають на вешній Юрьевъ день (23-го апраля), т. е. на праздникъ бога-громовника, пробуднашагося отъ яниняго сна <sup>2</sup>). Во время зимы, по народному повтрыю, покойни-

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 491—523, 725—7. — 2, Цебриков., 280; Сл. Мие., 81.

ки испытывають холодь, иракь и тоску; наканунв Рождества Христова в Крещенія поселяве жгуть посреда дворовь навозъ, чтобы родители (усопшіе) могли согрѣться на томъ свътъ 1). Встръчая весну, славане прогоняли изъ своихъ селъ Марану, богиню зимы и смерти; ибо съ возвратомъ теплаго солнца свътъ побъждаетъ нечистую силу мрака и холода, жизнь торжествуетъ надъ смертію. Съ наступленіемъ марта у встхъ славянъ начинаются обрядовыя постщенія кладонщъ; въ первый день этого місяца, передъ самымъ восходомъ солица, лужичане, чехи и поляки ходятъ на кладбища съ зажженными факелани, служатъ тамъ панихиды и оставляють на могилахъ разныя яства; они думають, что витетт съобновляющейся природою мертвецы чуютъ духъ жизни и обрътаютъ утраченныя силы. Лужичане возглашаютъ при этомъ следующія знаменательныя слова: «смерть мы погасили, новую жизнь зажгли!» э) На Руси, по свидетельству Стоглава, рано въ четвергъ (день, посвященный громовнику, рукою котораго возжигается пламя жизни) на седьмой недълъ великаго поста жгли солому и кликали мертвыхъ. Отсюда объясняется обычай полагать умирающаго на солому 3) и давать ему въ руки за жженную свъчу, какъ знамение будущаго воскресения. Въ апръяв-мъсяцъ покойники, по митнію поселянь, скорбять о прежней жизни и

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 1003; Въст. Р.Г. О. 1853, III, 8—9. У русвновъ существуетъ обычай жечь послъ Коледы солому, что навывается у нихъ сожженіемъ дида (Пантеонъ 1855, У, 47). — 2) Терещ., III, 119—120; У, 3. — 3) Какъ скоро у больнаго начинается предсмертная агонія, его перекладываютъ съ перины на солому; если не сдълать втого, душа будетъ мучеться в отдастъ на томъ свътъ отвътъ за каждое перушко въ постели—Сынъ Отеч. 1839, УІІІ, 84; Иллюстр. 1846, 172. Если соломинка пристанетъ въ хвосту курицы — въ домъ будетъ покойнякъ (Архивъ ист.-корид. свъд., I, ст. Кавел., 12).

жаждутъ свиданія съ своими родственниками; чтобы утішить ихъ, старухи выходятъ раннинъ утромъ на могилы и окликаютъ родителей, причитывая: «ужь ты, солице, солице ясное! Ты взойди-взойди со полуночи, освёти свётомъ радостнымъ вст могилушки, чтобы нашимъ покойничкамъ не во тымъ сидъть, ни съ бъдой горевать, ни съ тоской вековать. Ужь ты, месяць, месяць ясный! ты взойди взойди со вечера, освъти свътомъ радостнымъ всъ могилушки, чтобы нашимъ покойничкамъ не крушить во тыпъ своего сердца ретиваго, не скорбъть во тымъ по свъту бълому, не проливать во тьмъ горючихъ слезъ по милымъ дътушкамъ. Ужь ты, вътеръ, вътеръ буйный! ты возвъй-возвъй со полуночи, принеси въсть радостну нашимъ покойничкамъ, что по нихъ ли вст родные въ тоскт сокрушилися» 1). При началь весны, когда языческій культь чествоваль обновленную природу и пробудившихся отъ зимняго сна «предковъ-, христіанская церковь установила праздники Лазарева воскресенія (въ субботу на шестой неджать великаго поста) и Паски или Свътло-Христова Воскресенія, съ которыми нераздельна мысль о несомирный побрар жизни надъ спертію. Къ этому времени главивнимъ образомъ относится и поминовеніе мертвыхъ. На первый день Пасхи отпирается небо, и въ продолжении всей Светлой недели души усопшихъ постоянно обращаются между живыми, постщають своихъ родственниковъ и знакомыхъ, пьють, тдять и радуются витесть съ ними 2); а скончавшиеся въ эту седьмиму вступають, по народному повърью, въ отверстыя врата рая. Точно также, по мивнію чеховъ, кто умреть въ страстную пятницу, страстную субботу, или въ Зеленый четвергъ, тому прощаются всъ содъянные имъ гръхи 3). На

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сахаров., II, 23. — <sup>2</sup>) Ibid., 83; Черингов. Г. В. 1853, 23. — <sup>3</sup>) Громаниъ, 189.

Свётлый праздникъ, Красную Горку и Радуницу (на Ооминой недвив) красять яйца и ходять съ ними на кладбище христосоваться съ покойными родителями и родственникаин. Обращаясь къ усопшинъ, произносять обычныя слова: «Христосъ воскресе!» Заттиъ катаютъ съ могильныхъ пригорковъ красныя яйца и тутъ-же зарываютъ ихъ въ землю. Янцо у всвур языческих народовъ служило символическимъ знакомъ возрожденія къ новой жизни. Какъ на востек т (у персовъ) весеннее пробуждение природы чествовалось прасными янцами, такъ и у насъ привято на Красную Горку закликать весну съ краснымъ яйцомъ въ рукахъ, и вообще красныя и желтыя яйца считаются необходимою принадлежностью праздничныхъ обрядовъ, совершаемыхъ въ дии Пасхи, Радуницы, Семика и Тронцы. Всякому, кто умираетъ на Святой недель, даютъ въ руки красное яйцо, съ которымъ и опускаютъ его въ могилу, дабы на томъ светв онъ могъ похристосоваться съ своими родичами 1). Въ Малороссім, какъ было уже замічено, бросають въ воду скорлупу крашеныхъ янцъ, чтобъ она донесла усопшинъ въсть о праздникт Воскресенія Христова, извітстномъ въ южной Руси подъ именемъ Велика дия. Въсть эта доходитъ нъ нимъ въ четвергърусальной недёли, въ который и празднуется на томъ свътъ навьскій (мертвецкій) Великъ день или Великъ день русалокъ, а на землъ совершаются семицкіе обряды въ честь умершихъ предковъ. По другимъ преданіямъ, навыскій Великъ день празднуется въ четвергъ пасхальной недъли, или вслъдъ за масляницею — въ первый понедальникъ великаго поста, или (какъ дунаютъ въ Галиціи) на Преполовеніе, т. е. въ среду четвертой недвли

<sup>1)</sup> Сажаров., II, 75, 81, 85; Этн. Сб., I, 192, 226; Записви Авдаев., 121; Васт. Евр. 1818, XXI, 412; Васт. Р. Г. О. 1853, VI, 85; Ижичь, 123.

по Паскв 1): очевидно, это — праздникъ воскресения мертвыхъ, время котораго древле совиадало съ началомъ весны. Ночью на мертвецкій Великъ день покойники встають наъ гробовъ, оставляютъ деревенское кладбище, и одътые въ бълые саваны собираются въ приходскую цевковь; давно-умертіе попы облачаются въ ризы, освіщають церковь и совершаютъ торжественную службу, по окончани которой вст предстоящіе христосуются (харьков. губ.). На Семицкой недаль въ поляхъ и рощахъ показываются русалки и мавки; крестьяне ходять тогда на кладбища, творять поминки, опахивають (обметаютъ вътками) могилы и катаютъ по нимъ красныя и желтыя яйца. Какъ на Паску крошатъ на могилахъ яйца для птецъ, такъ на Семикъ быютъ ихъ и кладутъ на могилы для покойниковъ, которые, по митнію народа, охотно пріемлють и вкушають это приношение. Въ день Семика и на Троицу крестьянки готовять яншницу и несуть въ лъсъ, при пънін обрядовыхъ пъсень:

Радуйтесь, бълыя березоньки! Идутъ къ вамъ дъвушки, Несутъ къ вамъ яишницу. Іс, іс, Семикъ да Троица! 2)

При обрядъ крещевія кукушекъ также употребляются крашеныя яйца. Выше (стр. 142) мы привели свидътельства, что въ старину, празднуя «русальи», было въ обычат наряжаться въ звървныя шкуры, что служило символическимъ знаменіемъ тъхъ облачныхъ покрововъ, въ которыхъ являются стилійные духи; эти «ряженые» заводили шумныя игры, пъсни и пляски — подобно тому, какъ пробужденные отъ звиняго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Рус. Ист. Сб., III, 146—7; Полтав. Г. В. 1845, 22; Волын. Г. В. 1866, стр. 356—7; Прост. рус. праздн., IV, 9. — 2) Сахаров., II, 83—84; Васт. Р. Г. О. 1853, VI, 85; Терещ., VI, 146, 152, 163—5, 175—6.

сна духи кружатся въ буйной пляскъ вихрей в запъваютъ дикую грозовую пъсню. Древніе чехи, при совершеніи поивнокъ по мертвымъ, бъгали внараженные въ шутовскія (скоморошьи) одежды и личины и предавались неистовому веселью 1). Понятий, что поминальныя празднества должны были получить двойственный характеръ: съ одной стороны оставшеся въ живыхъ горевали по своимъ покойнымъ родичамъ, лили о нихъ слезы и сожалъли о въчной съ ними разлукъ; а съ другой, признавая усопшихъ за существа стихійныя, они считали религіознымъ долгомъ участвовать въ ихъ шумной радости при весеннемъ пробужденіи природы. Такой двойственный характеръ дрезней тризны и донынъ остается любопытною чертою народныхъ поминокъ (см. гл. ХХІХ).

Стихійныя явленія природы рисовались фантазіи древняго человька въ различныхъ образахъ, воплощались въ ть или другія животненныя формы и даже принимали на себя подобіе нікоторых неодушевленных предметовь. Согласно съ этимъ, душамъ-эльфамъ была приписана чудесная сила превращеній. Мы знаемъ, что душа, по митнію нашихъ предковъ, излетала изъ человъческаго тъла птичкою, мотылькомъ шли другимъ крылатымъ насткомымъ, и въ этомъ видт возносвлась въ царство блаженныхъ. Подъ влінніемъ такого возврвнія, въ исчезновеніи насткомыхъ и отлеть птицъ осенью стали усматривать удаление душъ въ небесныя области, гдъ во все продолжение замы осуждены онъ пребывать въ плъну, подъ кръпкими запорами демоническихъ силъ; наоборотъ въ появленім насткомыхъ и прилетт птицъ весною почерпалось твердое убъжденіе, что настала пора освобожденія, что небо отверзло свои врата и души поспешають посетить землю. Не-



<sup>- 1)</sup> Терещ., III, 79; Ч. О. И. и Д., годъ 2, II, ст. Мацвевскаго "Очеркъ исторіи письменности и просвіщен. сдав. нар. до ХІУ віжа", 31.

мецкія преданія представляють анста, лебедя, бабочку и жука то проводниками усопшихъ въ блаженный Engelland, то приносителями младенческихъдушъ, посылаемыхъ Гольдою на поприще земной жизни, то наконецъ видять въ нихъ самыя души. Осенью, когда птицы улетають въ теплыя страны, анстъ возвращается въ свое небесное отечество = Engelland, сбрасываетъ съ себя пернатую одежду и получаетъ человъческій обликъ, а въ весеннюю пору снова спускается на землю легкокрылой птицею и гитодится на домовой кроват, въ состдствъ дружественныхъ ему людей 1). По нашимъ повърьямъ, весеннія птицы прилетають изъ вирія, приносять золотые ключи и отпирають свътлое небо и дождевые источники: «прилетълъ куликъ изъ заморья, принёсъ весну изъ неволья» (сравни II, стр. 138, 450). Въ Германіи думаютъ, что каючь отъ Glasberg'a (т. е. небеснаго свода) обретается дебедемъ 2). Поэтому русскіе поселяне встрівчають этихъ птипъ, какъ долго-жданныхъ и пріятныхъ гостей, и нарочно разсыпають для нихъ въ марть и апрыль місяцахь льнянов и конопляное стия по своимъ дворамъ 2). При началт весны, особенно 25-го марта — въ день олагой въсти о воплощения «праведнаго солнца» Христа — и на праздникъ его Свътлаго Воскресенія, существуеть обычай выпускать птицъ на волю изъкльтокъ 4): символическій обрядь, знаменующій освобожденіе стихійныхъ геніевъ и душъ изъ той неволи, въ какой томились они-заключенные злыми демонами зимы. Первый прилетъвшій анстъ, первая ласточка или кукушка почти у всьхъ индоевропейскихъ народовъ привътствуются, какъ въстники благодатной весны; съ ихъ прилетомъ связываютъ начало теплой и ясной погоды. Стралять въ этихъ птицъ и ра-

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 371—4, 397—400, 523. — 2) Рус. въ св. поса., IV, 26. — 2) Сахаров., II, 18, 26. — 4) Терещ., VI, 97—98.

зорять ихъ гитзда считается за величайшій гртахь. Французы и измим называють ласточку «птицей Господа Бога»; на Руси она почитается святою, а у чеховъ — птичкою Богородицы 1); кукушка, по указанію старинной польской хроники, была посвящена Живъ, богинъ міровой жизни ( весны), плодородія и любви, и принималась за ея воплощеніе (см. гл. XXVIII). Прилетая изъ вирія, изъ той заоблачной страны, откуда нисходять души новорожденных в, куда удаляются усопшіе и гдв пребывають дввы судьбы (парки, норны, роженицы), кукушка въдаетъ часы рожденія, брака и смерти. Донынъ замужнія женщины спрашивають кукушку, сколько будеть у нихъ дътей, а дъвицы — скоро ли будутъ сосватаны и какъ долго проживутъ въ брачномъ союзъ? Сколько разъ прокукуетъ кукушка, столько лётъ суждено оставаться въ дъвкахъ, или столько лътъ быть за мужемъ. Точно также. заслышавъ впервые весенней порою кукушку, обращаются къ ней съ вопросомъ: сколько лътъ остается жить на бъломъ свътъ? Отвъты ея признаются за пророчество, посылаемое свыше: по выражению малорусскихъ пъсень, «що вона ковала-промижъ святыхъ чувала», т. е. слышала на томъ свъть, въ царствъ блаженныхъ; «що вона ковала — тому стати й бути!» в) Если ласточки и голуби летаютъ окодо дома во время свадебнаго пиршества, это предващаетъ молодымъ счастіе въ супружествъ; вьется ли ласточка возлъ оконъ — въ томъ домъ, по народной примътъ, вскоръ просватаютъ невъсту 3). Маленькой жучокъ — coccinella septempunctata назы-

<sup>1)</sup> Веіtгаде zur D. Myth., II, 432; Громаннъ, 70. — 2) Сборн. украин. пъсень, 56. — 2) Кто носитъ при себъ сердце ласточки, тотъ (утвершдаютъ нъицы) будетъ любимъ всъмъ свътомъ; по еранцузскому повърью: чтобы обръсти любовь дъвицы, должно подарить ей золотое кольцо, которое девять дией лежало въ гнъздъ ласточки. На Руси берутъ корень травы, называемой лкукушкины

вался выдусами Indra-gôpa; литовцы называютъ его Devoozys (ozelis) или Perkuno-ozys—пебесная или Перунова козочка, нъмцы — Gotteskühlein, Gotteskalb, Herrgottsvöglein, Marienkäfer, Marienvöglein, Marienhenne, Frauenkuh, sonnenkäfer, sonnenkalb, pycскіе — божья коровка и солнышко (сонечко), чехи-boži kravička, sluničko, slunečnice, поляки— babinka, сербы — бабе. Исчисленныя нами названія, а равно и причитанія, съ какими обращаются къ этому насткомому, (такъ называемыя «sonnenlieder») свидътельствуютъ, что оно было посвящено Фрев или Гольдв, вивсто которыхъ въ христіанское время стали разуметь Деву Марію; у славянъ это — богиня Лада, прекрасная дъва зорв, дарующая дневной свътъ в цвътущую весну. Отчизна «божьей коровки» есть пресвътлый рай—Engelland или небесный колодецъ, откуда и прилетаетъ она къ намъ весеннимъ гостемъ. Вотъ свидътельства народныхъ причитаній:

- a) Marienwörmken flig furt, Flig furt nach Engelland! Engelland ist zugeschlossen, Schlüssel davon abgebrochen.
- b) Herrgottspferdehen fliege, Vater 1) ist im kriege, Mutter 2) ist in Engelland, Engelland ist abgebrannt.
- c) Herrgottspferdchen fliege weg, Dein häuschen brennt, Dein kähnchen schwimmt, De ne kinderchen schreien nach butterbrod,

слевы» (orchis maculata или latifolia), топять его въ водв, и приготовленный отваръ даютъ пить молодой четв, чтобы она жила согласно и любовно; по этому-же корию гадаютъ — кого родитъ камужияя женщина: сына или дочь? — Beiträge zur D. Myth., I, 247; О. З. 1848, V, ст. Харитонов., 15, Въст. Р. Г. О. 1853, I, 59.— 1) Небесный владыка, отецъ боговъ и людей. — 2) Фрея или Гольда.

нан: deine kinder weinen alle mit einander. Въ другихъ пъсняхъ говорится: flieg in den himmel, flieg in's Herrgottsgärtchen, т. е. лети въ небесное царство, въ сады блаженныхъ Engelland; это царство, которое до сего времени было замкнуто знинею стужею и опрачено сплошными тучами, уже загорълось пожаромъ весенней грозы и владыка его ( = богъгромовникъ) вступилъ въ борьбу съ демонами. Жукъ представляется здісь, какъ проводникъ малютокъ душъ; поспівшая въ райскія области, онъ переплывають воздушный океанъ въ легкой ладь в или переносятся черезъ него на крыльяхъ солнечнаго жука, почему этотъ последній и называется божьимъ конемъ. По основному представлению, Магіе пkäfer самъ есть воплощение души — мары (mårkäfer); на съверъ coccinella извъстна подъ именемъ m a riho e ne. Подобно тому бабочку называють въ Hopserin marihoena, murihoene; мотыльку libelle въ Германіи дають названіе Gottespferd, а на шведскихъ островахъ — horsho-måra — pferdemār; точно также сербы именують бабочку вилинымъконемъ, а къ жуку coccinella обращаются съ воззваніемъ: маро! Комары, мухи и другія насъкомыя, прилетающія весною по словамъ русскихъ поселянъ изъ вирія, по нъмецком у повърью приплывають на кораблъ изъ царства эльфовъ (Elbenreich). При заревъ небеснаго пожара, объемлющаго это царство, дъти — мары плачутъ и просять хлъба, т. е. льютъ дожди и призываютъ на землю плодородіе. Всятдъ за пронесшеюся грозою и пролившимися дождями, небо просвътляется в ясное солице выходить изъ-за темныхъ тучъ, или выражаясь поэтическимъ языкомъ народныхъ причитаній — Маріинъ жукъ выводитъ весеннее солипо нар облачных колочновр:

> a) Kāferl, kāferl! flieg nach Mariabr**unn** und bring uns ā schöne sunn.

b) Goldhenne! lass die sonne scheinen, die regenwolke, den wolkenfleck lass den wind vertreiben, klar auf im süden, die wolken gehn nieder im norden.» Поэтому Марівна жука называють sunnenschienken, и увтряють, что если убить его, то на другой день не будетъ солнца, т. е. жукъ не полетить на небо и не принесеть хорошей погоды Въ Швабіи его величають sonnenkind ( трус. солнышко); кто его убьетъ, тотъ попадетъ въ адъ 1). Чтобы освободить дневное свътило, дать просторъ его лучамъ, жукъ отпираетъ небо зо**лотымъ** ключемъ толніей. Маленькихъ золотистыхъ жуковъ шведы называють Jungfrau Maria's schlüsselmagd; въ числъ другихъ воззваній, обращаемыхъ къ Marienkäser'y, встръчаемъ и сатаующее: «flieg auf, flieg mir in den himmel n'auf, bring a goldis schlüssela runder und a goldis wickelkinda drunder.» Витстт съ солнечными лучами, обрттаютъ свободу и души-эльфы, полоненные демонами зимы и мрака. По свидътельству одной саги, жукъ вырылъ изъ-подъ земян каючъ, съ помощію котораго были отворены двери горы ( тучи ) и освобождены заключенныя тамъ д 5 т и. На близкія отношенія рогатаго жука къ молніеносному пламени указывають придаваемыя ему названія: donner-gueg, donnerpuppe, feuerschröter, fürböter (feueranzünder), hausbrönner; народное повърье утверждаетъ, будто онъ носитъ ва своихъ рогахъ горячіе уголья и, въ случат причиненной ему обиды, бросаетъ ихъ на кровлю дома и производитъ пожаръ; присутствіе такого жука въ жиломъ зданін привлекаетъ туда грозовый ударъ. Повърья эти стоятъ въ несомивиной связи съ баснею объ аиств-приноситель небеснаго огня в съ представленіемъ молпій летучими насъкомыми (пчелами). Кобольды нередко принимають образь жука или

<sup>1)</sup> Наоборотъ, ето поставитъ навознаго жува, дежащаго на спинъ, на ноги-тотъ очищается отъ семи гръховъ.

шиеля. Наравит съ итицами, славяне обращаются къбожьей коровкъ съ тъме-же любопытными причитаніями. Чехи и моравы, сажая это насъкомое на руку, произносять: a) «sluničko, sluničko! kam poletiš—do nebe, neb do pekla?» (словенцы: spověz ty ma, kdě sa vydám, či hore, či dolů, či k milemu Bohu?») b) «let' do nebes (man: na zlate okenko = ks солнечному восходу, на окно богини Зори), роуби mi-v y ide li sluničko dnes?» («bude li zitra svitit slunečko?»¹) c) «Sluničko božil tvůj domek hoři, dej pozor, at' ti neshoři» (сравни т. І, 242-3 -съ преданіемъ о Середъ). Въ народной русской сказкъ навозный жукъ заставляетъ разсиъяться печальную Несмъяну-царевну, т. е. вызываетъ на небо румяную зорю (см. I, 601-2). Убить «божью коровку» считается за великій гръхъ, влекущій за собою разныя несчастія. Какъ кукушка повъдаетъ о грядущемъ супружествъ и долготъ жизни, такъ тъже предвъщанія даетъ и Marienkäfer; посланникъ богини любви и жилецъ загробнаго царства, онъ знастъ, когда человъку суждено вступить въ брачный союзъ и когда наступить часъ его смерти. Въ Германіи дъги сажають Марінна жука на ладонь и начинають считать: разъ, два, три, и такъ далбе по порядку — до техъ поръ, пока онъ не улетить; сполько успъешь насчитать, настолько годовъ и продлится жизнь. Съ той стороны, куда направитъ онъ свой полетъ, дъвицы ожидаютъ жениха. Въ Малороссіи, Сербіи и Богемін допрашивають это насткомов: откуда ожидать сватовъ; «кажи, маро, (говорятъ сербскія дівойки) откуда ве сватови доћи?» 2)

<sup>1)</sup> Переводъ: дети на небо и повъдай миъ — выйдетъ ди сегодим солице, будетъ ди свътить оно завтра? — 2) German. Mythen, 242—255, 346—356, 369—371; Beiträge zur D. Myth., II, 448—9; D. Myth., 656—8; Sonne, Mond u Sterne, 69; Ганушъ: Дъдъ и Бастова, 43—44; Дъва, здатовласая богиня, 15; Чешск. гъсни Эрбена, 78; Срп рјечник, 9.

Луша является не только итичкою или крылатымъ насткомымъ; она, по свидътельству нъмецкихъ сагъ, можетъ исходить изъ открытыхъ устъ человъка змёню, мышью, кошкою и звърькомъ ласточкою. Однажды король Gunthгат заснуль въ лесу на коленать своего вернаго слуги; пока онъ спалъ изо рта его выползла змъя, приблизилась къ ручью и стала пытаться какъ-бы переправиться на другую сторону. Чтобы помочь ей, слуга положиль черезь ручей свой мечь; змъя скользнула по немъ, и перейдя на противоположный берегь, исчезиа въ горъ. Спуста нъсколько времени, она возвратилась темъ-же путемъ назадъ и вошла въ спящаго короля. Вскоръ затъмъ король проснулся и разсказалъ, что ему видълось во сиъ, будто онъ переправлялся черезъ жельзный мость въ гору, наполненную золотомъ. Объ одномъ мельникъ разсказываютъ, что онъ рубилъ дрова на Шварцвальдъ, и утоиленный работою заснулъ; изъ него выползла мы шь, пустилясь бъжать, и такъ какъ болье она не возвращалась, то мельника нашли мертвымъ. Другія саги повъствують: о ратникь, изъ котораго выходила ласточка (wiesel); о чортовой невісті (відьмі), изъ открытаго рта которой выползала кошка или красная мышь, при чемъ оставленное тапиственнымъ звтрькомъ тъло впадало въ сонное оптпентніе. Въ поминальные дни, когда тіни усопшихъ приходять на землю, въ Германіи считается непозволительнымъ убивать • жабъ и дягушекъ, потому что въ ихъ видъ являются души 1). Малогусская легенда передаеть виденіе старца: въ глубокую полночь собрадся онъ въ путь, входить въ одну ко-·мору — тамъ «дви свички стоять и два голуби целуютця», входитъ въ другую комору — «и тамъ дви свички горять и дви гадюки кусаютця». Въ первой комнать спали мужъ съ женою, жившіе между собой въ постоянной любви и согласін,

<sup>1)</sup> D. Myth., 789, 1036; Germ. Mythen, 723.

а въ другой поконлась сномъ несогласная, враждующая чета 1). По чешскому повітрью, если человітки во время сна почувствуетъ свльную жажду-душа его выползаетъ въ открытыя уста въ видъ маленькой змъйки или бълой мыши и спъшитъ напиться; если въ это время перевернуть спящаго въ другую сторону, то душа не найдетъ дороги въ покинутое ею тъло-и человъяъ умираетъ 2). Преданія о змъяхъ, вползающихъ въ сонныхъ людей черезъ ихъ разинутые рты, извъстны и между русскими поселянами (см. т. II, стр. 560). Зиби, какъ воплощение небеснаго пламени молній, признаны были за родовыхъ пенатовъ, за духовъ-представителей усопшихъ предковъ и охранителей семейнаго счастія, за одинъ изъ главитимихъ образовъ души человтческой. Въ каждой изов, по мивнію чеховъ, обитаетъ гадъ-господарикъ ( домовой циокъ), витстт съ смертію котораго умираетъ в хозяннъ дома. У этого гада есть самка и дътёныши, съ жизнію которыхъ связано существование хозяйки и остальныхъ членовъ семьи (см. II, 539-540). Тоже суевъріе управло и въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Германів; въ нъмецкихъ в славянскихъ сагахъ змън неръдко изображаются, какъ геніи, охраняющіе колыбели младенцевъ; какъ скоро будетъ убита такая зытя, тотчасъ-же умираетъ и младенецъ 3). Любопытно, что слово щуръширедокъ (II, 93) въ памятникахъ старинной письменности означаеть кузнечика, а въ нѣкоторыхъ славянскихъ наръчіяхъ употребляется въ смысль ужа ж крысы 4), подобно тому, какъ нъм. heimchen означаетъ и сверчка, и душу-эльфа. Въ литовскомъ и волынскомъ Польсын утверждаютъ, что усопшія въдымы выходять по ночашь наъ могилъ, выползая оттуда, сквозь узкія отверстія, въ ви-

<sup>1)</sup> Основа 1862, VI, 45—46. — 2) Громаннъ, 60. — 2) Beiträge zur D. Myth., II, 443—4; Труды Археолог. Общ., в. II, стр. 174. — 4) Лавровскаго: Корен. значеніе названій родства у славянъ, 35.

дъ мышей и ящерицъ 1). Встръчая въ саду мышь, чехи принимають это за предвъстіе близкой смерти кого-либо изъ своихъ родичей 2). Выше было объяснено, что грызуны: мышь, крыса и заяцъ служили для обозначенія разящихъ молній; вибстъ съэтимъ они сроднились съ представлениемъ души, и Гомеръ, какъ мы видъли, изображаетъ тъни усопшихъ летучими мышами. Подобныя-же сближенія заставили одицетворять душу быстро-скользящею ящерицей, проворною ласточкой и сверкающею очами кошкою. Наконецъ жабы и лягушки приняты были за воплощение душъ (по преимуществу отверженныхъ, гръшныхъ) на томъ основанія, что въ этихъ гадахъ олицетворялись демоны разрушительной бури, ливней и града; какъ существа, замирающія на зиму и оживающія весною, накъ обвтатели водъ и суши, жабы и лягушки быля отождествляемы съ душами, о которыхъ общее върование утверждало, что онъ при началъ весны освобождаются изъ теминцъ Смерти и нисходятъ на землю изъ (облачныхъ) источниковъ и колодцевъ. Покидая тъло, душа принимаетъ тъ различные образы, какіе фантазія соединяла съ стихійною природою боговъ и демоновъ грозы, вихрей, облаковъ и другихъ воздушныхъ явленій. По свидётельству скандинавскаго миоа, въ то самое время, какъ тело Одина лежало недвижимое, оптпентиное сномъ или смертію, духъ этого верховнаго бога быстро переносился въ отдаленныя страны, оборачиваясь птицею, звёремъ, рыбою или змёемъ 3). Съ этимъ свидътельствомъ вполнъ совпадаетъ указаніе старинной статьи о запретныхъ книгахъ, которая въ числё другихъ чародъйствъ упоминаетъ опрометныя лица звъриныя и птичіи: «ТБЯО СВОЕ ХРАНИТЪ МЕРТВО, И ЛЕТАЕТЪ ОРЛОМЪ И ястребомъ, и ворономъ, и дятлемъ, и совою, рыщутъ

<sup>1)</sup> Кіевдининъ 1865, 71. — 2) Громаннъ, 229. — 3) D. Myth., 1037.

лютымъ звъремъ и вепремъ дикимъ, волкомъ, летаютъ зміемъ, рыщутъ рысію в медвъдемъ» 1). И донынъ народъ, убъжденный въ близкой, неразрывной связи колдуновъ и выльмы съ нечистою силою, разсказываеть, что какъ скоро они предаются сну или обмираютъ — души ихъ освобождаются отъ тълесныхъ узъ, подвергаются различнымъ превращеніямъ н участвують въ воздушномъ полеть демоновъ. Здъсь коренится основа ученія о метемпсихозѣ или переселеніи душъ по смерти изъ одного тъла въ другое. Украинцы думаютъ, что усопшій бываеть поочередно и у равьем в (насткомымъ). птипей, звъремъ, рыбою, и потомъ снова возрождается человъкомъ <sup>3</sup>); въ летовскомъ и волынскомъ Полъсьи суще. ствуетъ върованіе, что вногда, наказуя за гръхи, Богъ облекаетъ душу человъка въ тело того или другаго животнаго 3). О дътяхъ, приспанныхъ матерями, говорятъ, что они превращаются въ животныхъ, и вообще оборотень признается нашими поселянами за душу младенца, умершаго некрещенымъ. или за душу чародъя и въроотступника, осужденную въчно блуждать и не въдать покоя. Оборотень обыкновенно показывается въ сумерки и ночью; съ дикимъ воемъ и неудержимою быстротой ичится онъ, перекидываясь въ кошку, собаку, сову, пътуха или камень, бросается подъ ноги путнику и перебъгаетъ ему дорогу; неръдко онъ подкатывается клубкомъ, снъжною глыбою, копною съна, а въ лесу встречаютъ его страшнымъ звёремъ или чудовищемъ 4). По нъмецкимъ преданіямъ, души усопшихъ ногутъ принимать образы зайца, собаки, свиньи, теленка, коровы, козла, овцы или барана; мары, проникая внутрь домовъсквозь замочныя скважины, превращаются въ ко шекъ,

<sup>1)</sup> Іоаннъ, эквархъ болгар., 211; Лътописи занятій Археогр. ком., I, 42—43. — 2) Москв. 1846, XI—XII, 152. — 5) Кіевдявинъ 1865, 52. — 6) Иллюстр. 1845, 299; Въст. Р. Г. О. 4853, III, 6.

ласточекъ, мышей, куницъ, въ пухъ или перья, влокъ волосъ, солому и колосья 1). Звърнные образы, принимаемые покойниками, указывають на тв облачныя одежды, въ какія облекаются они въ качествъ стихійныхъ духовъ; вревращение въ перо и камень стоить въ связи съ преданіями о громовой стрыкъ, превращение въ солому и колосья - съ вреданіями о переходѣ душъ въ растенія и злаки (II, 508), а нревращение въ клубокъ нитокъ и волоса — съ представленіемъ облаковъ небесною пряжею и руномъ. Такъ какъ мара съ одной стороны признавалась пряхою, а съ другой -- отождествлялась съ облачною коровою; то отсюда объясняется, почему въ народной сказкъ мать, превратившаяся по смерти въ корову - бурёнушку, прядеть для своей дочери ленъ <sup>а</sup>). Въ русскихъ легендахъ, изображающихъ загробную жизнь и муки грамниковъ, души усопшихъ представляются въ звариныхъ образахъ: «идемо (читаемъ въ повъсти о странствованін по тому свёту), коли-жъ гризутця два собаки надъ шляхомъ - такъ гризутця, такъ гризутця! А дидъ и каже: се не собани, се два брати, що погризансь та в побились, идучи степомъ; то Богъ и сказавъ: коли вже-й ридии брати бъютця, то дъ-жъ буде те добро мижъ людьми? Нехай-же, каже, стануть вени собаками и гризутця. Идемо, ажъ ходять воли въ такому спань У, що-й регъ не видно съ трави, а сами худи-худи, якъ дошка. А биля ихъ ходять воли по самій земли — ни травинни нидъ ногами нема, да жиръ ажъ по земли тилипаетця. Отъ дидъ и наже: оце, що худін воли, то то богати люде, що жили сами въ роскоми, а биднимъ не помагали; а ситіи воли, то то бидни люде, що одъ свого рота одніймали та старцямъ (вищимъ) изъ последнёго давали; отъ-же воин теперъ и сити й

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Germ. Mythen, 483, 490, 730; Beiträge zur D.Myth, II, 267—8; Hest. Bossp., II, 103. — <sup>2</sup>) H. P. Cr., VI, 54, 55; VIII, crp. 515—6.

напоени, а тін по роги въ спашу́ — та худи, якъ дошка» 1).Въ другой легенда мальчикъ-сирота адетъ къ Богу спрашивать. зачень онь взяль въ себе его мать? На пути въ небесное царство мальчикъ увиделъ поле: на поле трава сочная, высокая, по кольно лошадямъ будетъ, а кони ходятъ по ней худые, только кости да кожа! Увидълъ потомъ и другое поле — совстиъ голое, иттъ ни былинки, а ко и к гуляютъ добре ръдны и тучны. И повъдаль ему Господь: «худые кони, что пасутся въ густой травъ по колтно, - это нъкогда были скупые богачи, незнавшіе состраданія къ бъднымъ, а кони тучные - милосердые бъдняки, которые и послъднимъ кускомъ охотно дълились съ нищими.» Тъже образы встръчаемъ и въ сказаніяхъ литовцевъ и сербовъ 2). Души несогласныхъ братьевъ сербская легенда олицетворяетъ боровами, осужденными на въчную ожесточенную борьбу другъ съ другомъ. Поэтическое представление скупыхъ богачей тощими конями, а бъдняковъ, довольныхъ своимъ состояніемъ, -- конями сытыми, тучными занесено и въ апокрифъ, извъстный въ рукописяхъ XVII-го въка подъ названіемъ «Бестды трехъ святителей», гдъ означенная мысль выражена въ любимой формъ загадокъ: «Вопросъ: что есть — стоитъ конь на гумив, а трава у не-«го по самое чрево, а на траву зря изст (изсохъ)? Толкъ: «богатый человъкъ въ велицемъ богатствъ живетъ, а на бо-«гатство зря изсохъ. Вопросъ: что есть — стоитъ конь на «гумнъ, не имън ни травы, ни жита, а всегда сытъ? Толкъ: «нищій человъкъ, не имъя у себя инчего, а Бога славитъ — «всегда сытъ бываетъ» 3). Въ старинномъ поучительномъ словъ, приписанномъ Іоанну Златоусту, встръчаемъ сравненіе праведныхъ съ овцами и волами: «и будуть въ лузѣ огради овцанъ. Лугъ наречется рай, а огради — райскаа мъ-

<sup>1)</sup> Кулишъ, Î, 306. — 2) Щлейхеръ, 72—74; Срп. н. припов., 111—4. — 3) Пав. стар. рус. литер., III, 156.

ста, а овцѣ — вѣрын людіе. И дебрь Охерьска въ покон ве лемъ. Дебрь есть вышняго Ерусалима пажить, а волеве — кротціи епископи и понове, иже ходять по церковному ученію и инвхъ добрѣ учаще» 1). Чехи убъждены, что душа самоубійцы въ продолженіе всего времени, какое бы прожиль онъ, еслибъ не прекратиль своей жизни самовольно, блуждяеть въ образѣ чер наго пса; въ ихъ суевѣрныхъ сказаніяхъ души усоншихъ представляются стадомъ безголовыхъ овецъ, бѣлыми конями, кошками, зайцами и бѣлыми курами 2).

Малютки-души, разставаясь съ земною жизнію, поступають вь среду стихійныхь духовь---эльфовь и карловь---стамовятся ихъ добычею и увлекаются ими възагробный жіръ. Отсюда возникам повърья, что духи эти причиняють людямь тяжкія, неизлачимыя бользен и смерть (см. стр. 71-80), и что сверхъ того они похищають датей, т. е. собственно забирають къ себт человтческія души. Эльны, мверги, мары и никсы ворують у матерей младенцевь или нодивнивають ихъ на своихъ собственныхъ — безобразныхъ, съ большой головою и вылупленными очами; иногда на мъсто полищенного младенца, эльфъ, нексъ или карликъ ложится въ колыбель самъ въ видъ уродливато и бользненнато ребенка. Takof подивнышь (wech selbalg) отличается злыми свойствами цверговъ: онъ коваренъ, дикъ, необыкновенно-силенъ, прожорянвъ в криканвъ, радуется всякой бъдъ, не произнесить ни слова -- пока не будеть вынуждень къ тому какоюлибо угрозою или хитростью, и тогда голосъ его звучить какъ у старика. Гав онъ поселится, тому дому приносить несчастія: скотъ заболвваетъ, жилье ветшаетъ и разваливается, предпріятія не удаются. Онъ сохраняеть сбщую эльфамъ склон-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезневся , 100. — <sup>2</sup>) Гро-манил, 197.

ность къ музыкъ, что обнаруживается и быстрыми успъхами его въ этемъ некусствъ, и чудесною силою его игры: когда wechselbalg играеть на какомъ-инбудь инструменть, то всеи люди, и животныя, и даже неодушевленныя вещи предаются неудержаной пляскт. Чтобы узнать, дтиствительно ле ребе-. нокъ подмененъ эльфами, надо развести огонь и кипятить воду въ янчной скорлупъ; тогда wechselbalg невольно восклицаеть: «я старъ, какъ древній лѣсъ 1), а не выдаль еще, чтобъ варили въ скордупъ яйца! --- и вельдъ затемъ исчезаетъ. Бывали случан, что подменышъ, когда несли его по мосту черезъ потокъ или ртку, вырывался изъ рукъ, прыгаль въ воду в возвращался въ царство духовъ 2). Такъ какъ падучая, параличъ, бъщенство и другія бользии, сопровождаемыя слабоуміемъ, приписывались вліянію эльфовъ; то поэтому всякой ребеновъ, родившійся съ физическими и душевными недостатками, въ глазахъ суевърнаго народа былъ существо, въ которомъ поселедся нечистый духъ, или прямо признавался за злаго эльфа, которымъ подменено настоящее дитя при самомъ его рожденім. Вотъ почему, вийсти съ обычными свойствами эльфовъ, wechselbalg соединяетъ вст признаки бользненнаго, ненормальнаго состоянія: уродливость, тупоуміе, неспособность къ человъческой ръчи, дикость и жадность. Таковы и бывають идіоты и безуицы, страдающіе надучими припадками. Эльфы, по указанію древняго миса, был ж созданы прежде людей, и потому нисходя съ заоблачныхъ странъ и вселяясь въ твла новорожденныхъ, сами о себв свидътельствуютъ, что они старъе въковыхъ лъсовъ 2). Янчиав скордупа, какъ им видели, служить для эльфовь, маръ и русаловъ ладьею, на которой уплывають они въ загробное цар-

<sup>&</sup>quot;1) «Ich bin so alt, als der greise wald!» — 2) Irische elfenmärch., XIV; D. Myth., 437, 798; Beiträge zur D. Myth., II, 304—6, 321—3. — 2) Germ. Mythen, 716.

ство: несясь по воздушному окезну, среди тучъ, пожигаемыхъ грозовымъ пламенемъ, ладья эта подвергается опасности потонуть въ бурдивыхъ потокахъ дождя. Отъ того какъ скоро явчная скорлупа наполняется кипучей водою, wechselbalg чувствуеть невольный страхь и тотчась-же исчезаеть. По свидътельству другихъ сагъ, его прогоняютъ ударами бича выи розги (=hlitzespeitsche 1). Литовцы убъждены, что маленькихъ детей воруютъ лаумы, о тождестве которыхъ съ эльфани смотри въ главт ХХУ-й. Въ замтиъ похищенныхъ младенцевъ, лаумы оставляютъ своихъ собственныхъ, или лъдають изъ соложы в прутьевь куклы, сообщають имъ чудеснымъ образомъ жизнь и кладутъ въ колыбели. Это повърье дегко объясняется изъ той близкой связи, въ какую постардевы эльфическія существа по отношенію къ зелентющимъ нивамъ и вообще растительному царству. По немецкимъ сказавіямъ, эльфъ, проникая въ избу, то превращается въ солому ван колосья, то снова делается неугомоннымъ малюткою; въ Саксонів и другихъ містностяхъ Германів матери не позволяютъ дътямъ забъгать далеко въ рожь, опасаясь, чтобы ихъ не увесли kornengel и roggenmuhme 2). Однажды позднею ночью вошли въ домъ двъ лаумы, подкрались потихоньку къ спящей матери, взяли у ней новорожденнаго ребенка и понесли въ кухню; тамъ окутали его своимъ покрывадомъ, а въ дётскія пеленки повили голикъ, и затёмъ заспореде между собою, кому езъ нахъ отнесте подмъныша и подожеть въ дюльку. Чтобы прекратить споръ, онъ ръшились отнести голикъ вивств; настоящій ребенокъ былъ оставленъ ими въ кухиъ. Все это случилось подсмотръть работнику; онъ взяль ребенка и спряталь его въ своей постели. Когда даумы воротелись назадъ, онв но нашли младенца и начали

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Der heut Volksglaube, 116. - 2) Beiträge zur D. Myth., 246, 275.

ссориться: «ты во всемъ виновата!» говорила одна. — Натъ ты! возражала другая. Вдругъ заптаъ пттухъ, и лауны нечезли. Съ большинъ усиліенъ растолкаль работникъ хозяйку; такъ глубока быль ен совъ, насланный лаумами. Пробудившись, она не хотъла върить разсказу работника; но вскоръ убъдилась въ истине его словъ, увидя двухъ ребенковъ, изъ которыхъ одинъ былъ похожъ на помело. Приходскій священникъ, къ которому обратились за советомъ, приказалъ отрубить подменышу голову, и притомъ сделать это въ теченіи того-же дня, пока голикъ не обратился въ совершенно-живое существо. Тотчасъ взялись за топоръ, отсежли у подменыша голову-и что-же? внутри его оказались соломенные стебли, изъ которыхъ сочилась кровь. По митию литовцевъ, подминышъ живеть не болье десяти или двънадцати лъть, постоянно остается недоросткомъ (карликомъ) и имъстъ огромную голову, которую не въ состояния держать прямо. У одной женщины было подмінённое дитя; оно достигло двінадцатилітняго возраста, но ни разу не промодвило ни словечка и было такъ слабо, что его надо было носить на рукахъ. По совъту опытныхъ людей, мать взяла куриное яйцо, выпустила изъ него бълокъ и желтокъ, и наполнивъ скорлупу водою, повъсила ее надъ разведеннымъ огнемъ, точно маленькой котелокъ. «Мама! неожиданно проговорило дитя, что ты кочешь дъдать?» — Хочу варить алусь 1). «Боже милостивой! я очень старь, я быль на свете прежде, чтиъ были засеяны леса, которые потомъ разросансь въ громадныя, нынё уже истребленныя деревья, а такого дива не видываль. Послъ того дитя захворало ж умерло. Пока ребенокъ не окрещенъ, литвинки, опасаясь подмвие, держать по ночамь, при постели родильницы, зажженный огонь <sup>2</sup>). Чаще всего лауны являются и похищають да-

<sup>1)</sup> Родъ домашияго пива. — 2) Сравии Beiträge zur D. Myth.

тей по четвергамъ, и потому въ этотъ день нужно съ особенною заботливостью оберегать новорожденныхъ младенцевъ 1). Подобныя же новърья существують и нежду славянами. Мары и домовые наваливаются на сонных людей, давять и душать ихъ; русален и лъшіе схватывають запоздалыхъ ная заплутавшихся путниковъ и защекочиваютъ ихъ до смерти; вилы своими мъткими стръдами наносята смертельныя раны; навы поражають население моровою язвою и увлекають души въ загробный міръ; наконецъ всв утопленники считаются жертвами водяныхъ в русалокъ, что вполит соотвътствуетъ нвиецкимъ сказаніямъ о никсахъ 2). Отъ нападенія русаловъ предохраняютъ полынь и зоря; потому прежде, чёмъ станень купаться, надо набросать этихъ травъ въ воду, а отправляясь въ лесъ-вплетать вхъ въ вении и подвязывать подъ мышки. При встръчъ русалка спрациваетъ: что у тебяполынь, мята или петрушка? Если ей скажутъ: «полынь», она сердито отзывается: «цуръ тоби, сгинь!» и тотчасъ-же убъгаетъ; а если будутъ названы мята или петрушка, то схватываетъ встръчнаго и начинаетъ его щекотать, причитывая: «тутъ твоя й хата!» — «тыжъ ноя душка!» На Украйнъ првписываютъ русалкамъ еще следующее восклицаніе: «дайте мени волосинку заризати дитнику!» 3) При договорахъ съ явшимъ, онъ обязуется помогать тому, кто вступаетъ съ немъ въ сдълку, но въ уплату за свои услуги требуетъ его души 1). Эти-же коварные духи похищають и новорожденныхъ младенцевъ. Едва родится дитя, какъ они уже изыскиваютъ средства овладъть имъ; поэтому надо, какъ можно скоръе, освятить его врещениемъ. Въ противномъ случат того и смотри, что некрещеный ребенокъ пропадеть изъдому: дівочка обратится

<sup>1)</sup> Шлейжеръ: Lituauica, 31—36, и сказии, 91—93. — 2) Beiträ- "
ge zur D. Myth., II, 301. — 3) Полтав. Г. В. 1845, 24; 1846, 21;
Кіев. Г. В. 1845, 15; Ноинс., 6. — 4) О. З. 1848, IV, 137.

въ русалку, а мальчикъ въ лашаго 1). Выше (т. II, 243, и въ этомъ томъ, стр. 262) мы видъди, что водяной приманиваетъ къ себъ дътей и запираетъ ихъ въ глубокихъ омутахъ; по митнію чеховъ, всякая мать, если вскорт послт родовъ случится ей переходить иб мосту, должиа бросить въ воду какую-нибудь монету, дабы водяной не унёсъ ен ребенка 2). Въ новогородской губ. похищение младенцевъ приписывается домовымъ духамъ, проживающимъ въ баняхъ, куда обыкновенно водять обмывать родильницу 2). Сербскія вилы, подобно эльфамъ, плящутъ на могилъ убитаго, держа въ рукахъ зажженныя лучины; дётей, проклинаемыхъ родителями, онъ уводять въ свою среду (см. стр. 174), а собственныхъ малютокъ подкидываютъ къ замужнимъ поселянкамъ 4). Въ подмене новорожденных младенцевь обвиняются также диків жены (пол. dziwožony, чешск. divé ženy, нъм. die wilden frauen), сродство которыхъ съ русалкана подтверждаетси уже тъмъ, что и тъ, и другія представляются обитательницами лъсовъ. По словамъ Съменьскаго 3), « najwięcej cierpią od nich położnice 1). Dziwożony szpiegują 1) takie kobiety, a upatrzywszy porę, kradną nowonarodzone dziecię, a swoje na miejscu skradzionego zostawują, ktore są zwykle szpetne, garbate i koszlawe \*). Podrzucone \*) dziecię wynoszą zwykle na śmietnik, gdzie smægają je rozgą, napawają wodą se skorupki jaja i wołają: odbierz swoje, oddaj moje! Dziwożona litując się 10) nad cierpieniem swego

<sup>1)</sup> Ж. М. Вн. Д. 1848, ч. ХХІІ, 130. По дужицкому повърью, ребеновъ, неокрещенный до шести недъль, непремънно будеть подмъненъ — Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 332. — 2) Громаннъ, 115. — 3) Новгор. сборн. 1865, І, 284. — 4) Статья Бужулевича, 91, 100. — 5) Стр. 121—2; Пантеонъ 1855, V, стат. Вагилевича о гуцулахъ, 50. — 6) Родильницы. — 7) Высматриваютъ. — 8) Безобразное, горбатое и кривоногое. — 9) Подкинутое. — 10) Сжалясь.

dziecka oddaje ukradzione, a swoje zibiera. Porywają 1) niekiedy i dorosłe dziewczeta.» Дзивожоны боятся цвътовъ, называемыхъ колокольчиками (dzwonkami), т. е. собственно обнаруживають страхь передъогненнымъ Перуновымъ цвътомъ, распускание котораго сопровождается всепотрясающимъ звономъ грома. По чешскому повърью, divé ženy и věštiсе подмінивають некрещеных младенцевь и вредять родильницамъ; чтобы противодъйствовать ихъ замысламъ, подъ подушку родильницы кладуть ножь символь развщей молнін. Если ребеновъ явится на свътъ мертвымъ, въ этомъ виноваты давьи жены; старинный обычай требуетъ, чтобы отецъ отръзалъ у него голову и бросилъ ее въ воду. Не менте опасною считается у чеховь полудии ца (polednice)-лъсная жена, которая бродить по нивамъ въ полуденное время, и маленькихъ дътей, оставляемыхъ крестьянками безъ присмотра, подмъниваетъ на своихъ собственныхъ. Смотря по тому, какъ обходятся въ семьт съ подминышемъ, точно также хорошо нак худо бываетъ и похищенному полудницей ребенку. Когда дитя начинаетъ кричать, суевърная мать унимаетъ его угрозою: «вотъ прійдетъ полудинца и возьметъ тебя!» 3). На Руси преданія о похищеніи и подміні дітей связываются съ лівшими. Какъ немецкій erlkönig (авсной царь), такъ и наши авсовики ворують некрещеныхъ младенцевь и уносять малольтныхъ дътей, отсудённыхъ имъ родителями и даже просто-заблудившихся въ лъсу: Отцы и матери пуще всего остерегаются, чтобы не обмолвиться въ сердцахъ и не сказать своему сыну нан дочери: «атый бы те унесъ!» «атый те побери!» Слова эти, вылетая изъ устъ родителей, обладаютъ пагубною силою; отсулённыя дети забираются лесовиками и поступають къ нимъ въ кабалу. Тоже приписываютъ и водянымъ: они уво-

<sup>1)</sup> Похищиютъ. — 2) Громаннъ, 13—14, 114; Beiträge zur D. Myth., II, 245.

дать проклатыхь въ свои подводныя жилища. Въ замънъ подименнаго младенца, леміе кладуть въ колыбель связку соломы или полвно, превращая ту и другое въ живаго ребелна 1); вногда-же оставляють свое родное детище-безобразное, глупое в обжорлявое. До одиниадцати лать подманымъ только вств, пьеть, спять и оглашаеть избу пронаштельнымъ крикомъ, не обнаруживая накакизъ признаковъ ума; но за то бываетъ силенъ, какъ добрый конь. Когда ему испедиится оденнаднать автъ, онъ обывновенно убвгаетъ въ авса; осле же и после того остяется между людьми, то деляется страшнымъ колдуномъ и губителемъ христіанскихъ душъ. Малорусскій разсказь 2) даеть подитныму черты, отождествляющія его съ эльфани: «з' однобю жинкою було ось яке привиденіе. Що «пійде въ поле жать, або брать конопли, да поставить у печи «страву, дакъ хтось новіймає з' печи горшки да-й повијидае «все чисто. Думала думала, щобъ воно значило?---ниякъ не «збагнула. Прійде-двери позамикани, а въ хати тилько й зе-«ставалась що мала дитинка, може въ шивъ года, у жолисци», ж не смотря на то, всъ куманья събдены. Бросплась къ знахаркъ; эта послала ее въ поле, а сама спряталась въ хатъ м •смотрить: «коли-жъ дитина скикъ изъ колиски! Гляне, ажъ то вже не дитина, а дидъ-самъ нязенькій, а борода оттакелезна!» Повынималь изъ печи горшки, повль вст иствы н снова сдълался ребенкомъ. «Тоди знахарка за ёго; поставила «на деркачъ (голикъ, въникъ) и почала обрубовать дер-«качъ пидъ ногами. Воно кричить, а вона рубае; воно кри-«чить, а вона рубае. Дали бачить, що попавсь у добри руки. «зробивсь язновъ дидомъ да-й каже: вже я, бабусю, перек-ш-«давсь неразъ да-й не два; бувъ я спершу рибою, потимъ «изробивсь птахомъ, мурашкою, звирукою, а се ще по-

<sup>1)</sup> Сравни съ свазаніями о происхожденія челована изъ обрубна дерева—т. II, 470—485. — 2) Кулить, II, 34.

«пребувавъ буть чоловикомъ. Такъ нема лучче, якъ жить «межъ мурашками, а мяжъ людьми — нема гирме!» Захватывая дітей, лішіе уносять нів вы густыя дебри нан сирывають въ подземныхъ пещерахъ, где они становят. ся такими-же лісовиками, если не будуть освобождены во время; варослыя давицы принямаются лашими въ жены. Чтобы освободить этихъ несчастныхъ — единственное средство служить молебны (повърье, возникшее уже въ христіанскую эпоху); такое оредство дъйствительно лишь въ томъ случат, если они, во все время пребыванія своего между лівшиме, ни разу не отведають ихъ пещи. Только тогла выдають лешіе своихъ плен-HEROPS, E BLIHOCATS HAS HE TO CAMOE MECTO, OTRYGE HOXETHAN; но и воротясь въ людской міръ, эти невольные соучастники вной жизни между духами надолго сохраннють следы ихъ рововаго вліянія: подобно тімь, которыми овладівають альбы, они бываютъ дики, угрюмы, слабоумны и насилу привыкаютъ къ человъческой ръчи 1). По указанию хорутанской приповъдки, дитя, которому случилось погостить у виль («vu pušini»), долго потомъ носило на себъ вилинскій духъ 2). Такъ накъ стехійные духи постоянно смішеваются съ нечистою силою, то рядомъ съ приведенными повърьями существуетъ убъжденіе, что и самые черти похищають и подмінивають младенцевъ Убъждение это, общее встиъ индоевропейскимъ народамъ, послужело источенкомъ многехъ сказокъ, въ которыхъ нечистый духъ, являясь къ отцу, невъдающему о беременности своей жены, вызывается помочь ему въ нужде, если онъ отдастъ ему то, чего не знаетъ дема. В Черти уносятъ

<sup>1)</sup> Памяти. внижна архангел. губ. 1864, 52—53; Абев., 234; Совр. 1856, XI, сивсь, 28, 33, 38; О. З. 1848, IV, сивсь, 138; Рус. Дневникъ 1859, 37; Н. Р. Ск., VII, 33. — 2) Сб. Валявца, 60—62 — 3) Н. Р. Ск., V, 23; VI, 48, 49; Н. Р. Лег., стр. 177—180; сб.

дътей — наи еще-неокрещенныхъ, или приспанныхъ матерями, или пораженных родительским проилятиемъ. Разсказываютъ даже, что если обрядъ прещенія будетъ почему-либо не доконченъ или совершенъ пьянымъ попомъ, то ребенокъ дълается полонянникомъ «чернородныхъ демоновъ» 1). Приспанный (задавленный во сиб) младенецъ достается нечистымъ; чтобы освободить его, мать должна простоять три ночи въ церкви -- въ кругу, очерченномъ рукою священняка, и тогда въ третью ночь, какъ только пропоютъ петухи, черти отдадутъ ей мертваго ребенка 2). О проклатыхъ, отверженныхъ родителями, въ нашемъ простонародьи ходитъ много разсказовъ. какъ они пропадали и потомъ были освобождаемы. Жилъ въ Заонежьъ старикъ со старухою, кормился охотою, и была у него собака-цаны ей натъ! Разъ попался ему на встрачу хорошо-одатый человакъ: «продай, говоритъ, собаку, а за разсчетомъ приходи завтра вечеромъ на Мянь-гору.» Старикъ отдалъ собаку, а на другой день отправился на верхъ горы и очутился въ большомъ городъ, гдъ живутъ лембон (черти); отыскаль домъ своего должника: тутъ гостя накоринли, напонли, въ банъ выпарили. Парилъ его молодецъ, и покончивъ двло, паль ему въ ноги: «не бери, двдушка, за собаку денегъ, а выпроси меня!» Дъдъ послушался: «отдай, говоритъ, миъ добра молодца: замъсто сына у меня будетъ.» - Много просвшь, старикъ! да дълать нечего, надо дать. По возвращени въ село, сказываетъ молодецъ старику: «ступай ты въ Новгородъ, отыщи на улицъ Рогатицъ такого-то купца,» Старикъ пошелъ въ Новгородъ, попросился къ купцу ночевать и сталъ его спра-

Влаявца, 193; Семеньск., 33—34; Иллюстр. 1848, № 27 (литовскій разскаять о Гумшист); Нар сл. раз., 78—79; Гальтрикт, 26; Вольот, 199; Св. норвеж., I, 9.— 1) Щаповт, 32, 36—37; Ж. М. Н. П 1840, XI, 81.— 2) Абев., 197; Иллюстр. 1846, 332.

шевать: «были-ль у тебя дети?» — Быль одинь сынь, да мать въ сердцахъ крикнула на него: лембой те возьми! Лембой н чиёсъ его. «А что дашь, я тебъ ворочу его?» Оказалось, что добрый молодець, котораго вывель старикъ отъ лембоевъ. и быль тоть самый купеческій сынь. Купець обрадоваяся и принядъ старика со старухою къ себъ въ домъ 1). Одна мать прованла свою дочь на Свътло-Христово Воскресенье, и нечистая сила похитила дъвушку. Случилось какъ-то отдиому солдату раздуматься о своемъ жить т-быть т: «эхъ, сказалъ онъ, плохое житье! хоть бы чертовка за меня замужъ пошла!» И явилась въ нему ночью эта самая двенца; онъ сейчасъ врестъ ей на мею и повель ее въ церковь. Нечистые начали пугать солдата разными страхами; видълось ему, будто горы на него катились, провалы разверзались, кругомъ все пожаромъ охватывало, да онъ не убоялся-шель себъ бодро, привелъ дъвицу въ церковь в ранний утромъ обвънчался съ нею. Вотъ еще любопытный разсказъ, записанный во владвијеской губернін: жилъ старикъ со старухою, и былъ у инхъ сынъ, котораго мать провляла еще во чревъ. Сынъ выросъ большой и женился; вскоръ послъ того онъ пропаль безъ въсти. Искали его, молебствовали объ немъ, а пропащій не находился. Недалеко въ дремучемъ лъсу стояла сторожка; зашель туда ночевать старичокъ-нищій и удегся на печкъ. Спустя немного слышится ему, что прітхаль яъ тому мъсту не-ЗНАКОМЫЙ ЧЕЛОВТИЪ, СЛТОЪ СЪ КОНЯ, ВОШЕЛЪ ВЪ СТОРОЖКУ И ВСЮ ночь молнася да приговаривалъ: «Богъ суди мою матушку за что прокляла меня во чревъ!» Утромъ пришелъ нищій въ деревню и прямо полаль къ старику со старулой на дворъ. «Что, дадушка! спрашиваеть его старуха, ты человакъ мірской, завсегда ходишь по міру, не слыхаль ли чего про наше-

¹) День 1862, № 52, стр. 14.

го вромащаго сынка? Ищемъ его, мелимся о немъ, а все не объявляется.» Нащій разсказаль — что ему въ ночи почудилось: «не вашь ди это сыновь?» Къ вечеру собрадся старивь, отправился въ лесъ и спрятался въ сторожив за печкою. Веть прівхаль ночью молодець, молится Богу да причитываеть: «Богъ суди мою матушку - за что прокляла меня во чреви!» Старикъ узнадъ сына, выскочиль изъ-за печки и говоритъ: чакъ, сынокъ! насилу тебя отыскалъ; ужь теперь отъ тебя не отетану! --- Иди за мной! отвечаль сынь, вышель изъ сторожки, сълъ на коня и потхаль; а отепъ вследъ за нимъ идетъ. Прівхаль молодець къ пролуби и прямо туда съ конемъ-такъ н пропадъ! Старекъ постояль-постояль возлѣ пролуби, вернулся домой и сказываеть жень: «сына-то сыскаль, да выручить трудно; втдь онъ въ вод т живетъ!» На другую ночь пошла въ лъсъ старуха, и тоже ничего добраго не сдълала; а на третью ночь отправилась молодая жена выручать своего нужа, взощла въ сторожку и спряталась за печкою. Пріважаеть молодецъ, молится и причитываетъ: «Богъ суди мою матушку - за что прокляда меня во чревъ!» Молодуха выскочила: «другъ мой сердечной, законъ неразлучной! теперь я отъ тебя не отстану!»—Иди за мной! отвъчаль мужъ и привель ее къ пролубв. «Ты въ воду, и я за тобой!» говоритъ жена. --- Коли такъ, сними съ себя крестъ. Она сняла крестъ, бухъ въ пролубь-и очутилась въ большихъ палатахъ. Сидитъ тамъ сатана на стулъ; увидалъ молодуху и спрашиваетъ ея мужа: «кого привель!» — Это мой законъ! «Ну, коли это твой законъ, такъ ступай съ нимъ вонъ отсюдова! закона разлучать нельзя.» Выручная жена нужа и вывеля его отъ чертей на вольный свътъ 1). Если мы сличимъ эти сказанія съ народными преданіями о стихійныхъ духахъ, подпадающихъ въ зимнюю

<sup>1)</sup> Св. подобные-же разсказы въ Н. Р. Ся, V, 48; VIII, 19.

пору заколдованію или проклятію и до возврата весны томящихся въ царстве нечистой силы (въ облачныхъ горахъ и источникахъ); то необходимо должны прійдти къ заключенію, что те и другія имеють одинаковыя масяческія основы. По русскому поверью, младенцы, проклятые родителями иля умершіе некрещеными, захватываются демонами и обращаются въ клими оръ. Въ ихъ сообщество поступаеть также и гоша—мертворожденный ребенокъ, недоносокъ, выкидышъ, уродець безъ рукъ и безъ ногъ, который поселяется въ избе и тревожить домохозяевь своими проказами (II, 101—2 1).

<sup>1)</sup> Абов., 218; Пузии., 126; :Наяюстр. 1845, 298.

## XXY.

## дъвы судьбы.

Облачныя дівы, какъ хранительницы живой воды, наділяющей мудростью и предведениемъ, какъ спутницы бога грозовыхъ бурь, призванныя съ одной стороны приносить на вемлю младенческія души, а съ другой — увлекать души усопшехъ въ загробное царство, явились въ народныхъ представленіять устроительницами судьбы человіческой. Согласно съ этимъ, древнія племена присвоивали имъ эпитеты, обозначавшіе ихъ віщій характерь и вдіяніе на рожденіе, смерть и вообще на всю жизнь человъка. Такіе эпитеты впослъдствін стали употребляться, какъ имена нарицательныя, и мало по малу приняты были за прозванія особеннаго разряда божественныхъ существъ. Тънъ не менъе преданія и донынъ удерживають многія черты первоначальнаго сродства ихъ съ облачными и грозовыми нимовии. У славянъ девы эти назывались рожаницами, такъ какъ оне присутствують при рожденія младенцевъ и опредъдяють ихъ судьбу при самомъ появления на божий свътъ. Прежде всего обратимъ винманіе на свидітельства азбуковниковъ и Пансьевскаго сборивка (XIV въка). Въ последнемъ памятнике находимъ «Слово св. Григорія о томъ, како первое погани суще языци влавялися идоломъ и требы имъ клали»; въ этомъ словъ читаемъ:

«нэвыкома елени класти требы Атремиду и Артемидъ, рекше Роду и рожаниць; таціи же игуптяне. Також и до словънъ домде се слов(о), и ти начаша требы класти Роду и рожаницамъ» 1). Желая указать на языческое происхождение втры въ Родъ и рожаницу, проповтдению сближаетъ въъ съ подобныме-же месяческими представленіями у другихъ народовъ. По его мижнію, Родъ и рожаница значили у славянъ тоже, что у грековъ Артемеда; для полнаго соотвътствія онъ придаетъ ея имени и мужское окончаніе: Артемидъ 2), и противопоставляетъ это новое имя - Роду, божеству мужескаго пола. Одно изъ главиванияъ свойствъ, приписанныхъ Артемидъ, касалось дъторожденія. Она считалась покровительницею женщинь и брачныхъ союзовъ, завъдывала родами, разръшала поясъ родильницы, играла роль повивальной бабки и кормилицы, и вийсти съ тимъ была доброю пряхою, какъ-бы одною изъ паркъ. Греки давали ей название Еглевоиса — рожаница з); Гомеръ же внастъ не одну, а многихъ είλείθυιαι, и видитъ въ нихъ дочерей Геры 4). Съ Артемидою сродна латинская богиня Natio (Nascio), которая, по свидътельству Циперона, названа такъ потому, что ея попеченію ввёрены роды женъ (partus matronarum 5). Хотя Артемидъ, о которомъ упоминается въ Пансьевскомъ сборникъ, и не существовалъ

<sup>1)</sup> Повздиа въ Кирилло-Бъловерси монастырь, Шевырева, II, 33—34; Москв. 1851, V, ст. Сревневси., 52—64; Архивъ ист.-юрид. свъд., II, полов. 2, 64—65. — 2) "Атремиду" поставлено, конечно, по ошибът писца виъсто: "Артемиду". — 2) Рожденная прежде скоего брата-близнеца (Аполлона), Артемида тотчасъ-же исполнила въ отношения къ нему обязанности повивальной бабки—Der Ursprung der Муth., 415 — 4) Иліада, XI, 270; XIX, 119. — 5) Басяк до сихъ поръ върятъ въ богиню судьбы (Sorsaina — отъ sors, sortio), какъ въ "ésprit qui préside à la naissance des enfans"—Архивъ ист.-юрид. свъд., II, стат. Срезнев., 114.

мътренеской имоологія; но за то грежи присволли эпитеты рождающихъ, производящихъ и Зевсу, и Посейдону. Таже творческая, призывающая къ жизие свла принадлежала Роду в режаняцамъ, на что указываютъ самыя названія муъ. относящіяся въ одному корню съ словами: рожать или рождать, родитель, родильница, родной, роженый, родина, роды, на-родъ, за-родышъ, у-рожай, по-рода, родникъ ими. др. Роже(а)ница въ словаръ Памвы Бермиды опредълена такъ: «матиця, породъля, пороженица». Словонъ родъ въдровнихъ памятникахъ означаются: родственники и вотомки, земляки и цёлый народъ, какъ образующійся чрезъ нарожденіе 1); отъ теснейшаго сиысла слово это восходняо KE GOATE MEDOKOMY, NO MEDE TOFO, KAKE 4040BERE OFE TECныхъ, исключительно-семейныхъ и родовыхъ связей переходиль къ связянь и отношеніямь болье шврокимъ — плененнымъ и общиннымъ. Но всв эти понятія, усвоенныя роду, вытекан изъ того первоначальнаго, основнаго его значенія, пе которому подъ немъ разумълась производящая сила природы вообще. Еще теперь въ народной ръчи слышатся выражение: «Вемля принялась за свой родъ» 1).

По указанію старинных азбуковниковь, рожан вцами «елиньстій звіздословцы наричють седмь звіздь, глаго-лемых в планиты, и кто въ кую планиту родится—и по той планит в любопрятся предвозвіщати нравъмладенца, или къковмъ похотемъ естествомъ уклонителенъ будетъ. И того ради рождышагось, якоже они инять, въ планиту Арисъ предглаголють тяжела быти нравомъ, яра же и гнівлива и дерз(к)а во браніхъ; а въ планиту Афродиту рождышагось сластолюбива предглаголють быти удобна на блудное смішеніе; сице же и въ прочая планитья

<sup>1)</sup> Тюрина: Обществ. жизнь и земскія отнош. въ др. Руси, 26—27; Сахаров., II, 89.—2) Обл. Сл., 192.

рождынихся предглаголють нравы, а не хотять окояніи они звіздомъ-закеннцы разуміти, яко не по естеству въ человіціть лежить здое, но по премзволенію. Названія «планиты» и «зодій» такъ объяснены въ азбуковникахъ: «планиты суть седмь звіздъ, ижъ на аерныхъ седми поясіхъ, кояждо на особомъ поясі: 1) Арясъ (Марсъ), 2) Ермисъ (Меркурій), 3) Завесъ (Юпитеръ), 4) солице, 5) Афродита (Венера), 6) Кронъ (Сатурнъ), 7) К кати (Ехату), еже есть луна. Сими звіздами окажній звіздословцы мнять ся угадывати человіческіе нравы и счастіе». «Зодіями наричють звіздословцы дванадесять звіздъ, ихъ-же глаголють суща на седмомъ поясі аерномъ (слідують названія знаковъ зодіака). Сими звіздами умовредній астрологи мнятся угадывати счастія и добродійственное и злоденственное житіе человіткомъ» 1).

Приведенныя нами свидательства, приписывая рожани цамъ вліяніе на рожденіе, характеръ и счастіе человъка, витеть съ тімь указывають, что эти миенческія дівы стояли въ таниственной связи съ звіздами. Простой, непросвітленный наукою взглядъ наблюдателя не различаетъ планеть отъ звіздъ, и если рожанидами названы въ азбуковникі собственно планеты, то такое ограниченіе было слідствіемъ того средневіжоваго астрологическаго ученія, которое перещло къ намъ сравнительно уже въ поздитише время—въ переводныхъ книгахъ, извістныхъ, подъ названіями: Астрономія, Зодій и др. Но какъ самое астрологическое ученіе возникло изъ древ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Мы пользованию рукописными азбуковниками изъ хранилиляща г. Погодиня; слячи съ текстомъ, напечатаннымъ у Сахарова, II, 159, 177—8, 182, и въ Архивъ нет.-юрид. свъд., II. стит. Срезнев., 105: "рожденици—вумири едленьстій, ихъ-же погани влъщеніемъ рожденіа нарицаху быти"; "рожденицы—свито дня рожденіа младенца; въ кой-же дьнь ито родится, той правъ и осудь (судьбу) пріемлетъ".

въйшихъ народныхъ върованій, общихъ встиъ племенамъ и востока и запада, — изъ върованій, утверждающихъ зависимость жизни человъческой отъ сіянія звъздъ; то понятно, почему оно всюду такъ легко было принимаемо в всюду пользовалось сочувствіемъ массы. Оно ничего не говорило такого, что бы противортчило національнымъ преданіямъ. Этимъ объясняются и тъ постоянные протесты, съ которыми вынуждена была выступать перковь противъ такъ называемаго «зваздословія». Превній переводчикъ хроники Григорія Амартола употребляетъ выражение рождественное волшение - въ смыслъ искусства предсказывать судьбу по звъздамъ. «Немвродъ (читаемъ въ этомъ памятникъ), персомь старъйшина бывь, наоучивъ тъх звъздочьтию и звъздословью... Отъ инх же еллини рождые тве нное вльшвение навыкше, начешо рождаемых под звізднымъ двизаніем принашати, не бо звіздочьтіе и звіздословіе же и вльшеніе отъ магоусей (маговъ) илі персъяь начета быс» 1). Тоже значеніе придавалось словамъ: родословіе, роженіе и рождество. Въ старинномъ индексъ, между книгами «отреченными», упоминаются книги: а) Звіздочетець, въ которой «безумнім ищуть дни рожденія своего, сановъ получение в урока житію и бъдныхъ напастей, различныхъ смертей и казней, въ службахъ и въ купляхъ и въ ренеслахъ» и b) Рожденикъ, въ которой указаны добрые и заые дни и часы и вліяніе ихъ на судьбу нарождающихся младенцевъ <sup>в</sup>). Кормчая книга (по рязанскому списку 1284 г.) заносить на свои страницы запрещение 6-го вселенскаго собора (правило 61), направленное противъ тъхъ, «иже въ получаи върують и въ родословіе, рекъше въ рожаница» в). Подобные запреты и осужденія повторались

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. спъд., II, ст. Срезнев., 106. — 2) Іовивъ, экзархъ бодгарск., 211; Лът. рус. лит., т. IV, отд. 3, 109. — 3) Двгопись вонитій Археограф. Коминс. 1861, I, 29.

въ различныхъ паматникахъ допетровской Руси. Госпоъ Водоцкій, въ обвиненіяхъ своихъ противъ жидовствующихъ, говоритъ: «п баснословіа накая и зваздозаконія оучахоу и по звъздамъ смотрити и строити рожение в житие человъческое, а писаніе божественное презирати, яко пичто-же суще» '). Максиму Греку принадлежать «слово о томъ, яко проимслоит божівит, а не звъздани и колесоит счастія вся человъческая устрояются» и другое «противу тщащихся звъздозрвніемъ предрицати о будущихъ» в). Поученіе митрополита Данінла между другими, подлежащими церковному осужденію, суевтріями упомвнаеть: «случай, полученіе и роженіе по звъздословію. 3). Авторъ Домостроя упрекаетъ своихъ современниковъ: «въ получая въруютъ, и въ родословів, рекше въ рожаницы, ивъ обанне по звъздословию» 1). Въ одвомъ поучительномъ словъ конца ХУІ-го или начала ХУІІ втка читаемъ: «неразумнім человтцы несвершенымъ своимъ разумовъ увъряютъ себе въ преходныя звъзды, рекше въ зодейныя, и вътомъ звёздномъ хоженіи мятутся и гаданіе творять по сему, понеже безумнім людіе втрують въ дванадесять преходныхъ звъздъ и семь звъздъ большихъ планидъ; въ нихъ-же невъгласи въруютъ и волхвуютъ, понеже вщутъ дней рожений своихъ и сановъ получение, въ нихъ-же вщуть рока житію и бъдныхъ напастей и раздичныхъ смертей и казней, въ службахъ и въ куплехъ и въ ремеслехъ и в' ыныхъ строеніяхъ» 5). По древне-арійскому воззрѣнію, душа представлялась искрою небеснаго огня или автадою, возжигаемою при самомъ рожденій мазденца; какъ скоро звізда эта погасала, витетт съ нею погасала и жизнь человтка, а пока

<sup>1)</sup> Привосл. Собесвд. 1\*55 ("Просвътнтель», 60). — 2) Ibid., 1860, IV., 399; Описан. рукоп. синодальной библіот., II, отд. II, 582.— 3) Пам. стар. рус. литер., IV, 202. — 4) Времен., I, 42—43.— 5) Лът. рус. лит., т. V, отд. 3, 100.

она горъла — ея блескомъ и мерцаніемъ условливались встего житейскія радости и печали ( — его свътлые и черные дни). И донынъ народныя повърья связывають зарожденіе младенца и его будущую судьбу съ звъздами. Надъ чьимъ домомъ упадаетъ звъзда, въ той семьъ (по митнію поселянъ) дъвица утратила дъвственность — сдълалась беременною. Въ одной пъснъ сынъ, жалуясь на свою долю, обращается къ матери съ этими словами:

Ты скажи-скажи, мон матушка родная, Подъ которой ты меня звъздой породияя, Ты какимъ меня счастьемъ надъямяв?

Богатырь Добрыня упрекаетъ мать, что породила его несчастливаго, а та отвъчаетъ:

Видно ты, чадо мое милос, Зародился ты въ ту звъзду, Въ ту минуту безсчастную, не въ таланную!

Василій Буслаевичъ говорить въ сказкъ: «не даромъ мнъ мов счастливая звъзда дала силу богатырскую» 1). Въра въ таинственную связь рожденія съ звъздами, въ благое или враждебное дъйствіе этихъ послъднихъ на участь отдъльныхъ людей, была распространена у всъхъ индоевропейскихъ народовъ; думали, что звъзды, сіявшія при рожденіи человъка, берутъ его подъ свою охрану и что рожденные подъ благопріятнымъ вліяніемъ этихъ свътиль должны быть непремънно-счастливы, и наоборотъ. До сихъ поръ въ русскомъ языкъ сохранились выраженія: «онъ родился въ добрый, счастливый часъ, подъ счастливой звъздою (планидой)» или «въ недобрый часъ, подъ злую, лихую годину, подъ несчастной звъздою»; сравни нъм. «си

<sup>1)</sup> Сахаров., I, 205; Собраніе Канновыхъ пъсень, 416; Рыблик., III, 85; Рус. сказки Сахарова, 246.

glücklicher, guter stunde geboren werden», «unter einem guten. glücklichen stern geboren werden». Выраженія: «простя, моя звъзда!» «закатилась моя звъзда!» употребляются въ томъ-же свысле, какъ и выражение: «закатилось мое счастіе!» 1) Простолюдены убъждены, что въ теченів дня нан года бываютъ такія минуты, когда всякое высказанное желаніе, всякое благословеніе и проклятіе игновенно исполнаются; почему, передавая собесёдникамъ о какомъ либо несчастін, они спішать оговориться: «Въ добрый часъ сказать, въ худой помолчать!» — «дай Боже! у добрый часъ говориць, у благи маучаць!» — «нехай не въ пору буде сказано! -- «на задніе (прошлые) дни нехай будзець помянуто!» 3) Сербск. «добре часе давати» означаетъ: жедать счастія. На Украйнъ разсказывають о бабъ, которая, разсердив**месь на теленка**, крикнула на него въ одну наъ роковыхъ минутъ: «о чтобъ ты пропалъ!» --- и теленокъ тотчасъ-же издохъ. Баба бросилась въ окну и отмътила углемъ тень, какую въ то время дълзло солнце. Въ слъдующіе дни, какъ скоро солнце доходило до наифченной черты, она начинала провлинать своихъ недруговъ, и такимъ образомъ многихъ сгубила. Другой разсказъ: пришелъ жидъ въ хату къ мужику. Хозяйка работала, а дъти шумно ръзвились и мъшали матери. «Скажи, чтобъ у нихъ глаза повылъзли!» молвилъ жидъ. -- Пусть лучте у тебя повыдъзутъ! возразния съ гитвомъ хозяйка. И чтоже? какъ только сказала, оче у жида въ туже иннуту выскочили вонъ <sup>2</sup>). Точно также различаются и дни: счастливые слывутъ легкими, несчастные — тяжелыми и чернымы: «береги денежку про черный день»; у древных были свои dies atri и dies albi: первые отитчались въ кален-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Послов. Деля, 28—29. — <sup>2</sup>) Приб. къ Изв. Ав. Н., 11, 179; Зап. Р. Г. О. по отдъл. этногр, I, 351; Кіевлян. 1865, 52. — <sup>3</sup>) Lud Ukrain, II, 88, 108; Срп. рјечния, 125; D. Myth., 684.

даряхъ черными знаками, какъ дни несчастій и неудачъ, а последніе — бельми 1). «Отреченныя» сочиненія, наполненныя толками «о добрыхъ и злыхъ часъхъ», «о нарожденіи человъчестъмъ-въ которую авъзду или часъ: добръ или золъ, постоянно подновляли и укрѣпляли въ народѣ эти суевѣрныя мивнія. По расположенію звіздъ при рожденіи младенца астрологи предсказывали его судьбу, будетъ ли онъ добръ или элобенъ, ожидаетъ ли его долгая жизнь или краткая, богатство или нищета, и т. дал. Въ одной рукописной астрономіи XVII въка сказано: когда звъзда (штирь будетъ въ такомъ-то мъстъ, тогда «съ женами не спи: аще родится сынъ, ино будетъ курчя и безплодны • 1). Въ чешской думъ о битвъ христіанъ съ татарами упоминаются знахари-звъздочеты (hwezdari); ихъ обывновенно называли rodowestnik, rodowestec тотъ, который «štastny aneb neštastny rod z hwezd hada»; польск. rodowieszczek -- авъздочетъ, астрологъ 2).

Представленіе души звіздою заставило нашихъ предковъ вітрить, что рожденіе и смерть каждаго человіка обусловливаются появленіемъ и паденіемъ принадлежащей ему небесной звізды Вітрованіе это народная фантазія связала съ тіти божественными дівами, которыя являлись съ своимъ світочемъ возжигать жизненное пламя віз новорожденномъ младенції и потомъ тушили его на одрії смерти, которымъ ввітрила она начало и конецъ человіческаго бытія. Хорутане убіждены, что всякой человіжь, какъ только родится,

<sup>1)</sup> Совр. 1852, V, 4. На Руси не совътують отымать дътей отъ груди въ дни, посвященные св. мученикамъ; иначе ребенокъ будетъ томиться, мучиться. — 2) Очеркъ домаши. жизни великор. нар., 186; Шевырева: Потадка въ Кирилло-Бъловер. монастырь, II, 22; Лът рус. лит., т. IV, отд. 3, 106; Оп. Румян. муз., 15. — 2) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезнев., 119.

получаеть на небъ свою звъзду, а на землъ свою рожаницу; эта последняя определяеть и предсказываеть его судьбу 1). У бълоруссовъ сохраняется преданіе, что всякой человькъ имъетъ свою Зирку, которая, какъ духъхранитель, неотступно находится при своемъ избранникъ. Собственно зирка значить: звъзда; но въ народъ подъ этимъ именемъ саыветъ богиня с частія. Есть поговорка: «что маъ него будетъ, коли онъ не въ милости у Зирки!» Зирка, по мижнію поселянь, является на свёть вывстё съ человъкомъ, и назначается для его охраны 2). Вотъ почему въ азбуковникахъ слово «рожаница» истолковано звъздою (планетою). Подобныя втрованія находимъ и у другихъ народовъ. Я. Гримиъ 2) приводитъ следующее свидетельство маъ одного поучительнаго слова XI въка: cavete, fratres, ab eis, qui mentiuntur, quod quando quisque nascitur, stella sua secum nascitur, qua fatum ejus constituitur, sumentes in erroris sui argumentum, quod hic in scriptura sacra dicitur «stella ejus» 4). Съ паденіемъ язычества, въ замінь мионческихь дівь, выступають ангелы: каждая звіз-

<sup>1)</sup> Срезнев., 7. — 2) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 12. — 3) D. Муth., 820. — 4) Переводъ: Остерегайтесь, братія, твхъ, которые думяютъ, что когда кто родится, то съ нимъ нарождается и его звъзда, устрояющая его судьбу, принимая за доказательство своего заблужденія сказавное въ священномъ писаніи: «звъзда его», т. е. ссылаясь на появленіе новой звъзды, предвозвъстявшей рожденіе Спасителя. До сихъ поръ на Руси наканунъ Рождества Христова не вкушаютъ до вос хода первой звъзды, а въ самый день праздника носятъ по домамъ «вертспъ» и «звъзду». Въ вертепъ представляются событія, какими сопровождалось рожденіе Спасителя; звъзды дълается наъ бумаги, укръпляется на шестъ—такъ, чтобы она могла обращаться, и освъщается внутри зажженной свъчею — Москв. 1852, VI, 82; Шафонскаго: Черняговск. намъстничества топографич. описаніе, 28; Этн. Сб., I, 320; Херсон. Г. В. 1844, 52.

да (по народному повърью, общему у русских съ нъщами) имъетъ своего ангела, который назначаетъ ей мъето и направляетъ ей путь; на Руси звъзды почитаются очами ангеловъ-хранителей, зорко-наблюдающихъ за дъяніями людей, а въ блескъ падающей звъзды усматриваютъ слъдъ, оставляемый ангеломъ при полетъ его за душою усопшаго 1). У румыновъ мъсто богини Зирки занимаетъ духъ Арминдянъ, обитающій на той звъздъ, подъ которою родится его кліентъ. Эта родная звъзда имъетъ непосредственное вліяніе на всю жизнь человъка: отъ нея зависятъ всъ счастливыя и несчастныя приключенія, и румынъ въ пъсняхъ своихъ и въ бестадахъ то благословляетъ, то клянетъ ее 2).

По литовскому преданію, какъ скоро родится младенецъ, тотчасъ-же Верпея (Werpeja — пряха, отъ werpju пряду), возстдающая на небесновъ сводъ, начинаетъ прясть нить его жизни; конецъ этойнити она прикръпляетъ къ новой звъздъ которая непремвино являетсявъминуту рожденія человъка. Когда-же наступаеть его последній чась, Верпея перерезываеть нетку: звезда упадаетъ, гаснетъ въ воздухѣ, и человѣкъ умераетъ: поэтому въ каждой изъ падающихъ звёздъ видятъ знамение чьей-либо смерти 3). Здёсь слиты во едино два миевческія представленія: а) возженіе пламенной, звіздо-подобной души и b) пряденье жизненной нити. Народившійся младенецъ только тогда вступаетъ въ среду живущихъ, когда его пуповина будетъ перевязана, или выражаясь пластически: когда онъ будетъ привязанъ къ жизни выпряденною ниткою, что у славянь обозначается словомь по-

<sup>1)</sup> Т. I Поэт. Возвр., 161, 177, т. III, 207; D. Myth., 684. — 2) Телескопъ 1833, VIII, 503—4. — 2) Ж. М. Н. П. 1844, IV, стат. Боричевск., 11; D. Myth., 685; Die Wissenschaft des slawisch. Муthus Гануша, 272.

вить (повой, повитуха, повивальная бабка; сравни выше стр. 153). Облачныя девы, какъ мы ведели, признавались пряхами; являясь при родахъ, влагая въ ребенка -душу живу», онт въ народныхъ втрованіяхъ получили характеръ новивальных бабокъ и помощницъ при разръшении беременныхъ женъ. Какъ своимъ свъточемъ онъ таниственно возжигали въ ребенкъ огонь жизни, такъ своею пряжею, незримо для смертныхъ, привязывали его къ бытію, и пока связь эта оставалась крашкою — душа не могла отрашиться отъ тала; но едва Смерть или давы судьбы разрывали ее, человакъ немедленно умиралъ — точно также, какъ умиралъ онъ вибств съ угасивиъ пламенемъ души: это двъ различныя метафоры, выражавшія одну и туже идею. Отсюда, во 1-хъ, теченіе человъческой жизни стали уподоблять тянущейся няти, а затрудненія, ожидающія человъка на жизненномъ пути, представлять узлами, которые надо распутывать (завязка и развязка событія). Выраженіе «нить жизни» пользуется гражданствомъ почти во встхъ индоевропейскихъ языкахъ; счастывый ходъ жизни соответствуетъ ровной, гладкой ниты, и наоборотъ жизнь, исполненная страданій и бъдствій, тянется суровою, узловатою нитью, опутываетъ человъжа словно сътями и налегаетъ на него тажелой обузою. Во 2-хъ, образовалось убъждение, что дъвы судьбы суть въчноработающія пряхи; своими руками онт прядуть жизненную **НЯТЬ И ВПЛЕТАЮТЪ ВЪ НЕЕ ВСЕ, ЧТО ДОЛЖНО СОВЕРШЕТЬСЯ СЪ** человькомъ во время его земнаго существованія. Подъ вліявість означенных воззрвній, повой младенца получиль ре**имгіозный характеръ; дёло эт**о поступило въ руки віщихъ жень, служительниць боговь, и исть сомивнія, что въ отдадовной древности оно сопровождалось священными обрядами; существительное бабка интетъ при себт глаголъ баб-**Бать**—нашентывать, ворожить; въ одной болгарской рукописи осуждаются жены, «кои завезують деца малечки» 1). Кромъ указаннаго преданія о мнонческой пряхъ, антовцы разсказывають еще о семи богиняхь (dejwes walditojes), изъ которыхъ первая (ТВерпея) прядетъ человъку жизнь изъ кудели, данной верховнымъ божествомъ; другая мотаетъ выпраденныя нити и двляеть изъ нихъ основу; третья ткёть холсть; четвертая старается пъснями и разсказами обворожить своихъ сестеръ, и когда онъ заслушиваются — портитъ ихъ работу, отчего тотчасъ-же постигаютъ смертнаго неудачи, болівни, ссоры и прочія бізды; пятая ей противодійствуеть, не даеть портить холсть и побуждаеть сестерь къ труду: когда ея усилія не остаются напрасными и работа идетъ безъ помъхи, то жизнь человака бываетъ исполнена спокойствія, радостей, здоровья и счастія; шестая отрызываеть холстъ-и человъкъ умираетъ; наконецъ седьмая моетъ изготовлениую ткань и вручаеть ее верховному богу. Изъ этой ткани делается рубашка, которую и долженъ носить усопшій на томъ свътъ; такимъ образомъ онъ постоянно имъетъ передъ собою полную исторію земной своей жизни, встять ея радостей и горя 2). По основному значенію миса, посмертная рубашка, изготовляемая богинями судьбы, есть та облачная ткань, въ которую одъваются стихійные духи и родственныя съ ними тани усопшихъ 3); въ погребальномъ обряда ей соотватствуетъ бълый саванъ (стр. 275 — 6). Въ настоящемъ случат

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд., II, стат. Бусл., 41. Въ Малороссів умершей повивальной бабкъ кладутъ въ гробъ палку и привязываютъ въ поясу платокъ съ макомъ; на томъ скътъ, говорятъ, нападутъ на нее дъти (

душя усопшихъ) за то, что помогла имъ родиться для горестей земной жизни, и если она не успъетъ отбиться палкою, то разсыпаетъ макъ; дъти бросятся подбирать маковым верна, а повивальная бабка тъмъ временемъ спъщитъ отъ някъ удалиться—Кулишъ, II, 44. — 2) Ж. М. Н П. 1839. т. XXII, 14—16; Черты литов. нар., 68, 90; D. Myth., 121—6. — 3) Оссівнъ, I, 324: «онъ видитъ облакъ, долженствующій прянять тъвь его;

это представление о посмертной сорочкъ смъщивается съ другимъ, не менъе древнимъ, представлениемъ о тъле сной одеждъ, облекающей душу со дня рождения по день смерти человъка (см. ниже).

Пряха Верпея и мноическія ткачихи стоять въ несомивиной связи съ даумами, что прямо свидътельствуетъ за ихъ первоначальное тождество съ облачными нимфами. На участіе лаумы въ грозовыхъ явленіяхъ природы указываютъ названія: громовой стрълки — ея сосцемъ, радуги — ея поясомъ (I, 359) и воды (т. е. дождя) — ея потомъ; вивств съ этимъ, ей приписывается и вліяніе на земное плодородіє: она предвъщаетъ урожан и голодъ, помогаетъ воздълывать вивы и собирать жатвы. Какъ сербскія виды и наши русалки. лаумы живуть въ лесахъ, поляхъ и въ воде, и наравне съ ними характеристическими своими признаками напоминаютъ германскихъ эльфовъ. Онв крадутъ и подмениваютъ новорожденныхъ младенцевъ (см. выше стр. 307), налегаютъ на сонныхъ людей, давятъ ихъ въ грудь или животъ 1), и любятъ заниматься пряжею и тканьемъ. Въ четвергъ, какъ въ день, посвященный громовнику, даумы являются по почамъ въ набы, и гат найдутъ неубранную прязку-садятся за работу и пря-



онъ видитъ туманъ, изъ котораго должна быть соткана его (посмертная) одежда». — 1) «Laume gul ant skilvio» — даума лежитъ на животъ —давитъ. Въ отну избу, сквозь небольшое отверстіе въ стънв, прокрадывалась по ночамъ лаума и душила молодаго парня, такъ что онъ совствъ извелся. Знающіе люди научили его, какъ наловить дауму; слъдуя ихъ совту, онъ приготовилъ дубовый клинъ, и когда явилась вочная гостья — тотчасъ-же заколотилъ отверстіе. Цълую ночь слышалъ онъ, что кто-то возится и царапаетъ въ углу, а поугру увидътъ передъ собою прекрасную, во печальную дъву. Молодсцъ жевился на лаумъ и прижилъ съ нею двухъ дътей. Впослъдствіи, уступая ея просьбамъ, онъ вынулъ дубовый клинъ — и вслъдъ за тъмъ лаума исчезла и болъе не возвращялась къ мужу; только въ продолженіи года каждый четвергъ приносила она своямъ малюткамъ по облой сорочять (сравня стр. 185 — съ преданіемъ о вилъ).

дуть до патуховь; готовую же пряжу уносять съ собею. Поэтому вечеромъ, наканунъ четверга, литвинки ни за что не стануть прясть и тщательно скрывають свои кудели 1). Также охотно садятся лаумы и за твацкой станокъ. Одной сироткъ подарили онъ много кусковъ полотия, но съ условіемъ, чтобы она ихъ не итрила; дтвочка нарушила запретъ, и въ туже ночь полотно исчезло изъ ся клети. Какъ на искусно прадутъ и ткутъ лаумы, сани онт не умъютъ и и начать, ни закончить своей работы, -- чвиъ существенно в отличается ихъ механическій, безправный (свойственный стихійнымъ силамъ) трудъ отъ разумнаго труда человъка. Сверхъ того, подобно нъмецкимъ въдъмамъ, онъ моютъ свое бълье — по четвергамъ, послъ солнечнаго заката, и сельный стукъ отъ ехъ вальковъ далеко разносится по окрестноставъ: повърье, указывающее на поэтическую картину грозы, когда небесныя давы, прв звукахъ громовыхъ ударовъ, полощутъ въ дождевыхъ левняхъ свои облачныя ткани (см. гл. XXVI). Только удары плети ( = модиін) могутъ разогнать даумъ и остановить ихъ шумную работу. Какъ мненческія пряхи, лаумы поступають въ разрядь вітмихъ дъвъ, завъдующихъ рожденіемъ в смертію, а следовательно судьбою человъка. Въстаринномъ словаръ laime (laima) объясняется словомъ fortuna (доля, счастіе), а laume (множ. число laumes) толкуется: Lucina, dea partus — боганя родовъ; lem ti-судить, опредълять, назначать. Съ одной сторонылаумы помогають родильнецамь, заботливо ухаживають за грудными младенцами, купають вхъ, баюкають и укачивають въ колыбели, почему и присвоивается имъ прозващае mahmina (мать). До сихъ поръ въ Литвъ свято себяюдается обычай «обнывать новорожденнаго въ поту дауны»

<sup>1)</sup> Латышскія swethas jumprawas представляются съ правкаша въ рукахъ—Архивъ ист. юрид. свъд., II, ст. Срезиев., 119.

т. е. въ холодной водъ 1). Съ другой стерены — какъ девы, опреддающія не только начало, но и конецъ жизни, даумы похимають детей ( Тувлекають души въ свой таниственный міръ) и поражають родъ людской внезапными смертельными ударами: когда лаума показывается въ зеленой одеждъ -- это знавъ будущаго урожая; если же она облекается въ красное платье, то предващаеть кровавую, губительную войну, а если въ черное, то сулить всеобщій голодь и моръ; въ последнемъ случае ее называють моровом девою 2). Какъ предвъстинца войны, она сближается съ германскими валькирівми, на которыхъ воздагалась печальнам обязанность забирать души убитыхъ воиновъ. Если ребенокъ расплачется ночью, то литвины совътують класть его за спиною матери въ полной уверенности, что невидимая покровительница дътей накоринтъ и усыпитъ его; но какъ скоро дити усноконтся, сейчасъ-же сатауетъ переложить его въ люльку; вначе оно можеть заспаться до смерти в). Соотвътственно зарактеру облачныхъ дъвъ, то дарующихъ живую воду дождя и пробуждающих природу къ жизни, то насылающихъ разрушительныя бури, градъ и стужу, съ ними необходимо сочетались противоположныя йден рожденія и смерти. Опяраясь на эти различныя возгрвнія, народныя преданія представляють лаумь то благотворными юными красавицами, то злобными и безобразными старухами (см. II, 781-3).

Собственно о рожаницахъ мы не встръчаемъ свидътельствъ, чтобы онъ пряда жизненную нить; думаемъ однако, что и съ ими въ старвну соединялось подобное-же представление и только позабыто въ течении послъдующихъ въковъ. На эту

<sup>1)</sup> Шлейхеръ, 91—97; Lituanica, II, 24, 31—37; Зап. Р. Г. О. по отдъл. этногр., I, ст. Минуци., 555; Рус. Сл. 1860, У, 19, 82; Въст. Р. Г. О. 1857, IV, 258; D. Myth., 387—8, 832. — 2) Москв. 1846, XI—XII, 249. — 2) Черты литов. вар., 95.

нысль наводять насъ хорутанскія сказки, отождествляющія рожаницъ съвилами. Едва народится младенецъ (разсказывають хорутане), какъ тотчасъ-же — Богъ знаеть откуда и какъ — являются въ избу три сестры-роженицы (гојепісе), садятся за столъ и въ краткихъ изръченіяхъ опредъляютъ судьбу новорожденнаго; проязнеся свои предсказанія, онъ тихо удаляются, и если на ту пору свътить сквозь окно місяць, то озаренные его лучами — бывають видимы ихъ легкіе, воздушные образы и радужные покровы. Въ верхней Кранит ихъ называютъ чисте, беле деклице и жене (чистыя, бълыя дъвы и жены), въ Каринтів - желкиніє, жельне жене, отъ глагола желієти (желать, заботиться), подобно тому, какъ валькиріямъ давадось прозвание «wunschmädchen»; въ другихъ мъстностяхъживицы, суженицы и судицы (sujenice =sojenice, sudice = sodice), т. е. дъвы жизни и судьбы. Послъднее имя извъстно также лужичанамъ (sudzicke), словакамъ и чехамъ (sudice, sudičky). По повърью, уцълъвшему между мстріанъ, роженицы обитаютъ въ горны хъпещерахъ (= въ недралъ облаковъ); поселяне доныне носять имъ хлебъ и владутъ его у входа въ пещеру 1). Въ сборникъ Валявца 2) находинь цтаый рядь любопытныхь приповтдокь о роженицахь, являющихся «sudit deteta», т. е. опредълять новорожденному его будущую судьбу. Одетыя въ белыя одежды («vu belech opravah oblečene»), онв подходять къ постели только что разръшнишейся матеры; каждая изъ нихъ держитъ въ рукахъ по горящей свъчъ знамение того свъточа, которымъ возжигается въ ребенкъ пламя жизни (душа), почему и называють ихъ кресницами (возжигательницами, отъ кресъогонь 3). Чтобы облегчить страданія родильницы и скорте

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезнев., 107-8 — 2) Стр. 76-91. — 3, Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезнев., 107.

призвать въ сей міръ новую душу, на Руси принято во время родовъ зажигать вънчальную свъчку 1). Совъщание роженицъ главиъйшимъ образомъ сосредоточивается на опредъленіи той смерти, какою нъкогда долженъ скончаться новорожденный, или какъ выражаются хорутане: «to su ove babe, koje su diju sako dete s kakvum smrtjum prejde iz ovoga sveta». Отсюда объясняется общензвъстная у насъ и въ Германія примѣта, что три зажженныя свѣчи предвѣщаютъчью-либо смерть въдомъ 2); отсюда-же становится понятнымъ, почему самая Смерть является въпреданіяхъ съ характеромъ богини судьбы. Подобно роженицамъ, она, по свидътельству народныхъ сказокъ, воспринимаетъ новорожденныхъ мляденцевъ, и какъ тѣ называются у чеховъ к у мами (kmotřičky), такъ тоже названіе кумы присвояется н Сморти; въ своихъ пещерахъ она хранитъ свътильники человъческой жизни и опредъляеть срокъ ихъ гортнія (см. выше стр. 201-4). Изъ трехъ сестеръ роженицъ, устанавляющихъ судьбу младенца, мижніе последней постоянно принимается за окончательное ръшеніе; она есть дъйствительная владычица смертнаго часа, и потому соотвётствуетъ злой паркъ, нерертамвающей жизненную нить человтка, или Смерти, погашающей оговь его души То, что присуждено роженицами, нельзя не изибнить, не устранить никакими силами: это приговоръ всемогущаго, непреложнаго рока! Тто бы ни дълалъ человъкъ, какихъ бы предосторожностей ни принималъ, онъ не можеть воспрепятствовать божьей воль — «božji jakosti zaprečiti». Предрекуть ля въщія жены смерть отъ волка —

<sup>1)</sup> Труды владимір. губ. статист. комиг., VI, 86; Поэт. Возар., II, 12. — 2) Записки Авдеев., 142—3; Владим. Г. В. 1844, 49; Пузин.. 159; Веітаде гиг В. Муth., I, 214; В. Муth., 1028: вътой помната, гда торять три свачи, вадьны могуть творить злын дала.

автрь этотъ явится въ урочный часъ въ своей жертвъ, хотя бы она скрывалась за каменными стънами; присудять ли чедовъку погибнуть въ водъ, и хотя бы кругомъ на далекое разстояніе не было ни единаго источника — онъ задохнется въ лужъ. Одной царевив было предсказано, что она упретъ отъ укушенія зиби. Царь устроняв стекляный тереив, куда даже и муравей не могъ пробраться; заключиль тамъ свою дочь и приказаль не выпускать ее изъ терема. Когда наступиль «сућен дан», царевна пожелала винограду; слуга принесъ ей большую кисть, въ которой скрывалась малая ядовитая зивика, — в предсказаніе исполнилось! 1). Подобные разсказы существують и въ нашемъ народъ, хотя древнія краски въ нихъ болъе или менъе уже стерлись. Такова, напримъръ, сказка про Марка Богатаго 2). Жилъ-былъ Марко Богатый; такъ вездъ прозывался онъ, потому что у него было несмътное богатство. И Марко тъмъ весьма величался, и быль непомърно гордъ своимъ прозвищемъ. Во сит и на яву ему грезилось только его богатство. Однажды, стоя въ церкви. Марко сказалъ своему сосъду: «что это, сосъдъ! какъ ни богать я, а хоть бы разъ Господь Богь пожаловаль ко мет въ гости!» - Чтожъ, отвъчалъ сосъдъ, приготовься получие, и Господь посттить тебя своею благодатію. Состдъ разумель по христіански, а Марко поняль по своему: изготовиль роскошный объдъ, пышно разубраль свой домъ, устлаль всю дорогу отъ воротъ до церкви парчами и бархатами, и сталъ дожидаться гостя. Прошла объденная пора, а Марко все ждетъ... Вотъ и солнце стало садиться; Марко не выдержалъ и приказаль слугамъ своимъ собирать парчи и бархаты. Въ это время приходить на его дворъ седенькой старичокъ и

<sup>1)</sup> Срп. рјочник, 724; Knjževnik 1866, вып. II, 249. — 2) Н. Р. Св., I, 13; II, 35; Н. Р. Дог., стр. ХХУІ; Денинца 1834, 5—21.

просить ночлега. «Не до тебя мит! сказаль ему съ сердцемъ Марко. — Ради Бога, Марко Богатый! укрой меня отъ темноты ночной». И Марко, чтобъ только отвязаться, велёль впустить его въ избу, гдт лежала у него при смерти хворая тетка. На другой день видитъ Марко, что идетъ къ нему тетка совствиъ здоровая. «Какъ это тебя угораздило?» спросиль онь съ удивленіемь. — Ахъ, Марко Богатый! отвінала тетка знаешь ли что? Виделось мие, будто самъ Господь ночеваль въ моей избушкъ, и будто прилеталь къ нему ангель съ въстію, что въ эту ночь родилось три младенца: одинъ у купца; а другой у крестьянина, третій у нищаго, и спрашивалъ: какой таланъ присудишь имъ, Господи? И Господь провъщаль: купеческому сыну обладать отцовскимъ таланомъ. крестьянскому сыну обладать земленашествомъ, а бъднякову сыну - Марковымъ богатствомъ. «А еще что?» спросилъ Марко. — Да вотъ еще какая благодать: какъ проснулась я, то встала совствъ здоровая! «Ладно, сказалъ Марко; только съ бъднякова сына много будетъ обладать Марковымъ богатствомъ!» По другому варіанту, Господь приходить въ-видъ убогаго старца, въ худомъ рубище, и ночуетъ въ скотной изов. Въ ту пору, когда надо быть заутренв, затеплилась у иконы сама собой свъчка; Господь всталь, облекся въ ризы и началъ совершать службу. Прилетаетъ ангелъ: «Господи! въ такомъ-то селъ, у такого-то крестьянина родился сынъ; какъ ему повелишь нарещи имя и какимъ надълишь его счастіемъ?» — Имя ему, отвъчалъ Господь, нарицаю Василій, прозваніе — Безсчастный, а награждаю его богатствомъ Марка Богатаго. Не желая покориться божьему сулу, Марко покупаетъ бъднякова сына и бросаетъ его въ открытомъ поль въ сугробъ снъгу; но въ тотъ-же день проважали мимо купцы, запримътнин, что изъ сугроба паръ подымается, подошан и видять: посреди сибговъ проталенка, на проталенкъ 22

трава зеленветь и цветы красуются, а въ цветахъ лежитъ иладенецъ и кротко улыбается. Купцы взяли его и увезли съ собою; когда узналь про то Марко, онъ въ другой разъ купиль ребенка, перерезаль ему брюшко, положиль въ ящикъ и пустель полою водою. Волны прибили ящикъ къ берегу, на которомъ стоялъ монастырь; монахи достали ребенка, заживили его рану, вскормили его и воспитали. Случилось Марку Богатому латъ черезъпятьнадцать забхать вь тотъ монастырь; сведаль онь про Ивана Безсчастнаго, уговориль его поступить къ себъ въ услужение и послалъ съ письмомъ къ жень, а въ письмъ отдалъ приказъ, чтобы затравили его собаками (или сварили въ кипучемъ котав). На полдорогъ утомденный юноша заснуль; въ то время прилетьль ангелъ-хранитель, взяль у него Марково письмо и заміниль другимь, въ которомъ тою-же рукою было написано, что Марко нашель жених для своей единственной дочери и велить тотчасъ-же выдать ее за Ивана Безсчастнаго. Свадьба была сыграна, в послъ того что не дълалъ Марко, а богатство его все-таки досталось бъднякову сыну. Сказка о Маркъ Богатомъ, не смотря на то, что многія подробности въ ней переработаны въ христіанскомъ духв, несомивно принадлежитъ глубокой доисторической старинь. Она основана на древиъйшемъ върования въ предопредъление Судьбы, которая при самомъ рожденія младенца уже напередъ різшаеть его будущность и притомъ такъ окончательно, что ръшенія этого не въ состоянія изменить никакія человеческія усилія. Вопросы, обращенные къ Богу: какинъ счастіемъ надълить онъ новорожденнаго?-въ другихъ народныхъ разсказахъ обращаются къ самой Судьбъ (см. ниже). Древность означенной сказки подтверждается и ея повсемъстнымъ распространеніемъ у различныхъ индоевропейскихъ народовъ 1). Наиболье важ-

¹) Н. Р. Ск., I, приквч. къ № 13.

ными представляются нашъ редакцін: хорутанская 1), въ которой будущую участь ребенка предсказывають «tri belo oblečene ženske, pak saka je imela v roki svečo, a to so bile sojenice», я чешская 2), въ которой выведены sudicky — «tri stare babičky, celé bilé, každa měla v ruce svici rozsviсепои»; онъ-то и подмънивають письмо, написанное съ цълію погубить ихъ любимца. Въ норвежской редакцін 3) вёщія дівы замънены звъздочетами --- ради той связи, въ какую народныя върованія ставять судьбу человъка съ расположеніемъ звъздъ при его рожденіи; а въ русской — онъ уступили свое мъсто христіанскому Богу и ангелу-хранителю. По разсказамъ чеховъ, судички - три бълыя жены; въ полночный часъ являются онт подъ окно избы или въ самую комнату, гдв лежитъ новорожденное дитя, и совъщаются о его будущей судьбъ; при ихъ приближении все, что обитаетъ въ домъ, погружается въ глубокій сонъ. Онъ держать въ рукахъ за ж женныя свёчи и тушать ихъ не прежде, какъ произнеся свой непреложный приговоръ. Въ нъкоторыхъ деревняхъ думаютъ, что судички садятся ночью на кроват дома, возлѣ дымовой трубы, и предсказываютъ судьбу младенца по звъздамъ 4). Хорутанскія приповъдки смъшиваютъ роженицъ съ вилами. Однажды убогой пришелъ въ избу, гдъ только что разръшилась хозяйка отъ бремени, и сълъ возяв печки. На ту пору явились три sojenice: «bile so čisto belo oblečene, imele so na glavi bele velike robce, a okol vrata grole samih demantov, zlata i srebra, lica bile so okrogloga, velekrasne žene kakti vile». Подошли къ столу и усвлись около него съ разныхъ сторонъ. Первая изрекла: «пусть, когда сравняется новорожденному семнадцать лать, станеть онъ зимою рубить дрова, и въ то время набъжитъ звърь и рас-

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

<sup>1)</sup> Сб. Валявца, 87—89. — 3) Эрбенъ, 1—7. — 3) I, 5. — 4) Громавнъ, 7.

терзаеть его». — Нътъ! возразила другая, пускай будетъ солдатомъ и умретъ на службъ. — Не такъ! сказала третья, пусть онъ утонетъ на двънадцатомъ году. Убогой все выслушалъ и передалъ матери, и какъ та ни оберегала своего сына, а приговоръ совершился. Когда наступилъ роковой часъ, мальчикъ «miništruval (vu cirkvo), stane se ide doli gde je bila blagoslovlena voda pak porine noter glavo i tak vumre. 1). Итакъ роженицы столь-же прекрасны и носять такую-же бълую одежду, какъ и вилы. Изъ одной приповъдки можно заключать, что онь, подобно вилань, владыли смертоносными стръдами; такъ однажды присудили онъ младенцу, что когда исполнится ему 13 летъ, 13 дней, 13 часовъ и 13 минутъударитъ съ яснаго неба стръла и поразитъ его смертію 2). Но этого мало; мы имбемъ прямыя указанія, что вилы заступали мъсто роженицъ и играли ту-же самую роль въщихъ дъвъ, опредъяющихъ судьбу человъка. При рожденіи одной знатнаго рода девочки, разсказываетъ хорутанская приповедка 3), позваны были на пиръ вилы. Онъ явились въ золотыхъ одождахъ, съ серебреными поясами; чудные золотые волосы ихъ ниспадали до самой земли; Каждая изъ нихъ одарила новорожденную дорогииъ даромъ ( добрымъ предвъстіемъ будущаго), а одна «злочеста» дала ей шкатулку, въ которой было написано, что дитя будетъ прекрасно, но рано погибнетъ. И вотъ, когда дъвочка выросла и наступило время выдавать ее замужъ, злая вила пришла въ замокъ, удари ла ее вол шебнымъ прутомъ ( молніеносной стрелою), и въ тоть - же мигъ красавица окаментла, т. е. сдтлалась жертвою смерти. Съ тъмъ-же значениемъ выступаютъ вилы въ переводной съ латинскаго сказкъ, писанной на сербо-болгарскомъ наръчім

<sup>1)</sup> Сб. Валявца, 85—86. Переводъ: прислуживалъ въ церкви, подошелъ туда, гдъ стояла освященная вода, опустился въ нее головою и умеръ. — 2) Ibid., 81—82. — 2) Ibid., 56—57.

(XIV-го въка), отрывокъ которой напечатанъ покойнымъ Востоковымъ въ «Описаніи рукописей Румянцовскаго музеума» 1): «оувъдъвше то (брачное торжество короля Пелея) три вилыпророчица, ком бъхм наилъпъшмя въ морскы ихъ отозъхъ, и доидошм на оно веселие, развъ единм, мж незва, зане бъше свадлива, именемъ Диевошькордиа; где идъше—все свадж строаше, за то не хотъхм я звати». Эта свадливая вила, оскорбленная тъмъ, что ее не позвали на пиръ, даетъ злое предвъщаніе, и есть Discordia, о которой говорится въ древней повъсти о Пелеъ. Въ сербскихъ пъсняхъ вилы являются пророчицами 2) и указываютъ смертнымъ присужденную имъ долю:

Јунак ми вон(ь)а јездаше,
Предрагу срећу искаше;
Виле ми н(ь)ега виђеше,
Јунака сташе дозиват:
"Овамо свраћај, јуначе!
Твоја се срећа родила,
Сунчаном ждраком повила,
Мјесецем сјајним гојила,
Звјездама сјајним росила" 8).

Марку-королевичу вила предвозвъстила его смертный часъ, и въ подтверждение словъ своихъ послала его къ горному источнику, заглянувъ въ который, королевичъ тотчасъ-же прочиталъ на своемъ лицъ близкую кончину (см. выше стр. 168 — 9). Чехи до сихъ поръ убъждены, что, глядясь въ колодцы на «щедрый» вечеръ, можно угадать свое будущее; ови ходятъ къ источникамъ, прудамъ или ръкамъ, бросаютъ

<sup>1)</sup> Стр. 385—7. — 2) Кукудевичъ, 91, 94. — 3) Срп. н. пјесме, І, 191. Переводъ: вадилъ юнакъ на конъ, искалъ дорогую долю; увидали его вилы, стали звать юнака: «поворачивай сюда, молодецъ! твоя доля родилась—солнечнымъ лучемъ спеленалася, иснымъ мъсяцемъ воскорилена, ясными звъздами воспоена».

въ нихъ куски праздничныхъ яствъ, плоды, ортки, и причитываютъ: «studánko! pověz ty mně pravdu» (II, 192, 209 1). Обитая въ облачномъ небъ, вилы — роженицы обладали живою водою райскихъ ключей, черпали изъ нихъ напитокъ мудрости и становились въ разрядъ въщихъ женъ, опредъляющихъ грядущія судьбы. Самое названіе вила указываетъ въ ней пряху (отъ слова вить), т. е. діву, прядущую нить жизни, и витстт повитуху (повивальную бабку), присутствующую и помогающую при родахъ; свидътельства о ея прядильныхъ работахъ приведены выше (стр. 177 — 8). Ганка упоминаетъ о мноическихъ пряхахъ—lichaplezi (=плетущія лихо, т. е. жизненныя біды и смерть), соотвітствующихъ паркамъ 2); болгары знаютъ злату бабу, которая научила женщинъ прясть и ткать \*); а въ преданіяхъ словацкихъ еще не забытъ золотой сплетённый шнуръ, тождественный съ золотою веревкою германскихъ норнъ 4). На Руси существуетъ нъсколько повърій, поставляющихъ занятія пряжою и тканьемъ въ связи съ родами и смертію: во всв святочные вечера не выютъ веревокъ, опасаясь, чтобы беременная женщина не родила урода 5); гдт на Рождество плетутъ лапти, въ томъ домв родится кривой ребенокъ (); если предъ Благовъщеньемъ или страстною недълею будеть вывъшень новый холстъ и подъ него подойдеть звёрь, то сейчась околеть 7), что напоминаеть намъ посмертную сорочку, изготовляемую летовскими парками.

Болгары върятъ, что ко всякому новорожденному являются три (иногда двъ и четыре) чудесныя дъвы и присуждаютъ ему счастливую или несчастную долю; одна изъ нихъ — старшая, которой и принадлежитъ окончательно-ръшающій го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Въст. 1862, I, 352. — <sup>2</sup>) D. Myth., 407. — <sup>3</sup>) Понавалецъ Раковскаго, I, 3. — <sup>4</sup>) Ганушъ, 206. — <sup>5</sup>) Могил. Г. В. 1852, 4. — <sup>6</sup>) Нар. сл. рав., 162. — <sup>7</sup>) Ibid., 164.

лесъ. Ліввъ этихъ они называють: а) орисници или уриснвци и b) наржчинци. Первое названіе: орис(з)ници имъетъ при себъ въ болгарскомъ языкъ выраженія: «Тжй му било урисано», т. е. предопредвлено 1), и ризик — рисик-счастів, судьба 2). Наржчници тъ, «кои наржчватъ колку и како ке живятъ родено-то, и що ке наржчатъ третья-та, това не бидитъ» въ первую ночь послъ родовъ приходятъ урисницы въ домъ разришвиейся матери и предвандають он младонцу: сколько лать онь проживеть, какова будетъ его жезнь — счастанвая нае бъдственная, съ къпъ вступитъ онъ въ брачный союзъ, какими болезнями будетъ страдать и какою смертію умретъ. Разсказывають еще, что есть три урисницы добрыя и три заыя, что тъ и другія никогда не бываютъ согласны и ведутъ между собою вічную борьбу. Изъ трехъ добрыхъ урисницъ первая даетъ младенцу умъ и знаніе грамоты, вторая надбляеть здоровьемъ, красотою и даромъ слова, а последняя руководить его въ продолженіи всей жизни, учить ремесламь и доставляеть случая разбогатъть 4). Показываясь взрослому человъку, онъ предостерегаютъего отъ угрожающаго несчастия. Встав урисницъ много; онв всегда юны и прекрасны и живутъ на не-6 tb 5); по свидетельству народной песни 6), он в нисходять за душой умирающаго человека въ туманахъ (игле) и вихряхъ:

> Задале съ силни-не вътро'я, Задале съ мжгли и пра'о'я, По нимъ идътъ силни віулици,

¹) Каравел., 140. — ²) Арживъ ист.-юрид. свъд., II, стат. Срезнев., 108; Germ. Mythen, 582: ризик, рисик — новогр.  $\phi$ - $\zeta$ ( $\chi$ 6, итал. rischio, исп. riesgo, отъ др.-греч.  $\phi$   $\phi$   $\zeta$ ( $\omega$  — termino, decerno, statuo. — ²) Миладин., 525. Переводъ: которыя нарицаютъ (нарекаютъ), сколько и какъ жить новорожденному; что ивречетъ третья, то и сбудется. — ³) Каравел., 171. — ³) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезн., 108. — ³) Миладин., 16—18.

Большею частію урисницы являются въ дома невидимо; но инымъ удавалось и видеть, и слышать ихъ. Такъ однажды какой-то путешественникъ остановился ночевать въ домъ, гдъ хозяйна родила дъвочку. Въ полночь — когда всъ уснули, только не спалъ прітажій — явились урисницы; первая сказала, что девочка должна прожить 50 леть; вторая — что она будеть терпать бадность; третья -- что на тридцатомъ году она сильно забольеть, но черезь четыре мьсяца выздоровьеть; наконоцъ четвертая сказала, что она выйдетъ замужъ за этого самаго путешественныха, которому тогда уже было трилцать льть отъ роду. Услышавь такое предсказаніе, онь подумаль съ горечью: «я и такъ оставался неженатымъ до трид. цати лътъ; неужели еще буду ждать, пова выростеть эта ль. вочка?» Въ досадъ схватилъ ребенка, выбросилъ вонъ и потихоньку удалился изъ дому. Поутру нашли окровавленную дъвочку у забора; жизнь ея была спасена, но остался небольшой знавъ на спинъ. Прошло двадцать лътъ; тотъ-же путешественникъ, проживая въ другомъ городъ, прінскаяъ себъ невъсту, сосватался и повънчался; замътивъ у жены знакъ на спинъ, онъ распросиль ее - и узналъ, что судьбы своей не минуешь 1). Нъкоторыя женщины въ Болгаріи и Македонія увтряють, что онт, после родовь, видели урисниць при своей постели и что одна изъ нихъ м вряда нить, а другая отръзывала ве 2), т. в. первая отмъривала нить человъческой жизни, назначала ся продолженіе ( долготу земнаго существованія), а вторая пересткала ее опредъляла минуту смерти. Англосаксонское имя богини судьбы было Mëten (mettena= die abmessende), т. е. измъряющая; тонкія нити паутины, развъвающіяся осенью (въ Бабье атто)по заборанъ и кустань, признаются за работу искусно-прядущихъ эльфовъ и дъвъ

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. П. 1846, XII, 210-1. — 3) Архивъ ист.-юрядсвъд., II, ст. Срезн., 108.

судьбы и въ нижней Саксоніи называются metten, metjen, sommer metjes, mettken sommer; въ Дитмархъ говорять про нихъ: «de Metten hebt spunnen». Если такая паутина повиснеть на чьемъ-либо платьъ — это принимается за предвъстіе счастія 1).

Славянский рожаницамъ соотвътствують греческія мойры, римскія парки, романскія фем и германскія норны. Такъ какъ главная, существенная обязанность дъвъ судьбы состояла въ опредълени начала и конца человъческой жизни, т. е. рожденія и смерти; то отсюда и самыя названія, придавныя имъ, указываютъ на одинъ изъ этихъ пунктовъ, ограничивающихъ земное существованіе человъка. У славянъ, какъ мы видели, осиливаетъ мысль о начале жизневнаго поприща. Напротивъ греч. и огра образовалось изъ μόρια, отъ кория mor, mar, сискр. mr — ринрать, и значить: умерщваяющая, убивающая; сходно съ этимъ, и римлянинъ первоначально называлъ свою парку morta. Такое значение слова могра было позабыто уже въ глубокой древности, и чаъ понятія могучей смерти возникло общее представленіе судьбы— точно также, какъ µброς (mors, моръ не только смерть вообще, но и соединенная съ насиліемъ) у Гомера употребляется въ сиыслъ «жребія жизни», предназначеннаго человъку со дня рожденія; почему и понадобилось дополнять означенныя різченія приставкою слова дабостоє: «θάνατος και μοῖρα κραταιή», «θάνατος τε μόρος τε». Βъ поэтическихъ сказаніяхъ мойра является, какъ олицетвореніе

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 638—640. Въ нашихъ заговорахъ упоминаются какія-то загадочныя жены — метняцы: "сохрани мене, Господи, отъ въдуновъ и полувъдуновъ, отъ тридевять колдуновъ и полуколдуновъ, отъ еретиковъ и полуеретиковъ, отъ метницъ и полуметницъ" — Этн. Сб., VI, библіогр. указ., 5. Въ арханг. губ. метницъ — сътчатый рыболовный снарядъ (Обл. Сл., 113); серб. метницъ — префа, das garn, netz (Срп. рјечник, 355).

губительной смерти: она участвуеть въ битвахъ, нападаетъ на человъка, душитъ и убиваетъ его, схватываетъ его руками, повергаеть наземь, опутываеть крыпкии узами 1) и застилаетъ ему очи безъисходиымъ мракомъ Такимъ образомъ смерть принималась за непреложный законъ природы, за требование неумодинаго рока, и въ каждонъ отдельномъ случат — за жребій, выпавшій по волт враждебной богини. Древитине народное втрованіе знало многихъ прядущихъ (хатах λωθες) вразящих в смертію (μοῖραι) жень судьбы; наряду съ мойрами выступаля и убійственныя керы; и тъхъ, и другихъ, по свидетельству Гезіода, породила черная Ночь. Число мойръ у него ограничено тремя: первая Кашвю (die spinnerin) прядетъ жизненную нить, вторая Лаувоц (lossung) бросаетъ жребій, ръшающій направленіе и исходъ грядущихъ событій, а третья "А тропоς (die unubwendbare), стартимая и ничтить неотвратимая, переразываетъ выпряденную нать и прекращаеть біеніе жизни; она выражаеть собою невзбъжный конецъ, ожидающій каждаго человъка, завъдываеть его смертнымь часомь, и потому "Атропос есть мойра по преимуществу, въ первоначальномъ значенім этого слова 2). По указанію Платона (de republ.), три мойры— дочери Судьбы ('Аνάγκη); онь возседають въ белых одеждахъ в вънцахъ, и подъ жужжание вертящагося веретена поютъ свои предвъщанія в). Всякан- и счастанвая, и печальная участь человъка опредъляется ими при самонъ его рожденіи, и все, что ни случается съ смертнымъ, уже напередъ вплетено въ

<sup>1)</sup> Индайцы даваля богу усопшихъ (Яма) веревки и путы, и которыми онъ и его послы связывали людей; таже аттрибуты приписываетъ Смерти и древне-намецкій поэтъ-Germ. Mythen, 580; сравни выше стр. 44. — 2) Germ. Mythen, 579—583; Griech. Myth. Преддера, I, 414. — 3) D. Myth., 386.

его жизненную нить пряхою  $K\lambda\omega\delta\omega$  ). Теже верованія у римлянь прилагались кы паркамы; рагçа заключаеть вы себе понятіе пряхи ( $\Longrightarrow$ вилы) — оты санскр. рагу́ (смышивать, связывать; гр.  $\pi\lambda$ έχω, лат. plecto, слав. плету <sup>2</sup>). У новыхы грековы міга, Tichi и Risiko ( $\eta$  Μοῖρα,  $\eta$  Τύχη, τὸ Pοιζιχό) признаются за существа, тождественныя тремы паркамы: а вы забанскихы сказкахы миры являются выщими старухами, опредыляющими человыческую судьбу <sup>2</sup>).

Съ той поры, какъ на историческую сцену выступили ро манскія народности, названіе рагса было позабыто и въ заміну его создалось новое: отъ существительнаго средняго рода fatum (судьба, рокъ) образовались итал. fata, испан. hada, прованс. fada, фран. fée (подобно тому, какъ née отъ паta). Какъ рано употребительно было такое названіе въ Италіи, указываютъ Авзоній и Прокопій (de bello goth.). Эти мионческія жены — фен большею частію представлялись въ тройственномъ числі; но встрічается также и число семь или тринадцать. Т ге fate, странствуя по світу, являются къ родильниці, предсказываютъ судьбу новорожденнаго младенца, прилагаютъ его къ своей груди и оказываютъ ему ніжную заботливость, какъ попечительныя матери (matres, matronae), почему французы называютъ ихъ повивальны-

<sup>1)</sup> Иліада, XX, 127—8; XXIV, 209—210; Одис., VII, 497—8; XIX, 145—6. По приказу Аполлона, мойры должны были присутствовать при рожденія Эвадне; а при рожденія Геревла, посланныя ревнивою Герою, онъ продолжили мученія матери его—Алимены. — 2) Курціусь: Grundzüge der griech. etymologie, 134—5. Г. Срезневскій сближаєть лат. рагса съ словами рагіо (рождею) и рагз (часть), греч. μοῖρα съ μέρος, а слав. часть производить отъ корня чашчьншкън, отъ вотораго образовались и глаголь чати (за-чати), и существит. чадь, чадо—Архивъ ист.-юрид. свъд.. II. 113—4. Такимъ образомъ, по его мивнію, парка означаєть тоже, что и рожавница; но вакъ ни соблазнительно такое производство, принять его изть достаточныхъ основаній. — 3) Germ. Mythen, 582.

ми бабками — obstetrices, ventrières; двъ фаты напутствують ребенка въжизнь добрыми пожеланіями, а третья даетъ зловъщее предсказаніе. Есть такой разсказъ: было въ одной странъ семь фей; шесть изъ нихъ были приглашены въ кумы и на родильномъ пиру посажены на почетныя мъста за столомъ; о седьмой-же забыли, но она явилась и непрошенная, и между тъпъ, какъ приглашенныя фен одаряли ребенка раздичными благами, эта последняя изрекла ему проклятіе 1). Фен живуть въ ущеліяхъ скаль и въ лъсахъ, возлъ озеръ и источниковъ; въ славномъ лъсу у ключа de Berenton народное воображение видъло dames faées, облеченных въбълыя одежды: онт надъляли дътей дарами счастія, и только одна изъ нихъ, недобрая и завистливая, дарила бъдствіями. Эти скалы, лъса и источники первоначально усматривались на небъ -- въ темныхъ грядохъ дождевыхъ облаковъ. О паркахъ также думали, что онъ обитаютъ въ го рахъ. Когда наступаетъ жатва, фен показываются на дере венскихъ празднествахъ и награждаютъ прилежныхъ пряхъ. Ихъ неръдко представляють съ «рогомъ изобилія» въ рукахъ, что намекаетъ на писпосланіе ими земнаго плодородія. По французскимъ сказаніямъ, онъ, подобно итмецкимъ вели канкамъ, носятъ на головъ или въ передникъ огромные куски скалъ, а свободною рукою въ тоже самое время кружатъ веретено; въ крестьянскія избы онт являются черезъ дымовыя трубы — путь, которымъ пользуются и наши Вѣдьмы <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Фен явились въ ночь рожденія Огера Датскаго и каждая дала ему особенный даръ; онв же присутствовали прирожденія Оберона и нядвлили его всевозможными жизненными благами, кромводной, которую позабыли пригласить и которая, въ отищеніе за свою обиду, осудила его на ростъ карлика—Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Сревнев., 118. — 2) D. Myth., 382—8, 401—3, 1102.

Тождество дъвъ судьбы съ облачными нимфами съ особенною наглядностію обнаруживается въ скандинавскихъ преданіяхъ о норнахъ. N о г п означаетъ тоже самое, что мойра, т. е. «умершвляющая»; корень этого слова—nak (сикр. nac, лат. nec-are), откуда дат. nec-s, греч.  $v \not\in x \cup -\varsigma$ ,  $v \in x - \rho \circ \varsigma$ , гот. nah v-s, cкан. nâr, лит. nah wi-умереть, nah we-смерть, слав. на вити - убивать и на вье. Западная отрасль арійскаго племени внала демоническую жену Naçus, которая поражала людей смертію и бросалась на ихъ трупы '). Эдда говоритъ о трехъ норнахъ, изъ которыхъ каждая имбетъ свое собствен-Hoe mma: Urdhr (die gewordene 2), Verdhandi (die werdende 3), Skuld (die werden sollende 4), rotck. Vaurps, Vairpandei, Skulds, gp.-B.-HBM. Wurt, Werdandi, Scult. Имена эти означають: минувшее, совершающееся и долженствующее быть, или прошлое, настоящее и будущее, и такимъ образомъ характеризуютъ намъ германскихъ паркъ въ присвоенныхъ имъ занятіяхъ: первая знаетъ все былое, вторая завъдываетъ текущими минутами жизни, а послъдняя опредъляеть грядущія событія; «sie legten loosse, bestimmten das leben der menschengeschlechter, schicksal zu ordnen» <sup>в</sup>). Подобныя представленія соединялись и съ мойрами: Лахезисъ въдала та γεγονότα, Клото — τα δντα, Атропосъ — та меххо и та; латинскіе писатели распредвляють эти обязанности нъсколько иначе: у Апулея Clotho заботится о настоящемъ, Atropos въдаетъ прошедшее, а Lachesis устрояетъ будущее. По имени норны Urdhr названъ колодецъ, бьющій маъ-подъ небеснаго кория міровой ясени — Urdharbrunnr; возлв этого источника, въ прекрасномъ залв, обитаютъ норны; наъ него черпають онв воду, и окропляя вътви священнаго

<sup>1)</sup> Germ. Myth., 584—5. — 2) Von verdha—werden aus dem plur. praeter. urdhum gebildet. — 3) Fem part. praes. von verdha. — 4) Part. praet. von skula. — 5) Симроиъ, 5—6.

девева, посыдають ее на землю росою; вода эта все молодить и оживаяеть, следовательно обладаеть теми-же свойствами, что в благодатный jungbrunnen Идуны. Тутъ-же у источника Урды собираются боги творить свой праведный судъ и давать законы вселенной. Три норны суть давы ващія, опредванющія каждому человіку продолжительность и всі обстоятельства его жизни; обязанныя изрекать непреложные приговоры (тсудицы), онъ возсъдають на судейскихь преслахь. Приближаясь къ колыбели новорожденнаго, норны проридають ему судьбу и собственными руками предуть его жизненную нить. Когда народился герой Гельги (Helgi), ночью явились въ замокъ норны, свили нити его судьбы и протянули посреди неба (unter dem Mondessaal) золотой шнуръ (gullinsimi-goldseil); одна норна скрыла конецъ шнура на востокъ, другая — на западъ, а третья schwester des Neri) прикръпила нить къ съверу:

> Westlich und östlich die Enden bargen sie in der Mitte lag des Königs Land. Einen Faden nordwärts warf Neris Schwester, ewig zu halten hiess sie diess Band.

Вся область между концами протянутаго шнура, отъ востока до запада, должна соврешенемъ подчиниться власти геров, быть ареною его подвиговъ. У одного средневъковаго поэта сказано:

> Zwó schepfer flähten mir ein seil, då bl diu dritte saz; diu zebrachz: daz was min unheil. 1)

<sup>1)</sup> Переводъ: двъ творческія жены плели инъ веревну; тутъ-же сидъла третья и разрывала: то было ное несчастіе.—Какъ отголесокъ стариннаго преданія о норив, разрывающей инть живии, до-

Эта последняя, рвущая пряжу и темъ санымъ творящая беды, соответствуетъ третьей норив, что бросаетъ сдерживающую привязь на свверъ - въ печальную страну ночи, зины и смерти. Nôrnagestsaga разсказываеть о въщихъ женахъ (völvur, nornir), которыя странствовали по свету. стучались въ дома и предсказывали смертнымъ будущее. Люди приглашали ихъ въ свои жилища, угощали и чествовали дарами. Однажды явились онъ къ отцу Норнагеста; дитя лежало въ колыбели, а возлъ горъдо двъ свъчи. Первыя двъ . въщуньи благословили ребенка счастіемъ; но третья, младшая норна была раздражена: ей досталось съдалище такое ТЪСНОЕ, ЧТО ОНА УПАЛА СЪ НЕГО, И ПОДЫМАЯСЬ - ОНА ВОСКЛИКНУsa: cich schaffe, dass das kind nicht länger leben soll, als die neben ihm angezündete kerze brennt!» 1) Въ туже минуту старшая völva схватила світчу, погасила и отдала матери, совътуя не прежде зажечь ее, какъ въ последній, предсмертный часъ ея сына, который потому и получиль имя Hopnarectъ (Nornagestr, Nornengast). Онъ прожиль до глубокой старости, и когда наскучила ему жизнь — зажегъ роковую свичу и предался смерти. Эта любопытная сага указываеть на тождественное значение словь: völva и norn; нея очевидно, что норны опредъявли неворожденному его грядущую судьбу, что онв создавали (sie schaffen) ero счастіе и несчастіе: выраженіе, свидітельствующее за ихъбожественную, творческую свау (срав. неже сагу о Старкадръ). Съ Норнагест-сагою родствено греческое сказание о Мелеагръ; при его рожденія предвіщали три мойры, и Атропосъ назначила ему жить до тъхъ поръ, пока не сгоритъ положенное

сель существуеть примъта, что встръча съ прихою предвъщаеть неудачу — D. Myth., 1078. — ¹) Переводъ: «я творю (=присуждаю), что дитя должно жить до тъхъ поръ, пока не сгорить зажженняя при мемъ свъча».

на очагъ полено; встревоженная такимъ предсказаніемъ, мать ребенка — Алтея тотчасъ-же выхватила польно изъ пламени, погасила его и спрятала (см. выше стр. 204). Дъвы судьбы, какъ мы знаемъ, возжигали въ новорожденномъ пламя жизни и гасили его при кончинъ человъка; фантазія воспользовалась этинъ миническимъ представленіемъ и заставила ихъ опредъдять долготу жизни по времени горфии свфии или обрубка дерева. Сверхъ того, обязанность зажигать и тушить огонь - жизни народныя сказки возлагають и на богиню Смерть, ради тъсной связи ея съ третьею паркою, разрывающею жизненную нить (стр. 203). Саксонъ-грамматикъ называетъ норвъ сестрами и для обозначенія ихъ употребляеть слова: рагса и путра. Изъ трехъ сестеръ двъ первыя благосклонны къ ребенку, а третья, младшая - Skuld враждебна; она-то к назначаетъ срокъ жизии и опредъляетъ, какою именно смертію долженъ погибнуть человікъ. Эдда говорить, что между норнами есть добрыя и злыя, и хотя по имени называеть только трехъ; но допускаетъ и большее число; добрыя норны происходять оть боговь (асовь) и свётлыхь эльфовь, заыяотъ мрачныхъ, подземныхъ каранковъ (цверговъ); первыя созидають людское счастіе, а последнія стараются имъ противодействовать и посылають горести и страданія 1). Предавіе 0 въщихъ женахъ, странствующихъ по землъ и надъляющихъ человъка, при самомъ его рожденіи, благами и бъдствіями, было сильно распространено въ средніе въка и донынъ повторяется въ народныхъ сказкахъ и сагахъ. Такъ сказка про царевну «Dornröschen» (II, 423) упоминаеть о тринадцати въ щихъ женахъ (weise framen); изъ нихъ двёнадцать одарили дъвочку красотою, богатствомъ и всевозможными добродъте-

<sup>1)</sup> D. Myth., 377—381, 385—7; Beiträge zur D. Myth., II, 467, 183, 195—6; Germ. Mythen, 542—4, 554—6, 568—9, 674; Самровъ: Эдда, 128. Въщія жены völvur произошли отъ великановъ

лами, а тринадцатая, ноторую не хотели пригласить на родильное нириоство, явилась незванная и изрекла ей проклатіе: въ пятнадцать лёть, сказала она, царевна уколется веретенемъ и падетъ мертвая!» Предсказание сбылось вполнъ. Въ роковой день царевна взошла на старую башню, гдъ сидъла старуха и пряда кудель; дотронулась до веретена, уколола налецъ и тотчасъ-же погрузилась въ долгольтній, непробудный сонъ. Выше приведены подобныя-же сказанія о фонкъ и видахъ. Какъ вида ударомъ водшебного прута окаменяетъ красавицу, такъ въщая жена посылаетъ на нее смертельный сонъ уколомъ веретена. Въ Баварін разсказывають о трехъ представительницахъ судьбы, называемыхъ heilrätinnen (т. е. присуждающія людянь счастіе). Двъ наъ нихъ-добрыя: одна-б вла что снвгъ, а другая (сходпо съ литовскою лаумой) носить бълую и красную одежды; третья же-злая и даннымъ ей именемъ (Held) роднится съ Геллою; какъ эта последняя, она представляется или совершенно-черною, или на половину-бълою, на половину-черною; изъ страшнаго, сумрачнаго лица ея блистаютъ два огненныхъ глаза. Добрыя сестры прядутъ спасительную пряжу и приготованють холсть, который подстиляють родильницамъ для скоръйшаго и благополучнаго разръшенія отъ бремени. Такимъ образомъ онв сходятся съ мноическими помощницами при родахъ- греческими еддевогами и съ богинею Гольдою или Бертою, которая въ бълоситжной одеждъ приходить въ дома, качаеть и баюкаеть дътей, если спять ихъ мамки, и о которой (по справедливому замъчанію Я. Гримма) трудно сказать, что въ ней перевішиваеть: характеръ ли богини, или въщей жены. Злая сестра Held плететъ веревку, которою связываеть смертныхъ и увлекаеть къ себъ = на тотъ свътъ. Чтобы унять шаловливыхъ дътей, имъ говорять: «будьте смирны; не то придеть здая (die bose) и

свяжеть вась веревкою!» Въ другихъ мъстностяхъ управли равсказы о трехъ тавиственныхъ дъвахъ, въщія пъсни которыхъ раздаются при родинахъ (крещеніи), свадьбѣ 1) и похоронахъ; пъсня двухъ первыхъ сулитъ новорожденному в новобрачнымъ счастіе, третья же поеть о житейскихъ невагодахъ и смерти. У каждой изъ нихъ янъется съ боку прявка сольномъ, а въ рукахъ веретено. Онъ прядутъ веревку (seil), протягивая ее съ одной горы на другую, и разбрасывають по воздуху прекрасныя ткани, которыя, вися въподнебесьи, предвъщають хоромую погоду 2). Въ этомъ повърые съ особенною наглядностію выдается ихъ близкая связь съ облачными и водяными (дожденоснымв) нимоами. О никсахъ разсказываютъ, что опв, выходя язъ водъ, являются къ родильницамъ, помогаютъ ихъ разръменію. предвъщаютъ будущее, прядутъ ленъ и въ ясные дни просушивають свое бълье; въ народныхъ сагахъ нъкій духъ нин святой угодникъ бросаетъ на воздухъ одежды и полотна и оставляеть ихъ вистть на солнечныхъ дучахъ. Эти бълыя ткани, висящія въ воздухь и объщающія вёдро, суть поэтическое представленіе облаковъ, озаренныхъ летнимъ солицемъ. Небесныя девы ткутъ ихъ изъ паровъ и тумановъ, вышиваютъ золотомъ (тразцвичвають солнечныин дучани) и моють въ дождовыхъ потокахъ. Въ южной Германів существуєть поговорка: «so wollte ich ia lieber mit-den hexen auf dem Schwarzwald nebel spinnen». No symmu-

<sup>1)</sup> Намецкая сказка говорять о трехъ старыхъ прихахъ, которыя помогають дъвушкъ присть и требують за то позвать мхъ на свою свядьбу; по литовскому преданію, это были лаумы, по втальянскому—ееи (Ск. Грия., 14; Норвеж. св., І, 13; Шлейтеръ, 12; Germ. Mythen, 671—2). Мойры также присутствоваля при свадьбахъ, и невъсты чествовали мхъ жертвенными приношеніями — Germ. Myth., 583. — 3) "Jetzt wird es schönes wetter, die frauen haben ihre wäsche aufgehängt" говорятъ носеляще.

кому повтрыю, если wódna žona разстилаетъ по берегу свое бълье, то должно ожидать дождливой погоды (см. гл. XXVI). По указанію дътскихъ причитаній, одна изъ трехъ дъвъ судьбы отпираетъ небо — да воззритъ оттуда свътлое солыце или сама Пречистая Марія (—Фрея или Гольда); она прядетъ чистое золото, шьетъ красную одежду для Господа Бога ѝ выводитъ дневное свътило, т. е. ей приписывается творческая дъятельность богини Зори, отворяющей на востокъ райскія врата, устилающей путь восходящему солнцу резовою, золотистою пеленою и дарующей mipy ясные дин благодатное, плодородящее авто. Heilrätinпеп чествуются въ Баварів, какъ подательницы урожаевъ, и во время жатвы имъ оставляють въ даръ три хлены остоса. Съ бълыми лътними облаками издревле соединялись иден плодородія, зачатія в брака (І, 237); наоборотъ—съ черными тучами, несущими опустопительныя бури, связывались представленія о злыхъ демонахъ ночи и смерти (см. гл. XXII). Въ силу этихъ воззрѣній облачныя дѣвы стали завъдывать рожденіемъ, бракосочетаніемъ якончиною человъка, что все виъстъ и опредълило понятіе о могучей судьбъ, властвующей надъ смертными въ предълахъ ихъ земнаго существованія — отъ колыбели и до могилы. Согласно съ троякими обязанностями, возложенными на облачныхъ дъвъ, изъ толиы ихъ выдълились три богини судьбы, изъ которыхъ на долю каждой выпалъ особый трудъ. Изъ нихъ двъ — представительницы бълоснъжныхъ облаковъ: одна распоряжавась родами, другая — брачными союзами; а третья дъва черной, молніоносной тучи разила смертію. Впослъдствій, съ забвеніемъ стихійныхъ, натуралистическихъ основъ, на которыхъ возникло означенное върованіе, цвъта эти приняты бы**ди за символы нравственныхъ понятій: бълый цвётъ сдёлался** знаменість благихь, дружелюбныхь чувствь, одушевляющихь

богиво счастія, а черный-знаменіемъ злобы и коварства богини Смерти. Почти у всталь индоевропейскихъ племенъ преданія говорять о трехъ дівахь судьбы; число это одинаково прилагается къ мойрамъ, паркамъ, феямъ, норнамъ и роже-Рожденіе, свадьба и смерть, колыбель, брачное доже и смертный одръ или могида наводили мысль на соответственныя вмъ понятія детства, юности и старости — утра, полдня и вечера или заката чедовъческой жизни. Когда человъкъ мужалъ и задумывался о могуществъ всесильнаго рока, его рождение и первые годы дътства были уже прошлымъ, а смерть ожидала его въ будущемъ, и потому съ тремя дъвами судьбы онъ необходимо сочеталь представление о трехсоставномь времени: одна маъ нихъ должна была въдать прошедшее, другая — настоящее, третья — будущее (вчера, сегодня и завтра). Богиня прошлаго Wurt признавалась старъйшею изъ нориъ; она возрастаетъ съ каждымъ днемъ, съ каждымъ часомъ, и стоить передъ нами съ открытымъ и яснымъ лицемъ: это богатая опытомъ, кроткая и добродушная старушка, которая являлась у колыбели младенца и привътствовала улыбкою его первое утро. Другая Verdhandi (настоящее) также дружелюбна и откровенна, какъ и сестра ея Wurt; витстъ съ человъкомъ она радуется его счастію, печалится о его горъ, я витьстъ съ нимъ борется противъ житейскихъ бъдъ; ей принадиежитъ текущій мигъ и сфера ся діятельности одинымъ волоскомъ отдъляется отъ того, что подвластно прошедшему и будущему. Наконецъ Sculd-юная, но обманчивая и враждебная норна: это — темное будущее; никто не въдаетъ, чего она хочетъ и что тантъ подъ своимъ непроницаемымъ покровомъ. Минувшее и настоящее человъка могутъ быть счастанвы, какъ внезапно является она, разбиваетъ вст надежды и отнимаетъ самую жизнь. Ежедневно выбажаетъ она на поля бит-

вы «todeswahl zu halten». Есть, впрочемъ, указанія, что в другія сестры (согласно съ кореннымъ значеніемъ слова «норна») обладають тою-же роковою, влекущею въ загробный міръ силою. Вст три нисходять онт на землю, чтобы возбуждать распри и убійства; всь три стоять въ несомитиной связи съ темною ночью. Такъ въ ночное время приступили онъ къ колыбели Гельги и протянули его жизненныя нити по небу, озаренному мъсяцемъ (mondessaal); въ Sturlûngasaga норна Urdhr прилетаетъ черною птицею — туда, гдв луна свътитъ на поле усопшихъ. Преданія славянскія говорять о трекъ кугахъ и холерахъ, а новогреческія — о трекъ моровыхъ дъвахъ, изъ которыхъ одна, подобно паркъ, держить въ рукахъ ножницы, а другая — свитокъ съ именами тъхъ, кому назначено умереть (см. выше стр. 114). Какъ небесныя пряхи, давы судьбы, исполняя свои обязанности въ отношенів къ тремъ главивішниъ пунктамъ человіческой жизни, прядуть тв новидимыя нити (связи), какими повивается мазденецъ и скрвпанется брачный союзъюноши, и ту страшную веревку, какою удушается человъкъ въ минуту смерти. Детская песня гласить:

Sonne, Sonne, schein!
Fahr über den Rhein,
Fahr über goldene Haus,
Da schauen drei alte Jungfrauen heraus.
Eine spinnt Seiden,
Die andre wickelt Weiden,
Die dritte geht an's Brünnchen,
Findet ein goldenes Kindchen. 1)

Золотое двтя, пребывающее въ колодцъ, есть пламенная, чистая младенческая душа; дъвы судьбы възменлють ее изъ облачнаго источника Гольды в выпряденной нитью связывають



<sup>&#</sup>x27;) Man: Die dritte spinnt das klare gold, die vierte ist meinem büblein hold.

съ твломъ новорожденнаго; когда враждебная парка перервзываетъ эту неть своями ножницами — душа отторгается отъ тъла и человъкъ умираетъ. Нъмециія преданія упоминають о зодотой связи, изготовляемой въ блаженномъ царствъ Engelland'a, которою обвивается младенецъ. Чрезъ посредство этой связи опредъляются в душевныя свойства человъка и его счастіе. Отсюда возникъ обрядъ — при повиваньи ребенка, завязывать ему въ пеленки хатоъ-соль, сыръ и деньги томблемы довольства и богатства. Въ разныхъ областяхъ Германіи подарокъ. даваемый крестнику, называется eingebinde, einbund, gebindnis, strick, strecke, einstrickete (отъ einstricken-mit dem seil festbinden). Въроятно, въ старину подарокъ этотъ привазывался къ тёлу новорожденнаго нитью или тесемкою. Донынъ соблюдается обычай привязывать имяниннику приносимые ему подарки. Дары въ дни рожденія, выянинъ, при крещенім и свадьбахъ называются а пgebinde, die helseta wan wörgeta (orz helsen, würgen - ein band um den hals drehen). Тоже обыкновение соблюдалось и славянами. Народная легенда разсказываетъ, что Христосъ и св. Петръ, приглашенные бъднымъ крестьяниномъ въ кумовья, совъщались между собою: «со mu (ребенку) budou vázat». У чеховъ употребительны выраженія: «ditěti při křtu ¹) zavázati<sub>\*, «</sub>kmotři²) dávají na povijau», а самы**ж** подарокъ называется zàvinek. Одна изъ трехъ дъвъ судьбы dreht, flicht nan wickelt weiden. Weide (wide, ors гот. vi þan-fesseln, откуда и сканд. vidja-оковы, vad гверевка) означаетъ: изъ древесной коры или гибкихъ вътвей свитую веревку, которая употреблялась при казни чрезъ повъшеніе. Въ глубокой древности, въ запівну пеньковой веревки, плеля лыки и кругили свъжія поросли ивы и дуба. По этому выражение «dreht weiden» должно перевести: вьетъ оковы,

<sup>1)</sup> При врещенін. — 2) Кумовья.

крутитъ удунающую веревку (todesstrick). Въ поэтическихъ сказаніяхъ славянъ и нѣмцевъ Смерть, нападая на человъка, опутываетъ его веревками, связываетъ по рукамъ и по ногамъ, душитъ и увлекаетъ въ загробное царство (см. выше стр. 44). Сверхъ всего этого, такъ какъ веревка изстари служила для измъренія пространства и опредъленія границъ, то и въ рукахъ норнъ она принималась за орудіе, которымъ эти вѣщія дѣвы обозначали кругъ будущаго владычества и подвиговъ новорожденнаго дитяти (стр. 350); переступить за черту, проведенную норнами, не дано ин единому смертному.

Предки наши смотръли на тъло, какъ на временную одежду, въ которую облекается безсмертная душа: на сканд. тъдо — lîk-amr (lîk-hamr), др.-в.-нтм. lîh-hamo, англос. lîc-hama, flaesc-hama körperhemd, fleischgewand; crau. fjadhr-hamr, англос. fedher-homa (пернатая сорочка) vögelkörper, сканд. û lfs-hamr (волчья одежда) — wolfskörрег (сравня выше стр. 196). Эта твлесная оболочка созидалась божественною свлою; въ качествт небесныхъ пряхъ и ткачихъ, дъвы судьбы изготовляли ее своими искусными руками и одфиаливъ нее душу, предназначенную для земной жизнв. По литовскому преданію, какъ только нарождался младенецъ, онъ тотчасъ-же начинали твать его жизненную сорочку н продолжали работу до тъхъ поръ, пока злая, неумолимая сестра вхъ, опредълнощая смертный часъ, не переръзывала ткани острыми ножницами; всякой вредъ, всякая порча, наносимыя этой ткани, ощущались человъкомъ на своемъ собственномъ тълъ, причиняли ему бользии и страданія (см. выше стр. 330). Чтобы избавиться отъ недуга, больной долженъ **МДТИ КЪ КОЛОДЦУ И ОМОЧИТЬ ВЪ НЕМЪ СВОЮ СОРОЧКУ, Т. е. ПО** основному симслу повърья: поврежденная жизненная ткань возстановляется не вначе, какъ живою водою того райскаго источника, у котораго обитали въщія ткачихи. Это — цълебный источникь Урды (jungbrunnen); норна настоящаго пряда нети, норна промедшаго (Urdhr) ткала изъ имхъ холстъ и заботанво охраняла его отъ злой Sculd'ы. Преданіе о ткани, приносимой девами судьбы въ родильнице, наменаетъ именно на ту телесную одежду, въ какой является дума въ сей тленный міръ. Народныя легенды говорять о чудесной сорочкъ, выростающей виветь съребенкомъ, которому она принадлежить; такую сорочку соткала св. Марія маленькому Інсусу. Смерть срываетъ этотъ покровъ съ утовленной житейскини страданіями души, и освобожденная она возвращается въ свое небесное отечество 1). Подъ вліяніемъ означенныхъ возарвий, создалось вврование въ счастливую сорочку (schicksalshemd), возлагаемую на младенца при самомъ его рожденів. Когда метафора эта, служившая первоначально для обозначенія тела человіческого, затемнилась въ народномъ сознанів, — за такую сорочку првияли тотъ пузырь или плеву, въ которой является детя изъ материнской утробы. Дъти, рожденныя обвитыми плевою, признаются счастливцами; по русскому выраженію, они родились въ сорочків, серб. — у кош уль ице, чет. — v košilce, пол. — w с zepku. Сорочку эту свертывають въ мајенькой узелокъ, привешевають къ тесемке м вивств съ шойнымъ кростомъ возлагаютъ на пладонца, въря, что такимъ образомъ счастіе останется привязаннымъ къ нему навсегда; нередко зашивають ее въ шапку или рубаху и носять при себь ради здравія и благополучія; случается, что кростьяно, отправляясь въ дальній путь, выпрашивають на время такую привъску у своихъ пріятелей и беруть съ собою, чтобы удалось задуманное предпріятіе \*). Въ Германів

<sup>1)</sup> D. Myth., 257, 1128; Germ. Mythen, 524—538, 555, 576—700; Die Götterwelt, 322—3; Beiträge zur D. Myth., II, 168, 184—194, 199—200, 286—7; Volkslieder der Wenden, II, 267. — 2) Абев., 295; Записки Авджев., 138; Громяниъ, 106; Стогдавъ возстаетъ

родильная плева называется gluckshaube, wehmutterhäublein 1); ее тщательно сберегають и привъшивають къ ребенку, какъ спасительную наузу. Здёсь думають, что родившійся въ сорочке имееть способность видеть духовь, привидънія и въдымъ 2). Черногорцы убъждены, что въ немъ обитаетъ въдогонь, а сербы даютъ ому эпитетъ видовит: по шхъ разсказамъ, онъ ходитъ съ в и лами и знаетъ болбе, чемъ всъ другіе люди 3). Въ Исландін повивальная бабка закапываетъ «сорочку» подъ порогомъ (место, где пребываютъ домовые эльфы), и общее повърье утверждаетъ, что съ нею невидиными узаим связаны душа ребенка и его добрый генійхранитель. Если выбросить или сжечь счастливую сорочку, . то охранительный духъ тотчасъ-же удаляется отъ ребенка. Духъ этотъ называется fylgia, какъ негримо-следующій за человъкомъ въ теченін всей его жизни («weil er dem menschen folgt.) w haming ia (felicitas; mbeg. hamn - genius 4). Только смерть разрываетъ связь между человъкомъ и его таинственнымъ покровителемъ. Fylgia въдаетъ прошедшее и будущее, и нередко принимаетъ образъ того животнаго, нравъ котораго наиболъе подходитъ къ враву его кліента; вногда, подобно валькиріи, онъ является въ виде прекрасной женщины и принимаетъ участие въ битвахъ. Передъ самою кончиною человікь видить, какъ погибаеть его духъ-покровитель. Gisli Surssonr имбать два фильгія: добраго, призывающаго къ мирной жизни, и злаго, побуждающаго къ распрямъ и крово-

противъ обычая приносить такія сорочки въ храмъ и оставлять ихъ въ теченія шести недвль на престолъ. — 1) Въ Голландів говорятъ: «met den helm gehoren zin.» — 2) D Myth., 362, 828, 1061. — 3) Путеш. въ Черногорію, 220; Срп рјечния, 60. — 4) Genius (одного корня съ gens, geno, gigno) — духъ, присутствующій при рожденія условъка и охраняющій его во все продолженіе жизня; слово это служило также для означенія судьбы, счастія и душевныхъ свойствъ—Котівсене Муth. (1858 г.), 67.

пролитію. Fylgien принадлежать не только отдельнымъ авцамъ, но и цълымъ семьямъ и роданъ, и вообще весьма близко соприкасаются съ эльфами, блюстителями домашияго покоя и довольства. Очевидно, что фильгіи соединили въ себв представленія: во 1-хъ о душахъ-эльфахъ, являющихся въ сей мірь въ тваесной одеждв младенцевь, и во 2-хъ о въщихъ геніяхъ, управляющихъ судьбою смертныхъ в устрояющихъ вхъ счастіе. Въ христіанскую эпоху эти древивншія представленія перенесены на ангеловъ. По народному убъжденію, у каждаго человъка есть свой ангель добрый наи злой, отъ котораго зависять и счастіе, и горе, встръчаемыя на жизненномъ пути. Выше (стр. 54-57, 207) указано, что ангель поражаеть человъка смертію, изъомлеть изъ него душу, т. е. исполняеть обязанность элой парки; рядомъ съ этимъ существуетъ другое повърье, что ангелъ првиосьтъ съ неба младенческую душу в присутствуетъ при рожденіи ребенка. Если въ шумной бестат вдругъ всв заполенутъ--это знакъ, что мемо пролетвлът ихій ангель и гдь-небудь вблизе народился младенець. Нтмцы въ этомъ случав замъчають: «ein engel flog durch das zimmer», а грени выражались: 'Ерий с втегой две! Когла дитя улыбается или сифется во сиф, на Руси думають, что не мего смотрить ангель, а въ Силезіи — что съ нивь играеть judel (gütel, gütchen) — духъ-покровитель. Укладывая спать ребенка, русскія няньки считають необходимымь разстегнуть вороть его рубашки, чтобы ангель хранитель могь свебодно взирать на его чистую душу. Выраженіе: «счастливъ твой богь!» принадлежить той отдаленной старынь, когда върили, что у всикаго человъка ость свой геній счастія 1). Когда душа сбросить съ себя телесную ризу, девы судьбы увлевають ее въ воздушныя пространства, одевають въ облач-

<sup>1)</sup> D. Myth., 829-831, 1052-4, 1078; Germ. Mythen, 306-8, 572-4; Этв. Сб., VI, 140.

мыя ткани и купають въ кипучихъ источникахъ дожда, дабы очищенная отъ земнаго праха—она могда вознестись въ царство блаженныхъ. Нъмецкая сага разсказываетъ о бълой женъ, которая по вечерамъ приходитъ къ прачкамъ и моетъ саваны (totenhem deu), что всегда служитъ предвъстіемъ чьей-либо смерти. Одному старостъ случилось въ ночное время ъхать мимо источника; заслышавъ удары вальковъ, онъ спросилъ: «кто моетъ такъ поздно?» — Это мы! раздался отвътъ; сегодня умеръ мельникъ, такъ мы смываемъ пыль съ его гръщной души. — Да хорошъ ли щелокъ? «Попробуй!» сказалъ жто-то и плеснулъ водою. На другое утро староста замътилъ, что у кона его обожжена кожа 1).

Облачныя дтвы являлись мужественными вонтельницами, такъ какъ самая гроза, напоръ тучъ, удары молній и грохотъ грома въ поэтическихъ сказаніяхъ древности изображались битвою воздушныхъ духовъ. Изъ среды этихъ дѣвъ-въщія богини судебъ прерывали нить человіческой жизни в увлекали души въ царство усопшихъ. Смерть и парки стоятъ въ тъсномъ родствъ; но нигдъ такъ не очевидно владычество Смерти, нигав не предстаетъ она вътакомъ грозномъ могуществъ, макъ въ кровавой войнъ, и нигдъ такъ ярко не выступала шдея рока, поражающаго однихъ и щадящаго другихъ, какъ въ mymis битвы. Древне-нismeцкое urlac (urlouc) означаеть не только fatum, но и bellum. Смерть, какъ мы видъли (стр. 44-49), рисовалась воображению нашихъ предковъ неистовымъ, провожаднымъ и вооруженнымъ въ ратные доспъхи воиномъ. Отсюда родилось върование въ мноическихъ дъвъ, сопутствующихъ богу весеннихъ грозъ и вихрей, принимающихъ участіе въ человъческихъ битвахъ и собирающихъ души убитыхъ героевъ. Дъвы эти, родственныя богинамъ судьбы, въ германской мисологів носять имя вальки рій, Какъ существа

<sup>1)</sup> Germ. Myth. 653.

стихійныя, облачныя, валькирів летають по воздуху надъ сушею и морями, тадятъ верхомъ на летучилъ коняхъ по небеснымъ пространствамъ, при чемъ кони ихъ трусятъ съ свеихъ гривъ росу на лъса и долы и даютъ земль плодородіе, т. е. онъ ъздятъ на облакахъ и тучахъ, бурный полетъ которыхъ заставилъ фантазію сравнивать ихъ съ быстроногими конями. Одной изъ валькирій присвоено имя Mist (туманъ), и «облако» называлось ея конемъ — Mistar marr (der Mist ross, буквально: туманный конь). Гав несутся валькирін, тамъ домить опустошительная буря, зибятся и ударяють молнім. Это-дъвы воинственныя; скан. valr, англос. väl, др.-в.-нъм. wal — вся масса сраженныхъ въ бою, падшихъ на полъ чести; англос. välcyrie (välcyrge, välcyrre valkyria, др.в.-нъм. walachuriâ--- избирающая: кому пасть въ битвъ 1) въ старинныхъ переводахъ служитъ для обозначенія богини войны (Bellona) и фурій (Erinnys, Alecto, Tisiphone); сканд. valmeyjar (=valkyrjur) — schlachtmädchen и норвеж. valdöger — schutzgeist. Валькирін изображаются прекрасными всадницами, въ шлемахъ, со щитами, копьями и мечами въ рукахъ, и потому называются skialdmeyjar, hialmmeyjar 2); въ древиташихъ пъсняхъ имъ присвоены собственныя имена, указывающія на бранные доспали: Grimhildr (helmjungfrau), Brynhildr (die panzergekleidete). Geirdriful (speere werfend), Geirorul (die lanzennährende), Geirskögul (die mit dem speer hervorragende). Randgridh (wut der schilde) n gp. Bajbrupin coctosts B распоряженіяхъ Одина, вождя неистоваго воинства и отпа побъдъ», который въ рукахъ своихъ держитъ жребін войны, и какъ ему давались имена Oski, Wunsc, такъ валькиріямъ присвоялось названіе о́ s k m e y j a r wunschmädchen, что ука-

<sup>1)</sup> Сканд. kiosa (нам. kiesen) — избирать жертву, kür (др.-в. вам. chur) — electio. — 2) Schild und helm-mādchen.

зываеть въ нихъ не только спутницъ этого бога, но и дъвъ судьбы (см. няже о значенія слова «wunsch»). Сродство яхъ съ норнами свидътельствуется многими тождественными чертами. Какъ норны обитають подъ стнію міровой ясени, у небеснаго источника Урды, гдв плавають два лебедя, отъ которыхъ произошла извъстная человъку порода этихъ птицъ; такъ валькирін живутъ въ небесномъ лѣсу Myrkvidhr, куваются въ озерахъ, носять лебединыя сорочки (schwanhemden) и тъпъ сапымъ сближаются съ водными женами (âpas). Какъ норна Urdhr устремляется на поле сраженія черною итицею, такъ валькирін перелетаютъ воздушныя области лебедями. Подобно норнамъ, онъ предвъщаютъ будущее, прядуть и приготовляють ткани; такъ Völundarquidha упоминаетъ о трехъ валькиріяхъ, которыя, сидя на берегу моря, прили ленъ, и одна изъ нихъ носила имя бълой лебеди --Svanhvît. Съ ихъ красною, кровавою тканью связывалась судьба сраженія. По свидітельству саги XI-го віка, когда ткали валькирін, то кишки человічьи заміняли для ных основу и утокъ, мечь служилъ челнокомъ, а стръла бердомъ. Какъ скоро раздастся на землъ военный кличь, Одинъ носываетъ своихъ бранныхъ дъвъ, - и онъ, сопровождаемыя орлами и воронами, поспъщаютъ на мъсто битвы на свомхъ облачныхъ коняхъ, смъшиваются съ толпами сражающихся выбирають (auswählen) тъхъ, которые должны послъдовать за ними въ валгаллу (valhöll) - въ сообщество боговъ, т. е. быть убитыми. Орлы, вороны и волки любять питаться трупами, и потому считались необходимыми спутниками ратующаго Одина и спертоносныхъ дъвъ; орлы и вороны назывались ит и цами валькирій, а волки — собаками норнъ (granhunde der nörnen). Тамъ — въ небесномъ чертогъ вальвирін обязаны были подносить богань и блаженнымь геродив (einherien) рогъ съ медомъ( нектаромъ); о норив Urdhr

извъстно сказаніе, что она сторожила вдохновительный Odhroгіг — напитокъ, тождественный по значенію съ живою водою Urdharbrunnen'a. Во главъ валькирій, какъ бы старшая между ними, стояла богиня Фрея, которая (подобно Одину) принимала къ себъ души падшихъ витязей, называлась V alfreyja н на пиру асовъ исполняла обязанность кравчаго; лебедь быль ся птицею. Въ рукахъ валькирій и военный успахъ, и пораженіе; онв приносять съ собою божественный приговорь: на чью сторону должна склониться побіда; въ нихъ самихъ замічается неододимая страсть къ битвамъ. Преданія говорять о девяти, тринадцати и дважды-девяти валькиріяхъ (изъ нихъ девять -- въ бъломъ одъянім, а девять въ черномъ), которыя скачуть на коняхь, блистая шлемами, копьями и щитами. Особенно замъчательна между ними Skuld -- имя, связующее валькирій съ норнами, ибо такъ называлась и иладшая норна; эта последняя разрывала жизненную нить, и потому болье своихъ сестеръ соотитствовала двиамъ, забирающимъ души убитыхъ вонновъ. Своимъ любимымъ героямъ валькирін помогали побъждать въ бою, и въ случав опасности закрывали вхъ щитами. Туже роль, какъ мы знаемъ (стр. 170-4), играють въ битвахъ сербскія виды, съ котерыми преданія соединяють вст разнообразныя черты, усвоевныя эльфамъ, норнамъ в валькиріямъ. Поэтическій образъ вовиственной дъвы не чуждъ былъ и народамъ античнаю міра. Я. Гримиъ проводить любопытную паралель между прекставленіями германской и греческой минологій: идисы (idist) соотвітствують нимень (νύμφαι), норны-мойрамь (μοίραι), валькирів — керамъ (хүрес). Керы — страмныя спутняци убійственнаго Ареса; онъ являются на поле сраженія въ красныхъ, омоченныхъ кровію одеждахъ, схватываютъ в увлекають убитыхъ. Всякому, кто должень умереть насильственною смертію, уже при самомъ рожденія назначается своя

кера, ..и она непременно настигаеть его въ роковую минуту. Ахиллесу опредълены были два рода смерти — двъ коры, между которыми онъ долженъ былъ выбрать по собственному желанію (сравии выше, стр. 361, съ преданіемъ о двухъ •ильгіяхъ добромъ и зломъ). Наиболье употребительный эпитеть, даваемый керв, есть черная—µє́дация 1). У Гезіода мрачныя, отлозубыя коры носятся вадъ толиами сражающихся, запускають въ ранонных свои острые когти и съ жадностью высасывають изъ нихь горячую кровь; равнымъ образомъ тъже когти и туже жажду крови онъ приписываетъ и мойрамъ 2). О южнорусскихъ мавкахъ разсказываить, что онь, захватывая молодыхъ пармей, защекочивають ихъ на смерть и питаются яхъ кровью 3). Между собственными именами валькирій извъстны еще: Hildr и Gunr (Gudhr), означающія pugna, proelium, что указываеть на олицетвореніе понятій битвы, войны — точно также, какъ у грековъ были олицетворены Ерес (распря, вражда), которую Зевсъ посылаль возбуждать усобицы между людьии, 'Е ν υ ώ, Ν (х η, у рвилянъ Bellona, Victoria и у славянъ Обида, дъва. съ лебедиными крыльями (см. выше стр. 188 — 193). Итакъ облачныя жены и дъвы, подъ вліяніемъ различныхъ минических солижений, принимають выщий и воинственный характеръ, дълаются участинцами божественнаго суда, и мало по малу, съ забвеніемъ древнъйшихъ основъ преданія, освобождаются отъ почвы естественной религіи (религіи природы) н переходять въ абстрактныя представленія то трехсоставнаго времени (прошлаго, настоящаго в будущаго), то крова-

<sup>&#</sup>x27;) Иліада, IX, 411; XVI, 687; XVIII, 535—540. Манигардть производить слово хір оть кгіт—разать, рубить. — \*) D. Муth., 306, 388 — 398, 406, 607, 939; Germ. Mythen, 543, 557—567; Beiträge zur D. Myth., II, 203—210; Griech. Myth., I, 656. — 3) Семеньск., 124.

вой войны и ея отдъльных эпизодовъ. Витстъ съ этимъ, при посредствъ полнаго антропоморонзма, онъ усвоиваютъ себъ черты чисто-человъческія: въ народъ возникаютъ сказанія, по свидътельству которыхъ дъвы эти рождаются отъ земныхъ матерей, вступаютъ въ связи съ прославленными героями, чувствуютъ боль отъ нанесенныхъ ранъ и падаютъ бездыханными въпылу ожесточенной битвы. Здъсь-то должно искать и объясненія старинной басни объ амазонкахъ 1).

Изъ приведенныхъ данныхъ очевидно, что съ върою въ Родъ и рожаницъ соединялась идея судьбы, предопредъленія. Случайности, опутывающія человіка, не могли не поражать его фантазін - тімь боліве, что въ первобытномъ своемъ состояния онъ всецько отдавался матери-природь, и все, что ня случалось съ нимъ, объяснялъ вліяніемъдобрыхъ нан враждебныхъ силъ, дъйствующихъ на него извив, а не наъ собственной воля, не наъ своихъличныхъ-разсчетовъ, побужденій и ошибокъ. По его митнію, жизнь со встин ся радостями и бідами уже напередъ опреділялась при самомъ рожденін мазденца. На такую связь Рода и рожаницъ съ судьбою указываетъ намъ и народная поговорка: «такъ ому (вле мив) на роду написано!» — поговорка, мионческое значение которой вполнъ подтверждается корутанскимъ преданіемъ о книгь Рожденникъ, гдв записаны грядущія событія въ жизни каждаго человъка 2). По слованъ сербской сказки, при рожденія одной дівочки присутствовали три предвінцателя (замъна рожаницъ) и «нешто у руцы као књигу држи» 2).

<sup>1)</sup> Народный впосъ весьма часто выводить богатырскихъ женъ, дъйствующихъ мечемъ и стръзами и поражающихъ вражескія рати и страшныхъ змъевъ—Н. Р. Ск., І, 14; Скавки Сахарова, 57; Кирша Дан., 95—99, 125—131; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1852, 81—86; 1854, 257—9; Семеньск., 36; О состоянія женщины въ Россіи, Шульгина, 67—68. — 2) Срезневск., 8. — 3) Сроскій явтописъ 1862, І, 152—3.

Наши простолюдины втрять, что ангель у всякаго на роду (т. е. въ минуту рожденія) пишеть его судьбу 1), а болгары говорять: «тжй му било написано на небе-то!» — выраженіе, тождественное по сиыслу съ сейчасъ-приведенною русскою поговоркою 2). Новогреческое повърье утверждаеть, что Моровая дтва, начиная свое губительное шествіе вычитываеть изъ длиннаго свитка имена обреченныхъ ей въ жертву (стр. 114). Въ Нормандіи разсказывають, что высмій надзорь за этой страною принадлежить е я иъ, что онтижна вечерь сходятся вибств и сообщають собранныя ими свъдънія своей царицъ, что эта послідняя держить въ рукать книгу живота, въ которой обозначены имена встлъ жителей, и что, смотря по доставленнымъ ей свъдъніямъ, она ставить при всякомъ вмени бълую или черную отитку 2).

У славянъ сохранилось иножество пословяцъ и поговорокъ, намекающихъ на стародавнее върование въ судьбу, идея которой (какъ мы видълн) неразрывно связывается съ рожденіемъ, бракомъ и смертію человъка: родись на хорошъ, ни пригожъ, родись счастинвъ (бълор. не родзися красный, а роданся щасный; налор. не родись багатій та вродливій, а родись при доли та щасливій; не родись гарній, а родись щасли-· вій); но накоришть коня сухопарова, не надблить дитя безсчастное; счастанвый — къ объду, а роковой подъ обухъ; счастанвый скачеть, а безсчастный плачетъ; кому щастя, тому й птвень несецця, а коли (счастья) не ведецця, то й курка не несецця; счастливый — что кадачъ въ меду (къ нему все пристаетъ, все на прибыдь); кому счастье служить, тоть ни очемь не тужить; таланный и въ морб сыщеть; безъ с частья и по грибы въ льсъ не ходи; коле нету талану, такъ не пришить къ сарафану;

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. въ св. послов., II, 125-7. — <sup>2</sup>) Каравеловъ, 140. — <sup>2</sup>) Веізга́де zur D. Myth., II, 348-9.

встиъ бы иолодецъ, да нетъ талану на роду; мой таланъ пошель по горамь (вля по рукамь, т. е. неть счастья); мое счастье разбъжалось по сучкамъ, по въточкамъ; такова наша доля--- на то знать мы и родились; таковъ нашъ рокъ (отъ реку, какъ fatum отъ fari, т. е. приговоръ судьбы 1), что визами въ бокъ! На кого рокъ (или Богъ — замвиа весьма знаменательная), на того и добрые люди; никто отъ своего року не уйдеть; чему быть, того не миновать; такъ рокъ судилъ; знать такъ ужь суждено! видно такая судьба! Отъ судьбы не уйдешь; бойся-не бойся, а отъ части своей не уйдешь; злая напасть — и то часть; судьбу на поршивомъ поросенив не объедень; беду (или суженаго) и на кривыхъ оглобляхъ не обътдешь (малор. що написано на роду, то-й конемъ не объјидешъ); судьба придетъ — ноги сведетъ, руки назадъ свяжетъ \*); сравни нъм. «das ist mir bescheert», «was bescheert ist-entläuft nicht» 3). Слово судьба (серб. усуд, сућење — «тако тв је усуд усудно!» 4) одного корня съ глаголомъ судить, и сатдовательно означаетъ то, что присуждено предопределено человъку высшимъ божественнымъ судомъ. По народному русскому выраженію: «Богъ-судья!» Онъ «виноватаго сыщетъ» 5) н «кого Богъ судить, чоловикъне розгудить» \*); серб. «да-Бог не усуди!» 7) «ako bilo od Boga sudjeno.» Кто взбъгаетъ опасности или наказанія, тому говорять: «счастливъ твой

<sup>1)</sup> Описан. сдав. рукоп. моск. синодал. библіотеки, ІІ, отдълъ, ІІ, 150: «звъзднаго ради на-рока»—ради неотразимаго вліянія звъздъ, ради судьбы. — 2) Пословицы и притчи Снегирева, 278, 387, 451; Послов. Даля, 27—28, 32, 42—43, 94; Поли. собр. пословицъ (СПБ., 1822), 173, 288; Собраніе 4291 древ. рус. пословицъ, 9, 128, 131, 198; Номис., 35—36, 171; Этн. Сб., І, 35; Приб. къ Изв. Ак. Н., І, 58; ІІ, 231, Абев., 305. — 2) D. Муth., 822. — 4) Срп. рјечник, 791. — 5) Рус. въ св. послов., ІІІ, 5. — 6) Номис., 171. — 7) Срп. рјечник, 791.

Богъ! Въ вологодской губ. уцвавло сложное рвчение с уд и бог в. употребляемое въ спысле жалобы или кляткы 1). Чешское преданіе о княжить Любушть и двухъ втинкъ дтвакъ (по свидттельству літописцевь — ея сестрахь), которыя завідывали судомъ, мечемъ-карателемъ неправды и святочудною водою. обличающею людскую кривду, въ основъ своемъ есть преданіе о трехъ дівахъ судьбы (судицахъ 2). Въ старинныхъ вамятникахъ слово судъ прано употребляется въ значения судьбы; напримъръ въ Словъ о полку сказано: «ни хытру, ни горазду, на птицъ горазду суда божія (тсудьбы наи смерти) не ивнути»; «Бориса же Вячеславича слава на судъ (на смерть) приведе». Въ посланіи Мономаха къ Олегу Святославичу встръчаемъ подобное-же выражение: «судъ отъ Бога ему примель». Здёсь смерть разсматривается, какъ опредъление Судьбы, которая въ рукахъ своихъ содержитъ все благое и гибельное и приговоровъ которой невозможно отклонить не умомъ, ни хитростью 3). Выше было указано, что конецъ жизни человъческой опредълялся судицами. Объ умершихъ насильственною или случайною смертію говорять: «такъ ему на роду написано» или «рокъ головы ищетъ». Въ сабдующей поговоркъ слову «рокъ» придается значение смерти: «бойся-не бойся, а року не миновать!» По глубокому убъжденію народа, запечататиному въ его пословицахъ:

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 45; Архивъ ист. юрид. свъд., II, ст. Буслаев., 47. — 2) Отъ сикр. кория diç — diçâmi — indico, ostendo, лат. dico, in-dico, ju-dex, греч. δείχνομι—zeige, δίκη—recht; сикр. dishtam (виъсто diktam) означаетъ судьбу, јаши — Курціусъ, 105. Я. Гримиъ слово schaaren — учреждать, распоряжать ставитъ въ связь съ scheere — ножницы, которыми вооружена парма—О повзія въ правъ, въ Сынъ Отеч. и Съв. Архивъ 1831, т. XXIII, 45. Сравни выраженія: разръшить (развизать, разсъчь) узель, разръшить или распутать дъло. — 3) Рус. Дост., III, 74, 202; П. С. Р. Д., I, 106.

«безъ року смерти не бываетъ; кому быть повъщену, тотъ не утонетъ; кому за тыномъ окочентъ, того до поры обукомъ не примибемь; кому суждено опиться, тотъ обука не бонтся; кому быть на висвлицв, того и грозой не убъеть; кому скоромнымъ кускомъ подавиться --- хоть въкъ постись, комаромъ подавится! Ловитъ волкъ роковую овечку; обреченная скотинка ужь не животинка» (непремънно околъетъ нди достанется хищному звърю 1); у сербовъ: нема смрти без сућена дана», «када мени сућен данак доће!» 2) Дочь Соловья-разбойника, желая убить Илью Муромца, ринула на него тяжелую подворотню, да «Иль то не къ суду пряшло» — и онъ остался невредимъ. Въ древне-русской повъсти о борьбъ Живота съ Смертію эта послъдняя говоритъ человъку: «въ чемъ тя застану, въ томъ и сужду» в). Бракъ, по народному выраженію, — божій судъ 4). Въ свадебныхъ пъсняхъ и причитаніяхъ фраза: «вдти ко суду божі ю» употребляется въ спысат: «ндти подъ втнецъ» 5); согласно съ этимъ, женихъ и невъста называются у насъ с уженыя, у сербовъ — сућеник и сућеница •). Обращаясь къ брату невъсты, пъсня возглашаетъ отъ вмени жениха:

> Ахъ, шуринъ мой, шуринъ ласковый! Ты отдай мой даръ, мое суженое, Мое суженое, мое ряженое (т. е. неаъсту 7).

Въ малороссійской пісні читаемь:

Ой йде Маруся (невъста) на посадъ, Зострича је Господь самъ И з' долею щасливою, И з' доброю годиною 8).

<sup>1)</sup> Рус. въ св. посл., II, 31, 125, 127; Послов. Даля, 27, 46. — 2) Срп. рјечни, 724. — 3) Рус. Въст. 1856, XIV, ст. Бусл., 316. — 4) Доп. въ обл. сл., 316. — 5) Рус. прост. правдн., IV, 170; Сахаров. — свадебныя пъсни. — 6) Срп. рјечник 724. Въ сербсинкъ пъснякъ встръчаенъ слъдующія выраженія: «da mi hoce Mico sudjen biti», «moj sudjenik», «zete nesudjeni» — Книжевникъ 1866, св. II, 249. — 7) Сахаров., I, 137. — 8) Метливск., 144.

Пословицы утверждають: «сперть да жена Богомъ суждена»: «судьба придеть и руки 1) свяжеть», т. е. наложить на избранную чету супружескія узы, видимымъ, символический знаменіем воторых донын служить полотенце, связующее, по требованію обряда, руки новобрачныхъ (см. гл. XXIX). Супружескій союзь, со встин его удачными и неудачными последствіями, не зависить отъ производа и разсчетовъ человъка, а уже напередъ опредъляется божественною волею: «кому на комъ жениться, тотъ въ того и родится», «всякая невъста для своего жениха родится». Приговоры сульбы въ этомъ отношение также неотвратимы, какъ н саная смерть, предназначенная человъку: «суженаго конемъ не обътдень» 2), «сужено-ряжено не обътдень въ кузовъ» 3). Соплетение, связыванье брачныхъ узъ народный эпосъ приписываетъ существанъ инонческинъ, божественнымъ. Приводимъ малорусскую сказку, записанную около Збруча и Смотрича 4): «посилавъ панъ козака з' лыстомъ и ему выпада дорога черезъ лисъ, и винъ якъ јихавъ тымъ лисомъ, то надыбавъ святого Мыколая, що винъ вязавъ лыка-једно добре, а друге кепське. Але святый Мыколай показався ому въ постате 5) старого деда. Дъ той козакъ, прыјихавши близько св. Мыколая, и дывытьця на тое и повидае: що то вы, дидуню, отто робыте? А св. Мыколай видзывае ся до него: а щожь? ты бачышъ добре, що я роблю; лыка вяжу. — Та я, дидуню, бачу, що вы лыка вяжете; ино не знаю: на що?-Ото-такъ, козаче! тін лыка, которін я вяжу до купы, то вони свидчать людьськую долю! — А чого вы вяже-

<sup>1)</sup> Вар. по руканъ. — 2) Или: суженато не обойдешь и на конъ не объъдешь. Названіе «суженый-ряженый» объясняется тавто-логической формулой: судять-рядить. — 3) Послов. Даля, 27, 880, 841, Архивъ нет.-юрид. свъд.. II, ст. Бусл., 86. — 4) Изъ натеріаловъ журнала "Основа". — 5) Въ образъ.

те једно лыко добре, а друге кепське? — Бо такъ треба; бо и люды таки на свити: есть добріи и недобрів, то треба ихъ такъ винчаты, щобъ были злы з'добрыми, а добры зо злымв. - А то для чого? - Для того, бо якъ бы сье звинчалы самя злы, то воны бы не моглы въ свити жыты, а якъ бы сье повинчалы добры, обое робучін, то воны-бъ з'велыкого добра забуды Бога». Тоже преданіе встрівчаемь въ разсказів о свадьбъ богатыря Святогора. Повстръчавъ Микулу Селяниновича, Святогоръ спросиль его: «ты скажи-поведай, какъ инт узнать судьбину божію?» — А вотъ поважай къ горамъ; у твяъ горъ подъ великимъ деревомъ стоитъ к узница, и ты войди туда и спроси кузнеца про свою судьбину. Бхалъ Святогоръ цвамо три дня, довхаль до кузницы и видить-ку ётъ в узнецъ два тонкихъ волоса. «Что ты куешь?» спрашиваетъ богатырь. — Кую судьбину: кому на комъ жениться. Спросиль Святогорь о своей невъстъ, и услышаль въ отвътъ, что новъста его въ поморскомъ царствъ-тридцать автъ лежитъ во гноищъ, тъдо у ней словно кора еловая. Не захотълось богатырю жениться на такой хворой и некрасивой жень, повхаль въ поморское царство, подняль свой острый мечь, ударнаъ дъвицу въ грудь — и поскакалъ своею дорогою. Отъ того удара спала съ дъвицы кора и очнулась она красавицей невиданной и неслыханной. Въ урочный часъ посватался за нее Святогоръ-богатырь и женился. Какъ легли они опочивъ держать, увидалъ Святогоръ у своей новобрачной рубоцъ на груди, распросилъ, и на самомъ деле спозналъ, что отъ судьбы не уйдешь 1). Въщій кузнецъ, кующій судьбы человъческій, есть богъ-громовникъ (см. І, 465-6); мастерская его устроена въ горахъ, т. е. грозовыхъ тучахъ. Обрядовая свадебная пісня призываеть его скріпить союзь моло-

<sup>1)</sup> Рыбинг., I, 40-41; см. варіанты въ Запискажь о южи. Руси, I, 308-9, и въ Периск. Сб., II, 166.

дой четы: «подь на свадьбу, боженька! скуй намъ свадьбу кртпко, твердо, долговтчно, втковтчно» 1). Въ малорусской сказки богъ-громовникъ заминенъ уже Николаемъ-угодникомъ, и на этого святаго возлагается обязанность связывать до купы жизненныя нити (веревки, лыки) тёхъ, которые въ свое время должны соединиться супружескою связью. Народная фантазія заставляють мионческаго кузнеца, сковывать во-едино два тонкихъ волоса; эти волосы — не что иное, какъ двъ нати, выпряденныя парками для жениха и невъсты 2). Оба понятія: нить и волосъ отождествляются какъ въ языкъ, такъ и въ повърьяхъ; поэтому и въ сказаніяхъ о судьбъ имъ придано одинаковое значеніе. По свидътельству сербской приповъдки в), дъва, свътлая какъ самое солице, сиди надъ озеромъ, вышивала солиечными лучами по основъ, сдъланной изъ юнацкихъ волосъ (т. е. по облачной ткани); сама-же она имела въ головъ червленный какъ кровь волосъ, напоминающій красно-огненные кудри громовника. Когда взяли и раздължи этотъ волосъ надвое, то нашли, что въ немъ было записано много славныхъ дъяній, совершившихся отъ начала свъта. Итакъ устраниться отъ своей суженой — невозможно; наоборотъ, сколько бы на старался добрый иблодецъ взять за себя двицу, неназначенную ему судьбою, хлопоты его будуть напрасны. Въ малорусской пъснъ сестра, убъждая брата не женяться, говорять ему:

Не бери јен, брате! та дивчина безъ доли росла, Безъ доли росла, въ несчастью вродилася, Она тоби, брате, дружиною не судилася <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Торопецъ, соч. Семевскаго, 3. — <sup>3</sup>) Лужичане называютъ въдъмъ — kuzłarničje (Volkslieder der Wenden, II, 233); у че-ковъ кувельникъ-колдунъ, чародъй (Срезнев., 60); у насъ кузленица — кузница, кузло-ковка (Обл. Сл., 95; Доп. обл. сл., 95) и кузнечный молотъ (тверсв. губ.). — <sup>3</sup>) Срп. припов., 31. — <sup>4</sup>) Ч. О. И. и Д. 1863, IV, 298.

Несомивано, что и славяне, подобно другимъ индоевропейскимъ племенамъ, признавали судьбу тамиственнымъ, всемогущимъ существо мъ, съ царственною надъ всемъ міромъ властію и съ божественнымъ характеромъ. Они называли ее Судомъ божіниъ. Самое слово богъ первоначально означало  $\tau \acute{o} \chi q$ , fatum. Въ санскрить ему соответствуеть b hagas (отъ b h ag-делить) - часть, доля, отломокъ, а потомъ счастіе и высочайшее существо, имущее въ своихъ рукахъ всякіе дары и разділяющее ихъ между смертными; сравии часть, участь и счастіе: «сидень сидить, а часть (fortuna) его растетъ»; обл. щаска означаетъ и счастае, и участокъ; серб. честит — счастанвый (съ-частьнъ), обладающій частью, злочест — malus — тотъ, кому досталась злая часть, Отъ глагола д в л и ть (нъм. theilen, rot. dailjan) образовалось слово доля, означающее не только pars (отдълъ, но и судьбу (то, что выпало человъку на часть, на долю, что досталось ему въ у-дълъ; нъм. theil, an-theil в ur-theil). По свидътельству пословицъ: «Богъ дасть долю и въ чистинъ поли», «лежень лежить, а Богъ для него долю держить» 1), «счастливому таланъ отъ Бога данъ», серб. «Богъ и срећа дала». Отъ него исходять и всъ блага, и вет лишенія, какъ это очевидно изъ производныхъ: богатый (CHEP. bhagavat, cpashu: deus, divus m dives), 60raтырь (слово, досель употребляемое въ нъкоторыхъ областяхъ въ симсят богача) и у-богій (бідный, одержиный бользнем, слепой, калека), малор. не-бога (беднякъ, сврота, лит. nabagas), не-божчикъ (покойникъ, луж. nabogi), т. е. обделенный судьбою, лишенный даровъ счастія: довольства, вдравія и долгольтія; съ-божіе аналогично съ словонь съчастів: въ разныхъ славянскихъ нартчіяхъ оно означаютъ нин вообще - ниущество, достояніе, богатство, нин въ част-

<sup>1)</sup> Вар. Лежукови Боръ долю дас.

ности — хатоъ, главное богатство земледъльца, а верхнелуж. z b o ż o -- счастіе 1). «Господь, говорять малоруссы, николи не спить: у того щасте одбирае, а тому дае» 2). Какъ для встхъ другихъ представленій язычества источинкомъ служно обожание природы, такъ и мысль о судьбъ въ глубочайшей древности должна была связываться съ естественными, стихійными явленіями. Отвлеченныя понятія предполагають долгое развитие; по своей безтвлесности, отръшенности отъ тъхъ самыхъ предметовъ, свойствами и признаками которыхъ опредълилось ихъ значение, понятия эти не могли быть доступны грубымъ, младенческимъ племенамъ. Ученыя изследованія показали, что вещія девы судицы принадлежали къ существамъ облачнымъ, дожденоснымъ. Судьба сатдовательно была не болте, какъ олицетвореніе всемогущихъ, то благотворныхъ, то разрушительныхъ, но всегда-неотвратимыхъ силъ природы. Слова, служившія ддя обозначенія этого понятія, были въ началь эпитетами или прозваніями верховнаго божества неба, бурныхъ гровъ, дождевыхъ дивней и земнаго глодородія. Въскандинавской мисологіи это — Одинъ, шествующій въ облакахъ и буряхъ, богъ, которому служили валькирін и отъ воли котораго вавистии торжество и смерть сражающихся героевъ Его всевидящее око = солице, въщіе вороны Huginn и Muninn, напитокъ мудрости изъ колодца Мимира суть выраженія его всевъдънія; онъ знаетъ в былое, и настоящее, и будущее, онъ надвляеть людей высочайшеми дарами духа в плоти, онъ —



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О вдіян. христ. на сл. яз., 122; Мат. сравн. слов., 11, 547, 559; Дифенбахъ, II, 610; Обл. Сл., 126, 236; Номис., 25. По указанію г. Потебин часть (отъ снир. чанд, чаннат-ти — scindere) и доли (отъ снир. дал-ати — колоться) означають изчто отръзанное, отколотое, мусомъ — Труды моси. археолог. общ., в. II, 154. — <sup>2</sup>) Кулишъ, I, 148.

владыка желаній, и потому называется Oski Wunsch 1), т. е. въ рукахъ его все счастіе, какого только можетъ пожелать смертный. Поэты XIII стольтія изображали Wunsch, какъ живое, могучее и творческое существо; валькирін назывались óskameyjar — wunschmädchen, тоже что славянскія желкине, жельне жене; души блаженныхъ героевъ, увлекаемыя валькиріями въ жилище Одина, — ó ska synir = wunschsöhne. Чудесному жезду, съ помощію котораго Гернесъ могъ усыплять живыхъ и пробуждать мертвыхъ, соотвътствують wünschelruthe a schlafdorn германскахь преданій: ото жезль, возжигающій пламя жизни въ новорожденномъ младенцъ и погашающій его въ минуту смерти. Когда Одинъ вонзнать въ Брунигильду schlafdorn, она тотчасъ-же впалавъ непробудный сонъ; подобное-же действіе, по свидетельству сказки, производить веретено въщей прихи ( порны). Наконецъ wünschhütlein и wunschmantel (≡ hut и mantel des Wunsches, Wuotans) напоминають «счастливую сорочку», которая приготовляется дівами судьбы 2). Одинь творецъ и владыка міровой жизни; вийсти съ своими братьями Vili (der wollende) и Vé (weiher, heiliger), онъ вывель изъ предвъчнаго заоса небо и землю, даровалъ вселенной законы и устроиль въ ней физическій и нравственный порядокъ; онъ создаль первую чету людей — мужа и жену, и вдунуль въ нахъ живыя души; онъ — царь, управляющій и смертными и богами, Allvater и Mjötudhr = измъритель, взвъшиватель всего сущаго, опредълитель судебъ з). Выше указано, что длиною нити, выпряденной паркажи, опредълялась

<sup>1)</sup> Озкавугг — óskis wind, wunschwind. — 2) Въ русского явына бажоный, забажанный — дорогой, желанный, и говоря о датяхъ-выноленный, выпрошенный у Бога; бажать (бажать) — сильно желать (Обл. Сл., 5, 59). — 3) Die Götterwelt, 152, 181; D. Myth., 390.

долгота человъческой жизни, что веревкою норнъ измърялось вространство владеній, на которыя должна распространиться власть новорожденнаго героя, и что девамъ судьбы присвоялось названіе mëten (стр. 344). По выраженію русской пословицы, «Богъ не гуляеть, а добро перемъряеть» 1) = одному даетъ, у другаго отымаетъ. Gautrekssaga повъствуетъ. что Одинъ и Торъ, подобно норнамъ, феямъ и рожаницамъ, творили грядущія судьбы. Въ полночь разбудилъ Одинъ своего пріемыша Старкадра (Starkadhr) и на лодит переправился съ нимъ на островъ, гдъ въ тънистомъ льсу засъдало одинналцать судей; двінадцатый стуль быль свободень, его заняль Одинъ — и предложилъ судьямъ изречь свои приговоры. Тогда началь гивный Торъ: «ich schaffe ihm (Старкадру). dass er weder sohn noch tochter haben und seinen stamm enden soll». Одинъ продолжалъ: «ich schaffe ihm, dass er drei mannesalter leben soll». Toph: •in jedem alter soll er ein nidhingsverk' \*) thun». Одинъ: «ich schaffe ihm — er soll die besten waffen und kleider haben». Topu: eer soll weder land noch grund haben». Ogun: «ich gebe ihm, dass er viel geld und gut habe». Торъ: «ich lege ihm — in jedem kampf soll er schwere wunden empfangen». Одинъ: «ich gehe ihm die gabe der dichtkunst. Toph: ewas er dichtet, soll er nicht behalten konnen». Одинъ: «das schaff ich ihm, dass er den edelsten und besten männern werth erscheine». Topa: •dem volk soll er verhasst sein». Торъ играетъ въ этой сагъ роль враждебной норны; каждый благой дарь онь старается уналить зынъ пожеланіенъ 3). Греки сочетали идею судьбы съ громоноснымъ Зевсомъ, въ рукахъ котораго были въсы, опредъляющіе участь не только отдельных героевъ, но и целыхъ народовъ:

<sup>1)</sup> Послов Даля, 4. — 2) Безчестное, текное дало. — 3) Germ. Mythen, 596—7; D Myth., 818—9.

Зевсъ распростеръ, проимсинтель, въсм волотме; на нихъ онъ Вросилъ два жребія смерти, въ сонъ погружающей долгій: . Жребій одинъ Ахиллеса, другой Пріамова сына. Ввялъ по срединъ и поднялъ: поникнулъ Гентора жребій, Тянкій къ Анду упалъ...

Также взвъшиваль онъ и жребін троянь и данаевь: «жребій данайскихъ сыновъ до земян многоплодной спустияся, троянъже до звъзднаго неба вознесся» 1). Въсы — эмблема Оемиды богини правосудія ( суда божьего), взвішивающей людскую правду и кривду. По свидътельству украинской сказки, Смерть, какъ одна маъ трехъ паркъ, требуетъ, чтобы душа усопшаго становилась на въсы, которыя подъ тяжестію гръховъ склоняются долу, а праведнаго подбрасываютъ вверхъна свътлое небо (см. выше стр. 273-4). Послв одворен в лхристіанства народная фантазія дала эти вісы архангелу Механау, вождю небеснаго вониства и побъдителю демоновъ; на страшномъ судв онъ будетъ взвешивать добрыя и злыя дела каждаго человъка, и смотря по тому, что перетянетъ, назначить ему или въчное блаженство, или адскія муки <sup>3</sup>). Въ связи съ этими «въсами правосудія» должно поставить и псковское преданіе о горъ Судомъ (въ порховск. увадъ). Надъ этою горою висъза нъкогда спущенная съ неба цъпь; въ случать спора или бездоказательных в обвинений соперники приходили сюда и каждый поочередно должень быль достать ціпь рукою; но цепь позволяла до себя дотронуться только праведной рукт. Однажды состять у состя украль деньги и положиль ихъ въ толстую, выдолбленную внутри палку. Оба пошли на Судому; сперва взялся за цёпь обвинитель, а затёмъ воръ, когда настала его очередь, попросиль своего противника подержать палку, и доставая цёпь, сказаль: «деньги у те-

<sup>1)</sup> Иліада, VIII, 69—74; XXII, 209—213. — 2) См. храновыя и лубочныя изображенія «Страшнаго суда».

бя!- Изпь и ому далась, но посла того неизвестно какъ и куда исчезда 1). Для предковъ нашихъ судъ и законы имвли священное значеніе; по общему, глубоко-укорененному убъжденію, они исходили отъ боговъ и составляли неотъемлемую принадлежность религін. Древивншій чешскій цамятникъ «Судъ Любуши» говорить: «у насъ правда по закону святу, ю-же принесеху отци наши», «позакону въкожизненныхъбоговъ» 2). Греки върили, что законы имъ посланы Аполлоновъ и Зевсовъ, а по сказанію римлянъ, Нума записалъ ихъ со словъ богини Эгеріи. Въ теченіи долгаго времени они даже не были закръплены письмомъ, и въ краткихъ ритжическихъ изръченіяхъ (carmina, уброг в) передавались устно отъ отца къ сыну, вибств съ вврованіемъ и молитвами; вакъ эти последнія должны были произноситься въ совершенной точности, не допускали ни малейшаго измененія, такъ и юридическія формулы только тогда имітли обязательную силу, когда произносились съ подобающимъ уважениемъ къ ихъ заветнымъ, нерушимымъ словамъ. Вступая въ гражданскія отношенія, человіть обязывался священною формулой. Впослъдствін, занесенные въ «служебники», промежь обрядовыхъ постановленій, заклятій и молитвъ, законы хранились въ храмахъ, подъ надзоромъ жрецовъ ⁴). О славянахъ извёстно, что они собирались на сходки и обсуждали свои общественныя дъма при штетнискомъ храм'в <sup>5</sup>). Въ нашихъ памятникахъ можно указать на поздивнше следы этого древняго обычая; такъ . въ «Псковской судной грамотъ» читаемъ: «а который позовникъ

<sup>1)</sup> Географ. Извъстія, изд. Р. Г. Общ., 1850 г., III, 527. Сходныя преданія, уцъявшія у другихъ народовъ, указаны въ Ист. очерк. рус. слов., І, 464—9. — 2) Приб. къ Изв. Ак. Н., І, 13—15. — 3) Отъ че́ню—раздълзю; чо́но с — раздълъ, къра, стихотворный ритиъ, пъсня. — 4) Куланкъ, 250—6, 402. — 5) Ч. О. И. и Д., годъ 2, III, ст. Сревнев., 47.

пойдеть исца звати на судъ, и той позванный не пойдеть на погостъ къ церкви позывницы чести... ино позывница прочести на погосте предъ попомъ»; «а противъ той рядницы не будеть во святой церкви въ лари въ тъ-жъръчи другой...» 1)

Въра въ таниственную, встиъ управляющую волю Судьбы съ особенною наглядностію заявляеть себя: а) въ судъ божіемъ (ордаліяхъ), самое названіе котораго тождественно съ именемъ Судьбы (см. II, 195-9); b) въ обычат метать въ сомнительных случаях жребій, и его указаніе принимать за приговоръ всевъдущаго божества, и с) въ гаданіяхъ о будущемъ. Ръшеніе частныхъ тяжбъ и общественныхъ вопросовъ жребіемъ было употребительно у встав индоевропейскихъ народовъ. Дъло, въ которомъ боролись противоположные интересы, черезъ это возвышалось надъ произволомъ и страстями людей и восходило на тотъ верховный, непреложный судъ, передъ которымъ умолкали всв личные разсчеты; нбо избътнуть опредълений рока не дано ни единому смертному. Лат. sors и нъм. 100 в означаютъ и жеребій, и счастіе, долю, участь; точно также и рус. ж ребій употребляется въ двоякомъ значенів: метать жеребья — бросать нарочнонаръзанныя и помъченныя палочки или прутики, чтобы по ихъ расположению разрашить спорный вопросъ; знать, таковъ мой жребій! вийсто: таково мое счастье! Одна наъ трехъ дъвъ судьбы бросала жребін для опредъленія грядущихъ событій (см. выше стр. 346, 349). И греки, и римляне вопрошали свои прорицалища посредствомъ жребіевъ. Для этого они метали кости, или изъ урны, наполненной водою, доставали дощечки, на которыхъ начертаны были различные зна-



<sup>1)</sup> Стр. 5, 7 и др. При такомъ взглядё на судъ и законы, нётъ ничего удивительного, что при введении христіанства духовенство тотчасъ-же пріобріло значительное участіє въ судебныхъдёлахъ.

ки, а жрецы поясняли яхъ сокровенный смыслъ. Выборы въ общественныя должности долгое время совершались по жребію, т. е. отдавались на божью волю. У германцевъ жребій былъ ръшителемъ споровъ и провозвъстникомъ будущаго. По свидътельству Тацита, отломленную отъ дерева вътвь они разръзывали на части и на каждой клали особую мътку; жрецъ нан старъйшій въ родъ бросаль эти прутики, и смотря по тому, какъ они выпадали, дълалъ свои заключенія. Отсюда очевидна связь жребія съ рунами и гаданіями 1). Тотъ-же обычай существоваль и между другими племенами; скиеы по расположенію жеребьевыхъ прутиковъ или стрёлъ угадывали будущее и давали отвътъ на всякое возникшее недоумъніе 3). Саксонъ-грамматикъ говорить, что на островъ Ранъ славяне кидали три дощечки — съ одной стороны бълыя, а съ другой черныя, и замічали: какой именно стороной упадутъ онъ кверху; бълая предвъщала успъхъ, а черная — неудачу. Къ этому гаданію прибъгали и штетинцы, чтобы определить исходъ морской битвы в). Въ числе запретныхъ кингъ и суевърныхъ обрядовъ старинный памятникъ называетъ: Метаніе наи Розгомечецъ. Какая жертва угодна богамъ? - это изстари ръшалось жребіемъ; такъ при св. Владиміръ кіевляне метали жребій на отрока и дъвицу: «на негоже падеть, того заръжемъ богомъ» (II, 260). По словамъ Константина Поропророднаго, руссы метали жребій, и следуя его указанію, однихъ птицъ заколали въ жертву, а другихъ пускали на водю. Стихъ о Едизаветъ Прекрасной разсказываетъ: когда при царъ Агеъ покинулъ народъ въру христіанскую, то Господь прогитвался и напустиль на царство зитя лютаго, повдучаго; тогда-то князья и бояре собирались на соймище

<sup>1)</sup> D. Myth., 1064; Germ. Mythen, 599; Куданжъ, 241-2. — 2) Дът. рус. лит., кн. I, 140. — 2) Срезнев., 81.

И жеребьи закладывали: Кому напередъ звърю достану́ться На съъденіе, на смертное потребленіе? 1)

Даже въ выборт жениха и невъсты предки наши руководились жребіемъ, какъ это можно заключать изъ слъдующаго выраженія Слова о полку: «връже Всеславъ жребій о дъвицю себъ любу» <sup>2</sup>)

Въ торговомъ договоръ Новгорода съ нъщами и готландцами (XIII-го стольтія) постановлено, чтобы тяжбы между русскими и ганзейскими гостями, при недостаткъ судебныхъ доказательствъ и противорьчій свидътелей, рышались жребіемъ 3). Въ Судебникъ Ивана Грознаго занесено савдующее узаконеніе, подтвержденное потомъ и въ Уложеніи (XIV, 4): есля между русскимъ и чужеземцемъ возникнетъ дело, которое не иначе можетъ быть решено, какъ развъ присягою, то ціловать кресть предоставляется той стороні, чей вынется жребій. Анганчанинъ Лэнъ описаль наиъ саный обрядъ выниманія жребія: два восковыхъ шарика съ именами спорящихъ клались въ шапку и кто-нибудь изъ посторонияхъ доставалъ одинъ шарикъ голою правою рукою; чье имя вынемалось, тотъ давалъ клятву и вынгрывалъ дело. Изъ уставной грамоты шуянамъ 1606 года видно, что и въ томъ случат, когда оба противника были люди русскіе, право цтловать крестъ опредълялось жребіемъ. Тъмъ-же способомъ ръшали въ XVI-иъ столетін вопросъ: кому изъ тяжущихся о поземельномъ владенін должно предоставить право идти съ образомъ на головъ и указывать межу 4). По Уложенію (XIV, 10) искъ не свыше рубля ръшался жребіемъ, а больше

<sup>1)</sup> Ч. О. И. и Д., годъ 3, IX, 155; см. также Поэт. Воз., II, 199—200. — 2) Рус. Дост. III, 186. — 3) Городское или среди. состояніе рус. нар., соч. Пломинскаго, 59. — 4) Макуш., 104; Исторія Росс. Соловьева, УІІ, 158, 334, 414; Карамз. И. Г. Р., ІХ, приміч., 788; Описаніе гор. Шуи, 226.

рубля — присягою. Выборъ духовнаго владыки совершался въ старину по жребію: имена кандидатовъ писались на отлъльныхъ листкахъ, и запечатанныя полагались — въ Новгородъ на престолъ у св. Софін, а въ Москвъ — передъ иконою Владимірской Богоматери въ Успенскомъ соборь; посль молебствія выносили одинъ свертокъ, распечатывали и объявляли народу избраннаго. Наказывать десятаго по жребію, въ случат какихъ-либо общественныхъ смутъ, долго удерживалось на ряду съ другими судебно-административными мърами 1). Но еще долговъчнъе жребій въ обычаяхъ поселянъ, которые выражаются о немъ пословицами: «жеребій — божій суль». «жеребій — святое діло», «жеребій сыщеть», «оть жеребья не уйдешь!» . Онынъ въ деревняхъ и селахъ большая часть спорныхъ дель и очередныхъ обязанностей решается жребіемъ. При дълежъ имущества и выборъ рекрута крестьяне всего охотиве полагаются на этотъ безстрастный, независимый отъ человъческого произвола судъ. Въ нежегородской губ. при развёрсткъ поземельных участковъ бросаютъ жеребын; въ прославской и другихъ губ., когда умретъ отецъ и не оставить послъ себя никакого распоряженія, два сына его (что называется «ровный бой») берутъ каждый свою часть по жребію 3). Метанье жеребьевых знаков въ накоторыхъ мъстностяхъ замъняе ся обывновениемъ конаться, и слово это въ рязанской губ. употребляется въ спыслъ: бросать жребій. Следуя завету старины, русской человекъ — когда наступять Рождественскіе Святки — силится разгадать: что присудила ему на будущій годъ могучая Судьба? Съ этою цылью совершается обрядь гаданія, описанный нами во II-иь томъ, стр. 194. У болгаръ, наканунъ Новаго года, дъвицы

<sup>1)</sup> Рус. въ св. посл., III, 215-8. — 2) Послов. Даля, 50; Толжов. слов., I, 477. — 3) Этн. Сб., I, 13, 21; Въст. Р. Г. О. 1853, II, 108.

выносять на площадь котель, наполненный водою, опускають въ него кольца, браслеты, ожерелья, и все это отдають на сохраненіе такъ называемой даридь солеца. Царидею назначается обывновенно дівушка не старіве шестьнадцати літь, съ русою косою и голубыми глазами. На другой день сельская молодёжь отправляется къ ея дому, съ музыкой и пъснями; царица подымаетъ котелъ и выходитъ на встръчу, красуясь длиными, распущенными поплечамъ волосами; подруги убирають ее цвътами, надъвають ей на голову вънецъ и красное покрывало, и затёмъ всё вмёстё идутъ на площадь. Тамъ приступають къ гаданію; хоръ поетъ предвъщанія, а царица вынимаетъ изъ котла одну за другою погруженныя въ него вещи. Чья вещь будетъ вынута, тому и въщаетъ провозглашенная пъсня его грядущую судьбу 1): «кому вынется, тому сбудется—не минуется!» Царица солнца представляетъ въ этомъ обрядъ дъву - судицу (сравни 1, 82-85), а кольца, браслеты и ожерелья замъняють собою жребін гадающихь.

Литовскій Прамжинасъ (—божіе предопредъленіе, судьба) почитался высочайщимъ изъ боговъ; его судомъ содержится вселенная; отъ его ударовъ дрожитъ мать-земля, какъ отъ небесныхъ громовъ Перкуна; онъ посылаетъ всемірный потопъ (— весенніе разливы) и потомъ создаетъ на землъ новую жизнь и новое покольніе людей, заставляя спасенную имъ чету прыгать черезъ камни. Тотъ-же мноъ о происхожденіи людскаго племени греки связывали съ Гермесомъ, а славяне, какъ свидътельствуетъ старянный памятникъ 2), — съ Родомъ: сидя на воздуси, Родъ мечетъ на землю груды — и въ томъ рождаются дъти (II, 474—5). Изъ этихъ сближеній

<sup>1)</sup> Москов. Гавета 1866, стат. Каравелова: «Святки у болгаръ»; см. также Гласник. срп. учен. друштва, кн. У (1867), 127. — 2) Арживъ ист.-юрид. свъд., II, предисл. стр. ХХІІІ.

позволетельно заключать, что первоначально подъ еменемъ Рода разумълось божество, ваправляющее весенними грозами, оплодотворяющее землю стменемъ дождя и созидающее міровую жизнь. Бълый свыть, по выраженію стиха о голубиной книги, зачался отъ суда божія. Выше иы видели, что богъгромовникъ, какъ миническій кузпецъ кунтъ людямъ брачные узы и назначаетъ, кому на комъ жениться (стр. 373-5); какъ повелитель волковъ («волчій пастырь»), онъ опредёляетъ, какіе вменно люди должны умереть отъ зубовъ этого хищнаго звъря, и приговоры его также неотвратимы, какъ и приговоры рожаниць; волки следують за нимъ — подобно тому, кавъ сабдуютъ они за Одиномъ и валькиріями (І, 710-1). Въ древнихъ рукописяхъ рай и адъ ( = тъ загробныя области, гдъ обитаютъ души предковъ) обозначаются словами по-рода и родьство: «а уже убогыхъ не миловати, и родьство объщтано е(сть) и огнь негашжштии и съ бъсы мученіе» 1). Это наводить насъ на мысль, что съ Родомъ могло соединяться представление о владыкъ усопшихъ предковъ (сравни выше, стр. 283, преданіе о веданческомъ Аріанъ); что, царствуя въ воздушныхъ сферахъ, онъ-съ одной стороны - посылалъ на землю иладенческія души (шпорождаль дітей), а съ другой, наравит съ скандинавскимъ Одиномъ и греческимъ Гермесомъ, препровождалъ души усопшихъ въ страну безсмертія. Въ паремейникъ 1271 года слово Родъ употреблено при переводъ еврейскаго гад (fortuna, тоху, богъ счастія): «готовяще Родоу транезж. 2). Въ древле-славянскомъ цереводъ хроникъ Малады и Амартола греч. εξμαρμένη, означающее судьбу, объясняется словомъ рожденіе: «Имармънию же съдълавші прелесть нъкоую, глаголе и ую рожденіе, ся-же развъ ничесожъ пострадати, ли творити могоуще комоу-любо,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Матер. для истор. письменъ, 9 (Святославовъ Изборнивъ 1073 года). — 3) Архивъ ист.-юрид. свъд., II. ст. Срезнев., 109.

знаменословять, и въ таковоую прелесть и нечестіе въпадають; митет бо накым, яко разва рожденія — крома Имармъніи некто-жъ ни сътворити, ни пострадати власть имать». Замътимъ, что и греки съ словомъ у є у є стоединяли понятіе судьбы: такъ у Іоанна Златоуста, чаще другихъ возражавшаго противъ фатализма, читаемъ: «èt Өебс, в' үе́уестс» въ старинномъ переводъ: «аще Богъ есть, иъсть рожденія»; «ѐг γένεσις, в' νόμος, ει δε νόμος, в' γένεσις» = «аще рожденіе то не законъ, аще законъ-то не рождение. Тотъ-же смыслъ средневъковые латинскіе и нъмецкіе памятники придають ръченіямъ: genesis, genitura, nascentia, gaburt, giburt, g ab u rd ia 1). Въ одномъ наъ поучительныхъ сочиненій VII-го въна записано: «nullus sibi proponat fatum vel fortunam aut genesin, quod vulgo nascentia dicitur ut dicat: qualem паscentia attulit, taliter erit» 2). Хотя въ старинныхъ переводахъ слово «рожденіе» и есть повидимому не болве, какъ буквальная передача греческаго «үе́уесіс»; но это еще не доказываетъ, чтобы переводчики употребляли есо машинально, безсознательно, и чтобы само по себт оно не имтдо никакой связи съ понятіемъ о всесильномъ рокъ Наоборотъ, надо думать, что и переводчики, и ихъ современники очень хорошо понимали: противъ какого «рожденія» были направлены протесты проповъдниковъ; можно ле сомнъваться въ этомъ, если девы судьбы назывались у славянъ рожаницами, если и донынъ народъ русской выражается пословицей: «отъ роду (тотъ судьбы) не въ воду!» 3) Во встять памятникахъ, свидътельствующихъ о поклоненіи Роду и рожаницамъ, имя перваго постоянно встръчается въ единственномъ числь. Очевидно, что рожаницы и Родъ стоять въ такомъже' отношенін другъ къ другу, какъ парки и Fatum, мойры

<sup>1)</sup> Изв. Ав. Н., IV, 171-6. — 2) D. Myth., 818; Germ. Myth., 631. — 2) Послов. Даля, 920.

и 'Ανάγκη или Εξμαρμένη, норны и Örlög '); тогда какъ рожаницы завтдывали участью отдъльныхъ людей (каждому, при его появленіи на свътъ божій, давалась своя рожаница), Родъ олицетворялъ собою общее понятіе о судьбъ, какъ о божественной силъ, все производящей и всъмъ правящей вт. міръ.

Но творческая дъятельность природы возбуждается неоднимъ дожденоснымъ Перуномъ; она не менъе зависитъ и отъ ясныхъ, согръвающихъ дучей солица. Для нашихъ предковъ солице было божество рождающее дарующее землъ урожан и надъляющее смертныхъ изобиліемъ, богатствомъ, а следовательно и счастіемъ. Сискр. bhaga употреблялось, какъ одно изъ названій этого світила; у славянъ «солице» -синонивь счастія, на что указывають следующія выраженія: «взойдетъ солнышко и на нашъ дворъ!» «померкло миъ солнце!» «закатилось мое счастіе!» (І, 67) Какъ всевидящее око, озирающее небо и землю, — Солице знаетъ все явное и сокровенное, что только совершается въ міръ. Отъ его взоровъ ничто не можетъ утанться! Свътъ и зръніеобычныя метафоры знанія, мудрости, а мракъ и слівпота — невъжества, отсутствія всяких свъдъній 2). Въ гимнахъ Ригъ-Воды Солице называется всев в дущимъ °). Оно - представитель высочайшей правды, всегда открытой и «ясной, какъ божій світь», противникъ и каратель «темной» лжи, и тотъ, кто обизнываетъ (и о рочитъ) другихъ, грфшитъ именно противъ этого всевъдущаго божества. Въ силу этихъ воззрѣній, съ нимъ необходимо сочеталась идея пра-



<sup>1)</sup> D. Myth., 382. — 2) Мы говоримъ: про-свъщеніе, свътъ знанія (правды, истины), мравъ невъжества, проворячвость, ясновидъніе, умственная сявпота, дальновидпый или темный человъкъ. — 3) Die Symbolik von Sonne und Tag in der germanisch. Mythol., 7,

веднаго суда божія. Въ дюбопытной чешской сказав юный герой отправляется за разръшениемъ загадочныхъ вопросовъ въ Солнцу, тогда какъ, по сербскому преданію, онъ съ тою-же цълім идеть въ Судьбъ. Солице названо въ этой сказкъ здатовласымъ дедомъ-Всеведомъ, а въ матери ему дава пряха-судица, которая вечеромъ принимаетъ его на вападъ и успокомваетъ на своихъ колѣнахъ; по утру Солнце пробуждается отъ сна, прощается съ матерью и вылетаеть восточнымъ окномъ на дневное странствованіе. О значенів Солицевой матери сказано было выше: это, во первыхъ, --- облачная, дожденосная жена, изъ темныхъ нъдръ которой нарождается Солнце весною, и во вторыхъ богина Зоря, которая каждое утро выводетъ его изъ мрака ночи, или выражаясь поэтически: каждое утро рождаетъ свётозарнаго сына и разстидаетъ для него по небесному своду золотисто-розовую пелену (I, 88; II, 124-6). Зоря также представлялась пряхою, какъ и дъвы судьбы (см. гл. V); по указанію въмецкихъ причитаній, одна изъ этихъ дівь отпираєть небо и выводить маъ-за темныхъ затворовъ ясное солице (см. стр. 355). На Руси уцільна старинная поговорка: «дожидайся Солицевой матери божья суда!» 1). Солнцева мать упоминается. во MHOTEXT CRASKANT, M BOSAT O HOM TOBODETCH, KART O BT MOH пряхъ: она даетъ странствующимъ героямъ мудрые совъты и на золотой прядкъ прядетъ золотую кудель 2).

<sup>1)</sup> Снегирева: Послов. и притчи, 99. — 2) Slov. povesti Škultety a Dobšinsk., I, 60-61; Slov. pohad., 280, 452; Глинск., IV, 43.—По мизнію г. Потебин (Труды моск. археол. общества, в. II, 193), въ чешской сказий о дідів-Всевідів спутаны два различныя предавін; подів именемъ діда-Всевідів скрывается драконъ, а что сказия навываеть его солицемъ — это не болів, какъ ошибля разскащика. Мы не можемъ согласиться съ втимъ мизніемъ. Правда, что тіже самыя подробности, какія встрічаемъ въ сказить о дідів-Всевідів, повторяются и во иножествів другихъ сказомъ.

Впоследствін, когда нравственныя представленія стали брать перевёсь надъ религіознымъ натурализмомъ, идея судьбы отрёшилась отъ стихійныхъ боговъ, строителей міровой жизни, и обособилась въ отдёльное, самостоятельное божество. Въ Малороссіи сохранилось такое преданіе: шелъ крестьянинъ по лёсу и заблудился. Наступила ночь, вдали заблестёлъ привётливый огонёкъ; крестьянинъ поспёшилъ на его свётъ, набрёлъ на ветхую избушку и попросился ночевать. Его приняла́ бёдная

гав герой отправляется за разрешениемъ трудныхъ вопросовъ въ царю-зивю, дракону, горному великану и даже чорту; но это только доказываетъ, что одинъ и тотъ-же миеъ могъ варіироваться различно. На сказочнаго героя воздагается обязанность. узнать: отчего высохъ источникъ живой воды? отчего яблоня не дасть моложавыхъ плодовъ? къмъ похищена прекрасная царевна, или какъ излъчить ее отъ тяжкой бользии? и куда затерялся ея водотой влючъ? Вопросы эти живописуютъ зимнее состояніе природы, когда изсяваетъ живая вода дождей, когда въ небесныхъ рощахъ перестаютъ зръть моложавыя яблоки, когда богиня лътняго плодородія попадаєть во власть демоновь и теряеть свой ключъ-молнію. Но увиданіе и возрожденіе міровой жизни условливаются діятельностью боговъ и демоновъ, и потому съ вопросами о концъ зимы и началъ лъта народная фантазія съ равнымъ правомъ могла обращаться и из царю-вивю (Вритрв), какъ похитителю прекрасной богини, живой воды и моложавыхъ яблокъ, и къ Солнцу, какъ владыкъ пресвътлаго рая, и наконецъ къ Судьбъ, вакъ представительници суда божьяго, которымъ зиждется и управляется вся вселенийя. Затимъ остается одна черта въ сказки о дъдъ-Всевъдъ, которую, кажется, слъдуетъ признать заимствованною изъ преданій о драконъ и перенесенною на Солице: это вырываніе волотых в волось изъголовы деда-Всеведа (Эрбень, 4-9; Н. Р. Св., І, № 13 и стр. 165; Ганушъ о Дъдъ-Всевъдъ, 23-41; Шкульт., І, 134; Норвеж. св., І, 5; сказ. Грим., І, 29). Заматимъ, что странствование къ Солнцу за разръшениемъ различныхъ вопросовъ вовсе не составляетъ исключительной фринадлежности сказки о деде-Всеведе, а напротивъ есть одинъ изъ обычныхъ нотивовъ народнаго эпоса (Westsl. Märch., 36-40; Slov. pohad., 447-455; Малый (изд. 3), 62; Н. Р. Ск., стр. 172-3; VIII, стр. 623-4; Штиръ, 17).

старушка, и на вопросъ гости: «кто ты?» назвалась Судьбою. Еще простынинь не усправ заснуть, какъ вто-то постучался въ окно. «Что?» спросила Судьба. — Столько-то родилось **Мальчиковъ и столько-то девочекъ, отвечалъ неведомый го**лосъ; какая ихъ судьба? «Таже, что у меня сегодня!» За окномъ послышался вздохъ. На утро проснулся крестьянинъ не въ бъдной избушкъ, а въ богатыхъ палатахъ: всюду роскомь и золото! и остался онъ у Судьбы еще на один сутки. Ночью повторилась прежняя сцена: кто-то постучался въ окно и свазалъ: «столько-то родилось мальчиковъ и дѣвочекъ; какая ихъ судьба?» — Таже (раздалось въ отвътъ), что у меня сегодня! Судьба жила поперемінно — одинъ день, какъ нищая, а другой, какъ богачка, обладающая несмътными сокровищами; вто въ какой день родится, таково его и счастіе. Возвратись домой, крестьянивъ нашелъ, что жена родила ему двухъ сыновей: одного — въ безталанный день, а другаго — въ счастанвый. Вся жизнь банзпецовъ послужила оправданіемъ той судьбы, которая каждому изъ нихъ была опредълена при рожденін <sup>1</sup>). Не менте митересна малорусская сказка о двухъ Доляхъ. Жили два брата — младшій въ довольствъ и счастін, а старшій въ бъдности. Настало льто. Старшій брать нанялся у младшаго жать хлёбъ Разъ приходить онъ въ поле и видить: женщина въ нищенскомъ рубищъ ходитъ между копнами, выдергиваетъ самые крупные колосья изъ сноповъ, полученныхъ старшимъ братомъ за работу, и втыкаетъ илъ въ снопы младшаго. «Кто ты?» спросиль бъднякъ. «Н — Доля твоего брата; онъ спитъ, а моя обязанность денно м нощно трудиться на него, какъ на своего господина, съ самаго рожденія его до смерти я ему върная слуга: берегу его отъ опасностей, лелью его дътей, окропляю его поля и огородъ росою, гоню ему рыбу въ бредень, рои цчелъ — въ улья, охра-

<sup>1)</sup> Mases 1842, YI, 127,

няю отъ хищнаго звъря и холю его скотину, привожу къ нему купцовъ, набиваю цъву на его товаръ и дарю его семью здоровьемъ. Твоя же Доля — бълоручка, думаетъ только о принять и нарядахъ, и потому ты браенъ» 1). Великорусская редакція этой сказки такова: разділились двое братьевъ и стади жить особо. У старшаго брата что ни годъ -- то дъти рожаются, а хозяйство все плоше да хуже идетъ; до того дошло, что совстиъ разорился — и дътямъ не радъ! Пришелъ бъдный къ младшему, богатому брату: «одолжи, проситъ, хоть на одинъ день лошади; пахать не на чтит! Тотъ позволилъ: «возьии на одинъ день, да смотри — не замучь!» Бъдный отправился въ поле, а тамъ невъдомо какіе люди на братниныхъ лошадяхъ землю пашутъ. «Стой! закричалъ онъ; сказывайте, что вы за люди?» — А развъ не видишь, отозвался одинъ изъ пахарей, что я-С частье твоего брата; онъ пьетъ-гуляетъ, ничего не знаетъ, а мы на него работаемъ. «Куда-же мое Счастье дівалось?» — А твое Счастье вонъ подъ кустомъ, въ прасной рубашкъ, лежитъ; ни днемъ, ни ночью ничего не дълаетъ, только спитъ! «Ладно, думаетъ мужикъ, дай-ка я доберусь до него!» Пошель, выръзаль толстую палку, подкрался къ своему Счастію и вытянуль его по боку изо всей силы <sup>а</sup>). Счастье проснулось и спрашиваеть: «что ты дерешься?» - Еще не такъ прибью? Люди добрые землю пашутъ, а ты

<sup>1)</sup> О. З. 1840, II, смъсь, 42—44. — 2) Варіантъ: Жине-быле два брата рыбака: одинъ богатый, другой бъдный. У богатаго завсегда всъ верши рыбой полны, а бъдному коли попадется двъ-три плотички—и то слава Богу! "Что за чудо! ужь не воруетъ ли кто мою рыбу?" подумаль онъ, взяль плеть и пошель ночью на ръку. Послышался плескъ по водъ; глядь — вто-то въ бративну съть рыбу загоняетъ. "Ты кто?" спращивлетъ рыбакъ. — Я Доля твоего брата, гоню ему рыбу. "А гдъ-жъ моя Доля?" — Твоя Доля — лънива, вверхъ брюхомъ на камиъ лежитъ, пъсни поетъ да въ гусли играетъ; отъ того ты и бъденъ. Рыбакъ бросился иъ камию и давай стегать свою Долю плетью...

безъ просыпу спишь! «А ты небось хочешь, чтобъ я на тебя пахаль? и не думай! - Чтожъ, все будешь подъ кустомъ лежать? въдь эдакъ мнъ умирать съ голоду прійдется! «А ты коли хочешь, чтобъ я тебъ помочь дълаль, такъ брось крестьянское діло да займись торговлею. Я къ вашей работі совстиъ непривыченъ, а купеческія дтла всякія знаю. > - Займись торговлею!... мит тесть нечего, а не то что въ торгъ пускаться. «Ну хоть сними съ своей бабы старой сарафанъ да продай; на тъ деньги купи новой — и тотъ продай! а ужь я стану тебъ помогать, ни на шагъ прочь не отойду!» Послушался мужикъ, и вскоръ разбогатълъ отъ счастливаго торгу 1). Жалуясь на бъдность, поселяне говорять: «плаче твоя доля!» «эко счастье — на мосту съ чашкой!» или: «моя-то доля съ чашкой въ поль!» (т. е. мой удъль собирать милостину 2). Про счастье выражаются, что оно «якъ трясця: кого схоче, на того й нападе» в). Когда невъста собирается подъ вінецъ, она съ тревогой задумывается о той судьбъ, какая ожидаетъ ее запужемъ.

> Дзевочка въ вянцу едзя, Яё Доля спатыкая <sup>4</sup>); Она съ Доляй размовляя:

«Доля моя, Доля! коли ты добрая — садись со мной на возъ; коли ты якая — уплыви съ водою.» 5) Въ пъсняхъ малороссійскихъ часто слышатся горькія жалобы на несчастную Долю и ея безотвязность:

- а) Ой бодай ты, моя Доля, на дий моря утонула, Якъ ты мою головоньку въ неволю втопыла!
- в) Породыла мене маты у святу недилю,
   Дала мини гирьку Долю—ничого не вдію.

<sup>1)</sup> Н. Р. Св., Y, 51. — 2) Послов. Даля, 30. — 3) Или: "счастье что лихорадка — къ кому привяжется" — Номисъ, 35-36. — 4) Встръчаеть. — 5) Сборн. цамятн, нар. творчества въ съв.-западн. краф, I, 282.

Ой пиду я до сусида воза позычаты,
Та повезу гирьку Долю на торгъ продаваты;
Люды знаютъ гирьку Долю, нейдуть купуваты,
Тий не хочуть купуваты, не хочуть пытаты.
Повезу я гирьку Долю з' торгу та до дому,
Тай ударю гирьку Долю з' воза та до долу:
"Отъ-тутъ тоби, моя Доля, отъ-тутъ пропадаты,
Що не вмила, не хотила мене шануваты!"

с) Породыла мене маты въ несчастну годину, Дала мини злую (лиху) Долю; де-жъ еји подину? — Да пиди соби, Доле, пиди, несчастная! пиди утопися, А за мною, да за молодою, да не волочися. "Хочь я пиду, молода дивчино, пиду утоплюся, А якъ війдейть рано води брати—и за тебе учъплюся."

Далте дъвица заклинаетъ злую Долю заблудиться въ лъсу или сгинуть въ полъ, но та отвъчаетъ: что въ этомъ! пойдешь ли ты въ лъсъ калину ломать, или станешь жать въ полъ—
«я за тебе учъплюся!» Въ другой пъснъ мать на жалобы несчастной дочери замъчаетъ ей: «така тоби, доню, Доля судилася» 1). Замъчательна по силъ мысли записанная мною пъсня, въ которой безталанный молодецъ вызываетъ свою Долю помъриться съ нимъ въ поль:

Ой шовъ казакъ съ дому, Та-й съ дому до Дону, Та-й съ дому до Дону, Та-й сивъ надъ водою; Сивши надъ водою; Провлине Долю; "Ой, Доля-жъ, ты Доля, Доля моя злая! Чомъ ты не такая, Якъ Доля чужая? Ой, колибъ ты, Доля, Та вышла бы въ поле; Тогда-бъ ты сгадала— Кого забикала!

<sup>1)</sup> Объ истор. зн. нар. поэз., 154; Украин. пъсни Максимовича, 170; Малор. литер. сборн., 263; Бълорус. пъсни Е. П., 65 — 66; Метлинск., 12—13, 80, 275, 365-6; Мат. срав. слов., II, 187.

Лодя употребляется въ народной рачи иногда въ смысла подожительно-счастливой судьбы, а съ отрицаніемъ не (недояя) въ сиысат судьбы несчастанной, печальной: «гдт нттъ доли, по пословиць, туть и счастье не велико» 1); «не то сирота, що роду не мае, а то сигота, що доли (счастья) не mae > 2); «дитинка спить, а доля jie pocte»; «лежень лежить, а Богъ для него долю держить» или: «лежухови Богъ долю дае»; «безъ доли хочь (выйди замужъ) за пана — и. панъ скрутиция», а «якъ моя добра доля, то-й пьяниця поправицця» в); «якъ твоя, доню, доля — то накупить чоловикъ (мужъ) поля, а якъ бездилля (бездолье), то продасть и подвирря»; «своей недоли и кономъ не объјидешъ» 4). Недоля нередко заменяется выраженіями: беда, лихо, напасть, горе и нужда. Въ народныхъ пословицахъ, пъсняхъ н сказкахъ Бъда выступаетъ, какъ-бы въкій демонъ, какъ существо живое, самодъйствующее. Она странствуетъ по бълому свъту, ищетъ людей, обреченныхъ несчастію, идетъ къ нимъ на встръчу, гонится за ними: «бъда (горе) ходитъ не по лъсу, а по людямъ», «бида не спить, а полюдямъ ходить», «напасть (лихо) не по дереву ходить, а по тихъ людяхъ», «гдъ бъда ни шаталась, а къ намъ пришатилась», «гдъ бъда ни голодала, а къ намъ на пирушку», «пришла бъда — растворяй ворота!» «дома-ль хозямнъ? бёда пришла», «не кличь биди до себе, сама прійде до тебе», «лиха не шукай — воно само тебе найде», «де ти, лихо, ходило? — тебе, пане, ш укало!» 5) серб. «нашла га бида на суву путу», «лихо спот-

<sup>1)</sup> Полн. собр. послов. 1822 г., СПБ., 36—38. — 2) Старосв. Бандур., 190. — 3) Варіантъ: "якъ вродилась щасниця, такъ поправицця и пъяниця". — 4) Номис., 35 — 36; Зап. Р. Г. О. по отд. втногр., I, 294.— 5) Сказка повъствуетъ о человъкъ, который искалъ Лиха, и оно предстало ему въ образъ одноглаваго великана (Н. Р. Ск., III, 14).

кало» (сравни: «щастя споткало» — встрѣтило, «щастя переходя живе» — сегодня гостить у одного, завтра у другаго), «видъ биди не втикти», «ты отъ бѣды, а бѣда впереди» (вар. «а бѣда въ очи!»). Неутомимая въ преслѣдованьи, она настигаетъ, схватываетъ человѣка, цѣцляется за него, и подобно влобному эльфу, садится ему на плечи, бъетъ, давитъ и мучитъ свою жертву: «лихо его не берець!» «лихо не возмець, коли Богъ не даець», «кого бида у чѣпицця, того тримаецця 1) и руками, и ногами», «нужда-бъ тя побила!» «побила-бъ тебе лихая година!» 2) пол. «żeby go licho сіężкіе рог w а фо», «піесь сіę bieda w e ź m i e», серб. «та-ко ми се туга на срце не савила!» 3) Несчастливецъ жалуется:

Чому-жъ мени горилка не пьстця? Коло мего серденька якъ гадина вьетця. —Ой, тожъ не гадина, то лиха година Коло твого серденька соби гниздо звила <sup>4</sup>).

Лихая, горькая, недобрая Доля, по выражению народныхъ пъсень, рождается вивств съ человекомъ, шагъ за шагомъ сле-"Дуетъ за нимъ въ продолжения всей жизни и провожаетт его въ самую могилу:

- а) Ой пиду-жъ я, пиду, да съ сего кран пиду,
  Ой повыну я да у симъ кран Биду;
  Ой оглянусь я за крутою горою—
  Ажъ иде Бида следочномъ за иною...
  "Ой, чего-жъ ты, Вида, за иною вчепылася?"
  —Я з' тобою, безталанный, з' тобою родылася.
  "Ой, чего-жъ ты, Бида за иною ввязалася?"
  —Я з' тобою, безталанный, з' тобою вевичалася 5).
- b) Ой ты, Горе мое, Горе сърое, Лычкомъ связанное, подпоясанное!

<sup>1)</sup> Держится. — 2) Послов. Даля, 30—33; Ноинс., 35, 37, 40, 43—44; Записии Р. Г. О. по отд. этногр., I, 338, 446. — 3) Срп. послов., 305. — 4) Метлии., 250. — 5) Бодян. О нар. поэзіц славян. плем., 133.

Ужь и гдв ты, Горе, на моталося—
На меня, бёдную, навизалося...
Ужь я отъ Горя во чисто поле;
Оглянусь я назадъ—Горе за мной идетъ,
За мной идетъ, во слёдъ грозитъ:
"Ужь я выжну-повыжну все чисто поле,
А сыщу я, найду тебя горькую!"
Я отъ Горя во темны лёса,
Оглянусь я назадъ—Горе за мной идетъ,
За мной идетъ, во слёдъ грозитъ:
"Порублю я-посёку всё темны лёса,
А найду я тебя горемычную!"
Ужь я отъ Горя къ гробовой доскъ,
Оглянусь я назадъ—Торе за мной идетъ,
Съ топорешечкомъ, со лопаточкой 1).

с) Не отростить дерева суховерхаго,
Не откормить коня сухопараго...
Ай Горе, Горе-Горованьице!
А и лыкомъ Горе подпоясалось,
Мочалами ноги изопутаны.
А я отъ Горя въ темны лъса —
А Горе прежде въ лъсъ за шелъ;
А я отъ Горя въ почестной пиръ—
А Горе за шелъ, впереди сидитъ;
А я отъ Горя на царевъ кабакъ—
А Горе встръчаетъ, ужь пиво тащитъ:
Какъ я нагъ-то сталъ — насмъялся онъ 2).

Замъчательны обороты: «Горе зашель», «Горе насмъялся»; изънихъ очевидно, что (не смотря на средній грамматическій родъ слова) горе въ возгръніяхъ народа досель не утратило характера одушевленнаго, демоническаго существа.

d) Обувалося Горе въ лапти, одъвалося въ рогозиночки, опоясывалось лыками, приставало къ добру молодцу.

Видить молодець: отъ Горя двться некуды! Молодець ввдь отъ Горя во чисто поле, Во чисто поле сврымь вающкомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cosp. 1856, X, 117-8; Pyc. Eec. 1860, I, 73. - <sup>2</sup>) Caxapos., I, 224.

А за нимъ Горе въ слёдъ идетъ, Въ слёдъ идетъ, тенета несетъ, Тенета несетъ все шелковыя: "Ужь ты стой, не ушелъ, добрый молодецъ!" Молодецъ въдь отъ Горя во быстру ръку, Во быстру ръку рыбой-щукою, А за нимъ Горе въ слёдъ идетъ, Въ слёдъ идетъ, не вода несетъ, Невода несетъ все шелковые: "Ужь ты стой, не ушелъ, добрый молодецъ!" Молодецъ вёдь отъ Горя во огнёвушку 1), Во огнёвушку, да въ постелюшку —

а Горе въ ногахъ сидитъ. Видитъ молодецъ — некуда отъ Горя спрятаться, какъ развъ въ тесовый гробъ да въ могилушку, а Горе и тутъ съ лопатою:

"Ужь ты стой, не ушель, добрый молодець!" Загребло Горе во могилушку, Во могилушку, во матушку-сыру землю <sup>2</sup>).

Въ такихъ прекрасныхъ поэтическихъ образахъ, достойныхъ великаго художника, представляется народной фантазіи горе. Оно доводитъ безталаннаго молодца до кабака и злобно насмѣхается надъ его наготою; оно ловитъ его въ разставленныя сѣти и тенета; выживаетъ его съ бѣлаго свѣта, и являясь съ топоромъ и лопатою, сколачиваетъ ему гробъ и роетъ могильную яму. Какъ третья недобрая парка, разрывающая нить жизни, Горе отождествляется съ богинею смерти; эта послѣдняя также охотится за живущими въ мірѣ, опутываетъ ихъ своими сѣтями и роетъ заступомъ свѣжія могилы (см. выше стр. 44, 48). Сказочнымъ героямъ удавалось обманывать Смерть и томыть ее въ тѣсномъ заключеніи; тоже преданіе прилагается и къ Горю. Въ одной деревнѣ жили два мужика, два родные брата: одинъ — бѣдный, другой — богатый. Богачъ переѣхалъ въ городъ, выстроилъ себѣ большой домъ

<sup>1)</sup> Въ горячку. - 2) Рыбияв., I, 470-1.

и записался въ купцы; не то выпало на долю бъднаго: иной разъ нетъ не куска хлеба, а ребятишки - малъ мала меньше — плачутъ, ъсть просятъ. Съ утра до вечера бъется мужикъ, какъ рыба объ ледъ, а все ничего нътъ. Пошелъ къ богатому попросить хабба. Тотъ заставиль его проработать цълую недълю, и даль за то одну ковригу. — И за то спасибо! сказаль бъдный и хотъль было домой идти. «Постой! приходи-ка завтра ко мев въ гости — на имянины, и жену приводи.» — Эхъ, братецъ! куда миъ? къ тебъ придутъ купцы въ сапогахъ, въ шубахъ, а я въ лаптяхъ да въ худенькомъ зипунишкъ хожу. «Ничего, приходи! и тебъ будетъ мъсто.» Наутро пришель бъдный брать съ женою въ богатому; поздравили и устансь на лавку. За столомъ ужь много именитыхъ гостей сидело; всехъ ихъ угощаетъ хозяннъ на славу, а про бъднаго брата съ его женой и думать забылъ — ничъмъ ихъ не подчуеть. Кончился объдъ; гости поъхали домой пьяные, веселые — шумять, пъсни поють; а бъдный идеть назадъ съ пустымъ брюхомъ. «Давай-ка, говоритъ женъ, и мы запоемъ пъсню!» — Эхъ ты, дуракъ! люди поютъ отъ того, что сладко потли да много выпили; а ты съ чего? «Ну все-таки у брата на имянинахъ быль; какъ запою, всякой подумаетъ, что и меня угостили.» — Пой, коли хочешь, а я не стану! Мужикъ затянуль пъсню, и послышались ему два голоса; онъ пересталь, и спрашиваеть жену: «это ты инв подсобляда пъть тоненькимъ голоскомъ?» — И не думала! «Такъ ктоже?» — Не знаю! сказала баба, а ну запой — я послушаю. Онъ опять за пъсню; поетъ-то оденъ, а слышно два голоса; остановился и спрашиваетъ: «это ты, Горе, инъ пъть подсобляешь?» Горе отозвалось: «да, хозяннъ! это я.» Пришелъ мужикъ домой, а Горе зоветъ его въ кабакъ. — Денегъ нътъ! отвраль бранкъ. «Охъ ты, мужичокъ! на что тебр деньги? вишь, на тебе полушубокъ надетъ, а на что онъ? скоро лето

будетъ, все равно носить не станешь! Пойдемъ въ кабакъ, да полушубокъ по боку... » Мужикъ и Горе пошли въ кабакъ и пропили полушубокъ. На другой день Горе заохало (съ похивлья-то голова болить!) и зоветь хозянна винца испить. «Денегъ нътл!» отвъчаетъ мужикъ. — Да на что намъ деньги? возьми сани да телегу - съ насъ и довольно! Нечего делать, не отбиться мужику отъ Горя; взяль онъ сани и тель, гу, потащиль въ кабакъ и пропиль вдвоёмъ съ своимъ неотвязнымъ товарищемъ. На утро Горе еще больше запхалозоветъ мужика опохивлиться; мужикъ пропилъ соху и борону... Мъсяца не прошло, какъ онъ все спустилъ; даже избу свою состду заложиль, а деньги въ кабакъ снёсъ. Горе опять пристаетъ къ нему: «пойдемъ да пойдемъ въ кабакъ!» — Нътъ, Горе! воля твоя, а больше тащить нечего. «Какъ нечего? у твоей жены два сарафана: одинъ оставь, а другой пропить надобно.» Мужикъ взилъ сарафанъ, пропилъ - и думаетъ: «вотъ когда чистъ! ни кола, ни двора, ни на себъ, ни на женъ!» 1) Поутру проснулось Горе; видитъ, что съ мужика нечего больше взять, и говоритъ: «хозяинъ!» — Что, Горе? «Ступай къ сосъду, попроси пару воловъ съ телъгою.» Привель мужикь пару воловь, сель виесте съ Горемь на тельту и повхали въ чистое поле. «Хозяниъ! спрашиваетъ Горе, знаешь ли ты на этомъ полъ большой камень?» - Какъ не · знать! «А когда знаешь, поважай прямо къ нему.» Прі-

<sup>1)</sup> Сравни съ малорусскою песнею (Метлин., 366 — 7):

Пиду и, свду въ зеленых в конопелькахъ, Ажъ иде до мене Доли—вже трошкы й пьяненька. "Де-жъ ты, Доле, була, що-й мене забула?"
— Ой я въ людяхъ була, горилочку пыла...
Пиду-жъ я, сяду въ зеленинъ садочку, Ажъ иде моя Доля—пропыла й сорочку!
Була, каже, въ шиночку, пыла горилочку, Пропыла й сорочку...

вхали. Горе велить мужику поднимать камень; мужикъ подымаеть, Горе пособляеть, воть подняли, а подъ камнемъ яма — полна золотомъ насыпана. «Ну, что глядишь? сказываетъ Горе мужику; таскай скорте въ телтгу». Мужикъ принялся за работу, все наъ ямы повыбралъ, и говоритъ: «посмотри-ко, Горе, никакъ тамъ еще деньги остались?» Горе наклонилось: «гдъ? я что-то не вижу!» — Да вонъ въ углу світятся! Полізай въ яму, такъ увидишь. Горе полізаю въ яму; только что опустилось туда, а мужикъ и накрылъ его камнемъ. «Вотъ здакъ-то лучше будетъ! сказалъ мужикъ; не то коли взять тебя съ собою, такъ ты Горе горемычное, хоть нескоро, а все-же пропьешь в эти деньги!» Воротился мужних на деревию, купилъ лъсу, выстроилъ большіе хоромы и 22жилъ вдвое богаче своего брата. Случилось позвать ему брата на имянины; уподчивалъ его и медами, и вянами. Справиваетъ тотъ, откуда ему досталось такое добро? Мужикъ разсказаль все по чистой совъсти. Завиство стало богатому: дай, думаетъ, повду въ чистое поле, подыму камень да выпущу Горе; пусть оно до тла разорить брата! Погналь въ поле, своротилъ камень въ сторону и только нагнулся посмотръть въ яму, а ужь Горе выскочило и устлось ему на шею: «а, кричить, ты хотьль меня уморить! теперь отъ тебя ни за что не отстану.» — Это мой братъ засадилъ тебя, а я примель тебя выпустить! «Нътъ, врешь! разъ обманулъ, въ другой не проведень! Кръпко насъло Горе богатому купцу на шею; прввезъ онъ его домой, и съ той поры пошло у него все хозяйство вкривь да вкось. Горе ужь съ утра за свое принимается, кажной день зоветъ опохиблиться; много добра въ кабакъ ушло! 1) Въ основъ сообщенныхъ нами преданій кростся

<sup>1)</sup> Н. Р. Св., Y, 34. По другому варіанту (ibid., 51), мужня удалось запереть Горе въ сундукъ и зарыть въ землю. Богатый изъ зависти вырыль сундукъ и выпустиль Горе на волю: ступай,

мысль, что Доля и Недоля — не просте одицетворенія отвлеченныхъ понятій, не имъющія объективнаго бытія, а напротивъ — живыя миенческія лица, тождественныя дѣвамъ судьбы (рожаницамъ). До сихъ поръ необразованному люду еще мало доступно понятіе о счастіи и несчастів, какъ о необходимомъ послѣдствій тѣхъ обстоятельствъ, въ какія ставятъ человъка борьба житейскихъ интересовъ и его собственныя наклоиности: предпріничивость, ловкость, догадливость, трудолюбіе или апатія, неразсчетливость, лѣнь и т. дал. Какъ болѣзнен-

говорить, яъ брату, разори его до последней нитки! "Натъ, отвачаеть Горе, я лучше въ тебъ пристану: ты-добрый человъвъ, ты меня на свътъ выпустилъ, а тотъ лиходъй въ землю упряталъ!" Подобный-же разскизъ, записанный въ вятской губ., напечатанъ въ Современнить 1856, XII, 189 - 193: Богатый брать выстронаъ новый домъ, задумалъ сдвлять влазины (новоселье) и позвялъ къ себв въ гости и бъднаго брата съ женою. "Куда намъ съ богатыми внаться!" говорить бъдный жень. - Чтожь, отвъчаеть она, давай сходимъ; намъ отъ этого безчестья не будетъ. "Да въдь на влазины надо гостинцы несть, а ны что понесемъ? развъ занять у кого. да ито намъ повъритъ?" — А Нужа-то! сказала баба съ горькой усмъшкою; ужан она выдасть? въдь мы съ нею въкъ въ ладуживемъ. Отвъчаетъ Нужда изъ-за печки: "возьмите-ка праздинчной сарафанъ да продайте, на тъ деньги купите окоровъ и отнесите къ брату". Переглянулись мужикъ съ бабою, не знаютъ что и подумать; посмотрвли за печь-никого не видно. "А давно ли ты, Нужа, живешь съ нами?" спросилъ мужикъ. – Да съ тахъ самыхъ поръ, какъ ты съ братомъ раздълняся. "И привольно тебъ со мною?"-Благодаренье Богу, живу помаленьку! "Отчего-жъ ны тебя никогда не видали? -- А я живу невидимкою. Мужикъ продалъ сарафанъ. вупилъ окоровъ и отнесъ въ богатому брату на влазины... На обратномъ пути онъ случайно набрёлъ на кладъ; забралъ золото, пришель домой и спрашиваеть жену: "ты гдв спить ляжешь?" - Я вь печь заявау. "А ты, Нужа, гдв уляжешься?"-Въ ворчагв, что на печи стоитъ. Выждавщи время, мужикъ спращиваетъ: "баба, ты спишь?"-Нътъ еще! "А ты, Нужа?" Та и голосу не подаетъ - заснула. Мужикъ взялъ последній женинъ сарафанъ, завязаль корчагу и забросиль ее, вивств съ Нуждою, въ прорубь...

ные припадки и страданія заставляють простолюдина предполагать удары, наносимые ему демономъ; такъ точно счастіе и несчастіе, по народному убъжденію, объусловливаются добрыми или недобрыми действіями сверхъестественныхъ существъ. Доля и Недоля дъйствуютъ по собственнымъ разсчетамъ, независимо отъ воли и намъреній человъка, которому онъ принадлежатъ: счастливый вовсе не работаетъ и живетъ въ довольствъ, потому что за него трудится его Доля: «твоя Доля тоби робе», «ой я-бъ Бога молила, щобъ моему миленькому Доленька служила», «чомъ ему не пить, коли его Доля не спить!» (т. е. неусыпно заботится о его ховяйствъ). Когда Доля повидаетъ своего вліента, перестаетъ на него работать - онъ впадаетъ въ нищету. Несчастный страдаеть, испытываеть всевозможныя лишенія, потому что Доля его предается сну, праздности или гульбъ, бражничаетъ, веселится и не хочетъ знать никакого труда. Наоборотъ дъятельность Недоли постоянно направлена во вредъ человъку; пока она бодрствуетъ — бъда слъдуетъ за бъдою, и только тогда становится легче безталанному, когда засыпаетъ его Недоля: «коли спить Лихо, не буди-жъ его», пол. «nie budź Licha, kiedy Licho śpi», «niech śpi Licho!» 1)

Особенно-важны для ученаго изслідователя преданія о злыднях то, соотвітствующих торю, Лиху и Недолі сказочнаго эпоса. Злыднями называются въ Малороссіи маленькія существа неопреділенных образовъ; гдт они поселятся, тому дому грозить большое зло: какъ-бы ни было велико богатство хозянна, оно быстро сгинеть и намісто довольства наступить страшная нищета 2). Существуеть клятва: «най (нехай) го злидни побъють!» 3) У білоруссовъ сохранилась пословица: «впросилися злыдни на три дни, а въ три годы не

<sup>1)</sup> Номис., 34-35, 40; Метлин., 20. — 2) Морск. Сборн. 1856, XIV. ст. Чужбинск., 47, 65-66. — 3) Номис., 72.

выживешь! • 1) Своимъ крохотнымъ ростомъ и неугомоннымъ характеромъ они напоминаютъ домовыхъ карликовъ (злыхъ эльфовъ, кобольдовъ, кикиморъ,) и темъ самымъ даютъ новое свидътельство о древитивей связи миническихъ олицетвореній судьбы и смерти съ духами стихійными, грозовыми. Подобно марамъ, злыдни, поселяясь въ домахъ, живутъ невидимками и непременно за печкою; тоже разсказывается о Горе. Нужав и Кручинь <sup>2</sup>). Въ бълорусскихъ деревняхъ невъста. покидан отцовскій домъ, причитываетъ: «добрая Доля! да идзи за мной --- съ печи пламенемъ, з' хаты каминомъ (дымовой трубою 3). И мары, и злыдни странствують по свъту м располагаются на житье обществами; точно также, по свидътельству народныхъ поговорокъ, «Бъда не приходитъ одна», «Біды вереницами ходять». Какъ злой кобольдъ или маръ, Горе насъдаетъ на спину бъдняка; въ одной изъ сказокъ 4) Горе похваляется, что нътъ такой щели, куда бы не могло оно спрятаться, и въ подтверждение словъ своихъ влёзаеть въ ступицу колеса; по другому разсказу, Нужда ночуетъ въ корчагъ: ясно, что народному воображенію они представляются малютками, карлами. Но есть и други черты, роднящія ихъ съ стихійными духами. Такъ великорусская прсня надражеть Горе чудесною способностью превращеній; **маобра**жая бъгство удалаго добра молодца отъ неустанно-пресатачющаго Горя, она живописуетъ сатачющую поэтическую картину:

Повернулся добрый молодецъ яснымъ соколомъ, Поднимался выше явса подъ самыя облаки, А Горюшко всявдъ чернымъ ворономъ И кричитъ громкимъ голосомъ: "Не на часъ я къ тебъ Горе привязалося!"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Записки Р. Г. О. по отд. этн., I, 274. — <sup>2</sup>) Рыбник., I, 482. — <sup>3</sup>) Пантеонъ 1853, I, ст. Шпилевского. — <sup>4</sup>) Н. Р. Ск., Y, 34.

Падетъ добрый молодецъ сърымъ волкомъ, Сталъ добрый молодецъ сърымъ волкомъ поскакивать, А Горюшко всяждъ собакою. 1)

Въ одномъ изъ многихъ варіантовъ сказки о двухъ братьяхъ счастливомъ и безсчастномъ. Доля является въ образъны. ши, что стоить въ несомићиной связи съ представленіемь души-эльфа (пената, оберегающаго семейное счастіе в богатство) этимъ шаловливымъ звъръкомъ 2). Почти у всъхъ вилоекропейскихъ народовъ сохраняется преданіе о Вътръ, который за развъянную имъ у бъднаго престъянина муку дарить ему желанныя ( = счастлявыя) вещи, wunschdingen (1, 313-4; тъже самыя дикованки получаетъ сказочный герей в отъ своей Доли. Жило-было два брата: старшій — 60татый да злой, меньшой — работяцій, добрый да бъдный что · ни дълзят бъднякт, все ему но удавалось. Вотъ онъ взаучаль и пошель искать свою Долю; долго ли, коротко ли — нашель ее въ поль: лежитъ себъ Доля, проглаждается! Сталь ее бять плетью, а самъ приговариваетъ: «ахъ ты. Доля ланиваа! У другихъ людей Доли ночь не спатъ, все для своихъ хозя. евъ труждаются; а ты и днемъ ничего не дълаешь. По твоей мелости мит скоро и съ женой и съ дътками съ голоду Умерать правдется! -- Полно, перестань драться! отвачаеть сму Доля; воть тебь лубочный кузовокъ — только раскрой, будетъ что и попить и поъсть тебъ. Мужикъ примелъ доной, раскрылъ кузовокъ, а тамъ — чего только душа желавтъ! Старшій брать прослышаль про то, пришель и отняль у него диковинку силою. Отправился бъднякъ опять къ Доль; ова ему дала золотой кузовокъ. Вышелъ онъ на дорогу, не сталь долго раздуйывать — тотчасъ - же открылъ золотой куювовъ: какъ выскочутъ оттуда молодцы съ дубинками и давай

<sup>1)</sup> Рыбник., I, 484—5. — 2) Труды моск. археол. общ., в. II, 171.

его бить! Больно прибили и спратались въ кузовъ. «Ну, думаетъ мужнкъ, этотъ кузовокъ не накормитъ, не напентъ, а больше здоровья отыметъ! Не хочу его и брать-то съ собою!» Бросиль золотой кузовъ на землю и пустился въ путь; прошель съ версту, оглянулся назадъ, я кузовъ у него за плечами висить. Испугался мужикъ, сбросиль его долой и побъжаль во всю прыть; бъжеть, ажно задыхается! Оглянулся назадъ — а кузовъ опять за плечами. . Нечего делать, принёсъ его домой. Старшій брать польстился на золотой кузовокь. пришель ивнаться: «я тебв, говорить, отдамь лубочный кузововъ, а ты подавай сюда золотой». Помънялся, да потомъ долго-долго поминав эту неудачную мену 1). Первый кузовокъ соответствуетъ скатерти-самобранкъ, а второй - кнутусамобою (метафоры дождевой тучи, поящей и насыщающей мать-сыру землю, и Перуновой плети — молнів). Эти диковынки, принадлежащія богу вітровь и бурных в грозь, въ настоящемъ разсказъ принямаются въ значенія тъхъ даровъ счастів, какими надбляють смертныхь віщія дівы судьбы. Въ одной изъ лубочныхъ сказокъ невидимка-Кручина ( Торе), выскочивъ изъ-за печки, отымаетъ у бъднаго старика последнюю краюху хлеба, а потомъ дарить ему утку, несущую золотыя яйца <sup>в</sup>); въ новогреческой же редакція этого сказочнаго преданія несущую золото птицу даетъ Счастів (Доля), которому бъднякъ, ожесточенный жизненными неудачами, вціпняся въ волоса 3). Возвращаемся къ злыднамъ; въ народной сказкъ, записанной г. Максимовичемъ 4), они играють туже роль, что и Горе. Было два брата: убогой в богатой. Убогой наловиль рыбы и понёсь на поклонь богатому въ депь его виянинъ. «Славная рыба! сказалъ тотъ; спасябо. братъ, спасибо!» — и только; не далъ ничего ему на

<sup>1)</sup> Н. Р. Св., I-II, 332. — 2) Ibid., V, 53, b. — 3) Ганъ, 36. — 4) Три сказви в одна побасенка, (Кіевъ, 1845), 35—44.

бъдность и даже къ себъ не позвалъ. Сгрустнулось убогому, повъснаъ онъ голову и пошелъ со двора. На дорогъ повстръчался ему старичокъ: «что ты, дътинушка, такой невеселой?» Бъднявъ разсказалъ свое горе. «Чтожъ, сказалъ старивъ, спасибо — дъло великое! продай миъ его.» — Какъ-же продать-то его? бери, пожалуй, даромъ! «Такъ спасибо мое! молвиль старикь, сунуль ему мошну въ руки — и съ глазъ пропалъ. Мужикъ посмотрълъ-полна мошна золота, радёхонекъ воротился къ женъ, купилъ сеоъ повый домъ и живо перебрался на новоселье, а старую избушку заперъ, заколотилъ наглухо. Какъ-то разговорился онъ съ женою про свое прежнее убожество. «Неладно, Иванъ, говоритъ баба, что мы покинули въ старой избушкъ свои жернова; въдь они насъ кормили при бъдности, а теперь какъ ненадобны стали — мы и забыли про нихъ!» — Правда твоя! отвъчалъ Иванъ и повхаль за жерновами. Прітхаль-покинутое жилье полынью поросло, и слышатся ему голоса изъ ветхой избушки: «злодъй Иванъ! сталъ богатъ -- насъ покинулъ, заперъ тутъ на долгую муку.» — Да вы кто такіе? спрашиваетъ. Иванъ; я васъ совстить не знаю. «Не знаешь! видно, забылть нашу втрную службу: мы твои элыдни!» --- Богъ съ вами! мит васъ не надо! «Нътъ, ужь мы отъ тебя не отстанемъ!» - Постойте-же! думаетъ Иванъ, и говоритъ вслухъ: «хорошо, я возьму васъ, только съ тъмъ уговоромъ, чтобы вы донесли жернова на своихъ плечахъ.» Припуталъ къ нимъ тяжелыя жернова и заставилъ идти впереди себя. Надо было переходить черезъ глубокую реку по мосту; мужикъ собрался съ силою, да какъ толконётъ- и пошли заыдни какъ ключь ко дну. Окончаніе этой сказки -- тоже самое, что и выше-приведенной про Горе горемычное 1). Подобное-же предание разсказывается въ

<sup>1)</sup> Сравни Эрленвейн., 21; Труды курск. статистич. комитеть, I, 541—2; Эрбенъ, 122—3; Н. Р. Ск., III, 9: здёсь выведены двё панны Счастіе и Несчастіе.

Германіи о кобольдахъ: жили по сосёдству два хозянна, и такъ какъ домовые карлики не давали имъ цокоя, то ръщились наконецъ покинуть свои избы и перебраться на новоселье. Когда вся утварь была вынесена, вышли изъ воротъ двъ служанки, съ въниками на плечахъ. «Куда ты?» спросила одна другую, и въ туже минуту множество тонкихъ голосковъ отвъчало съ верхушекъ въниковъ: «мы перебираемся!» Испуганныя служанки побросали въники въ прудъ и затопили ихъ поглубже; съ тъхъ поръ въ домахъ водворилось спокойствіе, а въ пруду подохла вся рыба и неръдко слышались оттуда тонкіе голоса: «мы перебрались!» 1)

Въ сербскихъ приповъдкахъ Караджича 2) напечатанъ превосходный разсказъ о Судьбъ и двухъ Доляхъ, дополняющій нъкоторыми любопытными подробностями преданія нашего сказочнаго эпоса. Жили вивств, сообща двое братьевъ: одинъ — работящій, а другой — безпечный и літнивый. «Что инъ на брата трудиться!» думаетъ работящій -- и вотъ они раздълнансь. У работящаго все пошло не въ прокъ, на убытки; а літнивый богатіветь себі, да и только. Идеть однажды безсчастной и видитъ на ливадъ стадо овецъ; пастуха нъту, а замъсто его сидитъ прекрасная дъвица и прядетъ золотую нитку. «Чын это овцы и кто ты сама?» — Я Доля (Cpeha 3) твоего брата, и овцы ему принадлежатъ. «А гдъ-жъ моя Доля?» — Далеко отъ тебя! ступай поищи ее. Безсчастной зашель къ брату, и тотъ, видя его боса и нага, сжалился и подарилъ ему постолы. Повъсивъ на спину торбу и взявъ въ руки палку, бъднякъ отправился искать свою Долю; шелъ-шелъ и попалъ въ авсъ, смотритъ -- подъ однимъ ду-

<sup>1)</sup> Вейтаде zur D. Myth., II, 335. — 2) Срп. припов., 13.—3) Старославан. съ-ряшта (отъ съ-рястя) — встрвча; счастіе, по народному убъжденію, зависить отъ дъйствительной встрвчи съ нимъ человъка.

бомъ спить съдая старука. Онъ размахнулся палкою и ударнаъ ее по заду. «Моли Бога, что я спала! сказала старуха, открывая глаза; а то не Добыть бы тебъ и постоловъ!»—Что такъ? «Да я-твоя Доля!» Вследъ за этимъ посыпались ва нее удары: «если ты — моя Доля, то убей тебя Богъ! кто мит даль тебя убогую?» — Судьба (Усуд)! отвъчала Доля. Бъднякъ отправляется искать Судьбу; встръчные на пути, распросивъ — куда онъ идетъ, умолнютъ его разведать о своей участи... Наконецъ странникъ является къ Сульбъ; въ то время она жила богато, весело, въ большомъ дворцѣ, но потомъ съ каждымъ днемъ становилась все бъднъй и бълвъе, а домъ ея меньше и печальнъе; каждую ночь Судьба назначала младенцамъ, народившимся въ продолжении сутокъ, точно такую-же долю, какою пользовалась сама въ истекшій день. На распросы пришельца она сказала ему: «ты родился въ сиротинскую ночь — такова и доля твоя!» и посовътовала ему взять къ себъ братнину дочь Милицу, рожденную въ счастанвый часъ, и все что бы ни пріобръзъ онъ-не называть своимъ, а Милицынымъ. Безсчастной последовалъ этому мулрому совъту, и съ той поры сталъ жить въ довольствъ. Разъ какъ-то былъ онъ на нивъ, на которой уродилось славное жито; проходиль мимо путникь и спросиль: «чье это жито?» Хозяннъ въ забывчивости отвъчалъ: «мое!» — и въ тотъ-же мигъ вспыхнула его нива. Увидя огонь, бросился онъ догонять прохожаго: «постой, брате! это жито не мое, а моей племанинцы Мидицы». И какъ только вымодвиль эти слова тотчасъ пожаръ затихъ и погасъ 1). Усуд и Срећа являются и въ другой сказкъ, напечатанной въ изданіи Матицы 2), какъ существа живыя, состоящія въ божівать повельніяхъ. Въ народныхъ пъсняхъ находимъ следующія выраже-

<sup>1)</sup> Сравня въ сборн. Валявца, 236-7. — 2) Србскій латопись 1861, II, 132-3.

нія: «тако њему Бог и Срећа даде», «с вама дошла свака Срећа и сам Господ Бог», «сусрела вас добра Срећа н сан Господ Бог», «однесе ме (говорить невъста) Бог и Срећа Јову (жениху) на дворе» 1). Какъ у насъ различаются Доли счастливая и несчастная, такъ сербы знаютъ Срећу добрую и заую. На обычное привътствие съ добрымъ утромъ или вечеромъ отвъчаютъ: «добра ти Срећа!» О человъкъ, который не уберегся отъ бъды, говорять: «не даде му зла Среha» \*); въ пъсняхъ читаемъ: «зла ти Срећа» «зла Несрећа Вонну прискочи» 3). Сербская сказка неслучайно представляетъ добрую Срећу прекрасною дъвою, прядущею золотую нить; эти черты свидътельствують за ея тождество съ паркою, и доселт-употребительное въ народъ выражение: «тако ми Срећа напредовала!» означаетъ тоже, что наша поговорка: «знать, такова моя доля!» (тако ин сгеће!) Недоля также првдетъ нити, какъ это видно изъ пословицы: «Несрећа танко преде», т. е. бъда легко можетъ приключиться 4). Наравив съ визами, въдогонями и валькиріями. Доля и Недоля принимають участіе въ человіческих распряхь и битвахъ. Когда Сењянин Тадија съ двумя товарищами взялъ въ павиъ тридцать тугокъ и дивились тому довицы, онъ про-MOJREJE ENE:

> Не чуд'те се, Сен(ь)анке февојке То се среда Срећа и Несрећа, Моја Срећа, н(ь)ихова Несрећа, Моја Срећа Несрећу свезада"<sup>5</sup>).

Подсбныя представленія извъстны и у другихъ родственныхъ народовъ. У нъмецкихъ поэтовъ XIII-го въка Saelde

<sup>1)</sup> Срп. в. пјесме, І, 32, 34, 45; ІІ, 51-52. — 2) Срп. рјечнив, 125. — 3) Срп. н. пјесме, І, 536; ІІ, 398.— 4) Срп. н. послов., 209, 306 У Гомера одицетворенная аїта (Я. Гриммъ сближаетъ это слово съ др.-в.-нъм. е́га, н.-в.-въм. ѐге, гот. а́іга, а́іза — honor, dignitas—D. Муth., 385) прядетъ новорожденному интъ его жизим. — 5) Срп. н. пјесме, ІІІ, 292.

изображается, какъ богиня счастія Fortuna, и называется frå (frau) Saelde. Гриммъ приводитъ цёлый рядъ выраженій, указывающихъ на одицетвореніе этого понятія. Она спить или бодретвуеть, и является то благосклонною, то враждебною: то вдетъ на встръчу къ своимъ любимпамъ, обращаетъ къ нимъ свое лицо, прислушивается къ ихъ желаніямъ, улыбается имъ; то удаляется (улетаетъ, отступаетъ) отъ человъка, обращается къ нему спиною, преграждаетъ ему путь. Донынъ принято выражаться: «das glück ist ihm hold, kehrt bei ihm ein, verfolgt ihn», у русскихъ: «ему улыбается сча стіе», или «счастіе отвратило отъ него свои взоры, показало - ему затылокъ, улетело, покинуло его», у чеховъ: «štěsti se mu směje, obličej k nemu obraci. 1). Bu caraxu frau Saelde обладаетъ тремя чудесными дарованіями: въдать чужія мысли, заговаривать раны, полученныя въ битвахъ ратниками, и быстро переноситься — куда ей вздумается; дикой охотникъ (Одинъ) тонится за нею, вакъ за лъсною (тоблачною) дъвою. Saelde принимается въ спыслъ счастливой, благопріятной Доли (bona Fortuna, ἀγαθή Τύγη); а съ отрицаніемъ — U nsaelde равняется нашей Недоль, сербской Несрећь: «Unsaelde hật ôf mich gesworn», «Unsaelde sĩ mir ôf getan», «wie in diu Unsaelde verriete», «sô wirt Unheil von mir gejaget». Cabдующій разсказъ сходится съ нашею сказкою о Горъ: бъдный рыцарь, сидя въ лъсу, увидълъ надъ собой на деревъ страшилище, которое кричало ему: «ich bin din Ungelücke!» Рыцарь пригласиль его раздълить свою скудную трапезу; но едва Несчастіе сошло съ дерева, какъ онъ схватиль его и заключиль въ дубовое дупло; съ тъхъ поръ онъ ни въ чемъ не зналъ неудачи. Одинъ завистникъ, узнавши про то, отправился въ лъсъ, освободилъ Несчастіе, но оно настло на его собственную шею. Въ средневъковыхъ памятникахъ встръчаются выраже-

<sup>1)</sup> Ганушъ, 210.

нія: der Saelden schibe нан rat (gelückes rat) = колесо счастія (rota Fortunae), о которомь такъ часто упоминаютъ классические писатели. Это представление возникло въ отдаленной древности изъ поэтического уподобленія солнца вертящемуся колесу. Бъгомъ солнечнаго колеса условливаются день и ночь, лато и зима, жизнь и смерть природы. а следовательно и людокое счастіе и песчастіе. Возжигаемое по утру, оно катится по небесному своду, вызывая все, вмфстъ съ воскресающимъ днемъ, къ бытію и дъятельности; а вечеромъ, когда оно погасаетъ на западъ, земля и ея обитатели повергаются въ сонъ = замираютъ. Съ поворотомъ этого колеса на лёто земная жизнь начинаетъ пробуждаться отъ зимняго оцтиентнія, а съ поворотомъ на зиму снова подчиняется владычеству Смерти. Возжение и погасание дневнаго свътила, его утреннее или весеннее нарождение и вечерняя или зимпяя сперть, слидись въ убъжденіямъ народа съ тъмъ жизненнымъ пламенемъ, какое возжигали и тушили могучія парки. Деньэмблема счастія, радости, жизненныхъ благъ; ночь - несчастія, печали и смерти. Сербская пъсня выражается:

> Кад се д'јели срећа од несреће, Тавна ноћца од бијела дана 1).

Поэтому родиться на утренней заръ, при восходъ солнца, принимается за добрый знакъ, за предвъстіе счастливой жизни; напротивъ рожденіе по закатъ солнца, когда воцаряется на землъ нечистая сила мрака, не сулитъ младенцу ничего хорошаго въ будущемъ. Понедъльникъ потому и тяжелый день, что издревле былъ посвященъ лунъ, богинъ ночи и темнаго анда (стр. 252). Подобныя-же примъты счастливыя и несчастливыя соединялись и съ годовымъ обращеніемъ солица,

<sup>1)</sup> Переводъ: когда счастіе отдівляется отъ несчастія, темная ночь отъ бівлаго дня, т. е. на раннемъ утреннемъ разсвітії — Срп. н. пјесме, III, 278.

при чемъ лѣто соотвѣтствовало дию, а зима—ночи. Небесные боги, столь богатые и щедрые на дары въ лѣтніе мѣсяцы, нищали и становились скупыми, жестокосердыми въ зимнюю половину года. Отсюда объясняется сказочное преданіе, что Судьба жила поперемѣнно—то среди роскоши и богатства, то въ совершенной бѣдности, и сообразно съ этимъ, назначала новорожденнымъ то добрую, то лихую долю. Итакъ время рожденія человѣка (добрый или злой часъ) было причиною, почему ему опредѣлялась та или другая доля:

Щасливой годиновьки Козакъ уродився; Ой куди винъ подумае, То-й Богъ помогае 1).

На древнемъ метафорическомъ языкъ лучи солнечные уподобляются золотымънитямъ; вибств съ этимъ солице стало разсматриваться, какъ колесо самопрялки, а прекрасная богиня Зоря явилась пряхою и сблизилась съ дъвани судьбы, прядущими жизненныя пити (см. стр. 390). Съ разсвътомъ дня и съ началомъ весны она принимается за свою работу, прядеть и разбрасываеть золотыя нити, и пробуждая міровую жизнь, даруеть земль плодородіе, а спертнымъ изобиліе в счастіе; но какъ скоро злыя силы (Ночь и Зима) прекращаютъ этотъ благодатный трудъ, обрываютъ ея свътоносную пряжу — тотчасъ-же наступаетъ владычество Смерти. Народныя преданія, говоря о дівахъ судьбы, выпряденныя ими нити неръдко называють золотыми. Подъ вліяність указанныхъ возэртній, колесо сдтлалось эмбленою быстраго бъга и непостоянства богини счастія. Богина эта или сама стоитъ на вертящемся колесъ, или вращая его своею рукою, подымаетъ счастливцевъ вверхъ, а несчастныхъ сталкиваетъ

<sup>1)</sup> Труды моск. археол. общ., в. II, 157; Метлинск., 329.

внизъ. Поставленное надъ воротами колесо, по уцѣлѣвшему въ Германіи повѣрью, приноситъ хозянну дома счастье 1).

До сихъ поръ между русскими простолюдинами хранится твердое убъждение, что нъкоторые люди уже такъ и родятся на свътъ отдовиками и бездольными: что бы они не двлали, за ними всегда и во всемъ следуютъ неудачи и бедствія <sup>2</sup>); другіе же напротивъ родятся счастливцами. Подобно тому, какъ въ сербской приповъдкъ бездольный беретъ въ себъ счастанвую Милицу и живетъ ея счастіемъ, такъ въ русской сказкъ 3) Иванъ Безсчастный женится ва «таланливой» двиць, и чрезь то избываеть житейскихь невзгодъ и скоро богатветъ. Если у родителей умираютъ двти, они, не довъряя болъе своему счастію и желая вновь-народившагося ребенка привязать къжизни, закрипляють его на чужое вия. Съ этою цтаью совершается символическій обрядъ продажи младенца: вто-нибудь изъ постороннихъ, превмущественно старуха, становится подъ окномъ; ей подаютъ ребенка, за котораго она уплачиваетъ копфекъ пять или десять, а потомъ, возвращая его родителямъ, говоритъ: «живи на мое счастье!» На деньги, заплаченныя за ребенка, покупають сввчу, зажигають въ церкви и ставять передъ иконою. Свъча знаменуетъ въ этомъ обрядъ возженное пламя жизни 4). Встхъ, кто только родится въ сорочкъ, богиня счастія объявляеть собстевиными дітьми; выраженія: еіп schosskind des glückes, ein glückskind, dem glück im schosse sitzen (сравни русскую поговорку: «жить счастливо, что у Христа за пазухой») указывають на усыновленіе; Вуотанъ, какъ богъ, одаряющій счастіемъ, принимаетъ автей подъ свою охрану: «er nimmt kinder in seinen schoss auf». Любимца своего Фортуна надъянетъ «дарами

<sup>&#</sup>x27;) D. Myth., 822-7, 832-3, 895, 1091. — ') Абев., 261. — ') Н. Р. Св., VIII, 3, b, 21. — ') Записки Авдъев., 138.

счастія», осыпаеть его изъ «рога изобилія» 1), дарить ему разныя диковинки: шанку-невидимку, скатерть-самобранку, волшебную палицу (wünschelruthe), кошелекь съ золотомъ, изъ котораго сколько не берй—онъ все полонъ, и птицу, не сущую золотыя яйца. По свидътельству народныхъ сказокъ, при рожденіи избранника Фортуны являются три святые старца, или Спаситель и два апостола (поздитйшая замъна трехъ въщихъ роженицъ) и одаряютъ его счастливыми мыслями: все, чего ни пожелаеть онъ, то и сотворить ему Господь! 2)

Роду и рожанидамъ совершались жертвенныя приношенія. Въ вопросахъ Кирика (XII стол.) читаемъ: «аже се Роду и Рожанидъ крають в хлъбы и сиры и медъ? Бороняше вельми (епископъ): нъгдъ, рече, молвить: горе пьющимъ Рожанидъ!» в По всему въроятію, здъсь разумъется ссыдка на 11—12 стихи LXV-й главы Исаіи, которые въ старинномъ переводъ (въ паремейникъ 1271 года) переданы такъ: «вы же оставьшен мя и забы(вь) шен гороу святоую мою и готовающен рожанидамъ (варіанты по другимъ спискамъ: Рожаници, Роду) трапезоу и исполъняюще дъмонови (вар. кумиру, идолу, рожденидамъ) чърпание — азъ пръдамъ вы во ороужие» в). Текстъ этотъ, вмъстъ съ послъдующими стихами Исаіи, повторяется съ истолкованіемъ въ словъ о поставляющихъ вторую прапезу Роду и рожаницамъ, которое

<sup>1) &</sup>quot;Mundanam cornucopiam Fortuna gestans", "formatum Fortunae habitum cum divite cornu" — 2) D. Myth., 827 — 8; H. P. Ск., VIII, стр. 638 — 640. Всв приведенныя нами свидътельства положительно убъждаютъ, что интине Прокопія, будто славяне не признавали Судьбы,—несправедливо. — 3) Кроить — ръзать. — 4) Памят. XII в., 179. — 5) Сличи переводъ поздивйшихъ изданій: "кы же, оставившіи мя (Бога) и забывающіи гору свитую мою, и уготовляющій демону трапезу, и исполняющій щасті ю раствореніе — авъ предамъ вясь подъ мечь."

почти постоянно входить въ составъ сборниковъ, извъстныхъ подъ именемъ Златоустовъ, и приписывается Іоанну Златоустому: «Рече Господь: наследят горж снятжя мож избранній раби ион. Раби сът то иже слоужат Богу и воля его творят, а не Родоу, ни рожаницам, ни коумиром соуетным: то сжт слочгы божіа... Вы же оставльше ия и забыважще горж святжа нож и готоважще трапезоу Родоу и рожаницам, наплънъжще бъсомь чръпаніа — азь предам вы на оржжіе, и въси заколеніемь падете... Се работажщи ин ясти начижт; вы же възалчете, на том сыти есте трапезом, жже готовасте рожаницам. Се работажщій ин пити начнят; вы же въжадаете, ня то пінте, иже то испол(и) иваете чръпаніа бъсои... Се работажщім ин възрадужтся въ веселін сердца; вы же работажщен бъсовь и слоужащем идолом и ставляжще транезоу Родоу и рожаницам възопісте въ болезни сердца вашего и от ск(р)оутеніа доуха въсплачетеся. Томоу-же ся събыти ність зде, нж въ оном въцъ... работажщін ми благословятся, пожть Богу истинномоу, а вы поете пъсня бъсовьскыя идолом Родоу и рожаницам.. Се же чада слышаще и останъте ся поустошнаго того творенів и службы тоя сатанины и ставления трапезы тоя коумирьскыя, нареченыя Родоу и рожаницам» 1). Въ словъ пристолюбца, въ числъ другихъ остатковъ язычества, указано и сатаующее: «молятся... Мокоши и Симу и Рыглу и Перуну и Роду и Рожаницъ... не такожъ зло творимъ просто, но и приябир прків анстрів мочитярі со проклатріня моченр. емъ идольский, иже ставятъ лише к утьянны трапезы законнаго объда, иже нарицаеться безаконная трапеза, мънимая Роду прожаницамъ.» По другому списку христолюбцова сло-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид., т. II, полов. 1-ан, ст. Среднев., 99-101; тоже мъсто приведено и во 2-й половить означеннаго тома, стр. 66; Истор. Росс. Соловьева, II, письмо г. Бусл., 30; Ч. О. И. и Д. 1858, IV, ст. Давровск., 22.

ва: «то суть идолослужители, иже ставять трапезу рожаницямъ, корован молять, виламъ и огневи подъ овиномъ и прочее ихъ провлятьство... Не тако-же простотою зав служинь, нъ(о) смашаемь съ идольскою транезою тренарь святыя Богородиця съ рожаницями въ прогнъваніе Богу» 1). Въ рукописи Волоколамскаго монастыря (сборникъ Леонида, епископа рязанскаго) сказано: «аще ли кто крестить вторую трапезу родству (Роду?) и рожаницамъ тропаремъ св. Богородицы, а кто ястъ и пістъ, да будетъ проклятъ» 2). Въ Пансьевскомъ сборникъ — въ словъ, приписанномъ св. Григорію, читаемъ: «такожъ і до словінь доіде се слов(о), і ти начаша требы власти Роду і рожаницамъ. преже Перуна бога ихъ. а переже того (г. Срезневскій исправляеть это місто такь: Переже бо того Перуна бога и иныхъ словили и) клали требу (имъ и) оупиремъ і берегинямъ. По святемъ же крещеньи Перуна отринуща, а по Христа бога яшась; но і ноне по оукраїнамъ моляться ему проклятому богу Перуну і Хорсу і Мокоши і Виду, і то творять отай: сего не могуть ся лишити проклятаго ставленья вторыя трапезы, нареченыя Роду и рожаницамъ, (въ) велику прелесть върнымъ крестьяномъ і на хулу святому крещенью и на гитвъ Богу». Въ другомъ спискъ всять за этими словами прибавлено: «по святымь крещенія черевоу работии попове оуставиша тре(о)парь прикладати рождества Богородици къ рожаничьит трапезт, отклады дтюче. 3).

<sup>1)</sup> Оп. Румян. Муз., 228—9; Лът. рус. лит., т. IV, отд. 3, 90 94—95. — 2) Истор. Росс. Соловьева, І, дополнен. стр. 3. — 3) Лът. рус. лит., IV, отд. 3, 97, 101; Поъздка въ Кирило-Бълозерск. мон., II, 33; Москв. 1851, V, 52—64; въ Архивъ ист.-юрид. свъд., II, на стр. 104 указаны и другіе протесты противъ требъ, совершаемыхъ видамъ и рожаницамъ, а въ предисловіи на стр. 23 приведено слъдующее мъсто изъ сборника Московскаго Архива министер. иностр. дълъ: "се буди всъми въдомо, яко Несторій еретикъ научи трапеву ставити рожаничьную, мня Богородицу—человъкородицу; святіи же отци даодикійскаго собора... писаніемъ по-левъща не творити того."

«Самый бъглый взглядъ (по справедливому замъчанію профес. Срезневского) на языкъ и правописание представленныхъ выписокъ достаточенъ для убъжденія, что большая часть памятниковъ, изъ которыхъ онъ сделаны, въ первоначальныхъ своихъ спискахъ принадлежала не намъ, а нашимъ югозапалнымъ соплеменникамъ: болгарамъ, сербамъ. Тъмъ не менфе однако они перешли къ намъ небезсознательно, не какъ сказанія о суевтрін, чуждомъ нашимъ предкамъ, а какъ поученія, банзкія сердцу нашихъ народныхъ учителей, заботившихся объ искорененіи языческихъ суевтрій не только -своимъ собственнымъ словомъ, но и помощію авторитета другихъ христолюбцевъ... Словомъ, върование въ роженицъ представляется въ старинныхъ цаматникахъ не какимъ-нибудь мъстнымъ отродіемъ древняго язычества, а однимъ изъ остатковъ древности общеславянской» 1). Итакъ, наравиъ съ другими языческими богами, Роду и рожаницамъ, возсылались молитвы. приносились жертвы и учреждались законныя (обрядовыя) транезы, т. е. родильныя пиршества, на которыхъ присутствующіе вкушали и пили отъ жертвенныхъ приношеній, возглашали пъсни въ честь Рода и рожаницъ и молили ихъ быть благосклонными къ новорожденному младенцу, взять его подъ свой покровъ и надълить счастіемъ. Такъ какъ, после принятія христіанства древняя богиня, царица младенческихъ душъ, (= Гольда) смінилась въ глазахъ суевірнаго народа Пречистою Дъвою; то рожаничныя трапезы стали сопровождаться славословіемъ Богородицы. Трапезы эти обозначаются эпитетами: вторыя и кутейныя. «Вторая трапеза» есть буквальный переводъ выраженія: secunda mensa \*); кутья—ка-

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд., II, 105-6 и предислов. 22 — 23. — В) Secundus овначаетъ: и второй, и благопріятный, счастливый, благополучный; res secundae—счастіе, fortuna secunda; secundae—все, что послъ родовъ выходитъ изъ утробы, иъсто иладенческое, послъдъ дътскій.

ша изъ разваренной пшеницы или ячменнаго зерна, съ медовой сытою, донынъ составляющая необходемую яству на роденахъ (крестинахъ), похоронахъ и поминкахъ. Въ сборникъ прошлаго стольтія въ числь суевьрій упомянуто: «съ ребять первые волосы стригутъ и бабы каши варятъ на собраніе рожаницамъ» 1). Надо думать, что въ отдаленной древности обрядъ постриговъ (см. гл. XXIX) вивлъ религіозное значеніе, что ребенка пострягаль его рожаниць 💳 отдаваля подъ покровъ его генія хранителя или счастливой, доброй Доли. У грековъ и кельтовъ былъ обычай посвящать волоса богамъ. Другія жертвенныя яства въ честь Рода и рожаниць: ильбъ и сыръ долгое время оставались принадлежностію свадебнаго стола, а напитокъ медъ постоянно сопровождаль всв религіозныя приношенія и пиршества. Когда въ семействь народится дитя, чехи ставять на столь хльбъ-соль для сульчекъ, незримо присутствующихъ въ домѣ з). Въ хорватскомъ приморы дъвицы оставляють въ пещерахъ и на канняхъ плоды, цвъты и шелковыя ленты виламъ, приговаривая: «uzmi, vilo, što je tebi milo!» 3) Паркамъ, норнамъ и феямъ приготовлядись подобныя-же трапезы. У скандинавовъ первоп яствою, которую вкушаетъ мать послѣ разрѣшенія отъ бремени, бываетъ каша, называемая nôrnagreytur (nôrneu. grütze); по всему въроятію, первоначально это было жертвей. ное приношение норнамъ за ихъ милостивую помощь въ родахъ. Въ Германіи, когда родится младенецъ, накрывають особенный столь и ставять на немь кушанья для девь суль. бы, что согласуется съ свидътельствомъ народной сказки о красавицъ Dornröschen: ен рождение праздновали паршествонь, на которомъ присутствовам въщія жены и были угощаемы съ золотыхъ тарелокъ 4). У бретонцевъ было въ обыкнове-

<sup>1)</sup> Оп. Румян. Муз., 551—2. — 2) Громаннъ, 7. — 2) Кукулевичъ-Сакцинск., 97. — 4) Germ. Mythen, 588, 632.

нін приготовлять для фей объдъ—возлѣ той комнаты, гдѣ дежала родильница, и до сихъ поръ ходятъ разсказы о тамиственныхъ трапезахъ, на которыя собираются фен въ свѣтлыя лунныя ночи 1). Литвины приносили жертвы на камняхъ, посвященныхъ дѣвамъ судьбы 2). У румыновъ въ честь родимой звѣзды бываетъ 1-го мая празднество; они вѣшаютъ на окнахъ и дв°ряхъ своихъ домовъ вѣнки изъ дубовыхъ листьевъ и полевыхъ цвѣтовъ, а вечеромъ, когда показываются на небѣ звѣзды, приносятъ въ рощу столъ, покрытый бѣлою скатертью, ставятъ на немъ хлѣбъ, медъ, вино и между двумя восковыми свѣчами икону семейнаго патрона, и затѣмъ начинаютъ пиршество 3).

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд., II, ст. Срезнев., 119 – 120. — 2) Ж. М. Н. П. 1839, т. XXII, 14—16. — 3) Телескопъ 1833, VIII, 503.

## XXVI.

## въдуны, въдьмы, упыри и оборотни.

Народныя преданія ставять відуна и відьму въ весьма близкое и несомивниое сродство съ теми миническими существами, которыми фантазія издревле населяла воздушныя области. Но есть и существенное между ними различіе: вст стихійные духи болье или менье удалены отъ человька, болье или менье представляются ему въ таниственной недоступности; напротивъ въдуны и въдьмы живутъ между людьми и съ виду ничъмъ не отличаются отъ обыкновенныхъ смертныхъ, кромъ небольшаго, тщательно-скрываемаго хвостика. Простолюдинъ ищетъ ихъ въ собственной средъ; онъ даже укажетъ на извъстныя лица своей деревии, какъ на въдува или въдьму, и посовътуетъ ихъ остерегаться. Еще недавно почти всякая мъстность имъла своего колдуна, и на Украйнъ до сихъ поръ убъждены, что нътъ деревии, въ которой не было-бъ втдьмы 1). Къ немъ прибъгаютъ въ нуждъ, просятъ наъ помощи и совътовъ; на никъ же обращается и отвътственность за вст общественныя и частныя бъдствія.

<sup>1)</sup> Marketp. 1845, 415; Mocke. 1846, XI-XII, 149.

Въдунъ и въдьма (въдунья, въщица) отъ кория въд, въщ, какъ объяснено выше (I, 405-9), означаютъ въщихъ людей, надъленныхъ духомъ предвъдънія и пророчества, поэтическимъ даромъ и искусствомъ цълить бользни. Названія эти совершенно тождествены съ словами: знахарь и знахарка, указывающими на тоже высшее въдъніе 1). Областные говоры, леточней и другіе старинные памятники предлагаютъ нъсколько синонимовъ для обозначенія въдуна и въдуньи, называють шхъ колдунами, чародъями, кудесниками и волхвани, въщими жонками, колдуньями, чаровницами, бабами-кудесницами и волхвитками. Чары — это тъ суевърные, таниственные обряды, какіе совершаются съ одной стороны для отклоненія различныхъ напастей, для изгнанія нечистой силы, врачеванія бользней, водворенія семейнаго счастія и довольства, а съ другой — для того, чтобы наслать на своихъ враговъ всевозможныя бъды и предать ихъ во власть злобныхъ, мучительныхъ демоновъ. Чаровникъ, чародъецъ <sup>а</sup>) — тотъ, кто умъетъ совершать подобные обряды, кому втдомы и доступны заклятія, свойства травъ, кореній и различныхъ снадобей; о чарованны й—заклятый, заколдованный, еділавшійся жертвою волшебныхъ чаръ. Кудесникъ — по объясненію Памвы Берынды: чаровникъ; въ рязанской губ. окудникъ — колдунъ °); кудесить — колдовать, ворожить, кудеса — въ новгород. и вологод. губерніяхъ: святочныя игряща и гаданія, 4) а въ тульской — чара, совершаемая колдуномъ съ цълію умилостивить разгитваннаго домоваго и состоящая въ обрядовомъ

<sup>1)</sup> Нъм. hexe Я. Гриммъ объясняетъ скандинавскимъ hagr—dexter, artificiosus; слъдовательно hexe—тоже, что дат. saga т. е. хитрая, мудрая въщая жева (D. Myth., 992). — 2) Слово, встръчающееся въ Святославовомъ Изборникъ и у митрополита Кирила — Рус. Дост., I, 111. — 2) Обл. Сл., 140. — 4) Рус. прост. празд., II, 34.

заклавів пътуха (\_\_остатокъ древней жертвы пенатанъ, си. II, 106). Стоглавъ замъчаетъ, что когда соперияви выходятъ на судебный поединокъ, «и въ тъ поры волхвы и чародъйники отъ бъсовскихъ наученій пособіе имъ творять, кудесы быють» (П, 274). Въ основъ приведенныхъ словъ лежить корень куд туд; старочешск. cúditi — очищать, zuatoси d па вода т. е. очистительная, си dar — судья (по связи древняго суда съ религіозными очистительными обрядами). Профес. Срезневскій указываеть, что глаголь кудити употребляется чехами въ смыслъ: заговаривать; у насъ про-куда — хитрый, лукавый человъкъ <sup>1</sup>). Корень чуд вполнъ совпа-. даетъ по значению съ див (свътить, сиять); какъ отъ послъдняго образовались слова: диво, дивный, дивиться, такъ. отъ перваго — чудо (множ. чуде са ткуде са), чудный, чудесный (въновгор. губ. кудесный <sup>в</sup>), чудиться; какъ съ словомъ куде са соединяется понятіе о чародъйствъ, такъ тотъ-же самый смыслъ присвоивають древню памятники и ръченію дивы. Въ Святославовомъ Изборникъ (1073 г.) читаемъ: «да не будеть вълъхвуяй влъшьбы, или вражай и чародъщь, или баяй в) и дивы творяй и ы тробьный влъхвъ» ч); Кормчая книга запрещаетъ творить коби 5) и дивы 6). Сверхъ того, дивами издревле назывались облачные духивеликаны и лешіе (дивін люди и дивожены); согласно съ этимъ, и слову чудо, чудо-вище давалось и дается значеніе исполина, владыки небесныхъ источниковъ и лъсовъ (II, 616 -8). Такимъ образомъ языкъ ясно свидътельствуетъ о древнъйшей связи чародъевъ и кудесниковъ съ тученосными де-

<sup>1)</sup> Сревнев., 60; Обл. Сл., 180; Доп. обл. сл., 173; Поэт. Воз., II, 324: прокудливая береза—чтимая явычниками. — 2) Доп. обл. сл., 94. — 3) Отъ баяти — заговаривать. — 4) Матер. для истор. письменъ, ст. Бусл., 7. — 5) Кобь—въ старвиныхъ рукописяхъ: волшебство, а въ современномъ языкъ (въ перися. губ.): худое дъло, 810. — 6) Рус. Дост., III, 38; Обл. Сл., 85.

монами великанами в лъшими; связь эта подтверждается и сканд. tröll, которое служить общимь названіемь и для техъ. в для другихъ 1). Слово «колдунъ» въ коренномъ его значеніш досель остается неразъясненнымъ. По митнію г. Срезневскаго, колдуномъ (славянскій корень клъд полд нан калд клуд кул) въ старое время называли того, кто совершалъ жертвенныя приношенія; въ хорутанскомъ нарѣчін калдовати — приносить жертву, калдованцъ — жрецъ. калдовинца и калдовише—жергвенникъ 2). Въ словаръ Лаля колдовать истолковано: ворожить, гадать, творить чары («чъть онъ колдуеть? снадобьями, наговорами» 3). Наконець волхвъ - названіе, извъстное изъ древнихъ рукописей и донынт-уптатвшее въ лубочныхъ сказкахъ и областвыхъ говорахъ: у Нестора слова волхвъ и кудесникъ употребляются, какъ однозначущія 4); въ переводъ евангелія: «се волсви отъ востокъ пріндоше во Іерусалимъ» (Мате. II, 1); въ троянской исторіи о Колхаст сказано: «вълховъ и кобникъ хитръ» 5); въ вологод. губ. волхатъ (волхитъ) колдунъ, волхатка (волхвитка) — ворожея, въ новгор. волхъ — колдунъ, угадчикъ, прорицатель, въ калуж. валхвить-предугадывать, предузнавать, малорус. волшити хитрить; производныя волшебный, волшебство пользуются гражданствомъ и вълитературной рачи; болгар. во л х в ъ, вохвъ — проридатель, волшина — брань, хорв. вухвецъ, вуховецъ — python и вухвица — pythonissa °), у Ващерада: «phytones, sagapetae wichwee, wichwice». Сверхъ дара прорицаній, волувань приписывается и врачебное искусство (1, 410). Рядонъ съ мужскою формою волхвъ встре-

<sup>1)</sup> D. Myth., 993. — 2) Срезнев., 59-60. — 3) Толк Слов., 1, 747. — 4) Смотри разсказъ о смерти Олега. — 5) Іоаннъ, экз. 60лг., 182 — 6) Срезнев., 61; Обл. Сл., 27; Ч. О. И. и Д., годъ 2, VII, 24 (словотолковникъ Макарова),

чаемъ женскую влъхва 1), которой въ скандинавскомъ соотвътствуетъ völva (valva, völa, vala)-колдуныя, пророчица и притомъ, по свидътельству древней Эдды (см. Убluspå), существо вполнъ-мненческое. Г. Буслаевъ сближаеть съ этими ръченіями и финское v ölho, velho — волдувъ; «навъ скид. völva (говоритъ онъ) является въ сжатой формв «völa, такъ и фини. völho намъняется въ völlo. По свой-«ству славянскаго языка гласный звукъ передъ плавным» «переходитъ по другую сторону плавнаго, напр. helm -«шлемъ; потому völva, völho является въ Остром. ев. «въ древне-славян. формъ влъхвъ, а русскій языкъ ставить «гласный звукъ и передъ плавнымъ и послъ, напр. теломъ: «слъдовательно волхвъ или волховъ (у Нестора: волъ-«сви) собственно русская форма.» Корень для слова волля г. Буслаевъ указываетъ въ санскр. валг — свътить, блястать, подобно тому, дакъ жрецъ происходить отъ жрвть, горъть <sup>а</sup>), и старинное поучительное слово принимаеть имена «волхвъ» и «жрецъ» за тождественныя по значенію (II, 60).

Итакъ обзоръ названій, присвоявшихся вёдунамъ и вёдьшамъ, наводитъ насъ на понятія: высшей, сверхъестественной шудрости, предвёдёнія, поэтическаго творчества, знанія священныхъ заклятій, жертвенныхъ и очистительныхъ обрядовъ, умёнья совершать гаданія, давать предвёщанія и врачевать недуги. Всё исчисленныя дарованія изстари признавались за существенные, необходимые признаки божественныхъ и демоническихъ существъ, управлявшихъ дождевыми тучамя,

<sup>1)</sup> Літон. Переяслав., 43.— 2) О вліян. хр. на сл. яз., 22-23. Связь колдовства съ жертвоприношеніями подтверждается и сведветь выствани нівнецкаго языка: fornaeskja—колдовство и forn—жертва; zoupar, др.-в.-ніж. zepar, англос. teafor и tifer роднять оба эта понятія— D. Myth, 984—5.

вътрами и грозою. Какъ возжигатель молніеноснаго пламени, какъ устроитель семейнаго очага, богъ-громовникъ почитался верховнымъ жрецомъ (см. гл. ХУ); съ тъмъ-же жреческимъ характеромъ должны были представляться и сопутствующіе ему духи и нимфы. Какъ обладатели небесныхъ источниковъ, духи эти и нимфы пили «живую воду» и въ ней обрѣтали силу поэтическаго вдохновенія, мудрости, пророчества и цъленій, словомъ становились въщими — въдунами и въдъмами. Но тъже самыя прозванія были приличны и людямъ, одареннымъ особенными талантами и свъдъніями въдъдъ въроученія и культа; таковы — служители боговъ, гадатели, ворожен, врачи, лекарки и поэты, какъ хранители мионческихъ сказаній. Въ отдаленную эпоху язычества въдъніе понималось, какъ чудесный даръ, ниспосылаемый человъку свыше; оно по преимуществу заключалось въ умъные понимать танественный языкъ обожествленной природы, наблюдать и истолковывать ея явленія и приміты, молить и заклинать ея стихійныхъ д'ятелей; на встхъ знаніяхъ, доступныхъ язычнику, дежало религіозное освященіе: и древній судъ, и медицина, и поэзія-все это принадлежало религіи и витств съ нею составляло единое цтлое. «Волсви и еретицы и богомерскій бабы-кудесницы и иная множайшая волшебствуютъ» замъчаетъ одна старинная рукопись, исчисливъ разнообразныя суевърія 1). Колдуны и колдуньи, знахари и знахарки до сихъ поръ еще занимаются по деревнямъ и селамъ врачеваніями. Бользнь разсматривается народомъ, какъ злой духъ, который послъ очищенія огнемъ и водою, покидаетъ свою добычу и спешитъ удалиться. Народное леченіе главитишить образомъ основывается на окуриваныя, сбрызгиваным и умываным, съ произнесениемъ на бользнь страшныхъ заклятій 2). По общему убъжденію, знаха-

<sup>1)</sup> Оп. Румян. Муз., 551. — 2) Записки Авдбев., 134-6, 139; Сахаров., II, 23-24; Малор. и червонорус. думы и пъсни, 99.

ри и зназарки заживаяють раны, останавливають кровь, выгоняютъ червей, помогаютъ отъ укушенія зити и бъщеной собаки, вылачиваютъ ушибы, вывили, переломы костей и всякіе другіе недуги 1); они знають свойства какъ спасительныхъ, такъ и зловредныхъ (ядовитыхъ) травъ и кореньевъ, умъютъ приготовлять пълебныя мази и снадобья, почему въ церковномъ уставъ Ярослава 2) наряду съ чародъйками поставлена зеленица (отъ зелье — злакъ, трава, лъкарство. озелить — обворожить, околдовать, стар. зелейничество — волшебство <sup>2</sup>); въ областномъ словарѣ: травовѣдъ -- колдунъ (калужск губ.), травница и кореньщица — знахарка, колдунья (нижегор. губ. 4). Въ травахъ, по народному повтрыю, скрывается могучая сила, втдомая только чародъямъ; травы и цвъты могутъ говорить, но понимать ихъ дано однииъ знахарямъ, которымъ и открываютъ онъ: на что бываютъ пригодны и противъ какихъ болъзней обладають целебными свойствами. Колдуны и ведьмы бродять по полямъ и лъсамъ, собираютъ травы, копаютъ коренья, и потомъ употребляють ихъ частію на лікарства, частію для иныхъ целей; некоторыя зелья помогають имъ при розыскъ кладовъ, другія надъляють ихъ способностью предвъдънія, третьи необходимы для совершенія волшебныхъ чаръ 5). Сборъ травъ и кореній главнымъ образомъ совершается въ срединъ лъта, на Ивановскую ночь, когда невидимо аръютъ въ нихъ целебныя и ядовитыя свойства. Гранота игумена Памонла 1505 года возстаетъ противъ этого обычая въ слъдующихъ выраженіяхъ: «исходятъ обавници, мужи и женычаровници по лугамъ и по болотамъ, въ пути же и въ дубравы,

<sup>1)</sup> Во многихъ мъстахъ коновады считаются ва колдуновъ. — 2) Лътописецъ Переяслав., 43. — 2) Обл. Сл., 70, 139. — 3) Сравни D. Myth., 1016. — 5) Сахаров., I, 42—44; Москв 1846, XI—XII, 153.

вщуще смертныя травы и привъта чревоотравнаго зеліа, на нагубу человъчеству и скотомъ; туже и дивіа копаютъ кореніа на потвореніе в на безуміе мужемъ; сіа вся творятъ съ приговоры дъйствомъдіяволимъ» 1). Заговоры и заклятія, эти обломки древне-языческихъ молитвенныхъ возношеній, донынъ составляють тайную науку колдуновь, знахарой и знахарокь; силою заповеднаго слова они насылають и прогоняють болезни, соделываютъ тъло неумавинымъ для непріятельского оружія, чамъняють злобу враговь на кроткое чувство любви, умиряють сердечную тоску, ревность и гизвъ, и наоборотъ — разжигаютъ самыя пылкія страсти, словомъ овладівають всімь нравственнымъ міромъ человітка в). Лівчебные заговоры большею частію произносятся надъ болящимъ шопотомъ, почему глаголъшептать получилъзначеніе: колдовать; шептунъколдунъ, наговорщикъ, шоптунья или шептуха — колдунья 3); у южныхъ славянъ лъкарь называется и у и л а в е цъ ота и у млати — нашептывать 4); въ нъкоторыхъ деревняхъ на Русп слово в орожея употребляется въ смыслъ лъкарки, в орожить ся-літчиться, приворожа-таниствоныя заклятія, произносимыя знахарями, ворожбитъ - колдунъ, знахарь 3).

Въ народной медицинъ и волшебныхъ чарахъ играютъ значительную роль на узы, узлы, на вязки—амулеты. Старинный проповъдникъ, исчисляя мытарства, по которымъ шествуетъ гръшная душа по смерти, говоритъ: «13-е мытарство —волхованіе, потворы, на узы» °). Софійская лътопись подъ 1044 годомъ разсказываетъ о Всеславъ «матери бо родивши

<sup>1)</sup> Доп. къ Ак Ист., I, 22. — 2) Махор. и червонор. думы, 100; Поэт. Вов., I, 404 и даяве; D. Myth., 996. — 3) Обл. Сл., 265 — 8. — 4) О. З. 1853, VIII, иностр. литер., 78. — 5) Обл. Сл., 28, 176. У чеховъ лъченіенъ недуговъ завъдывали убътсі, hovoriči, zaklinači, čarodějnici, hadači — Громаннъ, 148—9. — 6) Рукописи гр. Уварова, 112.

его, бъ ему на главъ знамя язвено — яма на главъ его; рекоша волсви матори ого: се язвоно, навяжи на-нь, да носить é (наузу) до живота своего на себъ 1). По свидътельству Святославова Изборника: «проклять бо имбй надеждж на человека: егда бо ти детищь болить, то ты чароденць иштеми н облишьная писания на выя дъть мъ налагаеши» 2). Въ вопросахъ Кирика, обращенныхъ къ новгородскому епископу Нифонту, упоминается о женахъ, которыя приносили больныхъ дътей къ волхвамъ, «а не къ попови на молитву» 3). Въ словъ о злыхъ дусъхъ, приписанномъ св. Кириллу, читаемъ: «а мы суще истинные христіяне прельщены есмы скверными бабами... оны прокляты и скверны и злокозныны (бабы) на узы (наузами) много върныя прельщають: начнеть на дъти наузы класти, си вривати, плююще на земьлю, рекше - бъса проклинаеть, а она его болъ призываеть творится, дъти врачующе», и нъсколько ниже: «а мы ныня хотя мало поболемъ, или жена, или дътя, то оставльше Бога — ищемъ проклятыхъ бабъ-чародънць, наузовъ и словъ прелестныхъ слушаемъ». 4). Въ Азбуковникъ или Алфавитъ сказано: «а бъсовска нарицанія толкованы сего ради, понеже мнози отъ человъкъ приходящи къ волхвамъ и чародъемъ, и пріемлютъ отъ нихъ нъкакая бъсовская обоянія наюзы и носять ихъ на собъ; а иная бъсовская имена призываху водхвы и чародън надъ тствою и надъ питіемъ и даютъ вкушати простой чади, и тімъ губять душа человіческая; и того ради та зді писаны, да всякому православному христіянину явъ будетъ ния волчье, да нахто невады ния волчіе виасто агнечя пріиметъ неразуміемъ, мня то агнечье быти» 5). Митрополитъ

<sup>1)</sup> П. С. Р. Л., V, 138. — 2) Истор. Христомат. Бусл., 274. — 5) Памят. XII в., 202. — 4) Москв. 1844, I, 243—5. — 5) По другимъ спискамъ это мъсто читается такъ: «отпадшая же, рекша бъсовская имена на обличение волжномъ и чародъемъ вдъ

Фотій въ посланів своемъ въ новгородцамъ (1410 г.) даетъ такое наставленіе церковнымъ властямъ: «учите (прихожанъ), чтобы басней не слушали, лихихъ бабъ не прівмали, ни узловъ, ни примовленья, ни зеліа, ни вороженья» 1). Но обычай быль сильнъе этихъ запретовъ, и долго еще «мнози отъ человекъ, приходящи къ волувамъ и чародеямъ, принимали отъ нихъ нъкая бъсовская на юзы и носили ихъ на себъ 2). Въ рукописныхъ сборникахъ поучительныхъ словъ XVI стольтія встрічаемь упреки: «немощь волжбою лічать и наузы чарованіи и бъсомъ требы приносять, и бъса, глаголемаго трясцю (янхорадку) творятъ (ся) отгоняющи... Се есть проклято. Того деля многи казни отъ Бога за неправды наши находять; не ръче бо Богь льчитися чарованіи и наузы, ни въ стрвчу, ни въ полазъ, ни въ чехъ въровати: то есть поганско діло. 3). Царская окружная грамота 1648 года замічаеть: «а вные люде тъхъ чародъевъ и волхвовъ и богомерскихъ

написакомъ толкованін; понеже чародівном волквы, написующе бівсовская имена, дають ихъ простымъ дюдямъ, повелевающе имъ тая имена носити; иногда-же и на ядь какову написующе или надъ ситісиъ именующе - дають та сивдати простой чади. Сего ради здв объявихомъ имена сатанянская, да никто же отъ простой чади волчье имя прінисть, и вийсто світа тму удержавь, неразумія ради душу свою погубитъ. - "Понеже бо злочестивін волжвы и тисом схындоволав схымины схы схыприкво на народаг важь пишуть иностранною рачью басовская имена, тако-же творатъ и надъ питіемъ, шепчюще призывають та злая имена и даютъ ту ядь и питіе болнымъ вкушати, овімъ-же съ тіми злыни имены наюзы на персвят даютъ носити" — Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Бусл., 2; Сахаров., II, 140; Ч. О. И. и Д. 1858, IV, стат. Лавровскаго, 54). — 1) Ав. Арх. Эвс., I, 243. — 2) Щаповъ, 71; Времен., І, 38 ("Донострой"). — 3) Варіантъ: "жертву приносять бъсомъ, недуги лъчатъ чарами и наузы, немощнаго бъса, глаголемато трясцю, мняться прогоняюще нъкими ложными писмявы" — Архивъ ист.-юрид. свад., II, полов. I, стр. XXVII полов. 2, сивсь, 48-49.

бабъ въ ломъ къ себъ призывають и къ малымъ дътемъ, и ть волувы надъ болными и надъ младенцы чинять всякое бъсовское волхованіе» 1). Болгарская рукопись поздитишаго письма осуждаетъ женъ, «кон завъзують зверове (вар. скоти) и мечки, и гледать на воду, и завезують деца малечки» (дітей 2). Знахарямъ, занимавшимся навязываніемъ такихъ амулетовъ, давались названія на узника 3) и узольника, какъ видно изъ одной рукописи с.-петербургской публичной библіотеки, гдв признаны достойными отлученія отъ св. причастія: обавникъ, чародъй, скоморохъ и узольникъ 4). Наузы состояли изъ различныхъ привязокъ, надъваемыхъ на шею: большею частію это были травы, коренья в нныя снадобья (уголь, соль, съра, засушенное крыло летучей мыши, зывиныя головки, зывиная или ужовая кожа в проч.), которымъ суевъріе приписывало целебную силу отъ той или другой бользии; смотря по роду немощи, могли мъняться в самыя снадобья <sup>5</sup>). Иногда, вмъсто всякихъ цълительныхъ средствъ, сашивалась въ лоскутъ бумажка съ написаннымъ на ней заговоромъ и привъщивалась къ шейному кресту. У германскихъ племенъ привязывались на шею, руку или другую часть тъла руны (тайныя письмена) для излъченія отъ бользии и противодъйствія злому колдовству, и

<sup>1)</sup> Ан. Ист., IV, 35; Описаніе Архива старыхъ двяъ, 296-8. Въ житіе Зосимы и Савватія занесенъ разсказъ о новгородскомъ гостъ Алексвъ Курнековъ, который обращался къ волхвамъ, испрашивая у нихъ помощи своему болящему сыну "и ничтоже успъте" — Щаповъ, 43. — 2) Архивъ ист. юрид. свъд.. II, полов. 2, 41. — 3) Пам. стар. рус. литер., IV, 202: поученіе митрополята Данівла; Обл. Сл., 125. — 4) Архивъ ист. юрид. свъд., II, ст. А. Попова, 37—38. — 5) Пувин., 162; Этн. Сб., II, 29. Наузы (чешск. пачизі, пачазу; пачазочаті — колдовать) въ употребленіи и между другими славянскими племейлии — Зап. морск. офицера, I, 278; О. З. 1853, VIII, отдълъ иностр. литер., 86.

амулеты эти назывались ligaturae (въ средніе въка) и ап дећеп ке 1). Въ христіанскую эпоху употребленіе въ наузахъ ладона (который получиль особенно-важное значеніе. потому что возжигается въ храмахъ) до того усилилось, что вет привязки стали называться ладонками -- даже и тогда. когда въ нехъ не было ладону. Ладонки до сихъ поръ играють важную роль въ простонародын: отправляясь въ дальнюю дорогу, путники надъваютъ ихъ на шею въ предохранение отъ бъдъ и порчи. Въ XVII въвъ былъ приведенъ въ приказную избу и наказанъ батогами престыянинъ Игнашка за то, что имълъ при себъ «корешокъ невеликъ, да травки немного завязано въ узлишки у (шейнаго) креста» (см. гл. XXVII). Навъшивая на себя аткарственныя снадобья наи клятвенныя, заговорныя письмена, силою которыхъ прогоняются нечистые духи бользней, предки наши были убъждены, что въ этихъ наузахъ они обратали предохранительный талисманъ противъ сглаза, порчи и вліннія демоновъ, и тёмъ самымъ привязывали, прикръпляли въ себъ здравіе. Подобными-же наузами дівы судьбы привязывали новорожденными иладенцами дары счастія тілесныя и душевныя совершенства, здоровье, долгольтіе, жизненныя радости и проч. Народныя сказанія сившивають девъ судьбы съ вещими чародейками и возлагавотъ на техъ и другихъ одинаковыя обязанности; такъ скандинавскія вёльвы отождествляются съ норнами: присутствують и помогають при родахь и предсказывають будущую судьбу иладенца (стр. 351, 358). Въ той-же роли выступали ▼ славянъ въщія жонки, волівицы; на это указывають: съ одной стороны, обычай приносить детей къ волхванъ, которые в налагали на нихъ наувы, а съ другой стороны -областной словарь, въ которомъ повитука, помощинца при

<sup>.</sup> D. Myth., 1125-6.

родахъ называется бабка, глаголъ же бабкать означаетъ: нашентывать, ворожить  $^{1}$ ).

Но приведенное нами объяснение далеко не исчерпываетъ всткъ поводовъ и побужденій, какими руководствовались въ старину при наложенів наузъ. Річенія связывать, ділать узлы, опутывать могуть служить для указанія различных оттънковъ мысли, и смотря по примъненію --получають въ народныхъ преданіяхъ и обрядахъ разнообразное значеніе. Въ заговорахъ на непріятельское оружіе выраженія эти означають тоже, что запереть, забить вражескія ружья и тулы, чтобъ они не могли вредить ратнику: «завяжу я рабъ божій по пяти узловъ всякому стрельцу немирному, неверному, на пищаляхъ, лукахъ и всяконъ ратномъ оружін. Вы, узлы, заградите стрельцамъ всь пути и дороги, за ик и и те всв пищали, опутайте всв луки, повижите вст ратныя оружія; и стрельцы бы изъ пищалей меня не били, стрълы бы ихъ до меня не долетали, всъ ратныя оружів неня не побивали. Въ ноихъ узлахъ сила могуча змѣ ина я сокрыта — отъ змѣя двунадесятьглаваго» 2). По сходству ползучей, извивающейся зиби и ужа съ веревкою и поясомъ, сходству, отразившемуся въязыкъ (ужище-веровкаттужъ и ужъ; въ народной загадкъ поясъ метафорически названъ ужомъ), чародъйнымъ узламъ заговора дается таже могучая сила, какая приписывается мионческому многоглавому энью. Въ старину върили, что нъкоторые изъ ратныхъ людей умвля такъ «завязывать» чужое оружіе, что ихъ не брали ни сабли, ни стрълы, ни пули. Такое мити е имъли современники о Стенькъ Разинъ. — Увидъвши первый цвътъ на огурцахъ, тыквахъ, арбузахъ или дыняхъ, хозяйка перевязываетъ огудину красною ниткою изъ пояса и произноситъ: «якъ густо сей поясъ вязався, щобъ такъ и мои огурочкы

<sup>1)</sup> O6s. Cs., 4. - 2) Caxapos., l, 27.

густо вявались у пупянкы въ огудини» 1). Здёсь выскавывается желаніе, чтобы не было пустоцвету; цветь, зарождающій плодъ, называется завязью, и на этомъ слове создался саный заговоръ и сопровождающій его обрядъ. - Того. кто сажаль въ печь свадебный коровай, подвязываютъ утиральникомъ и сажаютъ на покутье, чтобъ коровай не разошелся, не расплылся 2). — Чтобы ребенокъ сталъ скорве ходить, для этого на Руси разръзывають ноженъ промежъ его ногъ тв невидимые путы, которые задерживають его ходу 2). Подобныхъ повърій и обрядовъ много обращается въ средъ поселянъ. Относительно болезней и вообще всякаго эловреднаго вліянія нечистой силы рвченіе связывать стало употребляться: во 1-хъ, въ значенім заповіднаго слова, связывающаго мучительных демоновъ и темъ санымъ подчиняющаго ихъ — вояв закапвателя. Апокрифическое слово о креств честив (по болгарской рукописи) заставляетъ Соломона заклинать демоновъ принести ему третье древо этой формулой: «завѣ(я)зую васъ азъ печатію господнею» 4). Припомнимъ, что печать въ старину привъшивалась на завязанномъ шнуръ 1). Тоюже формулой действуеть заговорь и противъ злыхъ колдуновъ в ведьмъ: «вавя ж и, Господи, колдуну и колдунье, ведуну и въдуньт и упирцу (уста и языкъ) — на раба божія (имярепъ) зла не мыслити» 6). Завязать получило въ устахъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Номис., 5. — 2) Этн. Сб., I, 353. — 3) Абев., 235. — 4) Ист. очер. рус. слов., I, 490. — 5) Печать—эмблема налагаемыхъ узъ: запечатать кому уста все равно, что «завязать кому ротъ», т. е. заставить молчать. Особенно важную роль играетъ
это слово въ заговорахъ на остановленіе крови ("запечатать
рану"), вслъдствіе сродства его съ выраженіемъ: кровь или рана
запежлась (см. заговоръ, приведенный г. Буслаевымъ въ Архивъ ист.-юрид. свъд., II, пол. 2, 40). — 6) Архивъ ист.-юрид.
свъд., II, пол. 2, 53—54.

народа сиыслъ: воспропятствовать, но допустить: «нини якь 33вязано» (малорос.) — мит ничто не удается. Заговорныя слова, означавшія побіду заклинателя надъ нечистыми духами болізней в смерти, опутывание ихъ, словно плавниковъ, цапами в узани, (по необходиному закону древитамаго развитія, когда все воплощалось въ наглядный обрядъ) вызвали дъйствительное завязываніе узловъ; узлы эти завязывались на теле больнаго, такъ какъ, по древнему воззрѣнію, демонъ болѣзим вселялся въ самаго человъка. До сихъ поръ еще наузы неръдко состоять изъ простой нитки или бичевки съ узлами; такъ отъ 18корадки носять на рукахъ и ногахъ повязки изъ красной шерсти или тесьны; девять нитокъ такой шерсти, навязацим на шею ребенка, предохраняють его отъ скарлатина — краснухи; отъ глистовъ употребляють тоже навязыванье права на дътей 1). Красный цвътъ нити указываетъ въ ней символическое представление молнии, прогоняющей всякую демонскую силу. Въ тверской губ., для охраны стада отъ звърей, вѣшаютъ на шею передовой <sup>2</sup>) коровы сумку съ каквито снадобьемъ; сумка эта называется вязло з), и значене чары состоить въ томъ, что она связываетъ пасть дикаго ввъря. При весениемъ выгонъ дошадей въ поле, престыяв берутъ висячій замокъ, и то запирая его, то отныкая, обходатъ трижды кругомъ стада и причитываютъ: «Замыка» я симъ булатнымъ замкомъ стрымъ волкамъ уста отъ моего табуна». За третьимъ обходомъ запираютъ замойъ окончатель. но в кладутъ его въ воротахъ, черезъ которыя выгонають дошадей; послё того подымають замокь и прячуть где-нибуль оставляя замкнутымъ до поздней осени, пока табунъ гуляеть

<sup>1)</sup> Иллюстр. 1845, 565; Пузин., 160; Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 322; Громаниъ, 112: красная повязка оберегаетъ ребенка отъ порчи. — 2) Корова, которая кодитъ впереди стада. — 3) Обл. Сл., 34.

въ поль. Крынкое слово заговора, словно ключемъ, замынаетъ уста волковъ 1). Подобнымъ образомъ болгары думаютъ сберечь свои стада суевърнымъ обрядомъ, основаннымъ на выраженім зашить волчьи уши, очи и уста. Вечеромъ баба беретъ вголку съ ниткою и начинаетъ зашивать полу своей одежды, а какой-нибудь мальчикъ ее спрашиваетъ: «что шіешъ, бабо?» — Зашивамъ, сынко, на влъцы-тъ уши-тъ, да не чунть овце-тъ, козы-тъ, свине-тъ и теленца-та. Мальчикъ повторяетъ свой вопросъ, и получаетъ отвътъ: «зашивамъ, сынко, на влъцы-тъ очи-тъ, да не видять овце-тъ и т. дал. Въ третій разъ баба говоритъ: «зашивамъ на влъцы-тъ устать, да не вдять овець, козь, свиней и телять 2). Во 2-хъ, науза разсматривалась, какъ кртикой запоръ, налагаемый на человъка съ цълію преградить ( замкнуть, завязать) доступь въ его телу. Нить или бичева съ наглухо-затянутыми углами, или еще лучше -- съть (потому что нигдъ нътъ столько узловъ, какъ на ней) почитаются охранительными средствами противъ нечистой силы, колдуновъ и въдьмъ. Чтобы повиать відьму, должно спрятаться подъ осиновую борону и довить ее уздою; подъ бороною она не можеть повре-АЕТЬ ЧОЛОВЪКУ, ТАКЪ КАКЪ ВОРХНЯЯ ЧАСТЬ бороны дълается изъ свитыхъ (сплетенныхъ) витстт лозъ. Въ нткоторыхъ мъстахъ, наряжая невъсту къ вънцу, накидываютъ на нее бредень (рыболовную съть), или навизавъ на длинной виткъ, какъ можно — болье, узелковъ, подвязываютъ

<sup>1)</sup> Выбл. для Чт. 1848, ІХ, ст. Гулеева, 55—56. — 2) Черниг. Г. В. 1861, 6. Въ смоленской губ., выгоняя скотъ на Юрьевъ день въ поле, читаютъ сладующее завлятіє: "глухой, глухой! ци слышишь? — Не слышу! — Когда-бъ далъ Богъ, чтобъ волиъ не слыхаль вашего скота. Хромой, хромой! ци дойдзешь? — Не дойду! — Когда-бъ далъ Богъ — не дошелъ волиъ до нашего скота. Слапой, слапой! ци видзивь? — Не вижу! — Дай Богъ, чтобъ волиъ не видалъ нашего скота" (Цебрик., 273).

ею невъсту; дълается это съ намъреніемъ противодъйствовать порчъ. Точно также и женихъ и самые поъзжане опоясываются съткою или вазаннымъ поясомъ — въ томъ убъжденін, что колдунъ ничего злаго не въ силахъ сдёлать ло тых поръ, пока не распутаетъ безчисленныхъ условъ съти нам пока не удастся ему снять съ человъка его поясъ 1). Нъкоторые престъяне думають, что ходить безъ пояса грымно <sup>а</sup>). Въ 3-хъ, съ наузою соединялось понятіе целебнаго средства, связующаго и скрышяющаго разбитые члены больнаго. Если разовьется рука, т. е. заболить связка ручной кисти в), то на Руси принято обвязывать ее красною пряжею. Такое симпатическое лаченье извастно и у напцевъ. Кромътого, на Vogelsberg'ъ отъ дома въ костяхъно-СЯТЬ Жельзныя кольца, выкованныя изъ такого гвозда нан крюка, на которомъ кто-нибудь повъснася 4). Чтобы избавиться отъ головной боли, нъмцы обвязывають виски веревкою, на которой быль повъшень преступникъ; во Франців же такую веревку носять для отвращенія зубной боль: эта повязка должна закрѣпить и черепъ, и зубы 5). Въ случав вывиха или перелома, и у насъ и въ Германіи поселяне отыскиваютъ дерево, которое, разделившись на две ветви,

<sup>1)</sup> Изяюстр. 1846, 333; О. З. 1848, т. LVI, 204. Кто жезаеть добыть шапку-невидемку наи неразмънный червонецъ отъ нечестаго, тотъ, по народному повърью, можетъ вымъннть у него эти дековинки на черную кошку; но непремъно дозженъ обвязать ее сътью или ниткою съ узелками, а то — бъда неминучая! Сказавное же средство спасаетъ отъ несчастія, потому что нечистой до тъхъ поръ связанъ въ своихъ злобныхъ дъйствіяхъ, пока не распутаетъ всъхъ узловъ — Ворон. Бес., 192; Сахаров., I, 55. — 2) Владим. Г. В. 1844, 49. — 3) То късто, гдъ кисть рука соединяется съ костью, идущею отъ ловтя, крестьяне называютъ завъ(и)ть — Бебл. для Чт. 1848, X, ст. Гуляева, 119. — 4) D. Мунь, 1117, 1121; Die Götterwelt, 197. — 5) Beiträge zur D. Мунь, I, 247.

потомъ снова срослось въ одинъ стволъ, и въ образовавшееся отъ того отверстие протаскиваютъ больныхъ дътей; иногда нарочно раскалываютъ молодое зеленое дерево (преимущественно дубъ) надвое, протаскиваютъ больнаго сквозь разщепленныя половины и потомъ связываютъ ихъ веревкою: пусть также сростется поломанная кость, какъ сростается связанное дерево (II, 304—5). Наконецъ есть еще обычай, въ силу котораго снимаютъ съ больнаго поясъ и бросаютъ на дорогъ; кто его подыметъ и надънетъ на себя, тотъ и заболъетъ, т. е. къ тому бользнь и привяжется, а хворый выздоровъетъ 1).

Въщіе мужи и жонки призываются для унятія разгитваннаго домоваго, кикиморъ и разныхъ враждебныхъ духовъ, овладъвшихъ жильемъ человъка; они обмываютъ притолки отъ лихорадокъ, объбажають съ особенными обрядами поля, чтобы очистить ихъ отъ вредныхъ насъкомыхъ и годовъ 2); когда на хатоныя растенія нападетъ червь, то нарочно-приглашенная знахарка три зори выходить въ поле, нашептываетъ заклятія и дълаетъ при концахъ загоновъ узлы на колосьяхъ: это называется «заламывать червей», т. с. преграждать имъ путь на золенъющія нивы 3). Колдунъ — необходимое лице на свадьбахъ; на него возлагается обязанность оберегать молодую чету и встхъ «потажанъ» отъ порчи. Въ пермской губ. при невъстъ всегда находится знахарка, а при женихъ — знахарь. Этотъ последній едеть впереди свадебнаго потада — съ озабоченнымъ лицомъ, озираясь по сторонамъ и нашептывая: по народному объяснению, онъ борется тогда съ нечистою силою, которая сладуеть за новобрачными и строитъ имъ козни 4). Вообще въ затруднительныхъ

<sup>1)</sup> Этн. Сб., VI, 129. — 2) Сахаров., II, 95. — 3) Владим. Г. В. 1844, 49. — 4) Сахаров., I, 56; II, 17, 107—9; Очеркъ арханг. губ. Верещагина, 181—3.

обстоятельствахъ жизни: нападетъ ли на сердце кручина, приключится ли въ домъ покража или другая бъда, отгуляетъ ли лошадь, угрожаеть ли ищеніе врага и т. д. — во встяв этихъ случаяхъ крестьяне прибъгаютъ къ колдунамъ и колдуньямъ и просять ихъ помощи и совътовъ 1). Такъ ведется **ш**астари. По свидѣтельству слова о злыхъ дусѣхъ: «когда (людямъ) кака-любо казнь найдеть, или отъ князя пограбленіе, нан въ дому пакость, нан бользнь, нан скоту нав пагуба, то они текуть къ волхвомъ, въ техъ бо собъ помощи ищуть» 2). Въ Святославовомъ Изборникъ замъчено: «аште ш сънъ (сонъ) тя съмоутить, къ съньноуоумоу съказателю течеши; аште и погоубиши (потеряешь) что, то къ влъхвоу течеши» 3). Колдуны и въдуны тотчасъ обличаютъ вора и находять потерянную вещь; они обладають способностью проникать въ чужія мысли, знають все былое, настоящее и грядущее; для нихъ достаточно посмотръть человъку въ очи или прислушаться въ его голосу, чтобы въ туже минуту овладъть его тайною 4). Отъ глубокой древности и до нашихъ дней ихъ считаютъ призванными совершать гаданія, ворожить и давать предвъщанія. В. кн. Олегъ обращался въ волхванъ съ вопросомъ: какая суждена ему смерть? и получилъ въ отеттъ: «князь! ты умрешь отъ любимаго коня». Разсказавши о томъ, жакъ сбылось это предвъщание, лътописецъ прибавляетъ: «се же дивно есть, яко отъ волхованія сбывается чародійствомъ». По указанію Краледворской рукописи Кублай собираль чародвевь, и тв гадали ему: на чью сторону должна склониться

<sup>1)</sup> Сахаров., І, въ отдълъ: "Черновнижіе"; Въст. Р. Г. О. 1852, V, смъсь, 34; Ж. М. Н. П. 1846, XII, 208. — 2) Москв., 1844, І, 244. — 3) Ист. христом. Буся., 274. — 4) Изяюстр. 1846, 135. — 5) П. С. Р. Л., І, 16. Гедимину водхиъ растолиовалъ его чудесное видъніе — Въст. Евр. 1821, XVI, 310—1. Напомнимъ и народныя поговорки: "хорошо тому жить, кому бабушка ворожитъ", "бабка надвое сказала!"

побъда. Тъже въщія дарованія нераздъльны и съ понятіемъ жречества. Вездъ, гдъ только были жрецы и жрицы, на нихъ возлагались обязанности творить судъ, совершать гаданія, предсказывать будущее, произносить заклятія и врачевать недуги (см. стр. 85 ¹); съ водвореніемъ же христіанства нъкоторыя изъ этихъ обязанностей были усвоены служителямъ новой религіи. Не останавливаясь на такъ называемыхъ «божьихъ судахъ» и заклинательныхъ молитвахъ, наполняющихъ стариные служебники, замътимъ одно, что во все продолженіе среднихъ въковъ духовенство предлагало свою врачебную помощь, пользовалось для этого частію религіозными обрядами, частію средствами, наслъдованными отъ незацамятной старины ²).

Надъляя въщихъ женъ и мужей тъми-же аритетами и названіями, какіе употреблались для обозначенія облачныхъ духовъ, присвонвая тъмъ и другимъ тождественные признаки, естественно было породнить и смъщать ихъ: за первыми признать стихійныя свойства, а послъднихъ низвести на землю и поставить въ условія человъческой жизни. Большая часть на-

<sup>1)</sup> У литовцевъ, наприивръ, жрецы давали прорицанія, гадали по прику птицъ, лъчили бользии, заживляли раны, останавливали кровь, навязывали амулеты и пр.; верховный жрецъ назывался у нихъ криве кривейте судья судей—Ж. М. Н. П. 1844, IV, ст. Боричевск., 15—21. По чешскому преданію, у Крока было три въщія дочери, изъ которыхъ одна знала силу травъ, умъла цълить бользии и въдала все, о чемъ бы ее ни спросили, вторая была жрицею, научила чеховъ поклонитьса богамъ и привосить инъ жертвы, а третьей Любушъ принадлежали судъ и управа. — ²) D. Муth., 1103; П. С. Р. Л., I, 81: ваще вто коли принесище дътищь боленъ..., ли свершевъ человъкъ, кацъмъ-любо недугомъ одержимъ, приходяще въ манастырь къ блажевному Өеодосью—повелъваще сему Дамьяну молитву створити болящему; и абъе створяще иолитву и масломъ помазаще, и пріниаху и (с)цълевье приходящін къ нему<sup>4</sup>.

родныхъ повёрій о вёдунахъ и вёдьмахъ представляютъ такія яркія, знаменательныя черты древнёйшихъ возгрёній на природу, которыя не оставляютъ ни малёйшаго сомиёнія, что первоначально онё могли относиться только къ демонамъ облачнаго міра. Таковы повёрья: а) о насланіи вёдунами и вёдьмами грозовыхъ тучъ, бурныхъ внхрей и града, b) о скрадываніи ими росы, дождей и небесныхъ свётилъ, с) о ихъ полетахъ въ воздушныхъ пространствахъ, d) сборищахъ на «лысой горё», неистовыхъ пляскахъ и нечестивыхъ оргіяхъ, е) о доенів, вёдьмами коровъ, f) о вліяніи колдовства на земное плодородіе и наконецъ g) о волшебной силё оборотничества.

Въ Германіи въдьмамъ даются названія: wettermacherin, wetterhexe, nebelhexe, strahlhexe, blitzhexe, zessenmacherin (отъ стар. zessa-sturm, буря, гроза), что, во 1-хъ роднитъ ихъ съ валькиріями, которыя носятся на облачныхъ коняхъ и сотрясаютъ на землю росу, во 2-хъ- сближаетъ ихъ съ сербскими вилами, собирательницами облаковъ, и въ 3-хъ-напоминаетъ греч. у в ф в д у в р в т у с одинъ изъ эпитетовъ Зевса 1). Славянская «Кормчая» (по списку 1282 г.) и «Домострой» называють чародбевь облакопрогонниками»); митрополить Даніиль сов'туеть налагать запрещеніе на «глаголемыхъ облакопрогонниковъ и чаровниковъ и наузниковъ и волшебниковъ в). Въ западной Европъ существуетъ глубоко-укорененное втрованіе, что колдуны и втдымы могутъ носиться въ тучахъ, производить грозы, напущать бури, дождевые ливии и градъ. Върованье это идетъ изъ отдаленной древности. Фессалійскія волшебницы обвинялись между прочинъ и во встхъ бъдствіяхъ, причиняемыхъ опустощительными бу-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1042—3. — 2) Истор. Христов. Бусл., 381; Времен., I, 43. — 3) Пам. стар. рус. литер.; IV, 202 Въ онинскихъ рунахъ "колдунъ" называется Ukon poika — сынъ громовника Укко—Учен. Зап. Ак. Н. 1852, IV, 514—5.

рями. Въ средневъковыхъ памятникахъ (VIII-IX в.) чародън шиенуются tempestarii, immissores tempestatum, ш это основывалось на общемъ убъжденів, что «homo malus vel diabolus tempestatem faciat, lapides grandinum spergat, agros devastet, fulgura mittat». Скандинавская сага говорить о двухъ полубогиняхъ-получародъйкахъ Ирпъ и Торгердъ (Ігра и Thorgard), которыя производили ненастье, бури и градъ. Изъ преданій, сохраненныхъ германскими племенами, узнаемъ, что колдуны и въдъмы употребляютъ для этого кружки или чаши. Подобно тому, какъ древніе боги и богини проливали изъ небесныхъ урнъ дожди и росу, такъ точно колдуны н вёдьмы, уносясь въ воздушныя выси, посылають изъ своихъ кружекъ разрушительную бурю; опрокидывая одну кружку, они творятъ громъ и молнін, изъ другой пускаютъ градъ и мятели, изъ третьей -- суровые вътры и ливии. Облака и тучи, содержащія въ своихъ нідрахь дождь, градъ и снігъ, въ поэтических сказаніях старины представлялись сосудами. вотлами и бочками, въ которыхъ изготовлялся и хранился волшебный напитокъ, или небесными родниками и колодцами. На этихъ давно-позабытыхъ метафорахъ основаны многія изъ народныхъ повітрій. Такъ о віздымахъ разсказываютъ, что, погружая въ воду горшки и взбалтывая ее, онт вызываютъ ненастье; съ тою-же цтлью онт потрясаютъ котломъ или вздымаютъ пыль противъ солнечнаго заката; сверхъ того, въ свои хъ котла хъ в горшка хъ онъ стряпаютъ (варятъ) непогоду, проливные дожди и градъ; разсказываютъ еще, что вёдьны пускаю тъ по водъсние огоньки, бросають въ воздухъ кремневые камии (т.е. возжигають въдождевыхъ источникахъ молнін в мечуть «громовыя стрваки») и катають бочки, разрывъ которыхъ производитъ грозу и бурю. По нъмецкимъ актамъ XVI и XVII стольтій, въдьмы собирались около озеръ и источниковъ, били по водъ злыстани, и когда отъ летящихъ брызгъ подымался туманъ, то сгущали его въ черныя тучи; на этихъ тучахъ вздили онв по воздушнымъ пространствамъ, направляя яхъ бъгъ въ ту сторону, гав хотвля произвести опустоменіе. Бросая въ колодцы и пруды камни, чародён могуть вызывать грозы, дожде в градъ: повърье, общее германцамъ съ кельтами и финнами. И доза, и камень — символы молній. Въ Грецій совершался следующій обрядъ: когда наступала засуха, Зевсовъ жрецъ шель къ источнику, посвященному нимов, твориль тамъ жертвоприношение и дубовою въткою касалси поверхности водъ; думали, что вследствіе этого обряда непременно должны водняться туманы, собраться въ облака и напонть землю дождемъ. Нъмецкая сага разсказываетъ о въдьмъ, которая изъ изленькаго облачка создала большую грозовую тучу, и носясь въ ней, словно въ воздушномъ корабль, воздвигла сильную бурю; на ту пору шель по дорогѣ охотникъ; застигнутый ненасть емъ, онъ зарядилъ свое ружье освященной пулею ивыстрыль въ самую средину черной тучи, где мракъ быль сгущевь всего больше, и вследъ за выстрелонъ передъ нимъ упала убитая голая женщина; въ тоже игновение буря затила и небо стало проясняться. Сказаніе это извістно и словенцамъ 1); смыслъ его-тотъ, что облачная жена гибнеть отъ громовой стралы дикаго охотника (Одина). Въ Каринтів поселяне стръляютъ въ грозовыя тучи, чтобы разогнать злыхъ духовъ, собирающихся въ надземной области держать совътъ и уготовлять бъды. Вътры, сопровождающіе полеть тучъ, заставили уподобить эти последнія раздувательный итламъ. О норвежских чародъйкахъ сохранилось предавіе, что онъ заключали вътры въ и в шокъ (windsack) и завязы. вали его узлами, а въ случат надобности разръщали эти

<sup>1)</sup> Pyc. Bec. 1857, III, 112.

умы, произнося заклятіе: «wind, ins teufels namen!» — и въ туже иннуту подымался бурный выхрь, опустощаль землю, волновалъ море и разбивалъ корабли. Норманны и вообще жителя стверныхъ поморій втрили, что колдуны могли продавать вътры морякамъ, давая имъ кожаные мъшки съ волмебными узлами: когда развязывали одинъ узелъвачинами дуть тихіе и благопріятные вітры, развизывали аругой-вътры кръцчали, а вслъдъ за разръшениемъ третьяго узла — наставала страшная буря. Напомнимъ, что съ дующим вътрами фантазія сочетала представленіе о буйныхъ, ненстовыхъ существахъ, которымъ удалось вырваться на свободу; въ тихое же время они сидять въ заключении, окованные и связанные своимъ владыкою (І, 311—2). Управляя вътрани, колдуны и въдъмы могутъ не только собирать, скучивать облака, но и прогонять ихъ съ небосклона и произво-Анть бездождіе и засуху, не менте гибельныя для жатвъ, какъ и безвременные ливии и все-истребляющій градъ 1). Въ Иснанів простолюдины убъждены, что въдьмы какъ только запотять — тотчасъ-же добудуть вътра, потому что имъ самъ чортъ поддуваетъ 2). Тоже возаръніе на колдовство разавлялось и славянскими племенами. По ихъ разсказамъ, въ-АУНЫ и въдьмы могутъ, по своему произволу, и насылать и отвращать бури, грозы, дожди и градт; могутъ морочить (затуман ивать или отводить очи), т. е. застилать окрест-

<sup>1)</sup> D. Myth., 559 – 560, 606, 1026, 1040—2; Der Ursprung der Myth., 260—1; Библ. для Чт. 1842, XI, 56. Фритіофсага предлагаетъ слъдующее свидътельство: сыновья конунга Бели послали за двумя въдъмами, заплатили имъ деньги и заставили на погибель Фритіофа возбудить морскую бурю. Въдъмы приготовили пары, и взобравшись на утесъ, вызвали заклинаніями буйные вътры. Море запънилось, заклубилось, и пловцовъ окружила непроницаемая тьма...—Опыты истор.-филология. трудовъ Глав. Педаг. института (1852 г.), 154—9. — 2) Телескопъ 1834, IV, 224.

ныя міста и предметы туманомъ, и придавая имъ общащчивые образы, заставлять человъка видъть совствъ не то. что есть на самомъ деле 1). Въ Малороссін ведьму называютъ мара, а словомъ заморока обозначается и чаровница, и темнота ночная 2). Оба названія указывають на мракъ, производимый наплывомъ черныхъ тучъ. Эта связь съ тучами и вихрями, въ которыхъ издревле рисовались народному воображенію великаны, зміти и другіе нечистые духи, враждебные свътдымъ богамъ неба, наложила на колдуновъ и въдьмъ демоническій характеръ. Уже въ Индін върили въ здое вліяніе колдовства. Въ народныхъ сказкахъ колдунъ и въдьма неръдко заступаютъ мъсто дракона или чорта, и подобно имъвалетаютъ грозовою тучею, ударяютъ громомъ в сверкаютъ молніями <sup>2</sup>). Отсюда-то возникъ цълый рядъ суевърныхъ преданій, по свидітельству которыхъ чародін и чародійни предаются дьяволу, заключають съ нимъ договоры и дъйствують его именемь, направляя свои въщія дарованія не столько на пользу, сколько во вредън на пагубу человъческаго рода 4). Въ южной Россіи существуетъ любопытный разсказъ о знахаръ, который по собственному желанію могь располагать в дождемъ, и градомъ. Бывало во время жатвы надвинется на

<sup>1)</sup> Кіевлян. 1865, 69; Ганушъ: Дъдъ и Баба, 53; Zarysy domove, III, 150, 166: Москв. 1848, VIII, 71—73; Маякъ, XII, 21. На Руси можно услышать разсказы о томъ, какъ положили колдуна или въдьму наказывать плетьми, а имъ и горя мало: всъмъ кажется, что плеть бьетъ по голой спинъ, а она ударяетъ по землъ или бревну. Мороча людей, колдуны напускаютъ обианчивое наводненіе — марево (Н. Р. Ск., V, 16; VI, 21; Чудинск., 24). — 2) Кіев. Г. В. 1845, 13; Старосв. Банд., 333. — 3) Чудинск., стр. 14, 32. — 3) Поэтому и въ народныхъ заклятіяхъ испрашиваютъ защиты вотъ бабыкъ зазоръ, отъ хитраго чернокнижника, отъ заговорнаго кудесника, отъ яраго волква, отъ слъпаго знахаря, отъ старухивъдуньи, отъ въдьмы кіевской и злой сестры ек-муромской — Сахаров., I, 19.

небо дождевая туча; всв бросятся складывать снопы, стануть убираться домой, а ему и горя мало! «Не будеть дожля!» скажетъ онъ — и туча пройдетъ мимо. Разъ какъ-то собралась страшная гроза, все небо почернало; но знахарь объявиль, что дождя не будеть, и продолжаль работать на своей нивъ. Вдругъ, откуда не взялся, скачетъ къ нему черный человъкъ на черномъ конъ: «пусти!» умоляетъ онъ знахаря. — Ни, не пущу! отвъчаетъ тотъ; було не набирать такъ богато! Черный вздокъ исчезъ; тучи посизвли, побледнъле, и мужики стали ожидать граду. Несется къ знахарю другой вадокъ — весь былый и на быломъ конь: «пусти. сдалай милость!» — Не пущу! «Эй, пусти; не выдержу!» Знахарь приподняль голову и сказаль: «ну, вже ступай, да тилько у той байракъ, що за нивою». И вследъ за темъ градъ зашумћаъ по байраку 1). Чехи передаютъ этотъ разсказъ въ такой формы: завидя градовую тучу, заклинатель рышился отвести ее отъ застянныхъ полей на дальнія пустынныя горы; но изъ средины тучи раздался голосъ: «пусти меня! я не въ селахъ сдерживать больше». Заклинатель бросился къ сосъду своему — судьт, выпросиль у него позволение провезти грузъ черезъ его владенія, и черезъ несколько минутъ всв судейскія поля были побиты градомъ; прочія-же окрестныя поля остались нетронутыми 3). Въ бурныхъ, стремительныхъ вітрахъ поселяне усматривають полеть колдуна или відьмы. По намецкому выраженію, колдунь вздить на хвосту вътра; какъ скоро ему понадобится перенестись въ дальнюю сторову, Вътръ приглашаетъего: «setz dich auf meinen schwanz!» 3). На Руси существуетъ повърье, что на Благовъщенье, когда

<sup>1)</sup> Кулишъ, II, 40; Москв. 1846, XI-XII, критика, 153-4. — <sup>2</sup>) Громаннъ. 34—35: по другому варіанту, колдувъ велитъ граду спуститься на поля нечестивой бабы. — <sup>2</sup>) Die Götterwelt, 98; Beiträge zur D. Myth., II, 362.

повъетъ весна, черти провътриваютъ колдуновъ, псъ этою цёлью подымають ихъ на воздухъ и держать головани внизъ 1). Отъ налоруссовъ ножно услывать следующее преданіе: работаль мужикь въ поле; глядь — прамо на него летитъ вихорь, мужикъ выхватилъ изъ-за пояса съкиру и бросилъ въ самую средину вертящагося столба пыли. Вихорь понесся дальше и увлекъ за собою топоръ, вонзившійся въ него, словно въ дерево. Вскоръ случилось этому мужнку остановиться на ночлегь въ одной деревушкъ; было поздно, когда онъ вошелъ въ кату, въ которой еще светелся огонь. Въ хатъ лежалъ больной, и на вопросъ пришельца ммашніе сказали: «то нашъ батька скалечилъ себя съкиров!» Располагаясь спать, мужикъ непарокомъ заглянулъ подълавку и увидълъ тамъ свой собственный топоръ; тотчасъ узиль онъ, что ранилъ колдуна, и въ страхъ, чтобы не попасться ему на глаза, поспъшилъ изъ хаты вонъ <sup>а</sup>). Такимъ образомъ колдунъ, увлекаемый буйнымъ вътромъ, подвергается удару товера — точно также, какъ въ вышеприведенной сагъ выстрыв охотника поражаетъ въдъму, несущуюся въ бурной тучъ. О крутящемся вихрѣ крестьяне наши думаютъ, что это вертится нечистый духъ, что это — свадебная пляска, которы. предается онъ вибстб съ вбдьмою; чехи о томъ-же явленія выражаются: báby čarujou, т. е. въдымы чарують, подываютъ вихрь. Чтобы напугать путниковъ, въдьма неръдко превращается пыльным в столбом в ичится къним на встречу съ неудержимою быстротою. По народному повърыю, еся въ столбъ пыли, поднятый вихремъ, бросить острый вожъ то можно поранить чорта или въдьму, и ножъ упадетъ на 201 лю весь окровавленный з). Канплеръ, Радзивилъ, описывая

<sup>1)</sup> Сахаров., I, 52. — 2) Lud Ukrain., II, 100. — 3) Надретр. 1846, 332; Подтав. Г. В. 1844, 20; Громанвъ, 35; Beiträge zur D. Myth., I, 226; D. Myth., 599; Кіеваяв. 1865, 69: когда въдъна ле-

въ своихъ мемуарахъ страшную бурю, которая была 5 мая 1643 года, утверждаетъ, что ее произвели въдьны 1): такъ глубоко проникли въ народное убъждение завъты старины, что и самые образованные люди XVII-го въка не теряли къ нимъ доверія. Отсюда становится понятною примета, по которой ин одна баба не должна присутствовать при отправленія рыбаковъ въ море; особенно стараются, чтобы она не видъла какъ забираютъ и кладутъ въ лодку рыболовныя и мореходвыя снасти: не то ожидай большой бёды! 2) Примета эта возникла изъ боязни морской бури, которую можетъ наслать тайная колдунья, если только сведаеть про отъездъ рыбаковъ. Желая произвести засуху, въдьма — какъ скоро покажется дождевая туча — машетъ на нее своимъ передникомъ, н туча удаляется съ горизонта 3). Съ помощію «громовыхъ стрълокъ» чародъйки могутъ низводить съ неба молнін, зажигать дома и поражать людей; словенскія віштицы, подобно вилямъ, владъютъ губительными стръдами 4).

Въ Малороссін разсказывають, что въдымы с к радывають съ неба дождь и росу, унося ихъ въ завязанныхъ вринкахъ или мъшкахъ (— въ облачныхъ сосудахъ и итлахъ) и запрятывая въ своихъ хатахъ и коморахъ (кладовыхъ). Въ старые годы похитила въдьма дождь, и во все лъто не упало его ни единой капли. Разъона ушла въ поле, а дома оставила вайничку и строго наказала ей не дотрогиваться до гор шка, что стоялъ подъ покутомъ. Мучимая любопытствомъ, наймичка достала горшокъ, развязала его, смотритъ — внутри не видать ничего, только слышится исходящій оттуда невъдомый

Digitized by Google

титъ, должно вотинуть въ вемлю ножъ, освященный на Свътло-Христово Восиресенье, и она непремънно опустится наземь. — 1) О. 3. 1856, XI, ст. Солов., 10. — 2) Совр. 1852, I, смъсь, 122. — 3) Ворон. Бес., 193. — 4) Учен. Зап. 2. отд. Ан. Н., VII, в. 2-й, 30; Иличь, 305.

голосъ: «вотъ будетъ дождь! вотъ будетъ дождь! « Испуганная наймичка выскочна въ съни, а дождь уже льется — словно наъ ведра! Скоро прибъжала хозяйка, бросилась къ горшку, накрыла его — и дождь пересталь; послъ того принялась бранить наймичку: «еслибъ еще немного оставался горшокъ непокрытымъ, сказала она, то затопило бы всю деревню!» 1) Разсказъ этотъ передается и съ нъкоторыми отмънами: въдьма запретила наймичкъ входить въ одну изъ своихъ кладовыхъ, гдъ стояли завя занныя кадки; та нарушила запретъ, развязала кадки и нашла вънихъжабъ, ужей, лягушекъ и другихъгадовъ; гады подняли страшный гамъ и расползлись въразныя стороны. И чтоже? то было ясно, тихо, безоблачно, а тутъ откуда что взялось! — понадвинулась черная-черная туча, подули вътры и полился дождь. Въдьма поскоръй домой, посопрала гадинъ, сложила въ кадки, завязала, и только это едвлала, какъ дождь пересталъ идти. Принимая дожденосныя облака за небесные источники, озера и ръки, фантазія древняго человъка населила ихъ тъми-же гадами, какіе обитають въ водахъ низменнаго міра: жабами, лягвами и ужами. Если припомнимъ, что сверкающія въ тучахъ молнін уподоблялись змюямъ и ужамъ, что самыя тучи олицетворялись демоническими змъями (гидрами, драконами) и что изстари представленія эти были распространяемы и на другихъ водяныхъ гадовъ (II, 624 — 5), то для насъ будетъ понятно, почему амви, ужи, лягушки и жабы признаны были созданіемъ нечистой силы, сокрывателями и проводниками дождей, а ихъ шиптыье и кваканье — знаменіемъ небесныхъ громовъ. Рядомъ съ баснями о гадъ-господарикъ (домовомъ змъъ) удержалось у чеховъ върованіе въ домовика-лягушку, кваканье которой служитъ предвъстіечъ дождя (сравни II, 551-2). По свидътельству народныхъ легендъ, адскіе колодцы, т. е. соб-

<sup>1)</sup> Морск. Сб. 1856, XIV, ст. Чужбанск., 64; Lud Ukrain., II, 82.

ственно грозовыя тучи, наполнены змітями, жабами и лягушками (см. выше стр. 263); и понына чехи убъждены, что лягушки падають съ неба в мъстъ съ дождевыми ливнями 1). Потому-то колдуны и въдьмы и стараются окружать себя встин исчисленными гадами, и пользуются ими, какъ необходимыми орудіями при совершеній своихъ чаръ. Баба-яга п ведьмы варять въ котлахъ или поджарива-. ютъ на огнъ (т. е. въ грозовомъ пламени) жабъ, змъй и вщерицъ, приготовляютъ изъ нихъ волшебные составы и сами питаются ихъ мясомъ; онъ нарочно приходятъ въ источникамъ, скликаютъ гадовъ и кормятъ ихъ творогомъ 2). Въ Германів въдьмъ обзываютъ: «inhitzige krotensack!» Во время втдовскихъ сборищъ одна изъ чародтекъ обязана сторожить жабъ 3). И въ нъмецкизъ, и въ славянскихъ земляхъ запрещается прясть на Рождественскіе Святки; не то въдьмы напустять въ домъ жабъ, мышей и крысъ 4): повтрые, въ основе котораго тантся мысль, что вследъ за изготовленіемъ небесной пряжи (облаковъ и тумановъ) зарождаются мненческіе гады и должна послідовать гроза; о крысахъ и мышахъ, какъ воплощеніяхъ молнін, сказано было въ главъ XIV-on.

Въ бурныхъ грозахъ древнія племена узнавали битвы облачныхъ духовъ, и потому какъ валькиріи и вилы помогаютъ сражающимся героямъ, а въдогони одной страны воюютъ съ въдогонями сосъднихъ земель, такъ и въдьмы (по малорусскому сказанію) слетаются на границъ и сражаются однъ противъ другихъ. Вооруженныя небольшими ме чами, онъ наносятъ другъ другу удары, и при этомъ приговариваютъ: «що втну, то не перетну!» чтобы удары меча не были смертельны-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Beitrage zur D. Myth., 1I, 463; Громанвъ, 82. — 2) Škult. a Dobšinsky, I, 39—42; Lud Ukrain., II, 85. — 3) D. Myth., 1025. — 4) Ч. О. И. и Д. 1865, III, 201.

ши. Такимъ образомъ въдьмы, послъ каждаго пораженія, возстають снова къ битвъ, подобно воюющимъ героямъ валгаллы, которые если и падаютъ бездыханными труцами, то всякой разъвоспресають на новые подвиги. Въ ночь наканунт Духоваднавъды мы ворують деревянные мечики, которыми поселянки тругь конопли; затыкають ихь за поясь, и слетаясь на лысую гору вля пограничныя мъста, рубятся ими, какъ саблями 1). Отсюда объясияется галицкая поговорка: «коли мисяць въ серпъ (т. е. ночью, во время новолунія), то чаровници јидуть на гряниць, 2). Въдьмы не остаются равнодушными и къ народнымъ битванъ; помогая той сторонъ, которая прибъгла къ ихъ чародъйной помощи, онъ напускають на вражескую рать сокрушительные вихри и вьюги. Таково скандинавское предзніе о Торгерав в Ирпъ. Хроника св. Бертина повъствуетъ, что Рихильда передъ битвою съ Робертомъ взяда горсть пыди, и творя заклятіе, бросила ее на воздухъ по направденію къ непріятель; но пыль Апача на сочова дабовняй в зняк в е сооственвоу гибели. Въ другой хроникъ разсказывается, какъ нъкая волшебница, взойдя на зубчатыя стъны осажденнаго запка, вызвала своими заклинаніями дождь и бурю, и темъ самымь заставила враговъ удалиться изъ занятой ими области <sup>в</sup>). Подобное преданіе встрівчается и у насъ. Въ ХУІ-мъ візкі ходила молва, что во время осады Казани (въ 1552 году) татарскіе колдуны в колдуные, стоя на городских степахъ, махали одея. дами на русское войско и посыдали на него буйные вътры в проливные дожди: «огда солнце начнетъ восходити, взыдуть на градъ, встиъ намъ зрящимъ, ово престаръвшіе изъ изві, ово бабы, и начнутъ вопіяти сатанинскія словеса, машуще одеждами своими на войско наше и вертящеся неблагочинь. Тогда абіе востанетъ вётръ и сочинятся облаки, аще бы в

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рус. Бес. 1856, III, ст. Максимовича, 90. — <sup>2</sup>) Номяс., 4. — <sup>3</sup>) D. Myth., 1041.

день ясень зёло начинался, и будеть такій дождь, и сухін міста въ блато обратятся и мокроты исполнятся; и сіе точію было надъ войскомъ, а по сторонамъ ність» 1). Своимъ заповіднымъ словомъ колдуны и відьмы могуть давать бранному оружію побідоносную силу и неизмінную місткость, и наобороть могуть заговаривать его такъ, что удары и выстрілы его ділаются совершенно-безвредными: первоначальный смысль этого повітрья быль тоть, что колдуны и відьмы, возбуждая грозы, посылають разящія молніи, а похищая дожди и провізводя засуху, тімь самымъ завязывають лукъ и стрілы бога-громовника (см. выше стр. 434 2).

Послушныя волшебнымъ чарамъ, тучи сгущаются, закрываютъ небесныя світила и претворяють ясный день въ темную ночь. Отсюда возникло убъждение, что въдуны и въдьмы с к радываютъ солице, луну и звъзды, что ихъ шумныя сборища и воздушные полеты происходять обыкновенно по ночамъ. О ночныхъповодахъвъдьмъ уже свидътельствуетъ Эдда. Злыя чародъйки, родственныя великанкамъ и дивоженамъ, называются на стверт queldridha (abendreiterin) u myrkridha (dunkelreiterin» 3). По русскому и сербскому повърьямъ, въдымы летаютъ ночью повоздуху и блестять аркими огоньками, т. е. сверкають молніями 4); особенно любять онв носиться въ надземныхъ пространствахъ въ непроглядныя осеннія ночи 5). Точно также въ ночную пору совершаются и бурно-стремительные повзды дикой охоты или неистоваго воинства Одина. Сокрытіе небесныхъ свътиль тучами и астрономическія затмівнія солица и луны принимались нашими предками за явленія тождественныя я

<sup>1)</sup> Сказанія вн. Курбскаго (изд. 2-е), 27. — 2) Zarysy domove, III, 168. — 3) D. Myth., 1006. — 4) "Кад вјештица дети ноћу, ова се сија као ватра". — 5) Срп. рјечник, 66; Zarysy domove, III, 135; Полтав. Г. В. 1844, 20.

равно приписывались вражескому нападенію демона-змізя вли вліянію злаго чародъйства. Такое убъжденіе раздъляли всъ индоевропейскіе народы. Во время затитній напуганные жители собирались тодпами, били въ металлические сосуды и заставляли лаять собакъ; дълалось это съ двоякою цълью: во 1-хъ, чтобы напугать нечистую силу, и во 2-хъ, чтобы чародъйныя заклятія, заглушаеныя звономъ и лаемъ, не могли долетать до небесной тверди и вредить пребывающимъ тамъ свътиламъ 1). Звонъ — старвиная метафора грома, а собачій лай — завыванія бурныхъ вътровъ; съ тъмъ и другимъ народная фантазія соединила понятіе о спасительномъ средствъ, разгоняющемъ демоновъ мрака ( темныя тучи). Наравит съ нечистыми духами, втдуны и втдымы боятся собакъ и не терпятъ колокольнаго звона (см. І, 300-1, 734). Древије греки затитнія содица и дуны объясняли похищеніемъ ихъ съ неба; волшебницы низводили небесныя свътила на землю и гасили ихъ божественное пламя. Въ такомъ похищение преимущественно были подозрѣваемы фессалійскія колдуныя. Въ «Облакахъ» Аристофана Стрепсіадъ, объясняя Сократу придуманное имъ средство не платить долговъ, совътуетъ ему обзавестись фессалійскою колдуньею: она спрячетъ луну въ коробку, и тогда можно продолжить мъсячный срокъ, на сколько угодно. У славянъ втрованіе это и донынъ удерживается между поселянами. Болгары, во время луннаго затывнія, стараются выстрівлами нав ружей н пистолетовъ прогнать відьмъ (магесивцъ), которыя, по вхъ митнію, захватили луну и омрачили ен свътлый ликъ 2). На Руси есть повърье, что въдьмы, скрадывая съ неба мъсяцъ и звізды, складывають ихъ въ горшки и кувшины и прачутъвъглубокихъпогребахъ, илиопускаютъвъкри-

<sup>1)</sup> О. 3. 1842, YI. 49; Ж. М. Н. П. 1839, III, 309-314. — 2) Ж. М. Н. П. 1846, XII, 208.

ницы, т. е. скрываютъ (погребаютъ, хоронятъ) ихъ за дождевыми тучами. Случится ли затитніе или густыя облака неожиданно заволокутъ небесныя свътила, поселяне съ напвно-дътскимъ, но твердымъ убъждениемъ обвиняютъ въ похищенін ихъ колдуновъ, вёдьмъ и злыхъ духовъ, которымъ во мракъ удобнъе творить безбожныя дъла и уловлять въ свои съти христіанъ. О падающихъ звъздахъ въ Малороссій говорятъ, что ихъ уносить въдьма и прячеть въ кувшины. Съ особенною ревностью занимаются въдьмы скрадываніемъ мъсяца и звъздъ на праздники Коляды и Купалы, когда бываютъ главныя въдовскія сборища и нечистая сила предается самому дикому разгулу 1). Было село (разсказываютъ въ черниговской губ.), въ которомъ проживало до тысячи въдьмъ; то и дъло — крали онъ святыя звъзды и до того довели небо, что «ничимъ було свитить нашому гришному міру.». Тогда Богъ послалъ святаго Андрея (замъна Перуна), который ударилъ свеею палицею - и все въдовское село провалилось сквозь землю, а на его мъстъ стало болото, т. е. ударъ громовой палицы разбиль облачныя обиталища въдымъ и отверзъ дождевые источники. Скандинавскую колдунью El (procella) называли sõlar böl-solis pernicies, изъ чего видно, что въ ея образъ олицетворялась черная туча, помрачающая дневной свътъ 2). У насъ сохранилось следующее причитанье:

Красная дввица
По бору ходила,
Болесть говорила,
Травы собирала,
Корни вырывала,
Масяцъ скрала,
Солице съвла.

<sup>1)</sup> Caxapos., II, 3, 70; Pyc. upoct. upazgu., I, 175; Magas, XIII, 49-58; Lud Ukrain., II, 81; Эти. Сб., Y, библіогр. указ., 8-9; VI, 117. — 2) D. Myth., 1043.

Чуръ ее колдунью, Чуръ ее въдунью! <sup>1</sup>).

Здісь відьма, подобно змію и великанамі, представляется съідающею солнце, т. е. погружая это світило ві тучи, она тімь самымі, ві качестві облачной жены, принимаеть его вістом собственныя нідра — проглатываеть его. Віз Калевалі чародійка Лоухи силою волшебных півсень (—съ помощію диких напівові бури) похищаеть солнце и мізсяць и заключаеть ихь віз мідную скалу, т. е. віз облачныя горы, отчего и наступаеть всеобщая тьма з).

Распоряжаясь стихійными явленіями природы, двигаясь витестт съ грозовыми тучами, втдуны и втдымы могутъ переноситься съ міста на місто съ быстротою крылатаго вътра. Представление колдовства вездъ неразлучно съ полетами и потздами по воздуху, чрезъ горы и долы а). Обычными орудіями воздушныхъ подетовъ колдуновъ и въдьмъ, по нъмецкимъ, литовскимъ и славянскимъ разсказамъ, служатъ: метла (помело, въннкъ), кочерга, ухватъ, лопата, грабли и просто палка (костыль) или прутъ; нъщы называютъ въдьму: gabelreiterin, besenreiterin; чешское наръченіе: «staré baby na pometlo!» указываеть на полеты старыхъ вёдьмъ на печномъ вёнике 4). Верхомъ на метя в или грабляхъ въдъма детаетъ по поднебесью: это не болье, какъ поэтическая картина вътра, несущаго на своихъ крыльяхъ облачную жену-чародъйку (см. І, 569). Вътръ представлялся помеломъ, потому что мететъ туманы и тучи и разчищаетъ небо; представлялся граблями, потому что скучива-



<sup>1)</sup> О. З. 1842, VI, 52—53; сравни Малорус. пъсин, изд. Максимовича, 1827 г., 42. — 2) Эманъ, 55. — 3) Кулишъ, II, 38—39; Москв. 1846, XI—XII, 149; Кіев. Г. В. 1845, 13. — 4) D. Муth., 1001, 1024, 1037—8; Zarysy domove, III. 146; Этн. Сб., V, стат. о кашубахъ, 96; Slov. pohad., 498—500; Штиръ, № 3.

етъ облака 💳 сгребаетъ ихъ въ густыя, темныя массы: образы, взятые изъ быта земледъльческого народа. Въ числъ различныхъ миоическихъ представленій молніи она, какъ мы знаемъ, уподоблялась карающей палкъ, лозъ или пруту; самая же туча, сверкающая молніями, рисовадась воображенію младенческихъ племенъ небесною печью, очагомъ, на которомъ высочайшій владыка огня и верховный жрецъ (богъ-громовникъ) возжигаетъ свое чистое пламя; вмъстъ съ этимъ громовая палица получила значение кухоннаго орудія: а) кочерги, которою мъщается жаръ и разбиваются горящія головии, 6) ухвата и лопаты, съ помощію которыхъ сажаются въ печь приготовленныя яства. Въ областныхъ говорахъ кочерга называется ожогъ (ожигъ), а печная лопата — пёкло 1). Вотъ почему о ведьмахъ, ночной полетъ которыхъ сопровождается блестящими огоньками толніями, народныя преданія утверждають, что онь, садясь на кочергу, ухвать, лопату или выникъ, вылетаютъ въ дымовую трубу, следовательно темъже путемъ, какимъ являются огненные змъв и нечистые духи, прилетающие въ видъ птицъ, т. е. грозовые демоны 2). Мионческое представление разящихъ молний пучкомъ прутьевъ (ruthenbundel) слилось воедино съ сейчасъ-указаннымъ представленіемъ вихря чародъйнымъ помеломъ вли втинкомъ; въ итмецкихъ сказаніяхъ въникъ этотъ получиль характеристическое названіе donner besen. По бълорусскому преданію, баба-яга погоняеть воздушные силы огненною метлою. У лужечань, въ ночь главнаго въдовскаго сборяща (Walpurgisnacht), есть обычай бытать по полямь съ зажженными выниками, что называется: «kuzłarničje palić» (жечь въдьиъ в). Ударяя метлами и вънивами по источникамъ ( дождевымъ тучамъ) н разсыпая по воздуху брызги воды, ведьмы провзводять дож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Obs. Cs., 139, 154. — <sup>2</sup>) Caxapos., II, 6, 11. — <sup>3</sup>) Volks-lieder der Wenden, II, 223.

ди, градъ и бурю; разътажая на въникахъ, во время шумныхъ грозъ, онъ начисто выметаютъ небо отъ потемняющихъ его тучъ 1). Въ разныхъ мъстностяхъ Россіи, когда находитъ дождевая или градовая туча, поселяне, желая отвратить ее отъ своихъ зржющихъ нивъ, выбрасываютъ изъ хаты сковороду (звонъ сковороды, тазовъ и прочихъ металлическихъ сосудовъ — эмолема грома) и помело, лопату вли кочергу <sup>2</sup>). Въ основъ этого суевърнаго средства скрывается мысль, что молніеносная палица должна разбить тучу прежде, чтиъ она разразится надъ нивою, а помело-вътръ прогонитъ ее ( смететъ) въ другую сторону. Желая предаться воздушному полету, втдымы, по нтмецкому повтрыю, приготовляютъ волшебную мазь, которою и намазывають себь ноги и плечи — ноги, какъ орудія движенія, скораго бѣга, и плечи, какъ начало рукъ, замъняющихъ собою крылья 3). По русскому повърью, у въдьмы постоянно хганится вода, вски пяченная вибсть съ пепломъ купальскаго костра; когда она захочетъ летъть, то обрызгиваетъ себя этою водою — и тотчасъ подымается на воздухъ и мчится, куда только вздумаетъ. Съ тою-же целью ведьма старается добыть траву тв (е) ранчъ. корень ея варитъ въ горшкъ, и приготовленнымъ снадобыемъ мажетъ у себя подъ мышками и колтиками, и затвив събыстротою молнін уносится въ трубу. Соку тиранча принисывается чудесное свойство делать человека оборотнемъ и сообщать ему силу полета: по всему въроятію, здъсь таится воспоминаніе о Перуновой травь — молнін; чародъйное же снадобье (мазь) есть живая вода дождя, которую кипятять въдьны въ облачныхъ котлахъ и сосудахъ, при помощи грозоваго пламени 1). Уже въ Эддъ seidhr (sieden — випъть,

<sup>1)</sup> D. Myth., 1026; Der heut. Volksglaube, 130. — 2) Черниг. Г. В. 1855, 21; Рус. Бес. 1856, III, 85; Въст. Евр. 1830, XV—XVI, 275; Номис., 263, 282. — 3) D. Myth., 1023. — 4) Иллюстр., 1845, 415; Lud Ukrain., II, 86—87; Кулишъ, II, 38; Сахаров., I, 43; Иличь, 291.

варить 1) переходить въ значение полдовства: sedhmadhr — колдунъ, seidh kona, seydh kona — въщая жена, умъющая варить цвлебныя лъкарства. Согласно съ метафорическимъ названіемъ дождя опьяняющимъ напиткомъ (виномъ, медомъ, пивомъ), въ собирающихся парахъ и туманахъ древнія племена усматривали варку небеснаго пива, совершаемую грезовыми духами и нимфами. Когда передъ дождемъ паритъ, т. е. настанетъ удушливый жаръ, въ Германіи выгажаются: «zwerge, wichte, unterirdische (минические карлы) brauen» или «die bergmutter (облачная жена) kocht wasser»; о Брокенъ, куда обыкновенно слетаются въдьмы отправлять свои шумныя празднества, говорятъ: «der Brocken braut», какъ скоро поднявшаяся мгла покроетъ его вершину туманною шанкою (nebellkappe). Въдьмы варятъ въ котлахъ ядовитыя травы и коренья и распускають по всему небесному своду клубящіеся пары; на др.-стверн. нартчін туманъ называется kerlinga vella hexengebräu; старинные законодательные памятники указывають на бранное выражение: hexenkesselträger 2). Русскія въльмы и баба-яга носятся-по воздуху въ жельзной ступь (котль-тучь), погоняя пестомъ или клюкою (громовой палицею) и заметая слёдъ помеломъ, при чемъ земля стонетъ, вътры свищутъ, а нечистые духи издають дикіе вопли (I, 291 3); когда онъ собираются на лысой горъ, тамъ горятъ огни яркіе и кипятъ котлы кипучіе. Такимъ образомъ, кипятя на грозовомъ пламени дождевую влагу и опрыскиваясь ею, втаьмы совершають свои воздушные полеты и посылають на поля и лъса разрушительныя бури, съ градомъ, ливнями и вьюгою. Втдуны и втаьмы обладають и другими баснословными дико-

<sup>1) &</sup>quot;Seydhr oder saudhr—dichterisch ein name des siedenden, kochenden feuer.". — 2) D. Myth., 988, 998, 1043; Die Götterwelt, 92. — 3) Морек. Сб. 1856, XIV, 64; Zarysy domove, III, 146.

винками, служившими и вкогда для поэтического обозначения летучаго облака: по свидътельству сказокъ, они хранятъ у себя живую и мертвую воды, летаютъ на коврахъ-самолетахъ в обуваются въ сапоги-скороходы. Намецкія саги утверждають, будто бы чорть окутываеть вёдьму въ свой плащь (= облачный покровъ) и носить ее по воздушнымъ пространствамъ, почему и дается ей прозвание mantelfahrerin 1). Сербская въщица, приготовляясь летъть, мажетъ себъ подъ мышками чародъйною мазью в восклюцаетъ: «ни о три, ни о грм, већ на пометно гумно! • 3) Эта предохранительная формула (не оградившись ею, можно налегать на терновый кустъ наи дубовое дерево и ушибиться) соотвътствуетъ нашему эпическому выраженію: «выше лісу стоячаго, ниже облака ходячаго» и заклятіямъ, съ какими начинаютъ свой полетъ нъмецкія въдьмы: «auf und davon! hui oben hinaus und nirgend an!» «fahr hin, nicht zu hoch, nicht zu nieder!» Преслъдуя сказочныхъ героевъ, въдьма творитъ заклятіе: «vor mir tag, hinter mir nacht!» т. е. помрачая небо темною тучею, она освъщаетъ передъ собою путь блестящими молніями 3). По скандинавскому преданію, колдунъ беретъ козью шкуру (метафора облака), обвиваетъ ее около головы и произноситъ: «es werde nebel und werde zauber und allen wunder, dir hinter die suchen!» Объ пидъйскихъ колдуньяхъ извъстно, что воздушному вхъ полету предшествовало произнесение заговора: Каларатри, сотворивъ волшебное заклинаніе, поднялась съ своими ученицами съ крыши коровника и полетъла облачною дорогою (auf dem wolkenpfad). Одному человъку посчастлевилось подслушать ея въщія слова; онъ вздумаль повторить ихъ и тотчасъ-же последоваль за чародейкою-точно также, какь въ немецкомъ, сербскомъ и русскомъ сказаніяхъ люди, которымъ удавалось

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Муth., 1024, 1035. — <sup>2</sup>) Срп. рјечин, 66. — <sup>3</sup>) Сравни въ сбори. Гальтриха, № 34.

подслушать заклятіе, произносимое відьмою при ея отлеті, и воспользоваться ея волшебнымъ снадобьемъ, летали вслёдъ за нею на мъста въдовскихъ соорищъ 1). Какъ в застелины вихрей, колдуны и въдьмы могутъ насылать на своихъ ненавистниковъ и соперниковъ порчи по вътру, подымать ихъ на воздухъ и кружить тамъ съ страшною, ничъмъ-неудержимою быстротою. Такъ существуетъ разсказъ, что одинъ колдунъ, изъ ревности къ молодому парию, заставилъ его цѣлые мъсяцы носиться въ стремительномъ вихръ. Невъдомая сида подхватила его на воздухъ, закружила и понесла все выше м выше; томиный голодомъ и жаждою, летель онъ --- самъ не въдая куда; отчаянныя жалобы его не достигали до людей, никто не видаль его жгучихь слезь, несчастный изсохь до костей **и не чаяль себъ спасенія. Когда наконець буйный вихрь оста** выль его --- парень спустился на землю; пытаясь отомстить своему ворогу, онъ отыскалъ хатрую колдунью и прибъгнулъ къ ея помощи. Чародъйка запалила въ печи зелье — и среди иснаго, безоблачного дня вдругъ завылъ вътеръ, схватилъ колдуна, и понесъ его высоко надъ землею; съ той поры кружился онъ по воздуху въ неистовой пляскъ, а за нимъ носились стан крикливыхъ воронъ и галокъ 2). Когда въдьма пожелаеть призвать кого-нибудь изъ дальней стороны, она варитъ корень терлича, и какъ только вода закишитъ — въ туже минуту призываемый «зниметця и полетить якъ птахъ»; въ своемъ воздушномъ полетъ онъ томится жаждою и безпрерывно повторяетъ возгласъ: «пить, пить!» Чаще всего чародъйки пользуются этимъ средствомъ для призыва своихъ возлюбленныхъ; заваривая зелье, онъ приговариваютъ: «терамчъ, терличъ! мого мидого прикличь.» Чъмъ сильнъе заки**паетъ** снадобье, тъмъ выше и быстръе онъ несется: «якъ дуже зналя кипить (говорятъ малоруссы) — милій поверхъ дерева

<sup>1)</sup> D. Myth., 1037. — 2) Пов. и пред., 76-80.

летить; а якъ не дуже — о половини дерева» и въ этомъ послъднемъ случать легко можетъ налетъть на древесный стволъ и ушибиться до смерти 1). Въ одной пъснъ дъвица жалуется, что ся милый далёко, за крутою горою, и по совъту матери ръщается на чару:

> Уранци (корень) копала, А въ обиди варила, Козаченька манила: А ще "розмай" не вкипинъ, А вже милій прилетивъ. "Ой, що-жъ тебе принесло — Чи човничокъ, чи весло?" — Ни човничокъ, ни весло, А дивоче ремесло! <sup>2</sup>)

Тотъ, чьи волоса попадутся въдъмъ и она запалитъ ихъ на огнъ, съ произпесеніемъ заклятія, также немедленно подымается на воздухъ и приделаетъ на ея зовъ  $^{3}$ ).

Заправляя полетами тучъ п вихрей, въдуны и въдьмы должны были стать въ самыя близкія отношенія къ ихъ миоическимъ воплощеніямъ въ образь различныхъ животныхъ. Если припоминиъ, что темныя тучи представлялись небесными волками, а молніи — огненными змъями, то для насъ совершенно объяснится то старонъмецкое преданіе, по свидътельству котораго въдьмы вечеромъ и ночью тадятъ по воздуху на остала ныхъ волка хъ, взи уздывая и погоняя ихъ змъями. По указанію Эдды, на волкт, взиузданномъ змтею, тадила великанка. Шведская пъсня упоминаетъ о потадахъ въдьмъ на мед въд т; народныя же повърья, донынъ живущія въ устахъ поселянъ въ Германіи, утверждаютъ, что колдуны тадятъ на волка хъ, а колдуны—на кошка хъ и козла хъ. Неръдко въ видъ козла является къ услугамъ въдьмы дьяволъ, на котора-

<sup>1)</sup> Кулишъ, II, 39; Номис., 5. — 2) Черниг. Г. В. 1861, 36; Нар. бълорус. пъсни Е. II., 32. — 3) Lud Ukrain., II, 107—8.

го она тотчасъ-же садится — и пускается въвоздушное странствованіе. Всё эти звіри — древнёйшія одицетворенія грозовых воблаковъ. Самые боги и богини, царствующіе въ воз душных всферах в, разъёзжали на тёх в-же звёрях в: так в Френносилась во мракт ночи на блистающем в щетиною боров в или въ колесиице, запряженной кошками, сестра ея Hyndla — на волкт, а Торъ — на козлах в') На Руси разсказывають о потядках в колдуновъ на волках в г). На старой лубочной картинт баба-яга изображена трущею верхом в на свинь в г), въ пъсенный сборникъ Колляра в занесено слёдующее причитанье:

Černokůažnjk let j W obniwem oblaku, Sediaci na draku. Beda tomu lesu, Kde ho krjila nesu; Beda tomu mestu, Kadiel wezme cestu!

Въ сероской сказкъ колдунья беретъ трехглавую змъю, вмъсто к нута, садитсявъ повозку, хлопаетъ змъей и отправляется въ дорогу: преданіе, напоминающее намъ волшебницу Медею, которая улетъла на колесницъ, запряженной драконами, и Деметру, которая снарядила въ путь Триптолема и дала ему подобную-же колесницу <sup>5</sup>). Колдунамъ и въдьмамъ припизывается умънье разводить (плодить) драконовъ и укро-

<sup>1)</sup> D. Myth., 305, 997, 1006—9, 1024; Die Götterwelt, 277; Симрокъ, 281. — 2) Маякъ 1845, XXIII, сиъсь, 117. Въ актахъ XVII стольтія встръчаемъ любопытное обвиненіе, взведённое на одного попа, будто онъ вздилъ на медыта (Опис. города Шуи, 314). — 3) Изв. Имп. археолог. общ., т. III. — 4) Nar. zpiewanky, I, 13. — 5) Матер. для изучен. нар. слов, 35, 49; Мием жлас. древности, I, 205; Griech. Myth. Предлера, I, 604: Триптолемъ былъ посланъ Деметрою • auf einem geflügelten Schlangenwagen in alle Welt, um den in Eleusis gestifteten Segen unter allen Völkern und Menschen zu verbreiten •.

щать ихъ бътеную ярость 1). Не игнъе важно для исторіи народныхъ върованій свидътельство сербской пъсни, въ которой разсказывается о дъвицъ-чародъйкъ:

Она оде у зелену башчу,

Јелен-рогом шарца оседлала,

Л(ь) утом га је змијом зауздала,

Још га л(ь) ућом змијом ошибује, 2)

Сама иде пред цареву војску:

Једну војску буздованом бије,

Другу војску бритком сабл(ь) ом сече,

Трећу војску на воду натера 3).

О вилахъ разсказываютъ, что онъ вздять на оденяхъ, вз нузданныхъ и погоняемыхъ зывями (стр. 164). Выше было указано, что грозовыя облака издревле представлялись и конями, и олонями. Эдда говорить о воздушных в потодах в втдым в на быстроногихъ коняхъ; тоже подтверждается и народными повърьями. Кони эти являются передъ ними мгновенно, словно наъ земли выростая; самая дубинка, на которой летаетъ въдъма, неръдко превращается подъ нею въ волшебнаго коня. По русскому повтрыю, втдымы во время купальского сборища прітажаютъ на лысую гору не только на помелахъ, но и на борзыхъ, неутомимыхъ скакунахъ; въ сказкахъ онъ надъляютъ героевъ чудесными, летучими конями 4). Разътэжая на волкахъ или коняхъ, взиузданныхъ и бичуеныхъ зитями, втдымы собственно летають на бурно-несущихся облакахъ и погоняють ихъ модніями (о мионческомъ представленім модній бичемъ или плетью см. І, 282). Съ теченіемъ времени, когда память

<sup>1)</sup> Фин. Въст. 1846, X, 47; Пъсни разн. нар. въ переводъ Берга, 503-7. — 2) Переводъ: Пошла она въ зеленый садъ, осъдлава коня оденьимъ рогомъ, зауздала его лютымъ змъемъ, еще лютъйшимъ змъемъ погоняетъ... — 3) Срп. н. пјесме, I, 160. — 4) D. Муth., 1006, 1038; Симрокъ, 93; Фин. Въст. 1845, Y, 77; Nar. zpiewanky, I, 13: была въщица, "mala koña Tatošjka", летала на немъ и въ Венгрію, и въ Польшу.

народная позабыла первичныя основы и дъйствительный смыслъ зооморфизма, сказанія о небесныхъ животныхъ были перенесены на ихъ земныхъ близнецовъ. Въдьмамъ стали приписывать потадку на обыкновенных волкахъ, лошадяхъ и кошкахъ, стали окружать ихъ стаями лесныхъ зверей и эмеями ползу. чими, осужденными пресмыкаться на земль, а не парить по поднебесью. У шведовъ есть повърье, что старыя бабы, живущія уединенно въ лісахъ, скрывають въ своихъ набушкахъ волковъ, преследуемыхъ охотниками; этихъ бабъ называютъ волчыми матерями — vargamödrar (wolfmütter 1). По митнію русскаго простонародья, волчье сердце, когти черной кошки и зиби составляють необходимую принадлежность чародъйныхъ составовъ, приготовляемыхъ колдунами и въдымами. Обычное въ народной поэзів олицетвореніе облаковъ и вътровъ ческокритими плинами дакже не осталоср безъ вліянія на суевърныя представленія о колдовствъ. Впречемъ предзнія чаще говорять о превращенію вѣдуновъ в ведьнь въ различныхъ птицъ, чень о полетахъ на этихъ воздушныхъ странницахъ. Пътуху, какъ мы знаемъ, присвоялось въ язычествъ особенно-важное значение; какъ представитель грозоваго пламени и жертвеннаго очага, онъ и донынъ считается необходинымъ спутникомъ въщихъ мужей иженъ. Нъщцы знаютъ о воздушныхъ потздахъ втдымъ на черномъ пттухт; чехи разсказывають о колдунт, который тадиль въ маленькой повозкъ, запряженной пътухани; а русскіе поселяне убъждены, что при въдьмъ всегда находятся черный пътухъ и черная кошка <sup>а</sup>). Замътимъ, что въ старину осужденныхъ на смерть відымъ зарывали въ землю вийстій съ пітухомъ, кош-Kow H 2mben.

<sup>&#</sup>x27;). D. Myth., 1014. — ') Beiträge zur D. Myth., II, 439; Der Ursprung der Myth., 211; Пов. и пред., 74; Калюстр. 1845, 415.

Колдуны обыкновенно представляются стариками съ длинными стдыми бородами и сверкающими взорами; о втдьмахъ-же разсказываютъ, что это — или безобразныя старухи незапамятныхъ лётъ, или молодыя красавицы. Тоже думають нъицы о своихь h ехеп 1). Такое мизніе, съ одной стороны, согласуется съ дъйствительнымъ бытомъ младенческихъ племенъ, ибо въ древности все высшее, священное «въдъніе» хранили старъйшіе въ родахъ и семьяхъ; а съ другой стороны — совиадаетъ съ мионческимъ представленіемъ стихійныхъ силь природы. Облака и тучи (какъ неразъ было указано) рисовались воображенію нашихъ предковъ и въ мужскомъ одицетворения бородатыхъ демоновъ, и въ женскихъ образахъ-то юныхъ, прекрасныхъ и полногрудыхъ нимоъ, несущихъ землъ дожди и плодородіе, то старыхъ, вражескихъ бабъ, въющихъ стужею и опустошительными бурями. Въ ночную пору вёдьмы распускають по плечамъ свон косы, и раздъвшись до-гола, накидывають на себя длинны я бълыя и неподпоясанныя сорочки (или саваны), затъмъ садятся на метла, завариваютъ въ горшкахъ волшебное зелье и, витстт съ клубящимися парами, улетаютъ въ дымовыя трубы творить порчи и злыя дёла, или гулять на лысой горъ 2). По разсказамъ поселянъ, когда въдъма собираетъ росу, донть чужихъ коровъ или дълаетъ въ поляхъ заломы - она всегда бываетъ въ бълой сорочкъ и съ распущенными волосами в). Своими развъвающимися косами и бълыми сороч-

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 62—63; Рус. Предан., II, 103—III; D. Муth., 6992. "Старая въдьма"—одно изъ наиболъе употребительныхъ въ нашемъ народъ бранныхъ выраженій. — 2) Кіев. Г. В. 1845, 13; Lud Ukrain., II, 80; Иличь, 292; D. Муth., 1007. Болгары увъряютъ, что въдьмы ходятъ ночью по ръкамъ — раздътыя догола и созываютъ злыхъ духовъ для совъщаній съ ниме—Ж. М. Н. П. 1846, XII, 208. — 3) Въ заговоръ заклинается баба-въдунья, дъвъв простоволосая—Сахаров., I, 18.

ками ( поэтическія обозначенія облачныхъ прядей и понрововъ) въдымы сближаются съ русалка ми, вилами и эльфами; наравит съ этими миническими существами, онт признаются за небесных в пряхъ, изготовляющих в облачныя ткани. Въ числъ различныхъ названій, даваемыхъ и видами въдъмамъ, встръчаемъ: feldfrau, feldspinnerin; въ южной Германіи разсказывають о въдьмахъ, что онъ прядутъ туманы (стр. 354); народное выраженіе: «die alten weiber schütteln ihren rock aus», употребляемое въ смыслъ: «снътъ идетъ» 1) вполнъ соотвътствуетъ вышеобъясненному выраженію о Гольдъ, вытрясающей свою перину (І, 500). По бълорусскому повърью, въдьма, обвиваясь съ ногъ до головы выпряденною изъ кудели ниткою, дълзется невидимкою 2), т. е. облекается въ туманную одежду (= надъваетъ шашку-невидимку, nebelkappe). И въдуны, и въдьмы любять превращаться въ клубокъ пряжи, и въ этомъ видъ съ неудовимой быстротою катаются по дворамъ и дорогамъ. Иногда случается: вдругъ раздастся на конюшит страшный топотъ, лошади начинаютъ бъситься и рваться съ привязи, н все отъ того, что по стойламъ и яслямъ катается клубокъоборотень, который также внезапно появляется, какъ и пропадаетъ 3). Въ славянскихъ сказкахъ ведьма или баба-яга даетъ странствующему герою клубокъ; кинутый наземь, клубокъ этотъ катится впереди странника и указываетъ ему дорогу въ далекое, невъдомое царство 4). Малоруссы обвиняютъ втаьмъ въ покражт ттиъ снарядовъ, которыми трутъ лёнъ <sup>5</sup>). По разсказамъ чеховъ, вёдьмы ёздять по воздуху на

<sup>1)</sup> D. Myth., 1042. — 3) Пантеонъ 1854, VI, ст. Шпилевскаго. — 5) Мосив. 1844 XII, 37. — 4) Глинси., IV, 42: k debekwskazidrożek; тоже указаніе находимъ и вънтинцкой сказив сборы. Грим., I, стр. 285. — 5) Наканунъ Пасхи онины ставитъ около хлязовъ серпы противъ летучихъ волшебницъ, которыя со-

прялкахъ (kuzly), а по разсказамъ словенцевъ на ткацкихъ «вратилахъ» 1), или катушкахъ, на которыя навивается полотно и пряжа. Кромъ того, народныя преданія взображають въдьмъ небесными прачками. Въ Баварія уцьяв-АН САГИ, ПО СВИДВТОЛЬСТВУ КОТОРЫХЪ ВВДЬМЫ ВЪ ЛУННЫЯ НОЧЕ бълнтъ свои прекрасные холсты, а послъ дождей развъшивають на свътлыхь облакахь и просушивають свое бълье. У французовъ существуетъ повърье, что въ глухую полночь возлё уединенныхъ источниковъ, подъ съвею развъсистыхъ ивъ, раздаются громкіе и частые удары вальковъ миническихъ прачекъ; водяныя брызги подынаются до саныхъ облаковъ и производять дожди и бурныя грозы. Подобно тому, и намецкія вадьмы во время своиль праздинчныхъ сборищъ ударяютъ скалками и трепалаши <sup>а</sup>), а русскія віщицы представляются въ томской губер. нін моющими бълье. Эти черты приписываются въдымань наравит съ другими облачными женами. Такъ литовскія лауны, сходясь позднимъ вечеромъ въ четвергъ (день громовника), колотять вальками бълье и притомъ съ такою силою, что ых оглушительный стукъ доносится до самыхъ отдаленных окрестностей. Галицкія и польскія лисунки (дивожены) занимаются стиркою белья, и вийсто вальковъ употребляють свои большія, отвислыя груди (II, 343 °). Въ изкоторыть мъстностяхъ Германін, когда послышится гровъ, крестьяне говорять: «unsere Herrgott mangelt» 4). По ихъ мизию, 35 ясный солнечный день, наступающій всябдь за продолжатель ными дождями, Гольда просушиваетъ свои поврывала. Въ Лужицахъ же существуетъ повярье: когда wodea

бираютъ тогда шерсть (волну) и уносять ее на высокую горуВъст. Евр. 1828, XIII, 9—10. — 1) D. Муth., 1038; Иличь, 289. — 2) Трепало—орудіе, служащее для очистии льна отъ костричи. — 2) Въ Этн. Сб., III, 90, приведенъ разсказъ о въдым, которая убивала людей, ударяя своими грудями. — 4) Мапсе<sup>18</sup> —катать на катиъ.

допа разстилаеть по берегу вымытое бълье, то следуеть ожидать дождливой погоды и поднятія водъ въ ръкахъ и источвикахъ 1). Уподобляя облака — одеждамъ, сорочкамъ, тканямъ, фантазія древняго человъка стала изображать грозу въ поэтической картинъ стирки бълья: небесныя прачки - въдьмы быотъ громовыми вальками и полощать въ дождевой водъ свои облачные покровы. Эти и другія представленія стихійныхъ силь природы, представленія, заимствованныя отъ работъ, издревле-присвоенныхъ женщинамъ (какъ-то: пряжа, тканье, мытье бълья, доеніе коровъ и приготовленіе яствъ), послужили основаниемъ, почему въ чародъйствъ попреимуществу обвиняли женъ и дъвъ и почему въдьмы пользуются въ народныхъ преданіять болье видною и болье значительною ролью, нежели колдуны и знахари. Несторъ выражаетъ общее, современное ему возартніе на женщину въ слідующихъ словахъ: «паче же женами бъсовская волъшванья бывають; искони бо бъсъ жену предсти, си же мужа; тако въ си роди много волувують жены чародъйствомъ и отравою и интии бъсовьскыми козньми?»

Лысан гора, на которую, виссть съ бабою-ягою и нечистыми духами, собираю тся втдуны и втдьмы, есть свттлое, безоблачное небо (I, 115-120). Сербскія втщицы прилетають на «пометно гумно»: такъ какъ громовые раскаты уподоблялись нашими предками стуку молотильныхъ цеповъ, а вихри, несущіе облака, мётламъ, то витсть съ этимъ небесный сводъ долженъ былъ представляться гумномъ или токомъ <sup>2</sup>). Выраженіе: «втдьмы летаютъ на лысую гору» первоначально относилось къ миенческимъ женамъ, нагоняющимъ на высокое небо темныя, грозовыя тучи. Поздите, когда значеніе этихъ метафоръ было затеряно, народъ связалъ втдовскіе полеты съ теми го-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der heut. Volksglaube, 104; Совр. 1852, I, 78; Этн. Сб., VI, 148; Volkslieder der Wenden, II, 267. — <sup>2</sup>) Венгерскія вадымы летають на корази teto (лысая макушка, вершина горы).

рами, которыя высийнсь въ населенныхъ имъ областяхъ. Такъ малоруссы говорять о сборищахь въдьнь на Лысой горь, 10жащей на лъвой сторонъ Днъпра, у Кіева 1), этого главнаго города древней Руси, гдъ нъкогда стояли кумиры в быль центръ языческаго культа; отъ того и самой въдьмъ придается эпитетъ кіевской в). Названіе «Лысая гора» встрівчается и въ другихъ славянскихъ земляхъ, и Ходаковскій насчитываетъ до пятнадцати мъстностой, обозначенныхъ этимъ именемъ 1). У чеховъ и словеновъ чародъйки слетаются на бабы горы 1), и часть Карпатовъ между Венгріей и Польшей называется поляками Babia gora. По литовскому повърью, колдуны и въдьмы наканунъ Иванова дня собираются на вершинъ горы Шатрін (въ шавельскомъ убодѣ); нёмецкія hexen летають на Brocken (Blocksberg.) Horselberg, Bechelberg, Schwarzwald и другія горы <sup>5</sup>). Полеты вёдьмъ на лысую гору обыкновенно совершаются въ темныя, бурно-грозовыя ночи, извъстныя въ народъ подъ именемъ "воробыныхъ" в); но главныя сборища ихъ на этой горь бывають три раза въ голь: на Коляду, при встръчъ весны и въ ночь Ивана Купалы. Въ эти праздники крестьяне съ особенною заботливостью стараются оберегать своихъ лошадей, чтобы відьмы и нечистые духи не захватили и не измучили ихъ въ быстромъ поъздъ. Время въдовскихъ сборищъ, совпадая съ началомъ весны и съ двумя солиечными поворотами, наводить на мысль, что деятельность въдьмъ стоитъ въ непосредственной зависимости отъ тътъ измъненій, какія замъчаются въ годичной жизни природы.

<sup>1)</sup> Пов. и пред., 180. — 2) Сахаров., I, 26, 44. — 3] Ист. Сб., VII, 237—8; Сахаров., II, 41; Рус. прост. празд., IV, 34; Zarys; domove, III, 146; Этн. Сб., V, ет о кашубахъ, 72; Въст. Евр. 1820, XXIII, 186. — 4) Съ большинъ въроятіемъ можно допустять, что названіе это знаменуетъ облачныя горы, а не сводъ небесный —см. выше, стр. 124. — 5) D. Муth., 1003—5; Ганушъ, 178; Ковенск. Губерн., 575. — 6) Иллюстр. 1845, 251.

Духи бурныхъ грозъ, замирающіе на зиму, пробуждаются витетт съ нарождениет солнца, а въ половинъ лета достигаютъ наибольшей полноты силь и предаются самому неистовому разгулу; рожденіе же солнца старинные мнеы сочетали в съ зимнимъ его поворотомъ — на праздникъ Коляды, и съ благодатнымъ просвътлъніемъ его весною. По указаніямъ, собраннымъ въ народномъ дневникъ Сахарова, съ 26-го декабря начинаются бъсовскія пот таки, въдымы со всего свъта слетаются на лысую гору на шабашъ и сдружаются тамъ съ демонами; 1-го января въдьмы заводятъ съ нечистыми духами ночныя прогулки, а 3-го, возвращаясь съ гулянья, заданваютъ коровъ; 18-го января онъ теряютъ память отъ излишняго веселья на своемъ пиршествъ 1). По знаменательному повърью русиновъ, на Благовъщенье (25 марта — день, въ который Весна побораетъ Зиму) зарождаются въдьмы и упыри ( тонители и сосуны дождевыхъ тучъ 2); На Юрьевъ день (23 апреля), посвященный громовинку — побъдителю змъя и пастырю небесныхъ стадъ, и въ «купальскую» ночь на 24 іюня (празднество Перуну, погашающему въ дождевыхъ потокахъ знойные лучи солица — І, 208) въдуны и въдьмы собираются на лысую гору, творять буйныя, нечестивыя игрища и совъщаются на пагубу людей и домашнихъ живетныхъ 3); въ эту-же таниственную ночь они ищуть и рвуть на лысой гори волшебныя зелья, что, конечно, имбеть связь съ мнеомъ пламеннаго Перунова цвъта, почка котораго эрветъ и распускается въ

<sup>1)</sup> Рус. Предан., II, 103—111; Рус. прост. праздн., III, 86; Сахаров., II, 3—4, 7, 70; Терещ., V, 75; Zarysy domove, III, 147. — 3) Ганушъ, 103. — 3) Lud Ukrain., II, 87; Сахаров., II, 41; Терещ., V, 87; Рус. прост. празд., I, 175; IV, 33—34. Масляницу свою въдымы отправляють на лысой горф, что бываеть наи на нервой недъль велянаго поста, или наканунъ Восиресения Христова—Ж. М. В. Д. 1848, XXII.

ночь на Ивана Купалу 1). Если ухватиться за въдьму въ ту минуту, когда она хочетъ детъть на лысую гору, то можно совершеть воздушное странствование: того, кто рашается на это, она уносить на ивсто сборища. На Украйнъ ходить разсказъ о полетъ одного солдата на въдовской шабашъ. Ночью, наканунъ Иванова дня, удалось ему подсмотръть, какъ улетъла въ трубу его хозяйка; солдатъ вздумалъ повторить тоже, что делала ведьма: онъ тотчасъ-же сель въ ступу, помазалъ себъ подъ мышками волшебной мазью — и вдругъ, виъств со ступою, взвился въ дымовую трубу и съ шумомъ понесся по поднебесью. Летить создать, самь не въдая куда, и только покрикиваеть на встръчныя звъзды, чтобы сторонились съ дороги. Наконецъ опустился на лысую гору: тамъ играютъ и пляшутъ въдьмы, черти и разныя чудища; со всъхъ сторонъ раздаются ихъ дикіе клики и пъсни! Испуганный невиданнымъ времищемъ, сомдатъ сталъ поодаль — подъ тънистымъ деревомъ; въ туже минуту явилась передъ нимъ его 1039йка: «Ты зачемь? молвила она; скорбе назадь, если тебь жизнь дорога! Какъ только завидять наши, сейчасъ тебя задушатъ! Вотъ тебъ славный конь, садись и утекай!» Солдатъ вскочнав на коня и вихремъ пустился домой. Прівхаль, привязаль коня къ яслямъ и залёгь спать; на утро проснулся, ношель въ конюшню, глядитъ — а вибсто коня привязано къ яслямъ большое політно в). Подобный-же разсказь есть у сербовъ: «у Сријему се приповиједа да се онамо вјештице највише скупљају више села Моловина на некакоме ораху. Приповиједа се, како је некакав човјек видјевши из постеље како му је из куће вјештица одлетјела, нашао њезин лонац с масти, пак се њоме намазао и рекавши као и она, прометнуо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сахаров., I, 43; Рус. прост. правдн., I, 75; Иллюстр. 1845, 262; Описан. одомец. губ. Дашиова, 190. — <sup>2</sup>) Lud Ukrain., II, 87—88.

се и он у нешто и одлетио за ном, и долетјевши на орах више Моловина нашао ондје много вјештица, гдје се часте за златнијем столом и пију из златнијех чаша. Кад их све сагледа и многе међу њима позна, онда се као од чуда прекрсти говорећи: анате вас мате било! У онај исти мах оне све прсну куд која, а он спадне под орах човјек као и прије што је био. Златна стола не стане као и вјештица, а њихове златне чаше претворе се све у папке којекакијех стрвина» 1). Точно также и нтиецкія втдымы собираются не только на вершинахъ горъ, но и въ поляхъ подъ стнею дуба, липы или груши, а втдымы неаполитанскія подъ ортовымъ деревомъ 2); на Руси указываютъ старые дубы, подъ которыми сходятся втдымы на свои шумныя игрища (II, 296). Дубъ и ортът были посвящены богу-громовнику и въ народной символикт обозначаютъ дерево-тучу.

По свидательству намецких сказаній, вадовскія сборища бывають на Рождественскія ночи, накануна великаго поста (fastnacht), на Сватлой недаль, 1-го мая и на Иванову ночь. Русскому преданію о полета вадьмы на лысую гору вы конца апраля (на вешній Юрьевы день) соотватствуєть намец-

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 67. Переводъ: Въ Срвић разсказываютъ, что въдьм ы наиболъе собираютси на орћховомъ деревъ у села Моловина. Разсказываютъ, что какой-то человъкъ, усмотря съ постели, какъ отлетъла изъ хаты въдьма, досталъ ея горшовъ съ мизью, намазался, и произвеся такое-же заклятіе, какъ въдьма, оборотился во что-то и полетълъ вслъдъ за нею. Онъ прилетълъ на орфховое дерево, нашелъ тамъ много въдьмъ, которыя пировали за золотымъ столовъ и пили изъ волотыхъ чашъ. Глядя на въльмъ, онъ узналъ между нями многихъ, перекрестился отъ изумленія и произнесъ: "анасема-бъ васъ побила!" Въ туже минуту прысвуля всъ въдьмы—кто вуда! а онъ свалился съ дерева и сдълался по прежнему человъкомъ. Не стало им золотаго стола, на въщицъ, а волотыя ихъ чаши превратилнсь въ копыта стервъ (издохшихъ жавотемхъ). — 2) D. Муth., 1003—5.

кое -- о главномъ нхъ појадъ, совершаемомъ ежегодно на первую майскую ночь (Walpurgisnacht). Въ этомъ поъздъ принимаютъ участіе и оборотни, и давно-умершія женщины — подобно тому, какъ въ полетъ неистоваго воинства участвують души усопшихь. Каждая въдьма является на празднество витстт съ своимъ любовникомъ-чортомъ. Самъ владыка демонскихъ силъ — сатана, въ образъ козла съ чернымъ человъческимъ лицомъ, важно и торжественно возсъдаетъ на высокомъ стулт или на большомъ каменномъ столт по средвит собранія. Вст присутствующіе на сходит заявляютъ передъ нимъ свою покорность колънопреклонениемъ и цълованіемъ. Сатана съ особенной благосклонностью обращается къ одной відьмі, которая въ кругу чародівскъ играетъ первенствующую роль и въ которой нетрудно узнать ихъ королеву (hexenkönigin). Слетаясь изъ разныхъ странъ и областей, нечистые духи и въдьмы докладывають, что сдълали они здаго, и сговариваются на новыя козии; когда сатана недоволенъ чыми продълками, онъ наказуетъ виновныхъ ударами. Затемъ, при свете факеловъ, возженныхъ отъ пламени, которое горитъ между рогами большаго козда, приступають къ пиршеству: съ жадностью пожирають лошадиное мясо и другія яства, безъ хліба и соди, а приготовленные напитки пьють изъ коровьих в копыть и лошадиныхъ череповъ. По окончаніи трапезы начинается бъщеная пляска, подъ звуки необыкновенной музыки. Музыкантъ сидитъ на деревъ; виъсто волынки или скрипки, онъ держить дошадиную голову, а дудкою или смычкомъ ему служить то простая палка, то кошачій хвость. Відьны, схватываясь съ бъсами за руки, съ дикимъ весельемъ и безстыдными жестами прыгають, вертятся и водять хороводы. На следующее утро на изстать ихъ плисокъ бывають видны на травъ круги, какъ-бы протоптанные воровьими и козь-

ими ногами. Любопытнаго, который пришель бы посмотрёть на ихъ игрища, ведьмы схватывають и увлекають въ вихрь своихъ плясокъ; но если онъ успъетъ призвать има божіе, то вся сволочь игновенно исчезаетъ. Потоиъ совершается сожжение большаго козла, и пепель его раздъляется между встми собравшимися втдымами, которыя съ помощію этого пепла и причиняють людянь различныя бъдствія. Кромъ козла, въ жертву демона приносится еще черный быкъ или черная корова. Гульбище заканчивается плотскимъ сонтіемъ, въ которое вступаютъ въдьмы съ нечистыми духами, при совершенномъ погашеніи огней, и затъмъ каждая **маъ нихъ улетаетъ** на своемъ помелъ домой -- тою-же дорогою, какою явилась на сборище. Вся эта обстановка, всв эти подробности суть миоическіе образы, живописующіе весеннюю грозу. Полетъ въдъмъ и демоновъ на лысую гору — это таже несущаяся по воздуху дикая охота или неистовая рать, только представленная въ поэтической картинъ праздинчнаго потада. Въ сатанъ узнаемъ мы демоническій типъ бога-громов-. ника, являющагося во мракт черныхъ тучъ и въ шумт опустошительныхъ бурь; по другимъ сказаніямъ: присутствуя на праздникъ въдьиъ, онъ не занимаетъ высокаго съдалища, а лежить подъ столомъ, прикованный на цепь, подобно хитрому Локи. Козелъ — животное, посвященное Тору и Вакку == зооморфическое представление дождевой тучи; сожжение его указываетъ на грозовое пламя. Горящіе факелы, освъщающіе въдовское сборище — также метафора небесныхъ молній. Соотвътственно уподобленію дождя опьяняющимъ напиткамъ, а облаковъ различнымъ животнымъ: лошадямъ, быкамъ, корованъ, баранамъ и коздамъ, въ грозъ древнія племена видъли пиршество, въ которомъ стихійные духи и жены варили, жавыня и пожирали яства (жрать и горъть -- ръчевій тождественныя, см. II, 39) и опивались амритою (живою водою, небеснымъ медомъ и виномъ), употребляя вивсто сосудовъ коровьи копыты и лошаденые черепы. О пісняхъ, музыкт и пляскт грозовыхъ духовъ уже достаточно говорено выше. Колдуны и чародъйки владъють такими музыкальными инструментами, звуки которыхъ встхъ и каждаго увлекаютъ въ быструю пляску; отъ ихъ волшебныхъ песней дрожать земля в небо в волнуются глубокія моря. На Блоксбергъ првлетаютъ въдьмы «den schnee wegzutanzen», т. е. кружась въ полеть стремительных вихрей, онь сметають и разбрасываютъ снъгъ. Ночныя пъсни и пляски нечистыхъ духовъ и въдьмъ сближаютъ ихъ съ эльфами; на такое сближение укавывають и другія тождественныя черты. Подобно эльфамъ, въдьмы давятъ сонныхъ людей, ъздятъ на нихъ по горамъ и доламъ, похищаютъ дътей, боятся колокольнаго звона и также легко пронекаютъ въ замочныя скважаны в дверныя щели: это последнее свойство свидетельствуеть за ихъ воздушную (безтелесную) природу. Любодейная связь домоновъ съ ведьмами объясняется изъ древняго воззрвнія на грозу, какъ на брачное сочетание бога-громовника и грозовыхъ духовъ съ облачными дъвами, которыхъ они насилують молніеносными фаллюсами и заставляють проливать на землю оплодотворяющее свия дождя. Крутящіеся вихри до сихъ поръ называются дьявольскою свадьбою: чортъ женется на въдьмъ, и нечистая сила, празднуя ихъ бракъ, вертится въ неистовой пласкъ и подымаеть имаь столбомъ. Такъ какъ съма дождя признавалось за вдохновительный напитокъ, надъляющій дарами мудрости в предведенія; то съ его пролитіемъ, или что тоже — съ лешеніемъ віщей нимом ея дівственности, она теряетъ свою чародъйную силу. Такъ валькирія Брунгильда, отдаваясь посав долгаго сопротивленія мужу, шепчеть ему: « я побъждена! двий со мною, что тебь угодно; съ двиствомъ я потеряла все, и стала такою-же простов женщиной, какъ и все другія». Въ народныхъ преданіяхъ и старинныхъ памятимкахъ чортъ является къ избранной имъ любовниць въвидь статнаго, красиваго и сладострастнаго юноши, увлекаетъ ее съ собой на ночное гульбище и вводить въ сообщество колдуней и нечистыхъ духовъ; тамъ она принимается въ въдьмы, при чемъ ее заставляють отрекаться отъ Бога, нарицають ей новое имя и острымъ уколомъ налагають на оя тело особенную метку; сохранилось еще преданіе, будто новопринятой вёдьке чортъ втыкаетъ въ задъ горящую свъчу 1). Древнъйшее свидътельство о плотской связи въдьмы съ чортомъ встрачается въ памятникъ 1275 года; но особенно обильны подобными указаніями акты відовеких процессовь XVI—XVIII столітій. По мивнію французовъ, демонъ не можеть заключить договора съ дъвственницею. Отъ смъщенія въдьмъ съ нечистыми рождаются существа эльфическія, называемыя dinger, elbe, holden в принимающія различные образы то мотылька, то червя или гусоницы, то оборотня (larvengestalt); въдьмы насылають ихъ на людей и животныхъ, которые всявдъ затвиъ чувствують бользненное разстройство 2). Смысль приведеннаго преданія — тотъ, что вабоъ — малютка-полнія рождается наъ въдръ тучи во время грозы, этого брачнаго торжества облачной жены съ демономъ. У сербовъ находимъ соотвътственное представленіе о смертоносномъ духв, излетающемъ изъ ввщицы бабочкою; по намецкому поварью, люди съ сросшимися бровями выпускають изъ-подъ нихъ альфа-бабочку, а по русскому повърью — вій поражаеть своинь планеннымь взоромь, какь скоро подняты его длинныя въки, т. е. какъ скоро выдетаетъ зоркая молнія изъ-за темныхъ облачныхъ покрововъ (I, 170-2).

<sup>1) &</sup>quot;Eine solche angehende hexe stellt der teufel auf den kopf und steckt ihr ein licht in der after." — 2) D. Myth., 1003, 1009—2018, 1022—1030, 1039; Der heut. Volksglaube, 92—93.

Сверхъ того, и самый любовникъ въдьмы, соединиющийся съ вею чрезъ молнію, неръдко является въ видъ эльфа или мо-тылька.

Таже обстановка дается въдовскимъ сборищамъ славянскими и литовскими преданіями. Слетаясь на лысую гору, втакны предаются дикому разгулу и любовнымъ наслажденіямъ съ чертями, обътдаются, опиваются, затягиваютъ птени и плящуть подъ звуки нестройной музыки. За желъзнымъ столомъ или на троит возстдаетъ сатана; чехи увтряютъ, что онъ присутствуетъ на этомъ празднествъ въ образъ черна го кота, пътужа или дракона. Разсказывають также, что на лысой горъ живеть старшая изъвъдьмъ, и къ ней-то въ навъстную пору года обязаны являться всъ чародъйки; по литовскому преданію, на горъ Шатрів угощаеть чародвекь ихъ главияя повелительница 1). Пъсни и плиски — обывновенное и любимое занятіе въдьмъ. Если въ лътнее время поселяне замьтять на лугахь ярко-зеленьющіе или пожелтьлые круги, то думаютъ, что или хозяниъ поля поверстался въ колдуны на этихъ кругахъ, или старшая женщина въ его соньт покумилась съ втдымами; по митнію народа, втдымы каждую ночь собираются на луга, водять хороводы и оставляють на траве следы своих в ногь в). «Покумиться съ ведьмами» — тоже, что «поверстаться въ колдуны», т. е. сдълаться чародъйкою, принять на себя это въщее званіе. Такое вступление въ колдуны и въдъмы сопровождается круговыми при самых и при самых и при самых и при самых и прищахъ, втаьмы поють волшебныя пъсин, доступныя только инъ и ин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pohadky a pověstí narodu moravskego, I, 569; Volkelieder der Wenden, II, 265; Иличь, 291; Громанит, 199; Пантеонъ 1855, V, ст. Вагилевича, 47; Кіевлянинъ 1865, 71; Морск. Сб. 1856, XIV, ст. Чужбин. 64; Иллюстр. 1846, № 27; Этн. Сб., I, 292 — <sup>2</sup>) Сахаров., I, 58.

кому болье 1). На лысой горь онь съ отшенымъ увлеченіемъ плящугъ вокругъ кипящихъ котловъ и чортова требища, а) т. е. около жертвенника, на которомъ совершаются приношенія демонамъ. Народныя сказки знаютъ искусныхъ, неутомимыхъ танцовщицъ, которыя каждую но чь удаляются въ подземное ( = облачное) царство и предаются неистовой пляскъ съ духами, населяющими эту таинственную страну. Такъ какъ демоны грозовыхъ тучъ издревле олицетворялись драконами, то втдымы заводять нецтломудренвыя гульбища и сочетаются плотски не только съ чертями, но и съ мноическими эмбями. На Руси существуютъ повърья, что женщина, съ которою живетъ огненный амъй, есть въдьма, что всякая волшебница нарождается отъ нечистой связи дьявола или змёя съ бабою, и что самыя въдьмы летаютъ къ своимъ любовникамъ, обращаясь огненными зивями 3). Разсказывая о томъ, какъ богатырь Добрыня училь чародыйку Марину, полюбовинцу Змыя Горынчища, прсня останавливается на следующихъ подробностяхъ:

Онъ первое ученье—ей руку отсъкъ,
Самъ приговариваетъ:
"Эта мий рука ненадобна,
Трепала она Зийя Горынчища!"
А второе ученье—ноги ей отсъкъ:
"А и эта де нога мий ненадобна,
Оплеталася со Зийемъ Горынчищемъ!»
А третье ученье—губы ей обрйзалъ и съ носомъ прочь:
"А и эти де губы ненадобно мий,
Цйловали они Зийя Горынчища!"
Четвертое ученье—голову ей отсъкъ и съ языкомъ прочь:

<sup>1)</sup> Ibid., 46-47. Въдовскія пъсни, напечатанныя Сахвровымъ, есть безсимсленная поддълка. — 2) Рус. прост. правдн., III, 86. — 3) Иллюстр. 1845, 203; 1846, 345; Рус. Предан., II, 103; Кіев. Г. В. 1845, 13; Поэт. Воз., II, 576-8, 608-611.

«А и эта голова ненадобна миз И этотъ языкъ ненадобенъ, Зналъ онъ двла еретическія!» 1)

Старинная повъсть о бъсноватой Соломонія (XVII в.) основана на глубоко-укорененновъ народномъ върованія въ возможность любодъйнаго смъщенія жень съ злыми духами: «Въ «девятый день по браць, по захожденін солнца, бывши «ей въ клатца съ мужемъ своимъ на одра, весхотаста почаети, и внезапу видъ она Соломонія демона, примедма въ «ней звърскимъ образомъ, мохната, нмущи когти, и ляже къ «ней на одръ. Она же вельми его убояся-иступи ума. Той-«же звърь оскверни ее блудомъ... и съ того-же дни окаяний «донони начаша къ ней приходити, кром'й великихъ праздий-«ковъ, по пяти и по шти человаческить зракомъ, якоже из-«которім прекраснім юноми, и тако нападаху на нея и сквереняху ся и отхождаху, людень же нечто-же видившень сего. Нечистые увлекали ее въ воду, и отъ связи съ ними от родила изсколькихъ демоновъ 2). Подобные разсказы в донынъ обращаются въ нашенъ простонародын. Если послушать бывалыхъ людей, то чортъ нередке принимаеть на себя видъ умершаго или отсутствующаго мужа (любовника) и начинаеть посъщать тоскующую женщину; съ той поры она сохнетъ, худъетъ, «словно свъча на огнъ таетъ» (срав-HE II, 579 3).

Подъ вліяність этихъ мновческихъ представленій, поставленихъ въдуновъ и въдьиъ въ самыя ближкія и родствен-

<sup>1)</sup> Кирша Дан., 65—71. — 2) Пам. стар. рус. литер., I, 153—5. Чтобы Соломонія могла набавиться отъ водяныхъ духовъ, ей было сказано: "в ты у нихъ не яждь, не пей и инчтоже не отвъщай, и они помучатъ да и отпуститъ. «Тоже условіе возврата изъ подземнаго, адекаго царства истръчаенъ и въ сказаніяхъ грековъ и другихъ индоевропейскихъ народовъ. — 3) Н. Р. Си., V, стр. 45; VIII, стр. 449; Этв. Сб., VII, 143—4.

ныя отношенія съ демоническою силою, естественно, что на нихъ должны были спотреть съ робною боязнею и подозревать ехъ во всегдашней наклонности къ злобъ и нечестивымъ дъйствіямъ. Съ своей стороны христіанство окончательно утвердило эти враждебныя возгранія на колдовство, чародъевъ и чародъекъ. По народному убъждению, всякой колдунъ и всякая въдьма завлючають съ дьяволомъ договоръ, продають ему свои грышныя души и отрекаются оть Бога и въчнаго блаженства; договоръ этотъ скръпляется роспискою, которую прибъгающие къ нечистому духу пишуть своею собственною провыю (см. І, 394), и обязываеть первыхъ творить чары только на зло людямъ, а послёдняго помогать инъ во встхъ предпріятіяхъ 1). На Руси ходить много разсказовъ о томъ, когда, какъ и при какихъ обстоятельствахъ отчаянные грашники продавали дьяволу свои души; названія еретикъ, еретица въ различныхъ мъстностяхъ употребляются въ свыслъ злаго колдуна, упыря и колдуны; сравни: ворогъ — знахарь и врагъ — чортъ 2). Все чудесное и страшное колдуны творять отсовскимь содействомь. Они и властелины, и рабы демоновъ: властелины, потому что могутъ повелівать нечистою силою; рабы, потому что эта последияя требуеть отъ нихъ безпрестанной работы, и если колдунъ не пріищеть для нея никакого занятія, то она тотчасъже замучиваетъ его самого. Во избъжание такой опасности колдуны придумали заставлять чертей, чтобъ они вили изъ песку и воды веревки, т. е. по первоначальному смыслу преданія: чтобы они крутили вихрями столбы пыли и подымали водяные смерчи 3). Умирая, колдунъ и въдьма испытываютъ страшныя му́ки; злые духи входятъ въ нихъ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иляюстр. 1845, 184; Сахаров., I, 52; О. З. 1840, II, смъсь, 42; D. Myth., 1031. — <sup>2</sup>) Обл. Сл., 28, 54; Доп. обл. сл., 47. — <sup>3</sup>) Абев., 73; Укр. пъсни Максимов., 91.

терзають имъ внутренности и вытягивають изъ гор ла языкъ на цълые полъаршина; душа колдуна и въдьмы до тахъ поръ не покидаетъ тала, пока ихъ не перенесутъ черезъ огонь и пока они не передадуть своего тайнаго знанія кому-нибудь другому 1). Вся природа тогда заявляють невольный трепеть: земля трясется, звърш воють, отъ воронъ и вороновъ отбою натъ; въ образа этихъ птицъ слетаются нечистые духи, тъснятся на кровлю и трубу дома, схватываютъ душу умершаго колдуна или вёдьмы, и съ страшнымъ карканьемъ, шумно взмахивая крыявами, уносять ее на тотъ свътъ 2). По свидътельству народныхъ сказаній ж стиха о страшномъ судъ, чародън и въдьмы идутъ по смерти въ «дьявольскій смрадъ» и предаются на казнь сатанъ и его слугамъ 3). Напомнимъ, что, по древитимът втрованіямъ. тъни усопшихъ возносились въ загробный міръ въ полетъ бурныхъ грозъ, преследуемыя и караемыя адскими духами. Трясеніе земли и звършный вой — метафорическія обозначенія громовыхъ раскатовъ и завывающей бури; хищныя птицы — олицетворенія строинтельныхъ вихрей.

Въ предыдущихъ главахъ объяснено нами, что старинныя религіозныя игрища и богослужебные обряды возникли изъ подражанія тёмъ дёйствіямъ, какія первобытныя племена созерцали на нео́т. Въ силу этого и вёдовскія сборища (шабаши, сеймы) должны представлять черты, общія имъ съ древне-языческими празднествами, какъ по времени совершенія, такъ и по самой обстановкё тёхъ и другихъ. И въ самомъ дёлё полеты вёдуновъ и вёдьмъ на лысую гору совпадаютъ съ главиёйшими праздниками встрёчи весны, Коляды и Ку-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Могилев. Г. В. 1851, 19; тоже разсказывають и въ нижегородской губ. — <sup>3</sup>) Сахиров., II, 45—46; Иллюстр. 1845, 415; Москв. 1853, V, ст. Шиплевскиго, 16. — <sup>3</sup>) Чт. О. И. и Д., годъ 3, IX, 196; Lud Ukrain., II, 85; Н. Р. Ск., VIII, 16, b.

палы, на которые сходились иткогда роды и семьи установлять общественный распорядокъ и совершать общественныя жертвоприношенія, вгры и пиршества. У германцевъ долгое время удерживались въ обычать найскія народныя собранія и майскіе суды. Сходки бывали на містахъ, изстари-признаваемыхъ священными: среди тваистыхъ лесовъ и на высокихъ горахъ. Кипучіе котлы и горшки, въ которыхъ вёдьмы варять свои волшебные составы и опьяняющій напитокъ, закланіе, сожженіе и пожираніе вин небесныхъ животныхъ (козда, коровы, коня), въ которыхъ олицетворялись дождевыя облака, соответствуютъ жертвеннымъ и пиршественнымъ приготовленіямъ, дъйствительно-совершавшимся во время народныхъ праздниковъ (см. II, 253-9). Въдьмамъ, по народному повърью, необходимы для чародъйства ножъ, шкура и кровь (семволы молніе, облака в дождя 1), следовательно — все то, безъ чего немыслимъ обрядъ жертвоприношенія; ножъ и шкура употребляются ими при оборотничествъ, съ помощію ножа онъ доятъ облачныхъ коровъ и допрашиваютъ вихри о будущемъ урожат. Въдуны и въдьмы собираются на лысую гору для общей трапезы, веселья и любовныхъ наслажденій. Всв эти характеристическія черты были непремъннымъ условіемъ языческихъ празднествъ, которыя обыкновенно сопровождались пъснями, музыкой, плясками и шумными пирами. Такой разгуль, при излишнемъ употребленіи кръпкихъ напитковъ, и поклонение оплодотворяющей силъ Ярила придали этимъ празднествамъ нецъломудренный характеръ и превратили ихъ въ оргіи, «срамословіе и безстудіе». Летописцы, проникнутые духомъ христіанскаго ученія, смотръли на нихъ, какъ на крайнее проявление разврата и нечестія (І, 444). Віздымы являются на свои сборища съ

<sup>1)</sup> Изаюстр. 1845, 415.

распущенными косами, въ бълыхъ развъвающихся сорочкать или звъряныхъ шкурахъ (оборотнями), и даже совстив обваженныя. Согласно съ этимъ, распущенныя косы, бълыя сорочки и зврриния шкури признани били необходимии аттрибутами для встав жень и дтвъ, принимающихъ участіе въ религіозныхъ игрищахъ и обрядахъ. Такъ при обрядъ опахиванія онъ съ крикомъ и звономъ въ металическія орудія несутся вокругъ деревни или совершенно-голыя, ная въ однъхъ сорочкахъ, съ распущенными косами (см. также І, 232, 241); въ дни Коляды и маслявивы бъгаютъ по улицамъ ряженые (окрутники); княжа Любуща явилась на сеймъ и съла на отчемъ столъ творить судъ по закону въкожизненныхъ боговъ -- въ бълой одеждѣ; скопцы, во время своихъ молитвенныхъ сходокъ, одъ ваются въ длинныя бълыя рубахи и вертятся въ круговой пляскъ, а старообрядцы, приступая къ 🗝 литвъ, снимаютъ пояса 1). У нъщевъ, чеховъ и русскихъ встръча съ старой бабой или съ женщиной безъ головной повязки, съ распущенными волесами (mit fliegenden haaren), считается недоброю прин тою, что объясняется смутною боязнею быть изуроченнымъ при встрача съ вадьмою. Отъ ващихъ женъ в нужей языческой старины примъта эта позднъе была перенесем на представителей христіанскаго богослуженія. Со времень Не стора и до нашихъ дней встръча съ попомъ, монахомъ и мова: хиною признавалась и признается несчастливою: она предващаетъ неожиданную бъду, потерю, неуспъхъ въ начатонъ дълъ; поэтому простолюдины, повстръчавъ священика вля монаха, спітшать воротиться домой, или трижды плиють ві-

<sup>1)</sup> Изсявд, о скопч. ереси Недеждина, 229; Подн. истор. дзерстіє о старообридцамъ, изд. 3-е, 139; Поэт. Воз., I, 337-8.

земь 1). Въ поучительномъ словъ XVI или XVII столътія высказанъ слъдующій упрекъ: «Духъ Святый дъйствуетъ во священницъхъ и въ дъяконъхъ и во мнишескомъ чину.... мы же тъхъ всъхъ чиновъ на встръчъ гнушаемся и отвращаемся отъ нихъ, и укоряемъ ихъ на первой встръчъ и поносимъ ихъ въ то время на пути многимъ поношеніемъ». Въ Швеціи, какъ скоро лицо, принадлежащее къ духовенству, выходитъ со двора, окрестные жители ожидаютъ ненастной погоды 2).

Одно изъ любопытнъйшихъ преданій старины представляють народные разсказы о доені и въдьмами коровъ. На Рождественскіе Святки, по митнію нашихъ крестьянъ, не должно выпускать изъ хлівовъ домашняго скота, чтобы предохранить его отъ колдуновъ, въдьмъ и нечистой силы. З-го января голодныя въдьмы, возвращаясь съ гульбища, заданваютъ коровъ, для охраны которыхъ поселяне привязываютъ къ воротамъ свъчу; наканунть Крещенія съ тою-же цілію они пишутъ міломъ кресты на скотныхъ избахъ. Въдень св. Власія (11 февраля) кропятъ хліва, лошадей, рогатый скотъ и овецъ крещенскою водою; въ это время, по словамъ малоруссовъ, вовкулаки, обратившись въ собакъ и черныхъ кошекъ, сосутъ молоко у коровъ, кобылъ и овецъ, душатъ лошадей и наводятъ

<sup>1)</sup> Въ новгородской и др. губ. думаютъ, что случайный приходъ монака или монахини въ домъ, гдъ празднуется свадьба, сулитъ новобрачнымъ несчастіе. Примъта эта, надо полагать, создалась вслъдствіе вноческаго отречевія отъ брака; наоборотъ встръча съ публичною женщиной принимается шведами за счастливый знакъ. — 2) Ворон. Г. В. 1851, 11; Абев., 79; Пувин., 8; Совр. 1852, І, сифсь,
122; Гронанеъ, 220; Лът. рус. лит., т. У, 97; Поэт. Воз., І, 30;

D. Муth., 1077—9. Въ числъ темныхъ лицъ, способемкъ изурочивать (портить), въ нашихъ заговорахъ упоминаются попъ и
попадъя, чернецъ и черница, схимникъ и схимница — Рыбник.,
1У. стр. ХХХ.

на рогатый скотъ падёжъ ¹). На вешній Юрьевъ день колдуны и въдьмы превращаются въ телятъ, собакъ или кошекъ ивысасываютъ укоровъ молоко; крестьяне втыкають тогда въ коровьихь стойлахъ освященную вербу и страстныя свъчи — въ томъ убъжденіи, что этимъ прогоняются въдьмы, оборотни и нечистые духи, прилетающіе портить скотину; сверхъ того, они окропляютъ св. водою и окуриваютъ ладеномъ всѣ хлѣва и загоны. На Зеленые Святки или Тровцу коровы также небезопасны отъ нападенія відьмъ. Въ день Агрипины-купальницы крестьяне собырають крапяву, шиповникь и другія колючія растенія въ кучу, которая служить заміною горящаго костра; черезъ эту кучу скачутъ сами и переводятъ рогатый скотъ, чтобы воспрепятствовать в вдымамъ, лешимъ, русалкамъ и нечистымъ духамъ доить у коровъ молоко, которое послѣ такого доенья совсѣмъ высыхаетъ (пропадаетъ) въ ихъ сосцахъ. На ночь разводятъ огни, для предохраненія стадъ отъ порчи; потому что въ купальскую ночь ведьмы и вовкулаки бывають особенно-страшны для коровъ: прокрадываясь въ скотные загоны, они высасываютъ у коровъ молоко и портять телять. Осторожные хозяева втыкають по угламь хлёвовь вётви ласточьяго зелья, на дверяхъ въщаютъ убит ую сорок у или прибиваютъ накрестъ кусочки срътенской свъчи; тутъ-же при входъ кладутъ вырванную съ корнемъ осин у 2), а по стойламъ — папоротникъ и жгучую крапиву. Телятъ на Иванову ночь не отделяють отъ дойныхъ коровъ, а лошадей запирають на замокъ. 30-го імля відьмы заданвають коровъ до смерти, и опившись молокомъ, сами обмираютъ отъ чрезиврнаго пресыщенія 3). Изъ приведенныхъ

<sup>1)</sup> Терещ., VI, 38; VII, 39; Сахаров., II, 4. — 2) Иногда ставять осиновый пруть индъ воротами. — 3) Терещ., V, 73—

повърій видно, что доеніе въдьмами коровъ совпадаетъ по времени съ въдовскими полетами на лысую гору. Мы уже объяснили, что дождевыя облака, по древне-арійскому возарѣнію, представлялись небесными коровами, кобылицами и овцами, а дождь и роса метафорически назывались молокомъ; молнія, разбивая тучи, проливаетъ изъ нихъ живительную влагу дождя, или выражаясь языкомъ священныхъ гимновъ Ригъ Веды: Индра доитъ (облачныхъ) коровъ молніями и молоко вкъ ниспосылаетъ на землю плодоноснымъ дождемъ. Огненный змъй, въ качествъ грозоваго демона, высасывающаго дождевыя облака и чрезъ то производящаго засуху и неурожан, получилъ у славянъ знаменательное название смока (тосуна), и по свидътельству народныхъ сказаній, любить упиваться молокомъ (II, 556 — 562). Въ кіевской губ. утверждають что въдьны катаются огненными шарами 1), а въ витебской — что онъ обращаются въ огненныхъ змвевъ и въ этомъ видв высасывають у коровъ молоко<sup>2</sup>). Не менъе важнымъ представляется для изслъдователя и то повърье, что вовкулаки и въдьмы сосутъ молоко. обращаясь въ собакъ и кошекъ, такъ какъ въ образъ гончихъ псовъ олицетворались буйные вихри, а въ образъ кошекъ сверкающія молніями тучи; окутываясь въ облачные покровы, въдуны и въдъмы принимали на себя звършими подобія и дълались оборотнями (вовкулаками), о чемъ подробите будетъ сказано ниже. Принимая во вниманіе эти данныя и зная, что въдьмы и до сихъ поръ обвиняются въ похищеніи дождей и росы, нельзя сомивваться въ мисическомъ значения преданія о доенія въдьмами коровъ, — преданія, которое, при забвенія старинынхъ метафоръ, необходиме должно было перейдти на

<sup>75, 87;</sup> YI, 28-30; Молодинъ 1844, 94; Сахаров., II, 41, 45; Zarysy domove, III, 154. — 1) Кіев. Г. В. 1845, 13. — 2) Сашчи въ D. Myth., 1045-о зивъ, сосущей коровъ (snackr).

обыкновенных дойных животных. Въ устахъ народа хранится много отрывочныхъ воспоминаній, наглядно-указывающихъ на коренное значение этого предания. Нечью, когда заснуть люди, вёдьмы (какъ увёряють въ кіевской губ.) выходять на дворь, въ длинныхъ сорочкахъ, съ распущенными водосами, и очертивъ рукою звъздное небо, зативваютъ мъсяцъ тучами (скрадываютъ его), и потомъ, при настающей грозъ, бросаются донть самыхъ тучныхъ коровъ, и доятъ ихъ такъ усердно, что изъ соецевъ, вийсти съ молокомъ, начинаетъ капать кровь (другая метафора дождя 1); въ ніжоторыхъ деревняхъ разсказывають, что відьмы загоняють луну въхлавъ (= въ облака или туманы, какъ строенія, возводимыя для небесныхъ стадъ — см. II, 436) и доятъ коровъ при ея свътв. По любопытному болгарскому повёрью, магесницы (колдуныя) могутъ симмать дуну съ неба, отчего и происходить ея зативніе: дуна обращается тогда въ корову (т. е. обвертывается, облачается коровьей шкурою = облакомъ), а магесинцы доятъ ее и приготовляють изъ добытаго молока масло для врачеванія неисціалимых рань (I, 666). На востокі візрвли, будто во время затмънія дуна проливаетъ амриту, которую боги собирають въ свои сосуды. Какъ аркоблистающее солнце уподоблялось нашеми предками светильнику, наполненному горящимъ масломъ, такъ «бладная, хододная» луна представлялась чашею молока (II, 287-8 °); согласно съ этимъ, зативніе дуны должно было разсматряваться, какъ утрата ею молока-свъта, скрадываемаго нечис-

<sup>1)</sup> Ж. М. В. Д. 1848, ч. XXII, 132 (изъ Кіев. Г. В.); Учен. Зап., 2-го отд. Ав. Н., VII, в. 2, 30. — 2) Шварцъ (Sonne, Mond u. Sterne, 9) указываетъ еще, что древнія пастушескія племена виділи въ полной лунт изготовленный кругъ сыра; еще теперь есть изстности, гдт итсяцъ называютъ kāslaib; тоже возартніе встрачаемъ и въ сербской сказить—Срп. н. припов., 50.

тою силою мрака. Но уже въ глубочайшей древности затибніе солеца и луны и сокрытие ихъ светлыхъ ликовъ темными тучами признавались за явленія тождественныя и равно приписывались элобному нападенію демоновъ; поэтому въ приведенномъ нами болгарскомъ повёрьи хотя и говорится о зативнін луны, но ръчь собственно идеть о потемняющемъ ее облакъ, изъ котораго въдъмы доятъ молоко-дождь. Въ Галеціи уцвавла поговорка: «сонце свитить, дощикъ крапить, чаровинця масло робить»; у поляковъ: «deszczyk pada, słońce świeci, czarownica masło kleci» 1); у сербовъ: «сунце грије, киша (дождь) иде, вјештице (или: ћаволи) се легу» 2), т. е. падаютъ поражаемыя громомъ. Приготовление въдьмами чародъйнаго масла объясияется изъ древиъйшаго уподобленія грозы вабиванію масла, Богъ-громовникъ сверлить тучи своем молніеносною палицею; вращая ее въ облачной кадкъ или бочкъ, наполненной илекомъ дождя, онъ творить тоже на небъ, что дълали на землъ люди, взбалтывая молоко мутовкою: нменно этимъ способомъ приготовлялось въ старину масло. Еще нынъ въ Швеціи donnerkeile называется smördubbar (buttersch'äger), и для того, чтобы коровы давали обильное молоко, къ ихъ сосцамъ прикладываютъ «громовую стрълку». Поседяне думають, что чародейки, и вшая палкою воду въ источникъ — подобно тому, какъ взбивается молоко въ маслобитить (butterfass), тамъ самымъ ножищають у соседей коровье молоко и масло. Разъ одна девочка взяла шесть и начала имъ взбалтывать въ колодцв; на вопросъ: что она делаеть? девочка отвечала: «такъ взбалтываетъ моя мать, когда хочетъ, чтобы настало ненастье» 3). Первоначально повёрья эти относились къ дождевымъ источни-

<sup>1)</sup> Homec., 4; Yq. 3sn. 2-h org. Ar. H., YII, s. 2, 32. — 2) Cpn. nocaos. 296. — 3) Die Götterwelt, 195, 208; Beiträge zur D. Myth., I, 67; II, 365.

камъ: возмущая ихъ воды, въдьмы производятъ непогоду и проливають ( выданвають) небесное молоко. Масло, изготовляемое вёдьмами, можетъ заживлять раны, следовательно ему присвоивается таже цълебная сила, что и весениему дождю. По сведътельству народныхъ сказокъ, колдуны и възыны хранять у себя живую и мертвую воду. Въ южной Россіи въдьмамъ приписываютъ приготовление сыру (творогу): надоенное и налитое въ кувшины молоко онъ ставятъ въ глубоко вырытыхъ ямахъ и погребахъ (тамъ-же, гдъ прячутъ чаровницы похищенные ими дожди и росы), а потомъ дълаютъ нзъ него волшебную мазь или сыръ къ своей масляницъ, т. е. къ началу весны. Кто пожелаетъ свъдать: какія изъ деревенских бабъ занимаются чародъйствомъ, тотъ долженъ въ последній день масляницы взять кусочекъ сыру, завязать его въ узелокъ и носить при себъ во все время великаго поста; въ ночь передъ Свътлымъ Воскресеньемъ къ вему явятся въдымы и станутъ просить сыра 1). Съ приходомъ весны пробужденый отъ зимняго сна богъ-громовникъ выгоняетъ на небо облачныя стада, несущія въ своихъ сосцахъ благодатное молоко дождя, — подобно тому, какъ въ туже пору выгоняютъ поселяне коровъ и овецъ на покрывшіяся зеленью пастбища. Сближая свои земныя заботы съ творческимъ педвигомъ громовника, пастушескій народъ въ первомъ весеннемъ выгонъ деревенскихъ стадъ призналъ религіозное дъю, обставиль его тъми-же обрядами, какіе (по его мизнію) соблюдались тогда на небъ, и самый день совершения этихъ обрадовъ сталъ праздновать, какъ посвященный верховному высдыкъ грозъ. Въ Германіи первый выгонъ скота въ поле бываетъ въ мав-мъсяцъ раннимъ утромъ, когда еще не обсохла на травъ роса; передовой коровъ привязываютъ къ звосту

¹) Черниг. Г. В. 1842, 37; Ж. М. В. Д. 1848, т. XXII.

кустъ или вътку, называемую dausleipe = thauschleppe: эта вътка — эмблема громовой метлы (donnerbesen), которая, ударяя по коровъ-тучъ, сотрясаетъ на землю росу и дождь. Привязанная къ хвосту коровы, майская вътка волочится по травъ и сбиваютъ съ нея утреннюю росу, всабдствіе чего, по народному убъжденію, все стадо надъляется хоро**жить и обильнымъ молокомъ 1). На Руси стада выгоняются** впервые на Юрьеву росу, т. е. на разсвътъ 23-го апръля, в день, когда празднують Егорію Храброму, на котораго перенесены древнія представленія о Перунт (1, 699 — 711); при этомъ коровъ ударяютъ освященною вербою, что свиволически знаменуетъ удары гремоваго бича или прута, низводящаго на поля и нивы молоко-дождь 2). Отъ Вербнаго воскресенья в до Юрьева дня, а нередко и въ продолжение пелаго года, во всякой набъ сберегается освященная верба; увъряють, что если въ великую субботу зажечь ее въ печи, то вепремінно явится відьма и станеть просить огня, который, вакъ символъ грозоваго пламени, необходимъ ей для доенія коровъ в). Чехи выгоняють коровъ метлой или вербою на разевътъ 1-го мая (на kravskė hody); а на второй и третій дни Светлой недели у нихъ въ обычав ходить по доманъ съ помлазкою и ударять хозяевъ, чтобы велась у нихъ скотим. Caobo pomlázka (сравни серб. млаз — струя молока, вакую можно выдонть за одниъ разъ; отъ корня илъз санскр. мардж — донть) означаеть орудіе, делающее коровъ молочными; такъ называютъ вътку вербы, или хлыстъ, спле-

<sup>1)</sup> D. Myth., 746—7; Der heut. Volksglaube, 123. — 2) Терещ., VI. 28—29. — 3) Lud Ukrain., II, 86. Точно также есля на чистий четвергъ, во время такъ называемаго "стоявы", за каждинъ церковнымъ 2воно иъ бросать въ печь по одному полъну, и потоиъ на Великъ день запалить эти двънадцать полъньевъ, то въдымы прійдутъ за отнемъ. Четвергъ—дснь громовинка, звонъ—метаеора производниаго имъ грохота.

тенный изъ нескольких лозъ (вербовых в, ивовых в, виноградныхъ), иногда даже изъ ремней, и украшенный пестрыми лентами. Обрядовый припавъ выражается о помлазва: «proutek se otoči, korbel piva ( = небеснаго напитка) natočil» (сравин II, 403). У сербовъ-хорватовъ на Юрьевъ день многія разсчетивыя хозяйки стараются ударить метлою по вымени сначала состденихъ, а потомъ своихъ коровъ, и надъются, что всябдствіе этого молоко отъ первыхъ перейдетъ къ последнимъ. Въ Германіи и Швецін, когда наступаетъ пора, въ которую коровы доятся трижды въ день, ихъ ударяютъ в т кою рябины или другаго посвященнаго громовнику растенія. Этотъ обрадъ въ Вестфалін обозначается словомъ quiken, т. е. дълать коровъ сельными, бодрыми, давать имъ новую жизнь 1). У чеховъ соблюдаются и другіе знаменательные обряды. Наканунъ 1-го мая они украшаютъ одну изъ своихъ коровъ зелеными вътками, покрывають ее чистою пеленою и выводять въ поле на перекрестокъ: тамъ, сотворивъ обычное моленіе, снимають съ нея покрывало, разстилають его по травь и хлюбнымь всходамъ, смоченнымъ небесною росою, и когда оно сдълается мокрымъ — снова возлагають его на корову. По возвращения домой, въшають это покрывало въ мабъ и выжимаютъ изъ него росу въ нарочно-поставленный сосудь, наблюдая при томъ, чтобы означенная ткань представляла подобіе коровьяго вымени съ четырьмя сосцами. Добытая такимъ образомъ роса примъщивается къ коровьему пойлу, отчего, по мивнію крестьянь, коровы въ продолжение цълаго года пользуются вожавленнымъ здравіемъ и даютъ много молока. Тою-же росою умываются двицы, чтобы стать здоровыми и красивыми — то, что называется: провь съ полокомъ! Рано поутру, передъ солнечнымъ

¹) Археолог. Въст. 1867, IV, 152; Иличь, 127.

восходомъ, чехи отправляются на поля, стрясаютъ съхлъбныхъ колосьевъ росу въ подойники, и потомъ этою собранною росою омывають у коровъ сосцы и вымя; нвкоторые косять съ состаниль полей росистую траву и кормять ею свою скотину, съ полнымъ убъждениемъ, что у состдей коровы будутъ давать дурное молоко, а у нихъ - хорошее. Подобными-же средствами пользуются и въдьмы-для того, чтобы отымать у чужную коровь молоко: по чешскому повърью, «čarodějne baby chodi před slunce vychodem do trávy v pasěkach stirat rosu doloktuši 1), a tim nabudou moci že mohou z nich vydojiti mleko tech krav, je 11. ž na onych pasěkach se pasly». Въшая на колъ свои передники, онъ доятъ изънихъ молоко <sup>2</sup>). На Руси разсказывають, что въ ночь передъ Юрьевымъ днемъ и на утренней его зоръ въдьмы выходять въ поле, разстилають по травъ холетъ и дають ему намокнуть росою; этнуъ холетомъ онъ покрываютъ коровъ и дълаютъ ихъ тощими и недойными 3): вмъстъ съ тъмъ, какъ высыхаетъ роса, собранная на холстъ, высыхаетъ 💳 утрачивается и молоко у коровы. Пелена или холстъ - эмблена облачной ткани: когда чаровиица упустить нечаянно звъзду, то не иначе можеть поймать ее, какъ плахтою, черезъ которую процвживалось молоко (черниг. губ.), т. е. она ловитъ звізды, закрывая ихъ дождевою тучею. На разсвътъ Иванова дня въдьмы бродять по полямь, застяннымь рожью, и выбирають изъ росы содержащееся въ ней молоко 4). Малороссіяне коровье моложо и масло называють божьей росою (I, 667). Въ кіевской губ. существуеть повърье, что въдьма моетъ крьев-

<sup>1)</sup> Рядно, плакта. — 2) Громаниъ, 131—2; Ганушъ, 143; Nar. zpiewanky, I, 429; Иличь, 291; Ч. О. И. и Д. 1865, IV, 290 — 3) Сахаров., II, 24; Маявъ, XI, 16; Терещ., VI, 30. — 4) Кіевлян. 1865, 71.

ской росою цъдилку (ситичко для процъживанія молока), **Д** ПОТОМЪ КОГДА СТАНЕТЪ ее ВЫДАВЛИВАТЬ, ТО ВМВСТО РОСЫ потечетъ молоко, а сосъдскія коровы останутся съ пустыми сосцами 1); въ Литвъ, наканунъ Иванова дня, хозяйки варятъ цъдилку въсвятой водъ, взятой изъ трехъ костёловъ, и это (по ихъ словамъ) заставляетъ чародъекъ возвращать коровамъ выдоенное молоко: подобно тому, какъ изъ цъдилки льется роса или св. вода, такъ изъ коровьяго вымени должно политься молоко <sup>2</sup>). Въдьма можетъ выдаввать чужихъ коровъ на далекомъ отъ нахъ разстоянін, употребляя для того и другіе чародъйные способы: стоитъ только ей воткнуть ножъ въсоху, столбъ или дерево — и молоко тотчасъ-же потечетъ по острею ножа, между тъмъ какъ въ ближайшемъ стадъ начинаетъ ревъть корова и остается съ пустымъ вымемъ 3). Наканунт Юрьева дня, на Зеленые Святки и на Ивана Купалу въдымы ходятъ по ночамъ голыя, отворяютъ въ крестьянскихъ дворахъ ворота и двери и сръзывають съ нихъ по нъскольку стружекъ; собранныя стружки онъ варятъ въ подойникъ и тъмъ самымъ полищають у состдей молоко. Поэтому въ означенные дни каждая хозяйка считаетъ обязанностію осмотръть свои ворота и двери, и если замътитъ гдъ новую наръзку, то немедленно замазываетъ ее грязью, послѣ чего, по мнѣнію поселянъ, въдьма лишается возможности отбирать у коровъ и овецъ молоко. Тогда-же взлазають вадьмы на деревянные кресты, что стоять по дорогамь, и стесывають съ нихъ стружки, которыя употребляють также, какъ и сразанныя отъ воротъ; или берутъ деревянный клинъ (неръдко колокъ отъ бороны), вбивають его въ скотномъ хлѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. Г. В. 1851, 20. — <sup>2</sup>) Черты литов. нар., 94. — <sup>3</sup>) Lud Ukrain., II, 81; Могилев. Г. В. 1851, 19; Ч. О. И. и Д. 1865, IV. 291.

ву въ столоъ и начинаютъ доить, словно коровій сосокъ; молоко льется маъ этого клина, какъ маъ крана бочки, и наполняетъ большіе ушаты и вёдра 1). Тъже повърья встръчаемъ и въ Германін: въдымы стрясаютъ съ травы росу, чтобы повредить чужимъ коровамъ, и уносятъ ее на свои поля, чтобы собственнымъ стадамъ доставить болье сочный и обизьный кормъ; въ Остфрисландъ колдуновъ и въдьмъ. называють daustriker (thaustreicher). Измецкія heмен втыкають ножь въдубовый столь или врубають топоръ въ дверной косякъ — и тотчасъ-же изъ сдълан наго въ деревъ разръза начинаетъ струнться молоко; кромъ того, онъ умъють доить молоко изъверетена и повъменнаго полотенца. Когда коровы даютъ водянистое (синеватое) или смъщанное съ кровью молоко-тоту порчу приписы вають ведьме, которой, въ числе другихъ названій, присвоивають и савдующія: milch diebin, milch zauberin, molkenstehlerin, molkentöversche; въ лужицкомъ наръчів чаровинца <u>кhodojta отъ глагола доить, съ пристав</u>нымъ въ началъ звукомъ k (сравии: kosydło витето osydło. kedźba mm. dźba m gp.) milchdieb m molkentöversche означають также мотылька, что служить новымь указаніемь на связь втдьмъ съ эльфами; какъ молніеносные духи, эльфы детаютъ легкокрыдыми бабочками и высасываютъ у коровъ волого (II, 732°). И по русскимъ, и по нъмецкимъ разсказань, въдьмы часто показываются съ подойниками на головать: въ ненастную погоду старая Hulda (Huldra) надъваетъ ва голову подойникъ и гонитъ черезъ лъсъ стадо чер-

<sup>1)</sup> Изаюстр. 1845, 415; Москв. 1846, XI—XII, 150, Zarysy domove, III, 162. Когда въдъма донтъ коровъ и хозяннъ подкарвулить ее, она силою своихъ заклятій заставляетъ его сидъть неподвижно на одномъ мъств—до тъхъ поръ, пока не окончитъ своего дъла.—
2) Учеи. Зап. 2. отд. Ак. Н., VII, в. 2, 32; D. Myth., 1025—6; Вейгаде zur ID. Myth., I, 227; Germ. Mythen, 371.

ныхъ коровъ и овецъ: поэтическая картина дождевыхъ тучъ, гонимыхъ буйными вътрами 1). Ножъ и топоръ—символы Перуновой палицы (donneraxt), доящей небесныхъ коровъ; дубовое дерево (столбъ, дверной косякъ, дереванный крестъ), изъ котораго въдъмы съ помощію ножа или топора извлекаютъ молоко, знаменуетъ дерево-тучу; полотенце—облачная ткань, а веретено — орудіе, которымъ приготовляет-ся для этой ткани пряжа; въ приведенномъ нами повъръм оно (наравнъ съ клиномъ, вбиваемымъ въ дерево) принимается въ значеніи молніеносной стрълы (donnerkeile); наконецъ сохъ и боронъ дано участіе въ суевърныхъ сказаніяхъ о въдовскомъ доеніи — потому, что небесная гроза въ древнъйшихъ миеахъ уподоблялась вспахиванію и заству полей.

Любопытно, что тъже аттрибуты, которыми въдуны и въдьмы творятъ свои волхованія, могутъ быть обращаемы и противъ нихъ самихъ, какъ предохранительныя средства отъ ихъ злаго вліннія. По своему демоническому характеру въдуны и въдьмы, подобно чертямъ и великанамъ, боятся разящихъ стрълъ молніи и потрясающихъ звуковъ грома; а потому вст орудія и обряды, какія изстари служили символическимъ знаменіемъ небесной грозы, заставляють ихъ поспішно удаляться. Такъ въ некоторыхъ местностяхъ уверяютъ, будто въдьма боится ножей, воткнутыхъ подъверхнюю доску стола; а если приставить къ дверямъ кочергузагнутымъ (железнымъ) концемъ вверхъ, то колдунъ до техъ поръ не уйдетъ изъ хаты, пока не будетъ принята эта неодолимая для него преграда. По нъмецкимъ повърьямъ, если бросить въ оборотня освященный ножъили огниво, то сила превращенія миновенно уничтожается, и колдунь или відьма предстаётъ въ своемъ настоящемъ видъ, т. е. молнія снимаетъ съ оборотня звъриную шкуру = облако. Въ хлъвахъ дер-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1032; Die Götterwelt, 306; Kiebash. 1865, 71.

жать огниво, чтобы предохранить домашній скоть отъ болезной и норчи; огниво, положение въ колыбель младенца, защищаетъ его отъ здаго очарованія — точно также, какъ и молотъ, завёрнутый въ пеленки 1), или крестъ, повѣшенный надъ детскимъ изголовьемъ. Напомнимъ, что въ большенствъ случаевъ, при котерыхъ въ древности считался необходенынъ молотъ, — после водворенія христіанства стали употреблять крестъ: такая замена, какъ известно, условливалась престообразною формою старинныхъ молотовъ. Побъдоносное орудіе гремовника, молоть ограждаеть человіка оть повдучей ведьмы. Въ Германіи въ первую майскую ночь, а у насъ накануят Крещенія на встать дверяхъ и окнахъ видны начертанные изловь кресты. Въ Чехахъ, когда хозявнъ купить новую корову, онь тотчась-же кладеть на порогь своего матем топоръ или огниво, и затемъ уже вводить ее въ стойло. Другіе символы молнін: верба, осиновый коль, папоротивкъ в плакунъ-трава также предотвращають отъ человъка и домашнихъ животныхъ пагубные замыслы въдуновъ и въдьиъ. Осина есть въриваная оборона отъ блуждающихъ упырей; осиновынъ колонъ поражають зити-похитителя дождей, прогоняють Коровью Смерть (см. II, 305-8) н снимають хатоный «залонь» или «закруть», совершаеный чародъями на безплодіе навы <sup>2</sup>). Туже предохранятельную сиду даеть повърье и прутьямъ колючихъ растеній (тернъ, шеповинкъ и др.), и жгучим в травамъ, какова наприм. крапява. У насъ употребительно выражение: крапива жжется, жалить; серб. коприва жаре, пол. рокглума раглу, чем.

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Malleum, ubi puerpera decumbit, obvolvunt candido linteo."
— 2) Вто на Свътло-Христово Воскресенье пойдеть из заутренъ
съ осиновой налкою или вербою, и черевъ эту палку или
вербу станетъ смотръть на собравшійся народъ, тому всъ колдуны я въдымы покажутся стоящими головами внизъ, а ногами
изерху (полтав. губ.).

kopřiva žaha, žiha, pali; въ областныхъ говорахъ крапиву называють жижка, жигучка, хорут. же (и) гавица, чеш. žahavka, žagavka; cpashu mat. urtica, užm. bren-nessel m autob. noteres, natres ort chr. nath-urere '). Haканунъ Иванова дня крестьяне собираютъ крапиву и кладутъ на окнахъ и порогахъ домовъ, чтобы удалить отъ себя ведьмъ, авшихъ и нечистыхъ духовъ. При первоиъ выгонъ стадъ на пастоище чехи обвязывають коровь красными платками, а въ хлівахъ пладутъ терновыя вітки, что (по общему убъжденію) предохраняеть скотину оть порчи. Если бы у кого забольна корова и стала донться молокомъ, смъщаннымъ съ кровью, тотъ долженъ срезать свежую вет ку орешника нии шиповника и бить ею испорченную корову по годовъ ивымени; другіе совътують кипатить самое мо-40ко и ударять по нёмъ тою-жевъткою. По народному повърью, въдьма-донтельница чужихъ коровъ чувствуетъ эти удары на своемъ собственномъ тълв и впадаетъ въ тяжкій недугъ. Подобныя-же муки испытываетъ въдьма и тогда, когда бочку, въ которой пахтается масло, начинають бить терновымъ прутомъ, или когда завариваютъ въгоршкѣ подъдымовою трубою вътви боярышника и терна. Лужичано думають, что если у порога избы положить въникъ — туда уже не осмелится войдти вёдьма, а если веникомъ ударить собаку ( тоборотия) - эта последняя непремінно зачахнеть. Корову, у которой опухнеть вымя, нъмпы лъчатъ вън в комъ, связаннымъ на Рождественскіе Святки: этотъ-же веникъ они кладутъ на пороге хлева, когда выгоняють свои стада въ поле. Зажженная свъча и огонь домашняго очага служиле знаменіями небеснаго пламени, возжигаемаго въ тучахъ богомъ-громовникомъ. Ничто такъ не устрашаетъ въдымъ, какъ четверговая (страстная) свъ-

<sup>1)</sup> Ч. О. И. и Д. 1865, ІУ, 306; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 571.

ча: гдт горить она, тамъ безсильны ихъ чары и волхованія; хатоный заломъ поджегають благовъщенскою свъчею: сложенныя накрестъ восковыя свъчи прогоняють въдьмъ отъ коровенковъ и конюшень. На Рюгенъ соблюдался обычай бъгать по полямъ съ зажженными лучинами, для предохраненія дойных в коровъ отъ алых волшебницъ. Въ Германін думають, что горящая головня, кинутая въ колдуна или въдьму, разрушаетъ ихъ козии. У насъ съ цълю противодъйствовать въдьмамъ, заговаринаютъ дымовыя трубы, забиваютъ подъ князёкъ заострённые колья и посыпаютъ на загнет къзолу, взятую изъ семи печей. По народному поверью, ведьмы боятся домоваго, который, какъ представитель очага и семейнаго благосостоянія, призванъ оберегать хозяйское добро 1). Звонъ — метафора грома, а св. вода, кровь и смола (варъ, деготь) — дождя. Звуки колоколовъ нестерпины для вёдынъ и нечистыхъ духовъ; они разгоняють ихъ сборище, мёшають ихъ неистовой пляскі и не дають совершиться ихъ злобнымъ намъреніямъ. Нъмецкія hexen называютъ колокола «лающими псами» (bellende hunde). Шведы разсказывають, что въдымы подтачивають перекладины, на которыхъ висятъ колокола, и сбрасывая ихъ съ высоких башень, восклицають: «nie soll meine seele Gott näher kommen, als dieses erz wieder zur glocke werden!» Словенцы, во время грозы, звонять въ колокола и стръдяютъ на воздухъ, чтобы прогнать собравшихся въдымъ 3). Кто желаеть исцияться отъ «порчи», тотъ долженъ уда-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1056—7; Beiträge zur D. Myth., I, 219, 226; II, 274; Ч. О. И. в Д. 1865, IV, 282, 304; Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 342; Громаннъ, 133—9; Рус. прост. правдя., IV, 33; Сахаров., I, 44; II, 7; Ворон. Г. В. 1850, 20; Кулншъ, II, 37; Н. Р. Ск., VII, 36, b. — 2) П. Муth., 1039—40, 1057; Рус. Бес. 1857, III, ст. Клуна, 112.

рить колдуна или въдьму правою рукою на отмащъ, прямо по переносицъ — такъ, чтобы кровь брызнула; кровь эту собрать на полотенце и сжечь на огнъ 1). Какъ ударъ молній, проливая дождь, обезсиливаеть облачнаго демона, такъ въ настоящемъ случав съ пролитіемъ крови уничтожается губительная сила колдуна или въдьмы. Лужичане, оберегая дойныхъ коровъ, мажутъ на дверяхъ хлъвовъ дегтярные кресты (сравни II, 97); и чортъ, и въдьма, какъ скоро будутъ настигнуты серебреною пулею (— молніей), тотчасъ-же разливаются смолою (I, 789°). На всъ исчисленныя предохранительныя средства суевърный народъ наложилъ христіанское клеймо: свъча берется страстная или благовъщенская, вода — святая или крещенская, верба и ножъ освященные во храмъ.

Когда богъ-громовникъ донтъ облачныхъ коровъ, онъ это дедаетъ, чтобы напонть дожденъ жаждущую землю и возрастить застанныя нивы; наоборотъ вёдьмы, согласно съ своимъ демоническимъ характеромъ, доятъ этихъ коровъ съ тою-же целію, съ какою высасываютъ ихъ мненческіе зиён, т. е. онё изсушаютъ облака, скрадываютъ росу и дожди, и тёмъ самымъ обрекаютъ землю на безплодіе. Имъ приписываются и лётнія засухи, и зимнее бездождіе. Вёдьмы доятъ и высасываютъ коровъ не только лётомъ, но и зимою. По русскому повёрью, вёдьма, опиваясь молокомъ, об и расеть (— впадаетъ въ зимнее оцепенёніе), и для того, чтобы она очнулась, надо запалить солому и жечьей пяты з), т. е. необходимо развести грозовое пламя. Во все продолженіе зимы творческія силы природы, по выраженію сказочнаго эпоса, бы-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1056; Могил. Г. В. 1851, 19; Памяти. книжка арханстуб. 1864, 92; тоже повърье слышали им и въ воронежской губернін. — 2) Volkslieder der Wenden, II, 223; Эти. Сб., III, 90. — 3) Припоминиъ выраженіе: "душа въ пятии ушла!«

вають заколдованы. Въдымы щедры только на безвременные и вредоносные ливии, сопровождаемые градомъ, выогами в опустошениемъ. Стада сгущенныхъ облаковъ, изливаясь въ дождевыхъ потокахъ, мало по малу разръжаются, становятся баванье, прозрачные, и наконець совствь исчезають; явленіе это на старянномъ поэтическомъ языкъ называлось пожираніемъ ( сожженіемъ, изсушеніемъ) небесныхъ коровъ драконами или порчею ихъ въдьмами; и драконы, и въдьмы равно представляются въ народныхъ преданіяхъ существами голодными, жадными, любищим упиваться коровьимъ модокомъ до полнаго безчувствія. Назводя древне-масическія сказанія съ небесныхъ высотъ на землю, предки наши стали вѣрить, что ведьмы доять и сосуть обывновенных коровь, которыя всябдствіе этого явшаются молока, спадають съ тела и въ скоромъ времени издыхаютъ — точно также, какъ чахнуть в гибнуть лошади, на которыхъ тадять ведьны на свои . буйныя сборяща. Такинъ образонъ доеніе відымани коровъ признано было не честивы и в делом в, влекущим ва собою скотскій падёжь, взсыханіе дождевыхь источниковь и повсемъстный неурожай. Въ духовной пъсит гръшная душа, обращаясь къ своему твау, говорять: «пойду я въ муку вваную, безконечную, въ горючи огии.» — Почему-жъ ты, дума, себя угадываемь? спрашиваеть тело.

— Потому я, тало балое, себя угадываю,
Что какъ жили им-были на вольномъ свату —
Изъ чужихъ им коровъ молоко выданвали,
Мы изъ хлабя спорынью вынимывали.
Не ходили им къ обадии, им къ завтрени.

## Въ другомъ стихв читаемъ:

Чакъ-же души у Бога согращиля? А первая душа согращила: Во ржи валону залонала, Въ хлабушиа споры вынинала... Четвертая душа согращила:
Въчистомъ полъ корову закликала,
У коровки молочко отымала,
Во сырую землю выдивала,
Горькую осину забивала
Горькую осину засушивала 1).

Сербская пословица: «ко се држи правице, тај не музе кравице» 3) намекаетъ на тотъ-же грълъ. Приведенныя свидътельства духовныхъ пъсень весьма знаменательны; сопоставленіе рядомъ отнятія у коровъ молока, а у хліба спорыным звучить, какъ отголосокъ глубокой старины, которая подъ молокомъ разумбла плодородящіе дожди. Выданвать молоко == тоже, что похищать росу и дождь или отымать у хатба спорынью, производить неурожан и голодъ. Такое дъйствіе необходимо должно было казаться самымъ страшнымъ грт хомъ. Закликая корову, въдьма (по указанію стиха) доить ее, выливаетъ молоко наземь и забиваетъ въ то мъсто осиновый колъ, съ которымъ связывается идея омертвънія 3): какъ засыхаеть срубленная осина, такъ у коровы должно изсохнуть вымя. У встхъ индоевропейскихъ народовъ градъ, бури, холода и засуим, дъйствіемъ которыхъ истребляются зеленьющія и созрывающія ливы, приписывались колдовству. Греческія эвмениды (названіе, объясняемое въ старинныхъ нъмецкихъ глоссаріяхъ словомъ h â z a s a — hexe) уничтожали своею слюнею ( — дождевыми ливнями) и градомъ жатвы и овощи. Въ XII таблицахъ опредълено наказаніе тому, «qui fruges excantassit» нав «alienam segetem pellexerit» (вто околдовывалъ плоды в творилъ заклятіе на чужую ниву 4). Агобардъ, ліонскій епископъ

<sup>1)</sup> Ч. О. И и Д., годъ 3, IX, 210, 221; Лвт. рус. дит., кн. II, отд. 2, 155. — 2) Переводъ: кто держится правды, тотъ не домтъ коровъ — Срп. н. послов., 153. — 3) Мертвецы, произбиные оскновымъ коломъ, уже не могутъ вставать изъ гробовъ. — 4) D. Myth., 1040.

первой половины IX въка, записаль следующее любопытное upeganie: «plerosque autem vidimus et audivimus tanta dementia obrutos, tanta staltitia alienatos, ut credant et dicant quandam esse regionem quae dicatur Magonia, ex qua naves veniant in nubibus, in quibus fruges, quae grandinibus decidunt et tempestatibus pereunt, vehantur in eandem regionem, ipsis videlicet nautis aëreis dantibus pretia tempestiariis et accipientibus frumenta vel ceteras fruges» 1). По сведътельству буллы Иннокентія VIII, множество людей обоего пола не боялись вступать въ договоры съ адскиин духами и посредствомъ колдовства делали неплодными брачные союзы, губили дътей и молодой скотъ, истребляли ытов на нивахъ, виноградъ и древесные плоды въ садахъ и траву на пастонщахъ. Въ 1488 году, когда буря опустошняв окрестности Констанца на четыре мили вокругъ, двъ женщивы, признанныя виновищами такого бъдствія, были осуждены и преданы смерти 2). И германцы, и славяне обвиняли въдъмъ въ похищении благопріятной погоды, дождей, изобилія, и въ насланін бользней, скотскаго падежа и мора, всегда-сопровождавшихъ голодные годы; съ этимъ согласно и старинное убъжденіе, что затытнія, обыкновенно производимыя въдунами и втаьмами, бывають «къ гладу и мору». На Украйнъ до сихъ поръ верять, что ведьмы задерживають дождь, низводять градь и посылають неурожан. На всемъ пространстве, какое ведьма въ состояніи обнять своянь взоромъ, она можеть и произ-

<sup>1)</sup> Переводъ: "мы видъли и слышали многихъ одержиныхъ такиъ безуміемъ, такою глупостью, что въруютъ и утверждаютъ, будто есть нъкая страна именуемая Магонія, изъ которой приходятъ на облакахъ корабли; воздужные пловцы забираютъ зерновой хлъбъ и другіе плоды, побитые градомъ и вихрями, уплачиваютъ за нихъ чародъямъ, вызывающимъ бури, и увозятъ въ свое царство. —
2) Gerui. Муthen, 466; Моск. Наблюд. 1837, XI, кв. 2, 125—6.

BOCTH FOLOGE, HOTHSTLY ROPOBE MOLONO 1): COMPREміе многознаменательное! 3) llo митнію болгарь, втдымы поинщають урожай съ чужнив нивь и передають его своимъ ANOMMHAMS; HOSTOMY RESCHORE BLIZOGETS BECHOR HE HOLE B произносять заклятіе: «вражья душа! бізгай оть нась» 3). Русскіе поселяне также убъждены, что колдуны скрывають у себя большіе запасы хлеба 4). Въ Германіи разсказывають, что эйдьны катаются голыя по невань, застяннымь льномь и житомъ, что оне не только умеють вредеть посевамъ, но в могутъ присвенвать себв плоды чужихъ турдовъ, скрадывая ер состинку полен зерновой катор или овощи и наполная ими свои закрома: повтрые, извъстное уже римлянамъ. Такъ. Вдучи виноградивками, ведьма потрясаеть месты, около моторыхъ выотся виноградные дозы, и тотчасъ-же зрадыя гроздія переносятся съ чужаго участва на ея собственный. Одамъ старый колдунь даль своей внучко палку, которую она должна была воткнуть на указанномъ мъсть посредн нивы; настигнутая на дороге дождемъ, девочка остановилась нодъ ветвистымъ дубомъ и воткнуда возде него палку. Когда она воротвлась домой, то нашла на поляхъ деда густыя кучи дубовыхъ листьевъ. Въ темныя ночи колдунъ раздъвается догола, иривазываеть къ ногъ сериъ, и творя заклятія, направляеть путь черезъ нивы своихъ соседей; вследъ затемъ на этихъ **МЕВАХЪ** Не остается ни единаго полнаго колоса; все зерне, кавое только уродилось, понадаеть въ закрома и овины закливателя 1). Старинная метафора, уподобившая молній острымъ

<sup>1) &</sup>quot;На синдьно забачила свиту, стилько и виннула голоду" или остильно и молона одибрада". — 2) Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 88; Кулишъ, II, 37; Пантеонъ 1855, V, ст. Вагилевича, 47; Кісвлян. 1865, 69. — 2) Сообщено Каравеловинъ. — 3) Чародън могутъ допрашивать вихрь о будущенъ урожав, и допросъ свой совершаютъ, ударяя прутящійся вихрь острынъ ноженъ и держа върукахъ изтуха—Иллюстр. 1845, 505. — 3) D. Муль., 443—4, 1043.

зубамъ мымей, придала этимъ зверкамъ мнекческое значевіс. Аполлонъ, съ лука котораго слетали убійственныя стрълы заразы, въ гизвъ своемъ твориль все-истребляющихъ мыmed (Apollo Smintheus - I, 776); немецкая клятва: «dass dich das mäuschen beissel» ynorpedasercs въ томъ-же смыслв, какъ сдавянская: «бодай тя ясна стрвда ранида!» ван: «пусть тебв Перунъ покажеть свои зубы!» Параличный ударь, наносимый по древнему возэрвнію карающей рукою бога-громовияка, у чеховъ называется тув (нъм. h ехепвс h и вв). Поэтическія сказанія о небесных в мышах в, являющихся во время бурныхъ, опустошительныхъ грозъ, впоследствін были перепесены на обыкновенных полевых мышей, которыя нередно целыми стаями нападають на хлебныя поля, скирды и житинцы и побдають зерно. Чрезиврное размножевіе полевыхъ мышей народная фантазія приписала злому вліянію колдовства. Відуны и відымы наречно разводять ихъ и напускають въ дома (стр. 451) и нивы, почему нъщы и называють въдуна mausschlägel, a въдьму — mausschläдегіп; стариниме ведовскіе процессы упоминають названіе mäusemacher (müsemaker) и сообщають повърье, будто валма, и и н ят я волшебныя травы, причитываеть: «maus, maus, heraus ins toufels namen!> - n bb chay on sanaatin muже выпрыгивають изъ горшка одна за другою. Разсказывають еще, что ведьма свертываеть платокъ на подобіе мыши и восванилеть: «lauf hin und komm wieder zu mir!» — и тотэась-же оть мея убъгаеть живая нымь. По свидетельству нидерландской саги, чародъйкъ стонтъ только подбросить изсколько глыбъ земли, чтобы въ тоже игновеніе все поле занопошниось импани 1). Чехи считають импь созданіемь чорта. При начале міра, когда выросла и созреда порвал

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1044; Ганушъ: Дэдэ и Баба, 59.

жатва, чортъ сотворилъ этого хищнаго звърка и приказалъ ему истребить весь хатобь; а Богъ, чтобы разрушить дьявольскія козни, тогда-же сотворилъ кошку (сравни І, 777). Въ чешской хроникъ, по поводу многочисленныхъ мышей, явившихся въ 1380 году, замъчено, что современники думали, будто мыни эти зародились отъ грозы («že by ty myši se zrodily z povětři porušeného»). И донынъ у чеховъ сохраняются слъдующія дюбопытныя повърья: по девыя мыши ниспадають при началъ весны съ мъсяца (= съ неба) или зарождаются отъ дождя, выпадающаго на Петровъ день; если на Троицынъ день идетъ дождь, то въ продолженін льта будеть много мышей; полевыя мыши из в даютъ у коровъ вымя, т. е. высасывають молоко-дожль; когда онъ появляются въ большомъ числъ --- это предвіщаеть голодъ и бользии; свистъ, звоиъ, барабанный бой, удары молотильнаго цвиа и крикъ чернаго пвтуга (словомъ все, что на поэтическомъ языкъ служить обозваченіемъ грозовыхъ звуковъ) признаются за тъ спасительныя средства, которыми можно разогнать крысъ и мышей; чтебы набавиться отъ этихъ хищинковъ, престыяне об куривають свой дворы козлиною бородою, что стоить въ несомизиной связи съ древне-языческимъ посвящениемъ козла богугромовнику 1). Кромъ плодовъ зомныхъ, въдьмы могутъ скрадывать и другіе припасы, необходимые для благосостоянія чедовъка; такъ онъ уносять медъ изъ ульевъ \*), загоняють къ себърыбу и забирають птицъ и звърей, за которыни ходять на промысель охотники. Скрадываніе меда объясняется уподобленіемъ дождя медовому напятку, а захвать рыбы, птицъ и леснаго зверя — мионческими представлениям грезы рыбною ловлею и дикою охотою. Между малоруссами то-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Громаннъ, 59-63, 75, 232; Beiträge zur D. Myth., I, 172. -<sup>2</sup>) Кулинъ, II, 41; D. Myth., 1026.

дитъ такой разсказъ: жили-были три брата, занимались рыболовствомъ и звъриной охотом; и на ловъ, и на охотъ братья не знали неудачи: закинутъ ли съти — а онъ ужь полнёховьки рыбою, возьмутся ли за ружья — зайцы сами бігуть на выстрелы. Ледо въ томъ, что мать у нихъбыла ведьма. Разъ братья решились ее испытать; взяли тенета и ружья, пошли за зайцами, а матери сказали, что идутъ ловить рыбу. Чтоже? раскинули тенета — и вибсто зайцевъ пользли въ нихъ окуни, караси да щуки! 1) Еще отъ XI-го въка донеслись до насъ интересныя летописныя свидетельства о подобныхъ обвиненіяхъ, взводимыхъ на техъ женщинъ, въ которыхъ подозрввали відьмъ. Въ 1024 году, говоритъ літописецъ, возстали въ Суздалъ волхвы, «избивах у старую чадь, по дья-«волю наученью и бъсованью, глаголюще, яко си держать «гобино. Бъ мятежъ великъ и голодъ по всей той стра-«н т. Слышавъ же Ярославъ... изымавъ волхвы, расточи, а «другыя показни, и рекъ сице: Богъ наводить по гръхомъ на «куюждо землю гладомъ, или моромъ, или ведромъ (за-«сухою?), ли иною казнью, а человъкъ не въсть ничтоже.» Подъ 1071 годомъ находимъ следующее известие: •бывши бо «единою скудости въ ростовстви области, всташа два волх-«ва отъ Ярославля, глаголюща, яко въ свъвъ (мы въдаемъ) — «кто обилье держить. И поидоста по Волзъ; каъ придутъ «Въ погостъ, туже нарицаху лучшів (добрыя) жены, «глаголюща, яко си жито держать, а си медъ, а си ры-«бы, а си скору 2). И привожаху къ нима сестры своя, ма-«тере и жены своя; она же въ мечтъ проръзавше за «плечемъ, выимаста любо жито, любо рыбу, и уби-«вашета многы жены, имънье ихъ отъимашета собъ». Наконецъ волхвы пришли на Бълоозеро; за ними слъдовало до

<sup>1)</sup> Кулишъ, II, 36-37; Мосив. 1846, XI-XII, притике, 150-1.
-2) Мягиую рухлядь, звърниме мъхо.

трехъ сотъ человъкъ. Въ это время Якъ собиралъ на Бълеосерв княжескую дань. «Поведома ему белозерия, яко два кудесника избила уже многы жены по Вольсвъ и по Шексивь. Янъ потребоваль отъ низь выдачи веливовъ; но белоозерцы «сего не послужаща». Янъ ръшелся дъйствовать противъ волхвовъ собственными средствами, и когда они были схвачены, то спросиль: «что ради погубиста толико человъкъ?» Волквы отвъчалы: «якоты держать обылье; да аще набіевъ сыхъ--•будеть гобине; вще ли хощеши, то передътобою выни-«невъ жито, лирыбу, ливно что. Янъ же рече: по исти-CHE AMA TO!> 1) MEARS, HO CAOBANS ASTOURCE, BOARBM OOBMHAAR старыхъ женщинъ въ томъ, что онъ производили голодъ, скрадывали обилье (гобино), т. е. урожан з), и делали безуспешными промыслы рыбака и охотника. Вера въ возможность и двёствительность подобныхъ проступлоній была такъ велика въ XI въкъ, что родичи сами выдавали на побісніє своихъ матерей, жень и сестерь; жители не только не хотели сопротерияться волувань, но сибдовали за неми большою толною. Обраненіе «старой чади» въ бедствіяхъ гододныхъ годовъ вполне соответствовало грубому и суеверному вагляду тогдамияго человека на природу, и волхвы (даже допуская съ нхъ стороны обианъ и своекорыстные разсчеты) только нетому и дъйствовали такъ открыто и смело, что опирались ва общее убъщение своего въка 3). Всъ оприческия явления

<sup>1)</sup> П. С. Р. Л., І, 64, 75. — 2) Карана. И. Г. Р., ІІ, принач. 26; Обл. Сл., 132: обилье — въ архангельской губ. всякій немолоченный хлабов, въ исковск. губ. огородные овощи. — 3) Г. Мельниковъ (Рус. Васт. 1867, ІХ, 245—7) описываеть мордовскій обридъ сбора принасовъ для общественняго жертвоприношенія и наклоневъ видать въ ненъ елигь, однородный съ танъ, какой занесенъ въ латописное сказаніе о волхвахъ. Въ назначенный для сбора день занужкія мордовки обнажають свои груди и плечи, и становись задонъ из дверинъ избы, закидывають за спину холще-

предки вами объясням себь, какъ дъйствія боговъ или де-Mohobb, Blisbahhlia moaldame. Sakastiame e yadame Bemenb andдей. Поздиве, послв принятія христіанства, таже сила властвовать и управлять природою была распространена и на представителей новаго вероучения. Бывали примеры, что народъ обянияль духовныхь лиць вь засухахь и другихь физическихъ бъдствіяхъ. Такъ въ 1228 году повгородцы, напуганвые твиъ, что «тепло стоитъ долго», прогнали своего владыку, «акы злодвя пьхающе» 1). Женщинъ, заподозрвиныхъ въ чародъйства и обвиняемыхъ въ похищение дождей и земнаго плодородія, проследовали въ старину жостопини казияин: жгли, топили и зарывали живыми въ землю. Противъ этого обычая разко протестоваль Серапіонь, епископь влади-«мірскій (XIII в.): «Маяъ часъ порадовахся о васъ, чада! ви-«дя вашю любовь и песлушаніе... А ежъ еще поганскаго обы-«Чая держитесь, волхованію въруете, и пожигаете огне иъ «невинныя человъкы и наводите на весь міръ и градъ убій-«ство. Аще кто и не причастися убійству, но въ соньми бывъ «Въ одиной мысли — убійца же бысть, или мога(і)й помощи, «а не поможе — аки самъ убити повеледъ есть. Отъ кото-CPMAS RHHE'S MAR OTS RHAS UNCAHIN CO CAMMACTO, SHO BOA-«хованіемь гладе бывають на земле, и пакы волхо-

вые изыви съ мукою, медонъ, масломъ и яйцами; янбедъ (помощенть главнаго мреца) колетъ ихъ слегиа въ голыя плечи и спины мертвеннымъ ножемъ, потомъ перерзвываетъ тесемки, на которыхъ висятъ изыки, и забиряетъ приготовленные припасы. Мы, съ своей стороны, не усматриваемъ въ этомъ описанім ничего общаго съ лэтописнымъ разсказомъ: въ мордовскомъ обрядъ уколъ ножа представляетъ не болъе, канъ символическое дъйствіе, и самый обрядъ этотъ мизетъ цілію собрать припасы для общественнаго мертвовриношемія, каное совершается въ благодарность за дарованный богами урожай; лэтопись же говоритъ о дъйствительномъ избіснім жемъ, заподозранныхъ въ похищеніи гобинъ. — 1) П. С. Р. Л., III, 44.

«ваніемь жита умножаються? То аже сему въруете, «то чему пожигаете я? Молитесь и чтите я, и дары при-«носите имъ, ать (пусть) строять міръ, дождь пущають, «тепло приводять, земли плодити велять. Се нынь «по три атт (а) житу рода нъсть — не токмо въ Русь (и), но «(н) въ Латънъ: се вълхвове ли створиша? аще не Богъ ли стро-«нте(ъ) свою тварь, яко-же хощетъ, за гръхъ насъ томя?... «Молю вы: отступите дель поганьскых». Аще хощете градъ «оцъстити отъ безаконныхъ человъкъ, радуюся тому; опъ-«щайте, яко Давидъ - пророкъ», который судиль въ страхъ божіемъ и по правдъ; вы же осуждаете на смерть по враждъ и ради прибытка, жаждя пограбить. «Правила божественна-«го(ыя) повелтвають многыми послухъ(и) осудити на смерть «человъка; вы же воду послухомь поставите, и глаго-«лите: аще утопати начнеть — неповинна есть, аще «ЛИ ПОПЛОВЕТЬ — ВОЛХОВЬ 1) есть. Не можеть ли дыя-«волъ, видя ваше маловърье, подержати да не погрузится, «дабы въврещи въ душьгубьство; яко оставльше послушьство «бо(го)творенаго человъка, идосте къ бездушну естьству» 2). По своимъ стихійнымъ свойствамъ, въдуны и въдьмы могутъ свободно носиться посреди облачныхъ источниковъ, и потому въ народъ составилось убъждение, будто они ходятъ по поверхности ръкъ и озеръ и не тонутъ въглубинъ водъ. На Украйнъ до позднъйшаго времени узнавали въдъмъ по вхъ способности держаться на водъ. Когда случалось, что дождь долго не орошалъ полей, то поселяне, приписывая его задержаніе злымъ чарамъ, собирались міромъ, схватывали заподовржиныхъ бабъ и водили купать на ржку или прудъ. Они скручивали ихъ веревками, привязывали имъ на шею тяжелые камви, и затъмъ бросали несчастныхъ узницъ въ глубокіе

<sup>1)</sup> Женская форма отъ слова волжвъ; сравни: свекровь.— 2) Ист. христом. Бусл., 496—7.

омуты: неповинныя въ чародъйствъ тотчасъ-же погружались на дно, а настоящая въдъма плавала поверхъ воды витетт съ камиемъ. Первыхъ вытаскивали съ помощію веревокъ и отпускали на свободу; твхъ-же, которыя признаны были въдьмами, заколачивали на смерть и топили силою 1). Квитка въ письмъ своемъ къ Плетневу (1839 года), по поводу разсказа: «Конотопская въдьма», замъчаетъ: «топление въдьмъ при засухъ — не только бывалое, со встии горестными посавдствіями, но къ удивленію и даже ужасу гозобновленное помещицею состаней губернія» 2). Гуцулы топили втальнъ въ 1827 году 3). Обычай этотъ извъстенъ и между сербами: когда пронесется мозва «на коју жену да је вјештица, онда је вежу и баце у воду да виде: може ли потонути; јер кажу да вјештица не може потонути. Ако жена потоне, а они је извуку на поље и пусте; ако ли не могбуде потонути, а они је убију, јер је вјештица» 4. Подобное испытанје водою («судъ божій») въ Германіи называлось hexenbad 5). По увъренію г. Даля в) на Украйнъ ходитъ разсказъ, заимствованный изъ судебныхъ актовъ, какъ одна злая и пьяная баба, поссорясь съ своей состакою, обвенила ее въ скрадыванін росы; обвиненную объявили відьною и предали сожженію. Въ половинъ прошлаго стольтія управляющій интинемъ графа, Тышкевича, въ Литвъ, писалъ къ нему: «ясневельможный пане! съ возвращающимися крестьянами доношу, что съ вашего позволенія сжегь я шесть чаровниць: три сознались, а остальныя нетъ. Две изъ нихъ престарелыя, третья тоже льть пятедесяти, да къ тому-же одиннадцать дней онв

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lud Ukrain., II, 82-83; Zarysy domove, III, 166; Кулишъ, II, 37; Кіевл. 1865, 71. — <sup>2</sup>) Основьяненко, соч. Г. Данилевскаго, 91. — <sup>3</sup>) Пантеонъ 1855, У 48. — <sup>4</sup>) Срп. рјечник, 67; Путешеств. въ Черногорію А. Попова, 223. — <sup>5</sup>) D. Муth., 1028. — <sup>6</sup>) Иллюстр. 1845, 415.

вев просидвии у меня подъ чаномъ, такъ, верио, и другихъ ваколдовали. Вотъ и теперь госпедская рожь въдвухъмвстахъ заломана. Я обираю теперь съ десяти костеловъ св. воду и буду на ней варить кисе ль; говорять, непремвино вев колдуные прибвгуть просить киселя; тогда е ще будеть мив работа! Воть и г. Эперисти, по камему примъру, сжегъ менщину и мущиму... этотъ несчастный ни въ TOW'S HO COSHAICH, SA TO MORMENHA COSHAIACL BO BOOM'S I C'S великивь отчанныемь пошла на тоть свять» 1). Сожжение колдуновъ и вёдьмъ засведётельствовано многими старинем-ME HAMSTHERAME (CM. PA. XXVII). By Ppysin, upe bestomy общественномъ бедствін, хватали подозрительныхъ старухъ, нстизали въ присутствие князей и духовенства и выпытыва-AN Y HEXT CORNANIO BO MERMANTS CHOMONISTS CT HOTECTOD CEдою. Въ 1834 году, во время бывшаго неурожая кукурузы в гомін, въ накоторыхъ грузинскихъ деревняхъ бросали колдуновъ въ воду, или въшали на деревьяхъ и прикладывали къ ихъ обнаженному твау раскаденное жельзо 2). Постуная такъ, народъ не только думалъ удовлетворить чувству своего ищенія, но и быль убъщень, что казни эти суть единственныя средства, какими можно отвратить засуху, вызвать дожди и плодоредіе. Такое убъжденіе возникло изъ древнеминической основы. Облачныя жены, похищающія росу, дождь и урожан, только тогда возвращають эти сокрытыя ими блага, когда сгорають въ пебесномъ пламени модній, или купаются и тонуть въ раздивъ дождевыхъ потоковъ. Поздиве, когда въ засухахъ и безплодін почвы стали обвенять емертныхъ женъ, народъ увъровалъ, что сожжение и нотопление HAT HOUDOMANNO TOTANO BOSBDATELP SORTE TOMER E ITTOGODOдіе — точно также, какъ обливаніе водою «додолы» признается

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Москов. Вадом. 1858, 60. — <sup>3</sup>) Сборини газеты "Казнавъс 1847, 1-ое полугодіе, 22.

сербами за лучшее средство противъ лѣтней засухи. Но съ другой стороны, такъ какъ гроза, пожигающая тучи, нерѣдко сопровождается разрушительной бурею и градомъ; то отсюда редилось върованіе, что въдьмы, желая произвести непогоду, градъ и буйные вихри, раз съе ваютъ по полямъ дьявольскій пепелъ ( пепелъ демона градовой тучи). Я. Гримиъ приводитъ изъ одного стариннаго памятника любопытное свидътельство о чародъйкъ, которая, покаязшись передъ смертною казнью, просила снять ея трупъ съ висълицы, сжечь огнемъ и пепелъ высыпать въ воду, а не развъивать по воздуху, дабы не постигли страну градъ и засуха 1).

Губятельное влінніе втдуновъ и втдымъ распространяется на все, объщающее приплодъ, нарождение. По народнымъ повърьямъ, они дълаютъ бабъ неплодными, отымаютъ у жениха мужскую силу; присаживають ему килу, а у невъсты скрывають половой органь. При всякой свадьбъ необходимо соблюдать особенныя предосторожности, для охраны новобрачныхъ и потажанъ отъ злаго очарованія; въ некоторыхъ деревняхъ тамъ, гдъ празднуется свадьба, нарочно затворяютъ двери и затыкаютъ трубы, чтобы не влетвла въдьма (арзамас. утада). Втдыны глазять беременныхъ женщинъ и выкрадывають изъ нихъ зачатыхъ младенцевъ. Существуетъ примъта: если на дворъ стрекочетъ сорока, то беременная баба не должна выходить изъ-подъ крова избы, оберегаемой священнымъ пламенемъ очага; иначе въдьма, которая любитъ превращаться сорокою, похитить изъ ел утробы ребенка; самый ребеновъ, еще до появленія своего на светъ, легко можеть быть испорчень колдуновь или ведьмою. Народный стих, наряду съ другими въдовскими гръхами: доеніемъ коровъ и отыманьемъ у хатба спорыньи, указываетъ и на

<sup>1)</sup> D. Myth., 1026, 1041.

порчу дътей въ утробъ. Въ старину рождение уродовъ признавалось следствиемъ волшебства или дьявольскаго навожденія 1). Выше (II, 399—405) указано нами, что древній метафорическій языкъ допускаль выраженія: «замкнуть, завязать плодородіе». Віздьны, истребительницы земныхъ урожаевъ, держатъ росу и дожди въ покрытыхъ и завизанныхъ сосудахъ, и пока сосуды эти не будутъ развязаны--до тъхъ поръ не еденая капля жеветельной влаге не упадетъ съ неба на жаждущія поля. Подебно тому, какъ зимніе холода и літнія засухи запирають плодотворное стия дождей, такъ точно съ помощію волшебства можно замкнуть силу плодородія въ обвінчанной четі. Германцы приписывають відьмамъ такую чару надъ молодыми супругами: во время свадьбы вёдьма запираеть замокъ и забрасываетъ его въ воду, и пока замокъ не будетъ найденъ и отомкнутъ, супружеская чета дълается неспособною къ сонтію. Чара эта называется schloss-schliessen и nestelknüpfen (nestшнурокъ, решешокъ, knupfen--завязывать \*). Въ Сербія враги, желающіе, чтобы у новобрачныхъ не было дітей, украдкою завязываютъ одному езъ нять узлы на плать в з); а лужичане съ тою-же цълью запираютъ, при совершеніи вънчальнаго обряда, замокъ — въ ту самую минуту, когда священникъ произноситъ слова: «плодитесь и множитесь» 4). Интересна жалоба, занесенная въ протоколъ стародубскаго магистрата 1-го генваря 1690 года. Тимошка Матвфевъ былъ челомъ на Чернобая, который во время свадьбы обвязывалъ его невъдомо для чего ниткою-портнинкою, и съ того

<sup>1)</sup> Абев., 74; Иляюстр. 1045, 415; Zarysy domove, III, 163; Дът. рус. лит., ки. II, отд. 2, 155; Полн. Собр. Зак., V, № 3159—60.
—2) D. Myth., 1027; Beiträge zur D. Myth., I. 215: "nadeln, mit welchen ein todtenhemd genäht worden, dienen zum nestelknüpfen"; такая игла зашиваетъ и вивств омертвляетъ сялу чадородія.
—3) Потеби., 139. —4) Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 316.

де часу онъ Тямошка уже два года не вибетъ съ своею женою никакого сполкованя (spólkowanie -- contie), а портнинку Чернобай забросиль и сказываеть, что безь нея пособить бъдъ не умъстъ. Въ приведенныхъ чарахъ узлы производять плотское безсиліе — точно также, какъ закручиванье колосьевъ (ржи, овса, конопли и пр.) на нивъ можетъ, по народному повітрью, отнимать у хатба спорынью и вийсті съ тъмъ производить гибель скота и людей — обычныя слъдствія неурожаєвъ и голода въ старину, когда не знали благо. разумной разсчетанности и не дълали запасовъ на будущіе года. Неурожай, голодъ и повальныя бользии бывали, по свидътельству лътописей, всегда неразлучны. Закрутъ (заломъ, завитокъ), до сихъ поръ наводящій ужась на цілыя села, не должно смѣшивать съ завиваньемъ колосьевъ на бороду Волосу; это последнее возникло изъ уподобленія связанныхъ созрълыхъ колосьевъ завитой бородъ древняго бога, имъдо значение жертвеннаго приношения и донынъ совершается явно и съ добрыми пожеланіями — на урожай и обиліе. Напротивъ закрутъ завивается тайно изъ жажды ищенія, изъ желанія причинить хозянну нивы зло, и сопровождается заклятіемъ на гибель плодородія; онъ совершается такъ: злобный колдунъ беретъ на корню пучокъ колосьевъ, и загибан къ визу, перевязываетъ ихъсуровою ниткою, или заданываетъ колосья и крутитъ (свиваетъ) на западъ == сторона, съ которою соединяется понятіе смерти, нечистой сням и безплодія; въ узлів залома находять иногда распаренныя зерна и могильную землю: и то, и другое — символы омертвенія. Въ старинныхъ требникахъ встрічаются молитвы, которыя следовало читать надъ такимъ очарованнымъ мъстомъ: посяв установленняго молитвословія, священникъ выдергиваль закругь церковнымь крестомь, и темь отстраняль его эловредное вліявіе. Теперь для снятія закрута при-33\*

глашають знахара, который вырубаеть осиновый коль, разщепливаетъ его надвое и этимъ орудіемъ выдергиваетъ зачарованныя колосья; затёмъ закруть сожигается благовъщенскою свъчею, а на томъ мъстъ, гдъ онъ стоялъ, знахарь вонваетъ въ землю осиновый коль, что (по митнію поселянъ) причиняетъ колдуну нестерпимыя муки 1). Донынъ думаютъ, что узлы и поясъ замедляютъ роды; ибо съ нимя нераздъльно понятіе связыванія, замыканія, а въ настояшемъ случат нужно, чтобы женщина разртшилась отъ бремени (нъм. entbunden werden), чтобы ребенку былъ свободный, открытый путь. Вліяніе языка обнаружилось въ созданів слідующихъ повірій: на родильниці не должно быть ин одного узла, даже расплетають ей косу 2). Но этого недостаточно: при трудныхъ родахъ призываютъ отца и заставляють его развязать или ослабить поясь, отстегнуть воротникъ сорочки, распустить учкуръ (поясокъ у штановъ), и въ тоже время открывають у печи заслонку, отпирають сундуки и выдвигаютъ вев ящики в). Во многихъ мъстахъ, во время трудныхъ родовъ, просятъ священника отворить царскія врата въ храит, а повивальная бабка читаетъ при этомъ «Сонъ пресв. Богородицы» 4). Въ курской губ. страждущую родильницу переводять троекратно черезь порогь избы, чтобы ребенокъ скорте переступилъ порогъ своего заключенія и явился на свътъ изъ утробы матери 5). Въ Германіи увтряють, что сложенныя витесть руки и поставленныя одна на другую ноги итмають родильниць разродиться.

<sup>1)</sup> Сахаров., І, 53; Иллюстр. 1845, 538; Обл. Сл., 60, 95; Москв. 1844, XII, ст. Якушк., 35—36. Въ курской губ. срвзывають однолютніе осиновые прутья и кладуть ихъ накресть возлів нивы, на которой сділань заломъ. — 2) Послов. Доля, 404; Гласник српдруштва, V, 155. — 3) Черниг. Г. В. 1854, 25. — 4) Иллюстр. 1846, 649; Ворон. Г. В. 1851, 11. — 5) Этн. Сб., V, 20.

Митніе это раздъляли и древніе греки. Когда Алкиена должна была родить Геркулеса, то Еλείθυια стла у дверей, скрестила руки и положила правую ногу на лѣвую, чтобы помѣшать родамъ. Но служанка Алкиены обманула богиню ложнымъ извъстіемъ, что роды уже совершились; раздосадованная богиня вскочила, разъединивъ свои руки и колтин, и въ тотъ самый мигъ разрѣшилась Алкмена прекраснымъ малюткою 1). Въ ново-греческой сказкъ мужъ, покидая свою беременную жену, опоясываеть ее поясомъ и говорить: «ты не прежде родишь дитя, пока я не разстегну тебъ этого пояса!» — н она дъйствительно не могла разръшиться до того часу, пока не обръла своего мужа и пока онъ не разръшель ея пояса. Въ албанской редакціи этой сказки мужъ, витсто пояса, запираетъ чрево жены своей серебренымъ ключемъ 2). На Руси, чтобы помочь въ тяжелыхъ родаль, читають следующій заговорь: «пресвятая мати Богородица! соходи со престола господия и бери сво и золотые ключи и отпирай у рабы божьей (имярекъ) мясныя ворота и выпущай младеня на свътъ и на божью волю» 3). Какъ обвязанный вокругъ тъла поясъ замыкаетъ чадородіе женщины, такъ, по свидътельству норвежской сказки, королевскій садъ потому не приносить плодовь, что вок ругъ его зарыта трижды-обведенная золотая цёпь 4). Круговая со всвух сторонь замкнутая линія получила въ народныхъ върованіяхъ значеніе наузы, столь-же крыпкой, какъ и завязанная веревка или запертая цёпь. Начертанная ножемъ, зажженною дучиною или углемъ ( таменія разящей молнів), линія эта защищаєть человька отъ зловреднаго двяствія колдовства и покушеній нечистой силы. Черезъ круго-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1128; Sonne, Mond u. Sterne, 254. — 2) Ганъ, 71, 100. — 3) Паняти винжка арханг. губ. 1864 г., 18. — 4) Св. ворв., II, 18; Germ. Муthen, 683.

вую черту не можетъ переступить ни злой духъ, ни въдьма, ни самая Смерть; протявъ чумы и другихъ повальныхъ болъзней опахиваютъ кругомъ деревни и сёла; при добывании кладовъ и цвъта папоротника, при совершении различныхъ чаръ и произнесеніи заклятій очерчивають себя круговою линіей, для охраны отъ демонскаго навожденія 1). На Украйнъ дъти, завидя полетъ дикихъ гусей, причитываютъ: «гуси-гуси! завъяжу вамъ дорогу, щобъ не втрапили до дому» или: «гуси-гуси! колесомъ, червоннимъ поясомъ» — и думають, что отъ этихъ словъ гуси закружатся на одномъ штстт в). У лужичанъ, чеховъ и русскихъ передъ Рождествомъ даютъ курамъ кормъ, окружая его цъпью или обручемъ, чтобы онъ клали яйца дома: этотъ обрядъ замыкаетъ птицу въ границахъ хозяйскаго двора <sup>в</sup>). Въ ярославсной губ. въ пламя пожара бросають обручь съ квасной шайки, чтобы огонь сосредоточился въ одномъ мъстъ и не распространняся дальше 4). Въ моложскомъ увздв не обводятъ новобрачныхъ вокругъ стола, чтобы молодая не была безплодна, т. е. чтобы не замкнуть ея плодородія круговою чертою 5).

Содъйствуя стихійнымъ демонамъ, насылая неурожан, безкормицу и голодъ, въдуны и въдьмы тъмъ самымъ порождаютъ между людьми и животными различные недуги и усиленную смертность. Вслъдствіе ихъ чаръ, витстт съ холодными

<sup>1)</sup> Этн. Сб., I, 53; Абев., 149—150; Зам. о Сибири, 64; Н. Р. Ск., VIII, стр. 646. — 3) Номис., 7. — 3) Volkslieder der Wenden, II, 259; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 61; Новгор. Сборн. 1865, I, 287; тоже двлають и въ Германіи — Веітгаде zur D. Муth., I, 228. — 4) Чтобы воръ не могь убъжать, должно взять нитку изъ савана, смърить мертвеца и обойдти съ нею трижды около дома и анбаровъ, приговаривая: "какъ мертвецъ не встаеть и не выходить изъ могилы, такъ бы не вышель и воръ изъ этого круга" — Бябл. для Чт. 1848, IX, 56. — 5) Этн. Сб., I, 50.

вьюгами и продолжительными ливиями, появляются простудныя бользии, а виссть съ знойнымъ дыханіемъ лета и повсемъстною засухою — подымаются вредныя испаренія и настаетъ моровая язва. Въ тъхъ - же кипучихъ котлахъ, въ которыхъ въдьмы заваривають бурныя грозы и градъ, приготовляють онв и мучительные недуги, несущіеся въ удушливыхъ парахъ по направленію вътровъ (сравни стр. 69, 104). Въ финиской Калевалъ Кічитаг, дочь олицетворенной болъзни (kipu, p. kivun — бользнь), соотвътствующая нашимъ и нъмецкимъ въдьмамъ, всходитъ на гору и варитъ въ котяв скорби, немощи и язву 1). По мивнію русских поселянъ, колдуны и колдуныи напускаютъ на людей и домашній скоть порчу, т. е. томять ихъ, сущать, изнуряють боавзненными припадками. Испорченные колдовствомъ люди называются кликушами: это — несчастные, страдающіе падучею или другими тяжкими бользнями, соединенными съ бредомъ, пъною у рта и корчами; они издаютъ дикіе вопли, и подъ вліяніемъ господствующаго въ народъ суевърія-утверждають, будто замо вороги посадили въ нихъ бъсовъ, которые и грызуть ихъ внутренности. Силою страшныхъ заклятій колдуны в колдуным насылають нечистыхь духовь по воздуху: послушные имъ вътры несутъ и навъваютъ на людей неисцвивные недуги, называемые стрвиами, икотою, повътріемъ нам заразою. По свидътельству Боплана, колтунъ приписывали на Украйне чародейству старыхъ бабъ. Эту и всв прочія бользин, постигающія людей, домашнихъ птилъ и животныхъ, кашубы до сихъ поръ считаютъ следствіемъ околдованія. Опасно принимать изъ рукъ ведуна какой-бы то на было напатокъ: вибств съ чаркою вина, предложенною на пиру, онъ можетъ поднести злую немочь. Выпивая это вино, человъкъ проглатываетъ сестеръ-лихора-

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. П. 1846, III, ст. Гриния, 183.

докъ или иныхъ мучительныхъ демоновъ, которые превращаются въ его утробъ въ разныхъ гадинъ: эмъй, жабъ, лягушекъ и мышей, сосутъ его кровь, терзаютъ кишки и печень, раздуваютъ животъ и наконецъ доводятъ свою жертву до преждевременной кончины 1). Несчастный, которымъ овладтла болтань, носить ее съ собою вездт, куда бы не направилъ свои стопы. Такая неотвязность бользни выразилась въ повірыя, что злобные духи (эльфы, нары) поселяются внутри больнаго (тделають его обсноватымь) или разъезжають на его спинъ; надегая на человъка страшною тяжестью, они заставляютъ его возить себя, изнуряютъ, ломаютъ и трясутъ его. Тоже представление соединяется и съ въдъмами: въ ночные часы онъ являются въ вабы, садатся на сонныхъ людей, давятъ ихъ и принуждаютъ носить себя по окрестностимъ; нередко ведьма оборачиваетъ добраго молодца конемъ и скачетъ на этомъ конт по горамъ и доламъ до ття поръ, пока онъ не потеряетъ силъ и не упадетъ отъ усталости 2). Разсказывають еще, будто въдьма вздить ночью на думъ спящаго человъка, который хотя и не сознаетъ, что съ немъ дълается, но тъмъ не менъе, пробуждаясь на слъдующее утро, чувствуеть во всемъ тъль полное изнеможение з). Колдуны м вёдьмы собирають ядовитыя травы и коренья, готовять изъ нихъ отравное снадобье и употребляють его на пагубу людей;

<sup>1)</sup> Излюстр. 1845, 184, 203; 1846, 345; Абев., 222, 270—1; Могимев. Г. В. 1851, 19; О. З. 1848, V, 17—18; Ч. О. И. и. Д., годъ 3, III, словотолкови. Макарова, 106; Описаніе Уврайны Боплана, 83; Этн. Сб., V, 73 (стат. о кашубахъ); Памяти. ки. арханг. губ. 1864, 92; Громаниъ, 199; Н. Р. Ск., V, 50: колдунъ подаетъ ендову пива, отъ котораго высканиваютъ глава и выпадаютъ всъ зубы. — 2) Н. Р. Ск., VII. 36, с; сб. Валявца, 59, 245—6; Гальтрихъ, 29; Совр. 1856, XII, 197. — 3) Москв. 1846, XI—XII, критика, 150. Подобныя повздки приписываютъ и нечистому; ва Украйнъ говорятъ: "и на мудримъ дидько на лысу гору јиздить" —Номис., 126.

въ областныхъ говорахъ «отрава» обозначается словами: порча, портёжъ, а колдуна и колдунью называютъ: порчельникъ (портежникъ) и порчельница; для всъхъ одуряющихъ зелій существуетъ общее, собирательное вия бъсиво 1). Народныя пъсни говорятъ о дъвахъ - чаровницахъ, приготовляющихъ отравный напитокъ: по-край моря синяго, по зеленымъ лугамъ,

Тутъ ходила-гуляла душа-красная дъвица, А копала она коренья—велье лютое; Она мыла тъ кореньица въ синёмъ моръ, А сушила кореньица въ муравленой печи, Растирала тъ кореньи въ серебреномъ кубцъ, Разводила тъ кореньица меды сладкими, Разсычала коренья бълымъ сахаромъ, И хотъла извести своего недруга...<sup>2</sup>)

По указанію другой пісни, задумала сестра избыть постылаго брата:

> Брала стружки красна дввица, Бравши стружки, на огонь клала, Все змвй пекла, велье двлала;. Наливала чару прежде времени, Подносила брату милому.

Зелье было страшное: едва

Кануда капля коню на гриву, У коня грива загор влася 3).

Колдуны и въдьмы могутъ причинить недуги прикосновеніемъ, дыханіемъ, словомъ, взглядомъ и самою мыслію; въ нихъ все исполнено губительной чародъйной силы! Выше было объясне-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 19, 171—2. — 2) Кирша Дан., 303; Сахаров., I, 206; Терещ., V, 172; О. З. 1840, II, смвсь, 27. Варіанть:

Натопила она кореньица въ меду-въ патокв, Напоила добра молодца допьяна.

<sup>3)</sup> Caxapos., I, 202.

но, что подъ вліяніемъ древивншаго метафорическаго языка, который уподобиль громъ-въщему слову, въяніе вътра-дыханію, блескъ модній — сверкающимъ очамъ, а вст душевныя движенія сблизиль съ стихіями, — возникли суевтрима убъжденія, заставившія нашихъ предковъ чувствовать страхъ передъ всякимъ проявленіемъ души человіческой. Недобрая мысль, затаенная зависть и неискренняя похвала уже влекуть за собою несчастіе для того, кто возбудить ихъ въ чародів; высказанное колдуновь злое пожеланіе действуеть также неотразимо, какъ заговоръ или клятвенная формула; своимъ взглядомъ онъ можетъ сглазить, а своимъ дыханіемъ оз твать человъка, т. е. наслать на него порчу (1, 411). Какъ небесныя стада теряють молоко и изсыхають отъ ударовъ моднін, такъ точно отъ взгляда въдьны пропадаетъ молоко въ грудяхъ матери и чахнетъ ея ребенокъ; сглазу приписываются и бользии домашияго скота. Какъ небесные волки и зиви (драконы) страшатся блестящей молнін, такъ точно взоръ волшебника смиряетъ волковъ и змъй, населяющихъ лъса и пустыни 1). Что въдьмы были обвиняемы въ распространеніи повальныхъ, заразительныхъ бользней, это засвидътельствовано грамотою царя Михаила Өедоровича, упоминающею о бабъвтдуньт, которая наговаривала на хитль, съ цтлію навести на русскую землю моровое повѣтріе 2). Крестьяне до сихъ поръ убъждены, что колдуну стоитъ только захотъть, какъ тысячи народу падутъ жертвами смерти 3). Русская сказка возлагаетъ на въдъму туже самую роль, какая обыкновенно исполняется Моровою дъвою: въ глухую полночь она является въ бълой одеждъ, просовываетъ руку въ окно кабы, кропитъ волшебными соками и всю семью -- отъ стараго и до малаго—усыпляетъ на въви смертельнымъ сномъ <sup>4</sup>). По уцѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1053. — <sup>2</sup>) As. Apx. Экс., III, 197. — <sup>3</sup>) Могидев. Г. В. 1851, 19. — <sup>4</sup>) H. P. Cr., VII, 36, а.

авышимъ на Руси преданіямъ, въ старину при всякой повальной бользии и скотскомъ падежь обрекали на смерть женщину, заподозрънную міромъ въ зломъ волшебствъ. Женщину эту завязывали въ мъшокъ, вмъстъ съ собакою, черною кошкою и пртухомь, и зарывали вр землю или топили върбкъ, съполнымъ убъждениемъ, что послъ этого моръ немедленно долженъ прекратиться 1). Еще недавно высказывалось поселянами митніе, что если бы перваго заболъвшаго холерою похоронить заживо, то означенная бользнь тотчасъ бы простановила свои губительныя дъйствія (новгородъ-стверск. утада). Въ нткоторыхъ деревняхъ на томъ мъстъ, гдъ пала первая зачумленная скотина, приготовляють яму, и въ этой ямь зарывають падаль, привязавъ къ ея хвосту живыхъ собаку, кошку и пътуха. Хозянна издохшей скотины община вознаграждаеть за потерянную шкуру 2). Въ нижегородской губ. отъ сибирской язвы вбивають на перекресткахъ осиновые колы и посыпають улицы пепломъ нарочно-сожженной собаки 2). Иногда, для отвращенія заразы, крестьяне свечеру загоняють весь деревенскій скоть на одинь дворь, запирають ворота и караулять до Утра, а съ разсвътомъ начинаютъ разбирать коровъ; если бы при этомъ оказалась лишняя, неизвъстно кому принадлежащая корова, то ее принимають за Коровью Смерть, взваливають на полънницу и сожигають живьёмь 4). Тоть, вто прежде встав заболтваеть эпидемическою болтанею, разсматривается, какъ пособникъ нечистой силы и проводникъ Смерти; отъ него начинается зараза и быстро переходить на



¹) Сахаров., II, 13; Мадор. и червон. нар. думы и пъсни, 100; Терещ., VI, 42; Рус. въ св. посл., III, 217. — ²) Москв. 1852, XXII, 87-88; Рус. Въдом. 1866, № 91. — ³) Съвер. Почта 1868, № 180. — ¹) Иллюстр. 1846, 262: Терещ., VI, 42; сравни D. Муth., 1140.

все окрестное население. Тотъ-же взглядъ прилагается и къ первой зачумленной скотинъ. Вселяясь въ человъка или корову, демонъ смерти заставляетъ ихъ носить себя по бълому свъту и чрезъ ихъ посредство распространяетъ свое тлетвор. ное дыханіе между людьми и стадами (см. выше стр. 107-9). Поэтому первыя жертвы заразы подлежать такой-же очистительной карт, какъ и втдымы, изобличенныя въ напущения мора. Сожженіе, потопленіе или зарытіе въдьмы въ землю исторгаетъ изъ нея злаго демона ( - нечестивую душу) и удаляеть его изъзджинаго міра въ мірь загробный (твъ подземное царство Смерти); пътухъ, кошка и собака, какъ мионческие представители грозоваго пламени и вихрей, признавались необходимыми спутниками тани усопшаго, призванными сопровождать ее на тотъ свътъ. Въ образъ коровы издревле одицетворялась черная молніеносная туча, а съ этою последнею были нераздельны представленія нечистой силы и смерти. Изъ свидътельствъ памятниковъ и народныхъ преданій извъстно, что въ отдяленной языческой древности, виъстъ съ трупомъ покойника, сожигались корова, собака и пътухъ. Впосатдствін этотъ погребальный обрядъ получаетъ характеръ уголовнаго возмездія и совершается только въ исключительныхъ случаяхъ, съ целію увеличить позоръ смертной казни за особенно-важныя преступленія. Когда вайделотка, хранительница священнаго огня, теряла свое дъвство, литовцы зашивали еевъ кожаный мъщокъ съ кошкою, собакою и эмћею, вывозили на парћ черныхъ коровъ на мъсто казни и зарывали въ землю или топили въ водъ 1). Въ дополнительныхъ статьяхъ къ Судебнику сказано: «кто убъетъ до смерти отца или матерь, или кто хоти сродича своего убъетъ, в тому дати сыну муку: въ торгу его возити и тело его клещами рвати и по тому посадити на него

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. П. 1844, ІУ, ст. Боричевск., 20.

собаку, куря и ужа и кота, и то все вибсть собравши съ нимъ въ водъ затопить. А которая дочь отца убъетъ или матерь—и указъ тотъ-же.» Литовскій Статутъ за означенное преступленіе постановляетъ: «всадити въ мъхъ скуряный съ псомъ, куремъ, ужомъ, кошкой и зашить» 1). У германцевъ матьдътоубійцу завязывали въ мѣшокъ вмѣстѣ съ собакою, кошкою и зиѣою и топили въ водъ; таже кара у римлянъ постигала убійцу отца или матери, но кошка заиѣнялась обезьяною 2).

Съ колдовствомъ нераздъльно понятие о превращенияхъ. Въра въ превращения или оборотничество првиадлежить глубочайшей древности; источникь ея таится въ метафорическомъ языкъ первобытныхъ племенъ. Уподобляя явленія природы различнымъ животнымъ, называя тъ и другія тождественными именами, древній человъкъ долженъ былъ наконецъ увъровать въ дъйствительность своихъ поэтическихъ представленій, какъ скоро обозначающія ихъ слова и выраженія потеряли для него свою первичную прозрачность. Въ началь способность превращеній исключительно связывалась съ существами стихійными, принадлежащими міру фантазів и мина. Ходячія по небу, дышащія вътрами, дождевыя, градовыя и сижныя облака (какъ мы знаемъ) олицетворялись то легкокрылыми птицами, то быстроногими конями и оленями, борзыми собаками, рыскучеми волками, медвъдями, кошками, рысами, дойными коровами, козами, овцами и такъ далъе. Рядомъ съ этимъ, облака, тучи и туманы, какъ темные покровы, застилающие собой ясное небо в), представлялись ру-



<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд., II, полов. I, 83—84, 116—7. — 2) Deutsche Rechtsalt., 697; сравни свидътельства о повъщения преступняковъ съ волками и собаками — ibid., 685—6. — 2) До сихъ поръ о туманномъ, облачномъ небъ говорится: заноловло; въ областныхъ говорахъ облако называется: наволока — ср. Поэт. Воз., I, 542—3.

номъ или звърнными шкурами, въ которыя облачаются == од вваются безсмертные владыки надземных встрань. Богьгромовникъ и сопутствующіе ему духи бури, вихрей и дождей постранно являются въ облачныхъ нарядахъ, и слъдовательно переодътыми или превращенными въ птицъ и звърей. Языкъ и преданія ярко засвидітельствовали тождество понятій превращенія в переодіванія: слова оборот иться, обернуться (об-воротиться, об-вернуться) означають собствение: окутаться, покрыть себя платьемь, а пре-вратиться пореодъться, измънять свою одежду (товой витиній видъ), надъть ее навыворотъ; въ позднъйшемъ переносномъ смыслъ малор. перевертень, серб. превртлынь, превршага-человікъ изменчивый, непостоянный. Созерцая въполеть грозовыхъ тучъ толпы оборотней, т.е. демоновъ, облачившихся въживотненныя шкуры, и переводя это воззръніе въ символическій обрядъ, предки наши допустили въ своихъ релегіозныхъ игрищахъ участіе окрутниковъ (I, 717-8). «Окрутниками» называются всв замаскированные, нараженные по святочному, одетые въ мохнатыя шкуры или вывороченные тулупы, отъ слова крутить, которое отъ первоначального значенія: завивать, плести перешло къ опредъленію понятій: одтвать, наряжать (окрута женское нарядное платье и вообще одежда, окрутить --- одъть, окручаться и окрутиться — наряжаться, маскировать-CA 1), H BE STONE CHUCLE ABBLOCK CHROHENONE LIBLOGAME: облача(и)ть и оборотить (обворотить), точно также, какъ слово окрута — одежда тождествено по значению съ словояъ облано (облаченіе). Очевидно, что и колдуны, и въдьмы, по сво в тъсной связи съ облачнымъ міромъ, должны быди усвоить себъ чудесную способность превращеній. Одно изъ названій, знаменующихъ волшебныя чары: куде са въ новгородской губ. служитъ для обозначенія обрядоваго ряженья,

<sup>1) 06</sup>s. Cs., 140.

окручиванія въ мохнатыя шкуры: кудесъ — замаскированный человъкъ (кудесникъ, кудесница), кудеситься — маскироваться 1); сравни лат. larvo — околдовать, обворожить и larva (нъм. larve)—личина, маска, привидъніе; боги, духи, въщіе люди и сильномогучіе богатыри( представители стихійныхъ силь природы, низведенные съ теченіемъ времени на степень народных в героевъ) превращаются въ различные образы, надъвая на себя шапку-невидимку, т. е. окутываясь облакомъ. 2) Согласно съ демоническимъ характеромъ коздуновъ, одно взъглавивникъ ихъпревращеній есть превращеніе въволка; ябо этотъ хищный, лукавый автрь выступаетъ въ старинныхъ минахъ, какъ воплощение мрачныхъ тучъ, разрушительныхъ бурь и зимней стужи, какъ демонъ, пожирающій небесныхъ коровъ ( \_ дождевыя облака) и чрезъ то наводящій на землю неурожан и моръ. Рядясь въ волчы шкуры, колдуны рыщуть голодными, жадными волками, и получають название вовкудаковъ Славянская Кормчая княга сохранида драгоцинное указаніе, что въ этихъ оборотняхъ народъ видълъ нъкогда стихійныхъ духовъ, нагоняющихъ на горизонтъ темныя тучи, а не простыхъ смертныхъ: «облакы го не ште и отъ селянъ влъкодлаци нарицаються» (I, 736), что совпадаетъ съ вышеприведеннымъ названиемъ въдуновъ и чародъевъ облакопрогонниками. Волкодлакъ (малор. вовкулакъ, вовкунъ, бълор. вавкалакъ, пол. wilkołak, wilkołok, чеш. wlkodlak, серб. вукодлак, далм. vakudluk, parys. vukolak, трансия. vacodlac; у болгаръ и словаковъ удержалась болье древняя форма: vrkodlak; у леттовъ wilkats отъ wilks-lupus) - слово сложное мэъ волкъ, сикр. vrka, и длака (dlak) — шерсть, руно, клокъ волосъ, и означаетъ существо, покрытое волчьей шерстью или шкурою. Преданія о волкахъ-оборотняхъ извёстны у всёхъ ин-

<sup>1)</sup> Ibid., 95; Доп. обл. сл., 94. — 2) D. Myth., 903.

доевропейских народовъ, и тъмъ ясно указываютъ на свое незапамятно-давнее происхождение. У намцевъ вовкулакъ--- у е гwolf (ahraoc, verevulf, ahra, werewolf, eror, vairavulfs), τ. e. mannwolf, волколюдь, греч. λυχάνθρωπος; первая часть слова vermrot. vairs, англос. ver, лат. virмужъ, человъкъ. Замъчательно что въ Митиленъ и на прибрежьяхъ Малой Азін греки до настоящаго времени называютъ волчыми оборотней именемъ, буквально - тождественнышь съ нашимъ вовкулакомъ: Вроходахас, и самыя сказанія о нихъ существенно начёмъ не отличаются отъ преданій славянскихъ 1). Древнійшее свидітельство о вовкулакахъ находимъ у Геродота в), который упоминаетъ, что Нуры или Невры (народъ, признаваемый Шафарикомъ за славянское племя) почитались у грековъ и скиеовъ чародъями и что про нихъ разсказывали, будто бы каждый изъ невровъ единожды въ году обращается на нъсколько дней въ волка, а потомъ снова принимаетъ свой человъческий обликъ 3). Время такого превращенія, въроятно, совпадало съ колядскимъ правдникомъ, когда на лысой горъ гуляютъ въдуны и въдьмы витств съ нечистыми духами и оборотнями, а въ деревняхъ и селахъ бъгаютъ по улицамъ ряженые. Сербы утверждають, что вукодлаки преимущественно показываются въ зимнюю пору «од Божића до Спасова две» 1). У поляковъ встръчаемъ повърье, что оборотни превращаются въ волковъ два раза въ годъ: на Коляду и Иванову ночь, следовательно въ теже сроки, въ которые бывають главныя ведовскія сборища. Жители Митилена и прибрежьевъ Малой Азін особенно опасаются вовкулаковъ на Рождественскіе Святки и въ страстную неделю, т. е. при поворотъ солица на лъто и при

Москв. 1853, Y, 3; D. Myth., 1048; Zeitschr. für D. M., IV, 195. — <sup>2</sup>) Кн. IV, гл. 105. — <sup>3</sup>) Слав. Древности, т. I, вн. I, 323, 327; Поэт. Воз., I, 741. — <sup>4</sup>) Срп. рјечин. 79.

началь весны 1). Любопытны славянскія преданія о волчьемъ пастыръ: подъ этимъ именемъ разумъется владыка бурныхъ грозъ, которому подвластны небесные волки, слъдующіе за нимъ большими стаями и въ дикой (грозовой) охотъ зантняющіе собою гончихъ псовъ. Въ германской мнеологія это — Одинъ, въ услугахъ котораго состоятъ два славные волка; на Руси волчьимъ пастыремъ считается Егорій Храбрый, наслъдовавшій подвиги и заботы древняго громовника. Позабывъ о миническихъ волкахъ-тучахъ, народъ отдалъ ему во власть волковъ обыкновенныхъ, лъсныхъ. Такъ какъ богъгромовникъ является очамъ смертныхъ въ облачномъ одъянія, то создалось представление, что онъ самъ рядится въ можнатую шкуру волка, принимаетъ на себя образъ этого звъря и становится вовкулакомъ. Въ Бълоруссін роль волчьяго пастыря возлагается на мненческого властелина лъсовъ — Поисуна, котораго народная фантазія изображаєть можнатымъ и съ козлиными ногами (І, 711); древне-чешскій лексиконъ Вацерада толкуетъ слово vilkodlak — faunus, а въ Далиаціи va kudluk означаеть великана, — каковыя данныя указывають на связь волчьяго пастыря съ исполнискимъ авкивь охотниковь, который во время бурной грозы гонится, въ сопровождения лающихъ собакъ, за лёсными нимфамы 2). По хорутанскимъ преданіямъ, vučji pastir вытажаеть верхомъ на вольт, имъя въ рукахъ длинный бичъ, или мествуетъ впереди многочисленной стаи волковъ и усмиряетъ ихъ дубинкою (громовою палицею). Онъ то показывается въвидъ стараго дъда, то самъ превращается въ волка, рыщеть по лесань хищнымь зверемь и нападаеть на деревенскія стада. Народныя приповідки разсказывають, какъ этоть оборотень, останавливансь подъ тенистымь деревомъ, превращается изъ звёря въ старца, собираетъ вопругъ себя

<sup>1)</sup> Zeitsch. für D. M., IV, 196-7. - 2) Ibidem.

волковъ, коринтъ ихъ ') и каждому опредвляетъ его добычу: одному волку приказываеть зарезать корову, другому заесть овцу, свинью или жеребенка, третьему растерзать человъка и такъ дал. Кого назначетъ опъ въ жертву волка, тотъ, не смотря на всв предосторожности, уже не избъгнетъ своей судьбы: въ урочный часъ звърь настигнеть и пожретъ его. Чтобы охранеть стадо отъ хищинчества волковъ, крестьяне приносять въ даръ ихъ пастырю молоко 1). У французовъ ходять разсказы о волчьнях вожатыхь — въщихь людяхъ, обладающихъ тайною силою покорять волковъ, которые даскаются къ нимъ, какъ смирныя собаки 3). По русскимъ поверьямъ, вовкулаки бываютъ двухъ родовъ: это или колдуны, принимающіе звітриный образь, или простые люди, превращенные въ волковъ чарами колдовства. Колдуны рыщутъ волками обыкновенно по ночамъ (т. е. во мракъ, наводимомъ черными тучами), днемъ-же снова воспринимаютъ человъческія формы; они состоять въ близкихъ сношеніяхъ съ нечистыми духами, и самое превращение ихъ въ волковъ совер-

<sup>1)</sup> По свидательству одной приповадки, онъ раздаваль волкамъ по небольшому куску клабов и сыра, и такую-же долю отдаль встрвиному путнику, который, вкусивъ этой пищи, въ продолженін двухъ недваь не чувствоваль ни мальншаго голода. — 1) Сб. Валявца, 92-98. Согласно съ олицетворенісиъ тучъ то различными звърями, то птицами, то рыбами, хорутанская свазка (ibid., 103) упоминаеть еще пастырей птичьяго и рыбьяго, а сказки русскія говорять о тремь ващимь старумамь, нав которымь одна властвуетъ надъ лесными зверями, другая надъ воздушными птицами, а третья надъ морскими рыбами и гадами - H. P. Cr., VII, 4, 6, 7; Лэт. рус. лит., вн. У, 11; сравни сб. Валявцо, 104-6; Штиръ, 10-11. Валакская сказка даетъ власть надъ звържин и птицами св. Недальна (= Фреа), которая играеть въ свираль (= заводить грозовую пъсню), и послушные могучить звукамъбъгутъ нъ ней изъ лъсовъ и полянъ звъри и спускаются съ воздушных высоть птицы. — 3) Совр. 1852, I, ст. Жоржъ-Занда, 74-75.

шается при помощи дьявольской 1). Но словамъ барона Гакстгаузена 2), въ Арменіи существуеть поверье, что некотерыя жонщины (відьны?) за тяжкіе гріхи свои превращаются въ волчицъ на семь літь (т. е. на семь зимнихъ мъсяцевъ); тоже число лътъ навначаютъ хорутанскія сказки для волчьяго пастыря: семь лать багаеть онь волкомь, а потомъ оборачивается человъкомъ. Ночью является злой духъ къ нечестивой бабъ, приносить волчью шкуру и прикавываетъ надъть ее; какъ скоро баба облечется въ этотъ нарядъ-въ туже минуту совершается превращеніе, и вследъ затемъ она получаетъ все волчьи привычки и желанія. Съ той поры она всякую ночь рыщетъ прожорливой волчицою в наносить людямь и животнымь страшный вредь, а сътуреннимъ разсвътомъ снимаетъ съ себяволчью шкуру, тщательно прячеть ее и принимаеть свой прежній человіческій образъ. Разъ кто-то забрёль въ пещеру, въ которой была спрятана волчья шкура; онъ тутъ-же развель огонь и бросиль въ него шкуру. Вдругъ съ жалобнымъ воплемъ прибъгаетъ баба и бросается спасать свою звъриную одежду; попытка оя не удается, волчья шкура сгораетъ и баба-оборотень исчезаетъ вивств съклубящимся дымомъ. Такъ гибнетъ облачная жена въ грозовомъ пламони, пожигающемъ ея водчью «длаку», т. е. черную тучу. И по измецкимъ повърьямъ превращение въ волка совершается чрезъ набрасываніе на себя волчьей сорочки (шкуры, ûlfahamr — wolfhemd или волчьяго пояса (wolfgürtel). Каждый, надъвающій волчью сорочку, дёлается оборотнемъ и въ теченіи девяти дней бъгаетъ волкомъ; на десятый же день сбрасываеть съ себя звъриный кожухъ в возвращается въ прежнее свое состояніе. По указанію дру-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Москв. 1853, V, 11; Въст. Евр. 1828, V-VI, 90; Моск. Телеграфъ 1830, XIX, 416. — 2) Закавиля прай, II, 61.

ГВХЪ САГЪ, ОНЪ ПРЕбываетъ въ волчьемъ образъ три, се мь или де вять годовъ (—семь зиминхъ мъсяцевъ, или во все продолжение осени, зимы и дождлявой весны — до наступления ясныхъ дней лъта, каковыя три времени года равняются девяти мъсяцамъ). Оборачиваясь волкомъ, человъкъ пріобрътаетъ голосъ и хищническія наклонности этого звъря: удаляется въ лъса, нападаетъ на путниковъ и домашній скотъ, м томиный голодомъ дико воетъ и даже пожираетъ падаль ¹).

Въдуны и въдъмы могутъ обращаться и во всъхъ другихъ животныхъ, въ формахъ которыхъ фантазія младенческихъ народовъ любила живописать облака, тучи и туманы. Ови или разъважають по воздуху на мионческихь звёряхь, птицахь и гадахъ, или — что совершенно тождественно — сами принимаотъ ихъ образы и блуждають по свету различными оборотиямв. О вовкулакахъ великорусскіе поселяне, позабывъ коренной смыслъ означеннаго названія, разсказывають, что это - колдуны, одаренные способностью превращаться въ волковъ или медвідей 2). Извістный писатель прошлаго столітія Татищевъ въ одномъ изъ примъчаний къ своей «Российской Исторіш» 2) говорить: «я невесьма давно отъ одного знатнаго, но перазсуднаго дворянина слышаль, яко бы онь самь несколько времени въ медвъдя превращался, что слышащие довольно върили». Скандинавская старина также допускала превращеніе въ медвіжій образъ, и въ Норвегіи до сихъ поръ существуетъ убъждение, что подобнымъ чародъйнымъ искусствонъ обладаютъ лапландцы; а датская пъсня упоминаетъ о жельномь ошейникь (eisenhalsband), надывая которыйчеловъвъ дълается медвъдемъ. Въдьмы часто превращаются въ коровъ и кобылицъ, а колдуны -- въ быковъ и жеребцовъ, и отъ этихъ животненныхъ образовъ удержива-

<sup>1)</sup> D. Myth., 1048—9; Germ. Mythen, 691—2. — 2) Obs. Cs., 27. — 3) I, 110.

вотъ они изкоторыя особенности даже въ то время, когда являются въ человеческомъ виде. Такъ ведьму народъ нашъ шаображаетъ съ хвостомъ, котораго она невъ селахъ скрыть ни въ одномъ изъ своихъ превращений а колдуна — съ рогам н 1). Сходно съ этимъ, человъка-вовкулака легко узнать по шерсти, ростущей у него подъ языкомъ 2). Когда въдьма превращается въ кобылицу, чортъ подковываетъ ее и заставляетъ посить себя по воздуху. Народныя сказки повъствують о добрыхъ молодцахъ, которымъ удавалось нак в дывать на въдъму узду, и она тотчасъ-же оборачивалась кобылою; иолодецъ подковывалъ эту кобылу, садился на нее верхомъ, и ударяя ее осиновымъ полъномъ, скакалъ по горамъ и доламъ. На другой день на рукахъ и ногахъ у въдьмы оказывались прибитыя гвоздями подковы 3). Пугая по ночамъ людей, въдуны и въдьмы бъгаютъ въ видъ свиней, собакъ и кошекъ. На Украйнъ ходятъ разсказы, будто въдьмы превращаются въ огромныхъ, чудовищныхъ сукъ съ длинными сосцами, которые волочутся по земль-«ажъ телепаютця»: эта последняя черта объясняется наъ древняго представленія дождевыхъ тучъ материнскими грудями. Фантазія надъляеть облачныхь жень длинными, отвислыми грудями (см. выше стр. 119, 468), и сохраняеть за ними эту особенность при встать животненных воплощеніяхъ. Разсказывають еще, что въдьмы, витсто двухъ, имтютъ три сосца 1). Кошка-одно изълюбимыхъ воплощеній відьмы,

<sup>1)</sup> По германскимъ сказаніямъ, богиня Регсhtа носитъ коровью шкуру, Huldra имъетъ коровій хвостъ, а предводительница неистоваго воинства надъляется въ Норвегія кобыльимъ хвостомъ и называется Ryssarofa (hryssa — лошадь, гоfa — хвостъ) — Die Götterwelt, 27. — 2) Терещ., VI, 102; Lud Ukrain., II, 80; Рус. Предан., II, 103 и дал.; Кіев. Г. В. 1845, 16. — 3) Н. Р. Ск., VII, 36, с; Иличь, 290; Gern. Mythen, 711. — 4) Москв. 1844, XII, 40, Иллюстр. 1846, 134; Укр. мелодін, 112; Полтав. Г. В. 1844, 20; Кіев. Г. В. 1845, 13.

равно извъстное у славанъ и нъщовъ; въ Германіи въдымъ называють wetterkatze, donnerkatze, и тамъ существуютъ поверья, что кошка, когда проживетъ двадцать летъ, становится въдьною, и что чужимъ кошкамъ не следуетъ причинять вреда, а то въдьмы будуть за нихъ истеть 1). Чехи убъщены, что черная кошка черезъ семь лать дълается въдьмою, а черный котъ — дьяволомъ, что черезъ нихъ совершаются волшебныя чары и что колдуны постоянно держатъ съ ними совътъ 2). По русскимъ повърьямъ, въ кошекъ и собакъ входять во время грозы нечистые духи; въдьмы же, превращаясь въ этехъ жевотныхъ, высасываютъ у коровъ молоко. Въ Мазовін есть разсказъ о вёдьмё, которая въ образъ кошви отымала у коровъ молоко; разъ ночью захватиля эту кошку на промысать, и прежде, чтить она успъла скрыться, обрубили ей два пальца на передней лапъ; а на утро оказалось, что вменно двухъ пальцовъ не доставало на рукъ у одной вражьей бабы 1). Какъ превращение въ звъриные образы совершается при посредствъ мохнатыхъ шкуръ, надъваемыхъ на себя человъкомъ; такъ точно превращение въ птицу условливается набрасываніемъ на человіческое тіло окрыленной птичьей шкурки 4), или такъ называемой пернатой сорочки. Народныя преданія нізмецкія и славанскія разсказываютъ о прекрасныхъ немеахъ, которыя, облекаясь въ лебединыя и голубиныя сорочки, летаютъ по воздуху бълыми лебедями и голубками, а снимая съ себя эти сорочки—становятся дъвами (см. I, 540; II, 217; III, 187—193). Локи выпросиль у Френ ея соколью одежду ( vals-hamr == falkengewand) и полетълъ быстрымъ соколомъ; а великанъ Тіасси, нарядившись въ одежду орлиную, преследоваль его, какъ орелъ; одна изъ валькирій, предаваясь воздушному

¹) D. Myth., 1042, 1051. — ²) Громаннъ, 56-57, 201. — ³) Zarysy domove, III, 172-3. — ³) Рыбния., IV, 229—230.

nosety, sacpacusasa sa ceda krähengewand 1). Chasha. занесенная въ сборникъ Боричевскаго в), упоминаетъ о превращенів відымы въ огромнаго сокола. Въ Германів увівряютъ, что колдуны оборачиваются въ вороновъ, а въдымывъ воронъ 3); въ областных русских говорахъ каркунъ означаеть в ворона, и завистливаго человъка, который можетъ сглазить, изурочить; кар га - ворона и бранное название здой бабы или въдьмы («ахъ, ты старая карга!»). Наконецъ въщица-не только ведьма, но и сорока 1). Согласно съ своими демоническим наклонностями, въдьмы по преимуществу обращаются възловъщихъ, темнопёрыхъ и ночныхъ штицъ: лат. strix, род. strigis (στρίγξ) — ночная птица, сова, привидение и колдунья, занимающаяся порчею детей; чемск. stříha, словац. stryga, пол. strzyga—въдьма, хорут. и хорв. strigoń — упырь 6). Напротивъ о голубъ существуеть въ воронежской губ. повърье, что эта птица пременолиена такой чистоты и святости, что ни одна ведьма. не въ силахъ воспринять ен образа . Больше всего въдьмы любять превращаться въ сорокъ. О происхождения этихъ посавдинат разсказывають на Руси, что въ стародавніе годы обернулась нъкая въдьма сорокою, да такъ навсегда и осталась птицею; съ техъ поръ и явились на беломъ свете сороки 7). По свидательству народной пасни, Марина Миншекъ (признанная современниками за чародъйку) въ ту самую ночь, когда разразвлась мосмовская смута, оборотилась сорокою и уметвла изъ царскихъ теремовъ в). Въ олонецкой губ. сохраняется преданіе, будто одинъ старикъ поймаль сороку за

<sup>1)</sup> Germ. Mythen, 691. — 2) Пов. и пред., 107—111. — 3) D. Myth., 1052. — 4) Обл. Сл., 34, 80; Вятев. Г. В. 1847, 45. — 5) D. Муth., 992, 1088; Днеенбахъ, II, 343. — 6) Ворон. Г. В. 1850, 20. — 7) Духъ Христіан. 1861—2, XII, 270. — 6) Кирша Дан., 104.

хвостъ, но она вырвадась и удетвла, а въ рукахъ старика осталась женская рубашка: пойманная имъ сорока была въдьма 1). Народная сказка говоритъ о въдьмъ, которая прилетэла къ своему любовнику птицею, и снямая съ себя перья—являлась передъ нимъ страстною женщиной <sup>2</sup>). Въ томской губ. думаютъ, что для такого превращенія въдьмѣ необходимо бучное корыто: намекъ на поэтическое представленіе грозы стиркою облачных в тканей въ дождевомъ щелокъ. Ложась подъ это корыто, она тотчасъ-же выпархиваетъ оттуда сорокою, при чемъ руки ея преобразуются въ крылья з). Любопытенъ разсказъ Татищева: «въ 1714 году (говоритъ онъ) забхалъ я въ Лубны къ фельдиаршалу графу Шереметеву и слышаль, что одна баба за чародъйство осуждена на смерть, которая о себъ сказывала, что въ сороку и дыиъ превращалась, и оная съ пытки въ томъ винилася. Я хотя много представляль, что то неправда и баба на себя лжеть, . но фельдиаршалъ нимало интие внималъ». Послт долгихъ увтщаній баба призналась, что наклепала на себя, не стерпя мучительной пытки, и что, кроит лтчебныхъ травъ, она ничего не въдаетъ; казнь была отмънена и несчастную знахарку сослали въ монастырь подъ начало 1). По словамъ простолюдиновъ, въ Москвъ потому не видно сорокъ, что въ былое время въ видъ этихъ птицъ прилетали сюда въдъмы, и одна няъ нихъ похитила частицу св. причастія, а митрополитъ Алексъй проклялъ за это сорокъ и запретилъ имъ приближаться къ первопрестольному граду ). Чтобы напугать въдымъ, крестьяне убиваютъ сороку и въщаютъ ее возаъ коровниковъ и конюшень. Кроит того, втдуны и втдъмы мегутъ превращаться и въ нъкоторые неодушевленные предме-

<sup>1)</sup> Описаніе одон. губ. Дашкова, 190—1.— 2) Н. Р. Ск., VIII, 16, а.— 3) Этн. Сб., VI, 148.— 4) Истор. Росс., I, 110—1.— 5) Издюстр. 1845, 415.

ты: въ плубовъ натокъ (о чемъ сказано выше, стр. 467), въ снъжный комъ, камень и копну съна 1), что безъ сомитнія стоитъ въ связи съ уподобленіемъ скученныхъ облаковъ пряжь, скаламъ, стогамъ и копнамъ.

Народный эпосъ любить останавливаться на такиственной на укт оборотничества и нертдко заставляеть своихъ героевъ

По темнымъ лъсамъ детать чернымъ ворономъ, По чисту полю скакать сърымъ волкомъ, По крутымъ горамъ тонкимъ, бълымъ горностаемъ, По синимъ морямъ плавать сърой утушкою 2).

Богатырь Волхъ Всеславьевичъ, имя и подвиги котораго указываютъ на его чародъйное значение (когда онъ родился — сотряслось все царство индъйское), съ дътства учился тремъ премудростямъ: оборачиваться яснымъ соколомъ, сърымъ волкомъ и гнъдымъ туромъ – золотые рога; далье былина разсказываетъ, что онъ оборачивался горностаемъ и мурашкою. Царь Афромей, по свидътельству былины объ Иванъ Годиновичъ,

Скоро вражбу (ворожбу) чиниль: Частым поля туромъ перескакаль, Темные дітса соболемъ пробъжаль, Быстрыя ріжи соколомъ перелеталь 3).

Слово о полку замъчаетъ о внязъ Всеславъ, что у него въщая душа была вътълъ, что онъ «въночь влъкомъ рыскаше: изъ Кыева дорискаше до куръ ( — до пътуховъ)

Какъ и старшая сестра въ морв щукою, А середняя сестра въ полв соколомъ, А меньшая сестра въ чебв звъздочкою.



<sup>1)</sup> Абев., 79. — 2) Рыбник., I, 434; IV, 95-96. — 3) Кирша Дан., 47, 50-51, 142. Въ одной изъ великорусскихъ пъсень (О. З. 1860, V, 110) дъвица, отданная замужъ въ чужедальнюю сторожу, приметаетъ оттуда на родину горемычною кукушкою, а въ другой сёстры идутъ искать своего милаго брата:

Тмутороканя, великому Хръсови <sup>1</sup>) влъкомъ путь прерыскаme» <sup>2</sup>), т. е. достигалъ Тмутаракани до разсвъта, предупреждая восходъ Солица.

Въ зимніе мъсяцы небо и царствующія на нешъ свътила помрачаются густыми туманами, богъ-громовникъ перестаетъ разать демоновъ и заключается въ окованныя стужею тучи; такимъ образомъ всв свътаме боги облекаются въ темиме облачные покровы и теряютъ свою благодатную силу, или выражаясь минически: надавають мохнатыя одежды, далаются оборотнями и подчиняются злой чародъйкъ Зимъ. Въ ту печальную пору колдуны, вёдьмы и демоническіе духи овладъваютъ небеснымъ царствомъ, набрасываютъ на боговъ волчьи и другія звіриныя шкуры, превращають ихъ въ иноическихъ животныхъ, въ образахъ которыхъ и пребываютъ они до начала весны. Такое невольное превращение въ сказанияхъ индоевропейскихъ народовъ называется околдованіемъ, за чарованіемъ, заклятіемъ. Въ разныхъ отдълахъ настоящаго сочинения уже были приведены и объяснены нъкоторыя изъ этихъ сказаній (см. І, 787-793 — о свиномъ чехат и добромъ молодцт Незнайкт, который рядится въ воловью шкуру); но эпосъ народный чрезвычайно богатъ подобными поэтическими изображеніями, и мы позволяемъ себъ указать еще изсколько примеровъ. Остановимся на сказке о

<sup>1)</sup> О значеніи Хорса см. статьи Бодянскаго — въ Ч. О. И. и Д., годъ 1-й, II, 8—11, Срезневскаго — въ Ж. М. Н. П. 1846, VII, 49—51, и Прейса—ibid. 1841, II, 31—37. Имя Хорсъ (Хърсъ, Хръсъ) встръчается во многихъ старинныхъ памятникахъ (П. С. Р. Л., I, 34; Изв. Ав. Н. 1853, 418; Лът. рус. лит., кн. У, 5; т. ІУ, 89, 92—99, 104; Оп. Румян. Муз., 228; Пам. стар. рус. литер., III, 119; Щаповъ, 8); ивслъдователи признаютъ его тождественнымъ Дажьбогу: въ сискр. солице—sûгуа (веданч. sûг, sûга) — svагуа отъ svаг—свътъ, небо: слову svаг въ вендскомъ соотвътствуетъ hvаге, род. hûrô—солице, перс. сhûr, hôr, осс. chur (Пияте, II, 667). — 2) Рус. Дост., III, 196—200.

заплятыхъ детяхъ. «Еслибъ Иванъ-царовичъ взялъ меня замужъ (говоритъ красная дъ́вица), я бы родила ему сыновейнокольна ноги вр золоть, по локоть руки вр серебръ, вля: во лбу красное солице, на затылкъ свътёлъ мвсяцъ, по косицамъ частыя зввады». Иванъ - царевичъ взяль за себя дівицу; пришло время, родила ему царевна сыновей — таких ненаглядных, каких объщала; но злая въдьма (вногда ее замъняють завистливыя сёстры: пря за, что съ помощію одного веретена можеть одіть все царство, и искусная ткачиха, объщающая выткать коверъ-самолёть, т. е. въщія жены, изготовительницы облачных тканей, и витсть съ тыпь заыя парки) подменяеть ихъ щенками и жотятами, а настоящихъ детой прячеть въ подземелье возя в стараго дуба. Родила еще паревна сына-богатыря и успъла скрыть его отъ въдьны за назухой; между тънъ ее осудили, посадили въсмоленую бочку, оковали желъзныши обручами и пустили въ океанъ-море глубокое, а Иванъ-царевичъ женится на дочери хитрой водшебницы. Долго носило бочку по морю и наконецъ прибило къ далекому берегу, а тамъ временемъ сынъ - богатырь ростетъ не по днямъ, а по часамъ, какъ тъсто на опаръ всходитъ; выросъ, мотянулся—н вингъ бочку разорвало, жел таные обручи поспадывали. Мать съ сыномъ выходить изъ бочки: богатырь съ номощію кремня и огнива, топора и дубинки (эмблены молнін) строить славный дворець, добываеть разныя дековинки (мельницу, которая сама мелеть, сама вветь, пыль на сто версть мечеть, кота - баюна, который пъсни поетъ, сказки сказываетъ, и золотое дерево съ извлени на немъ птвцами) и освобождаетъ изъ подземелья братьевъ. Доходитъ о томъ слухъ до Ивана-царевича; онъ пріважаетъ посмотрать на диковинки — тутъ все изобличается, втдыму предають казин, и царевичь береть къ себт прежиюю

жену. Интересенъ варіантъ, записанный въ периской губернін: молодая царица родила трехъ чудесныхъ младенцевь; баба-яга вызвалась быть повитухою, оборотила царевичей волчатами, а взамбнъ ихъ подложила простаго кростьянского мальчика. Царь разгитвался на жену, велъть посадить ее вижстъ съ ребенкомъ въ бочку и пустить въ сиве море. Бочка пристаетъ къ пустыяному берегу и разваливается; царица и подвидышъ выходятъ на сухое мъсто, молять Бога даровать имъ хатоъ насущный, и по ихъ молитвъ превращается вода въ молоко, а песокъ въ висель. Проходиля инио нищіе и намало дивалися, что вотъ живутъ себт людао хабов не думають: подъ руками ръка молочная, берега кисельные; пришли къ царю и разсказали ему про то диво неслыханное. А царь уже успаль на другой жениться — на дочери бабы-яги. Услыхала тъ ръчи новая царица, выскочила и крикнула: «экое диво разсказывають! у моей матушки есть получие того: кувшинъ о семи рожкахъ — сколько ни вшь, сколько ни пей, все не убываетъ». Этим словами она отуманила царя: то хотъль было вхать, на диве посмотрать, а то и думать пересталь. Когда сведаль про это подкидышъ, тотчасъ-же собрался въ путь и уносъ у бабы-яги завътный кувшинъ. Снова заходять къ царю ниціе, разсказываютъ про ръку молочную, берега кисельные и кувшинъ о семя рожкахъ. Ягинишна выскочнаа: «нашан, говоритъ, чънъ хвастаться! у моей матушки получше того: зеленый садъ, въ томъ саду птицы райскія, поють пісни царскія». Подвидымъ отправился садъ добывать, обощелъ вокругъ него, и проязвеся заклятіе: «какъ дуетъ вътеръ, такъ лети за мною зеленый садъ!» заиграль въ дудочку — и въ туже минуту деровья двинулись съ места и последовали за своимъ вожатымъ. Тогда ягинишна стала похваляться зеркальцемъ: «у моей ма-ТУШКИ ОСТЬ ПОЧИЩО ТОГО: ЧУДНО О ЗОРКАЛЬЦО — КАКЪВЗГЛА-

немь вънего, такъ сразувесь свётъ увидимы! • Подкидышъ заказалъ кузнецу сковать три прута желфаные да щипцы, пришель къ бабъягъ, поймаль ее за языкъ щипцами, началъбить прутьями жельзными и заставиль отдать себъ зеркальце. Принесъ зеркало домой; царица глянула въ него и увидела своихъ детокъ волчатамина чистой полянь, промежь густаго оръщника, по травкъ-муравкъ валяются. Подкидышъ вызвался на новое дъло: онъ примелъ на поляну, и пока водчата спали--- развелъ костеръ и связалъ у нихъ хвосты въ одинъ крћикой узолъ, да какъ крикнетъ зычнымъ голосомъ: «не пора спать, пора вставать!» Волчата вскочнии и рванулись бъжать въ разныя стороны волчым шкуры съ нихъ мигомъ слетъли, и явились три добрыхъ и длодца, три родныхъ братца. Подвидышъ схватиль волчьи шкуры и бросиль въ огонь; когда онъ сгорым, братья воротимсь въ матери. Услыхаль царь процарицу и царевичей, не вытерпълъ, потхалъ къ нивъ и узналъ все, что было; въ тотъ-же день онъ прикавалъ разстрелять бабу-ягу витстт съ ея дочкой. Сказка эта передается еще съ следующими отменами: царица породила двухъ сыновой и третью дочь-красавицу, которая когда улыбалась-розы сыпались, а когда плакала—витсто слазъ алиазы съ брилліантами падали. При самонъ рожденіи діти подмъняются щенвами да котятами; впоследствін паровичи были превращены въ камин, а царевна добываетъ птипу-говорунью, поющее дерево и живую воду; этою водою она возвращаетъ братьевъ къ жизни, колдовство рушится и правда торжествуетъ надъ злобою 1). Въ намецкой редакціи поющее дерево названо sonnenbaum, а живая вода — springende wasser; на солнечномъдеревъ красуются золотые плоды и блескъ ихъ такъ силенъ, что прогоняетъ ночную тьму. Подоб-

<sup>1)</sup> H. P. Ca., VI, 68-69; VIII, 553-6.

ныя сказки составляють общее наследіе видоевронейских народовъ 1). Вниманіе наше прежде всего останавливается на тахъ чудосныхъ приматахъ, съ напими рождаются на сватъ царевичи: во лбу красное солице, на затылкъ свътёлъ мъсяцъ, по бокамъ (или косицамъ) часты звізды; по коліна ноги въ золотв, по локоть руки въ серебрв; волоса у нихъ зодотые или на каждомъ волоски по жемчужний; сымая свои шапочки, они все вокругъ себя освещаютъ яркими лучами 2). Такія приміты указывають, что это-не простые смертные, а свътлые боги, представители высокаго неба и техъ блестящилъ свътилъ, которыя присвоены имъ, какъ всегда-присущіе аттрибуты. Красное солице во лбу напоминаетъ глазъ Одина, ивсяцъ на затылкъ-лунный серпъ, вънчающій голову Діавы, частыя звізды по тілу - иногоочитаго Аргуса; золотые волосы, руки и ноги суть поэтическія обозначенія солвечныхъ лучей. Сестрою этихъ сказочныхъ героевъ является прекрасная дева Зоря, разсыпающая по небу розовые цветы и роянющая алмарныя слезы въ утренней и вечерней рост. Въ соотвътственной новогреческой сказит з) прямо указано, что царицею быля рождены Солице, Луна и Дениица (о мионческой связи денницы съ зорею см. І, 86-88). Рожденіе Солнца праздновалось на Коляду, когда оно поворачиваетъ на лето; но этотъ поворотъ совпадаетъ съ самыми сильными морозами, выогами, мятелями и самымъ неистовымъ гульби-

<sup>1)</sup> Slov. pohad., 470—7; Пантеонъ 1854, V, смъсъ, 1—4; Матер. двя изуч. нар. слов., 32—33, 57—72; Ганъ, 69; Рус. Въст. 1857, V, 32 (о древне-францувской повиъ: "Le chevalier au Cygne); Вольфъ, 168—177; Zeitschr. für D. Myth., l, 453—8. — 1) Н. Р. Сж., VI, 62; Худяк., III, стр. 131; Приб. иъ Изв. Ак. Н. 1853, 167; сб. Валявца, 124; Шлейхеръ, 10; Сри. принов., стр. 74: мчадо златоруко и златокосо", стр. 128: дъва съ звъздою на правомъ колънъ; D. Муth., 364; сказ. Грим., I, стр. 56; Шоттъ, 16, 23; Поэт. Воз., I, 699. — 2) Ганъ, II, стр. 40.

щемъ нечистыхъ духовъ и въдьмъ. Злая колдунья Зима тотчасъ-же овладъваетъ свътоноснымъ героемъ и его братьями н обращаеть ихъ въ волчать (на языкв Эдды: зима — Wolfzeit); подивнъ новорожденныхъ щенками и котятами обозначасть туже мысль: боги ли превращаются въ звёрей, или звёри заступають ихъ место--- это только различныя формы выраженія, суть же остается невзивнною. Сверхъ того, фантазія воснользовалась и другими метафорическими выраженіями: въдьма причетъ новорожденныхъ въ темныя подземелья ( Въ мрачные вертепы тучъ) и даже подвергаетъ ихъ окаменвнію. Но съ приходомъ весны владычество темныхъ силъ оканчивается: богъ-громовникъ, заключенный въ бочку-облако, несется по воздушному океану, разрываетъ свою теминцу и творить молочныя реки и кисельные берега, т. е. пускаетъ на землю дождевые потоки и производитъ грязи (II, 134-5); окаменённые герои оживають, а превращенные сбрасывають съ себя чуждыя виъ звъряным шкуры и предстаютъ во всей своей несказанной красоть. Такой акть освобожденія совер**жается тотчасъ, какъ скоро добыта** живая или «прыгающая» вода, т. е. какъ скоро прольется съ неба дождь и зимніе льды и ситга претворятся въ журчащіе, скачущіе съ горъ потоки. Вотъ почему сказки заставляють богатыря - громовника или по другимъ варіантамъ: красавицу - Зорю (богиню весны) съ такою неустанною заботою отыскивать и отынать у ведьны разныя диковиние — знаненія творческих силь природы. Неисчериаемый кувшинъ соотвътствуетъ тъмъ урнамъ, изъ которыхъ небесныя богини слади на поля и нивы плодородящіе дожди; дерево съ золотыми плодами есть дерево туча, съ которымъ преданія связываютъ источники живой воды; оно названо поющимъ, потому что съ намъ нераздъльно представление о пъсняхъ, заводимыхъ весениею грозою; на томъже основанів птица-туча названа говоруньей, а живическому коту (donnerkatze) приданъ эпитетъ баю на (отъ глагола баять). О чудесной мельнице и летучемъ саде сказано было выше (I, 295; II, 292). Въ числе другихъ диковинокъ богъ-громовникъ отымаетъ у ведьмы славное зеркальце, въ которое можно видеть весь міръ, т. е. выводитъ изъза тучъ все-озаряющее солнце, издревле уподобляемое зоркому глазу и блестящему металическому щиту или зеркалу;
щипцы, которыми тянетъ онъ за языкъ бабу-ягу, и железные
прутья, которыми бьетъ ее—синволы разящихъ молній: теми-же орудіями побеждаютъ богатыри и чертей, и драконовъ.
Снятыя съ царевичей волчьи шкуры сожигаются на костре,
т. е. въ грозовомъ пламени.

Сила околдованія или заклятія превращаеть сказочныхъ героевъ различными звёрями (волкомъ, медведемъ, рысью, конемъ, собакою, козломъ и бараномъ ), чудовищными змвями (см. II, 621-5) и гадами (жабою, лягушкою и пр. 1), и во всткъ этихъ метаморфозакъ главное значение принадлежитъ шкурт животнаго. Въ Бълоруссін для техъ оборотней, которые являются въ видъ жабъ, лагушевъ и кошевъ, употребительны названія: жабалака и кошкалачень, названія, образовавшіяся на подобіе слова вовкулакъ и буквальноозначающія: жабью (дягушечью) и кошачью длаку в). По свидътельству народной сказки, царевна-лягушка освобождается отъ заклятія послѣ сожженія ез лягушечьей кожурыны; точно также предаются огню зывыная сорочка, свиной кожухъ и другія шкуры, въ которыя рядятся очарованные царевичи и царевны. На Руси хранится такое преданів: красавица, превращенная мачихой в въдьмою въ рысь,

<sup>1)</sup> Н. Р. Св., II, 29; IV, 45; VI, 50; VII, 27, 43; VIII, 12; сваз. Грим., 11, 92, 141; Ганъ, 14, 31, 100; Вольоъ, 9—15, 206—216, 304; Срп. принов., 9, 10.——1) Москв. 1853, V, 6.

прибъгала въ своему осиротълому ребенку, сбрасывала съ себя звъриную шкурку и кормила его материнскою грудью, а накоринвъ — снова оборачивалась рысью и удалялась въ дремучій ліст; мужъ красавицы, улучивъ удобную минуту, захватилъ звъриную шкурку, спалилъ ее на огит, и тъмъ самымъ освободнаъ свою подругу отъ волшебнаго очарованія. Въ норвежской сказкт 1) однев изв кородевичей, превращенныхъ въ жеребятъ, говоритъ своему избавителю: «возьми этотъ старый мечь; въ день твоей свадьбы ты долженъ отрубить намъ головы и снять лошадиныя кожи; тогда мы опять сделаемся людьми. Злой тролль набросиль на насъ эти кожи — и мы стали жеребятами.» Подобное указаніе встрівчается и въ сказкахъ нівмецкихъ и славанскихъ 3); мечь-метафора молнін, которая, нанося ударъ оборотню, совлекаетъ съ него облачный покровъ. Наряду съ этим преданіями существують другія-о превращенія зачарованных царевичей въ птицъ. Такъ, по свидътельству русской сказки 2), дети, рожденныя по колена въ серебре, по грудь въ золотъ, съ мъсяцемъ во лбу и звъздами по бокамъ, были превращены въ голубе й, и только тогда приняли че-40Въческие образы, когда у нихъ вы рвали изъхвостовъ по неру, что равносильно снятію пернатой одежды. По другому указанію, возстановленіе человъческихъ формъ условиквается сожженіемъ птичьей шкурки и крыльевъ 4). Норвежская сказка 5) говорить о въдьмъ (trollxehe), которая оборотила двінадцать королевичей дикими утками; но коро-**4688** родила еще дочь — бълую что снъгъ и румяную что кровь. Новорожденная была названа Schneeweiss-Rosenroth; ова является въ той-же роли избавительницы, какую въ выше-

<sup>1)</sup> II, 1. — 2) Сб. Валявца, 136—141; сказ. Грим., 57; Вольеъ, 242. — 3) Н. Р. Ск., VI, 68, d. — 4) Н. Р. Ск., IV, 46; VIII, 17 и стр. 141; сказ. Грим., 135. — 5) II, 3.

приведенной сказкъ исполняетъ богиня Зоря. Бълоситжка выросла и отправилась искать братьевъ; после долгаго странствованія, ей удалось достигнуть своей цели. «Для того, чтобы избавить насъ, сказали ей королевичи, ты должна набрать пуху съ цвътовъ одуванчика, расчесать этотъ пухъ, выпрясть, выткать и сшить намъ двенадцать сорочекъ и столько-же шапочекъ и шейныхъ платочковъ; во все время этой работы ты обязана ни говорить, ни цлакать, ни смаяться. > Балосивжка согласилась и братья повели ее на широкій дугь, на которомъ пестръли одуванчики. Всякій день она собирала мягкій пухъ и долго сидъла за пряжею, дожидаясь братьевъ. Однажды, когда прекрасная королевна собирала пухъ съ цвътовъ, вблизи того мъста охотился молодой король. Онъ увидалъ Бъвоснъжку, и пораженный ея красотою, остановился и повель было ръчь; но дъвица упорно молчала. Король посадилъ ее на коня и увезъ къ себъ, виъстъ съмъшкомъ, въкоторомъ лежала начатая ею работа. Вскоръ онъ задумаль на ней жениться: но его мачиха была противъ этого брака: «смотри, говорила она, чтобъ не взять за себя втдьмы! въдь не даромъ же она все молчить, не плачеть и не сибется». Король не послушался в женился. Бълоснъжка и послъ свадьбы продолжала шить братнины сорочки. До истеченія года она родила сына; но злая мачиха вошла ночью въ спальню, унесла ребенка и бросила его въ змънную яму, потомъ разръзала свой палецъ, обрызгала кровью губы спящей матери и сказала королю: «ступай-посмотри: твоя жена събла свое собственное дитя!» Король сильно запечалнася, но, любя жену, простиль ее. На другой годъ Бълосетжка опять родила сына, а на третій - дочь; старая королева выкрала и этихъ дътей. Тогда раздраженный отецъ отдалъ приказъ сжечь свою жену на костръ. Приготовили ксстёръ, зажгли и повели Бълосиъжку; она захватила съ собой и свое рукодълье: только сорочка иладшаго брата была не дошита, все остальное было готово. Вдругъ послышался шунъ въ воздухъ — прилетъло двънадцать дикихъ утокъ, всякая ухватила с вое платье въ носикъ и накинула на себя, и въ туже минуту всъ двънадцать превратились въ королевичей; только у меньшаго брата, вибето лъвой руки, осталось утиное крыло. Срокъ испытанія кончился; Бълоснъжка могла говорить, плакать и сибяться; истина открылась и злоба мачихи была наказана 1). Съ перваго взгляда свидътельство этой сказки какъ-бы противоръчитъ сдъланнымъ нами выводамъ: не совлечение, а напротивъ накладываніе верхнихъ покрововъ возвращаетъ превращеннымъ королевичамъ ихъ настоящіе образы. Но вглядимся ближе, и ны увидимъ, что никакого противоръчія не существуетъ. По древнему представленію, тъло есть одежда (lik-hamr), въ которую облекается безсмертный духъ на извъстное время; это-та жизненная сорочка, изготовляемая дівами судьбы, въ какой является на божій світь новорожденное дитя (см. стр. 359-360). Отсюда возникло върованіе, что душа можетъ мънять свой тълесный покровъ, воплощаться то въ одну, то въ другую форму. Вотъ почему какъ набрасывание мохнатой шкуры или пернатой сорочки (т. е. звъриной или птичьей твлесной оболочки) превращаетъ человъка звъремъ и птицею, такъ точно набрасываніе людской одежды (= körperhemd, fleischgewand) должно возвращать оборотню образъ и подобіе человъка 2). По народному убъждению, если унести человъческое платье оборотня, то онъ уже не въ силахъ будетъ возста-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. подобныя же сказки въ собранія Грим., 9, 25, 49. 93; Вольеъ, 217—224; Zeitsch. für D. M., I, 310—5; Westsl. Märch., 112—6; Slov. pohad., 275—295; сб. Валявца, 218—221: "Mati zaklela sine na gavrane". — 2) Germ. Mythen, 691: "Da nannte man hamaz das Gewand umziehen, die Verwandlung hiess hamas kipti".

новить свой прежній образь и останется навсегда звітрень; отъ того-то въдунъ, снимая одежду -- съ дълію перекинуться въ звъря, старается запрятать ее такъ, чтобы никто не могъ найлти и овладъть ею. Въ старинной французской повъсти (Lai du Bisclavaret—XIII в.) разсказывается объ одномъ рыпаръ, проживавшемъ въ Бретани; каждую недълю онъ уходиль отъ своей молодой жены, раздъвался донага, пряталъ снятое платье, и превращаясь въ волка, въ теченіи трехъ дней оставался въ лесу. Коварная жена выпытала отъ мужа тайну, в похитила его платье; съ тъхъ поръ онъ рыскаль волкомъ и не прежде сдалался человакома, кака получива обратно свою похищенную одежду 1). Возвращаемся въ Бълоснъжвъ и ел братьямъ: возстановление человъческого образа совершается при посредствъ тонкой, вытканной изъ пуха цвътовъ сорочки. Въ немецкой редакціи геромня, чтобы избавить братьевь, превращенныхъ въдьмою въ лебедей, приготовляетъ для низъ сорочки наъ цвътовъ sternenblumen 2); а въ хорутанской редакців братья-вороны требують отъ сестры рубашекъ «із samih perlov i dragih kamenov, i da pod ovim časom dok bude ove rubače delala, z nikem se ne bu spominjala» 3). Эти сорочки тождествены съ тъми чудесными нарадами, блистающими какъ солице, мъсяцъ и звъзды, о которыхъ упоменаютъ другія народныя сказки (І, 787—8).

<sup>1)</sup> Какъ-то окотился король; собави наследнии Бисклаварета и страшно его искусали. Увидя короля, волкъ подбегаеть въ нему, целуеть его ноги и проситъ знаками о пощаде. Король взяль волкъ съ собою и держаль въ своей опочивальне; волкъ быль кротокъ, какъ ягиеновъ, и только одважды общаружиль зверское бешенство, росившись на королевскомъ празднике на свою бывшую жеву и откусивъ у нея носъ. Это возбудяло подозрения; произвели допросъ, и виновная жена вынуждена быль признаться и возвратить рымарю его платье — О. З. 1860, Х, 680—2; D. Муth., 1050. — 2) Сказ. Грим., 49. — 3) Сб. Валявца, 219.

Одатые во время зимы въ животненныя шкуры, небесные боги просватляются съ возвратомъ весны — рядятся въ блестящія, сватозарныя одежды, и съ тамъ виаста снова обратають та прекрасныя человакоподобныя формы, въ какихъ обыкновенно олицетворяла ихъ фантазія. Этотъ счастливый исходъ возможенъ только подъ условіемъ, чтобы сказочная героиня не плакала, не смаялась и не говорила цалыя семь латъ 1), т. е. освобожденіе наступаетъ не прежде, какъ по истеченім семи зимнихъ масяцевъ, въ продолженіе которыхъ дава Зоря (— царевна Несмаяна) не плачетъ — не роняетъ росы и не смается — не разсыпаетъ розовыхъ, золотистыхъ лучей; въ туже печальную пору она, какъ богиня весеннихъ грозъ, пребываетъ безчувственной и намою — не льетъ дождевыхъ слезъ и не ващаетъ громовыхъ глаголовъ.

Приписывая превращенія вліянію здаго колдовства и въ тоже время признавая души человъческія за существа стихійныя, способныя мънять свои тълесныя одежды (см. стр. 230, 301), предки наши пришли къ убъжденію, что колдуны, въдьны и нечистые духи, могутъ превращать людей въ различныхъ животныхъ. Убъждение это глубоко вкоренилось у всъхъ выдоевропейскихъ народовъ и вызвало иножество любопытныхъ сказаній. На Руси думають, что колдунь, зная имя человька, можетъ по собственному произволу сдълать его оборотнемъ; в потому имя, данное при крещеній, необходимо утанвать и называться инымъ, вынышленнымъ. Въ пылу злобы и ищенія колдуны и вёдьмы творять чары и оборачивають своихъ недруговъ навсегда или на извъстный срокъ звърями. На Украйнъ и въ Бълоруссія такихъ невольныхъ оборотней называютъ вовкулаками, потому что всего чаще ихъ представляють въ видъ волковъ. Это — болъе страждущія, чънь зловредныя существа; они живутъ въ берлогахъ, рыскаютъ по лъ-

<sup>1)</sup> D Myth., 1052.

самъ, воютъ по волчьи, но сохраняютъ человъческий смыслъ и почти никогда не нападають на деревенскія стада; только нестерпимый голодъ можетъ понудить ихъ искать себъ поживы. Нередко бродять они возле роднаго села, и когда завидять человъка, смотрять на него такъ жалостливо, какъ будто умоляють о помощи; случалось замізчать при этомъ, что изъ глазъ бъднаго вовкулака струились въ три ручья слёзы; сыраго инса, которое ему предлагають, онъ не береть, а брошенный кусокъ хлаба повдаеть съ жадностью. Одинъ пригожій юноша презръль любовь въдыны, и вскорт его постигло жестокое ищеніе: разъ побхаль онь за дровами, остановился въ лъсу, взялся за топоръ и только что замахнулся на дерево — какъ руки его превратились въ волчім лапы, а затъмъ и весь онъ покрылся мохнатою шкурою; несчастный бросился къ своимъ воламъ, но тъ въ испугъ шарахнулись въ сторону; хотват было остановить ихъ своимъ голосомъ, но вибето людской ръчи раздался протяжный дикій вой. Другая відьма оборотила волкомъ своего сосъда, который впоследствін, когда освободился отъ заклятія, разсказываль, что, будучи оборотнемъ, онъ подружился съ настоящимъ волкомъ, ходилъ съ нимъ на добычу, и котя чувствовалъ себя человъкомъ, но не могъ выражать своихъ мыслей словами, а вылъ по-волчьи 1). Выше указано, что въ лътнихъ грозахъ древній человъкъ созерцаль свадебное торжество, брачный союзь, въ который богъ громовникъ вступалъ съ облачными нимфами. Чтобы воспрепятствовать этому благодатному союзу, злая відьма Зима накидывала на нихъ волчьи шкуры, т. е. оцъпеняла стужею и лишала плодотворящаго съмени дождя. Отсюда родилось повърье, что колдуны и въдьмы всего чаще оборачива-

<sup>1)</sup> Москв. 1846, XI—XII, 152; Кулишъ, II, 35—36; Приб. къ Ж. М. Н. II. 1846,8—9; Рус. Въст. 1842, V—VI, 123; Совр. 1856, XII, 194; Пов. и пред., 91—96.

ють въ водковъ или собакъ новобрачную чету и свадебныхъ потажанъ 1). Въ числъ въдовскихъ гръховъ народный стихъ уполинаетъ:

По свадьбамъ душа много хаживала, Свадьбы звърьями оборачивала <sup>2</sup>).

У былоруссовы сохраняется преданіе, что нъкогда праздновалась свадьба, и вдругъ нежданно-негаданно среди шумнаго веселья, женихъ и всъ прочіе мущины были превращены чароатемъ въ волковъ, женщины — въ сорокъ, а невъста — въ кукушку; съ той самой поры эта горемычная кукушка носится следомъ за своимъ суженымъ и роняетъ несчетныя слезы; тамъ, гдъ она пролетаетъ, текутъ ручьи и ростетъ трава, вавъстная подъ названіемъ «кукушечьную слёзъ» в). Скандинавская минологія заставляеть волковь сопутствовать богу побъдъ; а потому шведы появление вовкулаковъ связываютъ съ военной грозою. Когда, во время последней войны Швецін съ Россіей, около Кальмара появилось множество волковъ, то меж-АУ Окрестными жителями пронесся слухъ, что эти волки суть шведскіе планники, превращенные чарами непріятеля въ зварей и посланные опустошать свое собственное отечество 4). По указанію старинной былины, чародъйка Марина, полюбовница Зитья Горынчища, превратила девять богатырей быками, а десятаго — Добрыню гитдымъ туромъ-золотые рога 5).

Средства, употребляемыя колдунами и въдъмами для превращенія людей въ животненные образы, сходятся съ тъми, силою которыхъ они сами становятся оборотнями. Средства эти



<sup>1)</sup> Иллюстр. 1845, 183; Кіев. Г. В. 1845, 16. — 2) Літ. рус. лят., ян. II, 156. — 3) Иллюстр. 1846, 149 — 4) Zeitsch. für D. Муth., IV, 197. — 5) При этомъ Марина похвалялася: «а и въть меня китръе, мудръе». Но сыскалась волшебница похитръе ее: "я не хвастаю, сказала она, а, хочешь — оберну тебя сукою!" — Кирша Дан., 66—69; Нар. Сказ. Сахарова, 30—36

следующія: а) набрасываніе звериной шкуры. Крестьяне увбряють, что въ старые годы случалось, снимая шкуру съ убитой волчицы или медвъдицы, находить подъ нею бабу въ сарафанъ. Есть разсказъ, что на охотничьей облавъ убили трехъ волковъ, и когда стали снимать съ нихъ шкуры, то подъ первою нашли молодаго жениха, подъ второю — невъсту въ ея вънчальномъ уборъ, а подъ третьей - музыканта со скрипкою 1). Однажды пристала на дорогѣ къ извощикамъ черная собака — такая умная, что встыть на диво! что ни скажутъ ей - все понимаетъ, только говорить не умъстъ. «Ужь не оборотень ли это?» подумали извощики и показали собаку знахарю. Тотъ сейчасъ узналъ, что собака-не простая, и говоритъ имъ: «истопите баню, какъ можно жарче, и тащите туда чернаго пса, положите на полокъ и парьте такъ, чтобы шкура долой слезла; слезеть шкура — человекь будеть!» Извощики такъ и сдълали: ошпарили оборотия, шкура слъзла — и сталъ передъ ними знакомый парень изъ состдней деревни; начали его распрашивать, и узнали, что его оборотида собакою старая колдунья 2). Разсказъ этотъ любопытенъ, какъ отголосокъ древняго представленія, что облачныя шкуры исчезають въ потокахъ дождя — въ грозовой банъ. b) Волшебная науза. Чтобы превратить свадебное сборище въ стаю волковъ, колдуны берутъ столько ремней или мо-

<sup>1)</sup> Семеньсв., 142; Абев., 80; Иллюстр. 1845, 415; Н. Р. Лег., стр. XI: медвъдь, говорятъ поселяне, былъ прежде человъномъ. Когда-то-встарину странствовали по вемлъ св. Петръ и св. Павелъ. Случилось имъ проходить черезъ деревню около моста. Злая жена и мужъ согласились испугать святыхъ путниковт, надъли на себя вы вороченныя шубы, притаились въ укромномъ мъстъ, и только апостолы стали сходить съ моста — они выскочили имъ на встръчу и варевъли помедвъжьи. Тогда апостолы сказали: "щобъже вы ривили отныни и до вика!" Съ той самой поры и стали они медвъдями. — 2) Чудинск., 115—6; сравни Н. Р. Ск., VIII, стр. 678—9.

чалокъ, сколько нужно оборотить лицъ; нашентываютъ на нихъ заклятія, и потомъ этими ремнами или мочалами подпоясываютъ обреченныхъ, которые тотчасъ-же в становятся вовкулаками. Такой оборотень не вначе можетъ получить прежній человіческій образь, какь разві вь томь случав, когда чародъйный поясь изотрется и лопнеть; но и послъ избавленія долгое время бываеть дикъ, сумрачень и нескоро навыкаетъ людской ръчн 1). Въ подляшской Руси разсказываютъ, что ведьма, съ целію обратить свадебный поъздъ въ волковъ, скрутила свой поясъ и положила его подъ порогъ избы, гдъ праздновалась свадьба, и всъ, кто только переступиль черезь поясь, оборотились волками. По другому разсказу, она крутила для этого липовыя лыки, варила ихъ и приготовленнымъ отваромъ обливала потажанъ. Черезъ три года въдьма покрыла каждаго оборотня тулупомъ (человъческой одеждою = libhamo), и въ туже минуту всъ они сдълзансь людьми; только у жениха уцълълъ волчій хвостъ, потому что случайно не попалъ подъ тулупъ, наброшенный въдьмою. По указанію славянскихъ сказокъ, въдьма оборачиваетъ добраго иолодца конемъ, накидывая на него узду. Итмецкія преданія говорять о волчьемь пояст и медвъжьемъ о шейникъ, чрезъ посредство которыхъ совершается превращеніе въ волка и медвідя (см. выше стр. 531-2); на шведских островах новобрачные, превращенные въ волковъ, узнаются по кольцамъ, надътымъ на ихъ шен. Въ «Миеологін» Гримма, приведенъ разсказъ о гусъ-оборотив, который однажды покусался съ другою птицею, и та сорвала ему съ шев волшебную повязку (tüchlein); едва повязка упала — какъ въ тоже мгновение гусь превратился въ человъка. Наконецъ сами колдуны и въдъмы, желая преобразить-

<sup>1)</sup> Ворон. Бесъда, 195: Пов. и пред., 178-9; Lud Ukrain., II, 229

ся въ звърей, набрасывають на себя к оль цо или кувыркаются черезъ обручи. Польск. przedziergnać — перевязать узломъ, przedziergnąć się (przedzierzgnąć się) преобразить, принять иной видъ. По древижищему возаржию, душа, облекаясь въ тълесную одежду, соединяется съ нею таниственною связью; какъ скоро эта связь (веревка, цфпь или кольцо) будетъ разорвана, душа покицаетъ тело и остается на свободъ до новаго воплощенія въ ту или другую матеріальную форму (стр. 357-8). Вотъ почему всякая метаморфоза человъка ( Воплощение его души въ звървное или птичье тъло) скръпляется наложениемъ волшебной наузы, а возстановление человъческаго образа требуетъ ея снятія. По другинъ же сказаніямъ, колдунъ или вёдьма не прежде можетъ превратить человька възвъря, какъ сиявши съного поясъ, т. о. разртшивъ ту связь, которай существуеть между его душою ичеловьческимь тъломъ. Въ романской и нъмецкой средневъковой литературъ встръчаемъ преданіе о рыцаръ-лебедъ. Молодой витязь женился на въщей красавицъ (валькиріи), и она родила ему шесть сыновей и одну дочь; у встхъ мальчиковъ на шеяхъбыло по золотому ожерелью. Злая свекровь вельла подмынять дътей щенятами. Обманутый мужъ зарываетъ невинную жену по поясъ середи двора; надъ головой ея поставили лохань, въ которой дворовая челядь мыла свои руки и отирала ихъ прекрасными волосами несчастной женщины. Такъ пробыла она цълыя семь лътъ. Между тъмъ дътей ея пріютиль нъкій пустыннять, а робкая лань вскормила нхъ своимъ молокомъ. Когда они выросли, здан свекровь послала слугу снять съ нихъ золотыя ожерелья; слуга пришель на ръку: шестеро братьевъ, въ видъ лебедей, плавали и ръзвились по водъ, а сестра сидъла на берегу; тутъ-же лежали и золотыя цъпи. Слуга захватиль цапи и принёсь въ замокъ; свекровь приказала сковать изъ нихъ кубокъ. Но кузнецъ употребилъ въ

двло только одну цвпь, а прочія спряталь. Мальчики-лебеди, лишенные ожерельевъ, уже не могли возстановить свои человъческія формы; они полетьли на озеро, къ замку своего отца, а всятьсь за ними пошла и сестра. Обстоятельства слагаются такъ, что отецъ узнаетъ своихъ двтей, освобождаетъ красавицу-жену и караетъ преступную мать. Отданныя кузнецомъ ожерелья возвращають пятерымь сыновьямь ихь челов вческіе образы, и только шестой, ожерелье котораго было уничтожено, остался навсегда лебедемъ 1). — с) Народныя сказки свидътельствуютъ еще, что колдуны и въдьмы превращаютъ людей различными звърями и птицами, ударяя ихъ зеленымъ прутикомъ, палкою или плетью (кнутомъсамобоемъ 2). Такое върование раздалялось и греко-италийскимъ племенемъ. Знаменитая чародъйка Цирцея быстрымъ ударомъ жезла оборотила въ свиней спутниковъ Одиссея; Пикъ быль наказань превращениемь въ дятла: едва волшебница коснулась его тростью, какъ онъ тотчасъ-же сдълался пестрокрылою птицею 3). Эта чудесная трость (wunschruthe) нан плеть — эмблема молнін и указываетъ на тъсную связь оборотничества съ грозовыми тучами; съ этой эмблемою (какъ объяснено выше — II, 423) сочетались противоположныя представленія: съ одной стороны ударъ волшебнаго прута повергаетъ сказочныхъ героевъ въ окаментніе и непробудный. сонъ (= зимнее оптпентніе), а съ другой — призываетъ ихъ къ жизни ( жъ весеннему творчеству). Тоже двоякое значеніе придается удару волшебнаго прута и въ преданіяхъ о

<sup>1)</sup> Потебн, 140; Н. Р. Ск., VII, 36, с; Иличь, 290, Germ. Mythen, 693-6; D. Myth., 399-401, 1049-1052; Nord. Märchenbuch, 107; О. З. 1860, X, 649 — 3) Такъ колдунъ и его любовница превращаютъ мужика въ кобели, дятла, воробья и чернаго ворома; тънъ-же способомъ самъ колдунъ былъ превращенъ въ жеребца, а его любовница — въ козу мли кобылицу — Н. Р. Ск., VIII, 22. 26. — 3) Одис., X; Пропвл., II, 113-4.

вовкулакахъ и оборотняхъ: имъ превращаются люди въ звтриные образы в наоборотъ виъ-же разрушается сила заклятія в превращенные возвращаются въ среду людей. На Украйнъ думають, что если ударить вовкулака вилами или цѣпомъ, то онъ тотчасъ же дълается человъкомъ 1), т. е. богъ-громовникъ, ударяя своей палицей, срываетъ съ него волчью длаку ( разносить тучу). Оборотни, т. е. стихійные духи и тъни усопшихъ, облеченные въ облачныя шкуры, появляются и исчезають витестт съ бурными грозами. Съ каждымъ дуновеніемъ вітра, съ каждымъ навивомъ молніи и раскатомъ грома, облака и тучи мъняютъ свои прихотливыя формы, или выражаясь истафорический языкомъ: съ каждымъ ударомъ громовой палицы стихійные духи перекидываются, перебрасываются, кувыркаются, и тымъ самымъ какъ-бы переворачивають или перемъняють свои облачныя одежды и переходять изъ одного видимаго (тълеснаго) образа въ другой. Для того, чтобы обозначить актъ превращенія, народныя сказки и пъсни употребляютъ выраженія, указывающія на быстрое движеніе, стремительный ударъ и круговой поворотъ: молодецъ «ударился оземь и оборотился собакою»; «колдунъ хлоинулся о сырую землю, сделался серымъ волкомъ и пустылся въ погоню», «перекинулся медвёдемъ, жеребцомъ, добрымъ молодцемъ», «перекинула ся въ сиву зозуленьку»; «колдунъ можетъ окинуться и въ кошку, и въ собаку»; пол. przewierzgnąć и przerzucić — перекинуть перебросить, перевернуть, przewierzgnąć się, przerzucić się, przekinać się — превратиться во что, изитнить свой образъ; вътомъ-же смыслъ употребительны серб. проврћи (провргнем) се и прометнути се (сравни: метать, переметчикъ, опрометныя лица-стр. 301): «проврже се црнијем јагњетом», «ах да ми се бувом прометнути!» 2)

<sup>1)</sup> Lud Ukrain., II, 228; Семеньск., 142-3. — 2) Н. Р. Ск., У, 22; УІ, 45; Труды мося. археол. общ., І, в. 2, 241-2.

Въ ближайшемъ сродствъ съ въдунами, въдьмами и оборотнями стоятъ упыри или вампиры. Названіе это, упоминаемое въ Пансьевскомъ сборникъ (-а переже того клали требу упиремъ и берегинямъ»), и донынъ извъстно почти во всемъ славянскомъ міръ. У насъ повърья о злобныхъ, блуждающихъ упыряхъ преимущественно уптатан на Украйнт и въ Бтаоруссін; это — мертвецы, бывшіе при жизни своей колдунами, вовкулаками и вообще людьин, отверженными церковью, ваковы: самоубійцы, опойцы, еретики, богоотступники и проклятые родителями. Впрочемъ, в въгуберніяхъ великорусскихъ несовствъ исчезло воспоминание объ этихъ загробныхъ выходцахъ. По указанію словарей, упырь — колдунъ, превращающійся волкомъ, человькъ съ хвостомъ 1). По мнінію малоруссовъ, упыри нарождаются отъ блудной связи вовкулака или чорта съ въдьмою з), и народная пословица утверждаетъ: -упиръ и непевній усимъ видьмамъ родичъ кревній» 3). Въ глухую полночь выходя изъ могилъ, гдт лежатъ они нетленными трупами, упыри принимаютъ различвые образы, летаютъ по воздуху (харьков. губ.), рыщутъ на конахъ по окрестностямъ, подымаютъ шумъ и гамъ и пугаютъ путниковъ, или проникаютъ въ избы и высасываютъ кровь изъ сонныхъ людей, которые вследъ затемъ непремънно умираютъ; особенно любятъ они сосать кровь младенцевъ. Если сложенныя накрестъ руки упыря окочентал понъ не въ состояния ихъ развести, то прибъгаетъ къ помощи зубовъ; а зубы у него — словно стальные клыки и сокрушають всякія преграды 4). Прогрызая дверв, онъ преждо всего бросается къзыбкъ, высасываетъ кровь ребенка, и потомъ уже нападаеть на взрослыхъ. Предразсвътный крикъ

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 239; Труды общ любит. рос. слов., III. 320. — 2) Иариевич., 78 - 79. — 3) Номис., 4. — 4) Иличь, 294: у вумодлановъ желъзные зубы.

прад при заставляет в Апры и повенно исчезать, или повергаетъ его окровавленнаго наземь — въ совершенномъ безчувствін. Посыпая полъ около постелей мелкою солью, замъчаютъ поутру следы ногъ, оставляемые ночнымъ гостемъ; а раскапывая его могилу, находять въ ней мертвеца съ свѣжымъ румянцемъ на щекахъ и съ запекшеюся на устахъ кровью. 1). Въ тамбовской губ. 2) можно услышать следующій разсказъ: вхаль мужикъ мимо кладбища, а ужь стемитло. Нагоняетъ его незнакомецъ въ красной рубахъ в новомъ полушубкъ; •остановись! говоритъ, возьми меня въ попутчики». --- Изволь, садись! Прівзжають они въ село, подходять къ тому-къ другому дому: хоть ворота и настежъ, а незнакомый говорытъ: «заперто!» — потому что на тъхъ воротахъ кресты выжжены. Подходятъ къ крайнему дому, ворота на запоръ и замокъ въ полпуда виситъ, но креста нъту — и ворота сами собой отворяются. Вошин въ набу; тамъ на лавкъ спятъ двое: старикъ да молодой парень. Незнакомецъ взялъ ведро, поставилъ позади пария, ударилъ его по спинъ — и тотчасъ спина открылась и полилась алая кровь; нацъдилъ полное ведро и выпилъ. Затъмъ другое ведро крови нацъдилъ онъ изъ старика, утолилъ свою звърскую жажду, и говоритъ мужику: «ужь свътаетъ! пойдемъ теперь ко мив.» Въ одинъ мигъ очутились они на кладбищѣ. Упырь обхватилъ было мужика руками, да на его счастье пътухи запъли — и мертвецъ сгинулъ. Наутро смотрятъ: в молодой парень, и старикъ-оба померли. По другому разсказу 3) колдунъ-мертвецъ является на свадьбу, вынимаетъ два пузырька, ранитъ шильцемъ руки жениха и невъсты и точитъ изъ нихъ горячую кровь. Болгары убъждены, что, по смерти злодъевъ, грабителей и

<sup>1)</sup> Маркевич., 78 - 79; О. З. 1848, IV, 146; Моске. 1853, V, 14; Zeitschr. für D. Myth., IV, ст. Маннгардтв, 264. — 2) Танб. Г. В. 1857, 4 -- 3) Н. Р. Св., V, 30, d.

вообще людей съ порочными - наклонностями, въ тела ихъ. вселяются нечистые духи, и они становятся вамиирами. Увъряютъ еще, что если кошка перепрыгнетъ черезъпокойника, когда онъ лежитъ въ избъ, то умершій непремінно сділается вампиромъ; поэтому во все время, пока не похоронять повойника, при немь находится одинь изъ родичей и заботаньо оберегаеть его отъ такого несчастія. Спустя сорокъ дней послъ кончины человъка, злой духъ, поселевшійся въ его трупъ начинаеть выходить изъ могилы, бродить по домамъ и сосеть кровь изъ ушей младенцевъ и варослыхъ. Какъ только пронесется молва о загробномъ выходить, поселяне собираются на ночь по нъскольку семействъ въ одну мабу, и двое изъ мущинъ поочередно караулять до самаго разсвъта; если кто-нибудь во сит станетъ сильно храпъть или стонать отъ удушья, то стоящіе на стражѣ немедленно будять встав и принимаются искать вампира. Этоть злой мертвецъ неръдко появляется въ образъ варколака, бросается на женщинъ и вступаетъ съ ними въ блудную связь; рожденные отъ него дъти бываютъ бе зъ хряща въ но су (отанчительный признакъ и самаго варколака-сравни стр. 239) ■ сбладаютъ способностью видеть духовъ. Чтобы избавиться отъ вампира, его заклинаютъ войдти въ кувшинъ; послъ заклятія гордо кувшина затыкаютъ пробкою, и затъмъ отправляются на мабранное мъсто; тамъ зажигають нъсколько возовъ дровъ и дёрну и бросають кувшинь ва средину пламени: когда сосудъ раскалится и лопнетъ съ сильнымъ трескомъ, «народъ успоконваеть себя выслію, что ванцирь уже сгорыль 1). Точно также и сербы отождествляють ванцира съ вукодлакомъ. По словамъ Караджича, в укодлакомъ называется чедовъкъ, въ котораго спустя сорокъ дней послъ его кончины входить дьявольскій духъ и оживляеть его безчувствен-

<sup>1) 2</sup>K. M. H. H. 11. 1846, XII, 206 - 8

. ное тъло («повампири се»). Вставая изъгроба, онъ бродитъ по ночамъ одътый въ саванъ («с покровом на рамену»), проврадывается въ мабы, давить спящих в людей и пьетъ наънихъ кровь, отчего эти несчастные не только умирають, но и сами становятся вампирами (кровососами). Каждый покойникъ можетъ «повампириться», если черевъ него передетытъ птица или перескочитъ какое-нибудь животное 1); потому сербы и считаютъ священной обязанностью наблюдать, чтобы ничего подобнаго не случилось съ ихъ усопшимъ родичемъ. Упитанный человъческой кровью, вукодлакъ лежить въ могильной ямъ — тучный, раздутый и румяный. Иногда вукодлакъ является къ своей овдовъвшей женъ (особенно если она молода и красива) и спитъ вибств съ нею; говорятъ, «да оно дијете нема костију \*), које се роди с вукодлаком». Ваминръ можетъ проникать въ дома сквозь всякую щель, и потому запирать отъ него двери также безполезно, какъ и отъ въдьмы з). Словенцы и кашубы называютъ упырой въщим и (vieszcy), т. е. признають ихъ въдунами и въдьмами; а сосъдніе съ кашубами нъмцы дають имъ прозванія begierig, unbegier и blutsauger. «Въщій» — это человъкъ, рождающійся на свътъ съ зуба и и или въ сорочк т; когда онъ умираетъ, лицо его сохраняетъ яркой румянецъ, а лавый глазь остается открытымъ. Къ покойникамъ, у которых заметять эти признаки, простолюдины относится съ чувствами невольного страха и озлобленія. На Руси и въ Германін существуєть приміта, по которой открытыя очи мертвеца высматриваютъ какъ бы увлечь кого-нибудь въ могнлу

<sup>1) &</sup>quot;...ако да преко њега мертва предети каква тица или друго какво живниче пријеђе"; по указанио Илича (стр. 294), надо заботиться, чтобы черезъ мертваго не перескочили кокоš, mačka и рвето. — 2) Не имъетъ костей. — 3) Срп. рјечник, 79; Въст. Евр. 1829, XXIV, 254—5.

(1. 42-43); оскаленные зубы мертвеца и румянецъ на его щекахъ указываютъ въ немъ вампира. По разсказамъ катубовъ, зарытый въ землю вампиръ, пробуждаясь отъ погильнаго сна, начинаетъ грызть свои руки и ноги, и покуда онъ грызётъ — одинъ за другимъ заболъваютъ и умираютъ сперва его родственники, а потомъ и другіе обыватели. Когла ваминръ изгложетъ свое собственное тело, онъ встаетъ въ помуночный часъ изъ гроба, отправляется въ стадо и губитъ крестьянской скотъ, или взбирается на колокольню и принимается звонить: всякой, кто услышить этотъзвонъ, делается добычею смерти. Но чаще всего въщіе мертвецы являются ночью въ дома, подступаютъ къ соннымъ людямъ и высасываютъ изъ нихъ кровь, а насытившись, возвращаются въ могиды. Тотъ, кого сосаль «въщій», уже не пробудится больше: поутру находять его въ постели мертвымъ, съ маленькою, едва замітною ранкою на лівой стороні груди, прямо противъ сердца, или съ очевидными знаками укушенія на ятвомъ грудномъ соскт. Если разрыть могилу вампира (хотя бы черезъ годъ послт его погребенія), то легко убъдиться, что заключенный въ ней мертвецъ не подвергается татнію, что руки и ноги его страшно-изгрызены, а губы обагрены свъжею кровью 1). Подобныя басии обращаются и между поляками, чехами и другими славянскими племенами (nos. upior, upir m upierzyca, sem. upir m uperice); **марлака и далматинцы разсказывають о вакодлакахъ, со**сущихъ кровь младенцевъ 2); истріяне называють упыря striдоп; по лужицкому повърью, когда мертвецъ принимается жевать свой саванъ или сосать собственную грудь, то всявдь за нимъ сходять въ могняу и всё его родственники;

<sup>1)</sup> Zeitsch. für D. Myth., IV, 259—264, 274; Этн. Сб., V, ст. Гядьеердинга, 69—70; 133. — 2) Въст. Евр. 1823, XXIII—IV, 200; Мосив. 1853, V, 14.

поляки также приписываютъ упырямъ пожираніе погребальныхъ одеждъ и покрововъ 1). Преданія о вамиврахъ не составляютъ исключительной принадлежности славянъ; они распространены почти у встать индоевропейскихъ народовъ и должны быть возведены къ древнъйшей эпохъ племеннаго единства. Валахи знаютъ ваминровъ подъ именами типо пу и priccolitsch. Murony, по ихъ митнію, — духъ умерщиленнаго вампиромъ, или существо, рожденное отъ любодъйной связи: днемъ поконтся онъ въ могилъ, а ночью прилетаетъ къ людямъ, питается ихъкровью и принимаетъ различные образы, превращаясь въ собаку, кошку, жабу, лягушку или кровососныхъ насъкомыхъ (вошь, блоху, клопа, паука). Разрывая его могилу, находять въ ней цъльный, неиставний трупъ, изъ глазъ, ушей, носа и рта котораго струится свъжая кровь, а на рукахъ и ногахъ видны недавно-выросшіе ногти. Priccolitsch — оборотень, являющійся въ образъ собаки; въ ночное время онъ рыщетъ по лъсамъ, пастбищамъ и селамъ, умерщвляетъ своимъ прикосновеніемъ лошадей, коровъ, овецъ, козъ, свиней, и упивается ихъ кровью. Новые греки смешивають вампировь съ вовкулаками. Злые демоны, овлядъвая трупами усопшихъ подъ церковнымъ проклятіемъ, одушевляютъ этихъ мертвецовъ, дълаютъ оборотнями (βουρχόλαχες), и чрезъ ихъ посредство распрострайныть повсюду свое губительное влінніе. Воорходахес быгаютъ ночью по улицамъ, стучатся въ двери домовъ и выкликаютъ имена мъстныхъ жителей; кто отзовется на ихъ окликъ - тотъ немедленно умираетъ, подобно тому, какъ, по славянскимъ преданіямъ, вст отозвавшіеся на голосъ Моровой дтвы гибнутъ отъ заразы. Въ Германів существуетъ повёрье, что съ кончиною ребенка, рожденнаго съ зубами во рту, начи-

<sup>1)</sup> Zeitsch. für D. M., IV, 265-9.

нается всеобщая, повальная смертность; существують также сказанія о мертвецахь, которые, лёжа въ могилахь, грызуть свое собственное тело и одежды, а по ночамъ выходять изъ гробовь, давять совныхъ и насылають на окрестное населеніе морь 1). Чудовящный Грендель, о которомъ упоминаеть поэма о Беовульев и который приходиль ночью сосать кровь изъ жиль спящихъ войновъ, вполив соответствуеть жадныйъ вампирамъ и вовкулакамъ; мать Гренделя носила прозваніе волчицы (II, 696). Як. Гриммъ указываетъ подобное-же свидетельство въ одной изъ древне-съверныхъ сагъ 2).

Слово вай-пиръ — упырь (упиръ, впиръ, женск. ва и пера, упирица, упирина, упирја) досель не объяснево надлежащимъ образомъ; изследователи сближаютъ его съ литовекимъ wempti — пить (a du wempti — потягивать брагу, wempti, wampiti — ворчать, бурлить, бормотать), ным производять отъ кория pî (пить), съ приставкою у аv, va. Если принять это производство, то вампиръ будеть означать опойцу, существо, которое впивается въживое тело и сосетъ изъ него кровь, какъ пьявка. Херутане именуютъ ваминра ріја Wica; очеловікі съ краснымъ отъ опьяненія анномъ сербы выражаются: «црвен као вампир»; и сербы, и словаки горькаго пь яницу обзывають vlkodlak'ous 3). Это, существенное, характеристическое свойство упыря роднитъ его съзивемъ (спокомъ), высасывающимъ изъ своихъ жертвъ жолоко и кровь, и съ великаномъ Опивалою. Первоначально подъ именемъ упыря предки наши должны были разумать грововаго демона, который сосеть тучи и упивается дождевою влягою; ибо въ древивнияхъ инопческихъ сказаніяхъ дождь

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ibid., 270 - 6 279 - 282; Шоттъ, 297 - 8. — 2) D. Myth., 969. — 3) Изв. Ав. Н., I, ст. Мякуцк.. 113; Zeitsch. für D. М., 1V, 197- 201; Часопись чешск. музек 1840, III, 242; Москв. 1853, V., 6.

уподоблялся крови, текущей въ жилахъ облачныхъ духовъ и животныхъ. Очевидно, высасывание крови ваминрами ость тоже самое, что высасывание въдьмана и вовкулаками молока изъ небесныхъ кобылицъ и коровъ; итняются только поэтическія краски, основная же мысль и тамъ, и здёсь -- одна. Зимній холодъ, опъпеняющій дождевыя тучи, повергаеть творческія силы природы усыпленію, смерти, проклатію; богъ-громовникъ и молніеносные духи — сосуны дождей скрываются въ облачныхъ подземельяхъ в засыпаютъ въ гробахъ-тучахъ (I, 579; II, 440). Но эта смерть - временная; съ возвратомъ весны они пробуждаются, возстаютъ изъ гробовъ и начинаютъ сосать молоко или кровь, т. е. живительный дождь, изъ облаковъ, усыпленныхъ чарами Зимы. Сосуть они по ночамъ, т. е. во мракъ грозовыхъ тучъ, которыя, облегая со всёхъ сторонъ небо, претворяють свътлый день въ темную ночь; съ возгласомъ пътуха (= знамение утренняго разсвета и громовых ударовъ, разсвевающихъ тучи) духи эти немедленно исчезаютъ. Вампиръ можетъ высасывать жизненные соки (питаться кровью), не только являясь въ дома и нападая на сонныхъ; той-же цели достигаетъ онъ, терзая собственное тело острыми, железными зу-. бами, или принимаясь жевать свой савань, а по кашубскому повърью — и тогда, когда ударяетъ въ колоколъ. Саванъ въ данномъ случав есть туманный, облачный покровъ. облекавощій молніеноскаго духа 💳 та твлесная реза, въ коте рой пребываетъ пламенная душа усопшаго; желыный зубъ есть метафора молнін, а звонъ — громовыхъ раскатовъ. Такимъ образомъ пробужденная молнія начинаетъ грызть облако, какъ свое тело вли свой саванъ, и точитъ изъ него живую воду дождя, или выражаясь поэтически: упивается горячею кровью. Замирая на зиму, духи-ваминры дежать въ гробахъ-тучахъ нетленными мертвецами, — подобно тому. какъ въ дъйствительности трупы усопшихъ, покоясь въ земль, охваченной замнею стужею, не разлагаются до наступленія теплой весны. Въ руссковъ народъ донынъ удерживается суевърное убъждение, что колдуны, въдьмы, опойцы и вообще люди, предавшіеся злому духу, проклятые или отлученые отъ церкви, по смерти своей, не гніютъ, что матьсыра земля не принимаетъ ихъ, что они выходятъ по ночамъ изъ гробовъ, бродятъ возлѣ прежняго своего жилища и являются къ роднымъ и состдямъ; поэтому и называютъ ихъ погуночниками. Существуеть разсказь о матери, которая прокляла своего сына, и трупъ его оставался нетленнымъ целыя сто леть; наконець его отконали, старуха-мать, которая еще продолжала жить, изрекла прощеніе — и въ тоже мгновеніе мертвецъ разсыпался прахомъ 1). Болгары черезъ каждые три года разрывають могилы, и если найдуть неистлъвшіе трупы, то, признавая этихъ мертвецовъ сестоящими подъ родительскимъ или священническимъ проклятіемъ, снова отпрвають нхя и возноситя за них залокойния мотитвы 2). По древнему возгрѣнію, въ шумѣ весенней грозы праздновался брачный союзъ дьявола или вовкулака съ въдьмою; плодомъ втого союза была летучал моднія — упырь, существо эльфическое, воздушное, всюду свободно-проникающее, и потому, по митнію народа, рождаемое безъ костей 3). Отсюда возникли сказанія: во 1-хъ-о плотскомъ смішенія вовкулаковъ съ женщинами, и во 2-хъ-о появленіи упырей на свадьбахъ и высасываніи ими наъ жениха и невъсты крови. Рядомъ съ этими мнонческими представленіями необходимо ноставить сербское предание о духв, излетающемъ изъ въдь-

<sup>1)</sup> Статист. описаніе саратов. губ. І, 59 60; Тульск. Г. В. 1852, 26; О. З. 1848, ІV, 148; Манть, YІІ, 72. — 2) Приб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 80—84. — 3) Иличь, 294; Часопись чешск. музек 1863, І, 12: въ «Mater verborum" vilkodlaci истолювано; incubi.

мы: «вјештица, говоритъ Караджичъ, има у себи некакав ћаволеки дух, који у сну из ње изиће и створи се у депира, у кокош или у ћурку, па лети по кућама и једе људе, а особито малу дјецу; кад наће човјека гдје спава, а она га удари некаквом шинком преко лијеве сисе те му се отворе прси док извади срце и изједе, па се онда прси опет срасту. Неки тако изједени људи одиах умру, а неки живе више времена, колико је она одсудила кад је срце јела, и онаковом смрти умру, на какову она буде намијенила... Кад у каквом селу помре много дјеце или људи, и кад сви повичу на коју жену да је вјештица и да их је она појела» — ту связывають и ведуть на публичную расправу 1). Этотъ кровососный духъ называется једогоња и признается существомъ, тождественнымъ вампиру 2). Когда въ семь: умирають дети, то вновь-народившагося ребенка мать нарыцаетъ Вукомъ (волкомъ): имя это даетъ она подъ вліяніемъ мысли, что детой у ноя потла злая въщица, «а на вука да не ће смјети ударити» \*). Въ одной изъ сербскихъ пъсень спящій мальчикъ, котораго будитъ сестра, отвічаетъ ей:

> "Нека и, сејо, не могу; Вештице су ме взеле: Мајка ми срце вадила, Стрива јој лучем светлила" <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 66—67. Переводъ: въщица имъетъ въ себъ извій дьивольскій духъ, который выходить изъ нея во врени спа, превращается въ бабочку, курицу или индъйку, летаетъ по доманъ и поъдаетъ людей, особенно младенцевъ. Находя спящаго человъна, въщица ударяетъ его прутомъ въ лъвый сосокъ, открываетъ еку грудь, достаетъ и събдаетъ сердце, послъ чего грудь опять сростается. Нъкоторые изъ этихъ лишенныхъ сердца людей тотчасъ- же умираютъ, а другіе продолжаютъ жить столько времени, сколько присудила инъ поъдучая въдьма, и потомъ погибаютъ назваченною отъ нея смертію. — 2) Ibid., 251. — 2) Ibid., 78. — 4) Срп. и. пјесме, 1, 162; Иличь, 291—3. Переводъ: не могу, сестрица! въщицы меня изъъли: мать вынула мое сердце, тетка ей лучнной свътила.

Итакъ упырь есть порождение въдымы, плодъ ея чрева (=облака), или, по другому представленію, онъ — вточно-живая, бодретвующая душа, исходящая изъ тёла въщей жены во вреия ея глубокаго, непробуднаго сна. Но сонъ — эмблена смерти, и въ русскоиъ народъ существуетъ убъждение, что когда человъкъ обмираетъ (лежитъ въ летаргическомъ сив), то душа его, выдетая на свободу, странствуеть на томъ свёте, созерцаетъ рай и адъ, и потомъ снова возвращается въ свое покинутое, бездыханное тъло (см. выше стр. 37 1). Отсюда очевидно твсное сродство упырей и въдьмъ съ душами-эльфами или марами; подобно этимъ стихійнымъ карликамъ, они незамётно проскользають сквозь щели и замочныя скважины, налегають на сонных в людей и причиняють имъ удушье (см. стр. 234-5, 476-7). Падающія звізды и метеоры, связь которыхь съ представлениемь души человъческой достаточно объ-. яснена выше, въ харьковской губ. принямаются за въдьмъ, поспъшающихъ на бъсовскія игрища. Малоруссы въдьму навывають марою (стр. 446); чехи упырямь и волкодлакамь даютъ названія: móry, můry, morùsi, můrasi (сравня волошек. тигопу). Появляясь ночью, тигу нападають на спящихъ, давятъ ихъ и сосутъ кровь изъ сераца и молоко изъ женскихъ грудей; родильницы должны тщательно оберегать и себя, и своихъ дътей отъ злой мары, заклиная ее не приближаться къ своему ложу: «můro, můro! ne pristupuj k memu loži, pokud nespočitáš pisek v moři, hvězdy na nebí, cesty na zemi». По свидътельству Илича, mora-старая баба, которая по ночамъ превращается въ муху или бабочку, придетаетъ въ избы и душитъ дюдей з). Эльфическія существа, известныя въ Малороссів подъ вменемъ мавокъ, защекочивають парубковь для того, чтобы упиваться ихъ

<sup>1)</sup> Иллюстр. 1846, 262 — 2) Часопись чешси, музея 1863, I, 11—12; Громаниъ, 25—26; Иличь, 298.

кровью 1); о навахъ атопись сохранила любопытное извъстіе, что они избивали народъ-губили его моровою язвою. Изаетающій изъ відьмы кровососный духъ принимаетъ образъ пляцы, ночного мотылька или мухи и открываетъ грудь обреченнаго на смерть человтка ударомъ прута, т. е. молнім, что вполнъ согласуется съ русскимъ повърьемъ, будто упырь прокалываетъ свою жертву острымъ шильцемъ, и съ повтрыемъ кашубскимъ, будто умерщвленный вампиромъ имъетъ на груди маленькую рану. По нёмецкимъ и славянскимъ повёрьямъ, колдуны и вёдьмы выпускаютъ эльфа-бабочку изъ-подъ своихъ густыхъ, сросшихся витстт бровей, т. е. молнія развтъ, какъ пламенный взоръ, сверкающій изъподъ нависшихъ облаковъ. О вовкудакт разсказывають, что когда онъ показывается въ человъческомъ образъ, то отличительною его примртою бываютъ сросшіяся вийсти брови <sup>2</sup>). Птица, мотылекъ и муха — общенавъстныя у арійскихъ племенъ представленія души, разлучившейся съ человъческимъ тъломъ. Тоже значеніе придавалъ мнеъ и детучей мыши (см. стр. 301); замъчательно, что слово «вампиръ» употребляется не только въ смыслъ. загробнаго выходца, полуночника, но и въ сиыслъ летучей мыши <sup>2</sup>), которая обыкновенно прячется днемъ и показывается уже по закатъ солица, почему и была названа нетопыремъ νυχτερίς, vespertilio (II, 385). Сверхъ того, какъ существо стихійное, душа наравит съ дующими вътрами и грозовымъ пламенемъ одицетворялась с обакою и кошкою. Отсюда создалось повёрье, что мертвецъ тотчасъ-же оживаетъ в дълается ванивромъ, какъ скоро черезъ трупъ его перепрыгнетъ собака, кошка, или перелетитъ птица; на Украйнъ же думають, что человькь, котораго овъеть (<u> — одумевять</u>)

<sup>1)</sup> Семеньск., 124; Манкъ, XY, 31-35. -- 2) D. Myth., 1050. -- 3) Москв. 1851, Y, ст. Срезвев., 62.

степной вътеръ, становится упыремъ 1). Подобно сербсвимъ въщицамъ, греко-италійскія стряги, нападая на сонныхъ; вынимають трепещущее сердце, жарять его и събдаютъ, а въ-замънъ кладутъ въ раскрытую грудь солом у или полвно, послв чего человъкъ продолжаетъ жить безъ сердца ?). Румыны върятъ, что чародън могутъ обвить сердце человъческое клубкомъ ужей или змъй, которыя не перестаютъ сосать его до тёхъ поръ, пока не высосутъ всю кровь до последней капли 3). Могучій двигатель крови и необходимое условіе жизни сердце издревле принималось за вибстилище души и ен способностей: мысли, чувства и воли 4). Поэтому выраженіе: въдьма събдаеть сердце сабдуеть понямать въ томъ смысле, что она похищаетъ у человека жизнь, извлекаетъ изъ него душу, обращаетъ его въ безкровный трупъ. Такое объяснение вполнъ оправдывается повърбями, отождествляющими въдьмъ съ нечистыми духами повальных бользней и съ богинею смерти (Моровою девою). Но, сверхъ этого, указанное выражение могло примъняться и къ стихійнымъ явленіямъ природы: какъ «высасываніе крови» относилось первоначально къ пролитію дождя, такъ «събдаміе сердца» могло обозначать мысль о молніеносномъ духѣ, терзающемъ внутренности, сердцевину <sup>5</sup>) дождевой тучи. Въ этомъ отношения народныя сказанія о вёдьмахъ и ваминрахъ сближаются съ древне-ивиецкимъ преданіемъ о драконв Фафниръ и греческимъ миномъ о Прометеъ. Зигурдъ, побъдитель Фафиира, вынимаетъ изъ него сердце, жаритъ на

<sup>2)</sup> Часовись чешси. музея, стгласту госпук, в. III, ст. Вагимевича: «о прітесь а wid'mach", 238. — 2) D. Муть., 1035. —

2) Телесковъ 1833, VIII, 504. — 4) У насъ говорится: человъкъ съ сердценъ, съ душою, съ чувствомъ, сердечный; это
ему по сердцу (по желанію); Богъ пронидаетъ въ глубину сердецъ, онъ знаетъ: у кого что на сердцъ; серчать — гивватьсм, и т. дэл. — 5) Сръдьце, сръда, средина.

огив и събдаетъ, и чрезъ то самое обрътаетъ высокій даръ предвидънія, т. е. герой-громовникъ разводитъ грозовое пламя, пожигаетъ дракона-тучу или (что тоже) пожираетъ его внутренности и упивается въщимъ, вдохновительнымъ напиткомъ дождя. Миеъ о Прометев изображаетъ этого титана похитителемъ небеснаго огня; разгиъванные. боги приковали его къ скалъ (см. 1, 756-7) и послали орла, носителя Зевсовыхъ молній, клевать его печень 1). Та аюбопытная черта, что въдьма, пожирая сердце, замъняетъ его обрубковъ дерева или пуковъ соломы, можетъ быть легко объяснена поэтический уподоблениемъ грозоваго пламени --- во первыхъ, живому огню, добываемому изъ дерева, и во вторыхъ, костру горящей соломы; самая молнія, какъ извъстно, представлялась волшебнымъ прутомъ, въткою и стебденъ разрывъ-травы. Мазовецкое преданіе разсказываеть с рыцарь, который долгое время славился своимь мужествонь и отватою; но вотъ однажды, пользуясь его сномъ, явилась

<sup>1)</sup> Шварцъ (Sonne, Mond u. Sterne, 14-22), объясняя эти преданія, принимаєть "сердце" за поэтическое обозначеніе солица, заврытаго тучани, тавъ кавъ у древнихъ писателей оно называлось "сердцемъ вселенной". Что въдьмамъ принисывалось пожираніе солица — объ этомъ сказано выше. Здісь прибавимъ, что ребеновъ, родившійся съ зубами, признается у венгровъ сущеетвомъ чародъйнымъ (по мазнію чеховъ, это — мора); когда онъ умираетъ, то въ ротъ ему кладутъ камень; въ противномъ-же случав онъ проглотитъ и солнце, и ивсяцъ. Точво также славние кладуть камень ві роть вампира, дабы онъ не могъ высасывать кровь — Zeitschr. für D. M., IV, 273. Слово упырь перешло отъ русскихъ нь татаранъ и чуващанъ; у первыхъ убыръ — колдунья, въдьиа, у последнихъ вабуръ-чародъй, повдающій луну — Сбоева: Изследов. объ внородц. казав. губ., 115. Въ яркихъ краскахъ вори и въ предопленныхъ лучахъ солнца предки наши видели потоки прови, а солнечныя зативнія приписывали демону, который въ образъ волка грыветь диевное сватило и точить изъ него горячую ировь.

въдъма, ударила его въ грудь осиновой въткою, и когда грудь раскрылась — вынула изъ нея трепещущее сердце, а на мъсто похищеннаго положила другое — заячье сердце. Храбрый рыцэрь проснудся бояздивымъ трусомъ и оставался такимъ до самой смерти. Въ Польше ходилъ разсказъ о ведьме, которая выкрала у одного крестьянина сердце и посядила ему въ грудь път у ха; съ тъхъ поръ несчастный постоянно кричаль пътухомъ. Основа этихъ преданій — чисто-миническая; нбо и заяць, и пътухъ принимались символами огня и сверкающихъ молній. Поздите, переработывая старинные мины, •антазія надагаеть на нихь печать нравственных в возаріній, н пользуется для этого всякимъ готовымъ намекомъ; такъ какъ занцъ возбуждаетъ представление трусости, то отсюда въ разсказъ о рыцаръ съ заячьниъ сердцемъ главный интересъ сосредоточился на тъхъ душевныхъ страданіяхъ, какія долженъ испытывать вониъ съ утратою мужества и доброй славы. Съ похищениемъ сердца связываются и чары на любовь. По народному возарвнію, чувство любви охватываеть человвка, какъ внутреннее пламя, возжигаемое въ его сердит стрт. лою громовника и раздуваемое буйными вихрями (І, 448-455). Желая пробудить это страстное чувство, волжебинцы вын имають изъгруди юноши или двицы сердце, жарять его и наговаривають любовную тоску. По справедянному замічанію Я. Гримпа, въ связи съ этимъ повітрьемъ должны быть поставлены в следующія доселе-употребительныя выраженія: «она похитила мое сердце» = заставила полюбить себи, «онъ отдаль ей сердце» «онъ очарованъ, обворожонъ ею» 1).

Мы знаемъ, что втдуны и втдымы, выданвая облачныхъ коровъ, производятъ засухи, неурожаи, голодъ и моровую язву; тъже гибельныя послъдствія соединяетъ народъ и съ выса-

<sup>1)</sup> Пов. в пред., 29-33, 172-3. D. Myth., 1035.

сываніемъ крови вампирами. Здому вдіянію упырей и въдьмъ приписываются какъ зимнее оцепененіе дождевыхъ тучъ. такъ и автній всё-пожигающій зной. Русскіе поселяне убъждены, что упыри и вовкулаки могутъ творить бездождіе, насылать бури, неурожан, скотскіе падежи и различныя болъзни; тамъ, гдъ они бродятъ, одна бъда слъдуетъ за другою 1). По сербскому повърью, вукодлакъ преимущественно показывается звиою и въ голодные годы: «У вријеме глади често га привићају око воденица 2), око амбара житнијех и око чардака и кошева кукурузнијех», гдв и потдаетъ заготовленный хлтбъ и кукурузу 3). Въ такихъ общественных в бъдствіях в изстари и донын в обвиняются блуждающіе мертвецы. Еще въ XIII втят Серапіонъ обращался съ укоромъ къ современникамъ, которые воспрещали погребать тъла удавленивковъ и утопленияковъ и вырывали ихъ изъ могиль, какъ виновниковъ засухи и неурожаевъ. Обычай этотъ въ ХУІ въкъ настолько быль силень, что Максимъ Грекъ призналъ необходимымъ вооружиться противъ него особышъ посланіемъ: «кій отвътъ сотворимъ (говоритъ онъ) въ день судный, толеса утопленныхъ или убіенныхъ и поверженныхъ не сподобляюще й погребанію, но на поле извлекте ихъ, отыняемъ коліемъ, и еже беззаконнъйше и богомерско есть, яко аще случится въ весит студенымъ второмъ втати и сими садимая и съемая нами не преспъваютъ на дучшее, оставивше молитися содетелю и строителю всехъ... аще увъмы нъкоего утопленаго или убитаго неиздавна погребена... раскопаемъ окаяннаго и вавержемъ его нъгдъ даяъ и непогребена покинемъ... по нашему по премногу безумію виновно стужи мняще быти погребение его» 4). Димитрія Са-

<sup>1)</sup> Идаюстр. 1846, 134. — 2) Водяная мельница. — 3) Срп. рјечник, 79; Иличь, 295. — 4) Изв. Ак. Н., III, 95; Котлиревскаго: О погр бильн. обычанкъ, 34—35.

возванца народная молва обвиняла въ чародъйствъ 1); когда онь погибъ насильственною смертію, трупъ его быль выстав. ленъ на Красной площади, и въ продолжении трехъ дней лежаль на столе съ дудкой, волынкою и маскою -- аттрибутами окрутниковъ и сконороховъ, а затъмъ погребенъ въ убогомъ дом' за Серпуховскими воротами. Это было въ половинъ мая 1606 года; какъ нарочно, настали тогда сильные морозы, вредные для полей, садовъ и огородовъ. Столь поядніе холода носквичи приписали самозванцу; они вырыли его трупъ, сожгли на Котлахъ, и сившавши пепель съ порохомъ, выстрълын ниъ изъ пушки <sup>3</sup>). Запрещение хоронить утопленниковъ, удавленниковъ, чародъевъ существовало и у другихъ славянскихъ племенъ; самоубійцы и донынъ лишаются христіанскаго погребенія. Всякое опзическое бъдствіе (бездождіе, буря, градъ, чрезыврный зной или стужа) приписывается народомъ вліянію мертвецовъ, погибшихъ насильственнымъ образомъ: нів стихійныя души блуждають въ воздушных сферахь, носятся буйными выхрями и грозою, и нарушая порядки природы. какъ-бы истать людямъ за свою неестественную разлуку съ жизнію. Предубъжденіе противъ такихъ мертвецовъ до сихъ поръ не истребилось между русскими поселянами; особенво боятся они опойдевъ. Еще недавно бывали случан, что крестьяне во время долгихъ засухъ, по общему мірскому приговору, выкапываля изъ могилы трупъ опойцы и топили его въ ближайшемъ болотъ или озеръ, твердо въруя, что послъ того непремънно пойдетъ дождь 3). Засуха нынъшняго атта и опасеніе неурожая заставили крестьянъ Тихаго Хутора

<sup>1)</sup> Въ современныхъ грамотахъ говорится, что Отреньевъ — еретикъ, впадъ въ чернокнижіе и ободъстидъ народъ бъсовскими нечтами — Ак. Арх. Экси., II, 28; Доп. къ Ак. Ист., I, 151. — 2) Ист. Росс. Содов., VIII, 154. — 3) Идичь, 312; Духъ Христіанина 1861—2, XII, 271: С. Петерб. Въдом. 1865. 47, 129.

(въ таращанскомъ уезде) прибегнуть нъ следующему средству: они разрыли могилу скончавшагося въ декабръ прошлаго года и похороненнаго на сельскомъ кладбищъ раскольника, првподняль его изъ гроба, и между тъмъ, какъ одинъ изъ нихъ билъ мертвеца по черепу, приговаривая: «давай дождя!» — другіе лили на усопшаго воду сквозь рѣшето; затемъ снова уложилиего въгробъ и закопали на прежнемъ мъстъ. Въ нъкоторыхъ деревняхъ, съ цвайо вызвать дождь, въ могвлу заподозръннаго мертвеца лили воду цълыми бочками 1). Эти представления о вампирахъ, сосущихъ кровь, т. е. скрадывающихъ дожди и насылающихъ неурожан заставеле фантазію сроднеть ихъ съ богинею смерти, во первыхъ-потому, что всятьдъ за неурожании начинаются повальныя бользии, а во вторыхъ-потому, что самая Смерть, нападая на людой и животныхъ, высасываетъ изъ нихъ кровь и оставляетъ одни холодные и безжизненные трупы (см. стр. 43). Обитатели загробного царства, вампиры являлись слугами и помощниками Смерти, и каждая отшедшая изъ сего міра душа разсматривалась, какъ-бы увлеченная ими въ свое сообщество. Поселяне наши убъждены, что Коровья Смерть (чума рогатаго скота) есть оборотень, который принимаеть на себя - образъ черной коровы, гуляеть высств съ деревенскими стадами и напускаетъ на нихъ порчу. Всюду въ славянскихъ земляхъ гибельное дъйствіе моровой язвы объясилется злобою вампировъ, и не только преданія, но и положительныя свидътельства памятниковъ утверждаютъ, что для отвращенія повальной смертности народъ прибегаль на разрытию могиль, навлеченію труповъ и различнымъ надъ ними истязаніямъ. Такъ какъ отъ зачувленнаго покойника прежде всего заражаются тв, посреди которыхъ онъ скончался, то отсюда возникдо повърье, что вампиры сначала умерщиляють своихъ роди-

<sup>1)</sup> Рус. Въдомости 1868, 139; Москва 1867, 98.

чей, а потомъ уже сосъдей и другихъ обывателей. На Руси главивнить средствомъ противъ смертоносной силы упырей ечитается заострённый осиновый коль, который вбивають въгрудь или въ спину мертвеца, между допатокъ, а многда въ могильную насыпь 1). Въ віевской губ. разсказывають, что въ могилахъ колдуновъ и вёдьиъ всогда есть отверстіе, въ которое выдізають они ночью въ виді пышей и ящерицъ; отверстіе это совътуютъ затыкать осиновымъ коломъ, а самые гроба, въ которыхъ покоятся ихъ трупы, закодачивать осиновыми гвоздами. Если и затъмъ мертвецъ продолжаетъ тревожить населеніе, то необходимо предать его сожженію. «Привезли (говорить сказка) осиновыя дрова на кладбище, свалили въ кучу, вытащили колдуна изъ могилы, положили на костеръ и зажгли; а кругомъ народъ обступнаъ - всъ съ метаами, лопатами, кочергами. Костеръ облидся пламенейъ, началъ и колдунъ горъть; утроба его лопвула, и полъзли оттуда зи ви, черви и разные гады, и полетили оттуда вороны, сороки и галки; мужики быютъ ихъ да въ огонь бросаютъ», чтобы и въ червякъ не могъ ускользнуть волшебникъ отъ заслуженной имъ кары 2). Вбивать осиновый коль въ тело упыря должно съ размаху з а одинъ разъ, и притомъ остерегаться, чтобы кровь, которая брызгнетъ изъ него въ разныя стороны, не омочила кого-нибудь наъ присутствующихъ; повторенный ударъ оживаяетъ мертвеца и сообщаетъ ему способность превращеній. Тотъ-же совътъ не ударять дважды дается и сказочнымъ героямъ, выступающимъ на борьбу съ Вихремъ, бабой-ягою, великанами н зибями. Отъ огненнаго зивя можно отделаться, поразивъ его, во время сна, едвнымъ богатырскимъ ударомъ; если же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Абев., 74; Терещ., YI. 101; Москв. 1844, XII, 40. — <sup>2</sup>) Віевянинь 1865, 52, 71; Н. Р. Св., Y, 30, b, d; Тамбов. Г. В. 1857, 4.

ударить его въ другой разъ — то зибй немедленно оживаетъ (см. II, 419 1). Сверхъ того, упырямъ подръзываютъ пятки, связываютъ лыками руки, а на грудь кладуть осиновые кресты <sup>2</sup>). Тъже средства употребляются противъ вампировъ и прочими славянами. По свидътельству Караджича: «како почну људи много умирати по селу, онда (сербы) почну говорити да је вукодлак у гробљу, и стану погаћати ко се повампирно. Кашто узму врана ждријепца без биљеге, па га одведу на гробље в преводе преко гробова, у којима се боје да није вукодлак: јер кажу да такови ждријебац не ће, нити смије пријећи преко вукодлака. Ако се о ком увјере и догоди се да га ископавају, онда се скупе сви сељаци с глоговијем кољем, па раскопају гроб, и ако у њему на ту човјека да се није распао, а они га избоду онијем кољем, па га баце на ватру те изгори» 3). «Кад умре човјек, за којега се мисли да је једогоња, ударе му глогово трые под нокте в ножем испресијецају испод кољена, да не би могао издазити из гроба, као вам-

<sup>1)</sup> H. P. Cr., I, 14; VII, 9; VIII, 6 и стр. 402-3; Могилев. Г. В. 1851, 19. — 2) Часопись чешск. "мув., 1840, III, ст. Вагилевича; 236. — 3) Срп. рјечник, 79; см. также Путешествіе въ Черногорію А. Попова, 221; Иличь, 294; Въст. Евр. 1829, XXIV, 254-5. Переводъ: Когда начиетъ на селъ умирать много людей, то станутъ говорить, будто на владбищв есть вукодлавъ, и прійнутся гадать, ито это пованпирился? Для этого беруть воренаго жеребца безъ отмътинъ, ведутъ на кладбище и переводитъ черевъ тв могилы, въ которыхъ можно опасаться присутствія вукодляка. Говорять, что такой жеребець не захочеть и не посмветь переступить черезъ вунодлака. Когда убъдятся въ ваминрствъ повойника и вздумають выкопать его, то всв поселине собираются вивств, разрывають могвау, и если найдуть въ ней неиставвшій трупъ – прободають его глоговынь полонь (глог – weissdorn, crataegus Linn., боярышенкъ), а потомъ бросаютъ въ огонь и предають сожжению.

пир» 1). Болгары, какъ скоро заподозрять усопшаго вампиромъ, немедленно приготовляютъ заострённые терновые или глоговые колья, пдуть съ ними на кладбище, разрываютъ могилу, и скипятивши и всколько ведеръ винограднаго вина, пробиваютъ мертвеца кольями и обливаютъ его кипящимъ виномъ, думая, что такимъ образомъ они истребляють вселившагося въ трупь злаго демона 2). Въ Червонной Руси, во время засухъ и холеры, жгли упырей и въдъмъ на терновомъ огнъ 3). Манигардтъ собралъ много интересныхъ указаній на подобныя расправы съ мертвецами, засвидътельствованныя памятинками различныхъ народовъ. Въ одной чешской деревить въ 1337 году умеръ пастухъ и сталъ являться вамииромъ; когда его откопали и воизпли ему колъ въ ткло, то изт него брызнула кровь, а самъ онъ промодвилъ: «съ этом налком митеще лучше будеть отъ собакъ отбиваться!» Посяв того онь быль предань сожженю, и сгорая, реввль какъбыкъ или оселъ. Въ 1345 году скончалась женщина, ославленная промежъ человъ въдьмою и была погребена на перекресткъ; выходя изъ могилы, она оборачивалась звъремъ в пожирала попадавшіяся ей жертвы. Дубовый колъ, которымъ ее произили, она извлекла вонъ и стала еще больше умершвлять народу, чемъ прежде. Напуганные жители сожгли ея трупъ, а оставшійся ненель зарыли въ могилу; замічательно, что на мъстъ, гдъ совершилась эта посмертная казнь, нъсколько дней сряду кружился сильный вихрь. Въ 1567 году въ Trutnau (въ Богеміп) отрубили вампиру голову. Нъсколько позже (въ 1572 г.), когда появилась въ Польшъ чу-

<sup>4)</sup> Срп. рјечник, 251; Въст. Евр. 1823, XXIII—IV, 200. Переводъ: Когда умретъ человъкъ, о которомъ думаютъ, что онъ — въдогони, то забиваютъ ему подъ ногти глоговыя оглы и подръзываютъ ноженъ шилы подъ колънками, чтобы онъ не могъ выходить изъ гроба, какъ кампиръ. — 2) Ж. М. Н. П. 1846, XII, 207. — 3) Пантеонъ 1855, V, 48.

ма, обвинение въ этомъ бъдстви пало на умершую бабу, которую народъ признавалъ за въдъму. Въ могилъ она поконлась совершенно-голая, потому что пожрала вст свои одежды; ртшено было отрубить ей голову могильнымъ заступомъ и потомъ снова закопать въ землю; когда это сдёдали - чума тотчасъ-же прекратила свой губительный наобъгъ. Венды считаютъ необходимымъ ударять вамиира заступомъ по затылку и увтряють, будто при этомъ ударт онъ визжитъ, какъ поросенокъ. Въ 1672 году, недалеко отъ Лайбаха, умеръ человікь по прозванью Giure Grando; по смерти своей онъ показывался ночью, стучался въ двери домовъ и цълыя семьи увлекалъ за собою на тотъ свътъ. Староста Міho Radetich приказалъ разрыть его могилу; колдунъ (strigon) лежаль нетлітиный, съ багровымь, усміхающимся лицомъ и открытою пастью. Ударили его въживотъ терновымъ коломъ (hagedorn) — онъ выдернулъ колъ обратно; отрубили ему голову киркою — онъ вскрикнулъ. словно живой, а могильная яма наполнилась свъжею к до выю. По митнію кашубовъ, чуму и другія повальныя бользни производять «въщіе»; первый, кто падаеть жертвою холеры, вслёдъ за которымъ начинаютъ умирать и другіе, признается вампиромъ. Разрывая могилу «віщаго», кашубы отсікаютъ ему голову желъзнымъ заступомъ и промежъ ею и туловищемъ насыпаютъ итсколько земли, или кладутъ отрубленную голову къ ногамъ мертвеца; иногда-же влагають ему въ ротъ камень, набивають ему глотку землею, поворачиваютътрупълицемъкъ-низу, бросають въ гробъ что-нибудь сплетенное или связанное (напр. чулокъ), обсыпаютъ могилу макомъ, и думають, что пока мертвець не распутаеть встав петлей и не сочтетъ встать маковыхъ зеренъ, до техъ поръ онъ не можетъ удалиться съ кладбища. Въ южной Россіи есть повърье,

что путь, которымъ приходитъ мертвецъ къ живымъ дюдямъ. должно посыпать макомъ: тогда онъ не прежде можетъ повторить свое посъщение, какъ подобравши всъ до единаго разбросанныя зёрна (сравни примъчаніе на стр. 330). Волохи вонвають въ сердце упыря деревянный коль, вгоняють ему въ черепъ гвоздь, кладуть возле него лозу шиповника, иглы котораго, цвпляясь за саванъ, должны задержать мертвеца въ могилъ, или наконецъ сожигаютъ его. Въ Силезіи въ 1592 году разнеслась молва объ одномъ умершемъ сапожникъ, что онъ является по ночамъ и давить сонныхъ людей — съ такою силою, что оставляетъ на ихъ теле синія пятна; мертвеца вынули изъ могилы, отсъкли емуголову, туловище сожгли, а голову зарыли на позорномъ мъстъ. Въ Гессенъ еще въ недавнее время, какъ только наставала моровая язва, крестьяне разрывали могилы, и если находили неистлъвшіе трупы, то отсъкали у нихъ головы. У скандинавовъ быль обычай — тела заподозренныхъ мертвецовъ сожигать на костръ, а пепель бросать въ море 1). Всв исчисленные нами обряды имъють пелію воспрепятствовать вампиру выходить изъ могилы, высасывать кровь и губить населеніе. Они направлены: а) противъ ногъ, съ помощію которыхъ вампиръ постщаеть людскія жилища; чтобы лишить его возможности двигаться, ему подръзываютъ подколънныя жилы и пятки; b) противъ рукъ, которыми онъ схватываетъ и давитъ свою жертву: ихъ связывають лыками; с) противь побдучей пасти мертвеца: ему стараются забить глотку, зажать ротъ камнемъ или землею; пока онъ не разжуетъ этого камня, не събстъ этой земан, до тъхъ поръ уста его и зубы не свободны и не въ



<sup>1)</sup> Zeitsch. für D. Myth., IV, 260—282; Часопись чешск. муз. 1863, I, 13—15; Громаниъ, 191; Этн. Сб., V, ст. Гильфердинга, 69—70, Шотть, стр. 297—8.

состояній ни сосать, ни грызть живаго человека. ф Макъ. какъ снотворное зелье, долженъ усыпить могильнаго обитателя. е) Словацкая сказка повыствуеть о вовкулакт, у котораго было девять дочерей; восемь старшихъ онъ умертвилъ, а когда погнался за девятою — догадливая дъввца соросила съ себя платокъ и сказала: «не догнать тебъ, пока не изорвешь этого платка въ лоскутья, пока не разщиплешь его на тонкія нити, и потомъ не выпрядешь и не соткёшь снова!» Вовкулакъ исполниль эту трудную задачу и погнался за дъвицей: съ тъми-же словами она сбрасываетъ съ себя платье, оплечье, кофту, рубашку, и голая спасается отъ страшной смерти 1). Согласно съ старпинымъ уподоблениемъ облаковъ прядеву, тканямъ и одеждамъ, ваминръ только тогда и можетъ упиваться кровью (дождевою влагою), когда прядеть туманы, ткетъ облачныя покровы или разрываетъ ихъ въ бурной грозъ. Это мпоическое представление, видстъ съ върою въ предохранительную сплу на узы (узла, петли), привело къ убъжденію, что пока вампиръ вли вообще печистый духъ не распутаеть встхъ узловъ и петлей-онь связань въ своихъ дтиствіяхъ и не можетъ повредить человъку. Г. Върнъйшимъже средствомъ противъ блуждающихъ мертвецовъ признается совершенное уничтожение ихъ труповъ. По древнему воззрънию, душа усопшаго только тогда дълается вполнъ-свободною, когда оставленное ею тъло разсыпается прахомъ, и наоборотъ пока оно не истатетъ, между имъ и душею не перестаетъ существовать таинственная связь. Замічая, что ніжоторые трупы долгое время остаются нетлінными, что у покойниковь даже отростають волоса и ногти, предки наши видтли въ этомъ несомизиные признаки продолжающейся жизии, и вірили, что душа невдругъ покидаетъ бренную оболочку, что и по смерти она

<sup>1)</sup> Zeitsch. für D. M., IV, 224-8.

сохраняеть къ своему тълу прежнюю привязанность, прилетаетъ къ нему въ могију, входитъ въ него, какъ въ знакомое ей обиталище, и такимъ образомъ временно оживляетъ мертвеца и подымаетъ его изъ гроба. Чтобы порвать эту посмертную связь души съ тъломъ, чтобы окончательно удалить ее нзъ здъщняго міра, необлодимо было предать трупъ сожженію. Только въ пламени погребального костра отръшалось она отъ всего матеріальнаго, влекущаго долу, очиналась отъ земнаго праха и содъянныхъ гръховъ, сопричиталась къ стихійнымъ духамъ и вибств съ ними восходила въ свътлое царство боговъ. У всёхъ индоевропейскихъ народовъ существовало глубоко-вкорененное убъждение, что пока надъ тъломъ усопшаго не будетъ совершенъ погребальный обрядъ = пока оно не будеть разрушено огнемъ, до тъхъ поръ душа его не обрътаетъ покоя, томится, мучится, и блуждая въ семъ міръ, мститъ за себя своимъ безпечнымъ родичамъ и земликамъ пеурожаямв, голодомъ и болъзнями (см. стр. 249). Въ наше время думаютъ, что такая страдальческая участь по смерти ожидаетъ встхъ лишенныхъ христіанскаго погребенія. Въ силу этихъ казнію, направленною противъ злыхъ демоновъ, сколько благочестивою заботою объ успокоенія душь, очищенія вхъ огнемъ в водворенів въ райскихъ обителяхъ. Вся обрядовая обстановка такого сожженія служить знаменіемь небесной грозы, въ бурномъ полеть которой (по митнію нашихъ праотцевъ) возносились на тотъ свътъ легкія тъни усопшихъ. Осиновый или дубовый коль, вбиваеный въ грудь мертвеца, - символъ громовой палицы; въ погребальномъ обрядъ ему соотвътствуетъ иолотъ Индры или Тора, которымъ издревле освищали покойника и пріуготовленный для него костеръ. Тоже значеніе соединялось и съ колючей лозою терна, боярышника или шиповника; сербы называютъ терновый кустъ: вукодржица (держащій волка вовкулака 1). Острый гвоздь и могильный заступъ суть позднайшія заманы этихь древнайшихь символовь. Огонь, на которомъ сожигаютъ вампировъ, стараются добывать наъ дерева посредствомъ тренія, такъ какъ вменно этотъ огонь и признавался равносильнымъ «живому» пламени грозы 2); въ другихъ же мъстностяхъ ихъ сожигаютъ на терновомъ костръ. Пепелъ, остающійся послъ сожженія вампира, бросають въ воду; самый трупъ его окачивають вскипиченнымъ виномъ или облаваютъ сквозь рёшето водою, что си мволически означаетъ омовение усопшаго въ дождевомъ ливит, погружение его души въ небесный потокъ, переплывая который можно достигнуть царства блаженныхъ (вино тметафора дождя; о мионческомъ значенім р в шета или с в та см. І, 571). Въ народной памяти уцъльли суевърныя представленія, что произённый коломи и пожигаемый пламенемь вампиръ реветъ, какъ раненый звърь (=завыванье грозовой бури) и истекаетъ кровью ( дождемъ); изъ его тъла выползаютъ гады ( эмви-молній), а вокругъ пылающаго костра подымаются вихри.

Какъ производители неурожаевъ, голода и повальныхъ болъзней, упыри и въдьмы отождествлялись съ потдучею Смертію, и наравит съ этою злобною богинею и другими демоническими существами (великанами, змтями и чертями) являются въ народныхъ сказаніяхъ пожирающими человъческое

<sup>1)</sup> Кијіževnik, годъ 3, III—IV, 450; Срп рјечни, 79. — 3) Часопись чешси. муз. 1840, III, ст. Ввгидевича, 236—7. Такъ какъ вампиры умерщвляють людей чрезъ высасываніе изъ нихъ крови, то наобороть: умерщвленые вампирами тотчасъ же оживають, какъ скоро будеть возвращена имъ высосанная кровь (Н. Р. Ск., V, 30, d); кто заболъваетъ вслъдствіе укушенія мертвеца, тому совътуютъ давать хлюбь или питье, съ примъсью крове, добытой изъ вампира, или тою-же кровью предлагаютъ ему натерать недужное тъло — Zeitsch. für D. М., IV, 261; Пузив., 128.

мя со. Когда человъкъ умираетъ, душа его увлекается въ сообщество загробныхъ духовъ, а тело делается сиедью червей, табеть и разрушается; отсюда родилось убъждение, что духи эти, призывая къ себъ смертныхъ (тотымая у нихъ жизнь), питаются ихъ мясомъ. Маnducus-оборотень, чудовище съ большою пастью, Я. Гримиъ производить отъ mandere, manducare—тесть, жевать; а masca (=larva, привидъніе, оборотень, личина), итал. maschera, сближаетъ съ словани macher, mascher и masticare (значение тоже, что и глагола «mandere»). Въдьмамъ неръдко давались названія larve, maske, и начиная съ индусовъ, у всъхъ племенъ арійскаго происхожденія онъ представляются жадными на чедовъческое мясо 1). На Украйнъ увъряють, будто упыри гоняются по ночамь за путниками съ громкимь возгласомь: «ой, маса хочу, ой, мяса хочу!» 2) По свидътельству народныхъ преда ній, колдуны являются по смерти въ ночное время, бродять по деревить, морять и потдають живыхь людей з). Въ одной сказвъ 4) повъствуется о мертвецъ, который примелъ на свадьбу, умертвиль жениха и невъсту, пожраль всв приготовленныя иства, вибств съ посудою, ложками и ножами; а затънъ закричалъ: «ъсть хочу! голоденъ!» и бросился было на солдата, но тотъ отделался отъ него, благодаря осиновому полену и раздавшенуся креку пътуха. Выше (стр. 271-3) мы привели аюбопытное преданіе о человікі, ищущемь безсмертія; оно извъстно въ двухъ варіантахъ, и та роль, которую въ одномъ варіантъ исполняетъ Смерть, въ другомъ приписывается въдьмъ: эта последняя пожираеть людей и точить нанихь свои страшные зубы. И славяне, и намцы надаляють выдымь огромными зубами 5). По народнымъ разсказамъ, когда

<sup>1)</sup> D. Myth., 1036. — 2) Lud Ukrain., II, 56-57. — 8) H. P. Cz., VI, 65, a, e, 66; cб. Вадявца, 237—9; Slov. pohad., 29. — 4) H. P. Cz., Y, 30, e. — 5) D. Myth., 247.

умираетъ въдьма или «заклятая» царевна (та, которою овдадват нечистый духт), тело усопшей заключають въ гробъ. окованный жел взными обручами, выносять въ церковь н заставляютъ кого-нио́удь «отчитывать» ее 1); ночью, ровно въ двънадцать часовъ, вдругъ подымается сильный вихрь, желтаные обручи лопаются съоглушительнымъ трескомъ, гробовая крышка спадаетъ долой-и всябдъ затемъ ведьма или заклятая царевна встаетъ изъ гроба, летитъ по воздуху, бросается на испуганнаго чтеца и пожираетъ его -- такъ, что къ утру остаются отъ него однъ голыя кости 2). Только тотъ можетъ избъгнуть опасности, кто очертится круговою чертою и станетъ держать передъ собой молотъ, это священное орудіе бога-громовинка. Разсказываютъ еще, что нёкогда, въ старые годы, умеръ отчаянный безбожникъ; тъло его вынесли въ церковь и приказали дьячк у читать надъ нимъ псалтырь. Этотъ догадался захватить съ себой пътуха. Въ полночь, когда мертвецъ всталъ изъ гроба, разинулъ пасть и устремился на свою жертву, дьячокъ стиснуль пътуха; пътухъ издаль обычный крикъи въ туже минуту мертвецъ повалился на взничь опфиенфлымъ и неподвижнымъ трупомъ (харьков. губ.). Какъ глубоко запала въ нашихъ предковъ суевърная боязнь мертвецовъ, лучше всего свидътельствуетъ любопытное посланіе царя Алексвя Михайловича къ знаменитому Никону о кончинъ патріарха Іосифа 3). Ввечеру, пишетъ царь, пошелъ я въ соборную церковь проститься съ покойникомъ, «а надъ нимъ одинъ свя-«щенникъ говоритъ псалтырь, и тотъ.... во всю голову кри-

<sup>1)</sup> Отчитыванье, т. е. чтеніе въ слукъ священнаго писанія надъ "заклятыми" и усопшими, счатаєтся върнайшимъ средствомъ для избавленія икъ отъ демонской власти. — 2) Н. Р. Ск., VII, 35, 36, b, c; Н. Р. Лег., стр. 143—5; Пермск. Сб., II, 173—4; Худяк., 11; Штиръ, 10; Вольоъ, 258—262 («Die Leichenfresserin»). — 3) Ав. Арх. Экси., IV, 57.

«чего ты не по подобію говориць; и я почаль ему говорить: для «чего ты не по подобію говорищь? «Прости де, государь, страхь «нашель великой, а во утробъ де, государь, у него святителя «безмърно шумъло... Часы де въ отдачу вдругь взнесло жи-«воть у него государя (усопшаго патріарха) и лицо въ тужъ пору почало пухнуть: то-то де меня и страхъ взялъ! я де «ча я лъ—о жилъ, для того де я и двери отворилъ, «хотълъ бъжать». И меня прости, владыко святый! отъ «его ръчей страхъ такой нашелъ, едва съ ногъ не свалился; «а се и при мит грыжа-то ходитъ прытко добрт въ животъ, «вакъ есть у живого, да и мит прінде помышленіе такое отъ «врага: побъги де ты во нъ. тотча съ де тебя вскоча «удавитъ.. да поостоялся, такъ мит полегчто отъ страху».

Такъ какъ души представлялись малютками = эльфами, марами, то отсюда родилось повърье, что упыри и въдьмы крадутъ и потдаютъ младенцевъ, т. е. по первоначальному спыслу: псторгають у людей души, уничтожають ихъ жизненныя силы. Стриги и ламін классических в народовъ и нъмецкія hexen, являясь въ дома, похищаютъ изъ колыбелей младенцевъ, терзаютъ ихъ и жарятъ на огит; на своихъ нечестивыхъ сборищахъ въдьмы убиваютъ дътей, добытую изъ нихъ кровь смъшиваютъ съ мукою и пепломъ, а жиръ употребляють на изготовление волшебной мази 1). Памятники XV-XVII стольтій сохранили намъ свидьтельства о техъ несчастныхъ жертвахъ народнаго суевърія, которыхъ обвиняли, будто они превращаются въ волковъ, пьютъ младенческую вровь, пожирають детей, и вследствие этихъ обвинений подвергали суду и предавали сожженію. По словамъ барона Гакстгаузена 2), въ Арменін разсказывають, что когда волчій оборотень приблизится къ людскому жилищу — окна и двери сами

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. Myth., 1012, 1018, 1027, 1035. — <sup>2</sup>) Закавная. край, II, 61.

собой отворяются, вовкулакъ входитъ внутрь дома, бросается на дітей и утоляеть свой голодь ихъ бровью и мясомъ. Въ нъкоторыхъ иъстностяхъ Россін поселяне убъждены, что въщицы выкрадывають изъ утробы спящей матери ребенка, разводять на шесткъ огонь, жарять и събдають его, а взамьнь похищеннаго дитяти кладуть ей въ утробу голикъ, головню или краюшку хлтба: повтрые, напоминающее вышеприведенные разсказы о похищенів відьмою сердца, на місто котораго она влагаетъ обрубовъ дерева или связку соловы. Поэтому беременныя женщины, въ отсутствіе мужей своихъ, не нначе ложатся спать, какъ надъвая на себя что-инбудь изъ мужниной одежды, или по крайней мъръ опоясываясь мужиянымъ поясомъ; эта одежда служитъ знаменіемъ, что онъ продолжають состоять подъ покровомъ ( = защитою) главы семейства, а поясъ преграждаетъ (тавязываетъ) къ немъ доступъ злой чародъйкъ 1). Въ народныхъ сказкахъ въдьмы уносять тайкомъ или заманивають въ себт маленькихъ дътей, жарять ихъ въ печи, и пресытившись этою яствою, катаются по землв и причитывають: «покачуся, повалюся, Ивашкина натвинсь!» 2) Бълоруссы увъряють, что Смерть передаетъ усопшихъ бабъ-ягъ, виъстъ съ которою разъважаетъ она по бълому свъту, и что баба-яга в подвластныя ей въдьмы питаются душами покойниковъ, и отъ того дълаются столь-же легкими, какъ самыя души 3): преданіе въ высшей степени знаменательное! Раз-

<sup>1)</sup> Этн. Сб., VI, 147—8; Совр. 1856, XII, 196; Lud Polski Golgbiowskiego, 155. — 2) Въ образъ эльов (какъ указано выше) представление души сочеталось съ представлениемъ грозоваго гения, и потому сказка о въдъмъ и хитромъ мальчикъ, котораго она хочетъ пожрать, живописуетъ: во 1-хъ, черную тучу, поглощеющую молніи (Поэт. Воз., II, 481), и во 2-хъ, Смертъ (Моровую дъву), похитительницу душъ человъческихъ. — 3) Приб. къ Жъ. М. Н. П. 1846, 19-20, 110.

сказывають также, что баба-яга крадеть детей, подымаеть ихъ на воздухъ и бросаеть оттуда мертвыми на кровлю дома 1). У валаховъ, когда въ семье народится младенецъ, одинъ изъ присутствующихъ при этомъ перекидываеть черезь себя кам ень; а прочіе восклицають: «вотъ тебе, стрига, въ глотку! 2) Во Франціи существуеть поверье, что въ глухую полночь ведьмы собираются возле источниковъ ванимаются стиркою, но виесто белья—моютъ, крутятъ и бьютъ вальками младенческіе трупы (сравни выше стр. 363 3).

Бабъ-ягъ принадлежить весьма важная и многознаменательная роль въ народномъ эпосъ и преданіяхъ славянскаго племени. Въ разныхъ отдълахъ настоящаго сочинения мы неразъ останавливались на этихъ преданіяхъ, и объясняя ихъ первоначальный смыслъ, указывали на сродство бабы-яги съ въщими облачными женами. Она живетъ у дремучаго лъса въ избушкь на курьихъ ножкахъ, которая поворачивается къ льсу задомъ, а къ пришельцу передомъ; летаетъ по воздуху и вздить на шабаши ведьмъ въ железной ступе, погоняя толкаченъ наи каюкою и заметая сабдъ помеломъ. Бълоруссы утверждають, что баба-яга тадить по поднебесью въогне нной ступъ и погоняетъ огненною метлою, что во время ен потода воють вътры, стонеть земля, трещать и гнутся въковыя деревья. Какъ эта ступа, такъ и подвижная избушка ( Домашній очагь) — метафоры грозовой тучи, а толкачь или клюжа Перунова палица (I, 291; II, 530-1). Сверхъ того, бабаяга обладаеть волшебными, огнедышащими конями, сапогамискороходами, ковромъ-самолетомъ, гуслями-самогудами и ме-

<sup>1)</sup> Ганушъ: Дъдъ и Баби, 61 — 2) Шоттъ, 297. По греческошу сказанію, новорожденный Зенсъ обязанъ своимъ спасеніемъ жамню, который дали проглотить Кроносу. — 3) Совр. 1852, І, ст. Жоржъ-Занда, 78.

чемъ-самосткомъ 1), т. е. въ ея власти состоятъ и быстролётныя облака, и бурные напівы гровы, и разящая модція. Преследуя сказочныхъ героевъ, убъгающихъ отъ ен злобы я мщенія, она гонится за ними черною тучею 2). У человъ и донынъ дождевыя облака называются бабами (см. выше стр. 120). Utò-же касается слова яга (era, пол. jedza, jadza, jedži-baba, словац. jenži, jenzi, ježi-baba, чеш. jezinka, галиц. язя), то оно соотвътствуетъ сикр.-му a h i-зиъй (корень аh и съ носовымъ пазвукомъ а n h — II, 512 3). Тамъ, гдъ въ славянскихъ сказкахъ дъйствующимъ лицомъ является баба-яга, парадлельныя мъста новогреческихъ и албанскихъ сказокъ выставляютъ ла мію и дракониду 1: лат. la miaколдунья, въдьма, и болг. ламья, дамя-баснословная зитя. Скажемъ болте: у саныхъ славянъ баба яга и мионческая змънха выступають въ преданіяхь, какь личности тождественныя; что въодномъ варіантъ приписывается змът, то неръдко въ другомъ псполняется ягою, и наоборотъ; на Украйнъ побдучую въдыму обыкновенно называють зм в е ю 5). Замечательно, что теже эппческія выраженія, какими обрисовывается набушка бабы-яги, прилагаются и къ амтиному дворцу. Словацкая сказка изобра-

<sup>1)</sup> Терещ., VII, 162; Иллюстр. 1845, 298; Ч. О. И. и Д., годъ 3, III, ст. Макаров., 106; Пов. и пред., 185; Абев., 324—5; Рус. Преданія, І, 60—63; ІІ, 17—25; Н. Р. Св., І, 3, а; ІУ, 44; VII, 30; VIII, 8; Глинск., ІІ, 23. — 2) Škultety a Dobšinsky: Slov povesti, І, 45; Ч. О. И. и Д. 1865, ІУ, 270. — 3) Звукъ ћ. сохраченный въ русскомъ. въ другихъ славнискихъ нарвчіяхъ смягчается въ мд=3д (пол. dz), ж и л. Чешск. је du-baba, по мивнію г. Лавробскаго (Ч. О. И. и Д. 1866, ІІ, 24—25), образовалось поздиве изъ ляждати, въдити, ъда". Согласно съ сварливымъ, вечугомоннымъ харавтеромъ бабы-яги, областныя русс. ягать, яжитъ стали употребляться въ значенія: крачать, шумъть ("что ты яжишь, каъ вга-баба?") яганъ—буянъ, грубіянъ—Обл. Сл., 273; Доб. обл. сл., 313.— 4) Ганъ, І, стр. 40; ІІ, 178—182, и Н. Р. Ск., VII, 30.— 5) Худяк., 46; Н. Р. Ск., І-ІІ, стр. 36; VІ, стр. 283.

жаетъ сыновей ежи бабы лютыми змёлми 1). Очевидно, что подъ этимъ пменемъ, смыслъ котораго давнымъ-давно утрачень кародною намятью, предки наши разумьли мать зивя-Вритры, демона, похищающаго дожди и солнечный свътъ (сравии II, 534; III, 14). Подобно амъю, баба-яга любитъ сосать бълыя груди красавицъ, т. е. павлекать молоко ( Дождь) изъ грудей облачныхъ намоъ; подобно змѣю, она ревниво сторожить источники живой воды и заботливо причеть въ стоихъ кладовых и мідь, серебро и золото, т. е. сокровища солнечных в лучей 2). Такъ, по свидътельству одной сказки, жили-были два богатыря, взяли къ себъ названную сестру, и повадилась къ ней ходить и сосать груди баба-яга в). Богатыри запримътили, что сестра ихъ стала хиръть и сохнуть; подстерегли ягу, издовили и заставили указать себъ источникь съ живою водою Приводить ихъ яга въ лъсную трущобу, указываетъ на колодецъ и говоритъ: «вотъ цълющая и живущая вода!» Тогда богатырь, по имени Катома, сломиль съ дерева зеленую вътку и оросилъ въ колоденъ; не успъла вътка до воды долетъть, какъ вся огнемъ вспыхичла. Разгитвались добрые молодцы, вздумали за такой обманъ бросить бабу-ягу въ огненный колодецъ (= метафора грозовой тучи); но она упросила-умолила пощадить ее и привела къ другому колодцу. Катома отломильоть дерева сухой прутикь и только что кинуль въ водукакъ онъ тотчасъ-же пустиль ростки, зазеленълъ и разцвълъ 4). Словаки втрять, что баба-яга можеть по собственному произволу насылать ненастье и ясную погоду 5). Такъ какъ наводимый

<sup>1)</sup> Slov. pohad., 338 и дал. — 2) Ганулгъ: Двдъ п Блол, 63. — 3) По другому варіанту это дълаетъ змѣй. — 4) Н. Р. Сп., V, 35; VIII, 23; Lud Ukrain., І. 325. Наравнъ съ дракономи (І, 586-8), въдуны п въдъмы тотчасъ-же разрываютъ надоженныя на нихъ оковы и пропадаютъ изъ темницы, какъ скоро добудутъ воды и утолятъ свою жажду. — 5) Пов. я пред., 124—5; Nar. zpiewanky Колляра, І, 420—1.

тучами мракъ уподоблятся ночи, а слъдующее за грозой проясненіе солида напоминало утренній разсвіть, то русская сказка 1) отдаеть во власть яги трёхъ тапиственныхъ всадниковъ бълаго, краснаго и чернаго, олицетворяющихъ собою день, солеце и ночь. Наконецъ подобно зитью, баба-яга пожираетъ человъческое мясо. Вокругъ избы, въ которой живетъ она, тянется заборь изъ человъческих костей или высокій тынь съ воткнутыми на немъ черепами; изъ тъхъ-же костей устроены и ворога: вереями служать ноги, засовомъ-рука, а замномъ-челюсть съ острыми зубами <sup>2</sup>). Баба-яга и въдьмы чуютъ присутствіе скрытаго человека, и при всякой встрече съ странствующими героями восклицають: «фу-фу! доселева русскаго духа видомъ не видано, слыхомъ не слыхано, а нынъ русской духъ въ очью проявляется!» или: «что это русскимъ духомъ пахнетъ!» Тъже слова произносять при встръчв съ людьми и всъ другія мионческія лица, которымъ приписывается пожирание человъческого мяса: Чудо Морское, Вихрь, драконы, великаны, черти. Въ итмецкихъ сказкахъ означенныя восклицанія заміняются выраженіемь: «у-у-у! я чую-здысь пахнеть человыческимы мясомы!» На ряду съ въдьмами, баба-яга воруетъ дътей, жаритъ и поъдаетъ ихъ; на ряду съ въдъмами, она питается душами усопшихъ 3). Какъ олицетворение черной тучи, какъ существо, равносиль-

<sup>1)</sup> Н. Р. Ск., IV, 44. — 2) Ibidem; Маякъ, XV, сивсь, 21—22. — 3) Н. Р. Ск. І. З. 4. 13. Пов. п пред., 181; сказ. Грви., f, стр. 180; Norweg. Volksmärch., I, 5, 24, 27; II, 6. У овеновъ бабъ-ягъ соотвътствуетъ Сібэтеръ—пожирука (Зап. Ак. Н. 1862, I, ст. Шпонера, 136); въ чувашской сказкъ старая въльма какътолько вошла въ избу, такъ и закричала: "что это человъческить духомъ пахнетъ?"—Матушка, возразила ей дочь, да развъ ты не важдый девь употреблиешь въ пищу человъческое мясо; такъ какому-же запаху быть въ пашей избушкъ! (Чуваш. разговоры и сказке, 36—37.)

ное змію, производителю засухъ, безплодія и мороваго повіттрія, баба-яга въ средъ въщихъ облачныхъ женъ является съ значениемъ третьей парки и роднится събогинею смерти (см. выше стр. 355, и II томъ на стр. 780-3 — преданія, сближающія бабу-ягу съ лятовской лаумой 1). Народная фантазія представляеть ее злою, безобразною съ длиннымъ носомъ, растрепанными волосами, огромнаго роста старухою. Именемъ «яги» — точно также, какъ именемъ «ведьмы» -- поселяне называютъ въ брань старыхъ, сварливыхъ п некрасивыхъ женщинъ. Следуя эпическому описанію сказокъ, баба-яга, костяная нога, голова пестомъ, лежить въ своей избушкъ изъ угла въ уголъ, носъ въ потолокъ вросъ, груди черезъ грядку повисли. Замъчательно, что Лихо (Недоля, злая парка) олицетворяется въ нашихъ сказаніяхъ бабой-великанкою, жадно-пожирающею аюдей; по выраженію южнорусского варіанта: Лихо поконтся на ложъ изъ человъческихъ костей, голова его лежить на покути, а воги упираются въ печку (II, 698-9). Бабу-ягу называютъ на Руси: а) ярою, бурою, дикою 2), что указываетъ на связь ея сь бурными, грозовыми тучами исъ неистовой породою великановъ (I, 616; II, 618), и b) желтзною. Малороссіяне, не позволяя дътямъ щипать гороха, говорять: «нейди въ горохъ, бо тамъ зализна баба сидить!» Тою-же угрозою останавливають они ребятишекъ, чтобы не бъгали въ лъса m сады 3). Въ пошехонскомъ увздв крестьяне съ цвлію удержать автей отъ своевольнаго бъганья по огородамъ и нивамъ. запугивають ихъ полевымъ дъдомъ или бабой-ягою.

<sup>1)</sup> Желан навести дождь, яга выставляеть на дворъ мертвую голову (—Морану—черную тучу—сравни II, 157). — 2) Украниски приказки, 70, 285: "чорть врой баби!" "чорть бурой (или д и кой) баби!" Н. Р. Св., II (изд. 3), 34, b; яга-бура. — 3) Номис., 274.

костяной ногою, съ большими грудями и сопливымъ носомъ. Въ другихъ славянскихъ земляхъ увъряютъ дътей, что въ колосистом ъ хлъбъ сидитъ b a b a j ę d z a, žitnamatka, sserpashija, ловитъ шалуновъ и давитъ ихъ своими желъзными грудями. По мнънію чеховъ, житная баба является на поляхъ и нивахъ по преимуществу въ то время, когда хлібов начинаетъ цвісти и наливаться. Сербы пугають шаловливыхъ дъвочень и мальчиновъ гвоздензубою — бабою съ желъзными зубами 1). Тъже самыя повърья и эпитеты изицы соединяють съ Бертою Тольдою. Свътлая богиня рая, кроткая владычица эльфовъ (блаженных душъ), она, въ сплу присвоенныхъ ей обязавностей неумольной Смерти, получаетъ демоническій характеръ и преобразуется въ дикую или желтаную Берту (wilde Bertha, Eisenbertha), отличительными признаками которой считаются: страшное лице, всклоченные волоса, длинный носъ, въннкъ въ рукахъ и коровья шк у ра, наброшенная вите сто верхней едежды. Гольда (Hulda, Huldra) представляется то молодою прасавицей, то сгороленной, длинно но со ю и косматою старухою, събольшими зубами?). У кого выхрятся волоса, о томъ принято выражаться: «er ist mit der Holle gefahren!» Стращая капризныхъ дътей, говорятъ: «schweig! die eiserne Bertha (nan: Percht mit der eisernen nas) kommt. Въ Альтиаркъ и Бранденбургъ плачущаго ребенка заставляють унольать сабдующими словами: . halts maul! sonst kommt roggenmöhme (kornweib \*) mit schwarzen langen (или: mit eisernen) zitzen und schleppt dich hinweg!- Эта roggenmöhme представляется женщиной огромнаго роста; ее считаютъ матерью блуждающихъ по нивамъ волчьихъ оборот-

<sup>1)</sup> Ганушъ, 160, Срп рјечник, 84; Громаннъ, 15. — 2) По свидвтельству изкоторыхъ сигъ, она прекрасна спереди и безобразна свади. — 3) М öhme≡muhme, mutter.

ней (roggenwolfen). Чтобы дъти не трогали сноповъ, ихъ пугаютъ вовкумакомъ: «der verwolf sitzt im korn!» «der wolf ist im korne; wenn er euch frisst, müssen eure seelen von baum zu baum fliegen, bis das korn eingefahren ist.. Kornmutter имбетъ огненные пальцы в съ горячими желбаными сосками груди, которыя заставляеть сосать заблудившихсядътей; груди оя такъ длинны, что она можетъ закидывать ихъ за плочи. Когда вътеръ волнуетъ ниву - это она гоняется за малютками, и пойманныхъ толчетъ въ желтаной маслобойнъ или, подобно Бертъ (1, 165), отнимаетъ у нихъ зръніе. Во время жатвы нёмцы, славяне и литовцы последній связанный ( снопъ посвящаютъ «житной бабъ»; его наряжаютъ въ женское платье, укращають цвфтами и зеленью, и торжественно, съ прсияви, несуть въ деревню; снопъ этотъ называють бабою, kornpuppe, grosze mutter, die alte 1). Такимъ образомъ народныя повърья сближають бабу-ягу съ царицею эль-•овъ; истребляя родъ людской, она забираетъ къ себъ прекрасныхъ малютокъ, т. е. эльфоподобныя души, и витстт съ ними скрывается въ колосистыхъ нивахъ; сравни съ вышеприведенными сказаніями о мавкахъ, русалкахъ и полудницахъ (стр. 137-8, 242). Острые жельзные зубы бабы-яги (первоначально: метафора разящихъ молній) отождествляють ее съ поъдучею Смертію; длинныя жельзныя груди, которыми она удушаетъ дътей, указываютъ на ея сродство съ дивоженами; у последнихъ груди такъ велики, что оне упогребляютъ ихъ витесто вальковъ (II, 343). Эти груди дождевыя облака, а смертельные удары, наносимые ими, знаменують громъ. Замъчательно, что бабъ-ягъ приписывается обладание в од шеб ны мъ прутомъ 2), которымъ стонтъ только махнуть, какъ тотчасъ-

<sup>1)</sup> Beiträge zur D. Myth., II, 422; D. Myth., 247—9, 255—6; Die Götterwelt, 293—5; Roggenwolf und roggenhund, 26, 29—32; Korndämonen, 20; Гануша: Дъдъ в Баба, 9. — 1) Lud Ukrain, I,

же все живое превращается въ камень: это-тоть молнісносный жезль, прикосновениемь котораго Гермесь (-проводникъ усопшихъ въ загробное царство) погружалъ людей въ непробудный, въчный сонъ. Длинный сопливый носъ бабыяга-черта нелишенная значенія и столь-же древняя, какъ и спутанныя, растрепанныя ея косы. Напомнимъ, что, по свидътельству сказокъ, прекрасный герой ( тогъ свътлаго неба) на семь зимнихъ мъсяцевъ дълается неопрятнымъ замарашком (Неумойкою): во все это время онъ не чешется, не стрижется, не моется в не сморкается, т.е. покрывается обдаками и туманами, которые изстари уподоблядись восматынь волосамъ, и не проливаетъ дождей (II, 773). Г. Потебня слово сопля производить отъ глагола сыпать, который въ малорусскомъ наръчім употребляется въ смыслъ: лить; старо-слав. смянти, сминжти, пол. sączyć — испускать жидкость («ВСТОЧНЕКЪ НЗ-СЯКЪ») И МАЛОРОС. СЯКАТЬ, ВЫСЯКАТЬ-СЯсморкать, высморкаться. По другому преданію, сказочный герой превращается въ сопливаго козла; но вотъ наступаетъ пора освобожденія: онъ берется за гусли и начинаеть (грозовую) пъсню; наносимые ему удары (тудары грома) превращають силу чаро, съйнаго заклятія, козлиная шкура спадаеть и предается сожжению 1). Бълоруссы разсказывають, что во время жатвы ходить по нивамь Б в лунь, заставляеть встр вныхъ утирать себъ носъ и за эту услугу разсыпаеть передъ ними деньги (1, 93-94), т. е. золото солнечныхъ лучей. Тождество бабы-яги съ Бертою и Гольдою подтверждается еще тъмъ, что всъ онъ равно представляются пряхами. По указанію народныхъ преданій, баба-яга прядетъ кудель, ткетъ холсты и гоняется за своими жертвами съ желъзнымъ гребнемъ въ рукахъ \*); (ербская гвоздензуба носштъ

<sup>321—4;</sup> сб. Валинда, 120—7; Срп. припов., 29. — 1) Н. Р. Ск. VI, 50. — 2) Ibid., I, 3; Глинск., I, 88; Slov. polad., 250.

въ горшкъ горячіе уголья, и встръчая нерадивыхъ пряхъ, жжетъ имъ пальцы. Выше (стр. 345, 349, 357) мы указали, что изъ понятія смерти возникла мысль о могучей судьбъ, представительницами которой явились три мойры, норны или моровыя дъвы. Согласно съ этимъ, сказки неръдко упоминають о трехъ въщихъ сестрахъ—бабахъ ягахъ, изображая ихъ хотя и сварливыми, но добрыми и услужливыми старухами: онъ предвъщаютъ страннику что ожидаетъ его впереди, помогаютъ ему мудрыми совътами, даютъ ему богатырскаго коня, клубокъ, указывающій дорогу въ невъдомыя страны, коверъсамолетъ и другія диковинки. Изъ святочныхъ игръ ') можно заключать, что баба яга мастерица загадывать загадки и разръшать ихъ таинственный смыслъ.

<sup>1)</sup> Tepem, VII, 162.

## XXVII.

## процессы о колдунахъ и въдьмахъ.

Въ предыдущей главъ указано нами, что обвиненія волхвовъ и женъ-чародъекъ въ сношеніяхъ съ нечистыми духами, въ похищени дождей и земнаго плодородия, въ наслани бользней, голода и моровой язвы возникли изъ древитёшихъ основъ языческого міросозерцанія. Подобныя обвиненія всякой разъ, какъ только страну постигало общественное бъдствіе, возбуждали противъ нихъ народную месть и вызывали суровыя казии сожженія, потопленія и зарыванія въ землю. Впоследствін, когда водворилось христіанство, высшія духовныя власти ръдко и небезусловно возвышали свой голосъ противъ несправедливости и жестокости такихъ казней. Мы знаемъ только протестъ епископа Серапіона (XIII в.), который впрочемъ не отвергаетъ возможности колдовства, а осуждаетъ произволъ народной мести и требуетъ для обвиняемыхъ правильнаго суда. По необходимому закону всякаго историческаго развитія, новая религія должна была стать во враждебныя отношенія къ старымъ народнымъ върованіямъ, и главнымъ образомъ противодъйствіе свое направить на лицъ, которые были представителями и хранителями языческаго культа: умёли гадать, шредвёщать, цёлить недуги, обладали тайной молитвенныхъ заклинаній и священныхъ обрядовъ. Такими лицами были волхвы, кудесники, чаровницы, мужи и жены в ё щі е. Христіанская іерархія не могла относиться къ нимъ индеферентно; по ея выраженію, это—были «бісовскіе сосуды», пособники сатаны, черезъ посредство которыхъ онъ разстеваетъ въ народъ злое сёмя невёрія. Съ своей стороны волхвы и кудесники также не могли оставаться равнодушными при видё тёхъ успёховъ, какіе дёлала религія, чуждая ихъ интересамъ, недоступная ихъ пониманію, направленная противъ «старожизненныхъ» боговъ и праотческихъ завётовъ.

При самомъ введеніи христіанства св. Владиміромъ, дъло не обощлось безъ борьбы. Іоакимовская літопись сохранила намъ свидътельство о возстаніи новгородцевъ, которые, не желая изивнять ввру и отказываясь креститься, взялись за оружіе; по словамъ этой лътописи: «Богомилъ, высшій надъ жрецы словянъ, вельми претя люду покоритися» 1). Өеодоръ и Иларіонъ, первые епископы Ростова, принуждены были бъжать отъ озлобленія тамошнихъ язычниковъ, а св. Леонтій пострадаль отъ нихъ смертію; въ посланіи Симона о немъ сказано: «первый ростовскій Леонтій священномученникъ... его-же невърнін, много мучивше, убиша; и се третій гражданинъ небесный бысть руськаго міра съ онтма варягома (убитыми при в. кн. Владиміръ), вънчався отъ Христа». Событіе это изследователи относять ко времени около 1070 года. Такая-же мученическая кончина постигла и препод. Кукшу, который въ половине XII в. проповедываль вятичанъ: все сведаютъ (писалъ про него Симонъ), «како вятичи крести... и по многыхъ мукахъ усъченъ бысть съ своимъ ученикомъ Никономъ» а).

<sup>1)</sup> Рос. Ист. Татищева. I, 39. — 2) Истор. рус. церкви Филарета, еписк. рижскаго, изд. 1848 г., I, 30-34.

По сведеніямъ, занесеннымъ въ «Повесть временныхъ летъ», въ XI-иъ столътін волхвы громко, всенародно хулили христіанство, и пользуясь своимъ вліяніемъ на массу населенія, старались возбуждать ее къ открытому сопротивлению. Такъ въ 1071 году въ Кіевъ явился волхвъ, который предсказывалъ, что черезъ пять летъ Дивпръ потечетъ назадъ, земля греческая станетъ на мъстъ русской, а русская на мъстъ греческой; тогда-же переставятся и прочія земли. Въ народъ нашлись невъглася, которые охотно слушаля волхва и върнли его предсказаніямъ; но «върные» посмъялись ему, говоря: «бъсъ тобою играетъ на нагубу тобъ» — и дъйствительно волхвъ пропаль въ одну ночь, безъ въсти. Переяславскій льтописецъ дополняетъ, что, по словамъ волхва, ему предстали пять боговь и велья повыдать людямь о будущихь измыеніяхъ странъ, и что самъ онъ погибъ, вринутый въ ровъ («и вринуща его бъси въ ровъ»). Также и волхвъ, явившійся въ Ростовъ въ 1091 году, погибе вскоръ. Можно догадываться, что волхвы гибли не безъ участія ревностныхъ приверженцовъ христівнской стороны. На это интется и итсколько положительных указаній. Посланный на Бълоозеро для сбора княжеской дани Янъ, вибств съ священникомъ и двенадцатью вооруженныхъ отроковъ, выходиль на волхвовъ, которылъ не хотъли выдать ему мъстные жители. Волхвовъ было двое, но у нихъ были свои сторонники; эти люди ринулись на Яна, одинъ изъ нихъ уже замахнулся на него топоромъ, но по старинному выраженію — ограшился, не попаль; тогда Янь, оборо тя топоръ, ударилъ своего противника тульемъ, а остальныхъ приказалъ рубить отрокамъ. Мятежная толпа не устояла и побъжала въ лъсъ. Въ этой схватить убитъ и священникъ. Наконецъ настоянія и угрозы Яна заставили білозерцевъ схватить и выдать ему волхвовъ. Начался допросъ. Волхвы требовали поставить ихъ передъ кияземъ Святославомъ; -самъ ты

инчего не можемь намъ сдълать, говорили они Яну: такъ повъдають наши боги!» --- Лгуть ваши боги! возразиль Янь и велья нхъ бить и рвать за бороды; потомъ связаль ихъ, посапиль въ ладью и вибств съ ниме поплыль по Шексив. Остановась на устьв этой ръки, онъ спросиль: «что вамъ поведають боги? -- Боги повъдають, отвъчали волхвы, что не быть вамъ въ живыхъ. «Правду говорятъ!»—Но если отпустишь насъ-много будетъ тебъ добра; а погубишь-многую печаль и зло прівмещь. Янъ не повърнаъ предсказанію; оба волхва были убиты и повышены на дубъ; трупы ихъ достались въ пищу ліснымъ звърямъ. Болъе значительное возстание волхва было въ Новгородъ при князъ Гатобт, о чемъ аттопись повъствуетъ такъ: «всталь волхвъ... творяся акы Богъ, многы прельсти, мало не всего града; глаголашеть бо, яко все въдаю, и хуля въру хрестьянскую, глаголашеть бо, ако перейду по Волхову предъ всеми. И бысть мятежь въ граде, и вси яща ему въру и хотяху погубити епископа; епископъ же вземъ крестъ и облекъся въ ризы, ста рекъ: иже хощеть въру яти волхву, то да идеть за нь; аще ли втруеть кто, то ко вресту да идеть. И раздълишася надвое: князь бо Глебъ и дружина его идоша и сташа у епискова, а людье вси идош а за водхва, и бысть мятежь великъ межи ими.» Тогда виязь, скрывши подъ верхнею одеждою топоръ, подошель къ волхву и спросиль: «знаешь ли, что будеть утромь и что будеть къ вечеру?»—Все знаю! отвъчаль волхвъ. «Знаешь ли, что теперь должно совершиться? --- Я сотворю великія чудеса! При этихъ словахъ киязь выхватиль топоръ и удариль волхва съ такою силою, что онъ тотчасъ-же палъ мертвый; смерть его поразила народное воображение, толпа разуверилась въ его пророческомъ призваніи и тихо разошлась по домамъ 1).

<sup>1)</sup> П. С. Р. Л., I, 75-78, 92; Лэтоп. Перекскав., 47.

Хотя народъ и приняль христіанство, но уставы я пре-'данія предвовъ не вдругъ утратили для него свою обавтельную силу; втай еще продолжали жить старыя върованія и соблюдаться старые обряды. «Невъгласи» (а такими слъдуетъ признать целыя массы населенія) еще долгое время совершали мольбы и требы языческимъ богамъ, и во встхъ сомительныхъ и тревожныхъ случаяхъ прибъгали къпомощи колдуновъ и чародъевъ. Завъты древней религіи и культа сохранялись въ семьяхъ, передавались по наследству отъ отцевъ детямъ, и потому легко укрывались отъ посторонняго витшательства и преследованій. Сверхъ того, при всеобщей грубости нравовъ и отсутствін образовательныхъ началь, предки наши и не въ состояни были возвыситься до воспринятия христіанства во всей его честотъ; мысль ихъ, опутанная сътью мяевческихъ представленій, на всякое новое пріобрътеніе налагала свои обманчивый краски и во всякомъ новомъ образъ сплилась угадывать уже знаконыя ей черты. Результатовъ этого было странное, исполненное противоръчий смъщение естественной религін съ откровенною: преданія и миоы о древнихъ богахъ переносятся на Спасителя, Богородицу и святыхъ угодниковъ; суевърные обряды и чары обставляются предметами, освящейными въ церкви, каковы: ладонъ, пепелъ кадила, св. вода, свъчи страстная, богоявленская, сретенская и венчальная, верба, сбереженная отъ недъли Ваій, соль «четверговая» 1), которую, по свидътельству Стоглава, клади подъ престолъ, и проч.; заговоры сливаются съ христіанскими молитвами, и ридомъ съ воззваніями къ стихійнымъ силамъ природы народъ призываетъ ангеловъ, апостоловъ и Пречистую Дъву; языческія празднества пріурочиваются къ христіанскому календарю; свящевниковъ заставляютъ кататься по нивамъ — на плодородіе почвы,

<sup>1)</sup> Пережженная на чистый четвергъ.

выдергивать хатоные заломы, принимать неустановленныя церковными правилами приношенія. Старинные моралисты называли нашихъ предковъ дюдьми дво ев тр ными, и нельзя не признаться, что эпитетъ этотъ втрно и мттко обозначалъ самую существенную сторону ихъ нравственнаго характера.

Духовенство, въвысших своих представителяхъ, сознавало вредъ и незаконност: такого положенія діль, и въ поученіяхъ своихъ постоянно возвышало голосъ какъ противъ басней и обрядовъ, насатдованныхъ отъ языческой старины, такъ и протявъ народнаго довърія къ волхвамъ, въдунамъ и въдуньямъ. Кириллъ Туровскій возстаеть на скоморошество, игры, волхованіе, потворы, и запрещаеть искать и постщать волхвовъ. Въ правилахъ митрополита Іоанна (XII в.) предписывается: кто будетъ творить волхование я чары, тому не давать св. причастія 1). Въ Кормчьей книгъ, по списку 1282 года, велено всехъ, чиже въследоуе(ю)ть поганымъ обычае(я)мъ в къ волъхвомъ или обавникомъ ходять, или въ домъ свой призывають, хотяще увидёти отъ нихъ нёкая неизрёченная»отаучать на шесть лътъ отъ церкви з). Подобные-же запреты встръчаемъ въ грамотахъ игумена Памонаа (1505 года), митрополитовъ Фотія и Данінла, въ Домостров, Стоглавв и другихъ памятникахъ, направленныхъ противъ народнаго суевърія. Въ поучение священнослужителямъ 1499 года сказано, чтобы они не принимали приношеній отъ волхва, потворника, игреца (скомороха); а въ дополнительномъ указъ (1552 г.) къ Судебнику повельно было кликать по торгамъ, чтобы къ волхвамъ, чародъямъ и звъздочетцамъ не ходили, подъ опасеніемъ опалы и духовнаго запрещенія 3). Въ патріаршей грамоть на основаніе Львовскаго братства 1586 года читаемъ: «а еслибы



<sup>1)</sup> Памят. XII в., 90, 121; Рус. Достоп., І. 91. — 2) Ист. Христом. Бусл., 381—2. — 3) Доп. къ Ак. Ист., І, 22; Пам. стар. рус. литер., ІV, 202; Аж. Ист., І, 109, 154.

въ которомъ мъстъ или селъ будеть чаровинца или ворожка—
сосуды діавольскія, или волшебинца... да истребится отъ церкве, и твхъ, которые діаволомъ прельстивнися до чаровницъ
и до ворожокъ ходять, отлучайтеся» 1). Въ одномъ изъ рукописныхъ сборниковъ XVI въка 2) мы нашли слъдующее правило: «гръхъ есть стрячи (встръчи) въровавши—опитемьи 6
недъль, поклоновъ по 100 на день; гръхъ есть въ чохъ върова (ти) вли въ полазъ—опитемьи 15 дней, по 100 поклоновъ
на день... гръхъ есть къ волхвамъ ходити, вопрошать или въ
домъ приводити, или чары дъявше — опитемьи 40 дней, поклоновъ по 100 на день; гръхъ есть пивши зеліе молока дъля или
дътей дъля — опитемьи 3 недъли, поклоновъ по 60... гръхъ
есть дъявше чары каковы-любо въ питьи — опитемьи 5 лътъ,
поклоновъ по 100 на день; гръхъ есть носивше наузы какіелюбо — опитемьи 40 дней, поклоновъ по 60 на день», и т. дал.

Къ волхвамъ и чаровницамъ чаще всего обращались съ просьбами объ исцъленіи недуговъ. Духовенство старалось искоренить этотъ обычай; оне убъждало, что чародъй служатъ сатанъ и врачуютъ его силою, а потому если и спасаютъ тъло, то губятъ душу. Изъ вопросовъ Кирика и отвътовъ Нифонта узнаемъ, что всякой, кто приходилъ къ волхвамъ лъчиться или приносилъ къ нимъ дътей для навнаки предохранительныхъ начузъ, подлежалъ эпитемъм 3). Въ словъ «о злыхъ дусъхъ», приписанномъ св. Кирилзу 4), высказаны сильные упреки тъмъ, которые въ случаъ болъзни обращались къ женамъ-чародъйкамъ: «о горе намъ прельщенымъ бъсомъ и скверными бабами... идемъ во дно здово съ проклятыми бабами!» Проповъдникъ совътуетъ недужнымъ приглашать поповъ, «да творять молитвы врачебныя, Бога призывающе». Митрополитъ Фотій

<sup>1)</sup> Памяты, изд. Врем. Кіевск. Коммис., ІІІ, 18. — 2) Рукопись, принадзеж. купцу Болотову. — 3) Памят. XII в., 202. — 4) Мосяв. 1844, І, 243 — 5.

въ посланій своемъ новгородцамъ (1410 года) предписываетъ священникамъ: «такожъ учите ихъ (паству), чтобы басней не слушали, дихихъ бабъ не пріниали, ни узловъ, ни примовленья, ни зелья, ни вороженья и елика такова; занеже съ того гнъвъ божій приходить, и гдъ таковыя бабы находятся— учите ихъ. чтобы престали и каялись бы, а не имутъ слушати — не благословляйте ихъ; христіаномъ заказывайте, чтобы ихъ не дрыжаи нежду себъ нигдъ, гонили бы ихъ отъ себе, а сами бы отъ нихъ бъгали, аки отъ нечистоты; а кто не имать слушати васъ. вы тъхъ отъ церкви отлучайте» ¹). Тъже требованія заявляють царская грамота 1649 года, различныя назидательвыя статьи и «Домострой». Изъ последняго памятника видно, что бабы-колдуный ходили по боярскимъ домамъ, лѣчили недуги, гадали, переносили въсти, и огобенно-охотно были принимаемы на женской половинь. Сльдующее свидьтельство, занесенное въ притчу о женской злобъ, не смотря на общій тонъ этого сочиненія, явно-враждебный женщинь, кажется, указываеть на дъйствительныя бытовыя черты: «издътска начнеть она у проклятыхъ бабъ обавничества навыкать и еретичества искать, и вопрошати будеть многихъ, како-бъ ей замужъ выйтить и какъ-бы ей мужа обавити на первомъ ложъ и въ первой бант; и взыщеть обавниковъ и обавниць, и волшебствъ сатанинскихъ, и надъ тствою будетъ шепты ухищряти и подъ нож подсыпати, и въ возглавіе и въ постелю вшивати, и въ порты ръзаючи, и надъ челомъ втыкаючи, и всякія прилучившіяся къ тому промышляти, и кореніемъ и травами примішати, и встиъ надъ мужемъ чаруетъ» \*). Когда приключится боатань, «Домострой» совътуетъ возлагать надежду на Бога, а съ волхвами и ттин, кто промышляетъ зельемъ, отнюдь не знать-

<sup>1)</sup> Ав. Арх. Эвсп., І. 369; сравни поученіе Петра-митрополита въ Пам. стар. рус. лит., ІV, 187. — 2) Пам. стар. рус. лит., II, 463—4.

ся и на дворъ вхъ къ себт не приводить 1). Тронцко Сергієвскій монастырь, въ приговорной грамотъ 1555 года, запрещалъ въ своихъ волостяхъ держать скомороховъ, волхвовъ и бабъворожеекъ; за нарушеніе этого указа назначалась пти въ десять рублей съ каждой сотни, а скомороха, волхва или бабуворожейку, «бивъ да ограбивъ, выбити изъ волости вонъ» 2).

·Другою заботою духовенства было уничтожение народныхъ игрицъ; вибств съ музыкой, пъснями, плисками и ряженьемъ въ мохнатыя шкуры и личины, игрища эти вызывали строгія запретительныя мёры, какъ дёло нечестивое, бёсовское, принадлежавшее иткогда къ религіознымъ обрядамъ язычества. Свидътельства памятниковъ были приведены нами выше (І, 339-345), а потому, избъгая повтореній, считаемъ достаточнымъ указать на царскую окружную грамоту 1648 года. «Многіе люди (сказано въ этой грамотъ), забывъ Бога и православную хрестьянскую втру, тты предестникомъ-скоморохомъ последують, на безчинное ихъ прел(ь)щение сходятся по вечерамъ на позорища, и на улицахъ и на поляхъ богомерзкихъ ихъ и скверныхъ пъсней и всякихъ бъсовскихъ игръ слушаютъ... да въ городъхъ же и въ убздахъ отъ предестинковъ н отъ малоумныхъ людей дълается обсовское сонмище, сходятся многіе люди мужского и женского полу по зорямъ и въ ночи чародъйствуютъ... и чинятъ безчинное скаканіе и плясаніе», поютъ пъсни, играютъ во всякія бъсовскія пры и накладываютъ на себя личины и платье скоморошеское. Запрещая все это подъ страхомъ наказанія батогами и ссылкою, грамота предписываетъ: скомороховъ никуда не принимать, а буде гдъ объявятся домры, сурны, волынки, гудки, гусли и хари-- таковыя немедленно отбирать, ломать и огнемъ жечь 3).

<sup>1)</sup> Времен., I, 33, 38, 40-44, 57. — 2) Ак. Арх. Эксн., I, 244. — 3) Ак. Ист., IV, 35.

Съ особенною ревностью были преследуемы такъ называемыя «отреченныя» или «отметныя» книги, принесенныя къ намъ, вибстъ съ грамотностію, изъ Византін и отчасти съ запада; къ нимъ причислялись и тъ листы и тетрадки, въ которыхъ записывались народные заговоры, принаты и суевърныя наставленія. Слідуя церковному индексу, запретными кингами признавались: а) Острологъ (другія названія: Мартодой, Острономія, Звъздочетецъ и Зодій). Въ статьъ о ложныхъ книгахъ сказано: «Звъздочетецъ—12 авъздъ; другій Звъздочетець, ему-же имя Шестодневець: въ нихъ-же безумнін людіе втрующе волхвують, вщуще дній роженія своего, сановъ полученія и урока житію». Это-сборникъ астродогическихъ замічаній о вступленій солица въ различные знаки зодіака, о вліянів планеть на счастіе новорожденныхь младенцевъ ( тоже, что Рожденникъ, Родословіе), а также на судьбы цваыхъ народовъ и общественное благоденствіе; отсюда почерпались предсказанія о грядущихъ событіяхъ: будетъ ли миръ или война, урожай или голодъ, повсемъстное здравіе вли моровая язва. b) Рафли — греч. рациключ астрологическая книга, разделенная на двенадцать схемъ (булцата), въ которой трактуется о вліянів звъздъ на ходъ человъческой жизни 1). Стоглавъ 2) замъчаетъ, что тяжущіеся, какъ скоро доходило до судебнаго поединка, призывали на помощь волхвовъ--- и въ тъ поры волхвы и чародъйники отъ бъсовскихъ наученій пособіе имъ творять, кудесы быють, и въ Аристотелевы Врата и въ Рафли смотрятъ, и по планетамъ глидають и смотрять дней и часовъ... и на тъ чарованія надъяся, поклепца и ябедникъ не мирятся и крестъ цълуютъ и на поли быютца, и поклепавъ побиваютъ». Вследствіе этого современный Стоглаву указъ требуетъ, подъ опасеніемъ опа-

<sup>1)</sup> Правоса. Собеста. 1860, XI, 250. -- 2) Глава 40, вопр. 17.

лы и духовнаго запрещенія, чтобы къ чародъямь и звъздочетцамъ не ходили и у поля бы чародти не были 1). Одна взъ грамотъ 1628 года называетъ Рафан «гадальными тетрадями». Кромъ того, о Рафляхъ упоминаетъ еще Домострой; но въ статьт о ложныхъ книгахъ, тщательно перечислившей запретныя тетрадки, этого имени не встръчаемъ-въроятно, потому, что въ сущности оно обозначало тоже самое, что «Остродогъ» или «Зодій» 2). с) Аристотелевы Врата— переводъ средневъковаго сочиненія: «Secreta secretorum», составленіе котораго приписывалось Аристотелю. Книга эта, сверхъ нравственныхъ наставленій, содержитъ свідівнія по астрологів, медицинъ и физіогномикъ; она состоитъ изъ нъсколькихъ отдъловъ, называемыхъ вратами. d) Громникъ или Громовникъ треч. βροντολόγια: въ рукописи императорской вънской библіотеки означенъ «твореніем» премудраго Ираклів, царя перскаго». Книга эта извъстна по спискамъ XV—XVI стольтій, сероскаго письма, и заключаеть въ сеоб различныя, расположенныя по итсяцамъ, предзнаменованія (о состоянім погоды, о будущихъ урожаяхъ, болъзняхъ, ратяхъ и пр.), соединиемыя съ громомъ и землетрясеніемъ; къ этому присоединяются иногда и замътки «о состояніи дуны право или подого», съ указаніемъ на значеніе такиль признаковъ въ разныя времена года 3). е) Молникъ (Молніяникъ), сохра-

<sup>1)</sup> Ак. Ист., 1, 154. — 2) Словомъ газзана вападъ означалось: метаніе требін, азартная игра нъ кости. Повтому г. Пыпанъ приписываетъ "Гафлямъ" западное происхожденіе и думаетъ, что гадательными тетрадями названы они нъ смыслъ навъстной книжки "Соломона", которая и донынъ съ успъхомъ расходится въ народъ чрезъ посредство дешевыхъ (лубочныхъ) издавій. Въ этой книжкъ изображенъ кругь съ цифрами и напечатаны различныя краткія изреченія, долженствующія служить отвътами на вопросы гадающихъ; на какой цифръ остановится брошенный шарикъ или зерно (—вернь), тя цифра и указываетъ гадающему вумеръ отъъта. — 3) Въ числъ отреченныхъ книгъ упоминаются

нившійся въ сербской рукописи ХУ стольтія: эдесь собраны свъдънія, въ какіе дни итсяцевъ что предвъщаетъ ударъ молнін. f) Коле(я)дникъ — хадачбодоў с содержить въ себъ приметы, определяемыя по днямъ, на какіе приходится Рождество Христово (праздникъ Коляды); напримъръ: «аще будетъ Рождество Христово въ среду — зима велика и тепла, весна дождева, жатва добра, пшеници помалу, вина много, женамъ моръ, старымъ пагуба» (по списку XV стол.). g) Записка о дняхъ ичасахъ добрыхъ и злыхъ. h) Мысленникъвъроятно, тоже самое, что Разумникъ, содержащий апокрифическія сказанія о созданіи міра и человъка. і) Волховникъ-сборникъ суевърныхъ приметъ, «еже есть се: храмъ трещитъ, ухозвонъ, воронограй, курокликъ, окомигъ, огнь бучитъ, песъ выетъ», и проч. Нъкоторыя статьи Волховника переписывались отдъльно, и занесены въ индексъ подъ своими частными названіями, каковы: Воронограй (примъты и гаданія по крику вороновъ), Куроглашеннякъ (-- по крику пътуховъ), Птичникъ или Птичьи чарове (— по крику и полету птицъ вообще) и Трепетникъ — истолкователь примътъ, основанныхъ на трепетъ различныхъ частей человъческаго тъла: «аще верхъ главы (челюсть, бровь, око и т. дал.) потрепещетъ, лицо или уши горятъ, во ухо десное и авое пошумить (или позвонить), длань посвербить, подошвы отерпнутъ...» Подлинникъ Трепетника найденъ въ одной изъ греческихъ рукописей вънской опблютеки. к) Сносудецъ (Сновидецъ, Сонникъ). 1) Путникъ- «книга, въ ней-же есть написано о стръчахъ добрыхъ или злыхъ. т) Зелейникъ-описание волшебныхъ и цълебныхъ травъ (зелій), съ указаніемъ на заговоры в другія суевърныя средства,

также: "мъсяцъ окружатся" и "ствнемъ (луннымъ и солнечнымъ зативніямъ) знамянье".

употребительныя въ народной медицинъ; подобныя тетрадки и донын тобращаются между простолюдинами -- подъ названіемъ «травниковъ», «цвътниковъ» и «лъчебниковъ». п) Чаровникъ, состоящій изъ 12-ти главъ, «въ нихъ-же суть двоенадесять опрометныхъ лицъ зваринылъ и птичінкъ» (см. выше, стр. 301), т. е. сказанія о блуждающихъ оборотняхъ. о) Метаніе (Метаньевмецъ вли Розгомечецъ)-книга гаданій посредствомъ жребія (см. выше, стр. 383). У г. Пыпина описана подобная тетрадка конца XVII или начала прошлаго въка, названная «Кингой пророка и царя Давида». Желающіе допросить Судьбу метали жребін, т. е. прутики (розги) съ наръзанными на нихъ чертами; виъсто этихъ прутиковъ могли употребляться и помъченныя точками игральныя кости; по числу выпавшихъ нарезокъ или точекъ определялся нумеръ того варъченія гадательной книги, которое должно было служить ответомъ на задуманный вопросъ. Такія изреченія въ «Давидовой книгь» скрыпляются ссылкою на псалны и другіе отделы священнаго писанія; напримеръ: «что во уме держишь и жедаешь, возрадуещися и сердце весело будеть; о томъ царь Давидъ рече: изми мя, Господи, отъ человъка лукава, и отъ мужа неправедна избави мя. Аще мечеши о болъзни, и та болъзнь минется; аще о дому, въ домъ твоемъ здраво, и путь тебъ доброй, и пропажа твоя сыщется. При нъкоторыль отвътахъ добавлено: «эта меть добрая», или: «берегися-меть злая!» Наконецъ р) альманахи. Максимъ Грекъ, который неразъ протестоваль противь заблужденій современниковъ, въ одномъ обличительномъ словъ коснулся и альманаховъ, обыкновенно наполнявшихся разными астрологическими предсказаніями. Къ намъ они занесены съ запада 1). Такимъ

<sup>1)</sup> Стоглавъ, гл. 40, вопр. 22; Лѣтопись занят. Археогр. Ком.. I, 29—32, 42—49, 53; Времен., I, 38 ("Домострой"); Іоаниъ, экзархъ болгар., 211—2; Архивъ ист.-юрид. свъд., II, предислов

образомъ календарные прогностики, напечатанные въ 1710-мъ ш последующихъ годахъ, 1) уже имели своихъ предшественниковъ въ рукописныхъ сборникахъ допетровскаго времени. Отреченныя книги ясно свидетельствуютъ, что научныя познанія о природъ были смешиваемы съ языческими върованіями и волшебствомъ 2). Духовная власть установляетъ бъгать этихъ книгъ, аки Содома и Гомора, и если онъ попадутся въ руки, то немедленно истреблять ихъ огнемъ: «эще кто заповъдь божію преступитъ, а иметъ еретическія «писанія у себя держати, еже есть врагъ божій, и волхованію «ихъ въровати иметъ кто, съ теми со всёми еретикы да бу«детъ проклятъ. Аще который отецъ духовный, въдая у се«бе такового въ сынёхъ, а въдая то... иметъ ему въ томъ по«таковы (потачку) деяти, и пріемля его на частое покаяніе

стр. XXII, XXV; статьи г. Пыпина-въ Архивъ истор. и практич. свъд. 1860-1 г., І, 8-12; ІІ, 15-27; Рус. Сл. 1862, І, 94, 100; О. 3. 1857, XI, 344-6; Археолог. Въстникъ 1867, III, 113-8; Памят. отреч. н. рус. лит.,. II, 361-444. - 1) Магазинъ землевъд. и путешеств. Фролова, стат. Перевощикова, 507-604; Съв. Архивъ 1828, XI, 132. — 2) Олеарій говорить, что русскіе признавали астрономію и астрологію за науки волшебныя, что умінье вычислять и предсказывать солнечныя и дунныя зативнія казалось для нихъ сверхъестественнымъ даромъ. Когда въ Москвъ сдълалось извъстнымъ, что царь желаетъ принять Олеарія на службу въ звани придворнаго астронома, то въ народъ пошла молва, что въ скоромъ времени долженъ явиться волшебникъ. Эта молва и была причиною, почему ученый иновемецъ отказался отъ сдъланнаго ему царемъ предложенія-Архивъ ист. и практ. свъд. 1859, кн. III, 25-26. Въ началъ XVIII в. извъстный Брюсъ, составитель календаря, дополненнаго астрологическими предсказаніями, считался въ народъ колдуномъ и черновнижникомъ. По разсказамъ простолюдиновъ волшебники обладають черною книгою, и съ ея помощію вызывають чертей, узнають тайное и творять влыя чары. Кто случайно найдетъ такую книгу и станетъ читать ее, въ тому немедленно явятся черти и потребують отъ него работы-Иллюстр. 1845, 183-4; Абев., 73.

«безъ опитеміи и безъ отлученія церковнаго, или иметь (н) «самъ тоже творити... да извержется сана своего по прави-«ломъ св. отецъ, и съ прежеречеными еретики съ тъми со «встим да будетъ проклятъ, и написанная та на тълт его да «сожгутся». Осужденія, высказанныя статьею о ложныхъ книгахъ и другими памятниками (Стоглавомъ, Домостроемъ), были для своего времени какъ-бы оффиціальной ценсурой. Предостерегая паству отъ чтенія запретныхъ сочиненій, духовенство называло ихъ «болгарскими баснями»: знакъ, что сочиненія эти явились къ намъ чрезъ посредство южнославанской письменности, которая уже прежде заимствовала ихъ изъ Византін; уцтатвшіе донынт списки особенностями языка и правописанія прямо обнаруживають свое болгаро-сербское происхожденіе. Большая часть отреченных вингъ проникла въ Россію именно этимъ путемъ, и только нѣкоторыя должно считать занесенными съ запада 1). Не смотря на то, народъ принималь ихъ съ постоянно-возбужденнымъ любопытствомъ и довъріемъ; потому что основы сообщаемыхъ ими свъдъній были теже самыя, на какихъ держались и національныя, наследованныя отъ предковъ повърья. Книги эти были въ уровень съ умственнымъ развитиемъ общества; онъ не противоръчили его завътнымъ убъжденіямъ и обращали его къ тъмъ-же вопросамъ, какими издавна интересовалась народная мысль.

Христіанскіе пастыри не ограничились только поученіями и запретами; они требовали преданія обличаемых строгому суду и казнямъ. Тотчасъ послъ крещенія Русской земли, дъла о волшебствъ уже подлежали разсмотрънію духовной власти. Въ церковномъ уставъ св. Владиміра къ въдомству духовнаго суда отнесены: «вътьство, зелейничество, потворы, чаро-

<sup>1)</sup> Кромъ альманаковъ и вниги: "Аристотелевы Врата", можно указать еще на "Луцидаріусъ", напечатанный въ І-й ки. Лъторисей г. Тихонравова, и отчасти на "планидники".

дъянія, волхованья» 1). Обычною карою за эти преступленія было сожженіе; какъ сожигались музыкальные инструменты и волшебныя книги, такъ подобную-же участь испытывали н колдуны, и въдьмы. Въ 1227 году, по сказанію льтописца, въ-Новгородъ «изъжгоша волхвовъ четыре, творяхуть й потворы дъюща, а Богъ въсть, и сожгота на Ярославлъ дворъ. По свидътельству Никоновской латописи, волхвы были приведены сперва на архіепископскій дворъ, а потомъ уже преданы сожженію на Ярославовомъ дворъ, не емотря на заступничество бояръ 2). Въ началь XV стольтія (въ 1411 году) псковичи сожгли двенадцать вещихъ жонокъ 3); замътимъ, что около этого времени дъйствовала на Руси страшная моровая язва, которая и могла послужить поводомъ къ ихъ обвинению. О князъ Иванъ Андреевичъ Можайскомъ сохранилось извъстіе, что онъ сжегъ за волшебство мать Григорія Мамона 4). Пов'єсть о волхованін, написанная для Ивана Грознаго, доказываетъ необходимость строгихъ наказаній для чародбевъ, и въ примбръ выставляетъ царя, который, витстъ съ епископомъ, «написати книги повель и утверди, и проклять чародъяние, и въ весъхъ заповъда такихъ огнемъ пожечи» 5). Котошихинъ говоритъ, что въ его время мущинъ за богохульство, церковную татьбу, водховство, чернокнижество нереси сожигалиживыхъ,

<sup>1)</sup> Доп. въ Ав. Ист., I, 1. — 2) П. С. Р. Л., III, 42; IV, 29; Никон. лът., II, 357: "явишася въ Новъградъ волхвы, въдуны, потворницы, и многая волхованія и потворы и ложная знаменья творяху, и много зла сотворяху, многихъ прельщающе. И собравшеся новгородцы изымаща ихъ, и ведоща ихъ на архіепистионовъ дворъ. И се мужи княже(и) Ярославли вступищася о нихъ; новгородцы же ведоща волхвовъ на Ярославль дворъ, и складше огнь велій на дворъ Ярославли, и связавше волхвовъ всъхъ и вринуща во огнь, и ту вгоръща вси". — 3) П. С. Р. Л., V, 22.—4) Лътописецъ русск. Н. Львова, III, 167; И. Г. Рос., V, 356 (изд. Сленина). — 5) Москв. 1844, I, 246—9.

а женщинамъ за тъже преступленія отсткали головы 1). Изъ следственныхъ-же дель XVII-го столетія видно, что за ворожбу и чародъйство большею частію наказывали ссылкою въ дальнія міста и заключеніемь въ монастырь; слітдовательно. кромъ сожженія, употреблялись и другія болъе легкія наказанія. Въроятно, при назначеній мъры взысканія, принимались въ разсчетъ какъ замыслы обвиняемыхъ лицъ, такъ и степень причиненнаго ими вреда. Въ грамотъ, данной царемъ Өедоромъ Алексвевичемъ на учреждение въ Москвъ Славеногреко-датинской академіи, сказано: «а отъ церкви возбраняемыхъ наукъ, навпаче-же магін естественной и иныхъ, таквиъ не учити и учителей таковыхъ не имъти. Аще же таковые учители гдъ обрящутся, и оны со учениками, яко чародъи. безъ всякаго милосердія да сожгутся». Блюстителю и учитедямъ академін предписывалось нитть тщательное наблюденіе. чтобы никто изъ духовныхъ и мірскихъ людей не держаль у себя «волшебных», чародъйных», гадательных» и всяких» отъ церкви возбраняемыхъкнигъ и писаній, и по онымъ не дъйствоваль, и иныхъ тому не училь.» У кого-же объявятся такія богопротивныя книги, тотъ, витстт съ ними, «безъ всякаго милосердія да сожжется»<sup>2</sup>). Колдовство поставлялось на ряду събогохульствомъ, безбожіемъ и ересями и подлежало тому-же возмездію, какъ и эти последнія в). Сожженіе чародень на кострахъ согласовалось съ общимъ народнымъ убъжденіемъ, которое, обвиния колдуновъ и въдьмъ възасухахъ, неурожаяхъ и повальныхъ болтаняхъ, почитало такую казиь за единственное средство противъ постигшихъ бъдствій. Выше (стр. 509-

<sup>1)</sup> По первому изд., стр. 91—92. — 2) Др. Рос. Вявліов., изд. 2, VI, 408, 415—6. — 3) Такъ были преданы сожженію жидовствующіс, обвиняемые между прочинъ и въ занятіяхъ астрологією; такъ въ 1689 году сожженъ за ересь иноземецъ Кульманъ —Собр. Гос. Гр. и Дог., IV, 204.

512) мы указали на любопытные примъры народнаго самоуправства съ этвии мнимыми виновниками неурожаевъ и моровой язвы; очень можетъ быть, что и засвидътельствованное лътописцами сожжение волхвовъ и въщихъ жонокъ въ Новгородъ и Псковъ было совершено вольницею этихъ городовъ. По словамъ пъсни, дъвица-чародъйка напекла змъй, сварила зелье, и приготовила снадобье на гибель роднаго брата; но братъ смътилъ ея злой умыселъ:

Снималь онь съ сестры буйну голову... И онь браль со костра дрова, Онь клаль дрова середи двора; Какъ сжегъ ен твло бвлое Что до самаго до пепелу, Онъ развъяль прахъ по чисту полю, Завазаль встмъ тужить, плакати 1).

Тому-же наказанію подвергаются колдуны и въдьмы и по свидътельству народных сказокъ 2). Христіанскіе пастыри не только скринии своимъ авторитетомъ старинное мийніе о связи чародъйства съ нечистою силою, но и придали этому мижнію болъе-ръшительный характеръ. Какъ на сообщниковъ злыхъ демоновъ, народъ возставалъ на колдуновъ и въдьмъ только въ чрезвычайнихъ сдучаяхъ общественныхъ бъдствій; въ обыкновенное же время онъ довърчиво и съ уважениемъ относвися къ ихъ вещимъ дарованіямъ и охотно пользовался ихъ помощью. Напротивъ христіанство на всё проявленія колдовства смотрело безразлично; на его строгой взглядъ равно были гръховны: и похитители дождей, напускатели града, вихрей, бользней, и составители присонтур снадобій, наузники, ворожен, гадатели. Отсюда возникли многія столкновенія, которыя живо ресують передъ нами прошлую жизнь съ ея внутренней стороны.

<sup>1)</sup> Терещ., I, 107; Сахаров., I, 202. — 2) Н. Р. Св., II, 29; VII, 27; сказ. Грим., 11, 60 и др.

Въра въ колдовство, составляющая теперь исключительную принадлежность простонародья, въ допетровское время была общимъ достояніемъ всъхъ классовъ общества. По незначительной степени доступнаго тогда образованія, высшіе сословные разряды въ уиственноиъ и нравственноиъ отношеніи почти не рознились отъ низшихъ: черта, существенно-отличающая древнюю нашу исторію отъ новъйшей. Старинные обычан равно соблюдались и во дворцъ, и въ боярскихъ палатахъ, и въ избъ крестьянина, на что указываетъ весь строй домашняго быта и въ особенности свадебный обрядъ; духъ суевърія одинаково властвовалъ надъ всеми, начиная отъ поселянъ и до царя. Въ 1467 году скончалась супруга Ивана III-го Марія 1), тѣло усопшей «разошлося» (распухло, отекло), и смерть ея приписана была дъйствію отравнаго зелья. Подозръніе пало на жену Алексъя Полуектова Наталью, которую обвиняли въ томъ, будто она посылала поясъ великой княгини къ какой-то бабъ (ворожев); тогда, замъчаетъ лътописецъ, во сполъся князь на Алексъя и его жену, и шесть лътъ не допускалъ его на свои пресвътлыя очи 2). Отъ брака съ Маріей в. князь имълъ сына, который умеръ еще при жизни отца и оставиль ему внука Димитрія-отъ Елены, дочери молдавского господаря. Во время спора, возникшого за наследство престола между внукомъ Ивана III и сыномъ его отъ новаго брака съ греческою царевною Софіей, сторонники Елены оговорили великую княгиню въздыхъ умыслахъ и съ сношеніяхъ съ бабами-чародъйками, «и въ то время (1497 г.) опаду положиль князь великій на жену свою на вел. княгиню Софію о томъ, что къ ней приходища бабы съ зеліемъ; обыскавъ тъхъ бабъ анхихъ, князь великій вельль ихъ казинти — потопити въ Москвъ-ръкъ нощію, а съ нею съ техъ местъ нача

<sup>1)</sup> Дочь в. ки- тверскаго. — 2) П. С. Р. Л., VI, 186.

жити въ брежени» 1). Димитрій быль вънчань на царство; но торжество его партін было непродолжительно и-вакъ извъстно -- окончилось заключения въ темницу этого несчастнаго царевича. Софія побъдила, но за нею осталось названіе «чародъйки греческой»: такъ обзываетъ ее Курбской въ исторіш Ивана Грознаго 2). Великая княгиня Соломонія, супруга Василія Ивановича, втрная воззртніямъ своего втка, прибъгала къ чарамъ и ворожбѣ, чтобы излѣчиться отъ неплодія. Изъ розыскнаго дела узнаемъ, что она разведывала о колдуньяхъ и приказывала приводить ихъ къ себъ Ивану Юрьевичу Сабурову. «Есть, говорила ему вел. княгиня, на Москвъ жонка -- Стефанидою зовутъ, рязанка, и ты ее добудь и ко инт пришли.» Сабуровъ исполнилъ просьбу, и съ помощію своей жены привель Стефаниду къ вел. княгинъ; ворожея смотрела ей брюхо и сказывала, что детей у нея не будеть; потомъ наговаривала въ рукомойникъ воду и совътовала вел. княгинь тою водою умываться, чтобы любиль ее мужь, а когда понесутъ къ вел. князю сорочку, чехолъ или порты, и въ то время она бы, омочивъ свои пальцы въ рукомойникъ. охватывала вин отлые. Соломонія последовала наставленію и дъйствительно смачивала наговорной водою мужнино бълье и платье. Въ другой разъ она говорила Сабурову: «сказали инт черницу, что она дъти знаетъ (т. е. можетъ отвращать неплодіе), а сама безноса, и ты ту черницу добудь.» Черница была найдена, приведена къ Сабурову на подворье, и тамъ наговаривала не то масло, не то медъ пръсный, и «посылала къ вел. княгинъ съ Настею (женою Сабурова), а вельда ей тымъ тертися отъ того-жъ, чтобъ ее князь великій любиль, да и двтей діля» 3)-и вел. княгиня тімъ снадобьемъ терлась. Въ

<sup>1)</sup> Бережно, остерегаясь—ibid., 279. — 2) Свазанія ви. Курбскаго, изд. 2,128. — 3) Въ старые годы чары на любовь мужей были въ большомъ ходу. Когда кн. Курбской женился въ Литвъ

заключеніе своихъ показаній Сабуровъ добавиль: «а что ми говорити? того мнъ не испамятовати, сколько ко мнъ о тъхъ дълъхъ жонокъ и мужиковъ прихаживало!» 1) Но все было напрасно: чары не помогали, Соломонія не рождала дътей, а безъ нихъ исчезала и любовь вел. князя, который страстно желаль имъть наслъдника, и однажды, по словамъ лътописца, увидя на деревъ итичье гнъздо, зарыдалъ и въ этихъ поэтическихъ выраженіяхъ жаловался на свою судьбу: «лютъ мнъ! кому уподоблюся азъ? не уподобихся ни птицамъ небеснымъ, яко птицы небесній плодовиты суть, ни звітремь земнымь, яко звъри земнін плодовити же суть; не уподобихся азъ никому-же --- ни водамъ, яко воды сія плодовити суть, волны бо ихъ утвшающе и рыбы ихъ глумащеся! ни земли сей, яко и земля приносить плоды своя на всяко время!» Бояре отвітчали ему: «государь! неплодную смоковницу посткають и мамещуть изъ вертограда.» И вел. князь, послів двадцати літть супружества съ Соломоніей, повельть постричь ее въ монахини: несчастную княгиню вывели изъ дворца, насильно постригли и заключили въ женской обители въ Суздали 2). Князь Курбскій обвиняеть и самого Василія въ такой-же заботливости помочь себъ чарами: женившись снова на молодой женъ, «самъ «старъ будучи, онъ искаль чаровниковъ прездыхъ отовсюду, «да помогутъ ему ко плодотворенію. О чаровникахъ оныхъ «такъ печашеся, посылающе по нихъ тако и овамо, ажъ до «Корелы, и оттуду провожаху вхъ къ нему... совътняковъ «сатанинских», и за помощію ихъ отъ прескверныхъ стменъ,

на Марьт Юрьевив Ковинской, довольно-пожилой вдовт, то она подобными же средствами коттала упрочить расположение своего мужа. При обыскт въ сундукт ен найденъ былъ итшоченъ съ пестомъ, волосами и другими снадобьями, которыя (по свидътельству служанки) дала княгинъ одна старуха—для того, чтобы ее любилъ жинзъ—Жизнь ки. Курбского, I, 98. — 1) Ак. Ист., I, 130. — 2) П. С. Р. Л., 1V, 295—6; Карамз. И. Г. Р., изд. 2, VII, 137.

«по произволенію презлому, а не по естеству отъ Бога вложен-•ному, уродишеся ему два сына: единъ таковый прелютый и «кровопійца..., а другій быль безь уман безь памяти и без-«словесенъ. Ту ми зрите и прилежно созерцайте, христіанскіе «родове! яже дерзаютъ непреподобит приводити себт на по-«мощь и къ дъткаиъ своимъ мужей презлыхъ чаровниковъ и «бабъ, смывателей и шептуней, и иными различными чарами • чарующихъ, общующе со діаволомъ и призывающе его на по-«мощь, что за полезную и яковую помощь отъ того имфете!» 1) Въ 1547 году Москву постигла страшная кара: великій пожаръ испепелилъ всъ зданія, ни огороды, ни сады не уцьльли, около 2000 народу сделалось добычею пламени; народная молва приписала это бъдствіе чародъйству и обвинила въ немъ Глинскихъ, родственниковъ молодаго царя по матери; были они, говоритъ лътописецъ, у государя въ приближеніи и жалованів, допускали грабежъ и насильство, и чрезъ то возбудили противъ себя общую ненависть черныхъ людей. Царскій духовникъ Благовъщенскій протопопъ Оедоръ Барминъ, бояринъ князь Федоръ Скопинъ-Шуйскій да Иванъ Федоровъ довели о томъ до свъдънія государя, и онъ приказаль розыскать боярамъ. Бояре прівхали въ Кремль на площадь, къ Успенскому собору, собрали черныхъ людей и стали спрашивать: кто зажигаль Москву? Толпа закричала: «биягиня Анна Глинская съ своими дътьми и съ людьми волховала, вынимала сердца человъческія, клала ихъ въ воду, да тою водою, вздачи по Москвв, кропила — и отъ того Москва выгоръла!» На площадь явился и Юрій Глинскій, родной дада государа; но, слыша такое ужасное обвинение, поспъшваъ укрыться въ Успенскомъ соборъ. Озлобленизя чернь бросилась за нимъ, убила его въ самой церкви и поволокла

<sup>1)</sup> Сказанія на. Курб., изд. 2, 101-2.

трупъ на торговое мъсто, гдъ обыкновенно совершались казни; побили и иногихъ людей его, а инущество разграбили. На третій день послів этого толпа приходила къ царю въ село Воробьево и требовала выдачи Анны Глинской и ки. Михаила Глинскаго, и только строгія мітры, принатыя Иваномъ IV, заставили ее разбъжаться 1). Какъ въ смерти Маріи Тверской подозрѣвали участіе волшебства, такъ къ тому-же обычному обвиненію прибъгли и противники Адашева и Сильвестра, при кончинт царицы Анастасін (1560 г.); по свидттельству Курбскаго 2), они говорили, «аки бы счаровали ее оные мужн» 3), и совътовали царю не допускать ихъ передъ свое лице: «аще припустишь ихъ къ себъ на очи, очаруютъ тебя и дътей твоихъ... обвяжутъ тя паки и покорятъ аки въ неволю себъ»; и до сихъ поръ держали тебя, великаго государя, словно въ оковахъ, «а то творили они своими чаровствы, аки очи твои закрывающе, не дали ни на что зръти, хотяще сами царствовати и надъ встиъ владети». Внушенія эти должны были производить сильное вліяніе на воспріимчивую в подозрительную душу Ивана Грознаго, который относительно въры въ колдовство стоялъ невыше своихъ современниковъ. Такъ знаменитый воевода князь Михаилъ Воротынскій, обвиненный въ тайныхъ сношеніяхъ съ въдьмами, быль преданъ имъ жесточайшимъ пыткамъ. Связаннаго князя привели и поставили передъ царемъ, который сказаль ему: «се на тя свидътельствуетъ слуга твой, иже мя еси хотълъ с чаровати и добывалъ еси на меня бабъ шепчущихъ». Воротынскій отвічаль: •не научихся, о царю! и не навыкохъ отъ прародителей сво-

<sup>1)</sup> Царствен. внига (СПБ., 1769), 137—143. — 2) Сказан. кн. Курб., 76. — 3) Испрашивая церковнаго разръшенія на четвертый бракъ, Иванъ IV говорилъ, что первая жена его изведена "вражіниъ навътомъ и злыхъ людей чародъйствомъ и отравами"— Др. Рес. Вивліов., XIII, 104.

ихъ чаровать и въ бъсовство върити, но Бога единаго хвалити... А сей клеветникъ — мой есть рабъ и утече отъ меня, окравши мя: не подобаеть ти сему върити и ни свидътельства отъ таковаго пріимати, яко отъ злодъя и отъ предателя моего, лжеклевещущаго на ия! По царскому повелънію, Воротынскаго положили на бревно между двухъ огней и начали медленно поджаривать, при чемъ самъ Грозный жезломъ своимъ подгребаль къ его обнаженному тълу горячіе уголья. Послъ пытки еле-живаго князя повезли въ ссылку на Бълоозеро, но на дорогъ туда онъ скончался 1). Если върить Горсею, Иванъ IV въ последние годы жизни вполне отдался предразсудкамъ своего въка. Зимою 1584 года явилась комета; больной царь вышель на Красное крыльцо, долго смотрель на нее и потомъ, изитнившись въ лицт, сказалъ окружающимъ: «вотъ знаменіе моей смерти!» Встревоженный этой мыслею, онъ рышился прибътнуть въ волшебству: по его указу, на съверъ Россіи 2) было собрано до шестидесяти чародъекъ; привезенныя въ Москву, онъ содержались эдъсь подъ стражею, и царскій любимецъ Богданъ Бъльскій ежедневно посъщаль ихъ, выслушиваль и передаваль царю ихъ предвъщанія. Колдуньи утверждали, что свътила небесныя враждебны для государя и что онъ умретъ 18-го марта. Царь пришелъ въ бъщенство и высказалъ желаніе, чтобы въ этотъ саный день лживыя колдуньи были преданы сожженію. Утромъ 18-го марта онъ почувствоваль себя лучше и послаль Бъльскаго объявить чародъйкамъ: какая ожидаеть ихъ казнь за ложное предсказание. «Не гитвайся, бояринъ! отвъчали онъ, день начался съ восходомъ солица, а кончится только съ его закатомъ.» Между тъмъ царь собирадся играть въ шахматы, началъ было разставлять шашки,

<sup>1)</sup> Сказ. вн. Курб., 99—100.— 2) Между Холмогорами в Леплендіей.

но вдругъ упалъ въ обморокъ, и вскорт заттиъ испустилъ последнее дыханіе '). Подъ 1570 годомъ Псковской летописи находимъ интересное свидетельство, что Иванъ Грозный, по возвращеніи изъ ливонскаго похода, приблизилъ къ себт «немчина лютаго волхва, нарицаемаго Елистя, и бысть ему любимъ». Это былъ медикъ Бомелій, родомъ голлзидецъ. Онъ навелъ на царя «страхованіе» (боязливое недовтріе къ своимъ), «на русскихъ людей царю возложи свпртпство, а къ немъ цамъ на любовь преложи». Это вліяніе иноземца летописецъ объясняетъ такт: узнали безбожные немцы посредствомъ гаданій, что быть имъ отъ русскаго государя разореннымъ до конца, и того ради прислали къ нему такого злаго еретика, «поне же русскіе люди прелестни и падки на волхованіе» з).

Изъ крестоцъловальныхъ записей на върность царямъ Борису Годунову, Василію Шуйскому и Михаилу Оедоровичу видно, до какой степени сильна была въ ту эпоху въра въ возможность и могущество волшебныхъ чаръ; по встиъ городамъ и селеніямъ подданные обязаны быди клясться: «а диха «мнъ государю, царицъ и ихъ дътямъ не хотъти, не мыслити «и не двлати никоторою хитростію — ни въ ъствъ, ни въ «инть т. ни въплать т, ни въ иномъ чемъ никакого диха «не учинити, и зелья лихаго и коренья не давати и не «испортити; да и людей своихъ съ въдовствомъ да со «всякимъ лихимъ зельемъ и съ кореньемъ не по-«сылати, авъдуновъ и въдуней не добывати на госуда-«рево лихо, и ихъ, государей, на слъду всякимъ въдов-«СКИМЪ Мечтаніемъ не испортити, ни въдовствомъ «по вътру никакого лиха не посылати и слъду «не выимати». Всякой, кто узнаеть о подобныхь заыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О. 3. 1859, IX, 113—5; Библ. для Чтен. 1865, У, 63—65; Карамз. И. Г. Р., IX, 433. — <sup>2</sup>) П. С. Р. Л., IV, 318.

умыслахъ другаго человека, долженъ схватить его или сделать на него извътъ 1). О Борисъ Годуновъ, еще правителъ при царъ Оедоръ Ивановичъ, разсказывается въ одной современной повъсти, что онъ по разнымъ городамъ собиралъ волхвовъ и кудесниковъ, и ихъ «волшеоствомъ и прелестію сотвори, яко и самъ царь Оедоръ Ивановичъ вельми любляше его. Въ Морозовскую автопись занесено любопытное извъстіе, будто волхвы предсказали Борису, что ему суждено царствовать, но что царствование его будетъ недолгое: «призвавъ къ себъ волх-«вовъ и волшебинцъ, и вопроси ихъ: возможно ли вамъ сіе «дело усмотрети... буду ли я царемъ? Врагоугодницы же ему «сказаша: истинно тебъ возвъщаемъ, что получиши желаніе «свое — будеши на царствій московскомъ; только на насъ не «прогиввайся... недолго твоего царствія будеть, только семь «лътъ. Онъ же рече имъ съ радостію великою и лобызавъ «ихъ: хотя бы седмь дней, только бы имя царское положити «и желавіе свое совершити!» 2) Въ старину ни одно важное дъло не обходилось безъ обвиненій въ чародъйствъ, и вотъ когда началось следствие объ убисни царевича Димитрия, то въ числъ показаній, отобранных в отъ различных лицъ, встръчаемъ и такія: была у Михайла Битяговскаго юродивая жоиочка и хаживала къ царицъ Марьъ 3) «для потъхи», и какъ царевичу приключилась смерть, царица Марья приказала ту жонку отыскать и убить — за то, что она царевича портила; а Михайло Нагой велёль убить Битиговского, который съ нимъ почасту бранивался и уличаль, будто онъ добываеть на государя и государыню въдуновъ и хочетъ ихъ портить. Между этими въдунами названъ былъ Андрюшка Мочаловъ, котораго предписано было сыскать и въ оковахъ (по рукамъ и ногамъ)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ак. Арх. Эксп., II, 10, 44; Доп. къ Ак. Ист., II, 1; Юрид. Ак., 333. — <sup>2</sup>) Карамз. И. Г. Р., Х, приявч. 221. — <sup>3</sup>) Мать Димитрия.

привезти въ Москву съ великинъ береженьемъ; что было потомъ съ Мочаловымъ? — неизвъстно 1). Ко времени царя Оедора Ивановича относится розыскъ надъ въдунами, которые стубили въ Астрахани крымскаго царевича Муратъ-Гирея. Въ 1591 г., разсказываетъ летопись, басурмане прислали изъ Крыму въдуновъ, и тъ испортили царевича. Воеводы, видя его бодъзнь, приведи къ нему лъкаря-арапа. Лъкарь отозвасля, что «его излачить не можно, покамаста сыщеть вадуновь, «кон его портили; и взя съ собою людей русскихъ и пошелъ «въ юрты, и въ юртахъ переималъ въдуновъ, и приведе въ «нему и муча ихъ.. Въдуны ему рекоша: буде де кровь мхъ «не замерзла в), инъ де можно пособить. Тотъ-же арапъ, «многій знатецъ, повель имъ вълунамъ изъ себя метати «кровь въ лохань. Они же изъ себя выметали всю кровь, «кон татарове и татарки перепорчены съ царевичемъ». Лъкарь спросиль: «коево чья кровь? И они начаща сказывати все по «ряду; коя де кровь не замерзла, и тою кровью помажутъ ко-«торого татарина или татарку, и онъ живъ станетъ; царевича «же кровь и царицына вст замерзли, и они сказали, что имъ «живымъ не быть.» Воеводы дали знать о томъ въ Москву; царь Оедоръ послалъ въ Астрахань Астафья Пушкина и вельль ему учинить розыскъ и «тыхь выдуновь пытать накрыпко, по чьему умышленію царевича и царицу и татаръ испортили? и пытавъ яхъ, государь вельль пережечь». По прівадь въ Астрахань, Пушкинъ принядся за пытки, но ничего не могъ донскаться. Тогда пришель арапь и посовътоваль вложить колдунань въ зубы конскія удила, повъсить ихъ за руки и бить не по телу, а по стене противъ нихъ, «и они все почали «сказывати. Воеводы же, пытавъ ихъ, велели жечь; а жегъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Гос. Грам. и Дог., II, стр. 107, 118, 123. — <sup>3</sup>) Т. е. не сгустилась. У Караменна (И. Г. Р., X, примъч. 254), визсто этого слова, стоитъ: "не умерла".

«тотъ-же арапъ своимъ мастерствомъ. А какъ стади ихъ «жечь, и туто слетълися сорокъ и воронъ многое «множество... в какъ ихъ пережгля — и онъ (птицы) «вст исчезли. А на пыткахъ тъ въдуны сказывали, что пор-«тили царевича и царицу и татаръ-пили изъ нихъ изъ «сонныхъ кровь» 1). Въроятно, смерть татарскаго царевича, его женъ и людей произошла отъ тайной отравы, но была приписана въдунамъ, на которыхъ (какъ мы знаемъ) неръдко падало обвинение въ томъ, что они высасывають человъческую кровь. Летописецъ передаетъ это событие по темъ слухамъ, какіе ходили о немъ въ народѣ, и потому обставилъ свой разсказъ суевърными подробностями, очевидно-заимствованными изъ народныхъ преданій о колдунахъ и вампирахъ. Приведенные на пытку, въдуны «морочили» своихъ палачей, отводили имъ глаза и до тъхъ поръ оставались нечувствительными къ мукамъ, пока хитрый лъкарь не научилъ ударять по стънъ (сравни стр. 446, 557, 575, 582). По воцаренів Бориса Годунова, онъ подозрительно смотрълъ на окружающихъ его бояръ, наъ которыхъ многіе вели свой родъ отъ Рюрика, а другіе были въ свойствъ съ вымершимъ царскимъ домомъ. Опасаясь крамоль, онь охотно выслушиваль донощиковь, награждаль ихъ помъстьями и деньгами, и тъмъ самымъ поощрялъ боярскихъ холопей къ шпіонству и ложнымъ извътамъ на своихъ господъ. Напослъе легкій способъ обнести кого-бы то ни было въ государственной измънъ и заставить върить своему доносу -было обвинение въ чарахъ противъ государева здоровья. Таковъ извътъ сдъланъ былъ на Романовыхъ. Лътописецъ разсказываетъ объ этомъ такъ: дворовый человъкъ и казначей боярина Александра Никитича Романова, Второй Бартеневъ, пришель тайно къ дворецкому Семену Годунову и объявиль ему:

<sup>1)</sup> Латоп. о многихъ мятежахъ, 15-16.

«что ми царь поведитъ сдълать надъ государи моими, то и сотворю!» Дворецкій обрадовался и возвістиль царю Борису; а «Борисъ велълъ ему сказать многое свое жалованье. Семенъ же умысли со Вторымъ и наклаша всякого коренья въ мъшки, и повелать ему положити въ казну Александра Никитича. Той-же Второй, сотворя тако, прінде доводить на государя своего.» Последоваль обыскъ, коренье было вынуто, привели Романовыхъ Өедора Никитича съ братьями, отдали ихъ подъ стражу, пытали и потомъ сослали въ отдаленныя міста 1). О Василін Шуйскомъ въ хронографѣ Кубасова сказано, что онъ «къ волхвованію прилъжаще» 2); а по свидътельству Петрея в), онъ, желая поддержать себя на престолъ, собиралъ отовсюду колдуновъ и колдуней, и для ихъ втдовскихъ дтаъ, приказываль вынимать изъ живыхъ коней сердца и выръзывать плодъ изъ беременныхъ женщинъ: когда колдуны чаровали и творили заклятія--- царскія войска одерживали верхъ надъ непріятелемъ, а когда чары прекращались — въ то время одолъвали поляки.

При царъ Михаилъ Федоровичъ въ 1632 г. была отправлена во Псковъ грамота съ запрещениемъ, подъ сиертною казнію, покупать у литовцевъ хмёль; потому что посыланные за рубежъ лазутчики объявили, что есть въ Литвъ баба-въдунья и наговариваетъ она на хмёль, вывозниый въ русскіе города, съ цёлію навести чрезъ то на Русь мо ро во е по вътріе 4). Въ тоже царствованіе 1625 года велёно было вы-

<sup>1)</sup> Лът. о мног. мятеж., 56—60. Өедөръ Нявитичъ былъ постриженъ и сосленъ въ Антоніевъ Сійскій монастырь, а Александръ Нявитичъ въ Усолье-Луду къ Бълому морю. Есть еще извъстіе, что Михайло Молчановъ "за воровство (въ древнемъ значенія этого слова) и чернокнижество былъ на пыткъ кнутомъ битъ"—Карамз. И. Г. Р., XII, примъч. 49. — 2) Рус. Дост., I, 175. — 3) Ч. О. И. и Д. 1866, II, 627. — 4) Ав. Арх. Эксп., III, 197. Патріархъ константинопольскій извъщаль однажды Михаили, чтобы

слать въ Москву изъ Верхотурья протопопа Якова, вибств съ «воровскимъ кореньемъ», такъ какъ во время обыска у него найдены были въ коробын: трава багрова, три кореня да «комокъ перхчевать быль», а въ допрост онъ самъ показаль, что снадобья эти далъ ему казакъ Степанко Козьи Ноги 1). Подобный-же случай взвъстень намь оть XIV стольтія, когда на берегахъ Вожи схваченъ былъ попъ, пробиравшійся изъ орды съ мъшкомъ «злыхъ и лютыхъ зелій»; «истязавше много». отправили его въ заточение на Лачь-озеро 3). Въ 1628 г., по доносу архимандрита нижегородскаго Печерскаго монастыря и по указу патріаршему, быль розыскь надъ дьячкомь Семейкою, который держаль у себя «недобрыя ересныя» тетради да приговору несколько строкъ. Семейко показалъ, что тетради онъ подняль въ одной каменной башив, а заговоръ далъ ему стрълецъ и писанъ онъ «къ борьбъ (т. е. на охрану въ бою). По осмотру, тетради оказались гадательныя, называемыя Рафли, по которымъ (какъ извъстно) ворожили во время судебныхъ поединковъ («поля»). Тетради эти были сожжены, а дьячокъ сосланъ въ монастырь, гдв веатно было сковать его по ногамъ въ желтза и приставить къ чернымъ работамъ, я причастія не давать ему впредь до патріаршаго разрѣшенія, исключая тоїлько смертнаго часу 3). Въ 1660 г. подана была челобитная на другаго дьячка Ивана Харитонова въ томъ, что онъ травы рвегъ и коренья ко паетъ по лугамъ, и свадьбы отпущаетъ, и жены съ младендами къ нему часто приходятъ. При челобитной приложенывъ улику два заговора, писанные Харитоновымъ: одинъ на

онъ остерегалъ свое здоровье отъ гранотъ турскаго царя в его подарковъ, потому что султанъ виветъ на него досаду за миръ съ Польшею: такъ не было бы вакого "часылочнаго дурна"—Истор. Рос. Соловьева, ІХ, 449. — 1) Ак. Ист., ІІІ, 137. — 2) П. С. Р. Л., VIII; 33. — 3) Ак. Арх. Эксп., ІІІ, 176.

заживление ранъ, а другой на умиление «сердца сердитыхъ людей» 1). Изъ этихъ данныхъ слёдуетъ заключить, что до начала XVIII-го стольтія былов духовенство немного чымы провосходило въ умственномъ развитіи другіе классы общества и раздъляло съ ними одинаковые предразсудки. Статья о ложныхъ книгахъ говоритъ: «суть же между божественны-«ми писан(ь) ин ложная писанія — настяно отъ еретикъ на па-«кость невъжамъ попомъ и діякономъ: льстивые збор-«никы сельскіе и худые маноканонцы (номоканонцы) по мо-«литвеникомъ — у сельскихъ, у неразсудныхъ по-«повъ, лживые молитвы, врачевал(ь)ные, о трясавицахъ в «о нежитъхъ и о недузъхъ, и грамоты трясавскыя пишутъ на «просопрахъ 2) и на яблоцъхъ, болъзти ради; все убо то не-«въжди дъють и держатъ у себя отъ отецъ и прадъдъ, и въ «томъ безумнін гинутъ» 3). Въ грамотъ на основаніе Львовскаго братства (1586 г.) сказано: «а если бы былъ который попъ чаровникъ или ворожбитъ книжный, или ворожку и водшебницу, або чаровницу при церкви держаль, или въ мъстъ, или въ селъ, или бы самъ до ворожекъ ходилъ или кого посылалъ.... оповъдати его епископу, да приметь судъ по правиломъ св. отецъ» 4). Здёсь, конечно, указаны случан-не только возможные, но и бывалые въ жизни. Процессы о вынутыхъ травахъ, кореньяхъ, заговорныхъ письмахъ и другихъ волшеоныхъ снадобьяхъ составляли въ XVII въкъ весьма обыкновенное явленіе. Въ 1666 году посланъ былъ въ.Кирилло-облозерскій монастырь, на исправленіе, посадскій человъкъ Аничка Громниковъ за то, что учился «заговорнымъ словамъ» — съ целію отом стить недружбу; велено было

<sup>1)</sup> Волог. Г. В. 1843, 23 — 2) О томъ-же упоминаетъ и грамота 1551 года—Ак. Арх. Эксп., І, 232. — 3) Лътопись ванятій Археогр. Ком., І, 41. — 4) Памятн., над. Кіев. Врем. Коммис., ІІІ, 17—18.

везти его скованнымъ и бережно, а въ монастыръ держать подъ началомъ до государева указу 1). Въ тревожное время возстанія Стеньки Разина изв'єстны два случая сожженія за чародъйство (1671—2 годовъ). Когда Юрій Долгорукой дви вулся съ войскомъ къ Теминкову, то жители вышли къ нему на встръчу съ крестами и иконами, молили о прощеніи и выдали авухъ поповъ, какъ главныхъ заводчиковъ смуты, и старицу, которая «войско себъ сбирала и съ ворами витстъ воровала, да съ нею-же принесли воровские заговорные письма и коренья». Воевода приказалъ ихъ пытать и огнемъ жечь, и «воръ-старица въ распрост и съ пытки сказалась: зовутъ ее Аленою, родиною де она города Арзамаса Вытадные слободы крестьянская дочь и была замужемъ тое-жъ слободы за крестьяниномъ, и какъ де мужъ ее у меръ-и она постри глась и была во многихъ мъстехъ на воровствъ и людей портила; а въ нынъшнемъ 1671 году пришедъ она изъ Арзамаса въ Темниковъ и сбирала съ собою на воровство многихъ людей... и стояла въ Темниковъ на воевоцкомъ дворъ съ атапаномъ съ Оедькою Сидоровымъ и его учила въдовству». Поповъ повъсили, а «вора-старицу за ее воровство и съ нею воровскіе письма и коренья» сожгли въ срубъ 2). Точно также въ Астрахани быль заживо сожжень бунтовщикь Кормушка Семеновъ за то, что у него найдена тетрадка съ заговорами 3). Въ 1674 году въ Тотьмъ сожжена въ срубъ, при многочисленномъ стеченів народа, женка Өедосья, оговоренная въ порчъ; передъ самою казнію она заявила, что никого не портила, а поклепала себя при допрост, не стерпя пытки 1). Судебный розыскъ сопровождался въ эту эпоху страшными истязаніями; жестокость пытокъ была такова, что съ одной стогоны она



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доп. въ Ак. Ист., V, 12. — <sup>2</sup>) Матер. для исторіи возмущ. Ст. Разина, 107—8.— <sup>3</sup>) Ак. Ист., IV, 202, LXXV. — <sup>4</sup>) Истор. Рос. Соловьевв, XIII, 167.

дъйствительно вынуждала обвиниемыхъ въ оговариванію себи въ небывалыхъ преступленіяхъ, а съ другой заставляда вхъ прибъгать къ помощи чаръ и заклятій, дабы тъло свое сдълать нечувствительнымъ къ боли. Такъ въ 1648 г. устюжанинъ Ивашка, прозвищемъ Солдатъ, когда во время розыска вынули у него изъ-подъ пяты какой-то камень, повинился, что сидълъ съ нимъ въ тюрьмъ разбойникъ Бубенъ и училъ его въдовству - какъ отъ пытки оттерпъться; надо де наговаривать на воскъ эти слова: «небо лубяно и земля лубяна, и какъ въ землъ мертвые не слышатъ ничего, такъ бы имярекъ не слыхаль жесточи и пытки!» 1). Въ разрядной книгъ 1675 года записаны два краткія извістія: одно — о Григоріи Косаговъ, на котораго духовникъ его подалъ извътъ, будто онъ держитъ у себя еретическія книги, и по тому извъту царь приказалъ Косагова послать къ патріарху для изследованія и очной ставки съ обвинителемъ; другое - о бояринъ князъ Оедоръ Куракинъ, которому вельно было не събзжать съ своего двора до государева указу-за то, что онъ держалъ у себя въ домъ «въдомую вориху дъвку Оеньку, слъпую и ворожею»; самую Өеньку, вибстб съ дворовыми людьми Куракина, велбно было пытать жестокою пыткою комнатнымъ боярамъ да дьяку тайныхъ дёль, и которыхъ людей станеть она оговаривать-тымь давать съ нею очныя ставки и пытать ихъ накрыско <sup>2</sup>). Въ 1677 году приведенъ былъ въ сътажую избу бобыль олонециаго утяда Калинка Ортеньевъ, и вынуты у него изъ узловъ: травы, коренье, табакъ, кость жженая съ воскомъ, зића и летучія мыши; а въ распрост и съ пытки показалъ, что всъ эти снадобья далъ ему коновалъ Симонъ-нъмчинъ. Велъно было пытать его вторично и допрашивать съ великимъ пристрастіемъ, и что онъ покажетъ-о томъ донес-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid., X, 164. — <sup>2</sup>) Дворц. Разряды, III. 1288, 1428

ти государю. Чтиъ кончилось это дтло? — неизвъстно 1). Другой подобный-же процессъ, вызванный волшебными «узлами» (наузами), быль въ 1680 году. Иноземецъ Зинка Ларіоновъ саблалъ доносъ на итсколькихъ крестьянъ въ лихихъ кореньяхъ и подалъ въ приказную избу поличнаго «крестъ мъдный да корешокъ невеликъ, да травки немного — завязано въ узлишки у креста». Изъчисла обвиняемыхъ Игнашка Васильевъ призналъ крестъ своимъ и на распросъ показываль: корень тотъ «девесилной, а травка де ростеть въ огородахъ, а какъ зовутъ ее-того онъ не въдаетъ; а держитъ онъ тотъ корешекъ и травку отъ лихорадки, а лихихъ де травъ и коренья онъ не знаетъ и за дурномъ не ходитъ». По осмотру посадскаго человъка Якушки Паутова оказалось, что корень именуется «девятины — отъ сердечные скорби держатъ, а травншко держать отъ гнетеняшные скорон (лихорадки), а лихаго де въ томъ ничего нътъ». Другой подсудимый объявиль, что ему положили въ зепъ 2) травы въ то время, какъ онъ былъ на кружечномъ дворъ пьяный, въ безпамятствъ. Крестьянъ, оговоренныхъ вноземдемъ Зинкою, пытали, а потомъ били батогами, чтобъ впередъ неповадно было напиваться до безпамятства и посить при себъ коренья в).

<sup>1)</sup> Доп. къ Ак. Ист., VIII, 29. — 2) Кариявъ. — 3) Ак. Юрид., 30; см. также въ Лътоп. занитій Археогр. Ком., I, 17 — указаніе на оговоръ одной черемиски въ порчахъ отравнымъ зельемъ. Замъчательно, что ридомъ съ этими преслъдованіями за держаній при себъ травъ и кореній — самъ благочестивый царь Алексъй Михайловичъ приказывать стольнику Матюшкину высылать врестьянъ въ купальскую ночь для сбора серебориннаго цвъту, интериновой и мятной травъ и дягильнаго кория, а сибирскимъ воеволамъ предписывалъ развъдывать про лъкарственныя травы и присылать ихъ въ Москву — Доп. въ Ак. Ист., III, 71; VI, 127. Такое противоръчіе легко уживалось; потому что зельи бываютъ разныя: и лихів, и до брыя, а недостатокъ научныхъ свъденій и духъ вваминаго недовърін заставляли всякой разъ, когда находили у когонибудь невъдомый корень или траву, подозръвать здой умыселъ.

Обвиненія въ чародъйствъ неръдко возникали изъ чувства личного недоброжелотельства, ненависти и мести; при этомъ хватались за первое неосторожное слово, сказанное въ раздраженін, запальчивости, съ-пьяну или ради шутки. Отъ временъ царя Алексъя Михайловича дошло до насъ судное дъло между Нипитою Арцыбашевымъ и Иваномъ Колобовымъ. Сначала Арцыбашевъ, въ поданной имъ челобитной, обзывалъ Колобова кудесникомъ и утверждалъ, будто видълъ у него «волшебныя заговорныя письма», которыми тотъ испортиль его жену н околдоваль боярь и воеводь; а потомъ противники помирились и подали заявленіе, что желають прекратить это дело, что Никита возбудилъ его затейкою, исполняя свою недружбу, такъ какъ между ними и допрежъ сего были многія тяжбы въпомъстномъ приказъ и взаимные иски о безчестьи 1). Въ 1636 году въ ошинискую гродскую книгу записана жалоба арендатора еврея Гошка Ескевича на крестьянина Юрка Войтюлевича: быль Юрко у него въ домъ, пиль горълку сь своими знакомыми и задумаль с дълать ему зло -- «здоровья позбавити». Какъ только вошель Гошко въ свътлицу, то Юрко «съ чародъйскою приправою» подаль ему изъ своихъ рукъ стаканъ водки, молвя: «привитайте!» Жидъ взялся за стаканъ, но съ великаго страху руки у него затряслись и онъ пролилъ горълку. Тогда Юрко погрозилъ ему пальцемъ и сказалъ: «это тебъ не пройдетъ даромъ!» а Гошко, припомнивъ, что на него Войтюлевича «отъ иногихъ людей поголоска идетъ, же чарами своими шкодитъ», началъ протестовать передъ людьми на тотъ случай, если бы ему, его женъ или дъткамъ учинился какой ущербъ въ здоровьи. - Чтожъ съ того? отвъчалъ Юрко; «на инъ не все угонишь!» На ту пору вошель въ свътлецу сынъ хозянна, четырехъ-летній мальчикъ; люди же сказывають: «кгды чаровникъ при своихъ дълахъ будетъ уда-

<sup>1)</sup> Новгор. Сборн. 1865, II.

реный», то его чары будуть недействительны, и потому Гошко бросвлся на Юрка и сталь его бить; ихъ тотчасъ-же развели, и Юрко отправился домой. Какъ нарочно, къ вечеру того-же дня сынъ еврея Гошка впаль въ тяжкую бользнь, которая (какъ свидътельствуетъ сдъланный осмотръ) такъ изсушила его, что только и остались кожа да кости. Виновникомъ этой бользии отецъ призналъ Юрка Войтюлевича и подалъ на него жалобу; какъ велось это дёло и чёмъ оно окончилось? — вы не знаемъ. Въ книгу полоцкой ратуши 1643 года занесенъ процессъ по обвиненію въ чародъйствъ Василія Брыкуна. Обвинителями его были полоцкіе міщане: а) Янушъ, сынъ Толстаго, жаловался, будто Василій Брыкунъ, прійдя на Великъ день съ улицы, дёлалъ на стёнахъ нарёзки и похвалкою своею чаровницкою молвиль жент Якова Толстаго: «конечне згинешь! не того зацтиная!» Такъ и случилось: «мусела она на тотъ свътъ итти, нарекаючи на Брыкуна. b) Яско Паваовичь доносиль: поссорился онь съ Брыкуномь, и тоть молвиль ему въ очи: «ты, Яско, сгинешь съ маетностью своею, также в домъ твой; будешь волочиться — гдт день, гдт ночь!» И чтоже? — слова эти сбылись въ теченіи одного года. с) Иванъ Быкъ подалъ заявление, что Брыкунъ похвалялся передъ нимъ, его женою и датьми: «будете одинъ отъ другаго, увадаввшись з' собою, бъгать з' дому своего!» - и всятьдъ затъмъ двое сыновей его ушли невъдомо куда, да и съ женой таже бъда: «бъжить на льсь, дътей своихь не любить!» Какъ-то Быкъ сталь усовъщевать Брыкуна: «незбожный человъче! покуль я того маю теристь отъ тебе, што мои дети и жона будутъ оъгать?» а случилось то у вороть, гдъ были складены дрова. — Не только жена и дъти, отвъчалъ Брыкунъ, но если «скажу на тые дрова, которые склаль ты подъ моею стеною, заразомъ н з' грунту выверну ихъ вонъ!» — в въ туже минуту дрова дъйствительно полетъли сажени на три отъ земли. d) Исаку

Кондратовичу молвиль однажды Брыкунь: «ты конечне за два годы усе твое добро з' дому якъ метлою выметешь, и самъ вазенья натерпишься!» Такъ в сталося: въ тотъ-же день вечеромъ издохла у него корова, а въ продолженіи года погибло до тридцати лошадей, коровъ и свиней, и самъ онъ попалъ въ тюрьму. А лиходъй еще насмъхается: «знай, говорить, Брыкуна! не сварься со мною; ото-жъ тобъ за тое!» е) Мъщане слободы Бълчицкой Хома Гуща и Петръ Демидовичъ заявили, будто покойный Аникей Кожемяка хвораль целый годь, а умирая — говориль: «ни отъ кого иду на тотъ свёть въ той моей хоробъ, только отъ Брыкуна!» Когда они передали эти слова Брыкуну, то онъ «виталъ Демидовича пивомъ по полудню, а до вечера трохе не разорвало его, ажъ мусили люди Брыкуну вланяться, абы одходзиль». Обвинители подтвердили свои извёты присягою. Выставленные ими свидетели показали: а) Павелъ Ивановичъ — что восемь летъ тому назадъ умеръ у него отецъ и при последнемъ своемь издыханіи нарекаль на Брыкуна: пиль онь съ Брыкуномъ горелку, и съ того приключилась ему бользнь, а когда скончался — тыло его распукло. b) Игпатъ Семеновичъ: «готовили у насъ на дому пиво; на ту пору пришелъ Брыкунъ — и пиво испортилось (się zepsowało, że przez pięć dni jak braha chodziło); Buin ли его свиньямъ, но и свиньи подохли! Сталъ я на Брыкуна сердиться, а онъ пригрозилъ мит: ты и самъ высохнешь!» с) Василій Хараковичъ: «позвали меня въ гости на медъ; былъ тамъ и Брыкунъ съ женою; я обнядъ его жену, а онъ закричалъ: облапь ты лучше печку! --- и въ туже винуту (санъ не втдаю для чего) полтав я въ нечь, прямо въ дымовую трубу, и пробыль тамь часа три». Изъ прочихъ свидътелей один показали, что во время попоскъ отъ «привитанья» Брыкуна бросало ихъ озень; другіе, что дъйствіемъ его чаръ они заблудились въ лесу и едва не погубили своихъ коней; наконецъ третьи,

он от выправния в при не видали от врыкуна ничего завго, но слышали отъ людей, будто онъ — чаровникъ и wiedzma. Панъ Саковскій прислаль письменное удостовъреніе (аттестацію), что Брыкунъ просилъ у него въ-зайны денегъ, и получивши отказъ, молвилъ ему: «раздашь свои деньги людямъ, да назадъ не сыщешь!» Такъ в сдълалось: съ той самой поры не одинъ должникъ ему не платитъ! Адвокатъ со стороны обвиняемаго произнесъ въ его защиту рѣчь, въ которой между прочимъ высказаль следующія возраженія: «говорять, что Брыкуньчаровникъ, что молва объ этомъ существуетъ уже десятки льть; но почему-же никто не доносиль на него прежде? Почему въ тотъ самый годъ, какъ умерла жена Якова Толстаго, не было сдълано никакого протеста? мужъ ен не жаловался. Тоже сабдуетъ сказать и относительно Кожемяки; когда онъ скончался, ни жена, ни дъти его не протестовали. Яско Павловичъ считаетъ Брыкуна виновникомъ своей бъдности; но спросите его: когда онъ былъ богатъ? Лътъ пять, какъ появился онъ въ Полоцкъ, а до того возилъ дрова на продажутъмъ только и кормился, и съ какимъ состояніемъ пришелъ сюда, съ такимъ и остался. Да и мало ли на свътъ людей объдняло и за долги сидятъ въ тюрьмахъ? Что-же, во всемъ этомъ виноватъ Брыкунъ? Вотъ и Кондратовичъ позабиралъ денегъ въ долгъ, растратилъ ихъ и за неплатежъ попалъ въ тюрьму; такъ неужели-жъ Брыкунъ этому причиною? Иванъ Быкъ жалуется, что у него въ дому несогласіе и ссоры; и не диво: самъ онъ человекъ упрямый, а жена его и дети — тоже! Что-же касается разсказа о дровахъ, то это -- просто выныселъ». Показаніе Хараковича защитникъ объясниль опьяненіемъ, а не чарами: «мало ли чего пьянымъ не грезится!» Также критически относся онъ и къ прочимъ пунктамъ обвиненія. При обыскъ найдены были у Брыкуна узелки съ пескомъ и перцемъ, и когда ихъ представили на судъ, то несчастный

побледнель и затряеся отъ страху. Его пытали огнемъ и встряскою (сіадпісніст па drabine), но онъ ни въ чемъ не сознался. Судъ приговориль Брыкуна къ со жженію, витесть съ найденными у него волшебными наузами, и назначиль день казни. Брыкунъ не дожиль до этого дня; онъ перерезаль себе ноже иъ горло. Трупъ его вывезли въ поле и сожгли рукою палача 1).

Въ 1606 году поданы были въ Перми двъ любопытныя жалобы; оба челобитчика сдълали извътъ -- одинъ на крестьянина Тренку Талева, что тотъ напустилъ икоту на его жену, а другой на посадскаго Семейку Ведеринка, который будто .бы напустиль икоту на его товарища по торговль; обвиняемыхъ пытали и вкинули въ тюрьму. Тренку жгли на розыскъ огнемъ и были ему три встряски, а Семейку приводили къ пыткъ два раза. Мнимые преступники жаловались въ Москву государю — на поклепъ и несправедливое истязаніе, почему вельно было произвести повальный обыскъ; попы по священству, а посадскіе люди и волостные крестьяне подъ присягою должны были показать: пускають ли порчу Тренка Талевъ и Семейка Ведерникъ? и буде обыскиме люди очистять ихъ, скажутъ, что они темь не промышляють, то немедленно отпустить ихъ на свободу 2). Томительная икота и донынъ въ съверныхъ губерніяхъ Россіи считается нечистымъ духомъ, котораго чародън насылаютъ по вътру на

<sup>1)</sup> Аржеограф. Сборн. документовъ, относящ. къ ист. свверовападн. Руси, I, 295—7, 338—346. Здвсь-же напечатаны: а) запываене полоцкаго ивщанина Василія Паука (1638 г.) объ очарованія его дома: кто-то, явившись ночью, облиль у него невъдомо чёмъ ворота и ствны, въ чемъ Паукъ усматриваетъ чару на свое собственное здоровье и на здоровье своей жены и дътей; b) протестъ пана Лисовскаго (1640 г.) на мъщанина Старымовича, который напустиль "своей радою и намовою" въ его домъ таракановъ (ibid., 307, 323). — 2) Ак. Ист., II, 66.

своихъ вороговъ и супротивниковъ; бъсъ поселяется въ человъка и мучитъ его. Обвиненія въ насланіи икоты продолжають волновать сельское население и еще недавно вызывали вижшательство итстныхъ судовъ (см. стр. 66). Тоже возартніе распространяется и на бользни, сопровождаемыя конвульсіями, каковы: падучая и витова пляска. Страдающіе этими недугами извъстны въ народъ подъ общимъ названіемъ «кликушъ». Подъ вліяніемъ глубоко-коренящагося суевърія, кликуши выкрикиваютъ проклятія и жалобы на техъ, кого подозревають въ своей порчъ. Въ старину появление кликушъ было величайшимъ несчастіемъ для всей общины; ихъ бользненный бредъ принимался съ полнымъ довъріемъ и вызываль судебныя преследованія. По одному оклику беснующейся бабы брали оговореннаго ею человъка къ допросу, подвергали пытканъ и вымучивали у него признание въ небываломъ преступлении. Кликушество сдълалось наконецъ самымъ обыкновеннымъ и върнымъ способомъ истить за обиды и недружбу: стоило только прикинуться кликушею, чтобы подвергнуть своего врага страшнымъ истязаніямъ и даже смертной казии. Сверхъ того, вликуши служили орудіень корыстолюбивыхъ дьяковъ и воеводъ, которые нарочно подущали ихъ оговаривать богатыхъ людей, и потомъ, пользуясь обвиненіемъ, обирали чужое добро. Въ 1669 г. предписано было дознаться въ Шув, кякія и отъ кого именно бываютъ порчи посадскимъ людямъ, ихъ женамъ и дътямъ, да накръпко распросить Микишку, какое воровство онъ ведаеть за Григорьемъ Трофимовымъ, что его де надо «въ срубъ сжечь»? Въ сатаующемъ году ото всего посаду города Шун подано было такое явочное челобитье: «въ прошлыхъ «в въ нынтшнемъ годтаъ прітажають въ Шую къ чудотворному •образу пресв. Богородицы Смоленскія со многихъ городовъ и «уъздовъ всякихъ чиновъ люди молитися — мужескій и жен-«скій полъ и дъвичъ; а привозять съ собою всякихъ чиновъ

«дюдей, различными скорбыми (одержимыхъ)... и которые прі-«Бажіо люди и шуянъ посапкихъ людей жены и дъти одержи-«ин отъ нечистыхъ духовъ, страждущіе, въ божественную «дитургію и въ молебное время мечтаются всяками различны» «ин кознодъйствы и кличутъ въ порчъ своей стороны на уъзд-«ныхъ людей, что де ихъ портятъ тотъ и тотъ человъкъ. И «въ прошломъ году страдала отъ нечистаго духа шуянина по-«сацкаго человъка Ивашкова жена Маурина, Иринка Федоро-«ва, а кликала въ порчъ своей на шуянина посацкаго человъ-«ка, на Оедьку Якимова; и по твоему великаго государя ука-«зу, по тое Ивашковы жены Маурина выклички, тотъ Оедька «Якимовъ взять въ Суздаль и кончился злою смертью «(конечно, на пыткъ). А нынь та Иринка и увздные люди, «страждущіе отъ нечистыхъ духовъ, кличутъ въ порчахъ на «иныхъ шуянъ посацкихъ людей» — на Ивашку Телегина съ товарищи 1) Заявленіе это сділали шуяне въ събажей набіт воеводъ-для того, какъ они выразились, чтобы намъ всемъ шуяномъ посацкимъ людишкамъ въ томъ не погибнуть, и въ пънъ и въ опалт не быть; а кто. тъхъ страждущихъ, скорбныхъ людей портитъ, про то мы не въдаемъ. Въ 1671 году заявиль въ шуйской земской изов посадской человъкъ Оедька Саратовцовъ: «была де у нихъ свадьба, женился братъ его Степка, и на той де свадьов учинилась надъ матерью ихъ Оедоркою и надъ снохою Овдотьицею скорбь - почали быть безъ ума и безъ памяти, стали кликать въ порчѣ; а отпускалъ де ту свадьбу отъ всякаго лиха Гришка Трофимовъ сынъ Панинъ. Въ 1674 г. поступило явочное челобитье отъ шумнина Гришки Юешина на Оедосью, жену Степана Иконника, ко-

<sup>1)</sup> Въ другой челобитной сказано: "а послв того Оринка въ порчв кличетъ на Өедькину жону на Онтонидку, Олдъеву дочь, будто она Онтонидки ее Оринку портила и послв мужа своего Өедьки Якимова".

торая бранила его всякою бранью и поносными словами, да вавела на него злохитрымъ своимъ умысломъ, будто онъ ее испортныть 1). Чтобы противодъйствовать этой правственной варазъ, Петръ Великій указомъ своимъ 1715 года повельлъ жватать кликушъ обоего пола и приводить въ приказы для ровыска, явиствительно ли они больны, или нарочно накидывають на себя порчу? Въ указъ приведенъ слъдующій примъръ притворнаго кликушества: въ 1714 г. въ Петербургъ плотивчья жена Варвара Логинова стала кричать, что она испорчена. Взятая къ допросу, она повинилась, что кричала нарочно: случилось ей быть въ гостяхъ, витстт съ своимъ деверемъ; тамъ произошла ссора, и деверя ея прибили. Желая отомстить за родича, Варвара умыслила обвинить своихъ недруговъ въ порчъ, и спустя нъсколько дней послъ драки стала выкрикивать дома и въ церкви, раза по два и по три въ недълю, какъ-бы въ совершенномъ безпамятьи 2). Въ 1770 году, въ яренскомъ ужадъ, вологодской губернін, насколько бабъ и дъвокъ притворились пликушами и по здобъ на разныхъ лицъ стали оговаривать ихъ въ порчъ. Оговоренные были схвачены, привезены въ городъ, и тамъ подъ плетьми вынуждены были признать себя чародъями и чародъйками. Одна изъ этихъ мнимыхъ преступницъ (по ея собственному сознанію) напускала порчу по вътру посредствомъ червей, полученныхъ ею отъ дьявола; она доставила судьямъ и самыхъ червей, а тъ препроводили ихъ въ сенатъ; оказалось, что это-личинки обыкновенныхъ пухъ. Сенатъ отрешилъ за такое невежество городскія власти отъ мъстъ, а кликушъ, за ихъ ложныя обвиненія, присудиль къ наказанію плетьми; да и впредь подобныхъ кликальлинцъ предписалъ наказывать и оговорамъ ихъ не върить \*).

<sup>1)</sup> Опис. гор. Шун Борисова, 338-340, 345, 456; Старин. нкты, служащ. дополнениемъ въ Описанию г. Шун, 193-5, 199. — 2) Полн. Собр. Зак., V, 2906. — 3) Библ. для Чт. 1859, VIII, 9-10.

Вліяніемъ колдовства объяснялись не только бользин, но м всякія житейскія неудачи. Въ 1660 г. заявиль въ сътажей избъ на Тюмени кречатій помощникъ Дмитрій Головинъ: «въ прошломъ де году онъ Митька не добылъ кречета, потому что де на него хвалили кречатьи помощники Өедька Онохинъ съ братомъ съ Ивашкомъ съ Меншимъ, и говорили ему, что де тебъ не добыть кречета, и надъ нимъ де Митькою Өедька съ братью въдовалъ; да кто подлъ нихъ и рыбу ловитъ, ино де ничего не добудутъ... Да пашенной же крестьянинъ Ивашко Букинъ сказывалъ ему Митькъ: за то де надъ тобою Ивашко Онохинъ и похимостилъ (поколдовалъ 1), что де ты его бранилъ; а онъ де Митька его Ивашка не бранивалъ 2).

Царскія свадьбы въ старину также рѣдко обходинсь безъ подозрѣній въ зломъ чародѣйствѣ, какъ теперь не обходятся безъ нихъ свадьбы поселянъ. В. вн. Симеонъ Гордый, по кончинѣ первой жены своей въ 1345 г., сочетался бракомъ съ Евпраксіей, дочерью одного изъ князей смоленскихъ, но черезъ нѣсколько мѣсяцевъ отослалъ ее въ отцу — для того, что «великую княгиню на свадьбѣ испортили: ляжетъ съ великимъ княземъ, и она ему покажется мертвецъ» з). Третья жена Ивана Грознаго Мареа Васильевна Собакина, дочь новогородскаго купца, занемогла еще невѣстою, стала сохнуть и черезъ двѣ недѣли послѣ брака скончалась, что также приписано порчѣ злыхъ людей \*). И первыя заботы о семейномъ счастій царя Михаила Өедоровича были неудачны: когда не состоялась его свадьба на Марью Ивановнѣ Хлоповой з), онъ взялъ за себя княжну Марью Владиміровну

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 174, 247. — 2) Архивъ ист.-юрид. свъд., II, отдъл. 6, 57. — 3) [Родослови. книга, II, 207. — 4) Карамз. И. Г. Р, IX, 187 (изд. 2-е). — 5) По мысли царя взята была по двору "въ верхъ" дъвица Марья Ивановна Хлопова и объявлена царскою невъстою, вскоръ она заболъла, обкушавшись сластими. Михайло Салтыковъ донесъ государю, что болъзнь у Хлопо-

Долгорукову; но она вскорт умерла, и латопись утверждаетъ, что царица была испорчена: «гртхъ же нашихъ ради отъ начала врагъ нашъ діяволъ, не хотяй добра роду хрестьянскому, научи врага человтка своимъ дьявольскимъ ухищреніемъ испортиша (-ти) царицу Марью Володимеровну, и бысть государыня больна отъ радости (т. е. со дня свадьбы, которая совершилась 18-го сентября) до Крещенія Господня», а въ

вой великви и нельзя чанть долгаго живота ей, вследствіе чего она была сослана, вивств съ своими родичати, въ Тобольскъ, откуда послъ переведена въ Нижній. Въ 1623 г. дъло это было поднято снова, такъ какъ до царя дошли служи, что невъста его, со времени отсылки ея, находится въ вождвленномъ вдравін. Врачи, лючившів невъсту, сказали, что бользнь ея было ничтожная и легко-излъчимая; а Хлоповы обвиняли во всемъ окольничихъ Михайлу да Бориса Салтыковыхъ. Диди невъсты, Гаврило Хлоповъ показалъ: "ходиль государь въ Оружейную палату и смотриль оружейныя казны, и поднесли де въ государю турскую съблю и почали живлить. и Михайло де Салтыновъ учалъ говорить, что и на Москвъ государевы мастеры такую саблю сдвлають. И государь де пожаловаль, тое сиблю даль въ руки ему Гаврилв и говориль ему: часть ли онъ, что такую саблю сдвлають на Москвъ? и онъ де говориль, что сдълають, только, чаю, не такову, какова та. И Михайло де тое саблю у него изъ рукъ вырвалъ и молвилъ, что онъ говоритъ не знаючи. И онъ де ва то съ Михайломъ побранился и поговорилъ съ Салтыковыми гораздо въ разговоръ, и съ твхъ де мъсть Борисъ да Михайло Салтыковы любити ихъ не учали. А послъ того, недвли съ двъ спустя, учала Марьи Иванова дочь Хлопова понемогати и почала блевати часто, и члетъ де отъ сладкихъ идей, потому что вдала сласти". Марья Хлопова показала, что рвало и ломало ее, и опухоль была, а думаетъ, что то учинилося отъ супостать ея. Результатомъ следствія была ссылка Салтывовыхъ съ ихъ женами въ Галичъ и Вологду, такъ какъ они для своей недружбы съ Хлоповыми "любити ихъ не почале-для того, чтобы одиниъ быть при государъ, и ижнею смутою почала быти Марья Хлопова больна". Больной невъстъ (какъ видно изъ слъдственнаго двла) давали пить св. воду съ мощей да камень безуй-Собр. Гос. Гр. и Дог., III, 63-65, 98. Въ 1655 г. доставлены были въ а птекарской приказъ три рога инроговые, и докторъ Граманъ

Крещенье предала душу свою Богу 1). Извъстна печальная судьба первой невъсты царя Алексъя Михайловича, дочери Рафа Всеволожского. Котошихинъ говоритъ, что избранную невъсту испортили жившія во дворць матери и сестры знатныхъ дъвицъ, упонвъ ее изъ-зависти отравами; а по свидътельству Коллинса, когда, по принятому свадебному обряду, расчесывали и окручивали невъстъ волосы, то назначенныя къ тому женщины нарочно завязали ей косу такъ крѣико, что бѣдная дъвушка упаля въ обморокъ. Тогда ее огласили страдающею падучей бользнею; отца ея высъкли кнутомъ, и вижстъ съ дочерью сослади въ Сибирь; но послъ царь узналъ истину и назначиль своей бывшей невъстъ двойное содержание в). Разсказъ Коллинса подтверждается отчасти и нашими оффиціальными актами: въ 1647 году царь Алексъй указалъ послать въ заточение въ Кирилловъ монастырь подъ крепкое начало врестьянина Мишку Иванова «за чародъйство и косны и разводъ и за наговоръ, что объявилися въ Рафовъ дълъ Всеволожскаго» 5). Изъ челобитной боярина Матвтева, на которую укажемъ ниже подробиће, видно, что враждебная ему

осмотря ихъ, свазалъ, что тъ роги-прамые (настоящіе) и помогають въ лихорадив, огневой (горячив), отъ мороваго поветрія, въ черной немочи и когда укуситъ змѣя, "п принимать того рога противъ двунадцати веренъ съ каменемъ безуемъ-съ теплымъ ренскимъ или въ романев"; роги оценены: два большихъ въ 5000 р., а меньшой около 1000 руб. — Доп. къ Ав. Ист., IV, 9. Встрвчается еще упоминание о камив безваръ: въ 1587 г. врцгерцогъ австрівсвій Максимиліанъ прислаль въ даръ Оедору Ивановичу этотъ камень, "взявъ изъ вызны отца своего, а имветъ силу и лачбу великую отъ порчи" — Памяти. дипломат. снош., I, 972, 980. — 1) Никон. 42т., VIII, 247-8. — 2) Съ 1653 года давица Всеволожской дозволено было проживать въ касимовской деревив. -\*) Котоших., 5; Ч. О. И. и Д., годъ 1-й I (Коллинсъ), 4-5; Съв. Арживъ 1822, II, 152-3 (письмо шведся. повъреннаго въ дъдахъ при русскомъ дворъ 1647 года); Ак. Арх. Эксп., IV, 18; Ак. Ист., ІУ, 59; Собр. Гос. Гр. и Дог., ІІІ, 155.

боярская партія, стараясь помішать браку царя Алексія Михайловича съ Натальей Кириловною Нарышкиною, прибъгнула для этого къ обычному оговору въ волшебствъ. Понятно теперь, почему такъ заботливо старались оберегать на царскихъ свадьбахъ и жениха, и невъсту, и ихъ платье («стряпию»), и итста для сидтнья, и подаваемыя тствы и напитки. Ежедневная жизнь царской семьи обставлялась тыми-же заботами; зорко савдили за всякими попытками къ чародъйству и порчъ и безпрерывно возникали дъла о волшебствъ. Отъ ХУІІ-го въка сохранились въ архивахъ нъкоторыя изъ этихъ любопытныхъ делъ. Изъ нихъ мы узнаемъ, что на Москвъ, въ разныхъ концахъ города, жиле бабы-ворожейки или колдуны, къ которымъ пріважали боярскія и иныхъ сословій жены просить помощи противъ супружеской ревности, совътоваться о евонуть любовныхъ интригахъ и о средствахъ, какъ умърять мужнинъ гибвъ или изводить недруговъ. Въ 1635 г. одна «зодотная» мастерица выронила во дворцѣ платокъ, въ которомъ быль завернуть корень. По этому поводу произвели розыскъ. Мастерица — на вопросъ: гдъ она взяла корень и зачънъ холить съ нимъ къ государю? -- отвъчала что корень нелихой, а носить его при себъ «отъ сердечной боли, что сердцемъ больна». Жаловалась она одной жонкъ, что до нея мужъ лихъ, и та жонка дала ей корень обратимъ (т. е. обращающій на любовь), а велела класть его на зеркальное стекло, и глядясь въ то зеркало, приговаривать: «какъ люди въ зеркало смотрятся, такъ бы мужъ смотръдъ на жену да не насмотръдся!» Тогла мужъ будетъ къ ней дасковъ и милостивъ 1). На цар-

<sup>1)</sup> Такова была въра въ силу "приворотныхъ вореньевъ". Изъ розыскныхъ дълъ видно, что и любовь Петра Великаго къ Екатеринъ, и расположение его къ Меншикову объясиялись въ народъ тъмъ, будто бы она и Меншиковъ обвели государя кореньемъ—Зремя 1862, IV, стат. Семевскаго: "Семейство Монсовъ", 316.

скомъ же дворъ она никого портить не хотъла и съ иными корешнидами не знается. Золотную мастерицу и ту жонку, на которую она сослалась, пытали и потомъ отправили въ ссылку въ дальніе города. Другое подобное дело было въ 1638 году: оно возникао всабдствіе ссоры нівскольких мастерицъ наъ-за какой-то пропажи. Подъ вліяніемъ личнаго озлобленія, сдъланъ былъ извътъ на мастерицу Дарью Ламанову, что она сыпала порошокъ на следъ государыни царицы и говорила: «только-бъ мий умилить царское и царицыно сердце, а другіе инт дешевы! Ее допрашивали, и она, обливаясь слезами, призналась: ходила она къ бабъ-ворожейкъ, что людей приворачиваеть и у мужей къженамъ сердце и ревность отымаетъ; баба эта наговаривала ей на соль и мыло и приказывала соль давать мужу въ тествт, а мыломъ умываться самой, и увъряла, что послъ того мужъ станетъ молчать — что-бъ она ни являля, хотябъ воровала (любилась) съ другини. Наговоры были следующіе: «какъ де соль въ тствт любять, такъ (бы) мужь жену любиль!» «сколь де мыло борзо смоется, столь бы (скоро) мужъ полюбилъ; а какова рубашка на тълъ бъла, столь бы мужъ былъ свътелъ!» И другой мастериць таже колдунья давала наговоренную соль -для того, чтобы мужъ ея былъ добръ до детей. Кроме того. дознались, что Дарья Ламанова приносила къ бабъ-ворожейкъ оторванный воротъ отъ своей рубашки ворожея сожгла воротъ на шесткъ, и спросивъ: прямое ли имя Авдотья? 1)наговорила и велвла тотъ пепелъ сыпать на государскій следъ, чтобы царь, царица и ихъ ближніе люди были милостивы къ Дарыт и по встит ен челобитьямъ. Привлеченная пъ дтау колдунья объявила, что зовуть ее Настасындею, родомъ черниговка, запуженъ за литвиномъ Янкою, а учила ее вталв-

<sup>1)</sup> Царицу звази Евдокіей Лукьяновной; это была вторая жена Михаили Өсдоровича.

ству другая баба. Привели эту последнюю, и на допросе она показала, что умываетъ малыхъ дѣтей, уговариваетъ болѣзнь жабу и наметываетъ на животъ горшки, а ворожбу эту оставила ей покойная мать; да и не одна она промышляетъ такимъ ремесломъ: есть на Москвъ многія ворожейки — Ульяна сльпая и другія, къ которымъ ходять всякіе люди. Собрали и остальных ворожеекъ, допрашивали, грозили, пытали огнемъ. и вотъ все, что узнали изъ ихъ показаній: если кто страдаетъ лихорадною или сердечной тоскою, тому онъ наговариваротъ на вино, чеснокъ и уксусъ; отъ грыжи наговариваютъ на громовую стредку и медвежій ноготь, и съ той стредки и ногтя заставляють больных в пить воду, причитывая следующів слова: «какъ де старой жонкъ дътей не раживать, такъбы у раба (имярекъ) грыжи не было!» Если у кого пропадетъ что-небудь, тому ворожейки гадають по сердцу, какъ оно трепещеть; у которыхъ торговыхъ людей залежится товаръ, тыть приказывають умываться наговорнымъ медомъ, а на медъ онъ наговариваютъ: «какъ де пчелы ярыя роятся да слетаются, такъ-бы къ торговымъ людямъ покупатели сходились!» Мастерицу Дарью в въдунью Настасынду допрашивали съ пытокъ: не было-ль къ нивъ подсылу отъ польскаго короля, чтобъ они портили царя и царицу? недаровъ де въ последніе годы великан государыня стала недомогать и печалиться, царевичи Иванъ и Василій Михайловичи померли, а промежъ царя в царицы въ любви стало не по прежнему; не дълала-ль чего Дарья къ отвращенію ихъ государей между собою? Ни мастерица, ни въдунья въ этихъ упыслахъ не сознались. Отъ жестокихъ истязаній Настасьица и Ульяна сабцая померли во время производства розыска; прочія ворожейки разосланы были по дальнымъ мъстамъ: Дарью Ламанову съ мужемъ сослали въ Пелымъ, а прикосновенныхъ къ делу мастерицъ велено было отставить отъ двора и впредь въ парицыномъ чину имъ

41\*

не числиться 1). Въ одномъ сыскномъ дълъ, хранящемся въ архивъ Оружейной палаты, постельница Домна Борисова дала показаніе, будто царица Евдокія Лукьяновна какъ скоро найдетъ гдъ людскіе волосы — тотчасъ сучитъ изъ нихъ свъчки и сжетъ а потомъ жалуется, что ее портятъ постельницы 2). При царъ Алексъъ Михайловичъ въ 1648 г. дворницы волотной мастерицы Ульяны Яхониной: вдова Аленка Оедотова да иноземцева жена Марында, объ напившись пьяны, стали промежъ себя драться, попрекать одна другую кореньемъ, и Марьица говорила Аленкъ: «ты де миъ сказывала, что видъла золотную мастерицу Анну Коробанову, какъ она сквозь перстень проводакивала полотенце тонкое, и съ темъ де полотенцемъ та Анна всходила въ верхъ (во дворецъ) - въ свътлицу». Случившійся при этонь боярскій сынь Оедорь Яхонинь отдалъ Аленку и Марьицу решоточнымъ сторожамъ, за пристава, и донесъ о слышанной имъ побранкъ царицыну дворецкому да дьяку. Аленка и Марында потребованы были къ допросу, но объ заперансь, что такихъ словъ говорено не было. Посль нескольких очных ставокь, последняя показала: «сказывала ей Аленка Оедотова, будто де мастерица Анна Коробанова сквозь перстень проводаживала полотенце, а тъ де рвчи слышала она у ней Аленки у пьяной, какъ она Ман(ь)ку бранила, риясь тому, что де ев Манкинъ братъ родной живетъ у настерицы у Анны Коробановой». Къ сожальнію, конецъ этого розыскияго дела угратился, и къ какимъ отгрытіямъ

<sup>1)</sup> Комета, альманахъ Н. Щепвина, стат. Забвлина: "Сыскным двля о вороженхъ и колдуньяхъ", 477—492. — 2) Сообщено И. Е. Забвлинымъ. Въ книгу полоцкой ратуши за 1643 г. занесено заявление служви Петра Мартиновича, что неввломым человъкъ, чаруя надъ его домомъ, подбросилъ къ пему въ калку съ водою пучокъ женскихъ волосъ—Археогр. сбор. документ. съверозап. Руси, I, 324.

оно привело — остается неизвъстнымъ 1). Изъ старинныхъ актовъ, уцълъвшихъ въ сибирскихъ архивахъ, видно, что при царъ Алексъъ Михайловичъ ссылались въ Якутскъ и Енисейскъ люди, обличенные въ чернокнижій и въ «тайномъ богомерзскомъ общеніи съ нечистою силою»; иъстнымъ властямъ наказывали содержать подобныхъ преступниковъ, какъ можно, строже, сажать ихъ въ тюремныя каюты отдъльно, приковывать къ стънъ на цъпь и отнюдь не допускать къ нимъ никого посторонняго. Встръчается еще любопытное извъстіе, что чародъевъ истомдили жаждою; такъ въ одной грамотъ предписано было не давать воды Максиму-мельнику, сосланному въ Сибирь за волшебство, потому что «онъ, Максимъ, многажды уходилъ въ воду» (сравни выше стр. 589 \*).

Знаменитый Никонъ, низверженный съ патріаршаго престола и заточенный въ облозерскомъ Оерапонтовомъ монастыръ, задумалъ отомстить своимъ врагамъ, возбудивъ въ Алекстт Михайловичт опасеніе волшебныхъ чаръ и недовтріе къ блежнимъ боярамъ. Въ октябръ 1668 года явился отъ него въ Москву монахъ Флавіанъ и подалъ письмо, въ которомъ говорилось: отпущенъ де Флавіанъ къ государю объявить про великое дъло, что на Москвъ измънники царскіе хотятъ очаровать его государя. Бояре, въ присутствии самого Алексъя Михайловича, спрашивали старца Флавіана, въ чемъ состовтъ великое діло? Тотъ отвіналь: на Петровъ пость примель въ Оерапонтову обитель Воскресенского монастыря чернецъ Палладій и объявиль Никону, что быль онъ въ Москвъ на Кирилловскомъ подворьи. и сказывалъ ему черный попъ Іоиль про окольничаго Оедора Ртищева; просваъ де его Ртищевъ: «сдълай то, чтобъ инъ у великаго государя быть первымъ бояриномъ.»

<sup>1)</sup> Архивъ ист.-юрид. свъд.; II, отд. 6, 58-61. — 2) Рус. Сл. 1861, VIII, ст. И. Сельскаго ("Ссылка въ восточн Сиопрь замьчат. ляцт"), 6.

Іондь возразиль: «мят этого сдтлать нельзя, а есть у тебя во дворъ жонка-цыганка, которая умъстъ эти дъла дълать лучше меня!»—Жонкъ говорить про то нельзя, сказаль Ртищевъ, потому что она хочетъ за меня замужъ. Всятдъ затъмъ Никонъ прислаль письмо, въкоторомъ излагалъ ръчи Палладія, но витьсто Ртищева и цыганки указываль на боярина Богдана Матвъевича Хитрово и жонку-литовку. По свидътельству этого письма, Іондь говорнать Палладію: «Никонт меня не любить, называетъ «колдуномъ и чернокнижникомъ; а за мною ничего нътъ, только «я умъю звъздочетие — то у меня гораздо твердо учено! Меня «и въ верхъ государь бралъ, какъ болъла царевна Анна, и я «сказалъ, что ей не встать, что и сбылось; и инт государь «указаль жить въ Чудовт, чтобъ (быть) поближе. Мит и Бог-«данъ Хитрой — другъ и говорилъмиъ, чтобъ я государя оча-«ровалъ, чтобъ государь больше встхъ его Богдана аюбилъ «и жаловалъ, и я, помня государеву милость къ себъ, ему «отказалъ; и онъ мит сказалъ: нишкии-же! И я сму молвилъ: «да у тебя литовка то умъетъ; здъсь на Москвъ нътъ ея «сильнъе. И Богданъ говориаъ: это такъ, да лихо запросы «Велики — хочетъ, чтобъ я на ней женился; и я обы взяль ее, «да государь не велить.» Призваны были къ допросу Іонль и Палладій; первый объявиль, что приходиль къ Палладію льчить его и, кроит бользии, ни о чемъ другомъ съ нимъ не разговариваль, а у Хитрова никогда и на дворъ не бываль; Палладій подтвердиль тоже, и добавиль, что приписанныхъ ему рѣчей Никону вовсе не сказывалъ: «вольно старцу Никону меня поклепать, онъ затъвать умъетъ!» Іонля подвергли обыску и нашли у него книгу «счету звъздарскаго», напечатанную въ 1586 г. въ Вильнъ, книгу письменную дунамъ и днямъ, планитамъ и рожденіямъ человъческимъ, тетрадку о пусканім крови жильной и рожечной и записку — кого Іондь выдачнав. Разнорачіе между показаніемъ Флавіана м

письмомъ Никона и разныя обвиненія, которыя въ тоже время пали на бывшаго патріарха, заставили извѣтъ его оставить безъ вниманія 1).

Въ парствование Оедора Алексвевича замъчательно дъло о заточенія ближняго боярина Артамона Сергина Матвиева, любимца покойнаго государя. Враги не могли придумать лучшаго средства для отдаленія Матвъева отъ двора и правительства, какъ обвинивъ его въ чародъйствъ. Это тъмъ легче быдо исполнить, что бояринъ Артамонъ Сергънчъ любилъ сближаться съ вноземдами и цтинать научныя знанія; десятильтвій сынъ его, Андрей, учился языкамъ греческому и латинскому подъ руководствомъ переводчика посольскаго приказа Спафари; а въ тотъ векъ достаточно было вметь при себъ какую-нябудь иностранную книгу и медицинскія пособія, чтобы возбудить подозрвніе въ водшебствв. По свидвтельству Олеарія, во время пожара, бывшаго въ Москвѣ при царѣ Миханать Оедоровичть, у одного итыпда-живописца нашли черепъ и только по этому хотъли сжечь его, какъ волшебника; при стрълециих смутахъ докторъ фонъ Гаденъ заплатилъ жизнію за то, что у него въ домъ нашлись сущеныя змъи. Вслъдствіе подговора, Давыдко Берловъ, лекарь, и карло Захарка, проживавшій въ дом'в Матвічева, донесли на него, будто-бы онъ вибств съ докторомъ Стефаномъ и переводчикомъ Спафари, запершись въ палатъ, читали черную книгу, и въ то время явилось къ намъ множество нечистыхъ духовъ. По этому доносу Матвъевъ былъ сосланъ въ заточение въ Пустозерский острогъ; боярство у него отнято, а имънія отобраны въ казну. Матвъевъ нъсколько разъ писалъ въ Москву къ государю, патріарху и боярамъ, стараясь оправдаться во ваведенномъ на него преступленін; но попытки эти не инфли успъха. Въ одной челобитной его, писанной на имя царя, интересны следую-

<sup>1)</sup> Исторія Рос. Соловьева, XI, 379—383.

щія строки, изъ которыхъ видно, что подобные доносы въ старой, допетровской Руси были самымъ обыкновеннымъ явленіемъ, характеристической чертою тогдашняго быта: «При «великомъ государъ царъ и вел. князъ Миханлъ Осодоровичъ, «говоритъ Матвъевъ, такожде ненависти ради подкинули «письмо воровское на боярина И. Д. Милославского (будуща-«го тестя царя Алексіва), будто онъ импеть у себя перстень «волшебной думнаго дьяка Грамотина, и по тому воровскому «письму немного не пришелъ въ конечное разорение: былъ за «приставомъ многое время, животы пересмотриваны и запе-«чатаны были и ничего не найдено... и за свою невинность «свобожденъ... А при великомъ государъ царъ и вел. князъ «Алексів Михайловичь такожае завистію и ненавистію извыть «былъ составной-же и наученой о волшебствъ на боярина С. «Л. Стръшнева, и за тотъ извътъ страдалъ невинив, честь «(т. е. боярство) была отнята и сосланъ быль на Вологду, а «животы и помъстья и отчины и дворы не отняты. Да и на «многихъ, великій государь, такихъ воровскихъ писемъ было, «а на иныхъ и въ смертномъ страху были... А и я, холопъ «твой, отъ ненавидящихъ и завидящихъ при отцъ же твоемъ «государевъ великомъ государъ немного не пострадалъ: та-«кожде воры, составя письмо воровское подметное, кинуля въ «грановитыхъ ститхъ и въ проходныхъ, и хоттли учинить «божіей воль и отца твоего государева наивренію и къ супру-«жеству — второму браку препону, а написали въ письму «коренья» 1).

Князь М. Щербатовъ замътилъ, что «нанпросвъщеннъймій мужъ въ Россін князь Василій Васильевичъ Голицынъ (извъстный наперсникъ царевны Софіи) гадателей призывалъ и на мъсяцъ смотрълъ о познаніи судьбы своей» 3). Отзывъ

<sup>1)</sup> Исторія о невяни заточенія ближи боярина А. С. Матвъева (1785 г.), 11, 161—3. — 2) О. З. 1858, III, 240.

этотъ подтверждается оффиціальными документами. Во время крымскаго похода, кн. Голицынъ, извъщая Шакловитаго о безъниянномъ письмъ, въ которомъ писано было къ малоруссамъ, чтобъ пребывали съ крымпами въ миру: «Москва де вамъ не въритъ, и большаго вашего хотятъ убить», — прибавляетъ: «и то, чаю, въдали они по чагованью нъкоему». Въ 1689 году, по его челобитью, пытанъ былъ въ земскомъ приказть Иванъ Бунаковъ за то, что вынималъ княжой слвдъ. Изъдвловыхъ бумагъ розыскиого приказа узнаемъ, что ки. Голицынъ совъщался съ колдунами, и опасаясь, чтобы не остыла къ немучлюбовь Софіи, прибъгалъ къ чарамъ: какой-то знахарь давалъ ему травы, и князь сыпалъ ихъ для «прилюбленія» въ тствы, подносимыя царевит, а потомъ того знахаря вельдъ сжечь въ бант, дабы не было отъ него проносу. Такое показаніе даль Сильвестръ Медвідевъ, а ему про то сказываль иконникъ Васька Владиніровъ. Ваську взяли къ допросу, пытали, и онъ повториль тъже самыя ръчи. Обращалась къ колдунамъ и прорицателямъ и царевна Софія; для предварительнаго испытанія, она обыкновенно посылала ихъ къ Медвідеву, который и самъ занимался астрологіей, гадалъ по звъздамъ и предсказывалъ будущее. Между волхвами особеннымъ довъріемъ ея пользовался Димитрій Силинъ, вызванный царевною изъ Польши лічить болізненныя очи царю Иваву Алекстевичу; года съ три жилъ онъ въ кельт Медведева, увъряль, что умъеть глядъть въ солнце и угадывать: что кому будеть, зналь заговаривать грыжу, пособлять жент п мужу и выльчивать отъ бользней живота. Силинъ врачевалъ на Москвъ многихъ, въ томъ числъ и князя Голицына: щупалъ ему животъ и нашелъ, что князь «любитъ чужбину, а жены своей не любитъ». Этому пришельцу Медведевъ открыль, что царевна хочеть выйдти запужь за Голицына, Шавловитаго намфрена сдблать первымъ у себя правителемъ, а

его Медвъдева патріархомъ, и просилъ посмотръть въ солице: сбудется ли это? Силинъ два раза всходилъ на Ивановскую колокольню и будто бы видълъ, что «у государей вънцы на главахъ, у Голицына вънецъ мотался на груди и на спинъ, самъ онъ стояль тёменъ и ходиль колесомъ, царевна была печальна и смутна, Медвідевъ быль тёмень, а Шакловитый повітсиль голову». Когда Петръ началь торжествовать надъ своею сестрою, Медвъдевъ бъжалъ въ монастырское сельцо Микулино съ тремя стрельцами; тамъ они виделись съ волхвомъ Ваською Иконникомъ и совътовались, что делать. Волхвъ увърялъ ихъ, что онъ владъетъ сатаною, и если царевна дастъ ему 5000 р. то все останется по прежнему; но ему уже не повърили 1). Въ тайныхъ сношенияхъ съ Шакловитымъ и въ волшебныхъ чарахъ на царское здоровье былъ обвиненъ и стольникъ Андрей Безобразовъ. Уже въ преклонныхъ летахъ былъ онъ отправленъ (въ 1689 г.) воеводою въ кръпость Терки; мъсяца полтора плылъ онъ ръками Москвой в Окою до Нажняго Новгорода, гдв застигнутый морозами остановился и послалъ челобитную къ государямъ и письма къ разнымъ вліятельнымъ лицамъ, умоляя освободить его отъ такой дальней службы и воротить въ столицу. Изъ Нижняго бъжали отъ него кръпостные люди Петрушка Персидской да Якимка Семеновъ, обокравши напередъ своего господвиа, какъ это видно взъ поданныхъ имъ явочныхъ прошеній. Они явились въ Москвъ въ розыскиой приказъ и сдълали на Безобразова извътъ, что онъ сносился съ Шакловитымъ, и на пати кр Нижнему посылаль по городамь и селамь людей своихъ отыскивать ворожей и волхвовъ — верстъ за двадцать и далье: посланные приводили въ нему разныхъ колдуновъ: въ Москвъ — мельника Сеньку Антонова, въ Коломиъ — волхва

<sup>1)</sup> Исторія Петра В., соч. Устрялова, І, 354; ІІ, 48-49, 68-69, 90, 344; Записки Желябумск., изд. Языкова, 21.

Ганьку, въ Касимовъ — жонку-татарку и бабу Аксютку, въ Нежнемъ — коновала Дорошку Кабанова, портнаго Ивашка Матвъева и дворника Оську Охапкина, и тъ колдуны и колдуньи ворожили на костяхъ, деньгахъ и на водъ о здравіи царя Петра Алексъевича и матери его Наталін Кирилловны, умышляючи злое дело, и о бунть и победе на бояръ Волхвъ Дорошка «накупнася у Безобразова напустить по вътру тоску на царя и царицу, чтобы они сдълолись къ нему добры и поворотнан бы его къ Москвъ, для этого, снабдивъ Дорошку запасомъ и виномъ, Безобразовъ отправиль его къ Москвъ съ человъкомъ своимъ Ивашкомъ Щербачовымъ, и велтлъ этому последнему указать ему государя Петра Алексевича и царицу мать его. А жена Безобразова заставляла писать царскія имена: Петръ и Наталія на семи старыхъ полотияныхъ доскуткахъ, и вставивъ доскутки въ восковыя свтчи, на мъсто фитилей, посылала тъ свъчи по церквамъ и приказывала, затепля, ставить ихъ передъ иконами да смотръть, пока онъ догорять 1). По этому извъту послали за обвиняе. мымъ въ Нижній Новгородъ; жену его призвали къ допросу; коноваль Дорошка быль взять на ея дворъ, гдъ укрывался онъ отъ розыска, а Щербачовъ пойманъ въ подмосковной дереветь Безобразова; захвачены были и другія оговоренныя лица. Жена Безобразова сначала запиралась и отвергала всъ обвиненія; но потомъ на очныхъ ставкахъ вынуждена была сознаться, что получада отъ мужа письма въ Шакловитому и что ведала, съ какою именно целью присланъ былъ на Москву коноваль Дорошка. Кабановъ объявиль, что онъ заговариваетъ руду и льчить всякія бользни тайными заговорными словами --- шоптами; что учился этому мастерству у другаго нижегородскаго коновала Оедора Бобыля; что привезъ съ собою бобы для ворожбы, росной ладонъ для охраны новобрачныхъ отъ

<sup>1)</sup> О значенія этой чары см. выше, стр. 201.

въдуновъ, богородицкую траву отъ сердечной бользии и норичную — для леченья лошадей; что въ Москву прівхаль онъ всятдствіе даннаго Безобразову объщанія --- сдълать царя Петра добрымъ къ нему и милостивымъ. Въ то время, какъ шли вел. государи изъ саввинскаго походу, Щербачовъ возилъ его въ село Хорошево, в онъ, Дорошка, на царя Петра заговорными словами напускаль по вътру; да и въ село Преображенское для того-же вражескаго дъла они ходили, но не дошедъ того села — воротились назадъ. Тоже подтвердилъ и Щербачовъ. Мельникъ Семенъ Антоновъ, сысканный въ московскомъ убзаб, повинился въ ворожов у Безобразова только после двоекратной пытки. Наконецъ привезли самого Безобразова съ тремя колдунами: коноваломъ Бобылемъ, дворникомъ Охапкинымъ в портнымъ Матвъевымъ. Очныя ставки съ пыткою вынуднав у него признаніе въ справедливости встать сдтанныхъ извттовъ; витестъ съ нимъ пытаны Кабановъ (дано 17 ударовъ), Бобыль (35 ударовъ), Охапинь (10 ударовъ): прочіе въдуны подыманы только для страху. При этомъ нъкоторые изъ нихъ объявили и свои шопты (заговоры) а другіе показывали, что викакой ворожбы не знаютъ, а ворожили «издъваючись». Очевидно, все преступление состояло въ суевърныхъ попыткахъ помощію чаръ и заговоровъ призвать царскую милость на опальнаго боярина. Бояре приговорили: Безобразову отстчь голову, жену его сослать въ Тихвинскій Введенскій монастырь, а дворъ ихъ, помъстья и вотчины отобрать безповоротно; коноваловъ Доровея Кабанова и Оедора Бобыля сжечь въ срубъ; остальныхъ колдуновъ и Щербачова бить нещално кнутомъ на коздъ и сослать въ Сибирь, виъстъ съ ихъ женами и дътьми. Казнь совершилась 8-го января 1690 года. Донощики были награждены: имъ выдано изъ описной казиы Безобразова по сто рублей на человъка, оба они освобождены отъ крапостной зависимости и взяты въ задворные конюхи.

Но дёло этимъ не кончилось; оно тянулось еще около лвухъ лётъ; розыски производились воеводами — въ Коломит, Касимовъ, Переяславлъ Рязанскомъ и Нижнемъ Новгородъ. Одинъ въдунъ оговаривалъ другаго, другой — третьяго, и такъ далъе. Воеводскіе розыски были ужасны: привлеченных къ дълу ворожей и колдуновъ пытали по нъскольку разъ со встряскою. Нъкоторые изъ нихъ винились въ ворожов на бобахъ, водъ и деньгахъ; другіе же, не смотря на истязанія. ни въ чемъ не сознавались и умирали подъ пыткою или въ тюрьмѣ до окончанія слъдствія 1).

Реформа Петра Великаго не могла поколебать въковаго предубъжденія противъ колдуновъ и въдьмъ. Въ ту эпоху, когда она совершалась, — во всей западной Европъ, служившей для насъ образцомъ и примъромъ, въра въ колдовство составляла общее достояние умовъ и подчиняла своимъ темнымъ внушеніямъ не только простолюдиновъ, но и духовенство, ученыхъ и самыя правительства. Между тъмъ, какъ у славянь, соотвътственно простотъ ихъ быта, далекаго отъ строгихъ юридическихъ опредъленій, книжной учености и богословской сходастики, предания о волшебствъ удерживались въ устныхъ, отрывочныхъ и безъискусственныхъ разсказахъ, -на западъ мы встръчаемъ пълый рядъ учено-богословскихъ трактатовъ о духахъ здобы и ихъ связяхъ съ людьми, трактатовъ, обработанныхъ систематически и доведеннымъ до изуинтельнаго анализа всъхъ мелочныхъ подробностей. Эта средвевъковая литература дополняла и формулировала народное суевъріе, скрыпляла его своинъ авторитетомъ и интла огромное вліяніе на общественные нравы, судебные процессы и законодательныя установленія. Уполномоченные отъ высшихъ правительственныхъ властей, инквизиторы тадили по различ-

<sup>1)</sup> Исторія Петра В., соч. Устрядова, ІІ, 347—350; Заппеви Желябужеваго, 23

нымъ областямъ Италін, Франціи, Германін и другихъ земель, гдъ только проносилась молва о чародъйствъ; слъдственныя коминесів приступали къ дёлу со всеми ужасами пытокъ в вынуждали самыя чудовищныя признанія. Число жертвъ, погнозвшихъ отъ руки палача, превосходитъ всякое въроятіе. Отъ изданія буллы Иннокентія VIII (1484 г.), направленной противъ колдуновъ и въдьмъ, до окончанія казней за волшебство — въ одной Германія насчитывають болье ста тысячь человъкъ, осужденныхъ на смерть, въ Англіп за все время, пока продолжались тамъ подобныя преследованія, погибло боате 30,000 человткъ 1). Не подлежитъ сомитию, что не однъ пытки заставляли признаваться въ небывалыхъ сношенія уъ съ чертями; что бывали и добровольныя самообвиненія, исходившія изъ того бользненно суевърнаго настроенія, отдаваясь которому — человікъ всякое непочатное ему дійствіе и всякую тревожившую его мечту готовъ быль приписать сверхъестественнымъ, демоническимъ силамъ. Съ особенною наглядностію раскрывается это въ техъ процессахъ, где были замешаны дъти. Подъ обаяніемъ предразсудковъ, всосанныхъ съ молокомъ матери, впечатлительная фантазія дёгей принимала сновидънія, горячешный бредъ и мечты напуганнаго воображенія за живую дійствительность. Въ знаменитомъ процесст 1669 года, въ шведской деревит Мора, малольтныя дъти смъ-

<sup>1)</sup> Въ продолжение 1485 г. Кумонъ, въ графствъ Вурліа, сжегъ за колдовство 41 женщину; въ слъдующемъ году онъ продолжалъ дъйствовать съ тою-же ревностію, такъ что большая часть народа разбъжалась. Алціастъ говоритъ, что въ это-же время инквизиторъ сжегъ въ Піемонтъ 100 колдуновъ и своими преслъдованіями вывелъ наконецъ изъ терпънія жителей... Въ 1515 г. въ Женевъ казнено 500 чел. подъ именемъ протестантскихъ колдуновъ; въ Равенсбургъ въ четыре года было сожжено 48 чел. по ръшенію Менго, автора извъстнаго сочиненія Malleus maleficarum; ученый инквизиторъ Реми хвалился, что онъ въ продолженіе 15 лътъ казинлъ о 900 человъкъ.

ло и настойчиво утверждали, что они околдованы и были въ сношеніяхъ съ дьяволомъ. Такое гибельное заблужденіе дъйствовало неръдко, какъ нравственная зараза, и зародившись въ умахъ нъкоторыхъ мальчиковъ или дъвочекъ, немедленно сообщалось отъ нихъ всему лътскому населенію. Во Франнін въ одномъ благотворительномъ заведеній, въ продолженім полугода, почти вст воспитанницы объявили себя втдьмами, разсказывали о сообщении своемъ съ чертями, о своихъ полуночныхъ сборищахъ, пирахъ и плискахъ. Несчастныхъ дътей также безжалостно пытали, какъ и взрослыхъ. Сожженіе и казни въдьмъ продолжались почти до конца XVIII-го стоявтія. Въ исторіи Англін извъстенъ процессъ 1716 года, когда Гиксъ и его девятилътняя дочь были повъшены за то, что предались дьяволу и производили бури; въ 1728 году въ венгерскомъ городъ Сигединъ сожгли тринадцать колдуней; въ 1749 г. въ Вирцбургъ сожжена, какъ волшебинца, Марія Рената; въ католическомъ кантонъ Гларусъ подобная-же жазнь совершена надъ въдьмою въ 1786 году 1). Ясно, что ири Петръ Великомъ вліяніе западной Европы не могло подъйствовать сиягчительно на духъ нашего законодательства. Въ артикулахъ Воинскаго устава 1716-го года предписывается: если кто изъ воиновъ будетъ чернокнижникъ, ружья заговорщикъ и богохульный чародъй, такого наказывать шпипрутеномъ и заключениемъ въ оковы, или сожжениемъ. Въ толкованім къ этой стать в прибавлено, что сожженіе опредаляется черновнижникамъ, входящимъ въ обязательство съ дьяводомъ 2). Лицъ, пойманныхъ съ водшебными заговорами и гадательными тетрадками, или уличенныхъ въ ихъ перепискъ,

<sup>1)</sup> Моск. Телеграфъ 1830, XIX—XXI, статья по поводу язданія Горста: "Zauber-Bibliothek"; Моск. Наблюдат. 1837, XI, 117—139 ("Судъ вадъ въдьмами"). — 2) П. С. Зак., У, 3006, гл. І, артик. 1 и 2.

продолжали подвергать телеснымъ истязаніямъ; самые заговоры и тетрадки (на основаніи указа царя Федора Алексъевича) посылались на просмотръ въ ректору славяно-греколатинской академін. Въ 1726 году были представлены къ ректору Гедеону для увъщанія и вразумленія іеродіаконъ прилуцкаго монастыря Аверкій, у котораго найдены волшебныя письма, и дворовый человъкъ Василій Даниловъ, обвиненный въ сношеніяхъ съ дьяволонь, по наущенію котораго похищена инъ золотая риза съ образа Погородицы. По образцу западныхъ теорій, въ курсъ богословія внесено было объясненіе различныхъ видовъ волшебства; такъ въ лекціяхъ, читанныхъ въ академін въ 1706 году, встръчаемъ цьлый отдъль de со пtractibus diabolicis. «Contractus diabolicus (свазано въ этихъ лекціяхъ, est pactum cum diabolo initum, et divicitur in magiam, divinationem superstitiosam, vanam observantiam et maleficium»; колдуны, по словамъ ученаго профессора, могутъ съ корнемъ вырывать крипчайшія деревья, переставлять засъянныя поля съ одного итста на другое, дълаться невидимками, превращаться въ раздичные образы и совершать иногія другія чары 1). Судныя дела XVIII-го столетія до сихъ поръ остаются неизданными и малодоступными для изследователя; но даже изъ тъхъ неиногихъ матеріаловъ, на которые можно сослаться въ настоящее время, нетрудно убъдиться, какъ сильно-живучи народныя суевърія и какъ долго еще послъ реформы Петра В. продолжались преследованія мнимаго чародъйства. Въ 1750 году возникао, напримъръ, дело о сержантъ Тулубьевъ, который обвянялся въ совершения любовныхъ чаръ. Обстоятельства этого дела такъ изложены въ промеморіи тобольской консисторіи: ширванскаго пахотнаго полка сержантъ Василій Тулубьевъ, квартируя въ городъ Тю-

<sup>1)</sup> Исторія моск. славяно-греко-лат. академін, соч. Смирнова, 129—130, 135, 150.

мени у жены разночинца Екатерины Тверитиной, вступиль въ блудную связь съ ея дочерью Ириною; а потомъ ее, Ирину, насильно обвенналь съ своимъ дворовымъ человекомъ Родіономъ Дунаевымъ, но жить съ нимъ не позволялъ. Чтобы заврешеть любовь в верность Ирины, онъ на третій день после вънца брадъ ее съ собой въ баню и творилъ надъ нею разныя чары: взявъ два ломтя печенаго хліба, Тулубьевъ обтираль ими съ себя и съ своей любовницы потъ; затемъ хлебъ этотъ сметаль съ воскомъ, печиною, солью и волосами, сделаль два колобка и шепталь надъ ними невъдомо-какія слова, смотря въ волшебную книгу. Онъ-же, Тулубьевъ, сртамвалъ съ хоромныхъ угловъ стружки, собираль грязь съ тележнаго колеся, клаль тъ стружки и грязь въ теплую банную воду и приготовленнымъ настоемъ поилъ Ирину; поилъ ее и виномъ, сившаннымъ съ порохомъ и роснымъ ладономъ; наговаривалъ еще на воскъ и съру, и тъ снадобья заставлялъ ее носить, прилъпивъ къ шейному кресту, а самъ онъ постоянно носилъ при себъ ся волосы, надъ которыми также нашептываль. Подобными чарами Тулубьевъ такъ приворожилъ Ирину, что она безъ него жить не могла, и когда ему случалось уходить со двора-бъгала за нишъ слъдомъ, тосковала и драла на себъ платье и волосы. Консисторія опредълила: лишить Тулубьева сержантскаго званія и сослать его на покаяніе въ енисейскій монастырь, а бракъ Ирины съ Дунаевымъ расторгнуть; какъ олудивца. Ирина должна бы подлежать монастырскому заключенію, «но понеже она навращена къ тому по здодъянію того Тулубьева, чародъйствомъ его и присушкою, а не по свободной воль. — для такихъ резоновъ отъ посылки въ монастырь ее освободить» 1).

<sup>1)</sup> Этн. Сб., VI, 141—3; см. также Памят. книжку арханг. губ. 1864 г., 79—90 (судныя дъла 1729 и 1785 годовъ, вознявшія по обвиненію въ напущеніи якоты).

Но рано или поздно — духъ суевърія долженъ былъ уступить передъ успъхами ума и общественнаго просвъщенія. Философское движеніе второй половины XVIII-го въка вызвало болье свътлые взгляды на природу и человъка, потрясло въковые предразсудки, заставило сознаться въ безполезной жестокости пытокъ и утвердило великую идею въротерпимости; виъстъ съ этимъ оно погасило костры инквизиціи и остановило преслъдованія миниыхъ колдуновъ и въдымъ во всей Европъ. У насъ, на Руси, это благотворное вліяніе европейской пауки выразилось въ законодательныхъ памятникахъ Екате-

## XXVIII.

## народные праздники.

Дъленіе года у древнихъ славянъ опредълялось тъми естественными, для всъхъ наглядными знаменіями, какія даются самою природою. Годъ распадался на двъ половины: лътнюю и зимнюю, и начинался съ перваго весенняго мъсяца — марта, такъ какъ именно съ этой поры природа пробуждается отъ мертвеннаго сна къ жизни и свътлые боги приступаютъ къ созиданію своего благодатнаго царства. Апокрифы и народныя повърья относятъ сотвореніе міра и перваго человъка къ марту-мъсяцу 1). Водвореніе христіанства на Руси нескоро изиъ-

<sup>1)</sup> Въ житін св. Стесана Пермскаго читаємъ: "мартъ мъсяць — начало всъмъ мъсяцемъ, иже и первый наречется въ мъсяцъхъ, ему-же свидътельствуеть Моисій законодавець, глаголя: мъсяць же вамъ первый въ мъсяцъхъ да будетъ мартъ... Марта бо мъсяца начало бытіа—вся тварь Богомъ сотворена бысть отъ небытья въ бытье, марта же мъсяца въ 21 (25?) день и первозданный человъкъ, родоначальникъ Адамъ, рукою божіею созданъ бысть" — Пам. стар. рус. лит., IV, 130. Съ марта мъсяца начинали годъ и евреи, егицтяне, мавры, персы, древніе греки и римляне; латинскія названія мъсяцевъ: сентябрь, октябрь, ноябрь и декабрь (—седьмой, восьмой,

нило старинный обычай начинать новольтие мартомъ. Церковь, руководствуясь византийскимъ календаремъ и святцами, приняла годичный кругъ индиктовый — сентябрьский; народъ же и князья оставались при своемъ мартовскомъ года и продолжали обозначать мъсяцы древле-славянскими именами. И Несторъ, и его продолжатели держались мартовскаго года; въ сентябрьскому счисленію льтописцы перешли уже въ поздивйшее время: такъ въ Тромцкой льтописи сентябрьское счисленіе начинается съ 1407 года, а въ новгородскихъ — не прежде покоренія Новгорода Иваномъ III. Въ дълахъ житейскихъ и гражданскихъ мартовскій счетъ, въроятно, продолжался до конца XV-го въка. Въ 1492 г. созванный въ Москвъ соборъ, установивъ церковную пасхалію на осьмое тысячельтіе, перенесъ начало гражданскаго года съ 1-го марта на 1-ое сентября; январскій же годъ введенъ уже Петромъ Великимъ 1).

Изъ четырехъ временъ года весна разсматривалась, какъ предверіе льта, а осень, какъ первая пора зимы; у сербовъ, чеховъ и другихъ славянъ весна называется прольтье (проветье), подльтье, нальтній часъ, иладо льто (роміад), а осень — predzima, podzim, podzimek (podzimak), назимній часъ 2). Дълить годичный періодъ на мьсяцы подали поводъ постоянно-повторяющіяся фазы луны; поэтому основаніемъ древнъйшаго льтосчисленія принимался годъ лунный. Времена года и мьсяцы получили свои названія отъ тьхъ характеристическихъ признаковъ, какіе усвоивались за ними періодическими измъненіями погоды и ся вліяніемъ на возрожденіе и увяданіе природы, плодородіе земли и

девятый и десятый) ясно указывають, что первоначально счеть ведся съ марта—Ж. М. Н. П. 1849, т. LXI, отд. VI, 145; Времен, XV, 14 ("О ходу въ персидск. царство"). — 1) Ж. М. Н. П. 1849, II, 146; Ч. О. И. и Д., годъ 2-й, II, стат. Бъляева, 1—38. — 2) Труды Росс. Академ., III, 66—68.

трудъ человъка. Ведя жизнь пастуховъ, звъродововъ и пахарей, первобытныя племена по своимъ обиходнымъ занятіямъ должны быле обнаруживать самое усиленное внимание ко вствъ явленіямъ природы, и действительно наблюденія ихъ отанчаямсь необыкновенной живостью и закрыпаямись истиниъ, живописующимъ словомъ. Весна (пол. wiosna, чеш. Wesno) отъ сискр. vas-lucere, откуда образовались также: CHCRP. Vasu-radius, ignis, vasara-dies, vastar-mane, vasanta — весна, литов. wasara—лато (ра-wasaris предаттье, весна), сканд. vår-frühling, дат. ver и греч. ηρ, εαρ, είαρ (Ε F έαρ, F έσαρ); сатдовательно весна означаетъ собственно: свътлое, ясное, теплое время года 1), что подтверждается и другимъ присвоеннымъ ей названіемъ: ярь (i a r, i a r o — I, 439). Лето обозначается въ санскрите словами, заключающими въ себъ понятіе теплой, жаркой поры: ushna, ushma отъ ush (=vas)-urere, grishma п gharmaжаръ, тепло, tapa, tapana отъ tap — calefacere, откуда происходять и лат. tempus, tepeo. Очевидно, что слова tempus, нъм. jahr (= ярь, iar) и слав. время (отъ врът п) первоначально служили только для определенія летней поры, а потомъ уже перешли въ общее понятіе года и времени (II, 287). Точно также и лъто (пол. lato, илл. lito, итм. lenz-весна) соединяеть въ себт оба указанныя понятія; мы говорямъ: «льта мамьняють человька», «онь прожиль столько-то автъ», возрастъ двухавтній, трехавтній и т. дал. Пикте сближаетъ это слово съ сискр. r t u, зенд. ratu — t e mриз. Такинъ образонъ дъто почиталось славянами за время по-превмуществу, а самый счеть годовь они вели по л втамъ,

<sup>1)</sup> Курціусъ, 355—6; Дисенбахъ, І. 120—1; D. Муth., 741. По мизнію другихъ весна отъ сансир. vas — одзвать (vasana — vestis), потому что она одзвать заса листвою, а землю травой — Записии Р. Г. О. по отдал. этногр., І, 565.

т. е. по числу истекшихъ летнихъ періодовъ 1). Зима у арівцевъ навывалась временемъ падающихъ (разбрасываемыхъ) ентговъ: сикр. hima — какъ существительное: ситгъ, какъ прилагательное: холодный, hêmanta — зима, греч. у ю и снътъ, у ві µ а — буря, непогода, увіро — зима, лат. h i e m s зенд. zjáo (zjam), ocet. zimag, литов. žiema, слав. зима отъ hi (hinôti)-- jacere, projicere. Въ Остромировомъ евангелін слово «зима» употребляется въ смыслѣ стужи, холоднаго въянія, и замъняетъ собою греч. форос; въ старинныхъ актахъ съ этимъ названіемъ соединяется мысль о стверт, какъ о той странъ, откуда дують суровые вътры \*); въ областныхъ говорахъ зимно значитъ. холодно. Нъм. winter (др.-в.-въм. wintar, сканд. vetr, готск. vintrus) = h vintrus отъ санcrpetcharo c vind - album esse e frigere; c vindra - sema, т. е. бълая тустилающая зеилю сибгами. Осени каждый изъ индоевропейскихъ народовъ далъ свое особенное название: знакъ, что названія эти явились уже поздите, послт раздтленія арійскаго племени на различныя вътви 3). Въ санскрить одни и тъже слова служатъ для обозначенія дождя, дождливой погоды и осенней поры. По мижнію г. Микуцкаго, слово о с ень (церковно-слав. есень, серб. јесен, польск. iesień, ил. jessen) можетъ быть возведено къ санскрит. корню as-luсеге, отъ котораго произошли и сикр. а s а в, латыш. а s і в -жровь (собственно: красная), и готск. a san-жатва (эртаме, золотистые колосья); подобно тому у литовцевъ осень — гиduo (sett. ruddens) отъ rudas — красноватый, рыжій,

<sup>1)</sup> Минлошичь (Radices linguae slov., 47) и Ганушъ (Bajeslown kalendar, 126—7) производять лъто отъ снв. ll—лить; лит. lytus—pluvia; по ихъ объясненію, лъто будеть означать: время дождей.—
2) Взиму—на съверъ, зимняя сторона—съверная; наобороть, лъто въ архангел. г. употребляется въ смыслъ юга—Radices linguae, slov., 31; О вл. христ. на сл. яз., 17; Обл. Сл., 107. — 3) Пинте I, 90—93. 98—102, 107; Курціусъ, 169; Дифенбахъ, I, 158—9.

рудый, т. е. та часть года, когда листья деревъ становятся желтыми и красными 1). Ниже будетъ указано, что въ падающихъ и гніющихъ листьяхъ славянинъ усматривалъ главный, отличительный признакъ осенняго времени.

Древле-славянскій названій місяцевь частію занесены въ «перковный съборникъ», приложенный къ Остромирову евангелію (1056 г.), въ харатейное евангеліе 1144 года и въ нъкоторыя другія старинныя рукописи; частію и донынъ удерживаются между болгарами, поляками 2) и иными славянскиин племенами: 1) генварь — древ. просинецъ (болг. проенныцъ, карніол. prosenz, кроат. proszinecz), малор. съчень (нлл. siečan, szečen), пол. styczeń, чеш. и словац. leden, болг. студени-ятъ и лов' заецъ. Первое названіе производять отъ про-син вти (син ути-совершенный видъ отъ глагола сіяти) и видять въ немъ указаніе на возрождающееся солнце. 12-го декабря у насъ слыветъ солоно-Воротъ: солице поворачиваетъ на лъто, и въ генваръ ди и уже начинають вам втно увеличиваться (проясняться), а ночи сокращаются. У болгаръ декабрь называется коложегъ, т. е. мъсяцъ возженія солнечнаго колеса; сравни готск. jiuleis (ноябрь и декабрь) и англос. geola (декабрь ш генварь)--- названія, указывающія на повороть солица (h v ë l -- нолесо, I, 212 °). Съчень (отъ глагола съчь) вполнъ соотвътствуетъ польскому стычень (отъ s-tykać, тыкать,

<sup>1)</sup> Изв. Ав. Н., IV, 48, 413. — 2) Малорусскія названія мъсящевъ тождествены съ польскими и въроятно—управли въ народной паняти, благодаря вліянію польскихъ кнлендарей. — 3) Линде ставитъ вия просинецъ въ связь съ польск. ргозіє, чешск. ргазе, рус. порося—на томъ основаніи, что ко времени звиняго доворота солица относятся мием о рожденія золотаго поросенна и выбадъ Фрейра на золотощетинистомъ вепръ (I, 778). Въ декабръ вриносилась въ жертву свянья, и люнебургскіе славяне давали этому мъсяцу названіе trebemión (отъ треба—жертва).

ткнуть, твуть и старин. тяти ман тети — сфчь, бить); СР ЗДИМР именем пречие наши могли соечинать месть о «перелом в зимы» (въ генвар в половина зимы оканчивается, а половина остается), или еще втроятите—имсль о трескучихъ, всё-поражающихъ морозахъ. Декабрь, генварь и февраль-масяцы издревле назывались волчьнив временемъ, потому что Зина, въ образъ волка, нападала тогда на божій міръ п мертвила его своими острыми зубами. Для обозначенія февраля также употреблялось название ст чень; сверхъ того, его называли лютымъ — эпитетъ, постоянно прилагавшійся къ волку. 2) Февраль-др. стчень (болг. стченъ или стчко) и сніжень, пол. luty (малор. лютый), чеш. и словац. unor (aunor 1), caoben. svečan (карн. svičan, венд. svičnik, кроат. szvečen, летт. swetschu-mehness) и hromečnjk (въ Силезін, около Фрейштата). Имена «свъчанъ» и «громечникъ» стоятъ въ связи съ подобными-же названіяин праздинка Срттенья (2-го февраля, когда, по народному повёрью, Зяма встрічается съ Літомь): svečko vnica Maria, svečnica, свјетло, den sviček, hromnice (I, 483). у намцевъ kerz-wihe, kerz-(licht-)messe, и указываютъ на февраль, какъ на мъсяцъ, удлиняющій дни, ведущій за собою весну и богиню благодатныхъ грозъ. У литовцевъ освраль слыветъ «весеннимъ» — wassaris. Лужвчане называютъ генварь wulki różk, а февраль—madyróżk—литов. didijs ragutis u mažas ragutis (большой рожокъ и малый рожокъ), что должно обозначать время, когда въкоторыя животныя маняють рога. 3) Марть — др. и болг. сухы(і) й

<sup>1)</sup> Ганушъ (Bajesl. kal., 127) сближаетъ это слово съ сикр. nåra—вода, серб. норити—погружать въ воду, чеш. ро-noriti, малор. поринати (нырять); если принать такое производство, то пог будетъ означать времи начивающейся ростопели, такиьи льдовъ и сибгу.

(кари., кроат. и вонд. suszeč), малор. березозолъ, чеш. и словац. březen (венд. brezen, лит. birželis) отъ břiza — береза, рус. област. свистунъ (шпора вътровъ) и пролвтье. 4) Апрваь — др. брезозоръ в березозолъ, пол. k wiecień (малор. цвътень, нъм. blumenmonath), чем. м словац. du b e n (время, въ которое начинаетъ распускаться дубъ), илл. travan (кроат. traven или mali traven, нъм. grasmend, швед. gräs-manad), рус. простонарод. занграй-овражки, т. е. пора весенних потоковъ, скачушихъ по скатамъ горъ и овраговъ. Названіе березо-золъ= березо-зоръ 1) есть сложное; вторая половина слова указываеть на действіе вешняго тепла, которымь вызывается въ березахъ сладкій сокъ, употребляемый поселянами витсто напитка (сравни: «Зорить ягоды»—выставлять ихъ на солице. чтобъ доспълн; «зорнить пряжу» - выставлять ее въ весеннее время по утрамъ, чтобъ она побълъла; іюль титсяцъ сушенія скошенной травы навъстень въ народъ подъ именемъ стнозорника). Эсты называють априль mahla-ku отъ mahl — древесный сокъ, березовая вода, а летты—sullumehness отъ sulla-сокъ. 5) Май-др. и болг. травень (травный, кроат. и венд. veliki traven, кари. travn velike, болг. лътенъ, чеш. и словац. kwěten, кроат. го zпјак и годосу е t. У нашихъ поселянъ май называется муръ (\_\_\_ мурава-трава), а начало этого мъсяца-росеникъ 2). 6) юнь — др. изокъ, пол. сдег wiec (малор. червецъ, чеш. и словац. cerwen), кари. и венд. го zenc vět (сораб. rožowe mėszacztwo), kpoar. klaszen (spema, korga ильбъ начинаетъ волоситься) и mlečen (молочный), илл. lipan (lipanj), литов. siejas menuo — изсяцъ поства.

<sup>1)</sup> Подобно тону, какъ ееврадъ=ееврарь, продубъ=прорубъ. — 2) Обл. Сл., 192.

Слово изокъ означаетъ кузнечика 1); въ одной рукописи XVII въка, при исчисления старинныхъ названий итсяцевъ, іюнь названъ «паутной, сиръчь комарной» 2); въ областномъ словарѣ 3) паутъ — слъпень, оводъ. Слъдовательно іюнь обозначался, какъ время стрекотанія кузнечиковъ, появленія комаровъ, слъпней и оводовъ. Соотвътственио декабрю = коложегу (зимнему повороту солица), імнь назывался в ресникъ отъ кресъ-огонь, лътний солоноворотъ-праздинкъ Купалы, когда соднечное колесо, достигнувъ высшей точки на небъ, начинаетъ спуснаться вниза. На Руси итсяцъ этотъ слыветъ и акушкою льта: «встиълтто пригоже, да макушка тяжела» (т.е. утомительна зноемъ); сравни кельт. gorphenhai = голова, вершина літа. 7) Іюль — др. червень (болг. чьрвьнъ, чеш. и словац. cerwenec), пол. lipiec (малор. лицецъ, литов. liepas menuo, летт. leepu mehness отъ leepa-лепа), болг. срыпанъ (илл. szerpen, szarpan, карн. ser-Урап male). Червенъ, червенецъ отъ слова червь, что подтверждается и датскими названіями этого місяца: от теmaaned, madkemaaned, т. е. время собиранія насъкомыхъ, извъстныхъ подъ именемъ черв ца и употребляемыхъ на окраску; червленный — темнокрасный, багряный. Чехи называють іюль—«sečen, w nemž se seno seče» (стно косять): названіе, соотвътствующее рус. свиозо(а)рникъ, свиоставъ (время гребли и складыванія став въ стога), янтов. sienpiu, летт. seenu mehness, нъм. heumonath (сънокосный). Другія названія, даваемыя русскими поседянами іюлю: страдникъ (отъ страда-пора жатвы и сънокоса) н грозникъ 4). 8) Августъ — др. и болг. заревъ, пол.

<sup>1)</sup> Г. Микуцкій (Записки Р. Г. О. по отд. этногр., І, 598) сравниваєть славян. изокь съ литов. жогас—кузнечикь, считая гласную и благозвучною приставкою. — 2) Вологод. Г. В. 1855, 50.—3) Обл. Сл. 153. — 4) Сахаров., ІІ, 43; Обл. Сл., 224.

sierpeń (малор. серпень, чеш. и словац. srper, кари. serpan velike), copać. žencz, žnejska, (жатвенный), болг. коловезъ, илл. којочог, рус. обл. зорничинкъ и капустникъ. Это время созръвания нивъ (зорничникъ отъ зорить = зрать — см. I, 151 1), жинтвы, дайствія серцомъ и перевозки сжатаго забба (коловозъ). У литовцевъ августъrugpiutis, piumonies, по переводу Нарбута: żytożniwпу; календарнымъ знакомъ его былъ «серпъ»; летт. ruds u mehness (отъ rudsi-рожь), нъм. aerndmonath (aeremonath), швед. skörde månad (жатвенный). Въ Македонін жатва собирается въ сонтябрь-місяці, который потому н называется уортивіоς отъ брту (уорту́) — серпъ  $^2$ ). 9) Сентябрь—др. рюе (н) нъ, болг. рюенъ, руянъ, плл. ш кроат. гијап, чеш. и словац. z àřj, z àřig, z ařuj, литов. рунс отъ сик. ru-sonum edere, др.-слав. рю-ти (ревж. 2), чеш. řeti-ржать, рывать, řiti-ревъть (говоря объ оленяхъ); литов. руя-brunstzeit или lauftzeit des wildes, сибир. рёвъ-время половыхъ отношеній копытчатыхъ звърей; августъ-мъсяцъ др. заревъ 4). Чехи даютъ подобное-же названіе и мъсяцу октябрю-тідеп; сравни сканд. ylir (октябрь) отъ у la-выть, ревъть. Такимъ образомъ августъ и два сабдующие за нимъ мъсяца обозначались, какъ периолъ, въ который одени и другія копытчатыя животныя бываютъ въ течкъ и подымаютъ дикій ревъ. Другія названія, даваемыя сентябрю: пол. wrzesien (малор. вресень отъ wrzos, вресъ, вересъ — erica <sup>в</sup>), бояг. гроздоберъ — время сбора вереска и виноградныхъ гроздій, рус. обл. осенины.

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 46. — 2) Курціусъ, 229. — 3) Въ одной старинной руковиси читаемъ: "п цаки дохнувше вихри и шумы воспущаху и руянія творяху". — 4) Radices ling. slov., 77; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 604; Доп. обл. сл., 231. — 3) У янтовцевъ сентябрь также назывался "вересковымъ мъсяцсмъ".

10) Октябрь — общеслав. листо падъ, пол. pazdziernik (малор. паздерникъ, лит. spaliu mienu-съ тамъ-же значеніемъ) отъ слова паздеръ — кострика, ибо въ этомъ мѣсяцъ начанаютъ мять ленъ и коношлю; сораб. Willowe mêszacztwo, winski (нъм. weinmonath-приступаютъ къ сбору винограда), рус. обл. зазимье и грязникъ 1); финны в эсты также называють его грязнымь (loka-kuu, гојаku). Въ Силезін сентябрь—koseń (отъ косить), а октябрь seweń (отъ свять); лит. rugsiejis (житосвиый) - сентябрь-мъсяцъ. 11) Ноябрь---др. и болг. груденъ (грудьнъ), общеслав. листопадъ, кари. и венд. listognoi (gnilec); у литовцевъ мъсяцъ этотъ назывался lapakritis шавстопадъ и календарнымъ знакомъ его служилъ древесный листъ; mas. studeni (sztudeni, mbm. wintermonath m windmonath), сораб. mloszni (молотильный). 12) Декабрь — др., болг. и малор. студенъ (студёный, студьный), рус. обл. зимникъ, болг. просинецъ, чеш. и слов. рго(а) sinec, млл. prosinac, proszina(e)c, пол. grudzień, карн. grudo, кроат. и венд. gruden (въ старину у чеховъ такъ назывался генварь), литов. grodinnis, латыш. sa inas пли sallas — морозный. Названіе «грудень» тождествено старонъмецкому herti-manot в сканд. hrut-manuthr, т. е. суровый = студёный мъсяцъ; сравни лат. crudelis, греч. χρύος, χρυώδης, старонъм. hruod, auraoc. hrēth. Въ древней льтописи встръчаемъ слъдующія любопытныя указавія: «поидоша на колітя (на колесахъ), а по грудну пути; бѣ бо тогда мѣсяцъ груденъ»; «а зима была гола (безснѣжна) и ходъ конемъ былъ нужнъ, грудоватъ» 2), т. е. отъ

<sup>1)</sup> Въсти. Р. Г. О. 1852, V, 36; Сахаров., II, 59. — 2) Труды Имп. Рос. Академін, III, 25—76; Записки и труды Общ. ист. и древ. рос., II, 49—59; Карамз. И. Г. Р., I, изд. 2, стр. 71 и примъч. 159; Митер. для исторіи письмент, ст. Бусл., 12; Въст. Евр.

стужи застыла, смералась грязь; литов. g г о d a s — замерашій комъ земли; рус. г руда ( — нъм. h г û t ) донынт употребляется поселянами въ значенів мералой, незанесенной снъгомъ грязи, лежащей по улицамъ и дорогамъ 1). Исчисленныя нами славянскія названія мъсяцевъ превмущественно указывають на быть земледъльческій. Кругъ наблюденій ограничивается произрастаніемъ травы, распусканіемъ цвътовъ и деревьевъ (березы, дуба, липы), стнокосомъ, жатвою, молотьбою, уборкою льна, сборомъ винограда (въ южныхъ мъстностяхъ) и тъми ръзкими измъненіями въ погодт, которыя, условляють на плодородіе земли и благосостонніе человъка. Зимий и лътній повороты солнца, стужа и снъгъ зимою, журчащіе ручьи и осущеніе земли весною, паденіе росы, появленіе комаровъ и оводовъ, стрекотаніе кузнечиковъ, зной въ поло-

<sup>1818,</sup> ст. Добровскаго, IV, 283-295; Архивъ ист.-юрид. свъд., I, ст. Бусл., 33-35; Арживъ ист. и практич. свъд. 1860-1. І. (о книгъ "Громовникъ"), 9-10; Рус. Бес. 1857, III, 108; IV, 111 (ст. Эрбена); Каравел., 173-270; Толв. Слов. Даля, I, 964; Изв. Имп. Аржеолог. Общ., У ("Древній литовск. календарь"), 335-352; Ж. М. Н. П. 1844, IV, ст. Боричевскаго, 38-39. - 1) Дифенбажъ, II, 378; Обл. Сл., 42. У черенисовъ и чувашей февраль и мартъ-ивсяцы оттепели, апрвль-пашни, май-посван, іюнь-лавтній, іюль-свнокосный, іюль и ввгусть-ивсяцы серпв, сентябрьльна, октябрь-молотьбы (овинный), ноябрь-помянокъ, декабрьжертвоприношенія; денябрь и генварь-сильноморозный, генварь и февраль-менъе морозный-Сосева: Изсладов. объ пнородцахъ казан. губ., 45-46; сочин. г-жи Фуксъ о чуващахъ и черемис., 165. У карагассовъ мъсяцы получили свои названія отъ прозябанія травы, приготовленія березовой коры (бегесты) для юрть, цвътенія и соора саряны, сборя кедровыхъ оръховъ, течки оленей, ловли сободей, охоты на выжахъ и т. дал.—Въст. Р. Г. О. 1854, VI,241-2, У самовдовъ олень, составляющій главное ихъ богатство, даль названія пяти місяцамь; іюнь-комерный місяць, іюль-оводный, ж проч.-Иславина: Самовды въ домачин. и обществ. быту, 139-140.

винъ лъта, паденіе листьевъ и грязь въ осеннюю пору - все это отразилось въ народномъ календаръ славянина. Отъ древнъйшаго пастушескаго быта удержались только три названія, указывающія на тѣ періоды, когда скотена мѣняетъ свои рога. когда начинаетъ она спариваться (пора течки или рёва) и когда коровы бывають обельны молокомъ. Обозначая разлечныя времена года по ихъ характеристическимъ признакамъ. предки наши не соединяли съ приведенными названіями місяцевъ строго-опредъленныхъ границъ; одно и тоже вмя прилагалось къ двумъ и тремъ сосъднимъ мъсяцамъ. Съ одной стороны самые признаки, подмиченные народомъ, могли относиться къ облаве или менте продолжительному времени: такъ стужа, морозы и сибга продолжаются во всю зиму; имя «просиица» (=просвътляющаго, увеличивающаго дии) съ равнымъ правомъ могло прилагаться и къ концу декабря, и къ двумъ последующимъ месяцамъ; эпитетъ «травянаго» одинаково идетъ и къ апрълю, и къ маю, и такъ далъе. Съ другой стороны, періодическія изміненія въ жизни природы совершаются въ разныхъ мъстностяхъ не одновременно, а раньше или позднъе: на югъ, напримъръ, весна установляется ранъе, а зима позднъе, чънъ на съверъ; съ тънъ виъстъ и земледъльческія работы тамъ и здёсь пригоняются къ различнымъ срокамъ. Этиин естественными условіями объясняется и перемъщеніе нъкоторыхъ названій съ одного місяца на другой. Такъ имя «листопада», даваемое въ южныхъ мъстностяхъ ноябрю, въ средней и стверной полосахъ должно было перейдти на октябрь.

Отдъльные дни или числа мъсяцевъ получили у поселянъ свои особенныя прозванія, сообразно съ соотвътствующими имъ признаками обновляющейся или замирающей природы и съ пріуроченными къ нимъ крестьянскими работами: генваря 16-го— Петръ-полукормъ (половина запасовъ съъдена), 18-го — Аоанасій-ломоносъ («на Аоанасія береги

носъ! - намекъ на сильные морозы), 22-го — Тимофейполузимникъ, 24-го — Аксиныя-полузимница или полухавбинца; февраля 11-го — Власій-сшиби рогъ съ зимы! 28-го — Василій-капельникъ; марта 1-го — Евдокія-плюшинха (плющать — капать, течь, издавать звукъ падающихъ капель, плюшка и плюшина — сосульки подъ крынами 1), 4-го — Герасимъ-грачевиякъ (прилетъ грачей), 17-го — Алексъй-съ горъ вода или съ горъ потоки, 19-го — Дарыя-за сери (загрязни) проруби; апръля 1-го-пустые щи, 8-го-Родіонъ-ледоломъ, 11-го -- Антипъ-водополъ, 12-го Василій-выверни оглобли (оставляй сани, спаряжай тельту), 23 -го — Егорій-с котопасъ (выгонъ скота въ поле), 26-го — Степанъ-ранопашецъ; мая 2-го — соловьиный день, 3-го — зеленые ми, 5-го — Ирина-разсадница (разсадка капусты), 6-го — Іовъ-горошникъ (поствъ гороха), 9-го — Никола вешній, травной, 13-го — Лукерья-комаринца (появленіе комаровъ), 23-го — Леонтій-огуречникъ (посадка огурцовъ), 29-го — Оедосья-колосяница (рожь начинаетъ колоситься): імня 12-го-Петръ-поворотъ (льтній поворотъ солица),13-го --- Акулина-гречушница (посъвъ гречи) или задери хвосты, т. е. время, когда скотина, кусаемая комарами, мошками и оводами, бъгаетъ по полю, задравши хвосты («строчится»); іюля 23-го — Пудъ и Трифонъ-безсонники (пора усиленвыхъ работъ, страды), 27-го — Никола качанный; августа 4-го — Евдокія-малинуха (сборъ малины), 26-го — Наталья-овсянинца, 28-го — Анна-скирдинца; сентября 15-го — Никита-ръпоръзъ (сборъ ръпы) или гусепролётъ, 24-го — Өекла заревинца; октября 14-го — Прасковья-льняница; декабря 12-го — Спиридонъ-солоново-

<sup>1)</sup> Доп. обл. сл., 183.

ротъ 1). Мы знаемъ, какое сельное вліяніе оказываль языкъ въ области народныхъ представленій; въ этомъ отношеніи двевникъ русскихъ поселянъ предлагаетъ много любопытныхъ данныхъ. Расчитывая дни и распредъляя занятія по святцамъ, принесеннымъ на Русь витств съ христіанствомъ, поселянинъ непонятныя для него, по ихъ чужеземному лингвистическому образованію, вмена місяцевь и святых угодивковь сближаеть съ разными выраженіями отечественнаго языка, насколько эти последнія могуть определить характерь даннаго времени, связанныхъ съ нимъ работъ и погоды — теплой или холодной. Не справляясь съ дъйствительнымъ происхожденіемъ и смысломъ того или другаго имени, русской человъкъ старается объяснить его собственными средствами, прінскиваеть ему свой подходящій по звукамъ корень, и такимъ образомъ, играя словами, стремится все чуждое претворить въ свое родное, дегко-доступное его простому пониманію 2). На Срътенье

<sup>1)</sup> Ворон. Г. В. 1851, 9; Перм. Сбор., II, отд. 2, 31—32. — 3) Вообще сладуеть заматить, что вакъ скоро проникаеть въ массу народа иностранное слово-оно почти никогда не остается въ своей первоначальной форми; простолюдинъ не только изминяетъ его соотвътственно своимъ грамматическимъ законамъ, но и старается между туземными выраженіями подъискать такое созвучное, которое бы наглядиве опредвляло для него смыслъ иностраннаго слова; такъ шаган фенг обращается въ міродёра, августъ въ густирь (Въст. Р. Г. О. 1852, У, 36) и т. д. Тоже бываетъ иногда съ названіями и словами арханческими, значеніе которыхъ уже затеряно народомъ, и потому чувствуется потребность подновить ихъ, осмыслить. Въ старинныхъ актахъ, на примъръ, упоменается во владимірскомъ ужадъ Волосовъ Ниволаевскій монастырь, нынъ управдненный; изслъдователи догадываются, что такъ названъ онъ потому, что былъ выстроенъ на маста древняго чествованія Волосу. Отъ этого монастыря сохранилась икона св. Николы Водосовскаго, и народъ для объясненія означеннаго эпитета создалъ легенду, что икона вта явилась на деревъ-висящею на волосакъ-Владии. Г. В. 1856, 14.

(2-го февраля), по народному повёрью, зима съ лётомъ встрёчается; въ мартъ-мъсяцъ солнце начинаетъ марить, т. е. припекать землю, отчего надъ нею струется паръ; но по утрамъ еще продолжаются морозы (утренника), которыхъ со дня Сорок а мучениковъ (9 марта) бываетъ сорокъ; думаютъ, что въ этотъ день возвращаются изъ вирія со рокъ разныхъ пташекъ, а сорока начинаетъ строить гитадо и кладетъ въ него сорокъ палочекъ. Холода или сиверы оканчиваются днемъ св. Сидора (14 мая), котораго потому называютъ с в в нрянъ. 5-го апреля: «примелъ ведулъ-теплый ветеръ подулъ» 1). Възпрълъ земля пръстъ, или подругому выраженію: содня св. Руфа (8 апр.) земля рухнетъ, т.е. оттанваетъ и принимаетъ въ себя воду; 12-го апръля Василій Парійскій землю парить. Въ мат домашній скоть мантся отъ безтравицы <sup>2</sup>); въ первый день этого місяца на Еремея <sup>2</sup>) запрягальника или ярёмника начинають пахать и потому на рабочихъ лошадей и быковъ, надъваютъ ярмо (ярёмъ); работа эта оканчивается къ 31-му мая — ко дию Еремея 4) распрягальника. 2-е мая, посвященное памяти князей Бориса и Гатба, престыяне называють барышдень — вследствіе созвучія имени Борисъ съ словомъ барышъ; торговцы стараются тогда продать что-небудь съ выгодом, дабы во весь годъ торговать прибыльно. «Борисъ и Глебъ застваютъ хавбъ». 24-е іюля посвящено темъ-же святымъ, в поговорка, относящаяся къ этому числу, увъряетъ: «Борисъ и Глъбъпоспаль хлабь». Въ деревняхъ и селахъ празднують оба означенные дня — для того, чтобы круглый годъ получать барыши и чтобы отвратить отъ нивъ губительныя грозы.

<sup>1) &</sup>quot;Өедулъ губы надулъ" — настало ненастье. — 2) Есть примъта: "вто женится въ ма в, тотъ будеть ма иться". — 3) Іеремія, въ простонародномъ произношенім Еремей, Ярёма. — 4) Св. Ермій.

Это случайное совпаденіе словь: Глібь — плібь, Борись барымъ (т. е. выгоды отъ торга хатбомъ, главнымъ богатствомъ земледъльца) и самое время празднованія Борису и Глебу при начале посевовъ и въ жатвенную пору — дали поводъ перенести на этихъ святыхъ древнее чествование Перуну, какъ творцу урожаевъ. По народному повърью, кто станеть работать 24-го іюля, у того молнія спалить всв копны; на югь Россін день этотъ слыветь праздникомъ Бориса и Гльба-палико па или паликопна 1). Точно также не работаютъ и 27-го іюля на Палія (Пантелейнона), чтобы небесный огонь не спалилъ сжатаго катба. 10-го мая на Симона 3 млота собирають травы = зилья, которымь, по мивнію поседанъ, сообщается тогда особенная целебная сила, ищуть золота (кладовъ) и свють пшеницу, чтобы она уродилась и вызръла аки золото; увъряють еще, что лятов, постанный въчистый четвергъ, родится чистымъ, безъсорныхъ травъ. Напротивъ, кто съетъ рожь на мученика Вассу, у того непремънно заглушатъ ее васильки. Въдень обновления Цареграда (11 мая) поселяне не работаютъ, опасиясь, чтобы царь градъ, за непочтение къ его празднику, не выбиль зеленвющаго на поляхъ хавба. Если на Мокія, прозваннаго мокрымъ (того-же 11 мая) идетъ дождь, то все лато будетъ мокро е; если же дождь случится на св. мученицу Макрину (Макриду-19 іюля), то предстоящая осень будеть и окрая, дожданвая, и наобороть отсутствіе дождя вь эти дни предвещаеть сухое лето и сухую осень. Подобно тому: если на Сидора (14 мая) будетъ сиверко, то ожидай лъта холоднаго; а если на Пахомія (15 мая) будеть тепло, то в лето пахнёт в тепломв. На Константина н Елену (Алёна-длинные льны, леносвика — 21 мая) совътують стять лёнь, а на Макавтевъ (1 августа) соби-

<sup>1) &</sup>quot;На Гавба в Бориса за кавбъ (т. е. за его уборку) не бе-

рать макъ. 16 іюня на Тихона затихаютъ (перестаютъ пъть) птицы; 29 іюля, посвященное вменя св. Каленика. вазывается калиннека = зарнецы, отдаленыя молнів, видимыя по вечерамъ на горизонтв въ концв іюля и августа 1). отъ калить (раскалять, калена стрела, калина — красная ягода); 23 августа на св. Луппа утренній морозъ овсы н льны дупить. 1 сентября — Семеновъ праздникъ, и потому въ этотъ день грешно засевать семена; 14 сент. на Воздвеженье становится холодно: птица уже на отлетъ двинулась; со дня Өедора Студита (11 ноября) начинаеть студить (холодеть): «Оедоръ Студить землю студить». Ко Вздвиженью «хлёбъ съ поля сдвинется», свезётся, а въ ноябра овинь уже ноеть оть напладенных сноповь. 4-го денабря Варвара дорогу за варитъ (заморозитъ): «Варвара заварить, а Савва (5 дек.) засалить (сало — плавающія по рвкамъ ледяныя пленки). Съ того-же времени замечаютъ сопращеніе ночей: «Варвара ночи урвала, дни приточала». Есть даже поверья, которыя возникли на основаніи одного созвучія, безъ всякаго отношенія къ дъйствительнымъ явленіямъ природы: такъ, напримъръ, въ день пророка Наума (1 дек.) начинають учить детей, съ полнымъ убеждениемъ, что «пророкъ Наумъ наведетъ на умъ» 2).

Въ последовательныхъ превращеніяхъ природы, въ характеристическихъ признакахъ и свойствахъ различныхъ временъ года древнія племена усматривали не проявленіе естественныхъ законовъ, а действіе одушевленныхъ силъ—благотвор-

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 78. — 2) Сахаров., II, 17, 20, 30, 50, 56; Терещ., VI, 48, 53, 67; Въст. Р. Г. О. 1851, VI, 3—4; Маякъ, XIII ("Еще замъч. о правди. и повъръякъ"), 49—58; Иллюстр. 1846, 247; Ворон. Г. В. 1850, 44; 1851, 9, 13—14; Полтав. Г. В. 1845, 15, 19, 24; 1846, 18; Калуж. Г. В. 1845, 1; Москв. 1849, IX, 9; Послов. Даля, 978—1001; Ч. О. И. и Д. 1867, VI, сивсь, 180—201.

ныхъ и враждебныхъ, ихъ въчную борьбу между собою, торжество то одной, то другой стороны. Поэтому времена года представлялись нашинъ предкамъ не отвлеченными понятіямв, но живыми воплощеніями стихійныхъ боговъ и богинь, которые поочередно нисходять съ небесных высоть на землю и устрояють на ней свое владычество. По указанію старинныхъ пасхадій, «Весна наречется, яко дъва украшена «красотою и добротою, сіяюще чудно и преславит, яко «дивитися встиъ зрящимъ доброты ея, любима бо и сладка «всвиъ... Лъто же нарицается мужътихъ, богатъ и кра-«сенъ, питая многи человъки и смотря о своемъ дому, ж «любя дело прилежно, и безъ лености возстая заутра до ве-«чера и дълая безъ покоя. Осень подобна женъ уже старъ «н богатъ и многочадиъ, овогда дряхлующи и сътующи, «овогда же радующися и веселящися, рекше иногда (печаль-«на отъ) скудости плодъ земныхъ и глада человъкомъ, а ино-«гда весела сущи, рекше ведрена и обильна плодомъ встыъ, и «тиха и безмитежна. Зима же подобна женъ — мачихъ «злой в нестройной в нежалостлявой, яръ в немв-«лостивъ; егда милуетъ, но и тогда казнитъ; егда добра, но чи тогда знобитъ, подобно трясавицъ, и гладомъ моритъ, в «мучить грахь ради нашихь». Согласно съ этимъ, церковная живопись допускала аллегорическія изображенія Весны, Літа, Осени и Зимы 1). Нътъ сомнънія, что подобныя изображенія заимствованы нашими художниками изъ античныхъ источниковъ, чрезъ посредство Византін; но такое запиствованіе нимало не противоръчило народному пониманію, нбо поэтическія олицетворенія временъ года шли изъ глубокой древности и принадлежали славянамъ наравнъ со встив другими родственными племенами. Въ Эддъ Лъто (Sumar, сынъ Svasudhr' a — отъ svås — carus, proprius, domesticus, готск.

<sup>1)</sup> O. 3. 1851, IX, 29-30.

s v es, др.-в.-н. su as) и Зима (Vetr, отцомъ котораго быль Vindloni man Vindsvalr der windbringende, windkühle) представляются одушевленныме существами: первое — добрымъ, дружелюбнымъ, а вторая-злымъ, жестокосердымъ. И у немцевъ, и у славянъ до сихъ поръ управли следы этихъ образныхъ представленій въ народныхъ поговоркахъ и общепринятыхъ оборотахъ ръчи: «der Sommer или der Winter ist vor thür, tritt ein, kehrt ein», у насъ: «Весна (Лъто, Осень нин Зима) на дворъ, воротниась, пришла». Лъто и Маймъсяцъ (Весна) рядятся въ зеленые, густолиственные уборы, а Зима надъваетъ на себя бълоситжный покровъ или саванъ (всявдствіе сближенія ся съ богинею Смертію); и Льто, в Зима являются съ своиме слугаме и помощниками: первое-съ грозами, буйными вътрами и дождями, последняя -съ снъгомъ, инеемъ, мятелями, выогами и морозомъ, которые въ древне поэтических сказаніяхъ олицетворялись сильномогучими богатырями и великанами. Оба они состоять въ нескончаемой вражде («Зиме и Лету союзу нету» 1), преследуютъ другъ друга («der leide Winder hât den Sumer hin verjaget») и сражаются между собою точно также, какъ День сражается съ Ночью (см. стр. 691). Сходныя, аналогическія черты, подмітченныя въ смінахъ дня и ночи, літа и зимы, заставили народную фантазію сближать ежедневную борьбу свъта и права съ ежегодною борьбою тепла и холода и повели къ постоянному сметенію миновь, относящихся къ этимъ развороднымъ физическимъ явленіямъ. Лето отличается ясностью, блескомъ солнечнаго свъта, какъ бълый день; вима же потемняется сивжными облаками и туманами и уподобляется ночи. День и весна пробуждаютъ спящую, безмольную природу и радують весь міръ, а ночь и зипа погружають ее въ сонъ

<sup>1)</sup> Pyc. Bb cs. noca., II, 5.

подобіе смерти и придають ей печальный характерь 1). Въ намень областномъ языкъ слътье употребляется въ значени не только лътняго времени и урожая, но и вообще удачи, успъха; напротивъ слова неслътье и безлътье означають во первыхъ: неурожайное лъто, и во вторыхъ: неудачу, несчастье; поэтому говорятъ: «пришло на него безлътье!»— что равносильно выраженію: «пришла на него не в згода!» Прилагательное веселый нъкоторыми лингвистами сближается съ словомъ весна; «настали для кого свътлые, ясные дни» — дни радости, веселья; черный день—день печали, несчастія; смотръть сентябремъ, отуманиться—быть унылымъ, печальнымъ 2). Закликая въ мартъ и апрълъ-мъсяцахъ весну, поселяне обращаются къ ней, какъ къ существу живому, благодатному, творческому:

- а) Весна, Весна врасная!
  Приди, Весна, съ радостью,
  Съ веливою милостью:
  Со льномъ высокінмъ,
  Съ ворнемъ глубокінмъ,
  Съ жавбами обильными.
- b) Весна врасна!
   На чемъ пришла,
   на чемъ прівжала?
   на сошечка,
   на бороночка.

<sup>1)</sup> D. Myth., 715, 719, 721—2; Симрокъ, 254—5. — 2) Обл. Сл., 8, 428, 207; Изв. Ак. Н., IV, ст. Микуцкаго, 405. — 3) Сажаров., I, 260; II, 16; Мяякъ, XIII; Пассекъ, V, 175:

Весна, Весна—днемъ прасна!
Что ты намъ принесла?
Принесла и вамъ зъточко,
Чтобъ родило зильячко,
И рута, й червоный манъ,
И мьята, й золеный барвиновъ-

О Звив и Осени разсказывають, что онь пріважають на пъгихъ кобылахъ; съ половины ноября Зима, по народному повърью, встаетъ на ноги, куетъ морозы, стелетъ по ракамъ мосты и выпускаеть на былый свыт подвластныхъ ей нечестыхъ духовъ; съ 12-го декабря она хо дитъ въ медвъжьей шубъ, стучится по крышамъ избущекъ, будить бабь и заставляеть топить печи; идеть ли она по полю-за ней следують вереницами Мятели и Вьюги и настой. чиво просять дела, идеть ли по лесу — сыплеть изъ рукава вней, идетъ ли по ръкъ — на три аршина куетъ подъ своими ногами воду 1). Болъе наглядныя олицетворенія временъ года встрычаемы у былоруссовы. Весну они называюты Ляля, лыто-Цеця, осень-Жыцень, зиму-Зюзя. Ляля представляется юною, красивою и стройною дівою; существуєть поговорка: «пригожая, якъ Ляля!» Въ честь ея празднуютъ наканунт Юрьева дня, и праздникъ этотъ извъстенъ подъ именемъ Ляльника. На чистомъ дугу собираются крестьянскія дъвицы; набравши наъ своей среды самую красивую подругу, онъ наражають ее въ бълые покровы, перевязывають ей шею, руки и станъ свъжею зеленью, а на голову надъваютъ вънокъ изъ весениихъ цвътовъ: это и есть Лили. Она садится на дёриъ; возлѣ нея ставятъ разные припасы (хлѣбъ, молоко, масло, творогъ, сметану, яйца) и кладутъ зеленые вънки; дъвицы, схватившись за руки, водять вокругь Ляли хороводь, поють обрядовыя пъсни и обращаются къ ней съ просьбою объ урожат:

> Дай намъ жытцу <sup>2</sup>) Да пшаницу, Въ агародза, Сънажацъ <sup>3</sup>) — Ровны гряды, Ровны зряды.

<sup>1)</sup> Сакаров., II, 65-69. — 2) Жита. — 3) На попосъ.

Лямя раздаетъ имъ вънки и угощаетъ всъхъ приготовленными яствами. Эти вънки и зелень, въ которую наряжалась Ляля, сберегаютъ до сатдующей весны 1). Цеця — дородная, красивая женщина; въ летнюю пору она показывается на поляхъ — убранная зръдыми колосьями, и держитъ въ рукахъ сочные плоды 2). Жыцень представляется существомъ малорослымъ, худощавымъ, пожилыхъ лётъ, съ суровымъ выраженіемъ лица, съ тремя глазами и всилокочени ыми, косматыми волосами. Онъ появляется на нивахъ и огородахъ, посят снятія хатов и овощей, и осматриваетъ: все ли убрано, какъ следуетъ въ добромъ хозяйстве. Заприметивъ много колосьевъ, несръзанныхъ или оброненныхъ жнецами, онъ собираетъ ихъ, свизываетъ въ снопъ и переноситъ на участокъ того хозянна, у котораго хатобъ убранъ начисто, съ бережливостью; всятдствіе этого на будущій годъ тамъ, гдъ Жыцень подобраль колосья, оказывается неурожай, а тамъ, куда перенёсъ онъ связанный снопъ, бываетъ обильная жатва. Когда Жыцень странствуеть въ виде нищаго и при встрече съ людьии грозить имъ пальцемъ, это служить предвестиемъ всеобщаго неурожая и голода въ следующемъ году: «Жыцень з' кабабй (съ нищенской сумою) — голодъ на дворъ! во время осенных поствовь онь неариио присутствуеть на поляхъ и утаптываеть въ землю разбросанныя зёрна, чтобы ни одно не пропало даромъ. Судя по этимъ даннымъ, Жыцень принадлежитъ собственно къ породъ зльфическихъ духовъ, блуждающихъ по нивамъ и помогающихъ росту и артийо хатоныхъ

<sup>1)</sup> Румуны чествують особымь празднествомь Лелю и смашавають ее вы своихы пасняхы съ Пресв. Давою; колостые парии и давицы обращаются из Лела съ просьбою послать имъ ровию (устроить ровный бракь). Очевидно, Ляля (Леля)—томе, что древиим Лада, богвия весенияго плодородія и любви—Телескопъ 1833, VIII, 511—2. — 2) Поговорна: "маракавы на Цецю, а трасивы на псацю!" —истиль (менихь) на прасавицу, попаль на безобразную.

злаковъ (сравни съ повърьями о полудивцахъ, мавкахъ, полевикахъ, житной бабъ — II, 330 и гл. XXIII); бълоруссы сочетали съ нимъ представление осени, такъ какъ къ этому времени года относится окончательная уборка и умолотъ сноповъ и поствъ озимаго хлеба. Имя Жыцень есть производное отъ слова жито (рожь), что подкрепляется и народными поговорками: «Жыцень хатба давъ», «барджтий на Жытия, кали въ засъкъ хлъба не прытие» 1). Зюзя — ста- · рыкъ небольшаго роста, събълыми что снъгъ воло сами н длинною стдою бородою, ходить босой, съ непокрытою головою, въ теплой бълой одежать, и носить въ рукахъ жеаваную булаву. Большую часть зимы проводить онъ въ льсу, но иногда заходить и въ деревию, предвъщая своимъ появлениемъ жестокую стужу. Чтобъ умелостивать Зюзю, бълоруссы наканунь Новаго года откладывають нъсколько дожекъ кутья въ особую миску и оставляють ее на ночь на столь, чтобы Зюзя пришель кутьи павсьци и не вредиль бы морозами невамъ и домашиемъ животнымъ: «Зюзя на дворъ - куцья на столъ». Подобно тому, въ другихъ мъстностяхъ Россін существуеть у крестьянь обычай приглашать Морозъ на кутью и на кисель (см. І, 319). Когда Зюзя гитвается на людей, онъ ударяетъ своей булавою въ какой-нибудь пень, и тотчасъ-же трескаются станы домовъ и самая земля; «трескучіе» порозы приписываются его ударамъ: «Зюзя стукнияе, людей ущувае» (стращаетъ 2). Происхождение именъ Ляля, Пеня и Зюзя остается необъясненнымъ; каждое взъ нахъ образовалось чрезъ удвоение кореннаго слога и вст равно уцтлели въ детскомъ языке: дяля и цаца (малорус. цяця) употребляются, какъ даскательныя названія ребенка (въ смыс-

<sup>1)</sup> Тотчасъ на Жытня (сваливаютъ бълу), если не окажется въ амбаръ хлъба. — 2) Пряб. къ Ж. М. Н. П. 1846, 94—97, 105—7, 120—1.

лъ: милый, пригожій, уминда), а также для означенія игрушки 1); зюзя употребляется въ замъну слова «холодно»: «не ходи на дворъ, тамъ зюзя!» 2) бълорус. зюзъць---мерзнуть, цепенеть отъ холода 3). Виесто одицетворенныхъ временъ года, въ славянскихъ сказкахъ нертдко выводятся дъйствующими лицами Мфсяцы, какъ двънадцать братьевъ, возсъдающихъ на стеклянной горъ, т. е. на небъ, вокругъ пылающаго костра = солнца. Костёръ этотъ горитъ то сильнъе (въ льтнюю пору), то слабъе (зимою), смотря по тому, какой наъ Мъсяцевъ беретъ въ свои руки правительственный жезлъ. Весенніе Місяцы изображаются цвітущими юношами, літніе — достигшими полнаго развитія силь мужами, осенніе пожилыми, старъющими братьями, а зимніе — съдовласыми старцами (смотри выше стр. 265-270). Подобное-же олицетвореніе місяцевь встрічаемь и вь итальянской сказкі 4), но обстановка ея уже значительно подновлена: съ горы-неба сцена переносится въ гостинивцу. Было два брата-богатый и бъдный. Бъдный, оставленный безъ помощи богатымъ братомъ, пошелъ искать счастія; на пути остановился онъ въ одной гостинниць, въ которой грълись у огня двънадцать мужей и подстав къ нимъ, дрожа отъ холода. Одинъ изъ двънадцати незнакомцевъ, мрачный и суровый по виду, спросиль пришельца: «что ты думаемь о теперешнемъ времене года?» -- Что думаю? отвъчаль этоть; я убъждень, что всъ мъсяцы года исполняють свое дело, но мы сами не зная-чего намъ желается, хотимъ давать законы небу и не разсуждаемъ о томъ, что намъ полезно или вредно; когда бываетъ вътрено и дождь

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 108, 252; Доп. обл. сл., 295; Старосв. Банд., 578.—
2) Обл. Сл., 322.— 3) Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 96. Въ одной изъ валакскихъ сказокъ (Шоттъ, 6: "Die altweibertage") Весна является, какъ богини, наказующая злую мачилу.— 4) Репламетопе, II, 42.

идеть---иы желаемъ жаровъ, а въ августъ просямъ тучъ, несколько не думая, что отъ этого могутъ погибнуть жатвы. •Ты разсуждаешь, какъ Соломонъ; но нельзя-же не признать, что настоящій місяць марть своимь холодомь, дождемь, снігомъ, вътрами и туманами причиняетъ намъ много печали». -Ты говорящь только о непріятных качествах этого посяца, отвечаль беднякь; а не говоришь о той пользе, какую приносить онь, приводя съ собою весну. Незнакомець съ радостью выслушаль такой отвёть, ноо это быль самь мёсяць Марть съ одинизацатью своими братьями, и подарилъ благоразумному гостю ящичекъ, въ которомъ можно найдти все, чего только ножелаеть. Бъднякъ взяль подарокъ, возвратился домой и вскоръ такъ разжился, что богатый братъ его почувствовалъ всю горочь зависти и немедленно собрался въ путь. Онъ зашель въ туже гостиниецу, но въ разговоръ съ мъсяцемъ Мартомъ разбранилъ погоду и ого самого послалъ къ чорту. Мъсяцъ Мартъ подарилъ ему молотильный цёпъ: «всякой разъ, какъ пожелаемь чего, скажи только: цъпъ! дай мнъ сотню». При первой-же пробъ цвпъ осыпаль ударами неосторожнаго искателя приключеній. Такимъ образомъ, по свидътельству сказки, мъсяцъ Мартъ обладаетъ и чудеснымъ ящичкомъ (тоже, что скатерть-самобранка), и дубинкою-самобоемъ.

Главная мысль, лежащая въ основъ простонародныхъ праздничныхъ обрядовъ, можетъ быть выражена въ этихъ немногихъ словахъ: смерть природы зимою и обновленіе или воскресеніе ея весною. Съ первыми признаками весны поселяне уже начинаютъ зазывать (закликать) ее. Такими признаками служатъ: пробужденіе животныхъ, подверженныхъ зимней спячкъ, прилётъ птицъ, появленіе насъкомыхъ и цвътеніе подситжниковъ. 1-го марта, по русской примътъ, бабакъ просыпается, выходитъ изъ норы и начинаетъ свистать; 4-го прилетаютъ грачи, 9-го—жаворонки; къ 17-му числу лёдъ на ръкахъ становится настолько непрочнынь, что, по народному выражение, щука его хвостомъ пробиваеть; 25-го марта дасточка вылетаеть изъвирія, и поситывая въ здъщній міръ, несеть съ собою тепло; 5-го апръля пробуждаются сверчки, а 12-го медвідь выходить изъ берлоги, въ которой проспаль целую зиму; въ мат-месяце земля уже «принимается за свой родъ» 1). Приведенныя примъты не вездъ и не всегда оказываются върными; во первыхъ разныя итстности пользуются и разными климатическими условіями, и во вторыхъ-независимо отъ этихъ условій, годъ на годъ не приходится: зимніе холода заканчиваются многда ранъе, вногда позднъе. Поэтому начало весны (ея приходъ) надревле опредвлялось не наступленіемъ извъстнаго въ году дия, а дъйствительнымъ появленіемъ ся знаменій. У германцевъ тотъ, кто усматряваль первую фіадку (vîol), сптшиль объявить о томъ мірской общинь; целая деревня сетгалась на указанное місто, найденный цвітокъ подымаля на шестъ, танцовали вокругъ него, ръзвились и пъли веселыя пъсни. Это называлось: находить лато. Подобно тому, въ южной Россім радуются появленію голубаго ряста (scilla bifolia), одного изъ первыхъ весенияхъ цвътовъ Украйны; собираясь на поляхъ, поселяне начинаютъ скакать, приплясывать и причитывать: «топчу, топчу рясть! дай, Боже, потоптати и того року дождати!» Съ тою-же непритворною радостью встрачаютъ нъщы и перваго майскаго жука \*), а первый при-

<sup>1)</sup> Маркевич., 2—3; Сахаров., II, 16, 22; Ч. О. И. и Д. 1867, IV, 180—1. — 2) По числу червыхъ точекъ на крылькъъ Магіенкајег'а заключаютъ о будущемъ урожав; если этихъ точекъ окажется болве сени, то хлабъ будетъ дорогъ, а если менве, то предстоитъ богатая жатва—D. Myth., 658. По русскому повърью: если во время посъва подъ брюшкомъ жука будетъ много янчекъ—это предвъщаетъ взобиліе хлаба и наоборотъ; если янчки помъщаютъся у переднихъ ногъ жука, то лучшій урожай будетъ для раннихъ

летъвшій анстъ и первая дасточка привътствуются ими, какъ правдивые въстники возвратившейся весны. Объ эти птицы признаются священными (ласточка — у нъмцевъ Неггgottsvogel, у французовъ la poule de Dieu); причинать имъ вредъ и разорять ихъ гитада считается величайшимъ гръзонъ. На домъ, въ которомъ онъ гнъздятся, некогда не упадаетъ молнія. Въ Швеціи крестьяне зазывають ласточку троекратнымъ окликомъ. Возвращение ласточки праздновали и греко-вталійскія племена. На Родосъ дъти носили весною ласточку, пъли обрядовыя пъсни, и получали за то въ даръ разные припасы. И донынъ существуеть въ Греціи обычай, сабдуя которому юноши ходять 1-го марта по улицамъ, съ пъснями и носятъ выръзанную изъ дерева дасточку. Равнымъ образомъ принято было у грековъ за правило давать тому награду, кто первый возвъщаль о прилеть аиста 1). На Руси ласточку называють святою, божьею птицею, у чеховъптицею Дъвы Марін <sup>3</sup>). Гдъ она поселится, тому дому приносить благословеніе, счастіе, в предохраняеть его отъ грозы и пожара; поэтому крестьяне нарочно прибиваютъ подъ

посвьовъ, а если у заднихъ ногъ, то дучше всего уродится поздніе посвы—Иллюстр. 1846, 246; Этн. Сб., 11, 55. — 1) Рус. Бес. 1856, I, ст. Максимовича, 63; D. Муth., 722—3; Пъсни разв. народовъ въ пер. Верга, 199, 205; Веітгаде zur D. Муth., I, 232; II, 432. — 2) У египтянъ ласточка служила символомъ Изиды въ ту пору весенняго обновденія природы, когда богини эта искала твло своего супруга, умерщвленнаго злобнымъ Тифономъ; у грековъ образъ этой птицы принимала Афина—Andeutungen eines Systems der Муth., 170; Одисс., XXII. Такъ квиъ мысль о воскресающей природъ сочеталась въ христіанскую эпоху съ празднованіемъ Свътло-Христова Воскресенія, то вивств съ этимъ ласточив было дано участіе въ легендарныхъ сказаніяхъ: своимъ чириваньемъ она предостерегала Спасителя отъ преслъдующихъ жидовъ, а когда предали его на распятіе, то похищала и притала приготовленные гвозди.

провлями планки и наленькія дощечки, чтобы ласточкамъ удобнъе было прилаживать свои гитеда. За убіеніе ласточки и разореніе ея гитада Богъ караетъ преступника смертію, мли истребляеть его домъ пожаромъ, насылаеть на его стада падёжь, отымаеть у его коровь молоко 1). Ранній придёть дасточки предващаетъ счастанвый, урожайный годъ, «И отъ ластовиць (читаемъ въ старинномъ памятникъ) не въроуещи ли, яже оу тебъ щьбычеть высе льто зъло красынь?» Въ Малороссін діти ходять въ началі марта по домань, славять вры н зеленачку и носять съ собою деревянную дасточку или испеченных ват хатов жаворонковъ; тотъ-же обычай носить деревянную ласточку соблюдается и болгарами 2). Не менве важная роль принадлежить въ народныхъ преданіяхъ и повърьяхъ кукушкъ. У древнихъ индусовъ она была посвящена Индръ, у германцевъ — Тору з); у грековъ въ образъ этой птицы являлся Зевсъ; у славянъ, по свидетельству старинной польской хроники (Chronicon slavosarmaticum Procosii=Kronika polska przez Prokosza), чествованіе вукушки связывалось съ культомъ богини Живы: «divinitati Zywie fanum exstructum erat in monte ab ejusdem nomine Zywiec dicto, ubi primis diebus mensis maji innumerus populus pie conveniens precabatur ab ea, quae vitae auctor habebatur, longam et prosperam valetudinem. Praecipue tamen ei litabatur

<sup>1)</sup> Существуетъ еще повърье: вто разоритъ гивздо дасточке, у того выступаютъ на лицъ веснушки. Завидя первую дасточку, малороссы умываются водою и приговариваютъ: "дастивно, дастявно! на тобя весняния, дай мени билянии"—Номис., 5. — 2) Иллюстр. 1846, 262, 333; Объ истор. зн. нар. поэз., 72; Записки Авраев., 140—2; Архивъ ист.-юрид. свъд., І, стат. Кавел., 8; Нар. сл. раз., 138, 144, 153; Херсон. Г. В. 1852, 17; Полт. Г. В. 1845, 15; Сахаров., ІІ, 81; Цебриког., 264; Громаниъ, 70; Миладин., 522; Volkslieder der Wenden, II, 260; Neues Lauzitz. Magazin 1843, III—IV, 336; Іоаниъ, экз. болг., 137. — 3) Germ. Mythen, 237.

ab iis, qui primum cantum cuculi audivissent, ominantes superstitiose, tot annos se victuros, quoties vocem repetiisset. Opinabantur enim supremum hunc universi moderatorem transfigurari in cuculum, ut ipsis annuntiaret vitae tempora: unde crimini ducebatur, capitalique poena a magistratibus afficiebatur qui cuculum occidisset.» 1) Жива — богини весны, названная такъ потому, что приходомъ своимъ животворитъ — воскрешаетъ умираю. щую на зину природу, даетъ земяв плодородіе, ростить нивы и пажити. Отъ сик. dži v-живу, dži v a-живой образуются два слова: одно съ суффиксомъ t: džîvita — наше животъ, означающее: во 1-хъ-брюхо, чрево, какъ ту часть твла, гдв совершаются главные жизненные процессы; во 2-хъ жизнь («положить животь за отечество»), и въ 3-хъ-имущество, состояніе в домашній скоть (животы, животина; въ автописихъ съ этимъ значениемъ употребляется и слово жизнь); другое съ суффиксомъ n: džīvana-прилагат. vivificus, сущ. vita. Жива есть сопращенная форма имени Живана или Живена, пол. Ziewonia 2), и значитъ: «дающая жизнь». О весеннемъ половодые, разлитие ръкъ поселяне донынъ выражаются: «вода заживаетъ». Все, что служитъ условіемъ жизни: пища (жито, житница, житникъ и житорь-ячиень, живность-събстные припасы; сравни нем.

<sup>1)</sup> D. Myth., 643—4. Переводъ: Божеству Живъ было устроено капище на горъ, названной по ея имени Живецъ, гдъ въ первые дня мая благоговъйно сходился многочисленный народъ испрашивать отъ той, которую почиталъ источникомъ жизни, долговременнаго и благополучнаго здравін. Особенно-же приносились ей
жертвы тъми, которые слышали первое пъніе кукушки, предвозвъстившее имъ столько лътъ жизни, сколько разъ повторился ея голосъ. Думали, что высочайшій владыка вселенной превращался въ
кукушку и самъ предвъщалъ продолженіе жизни; поэтому убісніе
кукушки витнялось въ преступленіе и преслъдовалось отъ правителей уголовнымъ наказвнісиъ. — 3) D. Mytb., 733.

leben-жать, leib-жавоть в laib ror. hlaib, катбъ), домашній кровъ (жилье, жилой покой т. е. теплый, съ печкою), матеріальное довольство (жира, жирова, жит уха--хорошее, привольное житье, жировать-жить въ изобилии, теть вдоволь, жирово̀ й—счастливый, богатый == зажиточный, житін люди-лучшіе, достаточные, жировикъ-домовой, какъ баюститель домашняго счастія в хозяйства; въ старинныхъ памятникахъ существ. жиръ употребляется въ сиысль «пажети», «пастонща» а глаголь жеть въ сиысль «пастися»), здравіе (заживлять раны, зажило, подобио тому, какъ отъ слова быть образовалось быт вть - здоровъть, толствть 1), славянинъ обозначаетъ ръченіями, пронсходящеми отъ того-же плодовитаго кория. Названія: «жизнь мон!» «жизнёнокъ!» употребляются въ народъ, какъ самая нъжная, задушевная ласка. Наоборотъ слова, производныя отъ глагола жить, съ отрицаніемъ не, получили значеніе недоброе: области. нежительный — непріязненный 3), нежить вли нежить — олицетвореніе мучительной болбани, духъ смерти (стр. 96-98). Посвященная богинъ Живъ, кукушка признавалась в вщею, небесною посланницею; она повъдаетъ наступленіе льта («202уля ковала-льтечко казала» 3), начало грозъ и дождей, опредъляеть долготу человъческой жизни и сроки брачныхъ союзовъ. По ен голосу земледълецъ заключаеть о будущемь урожат: если она закукуеть при во сходъ солнца и на зеленомъ деревъ (т. е. въ то время, когда лъса одънутся листьями), то годъ будетъ урожайный, а осли закукуетъ на ночь и на голомъ деревъ-будетъ голодъ и моръ. Кто впервые услышить кукушку на тощій (пустой)

<sup>1)</sup> Обл. Сл., 19, 56-57; Матер. для сравнит. слов., II. 7; Ч. О. И. и Д., годъ 3, I, 9-10; Radices linguae slov., 29; Археол. Въстн. 1867, II. 89. — 2) О. З. 1851, VIII, 46. — 3) У литов-цевъ май назывался "мъсицемъ кукушки".

желудокъ, тому настоящій годъ сулить несчастія; такому человъку не следуетъ закарминвать скотину: не то-голодать ей всю зиму! По чешскому повърью, если зозуля не кукуетъ до Иванова дня, то надо ожидать неурожая; своимъ крикомъ она прогоняетъ градъ, бури, безплодіе и дороговизну. Чехи обращаются въ ней съ вопросомъ: почёмъ будетъ продаваться жито, ячмень, овесъ? и смотря по тому, сколько разъ она прокукуетъ, судять о будущихъ пенахъ на хатоъ. Весною, заслышавъ въ первый разъ кукушку, простолюдины спъщатъ побрянчать деньгами-для того, чтобы они не переводились до следующаго года; отсюда возникли поговорки: «сховай грашульку на зязюльку», «сховай три грошы у руку на куку!» Если-же на ту пору не будетъ въ карманъ денегъ-это принимается за върный знакъ, что ихъ не будетъ и въ продолженіе целаго года. Теже самыя приметы существують у сербовъ, румыновъ и нъмцевъ 1). И вообще всъ птицы, прилетающія въ напъ съ юга, встръчаются, какъ въстницы благодатной весны. По народному повърью, онъ являются изъ райскихъ странъ (вирія), отпираютъ замкнутыя зимнею стужею облака, проливають на землю живетельный дождь и дарують ей силу плодородія. Въ пінін овсянки малороссамъ слышатся слова: «покинь сани, возьми возъ!» 2)

Призывъ весны начинается съ 1-го марта; дъти и дъвицы влъзаютъ на кровли амбаровъ, всходятъ на ближайшие холмы и пригорки, и оттуда причитываютъ: «Весна, Весна красная! приди, Весна, съ радостью, съ великою милостью» (см. стр.

<sup>1)</sup> Нар. сл. раз., 136—8, 155, 165; Москв. 1852, XVI, 132; Приб. къ Изв. Ак. Н. 1853 г., 189; Этн. Сб., II, 56; Пузин., 195; Сажаров., I, 271; Громаннъ, 68—70; Чешск. пъсни Эрбена, 77; Срп. рјечник, 312; Телескопъ 1833, VIII, 501—2; D. Myth., 641—3; Beiträge zur D. Myth., I, 210, 232; Zeitschrift für D. Myth., III, 222; Die Wissenschaft des slaw. Mythus Гануша, 317, — 2) Украни. мелодік, 142; Рус. въ св. посл., IV, 15.

678). Тотъ же призывъ повторяется 9-го и 25-го марта, на Свътлую недвлю и на Красную Горку (воскресенье Ооминой недвли). На 9-е марта, когда (по народной примътъ) придетаютъ жаворонки, поселянки пекутъ изъ тъста изображения этихъ птичекъ, обмазываютъ ихъ медомъ золотопъ, и съ такими самодъльными жаворонками ходятъ закликать Весну. Въ иткоторыхъ мъстностяхъ обрядовыя причитанія примо обращаются въ Ладъ, богинъ льтняго плодородія, любви и брачныхъ связей:

Благослови, мати, Ой мати Лада, матв, Весну завликати! Иди: Влагослови, Боже, Благослови, мати, Весну завликати, Зиму провожати!

Зимочив-въ возочку, Двтечко-въ човночку.

т. е. Зама отъзажаетъ по сухому пута — на возу, а Авто принцываетъ на челнокъ, пользуясь весениямъ разлявомъ водъ. Въ старину закликаніе Весны должно было сопровождаться жертвенными принойоніями. И донынт 1-го марта, на утреннемъ разсвътъ, болгары выходятъ встръчать Веспу съ нарочно-приготовленнымъ круглымъ хлъбомъ 1); наши неселинки разсталаютъ на полъ новый холстъ, кладутъ на него и прогъ, побращаясь на востокъ, говорятъ: «во тъ тебъ, матушка Весна!» Затъмъ, оставляя свои дары подъ открытымъ небомъ, онъ возвращаются дойой, съ надеждою, что матушка Весна одънется въ новину и за принесенную ей хлъбъ-соль уродитъ въ новину и за принесенную ей

<sup>1)</sup> Сообщено г. Караведовыкъ. — 2) Сахаров., II, 16, 18, 22, 75, 81; Въст. Евр. 1821, III, 193; Подтав. Г. В. 1845, 15; Маякъ, XI, 8; Сдав. Мие., 75.

При встръчъ Весны поются обрядовыя пъсни (весняния: содержаніемъ віъ служить яюбовь, возжигаемая Ладоювь сердцахъ дъвицъ и юношей) и совершаются праздинчныя игрища, вдущія изъ глубокой древности. По народному выраженію, на Сретенье Эния встречается съ Летонъ, «щобъ побороцьця: кому ёти напередъ, кому вертацьця назадъ», а на Благовъщенье последнее осиливаетъ первую: «Весна Зиму поборода» 1). Въестественной смънв временъ года: зимы и лъта древній человекъ видель борьбу двухъ протявоположныхъ, взаимно-враждебныхъ силъ, и свое возвртніе запечатлівль въ символических обрядахь, до сихь поръ совершаемыхъ при началъ весны. Въ Германін въ этихъ обрядахъ принимають участіе юноши и дтвицы, раздтаянсь на двт половины: одна половина дризнается свитою Лета, другая — Зимы. Того, ито представаяеть Лето, наряжають въ зеленый пающь в барвинокъ (singrun), а представляющаго Зиму — въ мохъ и солому; они выступають другь протевь друга и долго сражаются нежду собою, пока наконецъ не побъдить Льто и съ поверженной наземь Зимы не будуть сорваны ея уборы. Послъ того торжественно носять по деревит зеленую вттвь или втнокъ, возглашая пъсню:

> Der Sommer der ist da; wir wollen hinaus in garten und wollen des Sommers warten. Wir wollen hinter die hecken und wollen den Sommer wecken. Der Winter hats verloren, der Winter liegt gefangen.

Man: a) Der Sommertag ist da,
er kratzt dem Winter die augen aus
und jagt die bauern zur stube hinaus.

b) Stab aus! dem Winter gehn die augen aus...

<sup>1)</sup> Номис., 282; Послов. Даля, 976.

c) Violen und die blumen bringen uns den Sommer; der Sommer ist so keck und wirft den Winter in den dreck. 1)

Такимъ образомъ, по свидътельству пъсень, Лъто, пробуждаясь отъ сна, побъждаеть Зиму, захватываеть ее въ плънъ, выкалываетъ ей очи и повергаетъ свою соперницу въ гразь, производимую весеннимъ таяньемъ ситговъ. Въ иткоторыхъ областихъ поселянинъ, избранный представлять Лъто, является въ одной сорочкъ, держа въ рукахъ разукрашенное плодами и лентами дерево; а тотъ, кто представляетъ Зиму, выходить въ теплой одежде или въ мохнатой шкурт. Оба они похваляются своими доблестами, перебрасываются взаницою бранью и бьютъ другъ друга по плечамъ палками. Состоящіе въ свить Зины вооружаются сивжными глыбами, а сторонники Лъта — деревянными мечами, сериами, вилами и другими земледельческими орудіями. Обрядовыя песни имя Зимы (Winter) неръдко замъняють именемь Смерти (Tod), ибо въ воззръніяхъ первобытныхъ племенъ понятія эти точно также отождествлялись между собою, какъ и понятія Весны и Жизни. Въ зимнюю пору природа чахнетъ, цъпенъетъ, умираетъ, а весною пробуждается къ новой жизни:

> wir haben den Tod hinaus getrieben, den lieben Sommer bringen wir wieder. 2)

Въ Нюренбергъ дъвицы, отъ семи до шестьнадцати лътъ, въ праздничныхъ нарядахъ, совершаютъ при началъ весны слъдующій обрядъ: онъ носятъ по предмъстью и городскимъ улицамъ маленькой гробъ, въ которомъ лежитъ покрытая полотномъ деревянная или соломенная кукла, и поютъ: «wir tragen den Tod ins wasser!» И дъйствительно —

<sup>1)</sup> D. Myth., 724-5. — 2) Переводъ: мы выгнали Смерть и принесли милое Лъто.

вуклу эту бросають потомъ въ воду или сожигають на костръ 1). У славянь существуеть старинный обычай: встръчая весну въ мартъ-мъсяцъ, совершать изгнание Смерти или Зимы. Они выносять изь деревни соломенное чучело, изображающее Смерть, топять его въ ръкъ, или предають сожжению, а пепель бросають въ воду; ибо Зима гибнеть подъ жгучими лучами весенняго солнца, въ быстрыхъ потокахъ растопленныхъ ими снъговъ. Въ Богемии, при совершении означеннаго обряда, поють:

giž nesem Smrt ze wsy, nowe Leto do wsy; witey Leto libezne, obiljeko zelene!

т. е. уже несемъ Смерть изъ села (веси), а новое Лъто въ село; здравствуй, любезное Лъто, зеленый посъвъ! Или:

Smrt plyne po wodě. nowe Leto k nam gede. 2)

Въ другихъ славянскихъ земляхъ, вынося изъ деревни чучело, наряженное въ женскіе уборы, возглашаютъ:

Wynesli sme Murienu se wsi, prinesli sme Mag nowy (ковый Май) do wsi,

нан (какъ поютъ въ Моравіи): nesem, nesem Матепи. Въ Краледворской рукописи встръчаемъ выраженіе: «і iedinu družu nam imiéti po puti wšei z wesny po moranu» — и единую подругу имъть намъ на пути отъ весны до мораны, т. е. отъ воности до смерти. Юность представляется здѣсь въ поэтическомъ образъ весны, согласно съ обычнымъ и почти у всѣхъ народовъ распространеннымъ эпическимъ пріемомъ изображать Весну прекраснымъ юношею или дѣвою, а Зиму бѣловласымъ



<sup>1)</sup> D. Mysh., 726-9. — 2) Т. е. Смерть плыветь по вода, эдеть въ намъ новое Лато.

и дряхнымъ старцемъ. Въ одной южнорусской сказит царь спрашиваетъ престарълаго крестьянина: «давно ли, старикъ, легли на горахъ с нъга? и давно ли пошла изъ-подъ горъ вода?» и вопросы эти означаютъ: давно ли голова посъдъла и давно ин текутъ изъ глазъ слезы? 1) Въ словацкой сказит юная морская діва говорить старому королю: «moje lico růže mi prekvitá, tvoja hlave sněhom zapadá» = noe amne розами цвътетъ, твоя голова снъгомъ покрыта 2). Термины, обозначающіе въ языкахъ видоевропейскихъ народовъ понятіе смерти: сикр. маг-апа (съ твиъ-же суффиксомъ, какъ и dživana), caab. mopъ, mo(a) pana, noaber. marzana, лат. mors, произошли отъ корня mri (усилен. mar), выражающаго впечататніе мрака, холода, пустыня, увяданія: сикр. mrin, mrijė, rpeq. μειρειν, sat. mori, sut. mirti, csas. мръти (съ приставками: оу-мръти, съ-мръть, дитов. s-mertis), mpb-кнути, mpb-знути, чеш. mrznauti, noa. marznać 3). Очевидно, что въ приведенныхъ выраженіяхъ Краледворской рукописи и народныхъ пъсень Морана, противополагаемая Весив-юности, означаеть не только Смерть, но и Зиму = старость. Въ Подляхіи и Польше чучело Смерти-Зимы делають изъ коноплей и соломы и бросають его въ прудъ вля болото съ возгласомъ: «czort tebe zabery!» 4) Всяддь за этимь всё участвующіе въ обряде поситино разбъгаются по доманъ, в если на бъгу кто-небудь спотыкнется и упадетъ-тотъ (по обще-принятому повърью) непремънно должень умереть въ течение года. Въ Верхинкъ Лужицавъ чучело Смерти приготовляется изъ соломы и тряпокъ; куклу эту втыкають на высокій щесть и начинають бросать въ нее палкани и каненьями: кто офибеть ее съ щеста, тоть навър-

<sup>1)</sup> Кулить, I, 230—4. — 2) Slov. pohad., 630. — 3) Котляров. О погребальн. обычаяхъ, 171; D. Myth., 733. — 4) Zarysy domove, III, 275—7.

но останется живь въ продолжения целаго года. Въ заключеніе обряда куклу топять въ вод в нля тащать на пограничную межу и бросають на чужую землю; затымь, возвращаясь въ деревию, приносять съ собой зеленую вътвь или нарочно-срубленное въ лесу дерево эмблему весенней жизни, воцаряющейся намъсто прогнанной Смерти. Иногда куклу наряжають въ бълую сорочку (тавань), дають ей въ одну руку въникъ (= знаменіе зимнихъ вьюгъ), а въ другую серяъ, съ которымъ обыкновенно и представлялась нашимя предками Морана, какъ богиня, пожинающая все живое въ семъ мірѣ (см. стр. 47); женщины въ траурныхъ покрывадахъ заптваютъ птсню и въ сопровождение мальчишекъ, кидающихъ въ куклу каменьями, несутъ ее на границу собственныхъ полей и тамъ разрываютъ на части. Жители состдней деревии, какъ скоро замътятъ на своей земят подобную куклу, тотчасъ-же перебрасывають ее назадъ, по ту сторону межи, такъ-какъ Смерть-никому не радость 1). Въ Польшт, Богемін, Силезін и Лужицахъ изгнаніе Смерти совершается въ воспресенье четвертой недъли великаго поста, которое большею частію приходится въ марті-місяці; чехи называють этотъ день smrtnà (smrtedina) neděle, copaбы ssmerdniza, нъщы todtensonntag и sommertag. Въ Италів в Испанів въ средвит великаго поста дълаютъ чучело старухи в перепиливають его пополамъ — обычай, сявды котораго Я. Гримпъ указываетъ и у племенъ измецвых и сдавянскихъ: «ръзати старую бабу» означаетъ тоже, что сожигать и топить Смерть-Зиму, представляемую сдавянами злою, демоническою старухою. У словенцевъ въ среду на третьей недель великаго поста принято сожигать бабу; это происходить такъ: приготовляють куклу, кладуть се

<sup>1)</sup> D. Myth., 730-3; Bact. Esp. 1826, IV, 257-8; Tepem., Y, 6-10; VI, 212-3.

на бревно, колотятъ дубинами, перепиливаютъ надвое и затыть уже предають огню 1). Въ Малороссін, при встрычь весны, носять по улицамь и полямь чучело Мары (Марены) одътое въ женское платье, и поютъ весения пъсни; потомъ ставять это чучело на возвышенномь місті и зажигають его: пока оно горить, поседяне плящуть и закликають обычными причитаніями Весну. Въ великорусскихъ губерніяхъ торжество Живы и гибель Мораны чествуются возжениемъ празд енчныхъ огней на масляницу. Такъ какъ недъля эта сходится съ началомъ весны и такъ какъ следующій за нею постъ долженъ былъ вызывать особенно-строгія церковныя запрещенія, направленныя противъ языческаго культа, то неудивительно, что во всей Европъ масляница (карнавалъ) получила значеніе самаго разгульнаго празднества, посвященнаго проводамъ Зимы и встръчи Лъта. Воспоминая древнее преданіе о повзять богини лъта (Изиды, Френ, Гольды Лады), разсыпающей по землъ щедрые дары плодородія (см. І, 554-6), у насъ вознам во время масляницы дерево, украшенное бубенчиками в разноцвътными лоскутьями, или деревянную куклу. Въ некоторыхъ деревняхъ и доныне возятъ пьянаго мужика, обязаннаго представлять Масляницу; для этого запрягаютъ въ сани или повозку лошадей десять и болъе гуськомъ, и на каждую лошадь сажають по вершнику, съкну-Томъ или метлою въ рукахъ; вездъ, гдъ только можно, привъшиваютъ маленькіе колокольчики и погремушки; сани или повозку убираютъ въниками, мужику-Масляницъ дають въ руки штофъ съ водкою и чарку, и сверхъ того ставять подат него боченовъ съпивомъ и коробъ съ съвстными припасами. Въ Сибири устранваютъ на нъсколькихъ саняхъ корабль, на которомъ сажаютъ ряженыхъ

<sup>1)</sup> D. Myth., 734, 741—2; Чешск. пъски Эрбена, 57—58; Иличь, 117—8; Рус. Бес. 1857, III, стат. Клуна, 109.

медвъля и Масляницу, и возять по улицамъ, въ сопровожденін пъсенниковъ. Дерево, корабль и медвъдь — все это эмблемы весенией природы и ея творческихъ, плодоносныхъ силь; звуки колокольчиковъ и бубенчиковъ-знаменія грозовой музыки, метла, въникъ и кнутъ-вихрей и молній, пиво и вино — всёоживляющаго дождя. Въ такомъ обрядовомъ поъздъ празднуется пришествіе (возвратъ) благодатной Весны. Наряду съ этимъ совершаются и другіе обряды, указывающіе на борьбу Веснысъ Зимою и поражение последней. Въразныхъ губерніяхъ въ субботу сырной недъли строять на ръкахъ, прудахъ и въ поляхъ ситжный городъ съ башиями и воротани протво Зимы (демона-Вритры), долженствующее пасть подъ ударами Перуна; участвующие въ игръ вооружаются палкани и метлами и раздъляются на двъ стороны: одна 🗅 защищаетъ городъ, а другая нападаетъ на него, и послъ упорной, болъе или менъе продолжительной схватки, врывается въ ворота и разрушаетъ укръпленія; воеводу взятаго съ боя и разрушеннаго города въ старину купали въ проруби. Вечеромъ въ воскресенье (последній день масляницы, называемый ея проводами) поселяне выносять изъ своихъ дворовъ по снопу солоны, и сложивши ихъ на окрапит деревни, сожигаютъ при радостныхъ кликахъ и пъсняхъ собравшагося народа, — каковой обрядъ называется сожжениемъ Масляницы. Иногда пуки соломы навязывають на шесты, разставляють по дорогв и палять посль солнечнаго заката, а иногда заміняють ихъ дегтярными бочками. Существуеть еще обычай сожигать на прощенное воскресенье ледяную гору, для чего собирають по дворамь хворость, щепки, худыя кадки, складывають все это на ледяной горь, и затьиъ разводять костёръ, служащій символическимъ знаменіемъ весенняго солица, яркіе лучи котораго растапливають сивжные покровы зимы. Такимъ образомъ, одицетвория самое празднество и ставя это одицетвореніе на місто древних богань, заправлявших сміною годовых времень, народь русской встрічу Весны назваль встрічею Масляницы, а нагнаніе Замы—сомженіемъ Масляницы или ея проводами 1). Одновременно съ пробужденіемъ природы отъ зниняго сна (омертвенія), пробуждаются къ жизни и души усопшихъ, осужденныя пребывать въ воздушных и заоблачныхъ сферахъ (см. выше стр. 287—292); поэтому праздникъ весны быль вмісті и праздникомъ въ честь усопшихъ предковъ, обычною порою сношеній съ ними, посіщенія кладбищъ и поминокъ. До сихъ поръ на масляницу бігаютъ по улицамъ ряженые, что знаменуетъ появленіе освободившихся изъ загробнаго царства стихійныхъ духовъ—о боротней, и во всёхъ домахъ приготовляются блины, изстари составлявшіе необходимую принадлежность всякаго поминальнаго пиршества.

Тъже обряды пріурочиваются и къ послѣдней недѣлѣ великаго поста, и къ празднику Пасхи, и къ Ооминой недѣлѣ,
такъ какъ мысль о воскресаю щей Веснѣ ²) — Живъ сочеталась въ народныхъ представленіяхъ съ мыслію о пресвѣтломъ воскресені и праведнаго солица— Христа. Прилетая въ сей міръ, богиня Весна разводитъ плами
небесныхъ грозъ, разитъ и гонитъ злобныхъ демоновъ, выводитъ изъ-за холодныхъ зимнихъ тумановъ и тучъ свѣтозарное
солице, или выражаясь поэтически: снова воспламеняетъ его
свѣтильникъ, и пожигая снѣжное, ледяное царство Эммы, топитъ ее въ разливъ стремительныхъ водъ. Символическимъ
обозначеніемъ этой творческой дѣятельности богини издревле

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 73—74; Терещ., VII, 331—3; Этн. Сб., II, 41—43; Ч. О. И. и Д., годъ 1, II, 20; Рус. прост. празди., II, 130; Москв. 1849, IX, 6—7; Каравел., 189. — 2) "Ой, вже весна всиресла!"—Ч. О. И. и Д. 1866, III, галици. пъсни, 677; Манкъ, XI, 48.

служили возжигаемые на землъ огни. Раннимъ утромъ въ четвергъ страстной недван, какъ въ день, посвященный громовнику, предки наши, по свидетельству Стоглава, палили солому и кликали мортвыхъ. День этотъ называется на Руси чистымъ свътлымъ 1); престьяне ходятъ въ чистый четвергъ на проруби и закликаютъ Весну 2), а послъ «всенощнаго стоянья» приносять изъ церкви го рящія восковыя свъчи в выжигають ими на дверять и потолкахъ своихъ домовъ в ресты-для отогнанія злыхъ духовъ. Эта «страстная» свъча, будучи зажжена во время грозы, предохраняетъ домъ отъ громоваго удара; поставленная въ пчельникъ, она даруетъ изобиле меда (намекъ на медовый напитокъ дождя, низводимый молніями); съ нею-же соединяютъ цълебную, облегчающую страданія силу, и потому, затепдивая эту свічу, дають ее въ руки трудно больнымъ, во время болтвиенных припадковъ, и родильницамъ-при мукахъ разръшенія ). Къ ваутренъ на Свътло-Христово Воскресенье бълоруссы собираются съ зажженными лучинами; въ великорусскихъ губерніяхъ и въ Чехахъ жгутъ тогда около храмовъ смоляныя бочки; уголья, оставшіеся отъ этихъ бочекъ, а равно и свъчи, съ которыми отстояли заутреню, приносять домой и затыкають за стръхи, чтобы охранить зданія отъ грозы, а домашнюю скотину отъ порчи 4). Въ Германім въ ночь на первый день праздника зажигають на горахъ и холмахъ большіе костры (osterfeuer), складывая ихъ изъ дровъ, дёрна и соломы; на Везеръ прикръпляютъ дегтарную бочку, обвитую соломой, къ еловому дереву, и зажигая ее ночью, плящуть вокругь огня, а когда пламя погаснетьсобираютъ головии и уголья и разносятъ по домамъ 5). Су-

<sup>1)</sup> Великую субботу сербы и чеки инзывають бёлою; серб. бијела недјел(ь)в — насляница (Срп. рјечник, 24). — 2) Сакаров., II, 96. — 3) Полтав. Г. В. 1845, 15. — 4) Ганушъ, 117. — 5) D. Муth., 581—2.

ществуетъ еще обыкновение зажигать ночью деревянныя стр влы, обмазанныя смолою и метать ихъ вверхъ-такъ. чтобы пущенная стръла описывала въ воздухъ огненную дугу 1). Свытло-Христово Воскресенье у нымцевы именуется о stern. а мѣсяцъ апрѣль, въ который большею частію приходится его праздновать, - ostermonat; въ старинныхъ памятникахъ праздникъ Пасхи — ôstara (ôstartaga, aostortagâ), апръль — dstarmanoth. Остара (Ostara, Eastre, Eostre) — древне-германская богиня зори, блестящаго утра и весны, приводящая съвостока воскресающее (возстающее отъ ночнаго и зимняго сна) солице, культъ которой пустилъ такіе глубокіе корни, что имя ея сочеталось съ главнъйшимъ христіанскимъ праздникомъ. Имя это восходитъ къ сикр. корию ush, оть котораго образовались раченія: сикр. ushas—зоря, usr â (въ Ведахъ) — утро, разсвътъ. лит. а и s z г а — утренняя зо- ● ря, а u s z ta — разсвътаетъ, зенд. u s h a ç t a г a — восточный, др.нъм. ôstan (ôst), англос. east, скан. austur — востокъ, слав. утро, jutro; сравни сикр. vasara—день, vastar утро, vasanta-весна отъ корня vas. Соотвътственно нъмецкому ostern, лужичане называють праздникъ Паски jutry (jatřy, jastry), полабскіе славяне—justroj (jostraj, jystroj 2). Игру дучей восходящаго солнца поэтическая фантазія младенческихь народовь объясняла тімь, что свътило это, пробуждаясь отъ сна, пляшетъ поутру на востокъ. Такую пляску можно наблюдать только съ началовъ весны, когда небо очистится отъ потемнявшихъ его зимнихъ облаковъ и тумановъ. Отсюда возникло повърье, общее славянамъ и нъмпамъ, что на разсвътъ Свътло-Христова Воскресенья солице отъ радости плящетъ, играетъ и скачетъ

<sup>1)</sup> Die Götterwelt, 200. — 2) D. Myth., 267—8; Beiträge zur D. Myth., I, 177; Пикте, I, 156—7; II, 673—4; Курціусъ, 368; Ганушь, 120.

въ три прыжка. На Руси въ первый день Пасхи крестьяне взбираются на колокольни, крыши и пригорки смотръть на восходящее солиде. Тоже повърье прилагается и ко дию Благовъщенья (25 марта); замътимъ, что на Благовъщенье поселяне жгутъ старыя соломенныя постели и прыгаютъ черезъ разведенное пламя, которому приписывають силу укрѣплять здравіе 1). По народному убъжденію, на первый день Пасхи отворяется свътлый рай (т. е. просвътляется небо), и врата его (Goldtor, откуда восходить солнце-см. стр. 257) остаются отверстыми во все продолжение праздника; потому всякой, кто умираетъ на этой недълъ, признается святымъ: душа его безпрепятственно входить въ селенія праведныхъ. Тогда-же открываются зарытые въ подземельяхъ драгоцінные клады и горять яркимъ пламенемъ, т. е. изъ-за темныхъ облаковъ и тумановъ, разстянныхъ весеними грозами, является очанъ смертныхъ золото солнечныхъ лучей. Въ черниговской губ. Святая неделя слыветь гремяцкою, а чехи называють ее Червонными Святками 2). Съ мыслію объ отверстомъ раз тасно связаны: во 1-хъ, суеварное мивніе, противъ котораго еще въ XVI въкъ выступаль съ обличительнымъ словомъ Максимъ Грекъ, будто во все продолженіе пасхальной седьмицы солице не заходить и тімь самымъ какъ-бы обращаетъ ее въ одинъ продолжительный день (малоруссы Свътло-Христово Воскресенье называютъ Великъ день 3); во 2-хъ, върованіе, что именно въ эту благодатную пору свътлые боги сходять съ небесь на землю и надъляють ее дарами плодородія. Върованіе это, наслідован-

<sup>1)</sup> Die Symbolik von Sonne und Tag, 29; Сажаров., II, 75-76; Москов. Въстн. 1827, VI, 360; Иллюстр. 1846, 262 и далье; О вл. христ. на сл. из., 17—18; Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 340. — 2) Маякъ, XI, 18; Сажаров., II, 75; Ганушъ, 122. — 3) Правосл. Собесъдн. 1858, I, 147.

ное отъ языческой старины, въ христіанскую эпоху было перенесено на Спасителя, Богородицу и святыхъ угодниковъ. По народнымъ разсказамъ, съ перваго дня Пасхи и до Вознесенія Христосъ и апостолы странствують по земля въ нищенскихъ рубищахъ, испытуютъ людское милосердіе, награждаютъ добрыхъ и караютъ злыхъ. Въ смоленской губ. утверждаютъ, что Христосъ сходитъ на землю въ чистый четвергъ, и потому, для встречи божественнаго гостя, въ каждомъ доме приготовляется къ этому дию хлібов, называемый стульце 1). Въ бълорусскихъ деревняхъ на Свътло-Христово Воскресенье ходять по домамь волочебники и поють обрядовыя песни, славя святыхъ Юрія и Николу, что коровъ и коней запасаютъ, Пречистую Двву, что застваетъ нивы, и Илью-пророка, зажинающаго колосистую рожь. Вст освященныя на этотъ праздникъ яства украшаются зелеными вътками брусники; къ такимъ яствамъ принадлежитъ и жареный барашекъ или поросенокъ, кости котораго частію зарывають на пашняхъ, съ цвлію предохранить нивы отъ града, а частію держать въ домахъ и во время літняхъ грозъ бросають въ огонь, разведенный на домашнемъ очагъ, дабы отвратить ударъ грома 2). Въ костроиской губ, существуетъ обычай: передъ Христовской заутреней всходить на колокольни и стр влять оттуда изъ пистолетовъ и ружей; тоже дълаютъ и лужичане 3). Выстрвлы эти знаменують весенній громь, прогоняющій нечистую силу Зимы — Смерти. На второй день Пасхи, на Красную Горку и въ Ооминъ понедъльникъ молодые парим и дъвицы обливаютъ другъ друга ключевою водою -- обрядъ, напожинающій сербскую Додолу и символически-обозначающій про-

<sup>1)</sup> Рус. Бес. 1856, І, ст. Максимовича, 78; Цебриков., 275—7.—
2) Рус. прост. прездник., І, 160; Въст. Евр. 1828, У—УІ, 75—83; Въст. Р. Г. О. 1853, УІ, 103.—
3) С. Петерб. Въд. 1864, 118; Volkslieder der Wenden, II, 223.

литіе небесныхъ источниковъ, остичненіе матери-Земля оплодотворающей влагою дожда 1). Объ этомъ Густинская літоинсь з) разсказываеть такъ: «отъ сихъ (языческихъ боговъ) единому нъкоему богу на жертву людей топику, ему-же и доимить по иткомуть странауть безумным память творять: во день Воскресенія Христова собравшеся юнів, играюще, вметаютъ челована въ воду, и бываетъ иногда дъйствомъ тыхъ боговъ, ен есть бесовъ, разбиваются и умирають, или утопають; по шныхъ-же странахъ не вкидаютъ въ воду, но токио водою поанвають, но единаче тому-же обсу жертву сотворяють». На Красную Горку (въ воскресенье Ооминой или радуницкой недбан), при солнечномъ восходъ, сельскія дъвицы собираются на ближній ходив или пригорокъ и становятся въ кругъ; одна изъ нихъ выступаетъ въ средину круга-съ хатбомъ и краснымъ яйцомъ въ рукахъ, и обращаясь на востокъ, творитъ молитву, а послъ молитвы закликаетъ Весну: «Весна красна! на чемъ пришла» и т. дал. Въ кадужской губернін укрыпляють при этомъ на горкы длиный месть съ соломенной куклою, которая вечеромъ сожигается съ пъснами и плисками; въ орловской же губ. носеляне на радуницкой недала прогоняють Смерть изъ евоего села, для чего въ полночь двинцы выходять съ метлами и кочергами, и вамахивая ими по воздуху, гоняются за невидимой Мораною 3). Обрядъ этотъ-и по своему значению, и отчасти по самой обстановкъ --- тождественъ съ обрядомъ «ОПАХИВЯНІЯ», КАКОВОЙ СОВЕРШАЕТСЯ ВЪ НАШИХЪ ДЕРЕВНЯХЪ И СЕдахъ для изгнанія повальныхъ бользней: чумы, холеры и коровьей смерти. Въ старые годы въ Литвъ друзья усопшаго,

<sup>1)</sup> Терещ., VI, 106, 110; Бопланъ: Описьніе Украйны 79. Къ этому-же врейени относится и обрядовое поздравленіе молодыхъ супруговъ—такъ называемый вьюнецъ. — 2) П. С. Р. Л., II, 257. — 3) Сахаров., II, 81, 83.

провожая его тело въ могилу, махали по воздуху но жам в, съ возгласомъ: «бъгите, бъгите, злые духи!»  $^1$ )

Какъ скоро богиня весны побъдитъ демоновъ зимы, она тотчасъ-же одъваетъ поля, сады и рощи свъжею зеленью и цвътами. Прекрасные, благословенные дни мая и начала іюня издревле признавались посвященными этой богинъ и чествовались общенародными игрищами. Въ христізнскую эпоху такія
игрища, совершаемыя въ честь Весны, были пріурочены къ
Вознесенію и Троицъ, такъ какъ праздники эти обльшею частію приходятся въ мар-мъсяцъ. Четвергъ, въ который
празднуется Вознесеніе, и четвергъ, предшествующій Троипъ (такъ называемый Семикъ, потому что бываетъ на седьмой недълъ послъ Паски) получили въ глазахъ народа особенно-важное значеніе по извъстной намъ связи четверга съ культомъ громовника. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ къ завиванію
вънковъ приступаютъ уже въ день Вознесенія; обыкновенноже обрядъ этотъ совершается на Семикъ или Троицу. Предъ

<sup>1)</sup> Черты литов, нар., 111. Вотяки и черемисы передъ весениявъ поствомъ житба гоняють шайтана; парни и двани садатся веркомъ на коней, берутъ въ руки зажженныя дучины, бичи, полки, метлы, и съ дивимъ воплемъ начинаютъ скакать по деревив изъ конца въ конецъ, мажан метлами и ударяя по жаввамъ и угламъ избъ, чтобы шайтанъ не осмвинися повредить посвяу; потомъ отправляются въ поле, ставять две палки и делають загородку-въ знакъ того, что шайтанъ прогнанъ и возвратный путь для него прегражденъ-Записки Александры Фуксъ о чуваш. и черенисавъ казан. губ. (Казань, 1840 г.), 221, 261-2; Вятск. Г. В. 1851, 25. Сравни повъстія, занесенныя въ книгу "Обряды еврейскіе" (Орель, 1830 г.), 179, и въ путевыя записки XVII въка "О ходу въ Персидское царство" (Времен., ХУ, 17-18): "и возять наряднаго мужика, сдъланъ мъхомъ да набитъ солоной, и сагаданъ и стрълы сдъланы изъ лучины, а ему ругаются и плюютъ на него, а жовъя плачутъ... того соломеннаго мужива вывезутъ на поле за городъ и вынесуть соломы и неоти и сожгуть, а сами вязьемъ быются-а то они (персы) празднують влятымъ своимъ".

наступленіемъ означенныхъ праздниковъ, поселяно отправляются толиами въ прям и рощи, собираютъ разныя травы, преимущественно благовонныя: чоберъ; мяту, зорю и калуферъ, и рубять молодыя березы и другія лиственныя деревья; и по городамъ, и по сёламъ ствиы внутри домовъ убираются древесными вътвями, полы устилаются скошенною травою, а окны пахучими зельями и цвътами; на дворахъ и по улицамъ устанавливаются въ землю цілые ряды березокъ, липокъ и кленовъ, такъ что каждый городъ и каждая деревня превращаются на нескольно дней въ зеленые сады. Точно также убираются къ Троицъ и самые храмы; наканунъ праздника благочестивые прихожане привозять срубленныя деревья, разставляють ихъ около перилъ, столбовъ, клиросовъ и по угламъ церкви, втыкаютъ шхъ за образа, подсвёшники и люстры, поль усыпають травою, а местныя иконы укращають цветами. Утромъ следующаго дня женщины, девушки и дети приходять къ обедне съ пучками цвётовъ и пахучихъ травъ въ рукахъ, и потомъ въ продолжение года хранять ихъ, какъ святыню; вфрять, что сломленная въ церквъ березовая вътка и принесенные оттуда цветы и травы обладають целебною силою противь всякихь недуговъ. Въ великорусскихъ губерніяхъ поселяне и городская чернь собираются на Семикъ въ лъса и рощи, поютъ пъсни, завиваютъ вънки, срубаютъ молодое березовое дерево и наряжають его въ женское платье, или обвъшиваютъ разноцвътными лентами и лоскутьями. Затъмъ сявдуеть общій пирь, изготовляемый вь складчену наи ссыпчину, т. е. изъ мірскаго сбора муки, молока, крашенныхъ янцъ и другихъ припасовъ; на покупку вина и имва назначаются денежные взносы. По окончанія пиршества подываютъ наряженную березку, съ радоотными пъснями и плясками несутъ ее въ деревню и становять въ избранномъ съ общаго согласія домъ, гдъ она и остается гостейкою до Троицына дня. Въ пятинцу и субботу приходять навъща ть «гостей ку, а въ Тронцкое воскресенье выносять ее къ ръкъ и бро. сають въ воду. Тогда-же пускаются по водъ и семецкіе вънки. Въ пинскомъ убадъ на Духовъ день крестьянскія дъвушки избирають изъ своей среды самую красивую подругу, обвязывають ее березовыми и кленовыми вътвями, и подъ именемъ куста водять по улицамъ и дворамъ, что живо напоминаетъ намъ сербскую додолу, съ годовы до ногъ убранную въ цвъты и зелень. Въ полтавской губ. водатъ на Духовъ день то полю 1), которую представляетъ дъвушка, въ разноцвътной плахтъ, съ яркими дентами въ косахъ и монистами на груди. Въ старые годы, около Воронежа, строили на Тронцу посреди дубовой роши небольной шалашъ, убирали его вънками, цвътами и душистыми травами, а внутри ставили на возвышение соломенную или дереванную куклу, одътую въ праздничное мужское или женское платье; къ этому мъсту стекались со всъхъ сторонъ окрестные жители, приносили съ собой различные напитки и яства, водили вокругъ шалаша хороводы и предавались беззаботному веселью и играмъ. Въ семицкой березкъ, «тополъ», «кустъ» и въ троицкой куклъ народъ чествоваль лесную деву, оживающую въ зелени дубравъ (см. И. 328), или самую богиню Весну, одъвающую деревья листьами и цвътами. На Троицынъ день молодежь отправляется въ лъса и рощи завивать втики, возглашая хоромъ:

Благослови, Троица,
Богородица!
Намъ въ лъсъ пойдти,
Намъ вънки завивать,
Ай Дидо, ой Лидо!
Намъ вънки завивать
И цвъты сорывать.

<sup>1)</sup> Tonoss.

Приготовивъ вънки, дъвицы и парни обитниваются ими другъ съ дружкою; дівяцы надівають ихъ на головы, парни украшають ими свои шляпы, и затьмъ приступають къ хороводнымъ играмъ. Вечеромъ, какъ только сядетъ солице, или на сявдующій день ходять они на рвку и кидають вънки въ воду; въ некоторыхъ-же уездахъ этотъ последній обрядь совершается на Всесвятской недель. Мыстомы завивания вынковы преимущественно выбирають ту рощу, которая прилегаеть къ засъянному полю, — для того, чтобы рожь уродилась гуще и прибыльное. Въ литовскихъ и белорусскихъ губерніяхъ даже корованъ на Троицынъ день надъваютъ на рога и шен втики, сплетенные изъ зелени и полевыхъ цвътовъ '). Втнокъ издревле служилъ эмблемою любви и супружеской связи. Такъ какъ въ весеннюю пору Земля вступаетъ въ брачный союзъ съ Небомъ и такъ какъ богиня весны (Жива) быда не только представительницею земныхъ урожаевъ, но и вообще покровительницею брака и любовныхъ наслажденій; то и посващенный ей праздникъ необходимо долженъ былъ считаться -гада вър году временемъ для заявленій любви в для гаданій о будущемъ семейномъ счастім. Бросая вънки въ воду, воноши и дъвицы допрашивають эту пророческую стихію о своей грядущей судьбъ (см. II, 192; III, 341-2, 349): если брошенный втнокъ уплыветъ, не коснувшись берега, — это предвещаеть исполнение желаний, счастливый бракь и долгую жизнь; осли втнокъ закружится на одномъ мъстъ — это знакъ неудачи (свадьба разстроится, любовь останется безь ответа),

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 83-89; Этн. Сб., II, 52; Ворон. Г. В. 1850, 8; Москов. Телеграфъ 1830, XVII, 31; Въст. Евр. 1821, III, 198; 1828 г., V—VI, 83-84; Москв. 1849, IX, 10; Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 28; 1827, IV, 278; Терещ., VI, 173—186, 193—5; Казан. Г. В. 1846, 3; Минск. Г. В. 1866, стр. 328-9; Маякъ, XI, 22; Украви. Журналъ 1824, XI, 255-6.

а если потонетъ — знакъ смерти, вдовства или безсемейной жизни (молодцу не быть женатому, девице оставаться незамужнею). Замъчають еще: управль ли свъжемь или ал вяль втнокъ, сбереженный отъ Семика до Троицына дия? въ первому случай разсчитывають на долголитнее и счастливо супружество, а въ посябднемъ — ожидаютъ скорой смерти. Не такъ давно въ калужской губ. существовало обыкновене, по которому парень, задумавшій жениться, обязанъ быль вы тащить изъ воды вёнокъ полюбившейся ему девицы 1). Та нипъ образомъ зелень и цвъты играютъ главную роль на ве селомъ праздникъ Весны; ея благотворное вліяніе именно в томъ и выражается, что мать-сыра земля, словно юная и препрасная невъста, рядится въ роскошные уборы растительнаго царства; апръль и май мъсяцы получили поэтому названи травня и квѣтня <sup>3</sup>); семицкая недѣля слыветъ въ народ зеленою, клечальною, а три последніе дня этой недел и следующіе за ними праздники Троицы и Св. Духа назымются Зелеными Святками. Тъже обряды совершаются в Тронцу и въ Литвъ, и въ Польшъ 3). У германскихъ племен на Тронцынъ день или въ началъ мая соблюдался въ старые годы такой обычай: изъ среды юношей избирался maigraf (maikönig); затъмъ привозили изълъсу повозку, нагружевную зелеными вътками и вънками (maiwagen); одинъ въ новъ (maikranz) быль вручаемъ бургомистромъ и гором скимъ совътомъ майграфу; остальныя связки зелени шли въ раздель нежду местными жителями, но самая большая часть ихъ отдавалась въ монастыри и церкви. Церковныя башн

<sup>· 1)</sup> Рус. прост. празд., III, 132—3, 136; Терещ., VI, 197—8. Въ накоторыкъ городакъ тронцкое гульбище превратилось въ обрядовый смотръ невастъ. — 2) Кватъщцатъ; римляне съ 28 апразд по 1 е ная праздноваля Погала—въ честь богини Флоры.—3) Терещ., VI, 174.

были украшаемы древесными вътвями, а помосты храмовъ усыпались образками кустарниковъ и полевыми цватами. Нерадко майграфу вручались два вънка и предоставлялось право избрать изъ числа дъвицъ царицу праздинка (maigräfin, maikonigin, maibraut); на эту последнюю онъ возлагалъ одинъ изъ своихъ вънковъ. Существовалъ также обычай и скать maikönig'a: для этого вооруженная толпа юношей отправлялась въ лест, и немного погодя возвращалась оттуда вивств съ «майскимъ королемъ», который вхалъ верхомъ наконъ, опутанномъ гибкими зелеными вътвями, или въ повозкъ, запряженной въ четыре лошади и убранной разнымъ «клечаньемъ». Этимъ торжественнымъ поъздомъ означался возвратъ бога весенняго плодородія (Одина или Тора) изъ дальнихъ невъдомыхъ странъ, гдъ проводилъ онъ зиму. О такомъ потадъ датчане выражались: at ride Sommer i bye (den Sommer in das land reiten). Въ разныхъ мъстахъ Германін на Тронцынъ день и донынъ продолжають украшать дома зеленью. Въ Англін въ XVI и XVII стольтіяхъ на первый день мая раннимъ утромъ юноши и дівицы, въ сопровожденін музыкантовъ, отправлялись въ ближайшій лісь, сламывале древесныя вътви, убирали ихъ цвътами, и воротившись домой, ставили эти майскія знаменія на дверяхъ и окнахъ своихъ жилищъ. Тогда-же общими усиліями срубали они боль**мое дерево и привозили его въ городъ или деревню на из**сколькихъ парахъ быковъ; каждому быку прикръпляли между рогами букетъ цвътовъ; дерево это — mai bau m — ставили посреди площади и предавались вокругъ него игранъ и плясжанъ. Распорядитель празднества назывался lord of the may, a madpanuas emy be nogpyre - lady of the may 1). Чехи на майскій праздникъ избирають краля и кральку, и медъля, въ которую происходитъ это народное гульбище, из-

<sup>1)</sup> D. Myth., 736-8; Die Götterwelt, 144-7.

въстна подъ именемъ кралевой (králova neděle). Краль и кралька являются на праздникъ увънчанные коронами и убранные цвътами. Словенцы, празднуя возвратъ весны, назначаютъ одного изъ юношей представлять Зелена го Егора (Юрія) и обвязываютъ его березовыми вътками (см. II, 175). Срубленныя деревья, которыми украшаютъ въ это время дома, называются майями. Въ Литвъ 1-го мая уставляли на лугу зеленое дерево, обвъщанное разноцвътными дентами; сельская молодежь, избравъ изъ своей среды самую красивую дъвушку, надъвала ей на голову вънокъ, обвивала ея станъ березовыми вътвями и веселою толпою сопровождала ее на мъсто гульбища. Тамъ, возлъ майскаго дерева, начинались танцы и пъсни, съ постоянно-повторяемымъ возгласомъ: о майя, о майя! 1)

Но лето гостить на земле короткое время. Солице, достигнувъ политишаго проявления своихъ творческихъ силъ, поворачиваетъ на зиму, и съ каждымъ днемъ болбе и болбе утрачиваетъ свой живоносный свътъ; дни начинаютъ умаляться, а ночи удлиняются. Этотъ поворотъ Солица (sunnewende) \_\_\_ вытядъ его въ далёкій зимній путь сопровождается народнымъ празднествомъ, пріуроченнымъ ко дию Ісанна Крестителя (24-го іюня). Пламя костровъ, разводимыхъ въ навечеpin этого дня (Johannisfeuer) служить символическимь зваменіемъ знойнаго імньскаго солида. Ніжцы въ XIV и XV стольтіяхь называли это пламя sun wentfeuer. «Ивановы огни» зажигаются подъ открытымъ небомъ на площадять, поляхъ и горныхъ возвышеніяхъ; въ нъкоторыхъ областихъ иринято, чтобы священникъ благословлялъ возженное пламя, и де техъ поръ, пока оно продолжаетъ гореть, народъ молится Богу. Возжение огней при латнемъ поворота солица — обы-

<sup>1)</sup> Ганушъ, 155; Иличь, 132; Volkslieder der Wenden, 11, 223; Тереш., VI, 212.

чай, равно-встръчаемый какъ у народовъ индоевропейскихъ, такъ и семитическихъ; въ старые годы въ совершении его прикимали участіе не одни простолюдины, по и владітельные князья в благородныя сословія. Въ западной Европъ относяшіяся къ этому вопросу свидътельства памятниковъ начинаются уже съ XII-го въка. Въ XV, XVI и XVII столът. въ большихъ городахъ (какъ напримъръ Парижъ, Метцъ и др.) костёръ складывали передъ ратушею, убирали его цвътами и зеленью, а почетную обязанность зажигать его предоставляли меру. Въ Пиренеяхъ 1-го мая отыскивали самое высокое дерево: ель, сосну или тополь, обрубали на немъ всъ вътви, вбивали въ стволъ нъсколько кольевъ и оставляли на корню до 23-го іюня; наканунть-же Иванова дия, послт даннаго священникомъ благословенія, сваливали это дерево наземь и предавали сожженію. У священнаго огня толимся народъ; молодежь украшала себя вънками, пъла и танцовала; всъ же вообще-и старые, и молодые прыгали черезъ пламя, переносили черезъ него дътей и бросали въ костёръ разныя травы — съ цълію запастись здоровьемъ и отстранить отъ себя губительныхъ демоновъ. Бросая въ огонь травы, причитывали: «да сгорятъ съ этимъ зельемъ и всѣ мои бѣды!» Или дотрогивались до огия вътками оръшника и потомъ втыкали ихъ у дверей коровьную иливовь. Каждый считаль обязанностью захватить съ собой головешку или нъсколько угольевъ и пеплу отъ Ивановскаго костра; подобно «громовой стрелкь», уголья эти и пепель предохраняють домъ отъ удара молнім и служать целебнымъ средствомъ противъ волшебнаго очарованія и болтаней. Въ срединъ лъта природа во всъхъ своихъ стихійныхъ проявленіяхъ обнаруживаетъ особенно-живительную свлу. Какъ пламенные лучи солнца прогоняютъ демоновъ мрака, холода и безплодія, такъ и эмблема ихъ — земной огонь въ воззрѣні--одн овтойово вональтоже благодътельное свойство нро-

гонять бользии и моръ; надо только пройдти сквозь его очи стительное пламя, провижнуться его священнымъ въяніемъ (сравни II, 18-21). Витетт съ огнемъ, и вода, какъ стихія, знаменующая амриту (плодоносный дожды), получаетъ на Ивановъ день чудесное свойство смывать съ больнаго тъла вст недуги и надълять его кртпостью и здравіемъ; поэтому въ чисят совершаемых тогда обрядовъ непосятдиее мъсто занимаетъ и купанье въ ръкахъ и источникахъ. Наконецъ и саныя травы и цвъты, сорванныя въ періодъ солнечнаго поворота, считаются попреннуществу-цълебными, такъ какъ съ ними соединяется мысль о плодородящей силв земли, возбужденной яснымъ солнцемъ и летними дождями 1). У славянъ и литовцевъ встръчаемъ туже обстановку Иванова празднества. Словенцы называють Ивановъ день и самый поворотъ солица — к ге з (кроат. к ге з и огонь), а мъсяцъ іюнь — к ге зnik; серб. кресови — dies solstitiales («три дана прије и три послије Илијна дне»), кријес — огонь, разводници наканунт Иванова, Витова, Петрова и Юрьева дней, съ которыме народная мысль связываеть старинныя воспоменанія о богъ-громовникъ, возжигателъ небеснаго пламени з); въ одновъ наъ рукописныхъ продоговъ крѣсъ, крѣсины — поворотъ солица на лъто (I, 188, 255). Поляки и чехи называютъ Ивановъ огонь — во b o t k a (налая суббота, канунъ воскреснаго дня, издревле-посвященнаго солнцу), въ отличіе отъ огня, возжигаемаго въ ночь на Пасху, которому присвояютъ названіе sobota (Ostersonnabend, веляная суббота, канувъ Свътло-Христова Воскресенія» 3). На Руси Ивановъ праздникъ извъстенъ подъ именемъ Купалы. По указанію профессора

<sup>1)</sup> D. Myth., 584—593; Beiträge zur D. Myth., I, 217; Ж. М. Н. П. 1841, т. XXXI, стат. Сабинина. — 2) Срп. рјечник. 301 — 3; Москв. 1844, IX, ст. Срезнев., 214, 222. Свътящійся Ивановскій жукъ называется у словенцевъ kersnica. — 3) D. Myth., 590

Буслаева, корень куп совывщаеть въ себь тыже понятія, что и кории яръ и буй. Во первыхъ, говоритъ онъ, куп имъетъ значение бълаго, яраго, а также буйнаго въ смыслъ роскошно-растущаго, откуда въ нашенъ языкъ употребительны: купавый — бълый, купава — бълый цвътокъ, купавка цвъточная почка и особенно бълыхъ цвътовъ. Такъ какъ у и ы въ извъстныхъ случаяхъ чередуются, то корень к у п можетъ имъть и другую форму кып, откуда кыпъть и кипенр (крисенр)-- вр зналенія орчов накипа в воорте орчизня («бълъ, какъ кипень»). Во вторыхъ, «ярый» и «буйный» заключають въ себт понятія випучаго, неукротимаго, бъщенаго, раздраженнаго; соотвътственно этому, въ сансиритъ кир не только блистать, но и яриться, гизваться, слав, кып вти, кы пати, кип ятить ся-горячиться, сердиться. Наконецъ, въ третьихъ, какъ съ словами «ярый», «ярость» нераздёльно понятіе желанія, похоти, такъ при нашемъ «кыпъти» находимъ лат. сиріо 1). Допустивъ эти лингвистическія соображенія, надо будетъ признать, что имена Куп-ало и Яр-ило обозначали одно и тоже плодотворящее божество льта; такой выводъ, во 1-хъ, подтверждается стариннымъ свидътельствомъ о «безстудномъ» характеръ купальскихъ игрищъ (см. I, 444), а во 2-хъ-тъмъ обстоятельствомъ, что въ прославской, тверской и рязанской губ. празднество Купалы еще недавно называлось Ярилою 2). Согласно съ этимъ, составитель Густинской лътописи принималь Купалу за бога земнаго плодородія: «Купало, яко-же мню, бяше богъ обилія, якоже у еллинъ Цересъ, ему-же безумным за обяліе благодареніе приношаху въто время, огда имяще настати жатва. Сему Купалу-бъсу еще в донынъ по нъконкъ странавъ безумным память совершають, начение іюня 23 дня, въ навечеріе

<sup>1)</sup> Исторія Росс. Соловьева, II, приложев., стр. 25—26; Radices linguae slov., 42. — 2) Рус. прост. правд., I, 179.

Рождества Іоанна Предтечи, даже до жатвы и дальй, сице-, вымъ образомъ: съ вечера собираются простая чадь обоего полу и соплетають себъ вънцы изъ ядомаго зелія или коренія, и препоисавшеся былюмъ возгитаютъ огнь; индъ-же поставляють зеленую ветвь, и емшеся за руце около, обращаются окрестъ онаго огня, поюще свои пъсни, преплетающе Купаломъ; потомъ чрезъ оный огонь прескакуютъ» 1). По древнепоэтическому представленію богъ-громовникъ ки пятитъ въ грозовомъ пламени дождевую воду, купаетъ въ ея ливняхъ небо и землю, и тъмъ самымъ даруетъ послъдней силу плодородія; въ христіанскую эпоху дождящій громовникъ уступилъ свое итсто Іоанну-крестителю, къ виени котораго стали прилагать народное прозваніе «Купалы»: Иванъ-Купало. Эта замъна условливалась: во 1-хъ, созпадениемъ праздника, посвященнаго Іоанну-крестителю, со времененъ купальскихъ игрищъ, и во 2-хъ-вліяніемъ языка, такъ какъ самое слово «купало» должно было возбуждать высль о креститель: купать — погружать въ воду, омывать тело, делать его чистымъ, бълымъ, купель — сосудъ, употребляемый для крещенія, ила. kupalo, чеш. kupadlo-мовинца, сикр. kûpaисточникъ, колодецъ <sup>2</sup>). Наравит съ прочиме родственными племенами, славяне при летнемъ повороте солица возжигаютъ костры, совершають омовенія въ рекахъ и источникахъ и собирають пълебныя травы. Костры распладываются на открытыхъ поляхъ, по берегамъ ръкъ и преимущественно на холиахъ в горныхъ возвышеніяхъ; въ ночь ва 24 іюня, какъ скоро загорятся Ивановскіе огня, Карпаты, Судеты и Исполиновы горы представляютъ истинно-великолтиное эртлище. На Руси для возженія купальскаго костра употребляется ж ивой огонь ");

<sup>1)</sup> П. С. Р. Л., II, 257; тоже сказано и въ Синопсисв. — 2) Писте, II, 268. — 3) Тоже соблюдалось ивкогда и въ Германія — D. Myth., 578.

почетные старики добывають его треніемъ изъ дерева, и пока продолжается эта работа -- собравшійся вокругъ народъ стоить въ благоговъйномъ молчаній, но какъ только огонь вспыхнетъ - тотчасъ-же вся толиа оживляется и запаваетъ радостныя пъсни. Дъвицы въ праздинчныхъ нарядахъ, опоясанныя чернобыльникомъ и душистыми травами, съ цветочными венками на головахъ, и холостые юноши схватываются по-парно за руки и прыгаютъ черезъ разведенное пламя; судя по удачному нин неловкому прыжку, имъпредсказывають счастие или бёды, раннее наи позднее супружество; сверхъ того, на Украйнь чрыми паскают свои врни вр вода, причрпива кр нимр зажженныя восковыя свічи, и по этипъ плывучить вінкамъ гадають о своей будущей судьбъ. Прыганье черезь огонь взбавляетъ отъ недуговъ, злаго очарованія в безплодія 1); матери нарочно сожигають на купальскомъ костръ снятыя съ хворыхъ детей сорочки — для того, чтобы виесте съ этимъ бъльемъ сгоръли в самыя бользив. Чтобы скотина не больла и чтобы коровы давали больше молока, въ Литвъ, на Руси и въ Чехахъ принято перегонять стада черезъ Ивановскіе костры. Въ Сербів, наканунъ Иванова дня, пастухи зажигаютъ свёрнутые изъ бересты факелы; съ этими факелами они обходять овечьи закуты и коровьи загоны, а затемь складывають на ближайшемъ холмъ и оставляютъ догорать въ одной общей кучъ. Словенцы разбрасывають по полямъ и огородамъ пепелъ, уголья и головешки, взятые отъ Ивановскаго костра, -для того, чтобы черви и другія насъкомыя не портили посъвовъ и капустной разсады. Тоже самое делають и чехи-для предохраненія своихъ нивъ, садовъ и огородовъ отъ непогоды и града; сверхъ того, у чеховъ существуетъ обычай зажигать наканунь Иванова дня обмокнутыя въдеготь мёт-

<sup>1)</sup> По требованію свадебнаго обряда, новобрачная чета должна перевхать черезъ зажженные пуки солоны.

лы и бъгать, размахивая ими по воздуху. Въ бълорусскихъ деревняхъ въ ночь на Ивана-Купала вбиваютъ въ земию большой коль, обкладывають его соломой и костракой, в зажигають; когда пламя разгорится, крестьянки бросають въ него березовыя вътки и приговариваютъ: «кабы мой лёнъ былъ также великъ, какъ эта березка!» 1) Обычай творить омовеніе на разсвіть Иванова дня засвидітельствовань Стоглавомъ: «огда нощь мино ходить (читаемъ въ этомъ памятикть), тогда отходять нь реце (вар. нь роще) съ велинив причаніемъ, аки бъснін, (в) омываются водою» (вар. росою). Поселяне наши не только сами купаются на этотъ праздникъ --ради здравія тіла, но съ тою-же цілію купають и больныхъ лошадей. Роса, выпадающая въ купальскую ночь, въ высшей степени обладаетъ живительными и цълебными свойствами и сообщаетъ ихъ полевыиъ цвътамъ и травамъ. Русины умываются этой росой, дабы отогнать отъ себя заые немощи и недуги; въ Литвъ канунъ 24-го іюня даже называется праздникомъ росы <sup>2</sup>). По народному повърью, аткарственныя травы только тогда и оказывають действительную помощь. когда будутъ сорваны на Иванову ночь, наи на утренней зоръ Иванова дня — прежде, чъмъ обсохнетъ на нихъ роса. Изстари и доныет ночь на Ивана Купала почитается лучшинъ въ году временемъ для сбора цълебныхъ травъ, цвътовъ в кореній (см. выше стр. 429, 629); сорванные тогда цвъты и травы, называемые въ виленской губ. свято-ян-СКИМЪ ЗЕЛЬЕМЪ, СОХРАНЯЮТСЯ ВЪ СЕМЬЯХЪ, КАКЪ НЪКВЯ СВЯтыня; въ случав надобности, ими окуриваютъ больныхъ, а

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 39; Рус. прост. празд., IV, 34; Терещ., V, 54; Въст. Евр. 1818, XXI, 54; 1819, XIII, 42—45; Укранн. Въстн. 1824, XII, 318—324; Рус. Сл. 1860, V, 37; Ганушъ, 187; Срп. рјечки, 215—6; Иличь, 156, 164—6; День 1864, 43. — <sup>3</sup>) Рус. прост. празд., IV, 37—38; Сахаров., 38—39, 101.

во время грозы ихъ бросають възатопленную печь, чтобы предохранить домъ и надворныя строенія отъ удара молніи 1). Съ тою-же цтлію чехи зарывають подъ порогомь вабы и затыкають за стртки сбереженные отъ Ивановскаго костра головни и уголья, или—какъ только начнется гроза—жгутъ на шесткт частицы купальскихъ втиковъ; сербы втшають эти втики подъ кровлями домовъ и въ хлтвахъ, для защиты отъ злыхъ духовъ и втдьмъ, а болгары кладутъ ихъ въ кадильницу и окуривають болящихъ 2).

Въ половинъ іюня полуденное солице достигаетъ высочайшей точки на небъ, дни становятся наиболъе-продолжительными, и наступаетъ пора томительнаго зноя; на этой вершинъ оно остается въ теченіи нъсколькихъ дней, называемыхъ днями лътняго солицесто янія, а затъмъ, поворачивая на зимній путь, начинаетъ все ниже и ниже спускаться по небесной горъ. У нашихъ поселянъ іюнь-мъсяцъ слыветъ макушкою лъта, а шведы соединяютъ съ нимъ названіе mid so mmar (средина лъта; mid su mmersnight — Иванова ночь). Болгары увъряютъ, что на Ивановъ праздникъ солице пляшетъ, кружится и вертитъ саблями, т. е. разбрасываетъ яркіе, пламенные лучи; по выраженію русскаго народа, оно играетъ тогда, плящетъ и мечется во всъ стороны з). Въ Силезіи дъвушки пекутъ къ этому дню пирожки, именуемые збойсиета, и выходя на утренней зоръ въ поле,

<sup>1)</sup> Рус. прост. празде., IV, 31—33; Тереш., V, 73. 87; Сажаров., I, 43; II, 41; Украин. Журн. 1824, XII, 318—9; Въст. Р. Г. О. 1857, IV, 274; Въст. Евр. 1828, V—VI, 84—85; Рус. въсв. посл., IV, 32—33; Шафонскаго: Топограф. описание черниговск. намъствичества, 31; Ч. О. И. и Д., годъ 1, IV, 60; Оп. Румян. Муз., 551: "Въ Ивановскую нощъ... на травы парятся въ банъхъ, и травы рвутъ и кореніе вопаютъ" (изъ сборника прошлаго стольтія). — 2) Каравел., 234; Веігаде zur D. Муth., II, 395.—3) Каравел., 234; Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 107; 1857, IV, 274.

раскладывають ихъ на быломъ убруст и причитывають: «дгај, słońce, graj, tutaj sa twoi słończeta!» 1) Въ сербской пъснъ вграющее сояще противополагается пасмурному, похиолому 2). Летнее солицестояние сербы в словенцы объясняють тымь невольнымь страхомь, какой должно чувствовать это светило — прежде, чемъ двинется въ далекое зимнее странствованіе: Ивановъ день (говорять они) — такой великой праздинкъ, что «на њега сунце на небу трипут (троекратно) од страха стане» 3). Когда наступали томительныя жары и грозили полямь и нивамъ засухою, а стадамъ и людямъ зловредными испареніями (заразою), —индусы ведійской эпохи обращались съ мольбою къ Индръ, призывая этого всесильнаго бога сорвать съ небесной вершины солнечное колесо и погасить его палящіе лучи въ дождевыхълотокахъ. Такить образомъ поворотъ солица на зиму быль признань за одинь изъ благотворныхъ подвиговъ бога-громовника, и на Ивановскомъ празднествъ сталъ обозначаться скатываніемъ съгоры въводу обмазаннаго сиолою и зажженнаго колеса: обрядъ, и донынъ совершаемый славянами и нъмцами (I, 208—212 4). У словенцевъ сохранилась следующая любопытная песня, которую поють при лътнемъ поворотъ солица:

> Tužilo se žarko sunce Sa vedra neba, Tužilo se svetom Ivi Na dan Ivanja, Da ga vila dvorit neče S hladjanom vodom <sup>5</sup>). Al' govori sveti Ivo Na dan Ivanja:

<sup>1)</sup> Ганушъ, 176. — 2) Срп. н. пјесме, І, 486. — 3) Срп. рјечник, 215; Гласник срп. друштва 1867, V, 104—5; Иличь, 166. — 4) День 1864, 43. — 5) Не кочетъ услужить ему (=омыть его) колодной водою.

«Stan de, sunce, do tri puta Na dan Ivanja; Dojt če tebi mlade dive S hladjanom vodom, S hladjanom če te vodom dvorit Na dan Ivanja, S vinci če ti zlatne kose Lipo kititi.»

По болгарскому повърью, солнце на Ивановъ день не знаетъ предстоящей ему дороги, а потому является дава и ведетъ его по небу 1). Эта дъва — богина Зоря, которая каждое утро унываетъ содице росою и открываетъ путь его свётозарной колесниць, и которая (какъ мы знаемъ) постоянно отождествлялась съ богинею латнихъ грозъ; словенская пасня замъняетъ ее вилою (сравни преданія о солицевыхъ дъвахъ -I, 82-85). То дъятельное участие, какое приписывали богугромовнику въ поворотъ солнца, ярко отразвлось во всъхъ новърьяхъ и обрядахъ, относящихся къ этому времени. Иванова ночь исполнена чудеснаго и таниственнаго значенія: въ эту ночь источники и ръки игновенно превращаются въ чистое серебро и золото, папоротникъ разцвътаетъ огненнымъ цвътомъ, подземныя сокровища выходятъ наружу в загораются пламенемъ, деревья движутся и ведутъ между собой шумную бестду, втдымы в нечистые духи собираются на лысой горъ и предаются тамъ неистовому гульбищу 2). Всъ эти повърья возникли изъ древне поэтическихъ выраженій, какиив народная фантазія живописала літнія грозы. Призванный новернуть солицево колесо и освъжить удушливый воздухъ, Перунъ совершаетъ этотъ подвигъ во мракъ ночи, т. е. облагаетъ небо тучами и превращаетъ ясный день въ непроглядмую ночь; поэтому и самое празднованіе поворота солнца про-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Иличь, 162-3; Каревел., 234. —  $^{3}$ ) Рус. Бес. 1857, III, 117.

исходить въ ночное время. На потемнённомъ небъ загораются молнін, или выражансь метафорически: разцватають огненные цвъты; облака в туче, эти дожденосные источники и ръки, озаряются блескомъ грозоваго пламени; бурные вихри потрясають дубравы, въ шумъ в трескъ которыхъ слышатся человъку невъдомые голоса; удары грома разблваютъ облачныя горы и открывають затаённое въ ихъ подземельяхъ золото солнечныхъ лучей; стихійные духи затягивають дикія пъсни и увлекаются въ быструю, бъщеную пляску. Костры, разводимые на Иванову ночь, могли служить эмблемами не только знойнаго іюньскаго солица, но и возжигаемаго Перуномъ грововаго пламени; это доказывается: во 1-хъ тъмъ, что угольямъ и головнямъ, взятымъ отъ купальскаго костра, приписывается сида и свойства громовой стражи, и во 2-хъ тамъ, что въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссім купальскій костеръ замъняется кучею крапивы, каковая замъна стоитъ въ несомитиной связи съ представлениемъ молни ж г у че ю травою. Словенцы, во время засухи, втыкають въ заборъ Ивановскую головешку, съ увъренностью, что она вызоветъ дождь 1). Рядомъ съ скатываніемъ огненнаго колеса въ ръку, топили въ ней и самаго Купала. Въ Малороссіи уцільта слідующій обрядъ: наканунъ Иванова дня дълаютъ изъ соломы идола Купала — вногда величиной съ ребенка, а иногда въ настояшій рость человіта, надівають на него женскую сорочку, плахту, монисты и вёнокъ изъ цвётовъ. Тогда-же срубаютъ дерево (преимущественно: черновленъ, вербу или тополь), обвещивають его лентами и венками и устанавлявають на набранномъ для игрища мъстъ. Дерево это называютъ Мареною; подъ немъ ставятъ наряженную куклу, а подле нея столь съ разными закусками и горблиою. Затънъ зажигаютъ костёръ и начинаютъ прыгать черезъ него попарно (молодецъ

<sup>1)</sup> Иличь, 165.

съ дъвицею), держа въ руказъ купальскую куклу; игры и пъсни продолжаются до разсвъта. На другой день куклу и Марену приносятъ къ ръкъ, срываютъ съ нихъ украшенія и бросаютъ ту и другую въ воду. На праздникъ возглашается обрядовая пъсня:

Ходыли дивочки коло Мариночки, Коло мого вудола Купала. Гратеме сонечко на Йвана! Купався Иванъ, та въ воду упавъ; Купало на Йвана!

Чехи (около Эгера) ставять на возвышенномъ итстт вырубленную въ лесу сполнстую ёлку или сосну, убранную венками, цвътами и красными лентами; вокругъ нея накладываютъ и зажигаютъ вечеромъ кучу хворосту и другихъ горючиль матеріаловь, и какъ только вспыхнеть пламя - парня бросаются къ Иванову дереву в літаутъ на него доставать вънки и денты. Перунъ-оплодотворитель (Ярило) и Лада, богиня вори ( просвътленнаго солица) и лътнихъ грозъ, принимали равное участие въ жизни природы и чествовались нашами предками, какъ нераздъльная божественная чета. Литовцы и летты, сходясь на купальское празднество, славили Ладу 1) и приносили ей въ жертву бълаго пътуха; туже богиню призываютъ въ своихъ обрядовыхъ пъсняхъ и карпаторуссы 3). Возат Купала, слившагося въ христіанскую эпоху съ Іоанномъ-крестителемъ, — въ нашихъ преданіяхъ выступаетъ Купальница, имя которой сдълалось эпитетомъ св.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Lada, Lada, dido musu deve!—Лада, Лада, великая наша богиня! — 2) Въсти. Р. Г. О. 1857, IV, 271; Терещ., V, 56, 68, 73; Рус. прост. празди., IV, 21; D. Myth., 569. По свидътельству автора "Абенеги русскихъ суевърій" (стр. 2), иморки (недалеко отъ Петербурга) собирались наканунъ Иванова дия подъ старою липою, разводили огонь и при плискахъ сожигали бълаго пътука.

Аграфены, такъ какъ память этой последней празднуется на 23-е іюня. Собственно-же Лада ситинлась въ возартніяхъ народа Пречистой Девою Марією, которую сербы называютъ огня на Марія, хорутане — в у е с па Магіје, лужичане — в у е с к о у піса. Въ Перавславать Залесскомъ есть храмъ Пресв. Богородицы, именуемой местными жителями К у пальня це ю. Народныя причитанія и колядки приписываютъ Богородицъ ниспосыланіе дождя и возделываніе пашней. 24-го іюня, при в осход в солица, бълоруссы собираются у пылающихъкостровъ и смоляныхъ бочекъ и поютъ следующую песню:

Иванъ да Марья
На горъ купалыся;
Гдзъ Иванъ купався —
Берегъ колыхався,
Гдзъ Марья купалась —
Трава расцилалась,

т. е. Перунъ и Лада купались въ дождевыхъ потокахъ, на вебесной горѣ, при чемъ первый потрясалъ землю громовыми
раскатами, а послѣдняя растила на поляхъ травы. Что именно
таково значеніе приведенныхъ стиховъ, это подтверждается
другою купальскою пѣснею, въ которой разсказывается: какъ
«въ озерѣ самъ Богъ купався съ дитками-судитками» (II,
477). День Аграфены купальницы посвящается собиранію лѣкарственныхъ травъ; изъ числа этихъ зелій особеннымъ уваженіемъ въ народѣ пользуются купаленка или купальница (trollius europaeus, желтоголовъ) и цвѣтокъ Иванъ
да Марья (melampyrum nemorosum, нѣм. tag und пасht):
крестьяне парятся на нихъ въ баняхъ, дабы смыть съ себя худобу и болѣзни. Съ тѣим-же именами Ивана и Марьи соединяетъ жупальская пѣсня и уборку хлѣба:

Ой! че то жито пидъ гору стояло? Иванкове жито пидъ гору стояло, Пидъ гору зелененько, по мисяцу видненько. Модода Маричка ходить жито жати: "Мододой Иванко! не внію я жати". —Якъ я тебе визьму, жито жати научу! 1)

Случайное созвучие имени Марія съ словомъ Марена (=3има, Смерть) повело къ смъщенію связанныхъ съ ними представленій; такая ошибка произошла тъмъ легче, что, по требованію стародавняго культа, въ началѣ весны топили чучело Марены, а при автнемъ поворотъ солица таже судьба постигала\_Ладу. Вотъ почему зеленое дерево, служившее эмблемою Авта, на Ивановомъ праздникъ бросается въ воду и вивстъ съ тъпъ получаетъ название Марены. Хотя народъ и продолжаетъ по преданію совершать купальскіе обряды, но давнымъдавно утратилъ живое ихъ понимание и постоянно смъшиваетъ Купала съ Купальницею. Мы видели, что куклу, называеную Купалою, наражають въ женскіе уборы; въ харьковской же губ. кукла эта извъстна подъ именемъ Марены 2). У бълоруссовъ, съ разсвътомъ Иванова дня, крестьянки выбираютъ изъ своей среды самую красивую дъвушку, обнажаютъ ее и опутывають съногъ до головы гирлиндами изъцивтовъ; затъмъ отправляются въ лъсъ, где Дзевко-Купало (такъ называютъ избранную дъвушку) обязана раздавать своимъ подругамъ заранъе-приготовленные вънки. Къ этой раздачъ она приступаетъ съ завязанными глазами — въ то время, какъ вокругъ нея движется веселый дъвичій хороводъ. Смотря по тому, какой вънокъ кому достанется, заключають о своей будущей судьбъ; свъжій вънокъ сулить богатую и счастливую жизнь замужемъ, а вънокъ сухой, увядшій — бъдность и несчастанвый бракъ: «счастья-доли не бачить ей, жить у недо-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 36, 40, 85; Уярани. Журн. 1824, XII, 318—324; Терещ., V, 74—83; YI, 194; Рус. прост. праздн., III, 11; IV, 30—33, 39—40, 49; Пассекъ, I, 100—9; День 1864, 43.— 2) Аркеолог. Въсти. 1867, III, ст. Потебии, 97.

ды!» 1) Наоборотъ, срубленное дерево принимается въ нъкоторыхъ ибстностяхъ за самаго Купалу: на Волыни и Подолб дъвицы приносять убранную цвътами вербу, устанавлявають се въ землю, и вохругъ этого дерева, называемаго Купайломъ, водятъ хороводъ и поютъ жалобныя пъсня; между тъмъ собираются парии, и выждавъ время, вступаютъ въ притворную борьбу съ хороводомъ, овладъваютъ вербою и рвутъ ее на части 2). Въ этомъ обрядъ кроется мысль о начинающемся, после летняго поворота солнца, замиранів плодотворящихъ силъ природы; богиня-Солице, пускаясь въ зимнюю дорогу, съ каждымъ днемъ болъе и болъе теряетъ свою царственную власть надъ міромъ: дни сокращаются, ночи увеличиваются, а вижеть съ тъмъ и вся природа близится въ старости и увяданію. Въ літніе жары народъ призываль громовника погасить пламя солнечных лучей въ разливъ дождевыхъ потоковъ; но самое это погашение должно было напоминать древнему человъку аналогическія представленія Ночи, съ приходомъ которой дневное свътило тонетъ въ волнахъ всемірнаго океана, Зимы, которая погружаеть его въ море облаковъ и тумановъ, и наконецъ Смерти, которая гаситъ огонь жизни. Прибавимъ къ этому, что на пути въ загробный міръ. усопшіе, по митнію нашихъ предковъ, должны были переплывать глубокія воды. Мысль о замирающихъ силахъ природы особенно-наглядно выражается въ тъхъзнаменательныхъобрядахъ, которые еще недавно совершались на Всесвятской недълъ или въ первое воскресенье послъ Петрова дня, празднуемаго 29-го іюня, и были извъстны въ нашемъ народъ подъ названіемъ похоронъ Костромы, Лады в Ярила. По всему въроятію, обряды эти принадлежали въ старину къ купальскимъ игрищамъ; но такъ-какъ по своему вакханальному

<sup>1)</sup> Приб. иъ Ж. М. Н. П. 1846, 13—15. — 2) Рус. прост. презди., IV, 30.

характеру они должны были вызывать постоянные протесты со стороны духовенства, находившаго подобное «безстудіе» несоотвътствующимъ святости поста и церковнаго праздиика, то и были перемъщены на другіе дии. Сверхъ того, съ именемъ апостола Петра суевтрный народъ связываль спов старвиныя представленія о богт-громовникт (II, 403); а потому и купальскія игрища легко могли пріурочиваться ко времени около Петрова дня. Вы накоторыхы мастностяхы вечеромы наканунъ 29-го іюня крестьяне зажигають костры, а на утро савдующаго дня наблюдають игру восходящаго солнца 1). Похороны Костроны въ пензенской и свибирской губ, совершались такимъ образомъ: прежде всего дъвицы избирали изъ среды себя одну, которая обязана была представлять Кострому; затъмъ подходили къ ней съ поклонами, клали ее на доску и съ въснями несли къ ръкъ; тамъ начинали ее купать, при чемъ старшая изъ участвующихъ въ обрядъ сгибала изъ лубка лукошко и била въ него, какъ въ барабанъ; начослъдокъ возвращались въ деревню в заканчивали день въ хороводахъ и играхъ. Въ муромскомъ убадъ соблюдалась иная обрядовая обстановка: Кострому представляла кукла, которую делали изъ соломы, наряжали въ женское платье и цвъты, клаля въ корыто и съ пъснями относили на берегъ ръки или озера; собравшаяся на берегу толпа раздълялась на двъ половины: одна защищала куклу, а другая нападала и старалась овладёть ею. Борьба оканчивалась торжествомъ нападающихъ, которые суватывали куклу, срывали сънея платье и перевязи, а солому топтали ногами ибросали въ воду, между темъ какъ побъжденные защитники предавались неутъшному горю, закрывая лица свои руками и какъ-бы оплакивая

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 41; Рус. прост. правди., IV, 66-67; Въст. Евр. 1821, III, 198-9.

смерть Костромы. Должно думать, что кукла эта приготовлялась не только изъ соломы, но также изъ сорныхъ травъ и прутьевъ, и что именно повтому она получила название Костромы. Въ областныхъ говорахъ слово кострома означаетъ: прутъ, розгу и растущія во ржи сорныя травы; костра, кострецъ, костеръ, костера — трава метлица, костеръ, костеря — жесткая кора растеній, годныхъ для пряжи, костры ка — крапива, кострубый (кострубатый) — шероховатый, въ переносномъ смыслъ: придирчивый, задорный '). Напомнимъ, что прутъ, крапива, колючія и цъпки травы принимались за символы Перуновыхъ молній. Въ Малороссіи соломенная кукла, которую хоронили въ первый понедъльникъ Петровки, называлась Кострубомъ, в обрядъ ея похоронъ сопровождался печальною пъснею:

Померъ, померъ Кострубонько, Сивый, милый голубонько!.. <sup>2</sup>)

Подобный-же обрядь въ саратовской губ. называется проводами Весны: 30-го іюня дѣлаютъ соломенную куклу, наряжаютъ ее въ кумачный сарафанъ, ожерелье и кокошникъ, носятъ по деревнѣ съ пѣснями, а потомъ раздѣваютъ и бросаютъ въ во ду. Ярилово празднество отличалось тѣмиже характеристическими чертами. Въ Воронежѣ толпы народа съ ранняго утра сходились на городской площади и съ общаго согласія опредѣляли: кому изъ присутствующихъ быть представителемъ Ярила; по разрѣшеніи этого важнаго вопроса, — избрацнаго облекали въ пестрое, разноцвѣтное платье, убирали



<sup>1)</sup> Обл. Сл., 91; Доп. обл. сл., 90; Географ. изявст. за 1850 г., II, ст. Кавелин., 9; Старосв. Банд., 372; Толк. Слов., I, 783. Въ саратовской губ. костроною называется куча солоны, сожигаемая подъ Новый годъ—Терещ., VII, 116. — 2) О Кострубъ, по словавъ О. Миллера, есть въ Малороссія пъсви съ неудобныни для печати подробностями—Ж. М. Н. П. 1867, стат. 2-я, 637.

MBTTAME M JOHTAME, HABTMUBALH HA HOPO KOJOKOJE TERE H бубенчики, на голову надъвали ему распрашенный бумажный колпакъ съ пътушьнин перыяни, а въ руки давали колотушку, которая изстари принималась за эмблему громовой палицы (I, 441-3). Шествіе Ярила возвъщалось барабаннымъ боемъ: обходя площадь, онъ прав. плисалъ и кривлялся, а следомъ за нимъ двигалась шумная толпа. Народъ предавался полному разгулу, и после разныхъ игръ, сопровождвемыхъ пъснями, музыкой и плясками, раздълялся на двъ стороны в начиналь кулачный бой — стъна на стъну. Въ Костромв горожане сходились на площадь, избирали старика, свой и вометоря бие втербая в эти образи од в и провети од дене и въбати од в провети од в пробети од в провети од провети од в провети од провети од в провети од провети од в провети од в провети од предети од провети од при од п съкуклою, которая изображала Ярила и нарочито делалась съ огромнымъдътороднымъ удомъ. Затъмъ отправлялись за городъ; старикъ нёсъ гробъ, а вокругъ него шли женщины, причитывали нараспъвъ похоронныя жалобиицы и жестани своими старались выразить скорбь и отчанные. Въполь вырывали могилу, хоронили въней куклу съ плаченъ и воемъ, и тотчасъ-же начинали игры и плясви, напоминавшія языческую тризну. Въ Малороссів соломенное чучело Ярила приготовлялось со в сти и е сте ствен ны и и принадлежностими мужскаго пола; куклу эту клали въ гробъ и по захожденіи солнца выносили на улицу. Пьяныя бабы подходили къ гробу, плакали и печально повторяли: «померь онь, померь!» Мущины подымаля и трясля куклу, какъбы стараясь разбудить усопшаго Ярила, и потомъ заибчали: «эге, баба не бреше! вона знае, що јій солодче меду.» Бабы продолжали горовать и причитывать: «якій же винъ бувъ хорошій!.. Не встане винъ бильше! о якъ-же намъ разставатися еъ тобою? и що за жизнь, коли нема тебе? Приподнимись хоть на часочикъ! но винъ не встае и не встане...» Когда Ярило быль уже достаточно ублажень и оплакань, куклу его зарывала въ могнау 1). Некоторые изъ нашихъ ученыхъ видятъ въ именахъ Купала, Ярила, Костроны только названія летнихъ праздинковъ, и ничего болъе. Но если принять въ соображеніе, что фантазія младенческих в народовъ любила свом представленія облекать въ живые, пластическіе образы, что это было существенное свойство ихъ иышленія и піросозерцанія, что самыя времена года карались уму древняго человъка не отвлеченными понятіями, а дъйствительными божествами, постщающими въ навъстную пору дольній міръ и творящимя въ немъ тв перемены, какія замечаются въ жазиж, цвътеніи и замиранія природы; то несостоятельность вышеуказаннаго мизнія обнаружится сама собою. Изъ приведеннаго нами описанія праздинчныхъ обрядовъ очевидно, что народъ еще недавно представляль Купала и Ярила, какъ существа живыя, человъко-подобныя, и въ этомъ нельзя не признать отголоска глубочайшей древности, когда поэтическое чувство господствовало надъ мыслію человъка.

Послѣ Иванова дня поселяний начинаетъ слѣдить за тѣши знаменіями, которыя пророчать ему о грядущей смѣнѣ лѣта зниою. Къ концу іюня замолкаютъ кукушка, соловей и другія пѣвчія птицы; такъ какъ это случается около того времени, когда въ поляхъ колосится хлѣбъ, то о замолкшей кукушкѣ крестьяне выражаются, что она подавилась житнымъ колосомъ; малоруссы говорятъ: «соловейко вдавився ячминний колоскомъ, а зозуля мандрикою» 2). Съ сентября начинается отлетъ птицъ въ теплыя страны или впрій; о ласточкахъ разсказываютъ, что въ первый день этого мѣсяца онѣ прячутся въ колодцы, т. е. улетаютъ въ рай (—царство вѣчнаго лѣта), лежащій по ту сторону облачныхъ источ-

<sup>1)</sup> Сахаров., II, 42, 91—93; Терещ., V, 100—4; Рус. прост. празд., I, 234; IV, 51—65; Рус. Бес. 1856, III, 105; Труды владан. стат. пон. 1867, VII, 29. — 2) Мандрини—ватрушки, которыя немутся въ Петрову дию.

никовъ. Въ тотъ-же день крестьянки хоронятъ мухъ и таракановъ въ гробахъ, сдъланныхъ изъ свекловицы, ръпы или моркови, чёмъ символически обозначается оцъпенъне этихъ насъкомыхъ на все время зимы. 14-го сентября зиви уползаютъ въ вирій, или-же собираются въ ямахъ, свертываются въ клубкии засыпаютъ зимнимъ сномъ 1). Мало по малу увеличиваются холода, трава увядаетъ, съ деревьевъ опадаютъ листья, и наконецъ является суровая Зима, налагаетъ на весь міръ свои оковы, стелетъ по водамъ ледяные мосты, землю одъваетъ въ бълоситжный саванъ и выпускаетъ изъ адскихъ подземелій вереницы вьюгъ, мятелей и морозовъ.

Если съ поворотомъ солнца на зиму соединялась мысль о замираніи творческихъ, плодотворящихъ силь природы, то съ поворотомъ этого свътная на атто необходимо должна была соедвияться мысль о ихъ возрожденів, на что в указывають обряды донынъ-совершаемые во время Рождественскихъ Святокъ — на такъ называемомъ праздникъ Коляды. Коля (е)да, пол. kolęda — латин. calendae — собственно: первое въ каждомъ мъсяцъ число, по которому велся счетъ в предшествующимъ ему днямъ съ половины или точите-послт идъ предыдущаго мѣсяца; впослѣдствін слово это стало попренмуществу употребляться для обозначенія январскихъ календъ (съ 14 декабря по 1 января вкаючительно), какъ исходнаго пункта, съ котораго начинается годъ, и затъмъ уже въ средніе въка перешло въ название святочныхъ игрищъ: фран. chalen-des, прован. calendas, нижненъм. kaland. Къ намъоно проникло изъ Византін, вийстй съ отреченными книгами, и согласно ср зваковими законями ставанскаго измин изминичест вр коляду. Някнооръ Омологета, жившій въ IX вікі, въ опроверженів своемъ ложныхъ писаній геворить, что не должно

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 988, 995—6; Номис., 282; Сахаров, II, 50—52; Кіев. Г. В. 1850, 22.

держать у себя βροντολόγια и χαλανδολόγια (въ древнеславянскомъ переводъ: громниковъ и колядниковъ-си. стр. 607 1). Коричая книга по списку 1282 года, приводя правило запрещающее колядскіе обряды, присоединяеть такое толкованіе: «каланди соуть пьрвін въ коемьждо итсяци днье, «въ нихъ-же обычай бъ единомъ творити жертвы, и въ таже «овроуманія единьстій бъаху праздныйнци; вроумъ бо порекаъ «есть Діонисово, и иная вься яже соуть идольская прельсти «в соуетьства отмещюще святів отъ втрныхъ житія, возбра-· «НЯЮТЬ КРЕСТЬЯНОМЪ ТАКОВАЯ ТВОРИТИ... И НЕ ПОВЕЛТВАЮТЬ «моужемъ облачатися въ женьскыя ризы, ни женамъ въ «моужьскыя, еже творять на праздынявы Діонисовы пляшюще, «ни лиць же восматыхъ въздагати на ся, ни козлихъ, ни са «тоурьскыхь... яже нынв творять селяне, не ведоуще что «творять» 2). На тождество рус. коляды съ латви. calen. dae указаль еще Яковь Гримиь 3), и нельзя не удивляться, что изследователи наши какъ-будто не заметили этого простаго объясненія и постоянно придумывали свои собственныя производства, основанныя на безплодной игрт созытчій ). Когда наступали самые короткіе дни и самыя длинныя ночи въ году, древній человъкъ думаль, что Зима побъдила солице, что оно одряхивио, утратило свою лучезарность и гото-

<sup>1)</sup> Лвтоп. занятій Археогр. Ком. 1861, 29—32; Рус. прост. правд., II, 5. — 2) Ист. Христом. Бусл., 382—3. — 3) D. Муth., 594. — 4) Г. Гедеоновъ сближаетъ коляду съ греч. хаλ й ф δ й — Зап. Имп. Ак. Н. 1862, II, кн. 2, 173; Дм. Щепкинъ видитъ въ этомъ словъ кол-ъдъ (вокругъ ъдущій) или кол-ъд й (круговая яства) — Объ источи. и формахъ рус. баснословія, ІІ, 64; г. Везсоновъ подовръваетъ здъсь колоду (зажженный пень) — Кальки Пер., ІV, 46; г. Костонаровъ производитъ коляду отъ слова коло (колесо) — Слав. миф., 99; г. Соловьевъ указываетъ на сложныя: коло Лада, ко-Ладу — Архивъ кст. - юрид. свъд., І, 29, и такъ дал.

вится умереть, т. е. погаснуть. Но торжество зыыхъ свяъ продолжается не далье 12-го декабря-день, въ который солеце поворачиваеть на лето и который поэтому слыветь въ народъ поворотомъ, поворотникомъ и солоноворотомъ 1). Какъ на Ивана Купала Солнце, по русскому поверью, выбажаеть въ колеснице на серебреномъ, золотомъ и алмазномъ коняхъ, такъ и теперь наряженное въ праздинчный сарафанъ и кокошникъ -- оно садится въ телегу и направляетъ своихъ коней на лътнюю дорогу 2). Народъ сочеталь съ этой древней богинею имя Коляды, и прославляя въ обрядовой пъснъ вытадъ Солица на лъто, употребляетъ саблующее выражение: «Бхала Коляда въ малеваномъ возочку, на вороненькомъ конечку» 3). Въ прежніе годы существоваль даже обычай возять Коляду, которую представляла нарочно-вабранная дввушка, одтая въбълую сорочку 4). Отсюда становится понятнымъ, почему составители старинныхъ хроникъ причисляли Коляду къ соиму язычеенихъ боговъ и въ обрядахъ колядскаго правдника усматривали следы идолослуженія. После зимняго поворота, солине мало по мелу начинаетъ брать верхъ надъ демонами мрака: по

<sup>1)</sup> Въ Иллюстрація 1847 года (стр. 253—4) напечатаво предавіе, будто бы въ XVI—XVII стол. звонарный староста московскаго Успенскаго собора два раза въ году обязанъ былъ являться предъ царскія очи: 12-го денабря—съ докладомъ, что "отселъ возвратъ солнцу съ зимы на лъто, день прибывлетъ, а нощь умаляется", и за такую радостную въсть государь жаловалъ ему 24 серебреныхъ рубля; 12-же іюня—съ докладомъ, что "отселъ возвратъ солнцу съ лъта на вяму, день умаляется, а нощь прибываетъ", и за эту печальную въсть старосту запирали на 24 часа въ темную палатку на Ивановской колокольнъ. Предавіе это не подтверждается ни дворцевыми расходнымь книгами, въ которыя записывалась всикая царская награда, ни другими письменными свидътельствами того времени. — 2) Сахаров., II, 68—69. — 3) Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 98. — 4, Сахаров., II, 69.

народному выраженію, день къ Новому году прибавляется на куриный шагъ или на гусиную лашку 1), а въ началъ февраля лучи солнечные уже «нагръваютъ у коровы одинъ бокъ», почему крестьяне и называють февраль-місяць бокогрівемь . Въ этомъ переходъ отъ постепенной утраты къ постепенному возрастанію светоносной смлю солнца предки наши видели его возрождение вля воскресение (\_\_возжение солнцева свътильника — І. 187-8) и въ честь столь радостнаго событія, совершавшагося на небъ, зажигали по городанъ и селанъ костры. Такъ какъ около того-же временя христіанскія правила установили праздновать Рождество Спасителя, называемаго въ церковныхъ пъсняхъ «праведнымъ солнцемъ, примедшимъ съ востока» 3), то древле-языческій праздникъ рождающемуся солнцу и быль пріурочень къ Рождественскимь Святкамь; по митнію народа, высказанному въ его обрядовой пъсит. Коляда нарождается наканунъ Рождества 4). Къ этому необходимо добавить, что, витстт съ перенесениеть новольтия на 1-е января, мысль о нарождающемся новомъ годъ весьма удачно совпала съ стариннымъ миномъ о рожденім солнца, движениемъ и поворотами котораго опредъляется обычная сміна времень. Замітимь, что еще у римлянь праздникь natales solis in victi совершался въ январскія календы ... Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Россін удержалось обынновеніе раскладывать по берегамъ ръкъ костры — въ ночь на 12 е декабря; вообще-же паленію костровъ посвящають у насъ ночи на Рождество Христово, на Новый годъ и Крещеніе. Во время

<sup>1)</sup> Послов. Даля, 970, 1002; Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 100; Weihnachten in Schleswig-Holstein, Гандельманна, 35. — 2) Сахаров., II, 8—9; Рус. въ св. послов., IV, 24. — 3) На родянахъ, ставя на столъ кашу, поютъ тропарь: "Радуйся, благодатная Вогородице Дъво! явъ тебе бо явыде солице правды — Христост, Богъ вашъ". — 4) Терещ., VII, 57; Малкъ, VIII, 63. — 5) Ж. М. Н. П. 1838, т. ХХ, 340, Пропилен, IV, 137.

Рождественской заутрени почти по встиъ городамъ и селамъ жгутъ у церквей смоляныя бочки. На Украйнъ, начиная съ 25-го декабря, врестьяне цтаую недтаю не вывидывають изъ шабы сора, а тщательно собшрають его въ одну кучу; на Новый же годъ, передъ самымъ восходомъ солица, выносятъ соръ въ садъ и зажигаютъ -- съ твердою увъренностью, что оживленныя дъйствіемъ этого огня деревья принесутъ на будущее льто обильные и вкусные плоды. Нъкоторые хозяева собирають сорь въ продолжение целаго года и зажигають его на дворъ или въ саду наканунъ Рождества Христова 1). У сербовъ, кроатовъ и далиатинцевъ канунъ Рождества называется бадњи дан (бадый день) отъ слова бадњак 2), означающаго сырую дубовую колоду, сожигаемую въ это время на домашнемъ очагъ, а самое Рождество - Божић (сынъ божій, новорожденный божественный младенецъ). На бадий день сербъ-• домохозяннъ (домаћин) отправляется въ лъсъ, прінскиваетъ молодой дубъ, вырубаетъ изъ него колоду и привозитъ ее на свой дворъ; въ Герцеговинъ для этой перевозки употребляютъ шесть нан восемь воловъ. Какъ только смеркнется, хозявнъ вносить колоду въ избу, и обращаясь къ домочадцамъ, привътствуетъ ихъ: «добар вече 3) и честит 4) вам бадњи дан!» Ему отвъчають: «дао ти Бог добро сретьи и честити! 5) Принесенную колоду обмазывають по краямь медомъ, посы-

<sup>1)</sup> Молодикъ 1844, 101. — 2) Г. Потебия производить бадмякъ отъ сивр. badh—бить (слав. бодать, литов. badyti; сравия колоть и колода)—Ч. О. И. и Д. 1865, II, 1; а г. Лавровскій (ibidem 1866 г., II, 15), оспаривая это производство, указываетъ на др.-славин. корень бъд (бъд-вти, боудити) и соединяетъ со словомъ бадиякъ понятіе пробужденія, бодрствованія: въ шеходъ декабря солице пробуждалось отъ зимияго сна—загоралось новымъ пламенемъ и выступало на латнюю дорогу. — 2) Вечеръ. — 4) Счастлявый. — 5) Въ Черногорія принято сотвъчать: ви с тобом заедно сречно и честито!«

-варть зорновымь хитоомъ и кладуть въ печь на горячія уголья. Въ нікоторыхъ деревняхъ, кромі большаго бадняка, воздагають на огнище еще пять меньшихь, называемыхъ баднячица выв бы ажена палица. Всявдъ затемъ хозяйка устилаетъ полъ соломою и разбрасываетъ по ней орвин. Послъ ужина поютъ и веселятся, а на разсвътъ слъдующаго два стръляють изъружей. Первый гость, который войдетъ въ избу на Рождественскій праздникъ, называется положайникомъ или полазникомъ; ему приписывають и всв радости, и всв отды, какія выпадають на долю хозновь и нхъ семья въ теченін цтлаго года. Поэтому всякій домайня заранте избираетъ себв въ положайники такого знакомаго, о которомъ думаетъ, что онъ навърно првнесетъ ему счастіе; сатдуя обще-принятому обычаю, никто другой и не является на первый день праздника. При входъ въ избу, положайникъ бросаетъ горсть хатбиыхъ зеренъ и произноситъ: «Христос се роди!» а кто-нибудь изъ домашнихъ отвъчаетъ: «ва истину роди!» и осыпаетъ его саного житомъ. Послъ этого положайникъ приближается къ огнищу, и ударяя кочергой по горящему бадняку - такъ, что искры сыплются во вст стороны, причитываетъ: «оволико говеда, оволико коња, оволико коза, овоенко оваца, оволико криака, оволико кошница, оволико среће и напретка!» (см. II, 42.) Передъ объдомъ всъ присутствующіе беруть въ руки по зажженной восковой свечь, молятся Богу и целують другь друга-со словани: «мир божји! Христос се роди, ва истину роди, поклањамо се Христу и Христову рожанству.» По окончанін молитвы и взавиныхъ привітствій, свічи передаются домохозянну, который соединяєть ихъ въ оданъ пукъ и ставитъ въ чашку, наполненную разнаго рода хатоными зернами; немного погодя онъ гасить ихъ въ этихъ зернахъ, опуская зажженными концами внизъ. Кромъ другахъ яствъ, для рождественской трапезы необходимы медъ и чесняца, т. е. пресный пшенечный харбъ съ запеченною въ немъ серебреною наи золотою монетою. Когда усадутся за столъ, домаћин разламываетъ чесницу и раздаетъ всфиъ по куску; тотъ, кому достанется кусокъ съ монетою, будетъ «најсретнији оне године». Баднякъ, по метнію сербовъ, обладаетъ цълительной и плодородящей силою: уголья и золя его упогребляются, какъ лъкарство протевъ бользией рогатаго скота и до· шадей; татющей головней его окуривають улья, и потомъ, когда она погаснетъ -- относятъ ее въ садъ и ставятъ на молодую санву или аблоню: такъ поступають для того, чтобы будущій годъ быль изобилень на медь и садовые плоды. Туже проязводительную силу сербы соединяють и съ божитными съменами, и съ божитною соломою; съменами этими они зажармянваютъ куръ, чтобы не было недостатка въ яйцахъ, а солому относять на нивы, «да би боле родиле» 1). Въ Черногорін на бадній день наждая семья приготовляєть толстое дубовое бревно, обвитое лавровыми вътвями. По закатъ солица вносять бревно въ избу, посыпають его пшеницею и причитывають: «я тебя пшеницею, а ты меня мужскими главами (т. е. даруй мив потомство), скотиною, хавбомъ и всякимъ счастіемъ! затъмъ старъйшина, вмъстъ съ домочадцами, кладетъ бревно на очагъ в зажигаетъ съ обояхъ концевъ, а когда оно разгорится — льет ъ на него вино и масло и бросает ъ въ огонь горсть мукв в соли. Отъ священнаго пламени очага онъ затепливаетъ восковыя свъчи в дамиаду передъ мконами, и сотворивъ молитву о благоденствін своей семьи м всьхъ православныхъ христіанъ, беретъ чашу вина, отвъдываетъ немного и передаетъ старшему сыну; этотъ въ свою очередь долженъ передать ее следующему родичу, и такъ да-

<sup>1)</sup> Срп. рјечник, 11-12, 34-35, 533, 822-3; Терещ., YII, 19-27; Ч. О. И. в Д. 1865, II, 2-4; Гласник срп. друштва 1867, Y, 122; Иличь, 95.

лье, пока круговая чаша не обойдеть всехъ мущень и желщинъ. Но каждый, взявши чашу, прежде-нежели отопьетъ наъ нея, плещетъ вивомъ на баднякъ съ такимъ привътомъ: «будь здравъ, бадняче-веселяче, съ великомъ и добромъ сречомъ у кучу улега!» По окончанів описанныхъ обрядовъ. дѣлаютъ нъсколько заловъ изъ ружей и приступаютъ къ вечерней трапеав, при чемъ столъ бываетъ устланъ соломою, по средент стола лежатъ одинъ на другомъ тре хлтба, а надъ верхнимъ хлъбомъ красуется воткнутая въ него давровая вътка съ апельсиномъ или яблокомъ. Баднякъ о стается въ печи и табетъ тамъ до Новаго года; во все это время праздинчныя яства не снимаются со стола и всегда готовы на угощение друзей, знакомыхъ и странииковъ. Всякой гость входя на Рождественскіе Святки въ избу, подвигаетъ баднякъ къ задней сторонъ печи, в какътолько посыплются искры, высказываетъ доброе пожеланіе: «да будетъ у хозявна столько-же дътей, коровъ, овецъ или денегъ, сколько выпало искръ!» 1) У болгаръ канунъ Рождества-б ждин вечеръ, и сопровождветси следующими обрядами. Глава семейства, жена его м дъти выходять на дворь съ зажженными лучинами въ рукахъ, отправляются къ мъсту, отведенному для рубки дровъ, и выбирають толстое, длинное и сырое дубовое польно. Когда оно будетъ найдено, домовладыка снимаетъ шапку и съ благоговъніемъ произносить: «помози, Боже и ти Коледо, да поживъемъ и до друга година! - Потомъ, взваливъ дубовое полвно на плечо, возвращается въ избу, кладетъ его въ печь и разводитъ оговь; приступая къ очагу, онъ возглащаетъ молитву и обращается нъ присутствующимъ со словами: «Христосъ са роди!»---Истино са роди! отвъчаютъ ему домочадцы и цълуются другъ съ другомъ. Это возженное наканунъ Рождества подъно называет-

<sup>1)</sup> Записии морси, сонцера, соч. Броневскаго, I, 258-9; Путешествіе въ Черногорію А. Попова, 223-4.

ся бждникъ; оно должно медленно и постоянно горъть во все продолжение Святокъ — до самаго Крещения. Въ иткоторыхъ мъстахъ Болгарін 24-го декабря тушать во всей деревив старый огонь, и въ замінъ его вытирають из в сухаго дерева новый -- божій наи святой огнецъ, которымъ и возжигаютъ домашніе очаги 1). Когда баднякъ загорится, домовладыка подымаетъ его и ударяетъ имъ нъсколько разъ, пригова ривая: «за плодъ и здраве!» Искры, которыя посыплются отъ перваго удара, знаменуютъ приплодъ лошадей, искры отъ втораго и третьяго ударовъ - приплодъ коровъ и овецъ, и такъ далье. На разведенномъ огнъ пекутъ пръсный хлъбъ, съ золотой или серебреною монетою внутри, называемый боговица ( серб. чесинца); по полу разбрасываютъ солому, грецкіе оръхи и пшеницу; къ ужину приготовляютъ вино, медъ и разные плоды: яблоки, сливы, сухіе персики, изюмъ, виноградъ, стручки и оръхи. Какъ скоро столь будетъ накрытъ и уставденъ яствами и напитками, глава семейства беретъ кадильницу, читаетъ молитву и кадитъ по избъ ладономъ; послъ того садятся за ужинъ, но събдають не все, а часть меда м фруктовъ откладывають въ особую миску, ставять подъ образа н сберегають на случай бользней, какъ самое надёжное лькарство. Набожные люди, втриме завътавъ старины, старавотся не спать на Рождественскую ночь; сиди возлав очага, они заботливо наблюдають, чтобы какъ-нибудь не погасло священное пламя. Пепель, остающійся отъ бадняка, частію употребляють на лъчение домашней скотины, а частию разсыпаютъ по нивамъ, пастбищамъ и виноградинкамъ — съ твердымъ убъжденіемъ, что это способствуетъ хорошему урожаю: ту часть бадняка, которая не успъваетъ сгоръть ко дию Крещенія, зарывають въ землю — посреди виноградника, или

<sup>1)</sup> Подобный обрядъ совершается на Руси накануив 1-го севтября (Терещ., V, 145; Сахаров., II, 52) — въроятно потому, что

"хранять" въ дому до слъдующаго Рождественскаго сочельни-' на и тогда разводять ею «новый огонь» 1). У германскихъ <sup>51</sup>племенъ сербо-болгарскому бадняку соответствуютъ weih-"nachtsblock, julblock, о которыхъ упоминаютъ писатели Т XII-го въка; во Франціи еще донывъ чествуется souche de noël 2); въ Марсели зажигають calendeau или calig-• пеац большой дубовый обрубокъ, опрыскивая его вы-<sup>1 о</sup>номъ и масломъ: обрядъ возженія совершается стар**ъйшамъ** опредставителенъ семьи; летты канунъ Рождества Христова · " называють blukku wakkars — вечерь чурбана, нбо тогда приносится и возжигается чурбанъ (blukkis). Подобныя-же · обрядъ въ Швеців в Норвегів пріуроченъ ко дию Креженія: траннив утромъ хозяйка затапливаетъ печь; передъ устьемъ очага собираются домочадцы, становятся въ полукругъ и пре-« клоняютъ колтна; заттиъ они вкушаютъ приготовленныя пе-<sup>11</sup> ченья и напитки, и часть отъ тъхъ и другихъ бросають и льють въ разведенное пламя в).

По древне-арійскому представленію, всякой разъ, когда облачные демоны погасять (—омрачать) дневное свътило;— тотчась-же выступаеть богъ-громовникь, буравить своем палицей дерево-тучу, добываеть изъ него живое пламя грозы и снова зажигаеть солицево колесо. Тоже представленіе прилагалось и къзимнему повороту солица: если съ этого времени оно начинаеть возрождаться—пріобрътать все большую и большую свътоносную силу, то именно потому, что блатотворный Перунъ возжёгь его новымъ, чистъйшимъ пламенемъ. Такъ думали наши предки, и подъ вліяніемъ означенной мысли декабрь, какъ мъсяць поворота и возженія солицевамоле-

въ допетровское время съ этого числа начинался у насъ новый годъ. — 1) Каравел., 276—8; Москов. Газета 1866 года: "Съптия у болгаръ". — 2) Souche — пень, вырытый съ корненъ; побі— dies natalis. — 3) D. Myth., 593—5.

са, былъ названъ вменемъ коло-жега (=julfeuer 1). Этотъ творческій подвигь, совершаемый Перуномъ на радость встиъ людямъ на небъ, чествуется на землъ въ символическомъ обрядъ возженія бадняка. Суровое время года, въ которое происходить повороть солнца на лето, помешало колядскому празднику развиться до общинного, публичного значенія и удержало за нимъ чисто-семейный характеръ. Морозы, вьюги и мятели гонять человька подъ домашній кровь, заключають его въ тысныхъ предълахъ избы, и витстт съ этимъ необходимо ограничиваютъ кругъ его интересовъ и обязанностей. Вотъ почему возжение бадияка совершается не всенародно, не подъ открытымъ небомъ, а въ стънахъ набы — на родовомъ очагъ, который мастари признавался святынею = жертвенникомъ и обиталищемъ дружелюбнаго Агни. Баднякъ приготовляется изъ дубоваго дерева: какъ навъстно, дубъ былъ посвященъ Перуну н до сыхь поръ «живой огонь» по преимуществу добывается изъ этого дерева. Тому же богу были посвящены и оръхи, а потому разбрасываніе вхъ по избъ указываеть на культъ громовника; чехи молять въ обрядовой пісні: «koleda, koleda! Dědku, dej orišku k snědku» 2). Масло и вино, которыми поливаютъ баднякъ, и хлъбныя зёрна, которыми его осыпаютъ, служать знаменіями дождя, приносимаго грозовой тучей, остменяющаго землю и дарующаго ей плодородіе. Очевидно, что старый баднякъ в иладой Божичъ, прославляемые въ сербскихъ пъсняхъ 3), скрываютъ подъ своими именами Дъда-Перуна, возжигателя небеснаго пламени, и просвътленное этимъ

. ó i

<sup>1)</sup> Въ свверныхъ рунахъ виний поворотъ солнца обозначался прображения колеса. Въ Шлезвитв наканунъ Рождества Христова престъяве катятъ въ деревню колесо: вто называется Weihnachten hineintrüdeln (Гандельнаннъ: Weihnachten in Schleswig-Holssein, 36). — \*) Ганушъ, 21. — \*) Срв. н. пјеске, 1, 115-6.

пламененъ Солнце. Согласно съ уподоблениемъ солнечнате свъта золоту, сербы причитываютъ наканунъ Рождества:

Божић, Божић бата На обоја врата, Носи киту злата, Да позлати врата, 1)

т. е. новорожденное Солице стучится въ небесныя врата, и отверзая ихъ, позлащаетъ востокъ блескомъ утренней зори. У русскихъ и чеховъ уцълъла старинная святочная игра, основную мысль которой составляетъ: искание золотаго кольца — солица, сокрытаго змъемъ Вритрою во мракъ зимнихъ облаковъ и тумановъ (II, 368). Всъ участвующие въ игръ садятся въ кружокъ, и передавая тайкомъ изъ рукъ въ руки золотое кольцо, запъваютъ хоромъ:

И я золото хороню-хороню,
Чисто серебро хороню-хороню.
Гадай, гадай, двина,
Отгадывай, прасная,
Въ поей рука былица—
Зифиная крылица?
Наше золото пропало,
Оно порохомъ запало,
Призанидавало, призаплесифвало...

Пока продолжается пъсня, одна изъ дъвицъ ходитъ въ средних круга и старается угадать: у кого находится кольцо; если угадаетъ, то присоединяется къ подругамъ, а на ситну ей искательницей золота выступаетъ другая дъвица, и закончения игра начинается сызнова 3). Всъ вечера, начиная съ 24-го

<sup>1)</sup> Ibid., 117. — 2) Сакаров., І, 15; Терещ., VII, 177'— 180: Ганушъ, 11; Чешск. пвсин Эрбена, 96. Такъ какъ кольцо быле вибленой супружеской связи, и такъ какъ весна (съ наступленіемъ которой золотое кольцо-солице открывается илъ-за симмыхъ облаковъ) была временемъ брачнаго союза между Небонъ и Землею, то отсюда возникло следующее гаданіе: девицы приноситъ блюде

декабря по день Крещенія, называются у насъ святыми (въм. Weih-nachten). По мнънію поселянъ, въ эти святые вечера нисходить съ неба и странствуеть по земль новорожденный Богъ, и потому всякая работа считается тогда за великій гръхъ 1). Явленіе божества сопровождается чудесными знаменіями. Въ полночь наканунт Рождества и Крещенія отверзаются небесныя врата; пресвётлый рай, въкоторомъ обитаетъ Солице, открываетъ свои сокровища; воды върскахъ в источникахъ оживаютъ (приходятъ въ движене, волнуются), претворяются в'в вино и получаютъ цълебную силу (I, 778; II, 188); на деревьяхъ распускаются цвъты и эръютъ золотыя яблоки. Въ этотъ таниственный часъ божество разсыпаетъ щедрые, богатые дары на весь міръ: о чемъ помолишься отверстому небу, то и сбудется. Чтобы узръть, какъ будетъ отворяться небо, сербы выходять на богоявленскую ночь въ поле и остаются тамъ до самаго разсвъта в). У лужичанъ наканунъ Рож-

Часто по воду ходить;
Она танла снагъ
На печномъ столбу,
Она вытанла
Золотъ перстень.
Да кому перстиемъ обручатися?
Обручатися отрому съ отрочицею,
Еще молодцу со давицею.

Пъсня эта предвъщаетъ скорую свадьбу. — 1) Цебриков., 289.—2) Терещ., VII, 42; Послов. Даля, 971; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 65; Москов. Гавета 1866, стат. Каравелова; Ганушъ. 10; Рус. Въст. 1862, I ("Чешская деревня"), 350; Срп. рјечник, 33; Илячь, 108.

снъгу, бросають въ него кольцо в поручають кому-нибудь раздъдеть между ними снъгъ; въ чьей долъ окажется кольцо, та въ течени года непремънно будеть замужемъ—Херсон. Г. В. 1846, 4 Одна изъ святочныхъ подблюдныхъ пъсень (Сахаров., I, 13) гласитъ: лънвлось красная дъвица

the second second second

дества Христова ходитъ по домамъ bože džjećo: подъ этимъ именемъ совершаетъ обходъ дъвушка, одътая въ бълое платье; въ одной рукт она держить узель съ яблокам в и ортхами, а въдругой — втку, съпривъщеннымъ къ ней звонкомъ. Подводя дътей къ святочному дереву, убранному плодами и орбхами, родители увтряють ихъ, что всъ эти лакоиства принесло bože džiećo 1). По нъмецкимъ преданіямъ, въ періодъ зимняго солице-поворота растворяется небо, свътлые боги: Одинъ, Фрейръ, Гольда и Френ нисходять на землю в благословдяють воды и растенія; тамь, гдъ они ществують, воды превращаются въ вино, а деревья-въ розмаринъ: «alle wasser—wein, alle bäume — rosmarein» 2). Эти цвътущія деревья и текущія виномъ источники суть деревья и источники небеснаго рая; въ зимнюю пору, когда на земя в замираетъ всякая растительность и воды стоятъ окованныя льдами, въ райскихъ садахъ (т. е. на востокъ, откуда богиня Зоря выводить Солице, усыпая ему путь золотомъ и розами) продолжается въчно-юная жизнь: цвътутъ роскошные цваты, зрамть золотые плоды в орогь животворные ключи нектара. Вийсти съ богами спускаются съ заоблачныхъ высотъ и блаженные предки, посъщають своихъ родичей, садятся возлѣ пылающаго очага в участвуютъ въ вхъ семейной трэпеат. Тъже миническія представленія: отверстые врата рая, сошествіе безсмертныхъ на землю и превращеніе водъ въвино соединяются и съ праздникомъ Пасхи; такое совпадение во взглядахъ на два разновременные праздника вполнъ понятно, ибо и зимній поворотъ солица, и весениее его просвътленіе равно возбуждаютъ иысль о благодатновъ возрождения творческихъ силь природы. Боги и духи усопщихь праотцевь, являясь въ среду живыхъ покольній, открывають передъ ними тайны бу-

<sup>1)</sup> Wolkslieder der Wenden, II, 221—2. — 2) Рознаринъ быль посвященъ Фрейру.

дущаго, т. е. тъ градущів событія, которыя опредълены вет предожнымъ судемъ божівмъ; поэтому Рождественскія Сватки есть попреннуществу время гаданій и все, что видится тогда во сенъ и на яву, получаетъ въщее значеніе. По состоянію погоды въ продолженія двънадцати праздавачныхъ дней отъ 25 декабря по 6-е января (німец. Z w ölften) заключають о томъ, каковъ будетъ наступающій годъ; каждый изъ этихъ дней даетъ предзнаменованіе о погодъ соотвътствующаго ему мъсяца 1).

Въ нашемъ народъ колядские обряды съ большею свъжестью удержались на Украйнъ и въ бълорусскихъ губерніяхъ. Въ. старые годы украинцы уже 12-го декабря варили пиво и съ того-же чесла каждый день откладывали по одному полтну--такъ, что къ кануну Рождества Христова встхъ полъньевъ, набиралось двинадцать; этими полиньями и затапливалась. печь на святой вечеръ 2). Въ день, предмествующій Рождественскимъ Святкамъ, поселяне не вкущаютъ пищи до восхода вечерней звъзды, которая появленіемъ своимъ. свидътельствуетъ о рожденія божественнаго младенца, и твиъ санымъ знаменуетъ начале праздника (сравия 1, 778). Какъ только загорится на небъ вечерняя звізда, тотчась-же приновять въ хату связку солоны или стна, разстилають ее въ передиемъ углу — на прилавкъ, покрываютъ сверху чистою скалертью и на преготовленномъ маста ставатъ подъ образа: ми. необиолоченный снопъ жита или пшенецы, клутью н. у зваръ; сновъ этотъ остается здъсь до 31-го денабря. Въ Газици ставять по снопу во всяхь четырехь, углахь набы. Кульей называется каша изъ зерновой пщеницы, ячиени ции, рысу, равведенная медовою сытою; узваръ (вз-варъ)

<sup>1)</sup> Die Götterweit, 140 — 2; Beiträge zur D. Myth., I, 127; II, 124,—8; Neues Lausitz. Megazin, 1843, III—IV, 337. — 2) Megaz., XI, 55

приготорияется изъ сущеныхъ плодовъ (яблокъ, грушъ, сливъ, вишень, изюма и проч.), сваренныхъ на водъ. Оба горшка съ кутьей и узваромъ накрываются кнышами (пшеничными хатбами). Передъ вечерею (т. е. ужиномъ) хозяннъ дома зажигаетъ у образовъ лампадку и восковыя свъчи, читаетъ вслухъ молитвы и кадитъ ладономъ; вся семья благоговъйномодится Богу и потомъ усаживается за столъ, усыпанный съновъ и застланный чистою скатертью; глава семейства занимаеть почетное місто на покуті (въ переднемь углу); рядомъсъ нимъ, по правую руку, садится его жена, а далъе слъдуютъ ихъ родичи и дъти. Кутья и ваваръ подаются обыкновенно послъ встял другихъ кушаній, и если не будуть сътдены въ тотъ-же вечеръ, то доканчиваются въ продолжени Святокъ; часть кутья отдваяють курамь, чтобы давале больше янць. Седя за «вечерею», гадають о будущемь урожав: вытагивають изъ-подъ скатерти несколько былинокъ сена, и по ихъ длине заключають о томъ, каковъ уродится лёнь; или выдоргивають изъ снопа соломинку, и если она окажется съ полнымъ колосомъ, то наступающій годъ будеть наобильный, и наобороть-пустой колосъ сулить неурожай. По остающимся на столь травянымъ стиенамъ дтлаютъ такое заключение; если стиянъ будетъ больше черныхъ, то сатдуетъ ожидать урожая на гречиху, а если желтыхъ, то надо расчетывать на овсы, просо и пшеницу. Подобная-же обрядовая трапеза, съ кутьею и узваремъ, бываетъ и на крещенскій сочельникъ, послів водосвятія. Наканунт Новаго года обиолачивають стоящій въ переднемъ углу снопъ, и полученныя зёрна отдаютъ мальчикамъ-посы пальщикамъ, а соломой прикармянвають домашній скоть или употребляють ее на обвязку плодовыхъ деревьевъ 1). Вечеръ-31-го денабря извъстенъ въ народъ подъ именемъ ще драго

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравни со свъдъніями, сообщенними о рождественской соломъ (julstroh) въ Beiträge zur D. Муth., I, 120—1.

и богатаго; ибо съ наступленіемъ новаго года нераздільна мысль о явленів возрожденнаго бога, несущаго віру ясное авто, изобиліе плодовъ земныхъ и всякое довольство 1). Хозяйка приготовляетъ къ щедрому вечеру, какъ можно, болъе пироговъ и кнышей, складываетъ ихъ въ одну общую кучу на столь и просить мужа исполнить законь. Этоть затепливаетъ передъ иконами восковую свъчу, куритъ по избъ ладономъ и садится на покуть; входять домочадцы, молятся Богу, и притвораясь, будто не видятъ отца за накладенными на столь пирогами, спрашивають: «дб-жъ нашъ батько?» — Хиба-жъ вы мене не бачите? спрашиваетъ отепъ. «Не бачимо, тату!» отвъчають дети. -- Дай-же, Боже, щобь и натой рокь не побачылы, т. е. чтобы и въ будущемъ году было такое-же изобиле въ яствахъ, какъ въ настоящую иннуту. Затриъ жена и дъти садятся за столъ, в отецъ раздъляетъ между ними пироги 2). Сходно съ этимъ, въ Герцеговина на Рождественскій праздилкъ «узму «двојица чесницу, па је окрећу мећу собом и пита један «другога: милам ли со? (т. о. выдался ли я видень ли изъ-за «хатьба?) Онај му одговори: милаш мало. А онај први онда ре-«че: сад мало, а до године ни мало!» т. е. да родится доброе жито и да будетъ чесница такъ велика, чтобы за нею можно было совстиъ укрыться 3). Эти обряды малорусскій и сербскій идутъ изъ отдаленной старины. По свидътельству Саксона-грамматика, къ Святовитову празднику, какой ежегодно совершался въ Арконт по окончанів жатвы, приготовляли огромный медовый пирогъ-величиною почти въ ростъ человъка. Жрецъ становился за этимъ пирогомъ и спрашивалъ у народа: видятъ ли

<sup>1)</sup> Терещ., VII, 19, 28; Могия. Г. В. 1852, 4, 11; Цебриков., 289; Въст. Р. Г. О. 1853, У, 12; УІ, 99; Кіев. Г. В. 1850, 16; Херсон. Г. В. 1844, 52; Молодинъ 1844, 98—100; Маянъ, ХУ, 22; Мосив. 1852, УІ, 83; Ганушъ, 15. — 3) Маркевичъ, 65; Шафонскаго: Топограф. описаніе чернигов. нам'ястничества, 29; Молодинъ 1844, 100—1. — 3) Срп. рјечин, 356.

его? и когда ему отвъчали утвердительно, онъ тотчасъ-же с выеказываль желаніе, чтобы булущій годь быль еще пледеродиће, а праздижаный пирогъ еще больше 1). На первый 1 день новаго года по всему русскому царству совершается обрядъ за свванія. Рано поутру, передъ объднею, ходять но домамъ мальчики, нося въ мёшкъ или рукавиць хлюбныя зёрна; при входъ въ избу они посыпаютъ по ней этими зернаи и. еъ слъдующими эпическими причитаніями: «на счастью, на здоровье --- на новое лето роди, Боже, жито-пшеницу и всякую пашницу!» или: «ужь дай ему Богъ, зароди ему Богъ, чтобы рожь родилась, сама въ гумно свалилась, изъ колоса осьмина, изъ полузерна пирогъ — съ топорище долины, съ рукавицу ширины!» Посыпальщику даютъ что-нибудь въ пода-рокъ, а разбросанныя имъ зёрна тщательно собираютъ, хранятъ до весны и при поствъ яровыхъ смъщиваютъ съ прочими стиенами. Когда посыпальныя зерна будуть собраны, -по роду в количеству ихъ заключають о томъ, какіе именно хляба дадуть на будущее льто большій или меньшій урожай. Иногдакормять этими зернами куръ, и по ихъ клёву гадають о будущемъ плодородія нивъ. Обрядъ «посынанія», совершаемый у насъ на первый день Новаго года, а у сербовъ на Рождество, знаменуетъ весеннее осъменение матери Земли, вступающей въ брачный союзъ съ просвътленнымъ Небомъ, при ченъхльбиыя зёрна служать вибленою оплодотворяющего. стмени дождя (I, 283 — 4, 571 — 2) и солнечныхъ лучей 2). Заметимъ, что на старинныхъ свадъбахъ новобрач-

<sup>1)</sup> Срезнев., 88; И. Г. Р. Карамз., І, 100. — 2) Слово смять нередко употребляется въ значени светить; такъ хорутанскамивани говорить о солице, что оно обсъеваеть доличы (Ч. О. И. и Д. 1865; III, 225), а налорусская загадка выраждити объеговать: "двомы узликами все поле засію" или "двомы узликами все поле засію" или "двомы узликами все поле засію" или "двомы узликами все поле освитить"—Сементов., 9; 39/

ную чету осыпали овсомъ, ячменемъ и пшеницею и укладывали спать на ржаныхъ (необмолоченныхъ) снопахъ, и что донынъ крестьянки наши гадаютъ о своихъ суженыхъ по хлъбнымъ съменамъ и колосьямъ 1). Для того, чтобы земля принесла добрый урожай, поселянинъ, отправляясь засъвать поле, надъваетъ на себя подвънечную сорочку; встрътить,
при вытадъ на поствъ, вдовца, вдову, холостаго парня или
дъвушку считается дурною примътою, и наоборотъ—встръча
съ женатымъ человъкомъ или замужнею женщиною принимается за счастливый знакъ.

Въ великорусскихъ преданіяхъ уцівлівло темное воспонинаніе о мисическомъ лиців Овсеня; обрядовая пітсня славить его прітадъ, совпадающій по времени съ наступленіемъ новаго года:

Мосточивъ мостили, Сукномъ устилали, «Воздьми убивали. Ой Овсень, ой Овсень!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терещ., VII, 108 — 9; Шафонск. Описаніе чернигов. нам'ястничество, 29; Молодикъ 1844, 101; Москв. 1849, IX, 15; Сахаров., II, 2 - 3. По указанію Сахарова, 1-го генваря хозяйка варитъ жашу, и вынимая горшокъ изъ печи, приговариваетъ: "чилости просимъ къ намъ во дворъ — со своимъ добромъ!" Потомъ замвчаетъ: полонъ ли горшовъ и хорошо ли уварилась ваша? Если ваша будеть бадая или выдаветь изъ горшка, то предващесть гододь и всякія бізды; наобороть наша прасная, изготовленная вронень съ краями горшка, предвъщаетъ изобилие и счастіе. — О женихахъ гадаютъ такъ: а) вечеромъ на Святкахъ дъвица светъ гдв-инбудь на дворв горсть коноплиниаго свиени, заволяживаетъ збрив сорочкою или исподницею и приговариваетъ: "кто мив суженый, тотъ прійдеть со мной конопли брать." После этого суженый непременно явится во сне. b) Другое гаданье состоить въ томъ, что собравшіяся дівнцы выдергивають по стеблю соломы, и по этимъ стеблямъ догадываются о своей судьбъ: если попадется подосъ съ зерномъ-женихъ будетъ богатый, пустой колосъ предвъщаетъ бъднаго жениха, а стебель безъ колоса-безбрачную жизнь (Херсон. Г. В. 1846, 4, 10, Ворон. Г. В. 1850, 17; Маякъ, XI, 31 — 32; Comp. 1856, IX, cmacs, 81).

Кому-жъ, кому вкать По тому мосточку? Вкать тамъ Овсеню Да Новому году. Ой Овсень, ой Овсень! 1)

Имя Овсень (Авсень, Говсень, Усень) можеть быть возведено въ тому-же санскритскому корию ush, въ которому возводится и вышеобъясненное имя Остары (стр. 700 2); согласно съ этимъ производствомъ, Овсень долженъ означать бога, возжигающаго солнечное колесо и дарующаго свътъ міру (т. е. приводящаго съ собой утро дня или утро года весну). Весеннее просвътление неба постоянно отождествляется и въ языкв и въ народныхъ повърьяхъ съ утреннимъ разсвътомъ; лит. auszra — угренняя зоря, auszti — свътать, pawasaris i s z · a u s z t a-весна свътаетъ, т. е. начинается. У нъщевъ богина Остара (воря) сообщила свое названіе свътлому празднику весны; у насъ имя Овсеня сочеталось съ праздникомъ новорождению солнца, такъ какъ свътило это возгоралось тогда новымъ пламенемъ и дневной свътъ начиналъ побъждать ночную тьму. По свидътельству царской грамоты XVII-го въка въ самой Москвъ въ навечери Рождества Христова многіе люди по улицамъ, переулкамъ и ямскимъ слободамъ вликали Коледу и Усень, а въ навечерів Богоявленія Господня кликали плугу, т. е. возглашали хвалебныя пъсни паугу, съ помощію котораго возділываются пашни (І, 563-4). Одна изъ обрядовыхъ пъсень заставляетъ добраго иолодца . Овсеня вытажать на свиньт:

> На чомъ ему вжати? На сивинькой свинив. Чвиъ погоняти? Живымъ поросенкомъ 4).

<sup>1)</sup> Терещ., VII, 124. — 2) Ч. О. И. и Д. 1865, II, 21. Сабинси. ausel, этрус. usil — солице (Ганушъ, 56). — 3) Сахаров., II, 99. — 4) Терещ., VII, 118.

Черта — въ высшей степени знаменательная, ибо она указываетъ на тождество нашего Овсеня съ свътоноснымъ богомъ германцевъ - Фрейромъ, который въ періодъ зимняго солнце-поворота вытажаль на небо на златощетинистомъ боровъ и которому въ это время совершались обильныя жертвоприношенія (І, 778 — 781). Являясь въ сей міръ, Овсень открываеть путь новому льту (новому году), несеть изъ райскихъ странъ щедрые дары плодородія, и какъ опредізлено божественнымъ судомъ — такъ и распредъляетъ мхъ между смертными: однимъ даетъ много, съ избыткомъ, а другихъ лишаетъ и самаго необходимаго. Бълоруссы выражають эту мысль въ следующемъ символическомъ обряде: наканунъ Новаго года они водятъ по домамъ двухъ юношей, изъ которыхъ одинъ, называемый богатою Коледою, бываетъ одътъ въ новое, праздничное платье и имтетъ на головъ вънокъ изъ ржаныхъ колосьевъ; на другаго-же (бъдную Коледу) надъваютъ разорванную свитку и вънокъ изъ обмолоченной соломы. При входъ въ избу, обоихъ юношей завъшиваютъ длинными покрывалами, и заставляютъ хозявна выбирать изъ нихъ любаго; если онъ выберетъ «богатую Коледу». то хоръ поетъ ему пъсню, предвъщающую урожай и богатство; наоборотъ если выборъ падетъ на «бъдную Коледу» - это служитъ предзнаменованіемъ неурожая и бъдности 1). Отсюда объясняется и то важное значение, какое приписывается сербами положайнику: этотъ первый рождественскій гость. отъ котораго зависитъ все счастіе домохозянна и его семьи въ теченів цілаго года, является таниственнымъ представителемъ самаго божества; по бълорусской пословицъ: «госьць у домъ, Богъ у домъ» (II, 62-64).

На тъсную связь праздника Коляды съ культомъ громовника указываютъ и многіе другіе святочные обряды и обык-

<sup>1)</sup> Masky, XYII, 43-44.

провенія, о которыхъ мы уже вивля случай іговорить прежде, , а дменно: а) обычай наряжаться въ мохнатыя шкуры п принимать на себя звъриныя подобія, въ каковыхъ воображение древняго человъка олицетворяло дожденосныя тучи (I, 718 — 9 1); b) обычай водить по деревит волка или носить эм тю (1, 765); с) воззванія, обращенныя къ Туру, о тождественности котораго съ Фрейронъ замъчено на 662 стр. 1-го тона; «націн, говорить Гизель, паняти того баса Коляды ан досель не престають обновляти, начение отъ самаго Рож-«дества Христова, по вся святыя дни собирающеся на бого-«мераскія игралища, пъсни поють, и въ нихъ аще и о рож-«дествъ Христовомъ воспоминають, но здъже без-«законно в Коляду, ветхую прелесть діявольскую, много по-«вторяюще присовокупляють; къ сему на тыхъ-же своихъ за-«конопротивных» соборищахъ и нъкоего Тура-сатану и «прочія богомераскія скареды измышляюще воспоминають». d) Стръльба изъ ружей и пистолетовъ наканунъ Рождества, посль обрядовой «вечери», и въ день Крещенія-во время совершаемаго тогда водосвятія, служить знаменіемъ громовыхъ ударовъ, поражающихъ темныхъ демоновъ 2). е) Съ поворотомъ солица на лето тотчасъ-же возникала мысль о грядущемъ освобождения земныхъ и небесныхъ источниковъ отъ зминяго оцепенения, о превращения мертвыхъ водъ (токованныхъ льдами ръкъ и озеръ и ситговыхъ тучъ) въ живые потоки, несущіе земль обновленіе и силу плодородія, или выражансь метафорически: о превращения ихъ въ вино — нектаръ. Поэтому на праздникъ Коляды принято было совершать религіозныя омовенія, каковой обрядъ въ христіанскую эпоху пріуроченъ ко дию церковнаго водосвятія (Крещенія). По словамъ п Герберштейна, въ Москвъ XVI-го стольтія въ іорданской про-

<sup>1)</sup> Weihnachten in Schleswig-Holstein, 73 — 75. — 2) Терещ., YII, 64.

э руби купались и здоровые и больные, последніе — съ надежм дою на исцъление. Маржеретъ увъряетъ, что не только простолюдины, но в бояре и самъ царь погружались въ этотъ в жень въ воду. Обыкновение это и донынъ удерживается межз ду русскими поселянами и сербами. Вода, почерпнутая въ пол-🐡 ночь передъ Крещеніемъ, помогаетъ отъ недуговъ и никогда не пертится; этою водою окропляють избы, хатва и ульи, поятъ больныхъ в домашнюю скотину — для предохраненія ея отъ заразы 1). f) Какъ праздникъ, посвященный возрождению творческихъ силъ природы, Коляда всею своею обстановкою указываетъ на тъ щедрые дары, которые несетъ шествующее изъ дальнихъ странъ Лъто. Необиолоченный снопъ, поставь ляемый въ переднемъ углу и величаемый именемъ Дъда. 2), и солома и стно, постилаемыя на столт и покутт, хожденів по домань съ плугомь (обрядь, уцватьшій въ Червонной Руси), 🔻 посыпаніе зерновымъ хлібомъ, разнообразныя гаданія о будуи шемъ урожав, семейная трапеза, за которою вкушають праздничный хатобъ ( «боговицу»), кутью, медъ в садовые плоды, --- все говорить о постве, жатвахь и изобили плодовь земныхъ. . Зерно-свиволь зачатія нарожденія къ новой жизни: брошен-- ное въ землю, онфвыростаетъ зеленой былинкою и даетъ коил лосъ; медовая сыта знаменуетъ амриту. Узваръ и каша домынъ · считаются необходимыми на родинахъ, за медъ и кутья— на ч нохоронахъ и поминкахъ, ибо сперть человъка по народному воварвнію есть вторичное его рожденіе для иной, загробной 💀 жизни. Вибств съ поворетомъ солица на лъто, вся природа но-призывается къ пробуждению отъ зимняго сиз. У чеховъ. на-💯 ванунв Рождества, передъ самымъ разсвътомъ, семья отправляется въ садъ; отецъ и мать трясутъ плодовыя деревья, приговарывая: «stromečku, v stávej, ovoce dávejl dnes je štědrý ( 1) lbid., 41 — 42; Срп. рјечник; 33; Иличь, 95. — 1) Манкъ, XI, 55.

den» 1)-и бросають на нихь яблоки и груши, а дети нодбираютъ падающіе плоды. Тотъ-же обрядъ исполняется моравами, лужичанами и нампами; последніе произносять при этомъ: «bäumchen schlaf nicht, frau Holla kommt!» шаш: «bäumchen wach auf, Nevjahr ist dal» Сербы и малороссы замахиваются на дерево топоромъ (\_\_символъ молнів), съ угрозою срубить его, если оно не родитъльтомъ (II, 320-1°). Во всей Европъ извъстенъ обычай приготовлять къ Рождественскимъ Святкамъ елку; это въчно-зеленое дерево. убранное зажженными восковыми свъчами и обвъшанное яблоками, грушами, золотыми оръхами и другими лакомствами, напомянаетъ собою то райское древо жизни, на которомъ ростутъ золотые яблоки и ортки (см. гл. XVII). На Руси обычай этогъ появился въ недавнее время и заимствованъ отъ нъмцевъ; нельзя не замътить однако, что подобное-же дерево, украшенное искусственными цвътами, зеленью и плодами, возили у насъ въ старину въ крестномъ ходъ на цвътоносное или Вербное воскресенье 3).

Вст указанныя нами представленія, какія связывались ст праздникомъ Коляды, засвидательствованы въ святочныхъ птеняхъ: колядкахъ и ще дривкахъ Начиная съ вечера 24-го декабря и до Крещенія, ходятъ по дворамъ коледовщики, славять праздникъ, т. е. поютъ обрядовыя птени и собираютъ отъ хозяевъ дары разными припасами и деньгами; въ кіевской и волынской губ. половина собранныхъ ими денегъ отдается въ приходскую церковь. По всему втроятію, и сборъ припасовъ имълъ нткогда религіозное назначеніе: жертвенным приношенія и праздничное пиршество могли совершаться не

<sup>1)</sup> Вставай, деревцо, давай намъ плодовъ; нынче въдь щедрый день. — 2) Ганушъ, 31, 117—8; Срп. рјечник, 35; Маякъ, XI, 39; Beiträge zur D. Myth., II, 126; Die Götterwelt, 286. — 3) Домашній бытъ рус. царей, соч. Забълина, I, 327—8.

только въ каждой отдёльной семьй передъ ея отцовскимъ очагомъ, но и сверхъ того — передъ очагомъ князя, отъ имени
всего подвластнаго ему племени, и въ этомъ послёднемъ случай должны были устрояться на общій счетъ, въ складчину 1).
Колядки и щедривки сохранили для насъ черты народныхъ
возгрёній, идущія изъ глубочайшей древности; не смотря на
цёлый рядъ вёковъ, на протяженіи которыхъ пёсни эти должны были подвергаться постоянной передёлків, не смотря на
то, что повидимому оні воспівають рождество Спасителя,—
въ нихъ и доныні довольно-явственно выступають преданія и
образы, принадлежащіе язычеству. Когда народился младой
Богъ, поють болгары, то мать искупала его въ золотыхъкотлахъ; сербы въ своей обрядовой пісні выражають
желаніе, да будуть у нихъ коровы дойныя, да надоять
имъ полное ведро молока,

да окупан, коледо! малог Бога, коледо! и Божића, коледо!

Малорусская же колядка говоритъ о купаныи новорожденнаго Бога въ мор т.:

> Божья Мати въ полозъ лежить, Въ полозъ лежить, сынойка родить; Сына вродила, въ моръ скупала... 3)

Припомнимъ, что по общему индоевропейскому представленію восходящее солнце является изъморскихъ волнъ, что Солицева

<sup>1)</sup> Поэтому слово коледовать стало употребляться въсмысла: собирать милостину, просить жлаба; коледа—дневной сборъ милостины нищими; пол. које da—подарки на Святки и Новый годъ; въ другихъ славянскихъ нарачихъ "коледа" сталя означать славление; рус. поговорка: "полно коледу томить" — давай милостину, не томи бъднаго—Обл. Сл., 87—88; Терещ., VII, 13; Архивъмст.-юрид. свъд., II, полов. 2, 131. — 2) Показалецъ Раковскаго, I, стр. ХУІ; Времен. О. И. и Д., ХХІІ, 10—11; Срп. рјечник, 285. — 3) Объ мстор. знач. нар. рус. поэз., 15.

мать (богиня утренней зори), нарождая свътоноснаго сына, купаетъ его въ молокъ небесныхъ коровъ—въ росъ или весеннихъ дождяхъ (II, 123—9). Такъ какъ рождение солица по другому поэтическому выражению называлось его в оск ресен и е мъ, то колядки воспъваютъ не только рождество, но и возстание Спасителя изъ мертвыхъ: изъ-за горы изъ-за высокой

Выходить намъ волотый хрестъ, А пидъ тимъ хрестомъ самъ милый Господь; На немъ сорочка та джунджовая,

т. е. женчужная. Усмотръла жидовская дъвочка, «же русскій Богъ изъ мертвыхъ уставъ»; сказала про то своему отцу, но еврей возразилъ: «тогда русскій Богъ воскреснетъ, когда жареный пътухъ полетитъ!» — и въ туже минуту жареный пътухъ полетитъ. усълся на облако и «красненько запълъ» (I, 521 ¹). Пътухъ—провозвъстникъ утра, побъждающаго ночную тьму, и виъстъ съ тъмъ представитель грозоваго пламени, которымъ возжигается солице, потушенное облачными демонами. Небесные владыки, пробуждаясь отъ зимняго сна, являются въ сей міръ дружелюбными и щедрыми на дары гостями:

Цы дома бываень, пане господарь?
Твон рынойки позамътаны,
Твом столойки понадкрываны,
За твоимъ столомъ трои гостейки:
Једенъ гостейко—свътле Сонейко,
Другій гостейко—ясенъ Мъсячокъ,
Третій гостейко—дробенъ Дожджейко.
Сонейко говоритъ: "нътъ якъ надъ мене,
Якъ я освъчу горы, долины,
Горы й долины, поля й дубровы!"
Ясенъ Мъсячокъ: "нътъ якъ надъ мене!
Якъ я освъчу тёмну ночейку,

<sup>1)</sup> Ч. О. И. в Д. 1864, I, нар. пъсня галицкія и угоровой Руся, 6; Объ истор. зн. нар. рус. поэз., 18.

Возрадуются гости въ дорозъ, Гости въ дорозъ, волойни въ стозъ". Дробенъ Дожджейко: "нътъ явъ надъ мене! Якъ я перейду три разы на ярь, Три разы на ярь мъсяця мая — Возрадуются жита, пшеници, Жита, пшеници в всъ яривци". 1)

По другому варіанту Солице похваляєтся сиять съ рѣкъ и потоковъ ледяные оковы, а Дождь (т. е. дождящій Перунъ) озеленить горы, долины и верховины <sup>2</sup>). Богъ-громовникъ выъзжаетъ на своемъ златогривомъ конъ, выбиваетъ изъ облачныхъ скалъ искры молніи и созидаетъ райскій пресвътлый чертогъ или храмъ весеннее небо, съ окномъ, черезъ которое является очамъ смертныхъ новорожденное солице:

Ой въ горъ-въ горъ (т. е. на небъ) стоитъ шовковый наметъ. А въ тогъ наметь волотый стольчикъ, На томъ стольчику можный панонько, Трома яблучки подкидаючи, Двома орвшки та цитаючи. Выцитавъ воня та з-подъ короля, А въ того коня золота грива, Волота грива, сребни копыта, Сребни копыта, шовковый хвостикъ; Золота грива вонива вирыла, Сребии подковы кремень дупають, Кремень лупають, перковь мурують, Муруютъ же ји з' трома вержани, З' трома верхами, в' двома воконцы: Въ одно воконце исходитъ сонце, Въ друге воконце заходитъ сонце, А въ райски двери Господь входитъ, Госполь входитъ, службоньку служитъ.

<sup>1)</sup> Ч. О. И. и Д. 1864, І, 8—11, 19; Приб. в Изв. Ак. Н. 1852 г., 29—30; въ черниговской губ. поютъ: застилайте столы коврами, насыпайте кубки винами, дв и буде къ вамъ трое гостей: первый гость — ясенъ Мъсячка, другій гость — ясная Сонейка, третій гость—дробенъ Дожчикъ, и т. дыл. — 2) Ч. О. И. я Д. 1864, І, 4. 48°

Въ другихъ варіантахъ на золотомъ престолѣ возсѣдаетъ самъ Богъ или божье дити— «красный панычъ», который подбрасываетъ золотыя яблочки и перебираетъ серебреные орѣшки, т. е. играетъ сверкающими молніями (II, 309; 318); пущенная имъ стрѣла несется, какъ громъ по небу. Постройка райскаго чертога есть прочищене неба отъ зимнихъ тумановъ и снѣжныхъ облаковъ силою весенней грозы; топоры-молніи ударяютъ по камнамъ-тучамъ, дробятъ ихъ и прорубаютъ для свѣтлыхъ боговъ окна и двери:

Зъ-ва той ми горы, зъ-за высокой,
Видны (слышны?) ми тонойий голосъ,
Тонойкій голосъ, топоры дзвенятъ,
Топоры дзвенятъ, каменья тешутъ,
Каменья тешутъ, церковь муруютъ,
Церковь муруютъ во трои двери,
Во трои двери—во три облаки;
У једныхъ дверехъ иде самъ Господь,
У другихъ дверехъ Матенка Божя,
У третихъ дверехъ Святый Петро.
Передъ милымъ Богомъ органы граютъ,
Передъ святымъ Петромъ святи горъютъ,
Передъ Матенковъ Божовъ ружа проквитатъ,
А з' той ружи пташокъ выникатъ:
Не је то пташокъ, лемъ самъ жилый Господь 1).

Господь означаетъ здісь солнце (сравни 1, 79), Пречистая Дъва заступаетъ древнюю Ладу, а св. Петръ—Перуна; звуки органовъ—грозовая музыка, горящія свъчи—молнін, цвътущая ружа—утренняя зоря, при блескъ которой вылетаетъ на небо свътоносная птица-солнце; о небесновъ чертогъ, его дверяхъ и окнахъ см. т. І, стр. 158-162. Согласно съ древнепоэтическимъ представленіемъ тучи—кораблемъ, яснаго неба — раемъ, монія —ключемъ, создалась слъдующая любопытная колядка:

<sup>1)</sup> Ibid., 7, 66; JR. M. H. II. 1867, crat. O. Musacpa, 626-8.

На сивомъ морф (=небt)
Корабель на водф,
Въ томъ кораблейку
Трое воротцы;
Въ першихъ воротейкахъ
Мъсячокъ свътитъ.
Въ другихъ воротейкахъ
Соненько сходитъ,
Въ третехъ воротейвахъ
Самъ Господь ходитъ,
Ключи тримае,
Рай вотмикае 1).

Не забыты въ колядскихъ пъсняхъ и другія миническія представленія о небесныхъ стадахъ, выгоняемыхъ Перуномъ, о его громовой трубъ и безсмертномъ напиткъ:

- а) Зачоривлася чорна горонька. Выйшла зъ-за неи чорна живронька, Чорна живронька-оведъ турмонька; Выйшовъ за ними гордый молодець, Гордый молодець на передовець, Запереваься гей ожинкою 1), За товъ ожинковъ 3) двъ-три трубоньки: Једна трубонька та роговая, Друга трубонька та мадяная, Третя трубонька та зубровая. Ой якъ затрубивъ та въ роговую-Пошовъ голосокъ ай по-пидъ лисокъ, Ой икъ затрубивъ та въ мъдяную --Пошовъ голосокъ по верховинахъ, Ой якъ затрубивъ та въ зубровую-Пошли голоса по-пидъ небеса 4).
- автурилася чорная гора,
   що не зродила вито-пшеницю,
   А изродили зелене вино,
   Зелене вино, що Богу мило.

<sup>\*)</sup> Ч. О. И. я Д 1864, І, 157. — \*) Подпоясался житяюю содомою. — \*) За тою оживяюю зативуты. — \*) Ibid., 61.

Стерегла-жъ его красная панна, А стерегучи барзо уснула. Дъсь ми ся взили райскій пташки, Та исхопили зелене вино...

Въ этой пъснъ слышится отголосовъ древивйшаго миеа о похищеніи небеснаго вина (—всеоживляющей дождевой влаги) молијеносными птицами: такъ Индра похищалъ сому, превращаясь въ сокола, а Одинъ, въ образъ орла, овладълъ драгоцъннымъ медо въ, который сторожила облачная дъва Гуннлёда (1, 372, 395—6 в). Свътлые боги, силою которыхъ возвращается лъто и земля осъменяется дождемъ, представляются въ колядкахъ возлѣлывающими нивы:

Ей въ полв, полв, въ чистейкомъ полв—
Тамъ-же ми й оре золотый плужокъ,
А за тимъ плужкомъ ходитъ самъ Господь;
Ему погонятъ та святый Петро;
Матенка Божа насвиечько (свиена) носитъ,
Насвнья носитъ, пана Бога проситъ:
"Зароди, Божейку, яру пшеничейку,
Яру пшеничейку и ярейке житце!
Буде тамъ стебевце саме тростове 2),
Будутъ колосойки, якъ былинойки,
Будутъ колосойки, якъ соройки,
Будутъ стогойки, якъ горойки,
Зберутси возойки, якъ чорны хмаройки,

т. е. будетъ копенъ также много, какъ звъздъ, стоги станутъ словно горы, а возы пріъдутъ за хлъбомъ тучами. По указанію другихъ варіантовъ, плугъ влекутъ волы златорогіе 2).

<sup>1)</sup> Іріс., 93 614; Терещ., VII, 80. Въ другихъ колядкахъ райскія птицы прилетаютъ на дерево-тучу, обламываютъ съ него вътви, золотую кору и рясу и сотрясаютъ жемчужную росу (Поэт. Воз., II, 293; Пъсни Зънкевича, 19—20); "голота ряса (т. е. плоды; рясный—изобильный, осыпанный плодами) дуже звенъла, дуже звенъла—дъву збудила."—2) Стебли, какъ трости.—3) Или: "волы въ золотъ горъля"—4. О. И. и Д. 1864 I, 8, 16—17, 39; Шафонскаго: Топограф. описание червигов. намъстничества, 29.

У лужичанъ извъстно слъдующее преданіе: бъдный крестьянинъ съялъ ячмень при дорогъ; проходила мимо Пресв. Марія съ малюткою Христомъ и сказала: «помогай тебъ Богъ, добрый человъкъ! какъ только посъещь, ступай за серпомъ и начинай жать». Только что скрылась она за горою, а жиды уже гонятъ за Пречистою Дъвою. «Не проходила-ль тутъ женщина съ малымъ ребенкомъ?» спрашиваютъ они у крестьянина.— Недавно прошла—въ ту пору, какъ я ячмень съялъ. «Охъ, ты глупой! въдь этому будетъ двънадцать недъль» возразили жиды, видя, что ячмень уже поспълъ и мужикъ жнетъ его 1). Малорусская колядка, передавая тоже преданіе, даетъ Пречистой Дъвъ виъсто младенца-Христа птицу-сокола, что указываетъ на древнее представленіе новорожденнаго (восходящаго) солнца птицею и на суевърное смъшеніе богини Лады (Зори) съ Богородицею: пашетъ убогій селянинъ,

З' једного коньця оре, в' другого съе, Лежить ин тамъ, лежить давно стежейка, А стежейновъ иде Матенка Божя, Несе ёна, иссе на ручкахъ сокола: "Вогъ помогай вбогій седлячьку!" - Бодай здорова, Матенька Божя! "Будутъ ту ити жиды и жидовки, Не повъдай-же ты, же я теперь ишла; Повъдай-же ты, же я тоди ишла, Коля ты-й оравъ, пшеничейку свявъ!" Ище Мати Божя пречь гору не прейшла, Стали ей, стали жидове вгоняти... "Ци не ишла тоди така бълоглава, Ци не несла ёна на рувахъ сокола?" -- Ишла баа, ишла, коли я ту оравъ, Коли я ту оравъ, пшеничейну свявъ; А теперь ужь я пшеничейку зажавъ.

Жиды выслушали отвътъ и поворотили назадъ 2). Между

<sup>2)</sup> Volkslieder der Wenden, I, 275-6. — 2) Ч. О. И. и. Д. 1864, I, 9—10; Объ истор. зн. народ. рус. поэз., 18—19; Семеньск., 18—19; Духъ Христіанина 1861—2, XII, 274.

памятниками апокрифической дитературы имбется сказаніе о томъ, какъ св. Петръ и другіе апостолы увиділи въ політ «человіна, орюща волы, и просиша хліба; онъ же иде въ градъ хліба ради; апостоли же безъ него взоравше ниву и насіляще, и прінде съ хлібы и обріте пшеницу зрілу» 1). По свидітельству обрядовыхъ причитаній, произносимыхъ на Новый годъ при посыпаніи зерновымъ хлібомъ, Илья-пророкъ носитъ пугу житяную: гдіт ею махнётъ — тамъ жито ростетъ (1, 283—4). И апостолъ Петръ, и пророкъ Илья являются въ народныхъ повітрьяхъ съ чертами древняго громовника, боганизводителя дождей, растителя злаковъ и творца урожаевъ 2).

<sup>1)</sup> Літоп. занятій Археогр. Ком. 1861, І. 38; Памят. отречев. рус. литер., I, стр. IV; II, 5-10; сравни Н. Р. Лег., 7. - 3) Болгары и словенцы называють Рождественскія Святки Крачунъ, карпято-руссы — Керечунъ (сочельникъ — Керечунь вечеръ), румуны — Кгесипи; сверкъ того, въ Болгарін называется Крачуномъ и всявій родившійся 25-го декабря. Названіе это въ старяну было извъстно и на Руси; въ Новгородской лътописи подъ 1143 годомъ сказано: "стояще вся осенина дъждева отъ Госпожина дии до Корочюна"—П. С. Р. Л., III, 9; Изв. Ав. Н., II, 289; Ганушъ, 42-43; Каравел., 279; Терещ., VII, 20-21. Слово Корочунъ доныев остается необъясненнымъ. Карамяннъ производилъ его отъ коротать (укорачивать) на томъ основанім, что въ денабрѣ бываютъ самые короткіе дни; но съ половины денабря солнце поворачиваетъ на лето и дни начинаютъ удливяться, что и было признано за самый характеристическій признакь этого мъсяца, названнаго коложегомъ и просинцемъ. Г. Эрбевъ (Рус. Бес. 1857, IV, 95, 124 — 5) сближаетъ название Корочунъ съ нменами Къртъ и Кракъ (отъ кръти); основываясь на глоссахъ Вацерада, въ которыхъ свазано: "Mercurius-Radihost, wnuk Kirtow", онъ признаетъ Кърта славинскимъ Сатурномъ; извъстно, что празднованіе сатурналій начиналось съ 17-го декабря. По указанію г. Срезневскаго, у хорутанъ и хорватовъ слово въртъ употребляется въ значения "огня"; у последнихъ существуютъ поговор-RH: "ne wsi gremo w K'rtowo, marsikteri w č'rtowo" (He Bch Hollдемъ въ Кърту, вные въ чорту), "wsi gremo w Kirtowo" (вса пойденъ въ Къртово царство твет повренъ); K'rtowa deżda (Кърто-

Все, что растить земля, есть даръ небесных в боговъ (Святовита, Дажьбога, Перуна, Волоса, Лады), согравающих в ее солнечными лучами и поящих в ласа, поля и нивы живительною влагою дождя. На Руси говорять о хлаба: «даръ божій» (пол. z boże — жито), «святой хлаба», «снопъ святаго жита»; хлаба соль принимается за эмблему плодородія, богатства и счастія, служить необходимою принадлежностью всяка-

ва область) = небо или рай - Ж. М. Н. П. 1846, VII, 50-51. Другое ими славинского Сатурна, сообщаемое въ глоссахъ Вацерада, -Sitivrat (Сити-вратъ). По мивнію Эрбена (Рус. Вес. 1857, IV, 88), оно обозначаетъ поворотъ свъта (серб. сит = сјет = свјет -Срп. рјечник, 682); Яковъ же Гримиъ (D. Myth., 227-8) высказваъ догадву, что начальная половина этого имени должна указывать на сито, которое во 1-хъ своею кругловидною формою приравнивается "колесу", а во 2-хъ самымъ назвленемъ своимъ возбуждаетъ мысль о поствяхъ и земномъ плодородія (обл. ситиво, сттево — дукошко для высева жабоныхъ верень — сеялка, серб. с итар — съятель). Такимъ образомъ Ситивратъ (=коло-вратъ) будетъ богъ, поворачивающій солнечное колесо на лато, и вивств съ этимъ возвращающій всмай силу плодородія; выше (І, 571-2) были приведены и объяснены народныя повърья, сближающін капли дождя съ хлабными свыенами и утверждоющія, что дождь падветь съ неба сквозь рашето или сито. Финны навывають сввану Ukkonak (коробна бога-громовинка Увно). Въ Малороссін при "посыпанін" на Новый годъ причитывають (Метлинск., 344):

> Сито, сито На нове лито! Зароды, Боже, жыто-пшеныцю, Усику пашныцю.

Намцы, празднуя на Рождественскія Святки возврать сватымъ боговъ, представляють это событіе въ драмматическомъ обрядъ, при чемъ лице, играющее роль Одина, держитъ на высокомъ шеств сито — Die Götterwelt, 141 — 2. Память о Сятивратъ уцвлъда въ названіяхъ нъкоторыхъ мъстностей: Ситомиръ, Ситяваратевштейнъ — Ситивратовъ камень, и др. — Макушева: Сказан. о бытъ и нрав. славянъ, 82. — Идея борьбы между лътомъ и зимою, жизнью и смертію составляетъ главнъйшую основу всъхъ минологій. По указанію Зевдивесты, Ормуздъ (свътъ) постоянно борется

го семейнаго и общественнаго торжества <sup>1</sup>), предохраняетъ отъ колдовства и нечистой силы <sup>2</sup>); первая птснь, при святочныхъ гаданіяхъ, возглащается хатбу: «мы хатбу птснь поемъ,

съ Ариманомъ (тьмою), каждый торжестнуя въ свою очередь. Египтяне ежегодно весною праздновали возвращение къ жизни Озириса (бога свъта и плодородія), убитаго Тифономъ: явившись на землю въ образъ человъка, онъ оказываль дюдямъ благодъянія и предъ возвратомъ на небо былъ умерщвленъ, но въ опредъленное время возсталь для новой жизни. По греческому свазанію, Діонись, въ которонъ олицетворялась плодотворящая сила весны и лъта, странствуя по земяв, поучаль людей добру и побъюдель зло; быль убить здыми титанами, но потомъ воскресъ и принядъ участіе въ управденіи вседенной; дівтородныя части этого бога, найденныя послів его смерти, послужили залогомъ нескончаемой жизни въ природъ Весенній праздникъ Адонису выражаль туже мысль; онъ продолжался два дни: въ первый день носили изображение (кувлу) умершаго Адониса, пъли печальныя пъсни и совершали погребальную жертву; въ Александріи изображеніе это выносили на огромномъ катафалкъ и топили въ водъ. На другой день совершался обрядъ обрътенія или возстанія Адониса, сопровождавшійся шумными и веселыми оргінми (І, 783). Сходно съ этимъ, на Уврайнъ въ началь весны празднують воспресеніе Коструба (Рус. Бес. 1856, III, 106-7). Поселянки водять хороводь и заунывнымъ голосомъ поють: "померъ-померъ нашъ Кострубонько!" Въ среднив вруга лежитъ на земль двица, представляющая мертваго Коструба; немного погодя, она вскакиваетъ, и въ туже минуту короводъ изивияетъ печальный тонъ на веселый в запъвастъ:

Оживъ, оживъ нашъ Кострубонько!

1) Каковы: новоселье, крестины, свадьба, встрача почетных гостей; въ мосальскомъ увадъ приносимыя на домъ нконы встрачаются всегда съ хлабомъ и солью. — 2) D. Муth., 1056; Этн. Сб., II, 57. Противъ уроковъ и сглаза преимущественно употребляютъ соль четверговую (т. е. перекженную въ чистый четвергъ) — Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 102; Посл. Дали, 429; D. Муth., 1030; Черты литов. нар., 95. Разсыпать соль—дурной знакъ; подавая за столомъ солонку, необходимо положить въ нее кусочикъ хлаба, т. е. надо подавать не просто соль, а хлабоъ-соль — Пули., 8, 164; D. Муth., 1090.

хлъбу честь воздаемъ!» 1) Принимаясь за новую ковригу хлъба, крестьяне произносять: «Господи благослови!» «Сказать на хатоъ худое слово они считають за величайшее беззаконіе; не сатауетъ ни сорить хабомъ, ни катать изъ него шариковъ не то Богъ накажетъ пеурожаемъ и голодомъ. Кто, вкушая хавбъ, роиметъ врошки наземь, за твмъ подбираютъ нечистые духи, и если собранныя ими крошки будутъ въсить больше самого человъка, то душа его, по смерти, достается дьяволу. Напротивъ, кто не брезгаетъ хаббомъ, встъ его чорствый и цвълый (съ плесенью), тотъ не будетъ бояться грома, не потонетъ въ водъ, доживетъ до преклонной старости и не извъдаетъ нищеты. Крестьяне тщательно собираютъ хлъбныя крошки и кормять ими домашнюю птиду, а чорствыя корки бросають възатопленную печь 2). Вст зеиледтльческія работы (поствъ. жатва, молотьба и проч.) уже въ глубочайшей древности получили священное значение; онъ обставлялись различными религіозными церемоніями, жертвоприношеніями и призываніемъ боговъ 3).

Съ приходомъ весны приступаютъ къ удобренію и вспахиванію полей и заству яровыхъ хлтбовъ. Передъ началомъ этихъ работъ, а равно и послѣ—передъ покосомъ и жнитвою, совершается крестный ходъ на поля, при чемъ церковные хоругви и образа бываютъ увиты свѣжею зеленью и цвѣтами; священникъ благословляетъ нивы и кропитъ ихъ святою водою. На Срѣтенье къждый хозяинъ освящаетъ для себя восковую свѣчу; эту свѣчу онъ заботливо хранитъ въ амбарѣ, а при посъвѣ и зажинкахъ выноситъ ее на собственное поле, какъ эмблему того небеснаго огня, который возжигается богинею Ладою и дъбствіемъ котораго земля получаетъ силу плодородія. На

<sup>1)</sup> Сахаров., I, 11. — 2) Херсон. Г. В. 1852, 17; Ч. О. И. и Д. 1865, II, 40; Громаниъ, 102—4; Beiträge zur D. Myth., I, 218. — 3) Куланиъ, 209

Благовъщенье и въ чистый четвергъ поселяне осващаютъ просвиры и потомъ призназываютъ ихъ къ съядкамъ; въ нъвоторыхъ же деревняхъ просвиры эти высушиваются, стираются въ порошокъ и смъшиваются съ хлѣбными зернами, предназначенными для поства 1); въ черниговской губ. принато освящать въ перквахъ самыя съмена 2). Заствальщики, выступая въ поле, молятся на три стороны: восточную, южную и западную, въ каждую бросаютъ по горсти зёренъ съ низкими поклонами, и затъмъ уже принимаются за поствъ 2).

Во владимірской губ. уцілітль любопытный обрядь водить колосокъ. Около Тронцына дня, когда озимая рожь начинаеть колоситься, бываеть обрядовое шествіе на застянныя ею поля. Молодыя женщины, дтвушки и юноши, собираясь на окраинт селенія, схватываются попарно рукаин ) и установляются въ два ряда, обращенные другь къ другу лицами; пе ихъ соединеннымъ рукамъ, словно по мосту, идеть маленькая дтвочка, убранная разноцитными лентами. Каждая пара, которую она прошла, спішить забтжать впередъ и стать въ концт ряда; такимъ образомъ процессія подвигается до самой нивы. Злёсь дтвочку спускають наземь; она срываеть нтеколько колосьедъ, бтжить съ ними въ село и бросаеть ихъ возліт церкви. Во время шествія поють слёдующую пітсню:

Пошелъ колосъ на ниву, На бълую пшеницу. Уродися на лъто Рожь съ овсомъ, Со дикушей <sup>5</sup>), со пшеницею.



<sup>1)</sup> Васт. Р. Г. О. 1853, VI, 101, 103; Терещ, V, 35. — 2) Черниг. Г. В. 1855, 20. — 3) Сахаров., II, 28. — 4) Это далается такъ, чтобы четыре руки составили квадратъ; каждый сначала беретъ правой рукою свою-же собственную лавую, а этой посладнем схватываетъ около локти руку того, вто съ нимъ въ пара. — 5) Гречихою.

Или: Ходатъ колосъ по яри, По бълой пшеницъ; Гдъ царица шла — Тамъ рожь густа: Изъ колосу осьмина, Изъ зерна коврига, Изъ полузерна пирогъ. Родися, родися Рожь съ овсомъ; Живите богато Сынъ съ отцомъ! 1)

Когда рожь, ячмень и пшеница поспъють, хозяйка съхлъбомъсолью и громнитною 2) свъчею въ рукахъ отправляется зажинать ниву. Первый нажатый ею снопъ называется **В м я в и и и к о м ъ; хоз**яйка приноситъ его въ избу и ставитъ въ переднемъ углу у божницы. Впоследствии снопъ этотъ обмодачиваютъ отдельно; собранныя отъ него зерна носятъ для освященія въ церковь и частію итшають съ стиенами, оставляемыми для заства полей, частію-же берегуть какъ цълебное снадобье-на случай различныль недуговъ. Соломою отъ этого снопа кориять больную скотину. Въ старину -- для того, чтобы умолоть быль изобильные и лучше, первый (зажино чный) снопъ относили въ овинъ или на гумно и оставляли тамъ до молотьбы. По обычаю, принятому въ нъкоторыхъ малорусскихъ утадахъ, зажинъ дълается священикомъ. По окончаніи жатвы, жийцы обходять ниву, собирають случайно-несрызанные серпомъ колосья и вьють изъ нихъ золотистый вънокъ 3), переплетая его васильками и другими полевыми цвътами; вънокъ этотъ надъваютъ на самую красивую дъвушку, и затъмъ отправляются на хозяйскій или господскій дворъ съ пъснями.

<sup>1)</sup> Москв. 1853, XV, 147-8; Владин. Г. В. 1853, 29. Болгары обвиваютъ первыми колосьями мальчика, подымаютъ его на руки и поютъ пъсни (сообщено Каравеловымъ) — 2) Срътенскою. —
3) Иногда-же два вънка: одинъ изо ржи, другой изъ пшецицы.

Впереди идетъ мальчикъ и несетъ украшенный цвътами снопъ. Подходя къ воротамъ, поютъ:

Одомкви, пане, новы ворота, Несемъ вяночекъ з' щираго злота; Ой выкупь-выкупь злоты вяночекъ, Бо то вявочекъ з' злота увитый.

Хозяннъ или помъщикъ выходитъ на крыльцо, встръчаетъ жинцъ съ хатбомъ-солью и угощаетъ ихъ объдомъ и горълкою. Втнокъ, свитый изъ последнихъ колосьевъ, и снопъ, принесенный мальчикомъ, передаются хозявну со словами: «дай Боже, щобъ и на той годъ уродывся хавбъ!» и до 6-го августа должны оставаться въ переднемъ углу, подъ образами; въ этотъ-же праздинчный день носять ихъ въ церковь и освящають, вибств съ разными первинками, а именно: вибств съ хлібомъ, приготовленнымъ изъ новаго жита, сотами, только что выръзанными изъ улья, новыми яблоками и грушами. Зёрна отъ этихъ освященныхъ колосьевъ сохраняются для будущаго поства. Чтобы узнать, какой поствъ будетъ урожайнъе: ранній, средній или поздній, отрывають отъ вънка три колоса и закапывають ихъ въ землю; одинъ колосъ знаменуетъ ранній постявь, другой — средній, третій — поздній, и смотря по тому, какой изъ трехъ колосьевъ скорве и лучше пуститъ ростки, заключають о срокт наиболте-выгодномъ для остмененія полей 2). У лужичанъ большой снопъ, перевитый цвътами, устанавливается на возу стоймя, поверхъ всёхъ другихъ сноповъ, и доставляется въ деревню въ сопровождения живцъ, наъ которыхъ одна несетъ вънокъ наъ колосьевъ, а другіе

<sup>1)</sup> На прыдечно. — 2) Въст. Р. Г. О. 1853, VI, 108—110; 1857, IV, 271; Маякъ, VIII, 73; Черниг. Г. В. 1856, 22; Молодивъ 1844, 95; Меглин., 328; Малорос. деревия, соч. Кулжинскаго, 47—50; Въст. Евр. 1827, XI, 191; Терещ., V, 105, 109, 128—9; Сахаров., II, 44, 47; Нар. сл. раз., 154.

держатъ въ рукахъ полевые цвъты. Въ пензенской и свибирской губерніяхъ послідній (дожиночный) снопъ называють имяниникомъ и наряжаютъ его въ сарафанъ и кокошникъ; въ смоленской губ. придълываютъ къ нему руки и одтваютъ его въ бълую накидку и кичку. Съ пъснями и плясками несуть эту куклу на господскій дворь, гат уже загодя приготованется для жинцъ общавное угощение. Во время пиршества имянинный снопъ стоитъ на столъ, а потомъ переносится въ передній уголь. Существуеть еще обычай: по сиятія хліба, обвязывать серпы житною соломою и пологать ихъ подъ иконами 1). Праздникъ окончанія жатвы извістень подъ названіями обжинокъ, дожинокъ и талаки. Последнее название употребительно въ бълорусскихъ губерніяхъ. Какъ скоро у какого-нибудь зажиточнаго землевладъльца назначается окончательная уборка хлаба, къ нему тотчасъ-же со всехъ сторонъ собираются жинцы, готовыя на безплатную работу ради талаки, т. е. собственно ради праздничнаго угощенія в). Подъ сумерки, когда дожинаютъ посабдній загонъ, каждая жница откладываетъ по наскольку колосьевъ, изъ которыхъ и связывается общій дожиночный снопъ. Посль того девицы-талачейки, для ръшенія вопроса: кому изъ нихъ нести этотъ снопъ, или (какъ онъ сами выражаются) кому изъ нихъ быть Талакою, бросаютъ между собой жребій. Указанную жребіемъ Талаку онт убираютъ цвттами, въ руки ей даютъ дожиночный сновъ, а на годову надъваютъ ей длинное бълое покрывало и вънокъ, сплетенный изъ хлъбныхъ колосьевъ, пахучихъ травъ и цвътовъ; при этомъ поютъ следующую обрядовую пъсню:

<sup>1)</sup> Терещ., V, 110, 131—4; Рус. прост. правдн., IV, 83—84; Сахаров., II, 49—50; Volkslieder der Wenden, II, 221.— 2) Въ ведикорусскихъ областихъ толока — общинная уборка хлъба вли съна, помочь; толокъ — токъ, гдъ молотитъ хлъбъ, и нява, оставленная подъ пвръ — Обл. Сл., 230.

Добры вечаръ, Талака!
Да вазьми-жъ адъ насъ, вазьми-но
Гэты збожны 1) ты свапонъ;
Да надявнь-же, надявнь-но
З' красками 2) прыгожъ ввнокъ!
З' гэтымъ добрымъ пойдземъ же мы
Къ пану да къ гаспадару,
Принесемъ же мы яму́
Счасъцечко тваб въ хоромы.
Јонъ той панъ-госпадарыкъ
Справиць намъ дажыначки...

Затыть живцы выстранваются въ длинный рядь—пара за парою, становять впереди себя Талаку и отправляются на хозяйскій дворь съ пёснею, въ которой приглашають пана-господаря приготовиться къ надлежащей встрёчё. Заслышавъ ихъ голоса, хозяинъ и хозяйка выходять къ воротаиъ, кланяются Талакъ въ поясъ и подносять ей хлёбъ соль, а отъ нея принимають дожиночный снопъ; Талаку, какъ самую почетную гостью, они усаживають на покуте, подъ образами; всё же прочія жницы разитщаются частію въ избё и сёняхъ, частію на дворё. По окончаніи пиршества, за которымъ бываеть всего вдоволь— и меду, и пива, и саламахи в), слёдують веселыя пласки и пёсни. Праздникъ заключается тёмъ, что Талака снемаеть съ себя вёнокъ и отдаеть его хозянну, при чемъ хоръ обращается къ ней съ такою просьбою:

А Талака-жъ ты, Талака. Да щырая-жъ ты, Талака! Да нагодуй-же отъ узновъ Гасподару таму снапковъ, Да нарадзи-жт ты яму́ Жытца-жытца сто карабовъ...

Въ гродненской губ. вънокъ этотъ надъваютъ на кіоту; чтоже касается «дожиночнаго» снопа, то его кропятъ св. водою

<sup>1)</sup> Житный. — 2) Цевтами. — 3) Напитокъ, приготовляемый изъ водки, меду, слевъ и вишень.

ж ставять на покутье, рядомь съ другимь — прежде-принесеннымь ими «зажиночнымь» снопомь, где и остаются они нередковъпродолжение целагогода 1). Болгары делають изъ последняго снопа куклу, называемую ж ж т варка-цэрка (житная царица) или ж ж тварска мома, одевають ее въ женскую сорочку и носять вокругь села, а потомь или бросають ее въ реку (дабы призвать на посевы обильные дожди и росы), или сожигають на огне и пепель разбрасывають по нивамъ. Въ некоторыхъ же местностяхъ куклу эту сберегають до будущей жатвы, и когда случается засуха — носять ее въ крестномъ ходе, съ мольбами о дожде и съ возглашениемъ обрядовой песни:

> Катъ жжтварка бъгаще, Тихъ вътрецъ въєще; Кога мона плачеще, Ситна роса росеще; Мона-те са засивя, Ясно слжице огръя, и проч.

Того, кто приносить житный втнокь съ поля, въ венгерской Сербіи окачивають водою; у насъже въ бълорусскихъ деревняхъ ведро воды выливается на самый втнокъ. Но цтль обряда и тамъ, и здъсь одна: это именно — желаніе, чтобы въ будущемъ году не было недостатка въ дождяхъ 2). Покончивъ жинтво и приступая къ запашкт полей подъ озимые поствы, великорусскіе крестьяне заваривають пиво или брагу и назначають ближайшій праздничный день для служенія общественнаго молебна. Когда наступить этоть день, каждый домохозяннъ приносить въ церковь освящать баранье плечо или птуха, и потомъ приготовленными яствами, пивомъ и брагою угощають своихъ сродниковъ и знакомыхъ. Вь нткото-



<sup>1)</sup> Приб. въ Ж. М. Н. П. 1846, 111—120; Описаніе гродненск. губ., І, 840.— 2) Сообщ. Каравеловымъ; Миладин., 524: Археолог. Въст. 1867, ІІ, 57.

рыхъ деревняхъ пиршество отправляется всёми крестьянами вибсть: къ назначенному дию они варятъ брагу, пекутъ пироги и за колаютъ бара на на мірской счетъ, т. е. въ складчину 1). Въ старину, по окончаніи жатвы, за колали въ жите въ цъ козла; кровь его собирали въ чащу и окропляли ею присутствующихъ, а мясо варили и събдали за общею трапезой 2).

Съ сентября-мъсяца принимаются молотить хатов. Во многихъ великорусскихъ деревняхъ въ тотъ день, съ котораго вачинается эта работа (за и о лотки), овинъ слыветъ у крестьянъ выяниния сомъ. Вечеромъ, наканунъ этого дня, хозаинъ протапливаетъ овинъ, а на утро созываетъ туда молотильщиковъ и угощаетъ ихъ ка шею; послѣ завтрака, приступая кт. работъ, затыкаютъ во всъ углы гумна или ри-ГИ ПО НЪСКОЛЬКУ КОЛОСЬЕВЪ — ДЛЯ ТОГО, ЧТОБЫ УМОЛОТЪ быль хорошій изобильный. Молотить обыкнов нью начинають съ такъ называемаго «имяниннаго» снопа. Въ нъкоторыхъ-же деревняхъ имянины овина справляются въ день окончанія иолотьбы и приготокляемая тогда каша называется домологною 3). Овинъ, какъ мъсто, гдъ просушввается зерновой жатов, издревле пользовался тамъ-же самымъ религіознымъ почетомъ, что и домашній очагъ (см. ІІ, 70). Церковный уставъ св. Владиміра, въ числъ другихъ остатковъ языческаго суевтрія, подлежащихъ духовному суду, указываетъ и ва моленье подъовиномъ 1). Въ словъ христолюбца встръчаемъ подобное-же указаніе: «еже молятся огнев в подъ овиномъ» в). Въ оряовской губ. и донынъ ръжутъ куръ подъ овиномъ 4-го сентября, следовательно при начале молотьбы;

<sup>1)</sup> Рус. прост. праздн., IV, 82-83, Сахаров., II, 48-49, 54. — 2) De diis samagitarum, 19-20. — 3) Сахаров., II, 59; Рус. прост. праздн., IV, 83; Терещ., V, 140-1; Нар. сл. раз., 154. —

 <sup>4)</sup> Доп. въ Ак. Ист., І, 1: "пан вто молиться подъ обиномь". —
 5) Лът. рус. лит. и древи., т. IV, 90, 94; Оп. Румян. муз., 229.

въ другихъ-же мъстностяхъ уцълъ обычай ръзать въ овинъ пътуха 1 го ноября 1). Въ ярославской губ. крестьяне, чувствующіе боль въ поясницъ, ходять въ подлазъ овина, и потираясь спиной объ его стъну, произносять слъдующія слова: «батюшка овинъ! просци мой уп(т)внъ» 2). Отсюда объясняется и старвиная поговорка: «церкви — не овины, въ нихъ образа всё едины» 3), т. е. все равно, въ какой ни молиться церквъ — въ своей приходской, или въ чужой; напротивъ, языческій культъ ограничивался исключительнымъ чествованіемъ своего очага, своего овина.

Земные урожам зависять отъ дъятельности стихійныхъ духовъ. Носясь по воздушнымъ пространствамъ въ буйномъ подетъ грозовыхъ тучъ и вътровъ, духи эти нисходятъ на землю оплодотворяющимъ стиенемъ дождя, преобразуются въ ея материнскихъ нъдрахъ въ безсчисленные зародыши и затъмъ нарождаются разновидными и роскошными злаками. Вообще все растительное царство представлялось древнему человъку воплощеніемъ стихійныхъ духовъ, которые, соединяя свое бытіе съ деревьями, кустарниками и травами ( тоблекаясь въ ихъ зеленыя одежды), чрезъ то самое получали характеръ лъсныхъ, полевыхъ или житныхъ геніевъ. По измецкимъ, славянскимъ и литовскимъ преданіямъ, житные духи 4) въ аттиюю половину года обитають на нивахт. Когда хатобь поспретя в поселяне начинають жать или косить его, полевикъ бъжитъ отъ взиаховъ серба и ко ы и прячется въ тъхъ кодосьяхъ, которые еще остаются на корию; вибств съ послед-

<sup>1)</sup> Литовцы, запанчивая молотьбу, убивали чернаго или бълаго пътуха, съ мольбою, обращенною въ богу, воторый обитаетъ въ овнит и сущитъ зерновой хлтбъ — De diis samagitarum, 39 — 40. У нъщевъ житвенное пиршество называется hahnmahlzeit. — 2) Эгв. Сб., I, 164. — 3) Архинъ ист. юрид. свъд., II, 2-ая полов., 217. — 4) Славяне даютъ имъ названія: полевой дъдъ, полевикъ, гречуха, жыцень.

не-сръзанными колосьями онъ попадается въ руки жнеда и въ последнемъ 💳 дожиночномъ снопу приносится на гумно или въ домъ земледъльца. Вотъ почему дожиночный снопъ наражаютъ куклою и ставятъ его на почетномъ мъстъ, подъ сбразами. Въ Германіи егитрирре поміщается иногда въ переднемъ углу, иногда у домовой двери или на верхушкъ кровли, и въ нъкоторыхъ мъстностяхъ остается тамъ въ продолжения цълаго года-до тъхъ поръ, пока новая кукла не смънитъ прошлогодней. Въратъ, что пребывание ея въ домъ приноситъ хозянич, его семьт и житницамъ божье благословение. Большею же частію кукла эта сберегается только до времени поства: тогда ее обмодачивають и добытыми изъ нея зернами остменяють поля-сь тою целію, чтобы житный духь, заключенный въ последнемъ снопе, могъ возродеться и заявить свою благотворную силу въ новыхъ всходахъ. Дожиночный сиопъ одъваютъ въ мужскіе или женскіе наряды; въ первомъ случат его называютъ: нъмцы — roggenmann 1), erntemann, grossvater, славяне — дъдъ, dziad, dědek; во второмъ случав нъмцы называють его kornmutter, erntemutter, roggenalte, grossmutter, а славяне — баба, žytna baba, žytna (pszeniczna, grochowa) matka. No antobekowy повърью, послъдній ударъ, наносемый серпомъ во время жатвы, или цъпомъ во время молотьбы, падаетъ на житную бабу, и тотъ, кто его наноситъ, называется ея убійцею. Въ Герианін жнецы къ тому изъ своихъ товарящей, кто срезываетъ последніе колосья или связываеть последній снопъ, обращаются съ слъдующимъ восклицаніемъ: «du hast den Alten und musst ihn behaltenl» Растя хатбные злаки и творя урожан, житные духи приготовляють запасы для своего собственнаго пропитанія, подобно тому, какъ пчелы запасають для себя пищу въ медовыхъ сотахъ. Человъкъ интается плодами ихъ твор-

<sup>1)</sup> Nan weizen(gersten, hafer)-mann.

ческой дъятельности, но не долженъ забирать всего; часть ильба онь обязань оставлять для житных духовь, дабы они могли прозимовать безъ нужды и заботы. Следуя стародавиему обычаю, крестьяне оставляють на поляхь насколько несразанных в колосьевь, въ саду нъсколько несорванных вблокъ, а на току нъсколько пригоршней обмолоченнаго зерна, и за все это ожидають на будущій годь богатаго урожая. Кто не исполняеть этой обязанности, у того житные духи похищають хавбъ изъ закроновъ 1). Западные славяне разсказываютъ, что дёдко всю зиму сидить заключенный въжитницё и поъдаетъ сдъланные запасы (II, 487°). Какъ существа стихійныя, являющіяся въ бурныхъ грозахъ и дождевыхъ лювняхъ, житные духи сившиваются съ духами дикой охоты и нейстоваго воинства. Вибстб съ этимъ житный дбаъ сближается съ Одиномъ, а житная баба, kornmutter, съ frau Gode, Гольдою или Бертою. И Одинъ, и frau Gode чествуются, какъ податели земнаго плодородія; и тому, и другой поселяне оставляютъ на лугахъ и невахъ часть нескошенной травы и несжатаго катба; frau Gode сидить въ колосистомъ жить и последній

<sup>1)</sup> Въ Германіи насъкомое, пожирающее зерновой жатьбъ въ амбарахъ, называется kornwolf; о связи житныхъ духовъ съ мионческими волками и другими животными сказано было выше (Hoэт. Воз., І, 769). Не менъе любопытны повърья, олицетворнющія житнаго духа въ образв пвтуха (getreidehahn). Нвицы приготовляють изображение патуха изъ вралыхъ колосьевъ и ставять его на шеств, посреди сжатаго поля. Въ Галиціи и Польшв поверхъ вънка, сплетеннаго изъ цвътовъ и колосьевъ и надътаго но голову избранной жинцы, привязывають живого патуха, и если патухъ начинаетъ влевать колосья-это принимается за предвъстіе урожая на савдующій годъ. Въ некоторыхъ местахъ Германіи привязываютъ живаго пътуха въ послъднему снопу, или зарываютъ его на нивъ въ землю, оставляя свободною одну голову; затъмъ жнецъ берется за серпъ и сразываетъ ему голову. — 2) Въ Галиціи житнаго деда представляють старикомь съ тремя длиннобородыми головани и треми огненными языками.

снопъ называется Ernte wôd; чтобы Гольда (frau Holle) не потдала хлібов изъжитниць, для нея оставляють на нивіт три несръзанныхъ колоса. Согласно съ двойственнымъ представленіемъ Гольды то свътлою, благодътельною богинею, то злою, демоническою въдьмою, житная баба невсегда даруетъ урожам; раздраженная на земледъльца, она палитъ его нивы и пожираетъ его хабоъ 1); славяне отождествляютъ ее съ бабой-ягою, а нъмцы съ жельзною Бертою (см. выше стр. 591-3). Описанные нами обряды «водить колосъ», водить «Талаку» и носить наряженный въ женскія платья снопъ знаменуютъ шествіе богини земнаго плодородія. Что уборка хліба обставлялась у славянъ различными религіозными церемоніями, на это инфится положительныя свидътельства. По слованъ Ибнъ-Дасты 2), славяне въ пору жатвы насыпали въ ковшъ просяныя зерна, подымали ихъ къ небу и молились: «Господи-ты который даешь намъ пищу! снабди теперь насъ ею въ полной мъръ». Въ Арконъ жатвенный праздникъ сопровождался мольбою и жертвоприношеніями Святовиту, гаданіями о будущемъ урожат и общественнымъ пиршествомъ (I, 377-8; III, 745-6). Иногда кукла, приготовлнемая изъ последняго снопа, представляется ребенкомъ (erntekind, kornkind). Въ зръломъ колосистомъ катот древній человтить видтать прекрасное дитя, порожденное плодовитою Землею, (сравни II, 489-490) — дитя, которое въ жатвенную пору отдъляется отъ ея материнскаго лона. Это возартніе очевидно изъ польскаго обывновенія кричать тому, кто сръзываетъ последние колосья: «ты отрезаль п у повину!» По народной примътъ, та жинца, которая связывала последній снопъ, должна непременно родить въ продолженін года 3).

<sup>1)</sup> Т. е. производить засуху, пускаеть градъ и посылаеть истребительныхъ насъкомыхъ. — 2) Ж. М. Н. П. 1868, Х, стат. Хвольсоня, 671. — 3) Die korndämonen, соч. Манитардта, 7—32.

Послъ представленных в нами изслъдованій мы въ правъ сказать, что духовная сторона человъка, міръ его убъжденій в върованій, въ глубокой древности не были вполнъ-свободнымъ дъломъ, а неизовжно подчинялись матеріальнымъ условіямъ, лежавшинъ столько-же въ природъ окружающихъ его предметовъ и явленій, сколько и въ звукахъ роднаго языка. Слово человъческое, по митино нашихъ предковъ, надълено было властительною, чародъйною и творческою силою; и предки были правы, признавая за нимъ такое могущество, хотя и не понимали, въ чемъ именно проявляется эта сила. Слово, конечно, не можетъ заставить свътить солице или падать дождь, какъ върили азычники; но если не витшнею природою, за то оно овладило внутреннимъ міромъ человъка и тамъ заявило свое чарующее вліяніе, создавая небывалыя отношенія и образы, и заставляя иладенческія племена на нихъ основывать свои нравственныя и религіозныя убъжденія. Часто изъ одного метафорического выражения, какъ изъ зерна, возникаетъ цълый рядъ примътъ, върованій и обрядовъ, опутывающихъ жизнь человъческую тяжелыми цъпями, и много-много нужно было усилій, сиблости, энергіи, чтобы разорвать эту невидимую стть предразсудновъ и взглянуть на божій міръ свътлыми очами!

## ДОПОЛНЕНІЯ И ПОПРАВКИ.

## томъ і.

Стр. 34: Кто упадетъ въ первый день новаго года, тому предстоитъ скорая смерть — Neues Lausitz. Magazin 1843, III—IV, 332.

Стр. 38: Свежіе слёды, оставленные воромъ, советуютъ собирать въ метмокъ и ветмать въ дымовую трубу, чтобы онъ изсохъ какъ щепка — Beiträge zur D. Myth., I, 240.

Стр. 66: «Zaklinjem te suncem i misecom» — Иличь, 275 (народная пъсня).

Стр. 73: Во Францін крестьяне, завидя на небт молодой місацъ или вечернюю звізду (Венеру), преклоняють колітна и творять молитву— Beiträge zur D. Myth., 1,252-3.

Cтр. 74-76: «Die Ehe ist also die glücklichste, wenn während der Trauung Sonne und Mond zu gleicher Zeit am Himmel stehn, also das himmlische Paar ebenfalls ihre Vereinigung findet. Nach dem Grishyasütra wurde die indische Hochzeit mit einem Hymnus auf die Hochzeit der Sonne und des Mondes (Sürya und Soma) eingeleitet»—Громаннъ, 116.

Стр. 80: Луна (luna вивсто lucna, lucina, т. е. свътящаяся) отъ снкр. ruk — luceo; дат. luc-s, lumen (ви.

luc-men), гр. λόχνος — leuchte, λευκός — бълый, слав. лучь — Курпіусь, 130.

Стр. 86-88: У различныхъ славянскихъ племенъ утренка означаетъ то утреннюю зорю, то звъзду денницу (krasopani).

Стр. 93: Вёlbožice—въ Чехахъ, Вёlbožnicja — въ Галиціи (Часопись чешск. муз. 1863, І, 28). Въ «Сборникъ памяти. нар. творчества въ съв.-запад. краъ» (І, 115—7) напечатаны двъ пъсни, записанныя будто-бы въ минской губ., въ которыхъ упоминается про Чернаго бога; но пъсни эти—не болъе, какъ неудачная поддълка. Г. Котляревскій въ критической статьъ своей, посвященной І-му т. Поэт. Воз., (стр. 23) доказываетъ, что бамбергскій истуканъ есть просто изображеніе льва, какія ставились въ средніе въка у церковныхъ дверей, и не имъетъ никакого отношенія къ Чернобогу.

Стр. 96: Вевения въдревнихъ надинсяхъ сопоставляется рядомъ съ именемъ Аполлона; ирл. beal, beul, bel—солице — Галлы, соч. Георгіевск., 136-7.

На той-же страницѣ, 9 и 10-ую строки снизу слѣдуетъ читать: «Слова свѣтъ и святъ если не филологически, то по значеню тождествены; ибо по древыващему убѣжденю святой...» и т. дал. По замѣчаню г. Котляревскаго (Разборъ I т. Поэт. Воз., 30), мысль о сродствѣ означенныхъ словъ не можетъ быть принята, такъ какъ въ противномъ случаѣ слѣдовало бы допустить несогласуемый переходъ звуковъ: двоегласнагоѣ а + і и носоваго м. «Нѣтъ сомнѣнія (говорить онъ), что слова эти различнаго образованія, отъ двухъ корней: ç v i t и ç v a m или ç v a n; оттого въ Ведахъ употребляется с v â n ta, въ санскр. — ç v e ta, зендъ имѣетъ ç pen ta и ç pâeta, Лятва—s z w en tas и s v ê tas, славяне — с в а тъ и с в ѣ тъ»

Стр. 119: Обранос нельзя сближать съ брос; такому «сближению противоръчить разность корней: брос—кор. gir

(древ. gar), отсюда свир. giris, зенд. gairi, слав. гора; ο δρανος отъ кор. уаг—покрывать.—Разборъ г. Котлярев., 30.

Стр. 120: О названін горы «Anafielas» см. въ Разб. Котляр., 44. Сербы думають, что обрѣзанные ногт и слѣдуетъ класть за пазуху, ибо на томъ свѣтѣ по ногтямъ будутъ судить: что дѣлалъ человѣкъ во время земной своей жизни (Гласник срп. друштва 1867, V, 193). Кашубы совѣтуютъ класть обрѣзанные ногти въ мѣшочекъ и носить на груди; а не то, по смерти, придется искать ихъ. Эти славянскія повѣрья напоминаютъ запретъ Эдды обрѣзывать ногти усопшему (German. Mythen, 630). Графъ А. С. Уваровъ сообщилъ намъ, что въ одной изъ разрытыхъ имъ чогилъ (во владимірской губ.) онъ нашелъ горшокъ съ обрѣзанными ногтями.

Стр. 129: Въ народномъ заклятія (Рыбник., IV, 246) читаемъ: «ты Небо—отецъ, ты Земля—мать!»

Стр. 133: Въ Угорской Руси уцълъли поговорки: «прабогъ го знае!» «иди до сто прабоговъ», «бъсъ ти и сто прабози!»—Зап. Р. Г. О. по отдъл. этногр., I, 692.

Стр. 135-6: Снкр. па, наст. пнб-атн—пить и пи-јатн становиться плодороднымъ, жиръть, пиван, пивара—жирный, тучный; сравни лой и лить — Труды Моск. Археол. Общ., I, в. 2 й, 229.

Стр. 138: Brîsîn ga-men, caнскр. maṇi—gemma, margarita, monile, перс. minu, греч. μάννος, μόννος, дат. monile, рус. монисты—Germ. Mythen, 702.

Стр. 141: Русскіе и чехи смачивають первымъ весеннимъ дожденъ свои головы—для того, чтобы воло са росли также быстро и роскошно, какъ майская трава—Громаннъ, 52.

Стр. 142: «Земля—свята мати» (ч. О. И. и Д. 1866, III, 706). Чехи о негодномъ человъкъ выражаются: «пені hoden, že ho země nosi!» (Гануша: Дъдъ и Баба, 7.) При первомъ

весеннемъ громъ они трижды цълуютъ землю в думаютъ, что это спасаетъ отъ удара молнів (Громаннъ, 40).

Стр. 146: Авторъ статьи «De dis samagitarum» (14, 40) разсказываеть, что послъ сбора жатвы народъ совершалъ жертвоприношение и обращался къ землъ съ такою молитвою: «Haec tibi o Zemiennik deus, gratias agentes offerimus: quòd nos hoc anno incolumes conservaris, et omnia nobis abundè dederis, idem ut et in posterum facias, te oramus».

Стр. 147-9: По свидътельству Олеарія (Ч. О. И. и Д. 1868, II, 65), латыши для разръшенія поземельных споровъ выходили на поле, клали на голову глыбу торфа и произносили слъдующую клятву: «утверждаю, что земля, на которой я стою, есть земля, данная инт Богомъ; если-же слова мои ложны, то да изсохнемъ, почернъемъ и пропадемъ, подобно втому торфу, я самъ, моя семья и мой скотъ!»

Ромулъ и его товарищи, оставлия Альбу, взяли съ собой по кому земли, и эту священную для нихъ землю положили въ основание Рима—Куланжъ, 178.

Стр. 151: Въ гродненской губ по окончанів жатвы поютъ (Сборн. пам. нар. творч. въ съв. западн. крат, 158-9):

Выйди, пане, за ворота, Выкупь вънка з' золота! Не з' золота вънокъ витый, Да й з' густаго жита...

Стр. 153: Въ сербской итсит (сборникъ Петрановича, 493) встртичаемъ сладующие стихи:

Што ће мени даник без сунашца, \*) Што ли ће ви лице без очију?

Въ восточной Сибири поселяне говорять о солиць: Богъглядить съ неба (Щаповъ, 68).

<sup>\*)</sup> День безъ солица.

Стр. 157: По чешскому повърью, кто указываетъ на звъзды пальцемъ, тому упадетъ звъзда на очи— и онъ ослъпнетъ (Громаннъ, 32).

Стр. 163: Въ польской сказкъ (Глинск., IV, 44—45) Солице, воротившись вечеромъ домой, «rozciągnęło się na lożu koralowém» и вскоръ заснуло.

Стр. 170: Сравни рус. моргать и литов. mirgu, mirgeti—мерцать, сверкать (Дифенбахъ, II, 764; Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I. 545).

Стр. 175: Народная пъсня, записанная въ гродненской губ., говоритъ о погибшей дъвицъ: «гдъ ея очки упали, тамъ свъчки горъли» (Сбор. памятн. нар. творч. въ съв. зап. краъ, 244).

Стр. 176: Въ Младшей Эддъ солнцу дается поэтическое название eldr himins ok lopts (feuer des himmels und der luft), я наоборотъ огонь называется sol hūsanna (die sonne der häuser)—Die Symbolik von Sonne und Tag, 49.

Стр. 181: «Už se s nim s v ečeri v a» говорятъ чехи объ умирающемъ— Котляр. О погребальн. обычаяхъ, 186. Сербы не совътуютъ засыпать въ то время, когда с ад ится солице (Гласник срп. друштва 1867, V, 150): повърье, возникшее изъ боязни, чтобы умирающее вечеромъ (—отходящее ко сну) солице не увлекло вслъдъ за собою въ загрооное царство и того, кто при его закатъ пожелаетъ отдаться безиятежному покою

Стр. 184: По митнію чеховъ, послт солнечнаго заката не слідуеть продавать молока; кто нарушить это правило, у того коровы не будуть докться— Громаннъ, 138.

Стр. 192: Періодъ возрастанія луны чехи считаютъ самынъ благопріятнынъ временень для стрижки волосъ, подръзыванія кустовъ, посадки деревьевъ и съянія хлъба — Громаннъ, 30; болгары увъряютъ, что хлъбъ, посъянный въ пол-

нолуніе, бываетъ крупный, золотистый в полный, кацъ луна (сообщ. Каравеловымъ). См. также Труды Моск. Археолог. Общ., в. II, ст. Потебни 157.

Стр. 200. Загадка: «мати—товецюха, дочка—золотуха» означаеть: печь и огонь—Сбор. памяти. нар. творч. въ съв.зап. крат, 295.

Стр. 205: Больныхъ желтухою (gelbsucht) чехи заставляють смотръть въ золотую чашу или носить на шет золотое кольцо—Громаннъ, 154. Къ подобнымъ средствамъ прибъгали и древніе индусы. Золотая чаша—эмблема солнца (Поэт. Воз., I, 177; у нъмцевъ употребительно выраженіе «goldne sonne»—Die Symbolik von Sonne und Tag, 30).

Стр. 213: «Свъти, мъсячку, свъти ясно, якъ млынске коло»; «зойди, мъсячку, такъ, якъ млынске коло» — воззванія карпато-русинскихъ пъсень (Ч. О. И. и Д. 1866, ПІ, 704). Въ чешской сказкъ (Малый: Narodni bachorky a pověstí, 180) богатырь, смотра па солице, говоритъ чорту: «divam se na to kolečko, zdali bych je mohl dolů srazit».

Стр. 214: Польская сказка (Глинск., III, 7) упоминаетъ о перстит-златодавцъ. — Въ народномъ заговоръ (Повг. Г. В. 1866, 4) читаемъ: «и всъ частыя звъздочки — бълинькіе камушки».

Стр. 216—7: Когда солнце, прорызывая своими лучами темныя гряды облаковь, озаряеть ихъ золотистымъ свътомъ,— скандинавскій ратникъ усматриваль въ этихъ облакахъ воинственныхъ дъвъ Одина (валькирій), несущихся по воздуху на дикихъ коняхъ и вооруженныхъ копьями и щитомъ — Die Symbolik von Sonne und Tag, 11.

Стр. 219: Стариный хронографъ сообщаетъ слъдующее повърье: «одежда и вънецъ царскій на немъ (солицъ)... и егда зайдетъ солице на западъ, тогда ангелы господни со-

влекаютъ съ него одежду тою и вънецъ царскій на престоят господни»—Рыбник, IV, 185.

Стр. 222: Пряжити сближается съ сискр. bradždž—assare (Radic. linguae slov., 66); слово пряжа происходить отъ другаго кория.

Стр. 232 Заговоръ, напечатанный въ Ч. О.И. в Д. 1867 г. (IV, смъсь, 166), замъняетъ дъву Зорю св. Анастасіей: на моръ-на окіянъ, на островъ (на Буянъ) сидитъ въ церкви св. дъвица Анастасія, «держитъ она у себя разныя иглы и шелковою нитью зашиваетъ рану кровавую, а ранъ болъть и крови идти заповъдываетъ».

Стр. 234: 28-го октября крестьянки мнутъ новый денъ и приносятъ «первину» въ церковь — Ч. О. И. и  $\mathcal{L}$ . 1867, IV, смъсь, 198.

Стр. 251: Къ Перкуну обращались съ такимъ воззваніемъ: «Perkune dëvaiti! ne muszki unt mana dirvos, melsu, tavi palti messu»—Perkun Gottchen! schlage nicht auf mein Saatfeld, (darum) werde ich bitten, ich werde dir eine Speckseite hinwerfen. По другому чтенію: «Perkune dewajte! ne muszk und mana: Tiewe meldzie tawi paltu messu»—Perkun Gottchen! schlage nicht auf das Meinige, o Vater, ich bringe dir mit Gebet das Fleisch einer Speckseite dar (De diis samagitarum, 32, 57; см. также Труды Моск. Археол. Общ., I, 47, матер. для словаря).

Стр 253: Тунару соотвътствуетъ у галловъ Тапагиз; кимр. и армор. taran—громъ, молнія, блудящій огонь (Галды, соч. Георгіев., 111). Мјölniг означаетъ: «раздробитель» отъкорня mar — mal—растирать, дробить, ломать; слэв. и однія, молотъ и млъть (увядать) относятся кътому-же корню (М. Мюллеръ, см. Филол. Записки 1868, IV-V, 306).

Русскія няньки унимають капризныхь дітей угрозою: Богь камушком в убьеть!»

Стр. 256: Петрей («Истор. о вел. княжествъ московскомъ», пер. Шемякина, 48) записалъ народное преданіе, будто наъ камня, который держалъ въ своей рукъ ндолъ Перуна, вылетали во время грозы огненныя искры.

Стр. 257-8: У кельтовъ, передъ началомъ войны, вождь собственнымъ мечемъ заколалъ козу и обагрялъ ея кровью обожженную въ огнъ палку; вовны носили эту палку изъ одного селенія въ другое и призывали народъ готовиться къ битвамъ (Оссіанъ, перев. Кострова, І, стр. ХХХ).

Стр. 265: Когда послышится громъ, литвины говорятъ: «werzajs barrabs!» — старикъ ворчитъ! (Труды Моск. Аржеол. Общ., I, 48, матер. для словаря.)

Стр. 267: Кто носить при себъ «громовую стрълку» или осколокъ дерева, въ которое ударила молнія, тотъ будетъ здоровъ и силенъ—Громаннъ, 39-40.

Стр. 291: Если на Юрьевъ день (23 апр.) падаетъ крупа (мелкій градъ), то это предивщаетъ хорошій урожай гречих и. — Чтобы разогнать собирающуюся грозу, старухи выбрасываютъ за окно пестъ съ этими словами: «иди, гроза, дальше! пестомъ убыю» (пошехонск. убзда).

Стр. 297: Лужичане двиать больные глаза водою, собранною утромъ, при восходъ солица, изъ брызгъ, летящихъ отъ мельничнаго колеса — Neues Lausitz. Magazin 1843, III-IV, 327.

Стр. 308: Когда свистить дъвица, то Богородица плачеть, а чорть смъется (Громаннь, 224; Briträge zur D. Myth., I, 237), т. е. свистящіе вихри вызывають грозу; слезы Богородицы (Фреи)—дождь, а дьявольскій хохоть—громъ.

Стр. 320: По поводу названій Pogoda и Poch wist г. Котляревскій (Разб. І-го т. Поэт. Воз., 44-45) высказаль слёдующее митніе: «Погода и Похвисть въ первый разъ упоминаются Длугошемъ. Кажется, что первое вия произошло

изъ желанія объяснить Подагу Гельмольда; Длугошъ для этого только переставиль слоги въ выраженій своего источника. Имя Похвистъ... какъ собственное не древите польскаго хрониста».

Стр. 322: Г. Микуцкій названіе музыкальнаго инструмента домра (дъмна) производить оть сикр. dham, литов. думти (наст. думю), др.-слав. дути (дъму)—Зап. Р. Г. О. по отдёл. этногр., I, 580.

Стр. 332: Польскія сказки (Глинск., II, 33; III, 35—37) разсказывають о гусляхъ-са мограяхъ, что они издають такіе чудные звуки, «że w całym dworze zdrowi w skoczny taniec poszli, chorzy w net pozdrowieli, smutni śmiać się zaczęli». Въ миніатюрахъ средневъковыхъ руконисей царь Давидъ изображается играющинъ передъ гробомъ Спасителя, дабы звуками музыки пробудить его изъ мертвыхъ (Гануша: Дъдъ и Баба, 19).

Стр. 338: Г. Котляревскій (Разб. І т. Поэт. Воз., 45) приписываетъ скоморохамъ (scamari, scamaratores, σχαμάρεις) иноземное происхожденіе.

Стр. 350-1: Чехи называютъ радугу boži duha и думаютъ, что она убиваетъ того, кто станетъ указывать на нее пальцемъ—Громаннъ, 40-41.

Стр. 352-3: По мнънію г. Микуцкаго, слово радуга первоначально произносилось райдуга, т. е. райская, небесная дуга; звукъ й поглощенъ—точно также, какъ въ словъ поди виъсто пойди (Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 597). Чешск. от—конь происходитъ отъ корня ги—sonum edere (ржать), и не можетъ быть сближаемо съ словами: ага, агуап, агеlis и пр.—Разб. І т. Поэт. Воз., 31; Дифенбахъ, І, 71.

Стр. 355: Кашубск. tąga—dąga, дуга—Зап. Р. Г. 0. по отдъл. этн., 1, 595.

Стр. 356. Загадка: «крашеное коромы сло черезъ ръку

свисло» означаетъ радугу — Дътск. Пъсни, собран. Безсонов., 221.

Стр. 363: Чехи не позволяють указывать на радугу пальцемъ, ибо на ней, какъ на тронъ, возсъдаеть царица небесная Пресв. Марія (Гануша: Дъдъ и Баба, 60).

Стр. 374.5: Авторъ статьи «Die Symbolik von Sonne und Tag, 68, предлагаетъ следующее объяснение миса объ Одиновомъ глазъ, сокрытомъ въ источникъ Мимира: небо имъетъ одно солице (свътило, называемое въ Младшей Эддъ еу glôa — augenglanz), и потому Одинъ—одноглазый; другой глазъ его сокрытъ въ источникъ Мимира, что указываетъ на отражение солица въ водахъ земныхъ потоковъ.

Стр. 378: Обычай пить на здравіе и благополучіе г. Котляревскій объясняеть изъ древитишаго воззртнія на вино, какъ напитокъ, знаменующій амриту (О погреб. обыч., 216).

Стр. 385: Нѣмцы даютъ пчелѣ названія Herrgotts vögel, Marien vögel — Beiträge zur D. Myth., II, 450—1; у чеховъ существуетъ повѣрье, что пчелы приметали къ распятому Христу и пили выступившій на его челѣ потъ — Громаннъ, 84.

Стр. 394: Скием, заключая договоръ, наливали въ большую глиняную чашу вино, ситшивали его съ собственною кровью, которая тутъ-же добывалась изъ нарочно-сдъланныхъ на тълт портвовъ или уколовъ; заттиъ погружали въ чашу мечь и стрълы, и приготовленный такииъ образоиъ напитокъ выпивали послт произнесенія клятвы— Геродотъ, IV,гл. 70. У арменъ, инерцовъ и другихъ древнихъ народовъ цари, при заключеніи мира и дружественныхъ союзовъ, перевязывали на своихъ рукахъ большіе пальцы, прокалывали ихъ и лизали другъ у друга выступавшую кровь—ibid., I, гл. 74; Annales Тацита, XII, гл. 47. О кровавыхъ роспискахъ, вручаемыхъ чорту, см. Кіевлян. 1865, 57; Громаннъ, 27. Снкр. cvas (вивсто kvas)—spirare, sibilare, stridere, скан. h vasa—шипъть, чеш. кы сати—находиться въ брожени, киснуть—Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 558. Въ старинныхъ славянскихъ рукописяхъ квасъ употребляется възначени хмъльнаго напитка, квасникъ — пьяница — Опис. слав. рукоп. моск. синод. библіот, отд. II, в. I, 164, в. II, 264.

Стр. 397: Чтобы вылъчить больного желтухою, чехи совътують плю нуть ему неожиданно вълицо или очи— Громаниъ, 154;см. также стр. 224. У народовъ античныхъ произнесение заговоровъ сопровождалось сплевывание иъ— Куланжъ. 282.

Стр. 426: По народному убъжденію, если заговоръ произнести правильно, не изивняя ни един го выражения-онъ непремънно сбудется (Иллюстр. 1845, 250). Греки и римляне дъйствовали на боговъ строго-опредъленными формулами; «такая-то мольтва, язъ такихъ-то словъ, увънчалась тымъ «именно успъхомъ, о какомъ просили; конечно, это оттого, что «богъ ее выслушалъ, что она оказалась сильною, сильнъе са-«мого бога, такъ какъ онъ не смогъ ей воспротивиться. Вотъ «и сберегли въ памяти тайнственныя и священныя выраже-«нія этой молитвы. Сынъ повторяль ихъ вслідъ за отцемь. «Какъ скоро научились писать, они были записаны. У каж-«дой семьи была книга, содержавшая въ себъ извъстныя за-«клятія, которыя произносились предками и непремінно вы-«полнялись богами. Это было оружіе, употребляемое человъ-«комъ противъ непостоянства его боговъ. Только не надо бы-«ло измънять въ заклятіяхъ им одного слова, ни одного звука «ни — главное — того ритма, какъ произносились они на рас-«пѣвъ; тогда молитва потеряла бы свою силу, и боги были-о́ъ «властны ея не выполнить... Напрасно живой языкъ изивнился «витетт съ правами и втрованіями; слова и ритиъ священныхъ «пъсней оставались тъже, и во время празднествъ попрежне-«му пъли ихъ, ничего въ нихъ не понимая» — Куланжъ, 221-3.

Стр. 447: См. замъчанія, высказанныя г. Котляревскимъ въ Разборъ 1 т. Поэт. Воз., 41. «Wenn ein frauenzimmer einem manne von ihrem menstrualblut beizubringen weiss, so dass ers im essen oder trinken nimmt, dann hat sie seine liebe für ewig sicher gewonnen»—Beitrage zur D. Myth., I, 210.

Стр. 471, строка 18-я сверху: Неточное выраженіе: «в островъ, в камень—метафоры тучи» слъдуетъ замънить ссылкою на главу XVI.

Стр. 497: Въ славянскихъ сказкахъ упоминается о во ронахъ, облетающихъ весь свътъ и приносящихъ въсти старцу, который записываетъ эти въсти въ книгу—Гануша: Dewa 19.

Стр. 500: Когда идетъ сиъгъ, чехи говорятъ, что bila рапі и ангельчики перестилаютъ свои постели; а въ Моравіи думаютъ, что въ это время Богъ ударяетъ бичемъ и сшибаетъ съ голубей перья — Гануша: Дъдъ и Баба, 21, 30.

Стр. 501-2: Если вынуть изъ трехъ вороновъ и трехъ кротовъ сердца, пережечь ихъ въ пепелъ, и потомъ смъщать этотъ пепелъ съ порохомъ и дробью, то ни одинъ ружейный выстрълъ не пропадетъ даромъ—Громаннъ, 208.

Стр. 504: Въ старинныхъ рукописяхъ словомъ ногъ (noh, nog) переводится «грифъ» — Опис. слав. рук. синодальн. библіот., отд. II, в. II, 147.

Стр. 510-511: Полетъ орла предвъщаетъ побъду (Воен. Библіот., 132 — Ксенофонта: Отступленіе десяти тысячъ, кн. VI). Когда дерутся галки и щебечутъ сороки, чехи ожидаютъ скорой войны; сову они называютъ smrtonoška: садясь на окно или кровлю дома, птица эта предвъщаетъ пожаръ и смерть — Громаннъ, 65—67. Вороны своимъ полетомъ и крикомъ пророчатъ болъзни и моръ—Веіträge zur D. Муth., I, 250—3.

Стр. 512: Когда детить Гаруда, отъ удара ея врыдьевь возстаеть бура—Beiträge zur D. Myth., II, 362.

Стр. 517: Въ старинный хронографъ запесено савдующее повърье: «и егда пойдетъ солнце отъ востока къ западу, тогда огненныя итицы, наряцаемыя финиксы и ксалавъ, летаютъ предъ содищемъ и омокаютъ крымія свои въ водъ октянстей и кроиять ими солице, да не попалить лучами своим. Отъ огня солнечьнаго тъпъ птицамъ періе обгораетъ, и бывають годи... и паки купы(а)ются въ октант и обновляются-Рыби., IV, 185. По замъчанію г. Миллера (ibid., стр. XXXI), двъ огненныя птицы, прочищающія дорогу солнцу, напомивають индійских Асвиновъ; «о первоначальномъ значени «ЭТНХЪ ПОСЛЕДНИХЪ, КАКЪ СВЕТОНОСНЫХЪ СОЛНЕЧНЫХЪ ПТВЦЪ, «см. въ Zeitschrift für vergl. Sprachforsch. Куна, XIII, 114; «объ Асвинахъ, какъ минахъ зори утренней и вечерней, «см. у Петерсена въ ero Mythologie der Griechen. Что ва-«сается того, что птицы въ нашемъ сказанів омокаютъ кры-«лія свои въ водъ океанстъй и кропять ими солице, то въ «этомъ, повидимому, сохранилось прекрасное миническое ука-«заніе на сопряженное съ зорею явленіе росы». Съ своей стороны мы думаемъ, что подробность эта стоитъ въ тъсной связи съ миномъ о купающемся солицъ — см. Повт. Воз., II, 123—130.

Стр. 522-5: Если пътухъ остановится посреди двора, и ударяя крыльями, издастъ троекратный возгласъ, то ожилають пожара. Тоже предвъстие соединяютъ и съ крикомъ красноперой курицы. Въ Богемии до сихъ поръна церквахъ, часовняхъ, домахъ и придорожныхъ крестахъ ставятъ красныя или вы золоченыя жестяныя изображения пътуховъ. Пътухъ и куры считаются у чеховъ въщими птицами, предсказывающими хорощую погоду или ненастье, изобилие или неурожай. Курица, поющая пътухомъ, предзнаменуетъ разоре-

ніе, пожаръ в близкую кончину кого-либо изъ домашнихъ; чехи совътуютъ убивать ее, а словаки — бросать въ воду («čertovi poslat»). Бълый пътухъ приноситъ въ домъ счастіе и охраняетъ его отъ злыхъ чаръ— Громаннъ, 75—76, 229.

Стр. 529: Нечистый духъ охотно принимаетъ образъ ворона. У индъйцевъ воронъ и ворона признавались зловъщими птицами; по мижнію чеховъ, онт появленіемъ своимъ и кар каньемъ пророчатъ бъдствія и распри. Коршунъ прилетаетъ къ чародъямъ, какъ гонецъ, присланный чортомъ — Громаннъ, 65—66.

Стр. 532: По чешскому повърью, если яйцо, снесенное черною курицею въ четвергъ, носить девять дней подъмышкою, то изъ него вылупится šotek, который станетъ заботиться о счасти своего хозянна и будетъ исполнять всъ его желанія—Громаннъ, 16, 18; Beiträge zur D. Myth., I, 250.

Стр. 534: Когда раздастся сильный, потрясающій ударъ грома, прирейнскіе жители говорять въ ужаст: do fallen alle nüng! (упали вст девять кеглей!) Народная сказка заставляеть героя Молнію (Blitz) играть въ кегли и бросать шаръ (kugel), который въ быстромъ полетт свттится яркимъ пламенемъ, и послт каждаго удара, подобно Торову молоту, самъ собою возвращается въ руки миенческаго игрока. Славане знаютъ Перуновъ шаръ (Paroms gula), поражающій нечестивыхъ и преданныхъ проклятію—Веітгаде zur D. Мутр., II, 120—1. По митнію чеховъ, молнія есть круглый огненный камень, величиною съ пулю или съ волошскій ортхъ. Во время літней грозы ангелы, апостолъ Петръ или самъ Господь бросають эти камни и производятъ громовый грохотъ — Громаннъ, 37, 212.

Стр. 541. Slov. povesti, изд. Škultety a Dobšin., I, 5: сказочный богатырь сражается съ дракономъ, а голуби крыдьями своими отмахиваютъ отъ него змѣнный пламень. . Стр. 543: Г. Мвкуцкій сближаєть слово Guth, Gud, Got (богь) съ санскр. guh (вм. gudh) — tegere, оссивете, и думаєть, что первоначально оно означало небо (—кровъ), точно также, какъ литов. дангу с—небо отъ денгти—крыть и латыш. ю малс отъ юмт (съ тъми-же значеніями) — Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 591. Говоря о частыхъ и продолжительныхъ дождяхъ, бълоруссы употребляютъ выраженіе: «небо продралося»—ibid., 361.

Стр. 552: «Облацы плаваютъ»—Опис. слав. рук. синод. 6ибл., отд. 11. в. 11. 242.

Стр. 557-8: «Въ Народ. южнорус. сказкахъ» (изд. Руд-ченко, I, 123) упоминается кабанъ, «що носомъ оре, уми-ма сије, а хвостомъ волочить.» Beiträge zur D. Myth., II, 409: «Im symposion sagt Plutarch von dem schwein, dass es rostro terram findens vestigium arationis impresserit ac vomeris opus subministra verit; und Grimm sagt auch: einen grund der heilighaltung des ebers findet man darin, dass er die erde aufwühlt und die menschen von ihm das pflügen gelernt haben.»—Въ Гаривантъ боги спускаютъ съ неба плугъ, булаву и лукъ—Въст. Евр. 1868, II, 654.

Стр. 565-9: Въ Чехахъ уцълъль обычай, по которому, при началъ весеннихъ посъвовъ, крестьяне отправляются ночью на поле, витетъ съ голою дъвицею и черны иъ котомъ, и тащатъ за собою плугъ; тамъ приготовляютъ они глубокую яму, бросаютъ въ нее чернаго кота и зарываютъ его въ землю. Въ прежніе годы плугъ вывозили на поле три голыя женщины—Громаннъ, 143-4.

Стр. 570: Въ бурныя дътнія грозы чехи выставляютъ надъ стръхою по медо, или кладутъ топоръ остріемъ кверту—для того, чтобы предохранить свои нивы отъ града (Громаннъ, 38; Ганума: Дъдъ и Баба, 55).

Стр. 571: Когда дождь идеть при солнечномъ сіяній, бівлоруссы говорять: «коробомъ солнце, ситомъ дожды!»— Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 332. По чешскому повітрыю, Мелюзина, осужденная носиться по воздуху въ бурныхъ вихряхъ, держить въ рукахъ сито и сыпеть изъ него градъ и крупу—Громаннъ, 3.

Стр. 574: На страстную пятницу хозяннъ объйзжаетъ свои поля верхомъ на помель и втыкаетъ въ землю осиновы я вътки; дълается это съ тою цълю, чтобы кроты не рыли полей и не вредили посъвамъ— Громаннъ, 59.

Стр. 579: На берегахъ Рижскаго залива найдены могилы, около которыхъ лежатъ камии, сложенные на подобіе лодокъ; латыши называютъ эти могилы чортовыми лодками— Археолог. Въстникъ 1867, I, 33.

Стр. 581: Владиміръ Мономахъ, по его собственному выраженію, писалъ свое поученіе дътямъ «съдя на санъхъ», т. е. на смертномъ одръ.

Стр. 595: Отголосовъ древняго мина о Фантонъ находимъ въ малорусской сказвъ (см. сборн. г. Рудченка, І, 93-94). Добрый молодецъ женится на солнцевой дочери, и купаясь въ моловъ, дълается такой «ясній, неначе сонце» (сравни Понт. Воз., ІІ, 125). Солнце уступаетъ ему свой стулъ (престолъ), на которомъ и вытажаетъ онъ погулять по свъту; всъ встръчные на пути принимаютъ его за праведное Солнце. Во время этого потада добрый молодецъ попалилъ чуть не половину небесныхъ виноградниковъ.

Стр. 600: Малороссійская сказка (Рудченко, І, 138) повіствуєть о заключенной подъ землею царевні: «вона вже не одинь цеберь наплакала, такъ що слези јији ажъ на сей свить сходять... Якъ тилько сонечко зажеврије, то по всякому дереву и по всякій билини роса и выступаје. Оце-жъ не що, якъ тіи слёзи!» Въ литовской пісні (Юшкевич., 9-10) Соли-

це, объщаясь оплакать убытаго молодца, говоритъ, что оно въ продолжения девяти дней каждое утро будетъ восходить во иглъ.

Стр. 601: Если въ день свадьбы и детъ дождь, то невъста будетъ оплакивать свое замужство (чехи увъряютъ, что ей прійдется пролить столько же слезъ, сколько упало въ этотъ день дождевыхъ капель), а если сіяетъ солице, то будетъ смъяться, веселиться — Громаннъ, 119; Die Symbolik von Sonne und Tag, 68.

Стр. 603: О дождъ, идущемъ при солнечномъ сіянія, бълоруссы выражаются: «царевна (= 6огиня Фрея) плачетъ»—Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 460.

Стр. 612. Народная загадка: «сива (вар. билая) кобыла весь лисъ појила» означаетъ: пламя очага — Сборн. памяти. нар. творч. въ съв. запад. краъ, I, 298, 300.

Стр. 615: О конт Ильи Муромца народная пъсня (Рыбя., IV, 24) говоритъ:

Куда падаютъ копыта дошадяныя, Тутъ становятся колодцы ключевой воды.

Стр. 634: По мнтнію чеховь, бтаме кони приносять дому счастіе; если свадебный потядь, ворочансь изъ церкви, повстртчаеть бта у ю лошадь (или корову) — это знакь, что Богь благословить молодую чету чадородіємь; напротивъ встртча съ черно ю лошадью (или быкомъ) сулить новобрачнымъ бездътство; громкое ржаніе коней предвъщаеть войну—Громаннъ, 53, 120. Дарій Истаспъ быль взбрань на царство по ржанію коня.—Геродоть, кн. ІІІ, гл. 84.

Стр. 637: Священное значеніе конской головы до сихъ поръ вийсть силу въ Персів; личность преступника считаєтся тамъ неприкосновенною до тіхъ поръ, пока онъ пребываетъ въ конюшит или держится за конскую голову — Археол. Вістивкъ 1867, II, 53.

Стр. 640: «Илля насюкавъ въ ръку» — Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 317. Если олень валяется на лугу или нивъ — это служитъ предвъстиемъ урожая; по болгарскому повърью, онъ приноситъ съ собою росу, которая капаетъ изъего глазъ (сообщ. г. Каравеловымъ). По свидътельству народной саги, олень, ударяя въ землю копытомъ, выбиваетъ изъ нея водный источникъ — Веіträge zur D. Myth., II, 425.

Стр. 641-2: Заяцъ, пробъжавшій черезъ деревню, принимается у чеховъ за предвъстинка пожара — Громаннъ, 57-58.

Стр. 645: Бълоруссы о томъ, кто нечаянно прожжетъ свою одежду, выражаются: «лисицу поймавъ!»—Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 338, 404. Финны съверное сіяніе называютъ лисьимъ огнемъ — см. Reinhart fuchs Гримма. Г. Микуцкій слова лисъ, лиса провзводитъ отъ сикр. рим — laedere, perdere, interficere (Зап. Р. Г. О. по отдълен. этногр., І, 576).

Стр. 646: Ствлійные духи, посылающіе на землю дожди, дарують людямь хлібов насущный (урожав). Воть почему по южнорусскому повітрью: когда гремить громь — это Господь іздить по небу въ своей колесниці и возить калачи (см. Поэт. Воз., I, 265); въ дітской пісні ворона варить кашу (т. е. завариваеть въ грозовомъ пламени зёрна дождя; сравни Поэт. Воз., I, стр. 522); наконець и лиса приносить при началів весны вкусные гостинцы.

Стр. 648:Трехцвётная комка охраняеть домь отъ помара; когда комка играеть съ своимъ хвостомъ — надо ожидать вётреной погоды; наканунё Рождества Христова или весною чехи ловять чернаго кота и зарывають его въ полё или въ саду подъ деревоиъ—для того, чтобы злые духи не вредили урожавиъ (Громаннъ, 55-56, 87; Beiträge zur D. Myth., 11, 439).

Стр. 663: Литов. акис — око, глазъ, означаетъ также и водяную жилу, родникъ; у латышей ака — колодезь; въ Карпатахъ и Татрахъ горнымъ озерамъ даютъ название: морске око — Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 585.

Стр. 667: Чехи во время грозы боятся дотрогиваться до молока, чтобы не убила молнія—Громаниъ, 38.

Стр. 683: Когда на небъ видны бълыя облачки — это, по словамъ чеховъ, «св. Петръ пасетъ овечекъ» или: «св. Петръ печетъ хлъбы» (готовитъ урожай)—Громаннъ, 32.

Стр. 687: Въ Болгаріи, наканунѣ Новаго года, старуха беретъ сухое овечье руно и выставляетъ его на ночь въ съни; если по утру руно будетъ влажно (отсыръетъ), то наступающій годъ объщаетъ наобиліе, и наоборотъ: если руно останется сухимъ, то годъ будетъ несчастлявый (неурожайный) — Моск. Гавета 1866, Каравелова: «Святки у болгаръ».

Стр. 711-2: Въ парохін Вишневской (говорить Иличь, стр. 144), есть церковь св. Георгія, куда ежегодно на Юрьевъ день приходять пастухи, и молятся объ охраненіи ихъ стадъ отъ волковъ.

Стр. 721: По митнію г. Микуцкаго (Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., І, 606), слова хортъ (хрътъ, литов. куртас)—борзая собака и хрълъ—сеler одного кория.

Стр. 727: Для того, чтобы утихла буря, чехи высыпають за окно, на улицу, муку и соль—Громаннъ, 36.

Стр. 730: На Исполиновыхъ горахъ разсказываютъ о л теномъ о хотникъ, который въ извъстные дни носится по лъсамъ, сопровождаемый четырьмя огненными собаками. Въ Арнау думаютъ, что дикой охотникъ является витстъ съ бурею и ломаетъ деревья; кто повстръчается съ намъ въ лъсу, того ожидаетъ скорая смерть. Разсказываютъ еще, будто дикой охотникъ тадитъ въ глухую полночь на безголовомъ козлъ, а передъ намъ бъгутъ двъ собаки, послушныя его громкому свисту. Народная фантазін даетъ ему зеленое платье, длинные охотничьи сапоги, ружье и кортикъ. Когда въ полночь надвинутся черныя тучи — крестьяне думаютъ, что въ маъ мракъ скрывается дикой охотникъ, и чтобы прогнать его — совътуютъ стрълять въ облака (Громаннъ, 3-4). Въ повърьяхъ этихъ нельзя не замътить значительнаго вліянія нъмецкихъ сагъ.

Стр. 732: По чешскому повърью, передъ кончиною человъка является огромная черная собака, обходитъ вовругъ дома, въ которомъ лежитъ умирающій, и располагается гдъ-нибудь вблизи этого жилища; когда человъкъ умретъ—собака немедленно исчезаетъ. Точно также въ Вестфаліи разсказываютъ о собакъ, которая ночью, передъ смертію каждаго изъ членовъ семейства, трижды объгаетъ домъ, и затъмъ немедленно удаляется на церковный дворъ; во время заразительныхъ, повальныхъ болъзней она бываетъ жирная и тучная. Въ этой собакъ нетрудно узнать небеснаго пса (Sârameya), который, по индъйскимъ преданіимъ, являлся къ людамъ, какъ посланнявъ Ямы, властителя усопшихъ—Громаннъ, 187.

Стр. 733: У болгаръ существуетъ примъта: если собака валяется на засъянной нивъ, то этимъ она предвъщаетъ хорошій урожай (сообщено г. Каравеловымъ).

Стр. 736: У чеховъ глазная бользны извъстна подъ названіемъ nočni mlha или vlči mlha (мгла)—Громаннъ, 174.

Стр. 738 и 740: Сканд. vargr—latro, maleficus, lupus г. Микуций сближаеть съ рус. вергать, литов. варгти—быть отвержену, брошену, варгас — нужда, бъдность, вергас—рабъ; врагъ (ворогъ)—отверженный, извергъ — Зап. Р. Г. О. по отд. этногр., I, 576.

Стр. 739: Сопутствуя богу весенняхъ грозъ, волкя-вихри шчатся въ дикой охотъ, какъ его ловчіе исы, и помогаютъ ему истреблять темныхъ демоновъ. По народному повърью, чертей столько-бы расплодилось, «що-й свиту-бъ не було, якъ би јихъ громъ не бивъ та вовки не вијидали!» (Рудченко: Нар. южнорус. сказки, I, 73.)

Стр. 756: «Loki den wolf Fenrir und die schlange Jörmungandr zeugte, gandr aber wiederum wolf bedeutet» —D. Myth., 1049. Въ русскихъ сказкахъзмъй и желъзный волкъвыступають съ одинаковымъ демоническимъ характеромъ.

Стр. 766: Въ 1302 году, когда французы снаряжались къ битвъ и графъ Артуа сталъ надъвать оружіе, ручной волкъ его бросился на своего господина и принялся срывать съ него воинскіе доспъхи. Графъ прогналъ волка, вступилъ въ битву, но потерпълъ пораженіе—Веіtгаде zur D. Myth., I, 27.

Стр. 771: Чтобы дѣти не трогали огня, имъ говорятъ: «онъ тебя укуситъ»—Вилен. Сбори., I, 190-1.

Стр. 775: Иличь (стр. 251) сообщаетъ поговорку: «the na měsec laje, izpast će mu zubi».

Стр. 782: Встреча съ овечьниъ гуртомъ считается добрымъ знакомъ, а встреча со стадомъ свиней сулитъ несчастие—Громаниъ, 220.

Стр. 787: Съверные поэты называли солице свътлов невъстою (heidh brüdhr himins)—Die Symbolik von Sonne und Tag, 68.

## TOM'S II.

Стр. 2: Ибнъ-Даста (въ началъ X-го въка) называетъ славянъ огненоклонниками — Ж. М. Н. П. 1868, X, 671.

Стр. 3-4: Названіе радуница г. Котляревскій (О погребал. обычаяхъ, 251) сопоставляетъ съ ведійс. га danh—жертвоприноменіе отъ ворня га d—давать, приготовлять, и даетъ ему значеніе объта (сер. дати). Но г. Лерхъ (Ж. М. Н. П. 1868, XI, 624) заихчаетъ, что слова га danh не существу-

етъ. «Авторъ (говоритъ онъ), въроятно, хотъяъ привести зендское гада п, которому въ санскритъ саъдуетъ считать соотвътствующимъ гад h-а s. Но гортанное п передъ h въ зендскомъ языкъ не витетъ ничего общаго по происхожденію со звукомъ и въ словообразовательномъ слогъ им русскаго радуница». Г. Даль производитъ слово «радуница» отъ глагола радовать; соглашаясь съ его митніемъ, г. Лерхъ добавляетъ: «по корню своему и радуница и радовать могутъ быть одного происхожденія съ зенд. гада п, и сикр. гад h а s, но суффиксы муть разные».

Стр. 19: Чтобы избавиться отъ бользии, сербы проходять промежь двухъ костровъ, разведенныхъ съ помощію живаго огня— Гласник срп. друштва 1867, V, 167.

Стр. 40: Въ малорусскихъ сказкахъ (Рудченко, І, 83, 86) Солице и Мъсяцъ, при посъщенім ихъ странствующими героями, говорятъ: «що це таке, що руська кость смердить!»

Стр. 42-43: Въ Ливоніи прежде, чёмъ семья приступала къ изготовленнымъ яствамъ и напиткамъ, было въ обыча в бросать въ огонь кусокъ мяса и плескать на горячіе уголья инвомъ— Ч. О. И. и Д. 1868, П. 62 (Олеарій).

Стр. 55: По свидътельству Аристотеля: «забота въдать все«народныя жертвоприношенія гражданской общины принадлежа«ла, по религіозному обычаю, не особымъ жрецамъ, но лицамъ,
«занявшимъ санъ свой отъ огнища, и которыхъ здъсь называли
«царями, тамъ пританами, индъ архонтами». Каждая община
имъла свой государственный очагъ, свое огнище, блюстителемъ котораго былъ царь; неспособный къ жречеству не могъ
быть и царемъ. Такъ одинъ изъ древнихъ царей Сикіона былъ
низвергнутъ, потому что, осквернивъ руки смертоубійствомъ,
уже не могъ приносить жертвъ. «Гомеръ и Виргилій представляютъ намъ царей, безпрерывно-занятыхъ священными
обрядами. Мы знаемъ изъ Демосеена, что древніе цари Атти-

ки сами совершали всё жертвоприношенія, предписанныя релягіей гражданской общины; знаемъ взъ Ксенофонта, что спартанскіе цари были главами лакедемонской релягів... Тоже самое в римскіе цари; преданіе всегда изображаеть ихъ священниками — Куланжъ, 230-1, 239.

Стр. 61-62: У древнихъ писателей встръчаемъ выражения: «боги, сидящіе у моего очага; Зевсъ моего огница; Аполлонъ монхъ праотцевъ». «Умоляю тебя, говоритъ Текмесса Аяксу, именемъ твоего пріочажнаго Зевса»; волшебница Медея говоритъ у Еврепида: «клянусь Гекатою, богиней, обитающей въсвятилищъ моего очага!»—Куланжъ, 160.

Стр. 67: Обычай зажигать на храмовой праздникъ большую восковую свъчу, покупаемую на общій мірской счеть, соблюдается во многихъ селахъ. Въ мосальскомъ и жиздренскомъ уводахъ такая свъча въ продолжения цълаго года хранится въ очередной изоб, и дому этому, какъ хранителю святыем, окавывается особенное уважение. За нѣсколько дней передъ жаступленіемъ храмоваго праздника со встять дворовъ собмрають ржаной солодъ, хитль и разные сътстные припасы, изъ-которыхъ варится пиво и готовится обильная трапеза. Въдень праздника поселяне сходятся въ церковь, и послъ объдни подымаютъ чествуемую икону и несутъ въту избу, где стоитъ мірекая свіча. Хозяннъ и хозяйка встрічають икону съ хлібомъ-солью становять ее на лавкъ, усыпанной рожью, ячменемъ и овсомъ, и зажигаютъ передъ нею мірскую світчу. Затімь совершается молебствіе, и по окончаніи его икона и свъча переносятся въ следующій очередной домь, где также служать молебень. Послъ того икону возвращають въ церковь, и праздникъ заклю, чается общественнымъ пирмествомъ. — Въст. Р. Г. О. 1853, III, 3-4; Географ. Извъстія 1850, III, 329; Терещ., V, 150.

Crp. 90: Λατ. termo, termen, terminus, греч. τέρμα, τέρμων — граница, рубежъ, межа (in-trare, ex-

trare, trans meg. tiras, rot. thairh, др.-в.-нъм. durh-черезъ)—Курціусъ, 189.

Стр. 92: Перемъщать межевые знаки съ недобрымъ умысломъ (т. е. ради собственной выгоды) считается у словенцевъ за величайшій грѣхъ; кто это дѣлаетъ, того наказываютъ злые духи—Кпјіževnik, година 3-я, вып. III-IV, 456.

Стр. 94: На Руси принято некрещенныхъ дътей хоронить подъ порогомъ дома, а самоубійцъ — на дорогахъ; перекрестки потому и страшны народному воображенію, потому и признаются за итста полуночныхъ отсовскихъ сборищъ, что они изстари были посвящаемы усопшимъ и состояли подъ охраною родовыхъ эльфовъ (т. е. блуждающихъ душъ предковъ). По свидътельству Олеарія (Ч. О. И. и Д. 1868 г., II, 60), въ Ливонія некрещенныхъ дітей хоронили не на кладбищахъ, а гдъ-нибудь на дорогъ, преимущественно на перекресткахъ. Литовцы еще въ XVII в. совершали погребальные обряды среди полей или въ лъсахъ, и каждый отдільный родъ иміль свое собственное огнище-для сожженія своихъ усопшихъ. У Длугоша читаемъ: «Lituani tamen, cum silvarum et nemorum abundarent multitudine habebant speciales sulvas, in quibus singulae villae et quaelibet domus atque familia speciales focos obtinentes decedentium cadavera solebant conflagrare». Онъ же говорить о жемантахъ: •In praefatis sylvis habebant focos in familias et domos distinctos, in quibus omnium charorum et familiarum cadavera. cum equis sellis et vestimentis potioribus incendebant.» Moгильные холмы служили въ старое время пограничными знаками; eżagulis означаетъ вълитовскомъ языкъ могилу, курганъ и межевой камень; deus Ezagulis (Eżagullys) тотъ, кто поконтся на межъ (усопшій) — deus tumuli (Joh. Lasicii Poloni de diis samagitarum libellus, 34-35, 58, 66).

Стр. 103: Чехъ, замъчая на своемъ тълъ темныя пятна— какъ-бы отъ ушиба, говоритъ: «umrlý na mne sáhnul v noci»—мертвецъ давилъ меня ночью (Труды Моск. Археолог. Общ., I, вып. II, ст. Потебии, 171).

Стр. 107: Въ костромской губ. въшають въ курятникахъ камен (такъ называемые к урячьи боги) для того, чтобы кикиморы не давили куръ—Послов. Даля, 1058. Одинъ изъ этихъ камней, доставленный въ Московское Археологическое Общество (см. Археол. Въстникъ 1867, IV, 186), носить на себъ слъды искусственной отдълки: онъ изображаетъ голову, у которой видны глаза, уши, носъ и просверлены нозари.

Стр. 139: По митнію г. Котляревского (О погребал. обыч., 198), «этимологія слова рай указываеть на понятіе солнечной, воздушной области: корень гај (радж), отъ котораго оно происходить, обозначаль первоначально впечатльніе небеснаго блеска, небеснаго моря, свётлой облачной страны; въ такомъ смыслъ терминъ употреблялся въ Ведахъ... Ирій и вырій только иныя лингвистическія формы слова рай, прямо происшедшія отъ того-же корня, только въ иной формт агј». Г. Леркъ (Ж. М. Н. П. 1868, XI, 623-4) замъчаетъ, что въ нашемъ праязыкъ не могло существовать корня гај; общеиндоевропейскою формою для санскр. гај должно принять а г д. М. Мюллеръ, на котораго ссылается г. Котляревскій, говоритъ о сикр. существительномъ гаја с (раджас) — первоначально блескъ, потомъ вода (т. е. блестящая) и наконецъ обвако; въ накоторыхъ мастахъ Ригъ-Веды множеств. число отъ раджас означаетъ: облачное небо.

Стр. 148-9: Рус. алатыры камены и греч.  $\mathring{\eta}$  λέχτρον восходять къ снкр. корню аг $\mathring{\kappa}$  ( $\Longrightarrow$   $\mathring{\alpha}$ λχ) — блистать, испускать лучи (аг $\mathring{\kappa}$ -а  $\Longrightarrow$  — лучь, солнце, кристаль, и $\mathring{\pi}$ дь, аг $\mathring{\kappa}$  і  $\Longrightarrow$  блескъ);  $\mathring{\eta}$  λέχ-τωρ — солнце, т. е. сіяющее,  $\mathring{\eta}$  λέχ-τρον — блестящій металль (си $\Longrightarrow$  солота и серебра — Курціусъ: Grund-

ти хи, стат. Куника о нъкот. славян. названіяхъ пурпура, солнца и янтаря, 40; Въст. Евр. 1868, ІХ, ст. Гильфердинга, 212: латырь — дак-тырь; окончаніе тар, тра означаетъ существо или предметъ, производящіе какое-либо дъйствіе): Въ азбуковникахъчитаемъ: «илектръ-камень зъло честенъ отъ великихъ камней, именуемъ златовидънъ, убо вкупъ и сребровидънъ... проявляетъ неумаляемую и чистую свътлость... и свътовидную и небесную зарю» — Сахаров., ІІ, 160. Въ древнъйшемъ англосаксонскомъ памятникъ на вопросъ: «что такое солнце?» данъ слъдующій отвътъ. «солнце — горю чъ каме нь» — Миллера: Опытъ ист. обозр. рус. слов., І, 335 (изъ Мідпе: Dict. des аросгурнеs).

Стр. 156: Которая рыба прянеть сама изъ ръки въ додку, ту рыбу свари и дай съъсть жент: отъ того жена станетъ дътей родить—Ч. О. И. и Д. 1867, IV, сиъсь, 157.

Стр. 167: Въ старинномъ литовскомъ словаръ Deivàitis — синонимъ Перкуна; женская форма Deivàite (Dëvàite) означаетъ богиню дождей, а во множественномъ числъ deivàites, dëváites — нимфы источниковъ и ръкъ (первоначально: дождевыхъ потоковъ) — Livuania Шлейхера, 24.

Стр. 177: Сикр. dhê, dhajâmi—bibo, lacteo, dhâtr—
nutrix, dhên us—доящаяся корова, milchkuh, зенд. dainа—
weibchen, греч. θῆσθαι—донть, τιθήνη, τίτθη—кормилица, τίτθος—материнская грудь, гот. daddja п—кормить
грудью, швед. dadda—кормилица, мамка, швц. dodō—мать,
др.-в.-нъм. tâu—lacto, tila—тамта, сл. дою, донлица—
Курціусъ, 217; Дифенбахъ, II, 608. Въроятно, къ одному
корню съ этими словами относится и сербская додолы; если
принять такое производство, то подъ именемъ додолы должно
разумъть богиню, изливающую изъ своихъ облачныхъ грудей

молоко-дождь, производительницу земныхъ урожаевъ и всеобщую кормилицу.

Стр. 183: Чтобы налъчнться отъ желтухи, сербы берутъ желтоногаго пътуха, купаютъ его въ водъ, и потомъ пьютъ сту воду, какъ лъкарство—Гласник срп. друштва 1867, V, 187.

Стр. 240: Въ олонецкой губ. (Памятн. книжка олон. губ. на 1866 г., 18—19) разсказываютъ, что водяной, переселяясь на другое мъсто, прорывается ручьемъ и приготовляетъ для себя новое озеро.

Стр. 249: По свидътельству Ибнъ-Дасты, руссы приносили въ жертву мущинъ, женщинъ и лошадей. Жрепъ (кудесникъ) накидывалъ на шею обреченнаго человъка или животнаго петлю, подымалъ его на бревно, и умертвивъ удушеніемъ, восклицалъ: «вотъ это жертва богу!» — Ж. М. Н. П. 1868, XII, ст. Хвольсона, 674.

Стр. 271: У руссовъ, говоритъ Ибнъ-Даста (Ж. М. Н. П. 1868, XII, 674, 769), если объ тяжущіяся стороны недовольны приговоромъ вел. князя, то окончательное ръшеніе дъла предоставляется оружію: чей мечь остръе, тотъ и одержитъ верхъ. Побъжденный долженъ смириться и удовлетворить побълителя.

Стр. 303: Чтобы предохранить себя отъ зубной боли, чехи беруть осколокъ дерева, въ которое при первой весенней грозъ ударила молнія, приготовляють изъ этого осколка порошокъ и чистять имъ зубы, или: заслышавъ первый весенній громъ, они беруть кусокъ жельза и держать его въ зубахъ во все время, пока продолжаются небесные раскаты— Громаннъ, 40, 169.

Стр. 304: Въ нажегородской губ. раскалываютъ осни у пронимаютъ сквозь нее дътей, больныхъ грыжею (Нижегор. Сборн. 1867, I, 179); въ рукописныхъ сборникахъ заговоровъ

и лъчебныхъ наставленій предлагается совътъ: «сыщи рябину древо, чтобъ отростелина была бы отъ нея, да отсъки ее, да расколи надвое, да свяжи въ концахъ посконною ниткою, и пройди сквозь рябину трожды» (Рыбник., IV, 250).

Стр. 307: Въ «Кіевлянинъ» (1865, 52) записано народное преданіе, что крестъ, на которомъ распяли Спасителя, былъ сдъланъ изъ осины и что въ наказаніе за это Богъ обрекъ означенное дерево на въчную дрожь. Въ Германіи увъряютъ, что дерево, на которое садится маръ (mâr), дрожитъ—хотя бы вовсе не было вътра, и вскоръ потомъ засыхаетъ—Germ. Муthen, 712.

Стр. 321: Ливонцы, самогиты и русскіе чтили духа, пребывающаго въ священныхъ рощахъ и деревьяхъ; думали, что онъ обитаетъ «sub sambuco» и подъ этимъ деревомъ ставили для него хлѣбъ, пиво и другія приношенія — De diis samagitarum, 20. Въ Ливоніи, по словамъ Олеарія (Ч. О. И. и Д. 1868, II, 61), народъ обвязывалъ нѣкоторыя избранныя деревья красными лентами и совершалъ подъ ними суевѣрныя моленія и обѣты.

Стр. 343-4: По разсказамъ гуцуловъ (Пантеонъ 1855, V, ст. Вагилевича, 50), двкія жены живутъ въ пещерахъ, на неприступныхъ мъстахъ; ночью онъ собираются толпами, бъгаютъ по полямъ и лъсамъ, хлопаютъ въ ладоши, и завидя путника, бросаются на него и начинаютъ щекотать. Гуцулы представляютъ ихъ высокими, худощавыми, съ блъдными лицами и длинными, растрепанными волосами; вмъсто пояса онъ обвязываются травою.

Стр. 385: Папороть, папоротокъ-птичье крыло (Толков. слов., II, 12).

Стр. 396: Стонъ мандрагоры — громъ; сравни стонати, греч. оте́уо, дат. tonare, tonitru инъм. thunar—Археод.

Въст. 1867, IV, 150. Гроза стонетъ: «нощь стонущи ему грозою птичь убуди» (Слово о полку).

Стр. 398: Разрывъ-травъ соотвътствуетъ камень, приносимый по нъмецкому повърью дятломъ (donnerstein). Если завязать платкомъ гнъздо сойки, то, по разсказамъ человъ, она принесетъ камышекъ, отъ прикосновенія котораго тотчасъ-же распутаются всъ наложенные узлы. Съ помощію этого камня можно находить сокрытые въ землъ клады — Арлеол. Въстн. 1867, IV, 150.

Стр. 415-6: Широколистый, красноцватный чертополохъ обладаетъ великою силою. Чтобы избавиться отъ пресладующаго чорта, соватуютъ бросать въ него цапкими шишками этого растенія. Чертополохъ прогоняетъ, изводитъ червей: поварье, относимое первоначально къ демонический з и в и въ. На тоже могучее свойство поражать демоновъ (волка или зивятучу) указываетъ и названіе зваробой, придаваемое различнымъ травамъ и между прочимъ желтоголовнику (малор. горицвитъ) и купальскому желтоцватному зелью (польск. s więtojańske ziele, нам. Johanniskraut) — Археол. Въстн. 1867, IV, 148—150.

Стр. 434: Въ Германіи существуетъ повърье: если при поворотъ солица выстрълить въ него въ самый полдень, то на землю канутъ три капли крови, изъ которыхъ, какъ изъ съмени, и выростаетъ папоротникъ — Кунъ, 221.

Стр. 491: Слав. рамо, нъм. агт и лат. гатus — сукъ, вътвь, отрасль.

Стр. 514: Греч. τόφω — жгу, τῦφος — дынъ, нракъ, τυφών, τυφώς—вихрь, ср.-в.-нъм. dimpfen (dampfen) — испускать пары, чадъ, литов. dumpja — раздуваю огонь, снкр. dhûp, dhûpajāmi—suffio, fumo, dhûpikā—туманъ (Курціусъ, 194).

Стр. 525. Въ сербскихъ пъсняхъ Петрановича (стр. 181—2, 187, 190) читаемъ: а) «змај долеће — код језера у траву пануо, око себе очим' расв'јетлио; онда скиде крила и окриље, крај језера у траву турио, па се купат' стаде у језеру». Юнакъ пускаетъ въ змъя стръду — тогда змъй «из' језера у траву скочио, па обуче крила и окриље» и поднялся къ небу подъ облака. b) «Лети змаје као ватра жива... очим' витла, а ватру просипа.» с) «Кад се змаје крила добавио, начини се гуја шаравита — су шест крила од пламена жива.»

Стр. 533: Когда случится солнечное зативніе, въ Краннъ думаютъ: «да нека аждаја Врколак коће да прогута (проглотить) сунце.» Большіе и малые выбъгаютъ тогда въ поле и ударяютъ въ котлы, тазы и во все, что только можетъ издавать громкіе звуки, дабы испугать змъю-оборотня — Гласник срп. друштва 1867, У, 194.

Стр. 557: «Пріјихавъ у такій-то городъ, и на ввесь городъ той одна криниця, и въ тій криници с идить змій з' дванадьцятьма головами. И то такъ: якъ идуть вси по воду и ведуть одну душу, то винъ ззисть јији, а вони наберуть соби води, а инакше не можна» (Рудченко, 126). Въ другой сказкъ упоминается колодецъ съ цълющей водою, возлъ котораго приковано къ столбамъ двънадцать огнедышащихъ змъевъ (ibid., 135).

Стр. 558: Когда бываетъ засуха, сербы думаютъ, что гдънибудь въ окрестностяхъ появилась зийя, ловятъ ее и убиваютъ— Гласник срп. друштва 1867, V, 95.

Стр 582: Заклинатель, желающій уничтожить жатву въ поляхъ своего недруга, беретъ объими руками змѣю, и произнеся заговоръ, выпускаетъ ее въ окно или двери съ этими словами: szmikszt per eszè! (иди черезъ поле). Вслѣдъ затѣмъ жатва будетъ истреблена градомъ и червями. Если-же заклинатель имѣетъ въ виду хлѣбъ, собранный въ амбарахъ,

то говорить эмѣѣ: szmikszt per arůda! (ступай въ закрома)— De diis samagitarum, 37.

Стр. 634: Олеарій (Ч. О. И. и Д. 1869, І, 429), описывая путешествіе свое по Волгѣ, упоминаетъ о двухъ краснопятнастыхъ змѣяхъ, которыя всползди на корабль. Когда русскіе гребцы увидѣли этихъ змѣй, то очень обрадовались и говорили, что надо ихъ беречь и кормить, что это добрыя змѣи, предвѣщающія попутный вѣтеръ.

Стр. 638: Гр. хаїмо—разверзаться, зъвать, хаос—пропасть, бездна Курціусь (стр. 164) сближаеть съ лат. hisco, hio, hiatus, скан. gin (gähne), слав. зіяти, зъять, зъвъ.

Стр. 729: Латинское manes (души усопшихъ предковъ и пенаты) стоитъ въ родствъ съ инд. manus, нъм. mann, слав мжжъ—Дифенбахъ, II, 32; такимъ образомъ, по буквальному значеню этого слова manes соотвътствуютъ лужицкимъ людкамъ.

Стр. 738: Литов. barstukai (barstuccae шарстуки) гновы, обитающіе въ домахъ и житницахъ; домохозяева чествовали ихъ приношеніями; для этого вечеромъ накрывали столъ въ житницъ (in horreo), ставили на немъ хлъбъ, мясо, сыръ, коровье масло и пиво, а по утру на другой день приходили смотръть: отъ какихъ именно яствъ вкусили домовые духи? Если это быль хлебь, то ожидали хорошаго урожая въ поляхъ, а если — мясо, то умноженія стадъ. Другое литовское названіе, присвояемое домовымъ карликамъ-кауки, о которыхъ сохранилось следующее известие: «kaukie sunt lemures, quos russi ubože appellant, bar batuli, altitudine unius palm i extensi» т. е. бородатые, величиною съ ладонь — De diis samagitarum, 16, 20; Lituania Шлейхера, 25. У гуцуловъ мавъстенъ домовой геній дидо, дидухъ-самъ величиною съ пядень, но съ старческой, безобразной наружностью, большою головою и съдой бородой-Пантеонъ 1855, У, 46.

## томъ III.

Стр. 47: Въ малорусской сказкѣ Смерть одицетворяется въ женскомъ образѣ: «на дорози въ болоти сидить баба и просить царевича, щобъ винъ јији витягъ з' болота. Що стаи не царевичъ пидъјизжати, то кинь такъ харапудицця: хропе да сопе, та низдрями паше... (Наконецъ) царевичъ витягъ ту бабу з' болота. Отъ баба та и каже царевичу: я—не баба, я—Смерть!» Замахнулась на него— и въ туже минуту царевичъ палъ бездыханный (Рудченко, I, 99).

Стр. 91: Въ сербскихъ заговорахъ въ демонамъ болъзней причисляются: «немитнице, недојеници-виле, вештице в ветрови;» нападая на человъка, эти злобные духи пьютъ его очами, поъдаютъ зубами, а зубы у нихъ остры, какъ серпъ. Силою заповъднаго слова заклинатель изгоняетъ ихъ изъ головы, мозга и другихъ частей тъла и посылаетъ туда, гдъ не блеютъ овцы, не ревутъ коровы, не лаютъ псы и не поютъ пътухи, гдъ не палятъ въ храмахъ свъчей и не поютъ священныхъ пъсней. Умывая больнаго пълебной водой — съ громовой стрълки и угольевъ, причитываютъ: «иди, бољо, у гору и у воду, у високе висине, у дубоке дубине, где певац не нева, где кока не кокоће». Кто заболъетъ грозницею, тотъ долженъ обойдти вокругъ вербы и прилъпить къ ней восковую свѣчу, дабы передать свою болѣзнь этому дереву. Отъ костолома прибъгають къ слъдующему средству: берутъ калачъ и несутъ къ глоговом у дереву, «држећи га на оном месту, где боли»; потомъ этимъ больнымъ мъстомъ трижды потирають о дерево, съ приговоромъ: «у глог улог, а у тело одлог!» Калачъ оставляють на деревъ, а сами уходять домой, не оглядываясь назадъ — Гласник срп. друштва 1867, V, 166, 170, 179, 187, 194.

Стр. 157: Въ сербскихъ пъсняхъ, собранныхъ Петрановичемъ (стр. 48, 50) читаемъ:

- а. Извила се (вила-нагорияња) небу под облаже И одлеће стрио низ планину.
- h. Ал' се виза кроз облаке вија.

Стр. 164:

Вијају се (виды) небу под облаке, Златне стр<sup>3</sup>јеле носе у рукама, Те гађају орла под облаком (ibid., 288).

Стр. 165-7, 175-6: Въ пъсиъ, озаглавленной «Женидба Реље Бошњанина с вилом»:

Како Ред(ь)а танко попијева, Планина се планини одвива, А долина долини одвива, • А са горе полијеће лишће. То зачуле на планини виле, Јере су се саставуле биле, На ливади коло ухватиле, Пак окрећу коло наоколо.

Говоритъ имъ «најстарија» вила: дорогія мон сестры!

Која ћете мене послушати — Да обуче крила позлаћена, Да изиће на друм у планину, Да дочека Рел(ь) у Боше(ь)анина, Извади му оба ока цриа?

Вила Анфелија надъла позлаченныя крылья, вышла на широкое поле, полетъла и нагнала юнака:

> Бирден н(ь)ену очи помрачила, Помрачила, па их ископала.

— Не печалься! говорить ему Марко-королевичь; есть у меня два хорта и два сокола: побъжить ли вила по земль — хорты ее поймають, полетить ли подъ облаками — соколы ее настигнуть! И воть, когда вила была поймана, бросился на нее Марко съ плетью о двънадцати концахъ и грозился сжечь ее на

огнъ. Вила выпросила себъ пощаду; она отдала свои крылья королевичу, с обрала цълебныя травы, вылъчила Релю и сдъладась его върной любою. — Другая пъсня разсказываетъ про Янка Сибинянина: остановился онъ съ войскомъ на вилиномъ игрищъ, и провъщала ему вила изъ облака: удались отсюда! не то — все твое войско изгинетъ и тебя самого возъмутъ турки и замучатъ до смерти;

> Ков(ь)'ма ћу ти траву отравати, На јуваке болест натурити — Главобод(ь) у, д(ь) уту срдобод(ь) у.

— Не боюсь! отвъчаль Янко; въ облакахъ настигнутъ тебя мон стрълы, въ дубравахъ — мон соколы, на поляхъ — хорты, а въ морской глубинъ златокрылая птица. Разгитвалась вила,

Па се диже небу по облаке,
Те стријел(ь)а од боја јунаке
Посред паса у јуначко срце.
Док му трипут облећела војску,
Попадаше по пол(ь)у јунаци,
Као да ихъ громови побише.

Янко нагналъ вилу, и побъжденная она объщалась быть ему посестримой, помогать ему въ битвахъ съ турками и оживить его юнаковъ; тотчасъ-же набрала она травъ, приложила ихъ къ ранамъ побитыхъ воиновъ — и чудо великое! всъ воины поднялись на ноги, начали игры и пъсни—словно вновь народились къ жизни (Срп. н. пјесие Петрановича, 245-255, 375, 387-390).

Стр. 182: Слово юдо г. Гильфердингъ объясняетъ др.-индійскимъ јада с — водяное животное (Въст. Евр. 1868, ІХ, 201). О самовилахъ см. статью Верковича въ Моск. Универ. Извъстіяхъ 1863, ІІІ, 255-8.

Стр. 185-6:

Вјетра нема, а планина јекну, Зелене се повијају јеле,

Вржови им у тле ударају, Док ево ти виле бродарице, Вила паде код тиха језера.

Сняла съ себя «крила и окриље», оставила ихъ на берегу и бросилась въ свътлыя воды; пока виля купалась, Богдацъ Лютичъ, похитилъ ея крылья и тъмъ самымъ заставилъ ее сдълаться своею женою. Вскоръ послъ того, какъ родился у нихъ сынъ, вздумала вила показать свое искусство въ танцахъ, выпросила у мужа крылья,

Три пута је колом окренула, Четврти се небу подигнула.

Съ той поры, какъ только начиналъ плакать ребенокъ, Богданъ Лютичъ приносилъ его къ озеру и клалъ у самаго берега; тогда выходила изъ озера вила, кормила ребенка грудью, купала его и повивала пеленками (Срп. н. пјесме Петран., 377-386).

Стр. 196: Польское z włoki (съвлъкы), равносильное русскому останки, указываетъ на представление трупа визменных покровомъ, одъяніемъ, оставленнымъ отлетъвшею душею — О погреб. обычаяхъ Котляревскаго, 195.

Стр. 207: Завидя падующую звъзду, приморскіе сербы говорять: «чья-нибудь свъча погасла!» т. е. кто-нибудь умерь. Чехи утверждають, что каждый человъкъ имъетъ на небъ свою звъзду, и когда наступить ея конецъ — v е с е г, звъзда слетаетъ на землю, а человъкъ умираетъ и удаляется въ горнія области. По болгарскому повърью, звъзда и нарождается и умираетъ вмъстъ съ человъкомъ. Чтобы погубить человъка, въщица снимаетъ съ неба его звъзду и гаситъ е е въ колод цъ—О погребал. обыч., 190-1.

Стр. 216 и 218: Въ сербской народной поэзіи постоянный эпитеть души—легкая: лака душа. По митнію болгарь, душа по выходт изъттла летить въ видт птички или бабочки и садится на ближайшее дерево. Въ чешской Алексан-

дроидъ души павшихъ въ бою представляются летящими, какъ распущенное стадо. По закатъ солнца души летаютъ на кладбищахъ, какъ голуби—О погреб. обыч., 189-190.

Стр. 231: По митнію г. Котаяревскаго (О погр. обыч., 21), «передавая греч. παράδεισος словомъ порода, переводчики желали избъжать употребленія языческаго термина рай и для этого только слегка славянизировали греческое слово; что слово рай имъ было извъстно, это доказывается обстоятельствомъ, что въ техъ-же памятникахъ мы встречаемъ и его, но какъ-бы обмолькой, мимоходомъ. Родъ, родьство въ значеній геены явились: во первыхъ — вслёдствіе отсутствія народнаго термина, который могъ бы обозначить предметъ, чуждый понятіямъ; во вторыхъ-же — по близости и сившенію двухъ греческихъ словъ: γέεννα и γενεά, γένи посет родь, родьство». Мы позволяемь себь не соглашаться съ этимъ мивніемъ почтеннаго ученаго. Трудно доказать, чтобы тершины «родъ» и «родьство» употреблялись нашими переводчиками безсознательно — только вследствіе плохаго знанія греческаго языка и смішенія слова γέεννα съ γενεά; акиннорганко обращения понимали различие означенных словъ — это доказывается темъ, что въ геент они усматривали не просто родъ, но родъ огнынный, родыство огненное или огнь родный, родьствынный. По древлеязыческимъ представленіямъ, жизнь по смерти была жизнію въ средъ усопшихъ праотцевъ; «умереть» значило: удалиться въ то загробное царство, гдв собираются всв отжившие родичи — и добрые, и злые = «отойдти къ предканъ», вселиться въродъ. Когда, съ принятиемъ христинства, появилась необходимость ръзко разграничить области посмертнаго пребыванія праведныхъ и грешныхъ, то переводчики предназначенную для послёднихъ геену стали истолювывать «огненнымъ родомъ», а для обозначенія царства блаженныхъ приняли терминъ «по-рода», на что, можетъ быть, и были наведены случайнымъ созвучіемъ этого слова съ греч. παράδεισος. Терминъ этотъ однако не удержался и смѣнился словомъ рай — вѣроятно потому, что самое названіе рай (цвѣтущій садъ) болѣе соотвѣтствовало понятію бнблейскаго эдема, тогда какъ «порода» намекала на языческое представленіе о странѣ дѣдовъ. «Удивительно (замѣчаетъг. Котляревскій), что термины родъ, родьство, по рода придуманы разными лицами почти въодно и тоже время, ибо встрѣчаются въ различныхъ одновременныхъ памятникахъ; быть можетъ, они идутъ изъ одной школы (?), отъ одного учителя.» Думаемъ, что такое удмвленіе напрасно; употребленіе этихъ терминовъ объясняется тѣмъ значеніемъ, какое соединяла съ ними народная рѣчь.

Стр. 237. Душа представлялась малюткою, и потому народълюбитъ называть ее уменьшительными именами: душка, душица, душичка — О погреб. обыч., 190.

Стр. 239: «Vielona (Velonis — deus animarum. cui tum oblatio offertur, cum mortui pascuntur». Лит. véle — мертвецъ, летт. welli (муж.) и weles (жен.)—manes (De diis samagitarum, 13, 35).

Стр. 254: Сербы принимаютъ крикъ гайврановъ за предвъстие смерти, и заслышавъ его, говорятъ: «ту ти глас, а за морем част» (Гласник 1867, V, 195). По чешскому повърью, души усопшихъ пасутъ на лугу пътушковъ (т. е. стерегутъ въ раю небесные блески молнін) и съ диким и гусями (мненческое обозначеніе плывущихъ облаковъ) свътъ сторожатъ — О погреб. обыч., 86, 197.

Стр. 261: При полеть неистоваго воинства (т. е. во время грозы) раздаются многочисленные голоса плачущихъ дътей; вопли ихъ—завывание бури, слезы — дожль — Roggenwolf und roggenhund, 13.

Стр. 262-3: Сербская пъсня о хожденів Богородицы по аду в раю (Петранович., 20) говорить: отворились врата «рая бълаго» — чиграју се по росној ливади, играју се све праведне душе». По указанію малорусской сказки (Рудченко, 101-2), добрый молодецъ, спустившись въ глубокій колодезь, очутился на томъ свъть — среди большаго сада, въ которомъ зръли плоды, надъляющіе богатырскою силою.

Стр. 265: Отецъ и мать, у которыхъ умеръ ребенокъ, до тъхъ поръ не должны вкушать отъ новыхъ плодовъ, пока не одълятъ ими бъдныхъ сиротъ — въ поминокъ за душу своего дитяти; въ противномъ случат усопшее дитя не получитъ на томъ свътъ райскихъ плодовъ, вынуждено будетъ грызть свои пальцы и станетъ горько плакаться на своихъ родителей — Гласник срп. друштва 1867, V, 98.

Стр. 276-7: Чехи и мазуры въшають на дверяхъ платокъ — для отдохновенія прилетающей души (О погреб. обыч., 207).

Стр. 280. Котлярев. О погребал, обычаяхъ, 194—5: «Со смертію душа отправляется въ иную, далекую область... Въ этомъ смыслъ говорилъ Владиміръ Мономахъ своимъ дътямъ, что онъ стоитъ на далечи пути; по малорус. поговоркъ: смерть — неминующая дорога; рус. обл. странствовать значитъ: хворать; удорожить — девести кого-инбудь побоями до смерти; въ сербскомъ причитаніи къ мертвому обращаются съ вопросомъ: ће ћеш, господаре, на том тамо путу далекоме оклено се никад не долази; словинцы также причитаютъ надъ умершимъ отцемъ: па dalek mi ti put ode s' kog te песи dopogledat; душа на пути — человъкъ умираетъ... Въ пъснъ о Забот два раза упоминается объ отшествін къ отцамъ въ смыслъ смерти (о tide k otcem); равносильное этому выраженіе встръчаемъ и въ Повъстъ врем. лътъ: приближитися или приложитися ко отцемъ и дъ-

домъ». Къ преданіямъ с переправъ усопшихъ черезъ воздушное море можно добавить следующее указаніе: въ малорус. пъснъ дъвушка проситъ а и гела поплыть «до батейька (умершаго) по морю» и принести отъ него въсти. Судя по нъвоторымъ свидетельствамъ, у славянъ существовало представденіе о проводникъ душъ, который сопровождаетъ ихъ по трудному пути на тотъ свътъ. «Такимъ, кажется, былъ Ній или His, о которомъ упоминаетъ Длугомъ: Plutonem cognominabant Niia, quem inferorum et animarum, dum corpore linquunt, servatorem et custodem opinabantur, postulant se adeo post mortem in meliores inferni, sedes deduci. By annibuctsческомъ отношения имя. Нія или Ныя не представляетъ препятствій къ сближенію съ Нава... Не сюда ли относится в славянскій Наватъ, о которомъ однажды упоминается въ Супрасльской рукописи: О наване, чимъ дръзнжвъ отвъштати хоштеши наватомъ (т. е. смертію) поем'емъ. Гайкъ укавываетъ на старинный обычай класть въ руку усопшаго деньги, назначаемыя для уплаты загробному проводнику-Водце и перевощику черезъ великій потокъ или воздушное море — Плавцъ (ibidem, 142, 200, 204).

Стр. 284: Болгары даютъ млечному пути названіе влакненъ (волокнистый) мостъ и думають, что по немъ проходять души усопшихъ—О погреб. обыч., 203.

Стр. 286: Чехи дають мертвому сапоги, которые онь должень износить на пути вы небесному жилищу отцевь — 0 погр. обыч., 210.

Стр. 298. Детская песенка (Безсонов., 27):

А и донъ, донъ, донъ! Загоръдся жучій домъ; Бъжитъ жукъ съ ведромъ Заливать свой домъ.

. Стр. 299-300: По русскому повърью, если женщина будетъ сильно, безутъшно тосковать по умершему, то онъ станетъ летать къ ней въ видъ огненнаго зиъя — О погреб. обыч., 190. Вънижегородской губ. разсказывають, будто нъкогда въ незапамятную старину младенецъ, проклятый матерью, превратился въ лягушку, и потомъ уже отъ этой лягушки произомли вст другія. Кадлубекъ въ своей хроникъ сообщаетъ преданіе о томъ, какъ Попъль младшій отравиль своихъ дядей, и когда они умерли — отказалъ имъ даже въ погребенів. За такое нечестивое дело жестокій тиранъ быль постигнутъ страшнымъ наказаніемъ: изъ брошенныхъ труповъ его дядей вышло множество мышей, которыя напали на Попъла и пожрали его, т. е. озлобленныя души усопшихъ, лишенныя погребальной почести и посмертнаго успоковнія, превратились въ мышей и отомстили своему врагу. Подобное преданіе встръчается у многихъ индоевропейскихъ народовъ, и между прочимъ (почти въбуквальномъ сходствъ съпольскимъ) у чеховъ — О погреб. обыч., 103-7.

Стр. 371: «Смерть разрышаеть, развизываеть узель или нить существованія, и кажется, что слова кончина, судъ и судьба, употреблиющійся въ языкъ для обозначенія смерти, имъли въ старину именно такое, а не иное знаменованіе: конъ (позд. чинъ) тотръзанный предъль, кончина тотръзанная нить жизни, с удъ же и с удьба развизка, разрышеніе, расплетеніе. Первоначальное этимологическое значеніе слова с удъ явствуеть изъ родственныхъ нъмецкихъ: гот. s undro, др.-в.-н. s untari, ныныш s ondern, др.-свв. s undra—dissecare, discerpere, отдълять, развизывать, разрышать (узы?); значеніе же слова кон ясно и изъ славянскаго запаса: по-чинъ, о-чинъть и др. Корень будетъ к а п—колоть, ръзать, прекращать существованіе»—О погреб. обыч., 194.

Стр. 396—7: Въ малорусской сказкъ (Рудченко, І, 161-2) Бъда, встрътившись съ богачемъ, говоритъ ему: «чого хочешь, чоловиче, чи за молоду мъясо јисти, а на старость кистки гризти, чи за молоду кистки гризти, а на старость мъясо јисти?» Богачъ выбралъ послъднее — и тотчасъ-же объднялъ; снова разжиться удалось ему только къ старости.

Стр. 436: Въ виленской губ., при выгонт скота въ поле, знахарь беретъ по я съ, затыкаетъ его въ дужку за м ка, кладетъ замокъ и поясъ посреди дороги и перегоняетъ черезъ нихъ стадо, причитывая: «какъ замкнутъ этотъ поясъ, такъ да будутъ замкнуты у звтрей пасти!» — Вилен. Сборн., I, 192.

Стр. 569, 591: Баба-яга, задизна нога, сторожитъ цълющую воду — Рудченко, I, 87, 135.

конецъ.

#### УКАЗАТЕЛЬ ИМЕНЪ И ПРЕДМЕТОВЪ \*).

Абудадъ 657. Авдунла 656, а 637-9. Arm 208, a 512-3. Arms 204, 513, 771, a 1, 5-6, 14, 26, 34, 45-46. Адочисъ 783, b 762. **Адсвія мужи** b 29 – 33. Адскія раки в 26. Адъ 182-3, b 16-33, 231, 256 -7, 263-5, 282-7, 811; cm. Гелла и пекло. Аждаја а 514. **Алатырка** а 529. **Адатырь-намень а 142-9, 548,** b 800-1. Александръ Македонскій а 454 -7. Алконостъ в 135. Альвина 329, я 727. Альманахи в 608.

**Альрауя**ъ и 395-6.

Амалтея 684. Амбровія 367. Amputa 367, 371-2. Анастасія св. 232, b 782. Ангелы смерти b 54-57. Ангирасы b 230-2. Андвари и 158-9. àpas a 203, b 119-120. Аполловъ 246, 691, и 136. Апсарасы а 205, b 119-120, 188. Аражна b 133. Арговавты а 352. Аргусъ 157, 172. Аресъ 270. Аримавъ а 465, 514. Аристотелевы Врата b 606. Apiana b 283. Артенида b 129, 319. **Асвины** b 788. Асгардъ в 18, 258.

<sup>\*)</sup> Цифры, сладующія за буквою a, указывають на страницы ІІ-го тома, а сладующія за буквою b—на страницы ІІІ-го тома; цифры же, передъ которыми не стоить ни той, ни другой буквы, означають страницы І-го тома.

Αсвленій а 566. Αсуры 262, а 686—7. "Ατροπος h 346, 349. Αυσετίπε 87, 178. Αφροματα α 125—6. Αχυσία α 521—2. Αθαια 276, b 129, d33.

Вару (бабы) р 120. Бабье лато в 274. Баганъ а 72. Бадній день b 733-8. Баднякъ в 733 – 9. Балда 389, а 746-9, 753. Бальдуръ 96, а 431-4. Банный а 69. Баргавасы а 530. Бездольный в 415. Берегиня а 529-530, b 124-5. Береза а 281, 390. Берта 564, b 130-1, 188, 252, 259-260, 353, 592, 773-4. Blasius a 704-8. Блуждающіе огни і 197-9. Богатый вечеръ см. щедрый вечеръ. Боговида в 737. Богородица 223-6, 234-240, 354-6, 360-1, 456, 480-7, 563, 572, 599-600, a 143-4, 312, 401, 410-5, b 134, 174, 263-5, 274-6, 295, 722, 756- 9 Богородицыны слёвки а 415. Богъ h 376. Bože džjeco b 742. Bože sedleško a 82. Божичъ в 733, 739-741, 753. Божіе суды а 194-201 (огнемъ и водою), 270-6 (судебные

поединяя), b 511 (водою). Болотивникъ а 236. Большая Медвадица (созваздіе) 356, 386-7, 563, 609-611, 763, b 284 Болвани (ихъ связь съ эльфани н злини духани и народные авчебные обряды) 141 — 3, 203-6, 635-6, a 15-21, 30 -31, 181-190, 303-5, 308, 312, 319, 323, 360, 390, 563-6, 729 - 730, b 58 - 116, 132, 135, 519 - 524, 807. Борись св. 560-2. Боянъ 405-7, 694. Браги 393. Брачные обряды 237 - 8, 378, 460-4, 467, a 34-37, 174, · 178, 180, 317, 324-5, b 372 -3, 747. Breborič a 491. Bhrgu 371, a 5, b 230. Брко а 778-9. Брунгильда а 427, 632. Βρύχολαχας (βουρχόλαχες) τ 528, Буря-богатырь а 533—4, 638. Буянъ-островъ а 131-6, 140-2, 295, 599, b 271. Быстрозоркой 170, а 710-4. Бълая зивя а 550-2, 570-5. Бълбогъ 92-96, h 777. Бълосивжка а 716, b 546-9. Бълунъ 93-94, а 372, b 594. Бълыя жены и дъвы (biele раnje) a 569, 575, 627-9, b 155, 168, 334. Бъда в 396-7, 816. Бъдовикъ в 415. Бъсъ 116.

Вазила а 72. Wakarine 87, 178. Вакханки 374, а 393. Ваккъ 373-4, 400, 437, 655, a 354-5, b 762. Vala (valva, völa, völva) b 351, 426. Валгалла а 140, 281, b 18. Валибукъ 295, а 776-7. Валигора 765, а 776-7. Валькирін 598, 684, а 314-5, h 53, 189-191, 363-8. Walpurgisnacht h 474-5. Вампиръ и вампера см. упыри. Варуна 63, 543, а 166. Василискъ 532. Вейделотки в 7. Вейнемейненъ 293-5, 325-7, 401-2, 536, 603, a 152-4, 297. Велесъ см. Волосъ. Велетии а 650-1, 784. Великаны 155, 279-280, 292, 318, 352, 502, 582-3, 656-7, 721-4, 739, 784, a 41, 216, 310-1, 330-4, 454-7, 472-522-3, 617-9, 636-9, 642-716, 726-7, 740-6, 765 **—772, 784.** Велякъ а 651. Венцелій и 450. Bepóa a 389 - 393, 434, 505. Werdandi b 349, 356. Верпея в 328-330. Вертогоръ (Верингора) 295, Вертодубъ (Вернидубъ) 765, a 776 – 7, b 272—3. Весна 608, b 661, 676—681, 690 - 9.Ве:та в 8, 14, 26-28, 34-35, 45-46, 113, 338.

Wechselbalg h 305-7. Вечериица 736, а 124, b 776. Вечорка а 779. Вилкоміръ 741. Вилы 169, 231, 586-7, 622, а 290-1, 295-6, 335, 358, 384, 417, 422-3, 615-7, 733, b 76, 152-186, 239-240, 309-313, 339—342, 361, 366, 420, 464, 718—9, 807—810. Вильва b 154, 158, 173. Вильцы 741. Windsbraut 329, b 120. Вино провь 368 - 370. Витъ св. 523. Вихорево гивадо а 275, 432. Bi# 171, 550. Власій св. 695 — 8. Вовкулаки ем. волкодлаки, оборотни и упыри. Водашировь 139, а 499; шдеготь 788; ея плодородящая, цълебная, очистительная и въщая силы, поклоненіе водъ 169, а 179-201, 206-211, 646; cm. живая и мертвая вода. Водовикъ, водяникъ. дъдъ, водяные духи 140-1. 295, 308, 328, 381-2, 635-6, 662, a 203-6, 234-248, 630, 731-2, 735, 773, b 123, 262, 310, 802; см. Морской Царь. Водца в 814. Водявы, воданы, воданицы, vodna zona man panna a 213, 239, 620, b 121-3, 126, 355, 469. Воздушная ареа 323. Воздушный океанъ в 280-1. Возліянія (жертвенныя) а 252-3. Волкодлаки (вилкодлаци) 736, 52\*

792, a 333, b 527—532, 549 **-551, 586, 593.** Волоса 36, 117; волося трива а 499; воса — символъ дъвственности 238-9. Волосова борода 141, 697-8. Волосожары 222. Волосъ 401 -2, 474, 691-8. Волотив и 651. Волоты си. велетни. Волжвы 343, а 57-61, b 425-6, 430-2, 440, 507-8, 596-605. Волховиять в 607. Волковъ а 225, 557. Волчій пастырь 710-711, h 529 **—531.** Волчки см. Вильцы. Волчьи праздники 745. Волчья звъзда 736. Воробынчя почь в 377-9. Воронограм b 607. Востокъ 181-2, b 24, 277-8. Времена года b 676 - 682. Вритра 262, 561, а 350 - 1, 437, 512-3, 528-532, 582, 607. Wunsch b 378. Выгонъ старъ на поля в 490-3. Выдра а 158, 554 - 5. Вырій (вирій) а 137—141, 405. Въдогонь (једогоња) и 77, 95. b 196, 211, 234-5, 361, 566. Въдовскія сборища і 471-9. Въдувы и въдъмы 291, 300, 330, 355, 370, 405 - 7, 435, 545, 553, 569, 622, 667, 712, 739, 773-4, a 103, 306-7, 407-8, 422, 481-2, 504, 530, 578, 606, b 15, 109, 121, 196, 216, 218, 234-5, 272-3, 281, 311, 354. 422-433, 439-557, 565 **-571**, 575, 582-7, 807, 810.

Ввий волотой и желвиный в 445 --6. Въсы судьбы в 273-4, 279-380. Vjetrec hólcy 315. Вътрова мать 313. Вътровъ бятько 315. Вътры 290, 309-317. 321, 329 **—331**, 365, 418, я 357, 531, 580, 646, h 445-8. 794;=14ханіс божіе 284 - 7, 310, 397: **\_\_дуновеніе** мѣховъ 280, 311 -2;=noweso 275, 291, 569-570, b 456-8, 790, прабля b456-8,=стралы 490,=окрыденныя существа 31!—2, 539; **=** хищныя птяцы 309, 330, 502-510; - кони 470, 611-6, 628-9; = одени 640, и 280; = собяви 331, 720 - 8. 732-3;= волки 738, 761-2, 765-7;= свиньи 557, 768-9;<del>\_\_</del>великаны а 652-4; - карлы а 727-730, 735; свистъ и завыванию вътровъ дътскій плачъ 329, h 812;<u>—змънный шипъ а 526;</u> **≡соловьяный** щекотъ 301-2, 306—9, 320; <u>—</u>звуки лоенамхъ и охотинчыхъ роговъ 269, 277, 294-5, 323;=пвсии ж музыка 321-8, 331-6; полетъ вихря пляска 323, 328. Въштица см. въдьим. Vieszcy b 560. Wünschelruthe a 392-5. Гадинія 632—4, я 192—4, 259— 260, 485, b 382-6, 740-1, 744 - 7.

Had-hospodarik a 540, 552, 562.

Hamingia b 361. Гандарвы 323, 624 - 5. Горгоны 172, а 515.

Ганимедъ 373, 493. Гаруда 512, h 788. Гарцуки 506, а 357, 735. Гвоздензуба в 592. Heilrätinnen b 353-5. Гейидалль 324, 361, b 285. Геката b 250. Helweg b 283. Гелла 525-7, 732, 756, я 583, b 16-19, 25-26, 112. Геліосъ 218-9, 690-1, 754, а 123, 288. Геніи-хронители в 361-3. Геркулесъ 504, 546-7, 655-6, a 288, 309—310, 516, 521, 554, 587, 736. Гермесъ 172, 324, 540, 656, а 140, 393, 423, 474, 566, 764, b 53. Гестія см. Веста. Гефестъ 276, 280-1, 437, а 5, 356, 696, h 2. Ген 128, 436. Hexe b 423. Гиганты а 515. Гидра а 515, 554, 736. Глазъ 164, 172-5; = свътильникъ 165, 175; = птица 165; = териовая вгода а 499. Гавоъ св. 560-2. Годъ-дерево 517, начило года и его дъленіе в 659-660. Голубиная кпига 50-52. Гольда 545, 657, 683, а 127,

471, 629-630, h 129-130,

133, 252-9, 274, 287, 295,

Гора - стекляная, хрустальная

120-4; поклоченіе горамъ и

353, 592, 773-4.

камиямъ а 356-361.

Гоминъ в 111.

l'ope h 397-407. Горохъ в 757-760. Горынинка (баба-горывинка) а 355, 529. Горынычъ (Горынчище) я 518, 528-530. Горывя 295, а 529, 666, 706, 776. Горълки 448-9. Hospodaričky a 77, 113. Гостепримство в 62-66. Gott b 790. Градъ 319, 365; = крупа 291, b Гремяцкая недъля і 701. Гренячіе (громовые) ключи 168, n 171—2. Грендель в 563. Гречухи в 149. Гринтурсы а 637-9, 660. Грифъ 503-4. Гроза=6нтва 247, 258, 261-271, 274-9, 350, b 173; = позадъ неистоваго воинства 324; \_\_дикия охота 324, 724 - 732; = игра богатырей, игра въ шары (кеглы) 534 - 5, и 652-4, b 789; добываніе и вовев металловъ 279—282, 296—7, 323, 465-6; \_\_рыбиля довля а 154 —5, b 25; ≡вспахиванье и засввъ 434—5, 622;=полотьба и приготовление муни 288-297; = варка пива и вообще хивльных вапитковъ 370-1, 375, b 459;—доеніе коровъ b 485—9;<u>—взбяваніе</u> масла 665 —6, h 489; ≡стирка бълья b 468-9; - щекотанье а 339-340; путываніе и расчесы-

ваніе волось а 771—3; = щелканье орвжовъ а 318, b 755 -6; поенье и жужжаніе пчель 382-3; франый (любовный) союзъ 435, 448-468; въдовской повадъ, пиръ и пляска b 475—9; = всемірный пожаръ и потопъ 760-2; прозмение очага или жертвеннаго костра 680, b 457; = 6аня 477. Громникъ (Громовникъ) в 606.

Громовыя стрълки а 367.

Громъ 365;<u></u>слово божіе 284— 7; = колокольный звонъ 297--301, 383, 443, a 664-5, b 499; шнебесная труба (рогъ) 762, b 757; трещотва (колотушка) 387, 443, 504, 716;= ударъ молота 276-7: xлопанье бича 282; тстукъ оружія 269, 470; грохотъ колесницы 250, 265, 303, 470, 480, 630; топотъ и ржаніе коня 612, 618-620; тревъ быка, мычанье воровы 656, 661; = амвиный шипъ а 511, 526; шстоны и прики великановъ л 653-4; **=**хохотъ 778, а 338, b 783; **\_\_\_8вукъ поцълуя а 435\_\_6;\_\_** испусканіе вътровъ а 754-5; шумъ мотовила b 132. Grochowa matka b 772. Гуменникъ а 69-70. Гусли-самогуды 332-3, b 784. Гусляры 338-9.

Дажьбогъ 65, 131, 193, а 486. . Дананды 582. Dåsapaini a 607. Daumesdick a 738. Дворовый а 89.

Dzievona (Zievonia, Dziwica) cu. Дъвана. Dziwożony см. дивожоны. Дзвака см. двяько. Дзяды см. двды. Dêvapatnî a 607. Девкаліонъ 353, а 474, 646. Девы 127, а 465. Dědek b 772-3. Dejwes waldıtojes b 330. Деметра 128, 138. Демьянъ св. см. Кузьма. Денница 73-88, 104, 178, 604, b 777. День 102-6, 596-8, 659. Дервичи см. Древляне. Дериъ (дърьиъ въскроущь) 147. Дива (Дивія) 128, 137, 225. Дивін люди а 454-7, 525, 618. 651, 655. Дивлянъ а 700 Дивогорскъ и Дивън горы а 361. Дивожовы (dive zeny) a 343-4, b 310-311, 468, 803. Дивъ 127—134, 260. Дивы а 616—9, b 424. Дикая охота 724-732, b 794-5. Дивій мужичокъ и 331—2. Дитрикъ фонъ-Бернъ (Dyterbernat) 730. Діана 137, а 400. Dlouhy a 710-3. Диевникъ народный в 670-5. Дан (часы) легкіе и тяжелые b 332-6, 413-4. Добрыня я 672-3, 741. Додола 336, а 172—9, b 801. Дождь b 754—5;=слезы 167—8, 325-7, 600-4, n 413-5, 653, b 260-1, 783; =слюна 145, 393 - 400, 507, b 786; = моча 397, 640, 670-3; провь 260, **367**, **382**, **388**, **390** – **5**, **399**, 437, 657, 783-5, a 223-4, 306-7, 644-5, b 563-4;= вровь зывиная 702-4, а 518 **— 521**, 565, 568; **—**зывиная и волшебная мазь 793, а 548-551, b 458;<del>\_\_</del>модоко 296, 376 **-8**, 621-5, 653-4, 658, 665 -9, 671, 764-5, a 288, 296, 306-8, 559-561, b 485-496; =macsó 146, 376-7, 665-7;= живая вода 364 — 7, 433, а 277 — 8; = медъ, вино 368, 372-382, 395, а 281, b 757-8;=пиво 146, 304-5, 368, 370-1, 375. 400; \_\_вдохновляющій, мудрый напитокъ 391-7, 400-3;= сокъ золотыхъ яблокъ в 309 —317;<del>—смода, деготь 265, 788</del>. \_9, a 299, 382, b 500;<del>\_\_</del>випатокъ а 291; = хлъбныя съмена 136, 571-3, 746-7, 793; <u>-- мука 291, а 177--8; плот-</u> свое свия 135-6, 437, 447-8, 655, а 177—8, b 787; = любовный напитокъ 459-464, а 315; = стрвам 490; = перам, женчугъ 603; поровій экскрементъ 389, 672.

Дожинки b 767. Доля b 376,392—7, 403—412. Домовой 308, 390—1, 631, 714 —5, 728, а 67—119, 485—7, 724, 730, b 310, 499, 806; см. цмовъ.

Домъ: обряды при завладив и постройкв дома, а также при пережодв на новоселье а 83—86, 109—110, 115—9.
Донаръ 110, 630.

Дорога (перейдти кому дорогу) .37; = полотно, скатерть 40. Дражонъ а 520; см. змъй. Drebni (dremni) a 734. Древляне а 480. Древо жизни а 311. Дріады л 346. Дружичало в 229. Дубъ 307, а 294—304. Дубыня 675, а 652, 704—5, 776. Дугиня а 776. Дунавки а 239. Душа=огонь b 197-206; звъзда b 206-9, 323-4, 810;= дымъ, паръ b 209—210; = вътръ b 210-2, 262;=птица b 214 **—225, 230, 254, 292—4, 810** -811; гусеница (червякъ), бабочка, мужа, комаръ, сверчокъ, жукъ, пчела в 214-8, 254, 292-8, 300; прововый, воздушный духъ в 213-4, 230-2, 237-8, 244-9, 252, 573-4;—русалка, мавка b 228, 240-4; = въдогонь в 234-5; **\_\_вила** b 239-240; **\_\_эльфъ**, кардикъ а 729-731, b 232-7, 585-7, 812; = pubes b 254; -зиви, мышь, кошка, дасточка, жаба, лягушка, ящерица **b** 299-301, 815;=оборотень (корова, собана, конь, боровъ, овца, заяцъ и пр.) b 301-5, 566-9; см. упыри. Дупи усопшихъ 120-5, 574-9, 732-3, a 74-87, 99, 102-3, 112, 323-5, 365, 374, 441, 445, 470-2, 479, 494-508, 739, b 18-21, 25-26, 79-81, 195-317, 547-8, 553-4, 580 **—2**, 593, 742, 806, 812—4.

Дый 128.

Дымъ—чортъ 100,—кудри 116,
—повровъ 545.

Дьяволъ а 617.

Дъвыа 730-1.

Дъвы судьбы b 204, 273, 433 к

ХХУ глава.

Дъдко см. Дъдт.

Дъдовникъ а 415.

Дъдъ-Всевъдъ 180, b 390-1.

Дъдъ (Дидъ) а 371-2, 487-8,

770, b 21, 739, 772-3.

Дъды (didky) а 76, b 231, 806.

Дюдюлъ а 176.

Дятелъ а 398.

Егорій Храбрый см. Юрій. Еленя а 776. Елисейскія поля а 140, b 19. Engelland b 253, 287, 293—6. Терфос а 638, b 26. Ерусланъ 215—7.

35a6a b 450−1. Zarooky 170. Жаръ-нтица 512-5, а 311. Жедкин€ (жельне жене) b 334. Желваная баба h 591. Železomej 295. Жертвы и 39-50, 230-1, 245 **-264**, b 416-421, 770-1, 797-8, 802. Жива (Живана) 100, b 49, 686 ---8. Живая вода (богатырская, сильная, цалющая) 119, 168, 364 -7, a 168, 352-4, 551-3, 568. Живицы b 334. **Жисой огонь 257**, а 18, b 737 ---8.

Жировикъ а 89. Житная баба (Žitnamatka) b 592 -3,772.Житные духи b 771 — **4.** Жиурики і 38. Жолудь а 299—300. Æpedit a 194, 199—201, 212, 260-1, b 382-5. Жрецы а 51-61, 265. Жувъ b 684. Жыкъ а 7-8. Жыцевь b 679-681. **Жатварка**-дарка b 769. Забидищая (задушная) свята b **2**01. Загадии 22. Заговоры 43, 404-431, a 406-7,563, 576, b 786. Зажинъ b 765. Заклятая царевна а 625 — 633.

Закруть или залонь жлабима в

Зативнія солнечное и лунное 112,

742—755, 764, a 532—3, b **8**05.

501, 515-6.

Заяцъ в 255, 793.

Звъздочетецъ в 322, 605.

Заячій богъ 642.

Западъ 182-3, b 24.

Звъзды 72 – 73, 79 – 82, 163, 193, 417 – 8, а 131, 581; — очи 153, 156—160, 165, р 780; — оки 161; — огоньен, севтильние и 176—7; — драгоцвиные камены 157, 214 — 5, р 781; — гвозди 281; — стрълы 246; — приколы 609, 611; — золотые влубки 198, 222; — золотыя яблоки а 310; — яйца 533, 536; — горохъ, оръхи, хлебныя зерна а 760—1; — пчелы 385; — стадо овецъ или

ковъ 691-3; = кони 608 -611; падающая звизда — вичи a 510—1. Звъреница 736, 778-9. Зевсъ 64, 97, 128, 171, 373, 400-2, 437, 493, 601, 629-630, 655, 681 - 4, 739, a 63, 352 - 6, 492 - 3, b 379 - 380. Зедейникъ в 607. Зеленая недвля в 708. Зеленый Егоръ 706, b 710. Зеленыя Святки b 144, 708. 3emas 64, 127-9, 137-150, 653, a 355, 476, 514—5, 638, 677 -8, b 778-9. Зигурдъ а 427, 521—2, 537—8, 566, 573. Зигоридъ а 521, 537-8. Зима 108-9, а 399, b 662, 676-661, 690-8; = сонъ а 429; = мачиха 788; <u>— д</u>емонъ а 582; <u>—</u> волкъ 744-6, 758; = вепрь 783, 787, a **430**; <u>— нувнецъ</u> и строитель мостовъ 583-591. Зириа в 327. 3mea 230. Замдии b 404-9. Змъпная дъва и 624. Зивиная нать 561. Зивиная травка а 566-9. Зивиное ложе полото в 536. Зихиныя горы и царства а 356, **530**. 3mbi 208, 275, 283, 292 - 6, 299, 307, 363-6, 397-9, 437, 471-2, 481—3, 532—3, 545—8, 559 -562, 584-8, 590, 614, 619-620, 647, 666-8, 678-9, 683, 703-4, 749-750, 756, 759, 765, 772-3, 789; a 156, 165-6, 216, 225, 279-285, 290-1,

295, 305-6, 310, 313, 365, 368, 373, 389, 432, 435, 438, **454**, **464** – **5**, **505**, **509** – **625**, 633-5, 642-3, 736, 751-2, 757 - 9, 762 - 3, 766, 770 - 2, 777, b 178 - 9, 182, 185, 463, 479, 487, 588-9, 789, 805-6; anth penez'ny, žitny z mlokowy a 539, 561-2. Знахарь в 423. Знячъ а 7, 29, 46. Зодій в 605. Золото 200-3. Зорька а 779—780. Зоря 82 – 89, 178, 180, 226, 418, 524, 599, 658, 735, a 125-130, 136. 142—4, 400, 642; ея оруmie 273 – 4. престолъ 198, 223, и слевы 167, 599-603; = овно 71, 158-162, 197, 205; =posoвая ткань 222-6; = червонное платье 788; провь, румянецъ 370, 414-5; = улыбка неба 601-3;=птица 516-7, 529;= конь 594; == пастырь небесныхъ стадъ 690. Зюзя b 679-682. Ивановъ день, Иванова ночь см. Купало. Иггдразилль 374, а 279-284, 314, 318, 472-3, b 255. Игоша а 102, b 317. Идолище нечестивый а 708.

314, 318, 472—3, b 255. Игошв а 102, b 317. Идолище нечестивый а 708. Идолы а 264—8. Идуна а 310, 314—6, 319. Изида 554. Икота b 70, 634. Ильмариненъ 280—1, 293—4, 494, а 153—4. Ильмень-озеро а 211-2, 229-Илья-Муромецъ 302-7, 582, 614, 621, a 667-674, 678-9, 741, Илья-пророкъ 225, 283, 303, 385, 469 - 483, 546, 576, 621, 628, 630, 640, 683, 698, 737, 762, a 6, 133, 143-4, 171, 256, 293, 401-2, 461, 464, 516,582, b 793. Имиръ 656, 784-5, а 476-7. 637-9, 644, 648, 718. Имянинный снопъ в 765-7. Индра 208, 248, 252-3, 262, 282, 349 - 350, 371-2, 396-7, 491-3, 629, -653-5, 690, 768, a 1, 238, 350 - 1, 388, 437, 440, 513, 532, 536, 552-3, 686, 702, 717, b 93, 280. Индра (Индрикъ) звърь а 553 - 6. Иппокрена 403. Ириса 353. Иродіада 329, b 93-94. Источники, текущіе мадью, серебромъ и волотомъ а 283-294.

 Іоаннъ-вреститель а 11, 406,

 506.

 Іуда а 216, 307, 770.

 Іоттиндания 756, а 122, 313,

 549, 551, 583, 693, 744.

 Іотина а 695.

 Јегінка b 588.

 Јиту (justroj, jatry) b 700.

Каженникъ b 78. Кавни колдуновъ и въдъиъ b 507—513, 523—5. Калина—эмблема дъвичьей красоты а 499. Каминшкости земли 139. Капища а 268-9. Каралуни 63-64, 603. Карлики 157, 230, 255, 279 -281, 301, 370, 384-5, 395, 548, 554, 564, 578, 740, 795 - 6, a 78 - 82, 97—103, 113, 152, 158 - 9, 204 - 5, 235, 297, 330 -3, 373, 396, 481-3, 716-784, b 806; cm. эльфы, цверги, кауки, кикиморы, русалки, мавки, мары, злыдив. Кауки а 81, b 806. Квасиръ 394-5. **К**ентавры 624 — 5. Керечунъ см. Корочунъ. Керы b 43, 346, 366 - 7. Кикиморы a 100 -2, b 79, 136 -7, 317. **Кирилло-кожемяка** 559 - 560, а 589 - 591.Кить а 151, 160-6. Кичига 288, 610. Kin-6in 274-7 Клады 202, a 361 — 377, 380 — 5, 392-8, 413, 536-9, 541, **630**, 734. Клечальная недъля в 708. Канкуши b 519, 635-7. Κλωδώ b 346-9. Клъцьиякъ а 89. Клятва 431, b 785; клятвы оружіемъ 272 - 3, землею 147 - 9,

Кобольды в 78-80, 98, 106,

Колдуны 312, 328, 330, 549,

553, 588, 618-9, 794-5, a

306 -7, 365, 407 -8, 587, 771,

h 196, 216, 423-5; cm. BBgb-

b 779.

мы,

541, 562, b 409.

Колесо счастія і 413-5. Коляда 211, 300, 378, 607, 663, 765, 778 – 781, a 367 – 8, b **470 - 1**, **729—733**, **738 - 9**, **748 —752**, 752 – 760. **Колядки** b 752 — 760. Колядникъ р 607. Комета (ея хвостъ, метля, бородв, мечь и копье) 73-74, 82, 244. Кони (ихъ чествованіс) 631-7, b 792; кони морскie 621-4. Кончина міра а 446-7, в 22-27. Конюшникъ а 72. Kornkind b 774. Коровья Смерть b 47, 115, 523, 574. Корочунъ (Крачунъ) і 760. **Koctpons** b 724-6Кострубъ в 726, 762. Кошелекъ-самотрёзъ 197, 314. Кощей а 594 — 604. Kravské hody b 491. Králova neděle b 710. Крапива b 497-8. **К**расная Горка в 360, b 702—3. Kresnik, кресови, кръсъ, кръсины b 712. Кресницы в 334. Крещеніе кукушекъ l. 226 – 9. Криницы а 219-220, b 128. Крконоши и 529. Кролъ (Кракъ) и 529. **Кроносъ 436-7.** Кроснята я 81, 734. Кругъ b 517-8. Крупеничка в 493-4. Kyra b 82, 108 112-3. Кудесники b 423—5. Кузьмы св. 560-2, 584. Кукушка в 225-6, 294, 686-9.

Купало 212, 744, а 376-7, b 470-1, 710-724, 728. Купальчица b 721-3. Курентъ 334, а 649-650. Куроглашенникъ в 607. Курячій богъ в 800. Кутья b 743-4, 751. Къртъ в 760. Лида 227—9, 439, 483, и 127, 143, 400, 409-410, 414-5, 438, b 690, 721-4 **Ладо (Дадъ) 228.** Дадонка b 433. **Лазавики** и 774 – 5. Ламія (дамя) 299, 545, и 354, 582, 593, 763, b 588. Лары н 28, 77—80. Ласточка 454 - 5, 669, b 685 -6, 728. Лауны 359 - 360, 648, а 562, 781-3, b 110, 307-8, 331-3, 468. Λάγεσις b 346, 349. Дебединая пъсня b 191. Лебединыя дъвы а 204 — 5, 217 — 8. 314—5, 568, 765, b 160, **162**, **186** – **193**. Леда 536. **Лъл**я а 488. Демлинкейненъ и 714. **Летавица** b 209. Дизунъ 728. Лихо и 698 — 700, 396, 404, 591. Лихоплеси (lichoplezi) b 342. Дихорадки і» 81—96. Локи 756-7, а 5, 154-5, 310, **319, 431, 453 – 4, 661, 688 – 9,** 743—4, b 2, 7—8. Доскоталка і 125.

Лоуки 293—5, 569.

Лукавый b 4. **Лукъ** (растеніе) я 569 - 571. **Луна** 66, 72-84, 111, 163, 189-193, 385, 417-8, 426, 641-2, 775, a 41, 130, 400, 581, b 249-252, 272-5, 488, 754-7, 776, 780—1, 796 — 7; = oro 102, 153, 157-160; = oreo161-2; = свътильникъ 176-7; **= сосудъ в 287; = волотое со**кровище 198; = драгоцвиный камень 214-5, = запонка 63, 215; = колесо 213, b 781; = лысая голова 116; = ликъ 218; = кругъ сыра h 488; = краюха (жавба) 190; = гвоздь 611; молодой ивсяцътерпъ п мечь 244, 437; pora 199, 660; ладья в 130-1; швонь и одень 597-8, 608; = быкъ, корова, баранъ, козслъ 660, 666; = вастырь стадт 691-3; лунный свътъшмолоко а 287-8. Лутоня в 480.

Лучи солнечные полотые волоса и зръзые колосья 138, 220-1, 230, 288; = нити 221-3;= возжи 594; = спицы колеса 220; **\_\_\_стрваы** и колья **245** - 6; <u>\_\_\_</u> вънецъ, нимбъ 218 - 220; = руви 71, 199, 221; поги 788; **—кровь** 749

Лыбедь в 218.

Лысая гора 116, b 469-472 **478**—9.

Лысый бъсъ 116.

**Дъ**вая сторона 185-7.

**Лъса** (повлоненіе нив) и 320-5; лвсь издиме, серебревые и волотые а 283 - 5, 294.

**Лъсини в 776.** 

Лвсунки (лвшачихи) а 343-9, b 120, 146.

Дътвицы (Letnice) 664.

Дъто b 661, 676-681, 691-4. Лвчебные обряды см. болвани и наузы.

. Лъщіе 140, 711, 715, а 235, 243, 325 — 349, 718, 722, h 78, 309 — 313, 803.

Любуша (кинжна) 559, а 197, b 371, 441

Людии 301, и 733, 762.

Дягушка b 450-1.

Ляльникъ, в 679.

Дядя`b 679-681.

Мавки h 124, 145, 149, 228, 241-2, 263, 367, 567.

Mávra (mávriza) b 284.

Maibaum b 709.

Maibraut b 709.

Maikonig z maikonigin b 708-9.

**Майя** b 710.

Малан Медвадица 609, 763.

Мальчикъ-съ пальчикъ а 297, 738 - 9.

Мандрагора и 396, 412, 421, b 803.

Manes b 806.

Ману (Маниъ) а 476, 486, 637, 647 - 8.

Марана (Морена, Морана, Магzana, Mapa) 101, 300, b 35-36, 49, 205, 692-6, 703-4.

Марена (купальское дерево) b 720 - 3.

Марко-королевичь а 668, 680, b 162-172, 176, 184.

Марсъ 260, 270.

Мартолой в 605.

Маруты 321, 372, 629, 654, 771, b 230-2, 280. Марухи см. мары. Мары (моры) н 81, 100 — 3, 113, 432, .721, b 35, 79, 136-7, 218, 232, 235, 305, 309, 446, **567-8**, 803. Масленица 556, b 696 - 8. Медивако (Мећедовић) 389— 390, а 776-780. Медвъдь 386-391, 464 - 5. Медуза 172. Мерекъ b 35. Мертвая вода а 420, 551-3. **Мертвецы 42—43**, b 37—38, 800; см. упыри. Метаніе, Метаньсимецъ в 383, 608. **Метинцы** b 344-5. Метеоръ≡зиви а 510—1. Мечь-самосвкъ, мечь-кладенецъ 275. Мизинчикъ а 738. Микуль Селяниновичъ 559, в 679-682. Милошъ b 166-7. Мимеръ 374-5, 403. Михаилъ-архангелъ 576---7, 585 762, a 7, 407, 418, 462—4, 593, b 55-57. Midhgardhsormr cw. Iormungandr. Mjölnir 253, b 782. Млечный путь 291, 595, а 288, Ь 282—5; = мостъ в 814. Можжевальникъ и 389. Мойры b 345-351, 367. Мокошь a 266—7.

Модникъ (Модијяникъ) b 606. Моднія погненныя вскры, свъчк

179, 205—6, 254—6, b 499,

**\_\_огинво** b 496—7;<del>\_\_\_пошигаю-</del> mie глаза 170-4; кошачья в рысьи глаза 647; волоса, ни-TH 231, 312, 327, A 769-771; **\_\_возжи**, узда 740; <del>\_\_</del>рука 199, а 701: \_\_\_ палецъ 259, а 701, 735 \_\_\_ 7, 747; = xроная нога 621, a 665, 686, b 2-6; = фаллюсъ 137, 435-8, 447; = буравъ 395-6; веретено b 495--6; мотовидо а 519; = зубъ 156, 324, 728, 734, 772; = зубъ мышиный, прысій, баличій, волчій 396, 771-8, в 505; швубъ и щетина вабана 771, 783 - 6; **—зубъ дракова 276, 559, 656**; <u>= рогъ 679-680, а 347; =</u> языкъ 286, 728-9; = щипцы b 541, 544: трвия, копье 245, 250-1, 265-6; = молотъ, топоръ. камень 247-256, 264, 268, 275-6, a 297-8, b 444, 494-8, 782-3, 790, 804;= волотая и серебреная пуля 278; шаръ, клубокъ, волотое яблоко или яйцо 533-9, а 154, 309, 1, 789, 755—6;  $\equiv$ мечь 216-7, 260-1, 366, 439; **жисиры отъ удара мечей 269**; **\_\_\_\_\_\_ 261, 289, 330, b 494**\_\_\_\_ 6;<del>\_\_дубинка, палида 248, 256</del>\_\_ 8, 314, h 783; =сухое дерево, сукъ 258—260; = головешка, вочерга 329, b 457—8, 496; **СТОСИНОВЫЙ И ТЕРНОВЫЙ КОЛЪ** а 306—8, b 475—581; = тврсъ 373.<u>—трезубецъ а 393;</u>—полотильный цепъ 288-9, 296, 314; =пестъ 291, b 783; =пврка-саноройка и 298; -- золотой ремень, бичь, плеть 282-4,

b 555-6; = прутъ, вътка, въникъ а 388-395, 422-3, 566, b 444, 457—8, 491—3, 498, 555-6: = верба 706-7; травва и огненный или золотой цвътовъ 375, 744, я 370, 375--388, 395-9, 409-422, 492, b 804; = роза, піонъ, а 387-8; **\_\_\_разрывъ-трава 496, а 397**\_\_ 9, 546; = owers a 431-4; = нгла 786-7; штичій клювъ, воготь и перо 123, 501, 504, а 386-7, 394-5: = каючь 355, 388, 421-2, a 401-412; =пчела 373, 381 - 4, 403; тервь а 718—9; = змъя 357, 374, 395, 400—1, 740—1, 786, a 510— 512, 528, 547, 561, 707, b 462-4; = ambit smok a 435-6; **\_\_змъннос** жало а 526-8;\_\_ зываный языкъ а 275, 520-2; **\_\_\_ 8мънный** рогъ а 544 — 5, 555—6; **= зивинля** трава а 566-9; птица (орель, соколь, воровъ, дятат, аистъ, пътухъ и др.) 372, 396, 489 – 502, 510-532, 540-1, 590, a 280, 286, 295; = заяцъ, бълка, кротъ, мышь, врыса 641-5, a 280, 318; **\_\_конь** 281, 611 - 3, 618, b 792; **шлошадиный и коровій пометъ** 636, 672—3; дьявольскій пометъ 264; = кость-невидимка 650, = верно, горожъ а 757-9; **Дитя**, **кар**ликъ а 717-720, 738-745; = мальчикъ-съ паль; чикъ 549-550, 626, 740, а 738.

Морная корова b 115. Моровая дава b 109—110, 369. Моровая язва 565—8, b 522—4; см. Моровая даве. Морозъ 109, 312—8, 318; — жузнецъ 584—5; Морозъ-Трескунъ (Пердунъ) 318—9, а 703—4, 708, 755.

Moperas пани (morska děvica) a 124—9, b 155.

Морская Пучина а 145—6. Морской Царь 91, 292, 624, 785, а 167, 202, 211—9, 290—1, 594.

Моряны я 239, 246—8, b 122; см. морская пани.

Мраченка в 120.

Мужичовъ-съ ноготовъ, борода съ локотовъ в 774, 779—780.

Музы 328, 402-3.

Музыва 339—344.

Murony b 562.

Muspellsheimr a 637—8, b 27. Мысленнять b 607.

**Мышь** b 505—6.

Мъсяцы 178—9, 586, b 266— 270, 663—670, 682—3.

Nav b 263.

Наватъ в 814.

Навы (навь, навье) 578, b 80, 235-6, 278-9, 309.

Навьскій великъ день b 278, 290—1.

Навякъ в 240.

Напитовъ забвенія ā 420, 436. Naraka b 16.

Наржаници в 343.

Natio b 319.

Наувы а 563-5, b 429-439, 514-8, 552-5, 816.

Nachtvolk b 244-5.

Небо 62—64, 126—9, 417; тряза Господня 63; повровъ в 760 —1, b 790; тора (стенияная, лысая) 119—126, в 133

-4, 356, b 270, 469 -472; куполъ (сводъ), теренъ, хранъ 79, 114-5, 160-2; перепъ 115; воздушный океанъ а 120 — 6, 130 - 1, 166 — 7; = островъ а 131-6; = мостъ 692; = поле 691-2; тумно b 469. Недоля b 396, 403-4. Недвлька 241-2, 360, а 615-6, b 131, 530. Нежитъ (нежить) b 96-98. Нектаръ 367, 373, 393 - 5. Немушти језик а 573. Неразивный червонецъ 197. Несивяна-царевна 602. Hecpeha b 411. Неумойка а 372, 773—4. Нечистая сила 91-92, 99-102, 108-112, 208, 261-8, 299, 309, 328-340, 379 - 381, 471-3, 478, 481, 523, 529, 533, 624, 715, 718, 743, 749, 751, 754, 778, 789, a 215-6, 236, 327-8, 365, 373-6, 380-2, 418, 428, 430, 581-4, 659-665, 668, 726, 736, bra. XXII, 445 - 8, 460, 471-482, 486; сы. сатана и черти. Николай св. 475-6, 576, 698, a 214—5, 293, 408, b 373—4. Никсы a 203—5, 731—2, b 147, 188, 305, 354. Нимеы 327-9, b 120. Нички (Ночки) b 137. Him (Him) b 814. Nisheimr 732, a 538, 637, b 17 -19, 26. Nirrti b 16, 282. Новый годъ а 390-1, b 732-3, 744, 749. Ногай-птица 505, h 787.

Новоть а 775.

Норвы 374, а 279, b 349—357, 360, 365—6, 420.

Nöschen b 95.

Ночь 102—6, 180, а 638, 643—4; — слепота 168; — повровъ 544; — шапка-невидимка 544; — птица 526, 544; — конь 596—8; — корова 659—660; — овца 683; — волять 735—6, b 795.

Нужа b 403.

Обжинки см. дожинки. Обида b 191, 367. Облако см. туча. Облакопрогонники в 442. Облачныя давы 703, а 581, 587, 709, b rs. XXIII. Оборотни 792-6, а 332-3, 621-5,b 302,485 - 7, 525 - 556, 562. Объедало а 703, 707-8. Овсень b 747-9. Овинъ в 770-1. Огненная ръка в 22-25. Огнищанинъ а 25, 51. Огонь 65, 166, 193-4, 204-6, а 1-51, 66, b 796 - 8;=золо-. то и серебро 200-2, b 781; =глазъ 194;=зубъ 771, b 796; **—языкъ 728; птица, преиму**щественно пътухъ 502, 513, 522—3; = заяцъ 641; = лиса b 793; \_\_бывъ 661; \_\_конь b 792; **== златощетинистая свинка 771**; —змъй а 520; трескъ огня

 хохотъ а 338; добывавіе огня треніемъ = сонтіе а 470; горячіе уголья полотыя янца 533.

Одеревь 149. Одинъ 153-4, 215-6, 268-9,

374-5, 392-403, 424, 493, 496-7, 575, 596, 630, 698-9, 724 - 9, 739, 746-7, 783-5, a 122-3, 140, 202-3, 345, 427, 441-5, 448, 473, 707, b 247, 279 - 285, 301, 364 - 5, 377-9, 773-4, 785. Одолень-трава я 415-7. Озеро, источникъ плазъ 663, b 794. Овеанъ а 201, 215. Оврутники 300, 336, 717-9, b 526, 750. Олегъ 786, а 579. Олимпъ 121. Омела а 431-4. Опахиванье 300, 565-574, Ь 790-1. Опивало и 703, 706-8. Орисницы b 183, 343-4. Оріонъ (созназдіе) 288, 563, 610. Ормуздъ а 465. Орфей 323. Орвкъ а 310-1, 318-320, 388, **392**—3. Осень 608, b 662, 676-681. Осина а 305-8, b 802-3. Остара в 700. Острова блаженные, пакарійскіе 575, a 134-6, 140. Острологъ, Острономія в 605. Отречевныя книги b 605-610. Оферупъ 722-3, а 741. Очагъ а 23-48, 61-62, 66; см. домовой. Паликопъ 479-481. Palčik a 738, 741—2, 756, 761, 767.

Панъ 695.

b 804.

Папоротникъ а 375-389, 759,

Парки b 114, 345-8. Parom см. Перунъ. Парступи а 738, 774, b 896. Паска см. Святая недвая. Паукъ b 132-5. Пегасъ 621. Педячовъкъ-лакатъбрада denjelovec-laketbrada) a 774. Herso a 583, 733, b 16, 20-22. Пенаты а 28, 77-78. Пецелюга а 177, 484. Пеперуга (преперуги) а 176-7. Перата (Перхтв) см. Берта. Переврестовъ 37, b 799. Перелетъ-трава и 385-7, 393. Perkuna tete (Perkunija) 484, a 126. Перкунъ 75, 190, 197, 248-9, 256, 359, 432, 493, a 6-7, 46, 206, 299-300, 355, 502, b 782. Перуновъ цвътъ я 376. Перунъ 90-91, 110-2, 128-136, 171, 179, 189, 247-251, 257, 272-6, 291, 303, 351, 364-5, 432-9, 469-483, 506, 559, 579, 589, 628, 662, 655, 676-9, 695, 701-3, 707, 737, 771, a 46, 143, 167, 174, **225**, 298-9, 354-8, 401, 405-411, 439, 464, 467, 488, 534, 559, 621, 769, 781 - 3, b 739, 783, 789, 801. Песиголовцы 721, 724, я 655. Pesta b 113. Петръ-впостовъ 639-640, а 146 -7, 255, 403-4, 411-2, 460, 464, b 725, 756-8, 760, 789. Пигмен в 738. Pikuljk a 733, b 20-21.

Parjanya 136, 248, 264, 312,

655. a 169.

Pirchunis 130. Pitris b 18-19, 230-2. Плавца в 814. Плакучъ-трава а 413-5. Plevnik (plivnik) a 555, 651. Плеяды 221—2,288,533, а 404,761. Plon cw. plevnik. Плутонъ в 2. Пляски 339-345. Повороты солнца в 710, 717-9, 724, 729-731. Погода 320, b 783-4. Погребальные обряды 121, 182, 577—581, a 22, 325, b 281— 3, 791, 799, 813-4. Подводные города и храны а 629—631. Поддонной царь см. Морской Царь. Подивнышъ в 305-313. Подовинникъ а 69. Поватигорошевъ а 491-2, 757, 761 - 3. Pokole b 20. Полеси, судебные поединии. Полевикъ в 771. Полисунъ 711, b 529. Полифенъ я 696-7. Полканъ 625. Половайники а 454. Положейникъ (полозникъ) b 734, Половики а 651. Полудницы 329, b 76-77, 136 **—9**, 311. Полуночка в 779. Полуночницы в 77. Полунощники b 248. Полярная звазда 609. Поминии усопшихъ 378, b 288 -292

Pomlázka b 491-2. Понедваьникъ в 252. Popeluška cm. nenezmra. Popelvar см. Попядовъ. Попяловъ а 483-4, 586. Поревитъ а 524. Порогъ дома а 113-5, b 799. Пореда в 231, 811-2. Посендовъ в 167, 201. Посолонь 181. Постриги в 420. Потокъ-богатырь а 218, 567-9. Потопъ 362, а 165, 477, 644-650. Пожвистъ (Посвистъ) 320, b 783 Поввія даръ боговъ 393-7, 401 -4, 413. Прабогъ 133, b 778. Правая сторона 185-7. Правдниви b 683 - 774. Пражжинасъ а 474, 645-6, b Превращенія си. оборотив. Премыслъ 559, 634, 676. Прибоги 133. Призоръ и прикосъ см. сглавъ. Примъты 27. Пританы а 27. Priccolitsch b 562. Pripolnica b 138. Прія 137—8, 227—8. Проводы русаловъ в 150-1. Провлятие 427—431, b 201. Проклятые в 314-7. Прометей 212, 756-7, а 5, 7, 454, 471. Прове 301. Прострълъ-трава 267, а 418. Процессы о колдунажъ и въдьмахъ b 596, 610-658.

53

Прпац, прпоруше а 175-8. Психен b 217. Итиникъ b 607. Путникъ b 607. Ичела 385, b 785. Регенства такка b 772. Пытник а 784. Изтукъ 42, 299, 467—8, 518—525, a 106—7, 117—8, 295, b 465, 788—9, 802. Пиртиробую а 177.

Пятница св. (Пятинка) 231-242,

a 219-220, b 131.

Радиго(а)стъ 270—2, 712, а 2—4. Радо(у)ница а 3, b 796—7. Радуга а 646, 653; — лукъ, дуга, арка 349—353, b 784; — сериъ 352; — кольцо 358, 363; — поясъ, головная повязка 358—363; — мостъ, дорога въ небесное царство 361—3, 732, b 282—6; — престолъ 363, b 785; — труба, насосъ 354—5; — коромысло 356, b 784—5; воздушная розга 352; — змъй 356—8. Разинъ Стенька а 451—4. Разрывъ-трава 496, а 397—9, 410, 546.

Разуменить b 607.
Рай 181—3, а 133—142, 150, 294, 312, 401—5, 440, 445, b 231, 253—281, 287, 741—2, 752, 757, 800, 811—3.
Райскія птицы а 135.

Ракшасы а 695.
Расковникъ а 397.
Растения—волоса земли 138—141,
147, 226, b 778.
Рафии b 605—6.
Ракманы а 141, b 278.

Рябу (ribhus) 280, 323, b 230—2.

Roggeumann (Kornmann) b 772
—3.

Roggenmuhme (Kornmutter) b 139, 307, 592—3, 772—3.

Rodowestec (rodowestnik) b 326.

Родословіе b 322.

Родословное древо а 479.

Родословное прево а 479.

Родословное древо а 481—2.

Родъ b 319—320, 368, 386—9, 416—9.

Рожа (е) няцы b 318—328, 333—340, 368, 388—9, 416—420.

Рожденникъ b 322, 368.

czobie.

Розгомечецъ b 383, 608.

Роса 168—9, 604, а 279—280;

—слезы 167—8, 599—603, а 499, b 791—3;—медъ, живая вода 374, а 277, 281;—молоко b 490—5;—ивна съ удилъ соднечнаго коня 596—8;—алмазы, жемчугъ 601—3, а 293—4.

Рота 431.

Рудра 768, а 768.

Рождество (роженіе) см. родо-

Рудра 768, а 768. Руевитъ 270—1, 443, а 524. Рувы 411, 424.

Русаяви 140—1, 578, а 217, 239, 244—8, 331, 339—340, 506, 718, 733, 773, b 76, 78, 122—8, 139—152, 164, 181, 188, 197, 218, 228, 240—4, 250, 281, 309—310, 486.

Русальн в 141—4. Русальная недвля в 141, 290. Русальный (русальчинъ) великъ день в 141, 278. Ръглъ (Ерьглъ) а 266. Ръки а 169—170, 201—3, 213—

234; = кони 622-4.

Digitized by Google

Рябина а 377, 388—9, 392, b 803. Рябиновыя ночи а 377. Ряженье см. округники.

Cara 402-3. Садко в 211-5, 229. Самовилы b 104, 182-6. Самодивы в 104, 182-8, 240. Camuo 293-4, 325. Сарайникъ а 72. Сатана (Сатанандъ) 311, 457, 585, 757—8, a 458—464, 476 **-8**, **604-5**. Сатиры а 238, 326, 348. Сварогъ 64-65, 129-134. Сварожичъ 65, 91, 131, 193, 270 -1, 771, a 2. Свинья = плугъ в 790. Světlonosi b 6. Святоворъ а 779. Свътъ влага, жедиость в 287 — 8. Святая недвия (Свътло-Христово Воскресенье) b 698-703. Святовитъ (Свътовитъ) 95, 133-5, 270-1, 377-8, 523, 631-2, 684, a 170, b 745, 774. Святогоръ 303, 582-3, а 631-2, 668-674, 679-680, 741. Святополять а 451. Сгазъ 172-5. Saelde b 411-3. Селена 74, 596-7, 660. Семикъ b 144, 291, 704-5, 708. Семнивтокъ а 151-2, 155. Серебро 200-3. CHBB 137-8, 230-1, 234. Сила царевичъ 588-9, а 607-8. Сильом в 258. Ситиврать b 8, 761. Skalimej 295-6.

Скоморожи 300, 338-9, 342-8, b 784. Скорожодъ а 703-4, 709. Scret (Scritck, schrat) a 332-3. Skuld b 349, 352, 356. Слуга-невидимка в 783-4. Сладъ 37—41, b 776. Smela b 20. Смертная недвля в 695. Smertnica (Smrtna žena) b 108. Sm(e)rtonoška b 35, 787. Смерть 564-8, а 365, b 33-68, 103-9, 112, 201—5, **272—4**, 335—9, 363, 586, 807, 815;=птица 528-9;=корова 660;см. Моровая діва, моровая язва, Коровья Смерть. Смерчъ а 514. Смокъ а 70—71, 333, 435, 539 **—541**, 559**—**562, 633**—**5. Свовидецъ (Сносудецъ) в 607. Свъгурка (Снъжевиночка) а 497 **-8**, 639-641. Сивгъ 240, 318, а 660; шокровъ, саванъ 239; <u>—</u>мука̀ 290; <u>—</u>пухъ, перья 500, b 787. Соботка b 712. Созданіе міра и человъка а 458-**488.** Солице 65-83, 106-112, 180-9, 193, 235, 312—3, 415, 599, 615, 744, a 40—41, 122—130, 134, 137, 376, 435, 486-7, 604-5, b 389-390, 413-4, 730—2, 753—7, 776, 791—**2**, 796—7; = огонь b 780; = ово 102-3, 151-163, 166, 175, 213, 236, 374, b 779 – 780, 785; **\_\_\_\_\_\_\_ небесный стражъ а 400;**\_\_\_\_\_ окно 161-2; = зеркало 160; = свътивьникъ 87-88, 176-9; 53\*

<u>-- чама, блюдо 198, а 288, b</u> 781;=moseco 207-213, b 739; <u>\_\_кольдо</u> 178, 205—7, 213—4, 776-7, a 368, 715, b 740, 781; **\_щить 163, 215-7, b 781;** шаръ 207-213; **\_\_\_\_\_** божій 194—8, a 361—2, 367—373;= драгоцънами камень 214-5, a 142, 541—4, 548, b 800—1; . \_\_вънецъ, порова 218-9, а 9;=прялка 222-3, 226;=дзва, мевъста 237, а 710, 714-6;= Несивяна-царевна 601-2; =птица 515-520, 542, b 756, 759; <u>\_\_\_\_яйцо</u> 529 <u>\_\_</u> 536; <u>\_\_\_\_</u> ворова 658-660;=олень 638-640;= пастырь стадъ 691; = жолчь 216-8; -жолудь, а 715; солнцовы кони и колесница 103, **592**—8, 604—8, 612, дворецъ, престолъ и ложе 163, 198-9. Солицева мать 177, 180, а 40-41, 124-6, 129, b 390. Солицево царство а 135-8. Солицевы давы или сестры 82-85, 111, b 272-4. Солицевы источники в 288-9. Солимико (болья коровка) b Сомовей-разбойника 302, 306-9, 514. Coma 371-2, 393. Солное (иля окаменённое) царство а 422-435. Сонное воинство а 441-457. Com. b 36-42, 54. Сонъ-трава а 419—422, 433. Сорожа в 6М-6. Сеска-богатырь а 707, 777.

Sotek b 789. Spánek a 433. Спрыгъ (прыгунъ, свакунъ)-трава а 397. Среда 242-3. Cpeha h 409-411. Sserpyschyja b 138, 592. Стожары 611. Страна въчной юности (страна безсмертія) а 314, b 258, 271-3. Стратимъ (Страенль)-птица 505, 520. Страшило (strašidla, strasbnik, pristrachy) a 99. Стрибогъ 91, 320. Стрига и strigon b 535. Стрвла штица 490-1. Стрядокъ а 703-4, 709. Стрвам (бользиь) в 70, 75. Студенецъ 318, а 703. Судебные поединки а 270-6, b 802. Судицы, судичии b 334, 339, 371, 420. Судьба 161, 411, 428, а 233-4, 422-4, 572, 632, b 338, 346, 368-392, 410, 414, 815. Суженицы см. судицы. Суртуръ 759-760, а 447, b 27. Сусъдко а 78. Cushna 208, a 513. Счастіе в 376, 393-4. Счастаньня сорочка b 359-361. Счастливцы b 415-6. Свверное сіяніе я 652. Съверъ 183, h 25-28. Tabiti a 24, 28-29. Табунникъ а 72. Талака b 767-8.

Таласанъ а 84. θανατος b 54. Тартаръ а 514, b 19-20, 28. Татошъ (конь) 619-620. Тельпушокъ см. Лутоня. Тирличъ b 458, 461. Титаны 436-7, а 677-8, 687. Тифонъ а 514-5. Товаряча Смерть в 115. Топоръ-саморубъ 274, 277. Торъ 248, 252—5, 375, 387, 434, 465, 630, 647, 685, 759, a 354, 357, 670, 677, 681— 694, 702, 740—5, 768, b 93, 379. Требица а 268-9. Трепетникъ b 607. Триглавъ а 524, 643. . Троицкій правдникъ в 704-9. Троянъ в 641-4, 723. Тугаринъ Зивевичъ а 519, 523 -6, 555. Туманъ-покровъ, ткань, пряжа 545:==потъ a 476-7, 639; **==сопли я 372;==свинья 768.** Турица в 163. Турицы (Туры) 664 Турсы а 695. Туръ 662—3, b 750. Туча пряжа, ткань п 517, b 128—136, 154, 276, 354—5, 467—8, 492—3; шряma, pymo a 73-74, 102-5;= руно, шерсть, шкура, одъяніе 201, 680-1, 687-690, 711-2, 793, h 794; = волоса, брови, рвеняцы, усы, борода 115-7, 167, 170—1, a 763—773, b 154; **—одежда,** покровъ, плащъ, фа-

та 221, 237, 313, 542—6, а 723

-4, b 460;=пламенная рубаш-

жа 179; = шитъ 681-2; = шап**ка-невидимка** 547—8, 743;= повязка на глаза 170-1;= **савиота** 168;==саванъ b 564; ±перчатва 648;=коверъ-самолетъ (летучій плащь) 313, **547**; -скатерть-самобранка 314, 547, 550-1; -- рогъ изобилія 674, 684, а 170; = сапоги-скороходы 540; == парусъ 289, 605; **=**корабль, ладыя 277, 325-6, 552-6, 578; - коробъ 582; гробъ 179, 574-583, 588;= паугъ 555-565, 569-573;= сито, связка 570-2, b 791; -мельничный снарядъ, жорвовъ, ступа 289-297; жвшовъ, сумва 197, 277, 282, 291, 299, 311-4, 355; - раздувательный махъ 280, 311-2, b 444-5;<del>\_\_</del>вузница 279-282, 296-7; = источнивъ (колодецъ, ръка, море) 357, 376, а 120-1, 126-7, 134, 145, 171-2, 291, 394, b 444, 489, 589:= огненный, кипучій потокъ 367, 576—7, b 22-25;-дьявольскіе омуты 379; = сосудъ, котель, ведро, бочка, застольный вубовъ (рогъ) 277, 377-8, 581-2, 587-9, 623, a 169-170, 291, 369, 692-4, 702, b 459: = ropa, 443, 449-455, скала, камень, пещера, подвемелье 171, 179, 254-5, 275, 280, 291, 323, 395, 619-620, a 143—6, 350—7, 394, 440-2, 464, 528-530, 585-6, 655-8, 666-670; подземное царство а 356; пещера, погрефъ, могильный холиъ в

361-374, 382; - темилца а 439; **—городъ, замокъ, дворецъ 171,** 277, 323-4, a 436-441, 530 **—2,** 585—6, 659—665;**—**язба на курьихъ ножкахъ а 531; **=**очагъ, печь b 457;=дерево 323—6, 371, 620, a 277—286, 292—320, h 494—6;—рыба 325 -6, 421-2, а 151-166;=птица 294—5, 491—532, 539— 542; пернатая сорочка 540, 545; -- конь, нобылица 314, 324, 381-4, 598, 605, 611-631, 786, b 464, 485-496;= ROJECвица 286, 628-631; - олень 637—640, b 464, 793; = быкъ, корова 276, 372, 375, 382-4, 389, 559, 561, 653-8, 660-8, 672-9, 707, 712-7, b 485-496; = поровій хавать а 351, 532; козель, барань, овца 314, 481, 586, 682-9, 714-7, 761, b 757, 794;=свинья 561, 768-771, 778, 782-3, 786, 790-2, b 462-3; = anca 643-6;=рысь, вошка 266, 647-651, b 462-3, 793;=co6axa 728-9, \*732-4:=волкъ 171, 709-711, 736-743, 746, 755—767, b 462—3;== недвъдь 793, b 462—3;—зивё 357, а 511-528; = ялубъ (шаръ), годова 276, а 156—7;=жозгъ 115, 118—9; = кисель а 134— —5; грудь, вымя 359, 655, 671, а 343, b 117-9; = дъва и жена 327-330, 395, 400, 435, а 217, 224, b 119-121;= нечистая сила 108-9, 309; = великаны (см. подъ этимъ словомъ); полетъ облаковъ и тучъ **=**пляска 323, 328, 332—6.

Тъдо=оденда души b 196, 359 -363, 547-8, 553-4, 810. Тъни усопшихъ b 212-4.

Углы дома 39, а 111-3. Ужъ а 305—6, 633—4. Узольникъ (наузникъ) b 432. Укко 254-6, 260, 351, 375, а 202, 489. Ундины а 203-5, b 148. Упиръ, упирица (упирја, упирина) см. упыри. Упыри а 306—7, 408, 498, b 38, 138-9, 471, 557-587. Уранъ 128, 436-7. Urdharbrunnen 374, a **279, b** 255. Urdhr b 349, 356-7. Урисницы см. орисницы. Усови (болъзнь) b 101-2. Усуд b 410. Усывя а 776—9. Утгардъ а 743.

Фараоны а 248. Fatum b 347. Фафияръ 548, и 521, 537, 566, Фавтонъ 219, 595, b 796. Фен а 728, b 193, 347-8, 369, 421. Фениксъ 514-5. Фенриръ 755-760, b 796. Фильгін. в 361-2. Фрейръ 269, 438-9, 554, 662, **778 — 9.** Фрея 141, 226-7, 230, 269, 439, 540, 555, 603, 647, 729-730, 778, a 661-2, 688-690, b 129, 366. Фрагга 226-9, а 355. Forniotr a 2, 660.

Хаосъ а 638, b 806. Хивбъ b 761—3. Хиввинъ а 72. Ховала 550. Холера b 114. Хороводъ 337. Хорсъ 128, 250, b 538. Храмы а 264—270. Христофоръ св. 721—4, а 653, 667, 741, 770. Хромой бъсъ в 6.

Царь Горокъ см. горокъ. Царь Градъ см. градъ. Царь-дъвица 228, a 124—8, 314 **—5.** Царь-зиви а 541—550, 559, 572. Царь Огненный Щитъ 215-7, 630. Царьки явсовые, съ волотыми рожками, а 332, 335. Цверги а 721-6, 730-2, 743, 760, 772. Церберъ 732, b 282. Цеця b 679—681. Циплопическія постройки а 659. Циклопы 155, 280, а 454, 696 **—701.** Ционъ см. смокъ. Crnojevič Ivan a 451.

Чара 411—2.
Чаровник, чародъй b 423,608.
Червонныя Святии b 701.
Черная книга b 609.
Чернобогъ 92—93, b 777.
Чернобыль а 574—5.
Черный день b 325.
Черти 435, 585, а 682—3, 686, 747—756, 781—3, b 313—7, 795—6;—кузнецы 296—301;

**=**мельники 295; =волки 609, 735, 740—2, 763;=ucы 733, 763-4; = свиньи 768, 781-2; воронъ в 789. Чертовки в 14. Чертоположъ а 415-6, b 804. Чесница b 735, 745. Чеснокъ а 569-571. Четвергъ 248, 263; чистый четвергъ h 699. **4**opoje b 163. Чортова бабиа (мать, жена) b 14-15. Чортова свадьба 330, 435. Чожъ а 338. Чудо, Чудо-Юдо а 215, 290-1, 581, 618. Чува в 103—116. Чуръ а 89—94, b 798—9. Чуткой а 703—4, 710—4.

Шестодневецъ b 605.
Шировій а 710—3.
Шишимора см. виниморы.
Щедривни см. волядки.
Щедрый вечеръ b 744—5.
Щука а 151—161.
Щядъ а 618.

Эгиръ а 202, 537.

Эльем а 217—8, 242, 331, 346
—7, 420, 630, 720—733, 772,
b 71—82, 132—5, 232—5, 250,
258—260, 281, 287, 305—8,
459, 476—8, 495.

Эодъ 312, а 357..

Эосъ 163, 199, 594.

Эросъ 461.

Эхидиа а 515.

Эхо—отиликъ лашаго а 339.
Эд а 136.

Юсъ 183. Юды b 182, 185, 809. Юнона 137. Юпитеръ 128, 248, 670, а 300. Юрата а 205-6, b 123. Юрій св. 699-711, 763, а 175, 254-5, 402-3, 517-9, 535, 591-3, 633, 676-7, b 794. Юрьевъ день b 491-2.

Яблово-волотое, молодильное 125, а 308—317, 370; наводящее сонъ а 420, 433. Яворъ а 306. Яга-баба (jądza, jędza, jenži, enzi, ježi-baba) 217, 291, 333,

363, 384, 569, 573, 597, 622, 775, a 531, 595, 780, 783, b 540-1, 586-595, 816 Язонъ 276. Язя b 588. Яйцо 537. Ama (Yama) a 141, 471, b 18-19, 253, 282-3. Янтарь и 148-9 Янусъ а 400-1. Ярило 137, 336, 432, 438-446, 662, b 713, 724—8. Яровитъ 270-1, 443. Ясень а 279-283. Ясонь (Хасонь) 444. Өедоръ Тиронъ в 592-3.

#### опечатки.

| Стр. | Строна.          | Напечатано:     | Читай:           |
|------|------------------|-----------------|------------------|
| 3    | 3 снизу          | I, 685)         | (1, 685)         |
| 5    | 2 сверху         | вельтскихъ      | REALITCEMENTS    |
| 27   | 9 синзу          | выводить вивсто | выводитъ, вивсто |
|      |                  | Суртура-        | Суртура,         |
| 33   | 3 сверж <b>у</b> | В пснякъ        | прснихр          |
| 65   | 12 —             | Селу            | Сену             |
| 88   | 9 —              | Предтечи        | Предтечъ         |
| 92   | 19 —             | заговоря,       | заговора;        |
| 140  | 3 синву          | Беетиславъ      | Бретиславъ       |
| 156  | 17 свержу        | yilu            | , vilu           |
| 158  | 2 —              | пристаништа     | пристаништа,     |
| 164  | 17 —             | n poteru        | u poteru         |
| 171  | 8 снизу          | говорила чтобы, | говорила, чтобы  |
| 174  | 1 -              | авзеленымъ сомъ | зеленымъ трсомъ  |
| 192  | 9 свержу         | шкуры,          | шкуры;           |
| 199  | 2 _              | slepogeni       | slep ogeni       |
| 206  | 1 —              | аговія          | агоні≡,          |
| 216  | З синзу          | Herbrah         | Herbrob          |
| 337  | 8 свержу         | Tetra           | Tetra,           |
| 345  | 15 —             | ринрать         | умирать          |
| 376  | 14 —             | часть,          | Pactl.           |
| 410  | 3 —              | Добыть          | добыть           |
| 411  | 12 снязу         | ћевојже         | ђевојже!         |
| 442  | 10 свержу        | доенія,         | доенія           |
| 448  | 4 снизу          | Канцяеръ,       | Канцлеръ         |
| 457  | 11 свержу        | 6)              | <b>b</b> )       |
| 460  | 11 снизу         | dir hinter die  | die hinter dir   |
| 504  | 10 сверху        | турдовъ         | трудовъ          |

| 531        | 14 —      | съ турениямъ    | съ утренивиъ          |
|------------|-----------|-----------------|-----------------------|
|            | 7 синзу   | wolfhemd        | wolfhemd)             |
| 554        | 4 сверху  | преобразить     | преобразиться         |
| 605        | 5 —       | записывались    | записывались          |
| 622        | 7 —       | ОТОЗВАСЛЯ       | отозвался             |
| 642        | 9 снизу   | рубашки         | рубашки;              |
| 650        | 4 —       | далве:          | далве;                |
| 690        | 5 свержу  | медомъ          | недонъ,               |
| 734        | 2 —       | горячія         | горячіе               |
| <b>769</b> | 2 —       | ими             | или                   |
| 773        | 9 снизу   | но голову       | на голову 🔪 🤺         |
| 798        | 10 -      | CONPIO          | солью,                |
| 799        | 11 —      | sulvas          | sylvas                |
|            |           | 1               |                       |
|            |           | Въ І-мъ тоић:   | • .                   |
|            |           |                 | •                     |
| 146        | 14 сверху | вина .          | пива                  |
| 177        | 7 —       | страны тумановъ | страны, протявополож- |
|            |           | -               | ной царству тумановъ  |
| 412        | 6 —       | XIII B.         | Х в.                  |
| 480        | 14        | у стријеле      | и стријеле            |
| 671        | 5         | стоитъ          | стоитъ Спасъ          |
|            |           |                 | 9 (1 b):              |
|            | •         | Во П-мъ томъ:   | 5 3                   |
|            |           |                 |                       |

ra. XXVIII

198

67 102

2 снизу

т. III, 798. 298.

### поэтическія

## воззрънія славянъ

HA

### природу.

опыть сравнительнаго изучения славянскихъ преданий и върований, въ связи съ миоическими сказаниями другихъ родственныхъ народовъ.

A. AOAHACLEBA.

томъ ТРЕТІИ.

Издание К. Солдатенкова.

Цвил 3 рув. сер.

MOCHBA.

1869.

Digitized by Google

XXIX-я глава ("Очеркъ стародавняго быта славянъ, ихъ свадебные и похоронные обряды"), которою по первоначальному плану намъревались мы заключить настоящее сочиненіе, составить предметъ особой монографіи и будетъ издана въ послъдствіи—по надлежащей обработкъ собранныхъ авторомъ матеріаловъ.

Считаемъ не излишнимъ объяснить тъ сокращенія, какіз были допущены нами въ ссылкахъ на различныя сочиненія,

сборники и журналы:

Абев — Абевега русскихъ суевърій.

Ак. Ист. (Юрид.)—Акты историческіе (юридическіе), изд. Археограф. Коммиссіей.

Beiträge zur D. Myth. - Beiträge zur Deutschen Mythologie von

J. Wolf, 1852 -7.

Westsl. Märch.—Westslawischer Märchenschatz, von J. Wenzig. Вольфъ-Deutsche Hausmärchen, 1851.

Вист. Р. Г. О.—Въстникъ Русскаго Географическ. Общества.

Fassmpuxs—Deutsche Volksmärchen aus dem Sachsenlande in Siebenbürgen, 1856.

Fanyus — Bájeslovný kalendár slovanský, 1860.

Tano Griechische Märchen.

Germ. Mythen—Germanische Mythen, forschungen von W. Mannhardt, 1858.

Глинск. — Bajarz polski, zbior basai, powiesci i gawęd ludowych, opowiedział A. Glinski, Вяльно, 1853.

Pronanno—Aberglauben und gebräuche aus Böhmen und Mähren, von J. Grohmann, 1864.

Der heut. Volksglaube—Der heutige Volksglaube und das alte Heidenthum mit Bezug auf Norddeutschland, besonders die Mark Brandenburg und Mecklenburg, von Schwartz.

Der Ursprung der Myth.—Der Ursprung der Mythologie, därgelegt an griechischer und deutscher Sage von Schwartz.

D. Myth.—Deutsche Mythologie, von Jacob Grimm, 1844.

D. Rechtsalt.—Deutsche Rechtsalterthümer von Jacob Grimm, 1854.

Augen6axs - Vergleichendes Wörterbuch der gothischen Sprache, 1851

Die Götterwelt - Die Götterwelt

der deutschen und nordische Völker, von W. Mannhad. Ands u Easa-Nästin bäjeensch bytosti Bäby a Deda hlavne co do starožitnosti česko-sloven-

ských, соч. Гавуша, 1864. Děva—Его-же: Děva, zlatovlasa bohyně pohanských slowanov. Ж. М. Н. И.—Журналъ министерства народнаго просвъще-

нія.

Записки Авджев. — Авджевой: Записки о старомъ и новомъбыть. Зам. о Сибири — Ея-же: Замътки о Сибири.

Mauus - Narodni slavonski običaji sabrani i popisani po Luki Iliču, Barpeot, 1846.

Каравел. — Памятники народнаго быта болгаръ.

Костом. С. М. — Костомарова: Славянская Мисологія, Кіевъ, 1847.

Кулишъ—Записки о южной Руси. Кульда – Pohadky a pověstí národu moravského.

Kynz-Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks, von A. Kuhn.

Kypuiycs - Grundzüge der griechischen Etymologie, 1858.

Макуш. — Макушева: Сказавій иностранцевъ о бытъ и нравахъ славянъ.

Малый — Národnj česke pohádky a powěsti, собр. Маlý, 1838. Маркевич. — Обычан, повъры,

паркевич. — Ооычан, повърья, кухни и напитки мадороссіянь, Кіевъ, 1860.

Метлин. — Южнорусскій народныя півсни, изд. Метлинский. Миладин. — Болгарскій півсна,

издан. братьями Миладиновыми.

Москв. - Москвитянинъ.

М. Мюллеръ—Сравнительная ниоологія Макса Мюллера перев. съ англ. И. Живаго, 1863. Н. Р. Ск. (Лег.) — Ананасьева:

d by Google

Народныя русскія сказки (легенды).

Нар. сл. раз. - Народные славянскіе разсказы, изд. Боричев-

Nar. zpiewanky-сборникъ Коллара.

Номис. - Украиньски приказки, присливъя и таке инше.

Обл. Сл. - Опытъ областнаго великорусскаго словаря, изд. 2-мъ отдъл. Акад. наукъ.

(Доп. обл. сл. — Дополнение къ

Опыту и проч.)

О. З.-Отечественныя Записки. Оп. Румян. муз. - Описаніе русскихъ и славянскихъ рукописей Румянцовскаго музеума, А. Востокова.

Orient und Occident-журналь, изд. Бенфеемъ.

Памят. XII в. - Памятники россійской словесности XII въка.

Пассекъ-Очерки Россіи. Шикте-Les origines indo-européenes ou les Aryas primitifs. Иов. и пред.-Повъсти и пре-

данія народовъ славянскаго племени, Боричевскаго. II. С. Р. Л.—Полное собрание

русскихъ льтописей.

Потеби. - О нъкоторыхъ символахъ въ народной поэзіи.

Пузин.-Взглядъ на суевъріе и предразсудки, соч. Поликарпа Пузивы, 1834.

Пыпина-Очеркъ литературной исторіи повъстей и сказокъ

русскихъ.

Р. И. Co. - Русскій историческій сборникъ, изд. Погодинымъ. Рус. Бес.-Русская Бесъда.

Рус. въ св. посл. - Русскіе въ своихъ пословицахъ, соч. Снегирева.

Рус. Дост. - Русскія достопамятности.

Рус. Предан.-Русскія преданія, Макарова.

Рус Сл. -Русское Слово.

Рыбник. - Пъсни, собран. П. Рыбниковымъ.

Сб. (сборникъ) Валявца-Narodne pripovjedke, skupio Valjavec,

Сементов. - Сементовскаго: Малорусскія и галицкія загадки. Семеньск. — Podania i legendy polskie, ruskie i litevskie, se-

brad Lucian Siemieński.

Cumpons. - Die Edda die ältere und jüngere von Karl Simrock.

Ск. Hops.-Norwegische Volksmärchen von P. Asbjörnsen und Jörgen Moe.

Slov. pohad .- Slovenske pohadky a pověsti od Boženi Němcove.

Совр. - Современникъ.

Sonne, Mond u. Sterne-Die poetischen Naturanschauungen der Gricchen, Römer und Deutschen in ihrer Beziehung zur Mythologie, соч. Шварца.

Срезнев. - Изслъдование о языческомъ богослужении древ-

нихъ славянъ.

Срп. и. (Српске народне) приповијетке (пословице, пјесме) - сборники Вука Караджича.

Старосв. Банд. - Старосвътскій бандуриста, Закревскаго.

У. З. А. Н. — Ученыя записки Академіи наукъ.

Volkslieder der Wenden-coopникъ Гаупта и Смоляра (Schma-

Цебрик. - Цебрикова: Смоленская губернія.

Zeitschr. für D. M.-Zeitschrift für deutsche Mythologie und Sittenkunde.

Черты литов. нар. - Черты изъ жизни и исторіи литовскаго народа.

Ч. О. И. и Д.—Чтенія Общества исторіи и древностей россій-

Чудинск.-Чудинскаго: Народныя русскія сказки, прибаутки и побасенки.

Maeuxept-Litauische Märchen, Sprichworte, Räthsel u. Lieder. Momms - Walachische Märchen 1845.

IIImups - Ungarische Volksmär-

Щаповъ - Исторические очерки народнаго міросозерцанія и суевърія (статьи изъ Журн. Мин. Нар. Просв. 1863 г.)

Эмано-Главныя черты изъ древней финской эпопеи, Морица Эмана.

Эрбент-Slovanská čitanka.

Эрленвейнз - Народныя сказки, собран. сельскими учителями.

Эти. Сб. -Этнографическій сборникъ, изд. Рус. Географич. Обществомъ.

# изданія к. солдатенкова.

| афанасьева. Народныя Русскія Сказки. Выпуски 1 и 2 1 p.  |
|----------------------------------------------------------|
| e e Runveru 2 w 4 4 a ac                                 |
| выпускъ 5 1 э                                            |
| Выпускь 6 1 р. 25 г                                      |
| Выпускь 7 1 р.                                           |
| Выпускь 8 1 р. 50 г                                      |
| Поэтическ. воззрви. Славанъ на природу. Т. 1 2 р.        |
| Т. И. и III. за наждый 3 р.                              |
| БЕРГА Записки объ осадъ Севастополя. 2 части. 2 р. 50 г. |
| БЕРГА Севастопольскій адьбомъ (37 рисунковь). 7 р.       |
| вольского Историческое народно-хозийственное значение    |
| обработки престынами-собственниками 2 р. 50 г.           |
| грановскаго Сочиненія. 2 части.                          |
| кавелина Сочиненія. 4 части.                             |
| кольцова Стихотворенія. Изд. 4.                          |
| кольцова Стихотворенія. Изд. 5                           |
| куглера Руководство въ истории искусства Перев.          |
| Е. Корша. Ч. 1 5 р.                                      |
| лотце Микрокозиъ. Перев Е. Корма. З части 6 р. 50 в.     |
| огарева Стихотворенія. Изд. З 50 в                       |
| рихтера Вліяніе целлулярной патологів на правти-         |
| ческую дъятельность врача 1 р.                           |
| тацита Лътопись, 2 тома, Пер. А. Кроневерга 1 р. 50 г    |
| ТРАЧЕВСКАГО Нольское безкоролевье                        |
| тренделенвурга. Логическія изследованія 2 части 4 р.     |
| ФЕТА Стихотворенія 2 части                               |
| ФЮСТЕЛЬ-КУЛАНЖА Гражданская община античнаго міра.       |
| <b>Переводъ Е. Корма 2 р.</b>                            |
| чичерина Ифсколько современныхъ вопросовъ 1 р.           |
| Опыты по исторіи русскаго права 1 р.                     |
| — Очерки Англіп и Франціп                                |
| — 0 народномъ представительствв                          |
| — Областныя учрежденія                                   |
| — Исторія политических ученій. Ч. І 3 р.                 |
| шекспира Драматическія сочиненія. Переводь Н. Кит-       |
| чера. Части 1-6-ая; за каждую 1 р.                       |
| шилова Ключь или алфавитный указатель въ исто-           |
| рін Россін С. Соловьева съ 6-ю родо-                     |
| словными таблицами 3 р.                                  |
|                                                          |



