

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

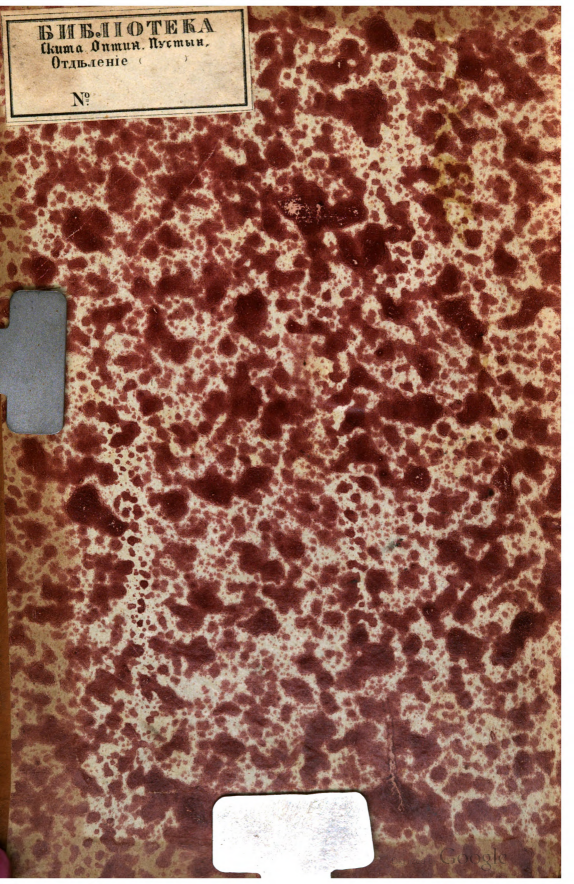
We also ask that you:

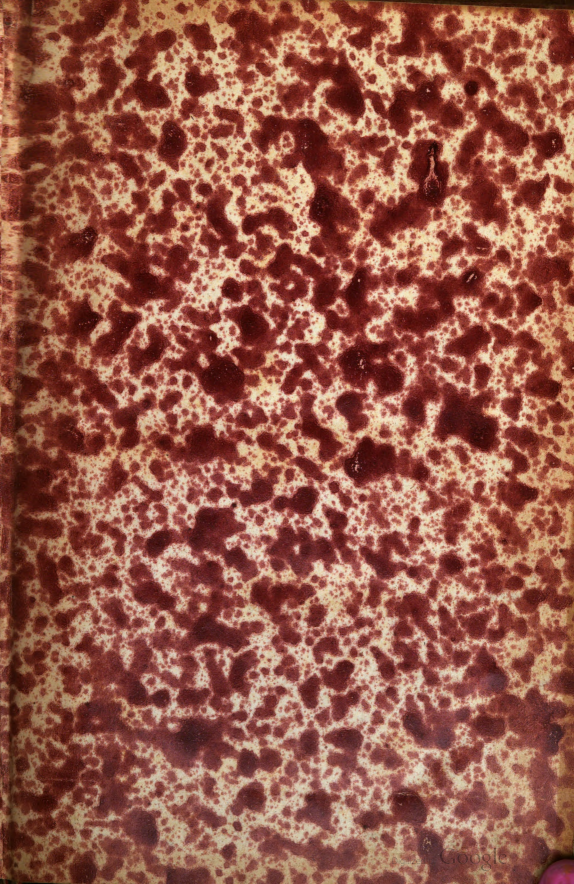
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







1

A. C.

\*QCA

# ПРАВОСЛАВНЫЙ

собестаникъ,

**ИЗЛАВАЕМЫЙ** 

при

казанской духовной академін.

1865.

часть вторая.

KA3 AH L

BL YHUBRPCHTETCKOK THIIOTPAGIN

Printed in Same letter



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры цечатать позволяется. 15 апръля 1865 года.

Цензоръ, профессоръ академіи, Н. Соколовъ.

# СЛОВО

### B' BEAURIÜ HATORЪ

И вси народи, пришедшій на позоръ сей, видлице бывающая, возвращаху-ся біющи перси своя. (Лук. 23, 48).

Вотъ какъ своро стаю испелняться слово Госиода нашего Інсуса Христа, сказанное Имъ о силъ крестной смерти своей, предъ вступленіемъ въ послъднюю борьбу— на смерть съ непримиримыми врагами свонии: аще Азъ вознесенъ буду от земли, вся привлеку къ себть (Іоан. 12, 32). Ибо отъ чего большая часть свидътелей крестныхъ страданій Его оставили Голгову— мъсто распятія Его, котда Онъ уже совершенно умеръ, съ такими чувствами? Пока Онъ, вися на крестъ, боролся съ смертію, многіе изъ нихъ, увлеченные примъромъ главныхъ убійцъ Его—

первосвященниковъ и книжниковъ, издъвались надъмнимымъ безсиліемъ Его спасти Себя и естественнными человъческому естеству Его воплями скорби; но какъ скоро послъдовавшія за послъднимъ вздохомъ Его страшныя знаменія на небъи на земль дали знать, что Онъ не только ничъмъ не заслужилъ такой поноснъйшей смерти, какова была Его смерть, но во-истину есть Сынъ Божій, они тотчасъ сознались искренно, что много согръщили, когда, по наученію первосвященниковъ, требовали, да пропятъ Онъ будетъ (Лук. 23, 18).

Каждый годъ и мы, братія, въ настоящій день приходимъ въ св. церкви для поклоненія образу распятія Господа и Спаса нашего Інсуса Христа; но съ такимиже ли чувствами, какія обнаружили раскаявшіеся изъ народа іудейскаго послв того, какъ Онъ испустилъ духъ, возвращаемся отсюда въ домы свои? Правда, многіе изъ насъ, смотря на сиятаго со креста и положеннаго во гробъ Христа Спаса и воспоминая безмърную Его скорбь душевную въ саду Геосиманскомъ, оплеванія, заушенія, поруганія, бичеванія, злостныя насмъшки, ужаснъйшія мученія, которыя Онъ претерпъль во дворцъ Пилата н вися на креств до последняго вздоха своего, умиляются душою и съ сокрушеніемъ сердца преклоняють кольна предъ Нимъ; но надолго ли, опять, у многихъ вся эта скорбь, все это сокру**н**еніе? Многіе, очень **мн**огіе умиляются лишь до-

толь, пока въ церкви Божіей видятъ Інсуса Христа какъ-бы у насъ распятаго; но, вышедъ за порогь церкви Божіей, тотчась разсвеваются по предметамъ гръховныхъ своихъ прихотей, забывають о томъ, что видвли и слышали въ церкви Божіей. Въ этомъ случав всего оскорбительнъе видъть то, что многіе изъ насъ совершенно забывають о распятомъ за насъ Господъ Інсусъ именно въ тъ дни, когда особенно нужно помнить о послужившей краеугольнымъ камнемъ, для нашего спасенія, крестной смерти Его. Говоримъ о той поспъшности, съ какою мы обыкновенно бросаемъ дъла христіанскаго самоотверженія во дви праздника воскресенія Христова, когда понастоящему намъ надлежитъ непрестанно держать въ умъ то, какими страданіями Спаситель пріобрълъ для насъ животъ въчный, и когда посему мы должны темъ болье ценить Его крестную смерть. Смотря на суетныя забавы, на пиршества, на неръдко буйныя увеселенія, въ которыхъ многіе изъ насъ усиливаются проводить вазидательные дни праздника воскресенія Христова, такъ и хочется спросить проводящихъ такъ праздникъ этотъ: ужь не думаютъ ли они, что Спаситель нашъ для того умиралъ и воскресъ, чтобы послъдователямъ своимъ доставить случай и поводъ веселиться въ забвеніи о Немъ н оскорблять Его двлами своими?

Нътъ, братія, не кратковременнаго умиленія и не безплоднаго сокрушенія заслуживаетъ предла-

гаемый намъ нына въ св. церквакъ намихъ, для поклоненія, образъ распятаго за насъ и положеннаго во гробъ Господа и Спаса нашего Інсуса Христа. Одинъ изъ первоверховныхъ апостоловъ заповъдуетъ намъ, воспоминая пострадавшаго за насъ плотио Христа, и самимъ вооружиться тою же мыслію (1 Петр. 4, 1); а другой такъ велить намъ разсуждать о себъ: если одинъ умеръ за всъхъ, то всъ умерли; а Христосъ за всъхъ умеръ, чтобы живущіе уже не для себя жили, но для умершаго за нихъ и воскресшаго (2 Кор. 5, 14. 15), т. е. на крестную смерть Господа и Спаса нашего Інсуса Христа мы не должны смотръть только какъ на умилостивленіе божественнаго правосудія за гръхи наши, но должны вмъстъ съ симъ видъть въ ней управляющее начало и источникъ нашей дъятельности. Почему, зная, что мы искуплены отъ суетной жизни, преданной намъ отъ отцевъ. не тланнымъ серебромъ или волотомъ, но драгоцънною кровио Христа, какъ непорочнаго и чистаго агнца (1 Петр. 1, 18, 19), мы должны почитать себя мертвыми для гръха, живыми же для Бога во Христъ Інсусъ; не должны попускать гръху царствовать въ смертномъ тълв нашемъ; должны предавать члены наши не гръху въ орудія неправды, но богу — въ орудіе правды (Римл. 6, 11-13), потому что Христосъ для того самъ гръхи наши теломъ своимъ вознесъ на древо, чтобы мы, избавившись отъ грвховъ, жили для правды (1 Петр. 2, 24).

На этомъ основани прежде, нежели мы, бр. оставямъ нынв сио св. церковь, твердо запеча-TABEM'S B'S MANATH CHOEN, TO MOKARHAEMBIN HAMI . нынь, распятый за насв, Господы и Спасы наше Інсуст Христось для того распростерь свои руки на креств, чтобы отъучить наши руки отъ неправедныхъ стяжаній и обидъ ближнимъ нашимъ; для того позволилъ пригвоздить на крестъ свои ноги, чтобы удержать наши ноги отъ пролитія крови, отъ хожденія въ пагубныя для чистоты нашего сердца мъста, и содълать оныя готовыми къ благовъствованію мира; для того уже мертвый прободень въ ребро до истощанія послъдней капли крови, чтобы мы не услаждались гръховными влеченіями нашихъ сердецъ; для того висълъ обнаженный на креств, чтобы мы возненавидъли всъмъ сердцемъ своимъ безстыдныя наши похоти и вождельнія плотскія; для того претерпълъ пречистою своею плотію лютъйшія страданія, чтобы ни одинъ членъ тъла нашего не быль орудіемъ гръха, но чтобы каждый быль орудіемь прославленія совершенствъ Божінхъ въ духъ и тълъ нашемъ; наконецъ, для того быль увънчанъ колючимъ терніемъ, чтобы въ нашихъ главахъ не гнъздились неправедные, нечистые и хульные помыслы, а сердца наши не томились незаконнымъ желаніемъ тлівнныхъ благъ міра сего. И помня все это, будемъ всемърно стараться свергнуть съ себя всякое бремя и запинающій насъ гръхъ, и съ терпъніемъ

проходить предлежащее намъ поприще, взирая на начальника и совершителя въры Іисуса, который, вмъсто предлежавшей Ему радости, претерпълъ крестъ, пренебрегши посрамленіе, и возсълъ одесную престола Божія (Евр. 12, 12). Аминь.

## ПРАВИЛА МИТРОПОЛИТА КИПРІАНА

(4376-4406 r.).

По смерти кіевскаго митрополита Антонія, патріархъ константинопольскій Филовей, по просьбъ русскихъ югозападныхъ князей, рукоположилъ преемникомъ ему Кипріана серба (1376), съ тъмъ однакожъ, чтобы, по смерти митрополита московскаго св. Алексія, онъ былъ митрополитомъ всероссійскимъ. Тринадцать лътъ суждено было Кипріану служить въ достоинствъ только южнаго митрополита; по смерти св. Алексія великій князь не хотълъ имъть митрополитомъ Кипріана, и только по низложеніи, незаконно присвоившаго себъ санъ митрополита, Пимена согласился пригласить не имъ избраннаго Кипріана, который и прибылъ въ Москву 1389 года.

Митрополитъ Кипріанъ быль однимъ изъ двятельнъйшихъ пастырей русской Церкви въ отно-

шеній къ церковному благоустроенію. Отправ-ляясь изъ Константинополя, Кипріанъ взяль съ собою лучшій списокъ греческихъ церковныхъ правиль и въ Россіи перевель его на славянскій языкъ (1). Списокъ этотъ быль безъ сомнанія всегдашнимъ руководствомъ для него, когда онъ впослъдствия издаваль собстаствия правила, сообразно съ особенными обстоятельствами русской Церкви. Заботясь с быврометровни своей Церкви, Кипріанъ настояль, что в. князь своею граматою объявиль дъйствующими уставы Владиміра и Ярослава, которые были, какъ видно, въ это время забыты (2). Кромъ того, Кипріанъ вмъств съ в. княземъ составилъ новое приложеніе греческихъ законовъ къ потребностямъ русской Церкви, которое и содержится въ особой граматъ о церковныхъ судахъ и пошлинахъ (\*). Этимъ не ограничилась церковноправительственная двятельность Кипріана. Сдвлавшись всероссійскимъ митрополитомъ, онъ не упускалъ ни однонужды въ своей Церкви, которыя требовали его вниманія и помощи. Плодомъ пастырской дъятельности св. Кипріана въ области церковнаго законоположенія остались шесть посланій, пійсайныхъ къ разнымъ частнымъ церквамъ и по разнымъ случаямъ.

<sup>(\*)</sup> Posenkam: o kopmy. crp. 71 - 74.

<sup>(\*)</sup> Puser H: P. II. vs 2 cap. 420... (\*) A. J. T. I. No 9.

 Около 1591 года престыме константиновскаго монастыря жаловались Кипріану на своего вгумена Ефрема, отно наряжаеть ямь: двло не но пошьмить (старинь) и емлеть пошмины (подата и повиности) чего выме игумены не имажи». Строгій въ провосудін, овититель обратился къ **предшественнку** Ефрема — Царко, который по больни быль на поков, и къ своимъ боярамъ влядамірскимъ, чтобы узнать, какія обязанности ленали на крестьянахъ по отношеню къ монастырю. По справкамъ оказалось, что крестьяне издавна и при игуменъ Царко должны были отправлять вст работы монастырскія и платить пошлины. Всъ и всякія работы, — полевыя, луговыя, рыбныя и звърнняя ловли, домаший-молотьба, печеніе хльба, вареніе мива и др., — все это обязаны были отбывать крестьяне по повеланию игумена. Сверхъ того они должны были ежегодно давать въ монастырь къ паскъ по коровъ и доставлять продовольствие игумену съ его модьми и логиадьми, когда онъ проважаль по ввоимъ селамъ и деревиямъ. Получивъ такой отвъть отъ прежняго игумена и своихъ бояръ и узнавъ, что Ефремъ взималь съ своихъ крестьянъ тоже самое, метрополять Кипріань, изложивь въ своей грамать означенныя обязанности, вручиль ее игумену съ предписаниемъ, чтобы она хратиклась въ можестыръ и была заисновть и для ыгуменовъ и для крестьянъ. Грамата эта утверждена и скръплена была подписомъ великаго внязя (1).

Въ 1395 г. митрополитъ Кипріанъ своею граматою отмвниль дополнительную грамату суздальскаго владыки Діонисія. Посланный около 1391 года патріархомъ цареградскимъ во Псковъ для убъжденія стригольниковъ, Діонисій даль исковичамъ свою грамату, которою дополнялъ уставную княжескую грамату и вытребоваль клятву исполнять эту грамату. Пеизвъстно, какого содержанія была грамата Діонисія; видно только, что она не соотвътствовала законнымъ правамъ князя. Узнавъ объ этомъ, Кипріанъ, какъ первенствующій іерархъ, отмениль грамату Діонисія, разръщилъ псковичей отъ клятвеннаго объщанія исполнять ее и предписаль поступать по княжеской грамать. «Ліонисій, — писаль имъ первосвятитель, -- вплелся не въ свое дъло и написалъ грамоту неподобную; я ее отмъняю, и вы перешлите ее ко мнъ и я самъ подеру ее; а вы ходите по прежней грамотъ великаго князя». Свое опредвленіе Кипріанъ основываль на томъ, что Діонисій сдвлаль это безь въдома патріарха, въ смутное время. «То быль Діонисій, а дъяль то въ мятежное время, а патріархъ ему того не приказаль двяти» (2).

Въ тоже самое время св. Кипріанъ писаль во Псковъ другую грамату. Псковичи, возбуж-

<sup>(</sup>¹) A. Э. т. I. № 11.

<sup>(°)</sup> A. II. T. I. № 10.

даемые стригольниками, осуждали духовенство свое за неодобрительное поведеніе, между прочимъ—за вступленіе нъкоторыхъ вдовыхъ священниковъ во второй бракъ, самовольно лишали ихъ сана, отнимали церковное имущество и даже казнили. Въ своей граматъ по этому случаю митрополитъ предоставляетъ судъ надъ клириками епископу и осуждаетъ всякое незаконное стороннее вмъшательство въ дъла церковныя (1).

Около тогоже времени (1392—1405) Кипріанъ писалъ во Псковъ посланіе противъ нъкоторыхъ безпорядковъ въ тамошней церкви. Кромъ обливательнаго крещенія, въ Псковъ одинъ антиминсъ разръзывали на части и полагали на престолъ и не наблюдали благочинія при богослуженіи, особенно при принятіи св. таинъ. Имъя въ виду эти нужды, св. Кипріанъ поручилъ новопоставленному епископу Харитону отвезти во Псковъ свое посланіе, въ которомъ и осуждаетъ означенныя церковныя неисправности (3).

Кромъ дъйствительныхъ безпорядковъ въ церкви псковской, встръчалось много недоумъній въ дълахъ церковныхъ. Духовенство псковское встръчало много недоумъній относительно времени и способа совершенія разныхъ богослужебныхъ дъйствій и таинствъ, относительно жизни и поведенія клира и другихъ случаевъ, и предлагало митропо-

<sup>(</sup>¹) A. И. т. I. № 9.

<sup>(</sup>²) Tamme, № 8.

литу свои недоумънія въ видъ вопросовъ. Въ 1395 г. Кипріанъ въ своемъ поученіи далъ имъ свои каноническія опредъленія въ отвътахъ (1). Также точно святитель отвъчалъ между 1390 и 1405 г. игумену Афанасію, вопрошавшему его «о нъкоторыхъ потребныхъ вещехъ» (2).

Сопротивленіе новгородцевъ, не хотъвшихъ судиться у митрополита и ограничивавшихъ судебную власть епископа, побудило Кипріана въ настольной граматъ новогородскому архіепископу Іоанну (1392—1397) опредълить права его по дъламъ суднымъ и пошлиннымъ (3).

Замъчательнъйшее изъ посланій Кипріана, по важности и многочислености каноническихъ опредъленій, — посланіе къ игумену Аоанасію.

Правила митрополита Кипріана, содержащіяся въ поименованныхъ памятникахъ, относятся а) къ іерархіи, б) клиру, в) инокамъ, г) таинствамъ, д) богослуженію, благочинію при богослуженіи и различнымъ богослужебнымъ дъйствіямъ и е) къ праздникамъ и постамъ.

Въ отношения къ іерархія митрополить опредъляєть права епископа, лица и предметы, подлежащіе его въдънію, и ограждаеть власть Церкви отъ вслкаго сторонняго вмъшательства.

По предписанію Кипріана, подъ управленіемъ

<sup>(1)</sup> A. M. T. I. No 11.

<sup>(2)</sup> Tamzee, № 253.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamme, № 7.

ежнекова должны состоять всв клирики, - игумены, иножи и духовенство приходское, а также н церковные крестьяне. Они должны быть въ такомъ подчинени епископу, что если кто безъ его въдома и согласія перейдеть къ другой власти, то лице дуковное лишитея сана, а мірянинъ будеть отлучень отъ Церкви. Судъ надъ всеми этими лицами, разумъется по дъламъ духовнаго въдомства предоставляется одному епископу, такъ что ди знатные, ни простые, ни вообще люди міоскіе не должны вмышиваться въ него подъ опасеніемъ церковнаго наказанія. Міряне, писаль святитель, не должны не только судить священнослужителей, но даже и слова не должны говорить противь нихъ (1). Правила эти даны но тому случаю, что своевольные новогородны котраничить права святителей, а въ Пскова міряне дозволили свба произносить осужденів надъ священнослужителями. Кипріанъ говорить, что јерсевъ, хотя бы они и вступили во второй бракъ, можетъ судить только опископъ, и ного она признаеть достойнымъ отлучения, того и міряне должны почитать таковымъ.

Опредвляя права епископа по отношению жъ церковному имуществу, митрополить говорить, что его въдънио подлежать всъ монастыри и церкви, а равно и земли, имъ принадлежащія,

<sup>(1)</sup> Наст. грам, новог. архіен, Іоанну. А. И. т. І. № 7. ш гр. во Псковъ № 9.

пошлины и повинности, ими платимыя и отправляемыя. По силь этого правила никто не должень отнимать у церкви имънія, какъ бы оно ни принадлежало ей — по духовнымъ ли завъщаніямъ, по дарственнымъ ли граматамъ, или по другимъ какимъ либо записямъ. Кипріанъ угрожаетъ лишеніемъ благословенія Божія и церковнаго тому, кто сталъ бы вмъшиваться въ пошлины, собираемыя въ казну архіереевъ и монастырей.

Не мъшаетъ замътить, что права эти принадлежали Церкви еще по установленіямъ древнимъ, а въ Россіи усвоены Церкви уставами св. Владиміра и Ярослава. Полагал свои правила, Кипріанъ предпосылаетъ имъ опредвленія Церкви древней (1). По уставамъ Владиміра и Ярослава въдомству епископовъ подлежали тъже самыя лица, предметы и права, какія усвояль имъ и Кипріанъ (2). Припоминая то обстоятельство, что Кипріанъ обратился къ уставамъ Владиміра н Ярослава и объявилъ ихъ дъйствующими законами, можемъ заключить, что побужденіемъ для Кипріана повторить прежнія права епископовъ было забвение ихъ въ народъ съ потерею опредълявшихъ ихъ уставовъ. Значеніе Кипріановыхъ опредъленій было не временное только, но сохранялось и во времена последующія. Поздней-

<sup>(1)</sup> Въ настольной грам. новогород. архіеп., изложивъ права, предоставляемыя епископамъ соборными и святостеческими правилами, продолжаетъ: «сего ради и азъ» и проч.

<sup>(2)</sup> Опис. кіев. соф. соб. пр. Евгенія; Хр. чт. 1847 г. ч. 1 и 2: Очерк. ист. р. Ц. въ періодъ дотатарск.; О простр. церк. суд. въ Рос. до Петра I, Неволина.

тийе немикие и удъльные принция права пераразовъз уменьизали, но и увелачиваем права пераразовъз а въ Стоглав в опредвления Кипріана о привадъ Церкви признаны кановическими и внесены нъ число соборныхъ опредвленій (1).

Правила митрополита Кипріана отпосительно клира опредвляють качества избириемых въ церковный клиръ и обяванности ихв служения. Въ прежнія времена невоєгда избирали на клиръ по всвить правиламъ избранія. Это замичаемо было и прежде (2), и продолжалось во времена Кипріана; а какъ отъ неправильнаго избрания въ илиръ происходило немало безпорядковъ, то многіе духовные спрашивали Кипріана, какихъ качествъ долженъ быть избираемый въ клиръ? Не укавывая никакихъ частныхъ и особенныхъ качествъ; святитель отвъчаеть только, что избираемые въ клиръ должны быть также нравственно чисты и непорочны, какъ новорожденные. Если же,-продолжаетъ архипастырь, -- клирикъ уже на должности замвчень будеть въ какомъ либо порокъ, то таковому тотчасъ престать отъ службы; нетъ ему никакой эпитими, но только не служить до смерти. Строгость этого опредъленія объясняется тъмъ, что здъсь ковечно разумъются гръхичтяжкіе, совершенно преплтствующіе іереямъ оттравлять богослуженіе. Заботясь о нравственной

<sup>(1)</sup> Стогл. гл. 64 и 65.

<sup>(2)</sup> См. Соб. владим. Прав. Соб. 1863 г. мартъ.

мистота илира, «Кипріань възтом»; же духв отвачаль Аоанасно на вопросъ о пономара. Вопросъ Аоанасія показываеть, что въ это время вопросы о бракахъ клириковъ высшихъ степеней были уже ръшены и что недоразумвнія оставались только въ отношени къ церковно-служителямъ. Аванасій спрацивалъ: можетъ ли брачный быть пономаремъ? Если не дъвственникъ, отвъчалъ митрополитъ, то непремънно однобрачный, а двубрачныхъ и трехбрачныхъ лицать мъста. Правила эти, основываясь на законоположенін древней Церкви (1) и согласныя съ предшествовавшими опредъленіями Церкви русской (2), имъли значеніе и для времени послъдующаго; последующие митрополиты требовали тогоже самаго (<sup>8</sup>). До настоящаго времени только правило о пономаръ измънено; теперь пономари двоеженцы нервдки.

Изъ правилъ митрополита Кипріана относительно иноковъ видно, что въ Россіи въ его время очень силенъ былъ обычай принимать схиму, особенно предъ смертію. Нъкоторые почитали это такъ необходимымъ, что позволяли облекать себя схимою даже лицамъ, не имъющимъ на то права, а иные надъвали схиму на мертвыхъ. Игуменъ Афанасій, не отрицая важности постри-

<sup>(1) 11</sup> и 16 пр. св. ап. о несообщения съ отлученными отъ клира.

<sup>(2)</sup> См. Прав. Собесъдн. 1863 г. мартъ.

<sup>(\*)</sup> См. посл. Фотія. А. И. т. І. № 22.

менія въ схиму, не раздвляль однакоже общихъ мивній по этому двлу и не хотвль, чтобы изъ этого обычая происходили крайности. Предлагая митрополиту свои недоумвнія, онъ спрашиваль: можно ли постригать въ схиму умершихъ, и кто вообще имветъ право постригать? — Запрещая совершенно первое, Кипріанъ отвъчаль, что въ случав только крайней нужды могутъ постригать въ схиму несхимники, но вообще это долженъ двлать схимникъ. Постриженный въ схиму, продолжаль святитель, всегда обязанъ носить схиму и клобукъ (куколь) и никогда не долженъ оставлять ихъ.

Другія правила митрополита Кипріана касаются самаго постриженія въ малую схиму или обыкновенное иночество, и нъкоторыхъ обязанностей лицъ, уже принявшихъ иночество. Что касается самаго постриженія, то Кипріанъ указываеть лица, которыя должны совершать его, н опредвляеть некоторыя условія его совершенія. Правила эти, равно какъ и вопросы Асанасія, показывають, что стремленіе къ принятію иноческой жизни было въ это время очень сильно, и что пастыри старались даже умърять его. При этомъ замъчено было, что въ нъкоторыхъ мъстахъ въ монашество постригали приходскіе священники, по нъскольку человъкъ за одинъ разъ и неръдко полумертвыхъ. Всего этого не могъ ръшить самъ Аванасій и потому обо всемъ втомъ спрациваль митрополита. На эти вопросы

Капранъ отвачаль въ томъ же духв, какь и на вопросъе о пострижения въ схиму. Запрещая пострикать въ монашество приходскимъ сващениикамъ, святитель говорить, что это долживи совершать мепремънно и только одне священновноин. Но и священновнопи могуть сопершать это ет соблюдениемъ иткоторымь условій: чтобы постригаемый быль непрем'явно одинь и чтобы онь: находился въ полномъ сознания; постригать но маскольку человака, даже по два ва одвив разв., равно какъ и постригать умирающихъ, когда у шихь отнимается уже языкь, онь строго воспрещаетъ. Предписанія эти очевидно нанравлены противъ того ложнаго мнана, всладствіе котораго ивкоторые хотвли постригать даже мертвыхъ, думая, будто монаниество, привитое безъ свободнаго согласія, само собою можеть снасти умершаго. Для испытания послушавыя при самомъ постражения Кяпріанъ позволяеть: постригающиму давать постригаемымъ имена но своему бласоусмотрино, и не дневных свян THINK, A KARUNE OHE SANOTETE. DE OTERTE HA вопросъ о способъ постриженія иноковъ и инокинь митрополить говорить, что чинь ностриженія для таха за другиха должена быть однив и тогъ же. Накоторыя правила митрополита Кипримна насаются места жительства, молитвъ, одеж-ALI, INTEH WEMVILLECTED HINOROPS. BS. TOF MAINTEE время иноки нервдко перемодили изъ одного монамиря въ другой безъ согласія своего началь-

ства. На вопросъ объ втомъ обстоятельствъ Кипрізнъ предписываєть инокапъ, сообравно ихъ обътамъ, постоянно пребывать въ монастыръ, гдъ лострижены, и оказывать полное повиновение своему начальству. Иноки, писаль онъ, изъ одного монастыря въ другой должны переходить только съ увольнительными граматами отъ своикъ игуменовъ, имъя въ виду, что своевольные подвергаются церковному отлучению. Въдругомъ правиль митрополить требуеть, чтобы иноки, оставаясь въ одномъ монастыръ, никогда не оставляли своего чина. Если же кто изъ нихъ, продолжаль онь, оставивь монашество, не приметь его снова, да будетъ проклятъ (1). Строгій и благоразсудительный пастырь Кипріанъ требоваль, съ одной стороны, чтобы иноки, отказавшись отъ міра, не имван съ нимъ некакихъ снощеній, а съ другой -- растворяль строгость правиль мноческого житія благоразсудною синскодительностію. Это высказаль онъ въ следующихъ правилахъ иновамъ. Иноки, отвъчаль онъ Аознасію, исповъдываться и прюбщиться должны непременно у нисковъ, а у священниковъ приходскимъ только въ случав праймей нужды. Имови: должны ежедневно присутствовать при богослужения и непременно , въ полномъ иноческомъ одъжин: амь только въ келліяхь повволяєтся совершать молятву въ подраснить и маломы клобукъ. По

<sup>(1)</sup> Это правило содержится из поучани пунцинству.

силь перваго предписанія инокамъ не даются освятительныя молитвы въ рождество Христово, пасху и Петровъ день, какъ мірянамъ. Міряне, говорить Кипріань, невсегда могуть быть вы церкви, а иноки должны быть въ ней всегда. Умъряя строгость монастырскихъ уставовъ, онъ позволяетъ старымъ, молодымъ и больнымъ инокамъ вкушать пищу и не въ установленное вреия. Замъчательно правило Кипріана относительно монастырскихъ имъній. Какъ строгій инокъ, онъ почиталъ небезопаснымъ двломъ владъть вотчинами. Поэтому на вопросъ Аоанасія, какъ поступить съ селомъ, которое князь дарилъ въ монастырь, святитель предложиль такой совыть, который быль полезень и для иноковь и неоскорбителенъ для князя. «А что о семъ ты меня спрашиваль, писаль онь Аоанасію, то мой совыть лучше не принимать его. Небезопасно инокамъ владъть вотчинами, тъмъ болъе, что владъніе имя неръжо сопровождается спорами и ссорами меж-Ду разными владвльцами и властями съ одной стороны, а подчиненными съ другой. Если же нельзя не принять его, то приличнъе поручить его завъдыванію богоболзненнаго мірянина, который бы доставляль съ него все нужное въ монастырь; но самимъ инокамъ непосредственно завъдывать имъ опасно».

Между правилами митрополита Кипріана находимъ относящіяся къ таинствамъ крещенія, поканнія, причащенія и брака.

Въ разсуждения крещения онъ опредвляеть способъ совершенія его и накоторыя другія обрядовыя подробности. Противъ обыкновенія крестить чрезъ обливание Кипріанъ предписываеть совершать это таинство чрезъ троекратное погруженіе въ воду, въ ръкв или приличномъ сосудъ (1). На вопросъ Аоанасія, можно ли крестить насколько человакъ вмаста, Кипріанъ даль такой отвътъ: младенцевъ, даже разнаго пола, можно крестить по наскольку вмаста и въ одной купели (2), но запрещенія, отрицанія и вообще молитвы таинственныя читать надъ каждымъ крещаемымъ -- сначала мужескаго, а потомъ жевскаго пола. Если же крещаются взрослые, ихъ крестить каждаго порознь, отдъльно, при чемъ мужчинамъ должны прислуживать мужчины; а женщинамъ женщины. Говоря о воспріемникахъ, святитель требуетъ, чтобы воспріемникъ быль одинь или кумъ (разумъется при крещения мужчины), или кума (когда крестится женщина), «а двъма, куму съ кумою, мужчинъ съ своею или чужою женою, крестить не слично» (\*).

Въ отношеніи къ таинству покаянія Кипріанъ даетъ наставленія касательно отношеній исповъ-

<sup>(1)</sup> Въ послан. къ псковск. духовенству.

<sup>(2)</sup> Это Кипріанъ основываль на примъръ Іоанна крестителя и апостоловъ, крестившихъ многихъ за одинъ разъ; но правила, говорилъ онъ, для этого нътъ.

<sup>(8)</sup> Поуч. духовенству.

деющагося къ дуковному отцу и опредъляетъ способъ исповъдыванія и начало, которымъ должно руководиться при назначенія эпитиній. Въ первомы случав святитель запрещаеть христіанамы переходить отъ одного отца духовнаго къ другому. Почему въ отвътъ Аоанасію предписываеть, чтобы јерен не принимали на исповадь тахъ, которые оставили прежнихъ своихъ духовныхъ от+ цевъ. Правило это очевидно имъло въ виду такъ, которые, будучи недовольны своими духовными отцами, искали другихъ. Опредвляя способъ исновъдания, митрополить предписываеть, послъ положенныхъ пъній и чтеній, испытывать кающихся во всахъ согращенияхъ, усугубляя вимиячельность сообразно съ аваніемъ исповъдающихся — священнослужителей и иноковъ внимательные, нежели другихъ, а послъднихъ еще внимательные, нежели первыхъ. Для дознанія согрывпеній предписывается развъдывать не только о грановыхъ дълахъ, но и о поводахъ къ нимъ. Собразно съ симъ Кипріанъ отвъчаеть и на вопросъ о эпитиміяхъ. Эпитиміи налагать предписываетъ онъ сообразуясь съ свойствами согръщеній и съ состояніями кающихся — умственнымъ, здоровымъ и больнымъ, также съ ихъ внышнимъ положеніемъ, званіемъ и возрастомъ, такъ что эпитимии за одни и тъже гръхи для иноковъ должны быть строжайшія, нежели для клириковъ и мірянъ.

По отношению къ таниству причащения Кипріанъ опредвляєть расположения, съ какими должно приступать къ сему таниству, порядокъ, въ какомъ должны мужчины и женщины принимать его, и богослужение, при которомъ надобно пріобщаться.

Люди вевкъ сословій, званій и состояній, писаль онь въ посланіи къ Асанасію, къ св. тайнамъ должны приступать съ одинаково-чистымъ расположениемъ, не вкушая пищи. Требуя отъ приступающихъ жъ причащению нравственной чистоты, святитель въ посланів къ псковскому дужовенству запольдуетъ приобщать только достойныкъ; почему и инокамъ достойнымъ онъ предоставляль пріобщаться св. таинь часто. Достойныжь иноковъ, писаль онъ Асанасію, можно пріобщать всегда, но другихъ по усмотрвнію игумена. Основывалсь на томъ же началь, онъ повельналь недостойных отлучать отъ таннства причащенія, оообразуясь во времени отлученія съ тяжестію ихъ гръховъ. Воровъ и душегубцевъ, равно и непокорныхъ духовнымъ отцамъ, јерен должны только передъ смертию сподоблять св. таннъ, если только они раскаятся. Если же кто изъ нихъ, сподобившись принять св. танны, выздоровнеть, должень понести эпитимію, сообразно съ свойствами своихъ согращеній. Опредвляя порядокъ, въ какомъ върующіе должны приступать къ таинству причащенія, митрополить имъль въ виду благочиніе. Поэтому, писаль онь исповскому

духовенству, мужчины и женщины должны пріобпіаться въ церкви порознь, первые у царскихъ, посльднія у съверныхъ дверей; тъ и другія должны приступать къ причащенію со сложенными крестообразно руками. Для соблюденія благочинія, мужчинамъ святитель повельваетъ снимать верхнее платье (вотолы), а инокамъ новопостриженнымъ клобуки. Изъ этого правила исключаются только иноки юные: имъ позволяется не снимать клобукъ до тъхъ поръ, пока отростетъ борода. Пріобщаться св. таинъ Кипріанъ указываетъ на всякой литургіи, и на литургіи св. Златоуста, и на литургіи св. Василія великаго, и на литургіи св. Григорія двоеслова (преждеосвященныхъ даровъ).

Въ разсуждении брака Кипріанъ говоритъ только о свершителяхъ этого таинства. Подражая примъру патріарховъ константинопольскихъ, русскіе митрополиты и епископы (¹), а за ними и иноки, совершали иногда браки. Поэтому Кипріанъ въ посланіи къ Аванасію, запрещая вообще инокамъ совершать мірскія требы и разрышая имъ только совершеніе крещенія, особенно при настоятельной нуждъ, предписываеть, чтобы браки совершали непремънно приходскіе священники, а иноки ни подъ какимъ предлогомъ не совершали бы ихъ.

<sup>(°)</sup> Такъ въ 1320 г. епис. Варсоно вінчалъ князя тверскаго Дмитрія. И. Р. Ц. пр. Филар. ч. 2. стр. 88. пр. 135.

Правила митрополита Кипріана, относліціяся къ богослуженю, сообразно съ вопросами Асанасія и духовенства, ему подвъдомаго, касаются благочинія при богослуженіи вившияго и внутреннято и разныхъ богослужебныхъ дъйствій. Сообразно съ этимъ, они относятся къ мъстамъ, гдъ совершается богослуженіе, къ самому богослуженію, и ко временамъ, когда совершается то или другое богослуженіе.

Величіе христіанскаго богослуженія требуеть особенной заботливости о церквахъ. Поэтому какъ при основаніи, такъ и по устроеніи церквей, Кипріанъ предписываеть совершать молитвословія и заповъдуетъ заботиться о чистотъ и цълости церквей. Основаніе церкви, писаль онь Аоанасію, должно быть полагаемо при молитвословіи священнослужителей. Въ этомъ случав приходскій священникъ долженъ совершать молитву въ полномъ облаченін, а іеромонахъ только въ эпитрахили. Устроенную церковь нужно освящать только однажды, въ другой разъ она освящается только тогда, когда исправляется св. престолъ. Предписывая заботливость о чистотв и цълости церквей, митрополитъ заповъдуетъ омывать ихъ, кромъ престола, который можетъ омывать только архіерей однажды въ годъ, въ великій четвертокъ. Въ случав какого либо поврежденія или оскверненія церкви, онъ предписываетъ немедленно поправлять и освящать ее. Такъ, если буря сорветь кресть съ церкви или какъ

нибудь выжить туда собака, то на первомъ случать крестъ надобно поскорте поставить, а въ послъднемъ окропять церковь святого водого августовскаго освищения, и есля послъднее случится по небрежению священника, то онъ подлежитъ наказацию.

Что касается самаго богослуженія, то Кисріановы правила относятся къ совершенію проскомидіи, къ образу совершенія литургія и ко временамъ того или другаго богослужебнаго дъйствія.

- Первое и главное правило по отношению къ таинству причащения то, чтобы оно совершалось на приличномъ веществъ-на хлъбъ и винъ. Божествевную литургію, писаль Кипріань совершать безь вина-великое безаконіе. Сообразно съ величіемъ евхаристи, святитель требуеть, чтобы хавбъ для нея быль чисть вакъ по составу, такъ и по способу приготовленія. Повтому онъ предписываеть, чтобы женщины, занимающіяся печеніемъ просфоръ, были или давственнизы или однобрачныя, а двубрачныхъ и требрачныхъ повеляваетъ устранять отъ приготовления просфоръ. Говоря о первой части литургін, о проокомидін, онъ даеть наставменіе касательно просфоры «агнца» и совершителей проскомидін. Просфора для агица должна быть особая съ престомь, но можно се замънять и другою, если она также съкрестомъ. Проскомидио вообще долженъ совершать священиясь; діакону совершать проскомидію воспрещается. Преждеосъещенные агним можно хранить, ръ

евоей церкви или передавать въ другую церковь: Важивищее правило ври совершении литургии то. чтобы евхаристия совершалась на освященномъ архтереемъ престолв или на цъльномъ антиминев. Поэтому противу обыкновенія псковскаго духовенства за недостаткомъ антиминсовъ далить икъ и совершать службу на частяхъ ихъ Кипрізеть повелеваль на престоль полагать прима антиминсъ. Что касается собственно богослуженія, то правила Кипріана опредвляють изколорыя обрядовыя подробности двевшыхъ богослуженій. Такъ, говоря вообще о богослуженіи, онъ требуеть, чтобы при совершении его каждый священнослужитель отправляль свое собственное двло, чтобы іерей напр. не служиль вивсто діакона, и если нетъ діакона, то священникъ долженъ служить одинъ, потому что «попъ есть попъ, писаль онъ, а діаконъ-діаконъ». Это правило относится ко всякому богослужению, даже къ панихидъ, и направлено къ соблюдению цервовно-богослужебного блогочныя. Съ тогоже цвлію митрополить требоваль, чтобы въ великій четвертокъ свангелія (всь) читаль священникъ въ полномъ облачении и на престолъ. Предлагая, далве, правила о составъ и нъкоторыхъ частяхъ богослуженія, онъ предписываеть-на вечерни читавь 8 молють, а на утрени 12, на молебнъ пътв «Богъ Господь», а на панихидъ «аллилуіа», и при богослужени читать евангеліе толковое, а на пранест патерикъ св. Ефрема, Доровея,

шестодневъ Василія великаго и творенія Златоуста, а также недочитанныя 'на заутрени чтенія праздничныя. Когда часы поются съ литургіею, то апостолъ и евангеліе читаются вив алтаря, а если безъ литургіи, то апостоль читается среди церкви, а евангеліе—въ алтаръ. «Святый Боже» на литургіи поется въ алтаръ только въ носледній разь, а первые три раза — на клирось. На литургін преждеосвященной сосуды разставляются и покрываются безъ произношенія молитвъ. Что касается времени совершенія того или другаго богослуженія, то литургія Василія великаго совершается только наканунъ рождества Христова, богоявленія и во всв воскресные дви великаго поста, исключая вербное воскресенье, а въ прочія времена года, кромъ средъ и пятковъ великаго поста, совершается литургія св. Златоуста. Въ среду и пятокъ сырной седмицы, равно какъ и великій пятокъ, полагаются только часы въ вечерню.

Къ правиламъ о богослужении относятся еще правила о погребении, которыми митрополитъ Кипріанъ опредъляєтъ времена погребальныхъ богослуженій и нъкоторыя обрядовыя подробности, соблюдаемыя при погребеніи клириковъ и мірянъ. Изъ этихъ правилъ видно, что во времена Кипріана погребеніе отправлялось не надъвсьми, а только возрастными, что погребеніе совершалось во всъ дни и во всякое время года, и что при погребеніи не соблюдали правиль,

предписывающих соблюдать накоторыи сособенвости при погребеніи людей разныхъ сословій н свищенныхъ степеней. Поэтому Кипріанъ, предписывая сначала отправлять богослужение погребальное и надъ возрастными и надъ младенцами, требуетъ, чтобы погребение совершалось не во всякое время, а только въ извъстное. Умерпихъ во дни великаго поста святитель заповъдуеть отпъвать только по пяткамъ вечеромъ, а номинать въ субботы, кромъ 5 и 6 недъль. Если же случится похоронить умершаго въ другіе дни, то похороны совершаются безъ отпъванія. Заупокойныя литургіи и панихиды совершаются не во всякій день; первыхъ не должно совершать во дни воскресные, а последнихъ - по субботамъ вечеромъ; на воскресной проскомидіи умершіе поминаются тайно, не въ слухъ находящихся въ церкви. Но послъ пасхи можно совершать заунокойныя богослуженія ежедневно. Правилами о обрядовыхъ подробностяхъ Кипріанъ опредвллетъ способъ погребенія іереевъ и иноковъ. Священника приходского онъ повельваетъ, по омовеніи и облаченіи въ чистое платье и во всв священныя ризы, полагать во гробъ съ пъніемъ, при отпъвани крестообразно обливать тъло его смъщеніемъ масла и вина, полагая сосудъ у ногъ, и потомъ похоронять. Тъло священника, какъ и всякаго внока, обмывать не все и не всецъло, но только лицо, перси, руки, колъна и ступени отирать губкою и теплою водою, а потомъ

и проч.

Касательно праздниковъ и посторъ Кипріанъ даеть следующія правила : въ прежнія времена думали, что обрядъ воздвижения честнаго преста можеть совершаться только въ соборномъ богослужени епископомъ. Кипріанъ и предписываетъ воздвигать крестъ въ день воздвиженія, во вськъ церквакъ, котя бы где быль и одинъ священникъ. Въ праздникъ воздвижения и въ праздникъ усъкновенія главы Іоанна предтечи, въ какіе бы дни ни случились они, соблюдать постъ, а въ день Параскевы поститься тогда только, когда онъ будеть въ среду или пятокъ. Послъ воды, освященной крестомъ, мірянину можно употреблять мясо, а иноку молоко, потому что, прибавляль Кипріань, пость разрышается даже послъ причащенія.

Изложенныя правила и наставленія Кыгріана имають особенную важность главнымь образомь потому, что почти всв они заимствованы изъ древнецерковнаго законоположенія. Самъ Кипріанъ во многихъ мъстахъ говоритъ, что заимоствоваль свои правила изъ предписаній древнихъ Говоря объ испытаніяхъ клириковъ и иноковъ на исповъди, онъ присовокупляеть: «о сихъ всъкъ предали суть святін отцы написана и симъ всъмъ потреба: разсужденія велька». Запрещая монастырю непосредственно владъть вотчинами, говою ритъ: «еже села и люди держати инокамъ не

предано есть святыми отцы». Вообще, предлагая свои отвъты, Кипріанъ большею частію основываетъ ихъ на прежде бывшихъ опредъленіяхъ, на правидахъ древней Церкви и на последующихъ опредвленияхъ греческой Церкви. Въ твкъ сдучаяхъ, когда на предлагаемый вопросъ Кипрівнъ не находить отвъта или основания для отвъта въ правилахъ дреннихъ, онъ дъластъ собственныя соображенія, находя основавія для никъ въ исторіи Христовой Церкви. Такъ, на вопросъ, позволительно ли крестить въ одной купели двукъ жай трехъ дътей, Кипріанъ отвъчаетъ: «а еже двое или трое дъти въ одной купели крещати, или мужескый полъ, или женскый: о семъ убо написано нигдъже обрътохъ, но пріемлю свидътельство Іоаннова крещенія внегда ему на Ердани крещати; яко мнози народи крещахуся, приходяще, отъ него; такожде и при апостолькъ творимо бъяще, якоже въ Дъяніяхъ пишетъ, яко не два или тріе крестими бъяху во единой купели, но мнози единою». На этихъ примърахъ Кипріанъ основываетъ свое мнъніе о позволительности совершать крещеніе двоихъ или многихъ въ одной купели. «Намъ же нынъ неизреченно (неотреченно) есть, аще въ единой купели крестити двоя, или троя, или болъ, во единомъ дни, молитвы же точію емуждо запрещельныя прочитати и отрицанія творити» (1). Правила митропо-

<sup>(</sup>¹) Посл. къ нгумену Аванасію. А.И. т. І. № 253. стр. 477.

U

лита Кипріана имъли дъйствительное употребленіе въ свое и послъдующее время. Въ Стоглавникъ, какъ замъченно выше, указывается на нихъ, какъ на каноническія, и съ тъмъ вмъстъ подтверждается ихъ важность. Въ требникъ кіевскаго митрополита Петра Могилы помъщены правила митрополита Кипріана, относящіяся къ христіанскому богослуженію, а нъкоторыя изъ нихъ вошли и въ «учительное извъстіе», донынъ печатаемое въ концъ нъкоторыхъ служебниковъ св. Церкви нашей.

## **ИНСТРУКЦІЯ МИССІОНЕРАМЪ**ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ФИЛАРЕТА,

БЫВШАГО АРХІЕПИСКОПА КАЗАНСКАГО (1).

- 1) Какъ обращать сердца человъческія къ истинъ принадлежитъ одному Богу: то миссіонерамъ, назначеннымъ на сіе важное служеніе, по утвержденіи ихъ святьйшимъ синодомъ въ семъ званіи, предъ начатіемъ своего подвига надлежитъ приготовить себя постомъ и молитвою по наставленію епархіальнаго своего архіерея, и во всемъ поступать съ его въдома и благословенія.
- 2) Начинать двло служенія своего утвержденіемъ и наставленіемъ въ православіи народовъ,

<sup>(\*)</sup> Въ предыдущей (апръльской) книжкъ «Православнаго Собесъдника» на текущій 1865 годъ, помъстивъ «пастырское посланіе» преосвященнъйшаго Филарета, мы упомянули (стр. 304 примът.) о составленной этимъ архипастыремъ «инструкціи миссіонерамъ». Помъщаемъ теперь эту «инструкцію», въ которой (пунк. 4) указывается и на означенное «пастырское посланіе». Изд.

просвъщенныхъ уже святымъ крещеніемъ, въ тъхъ уъздахъ, которые каждому изъ нихъ назначены будутъ епархіальнымъ архіереемъ.

- 3) По прибытіи въ каждый новокрещенскій приходъ, имъть квартиру у приходскаго священника; отъ котораго предварительно получить обстоятельное свъдъніе о состояніи христіанской въры и жизни прихожанъ. Потомъ, по общему сънимъ совъщанно, назначить воскресный ими праздничный день для собранія прихожанъ, хотя не всъхъ, а по крайней мъръ по одному старшему изъкаждаго семейства, въ церковь къ слушанію божественной литургіи, которую миссіонеръ долженъ совершить соборнъ со всъми имъющимися при церкви священнослужителями, и повъстить о семъ прихожанамъ чрезъ сельское начальство.
- 4) По окончаніи литургіи, прочитать ему самому на русскомъ языкъ пастырское посланіе прихожанамъ, которымъ снабдить его епархіальный архіерей, при отправленіи въ новокрещенскіе приходы, а потомъ тоже посланіе приходскому священнику или діакону прочитать на народномъ языкъ ихъ.
- 5) По прочтеніи посланія, начать съ ними простую изустную бестду, приспособленную къ ихъ понятію, о христіанской въръ и жизни, сообравуясь съ младенческимъ еще ихъ въ оной возрастомъ.
- 6) Ежели благодать Божія подъйствуеть надъ сердцами ихъ такъ, что они всъ изъявять ръ-

шительное евое намъреніе оставить заблужденія и суевърія предковъ своихъ и жить похристіански: то миссіонеръ тогдаже соборнъ имъетъ совершить благодарственное Господу Богу молебствіе съ колънопреклоненіемъ.

- 7) Послъ сего миссіонеръ, вмъстъ съ священно и церковнослужителями, со святымъ и животворящимъ крестомъ и святою водою имъетъ посътить домы и семейства прихожанъ. При чемъ вникать ему тщательно въ образъ жизни ихъ относительно къ православной въръ, и простою съ ними бесъдою убъждать ихъ къ оставленію навсегда суевърныхъ обычаевъ язычества и къ соблюденію правилъ святой православной Церкви нашей, коея они дълаются сынами по воспріятіи святаго крещенія.
- 8) Ежели откроются упорствующіе въ заблужденіяхъ язычества, таковыхъ увъщевать съ кротостію и терпъвіемъ, излагая имъ суетность языческихъ ихъ обычаевъ и внушая спасительный страхъ суда Божія на отпадающихъ отъ христіанской въры.
- 9) Которые убъдивщись увъщаніями, з изъявять рышительное намъреніе оставить заблужденіе язычества и жить похристіански, въ домахътьхъ отслужить молебны и окронить ихъ святою водою, и давъ наставленіе, чтобъ они твердо держались православнаго исповъданія въры христіанской, поручить приходскимъ священникамъ, чтобъ въ слъдующую святую четыредесятницу,

или въ другой постъ, исповъдали ихъ и по удостоенію пріобщили святыхъ таинъ.

- 10) Ежели окажутся такіе, которые останутся непреклонными къ убъжденіямъ миссіонера, таковыхъ поручить приходскому священнику, чтобы онъ непрестанно ихъ увъщевалъ и объ успъхахъ доносилъ благочинному, а сей епархіальному архіерею.
- 11) Въ тъхъ приходахъ, гдъ есть еще непросвъщенные святымъ крещенемъ идолопоклонники, миссіонеру проповъдывать имъ слово Божіе на русскомъ языкъ, буде они оный разумъютъ. А ежели не знаютъ, то употреблять въпереводчики изъ приходскихъ священниковъ или діаконовъ.
- 12) Твхъ, кои изъявятъ искреннее желаніе обратиться въ христіанство, наставивъ сколько можно въ важнъйшихъ догматахъ христіанской въры и правилахъ православной Церкви, просвъщать святымъ крещеніемъ самому миссіонеру по чиноположенію, и немедленно доносить о семъ епархіальному архіерею.
- 13) А которые изъ нихъ святаго крещенія воспріять не пожелають, таковымъ принужденія къ крещенію отнюдь не чинить, и имъ за то ничъмъ не угрожать, но поступать въ томъ по образу апостольской проповъди со всякимъ смиреніемъ, тихостію и кротостію, оставляя ихъ съ миромъ до другаго благопріятнъйшаго времени.

- 14) По исполненіи вышеозначеннаго въ одномъ новокрещенскомъ приходв, миссіонеру, составивъ обстоятельный о всемъ журналъ за своимъ и приходскаго священника подписаніемъ, отправиться въ другой ближайшій.
- 15) По возращеніи изъ посольства, журналы сій представлять епархіальному преосвященному при репортъ съ своими замъчаніями о причинахъ успъха, или безуспъшности обращенія невърующихъ, и утвержденія въ православіи крещенныхъ по каждому приходу.

## О ВНЪШНЕМЪ СОСТОЯНІМ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕР-КВИ НА ВОСТОКЪ ВО ВЛАДЪНІЯХЪ МУСУЛЬ-МАНСКИХЪ, ОТЪ МАГОМЕТА ДО КРЕСТОВЫХЪ ПОХОДОВЪ (VII---XI В.).

Въ древнія времена Церковь Христова на востокъ, преимущественно предъ прочими странами, процвътала и просвъщеніемъ и жизнію и благоустройствомъ. Тамъ видимъ многочисленный рядъ св. отцевъ и писателей, творенія которыхъ донынъ составляютъ руководство въ въръ и жизни для всего христіанскаго міра. Востокъ представиль многоразличные и многочисленные образцы совершенной жизни о Христъ (¹). На востокъ же, наконецъ, іерархія и вся внъшность церковная достигли высшей степени благочинія и благольпія. Но съ VII въка св. Церковь на

<sup>(1)</sup> Въ пустыняхъ Египта, Ливіи и Палестины христіанскіе отшельники подвизались не десятками, но сотнями тысячъ.

востокъ, по неисповъдимымъ судьбамъ промысла Божія, подверглась тяжкимъ бъдствіямъ ига
невърныхъ: почти всъ восточныя области, заключавшія въ себъ три восточные патріархата,
были отторгнуты отъ византійской имперіи и
поступили во власть невърныхъ. Съ этого времени восточные христіане подверглись такимъ
бъдствіямъ, которыя почти нисколько не легче
были страданій христіанъ временъ первенствующихъ, а въ изкоторыхъ отношеніяхъ были даже
тяжелъе, нежели гоненія, воздвигавшіяся противъ
христіанъ первыхъ въковъ.

Главияя причина бъдствій, которымъ подверглась восточная Церковь съ VII въка, заключается въ духъ и отличительномъ свойствъ возникшаго, въ началь этого въка, новаго джеученія и въ тъхъ отношеніяхъ, въ которыя оно поставило своикъ послъдователей къ христіанамъ. Это новое лжеученіе есть исламът, основанный Магометомъ, аравятянивомъ изъ племени Курейшъ или Корейшъ.

Судя по корану, произведению Магомета, и соображая его съ обстоятельствами жизни ажепророка аравійскаго и исторією мусульманства, находимъ, что какъ собственныя понятія Магомета о въръ, такъ и взглядъ его на другія въры, образовались не вдругъ, но окончательно опредълились и утвердились только къ концу его жизни, когда онъ успълъ сдълаться властителемъ всей Аравіи. Первоначально Маго-

меть не мечталь объ основанія новой, общей для всего человъчества, въры; онъ хотълъ сообщить своему народу, на его языкъ, только ученіе о единомъ Богъ, найденное имъ въ христіанствъ; онъ выдавалъ себя за призваннаго быть только народнымъ пророкомъ арабовъ. Его стремленія и желанія сначала не простирались границы Аравіи, внутри которой онъ хотвлъ основать народную въру съ ученіемъ о единомъ Богъ. Въ христіанствъ ученіе о единомъ Богъ стоить во внутренней связи съ ученіемъ о единой, для всъхъ народовъ опредъленной, въръ. Магометъ, не могши вдругъ понять все содержаніе мысли о единобожій, сначала не ставиль ученіе о единствъ Божіемъ въ связи съ единствомъ въры, духовно соединяющей въ одно цълое всъ народы земли; поэтому мусульманство, въ его понятіяхъ, было только равно другимъ въроученіямъ, признающимъ единобожіе, не исключая ихъ, ни само не исключаясь ими. Отсюда происходила у него та въротерпимость, которую проповъдывалъ онъ въ началъ своего дъйствованія. Въ нъкоторыхъ главахъ корана, происхожденіе которыхъ нужно относить именно къ первымъ временамъ проповъди Магомета (1), ясно

<sup>(1)</sup> Митніе, что главы корана, внушающія въротерпимость, явились прежде главъ его, проникнутыхъ духомъ нетерпимости, согласно и съ настоящимъ мусульманскимъ въроученіемъ. Въ этомъ въроученіи относительно божественныхъ откровеній допускается такъ называемый тансихъ такъ (отмѣненіе), по которому откровенія,

высказывается даже такое положение, будто мысль. что только одна въра есть истинная, основывается на чрезмърномъ высокомъріи, и будто, если принимать ее, нужно предположить, что не всъ народы составляють предметь равной Божественной любви и промысла; онъ также замъчаетъ, будто различіе въръ имъетъ свое основаніе въ неисповъдимыхъ путяхъ самого промысла Божія, и будто только въ будущей живни откроется, на чьей сторонъ истина, и потому христіане, іудеи и мусульмане должны сообразоваться съ нзвъстнымъ имъ словомъ Божіимъ и стараться въ день неумолимаго суда по его предписаніямъ дать отчетъ въ своихъ дълахъ. Въ одномъ мъстъ второй главы корана читаемъ: «многіе между тъми, которые владъютъ Писаніями, желали бы отвлечь

прежде данныя, если противоречать откровеніямь последующимь, почитаются отмененными чрезь эти последнія. Такь, таурать іследі (законъ Моисеевъ), говорять мусульмане, отмененъ инджилемъ іследі (евангеліемъ), а инджиль отмененъ кораномъ. Этотъ тансихъ допускается и въ отношеніи къ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ (стихи отменяющіе) и мянсухъ обязательной силы. На этомъ основаніи нынѣшніе мусульмане, поставляя войну противъ немусульманъ въ число необходимыхъ священныхъ обязанностей своихъ, думаютъ, что тѣ стихи корана, въ которыхъ внушается въротерпимость и снисходительность къ немусульманамъ, отменены, какъ прежде явившіеся, стихами последующими, въ которыхъ заповедуется воевать противъ немусульманъ и вообще поступать съ ними жестоко.

васъ къ неверію, после того, когда вы уверовали (это чисто изъ зависти), и послъ того, когда истина ясно показалась вашимъ глазамъ. Они говорятъ: іуден или христіане одни войдутъ въ рай. Но это только ихъ желанія. Нътъ; это скоръе тотъ, кто совершенно предался Богу и кто будетъ творить добро, тотъ найдетъ возмездія у Господа; страхъ не коснется его и онъ не будетъ мучимъ» ('). Въ другомъ мъстъ второй же главы корана говорится: «навърно тъ, которые въруютъ (т. е. мусульмане), и тъ, которые слъдуютъ религіи еврейской, и христіане, и савен, однимъ словомъ всякій, кто въруетъ въ Бога и въ послъдній день и кто будеть творить добро, всъ они получать награду отъ ихъ Господа; страхъ не найдетъ на нихъ и они не будутъ мучимы» (2). Конечно, подъвліяніемъ этихъ воззръній написаны Магометомъ тъ положенія корана, въ которыхъ онъ прямо заповъдуетъ послъдователямъ своимъ въротерпимость, мирныя и дружественныя отношенія къ немусульманамъ вообще и къ христіанамъ въ особенности. «Въ религіи нътъ принужденія» (<sup>8</sup>), говоритъ Магометъ. «Если бы захотвлъ Богъ, то увъровали бы всъ народы земные. Хочешь ли ты приневолить людей сдълаться върующими» (4)?

<sup>(4)</sup> Алкоран. гл. 2, ст. 103. 105. 106. стр. 17. М. 1864.

<sup>(2)</sup> Тамже, ст. 59. стр. 11.

<sup>(3)</sup> Тамже, ет. 257. стр. 35.

<sup>(4)</sup> Тамже, гл. 10, ст. 99. стр. 154.

Но множественность върований, какую сначала допускаль Магометь, прямо противорвчить ученю о единомъ Богъ, и Магометъ, когда болве освоился съ мыслію о единобожіи, когда яснъе и раздъльнъе сталъ сознавать ее, мало помалу поняль связь между единобожіемъ и единымъ всемірнымъ въроученіемъ, и вмъсть съ этимъ, вмъсто народнаго, только арабскаго, пророка, выдаль себя за пророка всемірнаго, и арабская въра со всъми свойствами частной народности сдвлалась въ его намъреніяхъ всемірною върою. Такимъ образомъ, Магометъ отвергъ, сначала допущенное имъ, равенство исламу и самостоятельное существование всякой другой въры; всь въроучения, по его новому вагляду, должны исчезнуть, чтобы вездв водворилось одно, новое, всемірное въроученіе мусульманское. Отсюда, какъ необходимое слъдствіе, вытекаеть враждебное отношеніе ислама ко всьмъ вероученіямь вообще и къ христіанству въ частрости. И такъ какъ исламъ, не смотря на свои притязанія на значеніе въроученія всемірнаго, не могъ однакоже отръшиться отъ своего первоначальнаго, пріуроченнаго къ извъстному народу, качества, такъ что въ немъ, какъ и во всякомъ народномъ въроученіи, политика и въра, государство и въроисповъданіе не отдълены другъ отъ друга, -- первосвященникъ есть вмъстъ и государь: то, вслъдствіе такого смъщенія политики и въры, исламъ не могъ довольствоваться однимъ внутреннимъ призваніемъ къ въръ, путемъ убъжденія, посредствомъ основаній и доказательствъ, но требовалъ еще для своего распространенія внышняго, насильственнаго обращенія немусульманъ, требовалъ истребленія упорныхъ въ принятіи ислама огнемъ и мечемъ. Поэтому джигадъ (войну) и вообще жестокое обращение съ немусульманами нсламъ постановилъ въ число священныхъ обязанностей (1). «Сражайтесь съ невърными, говоритъ лжепророкъ отълица Божія, доколь не будетъ болъе искушенія и не будетъ иного служенія, кромъ какъ единому Богу (2). Когда вы встрътите невърныхъ, ну хорошо! убивайте ихъ до того, чтобъ сдълать изъ этого большую ръзню и кръпко жмите путы плънниковъ. Потомъ отпускайте ихъ на свободу или по уплать выкупа возвращайте назадъ, когда война сложитъ свое бремя. Такъ поступайте (3). По окончаніи священныхъ мъсяцевъ (4) убивайте невърныхъ везгдъ ихъ найдете, берите ихъ въ плънъ, осаждайте ихъ и караульте во всякой засадъ» (5). «Воюйте съ тъми, которые не въруютъ въ Бога

<sup>(\*)</sup> Алкоран. гл. 9, ст. 124. гл. 47, ст. 37. гл. 48, ст. 16. 17. стр. 145. 379. М. 1864.

<sup>(2)</sup> Тамже, гл. 8, ст. 40. стр. 129.

<sup>(</sup>в) Тамже, гл. 47, ст. 4. 5. стр. 374. 375.

<sup>(4)</sup> Священными почитаются у магометанъ четыре мѣсяца: ряджабъ, зуль-каада, зуль-худжя и мухаррамъ. Въ эти мѣсяцы запрещено убивать не только людей и животныхъ, но даже вредныхъ насъюмыхъ.

<sup>(</sup>в) Алкоран. гл. 9, ст. 5. стр. 133.

и послъдній день, которые не смотрять на запрещенное Богомъ и Его пророкомъ, какъ на запрещенное, и съ тъми изъ людей Писанія (т. е. іудеями и христіанами), которые не имъютъ въры къ истинъ (т. е. исламу). Воюйте съ ними, покуда они не заплатять дань (джизьё جزية— выкупъ за голову) всъ безъ исключенія и не будутъ усмирены» (').

Такъ магометовъ законъ велить своимъ последователямъ поступать немусульманами! СЪ Очевидно, послъдователи такого закона должны были сдълаться самыми жестокими, безпощадными притъснителями христіанъ, если послъдніе подпадали подъ ихъ иго. Напрасно нъкоторые изъ мнимыхъ хрістіанъ (2) стараются доказать, будто Магометъ заповъдалъ послъдователямъ только мирныя отношенія какъ къ христіанамъ, такъ и вообще къ членамъ другихъ въроученій, и будто его непріязненныя выраженія и повелънія временное значеніе, имвють только касаются только военныхъ обстоятельствъ, которыми они

<sup>(1)</sup> Алкоран. гл. 9, ст. 29. стр. 135. Девятая глава корана вообще проникнута заповъдями, чтобы мусульмане воевали противъ немусульманъ; поэтому-то, говорятъ нъкоторые арабскіе толковники корана (см. Базави Тавсиръ стр. 376), глава эта не имъстъ обыкновеннаго заглавія, находящагося предъ прочими главами корана: «во имя Бога милостиваго и милосердаго». На этуже главу опираются, главнымъ образомъ, изувърные ревнители ислама, почитая войну противъ немусульманъ вообще и противъ христіанъ въ частности веобходимою обязанностію каждаго мусульманина.

<sup>(2)</sup> Напр. нъмецкій оріенталистъ Герокъ. С. F. Gerock: Versuch einer Christologie des Corans. Hamburg und Gotha. 1839.

будто и были вызваны. Въ коранъ, какъ мы видъли, бевотносительно заповъдуется война противъ невърныхъ, подъ которыми разумънстся и христіане (1); кромъ того, вся исторія мусульманства, послъ Магомета, какъ увидимъ ниже, носитъ на себъ печатъ дикой, изступленной, волиственной вражды къ христіанамъ. Откуда же этотъ воинственный, разрушительный духъ въ мусульманствъ, если онъ не вдохнутъ въ него самимъ Магометомъ? Отчего ближайніе послъдователи и непосредственные прееминки Магомета (2), которымъ онъ оказывалъ дружеское

<sup>(\*)</sup> Въ коранъ христіане неръжко называются كأمرون кноврами, невърными, но чаще مشركون мушряками, т. е. придающими товарищей Богу. Послъднее изъ этихъ названій придано христіанамъ потому, что они содержатъ учение о пресв. Троимъ, ноторато не понялъ Магометъ.

<sup>(\*)</sup> Современники Магомета, называемые у мусумьмань асхабажи т. е. спутинками, теварищами жиепророка, польвуются въ мусульманствъ особеннымъ уваженіемъ, и слова и поступки ихъ поинтаются закономъ для всякаго мусульманина. Ихъ имена произносятся
и пишутся мусульманами не иначе, какъ съ прибавленіемъ можитвеннаго выраженія міся облаговолить къ нему Богъ»!, подобно тому, какъ къ имени самаго Маговолить къ нему Богъ»!, подобно тому, какъ къ имени самаго Магомета и пророковъ прибавляють облагословеніе ему»! Кромѣ того, какъ во
всёхъ молитвахъ, такъ и въ началь всякой книги, послѣ славословін Богу, сифауетъ непременно: послъ славословін Богу, сифауетъ непременно: мухаммядинъ ва аля алиги ва асхабиги,
т. е. сблагословеніе Божіе и миръ Магомету и семейству его и товарищамъ (асхабамъ) его».

довъріе, которые отъ него самого приняли во всвхъ подробностяхъ его мнънія, и которымъ поэтому лучше всего должны быть извъстны точныя, однажды навсегда установившіяся, мысли Магомета, - отчего они всегда отличались изступленнымъ преслъдованіемъ всвхъ немусульманъ, если они ве были возбуждены къ тому духомъ евоего учителя? Но какъ бы ни разсуждали изслъдователи мусульманства, т. е. самъ ли арабскій лжепророкъ думаль внушить своимъ посльдователямъ духъ изступленной нетерпимости и жестокаго обращенія съ немусульманами, яли же вина всъхъ гоненій и бъдствій, какія терпъли и терпять христіане въ мусульманских странахъ отъ своихъ поработителей, падаетъ единственно на ивступлевныхъ послъдователей ислама, незаотъ самого Магомета (1), для васъ важно то, какъ послъдователи Магомета понимали н понимають законь его, и какъ свое пониманіе выражали и досель выражають на дъль. По мусульманскому ученю, весь міръ раздъляется только на двъ страны: на даруль-исламъ и дарулькарбъ (دارالحرب دارالاسلام), т.е. на страну ислама и страну войны; средины между ними нътъ, такъ что поэтому мусульмане постоянно должны быть въ войнъ съ немусульманами, и джигадъ или свя-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Чего, впрочемъ, инжикъ нельяя допустить: мбо отнуда же это изувърство въ магометанахъ, если не мэъ духа магометова закона?

щенная война для славы и распространенія ислама въ учебныхъ богословскихъ книгахъ мусульманъ поставляется въ число заповъдей фарзъ فرف (¹), — первыхъ, коренныхъ, священныхъ обязавностей мусульманина.

Вслъдствіе такого воинственнаго направленія, заключающагося въ духъ и отличительныхъ свойствахъ магометова закона, послъдователи Магомета не остались навсегда въ предълахъ одной Аравіи, но вскоръ, по смерти своего лжепророка-законодателя, быстрымъ потокомъ выступили изъ предъловъ своего полуострова и разлились по всему востоку.

Еще при жизни Магомета постепенно покорены были мусульманами всъ племена аравійска-го полуострова. Племена, исповъдывавшія писанный законъ (اهل الثاناب люди книги), т. е: племена іудейскія и христіанскія, покорившіяся на основаніи договоровъ, получили отъ самого Магомета право оставаться при своей въръ; но зато они

<sup>(1)</sup> Въ мусульманскихъ богословско-юридическихъ книгахъ различается двоякій фарзъ: фарзу-эйнъ и фарзу-кифая, фарзъ лица и фарзъ общества. Перваго рода фарзъ исполняется лично каждымъ мусульманиномъ; исполненіе втораго рода фарза требуется только отъ цѣлаго общества, но не отъ каждаго члена его лично, такъ что если нѣсколько членовъ исполнятъ эту обязанность, то ни на комъ нѣтъ грѣха; если же никто не исполнитъ, то грѣхъ на всемъ обществъ. Джигадъ всегда почитается фарзомъ кифая: мусульмане вообще должны непрестанно вести войну съ немусульманами; но когда нападаютъ на мусульманъ сами немусульмане, тогда джигадъ становится фарзу айнъ, такъ что даже женщины и рабы, не спрашивая позволенія своихъ господъ, должны сражаться. Казембек. Мухтасар-уль-Викая, гл. о Джигадъ. Казань. 1290 г. гиджры.

должны были платить тяжкую дань и подчиниться крайне стъснительнымъ условіямъ (1). При жизни же самого Магомета произошло и первое столкновеніе мусульманъ съ христіанами византійской
имперіи. По взятіи іудейской кръпости Хайбаръ,
Магометъ отправилъ пословъ къ арабамъ-христіанамъ, жившимъ на границахъ Сиріи во владъніяхъ греческихъ, съ требованіемъ, чтобы они
приняли его ученіе. Арабы-христіане осмъяли
пословъ Магомета, а одинъ изъ нихъ, именно
Харисъ ибнъ-Умайръ, былъ убитъ по повельнію
Амру бенъ-Шурагбиль, князя изъ покольнія царей гассанскихъ (2), управлявшаго городомъ Мута

<sup>(1)</sup> Въ фетвъ ибнъ-Наккаха, помъщенной въ Journal asiatique 1851 Novembre—Decembre, Абу-Даудъ мединскій, изучавшій преданія подъ руководствомъ Абу-Гурейры-ибнъ-Аббасъ (въ 117 гидж. т. е. 755 г. Іис. Христ. умер.) разсказываетъ, что Магометъ далъ миръ христіанамъ Наджрана (знам. города въ Іеменъ) подъ тъмъ условіемъ, чтобы они ежегодно платили мусульманамъ по 1000 одеждъ; сверхъ того, единовременно они должны были дать своимъ побъдителямъ 30 кольчугъ, 30 верблюдовъ, 30 лошадей и по 30 штукъ всякаго оружія, какимъ они сражались съ мусульманами. За это мусульмане объщали не разрушать христіанских дерквей, не изгонять священниковъ ихъ и не принуждать христіанъ къ принятію ислама, если последніе сами не подадуть нь тому повода нарушеніемь обязательства. По другимъ преданіямъ мусульманскимъ, однимъ изъ условій обязательства, взятаго съ христіанъ аравійскихъ, было то, чтобы христіане не строили новыхъ церквей и не поновляли разрушенныхъ мусульманами. Journal asiat. 1852. Janvier—Fevrier. Наконецъ христіанскій городъ Эла (на синайскомъ полуостровъ) сохранилъ свое существованіе, признавъ власть Магомета и обязавшись ежегодно платить ему 300 золотыхъ монетъ. А. Порфир. Первое путешествіе въ синайскій монастырь. стр. 129. Спб. 1856.

<sup>(2)</sup> Цари гассанскіе, по обращеніи къ христіанству, завистли отъ византійской имперіи, и хотя константинопольское правительство не имъло на нихъ большаго вліянія, однако право на управленіе областію они получали отъ наслъдниковъ Константина великаго и сра-

во имя императора Ираклія. Вслідствіе этого Магометь въ 629 г. отправиль противъ имперіи трекъ-тысячное войско, подъ начальствомъ своего отпущенника, Звіда, чтобы на границахъ Палестины начать кробавую борьбу противъ христіанотва. При Мутъ мусульмане въ первый разъ встретились съ гренами. Зейдъ палъ въ началъ сраженія и Халидъ ибнъ-Валидъ, принявъ начальство, отступиль съ ослабъвшимъ войскомъ, не успъвъ одержать побъды. Но неуспъхъ самого лжепророка въ войнъ съ имперіею не могъ остановить воинственныхъ порывовъ его послъдователей, яростно возбужденныхъ къ войнъ проповъданною имъ новою върою.

Что замышляль и чего не успъль исполнить самъ Магометь, то довершили его преемники. По смерти Магомета, тесть его Абу-Бекръ, еще при жизни лжепророка, во время его больэни, исправлявшій всв его обязанности (т. е. предстоятельствоваль на молитвахъ и распоряжался въ дълахъ гражданскаго управленія), приняль титуль калифа, т. е. намъстника лжепророка и властителя всвхъ мусульманъ. Едва Абу-Бекръ успълъ утвердить за собою калифатъ и усмирить недовольныхъ внутри полуострова (Аравіи), какъ немедленно выслаль въ предълы имперіи войска подъ начальствомъ полководцевъ, воспитанныхъ въ школь Магомета, коковы были: Ха-

жались за грековъ въ войнъ между имперіого и персидскимъ царствомъ. Desvergers Arabie. Paris. 1847. pag. 183.

лидь, Абу-Обейдъ и Амру бенъ-Асы. Послъ покоренія Муты и Босры, Амру бенъ-Асы осадилъ Газу. Когда газскій градоначальникъ спросиль его, зачемь онь приступиль къ городу, Амру даль такой ответь, который ясно обличиль отличительное свойство войны, объявленной имперін процовъдниками новой въры. Амру отвъналь: «владыка нашъ повельлъ намъ сражаться съ вами, если не примете нашей въры и такимъ образомъ не сдълаетесь нашими союзниками и братьями. Если же этого не хотите, то платите намъ дань на въки, доколъ будете жить между нами. Если же и этого не хотите, то между вами и нами будетъ только мечъ и мы будемъ бить васъ, исполняя заповъдь Божію» (1). Въ 634 г. Газа сдалась. Въ томъ же году 23 августа, - въ тотъ самый день, въ который умеръ въ Мединъ Абу-Бекръ, палъ предъ оружіемъ мусульманъ и укръпленный Дамаскъ, сдълавшійся вскоръ посль того столицею калифовъ. По свидътельству арабскаго писятеля Шейха Альмякина, по договору, въ силу котораго сдался Дамаскъ Халиду бенъ-Валидъ, дамаскская соборная церковь св. Іоанна крестителя раздълена была на двъ половины, изъ коихъ одна осталась христіанского церковію, а другая обращена была въ мечеть (2). Особен-

<sup>(1)</sup> Альмяк. Hist. Saracen. pag. 19. Подобный же отвътъ далъ Амру бенъ-Асы, когда взятъ былъ въ пленъ въ сражения при Александрии. Тамже, стр. 23.

<sup>(2)</sup> Hist. Saracen. pag. 25. — Это раздъление впослъдствии повело къ спорамъ между христіанами и магометацами о правахъ на храмъ. См. ниже.

но много завоеваній сдълано было при преемникъ Абу-Бекра, Омаръ бенъ-Хаттабъ. Въ 635 г. покорены оружіемъ мусульманъ Иліополь (нынъ Бальбекъ), Кенесринъ (древняя Халкида), Лаодикія и Эмеса. Послъ упорной битвы мусульманъ съ императорскими войсками при ръчкъ Іермукъ, близь Тиверіады, Омаръ повельлъ своимъ войскамъ обратиться на Герусалимъ, священный и для мусульманъ, какъ мъсто погребенія ветхозавътныхъ пророковъ и мнимаго вознесенія Магомета на небо. По первому повелънію калифа пятитысячный отрядъ арабскихъ войскъ, подъ начальствомъ Абу-Софіана, подступилъ къ стънамъ іерусалимскимъ. Жители Іерусалима отвергли всъ предложенія о сдачъ и отбили первые приступы, продолжавшіеся десять дней. Главный военачальникъ Абу-Обейда, приведшій съ собою остальныя арабскія дружины, думалъ устрашить осажденныхъ своими несмътными полчищами и къ нимъ письмо такого содержанія: написалъ «мы требуемъ отъ васъ, чтобы вы призналя единаго Бога и Магомета, пророка Божія, и страшный день судный, и воскресеніе мертвыхъ. Когда согласитесь на это исповъданіе, намъ нельзя уже будетъ ни проливать кровь вашу, ни расхищать имущества и чадъ вашихъ; если же отречетесь отъ этого, то должны платить дань, иначе пошлю противъ васъ людей, которые болъе любять смерть, нежели сколько вы сами любите упиваться виномъ и пресыщаться свинымъ мя-

сомъ (1); и я не оставлю васъ, если это угодно будетъ Богу, доколъ не порабощу васъ и дътей вашихъ, истребивъ и тъхъ, кто сражался за васъ» (2). Мужественные защитники святаго града не устращились угрозъ непріятеля и въ теченіи четырехъ мъсяцевъ продолжались вылазки, стоившія много крови и осажденнымъ и осаждавшимъ. Тогдашній патріархъ св. Софроній своими рачами поддерживаль мужество гражданъ. Но, послъ двухлътней осады, Іерусалимъ сданъ былъ патріархомъ на капитуляцію самому калифу Омару. Омаръ далъ отъ себя охранительную грамату іерусалимскимъ христіанамъ: «во имя милостиваго и милосердаго Бога, Омаръ бенъ-Хаттабъ даруетъ безопасность городу Элін, какъ самимъ гражданамъ, такъ и ихъ женамъ и дътямъ, имуществу и всъмъ ихъ церквамъ: онъ не будутъ ни сломаны, ни закрыты» (3). Но за эту безопасность христіане обложены были тяжелою податью и подчинились другимъ тяжкимъ условіямъ. Подписавъ условія, на которыхъ сдался Іерусалимъ, Омаръ вступилъ въ городъ. По свидътельству Альмякина (4), Омаръ посътилъ церковь воскресенія и помолился на ступеняхъ

<sup>(</sup>¹) Употребленіе вина запрещено магометанамъ 92 и 93 стихами 5 главы, а мяса 4 стихомъ тойже главы корана. Алкоран. стр. 87—88. 78—79. М. 1864.

<sup>(2)</sup> Marign. Hist. des Arab. t. I. p. 273 — 290.

<sup>(</sup>в) Альмяк. стр. 28.

<sup>(4)</sup> Альмяк. стр. 28.

ея, потомъ спросилъ у патріарха о мъсть храма Соломонова и, когда оно было указано, очистилъ его и заложилъ на немъ мечеть. Другіе христіанскіе льтописцы присовокупляютъ, что, видя это, Софроній со слезами сказалъ: «теперь по-истинъ будетъ на святомъ мъсть мерзость запустънія, предсказанная пророкомъ Даніиломъ» (1).

Окончивъ дъла въ Герусалимъ, калифъ возвратился въ Медину. Между тъмъ полководцы его продолжали завоевывать Сирію, Въ скоромъ времени, послъ упорнаго сопротивленія, палъ Алепъ, важный по своей торговлъ и населенности, а за нимъ (въ 639 г.) и Антіохія (2), по своему гражданскому и церковному значенію уступавшая развъ только Константинополю. Когда такимъ образомъ важнъйшіе города востока покорялись мусульманамъ, императоръ Ираклій удалился въ Константинополь, оставивъ брани сына своего Константина; но и этотъ, не видя нигдъ ни средствъ, ни силъ къ сопротивленію, принужденъ быль бросить область, которая съ его удаленіемъ вся перешла во власть мусульманъ. Съ паденіемъ (въ 639 г.) Кесарія

<sup>(\*)</sup> Θεοφάνε χοονογοάφια. Venetiis. 1729. σελ. 224. Pauli diaconi Histor. miscell. in Patrolog. curs compl. tom. XCV. p. 1046.

<sup>(2)</sup> По Θеофану, Антіохія покорена арабами въ 638 г. (χονογο. σελ. 224), а по одной арабской рукописной исторіи Антіохіи— въ 639 г. при патріархѣ православномъ Григоріи. Шесырев. Антіох. Церковь (Москвит. 1844. № 11).

палестинской, гдв было средоточіе императорскаго управленія въ Сиріи, кончилось на востокъ владычество кесарей. Такъ въ короткое время, въ семь только лътъ, столько знаменитыхъ городовъ востока, одинъ за другимъ, покорились мусульманамъ, — и святыя мъста, гдъ въ скромной тишинъ совершались таинства святой Въры, по неисповъдимымъ судьбамъ промысла Божія, сдълались добычею злъйшихъ враговъ христіанства.

Послъ совершеннаго покоренія Сиріи арабами туже участь испытала и плодоносная долина Нила. Арабы скоро и безъ труда овладъли Египтомъ. Внутреннее раздъленіе, бывшее слъдствіемъ давнихъ споровъ о въръ и въ царствованіе Ираклія перешедшее въ крайнее ожесточеніе, было главною причиною успъха мусульманъ въ Египтъ (1).

Въ 639 г. мусульмане вступили въ Египетъ и, послъ сраженія съ греческимъ войскомъ при Пелузіумъ, осадили греческую кръпость Вавилонъ (слабые остатки знаменитаго въ древности Мемфиса). Начальникъ этой кръпости и правитель верхняго Египта, Мокукосъ, урожденецъ египетскій и, по своимъ родственнымъ отношеніямъ и въроисповъданію, привязанный къ дълу противной правительству партіи коптовъ, по соглашенію съ главами коптской партіи въ общемъ со-

<sup>(1)</sup> Renaudot. Histor. patriarch. alexandr. jacobit. pag. 164. Paris. 1713.

браніи, заключилъ съ Амру договоръ (¹), въ силу котораго копты подчинились калифу съ обязательствомъ ежегодно платить по два динарія съ души, исключая стариковъ, женщинъ, дътей и духовенства, и за это Амру объщалъ имъ пощаду и охраненіе ихъ Въры. Греки, принужденные бъжать отсюда, укръпились въ Александріи. Амру осадилъ Александрію. Осада продолжалась четырнадцать мъсящевъ. Копты, по свидътельству Макризи (²), усердно помогали мусульманамъ. Наконецъ въ декабръ 640 г. (³) Александрію взяли приступомъ и весь Египетъ призналъ надъ собою власть калифа Омара.

При преемникъ Омара Османъ, въ 647 г., завоеваны были греческія области съверной Африки, а въ слъдующемъ 648 г. островъ Кипръ (4). Въ царствованіе Константина Погоната арабы напали и на самую столицу имперіи. Калифъ Муавія снарядилъ многочисленный флотъ и отправилъ его, подъ начальствомъ Софіана-ибнъ-Ауфъ, къ берегамъ Оракіи. Семь лътъ арабы осаждали Константинополь со всъмъ изувърствомъ; но его спасло заступленіе Божіей Матери. Арабы отступили съ потерею большей части флота и

<sup>(\*)</sup> Renaudot. тамже, pag. 162.

<sup>(2)</sup> Исторія коптовъ ذكر قبوط Шейха, Имама-ибнъ-Аббасъ-Ахмедъ-бенъ-Али-Такы-д-динъ-аль-Макризи, изданная на арабскомъ языкъ съ нъмецкимъ переводомъ F. Wüstenteld. стр. 51. Göttingen. 1845.

<sup>(5) 20</sup> г. гидж. въ месяце Мухаррамъ. Альмяк. стр. 24.

<sup>(4)</sup> Альмяк. стр. 30.

30.000 войска (¹). Но преемникъ Погоната Юстиніанъ Ринотметъ принужденъ былъ (въ 690 г.) уступить арабамъ Арменію (²).

Бурное время завоеваній арабовъ, кончившееся подчинениемъ игу мусульманъ трехъ патріаршихъ округовъ, безъ сомнънія, было тяжелымъ временемъ для христіанъ востока. Если вообще война есть великое народное бъдствіе, то война дикихъ сыновъ степей, изступленныхъ послъдователей ислама, которыхъ самая въра учитъ быть жестокими къ немусульманамъ, по-истинъ могла быть только самымъ ужаснымъ бичемъ для христіанъ восточныхъ (3). Ужасъ и страшное опустошеніе всюду следовали за оружіемъ магометанъ, а затымь естественныя слъдствія опустошеніяголодъ и моровая язва (4). Огромные налоги, которыхъ требовали мусульмане съ побъжденныхъ за пощаду жизни, должны были истощить и самыя богатыя страны. Многіе города, взятые приступомъ (\*), преданы были на разграбленіе, здъсь никому и ничему не было пощады. Варвары грабили все и производили всякаго рода

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. χρονογο. σελ. 234.

<sup>(2)</sup> Paul. diac. Hist. miscel. p. 1059.

<sup>(3)</sup> Замѣчательны прозванія, какія давали современники арабскимъ вождямъ. Такъ, лѣтописецъ Өеофанъ о Халидѣ ибнъ—Валидъ говоритъ: ' $A\mu\eta\varrho\bar{\alpha}_{S}$  (т. е. эмиръ آم повелитель или полководецъ)  $\delta$  Ха $\lambda$ є $\delta$ о $_{S}$ ,  $\delta$  $\nu$   $\lambda$ є́ $\gamma$ вої Ма $\chi$ си $\varrho$ а $\nu$   $\tau$  $\bar{s}$  Θε $\bar{s}$  (котораго называютъ мечемъ Божіимъ).

<sup>(4)</sup> Альмяк. Hist. Saracen. pag. 30.

<sup>(5)</sup> Газа, Кесарія, Александрія и другіе.

насилія, ругались надъ святынею христіанъ и жгли ихъ церкви (1), какъ мъста, особенно имъ ненавистныя. Среди ужасовъ опустошительной войны не оставалась безъ дъйствія и крайняя ревность о всемърномъ распространении ислама, столь свойственная ему. Послъдователи ислама при всякомъ случав и прежде всего (2) старались навязать побъжденнымъ свою въру, для прославленія и распространенія которой они главнымъ образомъ и сражались. Въ этихъ печальныхъ обстоятельствахъ люди слабодушные, изъ мірскихъ выгодъ, отрекались отъ святой Въры на той самой земль, которая запечатльна была и кровію Спасителя, и становились (в) въ ряды враговъ креста Христова; тъ же, которые устояли въ Въръ среди тяжелыхъ испытаній, большею частію бъжали въ горы и мъста безопасныя, унося съ собою, отъ жадности и презорства невърныхъ, свящ сосуды, церковную утварь и св. мощи. Многіе совсьмъ оставляли отечество и искали убъжища въ свободныхъ отъ мусульман-

<sup>(1)</sup> Такъ въ Александріи, кромѣ многихъ другихъ, сожисна была церковь святаго свангелиста Марка. Renaudot. p. 163.

<sup>(°)</sup> См. приведенныя нами выше прокламация Амру и Абу— Обейды.

<sup>(3)</sup> Таковъ напр. былъ императорскій префектъ города Алеппо, котораго арабскіе льтописцы называють: Юкижна. Овъ до послъдней крайности защищаль городъ противъ Абу-Обейды; но, принужденный уступить силь арабовъ, не только принялъ исламъ, но, послъ отступничества, самъ сдълался однимъ изъ ожесточенныхъ и наиболье опасныхъ враговъ христіанъ. Ему обязаны арабы, между прочимъ, покореніемъ Антіохім.

скаго меча областяхъ греческихъ, или же въ отдаленныхъ странахъ запада. Другіе удалялись въ монастыри и пустыни и среди молитвъ и иноческихъ подвиговъ, съ упованіемъ на одного Бога, ожидали конца своей жизни (1).

Таковы были бъдствія восточныхъ христіанъ во время нашествія мусульманскихъ завоевателей. Каковы же были отношенія мусульманъ-завоевателей къ побъжденнымъ христіанамъ, когда послъдніе сдълались поддаными мусульманскихъ государей, подчинились мусульманскимъ гражданскимъ законамъ, и каково было вообще состояніе восточнаго христіанства подъ мусульманскимъ правительствомъ?

На основаніи заповъди корана мусульмане давали покореннымъ ими христіанамъ, въ видахъ обращенія ихъ впослъдствій къ исламу, аманъ іли безопасность, за плату опредъленной дани (2). Эта дань, наложенная на христіанъ въ качествъ выкупа изъ плъна, какому они подвергались вслъдствіе завоеванія, какъ-бы очищала ихъ предъ мусульманскимъ закономъ отъ непринятія ислама, и христіане, сдълавшись подданными мусульманскаго государства, имъли нъкоторое право, по-

<sup>(1)</sup> Такъ, по свидътельству православнаго патріарха алексадрій скаго Евтихія Санда, Ваганъ, родомъ армянинъ, императорскій военачальникъ, послѣ пораженія при Аджнаданъ, бъкалъ въ пустыню горы Синая, гдѣ принялъ схиму и провелъ остатокъ дней своихъ въ составленіи толкованій не псалмы. Desverger. Arabie. p. 226.

<sup>(2)</sup> Алкоран. гл. 9, ст. 6. стр. 133. М. 1864. Снес. Тавсирь Бейзавія, по лейпцигскому изданію Флейшера, стр. 213.

добно мусульманамъ, пользоваться покровительствомъ гражданскихъ законовъ и обезпеченіемъ какъ личной безопасности, такъ и цълости имущества. «Когда невърные, говоритъ Али (1), четвертый калифъ, платятъ намъ дань, то чрезъ это кровь (т. е. жизнь) ихъ поставляется въ одинъ уровень съ нашею кровію и имущество ихъ-съ нашимъ имуществомъ». Но эти слова, высказанныя въ мгновенномъ порывъ справедливости, не служатъ однако подлиннымъ выраженіемъ дъйствительнаго состоянія, въ какомъ всегда находились немусульманскіе подданные арабскихъ калифовъ. Правда христіане могли отправлять богослуженіе по предписаніямъ своей Въры; но эту возможность они покупали ценою таких униженій, какія только могла придумать изувърная нетерпимость побъдителей ихъ. Въ фетвъ (2) ибнъ-Наккаха (8), ученаго мусульманскаго правовъда VIII въка гиджры (XIV по Р. Х.), сообщается отъ имени Абдур-Рахмана ибнъ-Гоунамъ (1) обязательство, какое обыкновенно требовалъ Омаръ I съ покорявшихся ему христіанъ. Абдур-Рах-

<sup>(1)</sup> Desvergers Arabie. p. 213.

<sup>(\*)</sup> Фетва فنوى решеніе муфтія — истолкователя закона — на какой нибудь юридическій вопросъ.

<sup>(5)</sup> Фетва ибнъ-Наккаха, въ французскомъ цереводѣ, помѣщена въ Journal asiatique. Novembre — Decembre. 1851.

<sup>(4)</sup> Абду-р-Рахманъ ибнъ-Гоунамъ аль-Ашори упоминается, въ біографическомъ словаръ Соути, въ числъ асхабовъ (спутниковъ) Магомета. Онъ умеръ въ 78 г. гиджры.

манъ говоритъ: «мы писали отъ имени христіанъ Омару ибнъ-Хаттабъ слъдующее: "мы просимъ у васъ амана (безопасности, покровительства) для себя самихъ, семействъ своихъ, имущества своего и для всъхъ нашихъ единовърцевъ: за что въ отношеніи къ вамъ обязуемся впредь не строить въ городахъ нашихъ и въ ихъ окрестностяхъ ни монастырей, ни церквей, ни архіерейскаго дома, ни монашескаго скита, также не поновлять то, что будетъ разрушено, или что уже находится въ рукахъ мусульманъ (1). Мы не будемъ возбранять мусульманамъ входить въ наши церкви какъ днемъ, такъ и ночью; мы будемъ отворять церковныя двери для проходящихъ и путешественниковъ; будемъ принимать къ себъ всякаго путешествующаго мусульманина и кормить его въ продолженіе трехъ дней; не будемъ давать убъжища врагамъ государства ни въ церквахъ, ни въ домахъ нашихъ и не будемъ таить никакого коварства противъ мусульманъ; не будемъ учить дътей своихъ корану (2); не будемъ ни проповъдывать закона своего, ни призывать кого либо къ нему; также никому изъ своихъ не будемъ

<sup>(1)</sup> Это, кажется, также относится къ церквамъ, монастырямъ и къ другимъ общественнымъ зданіямъ христіанскимъ.

<sup>(3)</sup> Впослѣдствіи мнѣнія улемовъ (ученыхъ) относительно чтенія корана немусульманами раздѣлились. Секта Малика запрещаетъ имъ читать коранъ, секта Абу-Ханифя (которой слѣдуютъ константинопольскіе турки и русскіе татары) дозволяетъ, а Шафеи двухъ мнѣній: съ одной стороны, дозволяетъ имъ изучать коранъ, въ томъ предположени, что занятіе имъ показываетъ склонность къ исламу, а съ другой — запрещаетъ, изъ опасенія, чтобы немусульманинъ не сдѣлалъ корана предметомъ насмѣшки.

препятствовать, если онъ пожелаеть, переходить въ исламъ. Будемъ всячески оказывать мусульманамъ почтеніе и уваженіе и вставать для нихъ съ мъста, когда они пожелаютъ състь. Не будемъ уподобляться имъ чемъ бы то ни было въ одеждв, ни чалмою, ни сандаліями, ни клочкомъ волосъ на головъ. Не будемъ употреблять въ языкъ своемъ ихъ выраженій (1) и не будемъ принимать ихъ прозваній. Не будемъ вздить въ съдлахъ, ни носить сабли; не будемъ ни дълать, ни носить на себъ никакого оружія; не будемъ. дълать выръзки на печатяхъ поарабски; не будемъ продавать кръпкихъ напитковъ. Будемъ брить переднія части головы (2); будемъ сохранять старыя формы въ одеждъ; опоясываться будемъ посрединъ тъла; не будемъ выставлять . наружу ни крестовъ (\*), ни книгъ нашихъ на

<sup>(1)</sup> Каковы напр. выраженія, употребляемыя только между мусульманами: салямъ алейкумъ السلامانيك «миръ вамъ», мархабанъ «добро пожаловать»: подобными выраженіями христіане не только не могутъ обмѣниваться съ мусульманами, но даже и употреблить ихъ между собою.

<sup>(2)</sup> Въ отличе отъ мусульманъ, которые выбриваютъ всю голову.

<sup>(\*)</sup> Новодомъ нъ запрещение ставить на перквахъ кресты послужила постройка омаровей мечети въ Герусалимъ. Когда мечеть эта, быть межетъ, отъ неиснусства строителей, стала колебаться на своемъ основаніи, то іудеи, изъ ненависти къ христіанамъ, сказали суевърному Омару, что причиною этого — крестъ на церкви, стоявщей на горѣ Елеонской. Крестъ немедленно былъ снятъ, а впослѣдствіи стали смимать кресты и со всілъ кристіянскихъ церквей. Овофор. горооро, огд. 226.

улицамъ, посвидаемымъ мусульмамами, а твиъ менъе на площадяхъ. Будемъ авонить въ била при церквахъ тихо и не будемъ возвышать голоса при чтеніи въ церквахъ своихъ, въ присутствіи мусульманъ; не будемъ пътъ, провожая покойника; не будемъ носить на улицахъ ни ваій, ни иконъ, ни свътильниковъ; не будемъ хоронить иокойниковъ своихъ въ сосъдствъ съ мусульманими. Не будемъ брать рабовъ изъ военной добыни мусульманъ и не будемъ стараться видъть что нибудь внутри мусульманскихъ домовъ".

«Когда я принесъ, — продолжаетъ Абдуръ-Ракманъ, — этотъ актъ къ Омару ибнъ-Хаттябъ, онъ прибавилъ: "и не будемъ бить никого изъ мусульманъ".

"Таковы условія, подъ которыми подписынаемся мы и всв члены нашего народа, и на которыхъ получаемъ аманъ. Если же мы нарушимъ хотя одно изъ этихъ условій, которыми обязуемся предъвами; то мусульмане будутъ свободны отъ всякаго зиммета (¹) по отношенію къ намъ и имъ позволено будетъ поступать съ нами, какъ съ бунтовіщиками и матежниками".

«Омаръ, — продолжаетъ Абдуръ-Рахманъ, — сказалъ мнъ; «подници имъ, что они просятъ, но

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Зимметь 4.5 есть обязательство или долгь, лежащій на комъ нибудь. Отсюда, какъ прежде въ арабскомъ калифать, такъ и досель еще въ Турціи, немусульманскіе подданные называются зимміями, т. е. такими людьми, которые состоять подъ охраненіемъ обязательства.

присоедини еще два новыя условія, которыя я налагаю на нихъ, сверхъ тъхъ, которыя они уже подписали, — что они никогда не будутъ покупать рабовъ, принадлежащихъ мусульманамъ, и что тотъ, кто съ намъреніемъ ударитъ мусульманина, тъмъ самымъ поставленъ будетъ внъ закона, внъ обезпеченій этого договора»».

Нафи (1), въ тойже фетвъ ибнь-Наккаха отъ имени Аслама, отпущенника Омарова, передаетъ слъдующее: «Омаръ ибнъ-Хаттабъ относительно сирскихъ христіанъ предписалъ отнюдь не дозволять христіанамъ употребленіе стремянъ, позволять имъ вздить только на выючныхъ свдлахъ, свъшивая ноги на одну сторону; но и это дозволять имъ только въ мъстахъ отдаленныхъ и безлюдныхъ; въ мъстахъ же видныхъ и особенно населенныхъ, внутри городовъ, гдъ могутъ оскорбляться такимъ зрълищемъ взоры мусульманъ, это, великій Богъ (Аллахъ акбаръ اللهاكير! никакъ не можетъ бытъ терпимо, развъ только можно сдвлать исключение въ пользу дряхлыхъ стариковъ». Таковы условія, заключаетъ ибнъ-Наккахъ, наложенныя на христіанъ Омаромъ ибнъ-Хаттабомъ!

Не смотря на всю тяжесть такого обязательства, изувърство мусульманъ дълало его часто еще болве тягостнымъ. Правда, иногда не испол-

<sup>(\*)</sup> Наен понъ-Абдуръ-Рахманъ, уроженецъ исеаганскій, умеръ въ началь втораго въка гиджры. Journal asiat. Тамже.

нялись во всей строгости и эти жестокія для христіанъ условія: какъ частные правители областей, такъ и самые калифы, по особеннымъ обстоятельствамъ времени, по политическимъ видамъ, по своимъ личнымъ свойствамъ, а чаще всего по свойственной арабскому племени жадности къ деньгамъ, оказывали христіанамъ снизжожденіе, двлали нъкоторое послабленіе противъ строгихъ предписаній Магомета и законовъ Омара, позволяли, напр. поновлять церкви, обветшавшія отъ времени, или по какимъ нибудь другимъ обстоятельствамъ разрушенныя, а иногда даже и строить новыя (1), хотя, конечно, то и другоеза большія деньги; иногда принимали христіанъ къ себъ на службу въ качествъ секретарей н канцелярскихъ чиновниковъ, врачей, никовъ, иногда давали имъ и другія, болье важныя, должности. Но эти временныя послабленія часто подавали поводъ только къ большему угнетенію христіанъ: имамы (2) и уле-

<sup>(1)</sup> По мусульманскому преданію, Магометъ сказалъ: «въ исламѣ нѣтъ церкви; въ исламѣ не строятъ ни церкви, ни синагоги, ни ноновляютъ разрушеннаго». На этомъ основаніи, говоритъ ибнъ-Наккахъ, халифъ Омаръ ибнъ-Хаттабъ предписалъ разрушить всѣ церкви, не существовавшія до ислама, и запретилъ строить новыя.

<sup>(2)</sup> имамъ значитъ: стоящій напереди, предстоятель. Такъ называются у мусульманъ особенныя должностныя лица, которыя предстоятельствуютъ на общественной молитвъ, читаютъ съ каоедры въ мечети коранъ и хутбу (родъ проповъди, въ которой, послъ славословія Богу и благословен:я Мухаммеду, его семейству и асхабамъ,

мы (1), изувърные поборники мусульманскаго закона, находили случаи вразумлять снисходительныхъ правителей угрозами и гнава Божія въ настоящей жизни и жестокихъ мукъ огня геенскаго въ будущей, возвращали ихъ къ свойственной исламу жестокости къ немусульманамъ. И часто областные намъстники и калифы, сознательно или безсознательно допускавшіе послабленіе въ отнохристіанамъ, — вслъдствіе подобныхъ внушеній изувъровъ не только уничтожали всъ льготы, какія прежде христіане успъвали получить отъ нихъ самихъ или ихъ предшественниковъ, но еще, какъ-бы въ вознаграждение своихъ преж--оп кызвон жин жанторп иказыки, издавали противъ нихъ новыя постановленія болье тяжкія, чъмъ извъстныя условія Омарова договора, неръдко старались насильственно обращать ихъ въ исламъ, и тъхъ, которые оказывались твердыми въ своей въръ, подвергали тяжкимъ страдаціямъ, пыткъ, заключенію, даже смертной казни.

Такимъ образомъ, исторія восточнаго христіанства въ арабскомъ калифатъ представляетъ картину постояннаго униженія христіанъ во внъшнемъ состояній и рядъ открытыхъ гоненій, ко-

предлагаются предстоящимъ нравственным назидація), также наренаютъ новорожденнымъ имена, совершаютъ браки и читаютъ молитвы при погребеніи. Впрочемъ, за отсутствіемъ имама все это можетъ дълать и всякій другой мусульманинъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Улема عَلَمَا وَ множ. ч. от аличь, ولم بر что значить: знаюющій, ученьій.

торыя чрезъ болве или менве продолжительные промежутки времени воздвигало на нихъ мусульманское правительство.

Явное гоненіе на христіанъ, если не во всемъ калифать, по крайней мъръ въ Египть, начинается съ парствованія Абду-ль-Малика ибнъ-Мерванъ (684-706). Абдуль Маликъ самъ, кажется, не быль открытымъ гонителемъ христіанъ; онъ не чуждъ былъ, по отношению къ нимъ, и нъкотораго рода справедливости. Такъ, по словамъ Альмякина (1), въ Дамаскъ онъ не хотълъ насильно овладъть зданіемъ церкви св. Іоанна предтечи, когда тамошніе христіане представили ему договоръ Халида ибнъ-Валидъ и не согласились уступить своихъ правъ даже и за денежное вознаграждение. Но онъ вредилъ христіанству тайнымъ образомъ, хитро распространяя между послъдователями его мусульманство. Повидамому, для этой цъли онъ въ христіанскія поселенія нарочно выселяль магометань, чтобы чрезъ нихъ мало помалу привести христіанъ къ магометанству. Такъ по крайней мъръ вторгся исламъ въ многочисленныя семейства христіанскія, зависъвшія отъ синайскаго монастыря, когда въ 684 году къ нимъ выселены были аравитяне-магометане, дотолъ кочевавшіе на границахъ Египта. Тогда семейства эти раздълились и произвели между собою войну. Многіе были убиты, многіе убъ-

<sup>(1)</sup> Hist. Sarac. p. 30.

жали въ окрестныя страны, а остальные сдълались магометанами (1). Но братъ его, Абду-ль-Азизъ ибнъ-Мерванъ, управлявшій Египтомъ, воздвигъ открытое гоненіе на христіанъ въ своей области. Поводомъ къ гоненію Абду-ль-Азиза на египетскихъ христіанъ послужило сношеніе патріарха яковитскаго Исаака съ Абиссиніею и Нубіею (2), государи которыхъ въ это время вели между собою опустошительную войну. Въ 687 году Исаакъ написалъ къ тому и другому посланіе, въ которомъ увъщеваль ихъ къ примиренію. Можетъ быть, это показалось египетскому намъстнику политическимъ умысломъ противъ мусульманскаго владычества, или вообще представилось оскорбительнымъ для правительства, только Абду-ль-Азизъ сильно раздраженъ былъ поступкомъ Исаака и осудилъ его на смерть. Друзья патріарха умилостивили нам'ястника, — Абду-ль-Азизъ пощадилъ Исаака; но за то началъ преследовать всехъ христіанъ. Онъ повелълъ во всемъ Египтъ ломать кресты, употребляемые при богослуженіи, и написать во всъхъ

<sup>(1)</sup> *Архим. Порфир.* Первое путеществ. въ синайск. монастыр. стр. 130. Сиб. 1856.

<sup>(3)</sup> Когда Нубія и Абиссинія приняли яковитскія (монофизитскія) заблужденія, неизвъстно. Въроятно, какъ думаєть Абуль Фараджъ (apud Renaud. p. 178), вскоръ посль занятія Египта арабами: когда въ Александріи не стало православныхъ патріарховъ, отъ которыхъ прежде нубійцы и абиссинцы получали своихъ митрополитовъ, они стали принимать митрополитовъ отъ яковитскихъ патріарховъ, и такимъ образомъ съ еретическими настоятелями приняли и ихъ ересь.

церквахъ при входахъ оскорбительныя для христіанской Въры выраженія: "Магометъ — великій посланникъ Божій, и Інсусъ Христосъ - посланникъ Божій; Богъ не родилъ и не былъ рожденъ" (1). Впрочемъ, это гоненіе, кажется, скоро нрекратилось: христіанамъ позволено было даже строить новыя церкви (2). Но съ 703 года, когда сынъ Абду-ль-Азиза, Асаба, сдвлался соправителемъ своего отца, христіане снова подверглись гоненію. Асаба, ненавидъвшій всъхъ христіанъ, питаль особенное отвращение къ монахамъ. Онъ поручилъ одному изъ придворныхъ, Іезиду, сдълать перечень всамъ монахамъ въ Египта и наложить на нихъ подать по золотой монетъ съ каждаго, и въ тоже время далъ повельне, чтобы впредь никто не осмъливался принимать монашескихъ обътовъ; наложилъ на епископовъ, кромъ обыкновенной подати, какую они дотолъ платили, еще двъ тысячи золотыхъ. По это не все. Одинъ наперсникъ правителя, отступникъ

<sup>(</sup>¹) Renaud. pag. 178. Послѣднія слова: «Богъ не раждаетъ и не раждается «Годе взяты изъ корана. Алкоран. гл. 112, ст. 3. стр. 467. М. 1864.

<sup>(\*)</sup> Евтихій (ар. Renaud. p. 189) разсказываеть, что два постельничихь Абду-ль-Азиза изъ православныхъ, испросивъ позволеніе у своего господина, построили въ Хольванѣ небольшую церковь во имя св. Іоанна. Въ тоже время и яковиты построили нъсколько церквей. Мало того, н самъ Абду-ль-Азизъ, столькоже пристрастный въ различнымъ постройкамъ, какъ и братъ его Абду-ль-Маликъ, приказалъ, чтобы въ Хольванѣ для украшенія города построены были двъ церкви. Renaud. p. 184.

Веніаминь, подущаль его еще въбольшимъ притъсненіямъ христіанъ, такъ что гоненіе наконецъ сдълалось столь жестокимъ, что многіе какъ изъ мірянъ, такъ и изъ клира, стали принимать исламъ. Впрочемъ, это несчастіе продолжалось недолго. Асаба и Абду-ль-Азизъ скоро умерли, --и яковитскіе историки утверждають, что обстоятельства, предшествовавшія ихъ смерти, были очевиднымъ доказательствомъ чудеснаго двиствід гитьва Божія. Асаба, говорять они, въ великую субботу вошель въ одну изъ церквей въ Хольванъ и, посмотръвъ на икону пресвятой Дъвы съ Богомладенцемъ, спросилъ у епископа, что это за изображеніе. Когда епископъ сказаль ему, что это образъ Маріи, Матери Івсуса Христа, то онъ съ богохульными ругательствами плюнулъ на икону и тутъ же поклялся совершенно истребить христіанство во всемъ Египтв. «Что такое Христосъ», говорилъ онъ, «что вы ему воздаете божеское поклоненіе»? Но въ туже ночь онъ устрашенъ былъ видъніемъ страшнаго суда Божія: онъ видълъ себя вмъсть съ отцемъ своимъ въ цвпяхъ предъ престололъ Божіимъ и осужденнымъ на погибель. Наутро разсказалъ онъ сонъ свой отцу и впаль въ тяжкую бользнь, отъ которой вскоръ и умеръ. Спустя нъсколько недъль умеръ съ печали и самъ Абду-ль-Азизъ (1). По

<sup>(</sup>¹) Renaud. p. 191. Альмякинъ разсказываетъ последнее обстоятельство несколько иначе: онъ говоритъ, что Асаба умеръ въ туже ночь, какъ увиделъ сонъ. Hist. Sarac. p. 69.

смерти Абду-ль-Азиза въ 705 году Абду-ль-Маликъ назначилъ намъстникомъ Египта сына своего Абдуллу. Этотъ правитель еще превосходиль своихъ предшественниковъ въ жестокости: онъ изобръталъ для христіанъ самыя разнообразныя мученія я даже, когда сидвять ст гостями за столомъ, приказывалъ убивать для забавы по нъскольку человъкъ. Абдулла смотрълъ на христіанъ какъ на враговъ Божінхъ, надъ которыми можно двлать все безнаказанно. Онъ удвонлъ наложенную на христіанъ подать и требоваль ее по три раза въ годъ; велвлъ записать въ число платящихъ подать даже малольтияхъ; также вельль брать пошлину за погребение умершихъ. Церкви были ограблены и опустошены. Всякій, кто могъ, спасался бъгствомъ; но многіе изъ бъжавшихъ умирали отъ голода и истлевали непогребенными (1).

Столь печальное положеніе двль въ Египтв продолжалось два года. Въ 707 году калифъ Абду-ль-Маликъ умеръ и ему наслъдовалъ старшій сынъ его, Валидъ, который смънилъ Абдуллу и на его мъсто назначилъ Курру ибнъ-Шарика. Хотя новый правитель посадилъ въ тюрьму всъхъ друзей и совътниковъ жестокаго Абдуллы, но состояніе христіанъ въ Египтв при немъ едвали много улучшилось. Курра былъ не менъе жестокъ и корыстолюбивъ, какъ и его

<sup>(1)</sup> Renaud. p. 192. Альмяк. стр. 69. Аль-Макриз. стр. 57.

предшественникъ (1). Онъ началъ съ того, что увеличилъ подать съ епископовъ ста тысячами золотыхъ; потомъ сталъ, безъ особенныхъ причинъ, отнимать имущество у всякаго христіанина, который быль или казался богаче другихъ; наконецъ, поелику многіе спасались отъ жестокостей тирана бъгствомъ, онъ, въ предупрежденіе подобныхъ случаевъ, назначилъ особеннаго чиновника, чтобы хваталъ и немедлено предавалъ смерти всякаго, покушавшагося бъжать (2). Курра умеръ въ 714 году. Но со смертію его не облегчилась участь христіанъ египетскихъ. Напротивъ, новый правитель Египта, Асама-бенъ-Зейдъ, назначенный на эту должность въ 715 году Сулейманомъ, преемникомъ Валида, своего жестокостію и корыстолюбіемъ далеко превзошелъ своихъ предшественниковъ. Его жестокость и корыстолюбіе были столь велики, что онъ далъ всьмъ своимъ чиновникамъ полное право убивать, кого вздумается, лишь бы только собственность убитаго была доставляема правителю. Но особеннымъ предметомъ ненависти тирана были иноки. Асама, въ самомъ началъ своего управленія, снова подтвердилъ законъ Асабы, по которому никому впредь не дозволялось принимать объты монашескіе; вельль изчислить и обложить повсвхъ наличныхъ монаховъ и приказалъ датью

<sup>(1)</sup> Аль-Макрия, тамке. Альмяк. тамке.

<sup>(2).</sup> Renaud. p. 196.

имъ носить на правой рукъ жельзный кружокъ, на которомъ значилось названіе церкви или монастыря, къ которому принадлежаль носившій кружокъ тотъ, и годъ гиджры. Кто пытался бъжать или снималь этоть знакъ униженія, тыхъ жестоко наказывали: имъ выкалывали глаза, отрубали руки, и вообще предавали ихъ различнымъ мученіямъ, отъ которыхъ многіе и умирали; многимъ и прямо отсъкали головы. Вообще, по согласному свидътельству историковъ Египта, во время двухлътняго правленія Асамы, много пострадали отъ его жестокости и церкви и духовенство и міряне. Правленіе Асамы было для Египта настоящимъ бичемъ. Вся страна совер-. шенно объднъла, во всемъ сдълалась страшная дороговизна, многіе, чтобы имъть насущный хлъбъ, продавали даже дътей своихъ (1). Въ 717 году калифъ Сулейманъ умеръ и преемникъ его, Омаръ ибнъ-Абду-ль-Азизъ (сынъ бывшаго египетскаго намъстника), велълъ Асаму бросить въ тюрьму, гдв онъ вскорв и умеръ.

Начало правленія Омара было довольно благопріятно для христіанъ какъ въ Египтъ, такъ и въ прочихъ областяхъ калифата. Омаръ освободилъ церкви и епископовъ отъ налоговъ (2) и даже снисходительно выслушивалъ справедливыя просьбы христіанъ. Такъ, когда христіане дамаск-

<sup>(1)</sup> Renaud. p. 197. Альмяк. стр. 69. Аль-Макр. стр. 58.

<sup>(2)</sup> Renaud. p. 198.

скіе пожаловались ему, что одинъ изъ предшественниковъ его, Валидъ, отнялъ у нихъ церковь св. Іоанна предтечи для мечети (1), вопреки письменному договору завоевателя Дамаска, Халида, Омаръ далъ имъ собственное письменное увъреніе, что отсель мусульмане не будутъ имъть притязаній, по крайней мъръ, на другія уцълъвшія церкви (2). Но это продолжалось недолго. Вскорв Омаръ сдвлался жестокимъ гонителемъ христіанъ. Поводомъ къ тому было следующее обстоятельство. Со времени еще предшественника Омарова, Сулеймана, брать его Муслима осаждалъ Константинополь; но, не успъвъ взять твердынь его, остановленъ былъ силою Божіей Матери, когда хотвлъ войти въ него въ видв простаго посвтителя. Когда же отступиль онь съ флотомъ своимъ отъ ствиъ Константинополя, внезапно поднялась ужасная буря съ громомъ и молніею, такъ что почти всъ корабли его погибли въ моръ, и только иъкоторые были пригнаны къ разнымъ островамъ (\*). Въ томъ же году въ Сиріи произошло сильное землетрясеніе (1). Озлобленный первою неудачею и почитая по-

<sup>(\*)</sup> Альмяк. Hist. Sarac. стр. 30. говоритъ: «Въ 87-й годъ гиджры (707 по Р. Х) Валидъ ибнъ-Абду-ль-Маликъ предложилъ дамаскскимъ христіанамъ за церковь Маръ-Юхна (т. е. св. Іоанна) 40.000 диргемовъ. Но христіане не соглашались уступить церковь ни за какія деньги, и Валидъ взялъ ее у нихъ даромъ».

<sup>(2)</sup> Аль-Макр. стр. 77.

<sup>(5)</sup> Θεοφαν. χοον. σελ. 260 - 265.

<sup>(4)</sup> Tanke, oel. 266.

следнее гнавомъ Божінмъ за нечестіє пьющихъ вино христіанъ, Омаръ началь преследовать ихъ. какъ враговъ Божихъ. Во-первыхъ, имъ вельно было хранить заповъдь корана о неупотребленін вина (1); потомъ строго запрещено было проходить какія либо общественныя должности и даже просто быть свидетелями въ суде противъ мусульманъ; затъмъ приказано было разрушить всь христіанскія церкви новой постройки. Эти притьсненія заставили христіанъ просить греческаго императора войти въ сношение съ Омаромъ, чтобы убъдить его поступать съ ними такъ, какъ поступали его прединственники. калифъ отвъчалъ, что хотя предшественники его были вообще мудры, но въ этомъ двив онъ разумнъе ихъ (2). Наконецъ, увлекаясь все болъе и

<sup>(1)</sup> Tamme, σελ. 266.

<sup>(2)</sup> По сказанию <del>Осочана, греческий императоръ, переписывав</del>» ицися съ Омаромъ, быль Левъ Исавръ, Хоогоураф, овд. 266. Но Ософанъ не сообщаетъ самой переписки этой. Ионъ-Наккахъ говоритъ. что греческій императоръ писаль Омару сліжующее: «христіане писами мить, чтобы я просиль тебя оставить ихъ дела въ томъ же положени, въ какомъ ты нашелъ ихъ, и чтобы ты не запрещалъ имъ поновлять обветшавшія церкви и дома. Они говорять, что предшественники твои относительно церквей ихъ дозволяли то, что теперь ты имъ запрещаещь». Въ отвътъ на это Омаръ писалъ императору следующее: «мои преднественники и я находимся въ томъ же положенін, о какомъ упоминаеть всевышній Богь въ исторіи Давида в Соломона, когда они произносили суждение, относительно пела, гда стада одного семейства причинили убытки. — Мы присутствовали, го-воритъ Всевышни, при судъ ихъ. Мы дали Соломону понятие въ этомъ дълъ, и обоимъ могущество и мудрость. (Алкоран. гл. 21, ст. 78. 79. М. 1864 г.). — Мои предшественники, быть можетъ, и не быле виновим, но, въ настоящемъ случать, я уподобляю ихъ Давину, а себа Соломону». Фетв. ибнъ-Накк. Journ. asiat.

болье фанатизмомъ (1), Омаръ издалъ повельніе, чтобы христіане никакъ не были терпимы въ его государствъ; всъ они должны быть или обращены къ исламу; или изгнаны изъ государства (2). И тъ, которые повиновались повельнію калифа, освобождались отъ всъхъ налоговъ и податей, твердые же въ своемъ исповъданіи подвергались самымъ жестокимъ истовъданіи подвергались самымъ жестокимъ истовъданіи подкимъ образомъ, замъчаетъ льтописецъ Феофанъ, «въ это время множество христіанъ кончили жизнь свою мученически» (3). Къ счастію, Омаръ царствовалъ недолго. Въ 720 году онъ былъ отравленъ приверженцами уммійядской династіи за то, что началъ сближаться съ противною имъ партіею алидовъ (4).

<sup>(1)</sup> Что Омаръ преследовалъ христіанъ безъ примьси кормстолюбивыхъ видовъ, какъ то было у большей части прежнихъ правителей, видно изъ поступка его съ египетскимъ намъстникомъ Хайлномъ. Последній, получивъ отъ калифа строгія предписанія относительно христіанъ, писалъ ему: «о государь вёрующихъ (Эмиру-льМумининъ المسلومية)! Если такое положеніе делъ въ Египтъ продолжится, то всѣ зимміи сдѣлаются мусульманами и государственная казна опустѣетъ». Омаръ приказалъ наказать Хайяна тридцатью
ударами по головѣ и сказать ему, что всякій, кто приметъ исламъ,
не платитъ уже подати, и что онъ, Омаръ, почиталъ бы себя счастливъйшимъ изъ смертныхъ, если бы всѣ зимміи сдѣлались мусульманами; ибо, говорилъ онъ, Богъ послалъ пророка своего какъ проповѣдника вѣры, а не какъ собирателя податей. См. Фетв. ибнъ-Наккаха. Тамже.

<sup>(2)</sup> Renaud. p. 198 говорить: «Omarus litteras misit, quibus edicebat, ut qui securi in Aegypto manere in suo statu villent, muhammedanam religionem amplecterentur, qui nollent, regione excederents.

<sup>(\*)</sup> Θεοφ. χοον. σελ. 266.

<sup>(4)</sup> Desverg. Arabie. Omar II.

Преемникъ Омара Езидъ II, младшій сынъ Абду-ль-Малика (720-723), не отличался изувърною ревностію своего предшественника; но за то столько былъ преданъ чувственности и такъ мало имълъ смысла, что готовъ былъ слушать всякаго обманщика, только бы онъ объщался ему какъ нибудь продолжить его скотскія наслажденія. Такимъ обманцикомъ явился въ 722 году (1) одинъ еврей изъ Тиверіады, по имени Сарантапехисъ. Пользуясь слабостію калифа, Сарантапехисъ объщалъ ему продолжить жизнь и царствование его на тридцать или сорокъ летъ, если только онъ согласится исполнить его требованіе. Чувственный Езидъ немедленно согласился, — и обманщикъ, дышавшій злобою на христіанъ, объявилъ ему, что его объщаніе непремънно исполнится, если калифъ разошлетъ по своему государству повельніе истребить всъ свящ. изображенія христіанскія на дскахъ, въ мозаикъ на стънахъ, на свящ. сосудахъ, на свящ. одеждахъ и вездъ, гдъ только можно найти почитаемыя христіанами изображенія. Къ этому онъ присоединилъ еще требование истребить и статуи и изображенія, которыя находились на площадяхъ и служили къ украшенію городовъ (2).

<sup>(1)</sup> Galland. Biblioth. vet. patr. tom. XIII. σελ. 270. 271. Θεοφ. χοον. σελ. 267.

<sup>(2)</sup> Последнее требованіе предложено было Сарантапехисомъ, въроятно, изъ одного отвращенія іудеевъ ко всему вообще изваянному.

Калифъ надалъ требуемый указъ, и мусульмане, нодобно евреямъ, чуждающеся всякихъ изображеній, вмъстъ съ ними съ изувърною ревиостію начали исполнять его. По словамъ св. Іоанна дамаскина, въ это время изъ несчетнаго множества иковъ однъ подверглись поруганію, другія брощены въ огонь, а изображенія, бывшія на ствнахъ церковныхъ, или смыты водою, или замазаны известью. Кромъ того, по свидътельству Альмякина ('), Езидъ повельлъ также вездъ сокрушать кресты и разрущать самыя церкви христіанскія, а съ епископовъ требовалъ огромнаго количества денегъ.

На другой годъ после изданія указа Езидъ умеръ. Наследовавшій ему калифъ Гишамъ (723—734) прекратилъ гоненіе на св. иконы, и самъ Сарантапехисъ, когда обманъ его очевидно изобличенъ былъ смертно Езида, казненъ быль позорною спертно.

(окончение слидуеть)

<sup>(1)</sup> Hist. Sarae. p. 70. Аль-Макрыли также воворить объ этомъ стр. 55.

## О ВНЪШНЕМЪ СОСТОЯНІМ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕР-КВМ НА ВОСТОКЪ ВО ВЛАДЪНІЯХЪ МУСУЛЬ-МАНСКИХЪ, ОТЪ МАГОМЕТА ДО КРЕСТОВЫХЪ ПОХОДОВЪ (VII—XI В.).

(окончаніе)

Преемникъ Езида II, Гишамъ, говоритъ Альмякинъ, «писалъ къ областнымъ правителямъ, чтобы христіанамъ дозволено было свободно отправлять богослуженіе по обрядамъ ихъ Въры, и чтобы вообще поступали съ ними по прежнимъ обычаямъ и по находящимся въ ихъ рукахъ документамъ» (¹). Но не всъ правители поступали согласно съ предписаніемъ этого калифа. Египетскій намъстникъ, корыстолюбивый Обейд-Алла бенъ-Сафуанъ (²), сильно притъснялъ христіанъ въ своей области. Кромъ того, что Обейд-Алла удвоилъ подать со всего христіанскаго населенія Египта, онъ насильно бралъ съ епископовъ большое количество денегъ. Коптскій

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Hist. Sarac. pag. 70. Также Аль-Макризи стр. 56.

<sup>(2)</sup> По Аль-Макризи Ганзала бенъ-Сафуанъ. стр. 56.

патріархъ Александръ (724 г.) вынужденнымъ нашелся объткать весь Египетъ, чтобы собрать нужную сумму денегъ, которую обязали его взнести корыстолюбивому правителю. Но къ этому непомърному корыстолюбію Обейдъ-Алла присоединялъ еще, свойственную мусульманству, нетерпимость. Всамъ христіанамъ, въ отличіе отъ мусульманъ и възнакъ особеннаго презрънія, вельно было носить на шев свинцовую печать съ изображеніемъ льва, если же кто оказывался безъ этого знака униженія, того казнили отстченіемъ руки (1). Такія притъсненія вынудили египтянъ обратиться къ калифу съ жалобою на правителя. Такъ какъ жалоба подкръплена была значительными подарками, то Гишамъ, большой любитель подарковъ, удовлетворилъ ей, удаливъ. Обейд-Аллу изъ Египта (2). Но Гишамъ тогда только оказывалъ христіанамъ благорасположеніе и удовлетворялъ ихъ просьбамъ, когда они могли удовлетворять его корысти (3), по которой онъ изъ всего хотвлъ извлекать свои выгоды. Когда же требованія закона Магометова не сталкивались съ его господствующею страстію, когда онъ не видълъ выгоды щадить христіанъ, тогда не менъе быль жестокъ къ нимъ, какъ и всякій другой правитель мусульманскій. Такъ, послъ вой-

<sup>(</sup>¹) Renaud. p. 199. Аль-Макриз. стр. 56. Альмякин. Hist. Sarac. p. 71.

<sup>(2)</sup> Альмякин. Тамже.

<sup>(\*)</sup> Eutych. Annal. ed. Pocock. Oxon. 1658. t. II. p. 383.

ны съ греческимъ императоромъ (¹) (736 г.) Гинимъ велълъ по всъмъ городамъ своего государства умертвить всъхъ тъхъ изъ плънныхъ грековъ, которые не хотъли обратиться къ мусульманству. Въ числъ пострадавшихъ плънниковъ особенно извъстенъ сынъ знаменитаго патриція Марина, блаженный Евставій, замученный въ Харанъ, въ Месопотаміи, гдъ отъ его мощей много было чудесныхъ исцъленій. Но и другіе многіе, замъчаетъ лътописецъ Феофанъ, въ это время за исповъданіе христіанской въры кончили жизнь мученически (²).

Впрочемъ калифъ Гишамъ оказалъ и услугу православнымъ. Полюбивши одного, хотя необразованнаго, но благочестиваго монаха, по имени Стефана, онъ предложилъ сирскимъ православнымъ христіанамъ избрать его въ антіохійскаго патріарха. Престолъ антіохійскій, говоритъ Оеофанъ, по причинъ притъсненій со стороны мусульманъ, уже сорокъ лътъ оставался безъ православнаго патріарха. Поэтому православные рады были упомянутому предложенію калифа, тъмъ болье, что, однажды получивъ дозволеніе имъть патріарха, они могли и впослъдствіи избирать преемниковъ ему безъ всякаго препятствія со стороны арабовъ (3). Такимъ образомъ въ царствованіе Ги-

<sup>(</sup>¹) По сказанію <del>О</del>софана, Львомъ Исавромъ. Ософ. χουνογο. σελ. 272—276.

<sup>(</sup>²) Καὶ πολλοὶ ἕτεροι διὰ μαρτυρίε καὶ αίματος ἐν Χριζῷ ἐτελεώθησαν. Θεοφ. χρονογρ. σελ. 276.

<sup>(3)</sup> Тамже, стр. 277.

щама съ избраніемъ Стефана снова начался рядъ первосвятителей антіохійскихъ, прерванный съ тъхъ поръ, какъ патріархъ Анастасій мученически кончилъ жизнь свою въ 610 году (1).

Въ тоже время кончилось продолжительное вдовство и церкви александрійской, гдв почти цвлое стольтіє не было православнаго патріар-ха (2). Въ 730 году египетскіе мелкиты (5) из-

<sup>(1)</sup> Paul. diacon. Rerum Romanar. L. XVIII. Le Quien: Oriens Christian. t. II. p. 739.

<sup>(2)</sup> Евтихій говоритъ: «каоедра александрійская была безъ православнаго патріарха девяносто семь льтъ, отъ бъгства патріарха Георгія въ Константинополь въ третій годъ Омара ибнъ-Хаттаба до вступленія на патріаршій престолъ Космы въ седьмой годъ халифства Гишама, т. е. отъ 15 до 112 года гиджр. (637—730). Renaud. р. 205.

<sup>(5)</sup> Мелкить или правильные малькій происходить отъ маликь, что въ арабскомъ языкь, также въ сирскомъ и еврейскомъ, значить царь, откуда мялькій оберення оберення значить царь, откуда мялькій оберення значить царскій. Этимъ именемъ монофизиты стали называть православныхъ со времени халкидонскаго собора, въ укоризну за то, будто православные не изъ любви къ истинь и не изъ желанія сохранить древнюю православную въру, а едиственно въ угожденіе императору Маркіану, согласильсь осудить Діоскора и принять новое, близкое къ несторіанству (по мнънію монофизитовъ), ученіе Льва, папы римскаго. Renaud. Нізь. рат. аl. ратя І. рад. 112. Впослідствій названіе православныхъ мялькитами вошло въ общее употребленіе и досель сохраняется на востокъ. Мусульманскіе филологи и учители производять мялькій иначе. Такъ какъ названія двухъ, наиболье извітенняхъ на востокъ, христіанскихъ исповъданій: нестурійя оберення за православность и якубійя оберення за производня за православность на востокъ упительного православность на востокъ упительного производять оберення за производять на востокъ упительного производять на востокъ упительного православныхъ на востокъ упительного производять на востокъ упительного православность на востокъ упительного производять на востокъ упительного православного православных производять на востокъ упительного православных производять православных производять на производять на производять на производять православных производять православных производять православных православных православных православных производять православных право

брали себъ патріарха. Обстоятельства, внушившія имъ мужество - ръшиться на это избраніе, неизвъстны. Косма, на котораго палъ ихъ выборъ, по свидътельству Евтихія, былъ простой игольщикъ, не умъвшій ни писать, ни читать (1), но темъ не менее, какъ показываютъ последующия событія, человъкъ наиболъе способный къ управленію александрійскою церковію въ такія трудныя времена. Онъ нашелъ паству свою въ самомъ плачевномъ положении. Мелкиты, какъ единовърные съ греками, были въ подозрвни относительно своихъ върноподданническихъ чувствъ, и потому въ особенномъ неблаговолении у правительства; доходы александрійской церкви были бъдны; древнія имущества и права ея были отняты (2); Оиваида была потеряна; Абиссинія и Нубія отпали въ ересь (3); самую церковь мелкитскую какъ на востокъ, такъ и на западъ по-

лагательныхъ, происходящихъ отъ именъ собственныхъ: нестурійю отъ Несторъ, якубійю отъ Якубъ: то и мялькійю, соотвътственно двумъ первымъ, производятъ они отъ вымышленнаго ими имени Мялькъ. Они говорятъ, что у Паулюса, т. е. апостола Павла, было три ученика: Нестуръ, Якубъ и Мялькя: Паулюсъ (говорятъ мусульмане), самъ извратившій истинное ученіе евангелія Ійсуса, сына Маріи, и ученикамъ своимъ преподалъ ученіе нечистое и несогласное съ самимъ собою; отъ этого и произощли три различныя секты: нестурійя, якубійя и мялькійя. См. разсказъ на турецкомъ языкѣ (очень распространенный между русскими татарами) о томъ, какъ: Паулюсъ испортилъ христіанскую въру. — Рук. казанской духовн. академів.

<sup>(1)</sup> Renaud. pag. 205.

<sup>(2)</sup> Египетскіе мелкиты въ это время владъли только двумя обителями: св. Саввы въ Александріи и св. Михаила въ Кассеръ-Шаша. Renaud. стр. 205.

<sup>(8)</sup> Le Quien. tom. II. p. 460.

доврввали въ монооелитской ереси (1). Не смотря на все это, Косма рышился просить у калифа справедливости, и съ этою цълію предприняль путешествіе въ Дамаскъ, столицу уммілядскихъ калифовъ. Здъсь онъ успълъ пріобръсть расположеніе нъкоторыхъ изъ секретарей Гишама, которые, могло статься,—какъ это неръдко бывало у калифовъ, — были христіане, и съ ихъ помощію получилъ доступъ къ калифу. Косма жаловался калифу на безстыдство, съ какимъ яковиты клеветали на православныхъ при первыхъ эмирахъ Египта, и доказывалъ, что онъ самъ истинный преемникъ св. Афанасія и св. Кирилла, и что слъдователь-

<sup>(1)</sup> Трудно решить, быль ли Косма во время посвященія своего въ патріарха моновелитомъ. Ософанъ (хоогоу. σελ. 278) положительно утверждаетъ, что Косма отрекся отъ моновелитской ереси и обратился къ православно около 742 года. Но съ другой стороны Евтихій, православный патріархъ александрійскій, который больше могъ знать о своихъ предшественникахъ, нежели греческіе или латинскіе писатели, нигдт не обвиняетъ Косму въ этой ереси. Странно, что Евтихій, ревностный противникъ моновелитовъ, или, какъ онъ самъ называетъ ихъ, маронитовъ, который обличаетъ не только извъстныхъ въ церковной исторіи защитниковъ этой ереси, но поименовываетъ и самыхъ незначительныхъ, даже неизвъстныхъ у другихъ историковъ, не зналъ, что этимъ же заблуждениемъ зараженъ быль и предшественникъ его Косма, если только последній быль когда нибудь зараженъ имъ. Далъе, подпись Петра, мъстоблюстителя празднаго престола св. Марка, подъ опредъленіями VI вселенскаго собора доказываетъ, что александрійская церковь не была въ то время монооелитскою. Извъстіе Ософана о обращении Космы отъ ереси въ православно, по всей въроятности, произошло отъ признанія православія Космы другими православными патріархами: что могло случиться не ранбе, какъ нъсколько льтъ спустя посль посвященія Космы въ патріарха, съ одной стороны — по причинь подозртнія, какое должень быль породить моновелитизмъ последнихъ александрійских в патріархов Кира и Петра, а съ другой по причинь трудности сношеній между Александрією и другими странами христіанскаго міра. Renaudot. p. 206. Le Quien. tom. 11. p. 459.

но патріаршіе доходы и церкви должны принадлежать ему по всей справедливости. Гишамъ написаль египетскому эмиру повельніе отдать христіанскія церкви со всьми ихъ принадлежностями во владьніе Космъ, и послъдній возвратился съ этимъ повельніемъ въ Египетъ. Въ какой мъръ оно было исполнено, съ точностію опредълить не легко. Что нъкоторыя церкви были возвращены православнымъ, это несомнънно (1); между тъмъ извъстно и то, что большую часть церквей яковиты удержали за собою. Но важнъйшимъ благодъяніемъ для православной Церкви было то, что отъ Космы снова начался рядъ православныхъ натріарховъ на кафедръ св. Марка.

Гицаму наслъдовалъ въ 743 году племянникъ его Валидъ II ибнъ-Езидъ. Этотъ калифъ, по словамъ одной рукописной арабской исторіи антіохійской церкви (2), наложилъ на христіанъ тяжкое в кръпкое иго. О немъ извъстно также, что, по его повельнію, въ 744 г. у митрополита дамаскскаго Петра отръзанъ былъ языкъ за то, что митрополитъ смъло обличалъ лжевъріе арабовъ (3). Сверкъ того исповъдникъ сосланъ былъ въ заточеніе въ счастливую Аравію, гдъ и скон-

<sup>(1)</sup> Евтихій изъ возвращенныхъ отъ яковитовъ церквей поименовываетъ только одну: «accepit ergo Cosmas patriarcha a iacobitis ecclesias, atque in caeteris ecclesiam Kaisariae. Renaud. p. 205. Аль-Макризи называетъ еще церковь Аль-Бишара, т. е. Благовъщения

<sup>(\*)</sup> Москвитянин. 1844 г. № 11: Антіохійская церковь.

<sup>(3)</sup> Δοσιθεκ ισορια. βιβλ. 6. κεφ. 19. παραγρ. 16.

чался. По свидътельству Өеофана, сопровождавшіе его въ изгнаніе утверждали, что они соббезъ языка, раздъльно читалъ молитвы божественной литургін (1). Другой мученикъ, который въ это же царствованіе запечатльль святую жизнь мужественнымъ исповъданіемъ имени Христова, быль Петръ, епископъ майюмскій. Сдълавшись боленъ, онъ пригласилъ къ себъ, знакомыхъ ему, знатныхъ арабовъ, бывшихъ съ нимъ въ дружескихъ отношеніяхъ, какъ съ хартуларіемъ общественныхъ податей. Когда они пришли, онъ сказаль имъ: «молю Бога, чтобы Онъ наградилъ васъ за посвщеніе; ибо хотя вы и лишены свыта въры, однако я почитаю васъ друзьями своими. Итакъ, я желаю, чтобы вы были свидътелями этого последняго моего завещанія: кто не веруеть въ Отца, Сына и Святаго Духа, въ Троищу, во Единицъ, единосущную и животворящую, тотъ слъпотствуетъ душевными очами и достоянъ въчнаго наказанія, какъ и лжепророкъ вапьъ Магометь, предтеча антихриста. Почему, эпризывая во свидътели небо и землю, убъждаю васъ оставить это безсмысленное баснословіе. Примите мой дружескій совъть, чтобы не потерпъть вамъ одинаковой съ Магометомъ участи». Арабы, хотя сильно были озлоблены увъщаніями святителя, однакоже, почитая ихъ следствіемъ болезненнаго

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. σελ. 278.

разстройства ума его, совътовали ему успоконться. Но онъ, собравшись съ силами, громко произнесъ анафему Магомету, его, исполненному басней, учению и всъмъ, которые върятъ ему. Тогда арабы схватили его и обезглавили. Этого мученика, замъчаетъ лътописецъ Феофанъ (¹), прославилъ похвальнымъ словомъ современникъ его св. Іоаннъ дамаскинъ.

Въ царствованіе Валида много страдали также египетскіе христіане. Египетскій намыстникъ Валида Хафизъ въ 744 году наложилъ на христіанъ столь тяжкую подать и требоваль ее съ такою жестокостію, что многіе принуждены были продавать не только необходимый домашній скоть, но и дътей своихъ. Между тъмъ Хафизъ придумалъ въ тоже время хитрую мъру, чтобы сдълать гоненіе для слабыхъ и необразованныхъ еще болъе опаснымъ. «Оставайтесь христіанами, говорилъ онъ, во всъхъ прочихъ отношенияхъ, только ежедневно читайте туже самую молитву, какую читаемъ мы, и вы будете свободны отъ подати». Соблазнившись столь простымъ повидимому предложениемъ, многие отпали отъ истинной Въры. Число отпадшихъ въ это время, по Северу, простиралось до двадцати четырехъ ты-Сячъ (²).

Къ счастію, это опасное гоненіе продолжалось недолго. Умміядская династія видимо уже

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. χρονογρ. σελ. 278.

<sup>(2)</sup> Renaud. p. 211.

клонилась къ паденію; калифы быстро смънялись. Валидъ царствовалъ только четырнадцать мъсящевъ и былъ убитъ заговорщиками; наслъдникъ его Езидъ III умеръ отъ моровой язвы послъ пяти лътъ правленія; братъ его Ибрагимъ въ томъ же году, въ которомъ вступилъ на престолъ, былъ низложенъ Мерваномъ, четырнадцатымъ и послъднимъ калифомъ изъ дома умміядовъ.

Мерванъ казнилъ Хафиза и назначилъ на его мъсто Хасана. Новый правитель Египта былъ снисходителенъ къ христіанамъ, благосклонно принималъ епископовъ и монаховъ (³). И въ другихъ областяхъ арабской имперіи христіане въ это время пользовались также спокойствіемъ, даже нъкоторою благосклонностію правительства. По всей върятности, самыя тъсныя политическія обстоятельства располагали калифа къ миролюбивымъ дъйствіямъ по отношенію къ христіанскимъ подданнымъ. Въ 746 году, по смерти Стефана, антіохійскаго патріарха, Мерванъ дозволилъ сирскимъ православнымъ христіанамъ выбрать новаго патріарха, благочестиваго эдесскаго пресви-

<sup>(1)</sup> Renaud. p. 212.

<sup>(2)</sup> Добиден вотор. Вирд. 6. меф. 19. тараур. 16. Ософан. осд. 281. Но и въ это мирное время восточные кристіане испытали тяжнія скорби. 18 января 748 года произошло страшное землетрясеніе въ Палестинъ около Іордана и во всей Сиріи. Во время этого землетрясенія много было разрушено церквей и монастырей, особенно въ пустынъ около святаго города; сверкъ того подъ развалинами, произведенными землетрясеніемъ, по словамъ Ософана, погибло несчетное множество народа. Ософан. усогограф. осд. 282.

тера Өеофилакта, и даже окружнымъ посланіемъ повелълъ самымъ арабамъ уважать его (1).

Смуты, среди которыхъ смънили династію умміядовъ калифы аббасиды, были тягостны для христіанъ, какъ и для всъхъ ихъ подданныхъ. Деспотическая жестокость новыхъ калифовъ прежде всего открылась убійствомъ всъхъ, кого только почитали приверженцами низверженнаго дома калифовъ. Такъ какъ Мерванъ, повидимому, покровительствовалъ христіанамъ, то на нихъ преммущественно и обратилась злоба побъдителей его аббасидовъ. По свидътельству  $\Theta$ еофана (2), въ 750 году, когда первый калифъ изъ рода аббасидовъ, Абдулла ( $A\beta\delta$ єλας) Абуль-Аббасъ-Эс-Саффагъ низвергъ Мервана, было убито множество христіанъ, бывшихъ въ родствъ съ прежними правителями.

Преемникъ Абуль-Аббаса, братъ его, Абу-Джафаръ-аль-Мансуръ (754—775) сначала покровительствовалъ христіанамъ, потому что пользовался ихъ умомъ и способностями для подавленія прежней династіи и для утвержденія своего на престолъ; посему многіе изъ нихъ проходили при немъ и общественныя должности (2). Но изувъры скоро заставили его страхомъ огня геенскаго удалить христіанъ отъ всъхъ должностей (3).

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. χρονογρ. σελ. 285.

<sup>(2)</sup> См. фетв. ибиъ-Наккаха. Journal. asiat. Nov. — Sept.

<sup>(5)</sup> Фетв. ибнъ-Наккаха. Тамже. Впрочемъ, по свидѣтельству византійскихъ лѣтописцевъ, Аль-Мансуръ, когда увидѣлъ неспособность мусульманъ къ прохожденію общественныхъ должностей, снова допустилъ христіанъ къ онымъ. Эгорах. 2007. 207.

Дядя калифа, Абдулла, правитель Сиріи, посвидвтельству патріарха іерусалимскаго Досиеея, сдвлаль много вреда христіанамъ: сослаль въ заточение въ Моавитиду антіохійскаго патріарха Оеодора, за мнимыя сношенія его съ греческимъ императоромъ Константиномъ Конронимомъ, многія церкви обратиль въ стойла, не позволяль строить новыя церкви, ни выставлять наружу кресты, и обложиль податію самыхъ пустынниковъ и столпниковъ, которые дотолъ были свободны отъ всякой дани; почему бъдствующіе иноки принуждены были продавать, или отдавать въ залогъ даже свящ. сосуды, чтобы только удовлетворить алиности правителей. Онъ запретиль всенощныя бдънія, въроятно, изъ опасенія политическихъ ночныхъ собраній и заговоровъ, запретиль христіанамъ говорить о въръ съ мусульманами и учить дътей своихъ другой грамотъ, кромъ арабской, дабы не сроднились языкомъ греческимъ съ подданными императора, такъ что православные по необходимости принуждены были перевести на арабскій языкъ всв свои богослужебныя книги и самые учители Церкви стали проповъдывать на языкъ своихъ властителей (1). Въ тоже время другой дядя калифа Салимъ,

<sup>(\*)</sup> Καὶ οἱ χριζιανοὶ οἱ δρθόδοξοι βιασθέντες ὑπὸ τῆς ἀνάγκης, μετέφρασαν εἰς ἀραβικὴν γλώσσαν τὸ τριώδιον, μηναῖα, παρακλητικὴν, λειτυργίας καὶ ἄλλα ἐκκλησιαζικὰ βίβλια, καὶ πολλοὶ ἐκκλησιαζικὸ μετέπετα, κατὰ καὶ ὁ Ἱεροσολύμων ᾿Αθανάσιος συνέγραψαν ἀραβιστὶ λόγυς, κατηχήσεις τε καὶ παρανέσεις πρὸς ζηριγμὸν τῶν πιζῶν. Δοσιθ. ίζορ. βιβ. δ. κεφ. 19. παραγρ. 16.

управлявшій Арменіею, замучиль 36 иноковъ, подвизавшихся въ Сиріи близъ Севастополя въ монастыръ Зови (Zoiβη). Когда Салимъ принуждаль ихъ отречься отъ Христа, они всв отвъчали ему: «не боимся мукъ, не исполняемъ твоей воли, потому что ты врагъ креста Христова; укръпляемые силою Господа нашего Інсуса Христа, мы попираемъ твое нечестіе». Когда же стали убивать ихъ одного за другимъ, то игуменъ ихъ, преподобный Михаилъ, убъждалъ своихъ сподвижниковъ къ мужественному терпънію, пока наконецъ не быль усъкнуть и самъ въ слъдъ за ними (1). Наконецъ, самъ калифъ Альмансуръ, посътивъ для богомолья Іерусалимъ, велвлъ, по чувству ненависти и презрънія, налагать клейма на рукахъ христіанъ и евреевъ, отчего многіе изъ нихъ убъжали къ грекамъ (2).

Преемникъ Альмансура, сынъ его Магометъ аль-Магади, сначала также допустилъ христіанъ къ общественнымъ должностямъ, но потомъ опять удалилъ ихъ, когда изувъры чрезъ одного святошу мусульманина настойчиво потребовали этого отъ калифа. У тъхъ чиновниковъ изъ христіанъ, которые самими намъстниками были оставвлены при должностяхъ, отрублены были руки (\*).

<sup>(1)</sup> Συναξαριζής. Κονζαντινοπολ. 1842. τομ. 3. σελ 5.

<sup>(2)</sup> Δοσιθ. ίζος. βιβ. 6. πεφ. 19. πας. 16.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Ибнъ-Наккахъ въ фетвъ своей разсказываетъ слъдующее: калифъ аль-Магади часто принималъ у себя одного мусульманина, которато почиталъ святымъ, и когда тотъ однажды не явился на приглашеніе

Сверхъ того, обращение къ христіанской въръ нъкоторыхъ людей, быть можетъ изъ числа мусульманъ, подало ему поводъ къ новому жестокому гоненію на христіанъ. Находясь въ Іерусалимъ, Магади послалъ Махезію (') насильно обращать христіанскихъ рабовъ къ мусульманству, а христіанскія церкви разрушать. Прибывъ въ Емезу, Махезія объявилъ, что онъ употребитъ силу только противъ тъхъ, которые произошли не отъ христіанскихъ родителей. Но когда такимъ образомъ открылось, отъ кого происходили тамъ христіане и іудеи, онъ началъ мучить ихъ всъхъ такими жестокими пытками, какихъ, по

его, онъ самъ лично отправился къ нему узнать о причинъ его неявки. Любимецъ калифа объявилъ, что толпа угнетенныхъ зимміями загородила его ворота, и произнесъ следующее: «клянусь отцемъ и матерью! Мудрость изчезла въ этомъ мірт и нътъ уже ни суда ни справедливости. Ужели Тъ, которые отвратили взоръ свой отъ закона пророка Могамета, должны управлять делами мусульманъ? Ихъ мечи боевые, правда, не славятся между нами, но зато ихъ письменныя трости (калямъ والم ) суть истинные мечи». Потомъ онъ прибавиль: ся позволиль себ'в говорить съ тобою такъ для того только, чтобы указать тебъ на злоупотребленія зимміевъ, о которыхъ тебь неизвыстно». Вслыдствіе этого калифы послалы правителя Куфы и Басры въ Амбаръ и другія области, съ повельніемъ ни при одномъ изъобластныхъ правителей не оставлять зимміевъ секретарями. Если же будетъ узнано, что какой нибудь мусульманинъ приметъ христіанина на службу въ качествъ секретаря или канцелярскаго чиновника, то у христіанина этого отсткается рука. И дъйствительно, продолжаетъ ибнъ-Наккахъ, отсъкли руку у Сагуны и у весьма многихъ другихъ писцевъ. (Journal asiatique. Nov. — Sept).

<sup>(1)</sup> Μαχεσιαν ζηλοτήν λεγόμενον. Θεοφαν. χρον. σελ. 303.

свидвтельству греческихъ лвтописцевъ ('), не испытывали первенствующіе христіане. Но, укръпляемыя благодатію Божіею, даже жены мужественно противостояли ярости мучителя. Таковы напр. были дочь и внука емезскаго архидіакона. Онъ претерпъли тысячу ударовъ валовыми жилами, и, подвергшись еще другимъ пыткамъ, окончили жизнь свою мученически. Наконецъ, отправившись въ Дамаскъ, Махезія разрушилъ тамъ многія церкви, не смотря на объщаніе Омара ибнъ-Абдуль-Азисъ не касаться христіанскихъ церквей и монастырей въ этомъ городъ. Не менъе бъдственно было состояніе христіанъ и въ другихъ городахъ калифата (2).

Преемникомъ Магади былъ сынъ его Муса-Аль-Гади; но онъ царствовалъ недолго. Ему наслъдовалъ Гарунъ-Ар-Рашидъ (786—809). Гарунъ-Ар-Рашидъ извъстенъ между калифами, какъ покровитель наукъ и истинный цънитель всякаго рода ученыхъ. Но онъ былъ вмъстъ и изувърный мусульманинъ (3); заботливость его объ исламъ равнялась его попеченію о наукахъ. Воз-

<sup>(1)</sup> Δοσιθ. ίζος. βιβ. 6. κεφ. 19. Θεοφαν. χρον. σελ. 303.

<sup>(2)</sup>  $\Delta o \sigma \iota \vartheta$ . тамже.  $\Theta \epsilon o \varphi \alpha \nu$ . тамже.

<sup>(3)</sup> См. фетву ибнъ-Наккаха. Journal asiatique. Гарунъ-Аръ-Рашидъ ежегодно самъ лично совершалъ хаджь ( ) или набожное путешествіе въ Мекку. Когда же подъ старость сдълался неспособенъ къ продолжительному путешествію, вмъсто себя на свой счеть отправлялъ туда ежегодно по триста поклонниковъ.

вышая мусульманство чрезъ великолепныя постройки мечетей и богатые вклады въ нихъ. въ тоже время велълъ разрушать стіанскія церкви (1), отняль у христіань должности (2), которыя по необходимости поручались имъ за неспособностію самихъ мусульманъ къ прохожденію оныхъ; къ большему же посрамленію христіанъ, перемънилъ у нихъ одежду (3). Ободренные его поступками улемы съ своей стороны также стали издавать противъ христіанъ фетвы (4). И когда предъ VII вселенскимъ соборомъ посланные отъ константинопольскаго патріарха Тарасія съ граматами къ восточнымъ патріархамъ прибыли въ Палестину въ 788 году, они нашли здъсь, что состояние монаховъ и вообще всъхъ христіанъ было крайне бъдственно. Патріархъ і русалимскій Өеодоръ былъ въ ссылкъ (5). Монахи палестинскіе, которымъ повъренные константинопольскаго патріарха сообщили о предметъ своего посольства, не ръшились допустить ихъ до свиданія съ восточными патріархами, а призвавъ ихъкъ себъ, умо-

<sup>(</sup>в) См. фетв. ибнъ-Наккаха: Journal asiatique.

<sup>(2)</sup> Tamme.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамже.

<sup>(4)</sup> Tamme.

<sup>(\*)</sup> Εἰς δέ τὰ Ἱεροσόλυμα οἱ κομίζοντες τὰ γράμματα εὐρον τὸν κατριαρχὴν Θεόδωρον εξόριζον ὑπὸ τῶν Αγαρηνῶν εἰς τόπον ἀπέχοντα τὴς Ἱεροσολὴμ μίλια δύο χιλιάδας, — καὶ εἰδον τὴν εκᾶ ταλαίπωρον ζωὴν τῶν μοναχῶν καὶ τῶν λοιπῶν χριζιανῶν. Δοσιθ. ἱζορ. βιβ. 6. κεφάλ. 19. παραγραφ. 19.

ляли не увеличивать открытыми дъйствіями бъдствій и безъ того уже угнетенныхъ христіанъ восточныхъ. Оеофанъ свидътельствуетъ (1), что въ царствованіе Гаруна-Ар-Рашида мученически пострадаль греческій военачальникь Өеофиль. Онъ быль захваченъ въ пленъ и представленъ къ Гаруну. Величественный видъ Ософила понравился калифу, - и онъ захотълъ, во что бы то ни стало, обратить его къ исламу. Но какъ Өеофиль, несмотря ни на какія угрозы и объщанія, остался непреклоннымъ въ своей въръ, то и быль усвинуть мечемъ. Сверхъ того, по свидътельству Абу-ль-Фараджа (2), вслъдствіе обвиненія въ какихъ-то преступленіяхъ, имъ заключены были въ темницу, православный антіохійскій патріархъ Өеодорить, яковитскій Георгій и несторіанскій Іаковъ; но они были освобождены по ходатайству низибійскаго епископа Кипріана, который умълъ кстати услужить калифу въ это самое время. Впрочемъ, Гарунъ оказалъ православнымъ ту милость, что велълъ возвратить имъ въ Александріи всъ церкви, отнятыя у нихъ яковитами, въ благодарность за то, что александрійскій православный патріархъ Балатіанъ или Политіанъ вылечиль любимую калифомъ египтлику, чего не могли сдвлать всв врачи багдадскіе (?).

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Θεοφ. χρονόγο. σελ. 313.

<sup>(2)</sup> Le Quien: Oriens christ. tom. II. 747.

<sup>(1)</sup> Альмякин. стр. 123. Eutych. ap. Renaud. p. 257. Зикрэль-Кубут. стр. 58.

Независимо отъ распоряженій самого Гаруна, въ его царствование много пострадали двъ знаменитыя лавры — св. Саввы освященнаго и преп. Харитона, будучи опустошены дикими арабами, кочевавшими въ Палестинъ. Варвары въ первый разъ разбойнически подступили къ лавръ св. Саввы въ пятую недвлю великаго поста 796 года. Поелику иноки отказались выдать имъ столько золота н серебра, сколько имъ хотълось, потому что сами имъли только необходимое къ пропитанию: то разбойники начали пускать въ нихъ во множествъ стрълы, такъ что тринадцать иноковъ тотчасъ пали мертвые, а другіе ранены. Затымь варвары разсъялись по кельямъ иноковъ, расхитили всв скудные пожитки ихъ, а кельи ихъ зажгли. Они готовились уже поджечь и церковь, какъ слухъ о приближенін войска изъ Іерусалима заставиль ихъ бъжать изъ опустопиенной обители. Спустя десять дней, въ великій четвертокъ, арабы еще въ большемъ числъ снова напали на обитель св. Саввы и начали убивать св. отцевъ, - однихъ поражали стрвлами, другихъ обезглавливали мечами, иныхъ разсъкали пополамъ, или побивали камнями; оставшихся въ живыхъ варвары собрали въ церковь, чтобы пыткого вынудить у вихъ сознаніе, гдв сокрыты мнимыя сокровища. Когда же иноки, несмотря на обнаженные мечи, которыми грозили ,умертвить ихъ, не показали сокровищъ, которыхъ не было, варвары ввели ихъ въ одну пещеру и, разложивши при входв въ нее огонь, начали морить ихъ дымомъ, доколь не скажутъ, гдъ сокрыто небывалое сокровище: такъ еще осьмнадцать подвижниковъ умерли, задохнувшись отъ дыма. Наконецъ, избивши оставшихся еще въ живыхъ до полусмерти, арабы удалились изъ обители, унося съ собою все, что можно было найти въ ней послъ перваго разграбленія (1).

Передъ смертію своею Гарунъ-Ар-Рашидъ раздълилъ имперію между тремя сыновьями, Аль-Аминомъ. Аль-Мамуномъ и Касимомъ Аль-Мутамидъ, предоставивъ первому титулъ калифа. Но вскоръ между братьями возникла жестокая междоусобная война, продолжавшаяся около четырехъ льтъ. Слъдствіемъ этой войны были страшные безпорядки во всемъ калифатъ, открылись грабежи. убійства, повсюду воцарился одинъ законъ, -- законъ насилія. При такомъ положеніи вещей никому не могло быть покоя. Но изъ всъхъ подданныхъ калифовъ наиболъе страдали христіане. Въ Іерусалимъ патріархъ Оома заключенъ быль въ темницу за то, что хотълъ исправить обветшавшій куполь надъ церковію святаго Гроба (2); самый храмъ Воскресенія, Голгова и другія святыя мъста были осквернены и даже на время оставлены. Въ окрестныхъ пустыняхъ монахи должны были бъжать изъ обителей. Всъ мона-

<sup>(1)</sup> Act. SS. Mart. 20 d. Четь-мин. подъ тъмже числомъ.

<sup>&#</sup>x27;(\*) Floury: Hist. de l'Egl. livr. XXV chap. 25.

стыри: св. Харитона, св. Саввы освященнаго, св. Киріака, также обители св. Өеодосія и св. Евоимія и всв монастыри и обители въ пустынъ · іорданской были оставлены монахами (1). Въ это время, по свидътельству патріарха ієрусалимскаго Досиося, многіе христіане, клирики и міряне, претерпъли мученическую смерть, а другіе толпами бъжали изъ Сирін на островъ Кипръ и въ Константинополь, гдв и приняты были съ братскою любовію (2). Въ Египтв также царствовало совершенное безначаліе; онъ наполненъ былъ шайками разбойниковъ, предводимыхъ кровожадными начальниками, нещадившими никого и ничего. Городъ Александрія быль разграблень и сожженъ; александрійскій яковитскій патріархъ Маркъ убъжалъ. Монастыри долины Габибъ (нитрійская пустыня) были опустошены и сожжены и цълые четырнадцать льтъ послъ того оставались въ запустъніи (3). Убійства прекратились уже тогда, когда, по смерти Аль-Амина, вступилъ на престолъ братъ его, Абдулла Аль-Мамунъ (813-833).

<sup>(1)</sup> Εἰς τὴν ἀγίαν Χρίζε τε Θεε ἢμῶν πόλω ἐκκλησίαι ἠρήμονται, τάτε μοναζήρια δύο μεγάλων λαυρῶν τε ἐν ἀγίοις Χαρίτωνος, καὶ Κυριακε, καὶ τε ἀγίε Σάββα καὶ τὰ λοιπὰ κοινόβια τῶν ἀγιῶν Ευθύμιε καὶ Θεοδοσίε. Θεοφ. χρονογρ. σελ. 325. Τὰ σεβάσμια προςκυνήματα τῆς ἀγίας πόλεως Ιεροσολὸμ ναὶ θὴ καὶ τὰ σεπτὰ μοναζήρια τε ἀγίε Χαρίτωνος καὶ Σάρβα τε ἡγιασμένου καὶ τα κοινόβια Θεοδοσίε καὶ Ευθύμιε, καὶ τα λοιπὰ μοναζήρια καὶ ἐκκλησίαι, ἄπερ ἦσαν εἰς τὴν ἔρημον κατηρημώθησαν. Λοσιθ. ἱζτορ. βίβ. 7. κεφ. 5. παραγρ. 8.

<sup>(2)</sup> Tamze.

<sup>(3)</sup> Renaud. H. P. A. 251 — 257. Ass-Makpus. crp. 58.

Аль-Мамунъ, кажется, не былъ расположенъ гнать христіанъ. Онъ позволилъ яковитамъ снова построить свои монастыри, разрушенные въ междоусобіе (1). Однакожъ, по требованію изувъровъ, онъ удалилъ христіанъ отъ общественныхъ должностей и вообще держалъ ихъ въ томъ состояніи, въ какое они поставлены были мусульманскимъ закономъ. Когда же въ Багдадъ распространились дурные слухи о его воспитателъ, ученомъ, но яромъ мусульманинъ, Али-бенъ-Гамъза-ль-Касаи, калифъ воспылалъ гнъвомъ на христіанъ, какъ виновниковъ этихъ слуховъ, и, собравъ ихъ къ себъ въ числъ 2.800, заключилъ ихъ въ темницу (2).

Преемникъ Аль-Мамуна Магометъ Мутассимъ Билла (833—842) былъ занятъ болъе истреблениемъ мусульманскихъ сектантовъ, нежели гоненіемъ на христіанъ, которые казались ему менъе опасными, нежели его мусульманскіе подданные (3). Только неожиданное событіе открыло ему поводъ сдълать одинь опытъ совращенія христіанъ въ мусульманство. Воюя противъ грековъ, онъ взялъ галатійскій городъ Амморіонъ, разграбиль его, секегъ, и, захвативъ въ плънъ, между прочимъ, оорокъ двя внаменитыхъ чиновника, изъ которыхъ нъкоторые были родственники императора Өеофила, увелъ ихъ съ собою въ Багдадъ.

<sup>(1)</sup> Альмякин. стр. 140. Аль-Макриз. стр. 59.

<sup>(2)</sup> См. фетв. ибнт-Наккаха: Journal asiatique.

<sup>(5)</sup> Desverg. Arabie Motassem. pag. 438 — 444.

Здъсь пленники заключены были въ оковы, ввергнуты въ мрачную темницу и содержались въ ней самымъ ужаснымъ образомъ. Такъ какъ выкупъ за нихъ, присланный Өеофиломъ, показался калифу слишкомъ малымъ, между тъмъ время ихъ заключенія проходило: то калифъ началъ заботиться о совращении ихъ въ исламъ. Три раза подсылаль онъ къ плънникамъ ученыхъ мусульманъ съ подарками и объщаніями, предлагая имъ принять мусульманство. Но мужественные исповъдники остались непоколебимы въ святой въръ. Цвлые семь лътъ находясь въ ужасномъ заключеніи, они не сътовали на свою участь; напротивъ, благодарили Бога, что далъ имъ возможность загладить гръхи свои исповъдничествомъ, и молились Ему, чтобы вразумилъ мусульманъ. Въ 842 году Мутассимъ умеръ. На престолъ его вступиль сынь его, Абу-Джафаръ-Гарунъ-Аль-Ватекъ-билла (842-847).

О дъйствіяхъ Ватека вообще по отношенію къ христіанамъ также ничего неизвъстно, какъ и о дъйствіяхъ по отношенію къ нимъ его предшественника. Но Ватекъ ръшилъ наконецъ участь амморійскихъ мучениковъ 6 марта 845 года. Еще вечеромъ 5 числа приходилъ къ нимъ одинъ измънникъ въръ и отечеству, по имени Базидъ, съ объявленіемъ имъ смертнаго приговора, если не послушаются приказанія калифа, и не сдълаются мусульманами. Тогда патрицій Аэтій воздалъ благодареніе Богу и сказаль: «да будетъ воля

Господня». Всю ночь исповъдники пъли хвалебные гимны Богу. Поутру пришель въ нимъ, посланный отъ калифа, чиновникъ съ вооруженными солдатами, еще однажды предложиль имъ обратиться къ исламу, и когда они рышительно отказались, вывель ихъ на берегъ Тигра, на мъсто казни. На арълище это собралось безчисленное множество христіанъ и мусульманъ. Старшій между ними но сану, блаженный Өеодоръ первый мужественно претерпълъ мученическую смерть; ему послъдовали и всв его сподвижники, каждый по порядку достоинства своего. Мужество мучениковъ удивило исполнителей казни и всъхъ предстоящихъ; самъ калифъ, узнавъ о ихъ непоколебимой твердости въ въръ, сказалъ, смотря на отступника Базида: «есди бы этотъ былъ истинный христіанинъ, то не сдълался бы отступникомъ», и тотчасъ велълъ отрубить ему голову (1).

Ватеку наслъдовалъ братъ его Джафаръ-Абу-Фазль-Аль-Мутаваккиль (847—861). По свидътельству мусульманскаго писателя ибнъ-Наккаха, въ началъ правленія Аль-Мутаваккиля христіане занимали почти всъ важнъйшія должности въ государствъ, а при матери калифа и при другихъ родственникахъ его исключительно они находились въ услуженіи (2). Однакожъ мусуль-

<sup>(1)</sup> Acta SS. 6 Martis. Четь-мин. 6 март. Страданіе св. муч. четыредесяти и двухъ во Амморіи ятыхъ, въ Сиріи же мучемыхъ.

<sup>(2)</sup> См. фетв. ибнъ-Наккаха въ Journal asiatique.

мане сильно возстали противъ этого и, когда калифъ совершаль хаджь или набожное путешествіе въ Мекку, одинъ мусульманинъ съ опасностію собственной жизни сталъ грозить ему послъднимъ судомъ и геенскими муками (¹). Тогда калифъ совершенно перемънилъ свой образъ дъйствій по отношенію къ христіанамъ, сдълался жестокимъ гонителемъ ихъ. Гоненіе на нихъ Аль-Мутаваккиль началъ тъмъ, что въ 852 году повельлъ заключить въ темницу несторіанскаго католикоса Өеодосія, котораго обвиняли въ сношеніяхъ съ греками, и изгналъ изъ своей столицы

<sup>(1)</sup> Когда Аль-Мутаваккиль совершаль вивств съ другими седмикратное обхождение вокругъ храма Каабы (одинъ изъ необходимыхъ обрядовъ хаджа), то замътилъ человъка, который громко проклиналъ его. Халифъ приказалъ схватить его и бить палками. Тогда этотъ сказалъ: «о повелитель върующихъ! Клянусь Богомъ! Когда я проклиналъ тебя, то былъ увъренъ, что меня ожидаетъ смерть; но прежде выслушай меня и потомъ уже прикажи убить». — Говори, сказаль калифъ. — «Я хочу дать свободное теченіе моей річи, продолжалъ фанатикъ; Богъ и Его пророкъ одобрять мои слова; но тъже самыя слова мон возбудять въ тебъ гнъвъ. Повелитель върующихъ покрылъ свое государство чиновниками изъ зимміевъ, которые хотять независимости только себь однимь; они питають гнусные замыслы противъ мусульманъ и уже пріобрѣли себѣ счастіе въ настоящей жизни на счетъ будущей жизни повелителя върующихъ. Ты ихъ боишься, но ты не страшишься Господа Бога твоего. Знай, что въ день суда ты воздащь отчетъ за то, что они сделаютъ, а они за тебя отвъчать не будутъ. Не улучшай ихъ настоящей жизни за цену погибели твоей будущей жизни; ибо въ день воскресения тотъ окажется сделавшимъ самое худое дело, кто настоящую жизнь своего ближняго улучшаеть ценою погибели будущей жизни своей собственной души. Итакъ, въ эту же ночь подумай, что завтра же настанетъ день воскресенія, — тотъ день, когда каждый выйдетъ изъ могилы одинъ съ своими дълами». Эта ръчь произвела на калича глубокое впечатление. Онъ совершенно перемениль свое поведение по отношению къ христіанамъ. См. фетв. ибнъ-Наккаха въ Journal asiatique.

все христіанское духовенство. Въ следующемъ 853 году (1) Аль-Мутаваккиль издаль указъ на имя областныхъ правителей, въ которомъ снова подтверждались всв постановленія Омара-ибнъ-Хаттабъ со многими прибавленіями. Христіанамъ строжайше запрещалось проходить какія либо общественныя должности, открыто хоронить умершихъ, торжественно совершать свои свящ обряды, показывать кресты и носить на улицахъ зажженныя свачи. Всв вновь построенныя христіанскія церкви и монастыри повельвалось разрушить. Подать съ христіанъ, также какъ и съ іудеевъ, была удвоена; сверхъ того, взималась особенная пошлина съ ихъ домовъ, на которыхъ, для отличія и для большаго посрамленія, ставились деревянныя изображенія бъсовъ (2). Въ тоже время христіане, равно какъ и іуден обязаны были носить одежду медоваго цвъта съ длинными кожаными поясами въ отличіе оть му-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) 239 г. гиджры. Аль-Макриз. стр. 60.

<sup>(\*)</sup> Эти изображенія виділь и св. Константинь (Кирилль) философь, просвітитель славянь, когда греческій императорь Ософиль носылаль его въ Самару на Евфрать для пренія о вірів съ мусульманами, по просьбів тамошняго эмира. Когда мусульмане, съ которыми св. Константинь вступиль въ преніе, указывая на изображенія бізсовь на христіанских домахь, съ насмішкою спросили его, что это значить, Константинь отвічаль: «вижу изображенія демоновь и думаю, что внутри этихь домовь живуть христіане: вмістів съ христіанами внутри домовь демоны живуть христіане: вмістів съ христіанами внутри домовь демоны жить не могуть, а потому и бізжать отъ нихь наружу; а гдіз нізть снаружи этихь демонскихь образовь, то надобно думать, что тамъ демоны живуть внутри, вмістів съ людьми, имъ преданными». См. Чет.-мин. 11 март. жизнь и труды препод. отець нашихъ Меоодія и Константина, нареченнаго Курилла, учителей славенскихъ.

сульманъ, употреблявшихъ большею частио бълую одежду; должны были для верховой взды употреблять съдла съ деревянными стременами и, кромъ ословъ и муловъ, не вздить ни на какихъ другихъ животныхъ; не должны были мыться въ мусульманскихъ баняхъ и употреблять мусульманъ для прислуги. Для наблюденія за исполненіемъ этихъ постановленій поставленъ быль особый чиновникъ (1). Наконецъ, пустая молва, будто въ Константинополь императоръ разрушиль мечеть (существовавшую тамъ со времени царствованія Льва Исавра) и принуждаетъ плънныхъ мусульманъ обращаться въ христіанство, подала калифу поводъ издать новое повельне - разрушить всъ христіанскія церкви (2). Вслъдствіе этого повельнія, по свидътельству несторіанскаго писателя Абу-ль-Фараджа, было разрушено множество монастырей, между прочимъ - св. Іоанна и Киріака, куда въ недълю Ваій стекалось на богомолье множество народа (\*).

Въ 861 году Аль-Мутаваккиль былъ убить сыномъ своимъ Могаметомъ-Абу-Джафаръ-Мустансиръ-билла, который и занялъ престолъ калифовъ. Въ царствованіе Мустансира египетскій намъстникъ Езидъ-ибнъ-Абдулла-ибнъ-Динаръ по

<sup>(1)</sup> Фетв. ибнъ-Наккаха: Journal asiat. Аль-Макриз. стр. 60. Renaudot. p. 297. 300.

<sup>(2)</sup> Angel. Maji. Spicileg. Rom. t. X. p. II. pag. 735.

<sup>(3)</sup> Renaudot. pag. 297.

своему корыстолюбію жестоко притесняль жристіанъ въ своей области. Онъ вельлъ составить перепись всемъ монахамъ и брать съ нихъ подать плодами растеній и деревьевъ, воздълывавшихся въ монастыряхъ; а подать съ прочихъ христіанъ сначала удвоилъ, потомъ утроилъ. Затъмъ, когда яковитскій патріархъ Санутій изъ опасенія, чтобы правитель не потребоваль еще большей суммы денегь, скрылся въ пустынь, правитель приказаль церковнымъ экономамъ собрать всю драгоцвиную церковную утварь, а также епископскія имущества, представить все это въ диванъ и запереть всъ церкви. Когда же патріархъ возвратился изъ своего убъжища, правитель потребоваль отъ него, чтобы ежегодно платиль въ диванъ двъ тысячи золотыхъ монетъ за свою церковь и двъ тысячи триста за монаховъ, съ тъмъ чтобы въ первый годъ внесены были онъ туда за два года. Такое корыстолюбіе Езида, говорить яковитскій писатель Северъ, было причиною великаго бъдствія для христіанъ, такъ что многіе изъ нихъ отреклись отъ своей въры (1).

Много также страдали христіане во врема жестокой междоусобной войны между преемниками Мустансира. Сильный намыстникь египетскій, не признавая надъ собою ничьей верховной власти, старался собрать съ управляемой имъ

<sup>(&#</sup>x27;) Ap. Renaudot. pag. 307. 308.

страны какъ можно болье денегъ, - и вся тяжесть непомърныхъ налоговъ, по обыкновенію, пала на христіанъ. Въ тоже время въ Палестинъ и по всему Египту разсъялись разбойническія племена арабовъ и турокъ, которыя, по свидътельству египетскихъ писателей, въ Өиваидъ произвели страшныя опустошенія, разрушили и сожгли множество монастырей и церквей, всюду убивали монаховъ и безчестили монахинь (1). Эти бъдствія прекратились въ 868 году, когда Мужаммедъ-Мутаззы-билла, одержавъ побъду надъ своимъ соперникомъ Ахмедомъ-Мустаиномъ, провозглашенъ быль въ Багдадъ калифомъ. Въ это время двое изъ знатныхъ египетскихъ христіанъ, по имени Авраамъ и Северъ, желая положить конецъ бъдствіямъ своихъ единовърцевъ, отправились ко двору калифа. Чрезъ подарки и ходатайство состоявшихъ на службъ калифа христіанъ они успъли получить отъ калифа грамату, въ которой повелъвалось возвратить христіанамъ все, что несправедливо было захвачено у нихъ разными правителями, какъ то: церкви, монастыри, утварь церковную, земли и проч. По возвращени Авраама и Севера въ Египетъ, повельніе ка-лифа было обнародовано, — и отъ Фармы до Ассуана (т. е. отъ Финикіи до Эсіопіи), говорить яковитскій писатель Северъ, всъ церкви и всв мъста, посвященныя христіанскому богослу-

<sup>(1)</sup> Renaudot. pag. 310.

женію, были возвращены и возстановлены (¹). Кромъ того, одинъ, неизвъстный по имени, монахъ, отправившись въ Сирію, выхлопоталъ при дворъ калифа указъ, по которому монахи освобождались отъ всякихъ податей. Въ этомъ указъ свидътельствами изъ корана доказывалось, что тъ, которые, оставивъ міръ, обитаютъ въ горахъ, не должны быть принуждаемы къ платежу какихъ бы то ни было податей (²). Но и отъ Мутаззы православная Церковъ потерпъла немало: по его повелънію, антіохійскій патріархъ Николай лишенъ былъ престола и посланъ въ заточеніе (³).

Преемникъ Мутаззы, Могаметъ-Абу-АбдуллаМугтади-билла царствовалъ только нъсколько мъсяцевъ. Ему наслъдовалъ дядя его Мутамидъ
(870—892). Но слабый Мутамидъ носилъ только имя калифа; истиннымъ же правителемъ государства былъ Ахмедъ-ибнъ-Тулунъ, который
изъ простаго воина турецкой дружины, уже со
временъ Аль-Мамуна составлявшей гвардію калифовъ, сначала сдълался правителемъ Египта, а
потомъ правителемъ и всъхъ областей калифата
съ титуломъ султана. Поэтому и греческій императоръ Василій Македонянинъ, когда приглашалъ восточныхъ патріарховъ, по крайней мъръ

<sup>(1)</sup> Renaudot. pag. 311.

<sup>(2)</sup> Renaudot. pag. 314.

<sup>(3)</sup> Le Quien: Oriens Christ. tom. II. p. 748.

мъстоблюстителей отъ нихъ для составленія собора въ Константинополъ по дълу Фотія и Игнатія, патріарховъ константинопольскихъ, обращался для сего не въ слабому калифу багдадскому, а къ могущественному султану Египта и Сиріи, Ахмеду-ибнъ-Тулунъ (1). — Ахмедъ-ибнъ-Тулунъ открылъ гоненіе на христіанъ по корыстолюбію. Онъ посадиль въ тюрьму александрійскаго яковитскаго патріарха Михаила, когда одинъ монахъ изъ монастыря Абу-Іоанна (аввы отца-Іоанна), безуспъшно домогавшійся отъ патріарха діаконскаго сана, донесъ мусульманскому правительству, что у патріарха много серебра и золота, и что онъ многихъ изъ мусульманъ обращаетъ въ христіанскую Въру и тайно креститъ ихъ въ монастыряхъ пустыни. Разными пытками Ахмедъ принудилъ Михаила обязаться заплатить столь тяжкую пеню, что онъ долженъ быль продать жидамъ четвертую часть церквей и наложить на каждаго христіанина поголовную подать; было продано также все имущество монаховъ, и однакоже все еще не доставало половины суммы для уплаты пени; правитель требоваль двадцать тысячь золотыхъ (2). Православный антіохійскій патріархъ Өеодосій въ посланіи къ Фотію, патріарху константинопольскому, также жалуется на

<sup>(\*)</sup> Neale Hist. of East. Church. Patr. of Alexsandria. vol. II. pag. 162.

<sup>(\*)</sup> Ast-Makpus. crp. 61. Reunaud. pag. 315.

тяжкое гоненіе, которое онъ тершья отъ султана Ахмеда-ибнъ-Тулунъ ('). Около тогоже времени (881 г.) іерусалимскій патріархъ Илія писалъ посланіе ко всемъ королямъ, епископамъ и клирикамъ франкскаго народа, исполненное горькой жалобы на бъдственное состояние хриетіанъ восточныхъ, и просиль помощи у христіанъ западныхъ. «Почитаемъ нужнымъ увъдомить васъ, пишетъ патріархъ, о великихъ и ненсчислимыхъ бъдствіяхъ, которыя терпимъ отъ преступнаго и богоненавистнаго народа и о которыхъ могутъ достаточно возвъстить вамъ приходящіе сюда богомольцы; но одна вещь наппаче насъ сокрушаетъ и ее довъряемъ мы любви вашей чрезъ эту грамату нашу. Видя наши церкви разрушенными или падающими отъ ветхости и не дерзая обновлять ихъ, мы со многими воздыханіями и слезами молимъ милосердаго Бога, дабы, во славу святаго своего имени, даль намъ средства воздвигнуть церкви нашимъ потомъ и трудами. Провидънію Божію угодно было, чтобы князь земли сей сдвлался христіаниномъ (2), какъ извъстять васъ о томъ послан-

<sup>(1)</sup> Ист. св. град. Іерусалима. ч. 1. стр. 352.

<sup>(3)</sup> Неизвъстно, о какомъ князъ говоритъ здъсь патріаркъ. Въ житіи преп. Осодора эдесскаго, которое попадается въ нашихъ старинныхъ рукописныхъ сборникахъ, говорится о магометанскомъ государъ Мавіи или Моавіи, царствовавшемъ около этого времени въ Багдадъ, котораго св. Осодоръ обратилъ къ христіанству. Но одно ли это лице съ княземъ упоминаемымъ патріархомъ, и кто такой былъ Моавія, подлинно неизвъстно. Однакожъ въ житіи говорится о немъ,

Онъ опять позволиль намъ ные нами. нашими церквами и возстановить ихъ изъ валинъ. Дозволеніе это пришло намъ съ неба. и мы не могли и не должны были пренебречь имъ; итакъ, укрвпленные Господомъ, мы вооружились встми своими силами для столь великаго двла. Намъ нужны были средства, и мы по необходимости прибъгли къ невърнымъ; но какъ никто изъ нихъ не хотълъ дать намъ денегъ безъ залога, то мы принуждены были заложить масличные сады свои, даже свящ. сосуды, и, по убожеству своему, доселъ не могли ихъ изъ рукъ невърныхъ». Далъе патріархъ пишеть, что вследствіе заклада масличныхъ садовъ не достаетъ масла и для лампадъ святилища, что убогіе и иноки страждуть отъ голода и что многіе иноки, не въ силахъ будучи выкупить себя, умирають въ неволь. «А такъ какъ, по божественному апостолу, когда страдаетъ одинъ членъ, страдаютъ и всв прочіе члены: то христіане і русалимскі е рышились обратиться къ братіямъ своимъ западнымъ, уповая, что они откроють для нихъ утробы милосердія своего» (1). Такъ патріархъ Илія, представляя картину горькихъ бъдствій востока, старался возбудить со-

какъ объ истинномъ государъ, а не какъ о какомъ нибудь частномъ правителъ: онъ имълъ дружескія сношенія съ греческимъ императоромъ Михаиломъ III и убитъ въ возмущеніи народномъ за принятіе христіанства. Сн. также Четь-мин. іюля 9 дня.

<sup>(1)</sup> Michaud: Biblioth. des Croisades. t. I. pag. 443.

страданіе запада. Это было первое воззваніе отдаленнаго востока къ многолюдному западу о защить единовърныхъ братій.

Неизвистно, каково было состояние христіанъ при преемникахъ Мутамида, Мутадидъ-билла и Абу-Могаметв-Муктафа-билла (893-907). Можно впрочемъ догадываться, что если христіане, по обыкновенію, и терпъли притьсненія со стороны мусульманскаго народа, однако правители не издавали противъ нихъ стеснительныхъ укавовъ, напротивъ даже допускали ихъ къ общественнымъ должностямъ. Но преемникъ Муктафы, сынъ его, Джафаръ-ибнъ-Мустафа-Аль-Муктадиръ-билла (908-932), вскоръ по вступленіи своемъ на престолъ, въ 908 году, строго запретиль допускать христіань и іудеевь къ какимъ либо общественнымъ должностямъ, а одного чиновника изъ христіанъ, по имени Насира, предаль смерти (1). Въ тоже время онъ писаль къ своимъ намъстникамъ: «повелитель правовърныхъ приказываетъ върующимъ отказываться отъ услугъ христіанъ и іудеевъ, — и да страшатся правители нарушать повельнія своего властителя» (2). Народъ не уступалъ калифу въ ненависти къ христіанамъ. Въ 921 году, по свидътельству Аль-Макризи, мусульмане сожгли церковь пресв. Богородицы въ Каиръ и расхитили всю

<sup>(</sup>¹) Фетв. ибиъ-Накках. Journal asiatique.

<sup>(2)</sup> Tanke.

утварь и всв сосуды церковные, найденные ими тамъ; разграбили также находившійся вблизи одинъ женскій монастырь (1). Въ томъ же году, по свидвтельству Альмякина (2), разграблена и сожжена была въ Дамаскъ возмутившеюся мусульманскою чернью главная церковь православныхъ и разрушены были находившіяся тамъ церкви несторіанъ и яковитовъ.

Въ парствованіе калифа Могамета-ибнъ-уль-Муктадиръ-ар-Разы-билла (934-941) опять поднялись отовсюду жалобы на зниміевъ (христіанъ и іудеевъ), и фанатическіе поэты воспъвали предъ нимъ стихи, въ которыхъ старались возбудить въ немъ нерасположение къ христіанамъ (3). Всладствіе этихъ возбужденій Ар-Разы повельлъ наблюдать прежнія постановленія противъ христіанъ и іудеевъ во всей строгости и также запретиль имъ отправлять какія либо общественныя должности; имъ дозволялось быть только лекарями и купцами (4). Въ 936 году мусульмане произвели волневіе въ Іерусалимъ и разграбили церковь Воскресенія (5). Въ 968 году сарацины раздраженные побъдами надъ ними греческого императора Никифора Фоки, умертвили антіохійскаго патріарха Христофила, сожгли і русалимскаго

<sup>(1)</sup> **Аль-Макрив.** стр. 62.

<sup>(2)</sup> Hist. Sarac. pag. 197.

<sup>(</sup>в) Фетв. ибнъ-Накках. Journal asiatique.

<sup>(4)</sup> Renaudot. pag. 343. Альмян. стр. 196.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Аль-Макрия. стр. 61. Альмяк. стр. 197.

патріарха Іоанна и немилосердо ограбили церковь Воскресенія: потому что подозравали, что императоръ началъ войну съ ними по внушенію этихъ натріарховъ (1).

Между тъмъ еще съ наступленіемъ этого стольтія начала усиливаться въ Африкъ династія фатимидовъ, происходившихъ отъ дочери Магомета Фатимы. Родоначальникъ этой династіи Могаметъ-Обейдалла въ 910 году основаль въ съверной Африкъ независимое государство. Ближайшіе преемники его не распространяли предъловъ новаго государства; но третій изъ нихъ, правнукъ Обейдаллы, Муаззы, не довольствуясь насладственнымъ владъніемъ, сначала завоевалъ Египетъ (867 г.), а потомъ вскоръ и всъ другія области калифата, отвсюду вытасниль аббасидовъ и утвердиль калифатство за своимъ домомъ. Въ правленіе Муазвы христіанская Церковь наслаждалась совершеннымъ спокойствіемъ. При немъ патріархъ Ефремъ возобновилъ нъсколько церквей, приходившихъ въ запуствије; калифъ не только охотно давалъ граматы на возобновление церквей, но и оказываль денежное вспоможение; когда же мусульманская чернь не давала христіанамъ пользоваться дарованнымъ правомъ, онъ строгими мърами обуздываль ея дерзость. При немъ многіе христіане находились при калифскомъ дворъ и въ диванъ, и

<sup>(1)</sup> Cedren. Histor. t. 2. pag. 661. CH. Le Quien: Oriens Christ. t. III. pag. 466.

онъ самъ съ редкою въ мусульманскомъ повелитель снисходительностію дозволяль христіанскимъ ученымъ (знаменитому Северу ашмонейскому разсуждать о предметахъ Въры съ кадіями и другими знатными мусульманами (1). Преемникъ его Азизъ также быль покровителемъ христіанъ и имълъ многихъ изъ нихъ при дворъ. Особенно расположенъ онъ былъ къ православнымъ. Онъ навлъ въ супружествъ христіанку, по имени Марію, и, по ея вліяню, одинъ изъ ея братьевъ Арсеній поставленъ былъ въ александрійскаго патріарха, а другой Іеремія (или Орестъ) — въ патріарха іерусалимскаго. Православные темъ боиве должны были радоваться этому вліянію, что въ Александріи, по смерти патріарха Евтихія Саида, извъстнаго историка, съ 940 года не было православнаго патріарха. Пользуясь покровительствомъ калифа, Арсеній взяль у яковитовъ православную церковь пресвятой Богородицы въ Каиръ и сдълалъ ее патріархіею (2).

Но сынъ и преемникъ Азиза Абу-Али-Аль-Хакимъ-біамрилла (996—1020) былъ самый жестокій гонитель христіанъ. Мусульманскіе историки увъряютъ, что первою причиною Хакимова гоненія на христіанъ были обиды, которыя будтобы христіане причиняли мусульманамъ; ибо,

<sup>(1)</sup> Renaudot. p. 347. Journal asiatique. 1837. L. I. pag. 190—192. Vie du khalifa fatimite Moëzz-Liddin-Allah. par M. Quatremère.

<sup>(5)</sup> Альмякин. Hist. Sarac. pag. 247. Аль-Макрив. стр. 63.

пользуясь покровительствомъ Азиза, они успъли. занять высшія должности въ государственномъ управленіи (1). Трудно предположить, что бы въ мусульманскомъ государствъ христіане осмълились притъснять мусульманъ; но самое предпочтеніе ихъ естественно возбуждало злобу мусульманъ. Примъры подобнаго озлобленія мы видъли и прежде. Возбужденный фанатиками (2), Хакимъ открылъ гоненіе сначала преимущественно на тъхъ изъ христіанъ, которые занимали болъе или менье важныя общественныя должности. Первый пострадалъ христіанивъ Ыса (Іисусъ) ибнъ-Нестура, занимавшій должность, равную должности визиря. Онъ былъ схваченъ и казненъ по пове-

<sup>(1)</sup> Аль-Макризи такъ излагаетъ начало и побудительныя причины гоненія Хакима на христіанъ: «во времена патріарха Захаріи (александрійскаго, яковитскаго) христіане испытали столь тяжкія бъдствія, что подобныхъ они не испытывали еще ни отъ одного мусульманскаго правителя. Многіе изъ нихъ пріобръли важныя должности въ государственномъ управленіи, сдълались сильными и богатыми; пользовались неограниченнымъ довъріемъ государя и стали притъснять мусульманъ. Такое превозношеніе ихъ возбудило сильный гнъвъ Хакима, котораго уже ничто не могло удерживать, когда онъ разъ предался этой страсти». Зикр-эль-Кубутъ (исторія коптовъ) стр. 69.

<sup>(\*)</sup> Со времени царствованія Азиза, говорить Абульфеда, мусульмане питали сильную злобу на христіанъ и іудеевъ; потому что этотъ государь довърилъ одну важную должность христіанину Ысъ сыну Нестура, а другую іудею Манассіи. Отъ этого христіане и іудеи получили превмущество надъ мусульманами и стали обращаться съ ними надменно. Посему жители Каира сдълали изъ картона фигуру женщины и, положивъ ей въ руку бумагу, поставили ее на дорогь, по которой проходилъ Хакимъ. Калифъ, увидъвъ бумагу, нашелъ въ ней слъдующія слова: «тому, кто возвеличилъ іудеевъ чрезъ Манассію и христіанъ чрезъ Ысу сына Нестура, и унвянлъ мусульманъ по собственной своей слабости. Освободищь ли ты насъ, наконецъ, когда нибудь отъ печали, въ которой мы теперь находимся доли-Feda: Annal Mosl. tom. II. рад. 594.

льнію Хакима въ 1002 году ('). Въ томъ же году Хакимъ приказалъ схватить десять главныхъ катибовъ или секретарей. Знаменитъйшій между ними быль мялкить или православный, Абу-Наджа, по прозванію Аль-Кябиръ. Хакимъ, призвавъ его къ себъ, приказалъ ему немедленно отречься отъ христіанства, объщая, если сдълается мусульманиномъ, возвысить его въ достоинство визиря и ввърить ему управление государствомъ. Абу-Наджа просилъ и получилъ у Хакима сроку на размышленіе одинъ день. Возвратившись домой, онъ собраль всехъ своихъ друзей и, разсказавъ имъ происходившее между нимъ и калифомъ, сказалъ имъ: «я готовъ жертвовать своею жизнію за имя Христово. Я не для того испросиль у калифа отсрочки до завтра, чтобы подумать, на что мнв решиться. Неть; я хотель только увидеться съ вами, проститься и сказать вамъ послъднее мое завъщаніе. Итакъ теперь, братія мои, не ищите тлънной и преходящей славы этого міра на счеть нетланной и вачной славы Господа нашего Інсуса Христа. Его милосердіе призываеть теперь насъ въ царствіе небесное. Итакъ, укръпите сердца свои». Такъ бесъдовалъ Абу-Наджа съ друзьями своими до самаго вечера. На другой день онъ возвратился къ Хакиму. «Ръшился ли ты на что нибудь, Абу-Наджа Гавріилъ»? спросиль калифъ, когда во-

<sup>(1) 393</sup> г. гиджры. Аль-Макрив. стр. 69.

шель къ нему исповъдникъ Христовъ «Да; государь»! отвачаль тоть. «На что же»? опять спросиль Хакимъ «Оставаться твердымъ въ своей въръ», отвъчалъ Абу-Наджа. Хакимъ снова объщаніями и угрозами началь склонять его къ мусульманству; но, видя непоколебимую твердость исповъдника, вельлъ бить его кнутомъ. Сначала дали ему пятьсоть ударовъ; вся плоть его была истерзана въ куски и онъ весь быль облитъ кровію. Хакимъ вельль дать ему тысячу ударовъ. Но когда было сдълано еще триста, Абу-Наджа сказаль: «жажду». Его перестали бить и донесли Хакиму. Калифъ вельль дать ему цить, если объщается сдвлаться мусульманиномъ. Но когда подали ему воду съ этимъ требованіемъ, онъ сказаль: «я не нуждаюсь въ ней. Мнв даль пить Господь нашъ Інсусъ Христосъ, истинный Царь» ('). Посль этихъ словъ мученикъ умеръ. Хакимъ на мертвомъ велвлъ выполнить подоженное число ударовъ (2). Между схваченными десятью кятибами-христіанами находился также рейсъ (начальникъ кятибовъ) Фагдъ-ибнъ-Ибрагимъ. Хакимъ призваль его въ себв и убъждаль принять исламъ, указывая на богатство, какое онъ собралъ, и объщаясь еще умножить оное, а его самого почитать, какъ брата. Когда же Фагдъ съ му-

<sup>(1)</sup> Mногіе изъ присутствовавшихъ при этомъ дъйствительно видьли на бородь его капли воды.

<sup>(2)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 389. Sacy: Exposé de la religion des Druzes. t. I. vie de Hakem Biamr' Allah. pag. 304.

жествомъ отказался отъ предложеній калифа, ему отськии голову и твло его бросили въ огонь. Северъ (1) свидътельствуетъ, что цълые три дня жеми тело его и однако не могли сожечь его, а къ правой рукъ огонь вовсе не прикасался, что приписали тогда его щедрымъ милостынямъ. «Онъ никому не отказываль, говорить Северъ, кто бы ни попросиль у него; иногда, встрвчая ницаго, онъ опускаль руку въ карманъ въ увъренности, что ничего не найдетъ тамъ; но Богъ двлаль то, что онь находиль тамъ требуемую милостыню». Изъ остальныхъ осьми катибовъ четверо пали, не выдержавъ пытки, а другіе четверо остались тверды въ своемъ исповъдании и умерли подъ ударами. Изъ отступниковъ одинъ умеръ въ следующую же ночь, а прочіе, когда прекратилось гоненіе, снова обратились въ хри-CTIANCTRO (2).

Три года спустя открылось всеобщее гоненіе на христіанъ и іудеевъ. Причиной этого гоненія, кромъ природной безчеловъчной жестокости Хакима и дикаго деспотическаго произвола, было появленіе въ это время новаго особеннаго въроученія, котораго держался Хакимъ и главнымъ пунктомъ котораго было то, что онъ, Хакимъ, есть Богъ (3). Фанатизмъ, свойственный но-

<sup>(1)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 390.

<sup>(2)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 390.

<sup>(5)</sup> Персъ Могаметъ-ибнъ-Исмаилъ, по прозванию Зараръ, первый сталь всенародно проповъдывать, что Хакииъ есть Богъ, тво-

вымъ сектантамъ, антиномизмъ въ нравоучени и гордость, дошедшая до обоготворенія самого себя, достаточны были для вооруженія безумнаго деспота противъ всъхъ, кто не принималъ его мнъній. Въ 1005 году Хакимъ повельлъ христіанамъ имъть отличіе отъ прочихъ подданныхъ въ одеждъ, именно: они должны были носить черное платье съ двумя желтыми лоскутами в опоясываться изаромъ (особеннаго рода поясомъ); сверхъ того, они должны были носить на шеъ кресты изъ пальмоваго дерева, длиною въ одинъ локоть, а по другимъ—въ два съ половиною локтя. Они не должны были также ъздить на логшадяхъ и употреблять желъзныя стремяна. Съ

репъ вселенной. Онъ составилъ книгу, въ которой училъ, что душа Адама перешла въ Али, душа Али въ предковъ Хакима и наконецъ. перешедши отъ нихъ, остановилась въ Хакимъ. Книга эта читана была въ мечети Каира. Но, озлобленный такииъ богохульствомъ, народъ бросился на Зарара и сиъ, несмотря на то, что самовластвоваль въ государстве Хакима, долженъ быль спасаться быствомъ въ Сирію. Здісь, въ горахъ Ливана, онъ нашель себі, при помощи денегъ Хакима, многихъ послъдователей, которые существуютъ и донынь подъ именемъ друзовъ. Другой персъ Гамза-ибнъ-Ахмедъ, по прозванию Аль-Гади, т. е. руководитель, составиль полную систему въроучения друзовъ. Гамза училъ, что Хакимъ есть олицетворившееся божество, а онъ, Гамза, есть его первоначальная мысль. Въ нравственомъ отношении Гамза проповъдывалъ совершенный развратъ: дозволяль браки съ сестрами, дочерьми и женами отцевъ и из-бавляль своихъ последователей отъ нравственныхъ предписаній исдама: поста, молитвы и хаджа (путеществіе въ Мекку). Чтобы склонить въ свою секту іудеевъ, чтители Хакима дурно отзывались о христіанахъ и мусульманахъ и внушали имъ, что обътованный Мессія есть Хакимъ; а чтобы увлечь къ себъ христіанъ, дурно отвывались объ іудеяхъ и мусульманахъ, исповедывали сумволъ христіанскій, давая ему иносказательный сиыслъ и уверяя, что они не узнали обетованнаго Утенцителя (Духа Святаго) и что этогъ Утенцитель есть Хакимъ. Sacy. pag. 384 — 388.

1009 года открылось болье жестокое гоненіе. Калифъ приказалъ правителю Рамлы Гирею разрушить церковь Воскресенія Христова (1). Патріархъ Іеремія (по другимъ Орестъ) лишенъ зрвнія, сосланъ въ Вавилонъ въ заточеніе и тамъ умерщвленъ; прочіе христіане подверглись страшнымъ насыліямъ (2). На нихъ наложены были подати, превосходившія всякую мъру, и запрещены были самыя торжества церковныя, такъ что чемъ свътлъе быль у христіанъ праздникъ, тъмъ строже заключались они въ ствнахъ своихъ жилищъ, не смъя показываться на удицъ. Сверхъ того, за каждое неосторожное слово, по невърному доносу, немедленно предавали христіанъ мученіямъ и ахинталольм, поминами ахи ильшихоп, амкневя дътей ихъ насильно обращали въ мусульманство. «Трудно было бы исчислить всв муки, говорить Вильгельмъ тирскій, какія испытывали христіане палестинскіе въ это бъдственное время ради царствія Божія; но я приведу хотя одинъ примъръ изъ тысячи, чтобы показать только, по какимъ ничтожнымъ причинамъ подвергались они казнямъ. Одинъ изъ враговъ христіанъ, по ненависти къ нимъ, желая возбудить противъ нихъ гоненіе, бросилъ ночью мертваго пса въ преддверіе омаровой мечети, въ которой быль стражемъ. Ут-

(2) Sacy. pag. 338. CH. Le Quien: Oriens Christ. tom. III. pag. 476.

<sup>(1)</sup> Аль-Макриз. стр. 64. Renaudot. pag. 396.

ромъ пришедшіе на молитву сарацины увидъли этотъ трупъ и, какъ неистовые, наполнили городъ воплями. Весь народъ сбъжался и всъ кричали, что христіане сдвлали поруганіе мечети. Этого достаточно было, чтобы всвхъ ихъ обречь на погибель. Но одинъ христіанскій юноша, видя неминуемую гибель собратій своихъ, ръшился взять вину на себя. «Горько будеть, братія, скаваль онъ собравшимся христіанамь, если такъ погибнеть вся Церковь; лучше одному погибнуть за весь народъ; уступите мнъ это право; съ помощію Вожією, я отклоню отъ васъ убійство». Когда всв съ радостію приняли такое предложеніе, благородный юноша добровольно предался сарацинамъ, исповъдуя мнимое преступленіе для спасенія невинныхъ. Онъ немедленно преданъ быль казни» (1).

Не менъе тяжкія бъдствія испытывали въ тоже время и христіане египетскіе. Александрійскій яковитскій патріархъ Захарія былъ брошенъ въ темницу и разными пытками принуждаемъ былъ къ отреченію отъ Въры. Въ Каиръ калифъ отнялъ все имущество у церквей и истребилъ множество снятыхъ съ нихъ крестовъ. Тоже приказано было дълать и областнымъ правителямъ. Потомъ христіанамъ запрещено было совершать богослуженіе, такъ что они самую литургію принуждены были совершать въ частныхъ домахъ, въ кото-

<sup>(1)</sup> Wilhelm. tyr. Hist. de bello sacro. lib. I. cap. 4.

рыхъ нарочно освящены были для этого особыя помъщенія. Сверхъ того, имъ запрещено было переходить съ мъста на мъсто и не дозволено ничего ни продавать, ни покупать. Наконецъ, повельно было разрушать всъ христіанскія церкви, а золотую и серебряную утварь церковную представлять во дворецъ. Многіе, увлекаясь жаждою корысти, брали у правительства дозволеніе отыскивать церкви въ отдаленныхъ селеніяхъ, чтобы разграбить ихъ и разрушить, - и никому не было отказа. Въ 1011 году старъйшина синайскихъ арабовъ ибнъ-Гагіати посланъ былъ и на священный Синай съ приказаніемъ срыть всъ христіанскія святилища. Онъ разрушиль церкви, св. Аванасія великаго въ Аджрудв, св. Георгія въ Кольсумъ, большую и прекрасную церковь Богородицы въ Суэсв и монастырь св. Іо-анна предтечи близъ Раиоы, —которыя лежали на пути въ Синаю; но св. обитель синайская спаслась благоразуміємъ инока Соломона ибнъ-Ибрагима. Встративши Гагіати за день пути отъ своего монастыря вивств съ тремя стардами, овъ смиреніемъ и услужливостію смягчиль сердие варвара. «Богь, говорилъ онъ Гагіати, предалъ насъ въ твои руки для того только, чтобы испытать твое состраданіе къ убогимъ и невиннымъ отшельникамъ. Всемогущій можеть спасти нашу обитель, какъ свой домъ, и инымъ образомъ; но Онъ отъ тебя требуетъ милости, твоимъ добрымъ произволеніемъ хочетъ избавить ее отъ раззоренія; и этой

благости сердца твоего Онъ не оставить безъ награды». Гагіати взялъ только золотые и серебренные сосуды, которые добровольно представили ему старцы; но самаго монастыря не коснулся (1). По словамъ Макризи, къ концу 405 года гиджры, то есть 1013 г. нашего счисленія, въ одномъ Египтъ было разграблено и разрушено 1031 церковь. Въ это время жестокости и насилія многихъ заставили отречься отъ Въры (2). Примъръ твердости въ въръ показалъ діаконъ Бекира, писецъ дивана. Явившись во дворецъ, онъ громко исповъдаль, что Іисусь есть Сынь Божій; и імволо вімляжет би импрокляє ото эж батом привязали къ столбу, онъ началъ пъть хвалебные гимны, но на вопросъ одного изъ своихъ друзей, что завъщаетъ роднымъ, отвъчалъ, что чрезъ три дня онъ самъ придетъ къ нимъ, ибо кончится гоненіе, — что дъйствительно и исполни-AOCE (8).

Гоненіе Хакима съ возрастающею силою продолжалось до 1013 года. Въ этомъ году сдълано было облегченіе христіанамъ; по крайней мъръ имъ дозволено было удаляться изъ областей тарана и — многіе дъйствительно удалились въ греческія владънія, также въ Нубію и Абиссинію.

<sup>(</sup>¹) А. Порфир. Перв. путеш. въ синайск. монаст. стр. 131.

<sup>(2)</sup> Аль-Макриз. стр. 64. Renaud. pag. 396.

<sup>(3)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 391. 392.

А въ 1017 году Хакимъ возвратилъ свободу совъсти всъмъ своимъ подданнымъ и даже позволиль отступившимь оть Въры во время гоненія снова обратиться къ христіанству. И шесть тысячь несчастныхь въ теченіе семи дней возвратились въ нъдра Церкви. Патріархъ Захарія вышель изъ темницы и, посль свиданія съ калифомъ, получиль отъ него указъ, которымъ дозволялось христіанамъ открыть церкви во всемъ государствъ и возстановить тъ, которыя были разрушены. Кромъ того, христіанамъ возвращены были колонны, камии, кирпичи и лъсъ, взятые при разрушени церквей, также снова отданы были имъ всв земли и сады, принадлежавшіе церквамъ. Этимъ же указомъ христіане освобождены были и отъ обязанности носить поносные -вод илиуулоп и донамы жирулым и получили дозволеніе — во всъхъ церквахъ звонить въ колокола (1). Пользуясь дарованною свободою, христіане стали ревностно заботиться о возстановленіи церквей. Мать калифа Марія, послъ перваго указа его въ пользу христіанъ, положила основаніе возстановленію и храма Гроба Господня. Потомъ чрезъ десять летъ после смерти Хакима, когда, при заключеніи мира между сыномъ его, Али-Абуль-Хасанъ, по прозванію Дзагиръ, и греческимъ императоромъ Романомъ, подтверждено было дозволеніе на возстановленіе іерусалимскаго

<sup>(1)</sup> Renaud. Hist. patr. alex. pag. 391. 392.

храма,—въ этомъ возстановленіи приняль участіє и самъ императоръ Романъ; но совершенно его окончиль уже сынъ его, Константинъ Мономахъ, въ 1048 году (1).

Вотъ краткій очеркъ того бъдственнаго состоянія, въ какомъ находились православные христіане на востокъ со времени Магомета до начала крестовыхъ походовъ. Явно, что бъдствія восточных христіань были ужасны. Но терпъніе ихъ достойно благоговъйнаго удивленія и поучительно для насъ. Христіане переносили тяжкія бъдствія мужественно, съ твердымъ упованіемъ на Бога. Если нъкоторые изъ нихъ, подавляемые тяжестію гоненій, падали, то большая часть ихъ являла доблестную твердость въ Въръ, готова была за исповъданіе имени Христов атерпъть всв злостраданія и самую смерть, и, не смотря на все уничиженіе, невредимо сохранила святую православную Въру и предала это драгоциное наслидіе отцевь потомкамь своимь во всей его цълости.

<sup>(1)</sup> Исторія св. гр. Іерусалина. ч. І. стр. 371. и 372.

## О НЕДОСТАТКАХЪ РУССКАГО НАРОДА, ПО ИЗОБРАЖЕНІЮ СТОГЛАВА (XVI В.).

Въ наще время, какъ извъстно, въ русскомъ народъ считаются цълыми милліонами такъ называемые старообрядцы, недовольные современнымъ порядкомъ, церковнымъ и гражданскимъ, начавшимся при патріарх в Никон в Петръ великомъ и постепенно уничтожавшимъ разныя неустройства до нашихъ дней. Злобно осуждая истинные, а большею частію мнимые недостатки духовенства, православнаго народа и правительственныхъ распоряженій, старообрядцы эти душевно желають возвратиться къ порядку церковной и гражданской жизни, бывшему до патріарха Никона и Алексія Михайловича; съ особеннымъ умиленіемъ указываютъ на благочестіе русскаго народа во времена Стоглаваго собора, съ особенною увъренностію полагаются на безукоризненное православіе того времени, на опредъменія Стоглава, какъ на непогрышимыя правила въры и дъятельности. Старообрядцы върны себъ и своему началу: настоящее ихъ состояніе поражаеть своимъ сходствомъ съ тъмъ религіозно-иравственнымъ состояніемъ русскаго народа, какое изображено въ Стоглавъ; и мы, по върному указанію исторіи, справедливо можемъ видъть въ церковной жизни русскаго народа во времена Стоглава ту среду, въ которой зародился и потомъ укоренился русскій расколъ. Для знакомыхъ съ положеніями старообрядства и съ состояніемъ старообрядцевъ не нужно указывать въ этой средъ особенно благопріятныя стороны для раскола; а для прочихъ достаточно только описать ее такъ, какъ описалъ Стоглавъ.

Стоглавый соборъ, созванный царемъ Іоанномъ Васильевичемъ IV въ 1551 году, по совъту митрополита Макарія, занимался исправленіемъ тъхъ «обычаевъ», которые до его времени «поизшаталися или въ самовластіи были учинены по своимъ волямъ», и утвержденіемъ въ народъ тъхъ «законовъ и заповъдей Божіихъ, которыя были порушены или ослаблены небреженіемъ» (1). Соборъ внимательно всмотрълся въ указанное ему дъло, съ ужасомъ увидълъ плачевное положеніе народа и сдълалъ много опредъленій касательно искорененія замъченныхъ въ немъ недостатковъ. Дъянія этого собора дошли до насъ въ рукопи-

<sup>(1)</sup> Стогл. гл. 4. Казань. 1862 г.

сяхъ подъ именемъ Стоглава или Стоглавника. Хотя несомнънно, что не всъ опредъленія Стоглава сдъланы или по крайней мъръ утверждены отцами собора; но такъ какъ извъстны сниски Стоглава почти современные собору, то въ нихъ можемъ видъть върное изображеніе времени собора.

Стоглавый соборъ яркими красками изобразилъ церковно-нравственное состояніе 1) духовенства, 2) народа и 3) монашества.

1. Кажется, и не можетъ быть ръчи о научномъ образованіи русскаго народа въ половинъ XVI въка. Все просвъщение ограничивалось тогда чтеніемъ церковно-отеческихъ книгъ и апокрифическихъ сказаній, сильно распространившихся въ то время. Но и этимъ чтеніемъ заниматься развъ только духовенство, потому что лучшіе представители народа — князья и бояре ръдкіе и мало умъли грамоть (1). Глубокій мракъ невъжества покрывалъ всю русскую землю; источники просвъщенія всъ почти остановились. «Преже сего, говоритъ Стоглавъ, въ російскомъ царствій на Москвъ и въ великомъ Новъгородъ и по инымъ городомъ многия училища бывали. грамоте и писати и пъти и чести учили. и потому тогда грамоте и писати и пъти и чести гораздыхъ много было. но пъвцы и чтецы и добры писцы славны были по всей земли и доднесь»

<sup>(1)</sup> Собр. госуд. грам. т. І. № 184, 556 и др.

(глав. 25). Обучались только грамоть, т. е. «писати и пъти и чести» (гл. 26: вотъ весь кругъ образованія, установленный впрочемъ уже саминъ Стоглавомъ); но обучались, по замъчанию царя «небрегомо» (гл. 5, вопр. 6), обучались почти только одни готовившіеся къ принятію духовнаго сана, какъ замътно изъ неоднократныхъ указаній Стоглава; обучались у такъ называемыхъ книжныхъ мастеровъ, которые «сами мало умъли грамоть и силы въ божественномъ писаніи не знали» (гл. 25); наконецъ обучались по книгамъ крайне неисправнымъ, потому что «писцы писали книги съ неправленыхъ переводовъ, а написавъ не правили же»; отъ того «опись къ описи прибывала, и недописи, и точки непрямые» (глав. 5, вопр. 5). Да и такихъ книгъ было весьма мало не только въ частныхъ рукахъ, но даже въ церквахъ. За то, вмъсто ръдкихъ божественныхъ книгъ, были въ большомъ употребленіи такія книги, какъ «Рафли, Шестокрыль, Воронограй, Остромій, Зодьй, Алманахъ, Звъздочетьи, Аристотель, Аристотелевы врата, и иные составы и мудрости еретическия и коби бъсовские» (гл. 41, вопр. 22), не просвъщавшіе, но помрачавшіе духовное сознаніе читателей, отлучавшіе ихъ отъ Бога и погублявшіе ихъ. Чего же можно было ожидать отъ образованія, получаемаго отъ такихъ мастеровъ и по такимъ источникамъ? Не болъе, какъ способности механически «писати, пъти и чести», а разумънія силы въ божественномъ писаніи ожидать было невозможно. Нъкоторыя постановленія Стоглава сами могуть свидьтельствовать о тогдашнемъ просвъщенів; въ немъ статьи о сложенін перстовъ для крестнаго знаменія и благословенія, о сугубой аллилуіи, о брадобритіи, о празднованіи въ субботу, по справедливому отзыву отцевъ великаго московскаго собора, писаны «неразсудно, простотою и невъжествомъ» (1).

Все тогдашнее духовенство, исплючая разыв іерарховъ, получало это жалкое образованіе, н то въ низшей его степени. «Ставленики, заме» чаеть соборь, хотящій во дьягоны и въ поны ставитися, грамоте мало умъють. и святителемъ ихъ поставити ино сопротивно священнымъ правиломъ, а не поставити ино святыя церкви безъ пъния будуть. а православные хрестьяне учнутъ безъ покаяния умирати.... Да о томъ ихъ святители истазують съ великимъ запрещенимъ. почему мало умъютъ грамоте, и они отвътъ чинять. мы де учимся у своихъ отцовъ или у сво⇒ ихъ мастеровъ, а инде намъ учитися негдъ. сколько отцы наши и мастеры умъють потому и насъ учатъ» (гл. 25). И святители съ душевнымъ прискорбіемъ должны были производить во священники и діаконы людей малограмотныхъ, неспособныхъ понимать важности своего служенія. Къ этому злу присоединялось еще другое -- своеволіе мірянъ въ избраніи священнослужителей, по-

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Дополн. къ Акт. ист. т. V. стр. № 102.

торое смотръло не на способности ставлениковъ, а на деньги. Такъ напр. въ Новъгородъ, по замъчанию собора, все духовенство избираемо было прихожанами, которые брали за то «денги великие»; «а только владыка попа пришлетъ къ которой церкви хотя грамоте гораздъ и чювственъ а только многихъ денегъ уличаномъ не дастъ и они его не примутъ» (гл. 41, вопр. 14) Также «дворецкіе и дьяки сами ставили поповъ и брами съ нихъ и со всего причта церковнаго великія деньги. а того не пытали которой грамоте гораздъ и чювственъ и достоинъ священническаго чину. только того и пытали кто имъ больши денегъ дастъ» (гл. 41, вопр. 15). Чего же можно было ожидать отъ такихъ священнослужителей? Могли ли они быть върными слугами Христовыми, благоговъйными совершителями божественных службъ, внимательными наставниками темнаго народа? Съ горечью замъчаетъ соборъ о невниманіи и ланости духовныхъ, объ ихъ небрежности и опущеніяхъ въ отправленіи своихъ священныхъ обязанностей, объ ихъ суевърныхъ дъйствіяхъ и безчиніи въ самыхъ храмахъ.

Не понимая важных обязанностей священнаго сана своего, духовные старались только пользоваться вещественными выгодами, доставляемыми этимъ саномъ, а объ исполнении своихъ обязанностей не заботились. По замъчанию царя, они собирали «хлъбъ годовой и денги и пшеницу на

проскуры и воскъ на свъчи. и молебные денги понахидные и праздничные изъ казны и кутью на понахиды и канунъ и свъчи и проскуры зборы и столы праздничные и заупокольные. а только у своего храму на праздникъ объдню одинова въ годъ (отпоютъ). а ни въ суботу за упокой ни въ недълю за здравие ни во владычни праздники ни великимъ святымъ. ни за упокой по родителехъ объдни не поютъ. ни понахиды ни молебновъ ни заутрени ни часовъ ни вечерни ничего не поютъ во своихъ предълехъ» (гл. 5, вопр. 30); даже въ соборныхъ церквахъ, гдв былъ не одинъ священникъ «соборомъ отнюдь не знаютъ служити литоргии о здравие и заупокой» (гл. 41, вопр. 32). По этой же ланости, ружные и приходскіе священники не ходили въ соборъ «на похрестья и къ царскимъ молебнамъ» (гл. 30). А когда священнослужители приступали къ совершенію божественных службь, то невъжественное нерадъніе ихъ допускало множество опущеній, вольности и безчинія. «Нынъ видимъ н слышимъ, говорилъ царь, кромъ божественнаго устава многия церковныя чины не сполна совершаются не по священнымъ правиломъ и не по уставу» (гл. 5, вопр. 1. гл. 6). Такъ, въ частности, священнослужители опускали воскресныя, правдничныя и заупокойныя литіи, не пъли полуелея, положеннаго въ уставъ отъ воздвижения честнаго Креста до сырной недъли, не пъли псалма «на ръкахъ вавилонскихъ», который по-

ложено пъть трижды въ году, въ недвли блуднаго, мясопустную и сырыпустную (гл. 41, вопр. 9 и 10), не говорили отнуста послъ часовъ (гл. 41, вопр. 12); по воскреснымъ вечернямъ и по праздничнымъ, когда бываетъ выходъ, «святыя славых не пъли, а говорили ръчью, на воскресной и праздничной утрени «великаго славословія» также не пъли, а говорили ръчью, какъ и въ простые дни; ръчью же говорили, а не пъли и стихъ божественной литургіи «Отца и Сына и Святаго Духа святую Троицу единосущную и нераздъльную» (гл. 5, вопр. 33 и 34). Были и такіе невъжественные священнослужители, которые не умъли говорить или произносить надлежащимъ образомъ первой литургійной эктеніи, нъкоторыхъ псалмовъ, возгласовъ и даже сумвола Въры (гл. 9), сотъ невъдъния или отъ неразумия совокупляли многия кресты и иконы съ мощми и тъми крестили (т. е. святили) воду» (гл. 41, вопр. 5), вмѣсто проскомисанія, дозволяли просфирнямъ нащептывать надъ просфирами: «боголюбцы даютъ проскурнямъ денги на проскуры о здравіи или за упокой» жаловался царь на соборв, и она спроситъ имени о здравіи да надъ проскурою сама приговариваетъ якоже арбуи въ чюди. а за упокой такоже мертвыхъ имянъ спрашиваетъ да надъ проскурою приговариваетъ. а тъ проскуры попу даетъ и попъ людемъ даетъ и къ себъ относитъ, а на жертвенникъ тъхъ проскуръ о здравы и за упокой не проскомисаеть и жертва къ Богу отъ нихъ не приносится» (гл. 5, вопр. 11), позволяли при крещеніи быть по два кума и болъе (гл. 17), терпъли страшное безчинство въ бракахъ, которое такъ описываетъ соборъ: «въ мирскихъ свадбахъ играютъ глумотворцы и арганники и смъхотворцы и гусельники и бъсовские пъсни поютъ. и какъ къ церкви вънчатися повдутъ. священникъ со крестомъ вдетъ. а предъ нимъ со всъми тъми играми бъсовскими рыщутъ. а священницы имъ о томъ не возбраняютъ» (гл. 41, вопр. 16). Мало того. Священнослужители, воспитанные въ народномъ суевъріи, не только сами не освобождались отъ него, но допускали его въ святилище и такимъ образомъ освящали его своими дъйствіями. Такъ напр. «нъкоторые невъгласы попы въ великій четвергъ соль подъ крестомъ клали и до седмаго четверга по велицъ дни тамъ держали и ту соль давали на врачеваніе людемъ и скотомъ» (гл. 41, вопр. 26); принимали отъ мірянъ мыло, приносимое на освященіе церкви, и держали его на престолъ до шести недъль (гл. 41, вопр. 3); брали тъ сорочки, въ которыхъ дети родятся, и клали ихъ на престолъ на шесть недъль, такъ что нужно было особое предписаніе собора «впредь таковыя нечистоты и мерзости во святыя церкви не приносити и на престолв до шти недвль не класти» (гл. 41, вопр. и отв. 2). Не понимавшіе ни святости своего служенія, ни святости храмовъ Божінхъ и ихъ принадлежностей, священнослужители дозволяли себъ не только небрежное обращеніе со святыней, но и страшныя безчинія въ храмахъ Божіихъ. Не говоримъ уже, что они принимали отъ неучей иконописцевъ иконы, написанныя «самовольствомъ и самоволкою и не по образу» (гл. 43), не имъли покрововъ на священные сосуды, завъсъ для царскихъ дверей, «кладязя надъ чъмъ священнику руки умывати и горну съ угольемъ въ чемъ укропецъ гръти, како надобе теплота во святый потиръ», замъчаетъ соборъ, «и пономарь шедъ въ избу да возметъ у печи горячие воды изъ горша въ кувшинецъ . или въ кувинцы согръвъ да принесетъ въ церковь и ту воду вливаеть во святый потиръ» (гл. 9), позволяли вносить во святый алтарь вивств съ ладономъ, свъщами и просфорами «кутию и канунъ за здравие и за упокой и на великъ день пасху сыръ, и яица и ряби (мясо) печены и во иные дви колачи и пироги и блины и короваи и всякие овощи» (гл. 5, вопр. 35). Не говоримъ, что «попы по своимъ церквамъ пъли безчинно вдвое и втрое», дозволяли «пономарямъ и дьякамъ двоеженцамъ и троеженцамъ входить въ олтарь и ко святымъ прикасаться» (гл. 5, вопр. 22 и 24), а сами «заутреню и вечерию въ церкви безъ ризъ во единой патрахъли пъли и у престола дъйствовали и въ царскіе двери всегда ходили. а дътей крестили такоже во единой патрахъли безъ ризъ. и младенцевъ умершихъ такоже отпъвали безъ ривъ и свадьбы вънчали и

молебны и понахиды пъли» (гл. 5, вопр. 23). Все это еще могло происходить отъ невъжественнаго невниманія и лъности. Но соборъ указаль на такое безчиніе духовныхъ, которое неизвинительно и грубому невъжеству. «Попы и церковные причетники въ церкви всегда пьяни, къ церквамъ Божіимъ ходили и на божественномъ пъніи безчинно стояли, билися, и лаялися, и сквернословили, и піяни въ церковь и во святый олтарь входили, и до кровопролитія билися» (гл. 5, вопр. 22. и гл. 29).

Мы смотръли на священнослужителей только при совершеніи ими богослуженія; соборъ мало оставиль замъчаній объ ихъ отношеніяхъ къ прихожанамъ, объ ихъ домашней жизни. Впрочемъ, и изъ краткихъ замъчаній его нельзя не видъть безпорядочной жизни духовенства. Что они не могли учить народъ въръ и благочестію, это понятно изъ того, что мы сказали выше объ ихъ образованіи. О наученіи народа благочестію примъромъ доброй жизни соборъ не говоритъ; но онъ неоднократно говоритъ о томъ, что когда «попы по своимъ церквамъ пъли безчинно вдвое и втрое, міряне въ тъжъ поры промежъ себя глумление и всякие ръчи говорили праздные»; что когда попы и церковные причетники безчинствовали въ пьяномъ видъ, «міряне зря на ихъ безчиние гибли такоже творили» (гл. 5, вопр. 22). Консчно, и внъ храмовъ они были не лучшими примърами благочестія; по крайней мъръ соборъ

говориль, что мірскіе попы жили «въ упиванін безмърномъ» и потому не въ состояніи были «мирянъ спасти и наказати отъ всякихъ золъ» (гл. 5, вопр. 17). Вымогательство за совершеніе таниствъ и исправление церковныхъ требъ, за крещеніе, покаяніе, причащеніе, за отпъваніе умершихъ и за браки, о чемъ неръдко говоритъ соборъ, также не могло служить назиданіемъ для мірянъ, особенно если, какъ часто бывало, священнослужители, получая деньги и разныя приношенія, не исправляли самыхъ требъ (гл. 43-47. гл. 5, вопр. 4. 30 и др). Такіе безпорядки въ жизни духовенства постепенно должны были усиливаться отъ недостатка іерархическаго надзора надъ нимъ. Сами святители, конечно, не могли слъдить за поведениемъ всего духовенства, особенно сельскаго; а другихъ властей, которыя могли бы искоренять безпорядки, не было. Только Стоглавый соборъ учредилъ для надвора за духовенствомъ поповскихъ старостъ и десятскихъ (гл. 6). Были «десетинники и завзщики», которые «збирали на святителей дань по книгамъ; и свои пошлины по грамотамъ и по книгамъ»; но оть этихь «десятильниковь и оть завщиковь священникомъ и дьякономъ была нужда и продажа велика», слъдовательно — худой примъръ вымогательства, а не добросовъстное попечение о благочиній духовенства (гл. 68). Были у святителей «бояре и дьяки и тиуни и десятильники и недъльщики» не для надзора, а для суда надъ ви-

новными изъ духовенства; но и они дъйствовали такъ, что не могли исправлять духовенство, потому что «судили и управу чинили не прямо, и волочили, и поповъ по селомъ продавали безъ милости, и дела составляли съ ябедники; по эговору съ жонками и дъвками на черицехъ и на попехъ и на мірянехъ силы искали и соромоты» (гл. 5, вопр. 7). Отъ такихъ злоупотребленій со стороны духовныхъ судей происходило то, что «церкви отъ ихъ великихъ продажъ стояли мнотне пусты безъ пъния и поповъ въ нихъ не было» (тамже и гл. 70); что изгнанные попы «по міру скитались и милостыни просили по торгу и по улицамъ. и по селомъ и по дворомъ съ образы ходили», на удивленіе иноземцамъ и на соблазнъ православнымъ (гл. 5, вопр. 13. гл. 74); вдовые попы, вопреки опредълению собора 1503 года, «церковью и приходомъ владъли» и совершали всь требы, кромъ священнодъйствія литургіи, а **нъкоторые изъ нихъ жили** «во всякомъ безчинии и пьянствъ всегда и ихъ нестроение миру на соблазнъ» было (гл. 5, вопр. 18); наконецъ, при такихъ только судьяхъ возможны были такіе безпорядки въ свиой Москвъ на глазахъ митрополита, о которыхъ говорится въ Стоглавъ такъ: кизо всыхъ градовъ руския митрополія архимариты и игумены и протопопы и священновноки и священники и дьяконы привдеть по своей воли своими далы. иные же отъ нихъ за поруками привдуть въ духовныхъ двлехъ. Овин же за при-

ставомъ по кабаламъ и по срочнымъ въ боехъ и въ грабежехъ и въ прочихъ различныхъ дълехъ. да живучи на Москвъ сходятся на крестецъ въ торгу на ильинской улицъ. да наймутся у московскихъ священниковъ по многимъ святымъ церквамъ объдни служити. да о томъ митрополичю тиуну являются и знамя у него емлють овіи на мъсяцъ иніи же на два друзіи же множае. и пошлину ему отъ того даютъ на мъсяцъ по десяти денегъ овін же по два алтына. а которые не доложа тиуна начнутъ служити. и онъ на нихъ емлетъ промыты по два рубля. а о томъ не обыскиваетъ есть ли у нихъ ставленые и отпустные грамоты или нътъ» (гл. 69). По другимъ городамъ, особенно по селамъ, еще чаще бывало то, что попы переходили съ мъста на мъсто, оставляя прежніе приходы, отъ чего церкви столля безъ пвнія, или собирали на сооруженіе и строили себъ новыя церкви безъ благословенія епископовъ, какъ видно это изъ неоднократныхъ предписаній собора поповскимъ старостамъ и десятскимъ-осматривать у поповъ и діаконовъ ставленыя, и отпускныя, и перехожія грамоты (гл. 69), изъ прямыхъ замъчаній его, что церкви, построенныя безъ благословенія епископовъ и не снабженныя всъмъ нужнымъ, оставались безъ пънія пусты (гл. 70 и 84), а при другихъ церквахъ вмъсто ушедшихъ поповъ «жили въ попехъ чернцы, а въ проскурняхъ черницы, миру на соблазнъ, а душамъ ихъ на погибель» (гл. 5, вопр. 9).

2. Въ связи съ жизнію духовенства, Стоглавый соборъ изображаетъ и жизнь народа, который двиствительно очень много зависить въ своемъ поведеніи отъ добраго или худаго вліянія на него духовенства. Пеэтому, если духовенство мало умъло грамотъ, не знало силы въ божественномъ Писаніи, не понимало значенія священныхъ обрядовъ; то народъ вовсе не понималъ своего христіанскаго призванія, на христіанскія таинства и благодатныя двиствія Церкви смотръль какъ на дъла обыденной жизни, которыя нужно выполнять, а почему нужно, какую силу имъютъ онъ, этого не объясняло, да и не могло объяснить ему духовенство. Если духовенство нарушало христіанское благочиніе, не соблюдало нравственной чистоты; то народъ, «зря на ихъ безчиніе», еще менъе заботился о благочиніи, еще болъе погрязалъ въ нравственной нечистотъ. Такъ, народъ принималъ отъ священно-служителей тавиства, давалъ имъ деньги на молебны, панихиды и проч. (гл. 5, вопр. 15 и 80); но умные люди того времени видъли, что участіе народа въ церковно-богослужебныхъ дъйствіяхъ было почти безсознательное, или, что еще хуже, міряне мертвымъ выполненіемъ церковныхъ обрядовъ думали добрыя дъла, — люди «скверные замънить всякія влобы исполненные, живущіе во гръсъхъ не отступно, каноны всякими и молитвами и различными пъсньми чаяли спасене получи-

ти» (1). Ходили міряне въ храмы къ богослуженію, некоторые, можеть быть, часто, но какъ н зачемъ? «Безстрашие, говорится въ Стоглавъ, вошло въ люди: въ церквахъ Божиихъ въ соборныхъ и приходныхъ стоятъ безъ страха и въ тафьяхъ и въ шапкахъ и съ посохи якоже на торжищи или на позорищи или на пиру или яко въ корчемницы, и говоръ и ропотъ и всяко прекословіе и бестды и смрадные словеса. пти божественного не слышатъ въ глумленіи» (гл. 5. вопр. 21 и 22 и гл. 39). Не получая добраго наученія въ въръ и благочестіи, котораго требовало врожденное чувство благочестія, народъ обращался къ лживымъ учителямъ суевърія и отъ нихъ получалъ наставленія. «По погостомъ и по селомъ и по волостемъ, говоритъ соборъ, ходять лживые пророки мужики и жонки и дъвки и старыя бабы наги и босы и волосы отрастивъ и распустя трясутся и убиваются. а сказывають что имъ являются святая пятница и святая Анастасия и велять имъ заповъдати хрестьяномъ каноны завъчивати. Они же заповъдаютъ крестьяномъ въ среду и въ пятницу ручнаго дъла не дълати и женамъ не прясти и платья не мыти и каменья не разжигати и иныя заповъдаютъ богомерзкие дъла творити» (гл. 41, вопр. 21). Кромъ этихъ пустосвятовъ, дъйствовавшихъ во имя

<sup>(1)</sup> Слова Максима Грека. См. Сочиненія его. том. 2. стр. 213 ж 241. Казань. 1860.

христіанской въры, въ народъ были собственно «волхвы и чародъйники», которые поддерживали въ немъ языческое суевъріе и языческіе пороки. Они, по словамъ собора, «отъ бъсовскихъ наученій пособіе людямъ творили, кудесы били и во аристотелевы врата и въ рафли смотръли и по звъздамъ и по планитамъ глядали и смотръли дней и часовъ и тъми дьявольскими дъйствы миръ прельщали и отъ Бога отлучали» (гл. 41, вопр. 17).

Отъ недостатка правственнаго воспитанія въ духъ св. Въры, подъ вліяніемъ волхвовъ и чародъйниковъ, кромъ показаннаго неуваженія къ святынъ, развились въ народъ крайнее суевъріе и ръзкіе пороки, особенно чувственные. Такъ, по сказанію собора, празднованіе христіанскихъ праздниковъ соединялось со многими языческими суевъріями. «Простая чадь православныхъ христіанъ, говорится въ Стоглавъ, никимже возбраняеми и обличаеми ни запрещаеми ни отъ священникъ наказуеми ни отъ судей устрашаеми, творятъ еллинское бесованіе различныя игры и плесканіе противъ праздника рождества великаго Ивана предтечи въ нощи и на самый праздникъ весь день и нощь. мужи и жены и дети въ домъхъ и по улицамъ обходя и по водамъ глумы творятъ всякими игры и всякими скомрашствы и пъсньми сатанинскими и плясанми и гусльми и иными многими виды и скаредными образованіи еще же и пьянствомъ» (гл. 92). «Подобна же сему творять во днехъ и въ навечеріи рождества Христова и въ навечеріи Василія великаго и въ навечеріи богоявленія сходятся мужи и жены и двицы на нощное плещевание и на безчинный говоръ и на бъсовские пъсни и на плясаніе, и на скаканіе и на богомерзкие двла. и бываеть отрокомъ осквернение и дъвамъ растлъние. н егда мимо нощь ходить. тогда отходять жь ръцв съ великимъ кричаниемъ аки бъсни и умываются водою, и егда начнуть заутреню ввонити. тогда отходять въ домы своя и падають аки мертвы отъ великого клопотанию (гл. 41, вопр. 24 и гл. 92). Также проводили пасхальную недълю, первый понедъльникъ Петрова поста, «а индъ инымъ образомъ», не лучше, если не хуже; въ великій четвертокъ рано по утру палили солому и кликали мертвыхъ (гл. 41, вопр. 25-27 и гл. 92). Соборъ описаль еще замвчательный обычай поминовения умершихъ. «Въ тронцкую (родительскую) суботу по селомъ и по погостомъ, го--инакаж на инэж и ижум котпрохо усправно какъ и жлачутся по гробомъ съ великимъ крифанкемъ. и егда начнутъ играти скоморохи гудпы и прегудницы, они же отъ плача преставше начинуть скакати и наясати и въ долони бити и ивсин сотоимиские прти на техъ же жилвикахъ обманцики и мошенники» (гл. 41, вопр. 25). Изъ этихъ описаній видно, макъ суевъріє пораждало н усимвало грубые чувственные пороки, которые, по выпланию собора, были до того повсемъстим и совершались такъ гласно, съ такою

10

безстыдного наглостию, что и въ тогдашнемъ обществъ производили соблазнъ и служили предметомъ удивленія для иностранцевъ. Чувственные пороки-«любодъйство, прелюбодъйство, злой содомскій блудъ», назводившіе, по замвчанію Стоглава, всякія казни Божіи на преступный народъ (гл. 5, вопр. 29), такъ заглушили въ немъ цъломудренное чувство стыда, что напр. «во Псковъ градъ мылись въ банахъ мужи и жены и черицы и черницы въ одномъ мъстъ безъ зазору» (гл. 41, вопр. 18), что и пороки противоестественные не считались особенно тяжкими грахами, которые бы следовало скрывать отъ другихъ: «нъцыи, говоритъ Стоглавъ, забывъ страхъ Божій скверное беззаконие творять реку же содомскую пагубу многимъ людемъ на смятение и на соблазнъ и погибель. а отъ множества народа и отъ провърныхъ поношение и укорнана напрей православной въръ хрестьянстъй» (гл. 33). Вмъств съ распространениемъ чувственныхъ пороковъ Стоглавъ отмътилъ отсутствіе въ народъ христіанской любви, жестокосердіе, какое-то правственное ожесточеніе. Такъ онъ жаловался, что милостыню, и кормъ годовой, и хлъбъ, и соль, и деньги, и одежду, отпускаемыя по всамы городамы по богадъльнымъ избамъ изъ царской казны, скупали у прикапциковъ мужики съ жанами,; ка нишие и клосные и гнилые и престаравникся въ убожества, прокаженные, по улижень нь моробекъ лежащіе, и на телешкакъ и на саннамъ

возимые, гладъ и мразъ и зной и наготу и всякую скорбь терпвли. и не имвли гдв главы подклонити, по миру скитались. вездъ ихъ гнушались. отъ глада и отъ мраза въ недозоръ умирали и безъ покаяния и безъ причастия никимъ не брегомы» (гл. 5, вопр. 12 и глав. 73). Жаловался также соборъ, что когда изъ ордъ татары привозили, для выкупа, пленныхъ бояръ и боярынь и всякихъ людей, или и сами выходили они ограбленные, кругомъ въ долгу, съ одной надеждой на сострадание соотечественниковъ, то не только не оказывали никакой помощи несчастнымъ, не выкупали тахъ полоненниковъ, но съ холоднымъ равнодушіемъ дозволяли отвозить ихъ назадъ въ бесерменство, и здъсь ругались надъ ними всякими сквернами богомерзкими (гл. 5, вопр. 10). Отъ этого жестокосердія, соединеннаго съ праздностію и леностію, постоянно происходили ссоры и драки, доходившія до убійства, тяжбы съ клятвопреступленіями, явные грабежи и разбои съ душегубствомъ. «Крестьяне (христіане), говорится въ Стоглавъ, вленутся имянемъ Божинмъ во лжу всякими клятвами и лаются безъ зазору всегда всякими укоризнами неподобными скаредными. и богомерзкими ръчьми иже не подобаетъ крестьяномъ. и во иновърцехъ такое безчиние не творится» (гл. 5, вопр. 27 и 28). «Да въ нашемъ же православіи тяжутся, націи же не прямо тяжутся и поклепавъ крестъ цълуютъ или образы святыхъ и на поле быются

и вровь продивають; . . . и на чарования надъяся покленца и ябедникъ не мирится и крестъ целуеть и на поле быотся и поклепавъ убивають» (гл. 41, вопр. 17). Это убійство въ поедникв, который совершался съ въдома судей и доказывалъ будтобы, что убитый виновень, а клитвопреступный убійца правъ (1). Арукаго рода убійства совершались въ глуши, вдаля отъ городовъ, людьми праздными и промотавиниися, «По дальним» странамъ, гозоритъ Стоглавъ, ходятъ скоморохи совокупися ватагами многими до штидесяти и до семидесяти и до ста человъвъ и по деревнямъ у крестьянъ сильно ядятъ и пиютъ и изъ клетей животы грабять а по дорогамъ разбивають. Да дъти боярские и люди боярские и всякие бражники зернью играютъ и пропиваются. ни службы служать ни промышляють. и оть вихъ всякое зло чинится. крадутъ и разбивають и души губятъ» (гл. 41, вопр. 19 и 20).

Такъ глубоко упала народная нравственность въ половинъ XVI в.! Вся ръчь грознаго царя, сказанная предъ отцами Стоглаваго собора (гл. 3), есть не что иное, какъ горькій плачь о тяжкихъ гръхахъ и преступленіяхъ своихъ и своего народа. «Какие гръхи не сбышася въ насъ, говоритъ онъ въ своихъ вопросахъ, а насъ чъмъ Господь не наказа за гръхи наши. Нынъ вся злая

<sup>(°)</sup> См. Москвит. за 1855 г. № 13 и 14; статья г. Бъляева—«Поле».

нострадахомъ отъ врагъ своихъ и отъ великого Божил наказания» (гл. 5, вопр. 29).

3. Наконецъ, въ обозръваемое нами время безпорядки и вравственные недостатки проникли и въ монастыри, которые служили прежде назидательными образцами благоустроенной христіанской жизни. Причинами такихъ недостатковъ и безпорядковъ были: 1) способъ поступленія въ монашество. Въ разсматриваемое нами время многіе поступали въ монастыри не по собственной воль, а по принуждению. Таковы были болре, пресладуемые несчастнымъ управленіемъ грознаго царя, также вдовые священники и діаконы, которые, по опредълению собора 1503 года, не должны: были: владеть: своими приходами. На отъ тъхъ, ни отъ другихъ, конечно, нельзя было ожидать охотнаго подчинения монастырскимъ уставамъ. И изъ поступавшихъ въ монастыри по своей воль многіе постригались, по словамь собора, не для того, чтобы вдали отъ мірскихъ суетъ въ уединения спасать свою душу, но «покоя ради тълеснаго, чтобъз всегда бражинчатъ» (гл.: 5; вопр.: 8). Всво таків: постриженники: были самымы вреднымъ пріобритеніемъ для монастырей: привыкши къ праздвой: жизви въ міру, ович и въ менастыряхъ: жили на собланъ: истинымъ монахмиъ: Кромъ того, ови заграждали путь туда усердч нымъ чтителянъ монашеского сана: своими богатыми вкладами въ монастыри: они прјучали на стоятелей къ мадоимству, къ продажь монашескаго сана, такъ что бъдные, не смотря на усердіе къ подвижнической жизни, не были принимаемы въ монастыри. Стоглавый соборъ съ горестію видвль распространеніе этого зла и строго предписываль настоятелямь: «пріимати съ върою и со страхомъ приходящихъ къ нимъ православнымъ христіянъ на покаяніе и хотящихъ отъ нихъ сподобитися святаго ангельскаго мнишескаго образа. и отъ твхъ не истязовати ничтоже. но токмо сами что дадутъ по своей силь то отъ нихъ пріимати по священнымъ правиломъ» (гл. 50). 2) Упадку монастырской жизни содъйствоваль недостатокъ надзора за благочиніемъ въ нихъ. Сами святители не могли наблюдать за жизнію въ отдаленныхъ отъ ихъ каоедръ монастыряхъ; кромъ того, многіе монастыри жалованными несудимыми граматами освобождались отъ суда епископскаго, который удобные свытскихъ судовъ могъ искоренять монастырскіе безпорядки (гл. 5, вопр. 14 и гл. 67), Другихъ лицъ для надзора за монашествующими, кромъ настоятелей, не было. Но въ настоящее время настоятели сами не всегда могли быть строгими блюстителями монастырскихъ уставовъ-«Архимариты и игумены нъкоторые» были настоятелями не потому, что отличались строгою жизнію и начальственными способностями, а потому только, что «власти докупилися» и заботились о вознагражденіи своихъ издержекъ при покупкъ ея (гл. 5, вопр. 8. гл. 49); а многіе настоятели вовсе не способны были надзирать за сво-

ими подчиненными, потому что сами предавались «упиванию безмърному» и жили «во всякомъ безчини» (гл. 5, вопр. 17). Онъ надзора святительскихъ болръ и дъяковъ, десятильниковъ и завщиковъ иноческому чину никакой пользы не было, кромв «напрасных» продажь и тяжких налогь», кромъ судебнаго посрамленія по наговорамъ женокъ и дввокъ (гл. 5, вопр. 7). Наконецъ 3) порчъ монастырскихъ правовъ много содъйствовало обогащение монастырей посредствомъ разныхъ, законныхъ и незаконныхъ, прибытковъ. Умножение монастырскихъ имъній и соединенныхъ съ тъмъ удобствъ жизни произошло частію отъ того, что «въ монастыри боголюбцы давали душамъ своимъ и родителемъ на поминокъ вотчины и села и прикупи»; частію отъ того, что монастыри сами «прикупали себъ вотчины и села» или «припрашивали себъ угодъя у царя, и поимали много по всемъ монастыремъ», говорилъ самъ царь, или наконецъ «тягались о земляхъ въ городскихъ судахъ и незаконными тяжбами забирали въ монастыри села и имънія» (гл. 5, вопр. **15.** 19. и г. 85). He говоримъ о многихъ другихъ, болье или менъе незаконныхъ, средствахъ, къ которымъ прибъгали монастыри для увеличенія своего вившиняго благосостоянія: о продажъ недвижимыхъ имъній, принадлежавшихъ имъ (гл. 75), объ отдачъ монастырскихъ денегъ въ росты и хльба въ наспы (гл. 5, вопр. 16. гл. 76), о безчиниомъ скитаніи по міру чернцовъ и черницъ для сборовъ въ монастыри (гл. 5, вопр. 13 и гл. 74), о тарханныхъ, несудимыхъ, и льготныхъ граматахъ на безпошлинную торговлю (гл. 5, вопр. 15), о мздоимствъ за пострижение (гл. 50) и другихъ источникахъ доходовъ.

Оть всахъ этихъ причинъ вмаста произоныю множество безпорядковъ и нравственныхъ недостатковъ въ святыхъ обителяхъ. Стоглавъ съ **горечью** указываеть на развитіе въ монастыряхъ лености и праздности. Вмасто того, чтобы, по примъру древнихъ иноковъ русскихъ и по монастырскому уставу, пребывать въ молитвенныхъ трудахъ, въ разсматриваемое время «архимариты и игумены нъцыи и священницы и дьяконы во своихъ обителехъ во святыхъ Божінхъ церквахъ божественные литоргии не служили ни за здравия ни за упокой недвль въ пять и въ песть а инде и въ полгода» (гл. 41, вопр. 31). Мало того. Когда благочестивые христіане, поручая себа модитвамъ монашествующихъ, дълали богатыл приношенія въ монастыри на поминовеніе своихъ душъ и своикъ родственниковъ, монашествующіе «по тъкъ душахъ и по родителехъ по ихъ приказу и въ памяти ихъ не исправливали» заупокойныхъ литургій и панихидъ (гл. 5, вопр. 15). Соборъ указываетъ и на то, что праздные иноки проводили время «въ безмърномъ упивании и во всякомъ безчинии, а еже повелъваютъ отцы святін пити по чаши или по двъ или по три: сего они ниже слышати хотыли ниже въдали мъру

чашъ онъхъ, но сицева мъра ихъ есть егда имяни будуть якоже себе не познати ниже помнити множищею даже и до облеванія. и тогда престануть пити» (гл. 52). Оть пьявства являлись въ монастырять други пороки, неразлучные спутники ого. Стоглавъ справедливо замвилетъ, что «отъ пьянства въ конечную погибель и въ блуд÷ ный ровъ впадаютъм (тамже) и на дъль укавываль нарушенія монацествующим объясьь поломудрія. Банжайшимь поводомъ къ этому было то, что, «въ монастыръ миряне съ жежени и съ двтыми жили. а въ воторомъ монастыре жили черницы: вно въ томъ монастыръ такоже: жили миряне в хозостые и съ жинами. а въ иномъ монастыръ червицы и чернцы жили вместь. а нопы и двяковы и двяки и нопомары съ женами туть же съ черницами въ монастыръ вмъстъ жили»; промъ того «по велідмъ ниде небрежно жонки и дъвни приходили, а роблем молодые по всемъ коммин. жили невозбранно» (гл. 5, вопр. 8. 37 в гл. 49). Конечно, при такой живни способы монастырскаво содержанія и мозяйство монастырское, какъ бы ни были богаты, должны были, MCTOLLEATECH, HE JEHETBUTE.MENO HOTOLLEA.MICE; OTE етого происподили новые безпорядки. Царь, указывая на богатые доходы, при которыхъ, между твиъ «братън во невкъ монастырекъ по старому а инде и стараго меньши. ъсть и пить старого братіи оскуднъе, а строения въ монаствірежь на котораго не прибыло и старое опустыло», спра-

иневаль на соборъ: «гдъ тъ прибыли и кто тъмъ корыстуется» (гл. 5, вопр. 15)? Прямой отвыть на этотъ вопросъ заключается въ описавной живни монашествующихъ. Накоторые настоятели подобно своимъ подчиненнымъ не расположенные къ исполнению правиль монастырских установы; были первыми и главными раззорителями имонастырей. «Они, по словами Стоглава, ни службы Божін, ни трапезы (общей) и братства не знали: поконли себя въ келін съ гостми. да племянниковъ своихът вмъщами въ монастырь и доволили всьмъ монастырскимъ. и монастыри и села чинили пусты съ своими племянники. весь покой монастырской и богатетво и всякое изобидие во властьхъ и съ роды и съ племлиники и съ боляры и съ гостии и съ любимыми друзи истощили» (гл. 5, вопр. 8). Отъ такой жизни настоятелей «братія бъдные бывали алчни и жадни и всячески непокойны всякими нуждами одержимы». Когда монастырскія средства истощались, то настоятели выгоняли своихъ бъдныхъ подчиненныхъ, даже старыхъ слугъ и вкладчиковъ; отъ того «чернцы и черницы по міру волочились и жили въ миру и не знали что словетъ монастырь. и тъмъ нигдъ покою не было, ни въ которомъ монастыръ не принималю» (гл. 5, вопр. 8. 9 и 37). Другіе нагнанники, ища себъ надежное пристанище, ръпались устроять новыя обители, но, по привычкъ къ старой жизни, раззорями ихъ при самомъ устроени: «старець, говорится въ Стоглавъ, на

льсу келью поставить или церковь срубить да пойдеть по миру съ иконою просити на сооруженіе. а у меня (царя) земли и руги просить. а что собравъ то пропьетъ. а въ пустынъ не по Бозъ совершаетъ» (гл. 5, вопр. 19). Наконецъ, нъкоторые иноки, наскучившие монастырскою жизнію и несознававшіе святости своихъ обътовъ, данныхъ при постриженіи, сами выходили изъ монастырей и предавались бродяжничеству по городамъ и селамъ; отъ-нечего дълать, принимались за постройку церквей по деревнямъ и пустынь, о которыхъ стужали царю и боголюбцамъ, «многимъ православнымъ въ соблазнъ и въ смущение» (гл. 85). Отъ того-то во времена Стоглава по всей русской земль много было мелкихъ обителей, въ которыхъ «жилъ игуменъ да чернца два или три», а порядку не было никакого (гл. 5, вопр. 37).

Такъ изображаетъ Стоглавъ церковно-нравственные недостатки русскаго народа. Что представляетъ это изображеніе? — Крайнюю степень общаго невъжества, довольство мертвымъ и ръдкимъ исполненіемъ церковныхъ обрядовъ и нарушеніе основныхъ законовъ христіанской жизни, стремленіе къ самоуправству и безначалію, нравственное растлъніе и ожесточеніе, — все характеристическія качества современнаго намъ раскола, весьма способныя пораждать тъ случайные догматы, которыми онъ недугуетъ доселъ. Но, не говоря уже о томъ, что въ жизни русскаго

народа того времени были свътлыя исключенія, которыхъ Стоглавъ не имълъ нужды касаться, или, можетъ быть, и показанные недостатки нервдко были только исключеніями, самое это изображеніе недостатковъ служитъ отраднымъ проявленіемъ въчно-живаго и животворнаго начала Церкви. Сознаніе своихъ недостатковъ и стремленіе къ искорененію ихъ всегда служатъ предвъстниками нравственнаго очищенія, хотя въ тоже время являются упорные защитники существующихъ безпорядковъ. Вотъ почему тотчасъ послв Стоглаваго собора началась жаркая борьба живаго и животворнаго начала Церкви съ мертвымъ духомъ раскола и продолжалась въ нъдрахъ Церкви до тъхъ поръ, пока не разразилась страшнымъ взрывомъ при патріархъ Никонъ, когда видимымъ образомъ отдълились отъ нея всв приверженцы тъхъ порядковъ и благочестія, которые осуждены на Стоглавомъ соборъ.

## РВЧЬ

## предъ выборомъ судей.

Сегодня, мужи благородные, просвъщенные и довъренные своего сословія, вы пришли въ церковь сію клятвою засвидътельствовать Государю, отечеству и другъ другу, что готовы выбрать нъкоторыхъ изъ среды своей на службу общественную по совъсти. Помыслите же, какъ надлежитъ вамъ достойно употребить въ дъло право выбора, дарованное вамъ властію Самодержца.

Устами своими вы произнесете имя всевидящаго Бога, облобызаете слова Христовы и образъ распятаго Спасителя и Судія. Этими священными знаменіями въры и правды вы удостовърите всъхъ, что будете совершать дъло своего выбора также върно, какъ върно видить все Богъ, какъ върны слова Христовы, какъ истивио за оправданіе наше умеръ Христосъ, Спаситель нашъ; а между тъмъ вы вполнъ убъждены, что обманывать Бога, не терпящаго говорящихъ ложь и дълающихъ неправду, крайнъ грвшно. Потому, когда будете употреблять въ дъло право выбора, остерегитесь, чтобы не подать избирательнаго голоса въ пользу одного потому, что онъ почему либо особенно близокъ къ вамъ, въ пользу другаго потому, что онъ богаче и славнъе другихъ, въ пользу третьяго потому, что онъ сильно желаетъ быть выбраннымъ, въ пользу инаго потому, что нужно же кого нибудь выбрать, и так. дал. Все стараніе свое употребите на то, чтобы выбрать вамъ на службу общественную людей достойныхъ.

Благоразсудительности вашей извъстно, что служить безъ ума ръшительно невозможно; но н служить, какъ должно, безъ ума здраваго и разсуждающаго върно и основательно, также нельзя: ибо принявшему на себя высокую обязанность такъ или иначе содъйствовать спокойствію и благоденствію отечества, гдъ повсюду встръчаются страсти, хитрость, лесть, обмань, коварство и проч., надлежить не человъческій судъ творить, но Господень (2 Парал. 19, 6), не давая притомъ ни очамъ своимъ сна, ни въждамъ своимъ дреманія (Псал. 131, 4). Тъмъ паче нельзя служить, какъ должно, тому, кто ни Бога не боится, ни людей не стыдится, ни своимъ званіемъ не дорожить: ибо только противныхъ качествъ люди не въ какомъ случав не измънятъ закону и не почтутъ бълаго чернымъ, а чернаго бълымъ, не рашатся и въ совъсти своей на противузаконное

двиствіе, кто бы и какт бы ви льстиль и на упрожаль имъ, и скорве принесуть въ жертву за друпить собственную жизнь, нежели согласятся пролить одну слеву неповинную за неправедное золото. Итакъ, когда будете употреблять въ дъло право выбора, позаботьтесь остановить винманіе свое только на мужахъ способимъть, на мудрыхъ, умътельныхъ, смысленныхъ (Втор. 1, 15), Бога бопинахел, праведныхъ и ненавидящихъ корысть (Исход. 18, 21).

... Принаматуйте и то, что съ окончаніемь: выбора способныхъ лицъ на службу обществу ваше дъдо отнюдь не донунтон, а только-что начнехся: окаган онко онижения на смиона одно начало своему двлу -- послужить другимъ во благо во орвасти, а самое продолжение натого дала предоставите уже выбраннымь вами. Посему долгъ справедливости требуетъ, чтобы выбираемые зами на службу общественную способные люди были въ тоже время блапонадежные. Какъ ни неизбажна и какъ ни необходима служба во всякомъ благоустроенномъ общества: плъ сожально, пова на всегда бываеть у насъ служениемъ другимъ, но наръдко превращается въ должность, изъ должности — въ наемничество, изъ наемничества — въ тунеддетво. Да не попустить вамъ Господь выбрать на вакую нибудь службу общественную человъка, склоннаго въ сему! Вамъ самимъ угодно, чтобы выбранные вами не о томъ только заботились, чтобы какъ можно поскорве выплатить. долгъ свой службъ. Отечество надвется, что они готовы будуть даже душу свою положить за вивренное каждому изъ нихъ дъло, а не бъгать отъ него при велквив удобношь случав. Благочестивъйшій Государь уповаетъ, что они дъйствительно будуть служить другимь, а не жить тожно на счеть своей службы. Посему, когда будете употреблять въ дъло право выбора, постарайчесь сосредоточить его на твхъ чолько личахъ, которыя способны свидательствовать о службы своей не спискомъ двлъ и перемвич ихъ, но дълайемъ вствинию добра всем и всякому, кому только будуть они служить, съ усердень, съ учестіень, съ любовно, всегда неотетунно, вездъ предупредетельно, на вое ръшаясь, всюду проникая, все обозраван, всячески старансь изыскать случай и способъ одвлать добро: дать, несобить, вразунить, предостеречь, приласкать у наградить, чо любыя ва человачеству, но беза почворства злу.

Кратно сказать: кого бы и на какую бы службу сбидеотвенную на выбражи вы но совъсти; всь выбранные вами должны быть таковы; чтобы о каждемъ изъ мажь говорнай вносмъдствій: это человых умикій, богоболяновний, стірпведлінній, честный и добрый.

Господа да поможет вина успать въ этойъ двив же честа вашей, во благу этого прая и къ утваненио Монаран намиого!

ROBERT RESIDENCE STATE FRANCE OF THE SECOND

## OUDITS OBSECHEHIA HA CB. EBAHFEAIE OTS MATOER.

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Стихи 1 - 17.

Первая глава (') евангелія отъ Матеея содержить въ себъ а) родословіе Іисуса Христа и б)

11

<sup>(1)</sup> Нікоторые изъ западныхъ ученыхъ изслідователей канона свящ, книгъ подвергаютъ сомнанно подлинность первой и второй главы евангелія отъ Матося (англич. William въ прошедшемъ стольтіи и ныньшняя тюбингенская школа въ Германіи) главнымъ образомъ на томъ основани, что ихъ не было въ такъ называемомъ «евангели отъ евреевъ», бывшемъ въ употреблени у евіонеевъ и назореевъ, которое нужно будтобы почитать подлинникомъ евангелія отъ Матоея, написаннаго первоначально на сврейскомъ языкь, или, какъ предполагаютъ тюбингенцы, первоевангеліемъ, древитищимъ встхъ каноническихъ евангелій, которое одно и было въ употребленіи въ древнійшей Церкви и къкоторому сдълалъ свои прибавленів самъ евангелистъ Матеей. Но-а) преп. Іеронимъ, видъвшій евангеліе, употреблявшееся у назоресвъ, свидательствуетъ, что въ немъ не доставало только родословія, находящагося въ каноническомъ евангеліи отъ Матоея, а-б) уже въ древней Церкви признавали евангеліе назореевъ и евіонеевъ искаженнымъ евангеліемъ отъ Матоея, первоначально дійствительно написаннымъ

повъствованіе о рожденіи Его отъ Дъвы, предвозвъщенномъ отъ ангела.

Стих. 1. Книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля. Книга родства (βίβλος γενέσεως), т. е. «сказаніе», «запись о про-исхожденіи» (по плоти) Іисуса Христа или «родословіе Іисуса Христа», — подобно тому, какъ и въ 4 ст. 2 гл. книги Бытія: сіл книга бытія небесе и земли, т. е. описаніе происхожденія неба и земли (1).

на еврейскомъ языкъ (Ориген. Comment. in Matthaeum. 19, 19. ad Joh. t. II. Св. *Eпифан*. adv. haeres. 30, 13. прямо называетъ его искаженнымъ и обстъченнымъ). Совершенно понятны и причины такого искажения. Объ секты-назореевъ и евіонеевъ имьли ложное понятіе о лицъ Іисуса Христа съ тъмъ различіемъ, что первые признавали Его сверхъестественное рожденіе, а послідніе отвергали, привнося въ свое ученіе иныя, гностическія воззрѣнія. Изъ этого же ясно и то, почему въ рукахъ евіонеевъ евангеліе отъ Матоея оказалось болье обсъченнымъ, нежели у назор зевъ, опустившихъ почему-то одно родословіе Інсуса Христа. Такимъ образомъ «евангеліе отъ евреевъ», бывшее въ употреблении у назореевъ и евіонеевъ, можетъ быть признано евангеліемъ отъ Матоея, первоначально написаннымъ на еврейскомъ языкъ, но свангеліемъ искаженнымъ, а не подлиннымъ, и не есть первоевангеліе, которымъ пользовался будтобы св. Матеей. Обстоятельное изследование вопроса объ отношении евангелия отъ Матоея къ «евангелію отъ евресвъ» смотр. въ стать в «о евангелій отъ евреевъ», помъщенной въ сборникь, изданномъ М. Д. А. по случаю празднованія ея пятидесятильтія (стр. 1—30. М. 1864 г.).

<sup>(1)</sup> Таково преимущественное употребленіе подобныхъ выраженій въ свящ. Писаніи. Въ 1 ст. 5 гл. книги Бытія, предъ исчисленіемъ родовъ отъ Адама, говорится: сія книга бытія человьча (βίβλος γενέσεως ἀνθρώπων, поеврейски sepher toledot). Βίβλος въ значеніи счисленія или записи употреблено также у св. ап. Павла (Фил. 4, 3), а γενεσις, въ значеніи рода или происхожденія—въ книгахъ Исхода (6, 24) и Числъ (1, 18). Такое употребленіе этихъ выраженій и непосредственная связь пхъ съ дальнівшими исчисленіями родовъ доказываютъ неосновательность мнінія, что выраженіе ев. Матоея «книга родства Іисуса Христа» есть какбы общее заглавіе цілаго евангелія или надписаніе ко всему евангелію и означаєтъ: «сказаніе о жизни Іисуса Христа». Они составляютъ только вступленіе къ самому родословію Іисуса Христа.

Сообразно съ общею цълію егангелія отъ Матөея (1) доказать, что Іисусъ Христосъ есть обътованный іудеямъ Мессія, евангелистъ Матоей начинаетъ его родословіемъ Іисуса Христа, показывая, что самое происхожденіе Спасителя по плоти вполнъ согласно съ понятіемъ о Немъ, какъ Мессіи. Мессіи, сообразно съ пророчествами о Немъ, надлежало явиться изъ среды избраннаго Богомъ народа, быть потомкомъ Авраама, родоначальника народа еврейскаго, которому и преданы были обътованія о происхожденіи отъ него Искупителя (Быт. 12, 1 и слъд.). Частнъе, — Ему надлежало быть отраслію отъ корня Іессеева, насладовать престолъ Давида и его царство (Псал. 131, 11. Иса. 11, 1 и др.). Исполненіе этого на лицъ Спасителя и показываетъ евангелистъ Матоей въ представленномъ имъ родословіи, почему и называетъ Іисуса Христа, въ самомъ началъ, сыномъ Давида, сыномъ Авраама, употребляя слово «сынъ» (viog) въ общемъ значеніи потомка (2), и затъмъ излагаетъ самое родословіе Его, начиная оное отъ Авраама и проводя его чрезъ царственную Давидову линію (3).

<sup>(1)</sup> Она узнается изъ разсмотрѣнія всего евангелія, изъ историческихъ свидѣтельствъ о томъ, къ кому оно писано, и т. п. Рѣшеніе этого вопроса, также какъ и другія предварительныя свѣдѣнія о евангеліи отъ Матеея, мы предполагаемъ извѣстными.

<sup>(\*)</sup> И еврейское ben—сынъ часто употребляется въ значеніи «потомка».

<sup>(5)</sup> Спрашиваютъ обыкновенно, откуда св. Матеей почерпалъ свъдъня о родословной Спасителя и могъ ли имътъ для того историческия данныя? Отвътъ на это прежде всего тотъ, что самый вопросъ этотъ не умъстенъ при мысли о богодухновенности еванго-

Ст. 2—16. Авраамъ роди Испака, Исаакъ же ради Іакова и т. д.

Въ исчислени предковъ Спасителя евангелистъ Матеей, повидимому, не вездъ согласенъ 1) съ

листа. Но и безъ отношенія къмысли о богодухновенности отвічать на него не трудно. Кто знакомъ съ историно іудейскаго народа, тотъ внаетъ, что евреи издревле придавали особенную важность своему происхожденію и своимъ родословнымъ записямъ, что послѣднія стояли у нихъ вътъсной связи съ внутреннимъ образомъ ихъ жизни, не только гражданской, но и церковной. Мысль о происхождении Мессіи отъ избраннаго Богомъ народа и отъ извъстнаго племени его всего болье объясняетъ, почему јуден придавали особеную важность своимъ родословнымъ. Вредъ отъ утраты родословныхъ записей и то, съ какою заботливостно іуден старались исправить ихъ послѣ плѣна, ясно открывается изъ Ездр. 2, 62. Неем. 7, 64. 65. Что же послъ этого даетъ право думать, что фамилія, отъ которой произощелъ Мессія, не имъла родословныхъ записей или не заботилась о нихъ? Не нужно ли признать, напротивъ, что знаменитый іудейский родъ царскій, родъ Давидовъ, отъ котораго надлежало, по обътованіямъ и пророчествамъ, произойти Мессіи, съ особенною заботливостно хранилъ свои родословныя записи? Противники этого основываютъ свое митьне на сказании Юлія африканскаго—льтописца III въка (у Евс. Ц. ист. кн. 1. гл. 7), что Иродъ, будучи самъ незнатнаго рода, ведълъ истребить всъ хранившіяся въ архивахъ родословныя записи іудеевъ. Но самъ же Юлій африканскій непосредственно послі этого извъстія о распоряженіи Прода замічаєть, что не смотря на такое повельние со стороны Ирода, нъкоторые роды и въ томъ числъ сродники Спасителя по плоти, «деспосины», какъ ихъ тогда называли. сохранили свои родословныя записи (также). Съ другой стороны, Іосифъ Флавій, писатель очень близкій ко времени, о которомъ говорить Юлій африканскій, и болте знакомый събытомъ іудейскаго народа, не только не упоминаетъ объ истреблении родословныхъ, но и прямо свидътельствуетъ о существовании ихъ въ его время. Правда. что во времена Юлія африканскаго были многія іудейскія фамилія безъ полныхъ родословныхъ записей; но это уже было следствиемъ разрушенія іудейскаго царства и разстянія іудеевъ, а не следствіемъ требленія записей при Иродѣ. Извѣстно, что іуден позднѣйшаго времени имъли обыкновение во всъхъ своихъ бъдствияхъ и несчастіяхъ обвинять Ирода. Извітстно также, что іудейскіе раввины въ первые втка старались заполозрить достовтрность евангельскихъ сказаній и для того придумывали небывалые факты, указывали между прочимъ на родословія у евангелистовъ и говорили, что онь не

същавтельствами ветхозавътныхъ писателей и 2) съ евангелистомъ Лукою, который также представляетъ родословіе Спасителя (1).

І. Отъ Авраама до Давида родословіе Іисуса Христа у ев. Матоея совершенно согласно съ ветхозавътного исторією и вообще съ свидътельствами ветхаго завъта о родъ Авраама чрезъ Исаака, Іакова и Іуду. Въ раскрытіи царской Давидовой линіи до времени плъна вавилонскаго евангелистъ этотъ также вполнъ въренъ ветхозавътнымъ свидътельствамъ (кромъ самыхъ незначительныхъ изключеній). Но, начиная съ Салаеіиля и Зоровавеля, повидимому, онъ начинаетъ отступать отъ свидътельствъ ветхозавътныхъ и вступаетъ въ разногласіе съ писателемъ первой книги Паралипоменонъ, который

могли быть составлены согласно съ историческичи показаніями, потому что записи родословныя истреблены Иродомъ. Юлій африканскій или по опибкт раздъляєть убъжденіе современныхъ ему іудеевъ касательно истребленія родословныхъ записей, или передаетъ только ихъ мнтвніе. Такимъ образомъ, евангелистъ Матоей, если бы даже и нуждался во внышнихъ пособіяхъ для составленія родословной, могъ всегда имъть ихъ или въ частныхъ фамильныхъ, или въ общественныхъ родословныхъ записяхъ, какъ и принимается это большею частію ученыхъ и толкователей св. Писанія.

<sup>(1)</sup> Вопросъ объ этихъ кажущихся несогласіяхъ въ родословій евангелистовъ тьмъ болье важенъ, что въ посльднее время раціоналистическая критика на нихъ, между прочимъ, начала основывать свои мнънія о недостовърности евангелій. Особенно нужно сказать это о школь такъ называемыхъ «миенстовъ» (Штрауссъ Leben Jesu. Erst. Band. zweit. cap. Jesu Davidische Abkunft. Тоже у Ренана въ его «vie de Jesus»). Впрочемъ, и въ древности противники кристіанства также находили здъсь предлогъ къ нареканію на евангельскія сказанія. Это извъстно о Юліанъ богоотступникъ и о неоплатоническомъ вилосовъ Порвирів. Ніегопут. Соттепт. іп Матьнаюти.

также описываеть, въ низходящей лини, царскій родь Давидовь. Какъ же объяснить такое несогласіе евангелиста Матоея съ показаніями ветховавътныхъ писателей?

Прежде всего критики обращаютъ вниманіе на пропускъ трехъ царей во второмъ отдълъ родословія (т. е. отъ Давида до плена, ст. 8). По свидътельству 4 книги Царствъ (8, 24, 26) и первой книги Паралипоменонъ (3, 11 и дал.), Іораму наслъдовалъ сынъ его Охозія, а Охозіи — сынъ его Іоасъ и затъмъ внукъ Амасія. Въ объясненіе этого издавна извъстно миъніе, что евангелистъ Матеей не упоминаетъ о названныхъ лицахъ, какъ недостойныхъ упоминанія въ родословіи Мессіи, какъ о царяхъ, извъстныхъ своимъ нечестіемъ. Охозія — по матери — быль отраслію Ахаава и Іезавели, пившихъ кровь пророковъ и за то еще Иліею осужденныхъ на истребленіе со всъмъ ихъ потомствомъ (3 Цар. 21, 25). Іоасъ умертвиль обличавшаго его за нечестіе Захарію. Амасія, поклонившійся идумейскимъ идоламъ, на обличеніе пророка, отвъчалъ пророко-убійственными прещеніями. Объясненіе это можетъ быть признано вполнъ удовлетворительнымъ, тъмъ болъе, что ниже (ст. 17) самъ евангелистъ Матоей даетъ понять, что, при исчисленіи родовъ, онъ имълъ въ виду численную соразмърность (симметрію) и что, слъдовательно, могъ намъренно опустить изъродословной Спасителя нъкоторыя лица. Что же болье моглослужить ему основаниемъ къ такому умолчанию о

накоторых лицах , как не их нравственный характер и извъстное отношение къ обътованимъ о Мессіи (')?

Далье, въ томъ же отдъль родословія, между Іосією и Іехонією (ст. 11) опущенъ Іоакимъ (снес. 4 Цар. 23, 24. 1 Пар. 3, 15. 16). Его нътъ, по крайней мъръ, во многихъ кодексахъ, если не въ большей части ихъ (2). На это издавна съ основательностію замъчаютъ, что опущеніе имени Іоакима во многихъ кодексахъ произощло, по всей въроятности, уже отъ переписчика, обманутаго сходствомъ именъ Іоакима и Іехоніи, и подлиннымъ текстомъ евангелиста Матоея почитаютъ слъдующее чтеніе, дъйствительно находимое въ нъкоторыхъ древнихъ кодексахъ: Ἰωδίας δὲ εγέννησε τὸν 'Ιωακεὶμ, 'Ιωακεὶμ δὲ ἐγέννησε τὸν 'Ιεχόνιαν (Iocia πe роди Іоакима, Іоакимъ же роди Іехонію и т. д.). Въ нашей, славянской, библіи такое примъчаніе и сдълано самими переводчиками съ присовокупленіемъ, что такъ читается это мъсто въ нъкоторыхъ греческихъ спискахъ евангелія отъ Матоея (<sup>5</sup>). Впрочемъ, и дъйствительное опущение име-

<sup>(1)</sup> Есть, впрочемъ, еще мнѣніе, что евангелистъ Матеей слѣдовалъ въ этомъ случаѣ древней родословной книгѣ, бывшей въ употребленіи и уваженіи іудеевъ, и пользовался ею для ихъ увѣренія. Смотр. Начертаніе цер. библ. исторіи стр. 475. 1840 г.

<sup>(</sup>¹) Griesbach. Nov. Testam, graece. Нѣтъ его и во вновь открытомъ Тишендорфомъ кодексѣ. (Cod. Sinaiticus Petropolitanus. ▼ol. IV. p. 1).

<sup>(3)</sup> Это темъ более вероятно, что еставка имени Іоакима дастъ возможность считать 14 родовъ въ последнемъ отделе родословія, • что витеть въ виду евангелистъ Матеси. Смотр. ниже.

ни Іоакима самимъ евангелистомъ Матеемъ объяснить не трудно тъмъ же самымъ, чъмъ объясняется и опущеніе Охозіи, Іоаса и Амасіи. Правда, Іоакимъ не стояль въ близкомъ отнощеніи къ дому Ахаава, но и не отличался благочестіемъ. Онъ упорно гналъ Іеремію и сожигалъ пророческіе свитки, а книга Царствъ говоритъ о его царствованіи только то, что онъ сотвори лукавое предъ отима Господнима, по встьмъ, елика сотвориша отщы его (4 Цар. 23, 37) (1).

Болъе важнымъ и труднымъ, повидимому, представляется кажущееся разногласіе св. евангелиста Матоея съ писателемъ 1 книги Паралипоменонъ касательно 1) Салаоіиля и Зоровавеля и—2) потомковъ послъдняго.

1) У св. Матоея Зоровавель представляется сыномъ Салаоіиля (ст. 12); между тъмъ въ книгъ Паралипоменонъ (1 Пар. 3, 18. 19) онъ признается сыномъ Фадаіи, брата Салаоіилева, и слъд. племянникомъ послъдняго. Такъ читается это мъсто въ еврейской и греческой библіи (2): «сыны Фа-

<sup>(1)</sup> Нужно замѣтить, что подобныя опущенія въ родословной Спасителя, если бы даже мы не могли указать для нихъ никакого побужденія, не могутъ заподозрить исторической достовърности родословія вообще. Линія предковъ Спасителя, повидимому, прерванная пропусками, снова возстановляется безъ воякаго вреда для исторической достовърности, такъ какъ каждый іудей могъ знать, что Озія, напр. хотя не сынъ Іорама, но происходить отъ него по прямой линіи и необходимо заставляетъ предполагать собою и отца, и дъда, и прадъда, т. е. Амасію, Іоаса, Охозію.

<sup>(2)</sup> Въ нашей, славянской, библіи это місто читается, согласно съ евангеліемъ отъ Матоея, такъ: сынове Салавішлевы: Зоровавель

даін: Зоровавель и Семей» ('Поі Фабаіаς Zорова  $\beta$ є) хаі  $\Sigma$ є $\mu$ ιεί).

Отвътъ на это не труденъ. Зоровавель называется сыномъ Салавіиля не у ев. Матеея только, но и во многихъ мъстахъ ветхаго завъта (напр. 1 Ездр. 5, 2. 5, 2. Ileem. 12, 2. 2 Ездр. 5, 5. Arr. 1, 1. 2, 5) Этого мало. Въ указаніяхъ другихъ ветхозавътныхъ писателей о Зоровавелъ можно находить слъды какого-то особеннаго отношенія Салаоіиля къ Зоровавелю. Въ однихъ изъ нихъ Зоровавель называется сыномъ Салаойиля, а въ другихъ съ какимъ-то особеннымъ оттънкомъ въ выраженіи его отношеній къ Салавіялю: Заровавель Салавіплевъ (Агг. 1, 1. 2, 3). Такія указанія могутъ служить върнымъ основаніемъ для предположеній, что Зоровавель быль сыномь Салаоіиля или по закону ужичества или по усыновленію, такъ какъ въ томъ и другомъ случать по закону одно и тоже лице могло получить двоякое происхожденіе (Второз. 25, 5. 6. Числ. 36, 8. 9. 32, 41). Во всякомъ случаъ, для ръшенія вопроса о представляющемся несогласіи евангелиста Матоея съ писателемъ книги Паралипоменонъ весьма важно то, что во всъхъ мъстахъ ветхаго завъта, исключая 1 кн. Парал., гдъ только говорится о Зоровавель, онъ является принадлежащимъ Салаоіилю, а не Фадаіи. Св. Матеей могъ по праву сказать: Са-

и Семей (1 Пар. 3, 19); но какъ составилось такое чтене, менявъстно.

лавіиль же роди Зоровавеля, когда тоже происхожденіе приписывается ему во многихъ другихъ мъстахъ ветхаго Завъта (¹).

2) Изъ сыновъ Заровавеля, упоминаемыхъ у писателя 1 кн. Парал., евангелистъ Матоей не говоритъ ни объ одномъ, а называетъ Авіуда (ст. 13), которато, повидимому, не знаютъ ветхозавътные писатели, и вообще въ дальнъйшемъ исчисленіи потомства Заровавелева, повидимому, совершенно расходится съ свидътельствомъ писателя первой кн. Паралипоменонъ.

Свидътельства другихъ св. писателей ветхаго завъта и въ этомъ случать указываютъ путь къ соглашению евангелиста Матоел съ св. историкомъ ветхаго завъта. Изъ нихъ ясно, что, или писатель 1 кн. Парал. назвалъ не всъхъ сыновъ Зоровавеля, или,— что нъкоторые изъ нихъ, а быть можетъ и всъ, носили различныя имена (по обычаю іудеевъ). Ясно это изъ того, что писатель 2 книги Ездры (5, 5), кромъ названныхъ въ 1 кн. Парал. сыновъ Зоровавеля, говоритъ еще объ Іоакимъ, котораго называетъ сыномъ Зоровавеля, сына Салаоіилева. Нельзя не предположить, что Іоакимъ этотъ, кромъ

<sup>(\*)</sup> Нъкоторые, напр. Alliooli (см. его Heil. Schrift. Band. I. Abtheil. 2 р. 290), хотятъ согласить писателя первой кн. Парал. съ евангеліемъ отъ Матеея замъчаніемъ, что указанныхъ въ 18 ст. 3 гл. кн. Парал. Мелхирама, Фадаію и проч. нужно почитать сынами, а не братьями Салаеіиля. По такому объясненію, Зоровавель былъ внукомъ Салаеіиля, а у ев. Матеея названъ сыномъ въ смыслъ потомка. Но прямой грамматическій смыслъ 17 и 18 ст. 3 гл. 1 Парал. не позволяетъ принать такого объясненія, ио крайней мъръ атлаетъ сто шаткимъ и спорнымъ.

этого имени, имълъ еще другое, и притомъ одно изъ названныхъ въ 3 гл. 1 кн. Пар., потому что писатель 1 кн. Пар., повидимому, хочетъ перечислить всъхъ сыновъ Зоровавеля, когда по перечисленіи замъчаеть, что ихь было пять (ст. 20), а между тъмъ не упоминаетъ объ Іоакимъ, который признается сыномъ Зоровавеля въ 5 гл. 2 кн. Ездры. Такимъ образомъ, вопросъ ръщается легко на основаніи этихъ предположеній. Если одинъ изъ названныхъ у пис. 1 кн. Парал. сыновъ Заровавеля носиль еще имя Іоакима (2 Ездр. 5, 5); то другой изъ сыновъ его могъ, кромъ названія, даннаго ему пис. 1 кн. Пар., имъть еще имя Авіуда, о которомъ говорить евангелисть Матоей. Такъ, дъйствительно. нъкоторые и предполагають, почитая Ананію сына Зоровавеля, упомянутаго въ кн. Пар. за одно лице съ Авіудомъ, упоминаемымъ у евангелиста Матеея (1).

Впрочемъ, предположеніе, что Ананія и Авіудъ — одно и тоже лице, встръчается съ новыми трудностями и требуетъ новыхъ объясненій касательно потомства Зоровавелева по книгъ Парал. Сына Авіудова евангелистъ Матоей называетъ Еліакимомъ, между тъмъ изъ сыновъ Ананіи ни одинъ не называется такъ у писателя 1 кн. Паралипоменонъ. Посему, для полнаго и обстоятельнаго ръщенія вопроса о представляющемся несогласіи евангелиста Матоея съ писателемъ 1 книги Пара-

<sup>(1)</sup> Hug. Einl. 2. p. 271. Pol. Synops. criticor.

жиюменовъ касательно потомства Зоровавелева нужны новыя объясненія. Онъ состоять въ сльдующемъ:

- 1) Предполагають, что евангелисть Матеей и въ послъднемъ отдълъ родословія опускаеть нъ-которыя лица, останавливаясь лишь на болье замычательныхъ изъ нихъ (¹), слъдовательно онъ могъ не упомянуть ни объ одномъ изъ непосредственныхъ сыновъ Зоровавеля. По такому объясненію, Авіудъ, упоминаемый у ев. Матеел, могъ быть внукомъ и даже болье отдаленнымъ потомкомъ Зоровавеля.
- 2) Можно предположить, съ другой стороны, что писатель первой книги Парал., при исчислени потомства Зоровавелева, имъетъ въ виду потомство только одного изъ сыновей его, именно Ананіи, не говоря о дътяхъ и внукахъ другихъ сыновъ Зоровавеля, а евангелистъ Матоей, наоборотъ, истисляетъ потомковъ Зоровавеля не отъ Ананіи, а отъ котораго нибудь изъ другихъ сыновей его.
- 3) Думаютъ, наконецъ, что евангелистъ Матеей ведетъ родословную послъ плъна не чрезъ потомство сыновей Зоровавеля, а чрезъ дочь его Салимиеъ, или чрезъ мужа этой дочери. Основаніе для этого находятъ въ томъ обстоятельствъ,

<sup>(</sup>т) Предположить это необходимо и по соображению числа родовъ съ числомъ льтъ, соотвътствующихъ родомъ. Родовъ евангелистъ и здъсь, какъ и въ первыхъ двухъ отдълахъ родословія, считаетъ 14; а между тъмъ отъ плъна до рождества Христова прошло около 600 лътъ, слъдовательно гораздо болье, чъмъ отъ Давида до плъна.

что Салимію в есть единственная из женацинь, которая писателемъ 1 кн. Парадипоменонъ вводится въ родословіе царской Давидовой линіи, и притомъ сама по себъ, независимо и наряду съ мужескимъ потомствомъ. Сынове же Зоровавелевы: Мосолламъ, и Ананія, и Салимивъ сестра ихъ (1 Паралином. 3, 19). Изъ этого заключаютъ, что дочь Зоровавелева имъла особенное значеніе въ родословной, что она внесена въ родословіе потому, что отъ нея произошло замъчательное потомство, имъла особенное отношеніе къ происхожденію Мессіи. Замъчательно, съ другой стороны, что евангелисть Матеей вводитъ въ свое родословіе и лица женскаго пола, если онъ имъли отношение къ роду, изъ котораго произошель Мессія. Такъ у него упоминаются Оамара (ст. 3), Рахавъ, Руоь (ст. 5. 6), Уріина (тамже). Не извъстно, что за лице Рахавъ, – та ли эта Раавъ, о которой упоминается въ кн. Імсуса Навина (2, 1) при разсказъ о взятіи Іерихона, или нътъ ('); но что касается Урінны (Вирсавія) и Руон, то первая изъ нихъ была незаконною женою, вторая-не іудейскаго происхожденія (моавитянка) и случайно сдълалась женою Вооза по закону ужичества. Не смотря на то евангелистъ

<sup>(1)</sup> Большая часть толковниковъ признаютъ ее за одно и тоже лице съ Раавъ, јерихонскою блудницею, о которой говорится въ кникъ Іисуса Навина, но едвали справедливо. Помимо другихъ причинъ, одив хронологическія сфображенія не позволяютъ принять такого инвика Rosenmill. Schol. in N. T. Welf. Curae ad. b. l.

Матоей упоминаетъ о нихъ въ родословіи, потому что онъ были родоначальницами племени, отъ котораго произошелъ Мессія. Все это дълаетъ законнымъ предположеніе, что ев. Матоей могъ вести родословную и не чрезъ сыновей Зоровавеля, а чрезъ дочь его. Три послъднія предположенія совершенно примиряютъ евангелиста Матоея съ писателемъ 1 кн. Паралипоменонъ.

П. Но вопросъ о родословіи, находящемся у евангелиста Матоея, здъсь не кончается, потому что оно представляется несогласнымъ съ родословіемъ, находящимся у евангелиста Луки.

Евангелистъ Матоей ведетъ родословіе по низходящей линіи отъ Авраама чрезъ Давида до Іосифа, удостоившагося быть мнимымъ отцемъ Іисуса Христа. Евангелистъ Лука, напротивъ, ведетъ оное обратнымъ путемъ въ восходящей линіи отъ Іисуса до Адама и Бога. Здъсь нътъ ничего несогласнаго въ сказаніяхъ евангелистовъ, а только различные пріемы въ представленіи одного и тогоже. Ев. Матоей въ описаніи родовъ по низходящей линіи представляетъ какбы постепенное приближеніе временъ Мессіи и приготовленіе къ нему народа іудейскаго и всего человъчества; евангелистъ Лука — въ восходящей линіи родовъ «изображаетъ какбы лъствицу соединенія человъчества съ божествомъ» чрезъ Мессію (1). Послъ Давида

<sup>(1)</sup> Начерт. церковно-библ. истор. стр. 475. Понятно, что вслъдствие этого уже родовъ у евангелиста Луки должно было быть больше, чъмъ у ев. Матеея, неговоря уже о томъ, что ев. Матеей опу-

ев. Матоей ведетъ родословіе чрезъ Соломона, а ев. Лука — чрезъ другаго сына его Наоана. И ото обстоятельство само по себъ не дълаетъ никакой разности между евангеліями, напротивъ могло бы служить къ уясненію другихъ кажущихся разностей.

Собственно видимое несогласіе между евангелистами Матоеемъ и Лукою оказывается тамъ, гдъ они, исчисляя роды по двумъ различнымъ отраслямъ Соломона и Наоана, сводятъ ихъ въ однихъ и тъхъ же лицахъ, приписывая этимъ лицамъ неодинаковое, повидимому, происхожденіе. Такъ, Салаоіиль у евангелиста Матоея (1, 12) представляется сыномъ Іехоніи, а у евангелиста Луки (3, 28)—сыномъ Нирія (1). Матоанъ или Матоатъ у ев. Матоея (1, 15) является сыномъ Елеазара, у ев. Луки (3, 29) — сыномъ Левія (2). Наконецъ, что всего болъе обращаетъ на себя вниманіе, ближайшій предокъ Іосифа у одного изъ евангелистовъ называет-

скаетъ нѣкоторыя лица, имѣя въ виду извѣстную численную соразмѣрность родовъ. Онъ начинаетъ свое родословіе прямо съ Авраама, родоначальника народа еврейскаго, потому что пишетъ къ христіанамъ изъ евреевъ и потому, что хочетъ главнымъ образомъ доказать, что Іисусъ Христосъ — Мессія, сообразно съ тѣмъ, чѣмъ онъ долженъ быть по пророчествамъ въ отношеніи къ евреямъ. Ев. Лука — наоборотъ — въ родословіи имѣетъ въ виду отношеніе Его къ ильлому человъчеству.

<sup>(1)</sup> Саланіиль у ев. Матнея и у ев. Луки есть, по всей втроятности, одно и тоже лице (хотя нткоторые толковники и предполагаютъ, что это — два различныя лица); потому что происходящій отъ него Зоровавель есть, несомитьно, одно и тоже лице.

<sup>(°)</sup> Матеанъ и Матеатъ, по митенію нъкоторыхъ толковниковъ, также одно и тоже лице, только изутненное по различію произношенія.

ся Іаковомъ (Мате. 1, 16), а у другаго — Иліемъ (Лук. 3, 23).

Объясненія этого кажущагося несогласія очень разнообразны, но всъ онъ сводятся главнымъ образомъ къ тремъ слъдующимъ предположеніямъ.

1. Первое и древнъйшее основывается на законъ ужичества (которымъ отчасти объясняли мы и разногласіе у ев. Матоея съ ветхозавътными писателями). Этотъ способъ примиренія разностей между евангелистами принадлежить Юлію африканскому. Вотъ какъ объясняетъ онъ ихъ изъ закона ужичества въ письмъ къ Аристиду, приводимомъ Евсевіемъ: «имена родовъ у Израиля исчислялись или по природъ, или по закону, когда во имя брата, умершаго бездътнымъ, другой братъ раждаль отъ жены его дътей. Поелику же изъ лицъ, вошедшихъ въ родословіе Іисуса Христа, нъкоторыя подлинно преемствовали отцамъ, какъ сыновья, а другія, родившись отъ однихъ отцовъ, прозвались по инымъ: то въ евангеліяхъ и упоминается о тъхъ и другихъ, - и о родиещихся отъ своего отца и какъ будто родившихся (отъ своего отца). Роды , произпедше отъ Соломона и Навана, токъ переплелись между собою грезъ стараніе обезсмертить бездитныхъ, грезъ вторигные браки и грезъ возстановленіе стьмени, что одни и тъже лица справедливо могли считаться дътьми разныхъ отцевъ, то мнимыхъ, то подлинныхъ» (1)... Такъ, по сло-

<sup>(</sup>¹) *Евсев*. Ист. церк. кн. 1. гл. 7. стр. 30 — 31.

вамъ Юлія, явились предки различных имень у юсифа. «Матеанъ, говорить онъ, происходивний отъ рода Соломонова родиль Іакова, а по смерти Матеана Мелхій, принадлежавшій къ роду Навана, родиль отъ тойже жены Илія. Такимъ образомъ Іаковъ и Илій были единоматерними братьями. Когда же Илій умеръ бездътнымъ, то Іаковъ возставиль ему съмя, родивъ Іосифа, который, значить, по природъ принадлежаль Іакову, а по закону — Илію. Вотъ отъ чего Іосифъ является сыномъ того и другаго» (1). Итакъ, по Юлію африканскому, происхожденіе родовъ, которые сводятся ев. Матееемъ и Лукою — въ лицъ Іосифа, можно представить въ слъдующей таблицъ:

|               | давидъ                                    |        |     |
|---------------|-------------------------------------------|--------|-----|
| Соломонъ      |                                           | Наоанъ |     |
| Матеанъ       | жена сначала Матоа-<br>на, потомъ Мелхія. | Мелхій |     |
| <b>Таковъ</b> | жена сначала Илія,<br>потомъ Іакова.      | Илій   |     |
| <b>Тосифъ</b> |                                           |        | ,;  |
| *             | 1                                         |        | ٠,٠ |

Очевидно, что Юлій африканскій опускаетъ Матоата и Левія, которые у евангелиста Луки (3, 23) помъщаются между Иліемъ и Мелхіемъ. Думають, въ объясненіе этого, что ему измънила въ этомъ случав память и онъ поставиль одно имя вмъсто другаго, или, что въ экземпляръ евангелія, который

<sup>(1)</sup> Евсев. Истор. церк. ин. I, гм. 7. стр. 32. соб. 11.

читаль онъ, имена Матоата и Левія были пропущены. Какъ бы то ни было, впрочемъ, - перемъна имени, какъ справедливо замъчаютъ (1), не измъняетъ сущности свидътельства Юлія африканскаго. На этомъ основаніи въ таблицъ родовъ, представленной Юліемъ африканскимъ, вмъсто имени Мелжія, ставять обыкновенно имя Матоата (2). Въ этомъ послъднемъ видъ и извъстенъ издавна этотъ способъ соглашенія разностей въ родословіяхъ евангелистовъ. Нужно замътить, что Юлій африканскій выдаеть эту мысль не за свою догадку или чье либо предположеніе, но за свидътельство самихъ сродниковъ Спасителя по плоти, а Калметъ въ своемъ разсужденіи о родословіяхъ (dissertatio de genealogia) замъчаетъ, и совершенно справедливо, что всъ почти древніе толковники говорили о разностяхъ въ родословіи совершенно согласно съ Юліемъ африканскимъ, и что свидътельство послъдняго подтверждается свидътельствомъ почти всъхъ св. отцевъ Церкви (3).

Принявъ такое объясненіе касательно ближайпихъ предковъ Іосифа, можемъ расширить его и приложить, какъ и дълаютъ это, и къ разностямъ въ указаніи предковъ Салаюнля (если онъ одно и тоже лице). Іехонія, говорятъ, оставиль

<sup>(1)</sup> Ольскауз. Biblisch. Comment. üb. Schrift. d. N. T. B. 1.
(2) Почитая его лицемъ отдельнымъ отъ Матеана, какъ и призмаеть это больщая часть толковниковъ.

<sup>(5)</sup> Изъ греческихъ св. отцевъ этого миния держагся св. Григорій богословъ (Сагт.  $\pi$ ερὶ τῆς τῦ Χριςῦ γενεαλογίας). Θеофилактъ, Дамаскинъ (Излож. въры гл. 14. о родословін Господа).

бездътную вдову, которая сдълалась женою потомка Давидова отъ Нафана, именно Нирія. Поэтому рожденный отъ нихъ сынъ — Салафіиль былъ по природъ сыномъ Нирія, а по закону—сыномъ Іехоніи (1). Такимъ образомъ изъ ужичества легко объясняются всъ кажущіяся разности въ родословіи ев. Матфея и Луки (2).

2. Извъстенъ и другой способъ примиренія кажущихся разностей въ родословіи ев. Матоея и Луки, основанный на другомъ законъ о наслъдствъ, который, подобно закону ужичества, могъ давать двоякое происхожденіе одному и томуже лицу (Числ. 32, 41. Неем. 7, 62). По этому закону мужъ имълъ право и долженъ былъ вписываться въ потомство своей жены, если она получала наслъдство. Какъ и законъ объ ужичествъ, законъ о наслъдствъ прилагается обыкновенно ко всъмъ разностямъ въ родословіяхъ евангелистовъ, начиная съ разности въ указаніи предка Салаоіилева и кончая предкомъ Іосифа. Такъ, говорятъ,

<sup>(1)</sup> Подобнымъ же образомъ объясняютъ и разность въ происхождении Матеана или Матеата отъ Елеазара (по ев. Матеею) и Левія (по ев. Лукъ) тъ, которые почитаютъ эти имена за обозначеніе одного и тогоже лица. См. С. Compl. XXI. р. 381.

<sup>(2)</sup> Остается при этомъ не объясненною только разность, состоящая въ томъ, что евангелистъ Лука—вмѣсто Авіуда, названнаго у ев. Матоея, указываетъ между сынами Зоровавеля — Рисая, который также не поименованъ въ книгѣ Паралипоменонъ, какъ и Авіудъ. Но послѣ того, что сказано уже въ объясненіе кажущагося несогласія ев. Матоея съ писателемъ книги Паралипоменонъ о различныхъ именахъ сыновъ Зоровавеля, о томъ, что пис. 1 кн. Пар. указываетъ не всѣхъ сыновъ Заровавеля, какъ это открывается изъ свидѣтельства другихъ ветхозавѣтныхъ писателей и т. д., разность эта не можетъ возбуждать вопросовъ.

что посль Техоній осталась дочь, вступившая въ вамужство за сына Нирія, Салавіиля, который поэтому долженъ быль числиться и въ потомствъ Іехоніи. Такъ объясняють двоякое происхожденіе Матоана или Матоата отъ Елеазара и Левія. Такъ, наконецъ, объясняютъ и различе въ именахъ предковъ Іосифа, предполагая, что онъ, будучи сыномъ Іакова, вошелъ въ родовую линію Илія, чрезъ обручение съ Дъвою Маріею, дочерію Иліл, иначе называвшагося Іоакимомъ. Но, не говоря уже о томъ, что основанное на такомъ законъ родство еще болъе не прямое, чъмъ родство по закону ужичества, - мнъне это, очевидно, въ послъдней части своей (т. е. въ объяснени касательно предковъ Іосифа) необходимо предполагаетъ, что евангелисты ведуть родословную не чрезъ Іосифа только, а и чрезъ предковъ Дъвы Маріи, н потому не можеть имьть самостоятельнаго значенія. Его обыкновенно связывають съ этимь последнимъ третьимъ предположениемъ о томъ, что евангелисты исчисляють предковь не Іосифа только, но и дъвы Маріи (1).

3. Это послъднее предположение, не новое по времени явления, въ послъднее время стало очень употребительнымъ и признается самымъ удобнымъ къ объяснению разностей въ родословиять евангелистовъ Матеел и Луки. Правда, противъ него можно возразатъ, какъ п возражаютъ, что 1) у іудеевъ не

<sup>(</sup>i) O. socraya. Biblisch. Comment. B. 1.

было въ обычав вести родословныя по женскому кольну ('); 2) по такому способу примиренія не объяснимо то, какимъ образомъ въ обоихъ родословіяхъ, веденныхъ чрезъ двъ различныя родовыя лини, могутъ встръчаться одинаковыя имена, напр. Салаония и Зоровавеля, которыя, очевидно, принадлежать однъмъ и тъмъ же лицамъ, и - 3) не понятно, почему не встръчается въ евангеліяхъ имя отца Богоматери Іоакима, имя, которое всегда давало ему преданіе Церкви, если дъйствительно всчисляется и ея родъ, а не одна только родовая линія Іосифа. Но отвъты на это очень не трудны. — 1) У іудеевъ, дъйствительно, не были въ употребленіи родословія по женской линіи; но, описывая безсъменное, сверхъестественное рожденіе Спасителя отъ Дъвы, евангелисты могли стать вымие такого обычая и не соблюсти его. Это тъмъ болъе въроятно, что евангелистъ Матоей, какъ мы уже видъли, вводить въ свое родословіе и лица женскаго пола въ тъхъ случаяхъ, когда онъ имъли особенное отношение къ происхождению отъ нихъ Мессіи. 2) Нисколько не удивительно и совпаденіе родовъ Іосифа и Дъвы Маріи въ однъхъ и тъхъ же лицахъ. Оба они происходили отъ одного и тогоже корня — Давида. Таково постожилое преданіе Церкви касательно происхожденія Богоматери (2). Къ томуже, по обычаямъ іудей-

<sup>(1)</sup> Златоуст. Бесьд. на еванг. отъ Матеел 2. стр. 32. М. 1846.

<sup>(2)</sup> То обстоятельство, что св. Діва Марія была родственницею Елисаветы, жены Захарія, происходивших отъ колтна Лен-

скимъ, св. Дъва и не могла бы быть обручена Іосифу, если бы не происходила изъ одного и тогоже съ нимъ рода и племени. Ясно, слъдовательно, что двъ отрасли одного и тогоже рода могли сходиться въ извъстныхъ лицахъ или могли быть сведены евангелистами въ лицъ извъстныхъ, замъчательныхъ, общихъ имъ родоначальниковъ. 3) То правда, что въ предани Церкви богоотецъ постоянно извъстенъ съ именемъ Іоакима; но съ другой стороны и несомнымо, что въ іудейскомъ преданіи отецъ Богоматери извъстенъ подъ именемъ Илія (1). Какимъ образомъ могла произойти такая разность въ его наименовании у христіанъ и іудеевъ, это объясняется изъ того, что имена Илій, Эліакимъ, Іоакимъ у іудеевъ были однозначущими (2). Такимъ образомъ предположеніе, что евангелисты въ родословіяхъ Спасителя исчисляютъ предковъ и Іосифа и Дъвы Маріи, не заключаетъ въ себъ никакихъ несообразностей, а можетъ быть принято, тъмъ болъе, что весьма легко и удобно объясняетъ представляющіяся разности въ родо-

ина, а не Іудина, не можетъ служить опроверженіемъ мысли о происхожденіи ея отъ Давида. Въроятно, кто нибудь изъ предковъ Маріи отъ кольна Іудина вступиль въ родство съ семействомъ изъ племени Левіина (бл. Asiycm. in lib. jud. quaest. 47). Точно также не можетъ имъть значенія при единогласномъ свидътельствъ преданія и то, что въ такъ называемомъ «завъть 12-ти патріаховъ» (см. Fabric. Cod. Pseudepigraph. V. Т.) говорится, что Мессія долженъ произойти отъ кольна Іудина и Левіина вмъсть; на основаніи чего нъкоторые и приписываютъ Іосифу происхожденіе отъ Іуды, а Дъвь Маріи — отъ кольна Левіина.

<sup>(\*)</sup> Owber. Lightfoot. Cm. Rosenmill. Scholia.

<sup>(2)</sup> Calmet. Dissert. de genealogia.

словіяхь и всего ближе отвъчаеть цъли евянгелистовъ при изложеніи родословія Спасителя, доказать Его царственное происхожденіе по плоти отъ рода Давидова. При такомъ предположеніи евангельскія родословія будуть указывать Его происхожденіе отъ Давида и по (мнимому) отцу и по матери.

Кто же изъ евангелистовъ исчисляетъ предковъ Іосифа и кто — Дъвы Маріи?

Въ то время, какъ явилось предположение, что въ родословіяхъ евангелистовъ исчисляются предки и Іосифа и Дъвы Маріи, предположеніе это связано было съ мнъніемъ, что ев. Матеей излагаетъ родословную Іосифа, а ев. Лука — Дъвы Маріи. Въ такомъ видъ и оставалось оно, по пренмуществу, до самаго послъдняго времени. Вообще, это мнъніе общепринятое и самое распространенное. Вотъ доказательства, которыя могутъ подтверждать его: 1) евангелистъ Матеей писалъ свое евангеліе преимущественно для христіанъ изъ іудеевъ и имълъ въ виду вообще іудейское невъріе въ Іисуса Христа, какъ Мессію. Поэтому онъ имъль менъе побужденій и возможности отступить отъ обычая іудеевъ, считать роды только по мужеской линіи, чъмъ ев. Лука. 2) Но главное — въ томъ, что имя Илія, отца Богоматери, тожественное, по такому предположенію, съ именемъ Іоакима. встръчается въ родословіи ев. Луки, а не Матеея (1).

<sup>(1)</sup> Rosenmil. Schol. in N. T. Calmet. Dissert, de genealogia,

Принимая такое мизьніе, обыкновенно соединяють его отчасти св мизніємь, основавивымь на ваконть о наследстве и усыновленіи, и въ текств евангелія отъ Луки предъ словомъ «Илієвъ» вставляють слово «зятя», предполагая, что надобно понимать его такъ: «мнимый сынъ Іосифа, зятя Илія, который быль отцемъ Дъвы Маріи».

въ послъднее время, впрочемъ, встръчается мнъніе и совершенно противоположное, въ пользу того предположенія, что ев. Матеей исчисляетъ предковъ Дъвы Маріи, а ев. Лука — предковъ Ісенфа (1). Его основывають 1) на томъ, что тожество имень Илія и Іоакима не можетъ быть доказано со всего несомитьнностио, а 2) на томъ, что ев. Матоей намъревался изложить родословіе Спасителя въ смыслъ рожденія естественнаго, потому что началь исчисленіемъ родовъ естественвыхъ отъ Авраама до Давида, а между темъ самъ, тойже первой главъ (ст. 18-20), говоритъ, что Іосифъ не былъ отцемъ Іисуса Христа по природъ, слъдовательно онъ не могъ излагать родословія Іосифа, которому только обручена была Авва Марія. На неизбъжный при этомъ вопросы какимъ же образомъ явилось имя «Іосифа мужа Марінна» въ родословін евангелиста Матоея, отвъчають замьчаніемь, что чтеніе такое неправильно я произошло отъ переписчика, который вмъсто

<sup>(1)</sup> Annal. de Philosophie Chretiénne 1863. Aout. sur la genealogie de notre Seigneur J. Chr. Христ. чтен. 1864. ноябрь: «Родословія І. Христа».

'Імахі и прочиталь 'Імбір, а потомъ, зная, что св. Іосифъ быль не отцемъ, а нареченнымъ мужемъ св. Дъбы Маріи, замъниль слово «отець» словомь смужъ» (и эти слова на греческомъ языкв очень  $\epsilon$ ходны по буквамъ:  $\pi \alpha \tau \eta \rho - \dot{\alpha} v \eta \rho$ ). Правильное чтеніе текста 16 ст. 1 гл. ев. отъ Матеея, по мнънію таких толковниковъ, должно быть следующее: «Іаковъ же роди Іоакима, отна Маріина». Догадку свого о неправильности въ чтеніи этого стиха, въ нынъшнемъ переводъ ев. отъ Матоея, они подтверждають тъмъ извъстнымъ историческимъ обстоятельствомъ, что евангеліе отъ Матеея сначала было написано на еврейскомъ языкъ и сохранилось только въ греческомъ переводъ, въ которомъ могли быть и дъйствительно замъчаются въ нъкоторыхъ мъстахъ ощибки или писца или переводчика (имя Іеремія вм. Захарія: гл. 27 ст. 9). Миъніе это болъе остроумно, чъмъ основательно, и въ степени въроятности должно уступить первому, болве извъстному и общепринятому-о томъ, что евангелистъ Матоей исчисляетъ предвовъ Іосифа, а евангелистъ Лука — Дъвы Маріи. Основанія, приводимыя въ подтвержденіе его, довольно шатки, а требование измънения въ чтении текста произвольно и не имъетъ за себя ни одного свидътельства отъ времени болъе или менъе древняго. Все достоинство этого предположения въ томъ, что чтеніе «Іоакима отца Марін» вводить въ последній отдълъ родословія еще новаго члена — Дъву Марію-и тъмъ даетъ, между прочимъ, возможность

разръщить недоумъніе касательно видимаго недочета родовъ въ этомъ отдълъ родословія (').

Такимъ образомъ, кажущееся несогласіе между евангелистами Матееемъ и Лукою въ родословін Інсуса Христа легко уничтожается двумя предположеніями, — или тъмъ, что одинъ изъ евангелистовъ изображаетъ происхожденіе его естественное, а другой — по закону ужичества, или тъмъ, что одинъ исчисляетъ предковъ Іосифа, а другой предковъ Дъвы Маріи. Первое предположеніе имъетъ за себя свидътельство древности; второе, не заключая въ себъ никакой несообразности, особенно легко и просто объясняетъ всъ кажущися несогласія въ родословіяхъ. Которое бы изъ этихъ предположеній мы ни приняли, историческая достовърность евангельскихъ родословій останется одинаково неприкосновенною и одинаково доказано будетъ дъйствительное происхожденіе Спасителя по плоти отъ царскаго Давидова рода, потому что и самый законъ ужичества имълъ значение только для лицъ одного рода.

Ст. 17. Всъхъ же родовъ отъ Авраама до Давида родове тетъгренадесяте: и отъ Давида до преселенія вавилонскаго родове тетыренадесяте: и отъ преселенія вавилонскаго до Христа родове тетыренадесяте.

Въ заключение родословія евангелистъ Матоей говоритъ о раздъленіи его на три четырнадцати-

<sup>(1)</sup> Cmorp. Hume.

численные отдъла. Первое, что адъсь обращаетъ на себя вниманіе, — это недочетъ родовъ въ послъднемъ отдълъ родословія. Въ первомъ отдълъ, отъ Авраама до Давида, 14 родовъ; во второмъ, отъ Давида до плъна, также 14; а въ третьемъ, отъ плъна до Христа включительно, только 13 родовъ.

Въ объяснении этого толковники раздъляются на два разряда: одни не находятъ, а другіе находятъ нужнымъ и сообразнымъ съ цълію родословія включать въ него самого Спасителя (1).

Изъ первыхъ, — одни, для полнаго счета родовъ, дважды считаютъ Давида и дважды locito. Первый отдълъ родословія, по ихъ мнѣнію, кончается Давидомъ. Имъ же начинается и второй, заключающійся Іосією. Третій, по ихъ счисленію, начинается тъмъ же Іосією и кончается Іосифомъ. — Счисленіе, не имъющее для себя почти никакихъ основаній и произвольное! Другіе, признавая несомнѣннымъ, что во второмъ отдълъ родословія между Іосією и Іехонією нужно помѣстить Іоакима, случайно опущеннаго въ нѣкоторыхъ кодексахъ, вносятъ его въ родословіе и считаютъ дважды, кончая имъ второй отдълъ, и имъ же начиная третій. Основаніемъ для этого признаютъ

<sup>(4)</sup> Нѣкоторые, какъ напр. Ольсгаузенъ, не почитаютъ умѣстнымъ включать въ родословіе самого Івсуса Христа на томъ основаніи, что на Него нужно смотрѣть, какъ «на цвѣтъ всего родословія». Но такое основаніе удобно можетъ быть обращено и въ пользу противоположнаго мнѣнія. Если Онъ есть исполненіе и «цвѣтъ» всѣхъ родовъ, до Него бывшихъ; то, очевидно, можетъ быть признанъ заключительнымъ членомъ всего родословія. Olshaus. Bibl. Comment.

то, что Іоанимъ, строго говоря, жилъ ни до, ни после переселенія вавилонскаго, а во время самаго переселенія, и потому могъ быть для евангелиста заключительнымъ членомъ второй части родословія и начальнымъ третьей (¹).

Но большая часть толковниковъ и между ними нъкоторые отцы Церкви, какъ напр. бл. Өеофилактъ болгарскій, не находять никакой несообразности въ предположени, что ев. Матоей самого Спасителя почиталь заключительнымъ членомъ родословія. Принимая это, чтобы дополнить видимый недостатокъ одного члена въ родословной, обыкновенно или вносятъ имя Іоакима въ концъ втораго отдъла родословія (не считая его дважды), или считають дважды Іехонію, руководясь словами евангелиста: Іосія же роди Iexонію и братію его въ преселеніе вавилонское. По преселенія же вавилонствля Іехонія роди Салавіиля (ст. 11 и 12). На основаніи этого заключають, что ев. считаль Іехонію дважды, заключительнымъ членомъ второй части родословія, и начальнымъ — третьей, начинающейся временами послъ плъна. Іехонія—въ преселеніе вавилонское или во времена плъна  $(\xi \pi i \ \tau \eta \varsigma \ \mu \epsilon \tau o \iota \kappa \epsilon \delta i \alpha \varsigma)$ , по такому митьню, - послъдній членъ втораго отдъла; и Гехонія же — по преселеніи вавилонстъмъ (дея д у претодхебіач) начальный—третьяго (2). Наконецъ, новъйшее мнъніе, предлагающее чтеніе:

<sup>(1)</sup> Calmet. Comment. in 1 cap. ev. Matthaei.

<sup>(2)</sup> Mayor's Comment. tib. d, Ev. Matth.

«Іоакима, отца Марію» вмъсто «Іосифа, мужа Маріяна» (ст.. 16), для понолненія кажущагося недочета родовь въ послъднемъ отдълъ родословія, вмъсто одного члена рода—Іосифа, вводитъ двухъ: Ісакима и Дъву Марію.

Самыми естественными и основательными изъ всъхъ этихъ объясненій нужно признать тв два, которыя вводять въ родословіе южима, или считяють дважды Іехонію, признавая заключительнымъ членомъ всего родословія самого Іисуса Христа.

Но для чего такое раздъление родовъ? Какую цъль имълъ св. евангелистъ при такомъ раздълени родословной Спасителя?

Одни полагають, что такое раздъление родословія сдълано и въ заключение его высказывается или новторяется евангелистомъ для облегченія памяти читателя, для удобства въ закоминаніи родословной таблицы ('). Но это — цъль
чисто внъцняя, основанняя не на существъ дъла,
и ен одной недостаточно. Другіе говорять, что
евангелисть слъдоваль въ этомъ случав обвишно
іудеевъ и особенно іудейскихъ развиновъ, любивнихъ остроумныя сближенія вообще и въ частности въ цифрахъ (2). Но такая цъль, если она одна
имълась въ виду, недостойна евангелиста. Пожертвовать въ нъкоторой мъръ исторического точностис
для одной внъшней формы въ нъложеніи и при-

<sup>(1)</sup> Pal. Sinops. critic-

<sup>(\*)</sup> Rosenmill. Schol. u Ap.

томъ для того, чтобы понравиться грубому вкусу іудейскихъ раввиновъ, которые, дъйствительно, жертвовали внутреннимъ для внъшняго, евангелистъ, безъ сомнънія, не могъ. Нужно принять, что раздъленіе родословія у ев. Матоея не есть дъленіе только внъшнее, что вмъстъ съ нимъ соединяется особенный глубокій смыслъ.

Общее раздъленіе родословія на три отдъла въ основаніи своемъ имъетъ три весьма значительные періода въ жизни еврейскаго народа, начинающіеся весьма важными эпохами. Періодъ отъ ама до Давида обнимаетъ начало образованія еврейскаго народа и времена оеократи до учрежденія царской власти и явленія царя, родоначальника Мессіи. Другой періодъ-времена царей до потери народной самостоятельности чрезъ плънъ въ Вавилонъ. Наконецъ, третій — времена возстановленія самостоятельности народа до явленія самого Мессіи. Такое основаніе для общаго раздъленія свилътельствуетъ о знаменательности и частнаго раздъленія родословія на 14 родовъ въ каждомъ отдъль ('). Такимъ образомъ раздъленіе родословія на три части, а родовъ на 14 въ каждой изъ нихъ знаменательно и заключаеть въ себъ, безъ сомнъня. тотъ глубокій смыслъ, что судьбы предковъ Богочеловъка также дивны, какъ полна чудесъ вся вообще исторія народа еврейскаго, также знамена-

<sup>(1)</sup> Тъмъ болъе, что самое число послъдняго дъленія, какъ происходящее отъ 7, умноженнаго на 2, есть число священнов и знаменательное.

тельны, какъ знаменательны и главнъйшія происшествія въ жизни народа Божія, что судьбы предковъ Богочеловъка совершались и устроялись подъ непосредственнымъ и особеннымъ дъйствіемъ Божественнаго провидънія, какъ и все вообще въ жизни избраннаго Богомъ племени, что имъло болъе или менъе близкое отношеніе къ явленію Мессіи. При такомъ и только при таком в объяснении возможны и получають свое значение и другія выцисуказанныя объясненія, которыми предполагается, что ев. Матоей избралъ такое дъленіе и счисленіе родовъ или по обычаю іудейскихъ раввиновъ, или для облегченія памяти читателя. Особенность во внъшнемъ выраженіи, которая была обычною и оказалась удобною, евангелистъ избралъ для выраженія особенной знаменательной мысли по отношению къ родословію Спасителя.

X.....

(продолжение будеть)

# CAOBO

B'S AERS REPORTABLEMA COSTO-TELIS TYPIS, REPORTO APXIEMU-CROHA RASAHCKATO.

Богъ нъсть Богъ мертвыхъ, но экивыхъ, вси бо тому экиви (Лук. 20, 38).

Посль этого должно быть понятно для насъ, братія, почему Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ утъшаль апостоловъ своихъ, предъ разлукою съ ними, тъмъ, что въ домъ Отца Его много обителей и что Онъ своею крестною смертію приготовить имъ мъста въ этихъ обителяхъ (loan. 14, 2), а св. ап. Павелъ свое разлученіе отъ узъ сего тъла смерти предпочиталъ жизни на землъ такъ, что свою смерть почиталъ пріобрътеніемъ для себя (Фил. 1, 22. 27), принявшимъ же отъ него благовъствованіе спасенія внушалъ, чтобы

не печалились о умершихъ, какъ прочіе, не имъющіе надежды (1 Сол. 4, 13). Ибо что страшнаго и прискорбнаго можетъ быть въ смерти нашей, когда Богъ нъсть Богъ мертвыхъ, но живыхъ, когда Ему всъ живы? Если мы приняли обиліе благодати и даръ праведности; то будемъ царствовать въ жизни посредствомъ Інсуса Христа (Рим. 5, 17), потому что Онъ пришелъ для того, чтобы мы имъли жизнь, и имъли съ избыткомъ (Іоан. 10, 10).

Итакъ, если у Бога, источника жизни, нътъ мертвыхъ, но всъ живы; то первое, что должно въ смерти нашей озабочивать насъ, есть то, чтобы намъ научиться не бояться суда смерти (Сир. 41, 5). Ибо, что такое теперь смерть для насъ, искупленныхъ крестною смертію Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа? Чрезъ нее твло наше избавляется отъ смерти ввчной, потому что оно, умирая, свергаетъ съ себя то, что сообщиль ему грахъ, и принимаетъ то, что даровала ему божественная благодать, потому что послъ того, какъ духъ нашъ, по разлучении съ таломъ своимъ, возвращается къ Богу, даровавшему его намь, наше трло, чрезъ тльніе въ земль, начинаеть готовиться къ нетленію и безсмертію, въ которыхъ, въ день всеобщего воскресенія, изыдуть всв, находящиеся во гробахъ. Почему желать, чтобы не было для насъ смерти, значитъ желать прекращенія милосердія Божія къ намъ грашнымъ; значить отказываться отъ истиннаго

13

нашего блага, потому что рабамъ Господнимъ, исходящимъ отъ тъла и приходящимъ къ Богу, смерть не есть смерть, но преставленіе отъ печальнъйшихъ на полезнъйшая и сладостнъйшая, и на упокоеніе и радость.

То справедливо, что къ смерти не были равнодушны и великіе подвижники въры и благочестія, потому что и они не хотъли совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жизнію (2 Кор. 5, 4); но они, желая этого, желали уничтоженія не смерти для себя, но послъдствій, какія произвелъ гръхъ въ нашемъ тълв, потому что живо чувствовали, что, водворяясь въ этомъ тълъ смерти, устранены отъ Господа (2 Кор. 5, 6).

Другое, что мы должны постараться приготовить себв ко дню смерти нашей, есть то, чтобы намъ умереть въ надеждъ воскресенія въ
жизнь въчную, т. е. умереть въ увъренности въ
томъ, что когда явится Христосъ, жизнь наша,
тогда и мы явимся съ Нимъ во славъ (Кол. 3, 4),
и такимъ образомъ всегда будемъ съ Господомъ
(1 Сол. 4, 17). Пока въ насъ не будетъ этой увъренности, дотолъ безъ ужаса мы не будемъ помынилять о неизбъжномъ нашемъ долгъ умереть,
и встръчать смерть безтрепетно, потому что смерть
не стяжавшихъ надежды живота въчнаго есть
ужаснъйшее бъдствіе. Ибо смерть такого рода
людей есть начало смерти ихъ въчной, начало
отторженія ихъ отъ лона Авраамова на всю без-

конечную въчность (Лук. 16, 22), потому что для нихъ, съ окончавіемъ земной жизни, навсегда затворятся двери царствія небеснаго, и они будуть брошены безвозвратно въ огнь неугасимый, гдъ будетъ плачъ и скрежетъ зубовъ (Мато. 22, 17), и гдв червь не умираетъ и огонь не угасаетъ (Марк. 9, 44).

Но чъмъ мы можемъ приготовить себя къ тому, чтобы намъ, немощнымъ, не бояться суда смерти? — Яснымъ познаніемъ, по желанію св. апостола, въ чемъ состоить надежда нашего привванія Богомъ, и какое богатство славнаго насладія Его для святыхъ (Ефес. 1, 18). Ибо отъ чего умершіе уже во Інсусв, всв святые, которыхъ св. Церковь представляетъ намъ какъ образцы для подражанія, не только не чуждались сметри, но, напротивъ, воздыхали, желая облечься въ небесное свое жилище? Отъ того, что знали, что когда земный нашъ домъ, сія хижина раврушится, мы имвемъ отъ Бога на небесахв домъ нерукотворенный, въчный (2 Кор. 5, 1. 2). Безъ сомниня, и мы пріобритемъ подобныя чувства въ смерти своей, если будемъ пристально смотръть не на видимое, но на невидимое (2 Кор. 4, 18), если будемъ твердо помнить о почести вышняго званія нашего во Христв Інсусь (Фил. 3, 14). Ибо прекращенія вастоящей земной жизни и преселени въ иную-, ввчную, обыкнокітаноп эполами эн олькот атыка ж онеда о блаженномъ уповани и явленіи славы великаго Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа (Тит. 2, 13), потому что ихъ богъ чрево, и слава ихъ въ срамъ; они мыслять о земномъ (Фил. 3, 19).

Что касается того, чтобы намъ, въ унованін живота въчнаго, вступить въ путь всея земли, когда Господу угодно будеть воззвать нась въ въчный нашъ домъ; то упованіе это мы можемъ пріобрасти только идя путема, ведущима ва животь (Мат. 7, 14), т. е. путемъ совершенной покорности слову Божію и безпрекословной въры въ то, чему учитв оно, -- путемъ искренняго и глубокаго сознанія о томъ, что мы - грвшники, подлежащие гизву Божио (Рим. 3, 9-25), -путемъ вепреставной молитвы (1 Сол. 5, 18), - путемъ непрерывной и неустанной борьбы со врагами своего спасенія (Ефес. 6, 11), - путемъ самоотверженія (Мато. 8, 38) и распятія своей плоти съ ел страстьми и похотьми (Гал. 6, 4). Ибо, когда св. апостолъ Павелъ выразилъ овою увъренность въ томъ, что ему готовится вънецъ правды, который Господь воздасть ему и всъмъ возлюбивцинъ явление Его?-Послъ того, какъ самъ подвигомъ добрымъ подвизался, теченіе совершиль, въру сохраниль (2 Тим. 4, 7. 8).

Итакъ, ублажая преставление св. первосвятителя нашего Гурія изъ временной жизни въ къчную, будемъ, братія, держаться, по ученію и примъру его, въчной жизни, къ которой и мы призваны (1 Тим. 6, 12). Покоримпись его руководству на пути къ ней, мы, безъ сомивнія, приведемъ себя въ такое состояніе, что возможемъ, встуная во врата въчности, сказать, по примъру псалмопъвца: аще и пойду посредъ стъни смертныя, не убоюся зла, яко ты, Господи, со много
еси (Псал. 22, 4), потому что всеблагій Господь
Богъ нашъ хотъніемъ не хощетъ смерти гръшника, но чтобы объ обратняся и быль живъ.
Аминь.

## РФЧЬ

### по выборъ судей (¹).

Теперь къ вамъ, мужи почтенные, съ согласія сословія своего выбранные быть судіями земли, къ вамъ обращаемъ слово свое. Возлюбите правду мудретвуйте о Господъ въ благостыни, и въ простотъ сердца взыщите Его (Прем 1, 1).

Правда, какъ основа всъхъ дълъ Божінхъ (Псал. 110, 7. Рим. 3, 21. 22), должна быть вождельнна для всякаго, созданнаго по Богу въ правдъ (Ефес. 4, 24). Тъмъ вождельнные должна быть она для васъ, выбранныхъ судить землю среди облеченныхъ въ правду (Ефес. 4, 24) и готовыхъ клятвою засвидътельствовать, что будете творить дъло свое по правдъ. Правда судьи есть правда правдъ, праведнъйшая правда, единственная прав-

 $<sup>\</sup>binom{r}{r}$  Произнесена была въ 1860 г. вслъдъ за помъщенною выше (стр. 157 — 160).

да (Втор. 16, 20). Она утверждаетъ престолы (Притч. 16, 12), обходя и исправляя ихъ (Притч. 20, 28. 25, 5), возвышаетъ народы (Притч. 14, 34), произращая имъ миръ и благоденствіе (Псал. 71, 33. 15), и возвеличиваетъ творящихъ ее (1, Царств. 2, 10. Притч. 29, 4), содълывая ихъ истинными гражданами (leзек. 18, 5—18) и умножая съмя ихъ на землъ съ низведеніемъ благословенія на родъ ихъ, славы и богатства въ домы ихъ (Псал. 111, 2, 3). Потому-то она, какъ и человъкъ, безсмертна (Прем. 1, 15). Возлюбите эне правду, выбранные судить землю! Всъмъ и каждому старайтесь воздать все, что только должно, и никому не бывайте должными ничъмъ, кромъ любви (Рим. 13, 7. 8)

Всв судьи земные — боги и сынове Вышняго (Псал. 81, 6), а Вышній, Богъ, есть разумовъ Господь (1 Цар. 2, 3), праведный во всвят путяхъ своихъ (Псал. 144, 17), Богъ на небеси горъ и на земли долу (Второз. 4, 39). Посему, воспріявъ на себя высокое двло — управлять людьми въправдъ (Прем. 9, 3), не человъческій судъ творя, но Господень (2 Парал. 19, 6), не будьте умаленными въ разумъ суда и законовъ (Прем. 9, 5), не думайте скрыть неправды свои или тмою окресть себя, или ствнами домовъ и судилицъ своихъ (Сир. 23, 25), но судите судъ въ правотъ души (Прем. 9, 3), не позволяя себъ ни въ какомъ случаъ дълать тму свътомъ и свътъ тмою (Иса. 5, 20). Есть Богъ, дающій премудрость,

познаніе и разумъ (Притч. 2, 6), назирающій пути и теченія человъческія въ тайныхъ мъстахъ (Притч. 5, 21. Сир. 23, 27. 28), судія праведный, всякій день готовый ко гитву на судящихъ неправду (Псал. 7, 12. 81, 1. 2). Отъ того-то и горе не тъмъ только, которые пишутъ лукавство (Иса. 10, 1), нозмаютъ лица въ судъ (Второз. 1, 17) и оправдываютъ нечестиваго даровъ ради (Иса. 5, 23), но и тъмъ, которые только глаголютъ лукавое доброе и доброе лукавое (Иса. 5, 20), стыдятся лица человъча (Второз. 1, 17), уклоняютъ судъ прищельцу и сиротъ и вдовъ (Второз. 27, 19). По томуже самому, творя судъ праведно, мудрствуйтие о Господъ въ благостыми.

И въ простотъ сердца взыщите Его. Человъкъ, у котораго сердце двоится, какъ нетвердый во всвяж путяхъ своихъ (Іак. 1, 8), не можетъ право ходить по стезъ правды, идущей отъ Бога и приводящей къ Богу, и Духъ Святый отбъжить наказанія льстива и не обезвинить хульника от устень его, -- не простить двоедушнаго, но накажеть его со всею строгостію (Прем. 1, 5. 6), свойственною открывающему глубокая и сокровенная и свъдущему во тмв (Дав. 2, 22). На то и выбраны вы всемъ сословіемъ своимъ, чтобы судить праведно, сохранять законъ, ходить согласно съ волею Божіею (Прем. 6, 4), не кривя порученными вамъ дълами ни предъ къмъ, им для кого и ни за что. И не на небъ быть судьями выбраны вы, но на земль, дарованной нъкогда въ обладаніе человъку (Быт. 1, 28), а впослъдствіи подпавшему подъ владычество страстей. Здъсь-то, между людьми, и взыщите Господа въ простотъ праведнаго сердца вашего. Всевышній Владыка правды, какъ нелицепріятный, не усрамится вельможи, яко мала и велика (Прем. 6, 7), но правдою своею истяжетъ всъ двла его, и помышленія его испытаетъ, и судъ жесточайшій надъ нимъ сотворитъ (Прем. 6, 3. 5), а какъ любвеобильный, всякое добро, праведно сдъланое вами другимъ, приметъ такъ, какбы сдълано было оно Ему самому (Мато. 25, 34—40).

Примите наказание по словесемъ моимъ, и полезно будетъ вамъ (Прем. 6, 27).

# О ПРЕИМУЩЕСТВАХЪ НАСТОЯТЕЛЕЙ КАЗАНСКАГО СПАСОПРЕОБРАЖЕНСКАГО МОНАСТЫРЯ ВЪ СВЯЩЕННОСЛУЖЕНІИ.

Казанскій Спасопреображенскій, второкласный, монастырь находится внутри городскаго кремля, строеніемъ теперь весь каменный, а вначалъ былъ деревянный. Онъ основанъ, по повельнію и кавеннымъ иждивеніемъ благочестивъйшаго государя царя и великаго князя Іоанна Васильевича и по благословенію преосвященнъйшаго митрополита московскаго Макарія, въ четвертый годъ по взятии Казани, св. Варсонофіемъ, прибывшимъ въ Казань вмъстъ съ первымъ архіепископомъ каванскимъ св. Гуріемъ. Въ тоже время, по указу Іоанна Васильевича и по благословенію митропо-

лита Макарія, учреждено было въ немъ и настоительство архимандричье: въ каковый санъ произведень быль тамь же митрополитомь и въ 1555 году присланъ въ Казань упомянутый св. чудотворець казанскій Варсонофій, впоследствін бывини енискономъ тверскимъ. Следовавние за: нимъ настоятели-архимандриты отправляли свяплениослужение по обыкновенному чиноположению до 1668 года, а въ этомъ году, по благословенію антіохійскаго патріарха Макарія и по грамать московского патріарха Іоасафа, вельно всьмь аржимандритамъ того монастыря навсегда отправлить свищеннослужение на ковръ съ рипидами и освияльными свъщами. Впоследствий, неизвестно по какой причинь и съ какого именно времени, такое священнослужение прекратилось безъ всякаго письменнаго запрещенія. Вельдствіе сего въ 1742 году, съ приложениемъ копи съ упомянутой патріаршей граматы, послано было изъ монастыря: въ святвищи сунодъ представление о возобновлении означеннаго священнослужения: на каковое представление въ томъ же 1742. году и посявдовала резолюція святвйшаго сунода, а въ свау ея получено было въ 1755 году казанскимъ преосвященнымъ частное письмо отъ сунодальнаго оберъ-прокурора. Предлагаемъ здъсь документы эти (').

<sup>(1)</sup> Заимствуемъ ихъ изъ рукописнаго сборника, составленнаго местоятелемъ (1772 п. 1785 г.) казанскаго Спасопреображенскаго

#### копія съ натріаршей граматы.

«Благословеніе великаго господина Іоасафа, патріарха московскаго и всея Россіи, о Святымы Дусь сыну и сослужебнику нашего смиренія Лаврентію, митрополиту казанскому и свіяжскому.

Писаль ты къ намъ, святвищему патріарку, а въ отпискъ твоей написано: Въ произомъ во об году (1) биль челомь въ Казант великому господину святвишему Макарію, патріарху Божія града великія Антіохін н всего востока, казанскаго преображенскаго монастыря архимандрить. Мисандъ съ братіею, а въ челобитив ихъ написано: монастырь ихъ преображенской денатая. степень, а въ божественной службъ ему, архимандриту, не дано ковра, и рипидъ, и свъщъ освияльныхъ, а которые де монастыри въ степеняхъ подъ ихъ преображенскимъ монастыремъ написаны, нижегородской, печерской, спасской, ярославской, и инные многіе, и тахъ де монастырей архимандритамъ даны въ божественной службъ ковры, и рипиды, и свъщи осъимльные, и двиствують съ полною службою божественную луторгію, и по ихъ челобитью, святьйній Мака-

монастыря архимандритомъ Платономъ Любарскимъ, сведения о жизни и сочиненияхъ котораго смотр. въ Чтен. въ импер. обществ. истор. и древи. российск. год. III. № 7. отд. IV. стр. III. — VIII. Москва.

<sup>(°)</sup> Т. с. 7176 отъ сопроренія міра, мля 1666 отъ рождества.

рій, патріархъ Божія града великія Антіохін н всего востока, пожаловаль ево, архимандрита Мисаила, благословиль, для почести тоя святыя обители и своего ради приходу въ домъ Спасовъ и чудотворцовъ, велълъ ему, архимандриту, и впредъ кто по немъ въ тотъ монастырь инные архимандриты будутъ божественную літоргію служить съ коврами, и съ рипидами, и свъщами осънальными, и о томъ бы тебъ сыну нашему указъ учинить. И мы, святвишій патріархъ, слушавъ той твоей отписки, пожаловали того преображенскаго монастыря архимандрита, указали ему служить, по благословенію святьйшаго Макарія, патріарха антіохійскаго. И какъ къ тебъ сія наша грамота придеть, и ты бъ, сыну святьйшаго Макарія. патріарха автіохійскаго, и по нашему благословенію казанскаго преображенскаго монастыря архимандриту Мисанлу, и впредь кто по немъ въ томъ монастыръ инные архимандриты будутъ, вельлъ божественную луторгію служить съ коврами, и съ рипидами, и свъщами осъняльными. А милость Божія, и великихъ святителей Петра, Алексіа, и Іоны, и Филиппа, московских в и всея россіи чудотворцовъ молитвами и нашего смиренія благословение съ твоимъ святительствомъ есть и будеть нынв и во въки» (1).

<sup>(\*) «</sup>У подлинной пишеть тако: Діакъ Іванъ Калитинъ».

# жентвешему правительствующему суноду доношеніе.

«Въ прошломъ роз году, по благословенио овятъйшаго Макарія патріарха антіохійскаго, а потомъ и по данной святвищаго Іоасафа, патріарха московского, преосвященному Лаврентію, митрополиту казанскому, грамотъ, позволено было казанскаго преображенскаго монастыря архимандриту Мисанлу служить съ ковромъ, съ рипидами, и свъщами освияльными, по силь которой грамоты нъсколько лътъ то священнослужение съ осъняльными свыцами того монастыря архимандриты и отправлялося, а потомъ нъсколько уже лътъ, незиаемо чесо ради, упущено, и въ священнослужении со освияльными свъщами цере+ моніи не бываеть. А надъ силу той грамоты ни отъ кого никакого запрещени не бывало, а сполько тому лать запущено, того, за многопрошедними летами, не известно, и ныне то священнослужение отправляется токмо съ ковромъ и рипидами, а со освинльными свъщами; отправлять безъ благословенія вашего святвищества я не дерзаю. А преосвященный Лука, епископъ казанскій, по прозбъ моей приказадь мить о томъ повволенія, не имъя никакихъ препятствій, просить отъ вашего святвищества. Того ради вашего святъйшества всепокорно прошу, по силъ вышеозначенной святыйшаго Іоасафа, патріарха московскаго, грамотъ, означенное во ономъ нашемъ спасопреображенскомъ монастыръ со осъняльными свъщами священнослуженіе, какъ мнъ, такъ и будущимъ по мнъ архимандритомъ отправлять позволить, и о томъ Лукъ, епископу казанскому, опредълить Ея Императорскаго Величества отъ вашего святъйшества указомъ, а съ вышеозначенной святъйшаго Іоасафа патріарха жалованной грамоты сообщаю при семъ для благоразсмотрънія вашему святъйшеству копію. О семъ покорно проситъ вашего святъйшества нижайшій рабъ спасоказанскаго преображенскаго монастыря архимандритъ Іоасафъ. Сентября кі,

в'ь протоколь святьйшаго правительствующаго сунода октября її дня /аўмв года написано:

«По указу Ея Императорскаго Величества святвишій правительствующій сунодъ, по доношенію казанской епархіи спасопреображенскаго монастыря архимандрита Іоасафа, о позволеніи въ томъ спасопреображенскомъ монастыръ священнослуженія со осъняльными свъщами, по силь данной святьйшаго Іоасафа патріарха пре-



<sup>(1) «</sup>На томъ доношения номъта № /гсла. Подоно 1742 года сентября 12 дня. Записавъ въ инигу, написать въ ресотръ въ докладу. Слушано октября 4 дня 1742 года».

освященному Лаврентію, митрополиту казанскому, грамоты, съ которой при томъ доношеніи пріобщена копія, приказали: о позволеніи онаго въ
томъ преображенскомъ монастыръ со освняльными свъщами священнослуженія ему, архимандриту, просить епархіальнаго архіерея Луки, епископа казанскаго, а его преосвященство по усмотрънію своему имъетъ о томъ со изъясненіемъ
надлежащихъ обстоятельствъ писать святьйшему
правительствующему суноду, и для того съ его
протокола ему, архимандриту, дать копію» (1).

партикулярное письмо синодальнаго оберъ-прокурора, къ вышеписанному двлу надлежащее.

Преосвященныйшій Владыко!

Милостивый государь мой!

«Я, почитая вашего преосвященства ко мнъ милость, всегда стараніе имвю, въ чемъ бы ващему преосвященству показать мою услугу, и для того въ разсмотръніе вашему преосвященству представляю нижеслъдующее: со вступленія моего въ святъйшій сунодъ усмотрълъ по дъламъ, что многихъ епархей въ монастыряхъ архимандриты по грамотамъ патріаршимъ священнослуженіе ис-

<sup>(&</sup>quot;) «Со онаго святващаго правительствующаго сунода приказашіл ониченному архимандриту Іоаса-у коши дана за скріпами оберъсекретаря господина Леванидова, секретаря Ники-ора Слопцова, за скріпою канцеляриста Михайлы Остолопова».

правляють съ рипиды и со остияльными свыщами и на ковръ; съ каковою церемонюю и епархіи вашего преосвященства въ бдномъ только въ свіяжскомъ богородицкомъ монастыръ исправляемо бываетъ, а по грамотъ святъйшаго Іоасафа, патріарха московскаго, вельно, епархін жъ преосвященства, и въ спасоказанскомъ монастыръ съ таковою жъ церемоніею священнослуженіе исправлять. Почему прежніе въ томъ монастыръ бывшія архимандриты исправляли, а въ 🚜 году архимандритъ Іоасафъ святвишему суноду доношеніемъ объявляя, что онъ безъ позволенія съ таковою церемоніею священнослуженія исправлять не дерзаеть, просиль о томъ позволенія, и по сунодальному опредъленію велъно тому архимандриту объ ономъ позволенія просить у епархіальнаго архіереа, о чемъ обстоятельные можете ваше преосвященство усмотрыть изъ приложеннаго при семъ екстракта; не соизволите ль ваше преосвященство, въ прославленіе имени Божія, и въ славу святьй Церкви, также и въ честь вашему преосвященству, приказать въ вышеписанномъ спосоказанскомъ монастыръ нынъ находящемуся архимандриту священнослуженіе исправлять съ вышеобъявленною церемоніею; ежели жъ, за каковымъ сумнительствомъ, того позволенія дать не изволите: то о томъ, съ требованіемъ резолюціи, изволите представить святвишему правительствующему суноду. Почему

13\*\*

я для вашего преосвященства мое стараніе употребить одолжаюсь. Въ протчемъ же есмь и всегда съ моимъ почтеніемъ пребуду» (1).

ы марта маўне года. С. п. б.

<sup>(1) «</sup>У подлиннаго письма приписано тако:
Вашего преосвященства!
Милостиваго государя моего
покориващий слуга
Асавасій Львовъж

## О БОРЬБЪ ХРИСТІАНСТВА СЪ ЯЗЫ-ЧЕСТВОМЪ ВЪ РОССІИ.

Славяно-русское язычество еще не успъло совершенно развиться, когда начала распространяться въ Россіи христіанская Въра. Оно застигнуто было послъднею на переходной степени отъ непосредственнаго поклоненія силамъ и явленіямъ природы къ олицетворенію этихъ силъ и явленій въ образахъ личныхъ божествъ, отъ первичнаго домашняго служенія богамъ къ служенію имъ общественному съ храмами, опредъленною обрядностію и сословіемъ жрецовъ.

Славянинъ успълъ выработать въ сознаніи своемъ образы, личности только для низшихъ боговъ, олицетворявшихъ русскую природу съ ея широкими ръками и непроглядными лъсами, водяныхъ, русалокъ и лъшихъ, также для домовыхъ, божествъ семьи и домашняго крова. Эти только божества являются намъ съ ръзко обрисованными личностями, съ вполнъ развитою лич-

соб. 11.

ною жизнію. Имена высшихъ божествъ-Сварога, Перуна, Дажбога-не возбуждаютъ въ умъникакого опредъленнаго представленія. Мы не имъемъ свъдъній ни объ ихъ характеръ, ни объ ихъ личной жизни; въ народъ они совершенно забыты. Если ясность и подробность, съ какими въ народъ хранится память о низшихъ богахъ, показываютъ удивительную живучесть върованія, дають право заключать о древности и большемъ развити этого върованія въ язычествъ; то наоборотъ забвеніе высшихъ божествъ обнаруживаетъ, что въра въ нихъ была сравнительно молода, не успъла пустить кръпкихъ корней въ сознаніи народа. Такъ по наружному виду дерева можно догадываться о глубинъ и кръпости его корней. Созданіе личностей для высшихъ божествъ требовало большаго отвлеченія, мало доступнаго для дътской фантазіи и мысли народа.

За областью поэтическихъ сказаній о льшихъ, водяныхъ, русалкахъ, домовыхъ открывается первобытное поле непосредственнаго служенія предметамъ и явленіямъ природы. «Можно положительно сказать, говоритъ г. Шеппингъ въ своихъ очеркахъ славяно-русской миоологіи, что имена и личности божествъ играютъ самую второстепенную роль въ нашей русской миоологіи. Обоготвореніе же природы и жизни во всъхъ ихъ многоразличныхъ проявленіяхъ,—вотъ главньйшая основа всъхъ върованій нашего язычества. Пъсни, загадки, пословицы и изреченія вся-

каго рода, обычныя сравненія и качественные эпитеты носять еще досель въ языкъ нашемъ глубокіе слъды этого наблюдательнаго благоговънія человъка предъ въчными законами природы и жизни».

Въ сохранившихся доселъ остаткахъ языческаго богослуженія непосредственное поклоненіе природъ видимо преобладаетъ надъ олицетвореніями этихъ предметовъ, надъ аллегорическою обрядностію, изъ которой въ развитыхъ върахъ древняго міра выродились, такъ называемыя, языческія мистеріи. Жертвы и молитвы относились непосредственно къ солнцу, лунъ, звъздамъ, огню, дереву и т. д. Олицетворенія носять еще первичный, наивный характеръ; вотъ народъ нарядилъ въ сарафанъ или зипунъ первый снопъ и представилъ его ликующимъ имянинникомъ; вотъ топятъ соломенную чучелу зимы, составляется хороводъ около троицкой березки-Лады, является ва улицъ комическій старикъ-представитель Ярилы или съ гамомъ вдетъ на дровняхъ пьяная масляница съ полштофомъ въ рукахъ. Съ другой стороны, всв подобные обряды измъняются по мъсту, времени, по расположенію духа толпы, зависятъ отъ произвола; они еще не успъли окаменъть, сдълаться условными, постоянными и необходимыми, чъмъ отличаются обряды вполнъ опредълившейся въры. Въ одномъ наприм. мъстъ весенній хороводъ кружится около березки, въ другомъ около разряженной чучелы, въ третьемъ около дъвушки. Одинъ и тотъ же предметъ празднования выражается въ различныхъ образахъ въ началъ, срединъ и концъ праздника. Все это показываетъ, что богослужение только лишь стало освобождаться отъ своего первичнаго, непосредственнаго характера, допускало произволъ, зависъло отъ временнаго, случайнаго удобства и вдохновения.

Очень естественно, что у нацияхь предковъ не было ни храмовъ, ни жрецовъ; это, кажется, нужно почитать вполув доказаннымъ положениемъ нашей исторіи. Храмы и жрецы являются съ развитіемъ общественнаго богослуженія. Но у насъ самая жизнь въ языческое время не развилась до общественности. Когда каждый жилъ замкнуто съ родомъ своимъ, на своемъ мъстъ, то необходимо преобладало домашнее богослужение. Каждая семья молилась отдъльно; жрецомъ быль большакъ семейства; изба была самымъ обычнымъ храмомъ. Вотъ почему въ нашей миоологіи болъе всего развить мифъ о домовомъ; вотъ почему также гораздо болъе сохранилось у насъ язычеожихъ обрядовъ вимияго, чамъ латияго полугодія; зима проводится въ избъ, среды семьи; лътомъ крестьянинъ живетъ въ полъ. Семейственность составляеть самую отличительную черту русскаго язычества.

Общественное богослужение было еще въ зародьниъ. Насколько семействъ, даже деревень собирались на игрище «межи селы» и совершали здъсь свои обрядовыя игры и пиры. Эти сборища стали пріурочиваться къ опредъленнымъ
мъстамъ, ръкъ, озеру, лъсу и пр., и наложили
на послъднія печать особенной святыни. Явились
богольсья, священныя дубровы, камни, криницы,
ручьи и озера, которыя досель пользуются сусвърнымъ почтеніемъ. Всъ подобным водныя, лъсныя, горныя урочища несомнънно были колыбелью общественнаго богослуженія; при дальнъйшемъ развитіи язычества мы увидьли бы на нихъ
языческіе храмы. Наиболье замъчательными начатками опредъленныхъ мъстъ богослуженія, начатками храмовъ, служатъ городища.

Кто же совершалъ богослужение, когда семьи собирались вивств, когда въ общемъ собрании ихъ терялось значеніе частныхъ большаковъ? Отвътомъ на этотъ вопросъ служатъ русскій хороводъ, обрядовыя игры и русская братчина; въ богослуженіи общественномъ участвовали всъ одинаково. Тожко въ немногихъ случаяхъ нуженъ былъ представитель общины: когда наприм. нужно было завести пъсню, руководить хороводомъ или игрою, распорядиться общественными приношеніями или пиромъ. Тогда выступало выборное начало. Выборъ обыкновенно падалъ или на дввушку или на старца-патріарха селенія, главаря, большака цълой общины. Это были жрецы тоже, если можно такъ выразиться, въ зародышъ. Такое же значеніе имъли при общественномъ богослужени пъвцы, гудцы и прегудницы,

гусляры, плясцы и т. п. люди, которые во времена христіанскія извъстны подъ именемъ скомороховъ (1).

Болъе всъхъ этихъ представителей общины жреческій характеръ выразился въ классъ волхвовъ, въдуновъ и въдьмъ, которые служили переходною ступенью къ образованію настоящаго жреческаго класса (2). Каждая въра, какъ бы она ни была въ началъ жизненна и свободна въ своихъ проявленіяхъ, вслъдствіе односторонне-благоговъйнаго отношенія къ ней людей закаменъваетъ въ своихъ формахъ и низводится въ обрядность все болъе и болъе по мъръ продолжительности своего существованія. Священное дъйствіе, въ началъ свободное, основанное на движеніи благочестиваго чувства одного лица, обращается въ обязательный обрядъ. Благочестивая пъснь, излившаяся изъ сердца одного върующаго, естественное обращение его къ божеству съ словами молитвы превращаются наконецъ въ такую молитву, изъ которой слова не выкинець, въ заговоръ и заклятіе. Въ самыхъ словахъ, въ ихъ томъ или другомъ сочетаніи поставляется сила молитвы, преклоняющая боговъ къ милости и исполненію желанія. Чъмъ дальше идетъ развитіе общественнаго богослуженія, тъмъ болье развивается эта

<sup>(1)</sup> См. во Временникъ кн. ХХ ст. «о скоморохахъ».

<sup>(°)</sup> См. стат. г. Аванасьева о въдунъ и въдьмъ въ Альманахъ «Комета».

обрядность его. Не всякій, даже старець, можеть уже прочитать молитву, употребить именно тъ слова, какія нужно, и въ томъ именно порядкъ, въ какомъ опредълено; не всякій способенъ выполнить и всъ подробности обрядоваго дъйствія. Все это можетъ сдълать только человъкъ, исключительно посвятившій себя свящ. въдънію, въдунъ, волхвъ. Ему извъстны всъ тайны въры и его призываютъ на помощь во всъхъ чрезвычайныхъ случаяхъ, гдъ недостаточною кажется обыкновенная молитва. Но волхвъ все-таки далеко не жрецъ. Чтобы получить послъднее значеніе, ему нужно сдълаться постояннымъ и необходимымъ посредникомъ между людьми и богами.

Съ такимъ запасомъ върованій и съ такимъ богослуженіемъ имъли войти славяне въ семью христіанскихъ народовъ. Нельзя не видъть, какъ бъденъ былъ этотъ запасъ, какъ скудна была его обстановка и какъ слабы были силы этого дътскаго міросозерцанія въ сравненіи съ силами и средствами новой Въры. О внъшней борьбъ между старою и новою Върою не можетъ быть и рвчи. Христіанскіе пастыри не встрвтили себв противниковъ, равныхъ по силамъ и внъшнему положенію въ обществъ, жрецовъ, которые служатъ всегда носителями религіознаго сознанія народа. А безъ нихъ народъ могъ выставить только безсознательное, отрицательное противодъйствіе новой Въръ во имя народной старины, противодъйствіе подземное, не обнаруживавшееся въ видъ внъшней борьбы. Христіанскія церкви строились на пустомъ мъстъ; не нужно было разчищать для нихъ мъсто чрезъ разрушеніе языческихъ капищъ. Христіанское богослуженіе было первымъ вполнъ развитымъ общественнымъ богослуженіемъна Руси. Своимъ благольпіемъ оно совершенно затмило убогія языческія сборища «межи селы» съ ихъ естественною обстановкою и хороводами; эти сборища сразу явились предъ нимъ одною игрою. Раскрытое, объясненное и снабженное всъми средствами византійскаго образованія Православіе встрътилось у насъ съ бъднымъ и совершенно неопредъленнымъ языческимъ міросозерцаніемъ.

Не пускаясь еще въ обстоятельное изслъдованіе дъла, можемъ напередъсказать, чтовсъ Свароги, Перуны, Дажбоги будутъ забыты при новыхъ върованіяхъ, но что напротивъ низшіе собирательные духи, домовые, водяные, льшіе, русалки, кикиморы ипр.,--останутся цъликомъ въ народныхъ повърьяхъ, что новая Въра скоро не подавить это благоговъйное служеніе природъ. Можемъ напередъ также сказать, что языческая въра скоро уступитъ Христіанству и своихъ кумировъ, и свои богослужебныя собранія, всю свою общественную сторону, но не уступитъ ему другой стороны-внутренней, привычныхъ взглядовъ на вещи, всъхъ своихъ принадлежностей, которыя были внъ ея общественнаго значенія. Будучи върою частныхъ дяцъ, семьи, дома, оно кръпко засядеть въ избъ щ отсюда его уже не выживутъ скоро никакія мъры духовной и свътской власти, кромъ просвъщенія. Эти мъры могутъ выгнать его только съ улицы, съ поля, изъ священнаго богольсья, но оно особенно и не нуждалось въ этихъ свящ, мъстакъ. Почитаемъ нелишнимъ привести здъсь вэглядъ на этотъ предметъ нашего почтеннаго историка г. Соловьева. «Еслибы у насъ, говоритъ онъ, язычество изъ домашней религи успъло перейти въ общественную и пріобрасти вса учрежденія последней, то безъ сомнения опо горавде долье вело бы явную борьбу съ Христіанствомъ, но за то, разъ побъжденное, оно не могло бых оставить глубокихъ следовъ; если бы Христіанство имъло дъло съ жрецами, хрямами и кумирами, то, низложивь ихъ, оно бы покончило борьбу; язычникъ, привыншій къ общественному богослужению и лишенный храма и жреца, не могь бы долго оставаться явычникомъ: еслибы. онъ вздумаль возстановить храмъ и собрать жерецовъ, то это было бы явиое сопротивление торжествующей религии, которое влекло бы за собою опять явное поражение. Но язычникъ русский... безъ сопротивленія допустиль строиться новымъ для него храмамъ, съ служителями Божества, оставаясь въ тоже время съ прежнимъ храмомъ-домомъ, съ прежнимъ жрецомъ-отцемъ семейства, съпрежними законными объдами, съ прежними жертвами у полодца, върощъ. Трудно было бороться съ тайнымъ служеніемъ божествамъ скрываемымъ, домашинимъ» (1).

<sup>(1)</sup> Въ статъв о Славянахъ въ Арх. Калачова т. 1.

Не видя внъшней борьбы Христіанства съ язычествомъ, наши церковные историки утверждали, что Христіанство было принято нашими предками вдругъ и единодушно. Отсюда естественно возникъ вопросъ о причинахъ этого чуда, о причинахъ мирнаго и скораго распространенія Христіанства въ Россіи, и на рвшеніе его было положено не мало труда и изученія. Ясно, что этотъ вопросъ возникъ вслъдствіе внъшняго взгляда на исторію и при настоящемъ положени исторической науки оказывается несостоятельнымъ. Мы знаемъ, какой борьбы нужно было ожидать отъ язычества и гдъ она должна была проявиться. Очень важный вопросъ о распространени Христіанства въ Россіи можно ръшить на народной почвъ, слъдя за внутреннею борьбою, старой и новой Въры, борьбою, которая выразилась въ причудливой смъси двоевърія, а затъмъ въ отличительныхъ чертахъ христіанскихъ върованій народа, въ ихъ народныхъ оттънкахъ. Здъсь важно не столько мъсто распространенія Христіанства и число върующихъ, сколько степень усвоенія послъдними православнаго ученія.

Въ 988 году въ Кіевъ на Почайнъ былъ собранъ весь кіевскій народъ отъ мала до велика и произошло общее крещеніе. Съ этого времени христіанская Въра объявлена у насъ господствующею. Но это слово нужно понимать въ самомъ тъсномъ и буквальномъ смыслъ. Она существовала преимущественно среди князей, бо-

лръ и духовенства, -- господствующей части наи родонаселенія. Восходящее солнце освътило только верхи горъ; низменность ровной Руси лежала еще въ первобытномъ мракъ. Всего успъшнъе распространялось Православіе по великому водному пути изъ варягъ въ греки, который имълъ такое важное значеніе въ нашей исторіи, по которому развивалась княжеская власть и который сталъ основною нитью государства и Церкви. Вправо и влъво отъ него тянулись необозримыя степи и болота или непроглядные лъса, куда долго не западалъ ни одинъ свътлый лучъ. Въ самомъ Кіевъ крещеніе совершилось по приказу князя, и новая Въра принята была наружнымъ образомъ. Отталкивая отъ берега плывшаго по Днвпру Перуна, крещеный язычникъ слезно вопиль ему въ следъ: «выдыбай, боже»! Могло ли быть много такихъ людей, которые уплывающему богу говорили въ следъ какъ новогородскій Пидблянинъ: «ты, Перунище, досыта уже повлъ и попиль; пора тебъ плыть прочь»?

Въ первоначальной исторіи Христіанства на Руси очень выразительно то обстоятельство, что народъ принималь его съ покорностію въ тъхъ мъстахъ, гдъ была сильна княжеская власть; гдъ она была слаба, тамъ мы и въ XII въкъ видимъ, съ одной стороны, проповъдниковъ—мучениковъ, а съ другой—толпы волхвовъ. Очень естественно, что новопросвъщенная власть усердно помогала дъятельности пастырей Церкви. При этомъ не

надобно упускать изъ виду того, что іерархія, явившись на Руси, какъ священноначаліе Церкви Христовой, приняла государство подъ свое руководство; она воспитывала верховную власть въ благочестивыхъ началахъ, внушала князю, что опъ «поставленть отъ Бога на казнь злымъ, а добрымъ на помилование» (1), т. е. распространила его власть, кромъ юридической области, еще на вравственную жизнь. Мысль эту опредъленно развывають поучения къ князьямъ и властелямъ. Вотъ наприм. отрывокъ изъ одного поученія, эамъчательнаго своями указаніями на остатки явычества. «Человъцы... немощь волшбою лечать. и наузы чарами. бъсомъ требища приносять. и бъглаголемаго трясцею творять. отгоняще и. еллиньская пишуть на яблоцъ слово, в кладуть и на престоль въ годъ сляжбы, се проклято есть... Господь не рече цвлити чарами. ни наувы. ни встръчю. 🌬 въполажь ни въчехъ въровати. то поганьско есть двло. аще ли отъ крестиянъ сотворить кто тако. горше поганъ осудится. аще о томъ покаянія не пріимуть... аще ли изцыи дъють злая и духовнаго не слушають ученіа. и не каются, таціи подимуть по двломъ законное мучение, и велимъ градскимъ властелемь не щадити зло творящихъ предъ Богомъ. но казинти я лестьца, хулники, ротники. мужеложники. Убинца. Уати, чародъв. дввамъ на-

<sup>(1):</sup> Поли. Собр. abronne. r. 1, стр. 54.

снаующая. блудяще съ мужатицами, такня велимъ въ конечныя влагати моуки. градскимъ кавнити закономъ. а не щадити злыхъ. да ся накажють. и остануть двяти злая.... властели бо отъ Бога устроени. человъкъ ради не творящихъ закона божіа. да страхъ видвище казни. и Бога убоятся. властели да не щадать эло творящихъ... да не сами предъ Богомъ съ ними осудятся въ моуку. глаголеть же въ иствертемъ Ахавъ царь щадиль Адора асирийска царя эло сътворша. и рече ему Богъ пророкомъ, мужа губителя отпустиль еси. твоя душа зань погыбнеть. и люди твоя за его люди. и Сауль царь Агага пощадъвъ. и спаде царьства. и ими мнози злыхъ пощадъвше погыбоша сами. того ради не щадите властели вло творящихъ. но казните я а не по мадъ отпущайте. да не и вы содътели беззаконія отъ Бога судъ золь прінмете» (1). Подобныхъ ваставленій въ древней письменности находимъ очень много.

Двиствуя совокупными силами, князья и пастыри Церкви толпами собирали народь поворить языческихь боговь и креститься, воздвигали вигожество церквей, выписывали новыхв свищеннослужителей изъ Византіи и Болгарія, переводили священныя книги, заставляли новообращенных ходить къ богослуженію, участь христіанскія молитьы, даже греческое «пиріе лістісовъж Но часть

<sup>(</sup>л) Рукоп. академич. библі Жакарагды Ж. 270.

быстрве шло это двло, чвмъ покорнъе слушался народъ своихъ властей, твмъ было хуже. При той быстротв, съ какою возрастало число обращенныхъ, нельзя и предполагать нравственнаго перевоспитанія новопросвъщеннаго общества. Подъ христіанскою внъшностію во всей своей свъжести оставалось старое язычество. Это было даже не двоевъріе, потому что двоевъріе, смъщеніе Христіанства съ еязычествомъ, предполагаетъ уже нъкоторую степень усвоенія новаго ученія, переработку его на народный ладъ. Оно составляетъ уже дальнъйшую степень въ исторіи Христіанства; съ него начинается постепенный ходъ внутренняго перевоспитанія народа.

Къ величайшему сожальнію, полной картины этого постепеннаго перевоспитанія народа не возможно представить, за недостаткомъ ясныхъ и полныхъ извъстій. Въ памятникахъ господствуетъ безпорядочное смъщеніе разныхъ эпохъ и степеней христіанскаго развитія, и натъ никакой возможности уловить въ этомъ хаосъ историческую нить. Нашимъ наивнымъ и добродушнымъ льтописцамъ и пастырямъ Церкви не приходило на мысль сладить за историческими оттанками духовной жизни народа. Не надобно упускать изъ виду и того весьма важнаго обстоятельства, что исторія Христіанства развертывается у насъ на громадномъ пространствъ, заселенномъ разными племенами, подъ разными условіями жизни и разнообразными внашними вліяніями соевднихъ наро-

довъ. Въ одномъ мъстъ новыя понятія усвоялись скоръе и поливе, въ другомъ-медлениве и въ болве искаженномъ видъ. Не имъя возможности подробно прослъдить, какъ язычество шагъ за шагомъ уступало Христіанству, мы можемъ намътить только главныя точки историческаго хода ихъ борьбы и указать приблизительный средній рубежъ между грубымъ языческимъ складомъ сознанія народнаго и началомъ усвоенія христіанскаго міросозерцанія—XIII и XIV въка. Поученія пастырей Церкви до этого времени прямо направлены противъ язычества, обнаруживаютъ самостоятельность его, существование его на ряду съ Христіанствомъ. Новая Въра не вытъснила еще старую, даже не измънила ее; объ онъ соединялись между собою чисто механически, а неорганически. Народъ ясно помнилъ свою прежнюю догматику и обрядность; и ту и другую поученія представляють еще въ животрепещущихъ образахъ. Послъ XIV въка язычество видимо стушевалось; его догматика забывается; въ поученіяхъ является на первомъ планъ обличеніе не миоа, а языческой обрядности, которая пережила миоъ, но безъ него и сама поблъднъла и потеряла свой смыслъ. Послъ грубаго двоевърія постепенно является другое двоевъріе, состоявшее не въ механическомъ, а въ органическомъ соединени двухъ въръ, при чемъ язычество поглощалось Христіанствомъ и примъщивало къ нему своеобразный народный оттанокъ.

Есть одно сказание, которое хорошо обрисовываетъ первичное грубое двоевъріе, - это сказаніе о построеніи христіанскаго храма въ одномъ углу финскаго сввера. «На Бълъозеръ жили люди невърные, да какъ учали креститься и въру христіанскую познавать, и они поставили церковь, а не въдають, котораго святаго нарещи; а на утро собрались и пошли церковь свящати, и какъ прицыли къ церкви, аже вървчкъ подъ церковію стоить челнокь, а въ челноку стулець, а на стульцъ икона Василей великій; и они икону взяли, и нарекли церковь во имя Василія великаго... И они нерковь святили, да учали объдню пъти, да какъ начали Евангеліе чести, и грянуло не по обычаю, кабы страшный великій громъ врянуль и вся людіе уполошились, ино въпрежнее льто туто было молбище идольское за олгаремъ, береза да камень, и ту березу выгрвало и камень взяло изъ земли, да спесло въ Шексну и непонило» (1). Язычникъ рядомъ съ церковію хотыль оставить свой камень и березу. Церковь, разументом, противилась этому служению двоимъ господамъ, требовала всецвляго служения единому Богу, ни воть явилось чудо, поторое божественнымъ свидвлельствомъ подправинло требованю Церкви. Совершению типой же сывколь имветь лътеписный разсказъ о плать народа, когда почтенный Перунъ плыль по Днипру въ Черное мо-

<sup>(\*</sup>У Сборы. акад. библ. рукоп. № 925 л. 117 и 118.

ре, свергнутый съ своего сытнаго мъста. Съ новымъ Богомъ народу хотвлось удержать и своихъ прежнихъ доморощенныхъ боговъ. Онъ исполняль это желаніе всегда и вездъ, когда и гдъ
было можно, гдъ князь и духовенство не могли замътить его служенія по старой въръ, куда не могли проникать мъры той и другой власти.

Послъ обязательной молитвы въ христіанскомъ крамъ славянинъ полуязычникъ отправлялся въ священную дуброву, къ озеру, ръкъ, къ студенцу, къ старому дуплистому дубу, березъ, къ священному камню или подъ овинъ и творилъ туть свою убогую молитву по обычаю отцевъ и дъдовъ. Онъ покланялся и приносилъ жертвы бъсамъ-Перуну, Хорсу, Мокошу, Велесу, Дажбогу и др.; пълъ свои старинныя пъсни, въ которыхъ призываль солице красное, младъ свътель месяць, ввезды частыя; въ домахъ съ иконами стояли божки языческіе; да онъ и церковь звалъ «божницею», -- христіанскія святыни ставиль на одну доску съ языческими. Среди семьи совершались всъ старинище богослужебные обряды, ставились законные объды Роду и Рожаницамъ, домовому и проч. Составлялись и языческія торжества: то сойдутся люди на жальникъ для котейной трапезы и тризны по умершемъ, то тихонько отъ строгаго церковнаго и гражданскаго надвора соберутся на старинныя ыгрища меже селы, гдъ возобновятся всъ языческія безчинія и разгуль. Но общественное богослуженіе

COB. II.

строго преследовалось, и язычество поневоле должно было ограничиваться предълами одной избы, одного семейнаго быта. Здъсь царила чиствишая старина. Долго Церковь не могла завязать самаго основнаго узла законной семейной жизни-правильнаго брака. Въ простонародъъ было искреннее убъжденіе, что церковный бракъ существуетъ только для князей и бояръ. Свидътельство на это имъемъ въ церковномъ правилъ митрополита Іоанна (XII въка). Не только были въ свъжей памяти, но и на самомъ дълъ происходили умыканія невъсть, браки съ языческимъ обычаемъ плесканія, съ пъснями въ честь Лады или съ обхожденіемъ въ лъсу около ракитова куста, около свящ. озера. Наши былины постоянно говорятъ, что богатыри, кромъ вънчанія церковнаго, обходили вокругъ ракитова куста. Тоже правило XII въка свидътельствуеть, что мужъ держаль по двъ жены и больше, прогоняль одну и бралъ другую.

Славянинъ полуязычникъ повиновался духовенству, потому что за духовенство былъ князь; но онъ не любилъ священника, бъжалъ отъ него, чувствуя за собою много языческихъ гръховъ, и встръчу съ духовнымъ лицемъ почиталъ дурною для себя. Въ тоже время въ обществъ большимъ уважениемъ пользовались волхвы и кудесники — эти начатки языческаго жречества. Ихъ призывали на родины сотворить трапезу Роду, наречь имя младенцу, избавить его наговорами

отъ порчи, глаза и притки, навязать ему чародъйскій наувъ, совершить обрядъ постриговъ и проч. На свадьбахъ имъ давалось первое мъсто. Кънимъ обращались во всъхъ важныхъ случаяхъ домашней жизни, по случаю чьей нибудь бользни, пропажи, семейнаго раздора и т. п. Въ общественныхъ бъдствіяхъ тоже. Произойдетъ засуха, случится наводненіе, появится зараза, народъ думалъ, что все это дъло колдовства чародъевъ и обращался къ нимъ съ мольбою о помощи. Не только по деревнямъ и селамъ, но и по городамъ ходили толпы въщихъ мужиковъ и бабъ, особенно старухъ, которыя были окружены языческою таинственностію и держали въ рукахъ суевърное народонаселение древней Руси. Лвтопись показываеть, что къ волхвамъ ходили не только простая чадь, но и князья. Знаменитый Всеславъ полоцкій, герой былинъ, оборотень «слова о полку игоревъ», былъ рожденъ и воспитанъ среди волхвованія.

Если припомнимъ, какое значеніе волхвы имъли въ язычествъ, то всъ эти знаки общаго уваженія къ нимъ и ихъ въса въ обществъ опредълятъ для насъ степень распространенія христіанскихъ понятій и укорентнія ихъ въ народномъ
сознаніи. Волхвъ былъ противуположность священника; онъ былъ представитель язычества, какъ
священникъ Христіанства. Торжество того или
другаго было торжествомъ той или другой въры. Какъ служители языческихъ боговъ, какъ

Digitized by Google

главные хранители суевърныхъ обычаевъ и священныхъ знаній стараго времени, волхвы даже вступали въ открытую борьбу съ Христіанствомъ; они ходили всюду съ своею языческою проповъдью и волновали чернь. Проповъдь ихъ тъмъ болъе была сильна, что они почти всегда появлялись въ то время, когда народъ, еще не утвержденный въ Христіянствъ, былъ особенно расположенъ слушать ихъ, въ моровую язву, въ голодъ, въ засухи, въ годины разнаго рода народныхъ бъдствій. Народъ толпами ходиль за вини, видя въ никъ представителей боговъ. Не передавая подробныхъ латописныхъ извъстій о волхвахъ, укажемъ на одно наиболье выразительное явленіе, опредвляющее степень распространенности Христіанства между разными слоями общества. Въ XI въкъ волхвъ явился въ Новгородъ; когда епископъ съ крестомъ въ рукахъ вышелъ на вече, на его сторону стали только князь съ дружиною, весь народъ сталъ на сторонъ волхва. Если такъ было въ одномъ изъ главныхъ и образованивышикъ городовъ; то что сказать о селахъ, деревняхъ, починкахъ, разбросанвыхъ въ разсыпку по разнымъ заколустьямъ русской земли, въ лесакъ и степякъ, вдали отъ правительственныхъ и церковныхъ центровъ?... На такую грубую почву пало съмя Христіанства. Около него росли старыя сорныя травы, пробиваясь по всемъ местамъ вновь возделываемаго поля, где наскоро пропустили клочки первые ратан-правительство и духовенство. Христіанству нужень быль усиленный рость, чтобы заглушить эти сорныя травы. Съ самаго начала привятія новой Въры идеть непрерывное противодъйствіе ей со стороны въковыхъ привычекъ и старинныхъ народныхъ върованій, наслъдованныхъ отъ отцевъ и дъдовъ.

Чтобы проследить по возможности внутреннюю сторону этой борьбы, какъ одни върованія мало по малу вытъсняли другія, прежде всего нужно обратиться къ церковнымъ поученіямъ, направленнымъ противъ язычества; это почти единственный источникъ, изъ котораго можно почерпнуть пое какія свъдънія изъ исторіи психологической борьбы двухъ въръ. Для насъ важно здъсь не красноръчіе писателей, не нравственная сторона увъщаній, болъе или менъе однообразвыхъ, а тъ мимоходныя замътки, которыя очерчивають предъ нами остатки языческихъ върованій и обрядовъ на Руси. Намъ нужно опредълить, насколько свъжо помнилось еще язычество и что затемнилось въ немъ отъ вліянія новой Въры:

Наша церковная исторія обращала преимущественное вниманіе на такія поученія, гдъ въ чувствъ торжественной радости проповъдники описывали благотворные плоды Христіанства на Руси, и чрезвычайно мало останавливалась на мрачномъ описаніи языческихъ суевърій, какъ будто Христіанство успъло уже охватить всю жизнь и язычество проявлялось только въ видъ печальнаго исключенія изъ общаго правила. Тъже поученія обнаруживаютъ предъ нами совершенно другое, обнаруживаютъ господство не Христіанства, а язычества, полную свъжесть послъдняго и ясную память даже о подробностяхъ старой миоологіи.

«Уже не идолослужителями зовемся, говорилъ м. Иларіонъ, но христіанами. Уже не капища сограждаемъ, но христовы церкви созидаемъ: Уже не закалаемъ другъ друга бъсамъ, но Христосъ закалаемъ за насъ бываетъ и дробимъ въ жертву Богу Отцу... Всъ страны благой и милостивый Богъ помиловалъ, не презрълъ и насъ; захотълъ и спасъ, и въ разумъ истины привелъ» (1) Это мъсто находится въ похвальномъ словъ св. Владиміру, и тонъ его совершенно понятенъ. Въ такомъ же тонь говоритъ Кириллъ туровскій: «обновися тварь, уже бо не нарекутся богомь стихіа, ни солнце, ни огонь, ни источницы, ни древеса; отсель бо не пріемлеть требы адъ закалаемых отци младенець, ни смерть почьсти, преста бо идолослужение и погубися бъсовское насилие крестнымь таиньствомь, и не токмо спасеся человъчь родъ, но и освятися христовою върою... Нынъ зима гръховная престала есть и ледъ невърія богоразуміемь растаяся; зима убо язычьскаго кумирослуженія апостольскымь ученіемь и христовою върою престала есть... Днъсь весна красуеть-

<sup>(°)</sup> Въ прибавл. къ изд. твор. св. Отцев. въ русск. перев. за

ся, оживляющи земное естьство; бурніи вътри, тихо повъвающа, плоды гобьзують и земля съмена питающе зеленую траву ражаеть» (').

Но вотъ какъ описывается обратная сторона дъла. «Мы только словомъ нарицаемся христіане, говорить въ своемъ поученіи о казняхъ Божінхъ св. Өеодосій печерскій, а погански живемъ. Не погански ли это: если кто чернеца или . черницу встрътитъ, или свинью, или коня лысаго, то назадъ возвращается: развъ это не поязычески? Другіе върятъ въ чиханье, будто бы оно бываетъ на здоровье головъ; но этимъ и другими обычаями прелыцаетъ насъ дьяволъ, и всякою лестію отклоняетъ насъ отъ Бога, волхвованіемъ, чародъяніемъ, блудомъ, пьянствомъ,... скоморошествомъ, гусельничествомъ, сопълями и всякими играми и непотребными дълами... Видимъ множество народа на игрищахъ, такъ что давятъ другъ друга, желая видъть дъло, вымышленное діаволомъ, и церкви стоятъ пусты; и когда бываетъ время молитвы, не многіе бываютъ въ церкви. Поэтому Богъ посылаетъ на насъ всякія казни и нашествіе невърныхъ, наказуя за гръхи наши» (2). Ясно, что это обличение относилось не къ язычникамъ, а къ христіанамъ. Веселое, хороводное и пъсенное богослуженіе язычества увлекало новообращенныхъ христіанъ; изъ церкви народъ съ удоволь-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Памятн. р. слов. XII в. стр. 19. 21.

<sup>(°)</sup> Учен. Зап. И. А. Наукъ г. 1846 кн. II, вып. 2, стр. 195. - Въ лътоп. Нестора. Слич. Опис. Рум. Муз. стр. 686.

ствіемъ бъжаль на свои игрища. Обличенія въ холодности къ богослуженію, происходящей не отъ лъности, а именно отъ языческаго расположенія духа, составляють поэтому главную тему поученій нашихъ древнихъ іерарховъ.

Древніе пастыри наши хорошо понимали, какъ вредна для Христіанства эта любовь народа къ своимъ игрищамъ и пъснямъ и что она значитъ. Пъть пъсни, участвовать въ игрищахъ прямо почиталось деломь языческимь. Въ слове христолюбца совершенно на одну доску поставляются: плясаніе, гудьба, нъсни бъсовскія и жертва идоль-(1). «Горе будеть, говорится въ одномъ древнемъ поученіи, любодвемъ, прелюбодвемъ, волхвомъ и чародъемъ; горе будетъ не послушающимъ ученія книжнаго, ни отцовъ своихъ духовныхъ; горе будетъ піющимъ вино съ гусльми и съ плесаніемъ: гусли бо суть мужемъ тма, а женамъ пагуба; горе будетъ сопельникомъ: пъли бо суть діаволу величіе, а престьяномъ погыбель» (2). «Мнози невъгласи на игры паче текуть, неже къ церкви, говорится въ другомъ поученіи, и кощуны и блядословія любять боль книгъ; да по истинъ таковымъ недостойно крестіаны именоватися. Отнуду горе имъ будетъ: съ невърными осудятся немнлостивно» (3). Все.

<sup>(1)</sup> Лътоп. р. Лит. Тихонравова кн. IV. «Слова, направленныя противъ язычества». 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукоп. сборн. акад. библ. № 803. (<sup>3</sup>) Рук. Измарагдъ. № 270.

что напоминало темную старину, всякій досугъпростонародья, когда фантазія и чувство просили
себъ выраженія въ пъснъ и пляскъ, всякое веселье вазалось лучшимъ людямъ древности дъявольскимъ навожденіемъ.. «Мнози бо суть кожни
лукаваго діавола, ими же уловляются человъки.
Ово гиввомъ надымаеть, а иного завистно устремляетъ, а иного на татьбу и обидети учитъ,
а иныхъ на позоры и на игры, иного на плясаніе потычутъ, а иного на пьянство и на блудъ
ласкаютъ... а иного на копцуны и на плескаще
и на пъсни и на гусли поучаютъ, а иныхъ льностію окрадаютъ, да къ церкви быша не приходили» и проч.

«Смотря на прошедшее безпристрастно, снажемъ словами г. Буслаева, нельзя не отдать изкоторой справедливости обличителямъ; потому что своего веселья, своего поэтическаго досуга, какъ свидътельствуютъ наши древніе писатели, народъ не умъль въ ихъ глазахъ облагородить иделми новой релягіи, не могъ искупить своихъ языческихъ забавъ ревностію къ тому высокому ученію, которое проповъдывалось избранными умами той эпохи». (1) Въ томъ же поученіи, изъ котораго мы сейчасъ привели извлеченіе, описывается, какъ народъ, сохраняя еще свъжее языческое чувство, охотнъе стремился на языческія празднества, чъмъ въ христіанскій храмъ.

<sup>(1)</sup> Очерки т. II, стр. 69.

«Почто въ пустошь время свое пожисте, гово з ритъ обличитель отъ лица Божія, почто не часто ходите къ учителемъ, не твористе глаголемыхъ ими? Не сеи ли въ васъ есть, аще ученія слово предложимъ, то и вси лънятся, и яко не у нъкоего зла, съ нужею стоятъ. А будетъ на удицы и на игрищи или на бесъдъ, то бо пребудетъ по 30 дній и боль; или пити будеть, то нощи не спять, на пагубу сдъвающе душамъ. Како крестіани есте, аще се двете? Се горше поганыхъ, сатанинско замышленіе... Аще наречется сборъ каковъ, мнози ся свергнутъ», продолжаетъ обличение, намъкая на старинную братчину. «Егда постъ заповъсть, ли бдъніе на оцищеніе гръхъ, то вси уныютъ и скрбнутъ о томъ. Аще ли нарекутся пирове, ли вечеря, сопъли и гусли и прочія игры, то вси будуть готови и потекуть, яко крилати, и убудютъ другъ друга зовый, и стекутся на влый путь и на погыбель дущамъ своимъ, его же бо не подобаетъ крестіаномъ творити. И многажды бо чрезъ всю ночь не упочіютъ трудящеся и плящуще и играюще и ина творяще злая на пакость душамъ; и тако творяща и осудятся съ невърными. И нъсть бо се крестіанско твореніе; се бо все поганіи творять». Въ Паисіевскомъ сборникъ (XIV в.) помъщено «слово истолковано мудростію отъ св. Апостоль», въ которомъ эта языческая холодность къ церкви изображается въ яркихъ чертахъ (1). «Не слушаютъ, сказано здъсь,

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Очерки Буслаева т. II. стр. 69.

божественныхъ словесъ; но если плясцы или гудцы или какой иной игрецъ позоветъ на игрища или на какое сборище идольское, то всъ туда идутъ съ радостію, -- а во въки мучимы будутъ, -и весь тотъ день проводять на позорищахъ. «А какъ идти въ церковь, то, продолжаетъ ораторъ, «и чешемся, протягаемся, дремлемъ и говоримъ: то дождь, то студено, то иное что; и все то намъ кажется препятствіемъ. А на поворищахъ нътъ ни покрова, ни затишья, и вътеръ шумитъ и вьялица; но все сносимъ радуяся, и позоры дълаемъ на пагубу душамъ. А въ церкви и покровъ и завътріе дивное, но не хотятъ идти на поученіе, лънятся». Къ этому же разряду относится одно изъ лучшихъ поученій Кирилла туровскаго, въ которомъ онъ съ горечью и проніею жалуется на лівность своей паствы. Не приводимъ его, какъ болъе извъстное.

Составилось особое сказаніе «о русальяхъ» подъ именемъ св. Нифонта, гдъ говорится, что «сопъли, гусли, пъсни непріязнены, плясанія, плесканья сбираютъ около себе студные бъсы, держай же сопельника, въ сласть любяй гусли и пънья, плесканія и плясанья чтитъ темнаго бъса». Блаж. Нифонтъ видълъ видъніе: когда онъ шелъ въ церковь, на пути попался ему князь бъсовскій унылъ и дряхлъ, а съ нимъ 12 бъсовъ. Слыша пъснь церковную, они вели такой разговоръ. «Видиши ли, говорилъ одинъ изъ бъсовъ князю, како ти славится Інсусъ въ церкви отъ

рабъ своихъ? Се убо поюще пъснь Іюсуса Назорянина, вся ны помучили и устрашили суть и уже побъждени есмы».—О семъ ли есте скорбни?.. отвъчалъ князь. Мало ны о семъ печали, яко во время едино о семъ оскорбляютъ ны, а многажды мірскими пъсньми славять ны. Аще ли вы есть се неизвъстно, то пождите, да вы покажу, еже начнутъ насъ славити.-И вотъ на встръчу: имъ человъкъ скачетъ съ сопъльми, за нимъ цълая толпа, тоже поють и плящуть, и всъхъ одинъ муринъ тянетъ веревкой всладъ за сопальникомъ. Бъсы поспъшили поощрить народное веселье. Кто то подалъ сопъльнику сребреникъ. Бъсы взяли монету и понесли показать отцу своему-сатанъ. «Всегда я беру жертву отъ кумиръ, сказалъ сатана; но нътъ для меня пріятнъе жертвы, какъ отъ христіанъ». Восплакалъ блаж. Нифонтъ отъ этого видънія и сталь поучать: «отстати всвиь игръ бъсовскихъ и отъ льсти діаволя, наипаче же своя вывнья дають бесу лукавому, иже суть русалья, и ини же скоморохомъ; да аще сихъ не отстануть, съ кумирослужители имуть быти и въ скрежетъ зубнемъ... За кую вину даения сребро твое діаволу въ жертву, велику пагубу души своей творя, а діаволу же радость? Велика бо радость свершается дьяволу плясанья и плесканья съ свиральми» (!).

Изъ приведенныхъ нами поучений еще немьзя

<sup>(1)</sup> Памятн. стар. р. литературы вып. 1, стр. 207.

двлать широкихъ выводовъ о разобщении между обществомъ и Церковію. Но эти поученія выступають въ надлежащемъ свъть, если мы припоминмъ, что они находятся въ связи съ обличеніями предковъ нашихъ въ явычествъ, если возмемъ въ расчетъ то, какъ тогда смотръли на игрища, что значили тогда для народа поэзія, пъсня, музыка, пляска.

Народныя игрища были совершенно языческаго духа. Всв эти купальскія, семицкія, радонецкія и т. п. торжества съ бубнами, сопълями, пъснями и плясаніемъ были вовсе не то, что нынъ; они имъли еще смыслъ, теперь уже забытый. Златая Чепь XIV въка, изъ которой г. Буслаевъ приводитъ выписки (1), и слово о постъ, изданное въ Православномъ Собесъдникъ (1 кн. 1858 года), прямо сближають народные правдники съ язычествомъ; здъоь ставится на ряду: «ноувъ ношеніе, кощуны, идолослуженіе, моленія кладезная и ръчная, пъсни бъсовскія, плясаніе, бубны и сопъли, козицы (качицы-троицкія качели), играніл бъсовская». И проводились эти правднества поязычески. Поученія съ отвращеніемъ описывають пьяный и грязный разгуль, который производился на нихъ и перешелъ цъликомъ изъ языческого времени. Здъсь проискодили сцены разврата, который прежде имълъ другое значеніе-законнаго брака, а теперь сталь

<sup>(1)</sup> Очерки т. 11, стр. 125.

совершенно въ разръзъ съ заботливостію Церкви объ устроеніи домашняго быта посредствомъ христіанскаго брака. Расказавъ о языческомъ обрядъ умыканія дъвицъ, пр. Несторъ непосредственно затъмъ замъчаетъ, что въ нъкоторыхъ краяхъ Руси этотъ обрядъ совершался еще и въ его время. Объ умыканіи говорится въ церковныхъ уставахъ Владиміра и Ярослава, въ церковномъ правилъ митрополита Іоанна II.

Особенно свъжи были остатки язычества въ менве открытыхъ и многолюдныхъ собраніяхъ около свящ. деревъ, камней, водъ. Въ уставъ Владиміра къ церковному суду отнесено: «кто подъ овиномъ молится, или во ржи, или подъ рощеніемъ, или у воды». Тоже повторжотъ уставъ Всеволода и церковное правило м. Іоанна. Въ этихъ укромныхъ мъстахъ менъе мъщалъ язычнику строгій церковный надзоръ. Русскій переводчикъ твореній св. Григорія богослова вставилъ отъ себя въ текстъ слова его на богоявленіе Господне сладующее замачаніе, которое обнаруживаетъ въ людяхъ его времени еще самую живую въру въ олицетворенія силь и явленій природы: «овъ требу створи на студеньци дьждя искы отъ него, забывъ, яко Богъ съ небесе дьждъ дасть. Овъ не сущимъ богомь жреть и Бога сотворшаго небо и землю раздражаеть. Овъ ръку богиню нарицаеть и звърь живущь въ ней, яко бога нарицая требу творить» (1). Подобныя

<sup>(°)</sup> Библіограф. листы Кеппена. Спб. 1825, №7, стр. 88.

свидътельства ясно обнаруживаютъ предъ нами ту почву, на которой стоялъ народъ въ первые въка Христіанства. Другія поученія еще болъе разъясняютъ дъло, представляя въ своихъ обличеніяхъ живую олицетворенность силъ и явленій природы въ знакомыхъ образахъ прямо подъ именами Перуновъ, Хорсовъ, Дажбоговъ и пр., свъжую память о старинныхъ миоахъ.

Образцовымъ поученіемъ въ этомъ родъ почитается «слово нъкоего христолюбца, ревнителя по правой въръ», открытое Шевыревымъ въ Паисіевскомъ сборникъ библіотеки Кирилло-Бълоезерскаго монастыря (нынъ петербургской Академів) и изданное уже въ Лътописяхъ русской литературы (1). Приводимъ выписки изъ него въ переводъ на русскій языкъ. Какъ Илія оесвитянинъ, заклавшій изъ ревности по Богв 300 жрецовъ Ваала, христолюбецъ не можетъ терпъть «христіанъ двоевърно живущихъ, которые будучи христіанами, върують въ Перуна и въ Хорса и въ Мокошь и въ Сима и въ Регла и въ Вилы, которыхъ невъгласы насчитываютъ тридевять сестеръ; всъхъ сихъ называютъ богами и богинями, кладутъ имъ требы, короваи молятъ (приносятъ въ жертву) и куръ имъ ръжутъ. Молятся и огню, называя его Сварожичемъ. И совершаютъ обряды чеснока богамъ (2); когда бываетъ у кого пиръ, тогда кла-

<sup>(1)</sup> Кн. IV: слова противъ язычества.
(2) «И чесновитокъ богомь творять». Объ остаткахъ этихъ обрядовъ можно видъть у Терещенко въ описаніи праздника Коляды.

дуть чеснокъ въ ведра и въ чаши и такъ пьють, гадая о своихъ доляхъ (счастьи)». Здесь важное прибавление въ одной рукописи Софійской библіотеки, указанное въ Лътописяхъ литературы: «когда будетъ у кого изъ нихъ бракъ, совершаютъ съ бубнами, сопълями, съ многими чудесами бъсовскими. Иное же и хуже этаго: сдвлавши мужскую срамоту, вкладывають въ ведра и въ чащи и пьють, и вынувь облизывають и цвлують». Это, кажется, уже заимствовано изъ сказаній о таинствахъ грековосточнаго богослуженія. Впрочемъ и у насъ, кажется, довольно развито было поклоненіе фаллосу; такъ можно заключать изъ обрядовъ Ярильскаго торжества (1); о свадебныхъ обрядахъ въ этомъ родъ мы не знаемъ. «Не хуже ли ть люди жидовъ и еретиковъ? продолжаетъ христолюбецъ. Будучи въ въръ и крещены, такъ поступають. Да не только такъ двлають один невъжи, но и въжи, священники грамотные. Если не совершають того священники и книжники, то другимъ доаводяютъ и сами ъдятъ моленое (жертвенное) то бращно; если не пьють и не вдять сами, то видять заыя двда невъждъ; если же не видятъ, то слышатъ, а все таки не хотять поучить такихь модей». Далве сладуетъ обличение пастырей въ томъ, что они плохо и лениво учатъ народъ; сочинитель грозитъ имъ негасимымъ огнемъ и смолою кипящею, при чемъ помъщаеть ленивыхъ пастырей

<sup>(\*)</sup> Терещенко въ опис. Ярилы.

ниже всъхъ, подъ ихъ пасомыми. «Не слъдуетъ христіанамъ, продолжаеть обличеніе, играть бъсовскихъ игръ, которыя суть: плясьба, гудьба, мірскія (варіантъ-бъсовскія) пъсни и идольскія жертвы, что молятся огню подъ овиномъ, и Виламъ, и Мокоши, и Симу и Реглу, и Перуну, и Роду и Рожаницамъ и всъмъ имъ подобнымъ..., Бъгайте жертвы идольской и требокладенья и всей службы идольской, да не во лжу будеть то, что мы сказали при крещеніи: отрицаемся сатаны и всъхъ дълъ его и всего студа его, и такъ объщались Христу. Если же мы объщались Христу служить, то почему же не служимъ ему, а бъсамъ служимъ, и все угодіе имъ творимъ на пагубу души своей? И не просто эло творимъ, но и мъшаемъ чистыя молитвы съ проклятымъ моленьемъ идольскимъ, ставимъ потейныя трапезы и совершаемъ законные объды, обыкновенно поставляемые Роду и Рожаницамъ, въ прогнавание Богу... Павелъ сказалъ (1): видълъ я облакъ кровавъ, распростертъ надъ всъмъ міромъ, и вопросилъ, говоря: Господи, что это? И сказалъ мнъ: это молитва человъческая, смъщенная съ беззаконіемъ. Поэтому и Господь сказаль: не можетъ рабъ работать двоимъ господамъ. Такъ и мы. братія, возненавидимъ діавола, а Христа возлюбимъ».

<sup>(1)</sup> Это мъсто заимствовано изъ апокриоа «Хожденіе ап. Павла по мукамъ». См. Паямтники отреч. русск. литературы, т. II, стр. 43.

COB. II.

Въ томъ же Паисіевскомъ сборникъ помъщено замъчательное «слово св. Григорья, изобрътено въ толцъхъ о томъ, како первое погани суще языцы, кланялися идоломъ и требы имъклали; то и нынъ творятъ» (1). Оно занимается изложеніемъ происхожденія языческихъ ній разныхъ народовъ. Славянскій переводъ заключаетъ въ себъ много занимательныхъ прибавленій къ греческому подлиннику (2) изъ области славянской миоологіи. По догадкъ г. Тихонравова, это слово сначала переведено въ Болгаріи и уже съ болгарскаго перевода перешло въ русскіе сборники. Сдълаемъ изъ него извлеченія, относящіяся къ славянамъ и обнаруживающія въ переводчикъ замъчательно ясную память объ язычествъ и даже его исторіи. Прежде всего перечисляются славянскія божества: «тъмъ же гомъ требу кладутъ и творятъ и словеньскый языкъ: Виламъ, и Мокоши, дивъ, Перуну, Хърсу, Роду и Рожаници, Упиремъ и Берегынямъ и Переплуту, и вертячеся пьють ему въ розвхъ; и огневи Сварожицю молятся, и навымь мовь творять (окликаютъ мертвыхъ), и въ тъстъ дълають и колодязъ, и иная многая же у тъхъ; өаликады и въ образъ створены (подлини: φαλλοί  $au \iota v \in \mathcal{C}$  ха $i \ i \partial v \varphi$ а $\lambda \lambda o \iota$ ), и кланяются имъ и требы

<sup>(1)</sup> Аѣтоп. р. литер. т. IV: слова противъ язычества. Это слово есть и въ академ. библ. въ сборн. подъ № 803.

<sup>(2)</sup> Помъщенъ въ лътоп. р. литературы, IV, слово V. Особенно замъчательны прибавленія въ спискъ новгор. Соф. библіотеки, по которому мы дълаемъ извлеченія.

ямъ кладутъ; словене же на свадьбахъ вкладываюче срамоту и чесновитокъ въ ведра пьють; отъ оюфильскихъ же и отъ аравитскихъ писаній научьшеся Болгаре, отъ срамныхъ удъ истекающую скверну вкушають». Историческое развитіе славянскихъ върованій представляется переводчикомъ въ такомъ видъ: «начаша Еллини ставити трапезу Роду и Рожаницамъ (такъ переведено: Артемиду и Артемидъ), таже Елоптяте. таже Римляне, даже и до словенъ доиде. Се же словене начали трапезу ставити Роду и Рожаницамъ преже Перуна бога ихъ, а преже того клали требы Упиремъ и Берегинямъ (Русалкамъ). По святъмъ крещеніи Перуна отринуша, а по Христа Бога яшася; но и нынъ по украйнамъ ихъ молятся проклятому богу ихъ Перуну, Хорсу и Мокоши, и Виламъ, но то творять аки отай. Сего же не могутъ лишити, наченше въ поганствъ, даже и доселъ, проклятаго того ставленія вторыя трапезы Роду и Рожаницамъ... По св. крещеніи череву работніи попове уставища трепарь прикладати Рождества Богородици къ рожаничьнъ трапезъ, отклады дъюче». «Си же повъсть велика есть, заключаетъ переводчикъ, вставившій столько любопытныхъ подробностей для славянской миоологіи; но мы лености ради отъ многа мало избрахомъ».

Какъ памятникъ древней письменности, болъе другихъ обильный указаніями на языческую старину, приведемъ въ извлеченіи, тоже издан-

ное въ «Лътописяхъ Литературы», «Слово св. Отца нашего Іоанна Златоустаго о томъ, како первое поганіи въровали въ идолы и требы имъ клали и имена имъ нарекали, яже и нынъ мнови тако творять и въ крестьянствъ суще, а не въдають, что есть крестьянство» (1). Послъ длиннаго обличенія пастырей за то, что они потворствуютъ двоевърію, поученіе обращается къ своему главному предмету-изображенію языческихъ суевърій. «Человъцы, забывше страха Божія, небреженіемь, и крещенія отвергошася, и приступища къ идоломъ, и начаща жрети молніи и грому и солнцю и лунв, а друзіи Перену, Хорсу, Виламъ и Мокоши, Упиремъ и Берегинямъ, ихже нарицають тридевять сестрениць, а иніи въ Сварожитца върують и въ Артемиду, имже невъгласи человъци молятся и куры имъ ръжуть... и то блутивше сами ядять, въ водахъ потопляеми суть; а друзіи огневи и каменю и ръкамъ и источникамъ и Берегинямъ и въ дрова, не токмо же преже въ поганствъ, но мнози и нынъ то творять, а крестьяны ся нарицающе: мосты, и просвъты, и бдъльники, и чересъ огнь скачуть,-мнящеся крестьяне, а поганьская дъла творять, -- навъмъ мовь творять, и попель посредъ сыплють, и проповъдающе мясо и молоко и масло и яица и вся потребная бъсомъ, и на пець и льюще въ бани мытися имъ

<sup>(\*)</sup> Atron. Jut. IV. CAOBO VII.

велять, - чехоль и убрусь вышающе въ молвици. Бъси же, злоумио ихъ смъющеся, поропрщутся въ попелу томь, и слъдъ свой показають на прельщение имъ. Они же, видъвше все то, отходять, повъдающе другъ другу; и то все проповъдање сами ядять и піють, ихже недостоить ни псомъ ясти... А друзіи върують въ Стрибога, Дажбога и Переплута, иже вертячеся ему піють въ розвять, забывше Бога сотворшаго небо и землю, моря и ръкы и источникы, и тако веселящеся о идолъхъ своихъ... Токмо именемъ наричаются крестіани, то льстятся нагымъ нарокомъ; словомъ бо и слытьемъ мнози суть крестьяни, а образомъ мало ихъ... Каци бо суть крестіани, а послушающе кощюнъ еллинскихъ и басній жидовскихъ, и рожство, и почитаній звъздныхъ, и птица гласа, и чарове, и волхвованія, и заскопія дній и лътъ, и сновъ, и надъ источникы свъща вжигающа, и кумирьскую жертву ядять, и кровь и удавленину и звъремъ уядено и птицами угнетомо? Многа ина подобная симъ. Како крестіани нарещися могуть, а сицв творяще?... Каци убо крестьяни, а поганыхъ образъ носяще и прокужающе лице, или поглашенія, или плясанія, или плесканія руку сотонину, или утварь женскую на мужехъ си творяще? И нъсть имъ никоеяже пользы наричатися крестьяномъ».

Всъ приведенныя нами поученія очень древни; они найдены въ сборникахъ XIV въка, слъдовательно первоначальное происхожденіе ихъ во-

сходитъ къ неопредвленному времени раньше это: го въка. Поэтому они представляютъ собою памятники состоянія Христіанства въ первые въка нашей церковной исторіи, въка грубаго двоевърія. Обличители ясно помнятъ не только обряды, но и миоы старой въры. Очень замвчательно то, что они главнымъ образомъ перечисляють преимущественно имена главныхъ божествъ язычества, служение которымъ имъло общественный характеръ. Очень естественно, что Церковь прежде всего обратила внимание на общественное богослуженіе, потому что оно болъе всего бросалось въ глаза и было доступнъе для внышнихъ запретительныхъ мъръ. Поученія обличаютъ преимущественно общественныя игры, пъсни, пляски, развратъ. Въ празднествахъ, имъвшихъ семейный характеръ, они подмътили почти только такіе обряды, которые выходили изъ предъловъ семьи и избы, наприм. въ праздникъ Коляды—собираніе припасовъ для общей жертвы, переряживаніе, попойки. Во внутренній міръ семьи, этотъ міръ суевърій тайныхъ, тыхъ, какъ видится, не могла совершенно проникнуть наша первобытная Церковь. мало знають даже о главномъ божествъ домадомовомъ (1). Церковь могла слъдить только за

<sup>(1)</sup> Встръчается голословное упоминаніе «бѣса хороможителя» въ Златой Чепи XIV в. (очерки Бусл. II, 125) и указаніе на обрядъ въ честь домоваго при новосельи: «въ новоселіи идетъ съ кошкою черною и съ курою чернымъ» въ одномъ сборникъ Рум. муз. (См. Опис. Востокова стр. 552).

взаимными отношеніями членовъ семьи и устроивать ихъ по началамъ христіанскаго брака.

Изь всъхъ отраслей семейнаго богослуженія Церковь болъе всего знала о служении Роду и Рожаницамъ, и то также преимущественно съ его внъшней стороны, насколько это служение выступало изъ недоступныхъ предъловъ семьи. Върованіе въ Родъ и Рожаницъ получило особенно широкое развитие у славянскихъ племенъ и долго кръпилось противъ Христіанства. Наши обличенія особенно много и долго останавливаются на немъ. Мы видъли, что христолюбецъ, перечисливъ въ своемъ словъ имена главныхъ божествъ, подробно занимается обличениемъ върованій въ Родъ и Рожаницъ. Слово св. Григорія старается объяснить самое происхождение миоа, сопоставляя Родъ и Рожаницу съ Артемидомъ и Артемидою, съ Озирисомъ плододавцемъ, указывая на поклоненіе фаллосу и т. д. Все это боги плододавцы, покровители рожденія, и сопоставление съ ними нашего миоа, хотя до крайности наивное, обличаетъ въ сочинителъ довольно ясное понимание этого миоа.

Между памятниками, гдв упоминаются Рожаницы, замвчательны по древности Паремейники, гдв о Рожаницахъ говорится въ чтеніи изъ пр. Исаіи въ Четвергъ цввтной недъли. Въ Паремейникъ 1271 г. (Публ. библ.) 11—12 ст. LXV Исаіи читаются такъ: «Вы же оставльшей Мя и забывшей гору святую Мою и готовающей Ро-

жаницамъ трапезу и исполняюще демонови чьрпаніе, Азъ предамъ вы во оружіе». Въ сборникахъ подъ именемъ Златоустовъ это мъсто читается съ толкованіемъ: «Вы же оставльше Мя и забывающе гору святую Мою и готовающе трапезу Роду и Рожаницамъ, наполняюще бъсомъ чрпанія; Азъ предамъ вы на оружіе и вси заколеніемъ падете... Сего ради тако глаголетъ Господь: се работающій Ми ясти начнуть, вы же взалчете, но тою сыти есте трапезою, яже готовасте Рожаницамъ. Се работающіи Ми пити начнутъ, вы же вжадаете, но то пійте, иже то исполнивасте чрпанія бъсомъ», и пр. (1). Выписки изъ этаго поученія встръчаются въ разныхъ сборникахъ; вездъ говорится о почитаніи Рода и Рожаницъ, о поставленіи имъ трапезы, о пъсняхъ бъсовскихъ въ честь ихъ. Отрывочныхъ мъстъ объ этомъ почитаніи довольно много. Въ вопрошаніи Кирика говорится еще, что «Роду и Рожаницъ краютъ жлъбы и сыры и медъ піютъ». Въ одномъ цвътникъ Румянцевскаго Музеума (2) въ числв разныхъ суевърій упоминается: «съ робятъ первые волосы стригутъ и бабы каши варятъ на собраніе Рожаницамъ». Стараясь истребить въ народъ языческія повърья, древніе обличители сопоставляютъ ихъ съ ученіемъ христіанскимъ. Такъ, въ одномъ сборникъ духовно-нравственныхъ ста-

<sup>(1)</sup> Арх. Ист-юрид. свъд. кн. II, полов. 1-я статья Срезневекаго о Рожаницахъ.

<sup>· (&</sup>lt;sup>2</sup>) Описан. Востокова ст. 551.

тей, изъ котораго выписки приводятся въ Архивъ г. Калачова, находится такое очень замъчательное объясненіе Рода: «Вседержитель, нже единъ безсмертенъ и непогибающихъ Творецъ, дуну бо ему (человъку) на лице духъ жизни, и бысть человъкъ въ душу живу: то ти не Родъ съдя на вздусъ мечеть на землю груды, и въ томъ заражаются дъти, и паки ангелъ ли вдымаетъ душу или паки иному отъ человъкъ или отъ авгелъ судъ Богъ предасть, сице бо нацыи еретицы глаголють отъ книгъ срачиньскихъ и отъ проклятыхъ болгаръ... Всвиъ бо есть творецъ богъ, а не Родъ» (1). Здъсь Родъ прямо представляется въ значеніи оплодотворяющей силы неба, съдящимъ на воздухъ и бросающимъ на землю зародыши людей. Г. Тихонравовъ приводитъ слъдующія замътки о Рожаницахъ изъ одной рукописи XIV въка: «Что есть требокладенье идольское, еже рече св. Василій: не принимай приношенья отъ требокладенья идольскаго?—Не поганымъ глаголеть, къ крестіяномъ. Мнози бо отъ хрестьянъ трапезы ставять идоломъ и наполняють черпала бъсомъ. Кто суть идоли? Се первый идоль Рожаницъ... А се второе Виламъ и Мокошъ; и да ище ся не на явъ молять, да отаи призываюче идоломольцъ бабы. Тоже творять не токмо худи людіе, нъ и богатыхъ мужій жены. Се же есть вельми элъе, иже есть прикладати тропарь свя-

<sup>(</sup>¹) Арх. Калачова кн. II. предислов. стр. 21.

тыя Богородиця къ идольстви трапезъ» (1). Послъднія слова указываютъ уже на вліяніе Христіанства, которое, по мъръ усвоенія его народомъ, производило затемнъніе въ старинномъ миоъ.

Законная трапеза въ честь Рожаницъ въ христіанское время, какъ видится, теряла свое чисто-языческое значеніе; какъ при христіанскихъ праздничныхъ трапезахъ, при ней стали пъть , тропарь Богородицъ. Это обстоятельство, съ одной стороны, производило искажение миоа, а съ другой-бросало твиь на почитаніе Матери Божіей. Честь, воздаваемая Рожаницамъ, переносилась на лице послъдней. Отсюда явилось напр. такое толкованіе рожаничной трапезы, находящееся въ сборникъ новгородской Софійской библіотеки XV въка (2): «се буди въдомо всъмъ, яко Несторій еретикъ научи трапезу класти рожаницкую, мня Богородицу человъкородицу. Святіи же отцы Лаодикійскаго собора, слышавше отъ ангела, зане Богу нелюботворимое то и святъй Богородицъ, писаніемъ повельша не творити того, да кто послушаеть заповъди св. отецъ спасенъ будеть, аще ли кто не послушаеть, отлучень да будеть». Правило это въ рукописи читается такъ: «глаголаше ангелъ: горе, горе человъкомъ тако творящимъ, иже есть ненависть Богу и на гнъвъ Богородицъ, иже отъ неразумья дъюще неподобное и непотребное, мнящеся честь творящи

<sup>(1)</sup> Лътоп. литерат. IV. Предисл. къ словамъ прот. язычества.

<sup>(2)</sup> Tanke.

Госпожи Богородици, ставяще трапезу крупичными глябы и сыры и черпала наполняюще вина добровоньнаго, и творяще трепарь Рожьству, и подавающе другъ другу ядять и піють; и мнятся добро творяще и хвалу тъмъ воздающе Владычици чистіи, Ей же есть безчестіе и хула, виною рекше Рожьства. Нъсть се честь дъвици Госпожи Богородици», и проч.

Всъ эти обличенія почти буквально переписывались изъ древнъйшихъ сборниковъ въ болве поздніе, такъ что о Рожаницахъ встръчаемъ извъстія въ XVII, даже въ XVIII въкъ. Но отсюда нельзя заключать, что такъ долго хранился самый миоъ. Теперь отъ него не осталось никакой памяти въ народъ. Это служитъ достаточнымъ ручательствомъ того, что онъ сталъ пропадать очень рано. **Дъйствительно старинные Азбуковники, — эти энци**клопедическіе словари древней Руси, -- въ объясненіи слова-Рожаницы, уже не совству ясно понимаютъ его старинный смыслъ. Въ одномъ Рожденицы-«кумири елленстіи, ихже погани волшвеніемъ рожденія нарицаху быти»; въ другомъ предъ этимъ словомъ стоитъ такое объясненіе: «свято дня рожденія младенца, въ койже день кто родится, той нравъ и осудъ пріемлетъ» (1). Такимъ образомъ страшныя Судицы, дъвы судьбы, славянскія Парки, были уже забыты. Рожаница, рожденіе-получили значеніе просто ро-

<sup>(1)</sup> Арх. Калачова кн. II, полов. 1. О Рожаницахъ.

да въ смыслъ опредъленія судьбы (на роду напасано). Явилась и книга отречения Рожденикъгороскопъ старины. Уже въ XVI въкъ въра въ Рожаницъ слилась съ астрологическими суевъріями, съ гаданіями по звъздамъ. Домострой говоритъ, что въ его время върили «въ родословіе, рекше въ рожаницы и въ обояніе позвъздословію». Азбуковникъ, помъщенный въ «Скаваніяхъ р. народа» Сахарова, представляеть такое объясненіе: «Рожаницы, тако Еллинстін звъздословцы наричутъ седмь звъздъ, глаголемыхъ планиты. И кто въ кую планиту родится, той по той планить любопрется предвозвъщати нравъ младенца, или къ коимъ естествомъ уклонителенъ будетъ». По изслъдованіямъ гг. Срезневскаго и Афанасьева, мноъ о Рожаницахъ дъйствительно имълъ связь съ върованіемъ во вліяніе звъздъ на участь человъка: звъзда, подъ которою раждался человъкъ, была обиталищемъ дъвы Судицы. Въ XVI и XVII въкахъ миоъ получилъ исключительно астрологическое значеніе. Эта связь миев о Рожаницамъ съ астрологическими върованіми была, можеть быть, одною изъ главныхъ причинь того, что астрологія нашла у насъ хоромій пріемъ и долго пользовалась почетнымъ мъстомъ въ исторіи суевърій.

Сравнительное обиліе въ памятникахъ извъстій о Родъ и Ражаницахъ даетъ намъ возможность, хотя въ общихъ и неопредъленныхъ чертахъ, прослъдить судьбу этого миоа подъ влія-

ніемъ Христіанства. Относительно другихъ миоовъ нельзя сдълать и этихъ замътокъ. Обличенія въ служеніи Перуну, Хорсу, Дажбогу и пр., также долго переписываются въ нашихъ сборникахъ, но на самомъ дълъ върованіе уже потерялось. Съ XIV въка приблизительно обличенія пишутся по старой памяти, съ старыхъ образцовъ; мы не находимъ въ нихъ привнаковъ отношенія къ дъйствительности, -- этихъ животрепенущихъ чертъ, которыми отличаются памятники древнъйшаго времени. Въ народъ пропала память объ именахъ древнихъ боговъ. Но когда и какъ это случилось, опредълить нельзя. Это зависитъ даже не столько отъ недостатка извъстій, сколько отъ того, что дъло христіанскаго образованія шло съ незамътною постепенностію, при томъ же на громадномъ пространствъ русской земли, въ одномъ мъсть скоръе, въ другихъ медлениве, какъ мы это уже замътили выше.

На югв и въ мъстахъ болъе населенныхъ, гдъ дъло новаго образованія шло успъшнъе, языческіе боги были забыты еще въ XII и XIII въкахъ. Не то было въ отдаленныхъ углахъ и захолустьяхъ Руси. Въ концъ извъстнаго намъ слова св. Григорія мы уже видъли ясное указаніе на это неравномърное распространеніе христіанскихъ понятій по разнымъ мъстамъ. На украйнахъ, по свидътельству этого слова, еще продолжали тайкомъ молиться и Перуну, и Хорсу, и Мокошу, и Виламъ, продолжали ставить и беззаконную тра-

пезу Роду и Рожаницамъ, на великую прелесть върнымъ христіанамъ. Свъжая память старой мирологіи по украйнамъ поддерживала знаніе этой миоологіи и въ другихъ мъстахъ; но потомъ эта память начала темнъть и тамъ. Обличенія начинаютъ толковать просто объ идолослужении вообще и о разныхъ языческихъ обрядахъ безъ яснаго пониманія ихъ первоначальнаго смысла. Мы еще встръчаемъ имена боговъ, но онъ уже смъшиваются съ именами греческой миоологіи и одно замъняетъ другое, кромъ того искажаются такъ, что ихъ и узнать нельзя; напр. имя Хорса превращается въ Нахора. Въ одномъ «поученіи дужовнымъ дътямъ» (1) встръчаемъ такого рода увъщаніе: «уклоняйся предъ Богомъ невидимыхъ: молящихся человъкъ Роду и Рожаницамъ, Поревну (Перуну) и Аполовину (Аполлону) и Мокоши и Перегини и всякимъ богомъ, и мерзкимъ требамъ не приближайся».

Само собою разумъется, древній миют не могъ безслъдно погибнуть въ сознаніи народа. Дъло было не въ имени Перуна или Хорса, а въ самомъ возвръніи на ту силу или явленіе природы, которыя олицетворялись въ имени. Христіанство не могло скоро истребить этого воззрънія; этого можно было достигнуть только долгимъ путемъ перевоспитанія народа по христіанскимъ началамъ. Въ исторіи сліянія объихъ въръ первою степенью было замъненіе внъшней стороны миюа христіан-

<sup>(1)</sup> Арх. Калачова. кн. II, полов. 1. стр. 104.

скими формами, въ которыя такимъ образомъ облеклось содержаніе древнихъ върованій. Предметы древняго поклоненія, не теряя своего прежняго значенія, получили христіанскія названія. Слъдовъ такого сліянія христіанскихъ и языческихъ върованій въ нашихъ памятникахъ и даже въ современныхъ повърьяхъ довольно много. Языческіе боги должны были сразу побладнать предъ единымъ верховнымъ Богомъ; они обратились во второстепенныя миоическія существа, подчиненныя единому Богу. На этой степени язычество встрътилось съ христіанскимъ ученіемъ объ ангелахъ и святыхъ съ одной стороны и о демонахъ съ другой. Къ тъмъ и другимъ какъ нельзя удобнъе могли быть примъшаны древнія понятія о бълбогахъ и чернобогахъ, тъмъ болъе что сознаніе новыхъ христіанъ, настроенное еще на политеистическій ладъ, не могло усвоить себъ какъ должно высокой мысли о единомъ Богъ, и попривычкъ дробило эту мысль на частные образы, раздъляло существо единаго бога на множество личныхъ существъ, выражавшихъ отдъльныя свойства Божества или Его управленіе отдъльными частями природы.

Не вдаваясь въ подробное изслъдованіе этого важнаго и общирнаго предмета, укажемъ только примъры единственно для уясненія нашей общей мысли. Какъ на западъ въ средніе въка пророкъ Илія, св. Георгій и др. получили значеніе языческихъ героевъ, полубоговъ, побъдителей Дракона, другіе святые замънили боговъ и богинь,

наприм. св. Люція—Герту, норвежскій св. Олавъ-Тора, славянскій св. Виттъ-Святовида, такъ и въ нашихъ простонародныхъ повърьяхъ и народной -оодін съ полуявыческими чертами являются пророки Илія, Георгій храбрый, св. Власій, Іоаннъ Предтеча и др. Въ знаменитой бесъдъ трехъ святителей читаемъ: «еста два ангела громнаяеленскій старецъ Перунъ, Нахоръ (варіантъ-Хорсъ) есть жидовинъ; а два еста ангела молнінна». Вотъ чвмъ стали Перунъ и Хорсъ христіанское время, -- второстепенными существами, ангелами. Нужно замътить, что у насъ въ большомъ ходу были гностико-богомильскія представленія объ ангелахъ, какъ міродержителяхъ и міроправителяхъ. Занесенныя изъ Болгаріи, эти вредставленія какъ разъ подошли подъ привычныя върованія въ стихійныхъ боговъ; это обстоятельство служило сильною поддержкою для языческаго склада мыслей народа. Въ большомъ ходу была и другая гностическая мысль на Руси,-мысль о самостоятельномъ представителъ злаго царства-Сатанаилъ. Восточный дуализмъ нашелъ себъ хорошую почву въ старинныхъ представлевіяхъ о языческихъ чернобогахъ и въ свою очередь поддержаль эти представления, передълывая ихъ на христіанскій ладъ. Извъстно сказаніе о томъ, что во время паденія съ неба злыхъ духовъ они были остановлены могучимъ словомъ архангела Михаила, и кто гдв летвлъ, тотъ тамъ н остался, кто въ воздухв, кто въ лвсу, кто въ

водъ, кто въ избъ. Это сказаніе дало опредъленныя должности у нашихъ предковъ — христіанъ прежнимъ собирательнымъ божествамъ воздуха, льсовъ, водъ, домовъ. Всъ они превращены ими въ злыхъ духовъ. Такъ вся прерода, раздъленная прежде между бълбогами и чернобогами, подълилась въ представленіяхъ предковъ нашихъ, по принятіи ими Христіанства, между духами добрыми и алыми, и къ нимъ перешло изъ язычества богатое наслъдіе повърій, примътъ, заговоровъ, заклинаній, обрядовыхъ дъйствій всякаго рода.

Около XIV въка борьба Христіанства съ язычествомъ на Руси замътно принимаетъ новое направленіе; она главнымъ образомъ устремляется противъ остатковъ языческаго богослуженія, которое будило еще отжившия върованія, хотя уже не могло вполив осныслиться ими. Все, что сохранилось въ народъ преданіемъ отъ древняго богопочтенія, болве и болве принимало значеніе суевърія, и, теряя свой старинный смыслъ, примыкало къ христіанскимъ праздникамъ и обрядамъ въ видъ стараго обычая и повърья. Закоренвлая привычка смышивала принадлежности старыхъ боговъ съ принадлежностями христіанскихъ святыхъ, обряды идольскихъ торжествъ съ торжествами Церкви. Не возможно было искоренить однимъ разомъ то, съ чамъ свыклась душа и что вошью въ самую народность славянъ русскихъ. Даже христіанскія торжества Церкви получили языческія названія, наприм. Русальная

Digitized by Google

недвля, Купало, Коледа и проч. Христіанство затмило боговъ, превратило ихъ во второстепенныя существа, большею частію въ демоновъ; но служеніе имъ долго сквозило и досель отчасти - сквозитъ среди христіанскихъ обрядовъ. Въ старинныхъ пъсняхъ, которыми сопровождаются народные праздники, слышимъ припъвы, въ которыхъ уродливо сопоставляются Богородица и Троица съ дидомъ Ладою. Христіанскій никъ переходилъ въ открытый языческій разгулъ съ языческими обрядами, которыхъ нельзя было не узнать, хотя память объ ихъ значеніи и была затеряна; пастыри Церкви прямо называють ихъ невърными, погаными, идольскими, еллинскими. А тамъ, за предвлами общественныхъ праздниковъ, таился цълый міръ тайныхъ суевърій, върованій въ собирательныхъ духовъ водяныхъ, лъшихъ, домовыхъ, особое потаенное богослуженіе дома и семьи съ множествомъ суевърій, примътъ и обрядовъ.

Какъ и прежде, пастыри Церкви съ тугою сердца жаловались на склонность народа къ прежнимъ празднествамъ и играмъ, и обличали его въ недостаткъ въры, въ поганствъ. Слово Іоанна Златоустаго, изданное въ Лътописяхъ литературы (¹), говоритъ, что «мнози суть слытьемъ крестіани, а обычаемъ и дълы, аки поганіи и невърніи». Въ этомъ словъ перечисляются безпо-

<sup>(</sup>¹) Кн. IV. Слово VIII. Списокъ акад. библіотеки въ Измарагдѣ № 270 полиѣе. Приводимъ извлеченіе по нему.

рядки языческой жизни: «кощуны еллинскіе и басни жидовскія, и уродословія, и глумленія на улицахъ града, чарове же и волхвованіе сновъ, и требу кумиру ядуще и кровь давлену звърину ядуще... плясаніе, плесканіе руку, пъсни сотонинскія и питіе излишно, блудъ, злоба, гнъвъ» и пр. «Нъсть льзъ, продолжаетъ обличение, именоватися крестіанину се творяще. Тъмъ, братія и сестры, останитеся поганыхъ творенія... Не льститеся въ следъ злыхъ и еллиномъ. Многи бо върніи творятся, а не въдають, что есть крестіянство, како есть въ въръ и въ законъ взаконено. Вижду убо не уныя токмо неистовы, но и старыи, о нихже вельми тужю, егда вижю мужа отъ съдинъ честна, дътя съ собою на позоры ведуще или въ пиръ. Что сего горъе есть? или что сего дъла сквернъе? Отецъ сына съ собою на зло ведеть... Подобаеть бо намъ мольбы изъ славы Божіа скончавати жизнь свою всю, а ты же на ядь и на пьянство и на мольбы и скверная словеса... Се горше поганыхъ, сотонинско замышленіе: сей бо замыслиль есть позоры. смъхотворца, кощионники, и скоморохи изучи».

Во главъ языческаго общественнаго богослуженія, какъ мы знаемъ, стояли волхвы, потомъ гудцы, прегудницы, пъсельники, плясцы и другіе люди, необходимые при совершеніи обрядовъ и распоряженіи праздничнымъ торжествомъ. Какъ представители язычества, волхвы въ началь дълали открытыя возстанія противъ Христіанства. Съ XIII въка мы не видимъ уже этихъ возстаній,—знакъ, что Христіанство успъло занять господствующее положеніе среди народа. Но еще долго спустя посль этого они продолжали удерживать за собою прежнее значеніе и пользовались благоговъйнымъ уваженіемъ народа въ разныхъ мъстностяхъ. Поученія, пастырскія посланія и грамоты говорять о нихъ въ XVI и XVII въкахъ и при этомъ смотрять на нихъ не какъ на знахарей, колдуновъ, дъйствовавшихъ силою діавола, но какъ на представителей язычества. По всему видно, что не забылось еще ихъ богослужебное значеніе, какъ служителей не однихъ злыхъ, но и добрыхъ божествъ.

Такъ, въ 1410 году м. Фотій писаль къ новгородскому духовенству: «учите своихъ двтей духовныхъ, чтобы басней не слушали, ликихъ бабъ не пріимали, ни узловъ, ни примолвленья, ни зелія, ни вороженья, и елика такова, занеже съ того гнввъ Божій приходить; и гдъ таковыя лихіл бабы находятся, учите ихъ, чтобы престалі и каялись бы, а не имуть слушати, не благословляйте ихъ, христіаномъ заказывайте, чтобы не держали ихъ между себе нигдъ, гомили бы ихъ отъ себе, а сами бы отъ нихъ бъгали, аки отъ нечистоты; а кто не имать слушати васъ, и вы тъхъ такоже отъ церкви отлучайте» ('). Спустя сто льтъ слишкомъ новгородскій архіепископъ Макарій долженъ былъ пи-

<sup>(</sup>²) Акт. Экспедиц. т. 1, № 369.

сать тоже самое духовенству Водской пятины. Это посланіе очень выразительно рисуеть двоевърје новгородской украйны. «Сказывали мнъ, что ден въ вашихъ мъствхъ многіе христіане, съ женами и съ дътьми своими, заблудили отъ истинныя христіанскія православной въры, о церкви деи Божін и о церковномъ правиль не брегутъ, къ нерквамъ къ божественному пънію не ходять, и къ вамъ ден ко отцомъ своимъ дуковнымъ, ко нгуменомъ и попомъ, на покажне не приходятъ. а молятся ден по сквернымъ своимъ мольбищомъ древесомъ и каменію по дъйству діаволю; среды деи и пятка и святыхъ постовъ не чтять и не хранять, и въ Петровъ деи постъ многіе ядать скоромь, и жертву деи и питья жруть и піють меракимъ бъсомъ, и призываютъ ден на тъ свои скверныя мольбища заодвевыхъ отступникъ арбуевъ чудскихъ, и мертвыкъ ден они своихъ кладуть въ селвав по курганомъ и по коломищемъ съ тъми жъ арбун, а къ церквамъ ден на погосты тахъ своихъ умершихъ они не возять сохраняти; также ден у никъ у которыя жены дитя родится, и они ден напередъ кътъмъ своимъ родильницамъ призывають тахъ же скверныхъ арбуевъ и тъ ден арбун младенцемъ ихъ имена нарекають свойски, а васъ ден игуменовъ н священниковъ они къ темъ своимъ младевцомъ призывають послъ; а на кануны деи свои они призывають тахъ же скверныхъ арбуевъ, и тв деи арбуи и надъ каноны ихъ арбуютъ сквернымъ бъсомъ и смущаютъ деи христіанство своимъ нечестіемъ, и ихъ деи развращеннымъ ученіемъ тъ христіане заблудивъ многая элочивья творили и до сего дни, и въ томъ ихъ нечестіи и злочины велика поношенья бываютъ истинныя христовы въры православному христіанству; а вы ихъ отъ таковыхъ злочиній не унимаете и не наказываете ученіемъ по церковному преданію на истинную христову въру православную, ино то вы, игумены и священники, не гораздо чините, что о своихъ духовныхъ дътей душахъ попеченія не имъете и о ученіи не брежете ихъ. И азъ нынъ слышахъ о таковыхъ неистовственныхъ дълъхъ, въ тъхъ христіанъхъ бывающихъ, съ великимъ тщаніемъ подвигся пъти молебны соборомъ Господу Богу и пречистъй Богородицъ о избавленіи прегрышенія ихъ да и воду святиль съ животворящимъ Крестомъ и съ чудотворныхъ иконъ и съ св. мощей, да ту есмь воду послалъ къ вамъ въ ваши мъста съ своимъ рожественскимъ священникомъ съ Ильею; а съ тъмъ свящевникомъ съ Ильею послаль есми своихъ дътей боярскихъ, а приказалъ есми у всъхъ христіанъ, въ вашихъ мъстьхъ, тъ скверныя мольбища велълъ раззоряти и истребляти, огнемъ жещи, а христіанъ тъхъ мъстъ вельлъ есми священник у Иліи наказывати и поучати на истинную православную христіанскую въру». Черезъ нъсколько лътъ тоже повторялъ новгородскій архіепископъ Өеодосій въ своей грамотъ въ туже Водскую пятину (1).

<sup>(1)</sup> Дополн. въ Акт. Истор. т. 1, №№ 28, 43.

Изъ этихъ грамотъ мы видимъ, что въ захолустьяхъ Руси, гдъ еще не могло хорошенько привиться Христіанство, въ XVI въкъ волхвы сохраняли все свое старое значеніе; они еще не успъли даже сдълаться колдунами, служителями бъсовъ, а были представителями старой въры, наряду съ священниками призывались во всъхъ важныйшихъ случаяхъ жизни, которые освящаются религіознымъ обрядомъ. Какъ само язычество стояло еще самостоятельно наряду съ Христіанствомъ, такъ и служители его стояли рядомъ съ христіанскими пастырями. Нельзя не видъть даже явнаго перевъса на сторонъ язычества, какъ религи отцовъ и дъдовъ. Житель Водской пятины зваль къ себъ священника по обязанности, по необходимости; его заставляли это двлать. Но до священника, по внутренней религіозной потребности, онъ звалъ къ себъ арбуя или бабу ворожею. Послъ увъщаній Макарія и Өеодосія въ томъ же XVI въкъ мы встръчаемъ запрещенія ходить къ волхвамъ, ворожить у нихъ, принимать ихъ въ домъ и т. п.—въ Стоглавъ и Домостров. Но здъсь уже не встръчаемъ указаній на религіозно-богослужебное значеніе ихъ, какъ въ приведенныхъ грамотахъ. Народная въра въ волхвовъ стала развиваться въ другомъ направленіи.

Прежде колдунъ, волжвъ призывался въ качествъ служителя боговъ; его дъйствія имъли значеніе религіознаго врачеванія, очищенія, благословенія, молитвы и заклятія боговъ. Но когда язычество стало падать, когда въ народъ стала усвоиваться общая мысль проповъдниковъ, старая въра есть служение бъсамъ и бъсовское изобратеніе, къ числу басовскихъ козней, злыхъ обаяній, пагубныхъ чаръ отнесены были, разумъется, и дъйствія волхвовъ. На волхва, въдуна и въдьму народъ взглянулъ, какъ на существа влобныя, исполненныя грвка, которыя продали бъсу свою душу, дъйствуютъ по его волъ и его силою, какъ на рабовъ его. Всв принадлежности ихъ получили кудое, черное значение; у нихъ черная кошка, черная собака, черная книга, по которой они волхвуютъ среди черной ночи. Они дълмотъ одно только зло и людямъ и животнымъ, своими заговорами насылаютъ бользни, скрадываютъ дождь, росу, свътъ, производятъ голодъ, безплодіе, вредять всвив и всему (').

Такая перемвна вврованій относительно волхвовъ произошла, разумъется, не вдругъ. Изъ однихъ мъстъ, гдъ скоръе усвоивалось Христіанство, еще отъ XI въка донеслись до насъ лътописныя извъстія о томъ, что въдовство уже
потеряло тамъ свое языческое значеніе. Льтопись
Нестора расказываетъ, что волхвы служатъ богамъ чернымъ, хвостатымъ, живущимъ въ бъзднъ подъ землею, или же антихристу. Въ другихъ мъстахъ, какъ наприм. въ Водской пятинъ

<sup>(1)</sup> Развитіе этихъ мыслей см. въ Альман. «Комета», въ статьъ г. Леанасьева со въдунъ и въдъмъ».

Христіанство не успало переработать народных понятий и въ XVI въкъ. Но какъ ни меодновременно было вліяніе Христіанства на кудесницество въ разныхъ мъстахъ, следствін были вседъ одинаковы. Народныя върования не уничножились въ борьбъ съ Христімиствомъ, а только видоизмънились, получили другое ноправлене, съ которыеть и вошли въ христіанское народное міросозерцаніе. Наряду съ благими двяствіями благодати Божіей и благих силь неба народь сталь върить въ колдовство, обалнів, двиствія злыхъ силъ ада. Проповъдники Христичства выпли здесь точку примиревія его съ язычествомъ. Они сами не отрицали возможности и быти того, во что ввриль добродушивый славлящив, а только привисали въдовство злому началу. На етомъ и остановилось пока дело торжества Христіанства.

Наряду съ волхвами почти одинаково преславлявание другіе представители общественной стороны язычества, скомороки. Наци первыя обличенія еще живо помнять ихъ языческое значеніе. «Діаволь льстить всяческими лестьми, висаль преп. Несторь, превабляя ны отъ Бога трубами и скомороки, гусльми и русальи» (1). Въ соборномь опредвленіи м. Кирилла (XIII в.) читаємъ: «пакы же увъдъхомъ бъсовская еще држаще обычая треклятыхъ еллинъ, въ божественные празд-

<sup>(1)</sup> Полн. Собр. льтоп. 1, 73.

ники позоры нъкаки бъсовскіе творити съ свистаніемъ и воплемъ, сзывающе нъкаки скаредныя пьяница», т. е. скомороховъ ('). Скоморохи представляются людьми разгульными, пьяницами; но эти пыяницы, какъ видно, не успъли еще потерять уваженія въ народъ. Не даромъ въ навъстномъ намъ словъ христолюбца ихъ пъсни, гудьба, пляска ставятся наряду съ идольскою жертвою. Не даромъ духовенство, отлучая отъ причащенія разныхъ представителей язычества, ставить наряду съ ними и скомороховъ: «да отлученъ будетъ обавникъ, чародъй, скомрахъ, увольникъ», какъ говорится въ посланіи одного неизвъстнаго епископа (2). Такой же взглядъ на скомороховъ существоваль и въ XVI въкъ, какъ въ этомъ можно убъдиться изъ Домостроя и Стоглава. Въ одной грамотъ Троицкой лавры 1555 года говорится: «не велъли есмя имъ въ волости держати скомороховъ, ни волхвей, ни бабъ ворожей... А учнутъ держати, и у котораго сотскаго въ его сотной выймуть, и на томъ сотскомъ и на его сотной взяти пени 10 рублевъ женегъ, а скомороха или волхва или бабу ворожею... бивъ да ограбивъ да выбити изъ волости вонъ» (3). Свътское правительство прибъгало къ твмъ же мврамъ, выгоняло скомороховъ изъ волостей наряду съ волхвами, именно съ XVI въ-

<sup>(1)</sup> Русск. Достопам. т. 1.

<sup>(°) «</sup>О скоморохахъ» г. Бъллева. Временн. кн. XX.

<sup>(\*)</sup> Акт. Эксп. п. І, стр. 257.

ка; прежде оно иногда дозволяло играть скоморохамъ. На его ръшимость много имъло вліянія духовенство, предложившее вопросъ о скоморохахъ на соборъ 1551 года. Особенно строги стали мъры противъ скомороховъ въ XVII в., при Алексіъ Михайловичъ.

Но въ XVII и даже XVI въкъ скоморохи потеряли уже свое старое значеніе, являются чъмъто въ родъ странствующихъ труппъ, которыя вездъ предлагали свои услуги, гдъ встръчалась надобность въ музыкъ, пъсняхъ и пляскъ. Наприм. м. Даніилъ въ одномъ поученіи говоритъ, что мужья приводили скомороховъ къ своимъ женамъ, чтобы разсъять ихъ въ скучной затворнической жизни. Въ Домостроъ тоже упоминается объ этихъ скоморошьихъ представленіяхъ на дому. Скоморохи стали безразлично употреблять все, что могло веселить публику; они даже обратились въ шайки воровъ и бродлгъ, которыя грабили по волостямъ, прикрывая свои продълки шутовскимъ ремесломъ (1). Если прежде народъ поддерживалъ скоморошество по старой религіозной памяти, то теперь, при затмъніи этой памяти, онъ поддерживалъ скоморошьи игры, принималъ и кормилъ актеровъ, допускалъ ихъ участіе на своихъ праздникахъ единственно изъ потребности удалаго, находчиваго и разнообразнаго веселья.

Самые эти праздники мало по малу стушевывались и превращались въ слабые остатки того.

<sup>(1)</sup> См. стат. г. Бъллева о скоморохахъ.

чвмъ они были въ язычествъ, такъ что судьба скоморошества шла въ этомъ случав почти рука объ руку съ судьбою народныхъ праздниковъ и вообще общественнаго богослуженія. Говоримъпочти, потому что обрядность языческая хранилась все таки дольше. Какъ бы ни сильно разшатался религіозный обрядь, онъ все таки долго пользуется, хотя уже безсмысленнымъ, безсознательнымъ, уваженіемъ въ народъ; какъ окаменалый остатокъ старыхъ върованій, онъ передзется изъ рода въ родъ, и не исполнить его почитается суевърнонеловкимъ, чъмъ-то въ родъ гръха. Множество обрядовъ обратилось теперь въ пустую забаву, но эта забава обязательна; во всяхъ медочахъ она опредвлена строгими обычаями, преступить которые никто не ръщается. Время, мъсто, пъсни, игрывся эта обстановка народнаго праздника-не изманна, такъ ито изъ нея слова не выкинещь; народъ не помнить, почему и для чего все это такъ, но онъ благоговъйно хранитъ старину, какъ она есть. Самая эта безпричинная и вмъстъ строгая обязательность обряда указываеть на его прежнее редигіозное значеніе. Не удивительно, что борьба Христіанства съ язычествомъ дольше всего длится въ обрядовой области. Исчезли волхвы и другіе представители язычества, не было домину о прежнихъ богахъ; но не исчезъ старый обрядъ. Онъ являлся наряду съ христіанскимъ обрядомъ во всахъ народныхъ торжествахъ, такъ что последнія получили двойственный характеръ. Языческая и христіанская сторона ихъ находились одна къ другой въ различныхъ отношеніяхъ; сначала преобладала первая, потому что живъе помнилась, больше возбуждала полуязыческое чувство, чъмъ непривычные, мало усвоенные обряды Христіанства; потомъ это отношеніе мъняется. Христіанство беретъ перевъсъ, и, по мъръ привычки къ нему, старые обряды теряютъ смыслъ. Въ XVII въкъ они обратились уже въ простую забаву и хранились по привычкъ.

Памятники церковной дъятельности противъ язычества отразили въ себъ судьбу языческой обрядности, и для изслъдователя этой судьбы въ высшей степени важны, хотя и представляють большею частію одно голое явленіе, одно указаніе на то, что совершаль народь въ извъстное время, не указывая на то, сколько языческаго смысла соединяль онъ съ своими обрядами. Последнее, очень важное обстоятельство, можно опредвлить на основани этихъ памятниковъ только путемъ догадокъ и то събольшимъ трудомъ. Благочестивый обличитель языческих суевврій, какъ суздальскій акварелисть, обыкновенно окрашиваеть одной краской, что ему ни попадется подъ руку; перечисливъ нъсколько обрядовъ, онъ проводитъ по нимъ одну черту: все это бъсовское изобрътеніе, такъ дълають поганые. Мудрено вывести чтонибудь опредвленное изъ подобной посылки. Съ другой стороны, обличеніе языческихъ суевърій переходить иногда

вообще въ нравственное увъщаніе и въ памятникъ ни за что не уловищь раздълительной черты между обличеніемъ язычества и обличеніемъ чистонравственнаго безобразія того или другаго обряда. Наконецъ, самыхъ обрядовъ такъ много и ихъ судьба такъ различна: одинъ скоръе потерялъ смыслъ, другой сохранилъ его во всей свъжести еще въ XVII въкъ, третій не потерялъ его даже доселъ, а между тъмъ обличенія ставятъ ихъ на одну доску. Только изръдка встръчаются явленія, которыя говорятъ сами за себя, да болъе живое отношеніе къ предмету въ обличенъ, болъе подробное и свъжее описаніе обряда можетъ отчасти опредълять степень жизненности послъдняго.

Съ перваго раза нельзя не замътить, что чъмъ древнъе памятникъ, тъмъ онъ, какъ и естественно ожидать, живъе относится къ народной обрядности. Мелкія, мимоходныя черты, въ которыхъ описывается она, дышатъ жизнію и живо напоминаютъ языческое время. Позднъйшія обличенія болъе нравственнаго характера и болъе общи по тону. Мы приведемъ нъсколько важнъйщихъ памятниковъ разнаго времени, слъдя по возможности за постепеннымъ вымираніемъ язычества.

Мы уже говорили, что дъятельность Церкви и правительства была главнымъ образомъ обращена противъ общественнаго богослужения язычества. Прежде, чъмъ искоренять языческия суевърія, примъты, привычки, нужно было разо-

гнать сборища межи селы, прогнать съ улицы праздничную толпу, запретить моленья по священнымъ дубровамъ, при ръкахъ, студенцахъ и другихъ святыхъ мъстахъ язычества. Церковъ дъйствовала здъсь вмъстъ съ правительствомъ. Точно также, какъ правительство ниспровергло кумиры, оно было призвано къ искоренению и другихъ остатковъ общественнаго богослужения.

Изъ всъхъ обрядовъ язычества естественно прежде всего и болъе всего подверглись преслъдованію обряды купальской ночи-этого самаго торжественнаго праздника славянской общины, съ его яркими кострами, чарами и шумнымъ разгуломъ, праздника, въ которомъ сосредоточился весь смыслъ славянского язычества. Въ 1505 году игуменъ псковскаго Елеазарова монастыря Памфилъ писалъ намъстнику Пскова князю Дмитрію Владиміровичу Ростовскому: «Господа ради послушайте словесъ грубости моея, вамъ бо есть держава и власть во градъ семъ Псковъ по Бовъ и государъ благовърномъ великомъ князи, государи нашемъ; и того ради явите вашу боязнь, яко православніи христіане, сицъ же къ Богу». Благочестивый игуменъ обращается къ гражданской власти съ просьбою объ истребленіи обрядовъ купальской ночи. Посланіе его замъчательно по живому изображенію этихъ обрядовъ; мы видимъ здъсь довольно полную картину языческаго торжества въ началъ XVI въка... «Егда приходить великій праздникъ — день рождества

Предотечева, но и еще прежде того великаго нраздника, исходять огавницы, мужіе и жены, чаровницы, по лугомъ и по болотомъ и въ пустыни в въ дубравы, инцуще смертныя травы и привъточрева, отравнаго зелія на пагубу человысмы и спотомъ, туже и дивія коренія копають на потворение мужемъ своимъ: сія вся творятъ двиствомъ діаволимъ въ день предотечевъ, съ приговоры сатавинскими. Еще бо придеть самый нраздникъ Рождество предотечево, тогда во св. ту ность мало не весъ градъ возмятется и въ селвхъ возбъсятся въ бубны и въ сопъли и гуденіемъ струннымъ, и всякими неподобными играньи сатанинскими, плясаніемъ и плесканіемъ, женамъ же и двимъ и главами пиваніемъ, и устиомъ мхъ непрілененъ канчь, вся скверныя бъсовскія пъсви, н хребтомъ якъ вихляне и ногамъ икъ спаканіе и топтаніе; ту же есть мужемь и отрокомъ великое паденіе, туже есть на женское и авышье шатаніе блудное имъ возэрвніе, такоже есть и женамъ мужатымъ осквернение и дввамъ растивніе. Что же бысть во градвив и селекъ въ годину ту? Сатана красуется, кумирское празднованіе, радость и веселіе сатавинское, въ немъ же есть ликованіе и величаніе діавола и красование бъсомъ его въ людъхъ. И того ради двигнется и возстанеть непріязненная угодія, яко въ поругание и въ безчестие Рожеству предотечеву и въ посмъхъ и укоризну дви его, невъдущимъ истины; яко сущін дремне идолослужи-

теліе бъсовскій праздникъ сей празднуютъ. Сицъ бо на всяко лъто кумирослужебнымъ обычаемъ сатана призываетъ, и тому, яко жертва, приносится всяка скверна и беззаконіе, богомерзкое приношеніе; а не яко день Рожества Предотечи празднуютъ, но своимъ древнимъ обычаемъ». Далъе перечисляются добрыя дъла, которыми нужно чтить христіанскій праздникъ. «Вы же, государи наши, благочестивыи власти суще, грозная держава христолюбиваго государя нашего, занлючаетъ посланіе, молю уймите храборскимъ мужествомъ вашимъ отъ таковаго начинанія идольскаго служенія богозданный народъ сей, творящая злая бъсовская угодія въ день предотечевъ» ('). Такимъ образомъ языческое служение вполнъ сожранялось въ началъ XVI въка и даже преобладало надъ христіанскимъ; народъ праздновалъ день Рождества Предтечи не похристіански, а «своимъ древнимъ обычаемъ», какъ древній праздникъ Купалы.

Тъже слъды грубаго язычества мы видимъ въ обличенияхъ стоглаваго собора 1551 года. Стоглавъ также особенное внимание обращаетъ на Купалу и вообще болъе торжественные праздники лътняго полугодия. 41, 92 и 93-я главы служатъ драгоцъннымъ памятникомъ русской двоевърной старины. Здъсь расказывается, что повсемъстно происходили «о велицъ дни оклички»

18

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Полн. Собр. лійгоп. IV. 279.

COB. II.

на Радуницы, выовецъ и всякое въ нихъ бъсованіе. А въ Великій Четвертокъ порану солому пялять и кличуть мертвыхъ. Въ первый понедъльникъ Петрова поста въ рощи ходятъ и въ наливки бысовскія потыхи дыяти. Вы Троицкую субботу по селомъ и по погостомъ сходятся мужи и жены на жальникахъ и плачутся по гробомъ съ великимъ кричаніемъ; и егда начнутъ играти скоморохи, гудцы и прегудницы, они же, отъ плача преставше, начнутъ скакати и плясати и въ долони бити и пъсни сотонинскія пъти на твхъ же жальникахъ. Русальи о Ивановъ дни и въ навечеріи Рождества Христова и Крещеніясходятся мужи и жены и дъвицы на нощное плещеваніе и на безчинный говоръ и на бъсовскія пъсни и на плясаніе и на скаканіе и на богомерскія двла, и бываетъ отрокомъ оскверненіе и дъвамъ растлъніе; и егда мимо нощь дить, тогда отходять къръкъ съвеликимъ кричаніемъ аки бъсни и умываются водою; и егда начнутъ заутреню звонити, тогда отходятъ въ домы своя и падають аки мертвін отъ великаго клопотанія». Вотъ еще описаніе главныхъ праздниковъ въ 92 и 93 главъ: «еще же мнози отънеразумія простая чадь православныхъ христіанъво градъхъ и въ селъхъ творятъ еллинское бъсованіе, различныя игры и плесканіе противъ праздника Рождества великаго Ивана Предетечи въ нощи и на самый праздникъ въ весь день и ношь. Мужи и жены и дети въ домъхъ и по

улицамъ обходя и по водамъ глумы творятъ всякими игры и всякими скомрашствы и пъсньми сатанинскими и плясаньми и гусльми и иными виды и скаредными образованіи, еще имилони же и пьянствомъ. Подобна же сему творятъ во днехъ и въ навечеріи Рождества Христова и въ навечеріи Василія Великаго и въ навечеріи Богоявленія, а индъ инымъ образомъ таковая дъла творятъ. Въ Троицкую субботу и заговъвъ Петрова посту въ первый понедъльникъ ходятъ по селомъ и по погостомъ и по ръкамъ на игрища... Отрицаютъ вся божеств. писанія и свящ. правила всякое играніе и зерни и шахматы и тавлеи и гусли и смыки и сопъли и всякое гудъніе и глумленіе и позорище и плясаніе.. сицъ же и женская въ народъхъ плясанія, яко срамна суща и на смъхъ и на блудъ возставляюща многихъ; такожде мужемъ и отрокомъ женскимъ одъяніемъ не украшатися, ниже просто женская одъянія носити, ни женамъ въ мужеская одъяніе облачитися, такоже неподобныхъ одъяній и пъсней плясцовъ и скомраховъ и всякаго козлогласованія и баснословія ихъ не творити; егда же вино топчутъ или егда вино въ сосуды преливаютъ или иное кое питіе сливають, гласованіе и вопль великій творятъ неразумній по древнему обычаю еллинская прелести». Для уничтоженія всъхъ подобныхъ остатковъ язычества соборъ положилъ всюду разослать запретительные царскіе указы и преслъдовать нарушителей ихъ градскимъ судомъ.

Мары Стоглава составляють эпоху въ исторіи языческихъ обрядовъ и суевърій. До XVI въка правительство и Церковь дъйствовали урывками, мърами мъстными. Удельность Руси и постоянныя бъдствія страны не допускали постоянныхъ, неуклонныхъ и повсемъстныхъ мъръ. Теперь, когда Русь вся собралась подъ державою одного царя, когда вмъстъ съ тъмъ и Церковь сосредоточила свои силы въ рукахъ московскаго митрополита, правительство и Церковь подвели итогъ ко всей старой жизни, стали собирать свъдънія со всъхъ краевъ Руси нужныя для того, чтобы исправить неправое и ввести общій церковный и гражданскій законъ по всей странъ. Отъ этого свидътельство Стоглава, съ одной стороны, имъетъ уже не частный характеръ, относится не къ одной какой нибудь мъстности, каковы памятники прежняго времени, наприм. посланіе Памфила, а характеръ повсюдный; съ другой стороны мъры, принятыя на этомъ соборъ, были началомъ ръшительнаго уничтоженія суевърій со стороны того и другаго правительства. Даже въ худыхъ сельскихъ номоканунцахъ XVI в. мы встръчаемъ ръдкія обличенія язычества. «Не лъпо есть еллинскихъ преданій ходити и праздники нечестивыхъ имъти, яже отъ крестьянъ со тщаніемъ творять въ градахъ и въ весахъ, не ввдять ся гибнуче. Насть достойно наманяти кобій и звіздъ, ни срящи въровати, ни чоку, ни иному подобну твмъ, ни родству части нарицати... Нъсть

достойно високоснаго лъта блюсти на сажение вина, ни во ино вся дъло, ни налугнаго растенья, ни нарицати дне вла, уклонятиже ся звъздочетца и кудесника... нелъпо коледовати, ни русальи играти, ни индиктъ чести, ни праздновати въ ня; не есть лъпо іудейскихъ праздникъ держати, ни иного ничего же сотворимаго по закону ихъ, ни праздновати субботъ ихъ, ни входа лътняго, ни праздовати зажиналью» и проч. «Аще кто въ первый день Генваря на Коледу идетъ, якоже первіи поганіи творяху, 3 лъта постъ, да покается о хлъбъ и о водъ, яко отъ скотины есть игра та» (¹).

Народные праздники и обряды, прежде легко укрывавшіеся среди общей безурядицы отъ всякаго надзора, въ XVI в. были сильно ствене-. ны, и суевъріе волею-неволею должно было оставлять улицы и поля, прятаться подъ семейный кровь, гдв его меньше трогали. Это ствсненіе не могло не имъть значительнаго вліянія на судьбу самихъ обрядовъ; они должны были мало по малу терять свой смыслъ. Въ XVII в. встрвчаемъ постоянное преслъдованіе остатковъ язычества и въ тоже время замвчаемъ, что старые обряды вымирають; множество ихъ изъ области религи переходить въ область обыкновенныхъ народныхъ увеселеній; и обличеніе относится въ нимъ уже просто въ нравственно-поучительномъ тонъ.

<sup>(\*)</sup> См. въ «Памити, отреч. летерат». Тихонрасоса во 11 томъ.

Скорве другихъ праздниковъ испыталъ на себъ разрушающее дъйствіе Христіанства торжественный праздникъ Купалы. Къ XVII въку относится замъчательная повъсть, приведенная очеркахъ г. Буслаева (1), о томъ, какъ были однажды наказаны праздновавшіе Купалу въ смоленской области. «Соизволилъ Господь Богъ обличить ихъ въ поучение человъкамъ и послалъ къ нимъ св. В-муч. Георгія. Святый явился имъ и говорилъ, чтобы они престали отъ таковаго бъснованія; но они нелъпо ему возбраняли съ великимъ срамомъ. Тогда онъ проклялъ ихъ, и всв они тотъ часъ же окаменвли и донынъ на полъ томъ видимы стоятъ, какъ люди, въ поученіе намъ гръшнымъ; чтобы такъ не творили, да не будемъ съ дьяволомъ осуждены въ муку въчную». Происхожденіе и смыслъ праздника быстро забывались. Потребникъ 1639 года описываетъ торжество купальской ночи: «нъцыи же пожаръ запаливъ прескакаху», и прибавляетъ неопредъленно: «по древнему нъкоему обычаю». Г. Снъгиревъ приводитъ еще такое же неопредъленное объясненіе одного іерея XVII въка: «обычай отъ поганыхъ въ честь идоловъ чрезъ огонь скакати на реляхъ колыхатися» (2). Темная память о языческомъ происхожденіи праздника побудила Иннокентія Гизеля выдумать особаго идола Купалу. «Пятый идоль Купало, пишеть онъ

<sup>(1)</sup> Очерки т. II. стр. 14.

<sup>(\*)</sup> Русск. простон. правди въ описаніи Купалы.

своемъ Синопсисъ, его же бога плодовъ земныхъ быти мняху, и ему прелестію бъсовскою омраченніи благодаренія и жертвы въ началъ жнива приношаху. Того же Купало бога, истиннъ бъса, и досель еще по нъкіимъ странамъ россійскимъ память держится; наипаче же въ навечеріи Рождества Іоанна Крестителя, собравшеся ввечеру юноши мужеска, двическа и женска пола, соплетають себв вънцы отъ зелія нъкоего, и возлагаютъ на главу и опоясуются ими. Еще на томъ бъсовскомъ игралищъ кладутъ и огонь, и окрестъ его емшеся за руцъ нечестиво ходятъ и скачутъ и пъсни поютъ, сквернаго Купала часто повторяюще и чрезъ огнь прескачуще, самихъ себя тому же бъсу Купаль въ жертву приносятъ». Совершенно такое же, почти дословное, описаніе и обълснение праздника Купалы находимъ въ Густынской лътописи 1670 года (1).

Въ началь XVIII въка было уже искажено и объяснение Гизеля. Купало безъ дальнихъ хлопотъ производили отъ купаться, и прилагали это название къ воднымъ обрядамъ народа вообще. Въ указъ 1721 года 17 апръля говорится: «понеже въ Сунодъ въдомо учинилось, что въ россійскомъ государствъ, какъ въ городахъ, такъ и въ весяхъ, происходитъ отъ невъждъ нъкоторое непотребство, а именно, во всю свътлую седмицу Пасхи, ежели кто не бываетъ у утрени, таковаго, аки бы штрафуя, обливаютъ водою

<sup>(1)</sup> Полв. собр. латопис. т II, стр. 257.

въ ръкахъ и въ прудахъ купаютъ; и хотя сіе простой народъ двлаетъ себъ будто за забаву праздничную, однако отъ опой суетной забавы дъется не токмо здравію, но и животу человъческому тщета; ибо онымъ отъ невъждъ купаніемъ въ глубинахъ иногда людей потопляютъ или разбиваютъ, а сонныхъ и хмъльныхъ внезапнымъ обліяніемъ ума лишають; ктому же будтобы вспоминають мерзкихъ идоловъ, въ вихъ же бъ нъвій идолъ Купало, ему же на великъ день (?) приносили жертву онымъ купаніемъ, о чемъ пространно зрится въ лътописцъ кіевскомъ. Но понеже во оныя времена россійскій народъ еще несовершенно воспріяль св. православную въру и въ ней некръпко утвердился, а нынъ уже милосердіемъ Божіимъ оный во благочестім сілетъ, а помянутаго обычая невъжды оставить не могутъ: того ради оный богопротивный и животъ человъческій вредящій обычай весьма упразднить, и впредь того въ россійскомъ государствъ отщодь не было бы». Въ настоящее время купальскіе огни во многихъ мъстахъ совершенно потухли, да и трудно найти мъстность, гдъ обряды купальской ночи не были бы искажены и перепутаны съ обрядами, другихъ праздниковъ. Одно только собираніе травъ и върованіе въ нхъ необыкновенную, чародъйную силу, во всей свъжести сохранившееся въ народъ, представляетъ собою чистый остатокъ языческой старины.

Также почти совствиь истребились обряды другаго лътняго праздника—Ярилы. Его циничность и грубость навърное давно обратили на него внимание Церкви, котя въ памятникахъ вичего не говорится о немъ. Въ XVIII въкъ онъ оставался уже въ немногихъ мъстахъ и обратился въ простую народную забаву. Сохранялось только смутное предание о его языческомъ происхожденіи, о которомъ судили болье по догадкамъ. «Изъ обстоятельствъ онаго (праздника), говоритъ святитель Тихонъ воронежскій, видно, что древній нъкакій быль идоль, прозываемый именемъ Ярилы, который въ сихъ странахъ за бога почитаемъ былъ, пока еще не было христіанскаго благочестія. А иные праздникъ сей, какъ я отъ здъщнихъ старыхъ людей слышу, называють игрищемь, которое издавна началось н годъ отъ году умножается, такъ что люди ожидають его, какъ годоваго торжества». Стараніями святителя онъ совершенно оставленъ въ его епархіи.

Мы видъли, какъ Стоглавъ возставалъ противъ Троицкаго гулянья и обрядовъ. Точно также, какъ о купальскомъ хороводъ, сложилось въ народъ сказаніе объ окаментніи хоровода троицкаго. По свидътельству г. Снъгирева, въ Тульской губерніи на берегу красивой Мечи есть круговидная группа камней. Въ народъ говорятъ, что это троицкій хороводъ, ударомъ грома превращенный въ камни во время самой пляски.

Церковь очень строго преслъдовала троицкіе обрады. Патріархъ Адріанъ въ инструкціи старостамъ поповскимъ 1697 года предписываетъ не хоронить тъхъ, которые играя утонутъ или убыотся съ качели (1).

Вообще двятельность Церкви главнымъ образомъ направлялась противъ лътнихъ праздниковъ, какъ болъе общественныхъ. Отъ этого остатки язычества здъсь скоръе истребились, чъмъ изъ народныхъ праздниковъ зимняго полугодія. Таинственный праздникъ Коляды, въ которомъ сосредоточенъ чуть не весь кругъ суевърій, гаданій, чародъйскихъ обрядовъ, еще досель живо напоминаетъ языческое время. Церковная дъятельность направлялась противъ языческихъ обрядовъ праздника только тогда, кагда последній выходиль изъ семейной среды наружу, на улицу. Стоглавъ наприм, обращаетъ свое вниманіе на безчинный говоръ, нощное плещеваніе, пъсни бъсовскія, скаканіе и бъсовскія игры. Какъ трудно было вывести язычество изъ предъловъ дома, видно между прочимъ изъ того, что тотъ же благочестивый царь Иванъ Васильевичь Грозный, который собраль стоглавый соборъ и на немъ предложилъ вопросъ объ искоренени языческихъ обычаевъ, самъ съ своими опричниками въ маскахъ, въ пьяномъ видъ проводилъ святки не хуже кого другаго и даже казнилъ князя Репнина за то,

<sup>(1)</sup> Поми. Собр. Закон. т. III, № 1612.

что важный бояринъ не позволилъ надъть на себя личины.

Въ 1628 году указано было: «кликать бирючу по рядомъ и по улицамъ и по слободамъ и въ сотняхъ, чтобы съ кобылками не ходили и на игрища бы мірскіе люди не сходилися, тъмъ бы смуты православнымъ крестьяномъ не было, и Коледы бы и Овсеня и плуги не кликали; а кто учнетъ сего государева указу ослушаться, и тъмъ людемъ быть отъ государя царя и вел. князя Михаила Оедоровича всея Русіи въ опаль, а отъ великаго государя Филарета патріарха московскаго и всея Русіи въ запрещеніи и въ духовномъ наказаньъ ('). Не смотря на такую строгость, празднованіе Коляды и Авсеня благополучно продолжало совершаться со всего своего обстановкою. Даже въ самой Москвъ, около кремля и въ кремлъ, по всъмъ улицамъ, переулкамъ и слободамъ, какъ въдомо учинилось государю въ 1649 году, въ навечеріи Реждества Христова кликали Коледу и Усень, а въ навечеріи Богоявленія Господня кликали плугу, пъли бъсовскія пъсни, собирались на игрища бъсовскія, ходили пьяные по улицамъ, даже попы и иноки. Тогда тоже вельно кликать бирючу по многіе дни, чтобы такъ не двлали, а кто ослушается, тотъ будетъ отъ государя царя въ великой опалв и жестокомъ наказаньи (2).

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) ART. HCTOP. T. III, № 92. x.

<sup>(</sup>²) Москвит. за 43 г. № 1, стр. 237.

Въ 1684 году встръчаемъ новый указъ патр. Іоакима, которымъ запрещались «скверная и бъсовская дъйства и игрища въ навечеріи Рождества Христова. Тогда, пишется здвсь, не наказанніи мужеска полу и женскаго, собрався многимъчисломъ, отъ старыхъ и молодыхъ, мужи съ женами и дъвки ходятъ по улицамъ и переулкамъ, къ бъснованнымъ и бъсовскимъ пъснямъ, сложинымъ ими, многія сквернословія присовокупляють и плясаніе творять на разженіе блудныхъ нечистотъ и прочихъ гръхопаденій, и преображающеся въ неподобная отъ Бога созданія, образъ человъческій премъняюще, бъсовское и кумирское личатъ, косматые, и иными бъсовскими ухищреньми содъянные образы надъвающе, плясаньми и прочими ухищреньми православныхъ христіанъ прельщають; такожъ и по Рождествъ Христовъ въ 12 днъхъ до крещенія Господа нашего Іисуса Христа таковая жъ бъсовская игралища и позорища содъвають». Въ то время, какъ Церковь истребляла шумныя игры и сборища, болъе скромныя святочныя игры ускользали отъ ея двятельности. Даже святочныя гаданія, не смотря на постоянное преслъдование волшебства, оставались во всей цълости не только въ городахъ и сельскихъ пріютахъ, но въ царскихъ теремахъ, гдв царевны святошничали и гадали съ своими сънными дъвушками и боярынями (1).

<sup>(\*)</sup> Сивгир. «Русск. простонар. правдники» въ описании Коледы.

Даже широкій разгуль масляницы успыль уцъльть отъ преследованія ревнителей веры. Одинь изъ иностранныхъ писателей въ концъ XVII въка пишетъ: «масляница начинается за 8 дней до великаго поста. Въ то самое время, когда всякій съ сердечнымъ раскаяніемъ долженъ бы былъ приготовляться къ созерцанию страданий Христовыхъ, въ то время эти заблудшіе люди предають дущу свою дьяволу. Во всю масляницу день и ночь продолжается обжорство, пьянство, развратъ, нгра и убійство, такъ что ужасно слышать о томъ всякому христіанину. Въ то время пекутъ пирожки, калачи и т. п. въ маслъ и на янцахъ; зазывають къ себъ гостей и упиваются медомъ, пивомъ и водкою до упаду и безчувственности. Во все время ничего болье не слышно, какъ того-то убили, того-то бросили въ воду. Въ бытность мою у русскихъ на этой недвль убитыхъ нашлось болъе 100 человъкъ. Нынъшній патріархъ давно уже хотыль уничтожить этотъ бъсовскій праздникъ, но не успълъ, однакоже онъ сократилъ время его на 8 дней, тогда какъ онъ продолжался прежде на 14 дней» (1).

Трудно опредвлить, насколько соединалось минических воспоминаній и смысла въ XVII въкъ со встани уцтальвшими тогда остатками языческой старины. По всей въроятности, и тогда было тоже, что въ настоящее время. Языческій

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сильгир: В. простонар. празди. т. II, 118.

смыслъ обряда былъ потерянъ, но осталось привычное благоговъніе къ обряду, суевърное уваженіе къ нему, -- слъдствіе отжившаго религіознаго настроенія души. Поученія и другіе памятники ничего не говорять объ этомъ; они съ равного силого преслъдуютъ и дъйствительноязыческій обрядъ и простую народную пъсню или игру. Слишкомъ строгій и благочестивый взглядъ на вещи вездъ видълъ бъсовское наваждение. Можно обратить вниманіе только на то, что поученія, обличенія и грамоты XVII въка исключительно быотъ на нравственную сторону дъла, а не выставляють на видь языческого происхожденія обряда или пъсни, между тъмъ какъ раньше мы видъли совершенно обратное явленіе. Это даетъ поводъ заключать, что и на самомъ дълъ христіанское чувство поражалось остатками старины только съ нравственной стороны. Отъ этого обличенія и мъры духовной власти наряду преследуютъ и остатки язычества и обыкновенную забаву народа въ родъ пляски медвъдей или кулачнаго боя. Приведемъ примъры.

Въ 1636 году напр. Іоасафъ писалъ: «на праздники Владычни и Богородичны и нарочитыхъ святыхъ, въ ниже бо суть подобаетъ православнымъ христіаномъ праздновати и веселитися духовно и, приходя къ церкви Божіей, молитися и со страхомъ и благоговъніемъ стояти и духовная словеса божественныхъ писаній со вниманіемъ послушати... въ насъ же сія небре-

гома и яко что неистинно дъло презираемо, и вся противно творимъ и ругательно праздникомъ Господнимъ, вмъсто радости духовной воздъланіе творять радости бъсовской, и воспрінише не празднственные праздники, еже суть угодное діаволу творяще и ходяще по воли сердецъ своихъ, ходяще по улицамъ, въ народъ безчинствующе, пьянствующе, наругающеся праздникомъ святымъ Божінмъ, вмъсто духовнаго торжества и веселія воспріимше игры и копцуны бъсовскія, повелъвающе медвидчикомъ и скомрахомъ и въ улицахъ и на торжищахъ и на распутіяхъ сатанинскія игры творити, и въ бубны бити, и въ сурны ревъти, и руками плескати и плясати и иная неподобная дъяти; и о тъхъ праздницъхъ, сходящеся многіе люди, не токмо что младые, но и старые, въ толпы ставятся и бываютъ бои кулачные великіе и до смертнаго убойства, и въ тыхъ играхъ многіе и безъ покаянія пропадаютъ, и всякаго беззаконнаго дъла умножилося, еллинскихъ блядословій и кощунъ и игоръ бъсовскихъ; 'и вдять удавленины, и по торгомъ продають удавленные гуси и утята и тетерева и зайцы, ихъ же отнюдь не подобаетъ православнымъ христіаномъ ясти; да еще другъ друга лаютъ позорною бранію, отца и матерь блуднымъ позоромъ и всякою безстудною самою позорною нечистотою языки своя и души оскверняютъ» (').

<sup>(\*)</sup> ART. BROTT. III, No. 264.

Въ грамотв Алексія Михайловича 1649 года, которую мы приводили, наряду съ кликаньемъ плуга, Коледы и Усени, съ бъсовскими играми и пъснями, находимъ запрещение, чтобы всякаго чина люди «въ субботу въ вечеру противъ воскресныхъ дней и въ праздники бань не топили. и въ воскресные же дни и по господскимъ праздникомъ платья не мыли, и пьяные не ходили, и бородъ не брили, на качеляхъ не качались, до объдни въ жарчевняхъ не сидъли и по улицамъ не разносили, на игрища не сходились», также чтобы не ходили по улицамъ игрецы бъсовскіескоморохи съ домрами и съ дудами и съ медвъди, чтобы хозяйки не ругались надъ хлъбомъдаромъ Божіимъ, не пекли всяко животное скотское и звърино и птичье. Здъсь преследуются чисто-нравственные безпорядки съ благочестивой точки эрвнія тогдашняго времени.

Особенно выразительна и любопытна память верхотурскаго воеводы Рафа Всеволожскаго прикащику ирбитской слободы (1649 года), какъ по 
смъщению въ ней остатковъ язычества съ нравственными безпорядками, по изображению понятій того времени о благочестіи, такъ и по обилію важныхъ указаній касательно народныхъ върованій и обычаевъ. Государю въдомо учинилось, 
читаемъ въ этой памяти, что «въ Сибири, въТобольску и въ иныхъ сибирскихъ городъхъ и 
въ увздъхъ, мірскіе всякихъ чиновъ люди и жены 
ихъ и дъти, въ воскресные и господскіе дни и

великих в святых во время свящ. панія къ церквамъ. Божіимъ не ходятъ, и умножилось въ людяхъ во всякихъ пьянство и всякое мятежное бъсовское дъйство, глумленіе и скоморошество со всякими бъсовскими играми; и отъ тъхъ сатанинскихъ учениковъ въ православныхъ христіанъхъ учинилось многое неистовство: многіе люди, забывъ Бога и православную христіанскую въру, тахъ прелестниковъ, скомороховъ послъдствуютъ, на безчинное ихъ прельщение сходятся по вечерамъ на позорища, и на улицахъ и на поляхъ богомерэкихъ ихъ и скверныхъ пъсней и всякихъ бъсовскихъ игръ слушаютъ, мужскаго и женскаго полу, въ городъхъ и въ увздъхъ бываютъ со многимъ чародъйствомъ и волхвованіемъ, и многихъ людей тъмъ своимъ чародъйствомъ прелыцаютъ; а иные люди тъхъ чародъевъ и волхвовъ и богомерзкихъ бабъ въ домъ свой призываютъ и къ малымъ дътъмъ, и тъ волхвы надъ больными и надъ младенцы чинять всякое бъсовское волхвованіе и правовърія православных христіанъ лучають; да въ городъхъ же и увздъхъ отъ прелестниковъ и отъ малоумныхъ людей дълается бъсовское сонмище, сходятся многіе люди мужского и женскаго полу по зорямъ и въ нощи чародъйствують, съ солнечного схода перваго дни луны смотрять, и въ громное громленіе на озерахъ и ръкахъ купаются, чаютъ себъ отъ того здравія, и съ серебра умываются, и медвъди водять и съ собачками плящуть, и зерные и

Digitized by Google

карты и шахматы и лодыгами играють, и чинять безчинное скаканіе и плясаніе и поють бъсовскія пъсни, и на святой недъли жонки и дъвки на доскахъ скачутъ; а о Рождествъ и до Богоявленьева дни сходятся мужского и женскаго поду многіе люди въ бъсовское сонмище, по дьявольской прелести, во многое бъсовское двиство, нграють во всякія бъсовскія игры; а въ навечерів Рождества Христова и Васильева дни и Богоявленія Господня влички бъсовскія кличутъ, Коледу и Таусень и плугу; и многіе человацы неразумьемъ въруютъ въ сонъ и въ встръчу и въ полазъ и въ птичей грай, и загадки загадываютъ, и сказки сказывають небылыя, и празднословіемъ и смъхотвореніемъ и кощунаніемъ души своя губятъ такими помраченными и беззаконными двлами, и навладывають на себя личины и платье скоморошеское, межь себя нарядя бъсовскую кобылку водять, и въ такихъ позорищахъ своихъ многіе люди въ блудъ впадывають и незапною смертію, умирають, и въ той прелести христіане погибають, и съ качели многіе убиваются до смерти. Да въ городъхъ же в у увздныхъ людей у многихъ бывають на свадьбахъ всякіе безчинники и сквернословцы и скоморохи со всякими бъсовскими исры, и уклоняются православные христіане из бъсовскимъ прелестямъ и ко пьянству». Дажье запрещается слить воскъ и одово, заводить кулачные бои и держать въ домахъ домры

и сурны и гудки и гусли и хари и всякіе гудебные бъсовскіе сосуды» (1).

Пересматривая подобныя увъщанія и запрещенія, мы легко можемъ судять о следствіякъ ихъ. Всъ они, равно какъ и полицейскія мъры правительства, быотъ именно на ту сторону язычества, которая была особенно слаба и не развита, которая вовсе не составляла его сущности, на внашнюю общественную его сторону. Мы видъли, что она только еще устанавливалась. только еще выходила съ опредъленными очерками изъ области народной поэзіи и народныхъ увеселеній на игрищахъ межи селы; очень не мудрено, что ее легко было опять обратить въ ея первобытное состояніе, въ туже область поззін' и увеселеній. Но ни мары правительства, ни дъятельность Церкви не коснулись или слегка, тоже только снаружи, коснулись сущности азыщескаго міросозерцанія. Славянинъ и не нуждался особенно въ обрядахъ, которые пресавдовались; его боги жили около него, на его печкъ, подъ порогомъ, въ овинъ, въ ръкъ, гдъ онъ ловилъ рыбу, въ студенцъ, изъ котораго пилъ, въ лъсу, гдв онь ходиль съ своимъ топоромъ, косою и сохою; сила этихъ боговъ, ихъ дъйствія и знаменія сопровождали его на каждомъ шагу въ его немудреной жизни и каждый шагъ, каждое заиятіе, каждый предметь его доманіняго обихода

<sup>· (</sup>¹) Акт. Истор. IV, № 36.

были окружены множествомъ обрядовъ, примътъ, суевърій. Вотъ гдъ была суть его религіи, а сюда-то и не проникали внъшнія мъры противъ язычества. Отлученія и обличенія Церкви, бато-ги и опалы государства проносились въ воздухъ, не задъвая этого темнаго мірка политеистическихъ убъжденій и суевърнаго, таинственнаго взгляда на природу и жизнь. Этотъ темный міръ требовалъ не угрозъ, обличеній и наказаній, а свъта, христіанскаго просвъщенія.

Древніе просвътители народа, разрушая кумиры и требища, старались строить на ихъ мъстахъ христіанскіе храмы; новая святыня ставилась на развалинахъ старой. Нужно разширить смыслъ этого выразительнаго явленія въ исторіи Христіанства. Только тамъ уничтожалось язычество, гдв Христіанство его замвняло, гдв старыя върованія и обряды замвнялись новыми. Гдъ подобной замъны не было, гдъ новыя понятія не усвоивались народомъ, язычество оставалось цвликомъ. Какъ ни величественно возвышалось новое зданіе Христіанства на старой почвъ, не очищенной образованіемъ, эта почва всегда подновляла и оживляла свои обычныя произрастенія, и пробивались они изъ подъ давящаго ихъ зданія во всв стороны, лезли во всв его щели и незамазанныя мъста.

У насъ не было главнаго средства противъ язычества,—христіанскаго просвъщенія, которое могло бы преобразовать суевърныя понятія на-

рода. Какъ бы мы ни старались доказывать обиліе духовнаго просвъщенія въ древней Руси множествомъ просвътительныхъ твореній, трогательною заботливостію о томъ Церкви, современное намъ состояніе большинства русскихъ людей выразительно обозначаетъ темный историческій путь, по которому шелъ народъ. Не касаясь исторіи собственно простаго народа, заглянемъ лишь въ исторію его ближайшихъ просвътителей, —низшаго духовенства. Мы видимъ въ низшемъ духовенствъ главную просвътительную силу для народа, которая находилась въ непосредственномъ соприкосновеніи съ нимъ. Въ вопросъ о народномъ образованіи нужно брать во вниманіе именно эту силу, а не высшую іерархію, которая вращалась среди высшихъ классовъ и во всъ времена была болъе или менъе далека отъ народа, имъла мало просвътительнаго вліянія даже на низшее дужовенство.

Низшее духовенство было плоть отъ плоти и кость отъ костей простонародья. Когда приходская сходка разсуждала о томъ, кого послать ко владыкъ для посвященія въ попы, ея выборъ падалъ, разумъется, на лучшаго человъка, болъе сроднаго съ избирательного общиною по духу, грамотъя, извъстнаго по всему околодку. Это былъ не просвътитель народа, который распространялъ бы около себя новыя лучшія понятія, а скоръе представитель тъхъ върованій и понятій, которыя были распространены въ массъ и которыя онъ ус-

воиль лучше всъхъ. Въ этомъ родъ идетъ непрерывный рядь отзывовь о духовенствъ въ теченін всего временя древне-русской исторіи, когда подпался вопросъ о христіанскомъ просвъщенін народа, начиная съ извъстнаго посланія Геннадія новгородскаго и свидътельства Стоглава до жалобы собора 1667 года, въ которой прямо сказано, что «во священство ставятся невъжды, иже ниже скоты пасти умъютъ, не токмо людей». Вотъ почему въ обличенияхъ противъ язычества замъшаны, какъ выражается слово христолюбца, «не только невъжи, но и въжи, попове и книжницы». Стоглавъ и разнаго времени статъи объ отреченныхъ кингахъ расказываютъ, что духовенство участвовало въ народныхъ суевъріяхъ наравнъ съ простонародьемъ, даже распространяло ихъ въ своихъ худыхъ сельскихъ мануканунцахъ и толстыхъ сборникахъ рафлей, лживыхъ молитвъ, заговоровъ и т. п. Въ монастыряхъ попадамись ловкіе иноки и послушники, которые имъли большое вліяніе на народъ и «впадали въ ересь и въ чернокнижное звъздовство, въ призывание нечистыхъ духовъ, и отреченіе отъ Бога у нихъ вынимали» ('). Въ житіи Никиты Переяславскаго расказывается, какъ одинъ деревенскій знажарь поступилъ въ монастырь и, продолжая здесь свои старыя запятія, многихъ людей прелыцаль своимъ лукавствомъ. Когда больные приходили къ

<sup>(\*)</sup> Дополи. А. Истор. 1, № 151.

св. Някить для исцъльнія, онъ говорйль: «что понапрасну тратитесь? Приходите лучше ко мны Когда я еще въ міру жиль, многія бользни врачеваль и нечистыхь духовь своимь воличебствомь прогоняль, не только человъкамь, но и скотамь помогаль ('). При церквахь, среди приходскаго клира, шла цълая фабрикація разнаго рода суевърныхъ тетрадей, которыя по заказу составлялись членами клира и дътьми ихъ, которые находили въ этомъ промыслъ и выгодную доходную статью, и поддержку своего значенія въ народъ (2). Такимъ обравомъ то, что старалась разрушать правительственная часть духовенства, поддерживалось низшимъ духовенствомъ, которое имъло неоспоримо большее вліяніе на народъ.

Въ житіи св. Иринарха Борисоглъбскаго читаемъ такого рода расказъ, который показываетъ, какъ трудна была борьба съ языческими суевъріями даже въ XVII въкъ. «Однажды прівхаль святой въ Переяславль и сталъ у Никитскаго монастыря на конюшенномъ дворъ; и послалъ по дъякона Онуфрія, а самъ пошелъ къ чудотворцу Никитъ помолиться и приложиться у его гроба. А дъяконъ въ то время очень изнемогалъ студенью трясавичною, и отъ нестерпимой студени влезалъ въ печь, чтобы согръться. И была та бользнь по силъ и дъйствію самаго

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Очерки Бусл. т. II, стр. 51.

<sup>(°)</sup> A. Эксп. III, № 176. Дополн. А. ист. III, № 99.

діавола. Былъ въ городъ за Борисомъ и Глабомъ потокъ, а въ потокъ лежалъ большой камень, м вселился въ тотъ камень бъсъ и творилъ свои мечты. Привлекалъ къ себъ изъ Переяславля мужей, женъ и дътей; и сходились къ этому камню въ праздники великихъ верховныхъ апостолъ Петра и Павла, съ году на годъ, и творили камню почесть. Увъдавъ о томъ, препод. Иринархъ ревностію разжегся и вельль дьякону Онуфрію тотъ камень въ яму вринуть и землею зарыть, чтобы христіане къ камню не приходили и не творили ему почести. Діаконъ Онуфрій нилъ повелъніе св. старца; но за то демонъ сталъ враждовать тому дьякону и много пакостей ему творилъ, и наводилъ на него отъ јереевъ и христіанъ и рода его ненависть и посмъхъ, и терпълъ тотъ дъяконъ неподобныя ръчи, и клевету, и продажи и убытки, и немочи и всякія скорби» (1). Такъ не только простой народъ, сами іереи противились просвъщеннымъ мърамъ объ искорененіи языческаго почтенія камнямъ.

Перейдемъ сто лътъ ближе къ нашему времени. Въ духовномъ Регламентъ находимъ извъстія о томъ же участіи духовенства въ народныхъ суевъріяхъ, о совершеніи имъ «вредныхъ церемоній, которыя ведутъ людей въ явное и стыдное идолопоклонство». Въ нъкоторыхъ мъстахъ, по его указанію, хранились наприм. слъ-

<sup>(1)</sup> Очерки Бусл. 1, стр. 114.

ды стариннаго поклоненія деревамъ, священному дубу-дереву Перуна: «попы съ народомъ молебствовали предъ дубомъ, и вътви оного дуба попъ народу раздавалъ на благословеніе». Во время Петра ясно сознана великая истина: «когда нътъ свъта ученія, нельзя быть доброму Церкве поведенію, и нельзя не быть нестроенію и многимъ смъха достойнымъ суевъріямъ, еще же и раздорамъ и пребезумнымъ ересямъ». Со временъ Петра, какъ мы уже говорили въ одной изъ статей Православнаго Собесъдника (1), началось благотворное дъло народнаго образованія. которое такъ успвшно пошло въ ходъ въ настоящее время заведенія народныхъ школъ. Надобно желать, чтобы настоящіе просвътители народа, наши пастыри не были похожи на прежнихъ просвътителей, чтобы они обратили особенное вниманіе на складъ народныхъ върованій, на множество остатковъ стариннаго міросозерцанія и изучали русскую народную старину во всъхъ ея проявленіяхъ; потому что только подъ этимъ условіемъ можно ожидать вполнъ удовлетворительныхъ плодовъ отъ ихъ двятельности. Разсматривая народныя върованія, какъ они существують на двлв, мы видимъ, что корни ихъ уходять часто въ отдаленное языческое время, что новое зданіе народнаго Христіанства выстроилось на половину изъ стараго матеріала. Только

<sup>(</sup>в) 1864 г. кн. 12. «Законод. Петра относит. чистоты візры и церк. благочинія».

изучение старивы можеть опредвлить своеобразный карактеръ народной въры, надъ исправленіемъ которой должны трудиться церковные дъятели.

Въ заплючение всего считаемъ нужнымъ сдвлать замвчаніе касательно одного явленія въ нанией церковной исторіи, которое хорошо объясняеть постепенный переходь отъ язычества къ Христанству. Въ памятникахъ церковной письменности первыхъ въковъ мы видимъ болъе чистое Христіанство, чемъ въ последующихъ; въ XVI и XVII въкъ является множество суевърій, искаженій Христіанства и канбудто вновь воскресаеть умирающее язычество. Это странное явленіе, противное повидимому законамъ историческаго развитія, объясняли упадкомъ просвъщенія вслъдствіе удельныхъ смуть, татарскаго ига и тому подобныхъ вившимхъ причинъ. Объяснения очевидно неудовлетворительныя, потому что нисколько не касаются самаго характера тахъ искаженій, какія потерпъло Христіанство. Если обратить внимание на этотъ характеръ, мы узнаемъ въ новой народной въръ знакомыя черты старины, энакомый языческій складъ религіознаго мыпиленія. Ясно, что эти народныя стихіи стараго язычества стали входить въ составъ христіанскихъ върований отъ большаго участия народа въ двав христіанскаго просвъщенія. Есля прежде Христіанство является въ томъ чистомъ видъ, въ какомъ оно принесено изъ Византіи, то это прямой знакъ, что его не коснулось еще сознаніе народа, что оно еще было чуждо послъднему, народность еще не воздвиствовала заимствованнымъ началамъ. Впоследствін, чемъ более видимъ перемънъ въ Христіанствъ, апокрифовъ, разнаго рода суевърныхъ сказаній и остатковъ язычества, тъмъ болъе въ правъ заключать, что Христіанство стало усвонваться народомъ и не вившнимъ только образомъ, а органически. Изъ одной и той же почвы берутъ соки всв растенія, но каждое изъ нихъ заимстнуетъ только сродную себъ пищу и переработываетъ ее по своимъ частнымъ органическимъ законамъ въ свои исключительно ему принадлежащія волоква, листья, цваты и плоды. Народъ тоже организмъ своего рода, имъетъ свои фрганические законы, свои жизненныя свойства, которыя составляють его народность. Онъ не заимствуетъ чужаго цвликомъ; онъ тоже втягиваетъ въ себя то, что ему сродно, и по мъръ заимствования чужаго переработываетъ послъднее въ свою собственную плоть и кровь. Чужое переработывается на народный ладъ, теряетъ многія прежнія свойства и получаетъ новыя народныя черты. И Христіанство, какъ скоро входило въ сознание народа, необкодимо теряло въ немъ свою чистоту и возвышенность. Подъ христіанскими выраженіями сквозилъ языческій смыслъ; изъ ва предметовъ христіанскаго чествованія неръдко обнаруживаются лики древнихъ стихійныхъ боговъ. Чвиъ дальше

разработалъ народъ свое язычество, тъмъ оно дольше господствуеть надъ Христіанствомъ или: по крайней мъръ видоизмъняетъ его. Недостатокъ просвъщенія поддерживаеть это существованіе языческихъ стихій въ Христіанствъ. Только просвъщеніе можетъ облагородить народный организмъ и сдълать его способнымъ къ воспріятію чистаго христіанскаго ученія. Возвышенное міросозерцаніе Христіанства можеть двиствовать народъ со всею своею благотворностію тогда, когда народъ доростетъ до его пониманія путемъ просвъщенія. А для непросвъщенной, дътской фантазіи народа всегда понятнъе и увлекательнъе миоическій міръ язычества. Безъ знанія законовъ природы, совершенно безпомощный, неразвитый человых находится подъ вліяніемъ таинственныхъ силъ и во всемъ окружающемъ ищетъ чего-то такого, на что хочеть опереться въ своемъ бевсилін; его личность теряется среди природы, которая его окружаеть и которая кажется ему всемогущею, полною дивности и страхованій. Въ этомъ положении заключается существенная причина господства языческихъ суевърій надъ умами народа. Міръ таинственныхъ силъ и чудесъ безпрепятственно населяется твми же богами и духами, окружается теми же поверьями, приметами, заговорами, кудесническими обрядами, какіе были и въ язычествъ.

## СБЯТЕЛЬ.

## ВВАНГЕЛЬСКАЯ ПРИТЧА.

Изыде съяй стьяти стьмене своего: и егда съяше, ово паде при пути, и попрано бысть, и птицы небесныя позобаща е. А другое паде на камени, и прозябъ усше, зане не имъяше влаги. И другое паде посредь тернія, и возрасте терніе, и подави е. Другое же паде на земли блазъ, и прозябъ сотвори плодъ сторицею. Сія глаголя, возгласи: импьяй уши слышати, да слышить. Есть же сія притга: съмя есть слово Божіе. А иже при пути, суть слышащій, потом эке приходить діаволь, и вземлеть слово оть сердиа ихь, да не въровавше спасутся. А иже на камени, инсе егда услышать, съ радостію пріемлють слово: и сіи корене не имуть, иже во время върують, и во время напасти отпадають.

А еже въ терніи падшее, сіи суть слышавшіи, и отъ петали и богатства и сластьми житейскими ходяще подавляются, и не совершають плода. А иже на добръй земли, сіи суть, иже добрымь сердцемь и благимь слышавше, слово держать и плодъ творять въ терпъніи. Сія влаголя, возгласи: имъяй уши слышати, да слышить. Лук. 8, 5—8. 11—15.

Іисусъ Христосъ указываеть четыре рода земли, на которую пало съмя слова Божія. Первый родъ—большая дорога, гдъ съмя потоптано прохожими, поклевано птицами небесными. Это, по слову Спасителя, суть слушающіе, къ которымъ приходитъ потомъ діаволъ, и уноситъ слово изъ сердца ихъ, чтобы они не увъровали и не спаслись.

Общій смысль настоящаго сравненія не трудно повить: это поразительное изображеніе холодности и ожесточенія людей. Сказавнюю дорогою во время Інсуса Христа была грубая, плотская толпа, которая ходила за Нимъ только для того, чтобы питаться у Него; которая въ Его словъ видъла только предметь любопытства, а въ Его двлахъ пустое зрълище; толпа прихотлевая и увлекающаяся, которая то съ торжествомъ сопровождала Его въ Герусалимъ и восклицала: Оссина съну Давидобу! то преследовали Его своею безсмысленною ненавистию и слепымъ превръщемъ; толпа невърная, которая всегда искала чудесь, требовала видимыхъ обътованій. плотскаго царствія Божія, потому что, въ самомъ дълъ, она имъла очи и уши только плотскія.--Тою же дорогою во времена св. Павла былъ тотъ народъ аоинскій, который ни въ чемъ охотнъе не проводилъ время, какъ въ томъ, чтобът говорить или слушать новости, народъ, который назвалъ суесловомъ великаго Апостола «невъдо» маго Бога» и который, услышавъ его проповъдь о воскресеніи мертвыхъ, съ презраніемъ говориль: «объ этомъ послушаемъ тебя въ другое время» (Двян. 17, 18. 52.).—Дорога же и Феликсы и Друзиллы, которые, услышавъ проповъдъ св. Павла о правдъ, о воздержании и о будущемъ судъ, поепъщили отвратить очи и уши свои, онасаясь, какбы не тронулось ихъ сердце и не пробудилась ихъ совъсть (Дъян. 24, 25). Дорога же-во всъхъ мъстахъ и во всъ времена множество людей, похожихъ на представленные примвры, людей холодныхъ, которые спрациваютъ о Богв и небв, какъ спранивалъ Пилатъ объ истинъ, какъ иностранецъ, проходя мимо новой гробницы, спрашиваеть, кого здъсь похоронили, и, получивъ отвътъ, проходитъ мимо и забываетъ его; толпа постоянно движущаяся, которая вездъ ищеть отдыха и никакъ не можеть найти его; которая съ мелочнымъ люболытствомъ переходить отъ одного ученія къ другому, будто отъ одного развлеченія къ другому; толпа съ окаменелымъ сердцемъ, постоянно стремящимся наполниться пустыми мыслями и пустыми желаніями, воистину дорога, дорога торная и выметенная, по которой проходить все, добро, эло, истина, ложь, но на которой ничто не можетъ укръпиться и пустить корня. По душъ, по сердцу съ такимъ жарактеромъ слово святое скользитъ именно какъ по жесткой землъ; оно уносится вихремъ мірскихъ мыслей; его подметаютъ вътры, дующіе со стороны; оно проходить, не оставляя следа; если, сверхъ чаянія, оно и западетъ гдъ нибудь, тотчасъ, по слову Христову, приходитъ діаволъ, чтобы похитить его. Демонъ гордости возмущается ученіемъ, которое проповъдуетъ смиреніе и покаяніе; демонъ лъности боится ученія, которое заповъдуєть трудь и бданіе; демонъ вождельнія возстаетъ противъ ученія, которое возвъщаеть святость, и всъмъ говоритъ: «оставьте, оставьте этотъ тяжкій законъ; бъгите отъ этого несчастнаго свъта». И несчастный рабъ его исторгаетъ изъ своего сердца слово, которое могло бы спасти его; онъ изглаживаетъ, забываетъ послъднее для того, чтобы утонуть въ своей безпечности и въ своемъ усыплении.

Вотъ первый родъ безплодной земли, первый родъ слушателей, въ которыхъ слово спасенія не приноситъ никакого плода! Не принадлежимъ ли и мы къ числу ихъ? Не скажемъ этого прямо; а скажемъ, какъ сказалъ Господь: импълй уми слышати, да слышитъ!

Второй родъ-это земля сухая и каменистая, безъ глубины, безъ влажности, гдъ съмя, едва взойдеть, и засыхаеть тотчась оть солнца. Это тв, объясняетъ Господь, которые не имъютъ корня, и временемъ въруютъ, а во время искушенія отпадають, т. е. очевидно тв, у которыхь въра поверхностна. Такихъ много; они существуютъ во всвхъ мъстахъ и во всв времена. Такова была, во время Інсуса Христа, большая часть тъхъ потомковъ Авраама, которые, превозносясь именемъ своего праотца, не слъдовали его примъру; таковы-учители закона, придерживавшіеся мертвой буквы; фарисеи, съ мелочною точностію отсчитывавшіе десятину мятвы и тмина, а между тъмъ попиравшіе ногами върность и правду; плотоугодники Саддукен, считавшіе себя учениками Movceя и понимавшіе всв обътованія его чувственно; таковы наконецъ всъ тв, кои только поверхностно усвоиваютъ религію, заключаютъ ее всю или въ формахъ визциняго богопочтенія, или въ пустомъ и сухомъ знаніи, никогда не касающемся ни совъсти, ни сердца.

Такіе люди есть и нынв, потому что и нынв есть безплодная земля на нивв Спасителя. Таковы всв тв, кои понимають Евангеліе чувственно, какъ Іудеи сдвлали законъ плотскимъ. Таковы всъ тв, у которыхъ Христіанство состоитъ въ томъ, что они приняли крещеніе, называются православными, ходять изрвдка и въ извъстные дви въ церковь, гдв проповъдуется Евангеліе;

COB. II.

всв тв, кои довольствуются темъ, что приняли истины Евангелія теоретически, привели ихъ въ систему, ограничились заключениемъ ихъ въ строгихъ и опредвленныхъ формулахъ, какъ въ священномъ ковчегъ; словомъ, всъ тъ, которыми въра усвоена поверхностно, у которыхъ она не проникла во внутреннюю жизнь души, не пустила корня въ сердцъ. Въ самомъ двлъ, чтобы возрасти и приносить плоды, для этого съмя, брошенное на землю, должно уйти въ нее на значительную глубину, найти въ ней точку опоры для своихъ корней и сокъ для своего питанія. Такъ точно и религія, чтобы приносить плодъ, должна достигнуть до сознанія человъка, дабы утвердиться здъсь, до его сердца, чтобы найти здъсь для себя пищу; а если не будетъ этого, она ни къ чему не поведетъ; она оставитъ человъка такимъ же, какимъ онъ былъ и прежде. Она будетъ только прикрасою болъе или менъе поверхностною, дъломъ внъшнимъ, а потому безъ силы, безъ дъйственнаго вліянія на нравственную жизнь человъка. Такова, безъ сомнънія, приверженность къ внъшнимъ формамъ богопочтенія, когда коснъютъ при нихъ и придаютъ имъ исключительную важность; таковы также тв созерцательныя ученія, которыя занимають одно любопытство; таковъ и самый догматизмъ, даже очень строгій, если онъ не трогаетъ всвхъ жизненныхъ силъ души. Въ доказательство сего ссылаемся на опыть всвхъ мвстъ и всвхъ временъ; не останавливаясь на множествъ примъровъ, которые представляетъ фарисейство древняго израильска-го народа, указываемъ на опытъ, болъе близкій къ намъ въ исторіи самого Христіанства, опытъ ръшительный, обнимающій все пространство этой исторіи.

Христіанство, какъ всякому извъстно, при своемъ появленіи въ міръ, производило удивительные плоды. Въ продолжение трехъ въковъ борьбы, которую оно должно было выдержать, мы съ услажденіемъ можемъ сладить за успахами этой закваски возрожденія, которая внесла въ общество начала нравственно-обновленной жизни; и, когда наступило время его торжества, когда посль трехъ въковъ оно торжественно провозглашено римскимъ сенатомъ религіею имперіи, всего, можно сказать, извъстнаго міра, ничто повидимому не мъшало ожидать отъ него плодовъ болъе обильныхъ и болъе благихъ, нежели какіе приносило оно дотолв. Но, увы! Эта столь богатая нива не оправдываетъ нашихъ ожиданій, какъ должно; чъмъ дальше, тъмъ меньше въ Церкви славныхъ и святыхъ примъровъ, которые наполняютъ первыя страницы ея исторіи. Раздаются голоса, которые указываютъ порчу, проникающую въ души, гдв, казалось, царствуетъ Евангеліе; порча эта усиливается, распространяется далье и далье, и цълые въка въ Церкви христіанской будуть раздаваться съ этого времени жалобы ея лучшихъ и болъе върныхъ чадъ, пла-

чущихъ о ел паденіи, мучащихся ел безплодіемъ. Этотъ великій плачъ бользненно увеличивается; въ долгомъ хаосъ варварства, суевърія, фанатизма, пороковъ и преступленій, которыми испещрены лътописи христіанскаго міра, мало видять духа Христова и съ изумленіемъ спрашиваютъ: какой губительный вътръ подулъ безплодіемъ на это поле, сначала такъ плодоносное и такъ богатое? Какой бичъ-сокрушитель пришелъ разбить надежды на столь прекрасную жатву въ самомъ началь ихъ? Бичъ, увы! самый великій бычь, можеть быть; тоть, о которомъ мы говоримъ; настроеніе, къ сожальнію, почти общее, дълающее религію совершенно поверхностною. Въ то время, какъ Христіанство вело къ мученичеству, были христіане только по убъжденію, которое, слагаясь не вдругъ и серьезно, проникало всю душу. Въ счастливое для Церкви время, въ нее толпами пошли со всъхъ сторонъ, и на всьхъ входившихъ въ нее спъшили въ ослъплении торжества набросить покровъ Христіанства. Неръдко приходилось, по легкости обращенія, заимствовать у язычниковъ даже ихъ идеи, ошибки и обычаи, придавъ послъднимъ только новое название, и таково было вообще Христіанство большинства. А сколько было ученыхъ, которые въ достояние Въры христіанской привносили только духъ системы и преній, господствовавшій въ языческой философіи, и у которыхъ сухой и безплодный догматизмъ мало помалу умножилъ

отступленія отъ истинной и живой въры? Такъ со всвхъ сторонъ воздвигалось Христіанство сугубо-поверхностное, подъ ложнымъ покровомъ оставлявшее въ себъ всъ пороки, всъ страсти, всв навыки человъка не возрожденнаго!--Не будемъ обманываться. Что было тогда, то будетъ и всегда. И теперь, если мы бросимъ доброе съмя Евангелія на сухую почву однихъ преній и системъ или же внъщнихъ, плотскихъ навыковъ, оно останется здъсь безъ плода; мы не будемъ имъть плодовъ, не получимъ возрожденія и жизни. Смотря по мъсту и времени, мы будемъ имъть въ такомъ случав или суевъріе, фанатизмъ, горькую ревность, или же, быть можетъ, безпечность и холодность, но во всякомъ случать мертвую втру людей безъ корня, о которыхъ говоритъ Інсусъ Христосъ, въру, которая существуетъ, но тотчасъ слабветъ и исчезаеть, какъ скоро очутится предъ лицемъ долга, искушенія и вообще всякой дъйствительности.

Не относимся ли мы сюда? Нътъ ли такихъ между нами? Богъ знаетъ; ограничимся повтореніемъ словъ Іисуса Христа: импьяй уши слышити, да слышить!

Третья часть съмени пала въ терніе, и поднялось терніе и заглушило его. Это тъ, которые слушаютъ слово, но, отходя, заботами, богатствомъ и наслажденіями житейскими подавляются, и не приносятъ плода.

Таковы были при Інсусть Христъ вст тъ, которые признавали Его за Мессію, не смъя открыто присоединиться къ числу Его учениковъ. Таковъ Никодимъ, изъ страха навлечь на себя ненависть и презръніе своей секты приходившій къ Нему только ночью. Таковъ юноша, который искренно вопрошаль, что нужно для спасенія, но отошелъ скорбя, и отступилъ предъ испытаніемъ болъе тяжкимъ. Таковы же и всъ тъ, которые, возложивъ руку свою на рало, бросали назадъ взглядъ медленія и сожальнія. Таковы и нынъ вст тъ, чье сердце медлитъ, раздъляясь между Богомъ и міромъ, между долгомъ и привычками, сознаніемъ и страстями; которые хотять, подобно Ананію и Сапфиръ, утаить для себя какую нибудь долю своихъ благъ, удовольствій, привычекъ, и не могутъ ръшиться на цълую жертву; принимаютъ только утъщительную сторону Евангелія, сторону надеждъ и обътованій, а съ священною строгостію закона хотять соединить свои заповъди; словомъ, всъ тъ, которые любятъ истину достаточно для того, чтобы узнать ее, но недостаточно для того, чтобы всецъло предаться ей. Съ перваго раза они представляются менъе виновными, и Господь говорить о нихъ повидимому съ меньшею строгостію. Но и для нихъ слъдствіе одно и тоже; и они не приносять плода; да и какъ они принесли бы его? Нельзя служить двумъ господамъ, и тотъ лжетъ и обманываетъ самого себя, кто думаетъ служить

Богу, а между тъмъ оставляеть въ сердцъ своемъ нетронутыми любимыя наклонности, страсть господствующую, или даже просто терпимую: это другой господинъ, которому онъ предается, другой богъ, которому онъ кланяется наряду съ Богомъ живымъ и предъ лицемъ послъдняго; если бы эта нерэшительная служба и не была идолопоклонствомъ, она не менъе служила бы препятствіемъ всякому успъху, всякому освященію, всякому истинному плоду. Въ сердцъ такъ раздъленномъ нътъ ни энергіи, ни посильной твердости, ни кръпкой воли, ни серьезной ръшимости, ни этой плодоносной борьбы съ искушеніями ко гръху: въ немъ-одно движение, всегдащнее непостоянство, безплодная и бользненная борьба. родъ внутренней борьбы, гдъ слабъютъ и тратится всъ силы души, и гдъ жизнь проходить жалко, ни на шагъ не подвигаясь къ добру. Напрасно эта неблагодарная земля приняла въ себя святое слово; терніе, т. е. заботы, удовольствія, удобства жизни и всъ худыя травы человъческаго сердца мъщаютъ движению питательнаго сока, останавливаютъ его, и доброе свмя теряеть свою жизненную силу и засыхаеть, не принесши зрълаго плода.

Таковъ третій родъ земли! третій—противъ одного рода плодоносной почвы!.. Импьяй уши слышати, да слышить! и пусть разбереть, принадлежить ли онъ къ счастливому меньшинству, или же находится въ числъ большинства?

Но гдъ же земля плодоносная? Гдъ истинные слущатели, истинные ученики Іисуса Христа? Это, отвъчаетъ Учитель, тъ, которые, услышавъ слово, хранятъ его въ добромъ и благомъ сердцъ, и приносятъ плодъ въ терпъніи.

Доброе и благое сердце-вотъ первое свойство, отличающее истиннаго ученика Спасителя! Имъть много знанія, великій геній-это не касается до него; не часто ли эти высокіе дары. двлаются для твхъ, которые ими владвютъ, камнемъ преткновенія, источникомъ гордости и заблужденій? Не требуется отъ него и совершенная чистота отъ всякаго гръха и всякой нечистоты; потому что, если бы это было возможно, кто бы могъ назваться христіаниномъ и сдълаться жатвою Спасителя?-Отъ него требуется сердце, при его несовершенствахъ и немощахъ, сохранившее правоту чувства и воли, сердие простое, смиренное, послушное, любящее истину, стремящееся къ добру, сердце мытаря, который восклицалъ, бія въ перси свои: Боже, буди милостивъ мнъ гръшнику (Лук. 18, 13), сердце Закхея, который говориль: се поль импьнія моего, Господи, дамь нищимь: и аще кого гимь обидьхь, возвращу гетверицею (Лук. XIX, 8), сердце кающагося блуднаго сына, сердце всъхъ больныхъ и гръшниковъ, которые прибъгали ко Христу, ища испъленія и спасенія. Сердца добраго и благаго-вотъ чего требуетъ Господь Інсусъ ОТЪ СВОИХЪ УЧЕНИКОВЪ! ВОТЪ ЧТО НУЖНО, ЧТОбЫ быть достойнымъ этого имени! Идите съ такимъ сердцемъ къ Учителю, который самъ былъ кротокъ и смиренъ сердцемъ, и Его слово безъ усилія проникнетъ въ это сердце и положитъ въ немъ плодоносное начало правды, мира и радости, которыя называются плодами Св. Духа и нивою Спасителя.

Къ этому условію Інсусъ Христосъ присовокупляетъ другое, -- это терпаніе или трудъ. Когда съмя брошено въ землю, трудъ того, кто хочеть пожать плоды, не оканчивается этимъ; за съменемъ этимъ нужно еще ухаживать. Тоже самое и съ словомъ божіимъ. Услышали вы его и утвердили въ своемъ сердцъ? Вамъ нужно еще трудиться надъ нимъ. Это не значитъ постоянно тревожить корни этого растенія, нуждающагося для своего возрастанія въ тени и покровъ сердца; говоря безъ фигуръ, не значитъ постоянно углубляться въ основанія въры, съ любопытствомъ изслъдовать, для чего и какъ то, что Богъ не уяснилъ для насъ, но сохранилъ для Себя самого; а значитъ перевести то, что открыто намъ и нашимъ младенцамъ, въ практику, дать духу Евангелія проникнуть въ нашу дъятельность, въ наши чувствованія, въ нашу жизнь. А этодъло нелегкое; нужны постоянныя усилія, упорная работа; нужно бодрствовать, молиться, стоять противъ соблазновъ внъшнихъ, противъ искушеній внутреннихъ; нужно бороться, не ослабъвая; борьба за въру есть жизнь, искушеніе, неизбъжное ни для кого и имъющее прекратиться только съ настоящею жизнію, искушеніе, которому
и св. Павель не могь сказать: «довольно» (2 Кор.
12, 8—9). Безъ сомнънія, по мъръ успъховъ,
работа сдълается менъе трудна, иго Господне
легче; безъ сомнънія, эта самая работа раждаетъ
въ върующемъ святую и сладостную радость, радость хожденія съ Богомъ, Его присутствія, Его мира, благоволенія и любви. Но этотъ миръ и радость
и всъ эти утъщительныя подкръпленія даются
только тому, кто трудится и притомъ до конца. Претерпъвый до конца, той спасенъ будетъ (Мато. 24, 13).

#### ПАМЯТНИКИ

## APEBHE-PYCCKON AYXOBHON THICLMEHHOCTK.

#### посланіе преп. Ободосія овъръ Варяжской.

Въ половинъ XI в. западная церковь окончательно отпала отъ Церкви восточной. Тогда православные греки глубоко оскорблены были гордыми посланниками папы не только въ въръсвоей, но и въ народныхъ чувствованіяхъ свомихъ (1). Тогда же и въ самыхъ писаніяхъ той и другой стороны стали замъчаться ръзкіе отзывы о противной сторонъ. Такого именно настроенія извъстное у насъ посланіе преп. Өеодосія (1074) къ великому князю Изяславу о въръ варяжской



<sup>(1)</sup> Какъ глубоко оскорблены были въ то время греки папскими послами, для узнанія этого достаточно прочитать грамату отлученія, составленную кардиналомъ Гумбертомъ въ Константинополь, въ которой православнымъ грекамъ приписываются всъ когда-либо быв-шіл ереси.

или латинской, замъчательное тъмъ болъе, что представляетъ собою самый первый опытъ въ обличительномъ родъ, написанный собственно русскимъ.

Посланіе это сохранилось во многихъ спискахъ, и вездъ усволется знаменитому игумену печерскому Феодосію (1). Хотя оно пострадало отъ писцевъ, измънявшихъ его по невъжеству, частію въ порядкъ размъщенія, частію въ количествъ частей; но сомнъваться въ его подлинности нътъ основанія.

Поводъ къ написанію посланія подалъ самъ великій князь Изяславъ, какъ видно изъ начала нъкоторыхъ списковъ: «вопрошеніе князя Изяслава, сына Ярославля, внука Володимерова, игумена печерскаго Феодосія о латинъ И рече Изяславъ: скажи ми, отче, въру варяжскую»; или: «въспросъ благовърнаго князя Изяслава о латынъхъ. Пріиде нъкогда благовърный и великій князь Изяславъ, сынъ Ярославль, внукъ Володимеровъ къ святому отцу нашему Феодосію». Что побудило великаго князя Изяслава спрашивать знаменитаго игумена о въръ варяжской? Въ 1068 г. великій князь Изяславъ, выгнанный народомъ изъ Кіева, бъжалъ въ Польшу. Король польскій Болеславъ ІІ принявъ Изяслава со всъми знака-

<sup>(°)</sup> Кормч. Рум. мув. № 233, л. 377. Сборн. Царскаго № 393, л. 813 на об. Патерикъ кассіановск. редакц. 1469 г. (Имп. публ. 5ибл. № 271. Новгор. Соф. библ. № 502 и др.). Опис. рукоп. Толетова. отд. III. № 70. стр. 599. 600.

искренняго дружелюбія, какъ несчастнаго государя и близкаго родственника, охотно согласился помогать ему. Весною 1069 г. Изяславъ вмъстъ съ Болеславомъ явился въ русскихъ предълахъ. Съ помощію поляковъ онъ опять сълъ на своемъ престолъ. Поляковъ распустили на покормъ по волостямъ, гдъ жители начали тайно убивать ихъ за то, въроятно, что они, какъ побъдители и латинцы, мало уважали въру побъжденныхъ и дълали насилія имъ (1); въ слъдствіе чего Болеславъ возвратился въ свою землю. Недолго сидълъ на своемъ престолъ Изяславъ; въ 1073 году, поссорившись съ братомъ своимъ, Святославомъ черниговскимъ, онъ задумалъ снова бъжать въ Польшу и искать помощи у латинъ. Въ этомъ положени совъсть не могла не безпокоить набожнаго князя недоумъніями о въръ твхъ, съ которыми хотвлъ онъ снова вступить въ сообщение; уважение же, какое имълъ князь къ преп. Оеодосію, могло заставить его искать разръщенія сомнъніямъ у великаго игумена, -- тъмъ болъе, что митроп. Георгій тогда быль въ Греція (²).

Посланіе Оеодосія можно раздълить на двъ части: въ первой онъ изчисляетъ князю разныя

<sup>(1)</sup> На это указываютъ слова посланія Өеодосія: «исполнилася наша земля злыя тоя (т.е. латинскія) вёры; аще узриши нѣкія иновёрныя съ вёрнымъ прю дѣющи, лестью хотяща отвести отъ правыя вёры, помози правовёрнымъ, аще имъ поможещи, то яко овча избавищи отъ устъ львовыхъ».

<sup>(3)</sup> Полн. собр. русск. льтоп. 1. 78—79.

отступленія латинь отъ православной въры и ихъ недобрые обычаи; а во второй предлагаетъ правила, какъ долженъ вести себя князь по отношенію къ латинской въръ и ея послъдователямъ. Къ числу отступленій отъ въры и странныхъ обычаевъ относятся слъд: 1) глаголютъ Духа Святаго исходяща отъ Отца и Сына и въ Савльску ересь вступають (разумъется въ томъ смыслъ, что сливаютъ двъ божескія упостаси-Отца и Сына въ одну, когда говорять, будто Духъ Святый исходить отъ Обоихъ Ихъ вместв, какъ отъ одного начала); 2) нечисто живутъ: ядятъ со псы и съ кошками, и пьютъ свой сець; ядятъ лвы и дикіе кони, и ослы, и удавленину и мертвечину, и медвъдину, и бобровину, и хвостъ бобровъ, и въ говънье ядятъ мяса пущаюче въ воду; а въ первую недълю поста во вторникъ черньци ихъ ядять лой и въ субботу постятся, и постившеся вечеръ ядятъ молока и яица; 3) а согращають, -- не отъ Бога просять прощенья, но прощають попове ихъ на дару, т. е. употребляютъ индульгенціи; 4) попове ихъ не женятся законною женою, но сробами дъти добываютъ, и служать невозбранно; 5) пискупи ихъ наложници держать, и на войну ходять; 6) оплатокъ служатъ; 7) иконъ не цълуготъ, ни мощей святыхъ, а крестъ цълуютъ написавше на земли, и въставше попираютъ его ногами; 8) мертвеца кладутъ на западъ ногами, а руцъ подонь подложивше; 9) женящеся у нихъ, поимають двъ

сестръ; 10) крещаются во едино погруженье; 11) мы крещающеся мажемся муромъ и масломъ, а они соль сыплють крещаемому въ ротъ; 12) имя не нарицають святаго, но како прозовуть родители, въ то имя крестять». Перечисливъ отступленія латинъ отъ православной въры и недобрые обычаи ихъ, преп. Өеодосій сльдующими словами заключаетъ первую часть своего посланія: «ина многа злая дала суть ў нихъ; развращеная погибель полна въра ихъ. Его же ни жидове творять, то они творять». Нужно замътить, что между обвиненіями на латинъ, излагаемыми въ посланіи, находятся и такія, которыя могли относиться къ частнымъ лицамъ, а отнюдь не ко всей латинской Церкви, или даже представляются не совстмъ втрными. Это могло произойти отъ двухъ причинъ: отъ того, что преп. Өеодосій судиль о заблужденіяхь латинь только по тъмъ свъдъніямъ, какія доходили до него, и отъ того, что такія именно обвиненія и многія другія подобныя взводили тогда на латинъ въ Греціи и вообще на востокъ (1). А можеть быть, накоторыя изъ этихъ обвиненій внесены въ посланіе Феодосія уже впоследствіи стороннею рукою: такъ какъ, встрвчаясь въ спискахъ одной фамиліи, не встръчаются въ спискахъ другой. Изложивъ отступленія латинъ отъ право-

<sup>(</sup>¹) Послав. констант. патр. Мих. Керуллар. къ Петру, антіох. патріарх. въ солов. соорн. № 856, л. стр. 160; № 930, стр. 144 об. Coteler Eccl. graecae monum. II. 135—145, снес. 581—584.

славной въры и недобрые обычаи ихъ и сказавъ, что земля наша «исполнилася злыя тоя въры», преп. Өеодосій даеть наставленія, какъ держать себя по отношению къ латинской върв и ел послъдователямъ: 1) надобно всъми мърами блюстися ел, особенно тъмъ, которые живутъ посреди латинъ, потому что «сущему въ иной въръ или въ латинстъй, или въ арменьстъй, нъсть видити имъ жизни въчныя»; 2) не должно хвалить чужой въры, потому что кто хвалить чужую въру, тотъ «обратается свою въру хуля и есть двоевърецъ, близь есть ереси»; 3) съ посладователями варяжской въры не должно имать общенія ни по дъламъ брачнымъ, ни въ причастін Христовыхъ таннъ, ни въ пищъ, ни въ питіи: впрочемъ «Бога ради просящимъ у насъ асти и пити-дати имъ, но въ ихъ судъхъ; аще ли не будеть у нихъ судна, въ своемъ дати, потомъ, измывши, дати молитву; 4) аще случится умрети по св. въръ и Господа ради, должно умереть съ деръзновеніемъ за въру Христову; святін бо по въръ умроша, да живи суть о Христь». Кромъ этихъ общихъ наставленій, преп. Өеодосій, обращаясь собственно къ вел. князю Изяславу, заповъдуетъ: «ты же, чадо, блюдися ихъ, и свою въру непрестанно хвали. Ни свойся къ нимъ, но бъгай ихъ, и подвизайся въ своей въръ добрыми дълы; милостынею милуй не токмо своея въры, но и чужыя. Аще ли видиши нага, или голодна, или зимою или бъдою одержима: аще ли ти будетъ жидовинъ, или срацинъ, или болгаринъ, или еретикъ, или латынянинъ, или ото всъхъ поганыхъ, -- всякого помилуй, и отъ бъды избави я, аже можеши: и мъзды отъ Бога лишенъ будеши. Богъ бо и самъ поганыя набдитъ, якоже и крестьяны... Аще узрищи нъкія иноварныя съ варнымъ прю дающи, лестью хотяща отвести отъ правыя въры, ты же въдая не скрый въ собъ, но помози правовърнымъ; аще имъ поможещи, то яко овча избавищи отъ устъ львовыхъ; аще ли умолчиши, то яко отъемь у Христа, предаеши ихъ сотонъ. Аще ти речеть прець: сію въру и ону Богъ далъ есть, ты же, чадо, рцы: то ты кривовъренъ, мниши Бога двоевъра, то не слышиши ли, окаянне, разъвращене злыя въры? Писанье глаголетъ: единъ Богъ, едина въра, едино крещенье... Не слышите ли апостола Павла глаголюща: аще ангелъ пришедъ съ небесе благовъстить вамъ, а не яко же мы благовъстихомъ, да буди проклятъ? Вы же отринувше проповъданье апостольское и святыхъ отець исправленье, и пріясте неправду и въру развращену, полну многія погибели; того ради отъ насъ бысте отвержени».

Въ этомъ посланіи ясно высказана мысль, что въ варяжской или латинской въръ нельзя спастись и что не слъдуетъ имъть общеніе съ латинами въ дълахъ, касающихся Въры. Такъ училъ преп. Осодосій, а онъ былъ такимъ лицемъ, предъ которымъ благоговъла вся Россія!

COB. II.

Тоже ученіе о латинской Церкви было и у прочихъ иноковъ кіево-печерскаго монастыря, въ которомъ преп. Өеодосій былъ игуменомъ въ продолженіе двънадцати льтъ, а изъ этой обители вышли лучшіе люди того времени, которые разсвялись въ качествъ проповъдниковъ Христіанства язычникамъ, основателей монастырей и въ санъ епископовъ, распространяя то ученіе, которому научились въ обители. Ученіе о латинской Церкви преп. Өеодосія отразилось во всей полнотъ въ льтописи преп. Нестора. Прочитайте одинъ разсказъ его о томъ,что внушено было великому княвю Владиміру о латинахъ при кренценіи его въ Корсуни (1); а льтопись Нестора читала и списывала тоже вся Россія.

Разкій тонъ посланія, который можеть показаться неприличнымъ въ наше время, быль весьма приличенъ и естественъ во дни преп. Оеодосія, когда латины только-что отпали отъ православной Церкви и, по своимъ проискамъ къ совращенію православныхъ, крайней испорченности нравовъ, были нестерпимы для грековъ, а вслъдъ за ними и для русскихъ. Так. образ. тонъ посланія, совершенно согласный съ духомъ того времени и съ ревностію Оеодосія, горъвшаго пламеннымъ желаніемъ вразумить и обратить заблудшихъ къ православ. въръ, нетолько не можетъ служить признакомъ неподлинности посланія, напротивъ скоръе ручается за его подлинность.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Полн. собр. русск. лът. І. 49—50.

Вотъ самое посланіе это по сборнику Паисіевскому Кириллобълозерской библіотеки:

СЛОВО СВЯТАГО ОЕОДОСЬЯ, ИГУМЕНА ПЕЧЕРЬСКАГО МОНАСТЫРЯ О ВЪРЪ КРЕСТЬЯНЬСКОЙ І О ЛАТЫНЬ— СКОІ. ГОСПОДИ БЛАГОСЛОВИ.

Слово ми есть к тобъ, княже Боголюбивый! Азъ Өедосъ, худый рабъ пресвятыя Троица, Отца и Сына и Святаго Духа, вь чистві і правовърнъі въръ роженъ, и воспитанъ в добръі наказанья правовърнымъ отцемъ и матерью, наказываюче мя добру закону, въръ же Латыньстъй не прелучаітеся, ни объчая іхъ держати, і компанья ихъ бъгати, і всякаго ученья ихъ бъгати, і норова іхъ гнушатися, и блюсти своихъ дочереі не давати за нихъ, ни у нихъ поімати, ни брататися, ни поклонитися, ни цъловати его, ни с нимъ ізъ единаго судна ясти, ни пити, ни брашна ихъ приймати. Тъмже паки у насъ просящимъ Бога ради ясти и пити-дати имъ, но въ ихъ судъхъ; аще ли не будеть у нихъ судна, въ своемъ дати; потомъ измывши, дати молитву: занеже не право втруютъ, и не чисто живуть: ядять со псы и с кошками, і пьють бо свой сець; ядять лвы і дикие кони, і ослы, і удавленину, і мертвечину, і мъдвъдину, і бобровину, і хвостъ бобровъ, і въ говънье ядять мяса, пущаюче в воду; а е недълю поста во вторникъ черьньци іхъ ядять лой і всуботу постяться, і постившеся вечеръ ядять молока и

яща. А согращають, — не отъ Бога просять прощенья, но прощають попове ихъ на дару. А попове ихъ не женяться законною женитвою, но сробами дъти добываютъ, и служать невозбранно; а пискупи іхъ наложници держять, і на воіну ходять, і оплаткомъ служать. Іконъ не цълуютъ, ни мощей святыхъ; а крестъ цълують написавше на земли, і въставше попирають его ногами, а руцъ подонь подложивше; женяще же ся у нихъ, поімають в сестръ; а крещаются во едино погруженье, а мы въ ї; мы крещающеся мажемся муромъ і масломъ, а они соль сыплють крещаемому вроть; имя же не нарицаютъ святаго, но кого прозовуть родители, вто імя крестять. А глаголють Духа Святаго исходяща отъ Отца и отъ Сына. Іна многа злая дъла суть у нихъ; развращеная погибель полная въра іхъ. Его же ни Жидове творятъ, то они творятъ. Много же и в Савьску ересь вступлютъ. Мнъ же рече отець моі: ты же, чадо, блюдися кривовърныхъ, і всъхъ іхъ словесъ; занеже исполнилася і наша земля злыя тоя въры; да кто спасая спасеть душю свою, въ правовърнъі въръ живучи. Нъсть бо іноя въры лучше нашеі, яко же наша чиста и свята въра правовърная. Сего бо върою живущи гръховъ избыти і муки въчныя гознути, но жизни въчныя причастнику быти і бес конца со святыми радоватися; а сущему въ иноі въръ іли въ Латъньстві, іли въ Арменьстві, нъсть видъти імъ жизни въчныя. Не подобаетже, чадо, хвалити. чужее въры. Аще хвалить хто чужю въру, то обрътаеться свою въру хуля. Аще ли начнетъ непрестанно хвалити и свою, і чужю, то обрътаеться таковыі двоевърець: близъ есть ереси. Тыже, чадо, блюдися ихъ, и свою въру непрестанно хвали. Ни свойся книмъ; но бъгаі ихъ, і подвизаіся въ своеі въръ добырыми дълы; милостынею милуі не токмо своея въры, но и чужыя. Аще ли видиши нага, іли голодна, іли зимою или бъдою одержима: аще ли ти будетъ Жидовинъ, іли Срацинъ, іли Болгаринъ, іли еретикъ, іли Латинянинъ, іли ото всъхъ поганыхъ,-всякого помилуі, и отъ бъды избави я, яже можеши: и мъзды отъ Бога не лишенъ будеши. Богъ бо и самъ нынъ поганыя набдить, яко же и крестьяны. Поганымъ же іновърцемъ в семъ въцв попеченье отъ Бога, а в будущемже чюжи будутъ добрыя дътели; мы же, живуще въ правовърнъі въръ, здъ есмы набдими Богомъ, а въ будущемъ въцъ спасаеми Господомъ нашимъ Інсусъ Христомъ. Рече же ми отець моі: чадо, аще ти ся случить умрети по святы сеі въръ і Господа ради, то умри съдеръзновеньемъ за въру Христову: святіи бо по въръ умроша, да живи суть о Христъ. Ты же, чадо, аще узриши нъкія іновърныя свърнымъ прю дъющи, лестью хотяща отвести отъ правыя въры, ты же въдая не скрый всобъ, но помози правовърнымъ; аще имъ поможении, то яко овча ізбавиши отъ устъ львовыхъ; аще ли умолчиши, то, яко отъемь у Христа, предае-

ши іхъ сотонъ. Аще ти речеть прець: сию въру і ону Богъ далъ есть, ты же, чадо, рцы: то ты кривовъренъ, мниши Бога двоевъра, то не слышиши ли, окаянне, развращене элыя въры? Писанье глаголеть: единъ Богъ, едина въра, едино крещенье, -- рече Господь: тако бо льпо есть намъ іскончати всю правду; да ее все ісполнивъ, толи вознесеся, і ученики посла на проповъданье. Ты же по проповъданью Апостольскому толико лътъ державъ правую въру, совратился еси на вловърье по наученью сотонину. Не слышите ли Апостола Павла глаголюща: аще ангелъ пришедъ снебесе благовъстить вамъ, а не яко же мы благовъстихомъ, да буди проклятъ? Вы же отринувше проповъданье Апостольское і святыхъ отець ісправленье, і приясте неправду і въру развращену, полну многия погибели; того ради отъ насъ бысте отвержени; того ради имъ свами недостоіно сужитья приімати, ни къ Божественнымъ тайнамъ обще приступати, —ни імъ к нашеі, ни намъ къ ихъ: зане мертвымъ тъломъ служите, мертва Бога призывающа. А мы служимъ живымъ тъломъ, самого Господа жива видящи, одесную Отца сидяща: и паки придеть судити живымъ и мертвымъ. Вы же есте мертвиі, мертву жертву здъваете: а мы живу Богу живу жертву приносимъ, чисту, непорочну, і животъ въчный обръсти. Тако бо писано: воздасться комуждо по двломъ его, о Христв Іисусв, о Господъ нашемъ, Емуже слава. Аминь».

### ОГЛАВЛЕНІЕ

# второй гасти

#### православнаго собесъдника

# на 1865 годъ.

| c <del>m</del> pa                                                                                                                            | н.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Слово въ великій пятокъ                                                                                                                      | 3.      |
| Правила митрополита Кипріана (1376—<br>1406 г.)                                                                                              | ,<br>9. |
| Инструкція миссіонерамъ преосвящен-<br>нъйшаго Филарета, бывшаго архіепископа<br>казанскаго                                                  | 5.      |
| О внъшнемъ состояніи православной<br>Церкви на востокъ во владъніяхъ мусуль-<br>манскихъ, отъ Магомета до крестовыхъ<br>походовъ (VII—XI в.) | ١.      |
| О недостаткажъ русскаго народа, по<br>изображенію Стоглава (XVI в.)                                                                          | 3.      |

|                                        | • | mpun. |
|----------------------------------------|---|-------|
| Рвчь предъ выборомъ судей              | • | 157.  |
| Опыть объясненія на св. евангеліе отъ  |   | -     |
| Матоея                                 | • | 161.  |
| Слово въ день преставленія святителя   |   |       |
| Гурія, перваго архіепископа казанскаго | • | 192.  |
| Рвчь по выборъ судей                   | • | 198.  |
| О преимуществахъ настоятелей ка-       |   |       |
| занскаго Спасопреображенскаго монасты- |   |       |
| ря въ священнослуженія                 | • | 202.  |
| О борьбъ христіанства съ язычест-      |   |       |
| вомъ въ Россіи                         | • | 211.  |
| Съятель: евангельская притча           | • | 303.  |
| -                                      |   |       |
| Памятники древне-русской духовной      |   |       |
| письменности. Посланіе преп. Осодосія  |   |       |
|                                        |   |       |
| овъръ варяжской                        | • | 317.  |

