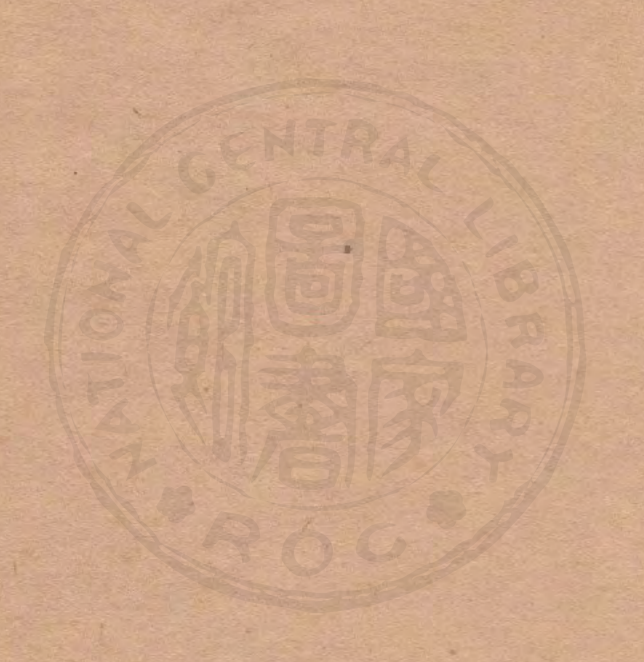
史 國學 叢書 通 呂 思 勉 著 01066



由國家圖書館數位化

小 國

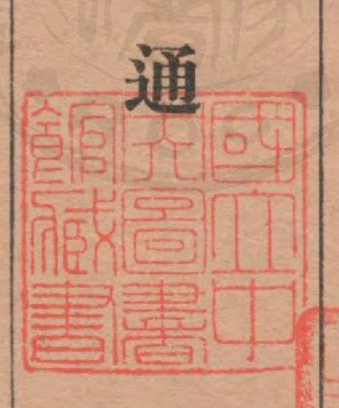
叢

書 學

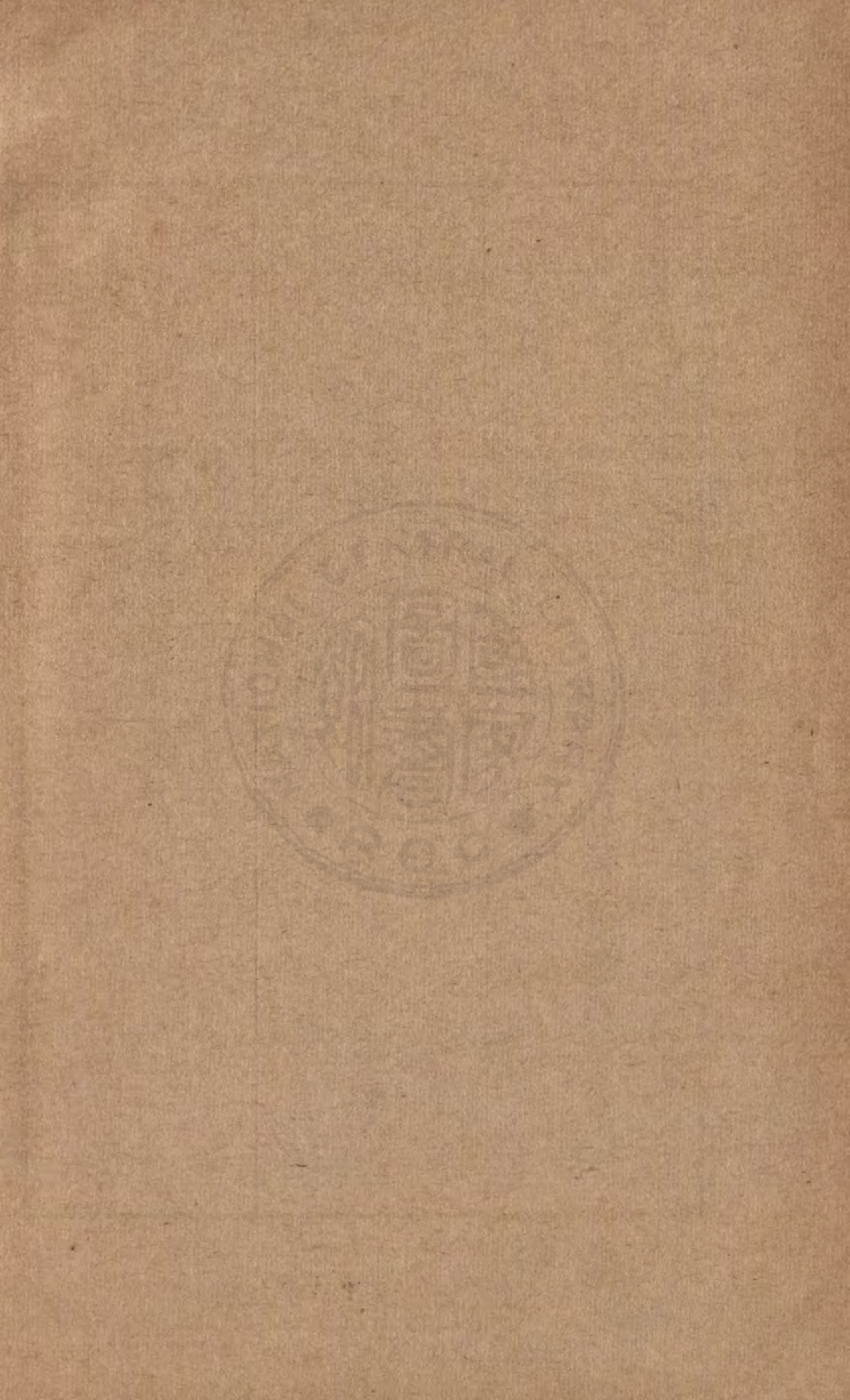
史

**著作者 王 墨 五** 

商務印書館發行



評



| K | ā   | æ |   |     |
|---|-----|---|---|-----|
| П | V.  | ۹ | п |     |
| L | /   |   | П |     |
| u | die | ĸ | 4 |     |
| 7 | ě.  | Z | 7 | 38  |
| 0 | Ě   | Ξ | 3 |     |
| 9 | ī.  | Ŧ |   | 9,1 |
| 1 | ш   | Ł | L |     |
|   |     |   |   |     |
|   |     |   |   |     |
|   |     |   |   |     |

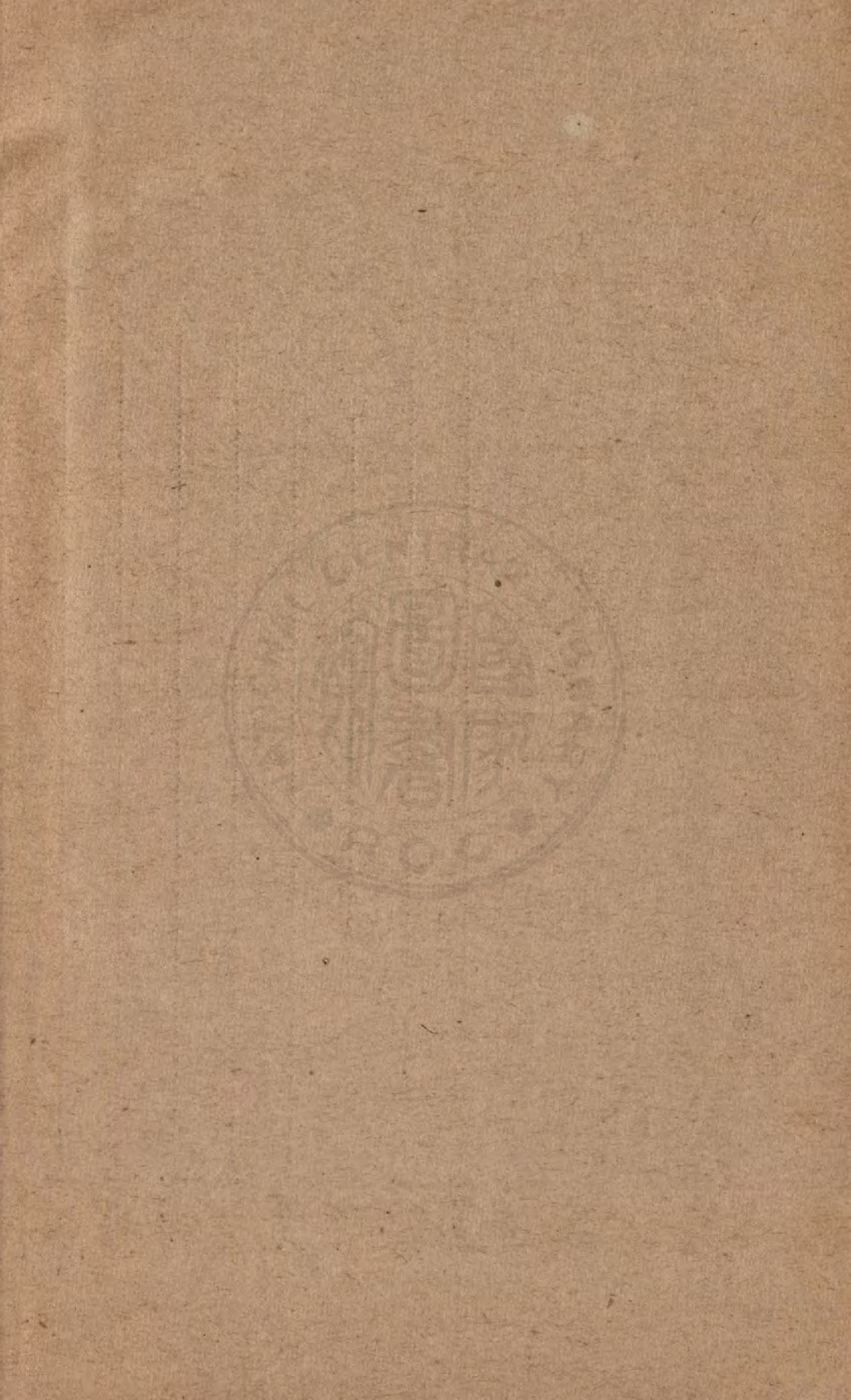
| 目文 | 表歷第七… | 列傳第六… | 世家第五… | 本紀第四…                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 載言第三… | 二體第二                                    | 六家第一… |
|----|-------|-------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|-------|
|    |       |       |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                                         |       |
|    |       |       |       | THE PARTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND ADDRESS |       |                                         |       |
|    |       |       |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                                         |       |
|    |       |       |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | *************************************** |       |
|    |       |       |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                                         |       |
|    | 1     | 1 %   |       | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11    | 1                                       |       |

| 邑里第十九 | 因習第十八 | 補注第十七 | 載文第十六 | <b>采撰第十五</b> | 稱謂第十四 | 編次第十三 | 斷限第十二 | 題目第十一 | 序例第十 | <b>論贊第九</b> | 書志第八 | The state of the s |
|-------|-------|-------|-------|--------------|-------|-------|-------|-------|------|-------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |       |       |       |              |       |       |       |       |      |             |      | 化多元 中国 的复数多人的 医骨髓 医人名 医中心 医牙口 医二氏氏征 医外外                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       |       | O     |       |              |       |       |       | 111   |      |             |      | THE RESERVE THE PROPERTY OF TH |

| 目 次 | 覈才第三十一 | 人物第三十 | 書事第二十九 | 模擬第二十八 | 探頤第二十七 | 鑒識第二十六 | 曲筆第二十五 | 直言第二十四 | 品藻第二十三 | 敍事第二十二······ | 浮詞第二十一                                  | 言語第二十 |
|-----|--------|-------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--------------|-----------------------------------------|-------|
|     | 四八     | 四八    |        |        |        | 四四     |        |        |        |              | *************************************** | 三四    |

| 申左第五 | 感經第四  | 疑古第三 | 古今正史第二: | 史官建置第一                                  | 外篇 | 自敍第三十六 | 辨職第三十五 | 雜述第三十四                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 煩省第三十三 | 序傳第三十二 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------|-------|------|---------|-----------------------------------------|----|--------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |       |      |         | *************************************** |    |        |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      |       |      |         |                                         |    |        |        | A La La Carta de l |        |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      |       |      |         |                                         |    |        |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10   | IIO 1 |      | 七       |                                         |    |        | 五三     | 五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 五      | 四      | THE REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND |

| 件時第十三···································· | 暗惑第十二 | 五行志雜駁第十一 | 漢書五行志錯誤第十 | 雜說下第九 | 雜說中第八 | 雜說上第七 | 點煩第六 |
|-------------------------------------------|-------|----------|-----------|-------|-------|-------|------|
|                                           | 11二九  |          | 1二八       | 111七  |       | 一二元   |      |



#### 內篇

### 六家第一

不要之分, 六家二體兩篇乃劉氏論正史之作也史本無所謂正不正然其所記之事萬緒千端不能無要與 **眼光而異,無一定標準。** 要與不要,隨各時代學者之 一時代之學 者, 認其所記之事為要則以爲正史謂其所記 之

事非要則, 以為 非正史而已矣六家者劉氏所 認 為正史二體則劉氏認為六家中之善者可行於

後世者也。雖述篇所謂十家,則劉氏以爲非正

六家浦氏 尚書記言家春秋記事家左傳編年家國語國 別家史記通古紀傳家漢書斷代紀

內篇

傳 家。 其 推 劉 氏之 意 是 也然 子 謂 劉 氏以 }尚 春秋 左國並 列 四家實於古 代情事 未 合何 以

言之?

古 之 史, 蓋 止 記 言記 事二家禮 記 ]王 藻 動 則 左 史 書 之言則 右 史書 之。 鄭 注 日: 其 書, {春 **}秋** 

者。 記言, 事言 本;

}尚 其 存 |漢書 | 数文志 左 史 右 史 記 爲 }倘 書, 事 爲 {春 者,)秋。 \_ 其 說 當 有 所 左 氏

為 E |春 明, **{秋** 之傳與一 厥 有 }國 否事 語, 極可 其 |報 任安書 疑漢博士謂左氏 亦然下 文又云『 不 傳 春秋近世推行 左 丘 明 無 目, 其 說 則 来 謂 亦 太 所 見越本, 史公自序但曰: 王念 孫 所 左 見

来 景 祐 本 及文選皆無明 字論 語有『 左 丘 明恥之某亦 恥 之 之 語崔適 謂 }集 解錄 孔 安 國 注, 則

此 章 亦 出 1古 }論, 然 則 自今 文家 言之, 實 有 左 丘, 而 無 左 丘 明, 有 丽 無 {春 秋 [左 氏 }傳 也。 而 [國] 語

則 祇 可 謂 興 |倘書 同 體, m 不 可 别 列 爲 -家。 何 者? 古 代 記 事 之,國際 體 至 簡 嚴, 今所 傳 之春 {秋 是 也。

,然其文體則仍魯史之舊。孔子之修春秋,雖借以明義 其 記 言之史, 則 體 極 恢 廓。 盖 其 初 意, 原 主 於 記 嘉言 之可 為 法 者; 然 旣 記

嘉 言 自 亦 可 推 廣 之而 及 於 懿行言行本難 截 旣 記 嘉 言 懿 行 之可 為 法 者, 自 亦 可 記莠言 亂 行 之 足

爲

戒

者

也。

故

國語者時代較後之尚書也其所記雖殊其體

製

則

與

}尚

無以異

也。

或 曰: 秦 漢 以 後 之 史第 部 爲 }史; 而 史記之體 例實原 於 世本洪 飴 孫 撰史表以 (世 本列 諸 史

首 核 其 體 例, 則 有 本 紀, 有 世家, 有傳史部 ,稱以列 次序列 謂 耳合 0多 人 立立 爲 史記 所 沿, 桓譚謂 『史公三 代

旁 行 斜 E, 並 效周 譜。 亦見南史王僧儒傳。 }隋 /志 有世 本 侯 大 夫譜 卷 蓋 卽 周譜: 之偷 則 }史 }記

之 世 表, 年 表, 月表, 其 例 亦沿自世本世本 文有居篇, 都是帝王 作篇記占驗 書, ,飲器食 用, ",整術之原 0 , 則

所 由 昉 也。 百 三十篇, 本名 太史公書漢書藝文志如此,宣元六王 應傳 劭, 照 俗彪 通稱爲史公記。 建記

當 時 史 籍 通 名, 猶 个 言 歷 史 也 史公 發憤著書 功 在 網 羅 綜 不 在 創 造, 所整齊 者, 實為 舊 史 之 文,

其 自 作, 則 紀, 傳, 世 家, 書, 表, 乃前 此 史家之通 例 正 不 獨 世本 然 矣安得謂古之史止 記 言 記 事

家 歟? 案 本 紀, 世家, 世 表 之 原, 蓋 出於 古 之帝繫, }世 本; 之 則 出 於 古之典 志此二 者, 後 世 雖 以

爲 而 推 原 其 朔, 則 古 A 初 不 以之 爲 史 也。 周官 小 史 掌 邦 國 之 志, 質繁世, 辨 昭穆。 若 有 事, 則

忌 諱。 大 祭 祀, 讀 禮 法, 史 以 書 敍 昭 穆之 俎 鄭 司 農云: 繫 世, 謂 (帝 繁世本之 屬。 世此 系,與

本所 不同。世 先 生 死 日 爲 忌, 名 爲 諱。 -叉 瞽 矇: 諷 誦 詩, 世 奠 杜 子 春 云: ---世 奠 繁調帝 諸 侯 卿

大 夫 世本 之 屬 也。 小史 主 次序先 王之世昭穆 之繫述其德行, 瞽 一職主 一誦詩并誦: 世繁以戒 勸人 君

史 通 評

也。 故 語 曰: 之 世 丽 為 之昭 明 德 而廢 幽昏 焉, 以休 懼 其 動。 二案 小 史所識者先世之名諱 忌 B 及

世 次, 今 之 蓋 其 物。 矇 所 誦 者, 先王 之行 事, 則 之 所 本 也。 此 本 紀,世 家, 世

之 所 由 來。|大 |戴 凡一官 記 署必 帝 繁姓 有記 其 職掌之書今之禮 }經, 逸禮 等,蓋 皆 ]王 帝德 原 出 於 此。 此 等無 從 知 記 者 爲 誰,

大 約 屬 於 何官之 守 者, 即何官 之史 所 記 耳。 此 卽 後 世 一之典志八 書之所 本 也。 **今之八書,多空言閣** 公論

古 所謂 史, 專 指 珥 筆 記 事 者言之。 小史瞽· 史 所 識禮經, |逸禮 之傳, 後 世 雖 珍 為 舊 聞 當 時 實 非

有 意, 故追 溯 古 史者並, 不之及 也岩 夫年 表, 表, 則春秋 之記 事 也。 列 傳 國語之記 言, 而 其 例

實 原 於 }尚 書 者 也然則 安得 謂古 史 有 出於 記言記 事 之外者歟? 劉 氏以左 氏國語與尚書, 春 秋 並

列不其繆歟?

爲 }尙 /書, 事 爲 {春 秋特以 大略言 之古 人 之分 别, 不 能 如 後 世 之精, 且 記言者, 固 不 容 略 及 其 事, 以

備 言 之 本 末 也。 劉 氏 以書有堯典,餘則割堯典下半篇為之。 禹貢洪範 顧 命機其為 例不 純, 未 免

拘 之,劉 氏之 蔽, 在 不 知 古 書體 例, 與 後 世 不 同, 而 純 以 己 見 繩 古 人 也。

史 所 以 記 事 而已事之善 惡, 非所 問 也若以表言行昭法式, 爲史 之 用則史成為 訓誡之書矣其繆

觊 不 待 言。 然 昔 人 多 存 此 等 見 解。 謂 史 當重 褒 貶, 勸 懲, 亦 此 類 也。

爲 記言 之 史春 **}**秋 爲 記 事 之史, 者 原 相 輔 而 行, 非 謂 旣 有 尚書餘事遂可忽略也此 篇 論 {倘

節 有 奪 文。 其謂 -雖 有 脫 略, 而 親 者 不 以 為 非, 不 知 其 所 持之理若 何章實 齋 則 謂: 纖

備, 有 司, 具 有 成 書, 吾 特 舉 其 重 且 大 者, 筆 而著 之, 以 示 帝 E 經 世之大略詳略去 取惟意 所 命,

必 著 爲 -定 之 例。 書教上。皆 謂 專 恃 }尚 }書, 則 於 史 事 有 闕。 而 不 知紀 事 紀言之史實相輔 而行, 斷

容 存 其 -而 廢 其 100 也。 於 此 可 見禮 記, }漢 }志 之言, 必 有 所 本。

之 本 體, 自 以 載 言 爲 主, 後 世 之 詔 令 奏 議, 卽 其 物 也。 編 輯 存 之, 原不 爲 過。 別即爲劉 一書,見載言篇

但 必 翦 截 今 文, 模 擬 古 法, 則 誠 理 涉 守 株 耳, 卽 推 廣 之, 至 類家語, 世說亦不失尚書 變為國語之 例。

邵 之 失亦 在. 強 欲 模 擬 }尚 書, 而 非 其 書 不 可 作 也。

{春 **{秋** 為 記 事 之 史, 在 古 蓋 各國 俱 有 之。參看史官 此 篇 引 {波 冢 瑣 語,謂 夏般及晉智 有春 秋, 其 書 未

必 可 卽 其 證 不 可 為 確。 然 所 引左 任, }孟 }子, }墨 子則皆 誠 證。 觀 春 秋二字之名即知 其 書 系依時 以

紀 其 後 晏 子 虞 卿諸 所 以 並江 無年 月 而亦 號 為 春 秋 者, 乃其 引伸之義蓋其始 專以春 秋為 依

內 篇

記 事 之 史 之 名, 後 乃 但 取 記 事 -義, 以 爲 凡 史 之 通 名 也。 名 詞 涵 義 之變 遷, 固 多 如 此。

時 史, 掌, 科; 合爲一此 其 事, 周,

漢 春 秋 為 譜 記 事 牒 之 之 體 似 有 牒 二其 則 小 史 -但 所 記 其 世 事 諡, 本 m 截 不 然 詳 殊 其 君 之立 然 其 後 年。 年在 數位 者 遂 如 }大 |戴 }記 之 帝 繁姓 是。 在 史記 晚

侯 年 }表 |序 所 謂: -譜 牒 獨 記 世 謚 6 者 也。 其 則 兼 記 其 君 之立 年, 秦始 皇 |本 }紀 後 重 敍 秦

諸 謂: 也。 後,

先 君 尙 -段, 略 無 系 年 此 月。 體。 2 此 卽 至 六國 -諜 記 {表 黄 所 帝 以 -來 獨 皆 有 有 }秦 年 /記, 數, 又 -不 蓋 載 後 B 人 月 以 意 者 為 之, 此 故 體 衆說 之 出 乖 校 異 也。 故 孔 表三序代 子 。世 序 {倘

代 記 事 之 史, 蓋 但 記 年, 某 君 某 年 有 某事, 而 後 不 {春 詳 **{秋** 其 君 之 立 年 詳, 及 逐 世 年 系; 皆 年此 有時事亦 事 可未 部必 。 年 迹, 則 君 小 主之 史 叉 立 但 年 記 世 及 世 系,古

系, 因 之可 考; imi 繫 世 之體 亦 獑 密, 於 世 謚 之 外, 並 詳 其 君 之 立 年, 而二 者 遂可 合 為 一二家 體 例 之

而

不

詳

其

君

之

立

故

年

數

無

可

稽

考

其

之

記

事

加

有

變 自 共 和 以 來, 故 年 表 之 作, 肇端 於 是 也。 年 表 非 必 史公 作, 試 觀 諸 本 紀, 世 家, 在 厲 E 以 前 者, 多

家 久 年 矣。整 代 可 齊 稽; : 偶或有 故 事 如 頗之 此, 有,然多闕者也 自作 之史體例 の謂 亦 而 共 因 之。 和 如 以 秦始 後, 則 皇漢高 大 抵 皆 祖 有; 本紀等 則 整 齊 是也至 故 事 者, 此, 合 }春 則 本 **秋** 紀一 世 }本 似 爲 法

**秋** mi 作; rm 其 出 於繁世之迹不可 可 見矣。 故劉 氏 謂史公: -以 天 子為本紀考其宗旨如法春秋』

也。 試 ---讀 Ŧi. 帝夏般 西周之紀, 則 其出 於帝繁而不 出於春秋, 夫 固 顯 然可 見 也。

史 以 記 事, 不 必 寓 褒 貶, 亦不 必 别 有 宗旨前已言之然昔人之意, 多不 如 此。 史談之命其子曰「 明

主, 賢 君, 忠 臣, 死義之士余為 太史而勿論 載,廢 天下 之史文余甚 懼焉。 史遷 之作史記實欲上

{春 **秋。** 故 日: -先 人 有 言自 周公 卒 H. 百歲 而 有 孔 子, 孔子卒 後, 至 於今五百歲, 有能 紹 明 世, 正 }易

繼 }春 }秋, 本詩書禮樂之際意 在 斯 乎? 在 斯乎? 小子 何 敢 讓焉! 其 對壺遂曰『余所 謂 述 故 事,

{世, [傳非所謂作 也, 而君 比之於 }春 秋繆矣, 乃 其 謙 也。其 言曰: -賢 能 而 不 用, 有 國 者 之

恥; 上 明 聖 而 德 不 布 聞, 有 司 之 過 也; 余嘗 掌 其 官, 廢 明 聖盛 德 不載; 滅 功 臣 世家賢 大 夫之 業

不 述; 墮 先人之言罪, 英大馬! 其 非無意 於褒貶審 矣。特 其書之體例, 與春 秋不同耳! 劉 氏謂 僅

齊故事未免專輒。

或 傳 無 而 經 有, 或 經 闕 而 傳 存。 \_ 此 + 一二字實 左氏 不 傳 }春 **秋** 之 明 證; 傳以 解 經, 傳 無 經 有, 可

爲 經 闕 傳 存, 果何為 乎? 不與 經麗而亦稱 為傳, 復何書 不 可稱 傳 乎 受獨 今之 左 氏 哉? 近儒謂 左

劉 歆 取 }國 語 依 {春 **秋** 編 年 爲 之, 信 不 誣 也。 然 劉 散之 作 此 就 經學言雖有作僞之罪就 史 學

卻 爲 史書創 佳 體, 何 則? 記 言之 史, 降 而 彌 繁固宜 有 編 年 之 作以示後人自劉歆於無意中, 創

此 體, 後 人 逐 奉 相 沿 襲, 蓋 亦運會 之自 然 也。 不 特 此 也, 其 與 {春 **秋** 並行又開綱目之例, 前角資治 年通者艦 皆以

爲但 (君氏,朱子) 例之 則綱 確日 有勝於通鑑之處,不可,則法左氏之與春秋並 誣行 也也 , , 蓋綱 通鑑有目 而自 無不綱如 ,通 則無以挈其要領,檢閱殊爲不鑑之核;其講書法,自今日觀 便之

一二半, 不能備首節 尾,略不可供檢閱,」實仍無以解其不之作,又有舉要之作。目錄不與本書相 便。自有綱目,而附麗;舉要則朱子 此弊 発 落 正 叔 書 夫 亦 可 謂 奇 矣。

}國 語 國 **}策**, 名 相 似 Iffi 實 不 同。 }國 }語 爲 時 代 較 後 之 }倘 如 前說國策則縱橫家言其記事 寓

言十九實不可作史讀也。

酦 別 之 史, 可 行 於 古 代, 而 不 可 行 於 後 世。 古代 各 國 分 立, 彼 此 之 關 係較淺等情形愈甚。 分 國 編

眉 目 較 清, 合 居 簡 車專 滋 眩 惑。 後 世, 則 海 内 4 統, 已 無 國 别 之 存; 卽或割據分爭亦係暫時之 局。 依

其 疆 域 而 編 纂, 卽 於 國 史 爲 不 全, 此 孔 衎 司 馬 彪 之 書, 所 以不 行 於世亦三國東晉之史所以 不

不合爲一編也。

史記之體實與漢書以下諸史不同漢書以下君 臣皆一時 之人紀傳所載即皆一時之事而必以

主, 使其 寸 寸 割裂則: 披覽殊覺 不 便 矣。 史記 則 紀 傳 世 家所 記並非一時之人即或, 同時, 非 彼

此 關 係 甚 疏; 卽 其 所 據 之 材 料, 各有 所 本, 而 不 容 強 合 爲 所劉 據氏 材料如此,既不容以此廢彼,又不容譏史公事罕異聞,語饒重出,實誤。

**牴合** 復沓,罅漏一一,則惟有 **百出如史記** ,而猶可稱爲良史者 哉世豈有 各 自 為 篇, 固 其 所也漢書以下情事既異, 而 猶 強

其 體, 則 效 顰 無 謂 矣。 然 此 不 足 為 班 氏 咎, 以 史記 記 漢 初 君 臣, 業已 如此 也亦不 當 爲 史公 答, 以

公 亦 皆 承 用 舊 文, 非 自 作 也。 然 則 紀傳書, 表, 世家 之體, 乃 整 齊 古代記言記事繁世典志者 之所

後 世 之 作 史 者, 遂 沿 而 用 之, 以 敍 當 世 之 事 耳。 此 體 以 之 整 齊 古 史 則善以之作 後 世 之 史 則

非。 然 人 類 之 見 解, 恆 不 発 於 守 舊, 欲 其 隨時 通變 一悉協其 宜, 固 不 易也後之視今亦猶今之視昔正,

必 **訾議** 古 人 耳。

傳, 表, 志 之 體, 誠 非 盡 善, 然 自 漢 以 後, 卒 相 沿 m 不 能 改, 蓋 亦 有 其故焉此體有紀傳以詳 理 亂 興

有 志 以 詳 典章 經 制。 向 者 史 家所認為 重 要之事, 頗 足 以 攬 其 後,惟太史公號稱良史,作爲紀,文獻通考序曰:『詩,書,春秋之

馬書 典章 一人之私 經 制 爲 高也,蓋地傳以述理 有 闕 矣。 向者之史,偏重政治, 此編 年 史所 以緣起較紀 此兩端, 傳 實其所認為最重要 表 志之史為 早兩漢以後亦嘗與紀傳表志之 者也。而 若 棄 此 體 丽 用 編 年 則

內

史

史 並 行; 而 其 後 卒 不 得 與 於 正 史 之列 也参看外篇

史 事 後 先 -貫, 強 分 朝 代, 本 如 抽 刀 斷 流; 况 爲 書, 彼 此 之間, 必不免於 復種 矛盾章

夫 斷 代 衡 接 實

齋 }釋 }通 篇, 言之 詳 矣, 然 梁 武 通 史, 暉 |科 缘, 並 皆 湮 滅, 亦 有 其 由考古必據本書本書與新 錄 並

行, 讀 者 斷 不 肯 謀 新 而 舍 舊, 也; 書 今 档 不 傳, 劉 氏 譏 其 蕪 累, 則 其 撰 次蓋 未盡善二也; 後 者 作

史 者 之 答, 前 者 則 作 史 者 初 不 任 答, 蓋 亦 理 勢 之 自 然 也。 然 以 體 例論, 自以通史為便劉氏 因二書

之 殘 缺, 遂 并 通 史 之 例 而 排 之, 則 過 矣。

{南 北 史 劉 氏 齒 諸 通 史 之 列。 然 秦 漢 而 下, 久 以 分 裂 為 變, 統 為 常; 況 分裂者特乘時擾亂 之 奸

論 國 民 之 真 意, 則 初 未 嘗 欲 其 如 此, 作 此 時 之 史, 斷 不 容 依 其 分 裂各自為篇前已言之矣推斯

.也, 則 }南 批 |史實 仍 當 以 爲 斷 代 史 而 不 容 齒 諸 通 史 之 列 也。

斷 代 為 史 亦 有 數 便: 前 朝 後 代, 雖 不 能 凡 事 截 然 畫 爲 鴻 溝, 然 由 衰 亂 以 至承平事勢自亦 為一大

諱 變, 據 忌 全 此 除 分 而前 畫, 不 可 朝 是非之真, 謂 全 然 無 亦 理, 惟此 也; 時 紀 知 述 之. 當 最審, 朝 勢 過 不 此 能 無 則 又或 所 隱 諱, 湮 晦 並 矣史料之蒐輯亦然二也此, 有 不 敢 形諸筆 墨 者。 革 易 以 外

尙 有 多端而此 兩端則其榮榮大者此所以易姓受命之時天下 粗定即以修前朝之史為事儼若

成 爲 常 例 也。

故

其

所

求

在

精

不

在

求

精

詳

自

以

斷

代

爲

易

章氏

章實 周, 癬 最 稱通 史而劉氏之意與之相反此時代為 詳, 扼要欲; 之,不 足 相 非 世史籍之委積旣多史體之繁蕪 也蓋劉氏之時史書尚少披覽易

尤甚編覽已云不易況乎提要鉤 元删繁就簡實不 容已此其持 論之所以不同也。

#### 體第一

勢以 此篇乃從六家中取其二體以 是某 委曲 年之後是也,以不人已死於某年 其 形諸目前」者也一則可將重複之文盡行 以 瑣 時 細, 爲 不能 此亦編年體之所以便於爲長編也。,而向來傳說,附諸某人之事,乃或 綱, 備 在 同 ,仍為譜注, 即所以救此失, 見下篇一下寶議撰晉史, 以為宜準丘明, 臣下 時代 中各 爲 可行 方 於後世者 面 之 情 形 删 也。編 華 此 去故 篇 具, 年之體 此 所 篇 。 陈 委 曲 其 謂 篇 體 所 謂 最 有 朝 理 宜於爲長編。 章國典無所依附故其記載不如 二長一則便於考見一時代之大 中國 一言語無 外夷同年共世莫不 重 ,有不待校而自見者 出 者 也其 備 短: 載 則

內

篇

沈 紀 傳 卽 表 丘 志體之完全而後世正史之體遂不得 山是棄 自 係往 史偏 重政治之故, 不 不舍 得 以 此而 答編 取彼, 年; 卽 如 見萬篇評中至謂高才雋德跡在 左氏浮夸之辭亦多矣豈不可

之以記顏回柳惠邪!

## 載言第三

事 分 記, 乃古 史 至 粗 之體其 實 言 必 因 事 m 發而 欲 詳一 事, 亦 必不容略其論議記載稍 求 精 詳,

記 事 事 記言文各有體記言可 卽 不 容分析 矣。 此乃 理 一勢之自然, 備詳其言記事則誠有不 故國語之體 雖 宜隔以 原 出 }尚 大 書, 然其記 斷其氣脈者故國語之文大 事遂校尚書 為詳 備 也。 夫 體

雖 屬記 言, 而有時 記事頗詳 記言遂略蓋 爲 自然之理 勢 所 驅, m 文 體逐 不 覺 其潛移 也。 如 周 襄

拒 晉文請隊, 國語備載 其辭而左氏記之則祇 『 王章 也未 有代 而有二王亦叔父之所 惡 也

亦 八 非造左氏者所自為蓋國語中本有此等文字而造左氏者從 字 而 已。此 十八字實總攝國語全 篇, 决 非 傳 聞 異解; 實乃檃 而 栝 其辭, 抄錄之也何以知其非造左氏 以就 體 製即其一 證。 然 此

者 所 自 爲 也? 曰: 以 其 他 處又多 不 能 如 是! 如 必以 之戰, 所 重 豈不 在. 戰事哉然左氏於此敍 戰 事 實

多 會 漏 等 略; 議 所 論之專篇, 致 詳 者, 乃 造左氏者 在 士會荀 照 首, 欒 本 書, 鈔 謄途不覺: 楚莊 等之議 略 所宜 論 耳! 詳, 蓋 詳 }國 **}語** 所 宜略 中 無 也此可見左氏不獨非春 詳敍邲戰之文字而 有記 載 **秋** 

傳, 卽 鈔 撮 |國 語,造 爲 }春 **秋** 之傳 者, 亦 徒 鈔撮 而 未 暇 求 其 完善 也。

漢 代 風 氣, 尙 不 甚 重 文解, 故 如 賈晁 等以議 論 著稱 者, 不 過 數 人, 以解 賦名家者亦不多故可 各 為

立 傳, 備 載 其 文, 世 則 以 文 辭 自 見 者 H 多, 有 載 之 不 可 勝 載 之 勢此 劉 氏 所 以 欲變舊 體, 别 立

亦 事 勢為 之也自唐至今文 字之繁 愈 甚, 卽 如 劉 氏 更 立 書 之議亦覺其 不能容此章實齋 氏

所 以 叉 欲 别 爲 文 徵, 與 史 並 行, 而 俾立於 史之 外 也見文史 篇通 亦 事 勢爲 之 也。

作 史 用 編 年 體, 委 曲 别 爲 譜 注, 頗 便 覽 觀。 干氏 之議, 惜 未 有行 者; 朝 鮮 人有一種 史用編年或紀 事

本 末 以 敍 理 亂 與衰, 而典章 經 制, 别 為 專篇 附後, 頗得 此意也。 輔朝本日 通本 林泰

### 本紀第四

必 天 子 而 後 可 稱 紀; 紀 必 編 年, 祇記 大 事; 每 事 叉 止 以 簡 嚴 之筆, 記 其 大綱此乃: 後世 上史體不可 追

議 古 人。 史記於 周 自 西伯秦 自莊襄以上亦稱 本 紀蓋沿 古之帝 繁帝繫所以記王者先世未必 於

其 王 時 别 之為 世家也歸之世家,亦由未知本紀,世家,出 於古之繫世也。 帝繁與春秋異物, 說 巴 見

前; 本 紀 出帝繫, 不 出春秋自 不 能皆 編 年 矣。 IE. 統 僭偽 之別亦 後 世始有項籍雖僅 號霸 王然秦 已

滅, 漢 未 王義帝又廢斯時號令天下之權固, 在於籍即 名 一號亦 以 霸王為 最尊, 當時本不稱帝 ,在 編

之 本 紀, 宜 也; 此亦 猶 崇 重 名 號之世, 天子 雖 巴 失 位, 猶 不 沒 其 紀 之名

後 史 之紀, 非 紀帝王 本 人, 乃為 全 史 提 挈 綱 領 耳, 所 謂 -猶 |春 **{秋** 之經」也然 帝王之身亦 有時 宜

加 敍 述, 必 嚴 紀 與 傳 之 别, 於 紀 祇 許 以 簡 嚴 之 筆, 敍述 大 事則帝 王之性行不顯矣故章實齋又謂

帝 紀 於記述 大事 之 外, 又宜別 爲帝王一人 作傳 也。

#### 世 家第

世家所 以 記諸侯非諸侯而入世家者, 孔子及陳涉 兩篇耳故 劉 氏首以為 幾後人於此議論亦多,

然 無 足 疑 也陳沙 世家 の自序日 『! 桀紂 失 其 道 而 湯 武 作, 周 失 其 道而 春秋作秦失其 政 而 陳涉 發

諸 侯 作 難, 風 起雲蒸卒亡秦族天下之端, 自 涉 發 難。 史公 以 陳 涉 比 湯武 其不容儕之匹 夫 可

知。 然涉 之功 止於發難未嘗 如項羽分裂 天下而封 王侯, 政 由 己出, 編 之本 紀又不可 也, 則 不 入

世 m 焉 置 之乎後世 天澤 分嚴, 人臣 而儕之於 君, 人 莫不以 爲駭, 在 古代 則不 如 此孟子曰: -匹

而 有 天下者德必若舜禹而 又有 天子薦之者故, 仲尼不有 天下繼 世而 有天下者天之所, 廢,

桀 斜 者 也。 故益伊尹, 周 公 不 有天下。 孟子之 視 孔 子, 與 其 視益, 伊 周 公 等耳。 成王 以 王 禮 葬

周 又賜魯 以天子禮 樂, 風之變如此 。騰雷 儒 家 不 以為 僭蓋其 視天子之位, 本以為 有德者 所 宜 居

也。 梅 福 之請 封 孔子後 也。 日: 諸 侯 奪宗聖: 庶 奪 適。 災,{傳 賢 者 子 孫 宜有土」而 況 聖 人,

般 之 後 哉? 昔 成 Ŧ 以諸 侯 禮 葬周 公而皇 天動 威, 雷 風 著 仲 尼 之 廟, 不 出 闕 里; 孔 氏 子 孫, 不 発

戶; 聖 人 而歆匹夫之 祀, 非皇天之意也今陛下 誠 能據 仲 尼之素 功以封 其 子 孫則國 家 必 獲

又 陛 下 之名與 天 亡 極。 何 者? 追 聖 人 素 功, 封 其 子 孫, 未有 法 也後 聖 必 以 為 則。 不 滅 之名 可

勉 則 以孔子之後爲 宜 封實漢人公意也史公以春秋之 作 比湯武又其序孔子世家曰

#### 史 通 評

旣 衰, 諸 侯 态行仲尼悼" 禮 廢樂崩追, 修 經 術, 以 達 王道; 匡 亂 世反之於正見其文辭為天下 制 儀

垂 六藝之統紀於後世。 亦儼然有撥亂反 正, 業垂統之意焉其不容儕之匹夫編之列傳又

矣。 此 篇, 觀之幾於 自 其 例, 然 在史公則 正 以為 義 例宜然也。

審 故 兩 在後 人 史公 亂

或 漢元帝時已封孔子之後為褒成君成帝綏和 元年 又封 孔子之後為殷紹嘉公今之史記非

盡 史 公 原 文漢與以 來, 將 相 名臣 表, 實下 逮 成 帝鴻 嘉元 年,則 孔子之入世家實孔子之後已 云『世家三十』若孔子本非世家, 受封,

修 史記 者所改 也此說亦可 通然史公自序及其報任安書, 並

則 其 都 數 不 符, 必 謂 此 兩 語 亦 後 之修 史記 者 所 改 而 後 可 立 說 未 免迁曲 矣。

古 之諸 侯, 固 與後 世之諸侯王不 同, 亦 與 割 地 自 專 者 有 别; 班 史 以後遂删世家之名總稱 列傳, 宜

也。 (王) 代史 以 十國為 世家實沿 梁武 通史以 吳蜀 為 世家 之 固不容議其不善然謂 與史記之吳

太 伯齊 太公等世家同 物, 則仍 不然 也。 拓跋氏 乃 異 族, 與匈 奴 等耳劉氏謂當以爲世家尤爲擬

#### 於 倫。

紀 以 編 年, 傳以列事紀 舉 大 綱傳詳 香曲春秋 則 傳 IJ 解經, 史漢則傳以釋紀此例實成於後世初

起時 並 不 其然。 劉 氏 謂 後之作史者當 如 此可 也, 以 此 議 古人 則誤矣參看前數

史公之 作 史記雖欲竊比春 秋然其文則所謂 「整 齊 放事。 者耳非所自作也夏殷本紀與項羽

}紀, 體 例 絕 不 相 侔, 蓋 由於 此, 本,非史公自作。或曰:史記所載秦漢問事,大抵皆本陸賈楚漢春秋也。夏殷本紀,蓋據古之帝繫,說已見前;項羽本紀,未知所據,然亦必有所

氏 以 此 譏史記為例不純, 而不知編次舊文不加改 易即史記述 之體例也加改削,使如己出,讀予所撰之體例也演人引用舊文,多仍其舊,不

自明の論

### 歴第

史之 有 表似繁實 省蓋史法愈 疏, 則 愈 偏 於 主 觀; 愈 密, 則 愈 近 於客觀偏於主觀者事之詳略去取,

不妨惟意所欲重於客觀者則既立定體 例, 即當 搜 水事 實, 無 濫無遺以待讀者之自得也夫如

則 於 零碎 事 實, 所 取必 多。 零碎事 實, 固 非表 無以馭之『先看 本紀越至世家表在其間緘而不視。

此 自讀 者 之 失不得 轉 以 答作者

也。

內 篇

之 爲 用, 至 後 世 愐 愈 廣。 論 其 例, 約 有 六端史記之三代世 所 以 表世系者也十二諸侯 |年

則 表 所 以 表 國 者 也, 湿史 之屬 國 表, 名 爲 表 國, 而 其 體實不同 唐 之方鎭雖不 得 爲 獨 立國, 然 據

自 實 與 周之十二諸 侯 相似故: 此二者皆 表國 之變例 也。 }漢 之百官公卿表 用以表官唐 |書 之

相 |表, 宋史之字 }輔 表, 用 其例。 ]五 代史之職 方 考, 則 用 以 表 地遼史之王子公主元史之后 {妃,

叉 用 IJ 表 人遼史之游幸金史之交聘則所 以 表 事 者 也。 要 而 言 之事之零 碎 無 從敍, 又不 可棄 者,

則 以 表 馭 之眉目既清事實 又備實法之最便者 也今 後史 法較前 益密表之為用必愈廣。 劉 氏

取 [列 國 年 表 一端, 實 未 為 允 當 也。 志,用表極多。

史 表 之例, 最 不 可 解 者, 莫 如 }漢 書古今人表案斷 代為 史始自孟堅孟堅以前作者十餘家皆仍

紀 之體; 而 }漢 書八表實 未 克成, 具見本書古今正 史篇此 表蓋續史記者所撰後人編入漢書, 初

之自 亂 其 例 也。

浦 外 篇 雜 云: 觀 太 史 公 之 創 表 也, **|**燕 越 萬 里, 而 徑 寸 内, 犬 牙 可 接; 昭 穆 九代, 而 方 尺 之

雁 有 序, 使讀者舉目可 詳郭評據 此, 以駁 戏 意意良是。 大抵 內 外篇 非 出一時互有未定之說。 兩 存

**參取折衷用之不爲無助**。 案此說是也此書外篇與內篇復種 矛盾處頗多就大體言外篇蓋內

篇 未成時隨手札記之作內篇則合外篇所見精心結撰 漏, 其 事 良 難。 故 外篇之 意間有內篇收攝不盡者; 亦有 而成自 一時失 當以內篇為主然曲折入微盛水 檢內篇所論 轉不如外篇之允者,

正不容作一概之論也。

## 書志第八

史 也。 有 社會遷變原因孔多非合各 普通專門之別專門之史專記一事者 方面之情形不足以明 也普通之史則合各 之然專明 方面之情形以明社會之 邊變 一事者又不可以謂之史。自成為一

稱爲史。 此猶哲學必合科學而成而科學又不可謂之哲學 也。

前 史 所 記之事儘 有與史無關 者: 如天文不影響於 人事, 卽 不可 入於史者,乃可謂之有影響也,災祥

身修行焉,或因此而鼓衆唱閱焉,皆可謂之有影響之說,雖不足憑,然其時之人,信之旣篇,或因此 。而側 然古人 知識 粗, 未知 宇宙問見象當分為若干類

研究之但觀其可異者則從而記之而已此石隕鷁 飛等事所由 充斥於古史也。

內 篇

今後 史 學將 與昔 大 異, 凡專門 之 事, 皆 將 畫 出 於 普 通史 之外, 而自成一書舊史書志所載在 今日

大 抵 可 自 成 專門史 者也。 故論 書志之體裁何者 當英 除何 者當增作在今日實無大關係若 就

日 情 形 立 論, 則 劉 氏之說, 不 為 無見惟天文非竟 無變改 而 藝文 志備載前代之書亦足以 考

見 存 佚, 劉 氏之論, 微 嫌 酷 狹 也。

常 事 不 書, 為 史 家 公 例蓋 常 事 而 亦 書 之, 則 有 書 不 勝 書 者 考古之士每 以 欲 求前 代 尋 常 之 情

形 而 不 可 得, 逐以 此 致 怨於 古人然使 其 自 爲一 史即 亦將尋 常事物於無意中略去以此為 天 然

條 例, 凡 執 筆 者皆莫能自 外 也。

惟 是 同 異 也, 而 今人之所 謂 異 者, 亦 與昔 人 不 同, 今有 以爲異,一古以爲異 而古不以爲異者,凡前史不詳,而後人加,而今不以爲異者,如日食星隕等是;有

皆是或輯者 一時 代 人祇能作一時代之事。 春秋之間 異 (則書亦據) 當時之所謂異者異之耳必執 後

五行 |志, 由後 人觀 之誠覺無謂, 然在 當 H 則 甫矣是,以此議古人則 自 有 此一 種 學問 也。

之

以

議

古

人,

則猶

来

人

譏

越人之不

資

章

非,由其不審於時代之異也。漢書之如此,謂其所見可施諸當日則漢書之

劉 氏所欲增之三志氏族 則魏書有官氏志已略啓其端至鄭 樵通志撰氏族略而大暢其流都邑

書也。

### 論贊第九

左 氏之 一稱『君 子曰, 蓋當時記事之文有此 體記事者 論 • 無記 其 所據之材料如是而非其所自

也觀晏子春秋於記事之後系之以論亦稱『君子曰』可知公穀所載則先師釋經之論與左

氏之稱君子者不同公穀皆主釋經左氏則主記事也。

史公之作史記蓋皆裒輯舊文其系以『太史公曰』 者則談遷所自著此四字固多用在篇末亦有

在 篇首或 中幅 者自著之文隨宜置之非必如 劉 氏所云『限以篇末各書一論』也其所著或 補 前

人 記 事 所不及或則發明一理皆有所為而為之非空言, 自無所謂『強生其文』『淡薄無味』者矣,

劉氏之 論 非 也。 然其所稱『事無重出』『文省可 知 兩 端, 自 足 為作 論贊者之模楷蓋『理 有非

強生其 文。 則必不免有此二弊馬班當日旣無意 於為 文, 則此二弊者自不待戒而自絕耳。

內篇

#### 史 通 評

序

例第

古人之序每 置篇末全書總 序外又有 各篇之分序史記漢 如 此此所 以 明各篇之次第正所

謂 序 也蔚宗分繁各篇之末失其意矣宜, 劉 氏 之譏之 也。

凡 有 統 系 條理之書必有例正不獨 作史 爲 然, 而 作 史其 尤 要者 也與其炫文采作無謂之序, 毋 寧

述 條 理, 明 統 系, 而作 切 實之例。 此篇所 論, 殊中肯綮惟 古 人著書, 雖 有 例而恆 不自言其例, 欲 評 其

得 失必先 通貫全書 發明 其 例而後可此等讀書之法非 劉 氏 之 時 所 有故劉氏論史例當 如何, 說

多 精審而其譏彈古人處, 則多失之由其未知一書有一 書之例, **未可概執我** 見以繩古人 也。

## 題

浦 況 載記 氏 曰: 例載卷終而羣雄先事發難為我驅除列之傳首於分 假 號 不 臣, 都 歸載 記, 殊 有 理 據, 但 陳 頂輩 於 勝 國 爲 寇, 非 於 越故李密王世充韓林兒徐壽 興 代則非擬諸劉石未 便同 輝 科,

}明 史並襲蘭臺不宗 東觀也讀者 於 此宜審從遠。 -愚案浦氏之說是也劉石等又系異族

與新市平林實非同物新晉借用舊名實未爲得當也。

浦 氏 又 曰: 柳 州有 言: 每 讀 古 人一傳 數 紙 以 後, 再 申 卷, 復 觀 姓氏旋叉廢失鈍器正多患此; 題

加 宜 勿 深責也。 愚 案 製人之傳, 合 為一 卷, 特 取 以 類 相 從; 兼使卷佚均等既已同為立傳, 雖

有 略 之 異, 實 無主 客 之分備 標 氏 名, 於義亦 允正 不 徒為 便於 查檢計 也。

# 斷限第十二一

斷 限 卽 範 圍之謂, 史 事 前 後 衡 接, 而 作 史 必 有範 圍, 抽 刀 斷 流, 允 當 非易此篇卽論 其 法也。

家 記 事必求: 完備董 卓與漢 末 羣 雄雖若 興 魏武 無 涉, 然 魏 武 為戡定漢亂之人略此諸人即漢

末 之 亂 象 不 明 魏 武 之 功 業 亦 不 能 覩 其 全 矣。 陳壽 旣 非 兼 修 後 漢書之人其修三國志亦非 承接

家 之漢 史而 作於 此諸 人安得 而 略 乎! 劉 氏 之論, 似 謹 嚴而 實非也蘇代爲史,兩朝嬗代之時,復

內 篇

人通

與也

他。

人然

復通

设,則理不可通 理史而删其復經則

,而可

事亦不可行為

矣。史

四四

表 志 為 未成之稿, 已 見表歷篇 |評, 斷 限失宜未可為 班 氏答; 又古人 著述采自他人者多直 錄

文不加删削當時文 个字體例如2 是; 地理志論風俗之文蓋出劉 向朱韻而作志者從而錄之亦遵,

當 時 文 例 而行并 未 可 議 其 失 也。

讀 史 興 評 史不同論史法可譏前人之體例有失謹嚴; 至 考 史事, 則轉有因前史體例之未嚴而 得

多 存 材 料 者。 如 -北 狄 起 自淳維, 南蠻 出 於槃瓠」 等。 劉 氏 謂: 何 書 不 有』今則古 書存 者 寥

唯 藉 正 史 以 存之矣。如正史爲人信據, 。亦不 況 修 代之史必, 求 網 完備繁蕪固當力戒, 漏略 尤所 深

譏, 過 而存 之未爲 大失原不必謂他書已有此, 即當英 也。 清 侯 君 模嘗謂「注 史 與 修史 異, 往 古

興 H 見聞之助。 注 近 史又異。 其 史例貴嚴史注貴博注 論 甚允此等隨時而變因宜而立之例讀史者 近史者奉書 大備; 注 古史 者遺籍罕存。 必不可以不知 當時吐棄之餘悉 也。

# 次第十二

本 篇所論甚正惟古人著書多不自言其 例而後 人評隲則有非 先通其例未可輕易下筆者前已

之讀 此篇亦宜 知此義即 如 老子韓 非 同傳安. 知 非 史公所 據 材料本然果然則因仍舊文不加

改 削即史公之義 例評其不改舊文之得失則可議其老 韓之同 傳之不類則非矣。『太史公曰』者

知二者皆有所本,而其所本者極相疑皆因襲舊文,不獨敘事之處爲然 類,皆非其所自為也。且如孟子荀痼列傳,敘孟荀事,轉不如鄒衍之詳,標。如屈原列傳,驟觀之,一似史公大發議論者,更觀淮南王安所撰離騷傳, 題乃

;而于此諸人,又絕不及其事迹,世間安有此文體乎?蓋亦固有氣,而敍稷下先生,三鄒子等凡八人;又兼及趙之公孫龍,魏之李悝 論諸人之文,如莊子天下,荀子非十二,楚之戶子長盧,阿之吁子;篇末幷及

從而錄之也 。史公 卽 謂 此篇 爲 史公 自 作而名 法 之學, 原 出 道家合為 一篇安知不 正 有 深意未能?

諦 術 流 别, 談 遷宗旨所在又安可 輕加評論 乎? 此 外論 史漢之處皆可依此推之惟如東觀

先秦學 抑 聖公, 齊 隋 兩史 之 點 永元隱 大業顯 系 取 媚,當 時, 可 决 其 無 他 深意 者則不 妨解 而 闢 之 耳

偏 安 割 據 之 朝 理宜 與 IE 翔 相 承 者 有別。 帝 魏帝蜀 之論, 後 世 乃 甚囂塵上在承祚時無此事也自

承 觀之則先主之據益 州正乃承二收之緒者耳先後之次未 小為失 也 篇評。

# 稱謂第十四

此篇持 論 亦正, 但亦有未可輕議古 人者蓋古之稱 人多以其號所謂號者乃衆所習稱之名或名,

內 篇

或 字, 或 官, 或 餌, 或 諡, 或 生 地, 或 里居, 或 封 邑, 皆 可 為 之。 又 或 舍 此 而 别 有 稱謂無 定例, 亦 不 能 強 使

律 也。 小 時 見 父 老 曾 統 洪 楊 之 役 者, 其 談 湘 軍 諸 將 皆 津 津 有 味, 其 稱 謂 卽 不 大抵 於 曾 國 藩

多 稱 其 諡 日 文 正於 國荃 則 以 次 第 呼 之 日 曾 九, 左 宗 棠 則 多 斥 其 名。 問 其 何 以 如 此, 不 能言 也。

之若故深 ,求 但 一稱之者亦必 不自知 耳以 。然 此 卽 所 謂 號 也。 }史 記 之 稱 項 籍 為 項 盖 亦 如 此, 非 尊 之 也。不 然, 漢 初 諸

衆 將 夏 所 易 侯 腰。 嬰 古 未 必 之 獨 文, 賢, 原 何 近 以 文 口 中 語, 舉 多 筆 稱 時 爲 即 滕 從 公 衆 而 所 韓 習 信 彭 稱 越 者 書 等, 之,固 顧 不 其 然 宜 乎? 耳。此 號 旣 E 爲 衆所 劉 氏 所 習 謂: 稱, 舉 7 之 取 協 自 隨 爲

A

時 \_ 者 也。 子堯 厚論語辨 ,謂 『是書載弟子必以字,獨曾子有 等,既不可謂之名,又不可謂之諡, 子不然也 , 意曾之 子弟子為之。有子則孔子之歿,家謂周成王之成非謚,以號釋之 諸也 弟, 子柳

所以 爲爲 ,他夫 於子, 立 稱字,有子稱子,似聖門相而師之。其後乃叱避而退, 沿衛青石 如此,號 非矣 以稱字與子為重 · 『擅弓最推子游,似子游之徒

IE 統 論, 至 趙 宋 以 降 而 始 喧 囂 前 此 初 不 甚 嚴。 至 今 H 則 叉 若 無 足 致 辨 矣 平 心論 之國家 之 主

權, 必 有 所 寄。 主 權 唯 斷 不 容 分 寄諸 紛 爭 角 立 之 人, 故 雖 當 奉 雄 櫌 攘之時, 代 表 主 權 之 統 緒, 必

仍 有 所 繫 屬, 此 史 家 秉 筆 當 分 爭 角 立 之 時 仍 宜 擇 國 焉 以 IE 統 之 具 諦, 非 如 迂儒 所 云: 天 澤

分 不 可 干; 前 朝 之 子 姓, 苟 能 割 據 偏 隅 卽 當 奉 之 以 名 號 也。 然 則 政 治重心之所在, 卽 代 表 主 權

Z 祚 統 緒, 所 以 宜歸 承 矣。 固 治之重心, 由 所 受嬗, 果 安 不 得 在 乎? 不 然; 則 惟 然 卽 劉 微 氏 所云 論 此, mi -斯 地 處 時 函夏人傳正翔』 者足以當之承 政治之重心實在於此, 固 不容承

[國 |魏 |漢, 晉

以 崎 嶇 僻 處 之 益 州, 則 國 志 體 例 實 未 爲 失, 而 習 盤齒 之 改 轉 爲不達矣。

雖 然, 斯 義 也, 可 施之 本 族, 而 不 可 施 之 異 族。 何 者? 代 表 主 權 統 緒之所 寄宜 決之以無 形 之民 心。 見

勝 異 族, 乃 國 民 所 痛 心 而 無 叫 如 何, 固 非 其 所 願 欲 也。 然 則 如 晉之東宋之南度長絜大雖弗 與 劉、

石、 金 源 乎? 正 統 固 斷宜 歸 之 矣。 此 猶 日: 南方 版 圖 兵 甲 未 必 遠 迷 北方財力文化或且勝之也。 73 如

祥 興 之竄 厓 山, 永 歷 之 奔 緬 甸 土 地 人 民, 亦 旣 不 足 以 言 國 然 日 未亡仍宜以統 緒歸 之。 雖 至

元、 薦 食 之 代, 中 華 已 無一 民 尺 土之 存然 將 來 修 通 史 者, 仍 宜特立 新例黜彼僭竊殊之本族 之

帝 匪 日 狹 隘, 揆 諸 無 形 m 可 信之 民 心, 固 應 爾 也。 劉 氏 畿 祚之宗魏邦而轉議晉人之賤劉、 石,

可 謂 不 達 於 理 矣。 宜用阮孝緒之例,別爲僞史遼,金,元,清諸史,將來 9 編 見因智篇 。亦

稱 名 必 求 合 事 實, 故 衆 所 習 稱 之號即 不 當 改。 君 主 之 或 稱 諡, 或 稱 其 廟 號亦 宜 循 斯 例。 若 謂 功

德 不 稱, 卽 宜 奪其 祖宗之稱 則自漢以 降 雖 有 稱 天 以 誄 之虚 文已無名之 幽厲 之直道亦當審其

暴明 暗以定 其予奪

去取乎?

仁

#### 采 撰第十五

此 篇 及下篇並 爲記事, 求徵信 而 發。 此 篇 記述及口 一碑之不 可信者不宜誤采下篇則為 采 他

文 中之言以考見當時之 情 形 者 而 發 也。

家 記 事之 **誤原因甚多合此** 下兩 篇及 直 書曲 筆 鑒識三篇觀之便可 見其大概此篇所論, 可 以

約 爲 三端: 由 迷 信 以 致 失實; 如『馬 生啓 石伊 產 空 桑, 孰 不 知 其不足信然 大禹 伊 尹 等, 皆 向

所 視 為 神聖之人遂幷其不足信者而亦不 一例, 由於此此婚 敢疑。 者, 向來讀書之 辭; 士雖皆排斥迂怪之談而獨 者, 修陳 基 督 之 異 於 古

則 出 則 於 好奇, 若 别 或 開 愛博。 皆 如 范曄後 書采及羊鳴鳧履以 信 佛教 樂 道 至皇甫謐你 釋 典之 誕 作帝王世紀多存 耶 教 圖 識唐人 修晉 迹

好 取 如 小 7 郡國之 說 是。此 記, 非 **矜其州里』『** 如 赤 爲玄鳥, 有 類乎神 譜 牒之書誇其民族] 教 之 拘 墟, 非 過 乃至 而 存 之即愛不 譌 言難信』『傳聞多失』一不 忍割 也。 則 由 於不 加 别

核, 據為 實錄 是 也。 至 於 好 誣 造膀, 則更 不 足 論 矣此實當 。入然 事之得 失亦正 一難言除去! 好 誣 造 謗

蓋 亦 未 易 片言 m 決; 且 如 迷 信 之談, 删 之豊 不甚 善然 古 代神話 實 多藉 此 mi 存。 後書 之 傳 四

夷, 如 槃 瓠 負高辛之 女廩 君射鹽 水之神, 不 避 荒 唐, 咸 加 甄錄; 當 時 看似非體然迄今日考 彼 族 之

初 史 者, 於 此 實 有資 焉。 反 是者, 史公以 「言 不 雅 馴 <u>\_</u> 語, 盡 删 百 家言 黃帝之辭 而 我 族 之 神

遂 因 此 而 亡 佚 孔多 矣。儒家不語怪力亂神之義,史 公多 而外,於置 神話亦罕稱述。 遂使考古最可珍之材。 料漢 ,儒拘 有於

卷。 公所謂『言 不

失遺造作 ,文殊物 可惜相图 。而 }漢 書 一藝文 志, 說 家有 百家, 百三十 九 此 卽 史 一黄帝其 文 雅 馴

往 者 也。 往 然 有 此 則 人視 史公 之, 所 棄 為 卽 無 小 用, 說家言 而 易 也。 一人 小說家言之 觀之則, 大 有用 不 可 者; 輕 又有 棄, 亦 可 現 在 見 視 矣。 之絕無 蓋 史事 足重, 有 無 而易一 關係, 分 時 别 甚 觀 難。

則 極 可 寶 者; 古昔 記 載 所 略, 後 人 極 意 蒐 求, 率 由 於 此。 然 則 好 奇 愛 博, 未 必 無 益 於 方 來; mi 過 而 存

究 勝 於 過 而廢之亦, 審 矣。 至 於 可 采 與 否, 尤 難 論 定。 劉 氏 謂: -蜀 相 薨於 渭 濱, }晉 書 稱

嘔 血 而 死; 魏 君 崩 於 馬 圈 }齊 史云 中 矢 mi 以 是 見 敵 或 傳 聞 之解, 不 可 盡 信, 固 也。 然 如 蒙古 憲

死 於 合州城 其 初 未 聞 疾 病, 何 以 卒 然而 殂, 則宋人 謂 死 由 中弩 矢疑若可信; 又如清太祖

通 評

之 死實以攻寧遠負重傷則朝鮮使人目擊其事明, 見 記載者 矣見日本稻葉君 此事 與齊史之魏

中 矢而亡極相類然則敵國之語又安可一概斥棄乎況事之 不見載籍者允宜以口碑補之; 此記

多等處最 即書之記載有誤者亦宜以口碑正之『秦人不死驗符生之厚誣蜀老獪 存知葛亮之多

枉」即劉氏亦言之矣。 篇。 然則此篇所言蓋專爲口碑之 不足信 者而發非謂 凡口碑皆如此

也, 推此而言則劉氏於采取小說雜書者亦僅斥其不可信者而已非謂概不當采也。

## 載文第十六

此篇論魏晉以降文辭華靡采以爲史有失眞實之義可謂 深 切著明大抵華靡之文最不宜於作

史。 此篇與言語浮藻兩篇合看可見當時文體之弊 也。

史漢 之錄辭賦不能以失實譏之辭賦固非敍事之文錄之之 意亦使人作辭賦看不使人作事 實

看

補 注第十七

此 篇 所 論, 兼 自注 及 注 妨定 釋 兩 種, 所 謂: 梏, -文 言 美解, 者, 列 於 自 章 句, 也。 委 曲 敍 事, 存 於 紅網書』及 潔, -除 煩 則意 求

羅 有 所 之 怪, 究 備 畢 載 也。 則言 其 裴 松之陸 有 所 澄、 彼 劉 榛 昭 等 作, 列 為 則 注 子 注 釋 他 人 皆 之 書 者 注 也。 前 大 抵 者 史 以求文字之 注有三一釋文二補 簡 後 者以 遺,三 考

異。 考 異 叉分 兩 種, 考 事實之 異, 考文字之異。 考 事實之 異, 如 劉 氏 所 謂『孝標善於攻 繆是。 考

文 字 之 異, 如 所云 陸澄 注 }班 }史, 多 引 司 馬 遷 之 -此 缺 言彼 增 半句 皆 采 摘 成 注, 標 為 異 說

是然考 文 字 之 異意 正 在 於 考 事 實 之 異, 則 者 事 雖 異 而 意實 同 也。 ,亦稱移勘。 釋文者, 釋 其 名

物 訓 計, 多斯之古 書。 時 代 相 近 者 罕 用, 自 爲 者 可謂 絕 無。 以 其 可 解, 不 煩 此 也。 注,屬於此者最多 ,書以之

之,然此實宋氏之病。又譯語有宜用之者,如遼金元史之國語解是也。其時代遠,所采者又多古書也。後世惟宋子京之唐書,文字僻澀,亦宜用 補 遺 有 出 於 自 爲 者 蕭 大 圜 等

定 榛蕪 爲 子注 是 也有他 人 為之者表 松之之注三國志劉 昭之 |續 {漢 是也考異出 於 自 為

昔 所 人 相 多 避 隱爲光 卽 存 正 明 文 中 也; 其 如 }史 上 有醴 記 大宛列傳 泉瑤 池今自 贊 -張騫使 八四本紀言 河 夏 之後 出 昆 也 命, 窮河 昆 命, 其 源, 高 恧 略本 可 二千五 }紀 所 謂 百 昆 餘 侖 里, 日 者 月

故言 九 州 山 尚書 近 之矣 至 }禹 本 紀 山 海 經所 有怪物 余不 敢 言之也。 是 其 例。 後 世 乃有 特

書 者, 司 馬 光 之通鑑考異, 其 最 著 者 也。 他 人 為 之 者 極 多。 史 部 考證之書悉屬此類考文 字 同

著 亦 祇 有他人 爲 之而多用之古 書近世之書, 則惟施之板本 同異傳寫 譌奪之間 耳以其文義

明, 材 料 存 者 倘 多, 不待 圓 晶 求之於 此 也。

自 注之求 文 字簡潔者乃文體使然與敍 事 之詳略無關係古 文字皆有自注此謂自注之例始

於漢書其實漢 書 乃其格 大 尚 未 淆 亂者 耳章句論。 撰

注 史 與 修史 異, 注古史與注今史尤 異史例貴盟 嚴, 史 注 貴 博, 注 古史者蒐采尤貴完備』 已見

]限 }評。 裴松 之、 劉 昭, 雖 爲 劉 氏 所 譏, 然 後 人 得 其 益實 不 少也。 叉 劉 氏 護 裴松 之『好 采 異 同,

不 加 刊 定, \_ 在 當時 自 爲 篤 論, 然 後 人讀 古 史, 則正 宜 多考 異 同少下論斷以古史所存已少;

代 叉 相 去 久 遠, 情 勢 迴 殊, 難 於 億 度; 貿 然 武 斷, 勢 必 繆 誤 也。 惟 在 裴 氏 當時情形 與 个大異, 所蒐 采

異 同, 斷 無 不 能 明 辨 其 得 失 者。 乃 考辨之 語, + 無 二; 勤 采 獲, 而甘苦不分自不 発 為 劉 氏 所

校 勘文 字, 在時代 相近之世亦為 徒勞然後人之讀古書, 則 往往 因此而得妙悟亦不能作

概 之 論 也。

此 篇 所 論有 宜 矯 正者 三端古 代 通 名 少 而 專 名 多, 後 世 則 通 名行而 專 名 廢此 由 後 人之思 想, 視

為 有進善, 於 籀 異 iffi 得 其同, 不 如 古 A 之拘 拘 於 形 迹 也。 如古義 歌謠 有 别, 而後 世 則 有 樂 無

通 稱 為 歌古 語 苑囿不 同, 丽 後 世 則 有 禽 無禽皆 名 爲 苑, 卽 其一 例。 崩薨卒、 不祿 等 别, 後 世 業 巴

無 之史家有作, 亦以今言述 古 事可 耳, 何 必 更 用 古 代之名且? 古 史 之 以薨卒別內外者, 亦 惟春秋

爲 然, 書 初 未 必爾史公之 書多本 舊記安知 -例書 卒非其所據者 如是乎又古人著書多直 錄

他 之 辭, 旣 不 加 以 改 削, 使 之 如 自 己 出, 亦 不 注 明 其 出 於 何 書, 書揚雄傳, 引雄自序之文, 而題之曰詳見予所撰章句論。間有不然者, 如 :漢

也一 。但此等甚少。 是以其時書 少人人 知之不 至 誤會 也,今則必 明, 徵其篇字 名卷第矣,理亦同此不明言,後乃漸著其 の書 班史

漢 事, 而 不 除 史記 沛漢之文: 襲 錄 陳涉 世 }家, 而 仍 其 -至今 血 食 二之 語, 卽 由 於 此。 此 自 古今 文

例 不 同, 未 可 以 後 世 之見訾議 古 人 也又 異 族荐 食 上 國, 實 與 同 族 割 據 者 殊科事 旣 不 同, 文宜 有

劉石等為 偽史未可厚非特十六國中亦 有仍 為 漢 族 者理宜加以分別方為盡善耳。

內篇

篇

#### 邑里第十九 評稱 0 謂

古 代 命 氏恆 因 封 土封土 旣 易氏族 卽 隨 之而 改。 故氏 族 可驗, 邑 里即無待具詳後世此例漸破, 則

不 、所居之地, 與五經諸子異例也東晉以還於,

舉其氏 重門 閥, 能知其 知 氏 族 公關係之重, 而 故 必備詳 不 知居 地關係之重途 其邑里此史記之文所 有詳其 郡 以 望忽其邑里者劉氏以『人無定

質, 因 地 而 化二一 語深 著 其 非, 可謂卓識。 惟門 閥 旣 爲當時所 重 即亦史氏所宜 詳兩者並著斯為

無憾亦不宜詳此 而略彼 也。

### 言語第二十

而其味淺,一也;古人重情感,後世重理智。文學動人之處讀後世文字,恆覺其不如古代之美者,其故有三:古人語簡 凡 事 用 則 進, 不 用 則 退古人重 口 舌故, 其言 一語較優 ,必在於情, 於 後 世; 世 二也;同一語也,已古者卽謂其文,猶語簡則含義多而其味深,語繁則含義少 重筆札故其文字較勝於古人;

之今 劣。若但就文字論,則說理之細乃驚其質,文質既異,雅俗斯殊 , 記事之詳, 古不逮今 ,亦云遠矣。 此 乃時 代為之無可如 何之事。

後 世 恆 以 古 人辭 令 之 美而 稱 古 書 文 字之工則誤 矣。 此 篇謂 古人文字之美由於語言可謂 卓

以 語 改 今 言, 所 以 不 可 者: -在 失 眞。 此 篇 所 謂 記 事 則 歸 附 五 經, 載 語 則 依 、憑三史將 使 春 秋

之 俗, 戰 或 之 風, 柯 兩 儀 而 並 存, 經 干 載 而 如 - , 無 以 -驗甿 俗之 遞 改, 知歲時之不 同 者 也。

在 割 以 古 語 敍 今 言終必 有 不 可 通之 處。 旣 務 以 放 古 爲 雅, 勢不得 不 删削事實以就 之。 此 篇 所

張 太 素、 郎 餘 令料 其 所 棄, 不 可 勝 紀 者 也。 惟 是 記 言 有 必 須 仍 其口 語, 以 存方言世語之真或, 顯

言 之人 之 性 格者 有 不 必 然者。 大 抵 後 世 社 會實 有 兩 種 言 語同時 並行。 之,稍分卽稍有之矣 。時 無

為 文言, 用 諸 筆 札, 爲 口 語, 宜 諸 唇吻。 兩 者 有 同 有 異。 其 異 處, 有可 對 翻者, 有不 可 對 翻 者可 對

宜 改 口 語 爲 文 言; 不 可 對 翻 者, 則 宜 仍 語 之 舊。 盖 口 語 之 性質 善變惟善變故能盡萬 物 之

文 之 性 質 不 變, 變非 甚萬 緩不 ,非謂竟不變。 也, 0 故 其 惟 不 變故 能 節 制 口語, 不 使 絕 塵 而 馳; 使 今 古 之

相 聯 絡 叉 口 語 失 之 鄙 俗 之處 文 言 能 救 藥 之, 此 等 處, 番羽 口 語 爲 文言, 可 使 器 俗 之 情 形, 依

如 見 而 穢 惡之 威 觸, 業已 不 存。 此 文言所以 興 口 語 並行 而不 容廢也然此 皆唐宋以後散文既

而 後能然若前 此塗澤模放之文則直是般演古人之言語耳, 幾無以達人之意此劉氏所以力 詆

之也。

明乎此則可 知唐宋以後散文之所由與矣變浮靡為雅正南, 北 朝來久有此論然其事卒至 唐 之

韓柳輩而後大成者前此矯浮靡之弊之人仍是般演古人之 不過所般演者不同而已如蘇 綽

之擬大誥是也直至韓 柳輩出用古文之義法以運今人之語 言; 其法雖古其詞則新今人之意,

此乃無不能達矣此其文所以為後世所不能廢也。

因 求文字之雅而割棄事實文人往往不免如吳擊 甫 與人書 謂: 『後漢 書所載羣盜之名銅馬,大

五校,檀鄉,五幡,五樓,富平,獲素等。,重連,鐵脛,大搶,尤來,上江,青犢, 殊為不雅使史公遇此, 必 别 有 法以處之。而 不 知史公之

文實當時最通俗之文也吳氏處史法及文字義法大明之世, 而尚不免此論文人意見之錮敞可

勝歎哉!

浮詞第二十一

此 篇 戒 敍 事 時 羼 入主 觀 之 語, 以 致 失 眞 也。 敍 事 不 मा 羼 入 議 論, 人 倘 易 知; 乃 至 詞 氣 未 竟 之 時,

-語 以 足 之, 而 亦 有 關 出 入, 則 知 者 甚 鮮; 劉 氏 此 論, 可 謂 入 微矣惟其 議 古 八亦有 失 當 處, 如 賢,

愈 也。 -趙 鞅 諸 子,無 恤 最 賢, 但 謂 其 勝於 餘子; 蕭 何 知韓 信 賢, 亦 謂 其過 於 常 耳。

賢 字 非 專 指 德 行, 才 優 於 A, 亦賢 也。 劉 氏 不 知 訓 計, 而 妄 加 抨 擊, 誤 矣。 又酷 }吏 }(專 謂: -嚴 延 年 精 悍

敏 捷, 雖 子貢 、冉有不 能 絕, 此 子貢 冉 有, 不 過 長 於 政事 之代 名語言 自 有此 例, 如 辩 擬 蘇 張, 勇 作

賁 育 等 皆 是 也。 劉 氏 不 知 文 例, m 妄 加 抨 擊 又 誤 矣。 要之: 劉 氏 論事, 長 在. 精覈; 丽 其 短 處, 則 失之 拘

泥 武 斷, 與 王 充 論 }衡, 殊 相 類 也能謹守條例是其長 ,以繩墨人,是其短;實未通天然之條例 0 9

敍 事 所 最 忌 者, 爲 增 益 其 所 本 無, 如 高 士傳 之 論 是 也。 若 |魏|| 稱以 鳥 名官而 日 好 尚淳 樸, 遠 師

少 皞 之 類, 人 人 知 爲 浮 詞, 决 不 致 誤, 以 為 事 實 文 字 雖 劣治 害 轉 淺。

凡 敍 事 欲 求 其 簡, 往 往 舍 有 形 之 事 實, 而 作一 總括之語又有 既敍事實復作一總括之語以示

者往往易犯此篇所指之弊不可不察。

敍事第二十二

內篇

此 篇 論 史 家 敍 事 之文簡 要、 |晦 兩 節 極 精, 妄 飾 所 謎 亦 是, 興言語 (篇 叁看。

{左 氏、 史漢 史 等 書。 係哀輯舊 文非 出 自 作; 其 所 裒 輯, 亦 非 出 人之手事極易 見然昔人於 此, 多 見

之 未 如 此 篇 謎 史記 自 周 以 往 言 皆 闊 略 左 氏 當 Ŧ 道 大壤, 無 復 美鮮, 皆 坐 此 弊。 由 其 時 讀

之 體 未 精 也。

者 簡 牘 用 少。 事 皆 + 口 相 傳, 口 傳 最 易 失 真, 故 古 史 所 記 之 事, 多不 審 語參看申左篇 然 於 文 字

美, 卻 大 有 裨。 盖 事 經 輾 轉 傳 述, 自 能 將 其 無 味 之 處 洮 汰, 有精 采, 有 趣 味之 處 增 加其失真 。亦 义 能 造

出 極 精 要之 語, 如 ][隱 }晦 節 所 舉 -晉 國之 滥, 逃 奔 於 秦 等 是 也此 乃 所 據 如 此, 非 關 筆 札 功,

然 於 此, 卻 可 悟 敍 事 之 法。 蓋 事 固 有 其 緊 要 關 鍵; 而 敍 此 緊 要 關 鍵之 語 又自 有 見而讀者 簡 而 且 該, 晦 而 愈

歷 其 者, 境 矣或諸文字不能悟,可借經於言語以明之 事 丽 2 已。不獨敘事然, 即,論其 事述 說一 理事 亦, 然,中必有數緊要處,

明

敍

時

荷

能

得

此

一緊要關

鍵,

而又

得

此

等

佳

語

以

述之自

能使

其

事

精

神

畢

亦

如

身

緊訊要明 文貴簡簡之道在省字又在 ? 白 **既認定此數處爲緊要** 。既觀諸 省 句誠然然 口人 , , 當以何辭達之邪?於語言既明當驗諸已,觀想我述一事,論 如 所譏公羊漢書, 則 當 ,一乃事 時口語, 即,本說 此一以理 如是古人本言語以為 之觀文字,必有於 所, 得我 爲 文,

不 甚 容 遠文之與 致 譏 也惟 以 口 語 此 護古人 相去 過 遠 則 者往: 非, 以 往 此 一誦之不 爲 行 也。 文 能成 修解 聲。 之 讀 法 書 仍 非 但目治, 所 妨音調之圓昔之所謂「練 當 致謹 實亦一面 者過求簡練必與 默誦之不能 口 成 相

也。

不

徒

有詩

屈

之

病,

幷

足

使

意義

因

之

而

晦

故

文

字之簡當

不

不

傷

氣

IC.

則

所

名之 }妄 專 含 此。 目 之 以 }飾 問 用 初, 義, 鼎、 長 此 義則雖 節, 長 本 已 鯨, 譏 與 指一事一物非 **煎京**, 漢 殊 亦 其 其 非 初 不 人 實 達 人 造 稱 以皇帝 之時 指 於 帝 其事 文 室 後 例。 不 為 文 自 乃 同 其 王 號仍 字之 矣。 室, 卽 物, 但 此 目 如 不妨以一 用, 諸 為 Ŧ. 1 事 字 端 覬 E 一物 覦 為 在 本 引伸引, 王室 諸 之 為 所涵 侯, 名, 有 稱 天下 以 猛 之矣諸 之 伸 惡 及 義 之嗣, 者之 之 短 之一 稱, 書 侯 猶 稱, 多 小 端, 今 以 說, 旣 字久為三等之爵 為 專 而 指之名易為 論 引 有 天下之 根 逆 而 本之 伸 臣 之故 則 計, 稱, 呼 統類之語。 耳。 則 卽 爲 問鼎, 之連 涵有天下之 至 日 此, 釜 底 則 稱 稱, 此 此 抽 理 巨 寇 薪; 亦 由 名 義,

暴 爲 篤 之 形, 之、 則 日 稱, 刀 頭 頗, 舐 頭 血也。 偏 也, 文 字中 而 以為 此 等 不全 處, 之義, 不可 設皆 枚 舉複 拨 引本 語 如 是單 義以相詰難, 文 亦然如『篤馬行 更何 一字之可用邪? 遲 也,

而

狀

由

內

以

凶

### 史

### 品 藻第二十二

褒 善 貶 惡, 誠亦 史家所重然 人 之善 惡, 論 定 極 難, 亦 有 奇 節 懿 行衆所共知不煩陳論, 而 轉 論 列 其

褊 湍 者; 如 洩 冶 正 諫 而 死, Mi 左 氏載 孔 子之 辭, 護 其 **31.** 辟 以 召 禍。 於夏姬,魯惠其和服,以戲語朝。這宣公九年。『陳靈公與孔寧,儀行 洩父 冶通

請練 2: 公卿宣淫, **遂殺洩治** 。孔子曰:詩云:民之多辟,,且聞不合;君其納之。公曰 無自立辟 ,矣 其。 **洩冶之謂乎?** 公告二子,二子 **豈謂** 正諫不足 取? 以

其 爲 人 所 共 知, 無 煩 陳 論 故 也。 以 此 知 論 人 固 難,論 古 論 之當 否 亦 不 易。 如 此 篇 詆 秋 胡

至 目 爲 区 險之 頑 人, 強 梁之 悍婦, 實 為 過 當。 孔子 日: -不 得 中 行而與之必也 狂狷乎』凡 奇 節 懿

行, 足使 貪 廉儒 立 者, 無 不 自 意 氣 激 昂 中 來; 其 勝 於 貌 中 庸 而 實 鄉 愿 者多 矣『奮乎 百 世 之 百

世 之 下聞 者 莫 不 與 起 也。 5 列 而 傳 之, 正 有 激 濁 揚 清 之 效, 而 劉 氏 痛 詆 之此非 子政 之 失, 而 劉 氏

自 失 之也。 义 如 古今人 |表, 所 據 以 爲 甲 Z 者, 今 旣 不 可 得 見; 缺 有 閒 矣, 作 此表 者所 見古

亦 人極宜審愼此篇所論實 多 後 人所 不 知 又安得 不 未為平 守 存 疑 之 允 義, 也以此篇與鑒識,探頤兩篇同 mi 遽 謎 其 評 論之 當 乎? 自看 蹈,之便 舉 此 0 知 兩端, 劉 餘可 類推要之褒貶

叉 近 人多謂 史家 不 宜以彰善癉惡為宗旨但當記述事 實悉得 其 **真以詔後人耳此固** 然, 然 因 欲

彰善癉 惡 故, 而所記之事遂偏於可為 法戒者幾 於 勸 善懲惡之 則 誠 失 作史之意若其 不 然, 則

雖 而 未嘗 以己意揚摧是非示後人以去就固亦未為失當 強 人人以必從也彰善癉惡誠非史家本旨亦不失為 也何者事實具 作史之 在所論而 誤固與人人以 一義, 但惡 以此 害事實耳, 共 見,

於事, 文何病焉?

# 直言第二十四

筆 史 直 至 事 見誅不聞以曲辭獲罪。 舍 刚 貴 正之徒則史事之糾紛 真而取偽此亦無可如何之事 乎得實, 而 欲求得實其事 春秋以降大抵皆然此 彌多而後人欲觀信史亦愈難矣。 極 也乃至事實具 難, 求 其 實 而不 在, 則記載之所 得, 此 力亦 無可 然詐 非不及徒以 如 何 以多誣而考證之所以必不容已 偽日啓淳! 之事 也真偽 徇 楼日漓 『 私 並 畏 陳, 禍 之 識 惟 故, 有 甘為 不 聞 以 及, 直 惡 遂

也。

內 篇

大 抵 記載之 誣 妄 者, 後人 皆可考 證 而 得其 眞, 以 史 事 面 面 相 關, 能偽 一事必不能 舉 其 相 關 之. 事

而 盡僞之 也。然 則虛美者美究不可 虚; 掩惡 者惡 亦 不 能 掩; 徒 使後 倆 而 亦 洞 燭

之又添一笑柄 耳。 不亦心勞日拙 乎? 然 雖如 是, 而 眞 是 非之 爲 其 所 淆 亂 者, 亦必 歷 若 干 時; 丽 後

考證之勞因此而徒費者亦不知其幾許矣此則 仗氣直 書, 不 畏 強禦 者所以究 為可貴 也。

## 曲筆第二十五

推 論 史 事 極 難, 有 知其記載之誣而, 有 相 反之記 載, 傳 說, 足 以 證 明 之 者如司 馬 宣王 - 列營渭 曲,

屈武 侯, 雖陳王 杜口, |陸 機晉史且為 虚 張 拒葛之 鋒, 然 有 死 諸 葛 走 生 一仲達之言 已足為 葛 優 於 馬

之證, 更得蜀老之說以參之而晉 人記 載之誣不待言 而自 見 矣然 誣 罔之記載不能 皆有此 等 相

反之 證 據以 折 之。至 如 劉聖公年代久 遠, 口 傳 其 事 者, 旣 巴 無 聞; 其 形 諸 記 載 者, 叉 以 炎 祚 靈 長, 簡

改; 而誣罔之語遂無所據以折之 矣然史以 求 直為 尙, 明 知 其 沙 罔 者不能 以 無反證, 故 而 遂

聽 之則據理而推之法尚焉如此篇以聖公身在微賤已能, 客 報 讎避難綠林號為豪傑決 其 無

責 爲 人 主, 南 面 寸. 朝, 羞 愧 流 汗, 刮 目 不 敢 視 之 理 是 也。 此 法 用 之宜極矜愼以人之行為非 如 他 物

之 足 以 扛 測, 前 九 鼎, 後 易 愐 節; 忽 有 焉 所 見 棄, 弱 有 於 所 病 蔽, 夫; 謀 而 改 足 其 以 常 奪 度 Ξ 者, 軍, 皆 而 非 遽 爾 無 之 見 也。 欺 於童 然人之行為究非全不 豎苟能決 其非別有原因, 可 測, 如謂 卽 可 力

斷 其 爲 必 無 此 事。 故 此 法 用 之 雖宜 慎, 而 亦 非 竟 不 可 用 也。

大 抵 載 籍 完 備 之 世, 事 之 記 載 誣 罔, 皆 可 從 他 方 面 求 得 相 反 之證 據以折之載籍 闕略 之 世 則

不 萬 章上 篇 論 史 事 幾 皆 據 理 而 推, 近 人 頗 不 然 之, 然 須 知 當時記載闕略實有不得 不 爾

之 勢 也。 論百里奚證 處 以, 其孟 知子 · 虞公之不一 ल्या 諫如 而去之間 秦: ,或 年謂 ·已七十,而是 決癰 不, 至食牛以干主,亦非全不據事而孟子謂孔子於衞主顏讎由是 實也 0 0

史 家 記 載, 多 有 冰 罔 非 必 不 知 其 业 也; 信 史 旣 巴 無 存, 史 事 又不可 闕, 則 不 得 不 據 其 現 存 者 mi 姑

之。 不 明 言 其 巡 罔 者, 意 亦 以 為 此 事 之 誣 罔, 昭 然 可 見, 讀 者 當自知之無待於言耳然究以明 言

之 爲 善, 如 (金 )史 海 {陵 }紀 盡 載 其 淫 亂 之 事, 而 叉 明 言 其 爲 世 宗 時 誣 罔 之解 是 也。

謂 陳 以 父 辱 受 髡 謗 議 蜀 漢 此 言 亦 頗 失 實。 黄 氣 見 於 秭 等, 未必定出史官不置史官亦 非

何 足為 謗? 晉 書壽傳, 謂壽以 父 受 髡, 因 訾諸葛 亮 將 略 非 今讀三國 志亮傳曰『然連年動衆,

M

四

24

史

通

秤

未 能 成 功蓋 應變 將 略非其所長歟』 及 以亮所敵 對 者為司 馬 宣王故有此不得已之解然猶 加

盖 字, 以 爲 疑解 也。 其 上諸葛 氏 集 }表 日: 然 亮才 於 治 戎 爲 長, 奇 謀 爲 短; 理民 之幹優於 將 略; 而

所 與 對 敵, 或直 A 傑; 加 衆 寡 不侔, 攻守異 體, 故 雖 連 年 動 衆, 未 能 有 克昔蕭何薦韓信管仲 舉王 子

城 父皆: 付 己之 長, 未 能 兼 有故 也亮之器 能 政 理, 抑 亦 管 蕭之 亞 匹 也而時之名將無城 父 韓

使 功 業陵 遲, 大義 不 及邪? 蓋 天 命有 歸, 不 可 以 智 力 爭 也。 \_ 以時無 名將 爲 問, 而以天命 有 歸 為

則 大 義之不 及非 由 將 略之未優可 知; 凡 諸 貶損 之詞, 悉 非 由 衷 30 明 矣此外全傳之文無不

推

挹 備 至。 謗議 之云, 寧非 夢 囈? 劉 氏讀 書, 最 爲 精 覈, 於 此 顧 未 見 及, 信 乎 論 古 之難 也。

後 世 直 道陵 夷子孫 恆 欲虛美 其 祖 父史家不 察, 據 以 成 書, 於 求信為累甚大趙宋一史此弊 尤

試 讀 岳飛傳, 便 可 知 之。 陳慥傳 直 錄 蘇 献之方山子傳 尤可發噱此乃贈序之流豈可據以作 史

曰:『蘇軾之方山子傳云爾。』庶乎其可。如欲錄之,則當用漢書揚雄傳之例,注二語

此 篇 所論極精惟有 兩端非是一劉氏譽左成癖其實左氏所載, 未必盡信詳見申左篇評又一虞

材, |舜 將無幾矣史公時代相去久遠所據史料又多佚亡去取之意 見 阨匿空 而出宣尼既 殂, 門 人 推奉有若古人傳 說, 大抵 如 此, 如何實已無可考見妄加推測, 以 爲 不 足信而藥之古史之所取

總

難得當不如置之不論不議之列食肉不食馬肝未為 不 知味也。

# 探頤第二十七

欲 評一 書, 必先知其書之體 例; 然古書體例多不自言貴, 在 讀 求而得之求得一書之體例必須

通 觀 全 局虛心 推 校妄為穿鑿無當也此篇所 畿 孫盛之論 左氏、 漢紀葛洪之論史記即犯此病, 此

病 明人最多由其讀書不講義 例而好為 新奇之論 也。

#### 模 擬第二十八

文辭 宜據事理所謂, 協諸義而協則禮之所無可 以義起」 者, 行文之道亦然也然世多好模擬

內 篇

四五

評

古 人, 而 不 求 其 所 以 然 之 故, 此 則 劉 氏 所 謎 貌 同 心 異 者 矣。 大 抵 放古不襲形迹實至韓 柳 而 後 能

然, 朝 人 之 擬 古, 則 專 襲 其 形 迹 者, 故 劉 氏 深 謎 之 也。 參 看 言 語 篇評。 ,轉喜效五經,即模古史文近已而事相類,而· 但自取晉 形以 迹降

證之

此 篇 所 護, 又可 分 爲 二科 模 擬 古 人 之 書 法 师 失 之 者: 如 譙 周 古史 考書李斯之 死 日: 秦 殺 其

大 夫。 吳 均 |齊 春 }秋 每 書 災 變 亦 曰: -何 以 書? 記 異 也 6 是 也。 為模擬古人之文字而失之者 如

寶 }晉 |紀之 -吳 國 旣 滅, 江 外 忘 亡 是 也。

浦 氏 曰: -左 氏 敍 -人, 名 字 封諡 錯 出, 讀 者 苦 之。 必 斟 牂 產 僑 為 挺, 竊 謂 非 是。案 此 蓋 左 氏 之

作, 由 於 裒 集舊 文。 其 敍 事 之 僻, 初 不 出 人 之 手昔 人 於 文 字 不 甚 注 意故未曾刊 改使 歸 律

免 也。 貌 此 同 雖 心 在 異 當 之 時 譏 爲 矣。 人 惟 A 左 所 氏 知, 敍 不 事, 爲 簡 大 害, 而 目 然 明, 究 關劉 系 略氏, 所 占 A 事謂 之 甚: 昭文 疏, 井 0雖 此 誠 师 有 欲 效之, 獨 絕古今者奉爲史家文字之 誠 可 謂 譽左 成 癖, 抑 亦 不

準 的, 誠 不 誣 也。

1 敍 事 篇 評 云: 7 口 傳 最 易 便事 實 失 異然於 文字之美卻, 大 有 裨, 以 事經輾轉傳述自能將無味處

前 挑 說 汰, 之證。 有精 此等處, 采有 趣 味處 文人 握管 增加; 效 又能造出極 為之亦或得其近似然, 精 要之語 故 也。 終 不 此 如 篇 口 相傳述 所稱舟中之指可 者 之有神 釆 掬 等語亦可 矣。此 亦一 爲

之智不敵多人之一端也。

# 書事第二十九

此 篇 論史家去取之法 也史文 無論 如何詳贍斷不能將所有之事, 悉數 網 羅則必有所去取; 去 取

必 有 標 準, 此 篇 所 舉 荀 悦 干寶之論, 及 劉 氏 所 廣 三 科皆 其 標 準 也。 此等 標 準, 世 而 異, 難 以今 人

之 見, 評議 古 人。 若以昔時 眼 光 觀 之則本篇所論, 大抵可云 得當 惟藩牧朝貢官吏遷 黜, 足資 考 核

處 甚 多書之本紀或病繁 蕪,舉 - 删之亦傷 闕 略是宜 用 旁行 斜 上之 法, 作 表 以 備 檢 查, 往 史 固

有 行 之 者 矣。 大抵 劉 氏 之 時考證. 之學未盛, 故 劉 氏所 論多 祇 求 史 例之 :建嚴而不甚知零星事 實

之可貴也郎其一端。

去 取 標 準, 既隨 世而 異, 則 作 史 者, 無論 如 何 盡心樹 酌, 亦決 無以 壓 後人之 望然則 如之何 而可 乎?

內篇

史

于 意 莫 如史 成之後仍保存其長編長編者舉所有事實悉數 網羅無或遺棄者也則後人去取 標

準 設或有異前人更事蒐羅不忠無所取材矣卽去 取 標準 不異而編纂之際百密必不免一疏存,

其 長編亦合考證者得所藉手也然。後人校勘此書 ,可省無限氣力 。者亦

### 物第二十

此 篇亦論史文 去取者除古書去今已遠去取之意不可知不容妄論外,傳,仲 山甫列傳 自 餘

所 論, 多中 肯綮, 論史 例 者, 所宜 熟 復 也。

史之 責, 祇在 記 往事 以治後人懲惡勸善實非所重即謂懲勸有關史職而爲法爲戒輕重亦均本

篇之論意似側重於勸善亦一蔽 也。

## 才第三十一

此 篇亦攻六朝華靡之文不可以作史也唐時史館多取文人劉氏目擊其弊故不覺其言之之激,

#### 序 傳第二十二

書之有 序其義有二一 曰: 序 者, 也 所 以 助 讀 者使 易 得 其端 緒 也一曰序者次也所以明 篇 次 先

後 之 義 也史記之自敍漢 書之敍 }傳, 旣 述 作書之由, 復 逐篇為 之 敍 列可, 謂 兼 此二義夫 欲 深 明

者, 必 先知 其 書 之何 以 作及 其 書 之 如 何 作; 而 欲 知 其 書之何 以 作 如何 作則必不容 不 知 作

之人孟 子曰: -7 誦 其詩讀其書, 不知 其 人 可 平? 是以 論 其 世 也。 此後之人所以於古之著書 者, 必

詳 考 其 身 世, 或 爲 之傳 記, 或為 之 年譜 也。 V 之知 我, 必 不 如 我 自 知 之真亦 斷 不 如 我 自 知 之 悉,

則 欲舉 我 爲何 如 ٨ 以告讀 者, 誠莫如 我自爲之之得 矣; 此序傳 之所由興不過以完其書序之責,

初 非 欲 自 表 暴 也; 古 重 氏 族, 叉 其 事 業 多 世 代 相 承 故 其 自序, 必 上溯 祖 考甚者 極之 得 姓 受 氏 之

初, 亦 其 時 自敍之 義當 爾, 非 荷 自誇其 先 世 也代爲限。 本篇護班 氏溯 敘傳,遠逾漢代,似非也。 一可以甚遠,初不必以其書之年若 其 情

形 E 興 古 異 而 猶 模擬古人之形迹侈述先 世實則 所記 者 乃 不 知 誰何之人又屑屑自表暴而其

所

述 者亦皆 無足重 輕之事則誠 有 如 劉氏之所 護者 矣然後 人蹈 此失者頗多皆由不知古人文,

字之 所以然, 而妄模擬其 形迹也正, 謂 貌 同 而心異 者 也。

劉氏所

自 敍貴 於眞實既不宜妄益所長亦不宜自諱其 短衛粥誠為 醜行文過尤為小人矣相如自序不

諱 竊 妻, JE. 古 人質直之處王充敍其先世語皆真 質但謂任何 氣 不 揆於 人並無為 州 間 所 鄙 其

頑、 舜神縣惡禹聖乃設難以『宗祖無淑懿之基文墨無篇籍 之遺雖著鴻麗之論無所 稟階終

不 爲 高, 而答以『士貴孤與物貴 獨產』推 論 及此, 非以舜禹自方瞽縣目其先世也『細族 孤

』寧必自諱亦豈容終諱劉氏所論亦似有誤會。

煩省第二十二

史卷帙 少後史卷帙 繁自由材料 有多少不關書之優劣才之工拙也令升世偉之言殊為未達,

劉氏 所辨, 極 其焦 快。

史 文煩省究竟如何方為得宜直是無從對答此由向 者每欲斷代勒成一史既以存先朝之事

五〇

又 以 備學 者之論 讀兩事 井為 談, 故 有 此 難 題 也。其 實 存 先 代 事 迹, 典 備 學 者 誦讀, 自 係 兩事。 存

先 代 之 事 迹自以 完備 爲 貴。 備學 者 之誦 讀, 則隨 各人資 性 之 不 同, 或 詳或 略可 由 學 者 撰 述, 聽

自 擇 也。 故 知 作史可仍存 其長編而史文難于割棄之憂解; 知誦 習 不必專於一書而史文動 憂汗

漫 之 難 除。

#### 雜 述第二十 四

此 篇 乃 劉氏 所謂 非 IE 史 者 也; 合此 篇及六家篇觀之可 見 劉 氏 史 書分類之 法。

記 正 史 錄 與 以 非正 供 後 人之取 史其別有二一 材此篇所謂 以所記 者写為削 有 無 以 關 為 係別 圓 别。 之說詳六家篇 蓋 凡 編 纂 成 書 |評; 者, 必 則 有 一定 視 其 之範 曾 否 圍於 編 纂 其 成 所 書, 定 抑 範 但

圍 必曾 盡 力 蒐輯, 故可 信其 較為完備否則 有『丘 山 是 棄」者 矣。 此偏記 小錄 等 書,所 以 所 記

雖 興 正 史 同 而 不 容 視 爲 IE. 史 也。 叉 凡編 纂 成 書 者, 於 其 所 取 材 料, 必 曾 加 以 考 核, 故 可 信 其 較 爲

確 否則 有 苟 載傳聞而無銓 擇」者 矣此則逸事一 流, 所以 雖 可 補 正史之遺而亦不容 視 為

內 篇

E 史 也。 此 兩 端, 凡 編 纂 成 書 者, 固 未 必 能皆 盡 此 責, 然 其 用 意 則 固 如 此, 故以 體 例 論, E 史 與 非 正

史, 終 有 晶 别 也。 載世 二史劄記序曰:『 其間 所有 棄稗 而來不 取說, 與正史 難歧 以互 徵者 信, 之處。 今反據以駁正 不敢遽詫爲得間。 蓋 史,不免治譏有識一代修史時,此等 ○記

警 是 以 此 ;編多 考之未精者。其足正正史之處甚多。就正史紀傳表志,參互勘校』云云, 要當隨事考核的 ,稗以乘 定脞 信說 否,不容據其體 的所未見者; 又有 之有輪 也見 。而

讀 史 必 求 原 文, 編 纂 而 成 之 史, 必 較 其 所 取 材 者 爲 後 起, 然 世 之所 取, 顧 在 此 面 不 在 彼, 以 此 也。

惟 此 7 者 之 界, 初 非 定 不 移 關 係 之 有 無 大 小, 隨 時 代 而 所 見 不 同。 有昔 人視 爲 無 足 重 輕, 而

則 覺 其 極 可 珍貴 者, 昔 惟 視 為 無 足 重 輕, 故 聽 其 佚 亡, 不 加 記 述。 其材 料 遂 如 東 雲 鱗, 西 雲 爪,

散 見 各 處, 有 如 劉 氏 所 云: 9 言 皆瑣 碎, 事 皆 藂 殘 \_ 者, 若 能 加 意蒐 輯, 網羅 貫 印即可 成 有 條 理 統

系之 書; 條 理 統 系 具, 而 其 關 係 自 見 矣。 凡 昔 日 所 無, 今 視 為 有 關 係 而新作之史皆當 屬 此 類; 故

自 非 IE 史 而 入 於 IE 史 者, 今後 必 將 日 出 不 窮 也。

郡 应 書 地 里 書, 卽 後 世 方 志 之 原 也。 此 類 書 之 長 處, 在 其 記 載 之 詳, 其 短 處, 則 在 偏 美 其 本 地, 又

傳 故 諸 各 地 委 巷, 方 之志乘將來必於 用 爲 故 實, 方 志 之不 史籍 可 大 盡 有 為 稗 信 益 史, 也。 卽 叉中 由 於 亟 此。 疆 然 域 史 廣 材 富足究為美事, 大五方風氣不齊一區域之中其情, 亦 視 用之者 何 如 耳。

狀 往 往 與他 區 域大 異得 此類 書即可 見一 圌 域 進 化之迹此亦國 史所不能詳 也。 史不宜作,乃就

之政治言

家 史材 料, 有出於方志 及國史之外者亦為, 可 寶,但 亦 病 其 不 眞 實 耳是亦宜善用 之

都 邑簿 不 徒 可 見一地 方之社 會情形 并可 見 其 物 產 及 建 築物 等情狀最為 可貴劉 氏以繁蕪 也。 爲

病, 以今日之眼光觀之則正取其多多益善耳此等材料亦為 志所兼該方志之係於國 史 誠 大

矣 哉!

所 論瑣言之失乃魏晉以後風氣如此讀抱朴 子疾恣篇可見。

職 第二十五

史 職 有二一 修 前 代 之 史如今清史館是 也; 記 當 代 之 事, 如 今 國 史 館 是 也。前 代 之 史, 南 北 朝

以 前, 皆 成 於一手至唐始 設 局集衆爲之後遂 沿為 常 例 正史篇。 昔 時論 議, 大抵 左 袒 私 修, 此

篇 『古來賢儁立言垂後何必身居廨宇跡參僚屬』亦主張 私修者 也論學識之相宜及能

內 篇

五四

心 任 事, 以及 宗旨 一貫, 事 實 不 易坻 悟自 以 私 修 爲 勝, 惟史 料 至 後世而愈繁史之重客觀, **孙至** 後

世 mi 愈 甚編纂成書既 非 獨 力所及; 蒐材料, 尤非 私 家所 能; 集衆 為之佐以國力亦誠有所不得 巴

也。 然 衆 手 所 修, 總 不 過 排 纂事實 而 止, 正 章實齋 所 謂 比 次之 業不乏語於著述者今後 最 好 但

以 此 等書 保 存 史材, 至於供學 子閱讀及名家自 述, 見之 書, 則 聽諸學人之自撰範圍廣狹, 卷

帙 多 少, 皆 不 必 拘, 史,或欲包括各種門類不必如向者拘定,每朝 庶 幾 離 之 兩 美 耳。

國 設 立 史 館, 以 記 當時 之事, 亦 崻 沿 之自古, 其 實 以 後 世 疆 域 之大人事之繁斷非設一官焉所

能 有 濟 也。 章 實 齋 欲 以 方 志 爲 國 史 儲 材, 刊 謂 特 識, 然 此 亦章 氏 時情勢如 此若在今日則幷非一

縣 設 . 志 科, 所 能 盡 共責· 矣要 其 由 分 而 合, 多 儲 材料, 以備 取裁, 其意 則仍可師也。 種報紙分別保存在今日,如將各

敍第二十六

則,

各種事業,皆日新月異,并可隨業以儲史材亦為豫儲材料之一法。又昔時儲備,僅以地

也分

0 ,

此 篇不 遠述先世無叙傳篇所譏 之弊自敍亦 極 質 在。

史 也 者, 終 古 在 改 作 之 中 者 也。 蓋 無 論 如 何 詳 贍 之 史, 决 不 能 舉 宇 宙 間 事備 載 無遺而字 宙 間 事,

其 有 關 係 當 研 究 也, 實 無 遠 近, 大 小 若 人所強立之名。 特 人 不 能 盡 知, 當 某一時, 則 覺 某 \_ 類

關 係 較重, 而 研 究 者 遂 羣 趨 於 此 途耳; 然 則 非 事 有 有 關 係 無 關 係, 其 關 係 有 大有小乃人 於 事 之

關 係, 有 時 知 之, 有時 不 知; 有 時 知 之 明, 有 時 知 之 昧 耳。 惟 人 於 事 之關 係, 所 威 時有變 遷, 故 於 舊 有

之 史, 時 時 覺 其 不 適 於 用, 覺 其 不 適 於 用, 卽 須 改 作 矣。 人 之 見 解, 非 旦夕可 變, 故史 之 需 改 作, 亦 每

閱 數 百 年 而 後 有 此 趨向。 而 大 史 學 家 遂 應 連 而生 焉。 中 國 論 作 史之法有特 見者當推開 劉 知 幾、 鄭

漁 仲 章 實 齋 Ξ 人, 世 皆 怪 此 等 人 才 之 少, 不 知 此 等 人, 必 直 史 學 趨 向 大 變 之 時 丽 後 生, 其 勢 不 能

多 也。 若 夫 宗 旨 無 甚 特 異, 但 循 前 A 成 例, 隨 事 襞 績 補 苴, 此 等 人 則固不少矣此篇欲自 班 馬 以

降, 諸 史 之 書, 普 加 厘 革, 卽 可 見 其 見 解 有 迴 然 特 異 於 人 者 在 也。

此 篇 所 記 徐 堅 等 七 人, 其 懐 抱 皆 與 劉 氏 相 似 者 也。 可 見 當 時 具 劉 氏一類 之 思 想者實不 乏 人; 此

亦 無 論 何 種 思 想皆 系 如 此, 特 其 說 有傳有 不 傳, 其 人 有 著 有 著 耳此以見一思想之 興必其 時

所 成 也。

內

此篇所舉七人新舊唐書皆有傳吳謙光其初名。史從宜與劉氏本傳合看。

五六

## 史官建置第

四庫提要云『外篇之文或與內篇重出又或牴牾觀開卷六家篇首稱自古帝王文籍外篇言之

備矣是先有外篇乃擷其精華以成內篇故删除 有所 未盡也。 <u>\_\_\_</u> 案外篇之文惟雜說最爲零 與

篇 相涉處亦最多其餘亦皆自成首尾無以斷其為內篇稿 有內篇乃擷其精華以成外篇邪本觀本篇論蜀漢置史官事曰『 别

有曲筆篇言之詳矣。 史之作不盡 由於史官十口流傳, 則 明成於內篇曲筆之後又安得謂 私家記述皆與有力焉然保 先 存材料之多而且確究以史官為最,

故 論史之所 由成者, 必以史官居首焉。

之始蓋專司以文字記事古者事簡須以文字記之之事尤少司其事者蓋一夔已足卽或分屬

諸 兩 漸 三 人, 分 設 亦 者 無 也分職 庸 多 77. 名 而 目, 後長 古 官 書 盖 於 稱 史 官 太 史, 多 亦 但 單 稱 稱 史, 史禮 蓋 由 記 此。 禮 至 運 ~周 禮記 王前 所載諸 巫 而 史之名, 後 史卜筮 則 瞽 史 侑, 職 档 日

在 左 右。 禮 記 保 曰: -明 堂 之位 日: 篤 仁 而 好 學, 多 聞 mi 道愼, 天子 疑 則問, 應 而 不 窮 者 謂

一大 }戴 }傅

之道; 道者, 道 天下 以 道 者 也, 常 TE 於 前, 是 周 公 也; 誠 立 而 敢 斷, 輔 善 而 相 義 者謂之充充者充 天 子

之 志 者 也, 常 立 於 左是大 公 也。 潔 廉 而 切 直, E 過 而 諫 邪 者, 謂 之 弼; 啊 者, 丽 天子 之 過 者 也, 常 立 於

右, 是 召 公 也: 博 聞 而 彊 記, 接 給 而 善 對 者, 謂之 承; 承 者, 承 天子之 遺 忘 者 也常立 於後, 是史佚 也。

之 者 大 所 本 蓋 制 同。 曰: 承 7 大 即 史 **|禮** 典禮, ]運 所 謂 執 簡 後 史 記, 奉諱 也。 **畜藏則智,** 惡。 以 周官玉 博左聞聖 憂, 記鄉 藻所 正其事, 載 史 而亦正皮職。人 職 考之典 也多所 禮, 諸 此 職 史 蓋 通 卽 職, 執 後 簡 來

記 屬 左 右 史, 奉諱 惡 屬 小 史, 而 {王 }制 幷 屬 諸 大史者屬 官 所 爲, 固 皆 統 於 其 長此 大史之所 以 稱

亦 其 所 以 得 專 史 之 名 也。 玉 /藻 所記, 亦 王 居 明 堂 之 禮, 則 左 右 史 分 設 頗 早; 右史,則不足信。詳見惟以倉頡狙誦爲黃帝之 予左

治官 府; -以 八 則 治 都 鄙; 而 太史之職 掌建 鄙之六 典, 以逆邦國之治』 「掌 法 以 逆

遷中

考國

。文

至

小

史

內

史

外

史

等,則

其

分設

當

較晚,

周官

太

宰:

-

掌

建

邦

之六典以

佐

王

治

邦

國;

以

官 府 之治。 -掌 則 以 逆 都鄙 之治; 實 爲 太宰 一之 貳 猶 漢 御 史大夫為丞相之貳也小史「掌 邦

或 之 志 奠繫 世, 辨 昭穆; 若 有 事, 則 認 E 之忌諱。 續 漢 書 百官 志太史介『 凡 國 祭祀喪娶之事

奏 良 日 及 時 節 禁 忌, \_ 是 其 職。 內 史: -掌 八柄 之 法, 以 認 E 治, 王,馭羣臣。」太宰「以八柄詔 執 國 法及國令之貳,

以 政 事, 以 逆 會 計, 凡 四 方 之事 書, 內 史讀之。 猶 漢御 史中 丞受公卿奏事舉劾案章『天下

先 E 大 史 \_ 也。 外史: -掌 書 外令掌 四 方之 志掌 三皇 H. 帝 之書; 『孔子四觀周室,論史記舊聞,此即外國史。史記十二諸侯年表 興謂

獨於 周, 室而 ,次春秋 滅。』六國表謂『秦旣 ,皆無有外國之 書書 。 左諸 氏:韓宣 子邁。 一唇,觀書於大史氏,見易象與春二時書所以復見者,多藏人家,

三: 墳。周 五禮 典,八索 ,九丘亦其物。正不獨周室也 !」是其證。楚左史倚相,能 。讀 掌達 書 名 於 四 方; 若以書使 於四方則書其 介。 \_ 則 秦

監 御 史之 職 所由昉也御史: 「掌 邦 國 都 鄙 及 萬 民 之治命以贊冢宰凡治者受法命焉掌贊書, 凡

數 從 政 者。 <u>\_</u> 此 掌 治 民 之 法, 及官 吏 之 除授 黜涉, 獪 漢 世三 公 之曹掾也皆可 以秦漢事 相明; 足 徵

爲 六 國 時 書 矣。 總 之: 史官之職: 記 隨 時 所 生 之 事; 據 所記 已往之事以逆方來之事。 記 隨

時 所 生 之 事 者, 後 世 仍 謂 之 史據 巴 往 之 事, 以 逆方來 之事 則後世不以史名以古文字之用少,

故 事 總 屬 史 宫: 後 世則 分 屬諸官官自 有其 故 事 也。

外 篇

官 各 有當記· 之事即必有 司 記 事 之人古代 亦已肇 其端試: 觀問官所載各官無不有史即其一

諸 夫 大子 家 有 史宫中 有 女 史亦 以 此 也, 其 時 文 字 之用 未 廣諸官之史蓋僅 能記 極 簡 之

亦 能久之庋藏, 故各官重要文件必總藏於史官周官太史: 凡邦 國 都鄙及萬民之有約 劑

藏 以貳六官。 章實齋以此為六典之文皆有副貳 之證予則謂其 物特藏於大史而其本官 初

無 之 耳。

惟 如 是, 故 史為 藏 》書之府左氏 載韓宣子適魯 觀 書 於 大 史 氏 也其 人既司 記事又居 藏書之

故 多 博 聞強識史佚倚 相是也職司 記事則直筆不隱 者出焉, 董狐南史是也職司典法則奉法

撓 出 馬紂父 欲 立微 子啓般大史 執 簡 以爭 是 也 愛重其法而不忍亡之者亦出焉終古向擊屠

黍之 流 是 也一点典,八法等。鄭云:「司也」周官大史:「大遷國,抱法 空營國之法 二經矣。

史 以 文字記事 故與文字 關 係 最 深。 說 以倉頡為 黄 帝史官, 始制文字說 出附會詳見予 所 撰

中國 , 亦 已 辯之 。 文字變 遷考然中國字 改革文字事在秦時其時之字書博學篇亦成 書可考 最早者為周 時之籍篇實 於 成于宣王 大史令胡毋敬則無可疑也子曰: 大 , 史籀之手; 之,非也。中

猶 及 史之闕· 文也今 亡 矣 夫! 說 文 解 |字||字 曰: 非 其 不 知 而不 問是非無正人用其 私。

此 乃 史 官 自 造 新 字 用 之文 字之創 始出 於自然, 不 能 附 會諸 其孳 乳瘦多 則史 官 確 有 力

亦 見 中國 文 字變遷 考。

官 之掌天文必, 溯 其 原 於 古 之 明 堂, 乃 能 明 之蓋古 者 篤 信 神教以 爲 切 政 事, 皆 當 仰 承 天意,

而 天 之所以示 A 者, 厥 惟時 序之變 更, 故 出 令 必 依 乎 此。 苟 或 達之天必降 之以 罰。 }禮 {記 }月

}幼 呂覽十二 紀, {准 南時 則訓 所言 是 其事。 官此 之名,則以今言述古禮,書 事成 **,古人行文**,自 雖晚,所記則古 有此例 ,中有 能以此等 管子

之新典也。 夫 如 是, 則 司 政 典 者, 不 容 不 明 天 象可 知 司 記事 者, 其所 記, 亦 必首重 天變 矣春秋之書

自亦沿 0之 此 篇謂 武 帝置 大史公位-在 丞相 Ŀ, 說出 如 淳 引漢儀: {注。 臣瓚曰『百官表無大史公。 ]茂 加陵

}中 司 馬 談 以 大史 丞 爲 大 史介。 |索 /隱 因 謂: -公 者, 遷 著書 尊 其 父之詞 二章 昭 云: 7 遷 外 孫

|惲 所 稱; 桓 譚 新論, 叉 謂: 史公書成, 以 示 東方 朔 朔 爲 平 定, 因 署其下, 楊惲繼 此 mi 稱; 子 孫 私

轉 然 朋 朝 推 獎, 會 坐 不 位, 容 猶 改 易官 在 公上尊天之道其官 名, 立 說 殊不 衷 理。 屬仍以舊 喜 志林 名 尊而 古 稱 也。 主 天官 如 此 者 皆上公自 說, 則 大史公三字非官 周 至 |漢, 其 職

名, 亦 非 著 書 者之 尊 稱, 乃 當 時 本 有 此 語, 文 卽 據 口 語 書之, 則 史記多有此例於理最允矣設官

分 職, 苟 非 有 意 變古, 必 也 前 事 不 忘。 周官大 史 不 過下 大 夫武 帝 何得忽躋之上公若其尊之 如 此,

史 |報 任 少卿 書安得云 -近 於 下祝 之閒; 主上 所 戲 弄倡 優 畜 之而 流俗之所輕」 子武 帝亦

得遽下之蠶 室 乎? 故 知如淳 之 說 爲 非, 喜 之言 有 據 也亦或漢儀 人所知,不虞疑誤,史文作公,因改所注本作大史令,如淳以令爲官名,公乃

不引 知,據正文以改之,簡策流傳,多有譌繆,難,令亦爲公,不更申說。又或如淳原注,公亦 如何質言也。 此 可 見古 代 史官之尊後 世 史職之卑尊卑

閒, 實 爲 史 事 一大 轉捩蓋 古 史所記重 在 天道後史 所 記, 重在 事也天道人事相去日遠則掌

官 執 簡 記 者, 不 容 并 為 -談 而 -史 務 以 别 職 來 知, 當 官 唯 知 占 候, \_ 自 出 于 事所不 容 已矣。

百官 太史令: 凡 國有 瑞 應 則記 之。 記 注之屬: 於 天 道 者, 固 未嘗奪其職也月令『乃命大

守 典 奉 法 司 天 H 月 星 辰 之行。 宿離 不 貸, 毋 失 癥 紀, 以 初 為 常。 -周官太史 『正歲時 以序事, 頒

於 官 府 及 都 鄙, 頒 告朔 於 邦 國。 閨 月詔 Ŧ 居 門終月。 一子。二十 立一 · 立称,立冬亦然。 立春三日,大史謁之天 太師: 抱

時, 與 大 史 同 車。 亦此 卽卽 此禮 ○○周官保章氏,馮相氏運卜筮瞽侑之瞽也。國語 , 敘大史之下。鄭注 : 單子謂魯成公曰: 曰:『天文屬太史。』 古書此等『吾非瞽史,焉知天道?』 古書此等

處尚多皆足見史官之緣起也。

推 史 官 初 主 天文故能為 道家之 學所 自 出漢書藝 文志日 道 家 者 流, 蓋 出 於 史官? 歷 記 成 敗, 存

亡,禍 事實治古代 福, 古今之 道然 出於天象之神教及後世綜合人事之哲學於一 後 知 秉 要執 本, 清虚 以自 守卑弱以 自 持; \_ 說 爐 焉。 固 此 不 誤, 說 甚 然道家之學非 長當 别 論。 但 取

類 生 而 有戀舊之情亦生而 有 求是之 性; 惟戀舊故已往之事, 必求 記 識 而 不忘惟 求是, 故 身 外

之 物務 欲博觀以取鑑。 ; 苞歷 者記 , 記言之史, 所成敗, 存亡, 禍 由推及一切嘉言懿行福,及多識前言往行 也, ○參看六家篇評○○求知之欲,亦以畜其德二義。前者,記事之史所 根由 於與

情求是之 故 史官之設, 及 史記之作皆超出前此 古 代 各 國 皆有 史家成 之然 至 晚 例蓋 周秦漢之際史學實生一大變此時史記之 實由國別 史 進 為 世界 史也。 國聲教所及,猶歐人前當時所謂世界,不過中 前 驅 }世

僅以 魯史,守國別史之成例,運會未至,雖聖人,固無能爲力哉!西洋史爲世界史也。○孔子西觀周室,論史記舊聞,而作春秋 此 實 非史官之職 而 為 學 者 之業。 故

史公 之能 成 史記雖以 其 爲 史官 故, 得紬 金匱石 室 之 書,而 其 能 作 一, 即存乎 其人, 初 不 繫 於 其

官 也人 之思想不能 離摹而獨立一二哲人之思想亦 必其時之人所同具。 故談、 遷而後續 其 書 者

紛紛。 進 步, 則 人 主 亦 知 其 要而 有 **令關臺**令史撰 紀 傳 東觀 人 撰 史記之事; 更進, 卽 當 特 設 專

官, 以司 其事 矣故古代史料實由史官所留治而後世之設史官, 則又私家之作史者有以導 其 先

路 也。 已古代 知史事矣 0 至 此 此 可 見 政 治 之 原 動 力, 必 仍 在 於 社 會

漢 明 帝 命 班 固 撰 本 紀 列 傳; 叉 因 揚 子山獻哀牢 {傳 徵 "請蘭臺" 蓋 誠 得 其 人 然 後任之自 此 以 後, 撰

述 東 觀 者亦多. 知名之士六朝著 作, 多妙選 其人; 他官 有 才學 者亦合 兼 領, 猶 存此 意。 自唐 以 後,

職 乃 漸 見 宂 濫。 所 記 皆 任位高者 拘 於格 式, 限 以 成 例, 不 爲 人 所 重 矣。 實周齊以 實, 來, 領 以 事轉 大 臣, 有 以致 之。 矣。 述

作

固

别

有

其

才不

宜

徒

徒

取位高者而任之,

必

致

有

名無

欲以重其

以壞

其

事

此 史 職 之 -大 變 也然之事。唐,宋以後,專以大臣領其職也辨職篇載晉康帝以武陵王領祕書監,實 ,則實 周領 ,齊開之。 也。特偶

}詩 静 女 }毛 傳云: -古 者 后 夫 人 必 有 女 史。 彤 管之 法, 史 不 記 過, 其 罪 殺 之。 后妃 羣 妾, 以 禮 御 於 君 所,

女 史 書 其 日 月 授 之 以 環, 以 進 退 之。 生子 月 辰, 則 以 金 環 退 之, 當 御 者, 則 以 銀 環 進 之, 於 左 手, 旣

御, 於 右 手, 事 無 大 小, 記 以 成 法。 疏 云: -此 似 有 成 文, 未 知 所 出。 2 案 此 實兼 派周官女史, 女 御 之

職 周官 史: -掌 王 后 之禮 職。 掌內 治之 貮, 以 認 合 治 内 政, 逆 內 官, 書 內 令; 此 所 謂 事 無 大 小,

以 成 有賤妾 法 者 也。 回燕姞, 女 御: -掌 御 文公見之與之蘭 敍 於 王 之 燕 寢, \_ 而御 則 所 之解日: 謂 以 禮 妾不 進 退后 才幸 妃 而有 羣 妾 子將不信, 也左氏 敢徵蘭 宣 公 元 年, 鄭

文

-

貴 人多荒淫御女或不省記故須有人以記之史不 記過 其 罪 殺所謂 記 過蓋使之司察后 妃

也。 亦云 酷 矣。 代文字簡易少學習 則 能之女史 記 凡宮中 之事更進7 乃 與 女御 分 職, 理 所 可

姬 之泣, 古 代 蔡姬之言皆出於 淫 風 雖甚而其男女防禁初不 女史之記 注實無以見 如後世之嚴漢世宮中猶 其必然; 即漢 武之禁中起居注, 有士人三代以前, 馬后之明帝 更 無 論 矣。 起 驪

亦 未 必皆 成 於 女史 之手 也。

草 創 者資乎 博 聞 實 錄, 謂 蒐 輯 史 材, 以 備 作 史 之 用者 也; 經 始 者 貴 乎傷 識 通 才, 謂 據 史

材 以 作 史 者 也; 此二語 包 蘊甚富一部 文史通義, 殆 皆 發揮 此 義今後 亦 無以易之惟其職 不 必專

史官 爾大抵文明程度愈低則人! 民 所能自任之事 愈 少文 明 程 度 高, 則 亦 反之且; 古 代 國 小 Im

簡, 史 事 由國家設官掌之已足今則 社會情 形日 益 複 雜, 材 關 涉之方 面 愈 多荷 非 留 心 此 事

衆能廣 爲 記錄保存 即國家能多設史官史官皆克舉其 職, 獪 難 冀 史材之完備 也。 中 或 籍 之

國家之重視史事, 誠有力焉然今後則史官之重要必將 大不 如前 ,即人民漸能留意史事之古代野史少,後世野史多

篇

史

以 後 史官 之 制, 今 附 述 於 F, 以 資 參 效。 三略 通據 考正 及

曆。

於 門 省, 置 編 修 院, 史俗 院呼 。爲 以 掌 國 史, 實 錄 及 日 修 國 史以 宰 相為 之修撰以朝官 充直館,

檢 討, 以京官 以 L 充。 元 豐 四 年, 廢 編 修 院, 立史館官 制 行, 以 日 曆隸 秘 書省國史案元祐移 國 史

别 置 史 院隸 門 下。 紹 聖 時, 復 還 祁 書。 初 唐 太 宗 退 朝, 與 宰 相 議 政事常命起居郎一人執簡 記錄。 高

朝, 許 敬 宗李 義府始 奏 令 起居 郎, 舍 人, 隨 仗 而 出, 以 免 漏 洩 機務長壽中姚璹以為 人主 謨

可 遂 無 記 述若 不 宣 自 宰 相, 史官 無 得 而 書。 乃 表 請 仗下所言軍國政要宰相一人專知撰錄號為

}||時 政 }記, 每 月 封 送 史 館。 Ŧi. 代 以 來, 中 書, 樞 密 並 皆撰 記。 若,陳堯曳始乞別撰,不關中書,直送史館宋端拱後,密院事皆送中書同修,爲一書。 - 王欽

H 歷 者,章 執 誼 爲 相時, 令史官 所 撰, 乃 國 史之 底稿 也。 朱秘 書 省有日歷所著作即佐掌之合起居

注 及 時 政 記, 以 撰 日 歷: 又 有 會 要所, 省 官 通 任 其 宣宗時,韶宗時,韶宗 崔鉉等續之,而其書卒成於宋王溥之手之蘇冕。敘高祖至德宗九朝之因革損益

命凡 王珪續之,凡三百卷。溥又修五 百卷,稱國朝會要。 南渡後 後所修,稱中興,韶章得象編次 0 要神。宗 修實錄則別 置實錄院修國 史則 别

置 國 史 院。 南 渡 後 仍 沿 其 制, 起 居 郎, 舍 ٨, 宋初 爲 寄 祿官別 起居院命三館校理以上典其職謂

之同 修 起 居 注。 官制行罷之還其 職於郎,

邀 國 史 院 屬 翰 林 院有 監 修國 史史, 館 學 士, 館 修 撰 等官亦 有 監 修國史劉愼行邢抱璞室昉、

|晟、 馬 保 忠耶 律 隆 連、 耶律 玦蕭 韓家 奴耶 律 阿 思、 王 師 儒 等皆 以 此 繋銜。 傳見各本 著作局隸 祕

有 郎、 佐。 起 居 舍 人 院 屬 門下 省 有 起 居 舍 人, 知 起 居 注, 起 居 郎 官。

金 國 史 院亦有監修 國史修國、 史。 其 同 修國 史 及 編 修官, 並 用 女 直漢 人同修國 , 承安四年, 罷之。編 史, 女直漢人各一。本

契修官女 明直 四萬人各四 罷其三。 著 作 局 亦 隸 秘 書 監。 有郎佐掌 修 日 歷 初立記注院置修 起居注皆以 他

官兼貞佑三年以左右司郎中員外郎兼遂成定制。

元 時 政 記 屬 中 書, 左司 郎 中。 初 置 起 居 注, 以 翰 林 待 制 兼。 至 元 年, 置 左 右 補闕以司 記錄。十 五 年,

命 給 事 中 兼 修 起 居 注。 改 左 右 補 闕爲 左 右 侍儀 奉 御, 兼 修 起 居 注; 左右侍儀奉御同修起居注各一人。仁宗定給事中聚修起居注各二人,

翰 林 國 史, 為 院。 有修 撰, 編 修之官。 秘 監 僅 掌 圖 籍。 著 作 郎、 佐, 徒有其 名而

明 亦 以 翰 林 兼 史 職。 修 撰、 編 修、 檢 討, 稱 爲 史官實 錄、 國 史, 並 其 所 掌永樂以前, 諸色參用了 天 順

用 神宗 李 賢 實 奏, 錄萬曆三 專 選進 士途 年, 大學 爲 成 例。 張居 吳 元 IF. 年 申明 置 起 史職議云: 居 注, 無 員。 洪 -國 武 九 初 設 年, 定爲二人後廢之十四年復尋 起居注官日侍左右紀錄言動,

史 通 評

古 者 左 史記 事 右 史記言之 制; 迨後定官 制, 乃 設翰 林 院 修撰編 修檢 討 等官蓋以 記 載 事 重, 故 設

官 加 詳原非有所罷廢但自職名更定之後途失朝 夕記 注之規以致 累朝以來史文闕 略。 卽 如 邇

者, 纂 修 世宗及 皇考實錄臣等, 祇事 總 裁, 凡所編 輯, 不 過 總 集諸 司 章 奏, 稍 加 删 潤, 檃括 成 編, 至

仗 前 柱下之語章疏所不及者即, 有見 聞, 無 **憑增入**』云云春明夢餘 }錄 謂萬 曆初 曾以居一 正之 請,

講 官 日 輪一 人 記 注。 蓋居正 當國, 遂行 其議 也然其 後 復 能。 案 明史六 科 給 事 中, H 輪 立 殿 右

珥 筆 一記旨實古 左右 史之職太祖定官制廢起居注蓋, 仍元 制, 給事 中 司 記 錄其後職 廢不舉 iffi

居正乃別以講官代之也。

清 初 僅設 文館。 天 聰十 年, 改 設 內三 院, 則 記注實錄, 皆 內 國 史院 所 掌。 其 後 史 職 亦 屬 翰 林。 以 殿 閣

充 總裁講讀學士以下充滿漢纂修官修國史實錄聖訓 皆然。 有 軍 事 則 修方 略, 亦 設 館, 以 軍

機 大 臣 充 總裁。 纂修官 亦 出輸 苑, 兼用 軍 機章京記注官滿 漢十二以翰 林 詹 事官 充所記

歲送內閣會學士監視好庫收藏。

古 史事悉由史官國史則天子不 觀, 記 注則大臣不 預故多 能奮其直筆。 大夫,無知起居事 。 遷 療 詞 議

觀. 畏自法古 史一 也卿 之無 の記 心天 上
起 ,子 蓋居 皆取 唐, 勝觀 以人 於後世。故此 前相沿之法。 以能存此。其一事 如? ,對後日 習慣爲常,為 世亦有 行之 之者, 元文宗欲觀 起居, 古左右史也 後世則以能行之者爲變風氣質樸,史官盡職之 史, 編修官呂思誠曰:『國史記當代人君善悪惡必記, 成人主不為非法,未聞天子,自 耳念,君 自 李義府許 敬宗奏 令 起 居

郎 隨 仗 뗴 出 而 記 注 始 失 其 官。 自 姚 璹 奏 撰 時 政 記, 而 載 筆 始 由宰 相。 来淳 化中梁周翰李宗諤

郎 舍 人 事, 始 以 起 居 注 進 御。 後 有 撰 述, 亦 必 錄 本 進 呈。 於 是 司 記 注 者 有 所 畏忌, 丽 不 敢 直 書; 而

時 政 者, 則 政 事 本 其 所 出 二者 遂 皆 興 官 書 無 異。 日 歷 則 據 此 銓 次, 繫以日月而已宋以後史寖, 類

官 以 此 也。 此 實 爲 史 職 之 大 變 論 者 多 謂 出 於 君 相 之 私 心, 因 恐 人 之書 其 恶, 遂 使 萬 世 無 公 是

非; 其 實 事 之 是 非 善 惡, 亦 正 難 言。 史 官 非 聖 人, 所 記 者 何 能 舉 得其當, 且 機密 之事, 亦誠有 不 容 令

人 與 聞 者 也。 密若中使 人其 ,人 必可 不以 能參 奮預 筆, 直則 書身 矣亦 要之 史 事 但 求 記 載 詳備, 苟 其 如 此, 是非 功 罪, 自 可 據 多

方 面 推 校 必 求 局 中 A 之 自 暴 其 隱, 世 間 安 有 此 拙 策? 且 史 事 關 涉 之 方 面 多 矣, 正不 獨 在 君 相;

阿 倒 持 紀 綱 崩 潰 之 世, 尤 不 在. 於 君 相, 叉 安 得 舉 居 要 地 者, 悉 立一人 於 其 侧, 以 記 其言 動 邪?

然 史 官 之 失 職 雖 於 史 事 無 大 關 係 iffi 遂 謂 君 相 之 無 私 心, 則 亦 不可 私 之 至乃, 井 其 史之 流 傳 怖

亦 靳 之 矣。 日 **知** 司 馬 遷 之 史記, 班 固 之漢 寶之晉 書柳芳之唐曆吳兢之唐春 秋李燾

外篇

|長 {編, 並 以 當 時 流 布至 於會 要日曆· 之類南 渡 以來士大 夫家亦多有之未嘗禁止今則實

之朱 進焚草於 太液 池, 尊藏於 皇史宬在 朝之臣非 預 ·纂修皆不 得見而 野史家傳遂得 以 孤 行 於 錄

由畏人非議之一念擴而充之勢必至此然豈真能箝天下人之口而獨蔽其耳目哉亦可

謂 無謂 矣通典舉人條例,唐自高祖以下及睿宗實錄并貞

世。

蓋

古今正史第二

六家 篇所述六家乃劉 氏認為 IE 史者; 4其二體則劉 氏以為 可 行於後世者也已見前評此篇即

六家二體兩篇將歷代可 稱為正史者逐一敍述也所舉者皆不越二體之外惟尚書及三墳五典

然, 以 其 (時二體 未興 也。

首 節 云『伏犧始造書 契, 由是文籍生焉。 又曰: 伏犧神農、 黄帝之書謂之三墳少昊顓頊高辛、

唐虞之書謂之 造字之說前無所承。或謂實出許序顧許意特以見『庶業其縣』其來有漸伏犧垂憲僅資 之五典。 說出尚書偽孔傳序殊不 足 信襲撰 中國文字變遷考嘗辨之其說曰『伏

卦, 其始 較結 三皇五帝之書 繩 更簡 耳非以 又 欲以伏 作八 、養神農黃 卦為 造書 帝為 契張 三皇少昊顓頊高辛唐、 本 也然 僞 孔 之說, 亦 有 虞 由 來彼 爲 五 其 帝, 其 意, 說 蓋 實 欲 以 遠 本

買鄭特賈鄭以三墳五典為三皇五帝之書而未鑿言三皇時 典, 有 文字雖於工 五 帝之中增 少 昊,

去三 皇中之燧 人升五 帝 中 之黃帝耳左 氏 昭 十二 年, -是 能讀三墳五 典八索九丘。 2 |杜 注 但

-档 古 書 名』疏引僞孔序外又曰: 周禮 外史掌 三 皇五 帝之書, 鄭 玄云 楚 靈 王所 謂 墳、

##是 也。 賈逵云三墳三皇之書『墳大也』三字。五 }典, Ŧi. 帝 之典八索 八王 之 法; 王之法 0 -{九

九 州 亡國 禮,禮,禮, 之戒。選注無九州二 也。 延 篇言張 平子說三墳三禮, 禮爲 大 防爾雅 刑。 空 字 墳, 大 防也。 書誰

九 典 朕 刑。 丘, 也, 亦空設之馬融說三墳三氣陰陽始 天 地 人 之 禮 {五. 典, 帝之常道也八索周禮 生 天地人之 氣 八 也; 議 (王) 之 }典, 五 行 也八 設 索八卦九丘, 之九丘, }禮

周

州 之 數 也。據 此, } (偽 孔序說八索九丘 同 馬 融; 之九丘,丘,丘, 一,聚也,言 九州所有,土地所生,謂之八索,求其義 ,風氣九 所州 宜之,志

也此 事。其 說三墳五 山典則同賈逵。 而說三墳則異 0同 周官疏云『延 叔 堅、 馬 季 長等 所 說 不 同 惟 孔

國 尚書 序解三墳五 典與鄭同』是偽孔三墳五典之說實本賈鄭也三皇之說, 尚 書 傳含文

引風の俗 通 {甄 耀 }度 見 曲 禮 正 義 引 之 皆 以 爲 燧 人伏 犧、 神 農。 白虎通亦 同惟 又 列 或 說, 以 爲 伏 犧、 神

祀 融。 }元 命苞運斗 }樞 則 以 戰, 爲 伏 犧、 女媧、 神 |崩天柱 玄元 注命 中苞見 折, **文選東都賦注引。運斗驅則鄭** 維缺。 Æ. 色 石 以 案 補 天, 司 馬 鼇 貞 補三 足 以 皇

}紀 言 二共 工 氏 與 祀 融 頭 觸 不 周 山 地 女媧乃鍊 斷

四 極 云云。 上言 祝 融下言 女媧, 則 祝 融 女媧一人白虎通 或說, 與元命苞運斗 }樞 同。 其 击 帝, 則 {大

{戴 禮、 引 世本史記 斗糧其三 斗 皆以為 皇 之 說, 黄 亦 帝、 同今文, 顓 項帝嚳唐堯虞舜蓋今文家之 而 Fi. 帝 加 金 天氏, 遂成 說 六 帝。 如 此。 按 |後漢 今來說。 書 ]賈逵傳: 鄭 玄注 達奏左氏 中候 }勑 }省 文

{||圖| 長 於二傳者 }運 日 五 }經 家 皆言韻 項代黃帝 而堯 不得 爲 火 德左 氏 以爲少日 昊 代黄帝即 圖 讖 所

帝 宣 也。 如 令堯不得 爲 火, 則 漢 不得 爲 赤。 此 爲 古 文家 於黃 帝、 顓 項之間, 增一少昊 之 原 因。 然

實 人 而 爲 五., 於 理 殊 不 可 通。 雖 曲 禮 JE. 議, 曲 爲 之說, 日 以 其 俱 合 玉 帝 座 星, 5 亦 終 不 発

強。 至 偽 孔說 出, 乃 去三 皇中之燧人而 升一 黄帝, 以 足 其 數。 於 是黃 帝、 顓 項之間, 雖增一少

五. 以 帝 有 文 仍 字之後仰錄三 爲 H 人 矣。 此 實 皇時事。 其 說 之 彌 縫 则 賈鄭雖以三墳五典為三 前 益工者 也然周官 · · · · · · 皇 文 五帝之書猶未言三皇時有文字; 字 起 於 黄帝今云三 皇 之

베 伏 **犠造** 字之說實出 僞孔矣。 遷考原文。 要之 我國古史當始以上文字變 要之 我國古史當始 尚書所謂三墳五典者究為何物,

殊難質言也。

有今古文今文家 以古文家所 傳 寫 僞, 東晉晚出之古文則 又 爲 偽中之偽實辨別 經 文 眞 僞

之 最錯雜者也今文家以 書二十八 篇 為 備, 見劉歆讓太常博士 書云書有百篇者古文說 也古 文

謂 孔 安國得古文書以今文讀之得多十六篇其目具見義疏。 姑 無論其眞偽卽謂爲 眞, 亦 無 師

說。 故 馬 鄭 雖 注 古文書 於 此 皆 不 加 注, 謂 之逸十六篇个亦亡矣。 東 晉 晚 出之古文增多二十五 篇;

篇 數 篇名皆 與馬 鄭 不合是在古 文中為 偽而姚 方 與所得二十 八 字則又偽之出於枝頤之後 者

也。 晚 出古文自隋以後專行宋朱子吳棫始 疑之朋 梅鷹繼之至 清 閻 若璩, 始 大發其覆。 尙 未 得 作

僞 者 主 名丁晏撰尚書餘論繼為 王 肅所造後儒多 遵其說近 吳承仕又謂不然說見華國月刊

中。要 之今所傳尚書除今文 所 有二十八 篇 外决 爲 僞 物, 惟究 誰 實為 之, 則 尚未 能 論 定 也。

秋昔以公穀為今文左氏為古文近崔氏適考定穀梁 亦古文。 今文家所謂春秋乃合今之春秋

·傳而名· 之公羊傳之名乃左穀既 出後所立割去今之 所 謂 經 文者儕之偽造之左穀而

七四

強 名 之 者也詳見 所 撰 春秋復始左氏今文家疑為 劉歆取國語 偽造已見六家篇許然解 經處 可

偽造記: 事 處 不容杜撰。間有出於偽造者,如文十三年之『秦人歸其孥,其處者 故左氏以作經讀非以

作史讀仍可信也。

左 氏 本史書其記事自 較公穀為多且詳然亦有須參以公穀, 見其眞者又左氏所記之事實亦

不 必皆信; 世 皆 以 爲 可信則以習 讀 此書先 入為主; 遇 有 異同 皆 偏 主左氏耳詳見申 左篇 評。

}國 語疑即左氏原本撰者名丘左不名左丘明世本為 , , , , , , 戰國策乃從橫家言不可據為 史

實皆見六家篇評。

作 史 必羅致 人才蒐 集 資料必有 事權財 力乃 克致之其 勢實 以 國家為最便中國史籍之富, 國

之 重 視史事實有力焉不可 誣 也然亦有一 弊則執筆者 不敢 直 言直言者多遭慘禍是矣甚至

族 主, 欲 圖 掩蓋其 穢德幷史料 而毀滅之如元魏亡清之故事。 國之不競文化亦聽人摧毀豈不

哀哉

讀 書 必 先 通目錄 之學乃不 至於讓陋差誤此篇就所謂正史者, 加以考核先考某朝此等書有幾,

其 幾 猶 存; 考 其 成 書之始 末, 其善否讀 者 得 此, 知 治 某 朝 之 史有若干書 可 讀, 有若干書 當

之 當 用 何 等 服 光, 實 於學 問 大 有 裨 益 也。 今 日 治 史宗旨, 旣 興 古 人 不 同史 書 之範 .園, 自 亦 與

時 有 異。 居 今 日 而 言 史 學, 實 當 將 -切 書 籍, 悉 數 看 作 史 材。 書 籍 旣 多, 指 示 門 徑 之 作尤 不 容 緩。 惟

之 源 流, 考校 已非易 易; 至 其善 否决 定 尤屬 爲 難, 不 徒 加 四 |庫提 要 等以一二人之意, 略 加 考 證

隴 者, 未 足 壓 學 者 之 求; 卽 如 朱 竹 垞 之經義 |考, 盡 鈔 其 書 之 序 例 者, 亦 尙 嫌 不 足 於 用。 最 好 更 事

於昔 人之考 訂 評 論, 鈔 錄, 作 為長編其續 出 者, 亦 隨 時 修輯, 歷若干時即一刊 布。 此實 校

響之弘業非僅有裨初學已也。

唐 以 後 IE 史, 略 述 其 源流 如 左, 以 資 叄 殁。 権據四 二史劄記, H 陵知 餘錄 叢; 書史 。商

自 武 宗 以 前, 皆 有 實 錄, 其 總 輯 各 實 錄, 勒 成 -書 者又 有 國 史。 景 龍 間, 吳 兢任史 事武三 思 張

之 等 監 修, 事 皆 不 實, |兢 乃 私 撰 唐書 |唐 春 }秋, 未 就, 後 出 為 荆 州 司 馬, 以 史 草 自 隨, 會 蕭 嵩 領 國 史,

使 就 兢 取 其 書。 凡六十餘篇此 第 -次 國 史 也。 然 倘 未 完 備。 開元、 天 寶 間, 韋 述總撰 百十二卷; 并

史 例 卷 蕭潁 以 爲 譙 周 陳壽之流 此 第二 次國 史 也肅宗又 命 柳芳與 述, 綴輯兢所次 國 史, 述

成 之, 起 高 祖, 迄 乾 元, 凡 百 三十 篇。 而 叙 天 寶 後 事, 去 取 不 倫, 史官病之此第三 次 國 史 也後

謫 巫 州, 會 高 力 士亦 貶 在. 巫, 因 從 質 問, 而 國 /史 已 送 官, 不 可 改, 乃 放 編 年 法, 為 }唐 }歷 四 + 篇。 以 力

所 傳, 載 於 年 歷 之下, 頗 有 異 聞; 然 芳 所 作, 止 於 大 曆, 宣 宗 乃 詔 崔 龜 從、 韋 渙、 李 荀 張 彦遠 及 蔣偕,

次, 和, 卷; 也。 葉漕 之亂, 造,

年 撰 至 元 為 }續 [唐 |歷三 + 此 第 四 次 或 史 中 安 禄山 义 遭黄 巢 李 茂貞

紀 傳 瑜 朱 者, 惟代 温 等之亂, 宗 以 前, 盡 德宗 行 散 祇 失。 存實錄, 五 代 修唐書 武 宗弁 時, 祇 因 ]實 會 }錄 昌 以 -後 卷。 事 5 {新 迹 書 411 章 章 存, 述 屢 傳 詔 贊云: 購 訪。 然 -大中以後, 五 代 會 要云: 史錄 有 不

存。 則 雖 屢 購 求, 所 得 無 幾 矣。 新 書 基 文 志 所 載 唐 代 史 書, 爲 舊 書 所 無 者, 無 慮 數 + 百 種, 則 修 舊

時 所 有 史 料, 實不 如 修 新 書時 之多 也。 舊 書 成 於 晉 出 帝 開 運二年, 其 時 劉 昫 爲 相, 任 監 修 之 職,

由 旧句 表 Lo 故 今 本 題 其 名, 實 則 監 修 是 書 者 為 趙 瑩, 同天 修福 唐五史年 2 2 宰韶 臣趙瑩監修。緯丁趙 憂熙 歸, ,鄭受 奏以刑 部為 員光

史外 尹郎出 自長 同琦 修, 。侍 慶 御 以 前, 故吳 多 仍 縝 進新 舊 史諱飾 唐 |書 之 |糾 處, 經表, 因 之 稱 不 此 能 書 得 爲 實會 瑩 所 昌 修; 以 而 後則 薛歐二 雜 史 取 }晌 朝 報史牘, 傳,皆 不 言 補 其 綴 成 撰 之。本 }唐 書 紀

則 詩話書 序婚 狀獄詞, 委 悉具書, 語多支蔓列傳則 多敍官資 曾 無事 實; 或但 載 籠遇, 不具首 尾, 所

謂 繁 略 不 均 者, 誠 有 如 宋 人 所 謎; 新 書 係 仁宗命 来 郝 歐 陽 修 刊 修, 曾公亮提舉其事歷十七年 而

成。 修 撰 紀、 志、 表, 那 撰 列 傳。 故 事, 每 書 祇 用 官 缚 者 修 以 祁 進且於唐書功多故各署以進。 見此

新書 唐錄 書解 糾題 繆 o : 解 天題 文云 2: 律與 曆此 ,役 五者, 志尚 , 
有范縝 劉義叟; · 方鎮百官表, 宋敏求, 呂 ,出於。 梅幾臣;禮儀兵志,出於王景季。宋史夏卿傳稱宰相世系表爲夏卿所

,是者 至者 和, 元實年尚 ,而竣 事, 於嘉祐五 年;則當修被公司。又據十七史 命權 **祁書**久告成会 矣 。 豈其表上,實在全書告成之後邪?在天聖晚年,至慶歷中告成。修之奉 詔 付

裴 煜、 陳薦、 文 同、 吳 申 錢 藻 校 勘, 曾 無 建 明 遂 頒 行 之。 糾據 繆新 序唐 の書 新 書 1修纂時太平 平已久文事 正 興。

時 記 載, 多 出 於 世。 米 初 績 學 之 士亦各 據 見 聞 别 有 選 述。 歐 来 叉 皆能文之士進表所云『文 省 於

前, 事 增 於 舊。 \_ 誠 為 克副 其 言。 以 大 體 論, 自 較 舊 書 為 勝; 然 敍 述 亦 不無舛誤故預行未幾而吳縝

[糾 |繆 之 作 卽 出 焉。 义 宋祁 文 字, 好 為 僻 澀, 轉 不 如 舊 書 之 流 暢, 亦 病 也。

]五 }史 亦 有 新 舊, 舊 史 系 宋 太 祖 開 寶六 年 四 月, 奉 詔 纂 修 七 年 閏十月造成監修者薛居 E, 同 修

者 盧 多 遜、 扈 蒙、 張 澹、 李 昉、 劉 兼、 李 穆、 李 九 齡。  $\overline{f}$ 代 雖 亂 離, 怖 各 朝 皆有實錄辞等 即本之, 而 不 復

考 其 事 之 眞 僞, 此 其 成 書 之 所 由 速 뻬 亦 歐 陽 修 新 **H** 代 史之 所 由作 也歐史本 係私書, 神 宗 熙

五 年, 詔 刊 行 之 於 是一史 並 行金章 宗 太 和 七 年, 韶 止 用 史醉 史由 是潮 湮清開 四庫館從永樂

}典 中 輯 出。 闕 逸 者, 采 宋 人 所 徵 引 補 之始 復 成 完 帙與 唐書 皆 新 舊 並 列 爲 正 史 焉。 辞書 文 不 逮

歐 史, 而 事 較 詳; 然 歐 史所本 非 僅 實錄, 故 所 記 事, 亦 多 出 於 舊 史 之 外 者; 即同 記 事, 月日 亦 多 不

同, 此 其 所 以 不 可 偏廢 也。 記 五 代十國者不 又有 馬令陸 游 兩 }南 {唐 亦 皆 正 史體。

朱 遼 金 Ξ 史皆 元 時 所 修。 来 代 史 材 最富, 每 帝 皆 有 實 錄 國 史。 其 纂 修 始 末, 具 見 }宋 史百 (官 |志, 今 不

復 臚 舉。 朱 之亡也董 文 炳 在: 臨安 主 留事, 曰: -國 可 滅, 史 不 可 滅。 乃 以宋史館記 注, 盡歸元 都, 貯

於 國 史 院。 此 叉 宋代 史 料所以 得 無 散 佚 也。 至 遼 金二 代, 則 記 述 本 少, 而遼 尤甚。 遼 太 宗 會 同 元

曾 詔 有 司, 編 始 祖 奇 首可 汗事 迹然今 遼史僅 記 其 生 於 都 菴 山, 徙 潢 河 之 濱 丽 已, 則 搜 集 所 得 無

可 知。 聖 宗 命 劉 晟 馬 保 忠監 修 國 史。 }耶 |律 孟 簡 傳云: 5 以 為 本 朝 之 興, 幾 二百 年, 宜 有 國 史, 乃 編

耶 律 曷 售 屋 質 休 歌 人 行 事 以 進, 宗 命 置 局編 修。 <u>\_</u> 蕭韓家 }奴 }傳 云: 擢 翰 林 監 修 國 史, 乃 錄

遙 及 辇 以 實 來 錄。 至 道宗 重 一熙共二十年 大 安 元 年, 卷上 史 之。 臣 進 其 太 祖 時 以 叉 下 有 耶 七 律 帝 實 合 欲、 錄, 蓋 耶 卽 律 韓 庶 家 成, 奴 與 本, 蕭 審 韓 訂 家 成 奴, 共 之。 劉 編 輝 遼 謂 L 道 世 宗 事 迹,

諸

帝

来 歐 陽 修編 [五 }代 史, 我 朝 於 四 夷, 妄加貶訾臣亦請 以 趙 氏 初 起 時 事, 詳附 國 史。 則 不 惟 有

實 錄, 更 有 金 史 矣。蓋 聖宗 雖 韶 修 纂實 至 是 時 始 裒 輯 成 書 也。 金 宗 嘗 於 宮 中 閱 [遼 }史, 蓋 卽 此 本。

,祚 共帝 成乾 七統 十三卷, 當寫準價 實渠 錄太 最完備下 者諸 0帝 實 熙 宗 詔 那 律 固 移 刺 因 移 刺 子 敬 等 續 修 |遼 }史, 而 卒 業 於

蕭 永 琪, 皇 統 七 年 Ŀ 之; 金 第 次所 修。 章 宗又命 移 刺 履 提 控 刊 修, 黨 懷 英、 郝 俁 充 刊 修 官, 移 刺

官, 者, 官, 鉉、

益、 陳 趙 大 諷 任 等。 等 七 和 人 元 為 編 年, 叉增 修 修遼史官 凡 民 閒 遼時 三員。 碑 有 志 文集, 改除 者, 或 記 聽 憶 以 書 遼 自 時 隨 舊 事 黨 懷 英 悉 送 致 仕, 同 認 陳 修 者 大 有 任 繼 賈 成 蕭 之; 貢、 此

金 第 次 所 修 也。 至元 修 |遼 {史 時, 耶 律 儼 陳 大 任 本 俱 在。 今 遼 {史 后 妃 }傳 }序 曰: 儼、 大 任 |遼 史 后

}傳, 大 同 小 異, 酌 取 以 著 於 篇 \_ 歷 象 志 閨 |考 中, 并 明 著 儼 本 某 年 有 閏, 大任 本 某 年無 閨。 則 元 修

}史, 不 過 合 校 此 本 而 金 代 文化, 較 契 丹 稍 高 故 記 載 亦 較 詳 備。 (金 }史 |完 }顏 {晶 及 ]宗 |翰 {傳, 謂 女

迪 直 初 延 掌 無文 或 史。 字, 自 祖 宗 始 時 祖 以 並 下 無 + 記 帝, 録, 綜 宗 為 翰 好 訪 卷, 所 問 紀 女 咸 直 得 老 其 人, 實。 多 皇 得 統 先 世 遺 年, 事。 勗 太 等 宗 叉 天 進 會六年, 太 祖 |實 令 }錄 一勗 + 興 卷。 耶 大 律

定 修 睿 宗 實 錄 成 世 宗 日 當 時 舊 人 惟 彀 英 在, 令 史 官 就 問 多 所 更 定。 衞 紹 Ŧ. 見 弑, 記 注 無

則 初 鶚 修 金史 采當時 認 令及 金令史 竇 詳 所 記 \_ 十餘 條, 楊 雲 翼 日 }錄 四 卷, 陳老 日 錄

外

餘 條, 及 女 官 所 記 資 朋 夫 人 授 運事 以 補 之是金史 舊 底, 頗 為 聚其宣哀以後諸 將 列 傳, 則 多

本 之 元 好 問 及 劉 派。 (金 史文 |藝傳 稱 好 問 晚 年, 以 著作 自 任。 時 ]實 }錄 在. 順 天 張 萬 戶家言 於 强, 願

爲 選 述, 有阻而止乃構野史亭著述其上凡金 源君 臣遺言 往 行, ]金 采 摭 所聞有所得輛以片 紙 細 字

記 錄, 至 百 餘 萬言。 1上辰 雜 編 謂 劉 祁 撰 }歸 潛志於, 金 末 之 事, 多有 足 徵。 蓋 金之末造, 史料 雖 傷 闕 佚,

然 其 存 者, 則 頗 可信 矣。 此 則綜 論 金之史 迹繁富雖不 如 宋, 而 翔 實 已勝 於遼者也元之修遼 金

史, 事 在 世 祖 中 統二 年, 以 左 丞 相 耶 律 鑄, 章 政 事 Ŧ 文 統 監 修。 尋 詔 史 天澤 亦 監修。 宋亡, 叉 命 史

臣 通 修三 史。 元 疝 天 曆 間, 屢 詔 纂 修。 時 則 或 欲 以宋 爲 世 紀, 遼 金 爲 載 紀; 或 欲 以宋為 南 史, 遼 金 為

北 或 欲以 太 祖 至 靖 康為 宋史建, 炎以 後 爲 南 朱 史。 持 論 不 决, 逐 無 成。 及 順 帝 時, 認 宋 遼 金

功 為 實 較 史, 明 而 修元史 編 纂之法乃 爲 更速以世祖 定。 順帝之命 時 業有成 脫 脱修三 書, 史, 當 時 開 局 僅 於 從 事 至 正三 編 排 也。 年 三 然三史實 月, 而 告 皆未歷人意宋中 成 於 五 年 十月 }史 其 前

病 文獻固不. 後 傷 簡 略, 牴 宋之有徵然在當時史事 牾 譌 繆, 尤屬僂 指 難 窮。 遼金二 史, 以 史 是。至 料 之 宋史末造之簡略則尤無可恕 牴 牾 譌 繆 處 較 少, 然 亦 簡 略

未必闕佚

至

二國

如

此 則 官纂 之 書所 以 恆 爲 世所 不 滿 也。朱 代 私 家所 撰 史甚 多, 用 紀 傳 體 者惟 王 稱 東 都 事 略。

則 来 葉 隆 一理 所 撰 |契 丹 國 |志, 孝 宗 時 奉 敕 所 撰, 多 據 中 國 人 書 金 則 有 大 金 國 |志 四 + 卷, 題 来 宇

文 懋 昭 撰, 以 遼 金史簡 略 之甚得之亦足 寶 心者,罪至五 死云 。: 契丹國志,所以出制:國人著作 以僅據 中國人紀 述數? 其於

故之 此書 書, 彌今 可實也 。佚

元 人 自 述 其 事 最 早之 書 日 | 脫 1 赤 顏, 卽 所 謂 蒙 古 秘 史 也。 其 書 以 太宗十三 年 開 忽 力 而 台 大譯 會言

時, 成 於 客 魯 漣 倫克河克 。魯 迭 額 阿 刺 勒 之 地, 用 回約 文元 人 是時 尙 未 有 文字, 恆命回 統 人 當載 筆 之

西 任, 域 著 宗 此 王 書 者, 合 贊, 蓋 亦 命 波 回 紇 斯 人 人 拉 也。 施 此書仁宗時 特 撰蒙古 全 嘗 用華文 史 亦 本之, 迻 譯 然 名 巴 聖武 爲 修 開 改 之 天 本。 記, 亦 於 太 日 皇 祖 殺 元 聖 異 武 母 弟, 親 及 }征 與 }錄。 札 而

木 合 戰 敗 績 等 事皆 加 諱 飾, 不 如 秘 史之得 實 矣。 修 宋 遼 金三 史 時, 因 事 蹟 不 備, 虞 集 嘗 請 以 {服

}顏 參 訂。 或言 此 書 非 可 令 外 人 傳 者 乃 止, 故 此 書 在. 元 代, 中國 不 得 見。 至清 1, 乃 從 |永

}典 中 輯 焉。 脫 1 赤 顏 而 後, 曠 無 記 述。 世 祖 中 統 年, 始 認 Ŧ 鶚 集 廷 臣 議 史事 鶚 請 以 先 朝 事

付 館。 至元 年 敕翰 林 院 採 累朝事 蹟 以備纂 輯。 後 撒 里 | 一幢等 進 累朝實 錄。 成宗 時 兀 都 帶等

外

進 日 元 朝 不 置 日歷, 不 設 起 居 注; 獨 中 書 置 時 政 科, 遣 一文 學掌之以事付史館; 易一 朝, 則 國 史

院 據 以 修實 錄 而 已。 <u></u> 其 不 能 詳 密 可 知。 明 修 元史, 開 局 於 洪 武二年二月而成 書 於是 年 八 月 以

順 帝 無實錄, 復 詔 遣 使分行 天下沙 史 事 者令 郡 縣上 之三年一 月復開局至七月而書成。 兩 次 爲

裁 者, 来 濂、 王 禕; 而 始 終 任 纂錄 之事 者, 則 趙 壇 也。 成 書 旣 速, 草 率 特 甚遺漏、 歧 誤 複 種 之 處,

可 僂 指。 明 解 縉 有 }與 吏 部 (侍 郎 (董 (倫 書, 謂 元史舛 誤, 承命 改 修 云云事 在 太祖末 年, 然所 改 者 个 無

世從 事此 書書者 頗 多最早者 爲 邵 遠平 之元 史 類編, 據 |經 世大 典元典章等書加以 補 IE. 自

{秘 }史 出, 始得元 人自 述 開 國 時 之 史料, 洪 鈞 譯 拉 施 特 等 之書, 記, 以為元 皆未成而柯劭忞重修二百 史譯文證補, 叉得 異 域 史

民 國 + -年 刊 行。 奉 大 總 統 徐 世 昌 令, 列 於 正 史, 如 唐 五 代之例, 新 舊 並 行

於

是

欲

改

修元

/史

者,

有

魏源

之元

史新

編

屠

寄之蒙

兀

兒

史

五十

史官 牴 牾 光甚清初, 不 舉 其 職, 傅 故 有 維 麟以 實 錄 實錄 無 國 爲 史, 底 實 本參以 錄 又 闕 建 志乘文集撰 文、 天啓崇禎三朝。 明書百七十一卷其時潘耒有志明 而 士 好横 議,學 不 覈 實, 野 史

史, 嘗 作 長編後僅 成 考異 數十卷康熙十七 年, 博學鴻 詞 科, 命 取 中 諸臣分纂以葉方靄張玉

爲 總 裁, 機以湯 斌、徐 乾 學、王 鴻緒陳廷 敬、 張英等。 後 由 玉 書 志, 廷 敬 主 紀, 鴻 緒 主 傳。 五十三年,

緒 傳 稿 成, 表上 之而 本紀志表 尚未就。 至雍 正 年, 乃 再 表 命 張 廷 玉 為 總裁, 即鴻緒本選 詞

再 加訂 正至乾 隆 四年 乃成蓋前後凡六十年 焉。 明史之 成, 王 鴻 緒之力爲 多然鴻緒之明史

實 攘 諸 萬 斯 同 而 又 加 以 改竄 者斯 同於 明史 事最 覈, 其 撰 (明史稿, 嘗言 『吾所 取者或, 有 可損;

不 取 必非其 真。 而 爲 鴻緒 私意所亂。 斯同 固 無意於居其 名然因 此 而使今日之明史轉不 如

其 原 之可信, 則滋 可 惜 E.

清 文字之獄 最 多, 故無甚 私 史官 修 之書, 則 累 朝 之實 錄、 國 史及方略而已在清代行世之 書, 有

良 驥 先 謙 兩 東華錄皆鈔節 實 錄 而 成。 其 光 緒 朝 之 (東 華 }錄, 則某君 采纂書 報為之者 也。 民

建, 卽 設清 史館, 趙 爾巽主其事 最外十六年 之冬清史館 橐 本 百册期十七年夏節成 然

尙 僅 其

野

籍

編 年 之 自三國以來入 已廢 闕 至宋 司 馬光修 資治 通 後劉氏所謂二體者復相平行浦氏

通 評

言 之 矣。 通 鑑 之 後, 朱 子復 有 }綱 引 之 作。 其 敍 事 不 如 |通 核, 而體 例 實較通鑑為優亦 E 一見六

家篇 評。 [通 鑑 起 於 周 威 烈王 1 十三 年。 補 其 前 者, 有 劉 恕之 通鑑外紀金履祥之通鑑前編, 胡宏

皇 E 大 紀。 續 其 後 者, 有元 陳 涇, 明 胡 粹 中王宗 沐 薛 應 旂清徐乾學之書, 皆未盡善至畢沅 續

始 以 詳 核 見稱。 陳陳 書氏 也。徐乾學書 , , 萬而斯實 同,閻若识用綱目例 璩,胡渭等,皆嘗助其編訂,亦未能大改諸家之舊。 。其書迄於宋。胡氏書名元史續編,起世祖,終順帝 畢, 氏蓋

僅則 記其君主嬗代,不詳其事跡者不同,雖亦不無遺議,然現有之續通鑑中,以李壽長編李心傳絜年要錄爲底本,參考他書以成之。於遼金事之大者, 要以此書爲最善也亦據正史采摭,與 0 諸 家 續 其 後 者

有 陳 克家之 }明 紀、 夏變之 ,明 通鑑 焉。 }綱 }目 於 備 報見 覽 外, 兼 重 書 法朱子僅 粗 發其凡分注事迹, 皆

屬 天 台 趙 師 淵, 舛 漏 頗 甚, 元 明儒 者, 顧 不 於 此 加 以 訂 IE, 而 注 意 於其褒貶於是有尹起莘之發

劉 友 益 之 書法 等。 明 黄 仲 昭 取 以 散 入 本 書, 清 聖 祖 又 加 以 御 批叉取 明 陳 仁 錫 所 改金履 祥 之

寫 前 編 商 輅 所 續 之 書 為 續 編。 先 是 宋江 贄 有 [通 鑑 節 要五 卷明李 東 陽因之而成通鑑纂要清

乾 隆 時, 叉 加 改 訂, 附 以 唐 桂 王 本 末名 之 日 御 批 通鑑 輯 輯覽既成又用為底 本而成通鑑綱

目 編 四 + 卷

[通 }鑑 及 綱目皆穿 貫 歷 朝, 乃 編 年 中 之通史 也若 其 僅 記 朝, 或一 朝中若干年之事者則有宋尹

洙 之五 一代春秋二 李燾之續資治通 鑑長編 ,止針宗。 陳均之 {九 朝 編年備要三十卷,亦 李心 傳

之建 炎 以 來繁年要錄二百卷,熊克之中與 小紀四十卷, 失名 靖康要錄十六卷。記欽宗 事在 。儲 {兩 }朝

[綱 目 備 要中六卷 。 光 |宋 季三 朝 政要、六卷。記理、度兩朝及幼 本 史 全文三十六卷。靖康前本長編,高

所自輯。明 吳 |楼之龍 飛 紀 )略, 祖太 0 失 名 之 }术必 }閣 元 龜 政 要、 祖太 0 }成 [憲 }錄, **英太** 宗祖 。至 薛 應族 之憲章錄

通經点續 雷 禮之大政 紀, 張銓 之國 史 紀 聞, 。止武 黄 光 |昇之昭 (代 典則 譚希 思之明 大政 纂要朱 鬉

植 之 大政 {記, 宗皆。止穆 吳 瑞 登 之兩 朝憲章錄, 旂瀆 書韓 。應 沈 越之嘉隆 兩 朝 聞 見紀皆世、 穆清 蔣 良 驥、

先謙之兩東華錄 等編 年 體 旣 有通鑑 }綱 目 兩類 書, 此 等之書士 A 罕 復誦 習然要足 爲 考據 之資

也。

紀 傳 體 以 人 爲 綱, 編 年 體 以 時 為 綱, 能 備 詳 委 曲, 可 通 覽 大 夫 固各 有 所長廢一不 可。 然 於

事 之 始 末, 尚病 鉤 考 之艱難。 於是 有 以 事為 主之紀 事 本 末 焉。 其體始 於宋之袁 樞, 本 以 櫽 括

{通 }鑑, 乃 於 無 意 中 爲 史家 創 新 體。 踵 之 者, 有 明 陳 邦 瞻之宋元 兩 史 紀 事 本 末清谷應 泰 之 }明 !史

記 事 本 局之處,尤資考證。 書成於官修明史以前 2 李 有棠之遼金二史 紀事本末 用此 體 以修 通鑑以前之史者

外 篇

有 淸 高 士奇 之 **[左** 傳 紀 事 |本 )末, 馬 驌 之左 傳 事 }緯 及 }釋 此 皆 用 以 改 纂 成 書 者。 其用此 體 以 作 史

清 陸 築 之三藩紀事 }本 |末 也。 江 L 蹇叟之 中 西 紀 事, 系 用 此 體。

中 國 史家, 所 重 事 實為 理 亂 興 衰、 典 章 經 制 兩 類, 已 見六家篇 評。 理 亂 興 衰詳於 紀 傳典 章 經 制, 備

於 志。 編 年 及 紀 事 本 末, 皆 記 理 亂 興 衰, 而 各 有 其 綱 領 條 目; 政 書 則 專 經 制, 皆 可 謂 得 紀

傳 表 志 史 之一 體; 劉 氏 旣 認 編 年 體 可 典 紀 傳 表 志並行則, 紀 事 本 末 及政 書 兩 類, 亦必認 爲 正 史

也。 政 書 有 通 記 歷 代 者以唐 杜 佑 **通** }典、 来 馬 端 臨文 獻通 考為 最 著宋 鄭 樵 之通志雖 係 通 史 體, 然

學 者 所 取,僅 在 其二十 略, 則 亦 以 政書 視之 也此書之氏族,七 史志所無。草 其 專記 朝 之事 者, 以 宋

爲 最 多, 彭 百 川 之太平 }治 迹 統 類, 江 少虞之 皇朝 事實類苑, 李攸 之皇 朝 事 )實, 李心傳 之 }建 炎

朝 野 |雜 記, 皆不 朽之名著 也。 又自唐 人 創 會要之體後人或 用 其例施之古 書, 如 来 徐 天 雕粪 之 ~西

漢 會 要亦 當 屬 此 類。 清 代 敕 撰續 三 **|通** 及 皇朝三 通而三通· 亦 成 為 官纂 之 其後 劉 之 藻 嘗

通考之職官考與 |文 獻 通考, 亦 私家 史中之百官志立觀 之巨 著 也。 典章經 制 自可悟及近續三通 最 宜 通 觀 歷 代, 此 類 補背正皆 書 正 止 正 史 之 處 。 之 體 例實 有 視 正史為便 者, 試 以

正

紀 傳 表 志體 之史後 世 私 家作 者 極 鮮, 以時 愈 降, 史 料 明 愈、 繁蒐 集 修力 琰 實 有 所 不 及也其 傳 記 宏

禮 編, 之 如 列卿 来 朱子 記, 焦站之 之名臣言行錄, /熙 朝名臣 元 蘇 記, 清 天 節之名臣事 李元度之先 略, }正 事 略, 徐 紘之名 李 桓 之 耆 臣 琬 獻 類 **錄**, | 徵 等亦 項篤壽之今獻備 足 備 紀 傳 之一 遺,

自 李 唐 以 後, 以 私家之 力獨 修 -代 之史者 絕少; 而 自 趙 宋以降, 則 欲 改 修 前 代之 史 頗多; 大 抵 来

學 盛 行 之時, 所爭 者 多 在 書法 及 正 統 偏 安等義 例; 漢學 繼興之 後, 則 所 欲 刊正者多 在. 記 事 之 遺

漏 及 蕪, 亦 各 因 其 風 會 也。 以 此行 諸 古 史 者: 宋 有蘇 轍之古 }史, 淸 有 李鍇之尚 史先秦 之史, 本 别

性 質, 蘇書 多逞億 見, 發 議 論, 固 不 足 取。 李 氏 翦裁 頗 具苦心, 亦 如 }釋 }史 體例之善 也。 其 施 諸 秦

漢 以 後 者: 宋 蕭 常, 元 郝 經, 皆 有 續後 漢 書。 蕭 書 以 吳 魏 爲 載 記, 郝 以 吳 魏 爲 列 傳, 皆 爲 爭 帝 蜀 而

作 也。 淸 湯 承 烈 有季漢 書, 則 所 用 力者, 在 於 表 志, 與 蕭、 郝 異 趣 矣。 晉史最蕪, 改作者, 明有茅國 繒 之

}史 删, 蔣 之翹之晉書別 本。 魏書 稱 穢 史, 清 代 改 作 者, 有 謝 啓 昆 之西 魏 宋 元 {史 亦 極 蕪。 明 柯 維

脚 史 新 編 增景炎祥 興二 }紀 而 列 遼 金 於 外 國, 蓋 亦 爭 E 統 之 見。 淸 邵 晉 涵 欲 重 修 }来 》史, 則

在 刊 正 其 誤 而 未 克成。 重修元史 者, 已 見前。 此 外 補 撰 正史之 志者尤多不暇備舉 也。

外 稿-

## 疑 古 第二

此 篇 攻 }尚 書,下 篇 駁 }春 **{秋** 也劉 氏邃於 史而 疏 於 經。 其所 言,作 論 史觀則是作說經觀則大非 矣。 喞

如 定 {禮 與修春 秋,截 然兩事周書 雖 有若干 篇 類 }倘 不 過 文 體 相 似, 其書要為兵家言魯無篡私,

見 禮 記 明堂位非孔子之語以美 刺說詩乃 詩序 之義漢儒 本 無 此 說。 此篇強斷周書為尚書之 餘,

逐 謂 夏桀讓湯武王斬紂, 爲 孔子所 删; 又并 定禮 與 修 }春 **秋** 爲 談, 逐 持 魯 無 篡 弑 之 言 架 諸孔

泥 小序 美 刺 之說, 乃謂 魯無 國 風, 係孔子為 國譚 惡; 皆 坐 不 知 經 學 之過至孔子對陳司 敗 之語, 則

本 與 著 書 無 涉, 而 亦 曲 加附會, 則尤 爲 牽 強矣又左氏 非 {春 秋 之傳說已見前家語亦偽物漢儒

信 此二 書,自 别 有 故, 非 關 輕 事重言 也。

然 輕 事 重言一 語, 要為 探 驪得 珠 之談蓋古之國 史 不 傳, 所 傳 者皆私家之書記事之史實乾燥 無

味, 不易 記 憶, 故 私家 書 中所 徵 引 大抵皆 ||尚書一 類, 而 非 春 秋 類

也。

古 無考據之學故辨舊傳之說不足信之文絕希類,意亦別有所無考據之學故辨舊傳之說不足信之文絕希間有之,如孟子 在萬 ,而不在考證事實。 其所記大抵 章上篇,呂覽察傳之其所記大抵 因

襲舊 文耳劉氏所謂『 因 其 美 而美之因: 其 惡而惡之」是也然亦未嘗不心知其意觀第六條所

切諸說可見特時無考據之學故辨說不之及耳。

第 九 條 引呂氏 春秋云云浦氏曰: -此 句定誤當 取 其 書 縦 觀 之無一語及泰伯事者試抽 吳越春

{秋, 遇 其文』案玉海謂 書目呂氏 春 秋凡百六篇今書篇數 與之同然序意舊不入數則尚少一

盧氏文弨 一此 書分篇極為整齊十二紀 紀各五 篇六論 論各 六篇八覽覽當各八篇今第

止七篇正少一考序意本明十二紀之義乃末 忽載豫讓一 事與序意不類且舊校云一作廉

與 此 篇 更無涉; 即豫讓 亦 難專有其 名。 因 疑序意之後 华 篇 俄 空焉; 別有所謂廉孝者其前 半 篇 亦

脫, 後人逐強 相附合并序意為一篇, 以補 總數之缺然序意篇 首無六曰二字後人於目中 專 轍

加 以 求合其 數, 而 不 知 其迹有 難 掩 也。 案廬 說 是 也, 泰伯 事蓋 E 在 }廉 **\*\*孝篇中廬氏** 又曰 黄

氏 十二紀 終而 綴 之以序意主豫讓云則宋時 本 已 如 此。 觀 子玄此篇則知所見本尚 未供

奪也

篇

此 篇 於 經 學雖 疏, 然 其 論 史服 光, 自 極 精銳情所 據 山海 經、 没家紀年等皆非可信之書耳予舊有

|)) 疑古 篇, 錄於後, 以資參證不 徒 爲 劉氏張目亦可 見 考 據之法也。

附 錄 廣 疑 古 篇

劉 子玄 疑 古之說, 後 儒 多訾之此 未 有史識 者 也。彼 衆 人 不 知, 則 其論事恆以大為小今有十室 之

邑, 西蒙 資 而為 計學一人主其事意有不樂褰裳 去之可也假為 千室之邑則其去之有不若是其

者 矣。 受任 於 、敗軍之際大 奉命於危 難之間, 拂 衣 而 去, 在 人 誠釋 重負, 然 坐 視 繼 任之無 而 國

遂 至 敗壞衆民無所託命必有蹙然不安者古之居高位當重任 者曷嘗不思息仔肩然終不 得

固 未 必 無貪 戀權 力, 沈溺 富貴之私 然念責 任 不 得遽卸, 不 忽 脫 然而去以壞 大局; 其情 亦 必

厚薄不 同 而已非如世俗 所測度徒據高位貪, 厚祿 而 不肯 去; 苟肯 棄高位舍厚 融, 即無 不 可

不 得 去 也彼世 俗之見亦適自 成 其為 世俗 之見而 已儒者 之稱 堯舜禪讓而 譏後世篡奪將

同。

子 玄. 有先覺而拘於禮法, 曰: 魏 文 帝 曰: 「舜 (限以師訓) 禹 之事, 吾 雖口不能言而心知其不可 知之 矣; 漢 景 帝曰: 學 者 無 者蓋亦多矣。 言湯武受命不 為愚斯並 实 其所以爲僞, 殆亦因案汲冢紀年,明係僞物 曩賢 精鑑,

託口 古言 興, 。而 夫 書 傳 無 說, 而 吾以 意 度以, 爲 必然; 書 傳 有 說, 而 吾以意度以為必不然此學者之所

深訾, 亦 恆 情 之所 不服。 然 天下 事 固 有意 度 未必非, 左證 完 具 未必是者今謂自有 地 球, 則 天 無二

日 傳 無 徵 也。 謂 古 者 十日並 出, 則 傳 有 其解 矣。 者 果 孰 是 乎蓋治社 會 科學者其 視 人之 行 為

與 物 同今夫無生之物, 其 變動 最易 逆測 者 也 植 物, 動 物, 可 逆 測也惟人則不然雖甚聖智不

必 得 之 於 至 愚 者 矣。 雖 然, 人 人 而 觀 之, 其 舉 動 殆 不 可 測; 而 合 全 社 會 而 觀之則仍有其 必至之

儒 夫 見 弱, 稽 類搏 頰, 壯 士則有一 不層撓, 不月 逃 者, 其 勇 怯 之 相 去若莛與楹國民則未有見侮 mi 不

鬭 者 也。且 卽 人 人 而 觀 之其 度量 之 相 越, 亦 自 有 其 限 界, 不 能 為 神 而 一為 禽也宋之田 舍翁,

雄 略, 孰 與唐之太宗( 然 朱太祖 與 唐 太 宗, 則 相 去 初 不 甚 遠。 明 之賣 菜傭其智力孰與漢之鄭 康

然 以 顧亭 林 與 鄭 康 成 此, 則 度 長絜 大, 殆 有過 之。 謂 古 今人 相 及, 姑以是砭末俗而寄其思 古

獨有堯舜禹湯文武無有是處。

情

則

可

矣。

以

是

爲

實始

不然

也。

然

則謂

後

世

惟

有王

莽、

操

司

馬懿、

劉裕楊堅李淵朱温、

趙

匡

胤,

疑 頗據 汲冢書及山海 此 皆偽 物 不 足 據, 亦 其 所 以 不見信於 世也百家之言堯舜湯武

者 多 矣, 非儒 之 於儒猶儒之於非儒也學 其說 猶不 足以服儒 者之心今試以儒攻儒則其可疑者,

亦 有 H.

書 曰『無若 丹朱傲惟慢遊是好傲虐是作罔晝夜領 領罔水行舟朋淫于家用殄厥世』釋文『傲

字 义 作 奡』說文奡下引虞書若丹朱奡又引論語奡盪舟愈理初癸已類稿曰『奡與丹朱各爲。

人皆是堯子莊子盜 跖篇曰『堯殺長子』 釋文引崔云『 長 子 考監明」又韓非子說疑篇

[記 曰: 『堯誅丹朱』堯時書 稱允子朱史稱 嗣 子丹 朱朱至 |虞 時封丹則堯未誅丹朱又據呂氏

**{秋** 去私 篇云『堯有子十人』高 高誘注云『孟 子言九男事 舜而此云十子殆丹朱爲胤子不在數

中。 其 說 蓋未詳考呂 氏 (求人篇云: 『妻以二女臣以十子』 呂氏實連丹朱數之而孟子止言 九

必 非 淮 南 丹 泰族 朱也管子宙合篇云『若 訓, 亦云堯屬舜以九子合五 覺臥, 若晦 書, 知堯失一子書又 明若敖之在堯也』即 云殄厥世是堯十子必絕其一而又 史記夏本紀若丹朱敖漢書

解案說文言丹朱原論語已偏舉寡司 傳, 劉向引書無若丹朱敖之敖房喬注云『 馬 遷 劉向言丹朱敖管子已偏舉敖則原與朱各為一人有 敖, 堯子丹朱』謂 取敖名朱若舉其諡者尤不成

代古 文 爲 證, 無 疑 也。 }漢 書 鄒 陽 {傳 云: 不 合 則 骨 肉 爲 仇 敵, 朱 象管 蔡是已漢初 必有師 說, 朱 興 原

以 傲 虐 朋 淫 相 惡, 亦 無 疑 也。 故 {經 日 奡 頟 額, 罔 水 行 舟, 則 論語云 奡盪舟』 也。 奡 朋

淫 於 冢 則 鄒 陽 云 骨 肉 爲 仇 敵 也 {經 奡 厥 世, 則 }論 語云『不 得其 死。 (孟) 子呂氏 南

子, 九 男 之 不 -同莊子言 殺長 子, 韓非 子言 誅 丹 朱皆 可 明 其 傳聞 不 同之故又得管子論 }語 偏

文, 定 知 言 泉者 不 是 升 矣。 始趙 於孔安國,而朱注 因之,寒浞, 之子名浇,左傳並 原盪舟,解以有窮 不言奡。澆之盪州,

同地 若見 但所出 淫行樂舟 也。吳氏之說,眞可謂之明證也。曰朋淫于家 傲慢之傲,則旣,陰德明音義, 云無若丹朱傲矣,何必又曰傲虐是作於丹朱傲云:字叉作奡。宋人吳斗南 鐵板注腳矣。』一人子案原能 乎, 罔 ?因悟 水 行 此即 知此 丹朱與奡為兩人也。曰罔水行舟,正此邊舟之奡;與丹朱為兩人。蓋禹之規戒 則其人必有勇力似與 舜抗 面 不 勝, 陸,

而堯其餘九男乃往事舜者此可疑者一也。

太 史 公 日 -夫 學 者 載籍極 博獪 考信於 六藝。 詩 書 雖 缺, 然奠 夏之文可知也堯將遜位讓 於 虞舜,

舜 禹 間, 岳 牧 咸 薦。 乃 話 之 於 位; 典 職 數 + 年, 功 用 旣 興, 然 後 授政示天 八下重器王式, 者 大 統, 傳 天 F

斯 難 也。 而 說 者 堯 讓 天下 於 許 由, 許 由 不 受, 恥 之, 逃 及夏之時有卞隨務光 者, 此 何 以 稱

史 公 日余 登 箕 山 其 上蓋 有 許 由 云? 孔子序 列 古之仁聖賢人如吳太伯伯夷之倫詳

所 聞, 由 光 義 至 高, 其 文 辭 不 少 概 見, 何哉? 史公 此 文, 蓋 深 慨 載 籍 所 傳之說, 興 書義 不 筣, 欲 考

四

以 而 無 從 也条 朱 于 庭 倘 書 略 說 曰: -}周 /禮 疏 序 引 |鄭 |尙 }注 云: 四 岳, 四 時 之官, 主 四 岳 之事。 始 義

和 之時, 主 四 岳 者 謂 之四 伯。 至其 死, 分 岳 事 置 八 伯。 省王官, 其 八 伯, 惟 騳雚 兜共工 放 齊、 鯀 四 A 而

餘 四 人無 文 可 知 矣。 E 文 羲 和四 子分 掌 四 時, 卽 是 四 岳, 故 云 四 時之官 也云八伯者, }尚 書 大

{傳 稱 陽 伯儀伯、 夏伯、 義伯、 秋伯、 和1 伯冬伯, 其 -闕 焉。 鄭 注 以 陽 伯 爲 伯 夷掌之, 夏 伯 棄 掌 之, 秋 伯 答

掌 之, 冬伯 垂掌 之餘 則義和 仲 叔之後堯典注言驩兜四人 者, 鄭 以 大傳所言, 在 |舜 卽 真 之 年, 此

堯 時, 當 别 自 有 ٨, 而 經 無 所 見, 故 舉 四 人 例之。 案唐 虞 四 岳 有三: 其 始 爲 義 和 之四 子, 為 四 伯。 其

後 |共 馬薩 等為 八 伯, 其 後 伯夷 諸 人為 之。 虎通王 者 不臣篇 先 王 老 臣 不 名, 親與 先 E 戮 力 共 治 國,

功 於 天下, 故 尊 而 不 名 也。 }倘 |書 日 咨 爾 伯, 不言 名 也。 案 班 氏 說 }尚 /書, 知 伯 夷 逮 事 堯, 故 居 八 伯

m 稱 太 岳。 |春 |秋 左 氏 隱 + 年, 夫 許, 太 岳 之胤 也申呂齊許 同 祖, 故 呂 侯 訓 刑, 稱 伯 夷、 禹、 稷 為

轉, 知 大傳之陽 太 岳 定 是 伯 伯墨呂之許由 夷 也墨子 所 伯陽與書之伯夷正是一 染篇、 |呂 (氏 |春 |秋當 | 染篇, 人伯 去 一舜 夷封許, 染 於 許 故 由 日許 伯 陽。 由。 由 史記堯讓天下 興 夷, 夷 與 陽, 並 於

許 由, 正 傅 會 咨 四 岳 巽 朕 位 之 語, 百家之言, 自 有 所 出。 }周 太 子 晉 稱共之 從孫四岳佐禹又云: 胙

79 岳 國, 命 為侯 伯, 賜 姓 曰姜, 氏 日有 呂史記齊 大公 世家云: 呂 尙, 其先祖, 嘗爲四岳佐禹平水土。 |虞

夏 之 際, 封 於呂, 姓姜 氏。 此 云 四 岳, 皆 指伯 夷蓋 伯 夷稱 太 岳, 逐 號 爲 四 岳, 其 實 四 岳 非 伯一人也。

據 此, 則 孔 子於許 由未嘗無 辭, 史公偶未悟耳。 而如 宋氏 之說, 則 四 岳之三郎在四罪之中豈不 可

駴? 叉神 農 姜 姓, 黄 帝 姬姓。 史記 五 帝 本 紀,謂 黄 帝與 炎 帝 戰 於 阪 泉之野, 叉謂 黄 帝 興 蚩尤 戰 於 涿

鹿 者, 之 皆 黃 野, 帝 其 之子 實 阪 孫而 泉涿鹿即是 共工三苗 一役; 則背 出 光炎帝 姜姓 也。 伯 正 夷雖 是 人予別 得 免 思卒 有 亦 考。 自 不 黄 能踐大位唐虞之際其殆姬、 帝 滅 炎帝後至於周, 有天下 姜

之爭 乎? 此 可 疑 者二 也。

小 戴 記 檀弓『舜葬於 蒼 梧之野。 各 書 皆 同。 惟 孟 子謂 舜 生 於 諸 馮遷於負夏卒於 鳴 條, 未

知 何 據。 案 史記 五帝 本 }紀: 舜 耕 於 歷 山, 漁 雷 澤, [略] 河 濱 作 什 器 於壽丘就 時 於負夏』索隱 引 {倘

大 葬 }傳: 於 江 眅 於頓丘, 南 九 疑是為零陵, 就時負 夏, 蓋 則 又一 史 公 孟 說 子同一 也。 古衡山 用今文 或 以為 書 說。 在 {史 }記 今湖南或謂, 下文叉云『南巡狩, 實今安徽之霍山。 崩 於蒼

疑 古 代 命 山, 所 苞 甚 廣。 衡、 霍 峯 嶺 相 接, 實 通 名 爲 衡 山, 衡 者, 對 從而言, 以 其 脈 東 西縣亘而名之 也。

唐 虞 之世, 所 祀 爲 南 嶽 主 峯 者, 則 實 爲 个 之 霍 山。 何 者? 禹 會 諸 侯 於 塗山, 又會 諸 侯 於 會 稽, 皆 在

淮 南 北 浙 東 西 之 地; 而 三苗 之 國, 衡 山 在 南, 版定 山 在 北, 至 禹 時 獪 勤 兵 力 以征之, 舜 未 必 能 巡 守 至

北 也。 自 秦 以 前, 戡定 天 下 者, 皆 成 功 於 今 安 徽, 桀 奔 鳴 條; 武 庚 叛, 淮 夷 徐 戎 立立 興楚之亡亦 遷

春 是 也。 竊 疑 舜 卒 於 鳴 條, 實 近 當 時 之 南 嶽。 後 人 誤 以 唐 虞 時 南 嶽 亦今 |衡 山乃並 |舜 之 葬 處, 而 移

之 零 陵 耳! 然 無 論 其 爲 鳴 條, 爲 蒼 梧, 其 有 敗 逋 之 嫌 則 鳴 條 桀之所放蒼梧九疑, 則近乎 舜 放 象

有 庫 矣。 果 其 雍 容 揖 讓, 何 爲 而 至 於 此 乎? 此 可 疑 者 三 也。

史 記 秦 本 }紀: 秦之 先, 帝 顓 項之 苗 裔, 孫 日 女脩, 女 脩 織, 玄 鳥 隕 卵, 女脩吞之生子 大業。 大業 取 少

典 之 子 日 女 華。 女 華 生 大 費。 興 禹 平 水 士。 已 成, 帝 錫 玄 圭, 禹 日: 非 予 能 成, 亦大 費 為 輔。 帝 舜 曰:

費, 贊 禹 功。 其 賜 爾 阜 游。 爾 後 嗣 將 大 出。 乃 妻之 姚 姓 之 玉 女。 大 費 拜 受, 佐 舜 調 馴 鳥 獸, 鳥 灣 多 馴

接 此, 卽 知 大業是旱陶 索隱曰 尋 檢史記上下諸 文伯翳 伯盆 是一人不疑而陳杷 系家, 卽

是

爲

柏

正

義:

列

女

}傳

|陶

子

生

Æ.

歲

而

佐

曹

大家

注云:

陶

子

者,

阜

陶

之子伯

益

也。

禹。

云:

叙 伯 翳 與 伯 益 爲 二。未 知 太 史公 疑 师 未 决 邪? 抑 亦 繆 誤 耳? 案 陳紀 世家叙唐虞 之際有 功 德 之

臣 一人: 日 |舜, 日 禹, 日 |契, 人敍伯 日 后 稷, 翳, 日 星 陶, 日 伯 夷, 益, 日 伯 翳, 垂、 益夔龍索隱口 也。 「秦 十人無 祖 伯 翳, 翳, 解 者 以

彭 益 祖 則 亦 爲 墳 典不 人 今 載。 言 + 未 知 太 史 公意 如 而 何, 叉 别 恐 多 言 垂 是 誤。 然 則 據 是二人 叙翳 且 按 之功云佐 }舜 本 {紀 叙 舜 馴 調 鳥 面 興 有 彭

{典 命 作 虞, 若予上 下 草 木 鳥 潤 文 同, 則 為一 人 必 矣。 秦本紀 未詳 其所 以。 案 陳 杷 世 家 之文, 蓋 漏 一舜

所 以 叙 翳 义 别 言益 者, 以 垂、 益、 夔、 龍 四 字 爲 句, 雖 並 舉 益實 但 指 垂, 此 古 人行 文 足 句 之 例, 詳

所 撰 章 句 ~論。 十一人 去 舜得 十加十二牧, 凡二 十二人。 五帝 本紀 E 文云: 禹、 皐 陶、 契、 后 稷、 伯 夷、

垂、 益、 彭 祖 自堯時 而 皆 舉 用, 未 有 分 職。 \_ 次 云: -命 += 牧。下 乃 備 載 命 禹、 棄、 契、 皐 陶、 垂、

伯 變龍之 耳。 辭。 而終之曰嗟 女二十有二人明二 疑也。 十二人, 立 即指 陶薦 + 牧, 之, 授 前 政 所 焉, 舉 而阜 特 卒, 失 命 彭 旭

任 政。 5 禹 行 禪 讓, 而 所 傳者 反 父 子 相 機, 何 邪? 此 可 疑 者 四 也。

辭

然

則

翳

益

爲

人

不

夏本紀

日

帝

禹

愐

舉旱

且

陶

愐

后

舉

子: 萬 章問 日 人有言至於 禹 而德衰, 不傅 於賢而傳 於 有 孟子曰否 不 然 也。 天 與賢, 則 興

外

賢; 天與子則, 與子丹朱之不肖舜之子亦 不 "肖舜之 相堯, 禹之 相 翠 也, 歷 年 多施 澤 於 民 外啓 賢,

敬 承 機禹之道益之相禹 也歷年少施澤 於民未久舜禹益 相 去久遠其子之賢不肖皆天也, 非

之 所 能為 也莫之爲 而 爲 者, 天也莫之致 而 致者命也。 辨 矣。 然 淮南 子曰『有扈! 氏 為 義 而

注 「有扈夏啓之庶兄也以堯舜舉賢禹獨 與 子故伐啓啓亡之。 齊俗 新序 日『馬 問 伯 成 子

日: 一昔 者堯治天下吾子 立 爲諸侯堯授舜, 吾子 猾 存焉。 及吾 在位, 子 辭 諸侯 而 耕。 何故? 子 高

昔 堯之治天下舉 天下 而傳之他人至無 欲 也; 擇賢而與 之, 至 公 也; 舜 亦猶然。 今君 之 所 懷 者 私、

也, 百 姓 知之貪爭 之端, 自 此始 矣。 德 自 此 衰, 刑 自 此 起 矣。吾 不 忍 見是以 野 處 也」 士節 {淮 }南 世

雑 家 而 主於道其實 多儒家言予別有考今姑 元勿論新序之為 儒 家言, 則 無疑 矣。 其 言 如 此。

則 夏 之世 誓 序 疏曰『自 繼, 儒家傳說, 堯 舜 亦 受禪 有 異 辭 相 承路獨見繼公 矣。 得 毋三皇之事, 父以此 或 不服, 隱 或 顯, 故 伐 姑 之。 以 意 言 之 }疏 邪? 所 本, 其 可 亦必儒家 疑 者 无 也。 言 也。

政, 亦今古文之說 不同今文家謂武 王 克殷二年天下未 集, 有 疾周公乃自以為質, 告 於 大

E 王季文王藏其策金縢置中武王崩成王少周公恐天下聞而 乃踐 作代成王攝行政當國。 管

叔 及 其 羣 弟 流 言 於 國, 周 公告太公 望召 公奭曰: -我 之 所 以 弗 辟 攝 行 政者, 恐天下畔周 無 以 告

我 管 先 叔, 殺 大 武 Ŧ, 三王季文 庚, 放 蔡 叔, 王。 寧淮 於 是 夷 東 卒 土二年 相 成 王。 管蔡 而 畢 武 定。 庚 周 公 等 歸 果 報 率 成 淮 乃 而 反, 爲 詩 周 詒 公 王, 乃 奉 之 成 王命, 日 }鴟 锡。 興 成 師 東 王 伐, 七

年, 成 長, 能 聽 政, 周 公 乃 還 政 於 成 王。 初, 成王 少 時, 病 周 公 乃 自 揃 其 蚤, 沈 之 河, 以 视 於 神, 日 E

未 有 識, 奸 神 命 者, 乃 旦也。 亦 藏 其 策 於 府。 成 Ŧ. 病 有 瘳, 及 成 用 事, 入 或 譜 周 公。 周 公 奔 一楚。 成 王 發

府, 見 周 公 薦 書, 乃泣, 反 周 公。 蒙恬列 傳世 家 周 公 死, 成 狐 疑; 欲 以 天 子 禮 葬 公, 公 人 臣 也; 欲 以 人 臣

禮 葬 公 公 有 E 功 天 雷 雨, 禾 偃, 木 拔, 及 成 王寤 金 縢 之策, 改 周 公 葬, 申 命 魯 郊, 而 天 寸. 復 風 雨, 禾

起。傳論 注衡 引感 尙類 書篇 洪鏡 五漢 行傳學 古 文家則以為 武 王崩, 成 年 歲。 年 十二喪 畢, 稱 己 小 求 攝, 周 公

代 一管蔡流 言 周公 懼, 明 年, 出 居 東 國待 罪, 以 須 君 之 察 周 之 屬 黨 與 知 居 攝 者, 周公

以 叉 明 年, 明 盡 爲 年, 成 王所 之 得。 異, 周 公 E 傷 乃 改 其 屬 先 時 黨 之 無 心, 罪, 將 更 自 死, 新, 恐 其 以 迎 刑 周公 濫, 叉 破 其 東, 周 家, 公 而 反, 不 敢 則 居 IE 言, 攝 之元 75 作 }鴟 年 }鴞 時 成 之 詩

年 + 傳所 謂 年 救 亂。 明 年, 誅武庚管蔡等書傳 所 謂 二年 克般。 明年, 自 奄 而 湿書傳 所 謂

外

有

雷

風

年 踐 奄。 四 年, 封 康 叔, 書 傳 所 謂 四 年 建 侯 衞。 時 成 王 年 八。 明 年營洛邑故書傅云五 年營 成周六

年, 制 作 樂七年, 致 政 成 王。 成 E 年 11-明 年 乃 卽 政, 年 十二也。 山疏義疏所引,雖鄭禮記明堂位,詩七月 氏一家之言

,然周論 公奔楚,故一 天雷雨,以悟成王。』則鄭所用:『古文家以武王崩,周公居攝, ,乃古文家之公言也。 管蔡流言,王意狐疑周 案 周 公既 以 成王幼而? 欲 攝 政, m

叉 出 居 東 國待 罪, 以 須 君 之察己, 不 合情 理自當 以 今 文 說 爲 是古文之說蓋誤居東與奔楚 爲

談 也。 周 初 之 楚, 在 4 丹 浙二 水 入漢 之 處宋朔 陽武王徙郢考c 王化行江漢, 實得 此 以 震蕩 中 原 迨

穆 南 巡 守, 不 反, 則 自 武 關 東 南 出 之道 絕 而 王 室 之 威 靈 稍 替 矣左氏 昭公 七年『公將 適 楚,

梓 愼 襄 公 之 適 楚 也夢 周 公 궲 而行。 子服 惠 伯 君 未嘗適楚故周公祖以道之襄; 公

適 楚 而 祖 以 道君。 0 可 見 周 公 奔 楚, 確 有 其 事。 此 事 自 當 如 今 文 說, 在成 王 親 政 之後, 謂 屬 黨 之

執 周, 亦 在. 斯 時, 考。 則 怡 然 冰 釋, 渙然 說, 理 順 矣。 丹淅 形 勝 之 地, 也。 周公 據 變, 之意欲何為殊不易測其 葬, 郊, 如 何 復 反

於

亦

不

可

發

府

見

書

之

乃

諱

飾

之

辭

不

足

信

雷

風

示

因

以

王

禮

改

申命

魯

其

事

亦

可 異 |漢 匈 奴 列 傳 貮 師 在. 匈 奴歲 餘, 衞 律 害 其 寵 會 母 閼 氏 病律筋胡 巫言先: 單 于 怒 胡

故 時 而同 兵常言得 貳師 以 祠, 今何 故 不用? 於是收貳 師, 貢師 駡 曰: 「我死必滅匈奴」 途居貳師以

祠。 會 連 雨 雪 數月畜產死, 人 民 疫病穀 于恐為 貢師 立祠室』生則虐之死又 諛之巫鬼

世, 常有之 矣, 不 足怪 也然則周 公其果以功名終 邪? 此 可疑 者六 也。

此 等 疑 竇, -搜剔實不. 知 凡 幾今特 就 其 較 顯 著 者 言 之 耳。 然儒 家 所 傳是否事實, 固 巴 不 能

則 亦 無 怪 子玄之疑之 矣近人有孔子託古改制 之說, 其甚 者, 至 謂三代以前皆榛狉之世堯、

湯文武, 為 不 知 誰 何之 人 皆 孔 子造 作以 寄 其 意, 此 亦 太 過。 無 徵 不 信豈能 以一手 掩 盡 天 F 目

孔 子固 日: -我 欲託 之空言, 不 如 見之行事 之 深 切 著 明 矣。 立 說 而斬為世之所信, 固 莫 如

即 其 所 信 者 丽 增 飾 之。然 則儒 家之言, 仍是 當 日 流 傳之說儒家 特 加以 張 皇爲之彌經 縫耳。 仲

「聖人重疑因不復定」其說最尤矣陰篇。

然 當 時 雖 有 流 傳之說, 而 爲 之 一張皇 工其辦彌縫 其 闕 者, 則 固 儒 家為 之, 亦 足以考 見儒家之主 張

儒 家 之 書言 禪 繼之義 者, 莫備 於孟子萬章 篇。 今 試 就 其 言 考 之, 第 一步, 實 在 破 天下

所 私 有 之 說, 故曰: -天 子不 能 以天下與 No 然 則 孰 興 之? 曰『天與之』天與之者諄諄 然 命

非 也。 天視 自 我 民 視, 天聽 自 我 民 聽。 5 故 舜禹 之王必以 朝觐, 訟獄之歸益之機 世

然 也。 此 所 謂 「天 與賢則與賢, 天與子則與子』也, 故曰『 唐虞禪夏后殷周繼其義一也』 設

亦 之 曰: 『德若舜禹必天之所生欲命以爲天子者 也, 而何以仲日 尼不 有天下』則曰: 一無 天 子 薦

之 也。 設又詰之曰『啓太甲成王之德不必如益、 伊尹周公 也, 而何 以益伊尹周公不 有 天下?

則 繼 世而有天下天之所廢必若桀紂者也。 如 常山蛇擊 首 則尾 應擊尾 則首應其, 立 說 可

謂 完密 矣當時 雖 未能行卒賴其說深入於民心而二千年 後, 逐 成 國為 民有之局為儒 家言 尊

孔 子為 制法王宜哉!

於 史 事 不 諦, 而以意 為說不獨 儒 家 然 地。 种非子忠孝曰『 瞽叟為 舜父而舜放之象為 |舜 弟, 丽 舜

穀之放父殺弟不可爲仁妻帝二女而取天下不可爲 義。 老,} }說 曰: -燕 王 欲傳國於 子之也, 問

之 潘壽對日「禹愛益而任天下於益已而以啓人為 吏及 而以啓為不足任天下故傳天 下 於

|益, 而勢 重 盡 在啓也已而啓與友黨攻益 而 奪之天下。 舜禹 曾操懿之不 若 矣然五 量 則 日「 堯

此 矣禹之王天下也身執耒臿以為民先股無胈脛不生毛雖不 天下 也茅茨不 剪采椽不斵, 糲粱之食藜藿之羹冬日麂 臣虜之勞不苦於此矣以是言之夫 裘, 夏日葛 衣, 雖監門之服養, 不 虧 於

古之讓天子者是去監門之養」 則說又大異何哉一 以明讓非 定位一教之道一以明爭讓由於

養之 厚薄也皆取 明義而 已事之實不實非所, 問也子玄所 謂 輕事重言」者 也。

或 古之讓 國者亦多矣許由務光王子搜出覽貴生。等姑 勿論, 其見於故書雅記者若伯夷叔齊,

若 吳泰 伯若魯隱公若宋宣公春秋隱公若曹公子喜時成公十 吳季 札襄公二十若料婁 叔 術, 三昭

。若 也此外荷察其實有一? 楚公子啓哀公八 如儒家所傳堯舜禹授受之事者邪? 皆是也盡子虚邪曰夷齊之事殊不 近 情周大王之為人何其與晉獻公

### 惑經第四

此 篇宗旨與前 篇同而 不 如 前篇之可 取, 蓋前篇 論 經所 載 事 不足信雖乖經義有裨史識此篇

專攻春秋體例之不合而又不達春秋之例則悉成妄語矣。

春秋 之作所以明義。 故曰『其事則齊 桓晉文其文則史其義 則丘竊取之矣。公羊曰『君 子 曷

|春 秋祭 世反之正莫近諸春秋』又曰『制春秋之義 以俟後聖』太史公曰『余聞董生

外篇

周 道 衰 廢孔子 為 司 寇諸 侯 害 之, 大 夫 壅之孔 子 知 言 之不 用, 道之不行也是非二百 四 十二年

〇四

之中 以 爲 天 T 儀 表。 貶 天 子, 退諸侯, 討 大 夫, 以 達 王 事 而 已矣。 凡漢人之言無 不 如 此 者。 知 春

書不為 事者 史事則, 在, 而得也,夜,恆星不見。夜 中,星實

本 非史 記 論 不脩 }春 |秋俱 自 可觀 覽

此如 作雨 公羊者及見魯春秋原文之明證。孔子之脩春秋一。」公羊曰:『不脩春秋曰:兩星,不及地尺 ,乃自著一書,非將原書毀滅也。 而復。君子脩之曰:星實如雨。」 後 世 一不脩春秋, 既亡春

**3秋** 爲 經 不 為 史 之義 復晦, 學 者 多 以 }春 }秋 作 史讀途覺其 齒且 齬 疏 漏 而不可 通乃有斷爛朝報之譏

矣。 須 知 孔 非 編 輯 朝 報, 占 無 所 謂 幽沂 爛 取孔 此若干條者,取足明吾之義耳。且如春秋所記,隱桓之世子因魯史修春秋,魯史所記之事,必不止如今之春秋,孔 ,子 會賦

公盟 陳 震征 升、平鄭 而伐 之,叛者九國,五霸桓 太許 平。曹 世,一世, 所治婁 一公爲盛 近顿 **記國,不速九也** 不可同 也、 。滕 此、等薛 處、 。周 ,魯史原文 召、陵香 之、役宋 ,、晉衛 必齊不十 可、調鄭 表、 矣。而與於會者,有周、魯、宋、蔡、許、曹七國耳。公羊曰:『葵丘之會, 是國 , 故以春秋作史讀,非徒闕略的 其所 事,則據

徒事皆 朝報和而已 0 , Œ 若 其 編 輯 朝 面 斷 爛 至 是 而 猶 爲 衆 所 歸美如 劉 氏所舉者則古 之人無

喪 心 病 狂 者 矣, 有 是 理 邪?

萬之 史 文乃得有數千 日 }春 **秋** 文成 之旨後人好以 數 萬, 其 旨 數 千。 例言春秋凡 董 生 書法相 詩 無 達 計場 同 者其義亦必相同則春秋之旨乃僅 無達占審秋無達 例。 \_ 必 無 達

數十百耳安得有數千知此則此篇之誤不待辯而可明矣。

本 書 所 攻各條春秋皆自有其義檢閱公羊可知今不 暇具辯 也汲冢書亦偽物據之以疑春秋則

更誤矣

仲 尼 沒 而微言絕七十子 喪 而 大義 乖, 語 出漢書藝文志。 微言『李奇曰隱微不顯之言也』

對 大義言非謂微婉其辭隱晦 其 說, 此篇機虛美之五乃誤 解 也。

#### 申左第五

此 篇 神左氏而 改公穀亦以 以史 家之 服 光 論三傳 也; 若 論 經 學, 則不如是。

所 稱 左氏三長一 爲 凡 例 用 周 典, 此 說 出於杜 預, 原注 已自言 之案漢書楚元王傳 日: 初 }左 氏 傳

多 古 字古言學者 傳 訓 計而已及散治左氏引傳 文以 解 經, 由 是章句義理備焉」此語實歆作偽

顯 證。 傳 本 解 經, 何待散引日散引以 解, 則傳之本 不 解 經 明 矣。 後漢書鄭 興傳日 『晚善左 氏遂

思通達其 旨同學者皆師之天鳳中將門人 從劉歆講正 大義歌美興才 使 撰 }條 例章句訓

外篇

一〇五

則 偽 造 左 氏傳 者, 一尚不止 劉 歆 一人然 此 書 173 爲 未成之 稿何者人之思想不能無為 風氣 所

囿, 漢 書 越 文志謂孔子作春秋, 有 所 褒 諱 貶 損, 不 可 書 見,口 授弟 子弟子退 而異言。 丘明 恐 弟

各 安 其 意, 以失其 真故論本事 而作 傳, 明 夫子不以空言 說 經 一一一 此左氏既行之後古文家攻 擊

文 之說 也。 ,已見前篇評,安有以空言說經之事?故此說不足辯也。其實春秋本爲明義,史事別有成書,作公羊者,且親見之 使 劉 歆等之 思 想, 亦 係 如 此, 則 但

拆散, 者, 年之書, 矣。無 氣,

}國 }語 取其 所 記 之事與春秋 同 成 . 編 已足困公羊 而有餘 如當時 風 習

|春 **秋** 爲 明義 之書造偽 傳 而但能 徵引本 事, 實 不足 奪今文 之席乃不得不先造穀梁體例一 如

而立 說 興 之歧 異, 以 淆 亂 耳 目 繼 叉 造 -左 }氏, 於 備 詳 本 事之外, 曲 撰 解 經之文以示 其 學 有

師 無 涉 焉。 處 極 於 是 多, 造端宏大條例 卽 其 書 未 成 之 滋繁, 鐵 證 也。 师 其 於 書 是 後之 逐非 儒 一二人 生, 左氏者, 之力所 能 不 得 成 不 矣今之左氏解經處甚 爲 之彌縫匡救。 以左 }氏 少與 釋 經 經

字 之 寥 著 寥, 條 可 矣, 例 之不 無 加 備, 叉 爲 乃 不 劉 歆 得 不借資於公穀。 鄭 興 輩, 造出 數 + 夫 條, 謂 丘 不 能 明 脫 作 傳, 然 無 專為 累, 此 明 實 本事 作 以免失真, 僞 者 之 作 則解 繭 自 縛 經 也,

IJ 傳解 經, 而條例 必借資於公穀則左氏之成其為 春秋 之傳者尚幾何哉直至杜預出乃

穿

然

欲

本 書, 自立凡例不 必乞靈於二傳左 氏至 此始可 謂之獨 立 矣杜預信左氏之功臣也然因 此 而

信其眞得周公之舊典則爲古人所欺矣。

要之左氏 之可貴, 在其能備春秋之本事其所記 之 事, 雖 不必 皆 確, 在 今日欲考春秋之本 事

要以 此記 爲 最 優。 則雖篤信公羊 者亦不容有 異議 也。 然 此 在. 今日 則 爾在孔子時決無此事, 以其

時 史 籍 具存無待左氏之論次也即造左氏者之所重亦, 不 專 在本事以其時習以春秋為明義之

其重 本 事, 不 若後世之甚 也。 故以左 正氏作史讀, 則 為 希 世之 珍以之作經讀則不免紫之奪朱鄭;

之亂雅也三長中之第二第三兩條宜本此義分別觀之。

此 篇 之攻公 一穀謂其 語 地 則 與魯產相 違,論 時 則與 宣 尼 此 卽 漢志以『口 說 流行」武 {公

之 見, 殊 不 知 以 經學 論, 則 所貴 者, 孔門之口 說: 師 師 相 傳, 雖 有 闕 誤究之微言 大義猶有存者, 非

解 經 處, 純 出後 人 億 造 也其第二條謂 {左 正氏所載, 當 時 辭 **命多史官原文而公穀則僅** 憑 

取 諸 胸 億, 故 豐 儉 不同, 文野 各 異; 案以 文解 論 }左 (氏 誠美 於公 穀然左氏文字清 麗排 比 處 甚 多, 酷

類 西京 末 造東京初年手筆竊疑左 氏奥澀難解處駿快 排 類國策處皆係真古書獨其解令之

外篇

美, 爲 後 人 稱 道 不 置 者, 轉 有 出 漢 人 潤 飾 處, 其 究 與 漢 文 同 者, 則 旣 以 古 書 爲 據 自 與 純 然

自 作 者 不 同。 穧 偽古文尚書雖 氣體 卑 弱, 亦 自 與 魏晉 人 文 字 不 同 也。 此論 頗創, 深於文者 荷 能 平

心 思 之自不以 為 河 漢。 至 於豐儉之不同, 則公羊之作 本 爲 明 義, 不 爲 記 事, 其涉 及 本事 處 但 取 足

明 經 義 而 止; }梁 則 純 摹 放公羊者· 也。第 四 條 病公穀 重 述 經 文, 無所 發明案春秋與公羊乃

不 得 分 為經傳, 旦具前 評。 春秋本 應每 條有 義所以 無義 者, 則 相傳失之諸經本皆有闕佚也第

五 條 譏 公羊 是 非之 不 當, 此又涉 及 經學, 可 以 勿

个 H 將 三傳 作 史讀, 左氏優於公穀自無待言, 然亦 有 宜 參 考 二傳者不得一筆抹殺作十成 之論

也。 今 試 舉二事為 例: 郊之戰據公羊所 載楚莊幾 於 堂 堂之 陳, IF. 正 之 旗, 而據左氏則 始 以 和 誤

繼 又 乘 其 不 也。 備 而 夜 襲之蓋 未嘗 之事云『晉人 不用 祚。 揆 度 事 理, 自 以 }左 楚人基之脫 局少進馬還。 所 記 為 河 公羊蓋專 為 說 又基 經, 故 其

或以

廣隊

不

能

投 衡, 乃 出。 然左氏 顧 吾 不 | 郊 如 大 國之 數 奔 也。 當 交 戰 之 時, 而 教 敵 人 遁 逃, 以 致反 為 所笑, 殊 不 近

有

備

記

故 有 以 -基 之, -又基 之」斷 句訓 基為毒 者。 然如 此, 則 顧 曰云云殊不可解讀公羊『命之還

師 而 佚 晉 寇 之文乃, 知 楚 莊當 未 戰 時, 雖 不 恤 用 詭 道 求 勝, mi 旣 勝 之後則又下令不必蹙敵, 以

示 左氏 此 文及下 文 -晉之餘 師 不能 軍; 宵濟, 亦終夜 有 聲, 蓋 亦以見莊王之還 師 面 佚

杜 釋 宵 濟 亦 終 夜 有 聲 曰: 「言 其 兵衆, 將 不 能 用, 0 實 未 得 左氏 之意 矣。 季友 之獲 莒 拏

記 其 事 曰: 7 公子 友 八謂莒拏 日 吾二人 不 相 說, 士卒 何 罪? 屏 左右 而 相搏公子友處下左右 日

孟 者勞魯之寶刀 也, 一公子友 以殺 之。 此 事 }范 }注 疑之案 }史記: 漢 王 與 項王 臨 廣 武 間 而 項

漢 王 日『天 下 匈 匈 數歲 者, 徒以 吾 兩 人 耳。 願 與漢 王 挑 戰, 决 雌 雄, 毋徒苦 天下 之 民 父子 爲

卽 季友謂莒拏之言。 使當 時 漢 E 應 之,則 劉 項 亦 季 友 莒 奴 手 也。蓋 古 自 有此俗左 **}氏** 城 | 漢 之

晉 侯 夢 與 楚子 搏 楚子伏 己, 而盬 其 腦, 是 以 懼。 子 犯 曰: 吉。 我得天; 楚伏 其罪, 吾且 柔 之 矣。 \_

注 友 -子 莒 拏 犯 之 審 事, 見 事 則 宜, 知 當 故 權 時 言 手 以 搏 答夢意, 自 以 處 下 2 以 者 夢 爲 兆 負, 爲 此 晉侯 不 吉 之 究 所 得 {左 以懼, 意 與否, 杜 注 讀 自 不 者 不能 誤 也。 此 無 疑, 皆 證 }氏 以 {穀

以公公 證, 丽 益 明 者 也。 以 大體 論 之左 }氏 記 事, 自 較 公穀 爲 詳 確, 然 {公 一穀反 詳, }左 }氏 反 {公

譌 誤 之處, 亦非無之度之,公羊爲信。左 氏所采,晉語獨先吳,左氏謂先 多晉 也, 。以 理 處 今古 書 闕佚 之時, 茍

外

史

異 同, -字 皆 寶 要 在. 平 情靜 氣, 以 求 其 真, 固 不 得 如 劉 氏 之 偏 主 書 也。

劉 氏 佞 左可 謂 成 癖; 故 凡 左氏 典 他 書 歧 異 處, 盡 以 他 書 為 僞, }氏 爲 其 , 一一大氏確 im 他 書 誤

之。 如云: 始, 爲 人; 韓 之時, 葬

誠 秦 繆 居 春 秋 之 而 云 其 女 荆 平 夫 魏 戰 國 而云其君 陪楚 莊

欒 仕 於 周 子, 师 云 以晉 文 如 獵, 犯 顏 直 言; 荀 息 死 於 奚 齊, im 云 罄見 晉 靈 作 臺, 累基 申 誡 <u>\_\_</u> 是 也。 於

此 可 悟 編 年 之 長, 及 其 宜 於 爲 長 編 之 理。 他 書實 不 誤, 而 劉 氏 武 斷處亦有之如乘丘之 戰, 莊

敗 事 見 }澶 ]弓 原文 曰: 魯 莊 公及宋 人 戰 於 乘 压, 縣 賁 父御 1 國 爲 右, 馬 驚 敗績公除佐, 車 授

公 末 之 1 也 縣 賁 父曰: 他 日 不 敗績, 加 今 敗績, 是無 勇 也途 死 之圉人浴馬有流矢在白肉。 公

非 罪 也, 遂誄 之。士 之有 誄, 自 此 始 也。 所 謂 敗 績, 蓋 專 指 莊 公 之 車 與全軍 得 傷各不 相妨。 ト『地末

當一 云注 『末之卜也。』且馬驚何與車右曰:『末之,猶微哉,言卜國無 ,而咎之乎?『末之卜也,』與論語勇。』案此注誤也。古未有呼臣之姓 『末之難矣,』句法相同。蓋指馬言者。若咎卜國,當云『末之國也,』

也乘 }先 ,此 配 一馬 篇原文云 則引咎責躬,而不以歸咎也未嘗卜,故有敗績之咎也 莊 Ŧ 圍 宋 於馬 伐 鄭鄭 也。案此 伯 肉 說一 出自前人,一个他们不敢看 袒 牽 羊, 奉 不能 簪 而 記今 爲敗誰績 獻 國 某矣。 莊 王曰「古之伐 楚晉 相 遇, 置 者, 師 兩棠, 則 整 事 見新

則 舍 之, 非利 之也, 逐弗受乃南 與晉人戰於兩棠, 大克。 所 述 與公羊相合安知必不又名兩棠

乎? 人战宋亦見檀弓案司城子罕殺宋君而奪其 政見韓非子外儲說右下或云宋實有兩子罕,

卽 謂不然左氏記事未必皆備安知子罕相宋之時, 晉人無將伐宋之事且外為和輯內將窺伺

列 國 多 有之矣又焉保國交方睦途無 間諜覘察之舉乎? 其疑穀梁雞澤 之會 大夫 皆 執 國 權 之言,

蔽 亦同 此至於項之滅公羊謂齊桓為之左氏謂 魯僖為之彼, 此皆無他證又安得是此而非彼

今之列子本係偽書據其論尼父之文譏七略推校 生 年之誤, 亦不 中 理, 至扁 鵲醫療號 公, 而云 時

當 趙簡子之 日者扁鵲乃治此術者之號非一人之名史記列傳所叙實非一人之事也詳見予所

章句論。

#### 點 煩第六

古 書 多 兼 用 朱墨又有: 於 朱墨之外, 更用他 色者傳 鈔旣 多譌 誤刊板時荷簡叉多去之詳見予所;

撰章 何 }論。 此篇亦其一 也。

人文 煩 自 由其時口 語如 此不容據後世文法妄加譏議前評已言之矣然以此譏古人則非,

外

作 文當 求 簡 淨理 自 不 誤古人口語煩,後世能易之 劉 氏所點已不可見今就所引以鄙 意點之所去

之字以「」爲 識, 聊以 示 作 文之 法耳。 非 敢 謂 有 當於 前賢 也。

孔子家語 魯公 索 氏 、將祭而亡: 其性。 孔子聞之曰 「公索 氏〕不及二年矣一年而亡門人 問:

曰「昔公索氏亡其 祭牲, 而 夫子曰不及二 年必亡今果如期而 亡夫子何以知然」 京蓋留**「**公案

有此例。門人問下,必有孔子答辭,有答辭,則問語可知矣。論語多有此例。氏則及『曰夫子何以知然』十字也。其實去公索氏三字,則語氣愈簡截。左氏多

家語 晉將伐宋使覘之宋陽門之介夫死司城子罕哭之哀。 覘者反言於晉侯曰『(宋陽 門

介夫死而司 城子罕哭之哀〕〔民咸悦〕〔矣〕宋殆未可伐也』將伐宋,』下作『覘者反曰』更節

未可伐也』之殆字。 悅』之咸字,或『宋殆

史記五帝本紀 諸侯之 朝覲 者不之丹朱而之舜百姓之獄 訟者不之丹朱而之舜謳歌者, 皆

字也。』案史記不得有皆字,浦氏之說近是。 然謳歌不可云之仍可疑也。此數語除一皆字係衍文外,餘實無皆字,上謳歌二字,一作之。浦氏云:『當是除獄訟句內不之七字, 加皆字以該之。 其下之謳歌二字, 亦當 不謳 歌丹朱而謳歌舜。 之。三字,此今本史記奪漏,劉氏所據本不誤案『諸侯乙朝覲者,』今本史記無『之』字。 也。『皆不謳歌丹朱而謳歌舜』中『百姓之獄訟者,』今本史記,無 史記

加;案劉氏最好簡,史記所無,未必加之。況百姓之三字,設非史記原文,劉氏何由知獄訟謳歌,不屬諸侯而,不知劉氏如何節法。〇『諸侯之朝覲者』之『之』字,『百姓之獄訟者』之『百姓之』三字,浦氏疑爲劉氏

好節去虚字。故知此四字,史記原本有之,而今本奪也。屬百姓乎?古無刻板時,書皆傳寫。傳寫率由鈔胥,鈔胥最

又 (舜 年二十以 孝聞三十而」帝堯問可用者 四 嶽 咸 鷹[虞]舜。 堯 老使舜攝行 天子 政, 巡

狩「舜得舉用事二十年而堯使攝政攝政八年而」堯崩三年, **畢讓丹朱天下歸** 舜。 舜 年二 +

以 孝聞年三十堯舉之年五十攝行天子事年五十八堯崩年六, 帝位踐 帝位三 十九

年, 南巡狩崩於蒼梧之野。 手也。此條合上條,原本云:除二十九字,加七字,今但此一條,適除二十九·原本奪漏太甚,今以意定史記原文如此,此處欲圖刪削,必合此百十六字,乃 十一代堯踐 学可

『年二十以孝聞』至『堯崩』二十六字亦可,然較此似少晦。〇此條删法,可有多種,而以此種删法爲最清楚。否則删下

夏本紀 (禹之父曰鯀鯀之父曰帝顓頊顓頊之父曰昌意昌意之父曰黃帝禹 者」黄 帝 之玄

孫而帝顓頊之孫也。 (禹之) 曾大父昌意 〔及〕 父縣皆不得 在帝位爲人臣。 除五十七字 ,。加原 本正 字云

七或三十七之譌也。然不得在帝位是一事,爲人臣又是一事,《案除五十七字,疑太多,如再除『而帝顓頊之孫』之『而』 不得在帝位者,不必定爲人臣,此兩語實不字及『不得在帝位』五字,則得三十七字, 不複数五

父縣,縣之父曰帝顓頊亦可,則除五十三字。又案顓頊以前世系,已見五帝本紀,此處但曰

項羽 本紀 項籍者下相人也字羽初 起時年二十四其季 項 梁梁 父 〔卽楚將項〕

為秦將王翦所戮 〔者也〕 項氏世世為楚將封于項故姓項氏。 籍少時學書不成去學 劍,

外

叉不 成。 領 梁 怒之籍曰 『 書 足 以 記 名 姓 而 已, 人女, 不 足 學, 學萬 人敵」(於 是項」 梁

乃 教籍 兵法籍大喜略知其意又不肯竟學〔項〕 梁嘗 有樂 陽 逮 捕, 多 請 蘄 獄掾 曹谷書 抵

櫟 陽 獄掾司馬欣[以 (故)事得日 已(項) 梁 一般人與籍 避 仇(於) 吳中吳中 貿 士大 夫, 皆 出 項

梁下。 〔毎吳中〕 有大繇役及喪 〔項〕 梁嘗為主 一辦陰以兵 法 部 勒賓客及子弟, 以是 知 其 能。 秦

始 皇 帝 游會稽渡浙 江梁與籍俱觀籍曰: -彼 可 取 而 代 也。梁 掩 其 口,曰: 『毋妄言 族 矣。 梁 以

此 奇籍籍長八尺餘 力能扛鼎力 才氣過人雖 吳中子 弟皆 已憚籍 矣秦二世元 年七月陳沙 等 起 大

澤 其九月會稽守通謂梁曰『江 西皆反此亦天亡秦之時 也; 吾 聞 先 卽 制 人, 後 則 爲 人 所 制。

欲 發兵使公及桓楚將。 是時 桓楚亡在澤 中梁曰『 桓楚亡, 人 莫 知 其處, 獨 籍 知 之 耳。 \_ 梁 乃 出,

籍 持劍 居外待梁復入與守坐。 <u></u> = : 請 召籍使受命召 桓楚守日『諾』 梁召籍入 須 臾梁, 胸

可可 行 矣』〔於 是」籍途拔 劍 斬守 頭。 通 梁持 守頭, 佩 其 即 綬。 門 下 大 驚擾亂, 籍 所 擊 殺

得精兵八千人梁部署吳中豪傑為梭尉候司馬有一人不得 百 人一府中皆慴伏莫敢 起。 梁乃召故所知豪傑 東輸以所 用自言於梁梁曰『前時 爲 起 大事途舉! 吳 中 兵使 某 人 喪, 收 使 下

公 某 事,不 能 辦, 以 此 不 任 用公, 衆 乃 [皆]伏。 於 是 梁為 會 稽守籍為 裨將徇下縣。 姓原 項本 氏僅 一至 此一 云故

失一 但三 存項不 亦時無籍 本, 和加 心字,後人聊 二十四字,釐 寫篇首數語當之案 文,近 於此 自 口爲 予故 一項 初氏 起時以 文故姓 年二十次 ,其可删別 四』一句,可移無三十二字可除 削劉 處氏 ,當 略尚有 至。 删移 削易 籍氏 爲疑 。 凡得二十八 神一 將此 徇條 下原 縣本 字既

漢春秋曰:會稽假守殷 容唐突古人矣。史記年二十四,』因疑原 通,史記一之識。至 原本 亦於 不言假。一門 劉 0 0 以叉後自 氏則 當必 加加 世一 一入 假一字, 律項 ,此數 『遠編疑 會稽守通無姓· 連集訓解 及曰

在, 時人人知之 ,後人或不知為連錄 及也 。一枚 劉漢 氏史制獻 加東數語 以明之也。

呂后本紀 呂 太后 者 高 祖 微 時妃 也 生 孝惠帝魯 元 公主公 及 高 祖為 漢王得定陶 戚 姬, 愛幸。

生趙 隱王 如 意, 高 祖 嫌 孝惠 為 人 仁弱 高 祖 以 爲 不 類 我, 常 欲廢 太子立成 姬 子 如 意, 如 意

類 我 又 戚 姬幸, 常獨從 上 之 關 束, H 夜啼 泣, 欲 立 其 子 如 意 以代太子」 呂后年長, 常留

見 盆 疎。 如 意立 為 趙王後 幾 代 太 子 者 數 矣。 賴 大 臣 諍 之及 侯策太子得無 廢。 高原 惠注 二日 紀一 ,此 及事 諸見

帝孫 人紀語 紀通 ,趙隱王傳 一張良等傳, 亂不矣複 0 1 傳。留為 今此 就注 原殊 侯重 文可 點疑 記念。惟原文云: 世矣 家,不稱列傳,高 嫌孝惠爲人仁弱, **一**今本『除七十五字, **』**則非將 帝, 欲固 廢可 太略 子而 ,不言 趙。 記祖 , 事見留侯世家。及周昌叔孫浦氏曰『劉意蓋謂幷可不點矣 無『高祖嫌』三字;『叉戚姬幸欲易太子事盡去之不可,疑史通 通。 傳一 ,原文 中,亦果史記

無之。 「如意以」三字 ,此等字決非後人所加,亦今本史記奪也。 『又』字『獨』字,『欲立其子如意以代太子,

外 篇

宋世家】 景公卒宋公子 特攻殺太 子 而 自 立是為 昭 公。 公者元公之曾庶孫也昭公父公

六

糾, 糾 父公子 湍 秦喘 秦 卽 元 公 少子 也。 景公 榖 昭公 父糾, 故 公怨攻, 殺 太子 而 自 立。 前案史通 一地 初文

字亦應有 公少子公子稿秦,生公孫糾更加一字。而自昭公者以下 。 昭景 公者以下, 大学, 。糾生公子特。景公殺糾,故特怨,攻殺景公太子而自立。 是為昭公。』凡四十字。,大抵皆應删除,於史記原文,事實必有漏落,實為未安。 予意當易為『景公卒,元 所點除。 是下也無 案原文云: 一有 除三十六字加十三字,』今所加者已十二字,祇『糾之』三字,浦氏謂『皆劉氏所加,宋公子特之

無遺漏,似較劉氏點法爲佳也。較史記省二十六字,而於事實一

三王世家 大司 馬 臣 去 病 昧 死, 再 拜 疏 皇帝陛下陛 過 聽使臣去病待 罪行 間,宜 專 邊 塞

思慮暴 骸 中野, 無 以 報, 乃 敢 惟 他議, 以 干 用 事 者。 誠 見陛 下 憂 勞天下哀憐 百 姓 以 自 忘, 膨 膳 貶

樂損郎員。 皇子頼 天能勝衣趨拜。 至 今無號: 位, 師傅 官陛下恭言 讓, 不恤。 羣臣私望不敢越職 而 臣

觸 不 勝 犬 馬 之 心味 死, 願 陛 F 認 有 司, 因 盛 夏 吉時, 定 皇 子 位。 惟陛下 幸 察, 臣去 病 脉 死 再 拜 以 聞

帝 陛 下三月乙亥, 御 史臣光守 尙 書 令, 奏 未 央 官, 制 日 下 御 史六年三月戊 申 朔, 乙亥 御 史 臣

書介 丞非下御 史 書 到, 言 丞 相 臣 青翟, 史 大 夫臣 湯, 太常 臣 充大行令臣息太子少 傅 臣

行 宗 IE 事 昧死上言。 〔大司馬臣 去病上疏曰: 1陛下過聽 使臣 去病待罪行 間 宜專邊塞之 思慮,

骸 野, 無 以 報, 敢 惟 他 議 以 干用 事 者, 誠 見陛 下憂勞天下哀 憐 百姓 以自忘虧膳貶樂損郞員。

賴 天,能 勝 衣 趨 拜至今 無 號位, 師 傅 官陛 下恭 讓 不 恤; 羣 私望, 不敢越職而言臣切 不 勝

馬 眛 死, 願 陛下 ·詔有司, 因 盛 夏吉 時定 皇子 位。 惟陛 下幸 察。 制曰下御史〕 臣謹 與 中二千

干 石 臣 賀 等 議 日 古 者 裂 地 立國, 並建諸 侯, 承 天子所以 尊 宗廟重社稷也 〔今臣去 病 上 疏

不 忘 職因以 宣恩乃道 天子 卑讓自 [貶以勞天] 下慮皇子未 有 號位臣青翟臣湯等宜奉 義 遵

愚 惷 不 逮事。 方 **今盛夏**吉時, 臣青翟臣 湯 等昧 死, 請 立皇子, 臣 **閎臣旦臣肾爲諸侯王昧** 死 請 所

立 國 名。 節也。若然 後世日以史文繁重爲慮,欲求節省閱者之精力,則豈徒文,乃即當時案贖錄存之。古時書少,不甚以文煩爲慮 重複之辭可去,即不重複處,亦無關,故於覆奏時仍錄原奏之文,亦未加 弘酬

〇此篇原除一百八十四字,今所删適與合。旨,可以不載。誠如劉氏所云,全宜削除也。

魏公 子傳 高 궲 始 微 少 時, 數 聞 公 子賢及 卽 关 子 位, 毎 過 大梁 嘗 祠公子。 (高祖)

年 (從) 擊黥 布還爲公子 置 一守冢 五 世 世, 以 四 時 奉 酮 〔公子〕太史公曰吾過大梁之墟,

求 問 其 所 謂 夷 門 豆 徵 信 陵 君 故 說 者云 當 戦 國之時, 夷 門者城之東門也天下諸公子亦,

者 矣然 信 陵 君之接巖穴隱者不恥下交名冠諸侯, 以也「高 祖 每過之 祠奉不絕也)。

不虛耳。三字,又『高祖每過之』下多一本史記無『以徵信陵君故事,說者云 『而令民』三字,揆諸文義:當戰國之時』十五字;又 ,具有 不以 如史通所錄之長,疑亦今本誤也』三字在『名冠諸侯』上,

(鲁 ]仲連傳】 魯仲 連者齊人也好奇偉俶儻之畫 策而不肯仕 官 任 職, 好持高 節。 游 於趙。 趙

孝成王時 一 秦 至 使白 起 破 趙長平(之) 軍, (前 後 四 十餘 萬秦 兵遂 東 罩 邯

諸侯之救兵莫敢擊 〔秦軍〕 魏 (安釐王使) 將軍晉鄙 救 趙, 畏秦, 11 於蕩陰

進 爭 彊 爲 魏 帝, 王使 已 客將軍 而 復歸帝今齊 新垣衍間 (湣王旦) 入邯鄲因 益 平 弱, 原君 (方 謂趙王曰『秦所 全 惟秦雄天 下 爲 此 急 非 圍 必貪 趙 者前 邯 鄲, 與 齊 其 湣 意 欲 王 復

求 為 帝趙誠發使尊 秦 (昭王) 為帝秦必喜罷兵去。 平原 君 猶 豫 未 有 所 决; (此) 時 魯 仲 連 適

游 つ會 秦圍 趙, 聞 魏將 欲命趙尊秦為帝〕 乃見平原君 事 將 奈 何? -平 原 君 日 勝 也 何

言事前亡四十萬之衆於外今又內圍邯鄲而不能去魏王 使 客 將 軍 新 垣 衎 个趙帝秦今: 其

在 勝 也 何敢言事 魯 仲 連 日 吾始以君 爲天下之賢公 也吾 乃 今 然 後 知 君 非 天 F

公子也梁客新 垣 衍安在吾請 為 君 責而歸 之一平 原君 勝 請 爲 紹 介 而 見之 於 先 生。

平 君途見新垣衍曰『東國有魯仲連先生者今其人在此, 勝請爲紹介交之於將軍』 新垣 衍

曰: 吾 聞 魯 仲 連 先 生, 齊 國 之高 士也行 人 臣 也, 事 有 職, 吾不 願 見 魯 仲 連先生』平原君 曰: 勝

旣 E 泄 之矣。 新 垣 衍許 諾。 魯 仲 連 見 新 垣 衎 而 無 言; 新 垣 衍 曰: 一吾 視 居 此 圍城之中者皆有 有 求

於 平 原 君 者 也今 吾觀先 生之玉 貌, 非 有 求 於 平 原 君 者 也曷 為 八 居 此、 圍城之中而不去。 魯 仲

連 -世 以 鮑 焦 為 無 從 頲 而 死 者, 皆 非 也, 兼 人 不 知, 則 為 \_ 身。 彼秦 者, 棄 禮義 而上首 功之 國 也;

權 使 其 士, 虜使其 民。 彼 卽 肆 然 而 爲 帝, 過 丽 為 政 於 天 下則 連 有 蹈東 海 而死 耳, 〔吾〕 不忍為 之

民 也。 所 爲 見 將 軍 者, 欲 以 助趙 也。 新 垣 行曰: -先 生 助 之 將 奈何。 魯 仲連曰: 『吾 將 使 梁 及 燕

助 齊 楚 則 固 助 之 矣。 新 垣 衍 曰: -燕 則 吾請 以 從 矣。 若 (万) 梁 〔者〕 則吾乃梁 人也, 先 生

惡 能 使 梁助之。 魯 連 日: -梁 未 睹 秦 稱帝 之害 故 耳! 使 梁 睹 秦稱帝之害則必助趙矣。 新 垣 衍

莫 朝, 秦 而 齊 稱 獨 帝 之害 朝 之居 何 歲 如? 餘, 一魯 周 連 烈 王崩, 曰: 昔 齊 後 者 往周 齊 威 怒, 王 赴 嘗 爲 於 齊, 仁 義 曰: 矣, 天 率 天下諸 崩 地 坼, 侯 天子下席東藩之 丽 朝 周。 周 貧 且 臣 微, 諸 因 齊 侯

後 至 則 斮。 」(齊) 威 王勃 然 怒 日: 叱嗟, 而 母 婢 也。 卒 爲 天 下 笑! 故 生 則 朝 周, 死 則 叱 之, 不 忍 其 求

也。 彼 固 其 無 足 怪。 新 垣 衍曰: -先 生獨 不 見 夫 僕乎? 而從一人者寧力不勝(而) 智

烹 若 醢 梁 王。 新 垣 連 衍 快 然 不 鳴 悦, 梁之 曰; -噫 嘻! 秦 亦 太甚 矣, 先 生之言 也先生又 惡 能 使 連 秦王烹醢 梁 秦

魯 仲 連 曰: 固 也。 吾將言 之昔者九 侯 豐 侯文 王紂之三公-也, 九侯 有子而好獻之於討。 紂 以 爲

侯, 彊辯之 疾, 侯, 之, 歎, 日欲令之死,

醢 九 鄂 侯 爭 之 故 脯鄂 文 王 聞 喟然而 故 拘 之美 里 之庫 百 曷 爲

興 人 俱 稱 王, 卒 就 脯醢之地齊湣王將之魯夷維 子 〔爲〕 執 策 而從謂魯人曰「子將 何以待 吾

子 巡 魯 狩, 諸侯辟 人 日: 吾 舍, 納筦籥, 將 以十 太 攝 牢 衽 抱机, 待 子之君」夷 視膳 於堂下天子已食乃 維 子曰「 子 安 取 退 醴 而 而 來 聽 朝也一个 待吾君? 彼 吾君者, 人投 其籥, 天子 不 果 也, 納, 天

不 得 入於魯; 將之薛假途 於 鄒, 當 是 時, 鄒君 死, 湣王 欲 入 弔。 夷 維 子 謂 鄒 之 孤 曰「天子弔主 人 必

將 倍 殯 棺, 設 北 面 於 南 方, 然 後 天子 南 面 弔 也。 鄒 之 奉 臣 曰: 必若 此, 吾將 伏劍 而死。 -故 不 敢

於 鄒。 鄒 魯 之臣生 則 不得 事 養, 死 則 不得賻樣, 然 且 欲 行 天子 之禮 於鄒 鲁, 「鄒 售 之臣 不 果

今 萬 乘 之國 也, 梁亦 萬 乘 之 國 也; 俱 據 萬 乘 之國, 交 有 稱 王 之名, 睹 其 -戰 而 勝, 欲 從 丽 帝

使三晉之大臣不如鄒魯之僕妾也且秦無已而 帝則且 變 易諸侯之大臣彼將奪其所不 宵, 而

興 其 所 賢; 奪 其 所 僧, 而 與 其 所 愛; 彼 叉 將 使 其 子 女 讒 妾, 爲 諸 侯 妃 姬, 處 梁之宮: 梁王安得晏然 而

而 將 軍 叉 何 以 得 故 巃 乎? 於 是 新 垣 衍 起, 再 拜 謝 曰: 以 先 生 爲庸人〔吾〕乃今〔日〕 矢11

先 生 爲 天 下 之 也。 吾 請 去, 不 敢 復 言 帝 秦。 -秦 將 聞 之, 爲 卻 軍 Ŧi. + 里。 適 會 魏 公 子 無 忌 奪 晉 鄙

以 救 秦 軍 秦 軍 逐 引 而 去。 於 是 平 原 君 欲 封 魯 連, 魯 連 謝 者三, 終不肯受平 原 君 乃 置

起 前, 以 千 金 爲 魯 連 壽, 魯 連 笑 曰: -所 (謂) 貴 於 天下 者, 爲 A 排 患 釋 難 解 紛 亂 而 無

取 也; 卽 有 取 者, 是 商 賈 之 事 也, 一 連 不 怨 稿 也。 1 遂 辭 平 原 君 m 去, 終 身 不 復 見。 不此 過篇 五可 六點十除 字者 2 3

不原 此言 語 語以 可載 0 删 省除 然削 似, 也數 空戰 此也 0 9 何一也本 文國 言, 非所 ,策 實全篇 可謂從 ?云 此文出 直術之妙 緊說 要, 於七 ,而新 戰十 關必 國五 鍵視 策字 也人 。之新所 0 1 垣垣 戰一國一 行行其狹 垣言如 深帝 策本 閉秦 之何 本云 固之担訊 拒平 而 縱一 横家之書 原因之以 , 而 井來 魯 , 謂進 連成 ,五 而見 其字 不頗 韶, 願不 此一 見易 破 有 可, 土之直 見所 以去 魯以 見其 衍陳 連動進之 人吾說 魯語 連言武之 說者 ,者 使爲 之, 術處 事易 之。 難只 妙而 有入 ,在 。不 職, -,此 魯將 作知 一正 魯此 連軍 此進武 連篇 見何 新以 ,語自言 言之 垣得 外術 衍故 而籠 未, 交, 自故 便斷 無一

平使 原命 垣見 衍其 ,不經 問說 故聞 其術 不局 去外 何工 助矣 也不 。頁 趙。 當貴 ,鲁 此任 則連 情之 答既 語以 拉不 , , 直是無 定為 梁身 從相 使意 開距 口之。深 其, 不得不駁不不得不駁不 0 戰其 國問 策魯 0.不 新垣 士,他語 行問 開似 梁進 口居園 之申 比助 於秦若然 已城 , 中 一相開慰 僕, ,使其 口藉 ,之詞必詞 激不 之得 能, 因之以識 以高 醯, 進其 梁自 王此 吾無 之以 訊益

以不

數,

十曲

字曲

然折

使引

存此數

+,

字,而至於圖

殿所上文曲曲

引新出垣

數十字

處動

,矣

悉,

數全

删篇

除緊

,則何思

以,

見原

魯只

連一

折

害術 之 論乎? 秦故 可古 否之語 , , 平有 原看 君似 必冗 己已心折其說 ,冗蔓 欲者 見之正 於新垣 衍, 否則魯連安得貿然譏平原君以為非天下之賢爾置議也。○魯連見平原君後, 必有與之熟籌利

宏子 故而 ,平 平原 原君曰:『勝已泄之矣』者,新垣衍不見替連,必有其託辭,如云有疾,或他出之類,泄之者,謂君亦安得貿然爲之介紹乎?此等處史文皆略之者,以此篇之作,意在記替連說術之妙,此等處無關

王二字乃注語,混入正文。『尊秦昭王爲帝』已將無疾或未嘗他出等實情告魯連也,此等處 之昭王同○下交之齊湣王,則涉上交而衍者也○,史文皆極簡省○○『前與齊湣王爭彊爲帝,』湣

屈 原 賈 生傳 百 屈 原沈 汨 羅後 百 有 餘 年, 漢 有 賈生為長 沙王太傅過湘水投書以弔屈原〕

賈生名 誼, 洛陽 人 也。 乃 以 賈 生爲 長沙王太傅 一賈 生 既解 往 〕行聞長沙卑溼自以壽不得長又

U 去意 不 自 得, 及 度 湘 水為 賦 以 弔屈 原其解 賈 生爲 長沙王〔太〕傅三年有鴞飛入〔賈

生 舍, 於 坐 隅, 楚 人命 鴞 日 鵩 賈 生 旣 以 謪 居 長 沙, 長 沙 卑溼自恐壽不得長傷」 悼之乃爲

賦 以 自 廣, 其解 曰: 懷 E 騎, 隨 馬 而 死無後。 賈 生自傷 為 傅 無 狀哭泣歲餘亦死 〔時〕 年三十三

(矣)漢方 一字,亦宜非除,原云除 有賈生云云,蓋劉氏所除 七十六字,無論 如則 何,不自屈 能盈其犯 數後百 有餘年』

扁 鵲倉公傳 太倉 公 者 齊 太 倉 長臨苗 人 也。 姓 淳 于氏 名 意, 「少而喜醫方術高后八年更受

師 同 郡 元 里公 乘 陽 慶 慶 年七 十餘, 無子使意 盡 去 其 故 更 悉以禁方予之傳黃帝扁鵲之脈

五 色 診 病。 知 人死生決嫌疑定可 治及藥論甚精 受之三年為 人治病決死生多驗」 韶召問(所

爲 治病死生驗者幾何人主名為誰詔問故太倉長臣意] 方 伎所長及所能治病者有其 書無 有?

皆 安受學? 受學幾 何歲嘗有 所驗? 何縣 里人也何病醫藥與 其 病之狀 皆 何 如? 其 悉 以 對。 臣

對 曰『自意少時喜醫藥。 (醫藥) 方試之多不 驗 〔者, 至高皇后 八年 〔中〕得見師臨淄 元

公 乘 陽 慶 已年七十餘, 〔意得見事之〕』謂意 回「 盡 去而 方書非是也慶有古 先 道 遺 傳 黄 帝

扁 鵲之脈 書五色診病。 知人 死生決嫌疑定可治, 及藥 論書甚 精我家給富心愛公欲盡 以 我 禁

〔悉〕 教 公。臣意 即曰『幸甚非意之所敢望也』〔臣意 即 避 席 再拜謁 受其 脈 書 下

Ti 色診奇咳術揆度陰陽 外變藥論 石 神接 陰陽 禁書受讀解 驗之可一年 所, 明歲 卽 驗之有驗的 然

尚 未精 也要事之三年所即常以 爲 人診病決死 生有驗精良。 今慶已 死十年所臣意年盡三年,

九歲 也。 公對辭,然下文倉公對辭,陽慶有子男殷,而此云無子,則倉公受業時,殷已死矣。此又對辭所不此文首節蓋采時入所傳倉公事,自『詔召問』以下,亦直錄當時文牘也,時人所傳倉公事,亦采自

删之,則此事當於下文補入。

漢書與途傳 L 遣使 者徵遂議曹王生詩從。 功曹以 為王生 素嗜 酒亡節度不 可使逐 不聽。

至 京師王生曰飲酒不視太守〔會〕遂引入宮王生醉從後呼曰『 明府且止願有所白。

外篇

**遂還問其故王生曰天子** 即問君何以治渤海君 不可有所陳 對宜日 -皆 聖主 之德, 非 小人之 力

也。遂 〔受其言既至前上 果問以治狀遂對〕 如 至 生 言天子悅其有讓笑曰『君安得 長

者之言而稱之。遂(因前) 日「臣 非知此乃臣議曹教戒臣 也』上以遂年老不任公卿拜 爲 水

衡 都尉。 〔議曹〕 王生為 〔水衡〕 丞。

謝 新晉書袁宏傳 尚(時)鎮牛渚秋夜乘月〔率爾與左右〕 表宏 (有逸才文章絕美會為 微服泛江會宏 詠史詩是 在舫中, 其 風 情 諷 所 寄)少孤 【其所作 貧以運租. 詠 史詩 詠 自 聲

既清亮詞又藻麗〔遂〕駐聽久之遣問焉答云『是袁臨汝所一 誦詩, 卽 其詠史之作也』尚 何傾 率

有勝致〕 即迎升舟 〔與之〕談 論, 申旦〔不寐〕 自 此名譽日 茂。 北伐, 征赋, 皆

文之高者嘗] 與王珣伏滔同在 (桓) 温 坐温令滔讀其 }北 征 賦至〔聞所傳於相傳云獲 雕鮓

於 此 野。 誕 而非 假 一性 之足傷〕乃 致 傷 於

送之致似為未盡滔云得益寫韻一句或為小勝, 其 本至此〕 便改韻珣云: 〔此賦方傳千載無容率爾。 〔温曰「卿 今於天下之後移韻徙事然 思益之」」宏應聲〔答〕 曰「威 於 寫

不 絕於予心想流風而獨寫。 謝安(嘗)賞其機(對)辯(速)。 後 安為 揚 州 刺 史宏自 吏 部 郎 出

為東陽 之曰『聊以贈行』宏應聲[答]曰『輒當奉揚仁風慰彼黎庶。 郡(乃)祖道(於)冶亭時賢皆集(謝)安欲以卒迫試之。 臨別, 『觀者無不歎服〕 執其手顧就左右, 時人歎 以一 扇 其 授 卒

而能要焉。今除一百四十字。

十六國春秋 郭瑀有女始笄(妙)選(良)偶有心於劉昞, 遂別設一席於座前, 謂諸弟子 曰:

吾〔有一女年向成長〕欲覓一快女壻誰坐此席者, (吾當 肾馬]。 逐奮 衣 來 坐,神 志 湛

曰『〔向聞先生欲求快女壻〕 时其人也。 家所除,雖不敢謂必與劉氏合,然必頗近之也。 此條除二十二字,與原載除數合。○此條與三王 世

### 雜說上第七

雜說三篇議論皆已見他篇中此蓋其初時札記之稿正論成後, 仍 未删除或劉氏已删之而, 後

掇拾存之也其議論有待發明及應矯正處亦多見他篇評中今 惟 補 其 所 未及者數 事, 餘 不 更贅

中攻公羊兩條最謬曲禮曰『君 有疾飲藥臣先嘗之父有 疾飲藥子先嘗之』 蓋當時事 君

外

父 之 禮 如 此公羊 引 樂 IE 子 春 之 侍親 疾, 加 衣 飯, 損 衣一飯則脫 然愈」以 謎 許 世

嘗 藥, 此 例 可 謂 極 切叉古 以 魚 爲 庶 人之食, 故 孟 子 以 -數 罟不入汙池』與『不 遠農 時

並 言詩 亦以 「衆 惟魚 矣。 爲 豐 年 之兆也。 劉 氏 眛 於 古 禮, 而 轉譏公羊之囿於齊俗誤矣。

不 可 有 所 偏, 有所偏, 則 美 而 不 知 其 惡劉 氏譽 左, 可 謂 成 癖, 獨 其與汲冢紀年有異則又非

而 取 }紀 年, 由 其 過 拿目擊一 而 賤傳 聞, 逐使作 偽者得讐其欺 也今 人亦好言實物而賤書史然其所 ]左 氏

謂 實 物 者, 實 未 必 皆 可 信, 不 可 不 猛 省 也。

劉 論 事, 毎 失 之刻 覈。 如太史 公自序意不重力 在 己之受刑故 但云『遭李陵之禍幽於縲絏』以

渾 之 辭 出 之。其 曰: 不韋遷蜀 世傳呂覽」 亦 但 取 身 廢 而 書行 之意耳此語 本非敍不幸 之著

呂覽 之流 傳, 正不 必斤斤於 遷 蜀與傳 書 之 先 後 也。 而 皆 吹毛求疵將尋常述意達情之語一

作 敍事 文 看, 則 世 間 除敍事 文 外, 他 種 文 字, 更 何 從 下 筆

自 之 相 論, 矛盾孝成即左氏所謂知儀而不知禮已傷刻覈又以班氏論 義 各 有 當敍事 兩說 並 存, 更 足 以 昭 謹 愼。 此 篇以 }漢 書孝 項羽于公之語與其幽通賦對勘, 成 紀贊與五行志之不同, 而 則

#### 幾 於 不 知文矣。

古書 題多 有 脫落如禮記樂記據疏實苞合十一篇今 舊 題之存 於其中 ·者僅『子 貢 問

語而 已多看手所 相如方朔兩傳獨無表其自敍之文亦由 於此此乃傳寫之失不可以議 作者。

## 說中第八

此 篇 新晉書 劉伶畢卓傳一段頗謬史以記事非以垂 法也。 劉 畢沈湎姑無論其為是為非當時

旣 有 此 一種人自不容不爲立傳若一 概删 除但傳 守 禮 拘 謹 之士不 將 如 劉 氏 所 譏, 無以見「古

往今來質文屢變」而使人疑前代風氣。一旦兩儀而並存經 Ŧ 載其 如一」平劉說見言

#### 雜 說下第九

列女傳 記事之誤不足為病已見申左篇評此篇旣知 劉 向 之 識多才足而其著書猶沿譌襲謬如

其故 正 可深長思矣乃劉氏竟不細思而武斷爲向之有心 **欺世何其刻覈而不衷情實邪** 傳列稱女

外

史 涌 評

非名也。邦里氏族,安知非傳說如此,何以斷爲向所僞造乎?會續之女爲徐吾,李吾,吾卽管子之『吾子,』蓋幼小之稱,

**}漁** 父之解高唐之賦自非事實昔賢采此或亦以 人人 知為

餧辛

賦之流使人作辭賦觀非使人作

敍

事文觀 也。

漢 書五行志錯誤第

# 五行志雜駁第十

五 行 所志乃當時一種學問作志者特總攬諸家之 說疏舛 能責之至於文句疵累古書多是如

此, 以 其 甄 錄 他家之 說, 大 都 仍 其 原 文, 不 加 改 竄 也。

就事 論 事, 此 兩篇所駁, 亦 有 不 中 理 者, 如 謂 太 史公 書 }春 秋 以前災告占候皆出左氏國語班志

惟 稱 史記豈非忘 本 逐末? 夫 安知 太 史公不別 有所據? 又何 以斷此史記二字非史籍通名必指

太 史公書乎史事 傳者少不傳者多就載籍之所存斷, 不足見 當時之眞相此在後世尚然況於古

代? 劉氏 執乘丘鄧之捷而謂魯 人不至愁怨執春秋權臣惟 有 三桓六卿田氏而以湨梁之盟君若

綴旒為虛言皆坐武斷之病也。

# 暗惑第十二

此 篇 根據事 理以駁傳說之虛誣必能有此識解乃不至為, 讕 言所感實讀史之要法也惟所謂事

理必極客觀者乃可耳。

此篇有二條誤駁一史記滑稽列傳欲以孫叔敖爲相之楚王 乃優人所象非眞楚王也『歸 乎田

成子』之歌則古書 述人語例不入其人口氣多以我之僻述, 彼之意耳此係古人語法如此不容

執後世文例相難。

# 件時第十二

此篇當與自敍參看可見唐時史館之弊其發憤求官則唐人 風氣如此不足為劉氏病也。

外篇

中華民國集拾捌年陸月廿日順

|          |      | **** | *** 有究** | 灌 版 | ****   | 中華民國二十四年九 |
|----------|------|------|----------|-----|--------|-----------|
|          | 發    | 即    | 發主       | 著   | 毎書學    | 月         |
|          | 行    | 刷    | 行編       | 作   | 外      | 再初版       |
|          | 所    | 所    | 人兼       | 者   | 加價通    |           |
| (本書校對者徐仲 | 商上粉  | 商上海  | E L      | 呂   | 運費匯費 角 |           |
| 者        | (11) |      | 海        |     | 册      |           |
|          | 印及   | 印河   | 雲河       | 思   |        |           |
| 盤)       | 書各   | 書幣   |          |     |        |           |
|          | 館館   | 館館   | 五五       | 勉   |        | 談         |

禮





81

籍