

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

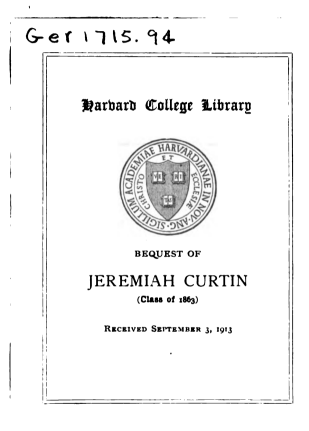
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

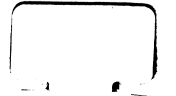
### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









A. 45

•

Jeremieh Curtin. Moscow, Russie. 1896.

`

—



. . .

,

# гусъ и лютеръ.

### RPHTHЧЕСКОЕ НЗСЛЪДОВАНІЕ

Евгенія Новикова.

Graeci Bullis non crederent.... Graeci scandalizantur in illo capite.... Non recurrunt ad Papam Graeci, de quibus absit credere, quod singuli sint damnandi.

J. Hus.

þ

Hist. et monum. Hus I, f. 293, 279, 285.

часть і.

### MOGKBA.

Въ типографіи Александра Семена. 1859.

### Ger 1715.94

Hervard College Library Sept. 3, 1913 Bequest of Jeremiah Curtin

### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЈЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы, по отпечатанія, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва. Декабря 20-го дня, 1858 года. Цензоръ Н. Гиляросв-Платоносв.

(Hr. P. E. 1858 roda.)



### предисловіе.

Сочинение это первоначально писано по казедръ истории и литературы Славянскихъ нарвчій въ Московскомъ Университеть, иненно, первая насть его, т. е., о Гусь. Доставивъ слушателю своему всевозможные источники и пособія для удовлетворительнаго рышенія этой задачи и увынчавъ ее по заслугы золотою медалью, я раздвинуль ранку вопроса, присоединивъ къ нему еще вопросъ о Лютерь, разумью, отношение послыдняго къ Гусу и движенію, произведенному имъ въ мірѣ вѣроисповѣднояъ, государственноять и т. д., равно какъ вліяніе преобразованія Славянина на преобразованія Нѣмца. Само собою разумвется, изучение этой части задачи совершено точно такимъ же образомъ, какъ и первой, по источникамъ, съ обращениемъ вниманія и на мити занимавшихся прежде ттить же самимъ. Плодоять такимъ образомъ распределенной работы явилось критическое изсладование о Гуса и Лютера, представленное, въ 1848-иъ году, сочинителенъ на ученую степень Магистра Славянской Словесности въ Историко-Филологический Факультетъ того. же Московскаго Университета. Факультетъ единогласно одобрилъ трудъ этотъ, по при печатании отыскались таки причины, во вниманін къ которымъ, вопреки встямъ представленіямъ людей благомыслящихъ, пришлось отложить на время появление сочинения. Авторъ потому вынужденъ былъ представить другое сочинедля полученія искомой степени, что и было имъ исполнено nie

#### предисловіе.

къ концу 1849-го года. По удаления препоны, сочинитель еще разъ пересмотрълъ свое произведение, пополнилъ его, гдъ нужно, и передалъ въ полное мое распоряжение касательно выпуска его въ свътъ. Въ половинъ 1856 года я вручилъ издателю «Русской Бестам» это сочинение, для помъщения на страницахъ его журнала, и въ концъ 1857 начато было печатание въ ономъ, кончившееся ровно черезъ годъ: вышелъ 1-й отделъ, заключающій въ себь «Жизнеописаніе Гуса и Лютера», и образовавшій собою первую часть всего сочиненія; следующіе за темъ отделы являлись уже, одинъ за другимъ, въ возобновленномъ повременномъ издании Императорскаго Общества исторіи и древностей Россійскихъ при Московскомъ Университеть, «Чтеніяхъ», книгахъ 4-ой 1858 года и 1-й и 2 ой текущаго 1859-го. Нынв все это соединено вивств и выпущено, какъ особое цвлое, въ двухъ частяхъ. Полагаю, занимающіеся судьбами Славянскаго ніра, оценять, какъ следуеть, это, въ высшей степени добросовестное и замъчательное даровитаго молодаго писателя, изслъдованіе двухъ личностей, столько важныхъ въ бытописании Европейскихъ народовъ, тыть болье, что оно, повторяю, съ начала до конца основано на непосредственномъ и всестороннемъ знакомствѣ съ самыми источниками и литературою вопроса, ---особенность у насъ, пока, еще довольно радкая. «Нспъланте кингъ... и тъ сять съвъдътельствоужща о мънъ», т. е., о моемъ изучении, можетъ сказать сочинитель безбоязненно, предлагая теперь сдъсь на судъ общій произведеніе свое.

О. Бодянскій.

Іюня 17 дня, 1859 года. Москва.

### СОДЕРЖАНІЕ

### REPBOL MACTI.

### отдълъ І.

### Жизнеописаніе Гуса и Лютера.

### ГЛАВА І.

| Начатки Гуса. — Жизнь его до смерти архіепископа Пражскаго, Сбинка,<br>1369 (1373) — 1411                                                                                                                                | 2   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ГЛАВА II.                                                                                                                                                                                                                |     |
| Въронсповъдныя событія Чехін 1412 — 1414 гг. — Жизнь Гуса по воз-<br>вращенія въ Прагу до Констанциато Собора                                                                                                            | 27  |
| Г <b>л</b> ава III.                                                                                                                                                                                                      |     |
| Констанцкій Соборъ. — Путешествіе Гуса. — Три темницы и три допроса<br>Гусу. — Посл'вцији мгновения Гуса                                                                                                                 | 71  |
| ГЈАВА IV.                                                                                                                                                                                                                |     |
| Происхожденіе Лютери и его дітскіе и юношескіе годы. — Вступленіе въ<br>монашество. — Воздійствіе на него Ступица. 1483 — 1508                                                                                           | 178 |
| ГЛАВА У.                                                                                                                                                                                                                 |     |
| Переходъ въ новооснованный Виттембергскій Университеть в начало личной<br>богословской діятельности на казедрахъ академической в церковной. —<br>Споръ о прощахъ и его послідствія. 1508 — 1518                          | 214 |
| ГЛАВА УІ.                                                                                                                                                                                                                |     |
| Характеристика Гуса и Лютера, взаимное отношеніе ихъ между собою и къ<br>своему племени. — Участіе народа въ духовномъ развитіи Гуса и Лю-<br>тера, и на сколько каждый изъ нихъ былъ представителемъ своего на-<br>рода | 341 |

per

- .

-

Стр.

### ОПЕЧАТКА

### въ І-Й ЧАСТИ:

Напечатано:

Надобно:

Digitized by Google

Стр. Строк.

3 4 снизу 1851 1831. Его же: (Vaughan) John de Wycliffe, a Monography by Rob. Vaughan. Lond. 1853.

## ГУСЪ И ЛЮТЕРЪ.

Въ Чехів, въ концѣ XIV столѣтія, современно началу великаго раскола на Западъ, обнаружилось сильное въроисповтаное движение, вызванное прошедшимъ ея, и въ свою очередь вызвавшее появление Гуса. Подготовленное втковымъ натискомъ Латинства, раздвоение между поклонниками Рима и защитниками Грекославянскихъ преданій, принимаетъ формы настоящей борьбы. Латинская Церковь, болте чтыть гать бы то ни было на Запаль. въ соблазнительной жизни своего духовенства, въ шаткоиъ авторитетъ своихъ новыхъ преданій, возбуждаетъ противодъйствіе и ненависть огромной половины Чешскаго народа. Цёлый рядъ проповѣдниковъ, возвѣщающихъ Слово Божіе на родномъ языкъ, возстаетъ на обличение Латинской иерархи и суемудрія Западнаго. Въ буряхъ гоненій, воздвигнутыхъ Рвискимъ престоломъ, умолкли последние, торжественные возгласы Матеія Парижскаго. Въ грозномъ затишія, предтествующемъ великимъ потрясеніямъ XV стольтія, впервые раздается въ Пражской Внелеенской часовиѣ могучее. но бедстрастное, слово благочестиваго проповѣдника, исполненнаго пламеннаго сочувствія къ истинѣ. Рано возвысилъ онъ обличительный голосъ противъ нечестія мірянъ и духовныхъ, за что и былъ обвиненъ предъ судомъ архіепископа Вольфрама, умершаго въ 1402 году. Но умный владыка объяввлъ, что проповѣдникъ исполняетъ только святую обязанность нелицепріятія, и велёль оставять его въ покоћ. Этотъ священникъ былъ Іоаннъ Гусъ.

4

#### ГЛАВА І.

### Начатки Гуса.— Жизнь его до смерти архиепископа Сбинва. 1373—1411 (1).

Янъ или Іоаннъ Гусъ родился 6 Іюля, 1373 года или, по словамъ Палацкаго, 1369, въ мѣстечкѣ Гусинцѣ

(1) Источники для жизни Гуса: 1) Ево собственныя сочинения : Нізtoria et monumenta J. Hus atque Hieronymi Pragensis. Norimbergæ 1558, ed. sec. 1583, ed. tert. 1715, 2 vell., всъ въ листь, съ приложениемъ біографіи Гуса : Historia Sanctissimi Martyris; сколько извъстно, вто послъднее есть сокрашение донессиия Петра Младеновица, и другихъ отрыцковъ, относящихся къ отавльнымъ частямъ Гусовой жизни. 2) Epistolæ quaedam pilssiniæ et eruditissimæ Johannis Hus, cum M. Lutheri præfatione. Vitemb. 1337, 12; переводъ изкоторыхъ изъ инхъ на Намецкий въ «Briefe des Joh. Hus. nach dem boehm. Urtext und mit Anmerkungen von Ferd. Mikowee. Leipz. 1849, 12. 3) Geschichtschreiber der hussilischen Bewegung in Böhmen, sie «Fontes rerum Austriacarum,» 1-the Abth. Scriptores. 2 Band, Theil 1. Wein, 1856 .-Накоторыя изъ сочинений Гуса на Чешскомъ исчислены Юнгманомъ въ ero Historie literatury, českė, 2 vyd. v Praze, 1849, на прим.: O šesti bludech, Dcerka, 11 Ap. 4) Aeneæ Sylvii de Bobemorum origine ac gestis historia, cap. 35-36. Bas. 1373, fol. 5) Joh. Cochlæt Historia Hussitarum, libri 12, Mogunt. 1349, fol. 6) M. Z. Theobald( Bellum Hussiticum. Frf. 1621, fol; Hussitenkrieg, darin begriffen das Leben, die Lehre, der Tod M. Johannis Hussi. Nurnberg . 1624, 4. 7) Balbini Epitome Hist. Bohem Prag. 1677, 2 voll., fol., u Miscellanea, Prag. 1679-87, VII voll., fol. 8) Wawfines z Březowé letopisowé wálky Husitské, рукопись, досель не изданная и извъстная только отчасти въ неправильномъ Латиискомъ переложения, въ Яюдsurosoms Collectio reliqu. manuscript. ac monumentor., tom. V1, p. 124 squ. 9) Staři letopisowé češti od r. 1378 do 1527, w Praze, 1829., 4. 10) Hystoria o těžkých protjwenstwjch cýrkwé české. Hirschw. 1844, 12. Далъе сочивенія, относящінся къ Исторіи Констанцияго Собора. 1) Великій сборникъ V. der Hardt, Magnum œcumenicum Constantiense Concilium. Francof. 1699 sq., fol., IV. 2) Сочиненія современниковъ : Штумпфа Des grossen gemginen Conciliums zu Costentz kurtze Beschreibung u. s. w. (sine loco et anno), u Рейхенталя Das Concilium zu Constantz, 1486; 2-е изд. 1536 г. 3) Поздивищія сочиненія, какъ пособія : 1) Lenfant Histoire du Concile de Constance. Amsterdam, 1727, 2 voll. 4. 2) Royko Geschichte der grossen Kirchenversammlung zu Kostnitz, Prag, 1784-1796, 4 Bde, 8. 3, Pelzel, Lebensgeschichte des römischen und böhmischen Königs Wenzeslaus, und Urkundenbuch zur Lebensgesch. Prag. 1788-90, 2 Bde, 8. 4) Palacky, Archiv český. W Praze, 1840 H CATA. 3) Zeyfridi (Wilh.) Commentatio de Johannis Hussi martyris vita, fatis et scriptis, etc. Jenæ, 1729, Helperhusæ 1743, 4. 6) Pelzel, Kurzgefasste Geschichte der Böhmen. Prag. 1782, 2 Bde, 8. 7) Schroeck Christl. Kirchengeschichte, tom. 33-34. 8) Flaccii Catalogus testium veritatis, an. 1502, ed. sec. Frfr. 1666, 4; 9) Palacky. Geschichte v. Böhmen, T. III, 1 Abthl. Prag 1845 .-E10 me, Dějiny národu českého, díl III, č. 1. W Praze, 1850. 8. 10) Aschbach Geschichte Kaiser Sigmunds. Hamb. 1838-39, 2 Bde, 8. 11) Krasinski Sketsch

(принадлежавшень частію Королевскому замку Гусь, частію же цепосредственно Королевской камеръ), въ Прахинскомъ округћ, на южной стороић Чехія. Отъ этого занка или мъстечка Янъ получилъ свос имя. Обычай пазываться по вмени м'єсторожденій былъ общимъ въ средние въкв. (1) Гусъ родился, какъ Дютеръ, отъ бваныхъ поселянъ (\*), но людей свободнаго происхожденія. Писатели прошлаго столятія считали его кривостнымъ Наколая, владблыца Гусинца, который послб явился во главь Таборитовъ: Варильясь, въ Исторіи среси Виклефа, намекаетъ, кромъ того, на его пезакопное происхожденіе (3). Не первому Гусу пришлось защищать свою личную свободу отъ пападеній неблагонам вренной критики.--О первыхъ двадцати годахъ жизни его въ источникахъ не сохранилось почти никакого извлетия. Знаемъ только, что. первоначальное воспитание получилъ онъ въ родительскомъ домів, а приготовительное ученіе окончиль въ Прахатицахъ. увзаномъ городъ своего округа. Въ чемь состояло это учение? Конечно въ трехъ первоначальныхъ наукахъ, входивнихъ въ составъ извъстнаго trivium, находившагося тогда въ каждомъ значительномъ городѣ. Онъ учился еще Латинскому прию, какъ самъ говоритъ: cantum

of the reformation in Poland. Lond. 1838-40, 2 voll. 8. 12) Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte, въ своихъ ивстахъ. 13) L. Flathe, Geschichte der Vorläufer der Reformation, 2 Bde, 8, Lpz. 1835. 14) E. Bonnechose, Les réformateurs avant la réforme, 2 voll. Paris. 1843. 8. 15) Holzhausen, Der Protestantismus nach seiner geschichtlichen Entstehung, Begründung und Fortbildung. 2 Bde. Lpz. 1846-49., 8. 16) Johann Huss, v. N. Hadermann, ueбольшая монографія, въ популярномъ сборникъ: Die Männer des Volks, надаваемонъ Дуллеромъ, III. В. 1. Lief., 1847. 17) Cappenberg, Utrum Hussi doctrina fuegit bæretica? Monaster. 1834, 12. 18 ; Zürn, Johann Huss auf dem Concile zu Costnitz. Leipz. 1836, 12; 19) Neander, Züge aus dem Leben Joh. Hus, BB «Kleine Gelegenheitsschriften.» Berl. 1824, 12; 20) Helfert, Hus und Hieronymus. Prag, 1853, 8. На Чешскомъ тамъ же, 1857. 21) Boehringer, Die Vorreformatoren des XIV u XV Jahrh. 1-the Hif. Johannes von Wykliff. Zürich, 1856, 8; въ слъд. отдълъ объщано жизнеоцисание Гуса. 22) Joh. Wicles Dialogorum libri quatuor. Frnef. et Lps. 1753 ; предпослава muons Bunjeea, L. Ph. Wirth. Rayereuth und. Hof. 1754. 4. 23) Vaughan Life of Wycliffe. 2 voll. Lond. 1851. 8. 24) Le Bas, Life of Wiclef, 2 ed. Lond. 1846. 12.

- (1) Lenfant, Hist. Mu Conc. de Const. 24, § 20.
- (2) A e n. Sylv. Hist. bohem. § 33; obscuro loco natus.
- (3) Lenfant, Hist. du Conc. de Const. 23, § 20.

3

1 \*

approbatum ab ecclesia, quo cœpi cantum discere, cantavi in scholis et in ecclesiis (1). Стало быть, онъ не только присутствовалъ, но и принималъ участие въ Латинскомъ богослужения въ молодости. Все воспитание совершалось тогда исключительно подъ надзоромъ и подъ руководствоиъ Латинскаго духовенства. Но слова: cantum approbatum ab ecclesia показывають также, съ какою бдительностію это послѣднее оберегало молодые умы отъ вліянія Православныхъ преданій, несомньяно существовавшихъ. Можетъ быть, Гусъ, умѣвшій различать, что одобрено Западною Церковію в что ею отвергнуто, не разъ покушал. ся отвѣдать запрещеннаго плода. Наблюдательный умъ его рано познакомился съ порочною жизнію Латинскихъ церковныковъ. Однимъ изъ первыхъ впечатлѣній его молодостя были злоупотребленія Завиши, священника и ректора Прахатицкой церкви. Въ 1410 или 1411 году онъ пясалъ къ Завишѣ посланіе, гдѣ упрекалъ его въ томъ, что онъ 30 лѣтъ или около стрижетъ свою паству въ Прахатицахъ, обираеть деньги овечекъ, не заботясь объ ихъ душевномъ спасенія (\*). Другое висчатлѣніе, испріятно поразявшее 17-лётняго юношу, было торжество юбилея, назначеннаго буллой Бонифація IX въ Вышеградской церкви подъ тѣмъ непремѣниымъ условіемъ, чтобы всѣ, желающіе имѣть отпущение грѣховъ, объявили по совѣсти, на сколько простираются издержки ихъ путешествія въ Римъ, сообща съ семействомъ, туда и обратно; обязываясь взнести эту сумму въ папскую казну, они получали право совершать юбилей въ Вышеградѣ (°).

Гусъ былъ свидѣтелемъ послѣдняго провсшествія уже въ столицѣ, куда переѣхалъ неизвѣстно въ которомъ году. Отца его уже не было въ живыхъ; а мать сама повезла его въ Прагу. Преданіе говоритъ, что она взяла съ собой пнрогъ и гуся, дабы вручить ихъ въ видѣ подарка ректору

• •



<sup>(1)</sup> Historia et Monumenta Joh. Hus, de Sacramento Corporis et Sanguinis Domini, 40, cap. 3.

<sup>(2)</sup> Monum. Hus. I, 93.

<sup>(3)</sup> Bonifacius mels temporibus annum Jubilæum in Ecclesia Vissegradensi per bullas statuerat, etc. Adversus Soripta 8 Doctorum: Monum. Hus, I, 293, 6.

Пражскаго университета, но гусь улетёль на пути, и белиая вдова, принимая то за печальное предзнаменование. во пламенной молитве поручила сына благосдовению Божію ( 1). Варильясъ говоритъ, что Гусъ въ Прагѣ, лианный встахъ средствъ, панялся къ одному дворянену, посвщавшену лекцій университета, подрядившись носять ему туда книги. Веродтиве другое известие, что однив изъ профессоровъ изъ милости принялъ его на свое содержаніе, и что Гусь исправляль при немъ служебныя должности ( в ). Сюда отпосится единственное предание, сохрапенное намъ современниками объ его юношеству. Рано обнаружиль онь религіозный восторгь, утвердившій въ последстви выборъ его на богословсионъ факультеть, а въ лѣтахъ мужества доведшій его до костра. Однажды, нстопивъ коллегію Карлову для лекцій профессора, онъ сталь на досугь прочитывать Житія Святыхь. Дошедь до того мъста, когда діаконъ Лаврептій, испеченный въ Римъ на жельзной ръшеткъ при императоръ Валеріанъ, говорить исполнителямъ казив: «Испеклось! поворотите », Гусъ, въ порывѣ восторга, вложилъ руку въ горящую печку. Товарищи спасли его отъ неминуемой гибели, и молодой Гусъ признался, что онъ хотълъ испытать, до какой степени духъ можетъ быть нечувствителенъ къ страданіямъ плоти. «Жизнь суровая, лишенная встхъ наслажденій, дажо невинныхъ потъхъ его возраста; поведение строгое и безукоризненное, по свидетельству самыхъ завистийковъ славы его; чудная гибкость характера; кротость и привѣтливость ко встить, безъ различія званій; лице блітаное, покрытое невыразниою грустію, истощенное бденіемъ », — такова была личность этого дивнаго юноши, который рано обратилъ на себя внимание современниковъ (3). Вся его молодость сливается съ Пражскимъ университетомъ : ему по-

<sup>(1)</sup> Lenfant, Hist. du Conc. de Const., 24.

<sup>(2)</sup> Этэми подробностями опровергается мизніе Палациаго въ его Чешской Исторіи (Dějiny národu českého, III, č. I, str. 40), что Гусъ родился «оть людей, котя простаго сословія, по все же изсколько болёе зажиточныхъ: «z rodičůw stawů obecného sice, a wšak wždy poněkud zámožnějšich.» (3) Balbinl, Epit. rer. Boh. p. 481.

святиль онь труды свои; ему безь раздела принадлежить честь воспитания Гуса, подъ руководствояъ такихъ учителей. каковы были: Христаннь Прахатицкій, Николяй Лютомышльскій и и вкоторые другіе. Онъ прошелъ одну за другою всѣ ученыя степени университета : въ Сентябрѣ 1393 года сдѣланъ былъ баккалавроиъ свободныхъ наукъ; въ 1394 баккалавроиъ богоеловія; въ Январѣ 1396 магистромъ свободныхъ наукъ, потомъ богословія: въ 1398 профессоромъ упиверситета; въ 1399, па диспутѣ у Св. Михаила въ Старомъ городѣ Пражскомъ, открыто защищалъ уже и скольно положений Виклефа противъ университетскихъ товарищей. Не смотря на то, 15 Октября, 1401. онъ выбранъ въ деканы богословскаго факультета (\*); въ 1402 году (14 Марта) въ священняки и проповъдники при Вполесиской часовић (\*); наконецъ съ Октября, 1402 до Апръля 1403 носилъ знаменитое зваше ректора.

Первоначально пропов'я Гуса обращена была на пороки мірянъ и, пока продолжалась она въ этомъ духѣ, Чешское духовенство считало Гуса вдохновеннымъ свыше учителемъ. Извѣстіе это, сохранившееся въ надписи на старинномъ пергаментѣ, согласно вполиѣ съ государственмымъ состояніемъ Чехіи, раздираемой крамолами сильныхъ вельможъ. Когда же проповѣдникъ возсталъ обличителемъ роскоши и святокупства духовныхъ, архіенископъ Вольфрамъ просилъ короля наложить на него запрещеніе. Онъ получилъ тотъ же самый отвѣтъ, которымъ нѣкогда встрѣтилъ придязанія пановъ, при одинаковыхъ обстоятельствахъ (<sup>3</sup>). Съ правственною проповѣдію Гусъ соединяетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> (1) Какъ еще Бальбинъ видъль о томъ собственноручную записку его въ университетскомъ Архивѣ. Еріt. 403.

<sup>(2)</sup> Staři letopisowé češtj, str. 7, и Палацкій. Но какъ согласить съ этимъ показавіемъ свидътельство Гуса, который называетъ 1401-й годъ первымъ своей проповъди (Mon. 1, 39, 6), и въ 1413 писалъ къ Пражанамъ: «plusquam 12 annis in verbo Dei apud vos laboravi »? 13 Ер. Monum. I, 99, 6.— Какъ согласить съв высокими университетскими степенями Гуса догадку Излацкаго, что, въроятно, въ университетъ его не считали особенно умною головою, потому что въ спискахъ получавшихъ ученыя степени онъ занимаетъ почти вездъ только среднее мѣсто. Раlacky, Dějiny národu českého, 111, č. 1, str. 40.

<sup>(3)</sup> Hist. Hus. 1.-Starj letopisowe подъ год. 1802, str. 7.-Hist. o těžkých prot., str. 22.

уже и догматическую, которой смыслъ оставался тайною для современниковъ. Пизский Соборъ считалъ излишнимъ самое упоминовение объ немъ; но Констанцкий призналъ 1401 годъ за начало антирелигіознаго движенія въ Чехіи. Это согласно и съ собственнымъ показаниемъ Гуса, который выступиль въ этомъ году съ своимъ первымъ сочиненісмъ : «De corpore Christi.» Онъ тогда уже пользовался общею извъстностію; какъ духовникъ прекрасной и набожной королевы, Софін, имѣлъ вѣсъ при дворѣ ('); былъ въ мирѣ и отношеніяхъ дружбы и съ новымъ архіецископомъ, Сбинкомъ, который въ 1402 году, тотчасъ по иринятія архіепископскаго сана, поручилъ ему лично доносить о встать отступленияхъ отъ церковнаго правила, какія замѣтить онъ въ Чешской епархіи (\*). Къ этому году и относится сочинение Гуса: «De omni sanguine Domini glorificato,» одобренное Сбинкомъ и направленное противъ грубаго суевърія и ложнаго пониманія чудесъ въ Латинской половина народа. Во имя Христово и подъ видомъ Животворящей Крови, въ сосъднемъ Вильснакъ, городкѣ Бранибора (Бранденбурга), совершались мнимыя чудеса, привлекавшія изь Чехіи многочисленныхъ посѣтителей. Гусъ былъ въ числѣ трехъ выборныхъ, наряженныхъ архіепископомъ для ихъ изсл'едованія, и обнаружилъ обианъ (<sup>3</sup>). Въ слъдствіе этого Сбинскъ приказалъ всъмъ священникамъ и пропов!дникамъ Пражской епархіи провозглащать въ слухъ народа по Воскресеніямъ, чтобы никто, подъ опасеніемъ оглученія отъ Церкви, не сыблъ ходить къ нареченной крови въ Вильснакъ. Но уже въ 1403 году замѣтно разъединеніе между Гусомъ и архіепископомъ, когда, вопреки выгодамъ последняго. Гусъ на собрании членовъ университета и Пражской капитулы, 28 Марта 1403 года, отстаивалъ чистоту ученія Виклефа и обличаль обвинителей въ подлогъ небывалыхъ статей (\* ).

<sup>(1)</sup> Когда онъ сдълавъ ея духовнымъ отцемъ, не извъстно. Лавфанъ, веправильно толкуя мъсто Бальбина (Epit. 402), приводитъ 1400-й голъ.

<sup>(2)</sup> Palacky, Dějiny nár. česk. III. I., str. 67, pozn. 103.

<sup>(3)</sup> De Sangu. Dom. Monum. Hus. I, 161, 6.

<sup>(4)</sup> Подробности у Палацкаго, III, 44.

Въ томъ же году, съ дозволения Сягизмунда и Вячеслава. онъ сдѣлалъ и первый опытъ проповѣди противъ Индульгенцій (1). Въ 1404 году, 9 Іюля, Гусъ напутствовалъ къ смерти извъстнаго разбойника – рыцаря, Николая Зуля изъ Остредка, взятаго въ плёнъ архіепископомъ Сбинкомъ, и такъ подвиствовалъ на него словомъ своимъ, что онъ съ искреннимъ раскаяніемъ просилъ окружающихъ молиться о прощении грѣховъ его (<sup>2</sup>). Въ 1405 году, проповъди, говоренныя Гусомъ на Чешскомъ языкъ въ Внолеемской часовий, навлекля на него ненависть высшаго духовенства. Въ одной изъ нихъ, относящейся къ 1404 или 1405 году, онъ съ необыкновенною свободою и смвлостію выражается противъ порочной жизни Латинскахъ духовныхъ и побуждаетъ архіепископа къ строгости (\*). Есть другая рачь, говоренная Гусомъ въ палатахъ архіепископскихъ и наполнениая сильными возгласами противъ безнравственной жизни нищенствующихъ монаховъ. Отъ 1407 года сохранилась процовъдь одного содержанія съ прежними, на Ефес. VI, 16, и рѣчь въ церкви Св. Климента въ Прагѣ, на Іоанн. V, 8, въ похвалу императора Карла IV, котораго онъ называеть покровителемъ Церкви, другомъ духовенства, потателемъ нищихъ, основателемъ храмовъ и университета. Въ этомъ послѣднемъ Гусъ все еще продолжалъ свои чтенія. Въ 1409 году, когда папа Александръ V выбранъ былъ Пизскимъ Соборомъ, онъ объяснялъ, въ своихъ лекціяхъ, Петра Ломбарда, магистра Sententiarum, настольную книгу западныхъ богослововъ (\*).

Смѣлыя рѣчи Гуса обратила наконецъ вниманіе Сбинка. Общая молва въ духовенствѣ уже обвиняла его въ ереси Виклефа; увидимъ ниже, на сколько обвиненіе это заслуживаетъ вѣры. Правда, прямыхъ уликъ еще не было; но послѣдовавшее осужденіе 45 статей Виклефа въ 1408 и 1409 годахъ было косвеннымъ нападеніемъ на ученіе Гуса. По этому случаю произошло первое явное неудовольствіе

<sup>(1)</sup> Balb. Epit., 412.

<sup>(2)</sup> Starj letopisowé, str. 9-10.

<sup>(3)</sup> Monum. Hus, II, 25, 27.

<sup>(4)</sup> Mon. Hus, 1, 39, 6.

иежау Гусонъ и Сбинконъ. Іоаннъ Кбель, архіепископскій викарій, издаль приказъ, чтобы всв Чехи, подозрѣваемые въ ересн, явилясь къ отвёту. Священникъ Святодуховской церкви, Николай изъ Веленовицъ, прозванный Авраамомъ. обнаружнать при допросв еретическія мивнія и быль закаюченъ. Напрасно Гусъ ходатайствовалъ о свободе его, опираясь на прежнія связи съ архіепископомъ, и громко протестовалъ, когда Сбинекъ, по прошествія нѣсколькихъ дней, удалялъ его изъ епархів ( 1). Дела принимали уже такой оборотъ, что возбудили внимание правительства. Въ отноmenin %ъ новому ученію король Чешскій постоянно придерживается образа дъйствій Эдуарда III и Ричарда II, предоставляеть его собственной судьбе, принимая меры только страдательныя; но желаетъ ему въ тайнѣ успѣха, по тому что видить въ немъ лучшее средство избавиться оть тяжелой опеки Латинской Церкви. Вячеславъ созываеть въ Прагу вельножъ королевства, для примиренія враждующихъ сторонъ (\*). Въ слѣдствіе рівснія этого сейма Сбинекъ, въ торжественномъ собрания прелатовъ, магистровъ, докторовъ, студентовъ, приходскихъ священниковъ и другихъ христіанъ правовѣрныхъ, въ палатахъ архіепископскихъ, 17 Іюля 1408, объявилъ, что, по тщательномъ изследования, сделанномъ по приказанию короля имъ самямъ и его намъстниками, во всей Пражской епархія не оказалось ни одного человъка, зараженнаго ересью (\*). На это важное свидътельство ссылаются въ послъдствія приверженцы Гуса, когда противники обваняють ихъ въ ереси. Между твиъ это действіе Сбинка находится въ такой знаменательной противоположности съ предшествуюцимъ осуждениемъ 45 статей Виклефа и со встиъ последующинь образомъ действій архіепископа, что вифшатель-

٤

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm. III. 223.— Dějiny národu českého, III, č. 1, str. 74. «Праздные и порочные священники живуть на свобод'в; а симренные, неиздоживые, трудолюбивые пастыри терпять изгланіе и заключеніе темвичное», говориль Гусъ.

<sup>(2)</sup> Pelzel, Urkundenbuch, N 216.-Lebensgeschichte, I, 124-125.

<sup>(3)</sup> Tenor appellationis J. Hus a sententia archiepiscopi Pragensis ad sedem apostolicam. Mon. 1, 90, 6, 91.

ство королевской власти здёсь очевидно. Вячеславь хочеть увѣрить всю Латинскую Европу, что Чехія образецъ правовтрія, и Сбинекъ, втроятно по принуждению, исполнялъ королевскую волю. Чтобы исправить невольную ошибку, онъ ищетъ уже повода къ распрѣ съ самимъ королемъ, и находить ее въ спорѣ двухъ папъ: Бенедикта XIII и Григорія XII. Кардиналы писали къ Вичеславу съ легатомъ Ландульфомъ, чтобы онъ отказалъ въ повиновении Григорію XII, лаская его надеждою, что новый папа признаеть его императоронъ. И дъйствительно, король Чешскій объявилъ кардиналамъ (24 Ноября), что онъ, согласно съ желаніемъ ихъ, откажется отъ духовнаго владычества папы Григорія, и вышлетъ посольство на Пизскій Соборъ, если только оно будетъ тамъ принято, какъ уполномоченное отъ истиннаго короля Римскаго. Въ следъ за темъ онъ объявилъ свое королевство невмѣшивающимся ни во что, до рѣшенія Собора, и приказалъ духовенству, по примѣру Французскаго, отказать въ повиновении обониъ папанъ-совмъстникамъ; требовалъ того же и отъ университета. Но Сбинекъ и все духовенство отозвались невозможностію нарушить данный ими обътъ послушания; университетъ съ своей стороны отказался исполнигь королевскую волю; одинь только Чешскій народъ изъявиль готовность приступить къ желанію своего короля, и Гусъ съ своями приверженцами убѣждаль всю Чехію объявить себя также невмѣшивающеюся. Сбинекъ воспользовался случаемъ, чтобы наложить запрещение на проповѣдь Гуса, какъ непослушнаго сына Церкви (1). «Во время отпаденія Чехіи отъ Григорія XII, » (писалъ Гусъ къ кардиналамъ въ 1411 году), «я совѣтовалъ усердно вельможамъ, князьямъ и дворянамъ, духовенству и народу, всеми силами искать соединения съ Коллегіею. Но Пражскій архіепископь, противникъ коллегіи, всѣмъ магистрамъ университета, передавшимся на ея сторону, и особенно мић, прибитыми ко дверямъ встхъ церквей объявленіями, запретиль исправлять священнослуженіе



<sup>(1)</sup> См. инже, въ подробиостяхъ слушанія Гуса на Конст. Соборь.— Palackého, Dějiny národu českého, III, č 1., str. 76—77.

въ своей епархіи, за то, что магистры университета, будто бы безъ всякаго права, нарушили повиновение святёйшему папѣ. Но такъ какъ папа действительно низложенъ былъ приговоромъ Пизскаго Собора, то отпадение магистровъ напло въ этомъ рѣшении законное свое оправдание» (').

Запрещение Сбинка осталось безъ следствий; но споръ завязывался болѣе и болѣе, и наконецъ увлекъ за собою и Пражскій университеть. Вся послѣдняя половина 1408 и первая 1409-го года прошли въ неистовомъ спорѣ между Славянской стороной докторовъ и студентовъ и представителями Немецкихъ народовъ о правѣ большинства голосовъ во встахъ дълахъ университетскихъ. Подробности этого спора не входятъ въ объемъ моего изслъдованія : упомяну только объ участии Гуса. Отношение Чеховъ къ прочимъ народамъ въ правѣ подавать голоса при Карлѣ IV было какъ три къ одному, при сынѣ его церемѣнилось въ обратное. Всѣ представители Чеховъ въ университета, не смотря на личную вражду многихъ между собою, сообща принесля, покорную, просьбу королю о возстановлении нервоначального отношения между голосами народовъ. 10 Мая 1408, когда университетъ собрался для выбора ректора, Гусъ съ 8 или 9 магистрами : Геронимомъ, Якубкомъ изъ Стрибра, Прибрамомъ, Янояъ изъ Звиковицъ и другими, изложиль свои требованія вь полномъ собраніи университета, и былъ поддержанъ славною рѣчью друга своего, Іеронима. Вячеславъ, предубѣжденный въ пользу противниковъ, слилалъ Гусу (\*) строгій выговоръ за подозриніе въ ереси, которою онъ, витстъ съ Іеронимомъ, возбудилъ безпокойство въ народъ, и даже напомнилъ ему объ огненной казни, подтвержденной Карломъ IV для ере-

<sup>(1)</sup> Mon. Hus I, Ep. 1, p. 93.— Въ другомъ рукописномъ послания Гуса къ архіепископу читаемъ: «Я не хочу выступать мэъ послушанія папь и Церкви; я готовъ повиноваться и Григорію XII и архіепископу во всемъ законномъ; но въ спорь обоихъ напъ сохраняю невмѣшательство, какъ добрый сынъ обязанъ быть постороннямъ свидѣтелемъ въ спорь огца съ матерью.» Dějíny národu českého, III, č. 1., str. 77.

<sup>(2)</sup> Когда онъ явился къ цему на Кутныя Горы, глѣ король тогда даходился, въ числѣ прочихъ выборныхъ просить о возстановленія законнаго отвощеція между Нѣмцами и Чехами.

тиковъ. Лушевная тревога повергла Гуса въ тяжкую болѣзнь. Не рапѣе какъ 18 Января 1409, вышелъ указъ Вячеслава, утверждавшій за Чехами право трехъ голосовъ. Уснѣхомъ они обязаны были Николаю изъ Лобковицъ, приближенному короля Вячеслава, и доброжелателю Чеховъ. Гусъ величалъ короля и убѣждалъ слушателей изъявить благодарность и Николаю изъ Лобковицъ. Долго еще длились переговоры по этому дѣлу. Нѣмцы продолжали упорствовать, пока Лобковицъ не снялъ насильно съ стараго ректора знаковъ власти его. Это событіе иодало знакъ къ окончательному разрыву. Нѣмецкіе магистры и студенты толпами сталя выходить изъ Праги пѣшкомъ и верхомъ. Общее число Нѣмцевъ, оставившихъ Прагу, приводится различно писателями. Остановимся па показанія Энея Сильвія, который приводитъ 5000 (<sup>+</sup>).

Удаленіе Нѣмцевъ изъ Праги устранило сильиѣйтую преграду свободному развитію преобразовательныхъ идей въ Чехіи. Число проповѣдниковъ увеличилось. Латинскіе священники явно стали переходить на ихъ сторону. Послѣдователи ученія Гусова впервыя отдѣляются отъ общей массы Латинскаго народонаселенія и слагаются въ особую, сильную общину, которую Гусъ въ первый разъ называетъ своею ( pars nostra ) и противополагаетъ Западному духовенству (<sup>2</sup>).

Образованіе цёлой стороны приверженцевъ новаго ученія, открыто оторвавшейся отъ общаго единства Западной Церкви, было явленіемъ новымъ. Между тёмъ Соборъ въ Пизѣ, въ лицѣ своихъ кардиналовъ, объявилъ себя на сторонѣ Вячеслава, противъ короля Рупрехта, друга Григорія XII. 26-го Іюля 1409 года, выбранъ папой Миланскій еиископъ, Ціетро Филарго Кандія, подъ именемъ Александра V, на мѣсто низложенныхъ, Григорія и Бенедикта. Не ранѣе какъ 2 Сентября Сбинекъ призналъ его первосвя-



<sup>(1)</sup> Подробности въ Исторія II а зацкаго III, 229—334.—Его же, Dějiny národu českeho, III, č. 1. str., 78—83, а равно и въ донесенія Младеновица о слушавни Гуса на Констанцкомъ Соборѣ.

<sup>(2)</sup> Cochlæi, Hist. Hussit. I, p. 16.

щенинкомъ ( ' ). Но духовенство воспользовалось примиреніемъ съ папоїї, чтобы возвести на Гуса обвиненія предъ архіепискоцоми: въ возбужденій народа противъ духоввыхъ властей Латинскаго Запада, природныхъ Чеховъ противъ иноземцевъ ; въ томъ, что онъ проповѣдуетъ презрѣніе къ Церкви, Рямъ называетъ престоломъ Антихриста. каждаго священника, принимающаго плату за Таниство, поносить еретикомъ, всенародно хвалить учение Виклефа, и даже итсколько разъ въ процовћанхъ своихъ изъявлялъ желаніе быть ніжогда тамъ, гді находится душа ересіарха. Архіепископъ поручилъ своему никвизитору, профессору богословія, Маврикію Пражскому, изслідовать, по какому праву въ Внолеемской часови отправляется торжественное богослужение съ пѣніемъ (\*). Гусъ письменно отвѣчалъ на вст обвинения. Но еще до признания новаго папы, Сбинекъ, побуждаемый совѣтами Андрея изъ Брода (3), приказывалъ собственной властью, чтобы все доктора, нагнстры и баккалавры, дворяно и граждане, въ продолжение шести дней, слагали во дворъ архіепископа всъ, принадлежащія имъ, сочиненія Виклефа. Но какъ повельніе это противорѣчило привиллегіямъ университета, то Гусъ и друзья его тогда же взнесли аппелляцію къ папѣ Грагорію XII, чрезъ посредство своего адвоката или повъреннаго, Генриха (\*). Следствіень этого быль вызовь самого Сбинка иа судъ предъ папскимъ престоловъ чрезъ аудитора nan-. скаго (8 Декабря 1409) (\*).

(4) Ordo procedendi in causa Hus per ipsummet signatus, I, 86.—Tenor appellationis Hus, I. 89, 6.—Dějiny národu českého, III, č. 1, str. 75. 5 Aprycra, 1408.

(5) Генриха Крумгарта изъ Вестергольця, декана у Св. Андрея въ Кельиз. Ibid. 89, 6.— Палацкій (Dèjiny når. českého, III, č. 1,-str. 75 и 95) говорить о двукратной жалобъ Гуса на Сбинка, сначала Григорію XII, потовъ

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhmen, III, 245 ; Dějiny nár. česk. III, č. I. str. 93.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, 246.—Dějin. n. č., str. 94.—Подобныя жалобы духовеяства на Гуса подавы были Сбищку еще въ 1408 году.

<sup>(3)</sup> Письмо его къ Сбивку у Кохлея, I, р. 17.— Аругіе наушинки были: Юрій наз Бору, Геліась, кановикъ Аданъ назъ Нежетицъ; см. Разаске́во, Dějiny národu českého, III, č. 1., str. 74.

Авла могли бы принять дурной обороть для архіепископа, если бы опъ въ тоже время, съ своей стороны, не отправилъ тайкомъ къ Александру V донесения о религиозномъ состояния Чехія. Сбянекъ доносиль папь. UTO BO всей Чехіи и Моравіи проповтдь ви народныхъ часовняхъ и чтеніе книгъ Виклефа производить многочисленныя ереси. особению въ отношения къ Таинству Евхаристии, и что дъятельное визшательство власти первосвященника необходимо для искоренеція ереси. Тогда-то прислана была папой Александровъ V знаменитая булла 20 Декабря 1409 года (1). Папа запрещалъ проповёдь во всёхъ часовняхъ, даже получившихъ особыя преимущества отъ престола апостольскаго, и позволяль ее только въ соборныхъ, монастырскихъ и приходскихъ церквахъ, подтверждая запрещение распростраиять ученіе Виклефа и давая право архіепископу сжечь его книги (\*). Эта булла испытала въ Чехін странную участь. Сбвиекъ надъялся, что повелъніе папы, до избранія на папскій престолъ нахолившагося въ дружескихъ отношсніяхъ къ королю, будеть принята въ Чехін съ величайшею покорностию. Онъ обманулся въ своихъ ожиданияхъ : Гусъ не пересталъ проповъдывать, говоря, что Слово Божіе свободно и всемогуще; что никто не вправѣ связывать его благовъстіе. Не только придворные, но и высшіе сановники Чехіи, считавшіе дело Гуса своимъ, описали архіепископа какимъ-то измѣнникомъ государству, самовластно распространяющимъ слухи о небывалой ереси; и Вячеславъ, котораго вся политика стремилась къ тому, чтобы новое учение распространялось, не дѣлаясь гласнымъ, строго потребоваль указанія, где эта ересь, и кто въ ней участникъ? Къ довершенію соблазна, нашлись люди, которые утверждали, что булла подложща и куплена дорогою цёною у монаха Оливета, чиновпика папской канцеларіи (<sup>3</sup>). Но Сбинскъ не оробѣлъ: опираясь на могуще-

(3) Tenor appellationis J. Hus. 1, 90.

Александру V. Кажется, это одпо и тоже событе, и вызовъ Сбинка на судъ могъ послъдовать по прежнимъ на него доносамъ.

<sup>(1)</sup> Тамъ же, 90.

<sup>(2)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm. III., 248.-Dějiny nár. česk. 111, č. 1, str. 96.

ство папы, онъ созываетъ мъстный Соборъ въ палатахъ архіепископскохъ, 16 Іюни 1410 года. По приговору, произнесенному шестью докторами богословія и законовтацаив надъ книгами Виклефа, какъ еретическими. 16 его сочинений присуждаются окончательно къ сожжению ; четыре магистра : Миханлъ изъ Дерновицъ, Петръ изъ Валенція, Янъ изъ Лайнштейна и магистръ Маркъ Градецкій. прокураторъ Пражскаго университета, которые одни не выдали кингъ, вызываются трижды къ исполнению воли . архіепископа; запрещеніе проповіздывать въ часовняхъ подтверждается подъ опасеніемъ анавемы и заточенія. Гусь успълъ уже выдать сочинения Виклефа, но съ условиемъ. ятобы архіепископъ разсмотрвлъ прежде, двиствительно ли въ нихъ заключаются ереси ( ' )? Но за два дня до рѣшснія Собора (14 Іюня 1410), университеть, собравшись подъ предстлательствоиъ ректора, единогласно протестоваль противъ исполнения незаконнаго приговора. Доктора, магистры и студенты объявляли, что, по императорскимъ и панскимъ привиллегіямъ, дарованнымъ университету, архіепископъ не имветъ надъ нимъ никакой судебной власти : что обладание книгами есть дѣло вообще не церковнаго, а гражданскаго права, и что они не отдадутъ своей собствениости, добытой съ великимъ трудомъ и издержками; что обвинение въ ереси ложно, по собственному торжественному сознанію Сбянка; что довельніе папы лишилось исполнятельной силы, въ следстве смерти Александра V (последовавшей З-го Мая); что противно здравому разуму сожигать сочинения о логикъ, философии и математикъ, не имъющія ничего общаго съ религіею; что, даже при справедливомъ предположении, будто въ нихъ заключается ересь. истреблять ихъ не нужно; ибо по той же посылкв должно бы уничтожить всъ сочинения языческихъ фялософовъ ; Аристотеля и комментатора его, Аверроеса, нагистра Sententiarum и Оригена, въ которыхъ много уклонений отъ истины Въры; нежду тънъ какъ Церковь продписываетъ изучать и ереси, чтобы твиъ успѣшиће бороться за исти-

(1) V. d. Hardt, IV, 310 .- Tenor appellationis: Mon. I, 90.

Digitized by Google

ну (<sup>4</sup>). Они обращаются къ королю съ просьбою остановить исполнение приговора, и Вячеславъ дъйствительно вслѣлъ архіепископу дождаться Іодока, маркграфа Моравскаго, на котораго перенесли ръшение дѣла, какъ па извѣстваго въ то время двигателя книжнаго просвъщения (\*).

Тогда университеть, въ лицѣ своихъ членовъ, Яна Гуса, магистра Здислава изъ Звиржетицъ, Яна изъ Брандиса, Яна изъ Лайнштейна, Бенеша изъ Лыска, Петра изъ Сопекова, Петра изъ Валенціи, Миханла изъ Дерновицъ, собравшись 25 Іюня, въ Виелеемской часовив (\*), чиздалъ объявление по всей Чехів в Морявія о несогласія своемъ на сожженіе книгъ, и вибстъ перенесъ дъло отъ ръшенія архіепископа къ новому папъ, Іоанну XXIII. Между тъмъ Іодокъ медлилъ прівздомъ; и Сбинекъ, боясь, чтобы папа на первыхъ порахъ не отмѣнилъ приказанія своего предшественчика, рътился немедленно предать вниги огню. 16 Іюля сочиненія Виклефа сожжены были во дворѣ архіерейскомъ въ присутствіи Пражской капитулы, въ многочисленномъ, собраніи высшаго духовенства, съ торжественнымъ славословіемъ : «Тебе Бога хвалимъ», и съ колокольнымъ звономъ, -- всего 200 книгъ, въ великолѣпныхъ переплетахъ (•). Лѣтопись Пражскаго университета прибавляетъ извъстіе, что книги погибли не вст, и что, вмъстъ съ сочиненіями Виклефа, преданы, пламени и древнія рукопися (registra ab antiquo reservata igni subjecerunt). По другинъ свидътельствамъ сожжено еще и нъсколько сочинений Милича, Матоія Парижскаго, самого Гуса и Іеронима (\*).

Bist. Hussit. 17-18. - Dubravii Hist. Bohem. lib. XXIII, p. 616.

(5) У Гайка въ Чешской Исторів, р. 639, у Прокопія Лупача Calend. Hist. ad d. 16. Jul., и Theobald, Hussitenkrieg, s. 21. Но въ аппелляціяхъ Гуса и въ приговоръ архіепископа говорится только о сочивенияхъ Виклееа; а потому преданіе, явившееся чревъ 150 лътъ, не имъетъ правдоподобія.



<sup>(1)</sup> Tenor appellat. J. Hus, I, 89, 6; 90, 91.

 <sup>(2)</sup> Рајаску, Gesch. v. Böhm. III, 251.— Dějiny nár. česk. III, č. 1, str. 98.
 (3) Въ присутствія свидѣтелей: Пресвитера Матеія de Тисхар, Петра наъ Быстрицъ, Яна Тушкова, студентовъ, Пражскихъ духовныхъ, рыцаря de Кіп, и публичнаго нотарія университета, Михаила Прахатицкаго. Тепог ар-

<sup>pell. J. Hus. I, 89-92.
(4) Chron. Univ. Prag. Palacky, Gesch. v. Böhmen, III, 252, A. 335.Dějiny nár. česk. 111, č. 1, str. 99.-Aen. Silv. Hist. Bob. c. 35.-Cochlæi</sup> 

Торопливость архіепископа в предосторожности, употребленныя имъ при сожженія книгъ (<sup>4</sup>), показываютъ, какъ онъ боялся враждебнаго виѣшательства короля Вячеслава.

И въ самомъ дела, торжество его было минутное. Глухая непріязнь между Сбинкомъ в Гусомъ переродилась въ открытую вражду по поводу сожжения книгъ. Вероятно, н аругія причины ускорили окончательную размольку. Теобальдъ говорить, что Гусъ именно въ продолжение зимы 1409 года проповедываль съ особеннымъ успёхомъ, такъ что не только народъ, но и рыцаря, и даже нъкоторые вельможв, присоединились къ нему и приняли его учение. Около того же времени Іеронимъ Пражскій начиналъ разносить свою пламенную рачь по всамъ состанить Славянскимъ державамъ. За два дня до сожженія книгъ (такъ разсказываетъ сочинитель исторіи Гуситской войны), Сбинекъ созываетъ капитулъ, для совъщания объ успъхахъ ереси Виклефа. Гусъ также призванъ на это собрание, и архиепископъ, изливая горькія жалобы на распространение ереси. просвтъ его отступить отъ ложнаго ученія, которое устама его совращаетъ измёнчивый пародъ съ пути истицы. «Ученіе мое не отступаетъ на въ чемъ отъ Каволической христіанской веры,» отвечаеть Гусь; «ни въ чемъ другомъ я не могу быть уличенъ.»-«А я слышалъ, --- возражаетъ архіепископъ, — » будто ты въ прошедшее Воскресенье говорилъ съ каседры, что всякій имбеть право назначить себ'я мбсто погребения не только выт храма, но и на полт, и въ зеленой рощѣ, безъ разрѣшенія Святѣйшаго. А ты знаешь, любезное чало, что св. Войтахъ всами силами отвращалъ Четскій народъ отъ этихъ погребеній на поляхъ; что Чехія не разъ несла на себѣ наказание небеснаго мщения; что, по молатвъ Святаго, Всевышній казниль ее неоднократно то заключеніемъ дождя, то отнятіемъ солица, за то, что жители не хотёли хоронить другъ друга въ местахъ освященныхъ, пока, въ 1039 году, во дни князя Брячислава, они не обязалясь клятвенно за себя и за потомковъ своихъ

2

<sup>(1)</sup> Эней Сильвій: «Clam convocatis suis, curia undique clausa et armatis militibus munita».

хранить нерушимо христіанскую вѣру и погребать своихъ мертвыхъ въ освященныхъ кладбищахъ.» На это Гусъ отвѣчалъ: «Если я, святый отецъ, паче чаянія, по неразумію, или забвенію, впалъ въ погрѣшность, то я охотно исправлю свое заблужденіе.» — «Да поможетъ тебѣ Господь Богъ это сдѣлать,»—отвѣчалъ епископъ. «Иди, и впередъ такъ не согрѣшай!» (<sup>1</sup>).

Теобальдъ относитъ это событие къ 13 Іюля, стало быть, ко времени, ближайшему къ сожженію книгъ. Оно показываетъ, независимо отъ сущности обвиненія, въ немъ заключающагося, какъ сильно было въ то время воздействе народнаго начала, котораго Гусъ былъ главнымъ руковоантелемъ. Сожжение же книгъ окончательно взволновало умы. Когда 18 Іюля обнародовано по встыть церквамъ Пражской епархіи запрещеніе, наложенное на Гуса и его приверженцевъ, произошло велякое смятение между Латан. скимъ духовенствомъ и стороною Гуса, которая тайную под держку имбла въ дицв короля. «Говорили, что сожжены не одни сочиненія Виклефа; бушевали особенно дворяне королевские на канониковъ и на все духовенство; за ними и вся народная масса. Объ стороны слагали другъ противъ друга ругательныя пѣсни,» которыхъ главное содержаніе, со стороны Гуситовъ, сходилось въ той мысли, что Сбинекъ сжегъ книги, не понимая ихъ сиысла. « Zajic biskup abeceda, spálil knihy, a ne wěda, co jest w nich napsáno.» Чернь бъгала по площадямъ в окружнымъ селеніямъ, увлекая за собой и дътей, которыя въ неистовствь распьвали: Zbyněk knihy spálil, Zbyněk je podpálil, učinil hanbu Čechům», и т. д. Явное возмущеніе во храмѣ помѣшало архіепископу повторить всенародно приговоръ о запрещенія Гуса, въ торжественномь собранія 40 священниковъ. Проповѣдникъ у св. Стефана въ Новомъ городѣ по той же причинъ едва не былъ убитъ осьмью вооруженными мужами, такъ что священинки замолкли отъ страха, и не было уже рячи объ отлучения. Въ свою очередь Гуситы, полходившіе къ соборной церкви св. Вита, терпъли неми-

<sup>(1)</sup> Theobald, Hussitenkrieg, S. 20.

зосеране побоп метлами отъ причетниковъ, которыхъ число было тогда велико (<sup>4</sup>). Король, хотя и разгиѣванъ былъ на архіенископа, по долженъ былъ запретить пѣсни нодъ смертною казнію, подтвердивъ, впрочемъ, чтобы отлученіе осталося безъ исполненія, п осудивъ архіепископа съ сообщииками на заплату того, чего стоили книги, подъ страхомъ лишенія доходовъ. Гусъ во все это время велъ себя съ большимъ достоянствояъ. Спокойно, безъ страсти, протестовалъ онъ противъ самовольнаго дайствія архіепископа. Въ Воскресенье, послѣ праздника св. Іакова, опъ говорилъ въ проповѣди, что Сбинекъ не очистилъ тѣмъ отъ грѣховъ сераца человѣческія, а истребилъ много истипъ, возбудилъ въ народѣ негодованіе, а королевство Чешское подвергъ безславію (<sup>8</sup>). «Въ цѣломъ городѣ,»—говоритъ современникъ,— «только и было рѣчи, что о проповѣдяхъ Яна Гуса» (<sup>4</sup>).

Когда утихло волнение, Гусъ, съ своями приверженцами, снова переносить жалобу къ напѣ Іоанпу ХХІІІ. Онъ жалуется: 1) на запрещение проповѣди, которое наложено было на часовны архіепископомъ на основанія буллы, хитростію вынаненной у предшественника его, Александра. « Слово Божіе, говорить онь, не можеть быть связано; въ Чехів иного часовень, основанныхъ и навсегда утвержденныхъ апостольскимъ престоломъ для благовъстія Евангелія народу на его языкћ.» 2) Онъ жалуегся лично на архіепископа, что онъ осытлился безъ суда и разбора подвергнуть сожжению сочинения Виклефа (\*). Король пишеть къ папѣ в кардиналамъ посланія, въ которыхъ жалуется на притесненія архіепископа и успокоиваеть Римскій престоль увъреніями, что въ Чехія ереси не бывало; требуетъ настоятельно, чтобы снова позволена была проповѣдь въ Пражскихъ соборныхъ церквахъ и часовняхъ; чтобы все государство очищено было отъ подозрѣція въ ереси, а клеветники присуждены къ паказанію. Королева Софія

<sup>(1)</sup> Stažj letopisowé češtj, str. 12, 13. 469. Palackého, -- Dějiny národu českeho III, č. 1, str. 99-100. -- Cochlæi, Hist. Hussit. p. 15.

<sup>(2)</sup> Actus pro defensione libri J. Vuicleff de Trinitate. Mon. Hus, I, 106.

<sup>(3)</sup> Starj létopisowé češlj, str. 13,

<sup>(4)</sup> Ordo procedendi in causa J. Has, per lpsummet signatus. I, 86.

<sup>2\*</sup> 

заступается также за любнмаго Гуса; она просыть первосвящевника дозволить навсегда проповёдь въ Виолеемской часовнѣ, какъ весьма полезную для душевнаго спасенія Чеховъ. Къ этой просьбѣ присоединяются и многіе паны и весь городовой магистратъ (<sup>4</sup>). Архіепископъ, съ своей стороны, отправляетъ къ пацѣ посольство, слагая вину на противниковъ.

Папа Іоаннъ XXIII поставленъ въ затруднительное положепіе: онъ бонтся оскорбить короля; но не можетъ произнести осужденія и на архіепископа. Наряженная имъ коммиссія изъ четырехъ кардиналовъ сзываетъ всѣхъ докторовъ Болопскаго университета и снова подвергаетъ книги Виклефа ихъ разсмотрѣнію. Доктора объявляютъ, что, по дружественнымъ отношеніямъ между Оксфордскимъ и Пражскимъ университетами, не слѣдовало предавать книги огню. Рѣшеніе это послано въ Чехію, и, разумѣется, не могло утишить волненія.

До сихъ поръ дѣло шло только о сочиненіяхъ Виклефа и запрещеніи проповѣди. Тенерь личные враги проповѣдника доносятъ Іоаниу XXIII объ ереси самаго Гуса и совѣтуютъ папѣ вызвать его въ Римъ, какъ оподозрѣниаго въ ереси. По поводу этихъ жалобъ папа поручаетъ кардиналу Колоннѣ изслѣдовать ученіе Гуса (25 Августа 1410 года) (\*). Между тѣмъ Сбинекъ налагаетъ запрещеніе на Виолеемскую часовню, и король, вѣроятно. въ слѣдствіе усилившагося волненія въ столицѣ, для приличія и избѣжанія соблазна, высылаетъ Гуса изъ Праги, осенью 1410 года (\*).

Изгнаніемъ Гуса оканчивается и первый періодъ его

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhmen, III, 255-256. — Dějiny nár. česk. III, 1, str. 102-103. Между прочимъ верховный бургграфъ Лачекъ изъ Краваржъ даетъ разумѣть папѣ. какъ вредно было бы, если бы въ силу буллы ни въ одной крѣности и ни въ одномъ военномъ станѣ не льзя было проповѣдывать.

<sup>(2)</sup> Ordo procedendi in causa J. Hus, per ipsummet signatus, I, 86, 6.

<sup>(3) 28</sup> Августа 1410 Гусъ говорилъ еще проповѣдь въ Прагѣ на Мате. V, 13. См. Lenfant, Hist. du Conc. de Const. 34—35. Прямое участіе короля въ этомъ первомъ удаленія Гуса, впрочемъ, не доказаво: Гусъ пяшетъ къ ректору, Христавну Прахатяцкому (въ 4-мъ письмѣ по счету): «ad voluntatem regis prædicationem dimittens». Но это письмо, по всей вѣроятвости, относится скорѣе къ 1413 году.

жизни, эпоха приготовительная, когда его религіозная мысль, воспятанияя въ одинокомъ сознания, созрѣла для великой борьбы съ Латинскою Церковію. Съ тъхъ поръ начинается собственно періодъ его положительной двятельности, выразившейся въ пѣломъ рядѣ лучшихъ его твореній, отъ 1410 до 1414 года. Съ удаленіень его Сбинскъ сталь действовать решительнее, и видя, что проповедь не прекращается, наложилъ запрещение на цълую Прагу, Противники Рима стали также смелее. Король открыто принялъ вхъ сторону. Онъ принудилъ священниковъ прололжать богослужение я проповедь, не смотря на запрещение архиепископа, и Гусъ въ словѣ, говоренномъ въ исходе 1410 года (Sermo Dominicæ secundæ), хвалитъ его за эту твердость. Между твиъ кардиналъ Колонна произносить осуждение на Гуса и вызываеть его въ Болонию къ папскому суду. Такой решительной меры не ожидалъ ня король, ни Софія, ни Пражскій университеть. Но теперь уже дало Гуса стало далонъ народнымъ и государственнымъ : не только король, но и паны и университетъ, 30 Сентября, отряжають посольство въ Римъ объявить о совершенной невозможности его лично явиться въ Римскую курію по причинь опасностей, угрожающихъ ему на пути. Глубоко оскорбленный самовластиенъ папы, король собственноручно пишеть къ нему большое послание, въ котороны снова и съ большею силою выражается его главная мысль-не допускать оскорбленія чести народной подозрініемъ въ ереси. «Я хочу, —писалъ Вячеславъ, —чтобы приговоръ былъ уничтоженъ, и молчание наложено на тяжущіяся стороны. Я хочу, чтобы распря о кингахъ утихла навсегда: чтобы Виелеенская часовня сохранила свои преимущества, и магистръ Янъ Гусъ, нашь любезный и върный проповлдника, мирно продолжалъ свою проповедь. Я хочу, чтобы личный вызовъ его быль отменень; кто не доволенъ выъ, пусть обвиняетъ его въ предѣлахъ нашего царства, предъ Пражскимъ университетомъ». Словесно онъ велћав объявить Іоаниу, чрезв своихъ уполномоченныхъ, Д. Наса и кардинала М. Рейнштейна, что одно только уважение къ пап'ь удерживаетъ его огъ праведной казни

клеветниковъ государства и нарушителей общественнаго спокойствія : кардинала Колонну, будущаго папу Мартина V, судью пристрастнаго, онъ лично приглашаеть въ Чехію, чтобь уб'бдиться въ отсутствіи ереси (').

Гусъ также, съ своей стороны, чрезъ доктора изъ Есеницы извиняется передъ папою и кардиналами въ невозможности явки. «Позванный лично къ суду Римской куріи, я хотълъ исполнить ел повелжние; но узпавши, что гибель готовится миж какъ въ моемъ государствъ, такъ и вит предтловъ его, отъ враговъ моихъ, Нѣмцевъ, я послушался совѣта моихъ покровителей, и не явялся; цотому что не хотёлъ искушать Бога, идя на явную смерть, безъ пользы для Церкви. Твердо надъясь на иилосердіе верховнаго намѣстника Іисуса Христа, и будучи силенъ сознаніемъ своей невипности, преклоняю колтна и прошу Ваши священства избавить меня отъ дячной явки. Я готовъ предъ цѣлымъ университетомъ, предъ всѣми предатами и всею моею паствою исповадать словомь и писаніемъ вѣру мою и отдать въ ней полный отчетъ при огнѣ виквизиціи.» (\*). Виъсто себя Гусъ немелленно отправилъ въ Римъ трехъ прокураторовъ, которые въ прололжения всего срока неявки, несколько разъ обращалясь къ кардиналу Колоннъ, съ адвокатами и прокураторами папскаго двора: Ардициномъ, Маркомъ Каникульскимъ, Августиномъ, Петромъ Анкоранскимъ и магистромъ Іоанномъ Scrihanis, вызываясь отвечать на все обвянения, возводимыя судьями на Гуса. Но какъ кардиналъ не обращаль никакого вниманія на законныя ихъ оправданія, то прокураторы снова аппеллировали къ папѣ, который, съ своей стороны, поручилъ разсмотрение дела аудитору Sacri Palatii, Joanny de Thomariis. При всемъ томъ, не смотря на новое распоряжение папы, Колонна, по истечении срока, объявилъ Гуса отлученнымъ отъ Церкви и обнародовалъ ого отлучение ( 3).

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhmen, III, 258-239.-Dějiny nár. česk. III, 1, str. 106.

<sup>(2)</sup> Hist. et Mon. Hus. I, 93.—Ordo procedendi, I, 87, 6.—Ad scripta Stephani Paletz, I, 256.—Прокураторы Гуса: Д. Янъ паъ Есеницы и еще два богослова.

<sup>(3)</sup> Ordo procedendi in causa Hus, I, 86, 6. Bu Феврали 1411 года. Раlackého Dějiny národu českého, III, č. 1., str. 110.

Около этого времени, когда Тусъ уже пораженъ былъ аваеемой, послы Чешскіе отъ короля Вичеслава, вельможъ в унверситета прибыли въ Римъ. Неожиданное ихъ появленіе изумило Римскую курію. Давно уже не слыхала она такихъ рѣчей; но она знала, что обстоятельства перемѣивлись. Дайствительно, въ Чехія явное гоненіе воздвигнуто было на Латинское духовенство озлобленнымъ пародомъ. Когда проклятіе Гуса обнародовано было въ Пражскихъ церквахъ 15 Марта 1411 года, священняки у св. Михаила и св. Бенедикта, въ старомъ городѣ Пражскомъ, оказали рвтительное сопротивление; другие (у св. Эгидия и Николая), по личному распоряжению короля, лишены своихъ бенефицій, или высланы вонъ изъ столицы ( '). 6 Мая 1411 года Вячеславъ неожиданно явился въ соборную церковь. и велблъ настоятелямъ выдать вст сокровища оной для перевоза въ королевской замокъ, Карлштейнъ; а 5-го Іюня въ застдани верховного земского суда издалъ законъ въ присутствіи пановъ, чтобы никто не смѣлъ вызывать никого къ суду духовному въ делахъ светскихъ, подъ опасеніемъ потери бенефицій или церковных доходовъ (\*).

Папа Іоаннъ XXIII уступилъ еще разъ необходимости; онъ воротился къ своей хитрой политикѣ, имѣя болѣе нежели когда либо нужду въ помощи короля Чешскаго. Великій споръ о наслѣдствѣ королевскаго престола въ Германіи приходилъ къ копцу. Когда съ смертію Рупрехта въ 1410 году, три лица обълвили свои притязанія на упраздненный престолъ, и всѣ трое Люксембургскаго дома: старый Нѣмецкій король, Вячеславъ, Іодокъ Моравскій и Сигизмундъ Угорскій, —послѣдовавшая 17 Января 1411 года кончина Іодока открыла путь ко взаимному примиренію братьевъ. Они раздѣлили между собою владѣнія умершаго родственника, и Вячеславъ отрекся отъ императорскаго престола въ пользу младшаго брата. За эту услугу онъ получилъ великія права на признательность

(2) Ibid. pag. 265-266.

<sup>(1)</sup> Palacky, Geschichte von Böhmen. III, 264—265, Anm. 353 н 355 — Посяв 24-го Апрвал 1411 года.— Palackého Dějiny nårodu českého, III, č. 1, str. 111.

Сигизмунда, и Іоаннъ XXIII теперь могъ надвяться, что послѣдній, до сихъ поръ упорно державшійся Григорія XII, въ угодность королю Чешскому, признаеть его законнымъ первосвященникомъ, и утвердитъ окончательно единовласти его въ христіанскомъ Западѣ. Въ слѣдствіе этого онъ нарядилъ другую коммиссію изъ четырехъ кардиналовъ: Аквилейскаго, Людовика Бранкаса, Венеціянскаго и Флорентинскаго, Франциска Забареллы. По смерти кардинала Аквилейскаго, по взаимному согласію всёхъ коммиссаровъ. Флорентивскій приняль на себя ръшеніе дѣла и старался поправить ошибку Колонны; онъ допустилъ прокураторовъ Гуса къ законнымъ допросамъ, выслушалъ спова свидителей и оправдалъ обвинениаго. Слъдствіе впесено было въ журналъ и, по приказанію папы, предложено на разсмотрение кардинала Бранкаса, который съ намърсніемъ и, въроятно, по тайному повельнію курія, протягивалъ дёло полтора года, не принимая никакихъ решительныхъ меръ. Отдельныя статьи подвергнуты новому сужденію; а между тімъ приговоръ Оттона Колонны о личной явкѣ и отлучении Гуса оставался все еще въ силь ( 1). Впрочемъ, въ этой проволочкъ коммиссии участвовала не одна только хитрая политика Рима, а также и подкупы личныхъ враговъ и противниковъ Гуса: священника Зденка (Злеслава) и доктора Купца (\*).

Въ этихъ трудныхъ обстоятельствахъ Чешскій король достойно подлержалъ свою ролю посредника. Сбинекъ, поставленный въ критическое положеніе, тѣснимый съ одной стороны королемъ, а съ другой, видя снова наступиватую нерѣшительность папы, принужленъ положить оружіе передъ Вячеславомъ. По повелѣнію короля, наряженъ былъ судъ примирительный изъ 12 членовъ: самаго короли, архіенископа Сбинка, Вячеслава, Антіохійскаго патріарха, Конрада, епископа Голомуцкаго, Рудольфа Саксонскаго курфирста, Стибора, Седмиградскаго князя, въ то время исправлявшаго должность посланника Сигнзмундова

<sup>(1)</sup> Ordo procedendi, I, 87.

<sup>(2)</sup> Palack y, Gesch. v. Böhm. III, 264. - Dějioy nár. česk. III, č. 1, str. 110

при дворѣ Вячеслава, верховнаго бургграфа Лацка изъ Краваржъ, Сулька, пробста изъ Хотѣшова, Вячеслава изъ Донина, Богуслава изъ Манетина, Петра Змерзлика изъ Своящина и Николая изъ Окора на Вожиць, королевскихъ совътниковъ. Здъсь, съ общаго согласія, въ полномъ собранія 12 членовъ, 6 Іюля 1411 года, составлено было послание отъ лица Пражскаго архиепископа къ дапъ Јоанну, и, по прочтении его, приложены печатя присутствующихъ, по желанию Сбинка. Самый актъ примирительный сохранился на Чешскомъ языкъ ( ' ). Въ письмъ архіепископъ доносилъ папѣ, что въ Чехін ереси нѣтъ : ходатайствоваль о снятів папской анавемы со всёхь отлучевныхь. объ избавлении Гуса отъ явки и полномъ обезпечения правъ университета ; наконець, извѣщаль о полюбовномъ прекращения споровъ, происходившихъ по этому случаю между Гусомъ в духовнымъ начальствомъ. Нътъ сомнънія, что Сбинекъ не иначе, какъ съ принуждениемъ и по крайней необходимости взялся написать такое донесение къ рапф. Гусъ ссылается на него послѣ, какъ на важный документъ въ свою пользу; но Вальпургеръ утверждаетъ, что письмо не дошло до папы, перехваченное на дорогв лазутчикаин (<sup>э</sup>). Терпѣніе архіепископа истощилось. Брошенный судьбою, какъ игралище между королемъ, покровителемъ ереси, и папой, который изъ глубокаго себялюбія разыгрывалъ роль посторонняго свидътеля, Сбинекъ удалился изъ Праги. 5-го Сентября 1411 года онъ писалъ къ Вячеславу изъ Лютонышля, излагая справедливыя причины неудовольствія, и оправдывая неожиданное и самовольное удаленіе. «Пять недѣль, »-говорилъ онъ, -- «пять недѣль нахоавася я банзъ дворца королевскаго, и тщетно употреблялъ всь усилія, чтобы получить хотя одинъ доступъ къ королю, который такъ щедро даетъ его противникамъ.»

 <sup>(1)</sup> Pelzel, Urkundenbuch, 221, II, S. 121.—Ordo procedendi, I, 87, 6.
 (2) Lenfant, Hist. du Conc. de Const. p. 33. Пајацкій говорить, что Сбивекь улержаль письмо у себя, ожидая, что будеть; но видя, что по-корность его имчего не перемѣимда въ отношеніяхъ къ нему корода, тѣмъ самымъ счелъ себя избавленнымъ отъ исполненія договора, и инсьмо осталось вепославнымъ. Dějiny národu českého, III, č. 1, str. 118—116.

Онъ обвинялъ самаго короля въ несоблюдении договора; указывалъ снова на священниковъ, проповѣдывающихъ, въ его смыслѣ, очевидныя ереси, между тѣмъ какъ ему, Ауховному пастырю, верховною королевскою властію сьязаны руки. «Къ тому же совъсть претитъ мнъ,» продолжаеть архіепископь, «писать къ папь, что ть духовиые. которые нарушили его запрещение, ни въ чемъ не виновны. Я рѣшился, въ безпомощномъ моемъ состояния, отправиться ко двору Сигизмунда и просить посредничества короля Угорскаго между мною и королемъ Чешскимъ.» Въ заключение онъ проситъ милостей короля къ духовнымъ, какія пѣкогда оказывалъ имъ отецъ его. Карлъ. дабы они тъмъ усерднъе служили и молились за него Богу. Сбинекъ не достигъ своей цъли; на дорогъ въ Угрію онъ сдѣлался боленъ, и умеръ въ Бретиславѣ (Пресбургѣ), 28-го Сентября 1411 года, въ день памяти св. Вячеслава, покровителя Чешской земли. Онъ былъ правъ, какъ представитель Западной Церкви; но народное начало говорило выше его, и король былъ мудрымъ, хотя и не всегда безпристрастнымъ руководителемъ юной въропсповъдной мысли ( 1 ).

(1) Есть преданіе, что Сбянекъ отравилъ себя ядомъ; и замъчательно, что оно сохранилось болъе у писателей Гусовой сторовы, нежели Католиковъ: Theobald, Hussitenkrieg, Црокопъ Лупачъ въ Stafj lelopisowé, str. 14; изъ католиковъ только Дубравскій, Голомуцкій епископъ, писатель поздивишій и весьма недостовърпый, говоритъ объ ядт: 1. XXIII, р. 617. У Сильвія (с. 35.) и Кохлея (І. І. р. 20) ин слова объ отравъ. Гуситскіе писатели, говоритъ Палацкій, смѣшали, кажется, смерть Сбинка съ смертію Іодока Моравскаго.

Digitized by Google

## ГЛАВА II.

## Въронсповъдныя событія Чехін въ 1412, 1413 и 1414 годахъ.— Жизвь Гуса отъ возвращенія въ Прагу до начала Констанцкаго Совора.

Немедленно по отбытія архіепископа, Гусъ и Іеронимъ Пражскій снова вступили въ столицу (1). Первымъ действіемъ Гуса было — изложить въ собраніи университета свое исповъдание въры. Это случилось 1-го Сентября 1411 года. Здѣсь онъ оправдывается во многихъ еретическихъ интніяхъ, ложно на него возводямыхъ, и свидттельствуетъ готовность свою повиноваться Апостольскому престолу. Около году провелъ онъ въ изгнанія, втроятно, на родинт, вдали отъ любимой Праги, которая стала его новымъ отечествомъ. Къ этому времени относится первый рядъ его писемъ, хотя не означенныхъ годамя; но по другимъ внутреннить признакамъ заключить можно, что они писаны именно въ 1411 году (\*). Они важны какъ первое свободное изліяніе сердца великаго мужа. Каждое изъ нихъ можно бы назвать образцемъ духовнаго краспоръчія. Въ нихъ ръзко выражаются личныя отношения Гуса къ народу, какъ проповъдника; къ духовенству, какъ учителя; къ университету, какъ богослова и представителя народнаго начала. Гусъ, по обстоятельствамъ удалившись изъ Праги, тѣмъ не менѣе оставался жизненнымъ средоточіемъ современныхъ событій. Во время споровъ съ Римскою курією за вызовъ его къ папскому суду, его, по всей вѣроятности, не было въ Прагѣ; но онъ находился съ нею въ

<sup>(1) «</sup>Audacter Hus Pragam ad nidum revolat.» Dubravius, I. XXIII, p. 618. (2) Изъ 13 писемъ его, писанныхъ «tempore anathematis et interdicti Pontificii» (Hist. et Mon. Hus, I, 93—101) принадлежатъ, кажется, къ 1411 году: 1-е, 2-е къ Завишъ, 3-е къ Виколаю Миличинскому, 11-е къ Пражанамъ, потому что они очевидно писаны подъ одними условіями, и въ имхъ отражаются событія того времени: говорится о запрещеніи проповъди въ церквахъ и часовняхъ, о сопротивленія папъ и архіепископу, о сожженія кингъ Вяклеена; 10-е и 12-е къ Пражанамъ суть просто проповъди въ формѣ имсемъ. Осгальныя относятся къ 1413 и 1414 годамъ.

постоянныхъ сношеніяхъ. Особенно важны его посланія къ Пражской общинь, читавшіяся при всенародныхъ собраніяхъ въ Вполеемской часовять; здъсь онъ уже явно выступаетъ въ сознания высокаго назначения своего, какъ общаго проповъдника всей Чешской земли. Исторический элементъ входитъ въ письма его, по скольку личность его участвуеть въ современной исторія, въ невидимой, но могущественной, связи ся съ нераздельною личностію целаго народа, управляемаго духовною силою одного человѣка. Такъ посланія Гуса, драгоціянныя какъ літопись сердца его, служать, кроиф того, прекраснымъ толкованіемъ на событія этого временн. Гусъ и въ отсутствін двигаеть народными тодпами, имфетъ сильное вліяніе на все духовенство и на Славянскую сторону университета; участвуетъ косвенно и въ дѣйствіяхъ короля (1). Есть даже преданіе, что онъ и во время изгнанія навзжаль въ Прагу и проповћањвалъ предъ лицемъ народа. Многія ртчи его къ духовенству относятся, кажется, къ этому времени, хотя ничего не льзя сказать о томъ достовърнаго (\*). Изъ перваго письма его видно, что удаление его изъ Праги произвело сильный соблазить въ народѣ. « Священники спрашивали другъ у друга въ недоумѣній : куда дѣвался Янъ Гусъ?» Онъ считаетъ долгомъ очистить себя отъ обвиненія враговъ, внушавшихъ народу, что удаление его есть слъдствие страха; не скрываетъ, однако, что жизнь его въ Прагѣ подвергалась опасностя, и что онъ уклонился, подобно Апостоламъ, отъ неблагодарнаго народа. Но есть другая, важнъйшая, причина, побудившая его удалиться. Онъ покинуль Прагу тайкомъ, незадолго до Рождества Христова (<sup>3</sup>), для того, чтобы присутствіе его не было камнемъ иреткновенія въ предстоящемъ праздиякъ, чтобы проповѣдь на языкѣ родномъ не прекращалась. Но Гусъ и тутъ не



<sup>(1) «</sup>Wenceslaus coepit agere ex informatione et praedicatione Hus.» P alacky, Gesch. v. Böhm. III, Anm. 353. Dějiny nár. česk. III, č. I, str. 111.

<sup>(2)</sup> Flathe, Die Vorläufer der Reformation, II, S. 333. Ha пр. Sermo dominicæ secundæ. См. выше.

<sup>(3) «</sup>Carissimi, dies natalitiorum filii Dei appropinquat.» Ep. 11, Mon. J, 198, 6.

оставляеть паствы безъ утѣтенія духовной бесѣды, и на день Рождества привѣтствуеть ее въ видѣ посланія съ всемірною радостію, посѣтившею въ этомъ событія весь родъ христіанскій ('). Спокойное величіе духа, восторженное пареніе къ Богу, глубокое попятіе о тайнѣ воплощенія Богочеловѣка, вотъ отличвтельные признаки этого посланія, во многомъ напоминающаго проповѣдь нашихъ пастырей Церкви. Во все время отсутствія его, желаніе соединиться съ возлюбленной паствой ростетъ постепенно, и доходитъ до послѣдней степени напряженнаго чувства (°). Наконецъ, присутствіе его сдѣлалось необходимымъ въ столицѣ: онъ явился къ народу какъ сильный воитсль, въ то время, когда грозная туча папскихъ разрѣшеній отъ грѣховъ висѣла надъ Прагой.

Къ концу 1411 и къ началу 1412 года относятся первыя спорныя сочинения Гуса. Вообще неутомимая письменная дѣятельность отличаетъ послѣдніе годы его жизни. Въ Сентябръ 1411 онъ защищаетъ Виклефа отъ напаленій Англичанина, Стокеса, лиценціата Кембриджскаго университета. Въ концъ 1411 года онъ вступаетъ въ борьбу съ какимъ-то безвестнымъ противникомъ, и въ большомъ сочинении утверждаеть за свътскою властію право судить и наказывать пороки и явныя нарушения закона во всемъ ауховенствѣ. Въ городѣ Пьлзнѣ, который во все прододжение Гуситскихъ войнъ явился неизмѣннымъ поборникомъ Латинской Церкви, священники, къ великому соблазну народа, позволяли себъ нелъпыя выходко о власти духовной. Въ особомъ сочинении «contra praedicatorem Plznensem» (въ началь 1412 года ), Гусъ вствии силами возстаетъ на одного проповъдника, который вздумалъ доказывать съ канедры, что худшій члень духовенства угоднье Богу достойньйшаго ирянина, и что каждый священникъ имтетъ высокое превыущество за всякой обѣдней творить Тѣло Христово.

(1) Ep. 12, Mon. Hus, I, 99.

<sup>(2) -</sup>Me urget conscientia, ne sim absens in scandalum. Ex alia parte timor occurrit, ne mea praesentia per interdictum.... sit occasio subtractionis alimenti, sciliret. communionis sacramenti venerabilis, et aliorum pertinentium ad salutem.» Mon. Hus, I, 94.

Гусъ, опровергая такое ложное понимание благодати свяшенства, общее въ то время въ Западной Церкви (1), въ особомъ сочинения («De arguendo clero pro concione») утверждаеть за всякамъ міряниномъ несомнѣнное право обличать грѣхи духовенства. Вся первая половина 1412 года посвящена была въ Прагъ замъчательнымъ прениямъ о 45 статьяхъ Виклефа, происходившимъ въ Коллегіи Карла, въ присутствія Гуса и подъ непосредственнымъ его руководствомъ. Вопросъ объ учении Виклефа, по видимому, окончательно ръшенный въ 1408 году осуждениемъ, а въ 1410 сожжениемъ книгъ его, поднимается тецерь съ новою силою. Гусъ открыто объявляетъ себя защитникомъ многихъ положений Английскаго преобразователя, которыя всв направлены противъ Латинской iepapxis («Defensio quorundam articulorum J. Vuicleff in lectorio theologorum collegii Caroli.-de decimis»). Весь этотъ кругъ сочиненій его заключается знаменитымъ разсуждениемъ объ отняти церковныхъ имуществъ у духовенства, когорымъ нанесенъ былъ ръшительный ударъ Латинской Церкви.

Важное предпріятіе готовилось тогда во всей Западной Европѣ. Глухая вражда между папою и Ладиславомъ, королемъ обѣихъ Сицилій, готова была разразиться войною. Лалиславъ издавна навлекъ на себя ненависть папы, оставаясь втрнымъ Григорію XII; съ своей стороны Іоациъ XXIII не могъ простить королю смерти двухъ братьевъ. казненныхъ за морскіе разбои, и вѣчныхъ его притязаній на Римъ и на папскую область. 9 Сентября 1411 года явилась знаменитая Крестовая Булла : папа приказывалъ всѣмъ патріархамъ, архіепископамъ, епископамъ и прочимъ духовнымъ начальникамъ, подъ опасеніемъ анаеемы, каждому въ своей церкви, по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, при многочисленномъ стечения народа, провозглашать короля Ладислава п всёхъ его приверженцевъ отлученными отъ Церкви, какъ изманниковъ, еретиковъ и нокровителей ереси, съ соблюдениемъ обыкновенныхъ об-



<sup>(1)</sup> Въ толковании на чинъ Литурги Биля, софиста XIV столътия, навтольной книгъ Латинскихъ богослововъ, оно выражается ясно.

рядовъ: колокольпаго звона, гашенія свѣчей и поверженія на землю. Если бы кто-лябо изъ нихъ на смертномъ одръ получиль разрившение не оть самаго папы, вля пресмника его, а отъ другаго лица, то онъ все же лишается христіанскаго погребенія. Поэтому кто осмѣлится, вопреки воль папской, похоронить Ладислава, или кого либо взъ отлученныхъ, тотъ и самъ подвергается анаеемѣ и не прежде получаеть разрѣшеніе, какъ собственноручно вырывши похороненные трупы; но и тогда это мисто, какъ оскверненное, навсегда лишается права христіанскаго кладбища. Всв потомки короля Ладислава до четвертаго колвна водвергаются одинаковой участи. Папа вызываеть истинно върующихъ, всъхъ, каного бы возраста и званія ни быля : императора, королей и владыкъ Христіанства, начальниковъ церквей и монастырей, упиверситеты и частныя лица, принять участие въ Крестовоиъ походъ для истребленія всѣхъ отлученныхъ, во славу матери-Церкви. Подъ святымъ знаменемъ креста объщается полное отпущение встхъ гртховъ, милосердіемъ Всемогущаго Бога и властію верховныхъ Апостоловъ, всъмъ христіанамъ, которые съ чистымъ покаяніемъ или лично примуть участіе въ священной брани, или выставятъ бойцевъ за себя, или даже по возножности будуть содействовать деньгами великому предпріятію (1). Крестовый походъ проповѣдуется во всѣхъ Латинскихъ государствахъ, признающихъ духовную власть тіснимаго первосвященника : во Франціи, Англів, Италів, Германія, Угрія, Польшѣ, Чехія, Данія, Швеція, Норвегія и Кипрѣ.

Вь Мат мтсяцт 1412 года явились въ Прагу двое монаховъ, продавцевъ отпущеній грѣховъ, а папскую буллу принесъ Пассавскій деканъ, легать Апостольскаго престола, Вячеславъ Тимъ, съ архіспископскимъ палліемъ для преечинка Сбинка, Альбика. По встячъ городамъ и областямъ начался соблазнительный торгъ. Продавцы отпущеній гръховъ выходяли на площади и барабаннымъ боемъ сзываля желающихъ приносять подаянія. Въ Прагѣ сдѣланы были

<sup>(1)</sup> Bulla Cruciata. Hist. et Mon. Hus, I, 171-172.

три крѣпко окованные ящика или кружки для сбора денегъ, и выставлены были: 1) въ крипости, въ церкви св. Вячеслава, за олтаренъ св. Вита, куда больше всего ходило народу; 2) на Вышеградъ, и 3) у Тынской Божіей Матери ( 1). Священники перекупали у коммиссаровъ завидное право продавать отпущенія грѣховъ отъ своего имени и въ свою пользу (\*). Пассавскій деканъ уступалъ ихъ архидіаконамъ, деканамъ и настоятелямъ церквей, «точно такъ,» говорить Гусъ, «какъ домовлад лецъ уступаеть домы и лавки трактиримкамъ и целовальникамъ»; и уступалъ ихъ недостойнымъ членамъ духовенства, которые сотворвли иного соблазновъ, «делая съ особеннымъ искусствомъ расцёнку грёхамъ ясповёдниковъ» (\*). Король Вячеславъ, личный врагъ Ладислава Неапольскаго, далъ письменное полномочіе продавцамъ отпущеній грѣховъ лѣйствовать по своему произволу (\*). Даже Пражскій университетъ измѣнилъ своему прямодушію. Вся Славянская сторона докторовъ и магистровъ сгоряча приняла папскую буллу съ негодованіемъ. Легаты, какъ первые коммиссары, поличному распоряженію папы, роздали ея экземпляры профессорамъ, которые были витсть съ твит и проповъдниками, для ихъ обнародованія. Гусъ слышалъ отъ самаго Стефана Палеча, своего друга, въ то время декана философскаго отдѣленія, что въ ней заключаются грубыя н осязательныя заблужденія ( \* ), Другой пропов'єдникъ, магистръ Брикцій, объявилъ, въ собраніи университета, что

(4) «Terruerant eos (докторовъ) D. regis literæ, quas legati in subsidium habuerunt.» De Ecclesia. Hist. et Mon. Hus, 1, 227, 6.

(5) Ad scripta Stephani Paletz. Mon. Hus, I, 264, 6. - De Ecclesia, Mon. Hus, 1, 227, 6.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Statj letopisowé, str. 15.

<sup>(2) «</sup>Numquid sacerdotes a commissariis non emunt potestatem, qui sub certa pensa ex pacto indulgentias secundum parochias et provincias conveniunt?»—Adversus indulgentias papales. Hist. et Mon. Hus, I, 186.

<sup>(3) «</sup>M, Wenceslaus conveniebat sub certis pecuniis archidiaconatus, decanatus et ecclesias, sicut solet convenire paterfamilias domos vel tabernas tabernariis vel pincernis; et conveñiebat sacerdotibus ignaris, discolis, concubinariis et lusoribus, qui multa commiserunt scandala et populum taxarunt mirabiliter in confessionibus.»—Изъ рукописиаго сочинения Гуса, у Палацкаго: Dějiny národu českého, 111, č. I, str. 120.

рве накертвуетъ жизнию, чъчъ осквернитъ уста чою проповедию. Но когда первый пыль охладель, ь Палечъ и Станиславъ изъ Знонма разочли всю гь своего положенія и рішились измінить истині. очіе доктора, хотя втайнѣ ропталя на злоупоня буллы, и побуждали священныковъ мужествентяводъйствовать нарушейно церковнаго права, въ . ОТЪ ВЛАСТИ ПОЛМАГО НАЧАЛЬСТВА. НО ОТКОШТО НЕ претиворъчить: ни въ школахъ, ни съ каеедры, ни-• ранился оспаривать Крестовой булым. Тогда Гусъ. чогами магистрами, баккадаврами и студентами униччета, настоятельно требовалъ у докторовъ рѣшенія песа: обязываеть ли Крестовая булла всякаго студента. вы опасениемъ смертнаго граха, къ вспоможению Рамно первосващеннику, и должно ли ее проповѣдывать чиена съ догнатани вары ( 1 )? Доктора издали нерашиный приговоръ ; Стефанъ Палечъ сообщилъ свое инъ-. письменно, что никто не имбетъ права противорбчить, . ченъ бы то ни было, Апостольской булли, ни даже двергать ее суждению и произвольнымъ толкованиямъ ( ? ). лато, при общенъ молчания даже самыхъ благонамънныхълнцъ, одинъ Гусъ безстрашно возвысилъ обличильный голось противь продажи отпущения греховь, открыо проповъдуя въ школахъ объ его незаконности (\*). Римків легаты стали опасаться за успѣхъ своего предпріятів въ Чехахъ. Напрасно архіепископъ Альбикъ старался положить конець слишковъ явнымъ соблазнамъ. «Призванный къ суду архіепископа, Гусъ, въ присутствів его, спрошенъ быль легатами папскими, хочеть ли онъ повиноваться вовельніямъ Апостольскимъ? Онъ отвѣчалъ, что желаетъ всвить сердцемъ исполнять предписанія Апостоловъ. Легаты, ситинвая правила Апостольскія съ повелтніями Рам-

3

<sup>(1)</sup> Adv. scr. 8 Doclorum, cap. 1 et 2. Mon. Hus, I, 294. — Adv. indulg. papales, I, 178, 6.—De Ecclesia, I, 227, 6.

<sup>(2)</sup> Adv. Indulgentias papales. Mon. Hus, I, 175.

<sup>(3) «</sup>Ego non subtetfugi cum dictis meis, cum publice in scholis ea dizi. Nec volui simplices deciptre, sed a deceptione me et simplicem populum praemunire=. Adv. ser. 8 Doct. I, 294.

скаго первосвященияка, думали, что Гусъ жочетъ-проповъдывать народу о принятия креста противъ Ладислава. короля Апулія, противъ всёхъ его подданныхъ и папы Григорія XII. Они обратились къ архіепископу съ такими словами: «Вотъ, владыко-архіепископъ, онъ хочетъ повяноваться повельніямъ нашего господина!»-«Нътъ, -отвъчалъ Гусъ, -- вникните въ настоящее значение словъ моихъ. Я говорю, что сердечно желаю исполнять предписания Апостоловъ и во всемъ повиноваться имъ; но я разумѣю подъ этимъ словомъ ученіе Апостоловъ Христовыхъ; и по скольку повелёнія папы согласны съ этимъ ученіемъ, согласны съ закономъ Іисуса Христа, по стольку и я совершенно готовъ повыноваться паців. Но если будуть меня принуждать поступить противъ совћети, я повиноваться не стану, хотя бы угрожали огненной смертію.» Гусъ сдвлалъ церковному начальству бдиу небольшую уступку; не возставая открыто на продавцевъ отпущения гръховъ, онъ назначияъ ученое преніе о томъ, «согласно ли съ славою Божісю, съ благонъ народа и съ пользою государства принятіе креста противъ короля Ладислава ( 1)?» Въ воскресенье, 6 Іюня, говоритъ Теобальдъ, онъ, въ Вполеемской часовић, подробно опровергалъ индульгенців, в пламенно настроилъ умы народа къ предстоящему состязанію. На другой день онъ велѣлъ прибить свое положение ко всёмъ дверямъ церковнымъ и монастырскимъ, къ колокольнямъ, къ церкви св. Петра въ Вышеградѣ, и въ городѣ у св. Влчеслава, на мостахъ в вездь, куда наиболье сходилось народу, вызывая всьхъ докторовъ, лиценціатовъ, магистровь, баккалавровъ, студентовъ, священниковъ и монаховъ, и всякаго, кто бы захотель ему возражать, сойтись на богословское прение въ Коллегію Карла, на великую стянь, въ lectorium ordinarium disputationum, подъ предсядательствомъ ректора, Марка Граз децкаго (\*). Рѣчь, произнесенная имъ по этому случаю, вошла въ составъ его сочиненій подъ названіемъ: «Disputatio adversus indulgentias papales». Не предаваясь справедливому

31



<sup>(1)</sup> Adv. scripta 8 Doctorum, Mon. Has, I, 293.

<sup>(2)</sup> Theobald, Hussitenkrieg, 1, 28.-Starj letopiso#é, Mr. 13.

негодованию, принужденный систематичеся доказывань безчинство продажи, Гусъ осязательными доводами, занвствованными изъ Св. Писанія в Св. Отцевъ, опровергаеть Крестовую буллу по частямъ, только изръдка примъшьвая къ доводамъ Славянскую вронію, которою при случат владветь настерски. Это достопамятное состязание составляетъ эпоху въ лѣтописяхъ города Прагя : оно заранве водновало умы, возбуждало сочувствів народа. Одна во можность такого явления въ 1412 году въ Чехів показывала, какой огромный шагъ ступило народное созвание въ области Въры. Гермація не ранье, какъ черезъ 105 лат. съ любопытствоиъ внямала начаткамъ такого же прени Лютера ; можно сказать съ достовърностію, что голося: внервыя раздавшійся на почвѣ Славянской, началъ первен авло очищения въ вероисповедныхъ понятияхъ Иемецкой Европы, дотоль косньющей въ невъжествь и фанатизив. Не даронъ Лютеръ, незадолго до вступления въ права Евангельскаго ратника, познакомился въ Эрфурть съ сочяненіями Гуса; не даромъ подробности завѣтнаго дня сохранились въ преданіяхъ Нѣмецкихъ, собравныхъ Теобальдонъ въ полуславянскомъ народонаселении Нюремберга. который, вфроятно, и въ 1412 году выслалъ иногихъ любопытныхъ на прение въ Праги (').

ء ب

35

Не смотря на то, что богословскій факультеть чрезѣ явухъ выборныхъ вызывалъ архіепископа, какъ канцлера университета, не допускать пренія, оно состоялося въ назначенный день. Въ воскресенье, послѣ Витова дня, т. е. послѣ 15 Іюня, граждане и студенты толпами стекались въ Коллегію Карлову. Маркъ изъ Краловеградца, ректоръ университета, боясь возмущенія, старался удалить ихъ, гово́ря по чешски: «Разойдитесь, друзья мои; что здѣсь происходитъ, до васъ ие касается; немногіе изъ васъ понимаютъ в въ чемъ дѣло, и что будуть говорыть». Народъ защумѣлъ, но Гусъ однимъ знакомъ руки наножилъ на него

(1) Педробности; сообщаемыя Теобальдовъ, совершенно не зависимы отъ такихъ же подребностей, разсказанныхъ очеви соежь въ' «Starij letòpisowé.» Опъ посять характеръ совершенно замостоятельный.

~ . . .

3\*

молчаніе, объясняя собранію, что онъ для того заблаговременно возвёстилъ преніе, чтобы всё знали, на что отвечать. На речь его последовали возражения доктора Волка, который зашищалъ папу изъ каноническаго права, доктора Кбеля, оспоривавшаго его на основании императорскаго гражданскаго права, и другихъ учителей, которые, свая по стартёшинству на своихъ мѣстахъ, отвѣчали ему, **ка**ждый особенно (<sup>1</sup>). Многіе другіе магистры безъ возражеий соглашались на митнія Гуса. Акть заключился замічательною ричью доктора Льва (Leo). «Весь Пражский универсятеть дивится»-говориль онъ,-«какъты, молодой человъкъ, берешь на себя такую отвътственность. Или считаещь себя всёхъ ученѣе, магистръ? Воистиния, заѣсь есть многіе, ирторые превзойдуть тебя въ учености; но ты, конечно, пытливѣе всѣхъ. Положись на рѣшеніе докторовъ, мася стровъ и всей академии; кромъ клеветы, кромъ желания произвести возмущение и кровопролитие, ни одинъ изъ нихъ ничего не откростъ въ твоихъ замыслахъ. Хочешь ли препапъ? поди въ Римъ, и выскажи ему всю кословить правду въ лицо. Несправедливо поносить человѣка, который защищаться не можеть. Да в кром'ь того ты священникъ; отъ кого получилъ ты ларъ священства, какъ не отъ епископа, а епископъ отъ папы; стало быть, и ты отъ папы. воторый и есть твой духовный отецъ. Однъ только нечистыя птяцы марають собственныя гитзда, и проклять быль Хамъ обнажившій стыдъ отца своего». Такъ поборники Католыцизма пасильственно отвлекали Гуса отъ широкаго пути преданія Апостольскаго, стараясь подавить начатки его въ тесныхъ оковахъ Латинскаго авторитета. Не смотря на то, въ этой ричи доктора Льва одвих Ижиецкій писатель отыскиваеть черту правдивости Чешской, которая, отдавая справедлявость цобужденіямъ Гуса, не скрываеть и слабой стороны его прововеди. Въ словахъ его будто бы заключалась главная причи-

•.

<sup>(1)</sup> Всћ подроблости заниствованы изъ разсказа очевидца въ «Stařj letoрівоже́» str. 45, и дополнены характеристическими чертами изъ повъствовавія Теобальда. Цалацкій замячаеть, что доктора Волка (Blasius Lupus), упомпнаемаго въ обоихъ источникахъ въ числъ возражатейсй, тогда уже не было въ живыхъ. Dějiny národu česbého; 111, č. I, str. 121.

на отпаденія отъ Гуса большой половнны Чешскаго народа. Не говоря уже о томъ, что это инвніе Гольцгаузена протавоволожно точному смыслу возражения доктора, замачательво, что это последнее еще два раза повторилось въ устахъ противниковъ Гуса, и обл раза въ знаменательныя эпохи Гусовой жизни, а именно: въ устахъ крестьянина Краковецкаго замка, и кардинала Камбрейскаго на Констанцкомъ Соборъ. Оно было заученнымъ выражениемъ католиковъ, которынъ они часто отатлывались и отъ Лютера. Народъ отвъчалъ за Гуса отчаянными воплями и готовностию побыть камнями неосторожнаго возражателя. Гусъ успоковиъ волиевіе. Послѣ бурнаго прѣнія, Іеронныъ Пражскій восходить на каеедру, и въ продолжительной и изящной ричи оправдываеть во всяхъ отношенияхъ своего друга. Одушевленный рѣчыю, онъ всталъ съ своего исста, говоря: «Кто односо съ нами митнія, тоть пускай идеть за нами; я и магистръ Ісаннъ собираемся въ Думу, и тамъ, въ полномъ Совътв, объявимъ ничтожность папскихъ видульгенцій.» За нимъ встало множество народу, готовясь следовать ему въ Думу: движение это остановилъ превосходною рачью ректоръ университета. «Слышишь ли, Марко?»-закричаль ему Іеронимъ по чешски:---«ты за меня своего горла не дашь; я самъ за себя положу свою голову.» И въ следъ за темъ тотчасъ заговорилъ по латини: «Не Святый ли Павелъ сказалъ: Венъ, ему же въровахъ в извъстихся, яко силенъ есть предание ное сохранити въ день онъ» (2 Тим. I, 12). Собрание разошлось съ торжествомъ, раздблясь на двв толпы: студенты шля более за Іеронимомъ Пражскимъ, «погому что имъ полюбилась рѣчь его, сказанная на диспуть»; вся пародная насса повалила за Гусомъ и проводила его до Виелеемской часовин, уговаривая его пребывать твердымъ.

Не смотря на диспутъ, продажа не прекращалась. Въ отвѣтъ на это безстыдство Гусъ уже прямо возсталъ на Крестовую буллу, и уже не въ Коллегіи Карла, а на скамъѣ проповѣдника, и не на Латинскомъ, а на Чешскомъ языкѣ обличалъ ея цезакоппость (<sup>4</sup>). Не далѣе какъ па другой

(1) Contra Bullam Papae Joannis XXIII replica M. J. Hus: «Jam publice

день послѣ прѣнія народъ, расходясь по всѣмъ храмамъ, сталь опровергать проповедниковь отпуска. Въ следующую за тыть субботу Маркъ Градецкій, старияный другь Гуса, призываеть его и Іеронима въ Коллегів) Карлову. Забсь, въ присластвии многихъ магистровъ, онъ умоляетъ вхъ употребить вліяніе свое къ успокоенію народа. Всѣ старые доктора присосдиняють голось свой къ голосу ректора. «Изъ уваженія къ нашимъ сблинамъ, »-говорятъ опи, ---«изъ уваженія къ собственной юности, мы просимъ васъ, именемъ Бога и Святыхъ Его, отстать отъ предпріятія вашего, чтобы не подать повода къ кровопролитію, котораго вы будете первыми жертвами». Особенно магистръ Луна со слезани умоляль ихъ оставить свои замыслы. «Вамъ легко соворить, почтенные магистры в отцы»,---возразиль lepoвымъ, который начиналъ уже силою разгонять проповъдниковъ отпуска;---«но посуляте вы сами, какъ трудно умалчивать истину. Однако, повинуясь вашимъ усильнымъ просьбанъ, постараюсь исполнить ваше желание.»---«Я и санъ, возлюбленные отды, »-прибавилъ кроткій, охранительный Гусъ, --- «я и самъ боюсь возмущения; но я воздвигъ руку свою за истину и молчать не могу; сколько возможно, унтрю себя и успокою народъ.»-«Не забуль,»---отвтялаъ ему ректоръ, --- «какъ усердно мы стояли за тебя противъ Намцевъ. Но никто взъ насъ не возбуднаъ противъ себя такого негодования гражданъ, какъ ты ; они громко жалуются, что съ изгнаніемъ Німцевъ, котораго ты виною, они лишились средствъ существованія въ Прагѣ. Да н самые Нѣмцы не столько враждуютъ намъ, сколько ненавидять тебя; они поклялись встами средствами, какія только будутъ въ ихъ власти, искать твоей гибели. Ты подпалъ еще глубокому гнѣву короля Сигизмунда; и такъ, для набъжанія большаго зла, спасенія собственной жизни, отступи

Digitized by Google

praedicavi et praedico contra literas Papae.» Mon. Hus., I, 189, 6. Она скоро послѣдовала за диспутомъ, ибо въ ней тоже указавіе времени: 1412 послѣ Св. Вита. Что ова переведена съ Чешскаго, видно изъ Чешскихъ словъ, въ ней встрѣчающихся: «а kde rukoymie (ubi probatio)?» Весь послѣдующій разсказъ изъ Теобальда.

на сей разъ отъ своихъ предпріятій.»—Къ общей радости ихъ. Гусъ объщалъ имъ исполнять желаніе ихъ (1).

Первый поводъ къ открытой враждѣ былъ поданъ противниками. На другой день, въ воскрессные. Япославъ. священныхъ у Св. Вита, въ крипости, сталъ возражать Гусу во время его процовѣди, и, вѣроятно, въ присутствія королевы Софін, которая ежедневно посъщала всенародныя бестлы его въ Виолеенской часовнѣ ( \* ). Тутъ одинъ наъ слушателей, Станиславъ Пашекъ, Полякъ родонъ, а званіенъ савожныкь, противосталь въ лицо возражателю, обвиняя его во лжи и заставляя отречься отъ сказаннаго. Начальникъ кръпости, мужъ знатный, велълъ взять Станислава ноль стражу и передаль его Думь стараго города Пражскаго. Въ церкви Тынской Божіей Матери священники защищали панскія буллы. Тогда выступиль нікто Мартинъ Kšidešek. съ такими словами: «Ясно, что папа, который воздвигаетъ крестъ противъ крови христіанской, есть не вное что, какъ Антихристъ,» Его также обложили шбилин. Третій молодой человъкъ, Янъ Všetecki (Hudecius). родомъ изъ Сланаго, сильно оспаривалъ монаха, проповъдывавшаго въ монастырѣ Свят. Іакова. Онъ также заключенъ былъ въ темняцу Староградской Думы. Попыгки эти были новостію, дотол'я неслыханною. Молодые воспитанники Гуса, соблазненные примеромъ Іеронима. который давно уже дайствоваль противь продавцевь отпусковъ насиліемъ и влою насибшкою, обгоняли кроткаго учителя, выходили за предълы позволеннаго въ необдуманной ревности. Совѣтъ Думы осудилъ ихъ на смерть, какъ нарушителей общественнаго спокойствія, и вельно было бирючанъ прокричать, чтобы всв, богатые и билиме, собирались на слидующій день на площади, дабы присутствовать при казии трехъ возмутителей. Повъстка следана

<sup>(1)</sup> Этого винзода нъть въ разсказъ очевидца въ «Stafj letopisowé.» Повъствовавие Теобальда тъмъ не менъе заслуживаетъ въру, потому что воситъ ясные слъды современности и наглядности очевидца. — См. еще Воплесьове, I, 125—126.

<sup>(2)</sup> Palaského, Dějiny národu českého, 111, č. 1, 123.

была въ городѣ, въ понедѣльнякъ утромъ, а часу въ третьемъ печальная вёсть уже разнеслась по городу в дошла до Гуса. «И шелъ Магистръ Гусъ (такъ разеказываетъ современникъ) со иногими другими магистрами и студентами въ Думу, прося совѣтниковъ, чтобы допустили его къ себъ, потому что ему нужно съ ними переговорить; и его съ въсколькими магистрами пустили къ совътникамъ; прочіе же магистры стояли передъ Думою съ остальнымъ народомъ, котораго было тысячь до двухъ. Между твиъ магистръ Янъ Гусъ говорилъ съ совѣтниками и просилъ, чтобы не делали викакого зла темъ троимъ юношамъ за отпуски; сказалъ, что если возражаютъ противъ отпусковъ, то виновать въ этомъ онъ, и если хотятъ чёмъ нибудь наказать ихъ, то пусть прежде накажутъ его, потому что онъ первый всему виновнияъ.» Волны народа, стоявшаго передъ Думою, внушили невольное почтение бургомистру: переговоривъ съ совътниками, онъ отвъчалъ: «Любезный магистръ! Намъ всёмъ удивительно, что ты решаешься, для погашенія огня, который не жжеть тебя, возбудить опасное возмущение. Мы думали, что ты насытился ткиъ невозвратнымъ вредомъ, который ты причинилъ нашему славному городу разрушениемъ университета и изгнаниемъ студентовъ. А ты и теперь опять просишь за людей, которые, по собственному сознанию, уличены въ заговорѣ притивъ общественнаго спокойствія. Ты говоришь, чтобы мы не наказывали ихъ за индульгенців. Но намъ до видульгенцій иттъ дела; а важно въ глазахъ нашихъ то, что, извергая хулы на проповедныковъ, они, безъ уважения къ святости места и званія, хотѣли возбудить возмущеніе, въ которомъ бы могли воспользоваться чужими имуществами, и проливать ръки крови. Намъ больно оставлять это преступление безъ наказанія. Впрочемъ, воротись домой съ своими студентами, съ миромъ; преступники сего дня или завтра увидятъ, что мы не оставвля просьбы твоей безъ уважения». Гусъ благодарплъ, и, вышедши вонъ, распустилъ народъ по домамъ, объявляя, что заключенные помилованы. «Онъ самъ былъ такъ увъренъ, что съ юношами ничего не будетъ, что спокойно пошелъ со встми своими въ Виолеемъ:

Digitized by Google

прочіе же, проводивъ его, разопілись по своимъ семействамъ (\*).

«Но простой народъ ждалъ на площади, ченъ кончится атло ; тогда сталя кричать , чтобы вся ушли съ площади в разонымсь по домамъ. Когда большая часть народу ушла, тогда совѣтныки приказали исполнителямъ и палачу вывести юношей и отрубить имъ головы. И вышао изъ Думы множество латниковъ (а въ то время все совътники были Изицы, и позаботились объ тонъ, чтобы всв латенки быля тоже Нѣнцы; и тутъ же находилось меого аругихъ обывателей---Нънцевъ); ихъ-то однихъ кликнуди совѣтники и приказали казнить трехъ юношей, среди тѣсной толны латниковъ. Однако, ихъ не довели и до лобнаго ивста; а противъ дому, гдъ послъ вытесанъ и раскрашень единорогь, туть в отрубили имъ головы; и въ ту же ивнуту одна благочестивая жена накинула на нихъ три бълыя покрывала, чтобы тела не оставалясь обнаженными» (\*). Это случилось наканунь дня Верховныхъ Апестоловъ, 28 Іювя 1412 года (3). Въ ту пору отправился туда нагистръ Ичивъ съ великниъ множествоиъ нагистровъ, бакка-**Јавровъ, студентовъ и съ простымъ на**родомъ, впрочемъ, мирно и безъ оружія; подняли тела и понесли въ Внолеемъ, не спросивши о томъ гг. совѣтниковъ, и даже не сказавини ниъ, что хотятъ взять тѣла. И магистръ запѣлъ громкимъ голосонь: «Isti sunt sancti», пѣснь, что поютъ надъ Святыми NYЧЕНИКАМИ, И НЕСЪ NXЪ СЪ ГРОМКИМЪ И ВОЗВЫШЕННЫМЪ

(3) А не 11-го Іюля, какъ у Палацкаго. 28 Іювя означево собственворучною подпясью Гуса. De Ecclesia, 245, 6, в сходится съ предшествующими численя.

41

<sup>(1)</sup> Рачь бургонистра ваъ Теобальда.

<sup>(2)</sup> Stažj letopisowé češij, str. 16—19, и дословный переводъ этого ибста въ статъв В. А. Елагина: «Объ Исторіи Чехів Ф. Палацкаго (Чтен. Общ. Ист. в Древн. Росс. при Моск. Унив. 1848, № 7, въ Отд. Сивси, стр. 31— 33).—Юношей воли изъ Дуны черезъ площадь Св. Гавла ко рванъ на лобное ибсто въ новонъ городъ, а казнили, тотчасъ перейдя мостъ. Рајас к е́ в о Dějiny národu českého III, č. 1, str. 124.—Теобальть находитъ это мивніе неправдоподобнымъ, по причинъ вновь ственяюнихся народныхъ массъ, и иолагаетъ, что налачь, тайно позванный, отрубилъ имъ годовы на дворъ Дуны, и кровь, вытекавшая взъ-подъ вороть, открыда преступленіе. Мы держянся разсказа очевидца.

ценісив, съ смелостью великою и съ радостио до Виолеена... А всё совётники и латники на все это глядёли.... Множество простаго народу, паны и паньи шли за тълами, съ плаченъ и рыданіемъ, съ великимъ благоговѣціемъ провожая ихъ до могилы, жалъя о нихъ, какъ неповинныхъ смерти. Въ то время, какъ еще готовились ихъ казнить, м бирючь прокричаль: «Каждый, кто дерзнеть на такое дело, .будеть такъ же казненъ!» въ туже минуту, на томъ же мвств (еще прежде прибытія магистра Ичина), откликнулись ему люди и закричали, что надъ юношами совершается злая неправда, и что они готовы стать за то же атло. И сколько ни брали ихъ въ тюрьму, ни одному не осивлились ничего сделать, видя великую смуту и ропоть въ народѣ: оставляли ихъ на ночь въ тюрьмѣ, а поутру бирючи приказывали имъ итти къ панамъ, будто таны ихъ требуютъ; когда же они выходили изъ темницы, бирючи запираля темницу и Думу, а ихъ посылали доной. и кто домой не шелъ, тому грозили бичемъ и запрещали стоять у Думы. И инаго много случилось въ тѣ дни. Каждый день кричали бирючи, чтобы люди не собирались передъ Дуною, и чъмъ больше кричали, тъмъ больше ихъ собиралось; а если разгоняли силою, то, немного спустя, опять сходились, и разсуждали между собою о томъ, что въ тѣ дня случилось.»

Вотъ живой и подробный разсказъ очевидца. Во всѣхъ этихъ событіяхъ замѣчательна въ высокой степени мудрая терпимость народа, его ничѣмъ невозмутимое спокойствіе среди гоненій Латинства. Не смотря на огроммый перевѣсъ матеріяльной силы, при тайной поддержкѣ Правительства, которое не принимаетъ рѣшительно никакихъ мѣръ къ обузданію его порывовъ, этотъ великодушный народъ не замышляетъ кровопролитія, не ищетъ возмездія за казненныхъ братьевъ, а ищетъ, подобно имъ, смерти и страданій за Вѣру. Таковы были воспитанники Гуса. И заѣсь ярко рисуется охранительный характеръ проповѣди Гуса, и падаютъ вымыслы католиковъ о мнимомъ кровопролитіи, задуманномъ учениками его въ пародѣ. Пе силою оружія, а силою креста, училъ онъ свою паству побѣждать

гоненія враговъ. И эта жажда къ мученичеству, прямое наслѣдіе учителя, перешла въ разумное сознаніе массы, и въ Цешсконъ народѣ XV столътія воскресила высокій образъ христівнскихъ подвижниковъ. Она нашла себѣ пищу въ общемъ разгаръ страстей, возбужденномъ въ Прагъ пролажею отпусковъ. По свидательству Гуса, вопреки словамъ современника, многіе свящевники, міряне в даже женщины, обваружившіе желаніе подвергнуться одной участи съ казненными юпошами, взяты были подъ стражу, подвергнулись разнымъ мученіямъ, и въ пыткахъ не наивнили своинъ убъщденіямъ ( '). Самому Гусу на Констанцкомъ Соборѣ судья ставиля въ ввыу это пышное погребеніе юношей, которыхъ онъ, вибств съ народонъ, будто бы признаваль мучениками. Но очевидець свидательствуеть, что Гусъ въ первое воскресенье на проновћан не говорилъ ни слова объ юношахъ, потому именно, что въ Виелеемской часовић собралось несматное множество народа; че когда въкоторые стали говорить, что ему заперъ усща бирючь, тогда, въ следующее же воскресенье, говорилъ бил томъ весьма пространно, восхвалялъ ихъ жизнь, прославлялъ неванную смерть и напоминаль людямь, чтобы накакими муками, страхомъ и угрозами не допусколи отдалять себя отъ нравды закона Божія». Напрасно Староградская Дума силилась принудить его къ молчанію. Самъ Гусъ увѣряль, что онъ лаже не присутствоваль при погребении кношей, нигла не называль ихъ Святыми, а говоряль только, что они пострадади за правду (\*). Что совітники Стараго города д'яйствоваля во выхъ этихъ провеществияхъ произвольно, и не въ угоау королевской власти, объ этомъ заключить можно изъ страшной участи, постигшей въроломнаго бургомистра, Эртеля, не болфе, какъ черезъ годъ: 2 Ноябри ему отрубили голову, по повелению короля, и большая часть Немецкихъ совѣтниковъ замѣнена природными Чсхами (\*). По первые признаки неудовольствія короля противъ гони-

43

<sup>(1)</sup> De Ecclesis. Mon. Hus. 1, 243, 6.

<sup>(2)</sup> Tertium examen publicum V. d. Hardt, IV, I, p. 327.—Cochlaci, Hist. Hussit. J. 1, p. 39—40.

<sup>(3)</sup> Dějiny nár. česk. III, č. 1, str. 139.

телей Гуса послёдовали тотчасъ послё описанныхъ нами событій.

А именно богословскій факультеть Пражскаго универентета, ставшій въ явное противодъйствіе Гусу, просиль короля, черезъ Пражскую Думу, запретить Гусу проповѣль объ видульгенціяхъ : Вичеславъ осудилъ только, подъ опасеніемъ казни изгнанія, шесть новыхъ статей изъ учонія Гусятовъ, паправленныхъ, большею частію, на папскую власть, но рышительно отказаль въ запрещени проповеди, на томъ основания, что ересь не терпитъ насилия, а требуетъ опроверженія (въ гор. Жебракъ 10-го Іюля). Приговоръ этоть обнародованъ въ Думъ 16 Іюля, въ присутствія докторовъ и магистровъ объихъ сторонъ. Не смотря на то. Гусъ продолжалъ процовѣдывать въ томъ же духѣ въ богословской аудиторія Коллегія Карла (1). Для ръшенія спора королевский Совътъ изъ 12 членовъ собрался въ городѣ Жебракѣ, въ домѣ свящепника, и обѣ стороны предстали на судъ примирительный: доктора Латинскіе, противники Гуса или, такъ называемый, богословскій осьмичисленный факультетъ (facultas theologica octonaria) (\*), съ одной стороны; съ другой доктора и магистры, оставшіеся вврными Гусу: Маркъ Градецкій, магистры: Фридрихъ Эпинге и Прокопій изъ Пьлзны (\*). Здѣсь прочтены были Стефавонъ Палечонъ в Станиславомъ изъ Зновма обваненія противу Гуса: 1) въ неповиновенія церковнымъ властямъ, въ слѣдствіе котораго онъ отказался предложить на разсмотриние докторовъ и декана богословскаго Отдъленія свои догматическія положенія (dicta dogmatisata) и сочинения о папскихъ буллахъ и видультенцияхъ, не смотря на повелѣніе короля и Совѣта; 2) въ томъ, что Гусъ лично подвергнулся подозрънію въ ереси, и въ слёд-

(2) Ad scr. Stanislai de Znoyma, I, 265.

5

(3) Ad scr. Stanislai de Znoyma, 1, 266.

<sup>(1)</sup> Palackého, Dějiny národu českého, III, č. 1, str. 125—127.— Теобальдъ идетъ еще ладъе, говоря, что Гусъ сталъ сравнивать себя съ напою, и инзводилъ его на степень простаго священника; что король на все это молчалъ, жилъ въ замкахъ, кръпостяхъ, не заглядывая въ Прагу. Во всякомъ случат то несомитенно, что король принялъ на себя роль посредника.

стије того, въ обольщения вростаго народа, превратнымъ ученіемъ о». догматахъ Въры. На первов обвиненіе онъ " отвічаль, что представить немедленно свои сочиненія и готовъ отлать отчеть въ свояхъ мижніяхъ, впроченъ не вваче, какъ по ваниному обязательству съ докторани, чтобы сторона побъжденная подверглась огненной казни по закону императора Карла. Устрашенные этимъ условіемъ, они ороснии отсрочки для совъщания между собою, и наконень объявили, что они готовы выставить одного изъ среды своей для состязанія съ Гусомъ, но всѣ не согласны принять на себя такое обязательство. Гусъ отявчалъ: «Вы всь соединенными силами дъйствуете противъ одного человъка. Я никого не призываю на помощь, ни съ къмъ не раздбляю отвътственности: пускай же падеть она или на меня одного, или на всёхъ васъ виёсть». На это законное требование противники не нашлись отвѣчать. Для прекращенія тягостнаго молчанія, Сов'ять короля пригласыль объ стороны къ полюбовному соглашению, и засъдание вемедленно кончилось ( ' ).

Наконецъ, самъ король возсталъ лично на пролавцевъ •отпусковъ, и писалъ о томъ къ папѣ. Въ Августѣ мѣсяцѣ проповѣлишки отпусковъ, не нахоля себѣ безопасности въ Прагѣ, рѣшились уѣхать. Съ другой стороны Ладиславъ изъявилъ желаніе помвриться съ Іоанномъ XXIII, на выгодныхъ для него условіяхъ. Папа не могъ желать лучшаго. Когда обѣ стороны сторговались о мирѣ, Ладиславъ созвалъ ученыхъ, которые рѣшили немедленно, что не Григорій XII, а Іоаннъ XXIII законный глава Христіанскаго міра. Въ смиренномъ посланіи, исполненномъ любовію къ истинѣ, онъ проситъ у папы прощенія и называетъ его первосвященникомъ. Когда, такимъ образомъ, прекратился поводъ къ продажѣ отпусковъ, прекратилась и самая пролажа (\*).

Съ половины 1412 года событія принимаютъ характеръ ръшательный, быстро спъшать къ развязкъ. Папская тіара

<sup>(1)</sup> Adv. scr. 8 Doctorum. I, 292, 6.

<sup>(2)</sup> Flathe, Vorl. d. Reform. II, 347.

окръпяа на головъ Іоанна; почти вся Европа признала его первосвященникомъ. Давно отстраненныя положенія Виклефа снова выводятся на сцену, и въ концъ 1449 года является папская булла, осуждающая не тожко 45 пеложеній, по и исв'сомпенія Виклефа. Въ оффиціяльномъ стилѣ Римской Куріп такое безусловное осужденіе «выражалось въ проклятія не только еретическихъ мненій, по и самой истины, въ нихъ заключающейся, какъ зараженной и напитанной ядочъ. Кто осифлится читать, или проповедывать Виклефа, либо защищать его память, немедленно вызывается въ Римъ къ суду Апостольскому. Ударъ слъдовалъ за ударомъ: прокураторы Гуса все еще находились въ Римћ, полтора года тщетпо ходатайствуя о сняти съ него отлученія. Кардиналъ Бранкасъ, наскучивъ ихъ настойчивостію, отказалъ имъ въ аудіенціяхъ. Они не хо» тели огрекаться отъ своихъ правъ: съ ними поступили жестоко; безъ суда повергля некоторыхъ въ темницу, и описали ихъ имущество; другихъ выслали изъ Рима; докторъ Янъ изъ Есеницы усправ спастись бъгствоят и подвергся прокалтію: тяжба прогивъ Гуса возобновилась съ большею противъ прежняго сялою; обвиненія, уже портшенпыя Флорентинскимъ кардиналомъ, становятся новыми обвинительными актами предъ издоимнымъ судомъ **G**panкаса. Отъ всъхъ этихъ несправедливостей Гусъ перенесъ жалобу къ будущену Собору ( '). Онв были условлены внутренисю потребностію Западной Церкви и успѣхами ереси; но витший поводъ къ нимъ данъ былъ, по видимому, новымъ обвищеніемъ Гуса предъ Ринскою Куріею. А именно: Михаиль de Causis, въ послѣдствіи одинъ изь главныхъ обвинителей Гуса на Констанцкомъ Соборѣ, въ самыхъ сильныхъ выраженіяхъ приносилъ жалобу пацѣ, что Гусъ, слишкомъ два года находясь подъ грозой отлученія, презираеть Церковную власть, не перестаеть защищать ереси Виклефа и проповъдывать противъ духовенства; еще недавно осяћиялся лаять (oblatrare) на Крестовый походъ и огнуски папскіе; что онъ распространлетъ свои

<sup>(1)</sup> Ordo procedendi. Mon. Hus. 1, 87.

пасубные сочинения во всёхь окрестныхъ странахъ: въ Моравія, Чехін, Польшть в Угрів, в успёль уже заразвть ими много душъ христіанскихъ (4). Тайные доносчики, чего не сыбли довтрять письмамъ, то сами словесно передавали Куріи, и для того нарочно вздили въ Римъ (\*). Папа поручаеть Петру, кардиналу Св. Ангела, снова перес. вдовать дело. Тогда-то проклятие Апостольское поражаеть окончательно Гуса, его учениковь и приверженцевь. По повелѣнію кардинала, отлуденіе Гуса обнародовано по встить Пражскимъ церквачъ; въ случат его непослушания и послѣ Церковнаго наказанія, священники должны предавать его анавемѣ во всѣхъ церквахъ по воскреснымъ и . праздпачнымъ днямъ, при торжественномъ звонѣ и пога**шепія св**ѣчей. Ему придается названіе ересіарха ห่วท начальника ереси. Вь присутствій его отлученіе налагается не на одну только Прагу, но и на все королевство (\*). Куда бы Гусъ ни явялся, на все время его пребыванія, и цълыхъ тря дия после его удаленія, запрещеніе тягответь надъ всёми мёстами (будетъ ли то городъ, селеніе, ими замокъ), которыя будутъ осквернены присутствісмъ еретика (\*). Никто, подъ опасеніемъ анавены, не долженъ предлагать ему пищи и крова; въ случав смерти, лишить его христіанскаго прогребенія (\*). Въ слѣдъ за этою буллою, папа Іоаннъ XXIII посылаетъ въ Чехію письмо къ королю, гдѣ онъ говоритъ языкояъ повелителя-Григорія VII или Иннокентія III. Онъ требуеть отъ Вячеслава содъйствія свътскою властію къ истребленію ереси; для безопасности своего Государства земные владыки не долж. . Ны забывать, что оне властвують только подъ условіемъ

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm. III, 284-285. Dějiny nár. česk. III, č. l. str. 128-129. De Ecclesia. Mon. Hus, 253, 6, ab in.

<sup>(2)</sup> Теобальдъ. Доносчики просили папу Іоапна XXIII вызвать на судъ во Двору своему ибсколько дворянъ королевскихъ, а именно: Вока изъ Вальдштейна, Гемриха Лефля изъ Лажанъ, Яна Садла изъ Смилкова, и другихъ пановъ, извъстныхъ накломностію своею къ Гуонтству.—Раlас k é h o, Dějiny národu českého, 111, č. 1, str. 129.

<sup>(3)</sup> Ordo procedendi, I, 87. 🔅

<sup>(4)</sup> De Ecclesia, L, 253, 6, .....

<sup>(5)</sup> Palacky, Geseb. v. Böhms III, \$86, Anm. 383.-Dějiny nár. česk. 111, č. l, str. 130, pazn. 214.

безпрекословнаго повиновенія Церкви; опи всегда должны имъть предъ очами первосвященника, которому дана власть ивзлагать ихъ съ престоловъ (<sup>1</sup>).

Гусъ, пораженный проклятіемъ, аппеллируетъ къ Інсусу Христу (<sup>2</sup>). Эта аппелляція, прочтенная на Констанцкомъ Соборѣ въ полной аудіенцін, возбудила гронкій ситхъ кардиналовъ. Между тъмъ она всполиена глубокаго релягіознаго смысла. «Въ надеждѣ на Господа Інсуса Христа (такъ говоритъ Гусъ), Который мудро и сильно защищаетъ исповедниковъ истины, я воспротивился булле Александра V, вышедшей въ 1409 году; я аппелляровалъ отъ папы къ тому же папѣ, для перерѣпенія дѣла, и пока я взносиль аппелляцію, папа въ скоростя умеръ. Не получивши аудіенція въ Куріч Римской, принужденный отвѣчать на новыя обвянения архіепископа Сбинка, я аппелляроваль, въ 1410 году, къ папѣ Іоанну XXIII, который цѣлыхъ два года не допустилъ къ аудіенцій монхъ адвокатовъ и прокураторовъ и возвелъ на меня еще болѣе обванительныхъ актовъ. Когда, такимъ образомъ, аппелляція отъ одного папы къ его преемнику не принесла мнѣ никакой пользы. а аппелляція отъ папы къ Собору была бы лишнею проволочкою дёла, то я окончательно аппеллироваль къ Главѣ Церкви, Господу Інсусу Христу. Такъ какъ Богъ Всемогущій, Единый въ существѣ, Тровчный въ лицахъ, есть первое и последнее прибежище утесненныхъ, и Господь, хранящій правду во вѣкв, судящій сврому и обядимому, близъ сущій ко всѣмъ, въ иствиу Его призывающимъ, разрѣшающій окованныхъ, исполняющій волю боящихся Его, хранящій встхъ любящихъ Его и карающій встхъ нераскаянныхъ гръшниковъ, то Христосъ Інсусъ, истинный Богъ и истинный человъкъ, —въ беззаконномъ соборищъ первосвященниковъ, книжниковъ и фариссевъ, священниковъ, неправедныхъ судей и свидѣтелей, --- хотя страшною и поносною смертію избавить отъ всинаго осужденія чадъ Божівхъ, избранныхъ прежде сложенія міра, оставилъ сво-

<sup>(1)</sup> Іюня 1-го 1412 года. Cochlael, Hist. Hussitarum, р. 23.

<sup>(2)</sup> Теобальдъ говоритъ, что аппенанция эта сдъжна Гусовъ уже въ изгвания, въ деревиъ Гусинцъ, у владътеля ел, Николая взъ Гусивца.

виъ последователямъ высокій примеръ, дабы все поручали прю свою всемогущему, всев влущему и всеблагому Госпеду, говоря такъ: «Виждь, Господи, смиреніе мое и трудъ мой, ибо возсталъ на меня врагъ мой, а ты мой помощникъ и заступникъ (IIc. 24, 18-19; 27, 7). Ты. Господи. открыль инт ихъ начипанія, и я, какъ агнець незлобивый, ведовый на заколеніе, не разумблъ, что они помыслили на меня помыслъ лукавый, говоря въ сердит: Пріндите, вложимъ древо въ хлѣбъ его, исторгнемъ его изъ земли живыхъ и память его да потребится во въкъ. Ты же, Господи Боже мой, судящій праведно, испытующій сердца и утробы, суди прю твою. помяни попошение твое, ибо я открыль Тебѣ оправданіе мое (Іерем. 11, 18-20). Ибо умножились стужающіе инь (Пс. 3, 2), и стрегущие душу мою совъщались вкупь. говоря: Богъ оставилъ его; пожените и имите его (Пс. 70. 10-11). Боже! избави меня изъ руки грѣшнаго, ибо ты теравніе мое (Пс. 70, 5). Изми меня отъ врагъ монхъ (Пс. 58, 2). Богъ мой еси ты; не отступи отъ меня, вбо скорбь моя близъ есть, и нетъ помогающаго. Боже, Боже ной, отзовись мић; зачћиъ ты оставила меня? (Пс. 24, 17). Оня говоряли на меня языкомъ льстивымъ, и окружили меня словами ценависти, и боролись со мною туне. За добро заплатили мић зломъ, за любовь ненавистію, —а я молился» (Пс. 108, 2-5).

«Опираясь на этомъ священномъ примърѣ Спасителя, я переношу дъло къ Богу отъ тяжкаго притъсненія, отъ приговора мздоимнаго и мнимаго отлученія первосвященниковъ, книжниковъ и фариссевъ, сидящихъ на Моиссевомъ съдалищъ; поручая Ему свою защиту, какъ святый и великій патріархъ Константинопольскій, Іоаннъ Златоустый, осужденный двумя Соборами епископовъ и духовенства, и уснувшіе въ блаженную въчность, епископы, Андрей Пражскій и Робертъ Липкольнскій, неправедно угнетенные папой, съ смиреніемъ и твердой надеждой переносили дъло къ верховному и праведному судіи, Который не доступенъ ни страху, ни лихвъ, ни обольщеніямъ ложныхъ свидѣтелей. Я желаю еще, чтобы всѣ правовѣрные, въ особенности владыки, вельможи, воины, кліенты и прочіе жители на-

Digitized by Google

шего Чешскаго королевства, сострадали мић, пораженному минмой анавемой; чтобъ они зпали, что она выправлена незакопно противникомъ и виновникомъ золъ монхъ. Михаиломъ de Causis, съ согласія и при содбйствіи канониковъ Пражской Церкви, а наложена Петромъ, кардиналомъ Св. Ангела, діакономъ Римской Церкви, нареченнымъ судьею отъ Римскаго первосвященника, Іоанна XXIII; что послѣдній почти два года держалъ у себя моихъ адвокатовъ и прокураторовъ, не допуская ихъ къ допросу, въ которомъ не льзя отказать и Іудею, еретику и язычнику; что онъ не хотѣлъ снизойти пи къ какимъ закопнымъ прачинамъ моей личной неявки; не хотѣлъ принять съ отеческою благосклопностію свилѣтельство Пражскаго университета, съ привѣшенною печатію и удостовѣреніемъ публичныхъ нотаріевъ».

«Отсюда ясно, что меня несправедливо обвиняють въ упорствѣ, когда я, не отъ презрѣнія къ власти Церковпой, а по законнымъ причинамъ, не явился на вызовъ въ Римскую Курію: 1) отъ того, что сѣти враговъ моихъ были разставлены мпѣ по всей дорогѣ; 2) отъ того, что чужія песчастія сдѣлали и меня осторожнымъ; 3) отъ того, что мои прокураторы изъявили готовность, при огнѣ инквизиціи, защищать невинность мою противъ всѣхъ обвиненій; 4) отъ того, наконецъ, что законный заступникъ мой, безъ всякой вины, заточенъ былъ въ вышеозначенной Куріи».

«А такъ какъ общее правило всякаго слѣдствія, какъ въ Св. Писаніи ветхаго и новаго завѣта, такъ и въ канонахъ положенное, требуетъ отъ судей, чтобы они произгодили слѣдствіе на мѣстѣ, гдѣ совершилось преступленіе и отобрали напередъ показанія свидѣтелей, которые, по какимъ бы то ни было сношеніямъ съ подсудимымъ, имѣютъ объ немъ вѣрныя свѣдѣшія, притомъ не изъ числа людей предубѣжденныхъ противъ него, или личныхъ враговъ его, а люди благонамѣренные, не оскверняющіе устъ своихъ клевстою, а пламенные защитники закона Христова; наконецъ, какъ послѣдняго условія, требуетъ, чтобы личная безопасность подсудимаго была обезпечена, и чтобы судья не былъ выѣстѣ съ свидѣтелемъ его личнымъ

Digitized by Google

врагомъ; то ясно, что пря недоскаткѣ эгихъ условій, необходимыхъ для сохраненія жизни при явленія на судъ, я предъ Богомъ не причастенъ ни грѣху упорства, ни мнямому отлученію папскому».

«Сію аппелляцію возношу я, Янъ Гусъ, къ престолу Господа нашего Інсуса Христа, судіи всеправеднаго, который зпаетъ, защищаетъ и судитъ правое дёло всякаго человѣка» (°).

Такимъ образомъ спорь Гуса съ Рямскою Церковію, не болье какъ черезъ пять леть после споего начала, принимаетъ грозный, величавый характеръ, становится вопросомъ жизни и смерти. Папская булла встрѣчена язвительными насившками вь Чехін; Гуситы пародирують каждое слово ся:-гдъ сказапо въ буллъ: на вселенскомъ Соборъ («in generali Concilio»), они ставятъ: «in angulari» (на Соборъ въ углу). куда собираются для совъщаний не представители Катодической Церкви со всёхъ христіанскихъ державъ, а немногие святобущы, гла властвують неограниченно декреталін, а законъ Божій поверженъ въ углу. Гдѣ булла гласитъ объ еретическихъ мийніяхъ, они вставляютъ вопросъ: «а гдъ эти ереси, папа? Назови ихъ по имени; не то, самъ произносишь на себя осуждение.» Когда гордое послание папы къ королю сделалось известнымъ въ столиць, снова раздается устами ихъ эта здая иронія. Гусвты субются надъ судебною властію папъ. «Трое папъ въ Христіанскомъ мірѣ, » говорять они, «Бальтазаръ Косса въ Римѣ, подъ именемъ Іоанна XXIII; Анджело Кораріо (Григорій XII) въ Аримині; Петръ де Луна (Бенедиктъ XIII) въ Аррагония. Отъ чего же ни одинъ изъ пихъ, величаемый Святайшимъ отцемъ, не уговоритъ прочихъ съ своими привержевцами подчиниться его судебной власти (\*)?» Наси шливыми толкованіний Гуситы навболте привлекали народъ, лѣйствуя ими на здравый, дѣловой смыслъ его; они поняли слабую сторону Католицизма, и хорошо умѣли ею воспользоваться.

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, 1, 235, 6.-Hist. sanct. Martyris, I, 17-18.

<sup>(2)</sup> Cochlaei, Hist. Hussitarum, 21-24.-De Ecclesia, I, 254.

Изрекая проклятие на Ууса, Римская Церковь подкрёпляла свой приговоръ дополнительными распоряженіями, которыя имъли цълію лишить его свободы и выдать архіепископу Пражскому, или епископу Лютомышльскому, а Виелеенскую часовню разрушить до основания. По наущенію Староградскихъ совѣтниковъ, собралось, еще прежде обнародованія отлученія, большое количество вооруженныхъ Нямецкихъ гражданъ подъ начальствомъ Чеха, Бернарда Хотька, и напали на Виолееискую церковь, въ то время, когда Гусъ проповъдывалъ въ ней, съ намърениемъ разогнать слушателей и схватить проповедника. Но, встреченные сильнымъ отпоромъ, и не смѣя производить кровопролитія въ храмь, они воротились съ пустыми руками. За твиъ постановлено въ Думъ привести въ исполнение, по крайней мъръ, повелъніе Куріи о разореніи Виолеемской часовни, и опять нашлись Чехи, которые одобряли это намфрение: но когда опо разгласилось въ народъ, то произвело такое смятение въ Прагь, что оставлено безъ исполненія. Гусъ жестоко казнилъ самоуправство городской Думы замячаниемъ острымъ, именно, «что Намцы не смали бы разломать у состда ни печи, ни хліва, безъ воли на то короля, а не побоялись посягнуть самольно на храмъ Божій.» (1) При всемъ томъ, обнародованіе отлученія въ Прагѣ не обошлось безь явнаго соблазна. Священники немедленно прекратили богослужение и даже самонуживишия требы : крещение младенцевъ, погребение мертвыхъ, пока Гусь быль въ Прагь, за исключениемъ одного Вышеградскаго храна, какъ ясно говорить о томъ Теобальдъ. Не помогло проповѣднику и университетское прѣніе, 18 Декабря 1412, въ которомъ адвокатъ его, М. Янъ изъ Есеницы, оспаривалъ законность поразившаго его проклятія ( \* ). Сиятение дошло до того, что король изъявилъ Гусу желаніе свое, чтобы онъ на время оставилъ Прагу, обѣщая ему въ то же время посредничество свое для примиренія съ церковнымъ начальствомъ ( 3).



<sup>(1)</sup> Palackého, Dějiny národu českeho, 111, č 1, str. 130–131.

<sup>(2)</sup> Cm ниже.

<sup>(3)</sup> Въ 4-иъ письмѣ изъ изгнанія къ ректору упиверситета, Христанну

Въроисповъдный вопросъ въ Чехів дошелъ до такой степени, что сдѣлался предметомь изслѣдованія верховнаго правительственнаго мѣста въ государствѣ, Коллегін 12 земскихъ кметовъ. Въ послѣднихъ числахъ Декабря 1412 года. на засъданіяхъ этихъ сановниковъ, начались совъщанія о средствахъ остановить успѣхи ереси въ Чехахъ, положить конецъ худой молвѣ о славѣ народа и возстановять давножеланную тишину внутри государства. Епископы, Конрадъ Голомуцкій, администраторъ Пражской епархіи, по удаленій Альбика, и Ісаннъ Лютомышльскій, присутствовали лично на совъщаніяхъ, а объ тяжущіяся стороны представили свои мићнія письменно. Коллегія постацовила, чтобы, нодь предсядательствояъ обонхъ епископовъ, былъ созванъ областной Соборъ, для окончательнаго рышенія дыла по Гусовой ереся. Одобривъ это заключение, король Вячеславъ разослаль, З Января 1413 года, известительное при**гла**шение ко всему духовенству Чешскаго королевства о созванін собора въ Чешскомъ Бродь, ко 2-му Февраля; полобное же извъщение вышло огъ Конрада, администратора Пражскаго. Назначение Собора въ одномъ изъ маленькихъ городовъ Чехін послідовало для того, віроятно, -- говорить Палацкій, — чтобы Гусъ, не смотря на тяготвишее на немъ отлучение, могъ лично присутствовать на Соборѣ, не возбуждая соблазна (1).

На этомъ Соборв представителемъ Латинской стороны уже явно выступаетъ союзъ 8 локторовъ богословскаго факультета, противниковъ новаго ученія. Членами союза были, по старшинству: деканъ богословскаго факультета, Стефанъ Палечъ, Станиславъ изъ Зноима, Петръ изъ Зноима, Янъ Геліе, Янъ изъ Гильдисена, Андрей изъ Чешскаго Брода, Германъ, frater Eremita, Матеей, монахъ изъ Збраслава (de Aula regia). Къ нимъ присоединились въ послѣдствіи Георгій изъ Бора и Симонъ изъ Венды (\*).

llpaxaтыцкому, Гусъ говоритъ: «Aestimo, quod peccavi, ad voluntatem regis prædicationem dimittens; et ergo jam nolo sic peccare. — Palackého, Dějiny národu českého, 111, č. 1, str. 132.

<sup>(1)</sup> Palackého, Dějiny národu českého, 111, č. 1, str. 133-134.

<sup>(2)</sup> Ad Scripta Stanislai de Znoyma, Hist et Mon. Hus, I, 263.-De Ecclasia, I, 218, 6.

Душею союза были два первые члена, распоряжавшие дъйствіями прочихъ товарящей. Оба опи принадлежали къ числу самыхъ ревностныхъ друзей и защитниковъ Гуса въ началћ его богословскаго поприща. Воспоминание этой старинной дружбы сохранилось въ извістной пародіи, сявланной Итуцами, въ которой кивга родства начиналась такими словани : « Станиславъ изъ Зновма родилъ Петра изъ Зноима, Петръ изъ Зноима родилъ Палеча, а Палечъ родилъ Гуса» (1). Старъйшій літами въ этомъ тріумвирать былъ Станиславъ, уступавшій, впрочемъ, въ значенія Палечу; онъ былъ уже профессоромъ въ Пражскомъ уни-\_ верситеть, когда Гусь сидель еще на студенческой лавкѣ ( <sup>з</sup> ). Всѣ они изстари отличались свободонысліемъ и сисьлымъ противодсиствиемъ Западной Церкви. Деятельное участіе ихъ, какъ вождей народной стороны, въ осужденій 45 статей Виклефа, засвидательствовано Гусомъ и современными актами. «Помнишь ли твердость товарища твоего, Станислава, »-говорить Гусь въ сочинении противъ Стефана. въ видѣ урока "-«когда онъ грудью стоялъ за положенія Виклефа? Помнишь ли собственное слово свое, когда ты, въ полномъ собранія университета, подняль сочиненія Виклефа, говоря: Пусть встанеть, кому эта книга не правится! И берусь ее защищать? Помнишь ли и то, что старшіе доктора вышли ссь изъ собранія ; такъ возраженія твои казались имъ рѣзки? (\*).» Такую же стойкость выказали доктора Станиславъ и Петръ изъ Зноима, Янъ Геліе съ другими товарищами въ охранения правъ университетскихъ. Когда папа Иннокентій VII, подъ страхомъ анаеемы, лишешія правъ и имущества, приказаль имъ принять въ число докторовъ Маврикія Пражскаго; въ последствія одного изъ сильнёйнихъ противниковъ Евхаристія подъ обонии видами, они оказали рѣшительное сопротивление. Станиславъ выступилъ даже на поприще богословско-лит-

51

\*\*



<sup>(1)</sup> Ad Scripta Stephani Paletz, Monum. Hus, 1, 253, 6.

<sup>(2) -</sup>El quamvis ipse Stanislaus magister meus extiterit.- Ad Scr. Stan. I. 263.

<sup>(3)</sup> Ad Scr. Steph. Paletz. Mon. I. 260. - Ad Scr. Stan. de Znoyma, f, 265, 6.

тературномъ, какъ ученый поборникъ ученія Виклефа (1). За все это Станиславъ изъ Зноима и Стефанъ Палечъ вынесли жестокое гонение отъ Римскаго Двора. Въ концъ Октября 1408 года они схвачены въ Болоніи, по приказанію кардинала-легата, Бальтазара Коссы, и выпущены на свободу только въ сладующемъ году, но настоятельному требованию самихъ кардиналовъ, короля и университета, особенно магистровъ : Гуса, Яна изъ Есеницы и Христанна Прахатицкаго. Эта невзгода охладила значительно ревность ихъ къ общему делу (\*). Тогда-то, по случаю продажи отпусковъ въ Прагѣ, они отступили отъ Гуса, и, ставъ подъ знамена Латинской стороны, осынаны милостяи первосвященника, и поклялись въ въчной враждъ товарищу датства. « Продажа отпусковъ и подилгіе креста противъ Христіанъ были первой причиной размольки моей съ докторомъ Палечочъ, »-говорить Гусъ.-« Посл'ялиее слово, ему мною сказанное, посла котораго мы разстались на вѣки, было слѣдующее : «Мић Палечь другъ, мић другъ и истина: при одинаковыхъ правахъ пхъ на мою дружбу, достойно и праведно предпочесть истину» (3).

Соборъ, назначенный королевскимъ Совѣтомъ, для прекращенія среси, събхался, не въ Чешскомъ Бродѣ, а въ Прагѣ, въ палатахъ архіеписконскихъ, 6 Февраля 1413 года. На немъ не присутствовали ни Іоаниъ Лютомышльскій, ни Гусь: послѣлияго замѣпялъ на Соборѣ защитникъ и прокураторъ его, Янъ изъ Есеницы. О совѣщаніяхъ соборныхъ мы не имѣемъ никакихъ свѣдѣній; у Кох́лея сохранились только полемическія сочиненія на спорныя статьи, изъ которыхъ явствуетъ, что въ полныхъ собраніяхъ не позволено было вести сосгязанія устно, вѣроятно, для избѣжанія гласности соблазнительныхъ распрей (\*). По

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, I, 241.-Ad Ser. Paletz, I, 263, 6.-Ad Scr. Stan. de Znoyma, I, 267, 288.

<sup>(2)</sup> Ad Scr. Steph. Paletz. I, 236.—Ad Scr. Stan. de Znoyma, I, 288, 289.— Palackého, Dějiny národu českého, İll, č. 1, str. 75.

<sup>(3)</sup> Ad Scr. Paletz, I, 264, 6.

<sup>(4) «</sup>Alibi dictum et scriptum est et datum D. Episcopo Olomucensi, et adhuc deduceretar et ostenderetur, si audientia in publico daretur coram om-

повелёнію короля, об'в тяжущіяся стороны подали письменно мићнія своя о томъ, какими путями достигнуть. умиренія государства. Доктора католическіе, и во главі; ихъ Палечъ и Станиславъ, выставили три положенія, подъ именень общихъ истинъ (veritates generales), изложенныхъ у Кохлея и подробно опровергнутыхъ Гусомъ въ его сочинсини о Церкви. Это было не что иное, какъ крайнее выражение схоластического учения о панской теории. Цервая истина относилась къ догматамъ Римскимъ о значении папы и кардиналовъ, и дробилась на 8 положеній: что папа видимая глава св. Римской Церкви, а Коллегія кардинадовъ-тбло ея; что папа-видимый и истинный преемникъ верховнаго Апостола Петра, а кардиналы-преемники прочихъ Апостоловъ; что для управленія Церковію по всей вселенной необходимо сохранить навсегда однообразный порядокъ устройства церковнаго, съ папой и кардицалами; что другихъ испосредственныхъ преемниковъ верховнаго и прочихъ Апостоловъ не возможно найти на всемъ земномъ шарѣ; что Римская Церковь есть мѣсто, самямъ Господомъ избраннос, за которымъ Богъ утвердилъ первенство въ Церкви вселенской, въ которомъ папа-намъстникъ св. Петра, верховный первосвященникъ, а кардиналы-священники изъ рода Левитовъ. Вторая общая истина огносится къ правительственной власти Латинской јерархін, и заключается въ томъ, что всѣ изреченія представителей Церкви не погрѣшительны; что Апостольскому престоту Римской Церкви и вообще духовнымъ начальникамъ низтіе должны повиноваться во всемъ, когда они или не запрещають безусловно хорошаго, или не предписывають безусловно дурнаго, -- во всемъ безразличномъ, что можетъ быть и добрымъ и злымъ, смотря по лицу, мѣсту, времени, или обстоятельствамъ действія. Третья общая истина признаетъ за Латинской іерархіей законодательную власть, утверждая, что въ д'влахъ Церкви в рующіе должны относиться исключительно къ папъ и кардиналамъ, какъ къ истинной Церкви, вопреки мижнію Чешскихъ измѣнниковь, которые

56

÷.

nibus doctoribus,» сказано въ отявтъ Гуситовъ. Сосhl., Hist. Huss. p. 52.-Pėjiny nårodu českėho, 111, č. 1, str. 134.

Св. Писаніе считаютъ единственнымъ мѣрвломъ въ догматахъ Вѣры, давая ему произвольное толкование. На основания этого, доктора Катодической стороны совттовали, для умеренія Церкви, издать повельніе, чтобы всь Чехи въ отношения къ тремъ означеннымъ статьямъ приложились къ учепію Церкви, а, въ случат неповиновенія, изгонялясь изъ отсчества. Буде Гусъ согласится принять учение Латинское о папѣ, о таянствахъ, о силѣ церковныхъ ключей, о безусловномъ повиновения прелатамъ; буде подтвер- я дитъ согласіемъ своимъ осуждение Виклефа, доктора готовы засвид втельствовать его правов врие и написать объ немъ къ папѣ самый лестный отзывъ ( 1). Съ своей стороны, прокураторы Гуса выставили свои предложения. Они требовали: 1) возвращения въ законную силу примирительной сделки между Гусомъ и архіепископомъ Сбинкомъ 1411 года; 2) уравненія Чехій съ другими державами въ правахъ и льготахъ въ церковномъ управлении; 3) созвания такого Собора духовенства, на которомъ Гусъ могъ бы присутствовать лично, предоставляя всякому право обвинить его въ ереси, съ условіемъ подвергнуться ленежному взисканію въ случав ложнаго обвиненія. «Пусть будеть объявлено по всямъ городамъ, что Маг. Янъ Гусъ желаетъ дать отчеть въ своихъ вѣрованіяхъ; и всѣ, готовящіе ему возражение, пусть запишутся вь канцелярии епископа.» Если не будеть подписчиковъ, приверженцы требовали вызова къ сулу и наказанія ложныхъ свядітелей, распускающихъ при дворѣ папы злую молву объ ереси въ Чехіи и Моравіи. Король Чешскій и архіепископъ обязываются запретить, подъ самой строгой ответственностью, распространение ложныхъ слуховъ, а въ заключение должно быть отправлено къ цапѣ посольство, для оправданія людей, оподозрѣнныхъ въ ереси. Объ оглучении Гуса и запрещении ему проповѣдывать, котораго требовали противники, не должно быть и речи (\*).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Cochlæi, Hist. Hussitarum, p. 29—32; 44—49.—De Ecclesia. Hist. et Mon. Hus, 1, cap. 12—23.—Palacky, Gesch v. Böhm. III, 291—292.— Dějiny, 111, č. l, str. 138—136.

<sup>(2)</sup> Подробности у Кохлея: Hist. Hussit. p. 32-33.

Но Латинское духовенство отвергло предложенія Гуснтодь. Конрадъ, адиянистраторъ Пражской епархіи, памят-\* ный послѣдующимъ отреченіемъ въ пользу ихъ отъ Церкви Латинской, посладъ ихъ немедленно къ Іоанну Желѣзному, епископу Лютомышльскому, который (10 Февраля) написалъ на нихъ возраженіе, требуя, съ своей стороны, избранія вицеканцлера университета, облеченнаго распорядительною властію въ паказаніи ересей, запрещенія проповѣдывать народу о такихъ предметахъ, которые относятся только къ университетскому преподаванію, вообще запрещенія проповѣдывать Гусу съ сообщниками, осужденія и истребленія всѣхъ Чешскихъ его сочиненій (1).

Пока Соборъ тянулся въ безконечномъ обытит политическихъ статей съ общихъ сторонъ, вся Латинская Европа возстаетъ на Гуситскую ересь. Іоаниъ XXIII извъщаетъ объ ней короля Французскаго и Парижскій университетъ. По этому случаю славный канцлеръ его, Іоаниъ Герсонъ, пишетъ къ администратору Пражской епархи извѣстное поеланіе, въ которомъ дикія страсти среднихъ вѣковъ рисуются величавыми образами. «Досель», -говорить онъ, -«Церковь употребляла различныя средства для искорененія ересей. Во времена Апостольскія Богъ всемогущій смирялъ лжеучителей силою чудесъ своихъ. Въ послъдствіи учители Церкви истребляли злыя стмена сресей силою разумныхъ доводовъ и съкирою вселенскихъ соборовъ. Наконецъ. когда немощь стала неисцёлимою, Церковь прибъгла къ содійствію світскаго меча для постченія ересей и истребленія огнемъ ихъ виновниковъ. Эта любовная казнь предраспространение ложныхъ учений. отвращала гибельное Руководствуйтесь этими правилами. Если лжеучители ваши требують чудесь для своего убъжденія, да въдають они, что время чудесъ прошло невозвратно. Не позволено испытывать Бога для утверждения Въры, уже не младенческой. У нихъ не Моисей и пророки только; у нихъ Апостолы, древніе учителя, св. Соборы, учители новые, сіявшіе въ университетахъ, особенно Парижскомъ, матери прочихъ, ко-

(1) Cochlæi, Hist. Hussit. p. 34-36.



торую Богъ охранялъ постоящио отъ смертнаго дыханія ересей. Не вѣрятъ имъ, не повѣрятъ и мертвому, если воскреснеть (<sup>1</sup>). Гордая ересь не тернить обличенія разума. Безполезное пръніе соблазняетъ народъ, оскорбляетъ любовь (<sup>2</sup>). Застарѣлая болѣзнь бѣжитъ врачевства. И такъ, если «недовольно оружія слова и разума для истребленія. ереси, вамъ остается только приложить остріе свѣтскаго меча къ корнямъ безплоднаго и проклятаго дерева. Вамъ подобаетъ призвать на помощь гражданскую власть; ибо вы отвѣчаете вѣчнымъ спасеніемъ за каждую душу, ввѣренную попеченіямъ вашимъ» (<sup>3</sup>).

Посланіе Герсона имбло сильное вліяніе на дійствія Аатинской стороны университета, ибо голосъ его уважался во всей современной Европт. По крайней мъръ, представители Латинской Церкви на Пражскомъ соборѣ сыѣлѣе подняли голову, и обвиненія всякаго рода устремились на Гуса. Ему ставили въ вину покровительство ученію Виклефа, ограбление церквей и монастырей, начинавшееся уже въ разныхъ областяхъ королевства, незаконное присвоение себѣ и приверженцамъ бенефицій и вмѣстѣ доходовъ противниковъ, и, наконецъ, презрѣніе церковной власти въ томъ, что и въ отлучени нанскомъ онъ не думалъ отказываться отъ богослуженія (\*). Важнѣе всего было то обстоятельство, что большинство духовенства перешло на сторону защитниковъ Рима, не въ следствіе переменившихся убъжденій, а изъ страха лишиться своихъ бенефицій незаконнымъ дтиствіемъ церковной власти (\*). А потому отлучение Гуса и встхъ его приверженцевъ признается законнымъ и подтвердается снова приговоромъ боль-

- (2) Новый намекъ на діятельность Гуса.
- (3) Сосьіжі, Hist. Hussit. 21—22. 27 Ман, въ наутрін Патилесатинцы 1915 года.
  - (4) Письмо Андрея иль Брода у Кохлея. Hist. Hussitar. 42-43.
  - (5) De Ecclesia, c. 21, p. 247, 6.-248.

59

<sup>(1)</sup> Замѣчательно, что вь состязательныхъ сочиненіяхъ Гуса этого времени часто возвращается тонкая промія въ вызовѣ папы, если онъ перемоситъ на себя всѣ отношенія Апостоловъ, доказать свое посланничество такими же, какъ они, чудесами. На пр. Ad Scr. Stan. с. 6, р. 280, 6. Ad Scr. 8 Dct. с. 7, р. 303, 6; с. 8, р. 307. См. ниже.

шинства духовенства, приставшаго кь сторонѣ Латинской (\*). Впрочемъ, и это послѣднее вовсе излишне, ибо доктора объявляютъ, что Пражское духовенство не имбетъ права изслёдовать, справедливы ли, или пять наказания, наложенныя на Гуса и его последователей. Можно ли еще сомиеваться въ ихъ справедливости, когда Римскій престоль и его представители въ Чехіи, т. е., высшее духовенство, прелаты давно уже рѣшили вопросъ утвердительно? (\*) Такъ Римская Церковь въ послѣдній разь одержа за побѣду, и самъ Вячеславъ принужденъ преклониться предъ ея рышениемъ. Только по крайней необходимости, и, ножетъ быть, не безъ вліянія со стороны брата, Сигизмунда, ревностнаго католика ио убъждению, онъ изъявняъ согласие на обнародование общихъ истинъ въ видѣ королевскаго указа. Его подтвердили согласіемъ своимъ и мѣстоблюститель Пражской спархін, и Пражская Капитула, и доктора юридическаго Факультета (3), безъ которыхъ не состоялось бы большинства ришения въ университети. Но, сверхъ того, были приняты сильныя м'вры для приведения упорствующихъ въ повиновение. Доктора объявили, что кто изъ Чешскихъ священниковь возстанеть на это рѣшеніе, тотъ долженъ подвергнуться духовному наказанію; если же Церковь преслушаетъ, то предается суду гражданскому; а этотъ судъ въ дѣлахъ Въры кончался всегда инквизиціей (\*). Такимъ образомъ, Соборъ прекратилъ свою дѣятельность, и дѣло перешло въ гражданское вѣдоиство. «Въ назначенный день (скажемъ словами Гуса) союзные доктора повели въ судъ (Praetorium) огромную толиу, за которой по неволь должны были следовать и священники стороны Гусовой, для того, чтобы страхомъ принудить къ согласію тёхъ, которыхъ не могли убъдить Св. Писаніемъ и разумомъ. Первосвященники, книжники и фарисси, не смѣли войти въ преторъ въ слѣдъ за обвиненнымъ Іисусомъ, а наши доктора вошли въ торжественномъ собрания книжниковъ, фарисеевь и ста-

60

<sup>(1)</sup> Cochlæi, Hist. Huss. 44-49.

<sup>(2)</sup> De Ecclesia, Hist. et Mon. Hus, I, c. 22.

<sup>(3)</sup> Cochlæi, Hist. Hussit. p. 47.

<sup>(4)</sup> De Ecclesia, I. 228. 6.

01

рбйшинь народныхъ, и одинъ изъ нахъ, называемый Палечомъ. прочелъ вслухъ королевский указъ, я произнесъ смертный приговоръ на ослупниковъ волѣ верховнаго первосвященника. Ряды вооруженныхъ вонновъ подкрыляля рвшение и придавали бодрость чтецу. О конечно, если бы Палечъ явился въ числѣ обвинителей нашего Госпола, и онъ не побоялся бы взывать съ Тудеями : «Кровь Его на насъ и на чадъхъ нашихъ; мы законъ имамы, и по закону нашему долженъ есть умрети (1)!» Не смотря на то, сторона Гусова оказала геройское сопротивление приговору подкупленныхъ судей. «Какъ нѣкогда праведный Іосифъ въ дящо противусталъ беззаконному соборищу, осудившему на смерть Інсуса: дерзнувъ, вниде къ Пилату, и проси телесе Інсусова; такъ точно (говоритъ Гусъ) и магистры нашей стороны: Маркъ Градецкій, въ то время ректоръ Пражскаго университета, Фридрихъ Эпинге, Прокопій изъ Пльзны, со многимя другими протестовали въ судѣ противъ осуждения истины. Сильные сознаніемъ правды, эти великодушные мужи, презирая смертныя угрозы, безстрашно противустали въ лицо законовъдцамъ, докторамъ, клионикамъ и старъйшинамъ народнымъ» (\*). Такъ всѣ усялія Западной Церкви рушились о непреклонное противодъйствіе горсти магистровь, разумно сознавшихъ истану учения Гусова и готовыхъ жертвовать жизнію для ея исповѣданія. Въ этяхъ редкихъ явленіяхъ высказывалась сила народнаго духа и внутренняя слабость Католицизма. Въ отсутствіе Гуса защитники поддержали свою великую роль: онъ съ восторгомъ говоритъ объ ихъ мужествв; съ презряпиемъ отзывается о служителяхъ лести, навлекшихъ на себя заслуженную ненависть всего народа. Хитрое злание, подготовленное подкупами Стефана Палеча, главы противниковъ, немедленно рушилось. Все нисшее духовенство, оскорбленное приговоромъ, безусловно подчинявшимъ его высшему, исключительно Латинскому въ Чехіи ( \* ), возстало съ но-

<sup>(1)</sup> De Ecclesis, I, 227, 6.-Ad Scr. Steph. Paletz, I, 238, 6.

<sup>(2)</sup> Ad Scr. Stanislai de Znoyma, I, 266.

<sup>(3)</sup> Ad Scr. Paletz, I, 259, 6.

выми требованіями. Одушевленіе сдѣлалось общимъ. Не смотря на то, что указъ прочтенъ всенародно, разосланъ по всѣмъ областямъ королевства (<sup>4</sup>), и даже переведенъ на Чешскій языкъ, по свидѣтельству Кохлея, который видѣлъ его въ переводѣ, опъ нигдѣ не нашелъ исполнителей. Противная сторона, говоритъ Кохлей, оказала такое упорство, что не только въ частныхъ собраніяхъ вопіяла противъ незаконности изгнанія Гусова и попосила Римскую Курію, согласившуюся на его отлученіе, въ слѣдствіе подкуповъ высшаго духовенства, но даже осворивала указъ королевскій въ разныхъ книгахъ и сочиненіяхъ (<sup>\*</sup>). Все ато дѣлалось, кажется, не безъ вѣдома и одобренія коровн, какъ увидимъ въ послѣдствів.

Такъ изгнаніе Гуса не принесло приверженцамъ Латинской Церкви никакой существенной пользы. Оно не только осталось мерой ничтожной, но еще более послужило ко славѣ его. Гусъ удалился въ предѣлы города Усти (Austi), и тамъ, по прежнему, продолжалъ проповедывать подъ охраною владбльца Козьяго замка, Яна старшаго, изъ Усти, который пригласилъ его къ себв. По смерти этого пана, онъ принялъ новое приглашение королевскаго любинца, Генриха Лефля изъ Лажанъ, и гостилъ въ его замкѣ, Краковцѣ, въ Раковницкомъ округѣ. Огсюда вытзжалъ онъ въ окрестныя мистечка ; въ особенности посящаль онъ та ссления, гдъ бывали народныя сходбища по случаю храновыхъ праздниковъ, или свадебъ; в гдѣ онъ ни казался, толпы народа стекались къ нему и прітзжали слушать его на возахъ (3). Но сколь велика была народность его, столь велика и зависть враговъ, обреченныхъ отнынѣ на низкое ремесло клеветы и наушничества. «Случилось ему разъ въ одну изъ обычныхъ проповъдей его сильно нападать на папу и кардиналовъ. По окончания ръчи его, — такъ разсказываетъ Тсобальдъ, - одинъ крестьянинъ, притворяясь

(3) Stařj letopisowé, str. 29.

<sup>(1) «</sup>Doctores de facultate theologica in Synodo praetorii exposuerunt se publice et scripta sui Consilii etiam ad exteras provincias direxerunt.» Ad Scr. Stan. de Znoyma, 1, 265.

<sup>(2)</sup> Cochlæi, Hist. Hussit. p. 49.

простынъ, полошелъ къ нему и сказаль: «Скажи намъ, пожалуйста, госполнить магистръ, что значить по Чешски папа и кардиналъ? Видель ли ты хоть одного изъ техь. о которыхъ такъ много говоришь?» - «Никого не видалъ. мой другъ, да и видѣть не хочу, »-отвѣчалъ Гусъ.-«За чты же ты такъ жестоко отзываешься о тахъ, которыхъ някогда не видаль и не изучаль вблизи? Я когда-то съ отцемъ мониъ фадилъ въ Римъ, и видель тамъ папу и песколькихъ кардиналовъ. Они показались мнѣ исполненными благочестія, какъ я никогда никого не видаль.»--«Если они тебь, старичовъ, такъ понравились, »-отвъчаль Гусъ, -«то воротнсь къ пимъ, и оставайся при нихъ до конца жизни.»--Крестьянинъ отвѣчалъ и на это, покачавъ головою: «Я ужъ состарѣлся, магистръ, и не могу бодро справиться въ нуть; а ты молодъ; поди за меня, и что говоришь намъ пространно, то скажи имъ въ лицо; они у тебя въ долгу не остапутся.» Присутствующіе паны наложили нолчаніе на крестьянина; но Гусъ взялъ его съ собою въ замокъ и угостилъ его съ честію» (1). Въ эгой рѣчи, можеть быть и не выдуманной, слышямъ опять отголосокъ возражения доктора Льва и всей католической стороны, которая старается развънчать любимца народнаго, наложить пятно безславія и отвержения на его чистую диятельность. Но прибляжалась уже великая минута возмездія, когда, при заревѣ Констанц. каго пепелища, и на эти мелочныя придирки послѣдоваль торжественный отвѣтъ.

Ко времени изгианія Гуса въ 1413 и 1414 годахъ принадлежатъ письменныя сиошенія его съ дворомъ Ягойловцевъ (\*) и цѣлый рядъ спорныхъ сочиненій, вызванныхъ дѣйствілми его противниковъ на Пражскомъ Соборѣ. Сюда же отиссится иѣсколько инсемъ его къ Пражскимъ друзьямъ, имѣющихъ примѣненіе къ современнымъ событіямъ (\*). Еще прежде своего удаленія изъ Праги, въ

<sup>(1)</sup> Theobald, Hussitenkrieg, s. 41-42.

<sup>(2)</sup> O kościołach braci czeskich w dawnéj Wielkiéj Polsce, przez J. Lukaszewicza, str. 9—11. — Palackého, Dějiny národu ceského, III, €+1, str. (3)
(3) Изъ 13 писемъ его, вошедшихъ въ составъ Hist. et Mon. Hus, подъ

назвавіємъ: «Epistolæ, tempore anathematis et interdicti pontificii scriptæ,»

1411 году имъ была написана на Чешскомъ языкѣ небольшая книга «О шести заблужденіяхъ» (противъ Латинскаго духовенства), и росписана на ствиахъ Виелеемской часовни. Когла онъ удалился изъ Праги, и побъда на пер-• выхъ порахъ осталась за врагами его, Виелеенская часовня подверглась опасностямъ за безвременное свое украшеніе. Гоненія на отсутствующаго Гуса ознаменованы въ Црагѣ удвоеннымъ напоромъ на это безвинное орудіе его славной деятельности. По случаю этихъ гоненій, о которыхъ говорено было выше, Гусъ изъ изгнанія посылаетъ Пражанамъ слова утѣшенія и мира. « Не бойтесь чгрозы гонителей, хотящихъ разрушить Виелеемскую церковь. Богъ не попуститъ имъ совершить свое злое цамѣреніе; но берегитесь забыть благод'янія Божін; тогда Господь Самъ разоритъ Виелеемъ, какъ въ другомъ Виолеемѣ, гдѣ онъ родился, и въ Іерусалимѣ, гдѣ совершилъ искупление наше, не осталось камия на камит. Прошу вась, возлюбленные, не скорбите объ отсутстви моемь, не ужасайтесь проклятій, которыми преслѣдуютъ меня враги Господни.... Пускай воздвигають на мени кресть; пускай расотвають, какъ на Іуду предателя, пъсни поруганія. и прибивають ихъ публично на площадяхъ; пускай, по обычаю Іудеевъ, бросаютъ камнями въ двери храма, пока руки вхъ не онъмъютъ и на нихъ самихъ не обрушатся эта камии» ( ' ). Гусъ утѣшается мыслію, что отсутствіе

(1) Epist. 6, 7, 9. Hist. et Monum. Hus, I, 96, 6; 97-98.

64



весомићиво принадлежатъ этому времеви: 6-е, 7-е, 9-е и 13-е. Всв они посатъ ясный отпечатокъ современныхъ отношеній. Въ вихъ говорится объ усилевныхъ гоненіяхъ Антихриста, начавшихся не рапће, какъ послѣ 1412 года. Есть ясныя указанія на отступниковъ, Палеча и пр., па гоненія противъ Виелеемской часовии. Въ 13-мъ письмѣ Гусъ сверхъ того самъ указываетъ на время его сочиненія, говоря, что онъ болѣе 12 лѣтъ проповѣдывааъ слово Божіе въ Прагѣ, а начало его пройовѣди относится къ 1401 голу.---Къ 1413 году, по всѣмъ вѣроятностямъ, отнести должно и 4-е письмо Гуса кѣ ректору Пражскаго увиверситета, Христаныу Прахатицкому, которое я считаю первымъ въ ряду помянутыхъ, писанвымъ вскорѣ послѣ изгнанія, ибо въ немъ говорится о прекращенія проповѣди его по волѣ короля, --- я 14-е письмо къ жителямъ Лупъ. Только по ввутреннему характеру тѣхъ инсемъ, и цо отраженію современныхъ событій, можно опредѣлять ихъ послѣдовательность.

его изъ Праги пе прекратило Евангельской проповёди, и ято върные ученики его достойно продолжаютъ начатое виъ дело. Духовная радость объ успёхахъ Евангелія не въ одной только Прагѣ, но и во всемъ государствѣ-вотъ главное чувство, преисполняющее вст его письма. Въ отвътъ на беззаконныя дъйствія послъдняго Собора, онъ пишеть знаменитвищее свое сочинсије «О Церкви»; въ возраженіяхъ на общія истины заключается въ стройной системь вся полнота ученія Гусова о значенів папы въ Церкви вселенской, и о мѣстѣ, занимаемомъ въ ней Римскою Церковію. Драгоцѣнная рукопись была послапа въ Прагу, прочтена всенародно въ Виолеемской часовив, во множествъ списковъ ходила по рукамъ гражданъ, и допла до самаго короля. Вскорѣ вся Чехія раздѣляла восторгъ, порожденный явленіемъ великаго труда, который легь въ основаніе догматическимъ инфијямъ Гуса и всей его стороны. Отселф сторона Гуса дѣлается стороной народной; огромное большинство духовенства и мірянъ приступаетъ открыто къ духовному единству, внезапно обнявшему всю цёльность народа. Название секты неожиданно переходить къ приверженцамъ Рима ; послъдователи ученія Гуса принимаютъ названіе «Евангельскаго клира» ( ' ). Въ этихъ трудныхъ обстоятельствахъ Палечъ и Станиславъ изъ Зноима слълали послълнюю попытку въ пользу Западной Церкви, но пали подъ тяжестію этой задачи. Въ своихъ возраженіяхъ на книгу «О Церкви» они окопчательно уронили достоинство Рима; и Римская Церковь, падая съ шумомъ въ Чешскомъ народѣ. увлекла пхъ въ своемъ паденія. Сочвненіе Палеча поситъ ясные признаки усилій своего порожденія. Безнадежность читается въ каждомъ словѣ магистра; въ безотвѣтиомъ благоговѣніи къ папѣ, которое проповѣдуетъ Палечъ, не предлагая доказательствъ разумной пытливости народа, мы видимъ собственное, глубокое разувѣреніе и чувство гнетущей скорби, провожающее его до могилы. Отнынѣ жажда мщенія съ одной стороны, угрызенія совѣсти съ другой, поперенанно волнують эту страждущую душу. Открытая

<sup>(1)</sup> Ad Scr. Paletz, I, 260.

сила, которой онъ действоваль за несколько месяцевъ, смѣняется хитростію. Онъ не смѣетъ называть Гуситовъ по имени, но подъ вымышленнымъ названіемъ «Quidamistæ,» прилагаетъ имъ позорное прозвище «Смертоноснаго духовенства» (clerus pestiferus). Онъ старается выманить Гуса за предълы Чехіи : предлагая ему открытую борьбу, даетъ разумѣть, что она должна совершиться съ равными силамв, а потому не возможна въ народѣ, предубѣжденномъ въ пользу противника. « Вы не боитесь называться по имени »,--говорить Палечъ, --- «безстрашно подъемлете грозу отлученія тамъ, гдѣ нѣтъ для васъ страха; вы требуете обличения въ ереси тамъ, гдѣ обвинителямъ пришлось бы поплатиться имуществомъ и головою; отъ чего не отправляетесь въ Римскую Курію ( 1)?» Зд'Есь устами его снова говорить лукавая Римская политика, которая съ намъреніемъ покрывается личиною правды, чтобы тёмъ вёрнёс нанести ударъ. Въ возраженіяхъ на сочиненія Палеча и Станислава, служащихъ прекраснымъ дополнениемъ къ догматической части книги «О Церкви, » Гусъ превосходно разоблачаеть коварные замыслы враговъ: онъ бьетъ ихъ на голову собственнымъ ихъ оружіемъ; принимаетъ предложенный вызовъ, но даетъ разумѣть, что онъ проникъ ихъ обманы, и если отдаетъ себя въ руки враговъ, то не иначе, какъ по собственной волѣ. «Не такъ говорилъ Палечъ во время оно, когда онъ громче всѣхъ требовалъ указанія хотя на одного человѣка, зараженнаго ересью; когда онъ вызвалъ къ отвѣту магистра Рудольфа, который, въ полномъ собрании университета, обронилъ неосторожное слово, что на некоторыхъ Чеховъ должно воздвигнуть Крестовой походъ, и что сочиненія Станислава изъ Зноима отзываются ересью. Отъ чего же онъ теперь обращается вспять, говоря, что въ Чехіи не мѣсто обличать ересь, когда прежде самъ съ такимъ жаромъ и съ такою настойчивостью требовалъ здесь ся указанія? Когла Палечъ подписывается богословскимъ учителемъ, то зачёмъ же боится онъ сказать правду? Не побоялся въ судѣ, подъ прикрытіемъ вооруженной стражи

<sup>(1)</sup> Ad Scr. Paletz, I, 235, 6, 236.

провзнести приговоръ: кто ослушается воли первосвящен няка, повиненъ смерти ! Теперь, когда счастие ему измѣнило, и онъ говоритъ, что зд сь пе и всто обличения ереси; а прежде обвянялъ меня, какъ еретика» (\*). При перемѣнившихся обстоятельствахъ, противники Гуса старались скрыть имена своя. дабы не навлечь на себя мщенія пароднаго: Станиславъ изъ Знонма даетъ себѣ и товарищамъ общее название «Богословскаго факультета.»-«Не весь богословскій факультеть, »---отвѣчаеть Гусъ,---«а только восемь докторовъ произнесли на меня приговоръ отлученія. Зачёмъ скрывають они имена свои ? На собраніи въ судебной палать они всепародно явилось моими обвинителями, и акты собора своего разослали по встыть областямъ. Если они хорошо дёлали въ то время, то къ чему теперь эта скромность ? Пусть обнародують имена свои ; они могутъ ожндать отъ народа благодарности, а отъ Праведнаго Судіи награды вѣчиою жизнію» (\*). Такъ кончилась полемика Гуса съ докторани преторіи. Непосредственнымъ слёдствіемъ этого спора было отчужденіе имуществъ отъ духовенства, согласно съ ученіемъ Гуса. Замѣчательно, что и въ саное благопріятное для себя время доктора не ситли возстать на это посл'Еднее нам врение, которое выставлено Гусомъ еще въ 1412 году в съ тбхъ поръ уже исподволь переводило богатыя имения Церкви въ руки светскихъ владѣльцевъ. Въ сочинении «О Церкви» Гусъ удивляется этому страиному молчанию. Онъ догадывается, что свътская власть уже приняла свои міры, что началось уже отнятіе имуществъ у духовенства. Въ самомъ деле, король Вичеславъ, нодъ предлогомъ преобразованія причта, въ силу новаго указа, сталъ отбирать церковныя имущества (\*). Сиасались отъ преследования только те изъ духовныхъ, которые переходили на сторону Гуса. « Пусть лишатся огромныхъ доходовъ,»-писалъ Гусъ въ концѣ сочинения «О Церкви»,-«по крайней мёрё душу спасуть оть візчной погвосли. Осудивъ 45 статей Виклефа, докгора говорили,

<sup>(1)</sup> Ad Scr. Paletz, 1, 255, 6.

<sup>(2)</sup> Ad Scr. Stan. de Znoyma, I, 263.

<sup>(3)</sup> Cochlæi, Hist. Hussit, p. 62

что теперь возстановится миръ и единство. Не сбылось ихъ пророчество. Они радовались, когда осуждали; теперь сѣтуютъ, когда стали отбирать церковныя имѣнія. Они просятъ сохраненія имуществъ какъ милостыня. Но свѣтскіе владѣльцы смѣются надъ ними, и говорятъ: не сами ли вы осудили статью, что десятины суть чистыя милостыни» (<sup>1</sup>)?

Великій споръ Гуса съ Римскою Церковію приближался къ развязкѣ. Не смотря на послѣднія событія, приговоръ объ удаления Гуса все еще оставался въ силѣ. Правда, по свидетельству Латинскихъ историковъ, онъ часто паезжалъ въ Прагу и проповѣдывалъ въ Виелеемской часовиѣ. Но Кохлей смъшалъ первое изгнание Гуса изъ Праги съ послъд. нимъ. Посему Вячеславъ, который въ послѣднее время такъ явно поддерживалъ Гуса, сдѣлалъ новую попытку примирить обѣ стороны. Онъ нарядилъ коммиссію изъ четырехъ членовъ: Пражскаго владыки, Альбика, Христанна Прахатицкаго, ректора университета, М. Здѣслава изъ Лабуня, пробста у всѣхъ Святыхъ, и Іакова, Вышегралскаго декана, уполномочивъ ихъ встми возможными средствами совершить примирение. Коммиссия настояла на томъ, что обѣ стороны объщали подчиниться безусловно ея приговору, подъ опасеніемъ денежной пеня и изгнанія изъ Государства. Члены коммиссіи совѣщались пѣсколько дней въ домѣ магистра Христанна, въ приходъ Св. Михапла, въ Старомъ городъ Пражскомъ, подъ предсъдательствомъ М. Здъслава. Но уже при изложения основнаго положения протокола ихъ засѣданий, «что обѣ стороны сходятся съ ученіемъ Церкви въ исповѣданія догмата о Таинствахъ и о власти церковной,» встретились неодолимыя трудности. Палечъ въ последний разъ отказался за себя и своихъ отъ названія «стороны», которое противники съ мудрою умфренностію прилагали обћимъ враждующимъ сторонамъ; къ слову: «Церковь» опъ прибавлялъ точнъйшее обозначение : «Святая Римская Церковь, вибющая нынѣ главою папу Іоанна XXIII, а тѣломъ кардиналовъ. » Эта прибавка исключала возможность взавянаго

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, I, 235.

примиренія. Послів долгихъ прецій, магистръ Янъ изъ Есеницы согласялся и на нее, но съ оговоркою, ограждавшею цёльность вёдованій Гуситской стороны: «Подчиняемся решеніямъ и приговорамъ этой Церкви такъ, какъ прилично каждому истинному и верному Христіанину.» Коммиссія согласилась и на это ограниченіе, какъ на законное, но Цалечъ и Станиславт изъ Зноима ръшительно отвергли его. Съ другой стороны Гуситы не могли выносить оскорбительнаго для нихъ названія «самозванцевъ Евангельскихъ,» которое все еще прилагали имъ противники ( 1). Два дни прошли въ безполезныхъ спорахъ; на третій ни Палечъ, ни союзные доктора не явились на совъщание, обвиняя коммиссию въ пристрастии и слабости. Это былъ явный намскъ на короля Вячеслава, который самъ наряжалъ ее, самъ назначалъ ея членовь. Глубоко разгитванный, онъ отставиль оть университета четырехъ докторовъ: Станислава в Петра изъ Зноима, Стефана Палеча и Іоанна Геліе, какъ «ослушниковь волѣ его, виновниковъ всѣхъ неустройствъ и лукавыхъ сектаторовъ, » н присудиль ихъ къ изгнанию, безъ надежды когда либо возвратиться (<sup>2</sup>). Станиславъ умеръ, не переѣхавъ границы ( \* ); Палечъ, съ стѣсненнымъ сердцемъ, оставялъ отечество, и отправился въ Констанцъ увеличивать число противниковъ Гуса. Странно было видъть этого папскаго любямца, оставлявшаго родину со стыдомъ и отчаяниемъ, когда изгнанникъ, уже цѣлыхъ два года пораженный перунами папскими, возвращался съ радостію въ Прагу, и народъ встричаль его съ отверстыми объятіями. Въ этпхъ превратностяхъ счастія Гусъ чуялъ что-то недоброе: виделъ страшную разгадку собственной участи. Онъ сделалъ последнее воззваніе къ дружбѣ: нисалъ къ Андрею изъ Брода, напоминая ему прежнія связи. Тотъ отвѣчалъ ему обличительной грамотой, въ которой обвиняль Гуса вь нарушении духа любви. « Ты пишешь,» — такъ говорилъ Андрей изъ

<sup>(1)</sup> Ad Scr. 8 Doct. I. 293, 6, 1. 1-3.

<sup>(2)</sup> Palackého, Dějiny národu českého, III, č. 1., str. 137-138.

<sup>(3)</sup> Historia Sanctissimi Martyris. Hist. et Mon. Hus, 1, 4, 6.

Брода,»-что я по прежнему сообществу долженъ и отлученъ быть витетт съ тобою. Правда, что я раздълялъ когда-то съ тобою трапезу, что мы въ дому Божіемъ ходили единомышленіемъ; но, съ тѣхъ поръ, какъ пало на тебя проклятие церковное, мы уже не видались съ тобою. Ты пишешь, что желасшь вѣнца мученическаго. Какъ же хочешь быть мученикомъ, когда отвергаешь ту Церковь, которая служить истинь? Ты расписываешь стыны библейскими текстами : лучше бы носиль ихъ въ сердцѣ своемъ» (1). Еще оскорбительние было послание Палеча, который обвинялъ его въ непомърной гордости, припясывалъ ему бѣдственное состояніе духовенства и смерть архіепископа Сбинка, низведеннаго въ могилу будто бы горестію объ его расколћ. Такъ доживалъ онъ послѣдніе дня пребыванія въ Прагѣ,-когда разнесся по всей Европѣ слухъ о предстоящемъ Констанцкомъ Соборћ.

<sup>(1)</sup> Cochlæí, Hist. Hussit. p. 66.

## ГЛАВА III.

## Констанцкій Соборъ. — Путвшествів Гуса. — Три темницы в три аудівнцій Гуса. — Послъднія минуты Гуса.

Положение Римской Церкви было ужасно. Опасность грозила ей со всъхъ сторонъ въ одно время. Вальденцы на западъ, Лолларды въ Англін, Бичующіеся въ Германін сокрушали оплоты ея извив. Чехія оторвалась окончательно отъ единства католицизма. Трое папъ все еще оспаривали другъ у друга владычество надъ вселенной. Почти единогласное признание всей Европы утвердило первенство за Іоанномъ; но личность этого папы не могла ручаться за благоденствіе Западнаго христіанства. Съ ранней молодости отличаясь безстыдствомъ и развратомъ, онъ, послѣ того, промышляль, вибств съ братьями, морскими разбоями ; по словамъ Өеодорика Нимскаго, жилъ долго студентомъ въ Болонін; но, вибсто ученія, проводиль дни и ночи въ необузданномъ разврать. Возведенный Бонифаціемъ IX въ достоинство кубикулярія и архидіакона, продавалъ его именемъ церковныя должности, и еще безстыдно насмѣхался надъ своими кліентами, называя ихъ варварами, а награбленныя деньги отдаваль въ рость. Въ послёдствіи у того же папы купиль кардинальскую шапку; назначенный легатомъ въ Болонію, возмутившуюся противъ папы, взялъ ее приступомъ, казнилъ столько жителей, что ими можно бы было наполнить цёлый городъ, присвоиль себ' ихъ инущества ; методически грабилъ всѣ городскія сословія, не исключая и самыхъ нищихъ поденщиковъ; обезчестиль болье авухъ сотъ женщинъ и дъвушекъ; въ Римъ жилъ въ гръховномъ союзе съ невесткой, отравилъ своего предшественника и благодетеля, Александра V; подкупомъ восшелъ на панский престоль, раздаваль церковныя должности побочнымъ дътямъ, мірянамъ и малолётнымъ ; безжалостно грабыть всю Церковь, обращая въ деньги все, что только 6

Digitized by Google

можно было похитить. Отъявленный безбожникъ, онъ отвергалъ безсмертіе души, воскресеніе мертвыхъ и страшный судъ, увѣряя, что иѣтъ болѣе ничего за предѣлами гроба. Такова была личность этого папы, котораго признала вся западная Европа главой христіанства, какъ лучшаго изъ совмѣстниковъ (').

Соборъ представителей Церкви, хотя и не Вселенской, оставался на Западъ единственной, великой развалиной древняго порядка вещей, и въ вѣрованіяхъ современной Европы все еще стоялъ верховнымъ судилищемъ, на который Вселенская Церковь могла возносить свои великія тяжбы. Папы вообще не любили Соборовъ; Іоаннъ XXIII заранѣе видѣлъ въ Констанцкомъ обличительный судъ, которому назначено, предъ лицомъ цёлаго Запада, раскрыть соблазнительныя тайны его жизни. Но къ концу XIV и началу XV стольтія необходимость Собора сильнье, нежели когда либо становилась ощутительною: общій голосъ всего христіанства на Западъ требовалъ преобразованія Церкви, ниспавшей на степень гражданскаго чиноначалія. XV стольтіе явилось роковою эпохою для Западной Церкви: три великихъ Собора, по внѣшности, болѣе прочихъ подходящихъ къ характеру Вселенскаго, наполняють собою всю первую половину этого вѣка, во всѣхъ отношеніяхъ поворотнаго въ духовной жизни Европейскаго человѣчества. Потребность такого явленія условлена внутреннимъ состояниемъ Западной Церкви; но немедленное исполнение вызвано сильнымъ воздъйствиемъ Восточнаго Православія, которому Чехія, безспорно, служила главнымъ проводникомъ. Отсюда Реформація Лютера оказалась только послёднимъ и вовсе не столь рёшительнымъ актомъ великой драмы, которая уже цёлое столётіе и болёе приводила въ движение весь жизненный застой Европейскаго Запала.

. .,• .

> Преобразованіе Церкви « во главѣ и во членахъ », прекращеніе великаго раскола — вотъ, по миѣнію Католиковъ, важиѣйшіе вопросы, которыхъ рѣшенія ожидала Европа отъ

(1) Flathe, Vorläufer der Reformation, II, 364-366.



Констанциаго Собора. Но въ числѣ вопросовъ, Гусова ересь была не послъднимъ, хотя близорукие писатели Католической стороны и стараются уменьшить ея важность ( 1). Впрочемъ. не въ этомъ, ограниченномъ, смыслѣ разумѣла Соборъ лучшая половина Латинской Церкви, которая чаяла видъть въ Гусъ живое средоточіе религіозной жизни современнаго Запада. Безъ Гуса не было бы Констанцкаго Собора ; сожжение Гуса — одно памятное дѣло его представителей; всѣ прочія, въ свое время, возбуждали только соблазиъ Западнаго христіанства. Послѣ казни Іеронима, Соборъ впалъ въ бездѣйствіе: оказалъ малодушную слабость въ отношеніи къ кровожадной секть Бичевниковъ, въ пышномъ панегирикъ прославиль христіанскую ревность Нѣмецкаго Ордена, систематически губившаго цёлое племя подъ знаменемъ Креста, публично оправдалъ большинствомъ своихъ членовъ убіеніе Герцога Орлеанскаго. Но въ осуждении Гуса и Іеронима всѣ члены Собора сошлись въ одномъ чувствѣ ненависти и единодушно подписали приговоръ о сожжении. Это можетъ объясниться только особенностію вброисповеднаго развитія Чешскаго народа. Что Западная Церковь на Констанцкомъ Соборѣ видѣла въ Гусѣ и Іеронимѣ провозвѣстниковъ Грековосточнаго начала, это не есть простое предположение, а событіе неоспоримое. Въ числѣ 24-хъ обвиненій, возведенныхъ Соборовъ на Іеронима (а вы знаевъ, что Іеронимъ исповъдалъ совершенное равенство съ Гусомъ въ догматическихъ мибніяхъ, и что Гусъ развиваль въ теоріи, то Іеронимъ приводилъ въ дѣло), послѣднія, самыя важныя (ибо они расположены въ постепенномъ порядкѣ), состоятъ въ томъ, что онъ въ Псковъ и Витебскъ открыто перешелъ отъ Католиковъ къ Православнымъ, присутствовалъ при нашемъ богослужении, кланялся Русскимъ мощамъ и иконамъ, принималь таинства по обряду Греко-Восточному, старался н самого Витовта обратить къ Православію. Стало быть, въ лигь двухъ подвижниковъ, Соборъ казнилъ Православныя воспоминанія Чеховъ.

(1) Такъ думалъ Кохлей и самъ король Сигизмундъ.

6\*

Digitized by Google

По многочисленности членовъ своихъ Соборъ Констанцкій могъ бы служить классическимъ первообразомъ вселенскаго, если бы сущность послёдняго заключалась только въ числё присутствующихъ на немъ. Подробное описание наружнаго великольпія можно видьть въ Дневникъ Рейхенталя. Современная Вратиславская (Бреславская) рукопись насчитываеть на Соборѣ 3 патріарха, 23 кардинала, 27 архіепископовъ, 239 епископовъ, 200 аббатовъ. 444 доктора Богословія и Правъ, всего 2300 человѣкъ, какъ бѣлаго, такъ и чернаго, духовенства; 27 посольствъ отъ иностранныхъ державъ, 4 курфирста, 19 герцоговъ, 128 графовъ, 2000 рыцарей и дворянъ, вообще около 80,000 мірянъ. Король Сигизмундъ не пропустилъ почти ни одного засѣданія. Одинъ папа открылъ, другой закрылъ совъщанія. Представителями ученаго и литературнаго міра на Соборъ явились: Поджіо, Флорентинецъ, который въ XV столѣтіи писаль языкомъ Квинтиліана; Өеодорикъ Нимскій, секретарь многихъ папъ, оставившій драгоцённое сочиненіе о своемъ времени; Эней Сильвій Пикколомини, будущій папа; Мануилъ Хризолоръ, посланникъ Греческій; Жерсонъ и Петръ Алльяко (d'Ailly), Камбрейскій кардиналь, Французскій Орель. Въ то же время Констанцкій Соборъ представлялъ и черпую сторону духовенства. Къ делу Божію рыцари навезли съ собою огромное количество музыкантовъ, шутовъ и балясниковъ; духовенство около 1500 свидътельницъ цъломудрія кардипаловъ и прочихъ духовныхъ особъ. Объ образѣ жизни духовенства въ Констанцѣ свидѣтельствують очевидцы : « Вмѣсто того, чтобы назидать народъ добрымъ примъромъ, мы скоро дойдемъ до того, что народъ будетъ служить намъ образцемъ цёломудрія,» говорить въ публичномъ засёданіи Собора одинъ изъ уважаемыхъ его представителей, епископъ города Лоди. Другія свидътельства называють прелатовъ соборищемъ фарисеевъ и лицемъровъ, между которыми нътъ ни одного истиннаго христіанина. « Господи ! что не поразишь ихъ Своимъ праведнымъ гнѣвомъ? Они погрязди во грѣхахъ: кто изъ нихъ можеть надъяться на въчное спасение? Не соблюдають даже наружныхъ приличій : навезли съ собою любовницъ, и позоръ ихъ не можетъ укрыться отъ

свёта, потому что любовницы ихъ всенародно хвастають своими побёдами. Всё понятія извращены: добродётель слыветь порокомъ, порокъ добродётелью» (<sup>4</sup>). Такъ раздавались на Соборё голоса ревнителей Вёры. «Если бъ вы были въ Констанцё, » — писалъ заключенный Гусъ къ друзьямъ своимъ въ Прагу, — « вы увидёли бы самый страмный соблазить на Соборё, который самъ себя величаетъ святёйшимъ и непогрёшительнымъ. Я слышалъ отъ Швейцарцевъ, что ихъ городъ Констанцъ никакими искупительными жертвами (expiationibus), въ продолженіи тридцати лётъ, не можетъ быть очищенъ отъ тёхъ преступленій, которыя совершены на Соборё. Однимъ словомъ, Констанцкое скопище есть предметъ соблазна для всёхъ благочестивыхъ мужей.»

Іоаннъ XXIII съ стесненымъ сердцемъ согласился на созваніе Собора внѣ предѣловъ Италін. Онъ хотѣлъ, по крайней м'ЕрЕ, расположить его такъ въ свою пользу, чтобы на немъ не было ричи объ его нравственности: для этой шили служили сокровища, навезенныя имъ въ Констанцъ, и назначенныя для подкупа свётскихъ властителей. — Въ 1414 году, 12 Августа, начало Собора открыто прибытиемъ старшаго кардинала, Остійскаго епископа, Іоанна Броньи. За нить изъ Болоніи послёдоваль папа. На дороге съ нимъ приключилось несчастие, утвердившее его въ печальномъ предчувствін, что Констанцкій Соборъ будеть паденіемъ его величія. На Тирольской горъ, Арибергъ, колесница его опрокинулась. На вопросъ одного изъ служителей : не ушибся ли онъ? — «Jaceo hic, in nomine diaboli», —отвѣчалъ папа; «жаль Болонін,» и, взглянувши на городъ Констанцъ, раскинувшійся вдали, въ живописной долинь, прибавиль: «Вижу, вижу, воть здёсь мышеловка». Въ сопровождении девяти кардиналовъ, въ торжественномъ побздъ, папа вступилъ въ Констанцъ, 28 Октября, 1414 года. Все духовенство вышло ену на встричу съ мощами святыхъ. При безчисленномъ стечения народа, онъ въбхалъ во дворъ епископа. Старшіе сановники города вели лошадь его подъ уздцы; онъ бхалъ

<sup>(1)</sup> Flathe, Vorläufer der Reformation, e. 361-362.

подъ золотымъ балдахиномъ, съ преднесеніемъ даровъ; за нимъ шли кардиналы въ мантіяхъ и шапкахъ.

Въ тоже время изъ Праги вытъзжалъ на Соборъ смиренный проповѣдникъ Евангелія, сильный сознаніемъ невинности, готовый положить голову за правду Божію. — Виновникомъ призванія Гуса на Констанцкій Соборъ Латинскіе писатели считаютъ короля Сигизмунда (1). Здъсь видна снова уловка Римской политики, отклонявшей себя отъ участія въ осужденін Гуса. Между тыть послыствія доказали несомпынно, что онъ заранѣе обреченъ былъ на жертву отцами Собора; что это былъ великій заговоръ всего духовенства, для котораго Гусова ересь была страшнѣе великаго раскола. Посланіе за посланіемъ приходило въ Прагу, приглашая его на Соборъ. Его увѣряли, что тамъ готовится настоящее прѣніе, основанное на доводахъ Евангельскихъ. Гусъ положился на это торжественное объщание. Въ порывъ благородной ревности, съ истиннымъ желаніемъ сказать истину міру, онъ объщалъ явиться на Соборъ свободно и пепринужденно, безъ формальцаго вызова и даже безъ охраненія личной своей безопасности. Между тѣмъ враги его, Стефанъ Палечъ, Михаилъ de Causis, Андрей изъ Брода, спѣшать на Соборъ съ готовымъ запасомъ ложныхъ свидѣтельствъ. Другіе посылаютъ золото кардиналамъ, подкупая ихъ на еретика. Въ эту роковую минуту въ Чехіи нашлось много людей, которые предостерегали. Гуса и внушали сомнѣніе въ искренности Сигизмунда, объщавшаго ему опасную грамоту. «Иные говорили миъ : король собственными руками выдаетъ тебя непріятелямъ. И Микешъ (Divoký) сказалъ мнѣ, въ присутстви доктора изъ Есеницы : «Магистръ ! знай навърное, что ты не избъжишь осужденія » ( 2). А Андрей Полякъ, ремеслепникъ, говориль, провожая меня со слезами : « Господь да направить стопы твои любезный учитель! Едва ли ты уцёлёешь въ Констанцъ. Да наградить тебя Царь, не Угорский, а Царь небесный, за то прекрасное учение, въ которомъ

(2) Hist. et Mon. Hus, 1, 34, Ep. f. 68.

<sup>(1)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit. 68.

ты всегда наставляль меня» ( ' ). — Опасная грамота Сигизмунда действительно изготовлена была въ Шпейеръ, 18 Октября 1414 года, но Гусу вручена не ранѣе, какъ по прібздв въ Констанцъ. «Король Сигизмундъ ( такъ гласить эта грамота) принимаеть уважаемаго Яна Гуса подъ особенное, непосредственное, свое покровительство. Всв подданные Римской Имперіи, какъ духовнаго, такъ и свътскаго. званія, герцоги, маркграфы, графы, бароны, дворяне. военачальники, воины, правители, градоначальники, города, деревни и общины вызываются Королемъ принимать его гостепріимно, обходиться съ нимъ ласково, всёми мёрами содъйствовать безопасности и поспътности его путешествія, на сушѣ и водою; не задерживать его ни на какихъ заставахъ, мостахъ, пристаняхъ, ни въ какихъ замкахъ, крѣпостяхъ или городахъ; не требовать ни съ него, ни съ служителей и лошадей его, никакой пошлины; дозволить ему безъ всякой помѣхи, свободно совершить свое путешествіе, оставаться на мысть и возвратиться; въ случав же нужды. снабжать его отъ себя особыми на то пропускными грамотами» (<sup>1</sup>). Сверхъ того, Сигизмундъ лично поручаетъ тремъ Чешскимъ вельможамъ, провожать и защищать Гуса на пути и по прібадъ въ Констанцъ. Первый быль Янъ изъ Хлума, прозваниемъ Кепка, рода знаменитыхъ въ послъдствии графовъ Славать ; второй-Вячеславь изъ Дубы на Лештив, племянникъ Андрея изъ Дубы, верховнаго земскаго судьи; третій Генрихъ изъ Хлума на Лацембокѣ (\*). Не смотря на все это, Гусъ зналъ хорошо, что идетъ на явную смерть. Въ письмѣ къ ученику своему, магистру Мартину, писанпомъ предъ самымъ отъбздонъ, онъ дблаетъ уже формальное завбщание, распоряжается своимъ маленькимъ имуществомъ. На письмѣ была надпись, что оно должно быть открыто не раньше, какъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ibid, 33 Ep. f. 68, 6.

<sup>(2)</sup> Hist. Sanct. Mart., р. 1 на об. «Quatenus ipsum transire, stare, morari et redire libere permittatis». Какъ же Гольцгаузенъ говорить, что опасная грамота не простиралась на пребываніе въ Констанцѣ, а только на путешествіе туда и обратно ?

<sup>(3)</sup> Palacky, G. v. Böhm. 111, 313, Aum. 424 — Dějiny når. česk. 111, 1, str. 134, pozn. 235.

по получении въсти о смерти писавшаго. Другое письмо писано къ жителямъ Праги, за день до отъбзда. Оно отзывается глубокою грустію, навѣянной предчувствіями мучительной смерти. «Братья возлюбенные! »-говорить проповѣдникъ,-« пребывайте въ истинѣ, уповайте на милосердіе Божіе. Я отправляюсь въ путь, безъ охранной грамоты, въ среду многочисленныхъ и злѣйшихъ враговъ моихъ ( <sup>1</sup> ). Свѣтлѣе солнца окажется правда, когда они возстануть на меня обвинителями. Число ихъ превзойдетъ число лжесвидьтельствовавшихъ на Іисуса. Они выдутъ изъ среды епископовъ и магистровъ, князей міра сего и фариссевъ. Но я твердо уповаю на всемогущаго Бога, что Онъ, въ силу Своего обътованія и ради пламенной вашей молитвы, дасть инъ уста и премудрость, которымъ не возмогутъ они противиться, и Духа Святаго, да пребываю во истинѣ, дабы адскіе врата не могли разлучить насъ. Онъ дастъ мнѣ силу противъ всъхъ искушеній темницы и мучительной смерти. Если казнь моя должна прославить Бога, да ниспошлеть Онъ инѣ ее скорѣе и да укрѣпитъ меня противъ ужасовъ смерти. Если же нужно для моего спасенія, чтобъ я возвратился, то помолимся Богу, да сподобить Онъ мнѣ возвратиться, не осквернившись неправдой, не преступивши іоты Евангельской, чтобъ мы могли постепенно возрастать въ чистотъ разумънія истины, искоренять учение антихриста и оставлять нашимъ братьямъ достойный примъръ подражанія. Можеть быть, вы меня больше не увидите въ Прагѣ; если же Богъ судилъ инѣ возвратиться, то тѣмъ радостнѣе будемъ поучаться въ законѣ Господнемъ. Въ особенности же, когда соединимся въ вѣчной славѣ, Богъ милосердый и праведный дасть вѣрнымъ своимъ покой и по смерти. Да сохранитъ васъ Тотъ, Кто омыль васъ святою и драгоценною кровію, вечнымъ залогомъ нашего спасенія; и да научить васъ творить волю Свою, да достигнете мира и вѣчной славы Господомъ нашимъ

<sup>(1) «</sup>Wyprawil se na cestu bez Kleitu». Въ Латинскомъ переводъ совершенно на оборотъ: «Ego proficiscar nunc cum literis publicæ fidei». Эта поправка, очевидно, сдълана Катодиками, которые хотъли уменьшить достоинство вольной ръщимости Гуса итти на Соборъ.

I. Христомъ со всѣми, пребывающими въ истинѣ» (\*). И такъ не гордость и не желаніе похвалиться ученостію, какъ хотятъ того католическіе писатели (\*), а святая ревность въ дѣлѣ Божіемъ повлекла Гуса на Констанцкій Соборъ. Темное предчувствіе смерти носилось предъ нимъ непрестанно; но онъ повиновался призыву, ибо въ немъ любовь къ истинѣ была сильнѣе животолюбія.

Гусъ жилъ еще въ замкъ Краковцъ , когда пришелъ къ нему вызовъ на Соборъ. Прежде, чёмъ отправиться въ путь, онъ хотвлъ запастись въ Прагв документами, которыя, въ случав нужды, могли бы свидвльствовать о невинности его предъ отцани Собора. Онъ началъ съ того, что прибиль къ дверямъ церквей и монастырей, въ коллегіяхъ Университета и на всёхъ публичныхъ мёстахъ, объявленія по Латинё, Нѣмецки и Чешски, что магистръ Янъ изъ Гусинца, баккалавръ богословія, желаетъ явиться на общій Соборъ прелатовъ и всего духовенства, въ присутствін Конрада архіепископа, чтобъ дать отчеть въ своей Върв и выслушать всъ обвинения, съ условиемъ полнаго вознаграждения за нанесенную ему обиду, если обвинителямъ не удастся обличить его въ ереси. Онъ обязывается всёмъ таковымъ отвёчать на мыстномъ Пражскомъ Соборы и на вселенскомъ Констаникомъ, и доказать невинность свою согласно съ правилами Св. Отцевъ. Это было въ последнихъ числахъ ивсяца Августа. Никто не явился на вызовъ. Тогда Гусъ сдѣлаль воззваніе къ королю, королевь и всъмъ сановинкамъ Двора императорскаго, въ которомъ снова оправдываль себя въ обвинения въ ереси и вызывался къ публичному отвѣту. Вообще видно въ немъ не просто желаніе отавлаться словами отъ опасной отвётственности, а глубокое чувство человѣка, убѣжденнаго въ своей невинности, старающагося и другимъ передать это убъждение. Гусъ повторялъ готовность изложить исповедаще Веры своей и на Констанцкомъ Соборѣ, а потому приглашаль всѣхъ Чеховъ

<sup>(1)</sup> Ep. 2. Hist. et Mon. Hus, 1, 37, na odop.

<sup>(2)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit. 76.

отправиться въ Констанцъ, и тамъ, въ присутствін папы, богослововъ и докторовъ всего христіанства, предложить ему сомнѣнія на счеть его правовѣрія. На всѣ эти попытки примириться съ нимъ духовенство Латинское отвѣчало холодно. На собрание вельможъ государства, събхавшееся въ исходъ Августа, въ монастырь Свят. Іакова, явилось посольство отъ Гуса съ смиренной просьбой къ панамъ, узнать о расположении къ нему архіепископа. Если и онъ подозръваетъ его въ какой нибудь ереси, то Гусъ готовъ подвергнуться его наставленію. Если нѣтъ, то проситъ его не отказывать ему въ своемъ лестномъ одобрения, какъ могущемъ пригодиться ему на Соборѣ. Конрадъ, столь славный въ послѣдствіи отреченіемъ въ пользу Гуситовъ, остался нечувствителенъ къ вниманію Гуса. Онъ объявилъ, въ полномъ собрании пановъ, что хотя не знаеть за нимъ никакой ереси, но даетъ ему добрый совѣтъ-позаботиться о снятіи съ себя отлученія. На собранін высшаго духовенства въ архіепископскомъ домѣ, 27 Августа, онъ обошелся съ нимъ еще круче. По обычаю того времени, прокураторъ Гуса, Янъ изъ Есеницы, постучавшись въ дверь залы аудіенціи, отъ имени Гуса, просилъ позволенія присутствовать на Соборѣ, чтобы дать отчетъ въ своихъ върованіяхъ. Тогда Ольдрихъ Швабъ изъ Швабеницъ, маршалокъ архіепископа, вышелъ къ просителю и воспретилъ ему доступъ къ собранію, отзываясь важнымъ государственнымъ дѣломъ, не допускающимъ присутствія постороннихъ свидѣтелей; но просилъ его переждать конець совѣщанія въ боковыхъ комнатахъ. Тщетны были всѣ просьбы Яна изъ Есеницы; получивши формальный отказъ, онъ принужденъ былъ удалиться; но протестовалъ отъ имени Гуса противъ незаконнаго дъйствія архіепископа. Въ присутствіи Симона изъ Тишновицъ, баккалавра богословія, Симона изъ Рокицаны, Прокопія Пьлзенскаго, Яна изъ Прибрамы, Іеронима изъ Убзда, протестъ внесенъ въ протоколъ и подписанъ Яковомъ Молемъ, нотаріемъ Пражскаго Университета ( '). Другія попытки Гуса были счастливѣе. Отверженный отъ Собора, обратился къ берховному инкви-

<sup>(1)</sup> Hist Sauct. Mart. 8 Ha odop.

зитору Чехін, Николаю, епископу Назаретскому, съ просьбой. объявить во всеобщее свъдъніе, не находить ли онъ въ немъ какой либо среси ? Противъ всякаго чаянія, епископъ безъ замедления выдаль ему свидътельство въ правоверін, по тому, вероятно, что, по обыкновенію всёхъ инквизиторовъ, не ладилъ съ мъстнымъ духовнымъ начальствомъ. Въ удостовърение этого Гусу выдана гранота за печатию епцскопа. Въ жизнеописания Гуса сохранился любопытный акть засъдания, на которомъ дана эта грамота. 29 Августа 1414 года, въ четвергъ, въ девятомъ часу дня, въ пятый годъ первосвященства Іоанна XXIII-го, въ донъ Петра Змерзлика нъъ Свойшина, начальника монетнаго двора королевскаго, въ старомъ Пражскомъ городѣ, не вдали отъ монастыря Св. Іакова, магистръ Янъ изъ Есеницы, публично, въ присутствія свидътелей, спросилъ инквизитора : « Святъйший отецъ ! Не знаешь ли какой нибудь ереси въ магистръ Янъ изъ Гусинца, иначе Гусъ? Тогда епископъ, безъ принуждения, свободно и по собственной воль, произнесь во всеуслышание слёдующую рёчь на языкё Чешсковъ : «Я много и часто бесвдовалъ съ Гусомъ, раздвляя съ нимъ трапезу; присутствовалъ много разъ при его проповъдяхъ, и, заводя съ нимъ разговоръ о Св. Писаніи и разныхъ предметахъ Въры, никогда не открылъ въ немъ ни малейшаго заблужденія, а все его рѣчи и дѣйствія нашель совершенно согласными съ Като-.пческой Верой». Тогда магистръ Янъ изъ Есеницы снова спросиль инквизитора: «Не обвиняль ли кто нибудь Гуса предъ судомъ его въ ереся?» И на этотъ вопросъ отвъчалъ инквизиторъ отрицательно; свидътельствовалъ, кромъ того, о всегдашней готовности Гуса отвѣчать на всякое обвинение, предложенное ему въ полномъ собрании Чешскаго духовенства и далѣе на Констанцкомъ Соборѣ. Въ заключение прокураторъ проснять публичнаго нотарія составить протоколь засвданія, что и было сдблано въ присутствія свидбтелей Чешскихъ пановъ, Вильгельма изъ Вартемберга и Звиржетицъ, его сына Петра, Главача изъ Ронова, Вячеслава изъ Анаржа, Онеша наъ Мъковицъ, бургграфа замка Лихтембурга, Цтибора изъ Богданеча, Вильгельма изъ Дупова, и многихъ другихъ ( ' ). Снабженный такимъ документомъ, Гусъ надвялся вполнъ оправдать себя предъ лицемъ представителей Церкви. Эта надежда обличала въ немъ благородную откровенность души, недовёрчивой ко злу, но ни сколько не обольщала его на счеть его будущей участи. Человъку съ такою глубокою Вёрою во всеобъемлющее дёйствіе Промысла нельзя было полагаться на эти мертвыя буквы, въ которыхъ человѣчество средняго вѣка изживало религію плоти. Онъ приноснять послёднюю дань человёческой немощи, предваряющей непреложныя судьбы Провидънія безвременной предуспотрительностію. Принявши всѣ нужныя предосторожности, Гусъ писаль два письма къ Сигизмунду, одно чрезъ Стефана Гарненейстера, другое отъ 1 Сентября, въ которонъ благодарилъ короля за благосклонное внимание, и просилъ употребить вліяніе свое на духовенство въ томъ, чтобы заставить Соборъ судить его не частнымъ судомъ, а въ публичныхъ аудіенціяхъ. «Я въ тайнѣ не училъ ничего,»-говорилъ онъ;-«публично, свободно, съ помощію Духа Святаго, хочу отвѣчать на Соборѣ» ( <sup>2</sup> ). Это было отвѣтомъ на письмо Сигнэмунда, извъщавшаго его чрезъ Лефля изъ Лажанъ, что онъ устроилъ ему публичную аудіенцію; и буде онъ останется недоволенъ рѣшеніемъ Собора, то въ безопасности препроводить его на родину ( 3). Между тъмъ враги его ревностно собирали все нужное для его обвицения. Дъйствительно, всё улики, послужившія къ его осужденію, исходили отъ Чешскихъ измѣнниковъ, которыхъ ненависть народа изгнала изъ Чехіи. Всв свидвтели противъ Гуса, еще въ Прагѣ, до отъѣзда на Соборъ, внесли показанія свои въ протоколь. Съ помощію друзей своихъ, Гусъ досталь списокъ съ этого акта, извъстнаго подъ именемъ «Depositiones testium », и успълъ, еще во время пребыванія въ Краковцъ, сдёлать на него замъчание. Въ Прагъ онъ намъренъ былъ подблиться съ паствой своей Евангельскимъ словомъ, сказать ей прощальную проповёдь и вмёстё обличить лжесвидётелей:

(3) Ep. 84, 1, 66 na of.



<sup>(1)</sup> Hist. Senct. Mart. 2 Ha of.

<sup>(2)</sup> Palacky, G. v. Boem. 111, 312, Anm. 423. Dějiny nár. česk. 111, 4, str. 133, pozn. 254.

но въ сношеніяхъ съ архіепископомъ в инквизиторомъ потерялъ драгоцённое время, и во все пребываніе въ столицё не могъ уже бесёдовать съ народомъ въ Виелеемской часовиѣ. Онъ успѣлъ только оставить письмо къ магистру Мартину, прощальное къ паствѣ, и на другой же день, 11-го Октября 1414 года, отправился въ путь.

Путешествіе Гуса, отъ Праги до Констанца, было рядонъ торжествь. Его сопровождало нъсколько Чешскихъ вельможъ, Вячеславъ изъ Дубы, Янъ изъ Хлума, Генрихъ Лаценбокъ, Іоаннъ Кардиналъ изъ Рейнштейна, Петръ изъ Младеновиць, и не малое число друзей и приверженцевь. привлеченныхъ сколько желаніемъ видёть Соборъ, столько н любовію къ Магистру. Гусъ боялся Германін, которой не щадиль ни словомъ, ни двломъ, которая еще не выплатила ему стараго долга, изгнанія Нёмецкихъ студентовъ. Во всёхъ. хотя нъсколько значительныхъ, городахъ, попадавшихся ему на дорогѣ, онъ тотчасъ объявляль о прибыти своемъ чрезъ публичныя вывъски слъдующаго содержанія: «Магистръ Янъ Гусъ отправляется въ Констанцъ для исповъданія Въры, которую храннять до сихъ поръ и будетъ хранить до смерти, при помощи Господа І. Христа. Извёстивъ всёхъ и каждаго въ королествъ Чешскомъ о готовности своей предстать на собрание духовенства въ архіепископской Курін, дать отчетъ въ своей въръ и удовлетворительно отвъчать на всъ обвиненія, онъ въ этопъ имперскопъ городѣ извѣщаеть желаюшихъ, что готовъ принимать обвинения ихъ на великомъ Соборѣ» ( ' ). Но, противъ всякаго чаянія, Германія осталась покойною. Нигат Католики Нёмцы не аблали попытокъ затруднить его путешествіе. Послушаемъ Гуса, который изъ Нюремберга, на девятый день послѣ выѣзда, сообщаетъ друзьямъ лыбопытныя путевыя подробности. «Знайте,»-пнсаль онь,»-что съ того самаго дня, какъ выбхаль я изъ Чехін, я уже не имб.ть нужды скрывать лица своего подъ пирокниъ забраловъ. Въ городъ Пернавъ священникъ ждалъ меня съ своими викаріями ; когда я вошель въ его домъ, онъ тотчасъ поднесъ инв большую чашу вина и выпилъ

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct Mart. f. 4.

за ное здоровьс. Онъ и товарищи его съ большою привѣтливостію выслушали мое ученіе; они говорили, что всегда были монми друзьями. Въ Новонъ Городъ всъ Нъмецкие жители приняли меня весьма благосклонно. Вейденъ про-Бхали мы при великомъ стечени народа, провожавшаго насъ съ благоговѣніемъ (habentes magnum populum in admiratione). Прівхавши въ Зульцбахъ, мы остановились въ томъ домѣ, гдѣ въ этотъ день собирался областной судъ, извѣстный подъ именемъ Landsgericht. Окруженный консулами и старъйшинами, я сказалъ имъ: «Я тотъ самый магистоъ Янъ Гусъ, о которомъ вы, конечно, слышали много дурнаго? Испытайте сами!» Предложивши мнѣ много вопросовъ, они приняли вст отвъты мои безъ отговорокъ. За тъмъ мы провхали Гершпрухъ и ночевали въ городѣ Лауффѣ. И здѣсь посътилъ меня приходскій священникъ, великій законовъдецъ, съ своими помощниками. Я съ нимъ бесъдовалъ и благотворно подъйствовалъ на его убъжденія. Теперь мы прібхали въ Нюрембергъ, гдѣ прибытіе наше возвѣщено было заранъе купцами, опередившими насъ. Народъ стоялъ на площадяхъ, озираясь и спрашивая: «Кто Іоаннъ Гусъ ?» Передъ объдонъ я получилъ письмо отъ священника у Св. Лаврентія, магистра Іоанна Гельвеля, въ которомъ онъ извъщалъ меня, что давно желаетъ со мною бесъдовать. Я на томъ же письмѣ просилъ его прівхать, и онъ явился. Панъ Вячеславъ сказалъ, что на дворъ собрались ко мнъ многіе граждане и магистры, желавшіе видѣть меня и говорить со мною. Я тотчасъ, вставъ изъ-за стола, вышелъ къ нимъ. Магистры хотъли бесъдовать со мною на единъ, но я отвъчалъ имъ : «Я проповѣдую всенародно, и хочу, чтобъ всѣ желающіе слышали мое учение.» И отъ самаго объда до поздней ночи мы говорили въ присутстви думи. совѣтниковъ и множества гражданъ. Между ними былъ одинъ Картезіанскій докторъ, который выбзжаль на софизмахъ (qui arguebat fabulose). Я замбтилъ также, что магистръ Альбертъ, священникъ у Св. Себальда, былъ недоволенъ одобреніемъ, даннымъ мнѣ гражданами. Въ заключение всъ магистры и граждане остались мною совершенно довольны. «Все, что мы слышали отъ тебя, магистръ,» — сказали они, — «совершенно согласно съ истинной

Върой. И мы много лъть проповъдывали и хранили тоже учение. Если не будетъ противъ тебя другихъ уликъ, то ты, безъ сомнвнія, съ честію воротишься съ Собора.» «Такъ ны дружно разстались. » Во всёхъ гостинницахъ по дорогъ хозяева принимали его радушно. Гусъ вездѣ за гостепріимство платилъ проповъдію слова Божія. Не было и ръчи объ отлучения, которое все еще надъ нимъ тяготело. Его публичныя извѣщенія, на языкѣ Нѣмецкомъ, производили вездѣ сильное движеніе въ народѣ ('). Во всѣхъ городахъ любопытные выходили на встръчу; на площадяхъ и на улицахъ толпились безчисленные зрители ( \* ). Каждый день Гусъ совершалъ литургію; во всёхъ городахъ пропов'ядываль ( ). Онъ не ожидаль въ Германіи такого торжественнаго пріема; съ удивленіемъ пишеть онъ въ Прагу, что онъ въ ней не находить враговъ, что онъ нигдъ не испытываль больше непріязни и ненависти, какъ на собственной родинь ( ). Изъ Нюремберга Влчеславъ изъ Дубы повхалъ догонять на Рейнъ короля Сигизмунда, отъ котораго долженъ былъ получить опасную грамоту, а Гусъ съ рыцаремъ Хлумомъ продолжалъ путешествіе. Это послѣднее -одинъ изъ самыхъ занимательныхъ и поучительныхъ эпизодовъ его драматической жизни. Въ послъдствія увидимъ всю важность его для исторіи Нѣмецкаго развитія, предшествовавшаго Лютеру. Прежняя историческая школа, соблазненная громкими похвалами, которыя Нёмцы расточали такъ безкорыстно врагу своей народности, обвиняла его въ хвастовствь, старалась выставить въ каррикатурь подробности его путешествія. Чешскій исторіографъ, Палацкій, въ очарованін Гуса находить слабую сторону его характера, воспріимчиваго къ одобреніямъ черни. Напротивъ, то было естественное, весьма простодушное, изъявление радости въ человъкъ, который истину ставилъ выше всего и, сверхъ ожиданія, находиль Нёмцевь столь доступными къ ней. Здёсь

(2) Ер. 6, 1, 58 на об.

<sup>(1)</sup> Ер. 3, Г, 57 на об., 58.

<sup>(3)</sup> Ep. 4, 1, 58.

<sup>(4)</sup> Ep. 3, 1, 58.

не слабость, а сила характера Гусова. Флате въ этомъ рядъ побъдъ, встръчавшихъ Гуса въ Германіи, видитъ новую хитрость Католическаго духовенства, которое старалось внушить ему, какъ можно болбе довбренности къ гостепримству страны, ему не знакомой, разсвять, сколько возможно, его мрачныя предчувствія, и темъ вернее заманить его въ сети. Это объяснение было бы весьма остроумно, если бы не шло на перекоръ исторической истинъ. Мы знаемъ изъ Гусовой переписки, что Латинское духовенство, по одной съ нимъ дорогв отправлявшееся въ Констанцъ, старалось чернить его въ глазахъ народа и распускать объ немъ самые нелъпые слухи. Любушскій епископъ, обогнавшій его одной ночевкой, навастривалъ любопытство народа, говоря, что его везуть на колесници, привязаннаго къ ципи, и совътоваль остерегаться его, какъ нечистаго духа, потому что онъ вѣдаеть помышленія челов'вческія. Притомъ, сочувствіе цілаго народа не могло быть подготовленнымъ. «Ложь врага обличалась,»-говорить Гусь,-«и народъ съ восхищениемъ принималь истину.» Гораздо удачиве выражение Гольцгаузена, что Нѣмцы знаменательно прислушивались (hoch aufhorchten) къ Евангельской проповѣди Гуса на ихъ родномъ языкѣ. Но, какъ бы то ни было, то была тишина, предшествующая непогодъ. Когда онъ приближался къ цъли своего путешествія, любопытные во множествѣ вышли на встрѣчу знаменитому мужу и проводили его до жилища, ему назначеннаго ( 1). З Ноября, въ субботу, после праздника всёхъ святыхъ, на 20 день путетествія, Гусъ прибылъ съ своими сопутниками въ Констанцъ и остановился на площади Св. Павла, невдали отъ папскаго дома, у вдовы Фиды ( <sup>3</sup> ). «Таково»,--говорить Кохлей, -- «было путешествіе Гуса, который вездь на пути проповъдывалъ народамъ, что современное духовенство должно возвратиться къ Евангельской нищеть Апостоловъ (\*).

Гусъ не нашелъ въ Констанцѣ ни одного земляка ; противники его пріѣхали позже. 4 Ноября онъ писаль письмо

(3) Cochlasi, Hist. Hussit. 84.

86



<sup>(1)</sup> Ep. 5, 6, 1, 58 ma of.

<sup>(2)</sup> Ep. 5, 1, 58 Hist. Sauct. Mart. 4, na of.

въ Прагу со времени отъбада 4-е, въ которомъ съ бодьшой похвалой отзывается о рыцарь изъ Хлума, говоря, что онъ, какъ истинный воинъ, охранялъ его на дорогъ и всюду разглашаль его невинность. «На Соборь,»- писаль онъ,-«иного Парижанъ и Итальянцевъ, но еще мало епископовъ и архіепископовъ. Кардиналовъ много : они пышно разъвзжають на мулахъ.»-День прівзда посвящень быль хозяйственнымъ распоряженіямъ. Деньги, взятыя имъ на дорогу, почти всё истощились и спутники его начинали терпъть великую нужду. Они продали въ Равенсбургъ, въ 4 миляхъ отъ города, своихъ лошадей, которыя, по случаю Собора. были очень цённы въ Констанцё. «Коня Прибиславова, »такъ пишеть Гусъ, --- «взяль Лаценбокъ; у неня остается тодько лошадь Рабштейна, которая менёе прочихъ боится труда; случится, можеть быть, вытать на ней за городъ, на встричу Королю» (1). На другой день, Янъ Кепка изъ Хлуна и Генрихъ Лацембокъ, его дядя, представились папъ, находившемуся въ палатахъ епископскихъ, и, извѣщая его о прибытін Гуса, подъ опасною грамотою короля Чешскаго н Угорскаго, просили его хранить ее ненарушимо. « Если бы Гусь убиль моего роднаго брата,»- отвѣчаль папа,- «я н тогда бы не позволилъ никому причинить ему ни малъйшей обиды» (\*). Въ тотъ же день (4 Ноября) Генрихъ Лацембокъ повхалъ къ Сигизмунду, по слуханъ, находившенуся въ Ахенъ, оставляя Гусу добрый совъть не вступаться нн въ какія дела до прибытія Короля (\*); а 5 Ноября пріталь въ Констанцъ Вячеславъ изъ Дубы. Онъ привезъ съ собою изготовленную грамоту, и донесъ Гусу, что Сигизмундъ съ большимъ удовольствіемъ принялъ извъстіе о рвшимости Гуса Фхать, не дождавшись грамоты, какъ признака личной къ нему довъренности (\*). Между твиъ городъ наполнялся мало по малу противниками Гуса, изъ которыхъ прославились на Соборъ преимущественно три чело-

<sup>(1)</sup> Ep. 5, I, 58 ma of.

<sup>(2)</sup> Hist. Sanct. Mart. 4, ma od. - Von d. Hardt, 1V, 11. - Stumph, 13. - Ep. 8. 1, 58.

<sup>(3)</sup> Ер. 5, I, 58 на об.

<sup>(4)</sup> Ер. 5, 6, 1, 58 на об.

OTA. 11.

въка : Палечъ, Андрей изъ Брода и Михаилъ de Causis. Андрей изъ Чешскаго Брода находился къ Гусу въ одинаковыхъ отношенияхъ съ Палечомъ, впрочемъ, раньше его изибниль дружбѣ и быль уже въ числѣ противниковъ Гуса во время знаменитаго Университетскаго спора. Михаилъ изъ Нѣмецкаго Брода, бывшій священникъ у Св. Войтѣха въ Новой Прагѣ, человѣкъ скупой и корыстолюбивый, пользовался сначала довъренностію короля Вячеслава. Онъ объщаль ему привести снова въ движение истощенные золотые рудники въ Иловомъ, и получилъ на то значительную сумму денегъ; но какъ первые опыты не удались, онъ испугался послѣдствій своего обмана и бѣжаль оть королевскаго гнѣва. Въ Констанцъ присоедился къ противникамъ Гуса и, назначенный оть папы procurator de causis, сохраниль это названіе навсегда. Причина его ненависти къ Гусу неизвъстна; вброятно, зависть человбка недостойнаго къ славб и народности великаго мужа, сильно возставшаго на любостяжаніе духовныхъ ( ' ). Еще прежде прибытія Палеча, на другой же день по прібздѣ Гуса, Миханлъ сталь открыто преслёдовать его, и въ церкви большими буквами прибилъ объявленіе, въ которомъ называлъ его отлученнымъ, упорнымъ еретикомъ и разглашалъ объ немъ разныя небылицы. Гусъ зоветь его своимъ искусителемъ, посланнымъ на него Богомъ въ наказаніе грѣховъ его и въ испытаніе Вѣры. Палечъ съ епископомъ Лютомышльскимъ прібхаль 4 Ноября, и оба привезли съ собою послъднія сочиненія Гуса, писанныя имъ по случаю прѣній на Пражскомъ Соборь 1413 года, именно: «De Ecclesia», «Adv. Stephanum Paletz,» «Adversus Stanislaum de Znoyma». Чрезъ два дня Гусъ пишетъ къ друзьямъ своимъ: «Молитесь Богу, чтобъ Онъ доровалъ мив терпение, ибо сильные враги возстають на меня по наущению продавца прощъ (индульгенцій), прежде Пассавскаго декана, а теперь пробста (Вячеслава Тима), и Михаила de causis, который не перестаетъ меня гнать. Но я не боюсь ихъ козней, а надъюсь, что, за великой борьбой, послёдуеть великая побёда, а побёда увёнчается тъмъ большей наградой и посрамлениемъ гонителей».



<sup>&#</sup>x27;1) Hist. Sanct. Mart. 4. – Palacky, G. v. Böhm. III, 284, Anm. 383.– Dějiny nár. česk, III, 1, str. 128, pozn. 212.

Рыцарь изъ Хлуна тотчасъ вступился за честь своего друга, • и жаловался папъ на публичныя вывъски Миханла de Causis. Папа не хотёль вступаться въ дёла постороннія. « Что же нив делать?»-говориль онь заступнику Гуса.-«Не твои ли собственные соотечественники поносять его?» ( 1 ) Между твиъ на Соборѣ начались уже првнія по дѣлу Гуса. Два епископа и одинъ докторъ явились къ Яну изъ Хлума и проснан его уговорить Гуса къ полюбовному соглашению съ будущимъ приговоромъ Собора; они боялись соблазна публичнаго допроса, въ которомъ личность Гуса могла бы явиться въ слишкомъ выгодномъ свътъ. Гусъ проникъ ихъ намъреніе; онъ отказался (\*). Тогда Палечъ соединился съ Михаиломъ de Causis для того, чтобы положить на письмѣ обвинительныя статьи противъ Гуса и довести ихъ до свеавнія кардиналовъ. А Гусь спокойпо жиль въ Констанців, не входя ни въ какія сношенія съ Соборомъ, тёмъ болёе, что Король и курфирсты еще не прівзжали, а равно и посольства отъ Европейскихъ Державъ и папъ, Григорія и Бенедикта, необходимыя для открытія Собора. Онъ кръпко наавлася на Сигизмунда, и былъ совершенно покоенъ. «Сегодня узнали мы, »-писаль онъ 4 Ноября, -«что Король находится въ Ахенѣ, гдѣ готовится къ короновапію. Папа ждеть его для открытія Собора; а такъ какъ Ахенъ въ 70 миляхъ отъ Констанца, то Король будеть не ранбе Рождества. Я думаю, что къ этому врсмени заключится Соборъ, а можетъ быть, протянется и до Иасхи» (\*). Благоразуміе Гуса не спасло его оть клеветы. 9 Ноября епископъ Констанцкій, графъ Оттонъ Гохбергъ, съ своимъ оффиціяломъ и аудиторомъ папскаго Двора, прівхали къ Гусу, и объявили ему, что, въ слъдствіе жаркаго спора между папой и кардиналами, папа согласился на сиятіе съ него отлученія, съ условіемъ не являться на торжественныя собранія и литургіи, для избъжанія соблазна и волненій народныхъ; впрочемъ, даваль ему позволение посъщать церкви и безпрепятственно ходить по цѣлому городу. Враги его распустили слухъ, что Гусъ,

Digitized by Google

7\*

<sup>(1)</sup> Ер. 5, 1, 58 на об.

<sup>(2)</sup> Ep. 6, I, 58 ma of.

<sup>(3)</sup> Ep. 5, 1, 58 ma of.

употребляя во зло позволение папское, являлся въ городъ среди многочисленныхъ собраний народныхъ, распространяя учение Виклефа; служилъ объдню каждый день у себя на дому, и, паконецъ, къ великому соблазну духовенства, хотълъ говорить всепародную проповёдь, и къ назначеному дню приготовиль три слова, вошедшія въ составь его сочиненій: «De pace: De fidei suæ elucidatione; De sufficientia legis Christi ad regendam Ecclesiam.» Объявление это, прибитое къ воротамъ церквей рукой неизвъстнаго, объщало проповъдь Гуса къ будущему Воскресенью, т. е., 17 Ноября, въ Соборной церкви Констанца, и каждому, кто явится на нее, сулило червонецъ отъ имени Гуса. Носились слухи, еще болѣе неявные, что Гусъ хитро успъль спастись бысствомъ изъ города. Разсказывали подробности бъгства: будто рабочіе, выбажавшіе за городъ на телбгахъ за свномъ, тщательно покрывали воза, а по третьему или четвертому разу сняли покрышку. Заключали отсюда, что Гуса успѣли уже вывезти за городъ въ сѣнѣ. Эта нелѣпая молва, послужившая канвою, позднѣе раскрашенной, Рейхенталевой баснѣ о мнимомъ бъгствъ Гуса, смутила его друзей и приверженцевъ. Они громко порицали его за неосторожность; между прочимъ Іоаннъ Кардиналъ изъ Рейнштейна писалъ о томъ въ Прагу, изъявляя свои опасенія ( ' ). Многіе новъйшіе писатели повѣрили этѣмъ обвиненіямъ; но Палацкій справедливо опровергаеть ихъ (<sup>1</sup>). Въ самомъ дѣлѣ, когда враги Гуса неутомимо трудились, извлекая изъ сочинений статьи, послужившія къ его осужденію, ему некогда было праздно прогуливаться по улицамъ Констанца; когда акты Соборные говорять прямо, что онъ не переступаль порога своего дома. оть самаго прівзда до заточенія, то въ этомъ самомъ свидътельствъ конецъ прекословія. Палацкій говорить справелливо, что онъ въ это время готовился къ великому оправданию своему на Соборъ ; задача не шуточная, ибо ставила его лицемъ къ лицу съ представителями всего Запалнаго

<sup>(1)</sup> Ер. 4, I, 58, отъ 10-го Ноября, а не 4 нли 5, камъ говоритъ Ланфанъ, р. 42.

<sup>(2)</sup> Aschbach, Gesch. Sigmunds, 302. – Palacky, Gesch. v. Boem. III, 1, 8. 321, Anm. 434. Dějiny nár. česk. III, 1, str. 161, pozn. 265.

Христіанства (1). 25 дией жиль онъ въ Констанци, на свободь, проводя время въ беседахъ съ друзьями, въ чтения и занятіяхъ письменныхъ. Онъ уснѣлъ написать, безъ пособія книгъ, знаменитое сочиненіе о необходимости Причащенія Чаши и для мірянъ («De sangnine Ghristi, sub specie vini a laicis sumendo»), и препроводиль его въ Чехію, глѣ оно немедленно вызвало проповѣдь М. Якубка изъ Стржибра, и всенародное совершение Таинства подъ обоими видами ( ). Это новое движение въ Чехии имѣло въ Констанцѣ непріят. ный отголосокъ для Гуса. Письмо его въ Прагу. 16 Ноября. исполнено ирачныхъ предчувствій. Въ ув'єщаніи паств' охранять Вёру свою отъ лжеучителей, памятовать о послёднемъ судв и царствв небесномъ, благодушно теривть поругание и смерть, читаемъ глубокое сочувствие Гуса къ болѣзнямъ, грядущимъ на его родину. Потомъ возвратъ къ его собственной судьбь: кроткія жалобы на козни отступниковъ Чешскихъ, надежда на милосердіе Божіе и молитвы друзей въ ожидаемой развязкѣ. Его тревожитъ и странная списходительность папы; по видимому, въ ней кроется что-то недоброе. «Всѣхъ засадили за дѣло, меня одного оставляютъ въ покоѣ; папа самъ такъ распорядился» (\*). И въ самомъ дълъ, Палечъ и Михаилъ, во всякое время имъвшие доступъ къ Коллегін, умёли настроить большинство духовенства противъ опаснаго нововводителя. Выбравъ нъсколько положений изъ сочиненія «О Церкви,» они показали ихъ кардиналамъ, и хвалились, что, въ случав нужды, будуть иметь на готовъ еще важиватия улики-намекъ на Евхаристію подъ обонии видами, въ послѣднее время защищенную Гусомъ (\*).--Jacta est alea. 28 Ноября, совершенно неожиданно, натхали къ

<sup>(1)</sup> Palacky, G. v Böhm, III, 320.—Dějiny nár. česk. III, 1, str. 160.— Ep. 4, 1, 58. «Michael de Causis rhytmisat acta sua.» по замѣчавію Падацкаго, амѣсто, гуčně facit acta sua.» т. е., съ шумомь и всецародно.

<sup>(2)</sup> См. статью мою: «Православіе у Чеховъ,» пом'вщ. въ 9 ки. «Чгеній въ Императорскомъ Общ. Ист. и Древы. Росс. » за 1847 г., въ отд. См'еси, стр. 75—78.

<sup>(3)</sup> Ер. 7. I, 58 на об., 59.

<sup>(4)</sup> Hist. Sanct. Mart. f. 4, 6.—Всв послёдующім подробности изъ печатвой біографіи Гуса: «Hist Sanct. Mart.,» дополненной изъ рукопискаго доклада Петра изъ Младеновицъ.

Гусу послы отъ Собора : епископы Аугсбургскій и Тріентскій, вибств съ бургомистромъ города Констанца и госп. Гансомъ фонъ Баденъ, (1) въ самый полдень, съ требованиемъ, чтобъ онъ явился немедленно къ папъ и кардиналамъ, дать свидѣтельство въ своей Вѣрѣ. « Ты столько разъ самъ изъявлялъ желаще высказать мибнія свои», —сказали послы отъ лица кардиналовъ;---«теперь время настало. Мы готовы выслушать твои оправданія.» Хлумъ, угадывая настоящую цёль посъщенія, пришелъ въ сильное негодованіе. «Не такъ,»-сказалъ онъ, --- «поступать должно съ человѣкомъ, находящимся подъ непосредственнымъ покровительствомъ Короля и Свяшенной Имперіи. Сверхъ того, ему, рыцарю Хлуму, поручено Королемъ охранение личной безопасности Гуса; Сигизмунду угодно, чтобы, до прибытія его на Соборъ, дѣло Гуса оставалось нетропутымъ; а потому онъ, именемъ Короля, протестуеть противь всёхъ незаконныхъ мёръ кардиналовъ, и требуетъ, чтобы они хранили во всей цеприкосновепности честь Римской Имперіи. Епископъ Тріентскій, въ отвѣтъ на выходку неустрашимаго рыцаря объявиль, что порученія, данныя имь, самыя миролюбивыя. Тогда Гусъ вступилъ съ своей стороны въ разговоръ : «Я прівхалъ пе для того, чтобы отвѣчать наединѣ папѣ и кардиналамъ,»-сказалъ онъ;-«мнѣ хотблось явиться въ полномъ засъдании Собора, и тамъ, безъ замедления, отвъчать на всъ, предложенные миб, вопросы съ помощію Божіею. Но я не отказываюсь и оть частнаго допроса предъ лицемъ кардиналовъ, и хотя бы они готовили мнѣ не совсѣмъ радушный пріемъ, но все же надѣюсь скорѣе умереть во славу Хрнстову, нежели отречься отъ истины.» Во всякомъ случаѣ, судьба Гуса была рѣшена и всѣ предосторожности приняты. Весь городъ наполненъ былъ сильными отрядами войска, готовыми употребить силу, если бы хитрость не удалась. Выходя изъ дому, Гусъ встрътилъ хозяйку, которая простилась съ нимъ со слезами. Онъ понялъ, въ чемъ дѣло; благословивъ ее, сълъ на коня и, въ сопровождении Хлума и пословъ кардинальскихъ, побхалъ въ палаты еписконскія.

(1) Palacky, G. v. Boem., III, 1, S. 322 Dějiny nár. česk. III 1, str. 162.



Какъ скоро онъ явился къ допросу и поклопился кардиналамъ, предсёдатель сказалъ ему, что до нихъ дошло много важныхъ обвиненій, которыя не могутъ быть терпимы, если они основательны. «Со всёхъ сторонъ "—говорилъ онъ "— « раздаются жалобы, что ты по всей Чехіи распространяещь великія ереси, противныя Св. Римской Церкви, и мы призвали тебя, чтобы судить тебя отъ собственныхъ устъ. » Гусъ отвѣчалъ, что онъ боится ереси пуще смерти, а потому и явился на Соборъ по собственной волѣ, чтобы смиренно принять наставленіе отцевъ, если бы дѣйствительно оказались у него заблужденія. Кардиналамъ, по видимому, понравился этотъ отвѣтъ. Они удалились изъ залы, а Гусъ остался съ рыцаремъ Хлумомъ, окруженный военною стражею.

Тогда какой-то монахъ, Францисканскаго Ордена, подкупленный Соборомъ, является въ залу и, приступивъ къ Гусу : «Почтенный магистръ !»-сказалъ онъ,-«я простой, исученый монахъ, и желалъ бы воспользоваться твоею бесвлой. Тебв приписывають много ученій, несогласныхъ съ истинной Вброй, и это сильно смущаеть мое правдолюбивое сердце. Прошу тебя, изъ любви къ самой истинъ и ко всёмъ благочестивымъ мужамъ, разрѣши мое недоумѣніе. Во первыхъ, говорять о тебъ, будто ты отвергаешь пресуществление въ Евхаристии.» Гусъ отвѣчалъ отрицательно.-«Такъ это неправда?»-«Нътъ,»-сказалъ Гусъ. Когда же монахъ во второй и третій разъ повторилъ тотъ же самый вопросъ. Янъ изъ Хлума съ досадой сказаль ему: «Къ чему такая навязчивость? Если бы кто разъ отвечалъ мне да, или нѣть, на вопрось, я не сталь бы его переспрашивать; а ты, послѣ столькихъ отвѣтовъ, все приступаешь къ учителю.»-«Извините, вельможный господнить,»---отвѣчалъ монахъ ;----«я человѣкъ простой и худоумный, и сдѣлалъ это съ добрымъ намѣреніемъ.»

За тѣмъ, обращаясь къ Гусу, онъ предложилъ ему другое сомнѣніе о томъ, какъ соединяется Божество съ человѣчествомъ въ лицѣ Іисуса Христа?—«Мнѣ сдается,»—сказалъ Гусъ по Чешски рыцарю Хлуму, »—что этотъ мопахъ совсѣмъ не такъ простъ, какъ притворяется, потому что требуеть у меня рышенія на самые трудные вопросы. » --- Потомъ, обращаясь къ монаху: « Ты, почтенный, называеть себя человѣкомъ простымъ; но, судя по твоимъ разговорамъ, я считаю тебя не простымъ, а двуличнымъ. » — «Сохрани меня, Боже,»---отвѣчалъ ему собесѣдникъ.---«Хорошо,»---скараль Гусь, - « я постараюсь доказать тебь, что я правъ. Простодушие требуетъ, какъ въ государственныхъ, такъ и въ нравственныхъ вопросахъ, совершеннаго соотвътствія сердца и усть, полной соразмърности между умомъ и ръчами, а этого именно я и не вижу въ тебъ. Уста свидътельствують о невинности, а сущность вопросовъ твоихъ обличаетъ въ тебъ проницательность и силу ума непослъднюю, ибо ты выбраль именно самый трудный богословскій вопросъ. Но, какъ бы то ни было, я не боюсь высказать тебъ мое митне объ этомъ предметв. Соедипеніе Божества съ человвчествомъ есть ипостасное, нераздѣльное и сверхъестественное. » Менахъ поклонился въ знакъ благодарности и вышелъ изъ валы.

Тогда воины первосвященника, окружавшіе Гуса, объявили ему, что этотъ монахъ ни болёе, ни менёе, какъ магистръ Дидакъ, одинъ изъ знаменитёйшихъ богослововъ Домбардіи и начальникъ Ордена Миноритовъ. «Жаль, »-сказалъ Гусъ,.--«что я не зналъ этого прежде; я бы иначе сталъ говорить съ нимъ. Ну, да коли всё таковы, то, съ Божіею помощью, нечего бояться ихъ.»

Въ четыре часа по полудни кардиналы опять съёхались въ палаты епископскія. На это собраніе явились, съ одной стороны, Палечъ, Михаилъ de Causis и Петръ, проповѣдникъ у Св. Климента у Пражскаго моста, съ другой—защитники Гуса: Янъ Кардиналъ изъ Реёнштеёна и Петръ изъ Младеновицъ. Жаркіе споры происходили между противниками. Умѣренная сторона требовала, чтобы его обратно пустили въ отечество; она боялась соблазна, неизбѣжнаго въ случаѣ публичной аудіенщи. Но враги Гуса, съ дикою радостію и неистовыми воплями, требовали его заключенія, «Га! га!» ревѣлъ Михаилъ : « Теперь ты въ нашихъ рукахъ ; мы не выпустимъ тебя, пока не воздашь намъ послѣдняго кодранта.» Къ ругательствамъ присоединяли масмѣшки. Палечъ обратился къ Яну

Кардиналу изъ Рейнштейна съ такнии словани: «Жалѣю о простодушін вашемъ, любезный магистръ. Какъ грустно видѣть людей, которые ибкогда пользовались такимъ уважениемъ и въ Курін Папской, и въ Чехіи, а теперь, по милости ереси, подпали общему презрѣнію. » — «Я больше жалью объ васъ, магистръ Стефанъ, »-съ достоинствомъ отвѣчалъ Рейнштейнъ. «Не къ состраданію ли должна бы подвигнуть тебя любовь христіанская, если ты замбчаешь во миб недостатки? » Палечъ задумался и прекратилъ разговоръ ( '). Между тъ́мъ Гусъ находился еще подъ прикрытиемъ стражи на томъ самомъ мъстъ, гдъ утромъ оставили его кардиналы. Къ вечеру входить начальникъ папскаго двора и объявляеть рыцарю, что онъ можетъ воротиться домой, а относительно Гуса уже сдълано кардиналами распоряжение. Рыцарь въ сильновъ пегодования пемедленно отправляется къ папъ и застаеть его въ собрании. «Не то,»-говорить онъ,-«святьйшій отець, объщаль ты мнь, не то объщаль и тестю моему, Лацембоку. Ты сказаль мив, что «если бы и роднаго брата?... «Братья мон, здѣсь предстоящіе,»-перебиль его папа, указывая на кардиналовъ, --- «они могуть свидътельствовать, что я лично ие подавалъ голоса на заключение Гуса; » и, отведя его въ сторону, сказалъ ему, съ видомъ откровенности : « Развѣ не знаешь монхъ отношеній къ нимъ ? Они навязали инъ заключеннаго; я долженъ былъ принять его на свое попечение.» Справедливо замѣчаетъ Ланфанъ, что, по всему ходу дѣла, непосредственнаго участія папы въ заточеній Гуса не видно. Онъ не присутствовалъ въ Коллегіи, когда послѣдовало ея рѣшеніе. «По моему мнѣнію,»-говорить сочинитель жизнеописанія Гусова, — « папа Іоаннъ, справедливо опасаясь лишенія сана, хотѣлъ предательствомъ праведника подслужиться къ предателямъ епископамъ и кардиналанъ» (\*). Тщетно Хлумъ еще пъсколько дней протестовалъ противъ действія папы и публично и частно; наконецъ, прибъгая къ послъднему средству, писаль къ Королю,

(2) Hist. Sanct Mart. 5 na of.

<sup>(1)</sup> Изъ донесенія Петра наъ Младеновицъ; у Палацкаго III, 324—323, Anm. 436—437. Dėjiny nár. česk. III, 1, str. 165—166, pozn. 267—268.

находившенуся уже на дорогѣ въ Констанцъ. Сигизмундъ, негодуя на личное свое оскорбление, немедленно послалъ повелёние, представителямъ своимъ на Соборѣ, освободить Гуса, и, въ случаѣ сопротивленія, разломать двери темницы ( ' ). Хотя папа и отказывался отъ всякаго участія въ заключенія Гуса, однако жаловался на приказъ Сигизмунда ( <sup>е</sup> ). Впрочемъ, на указъ Короля не обратили никакого вниманія. Хлумъ въ отчаяній написаль объявленіе по Латини и по Нѣмецки, и собственноручно, за своею печатію, прибилъ его къ дверямъ Соборнаго храма. Здѣсь онъ доводить до общаго свёдёнія, что баккалаврь Богословія, магистръ Іоаниъ Гусъ, прібхаль въ Констанцъ съ опасною грамотою Короля Нёмецкаго и Угорскаго, Сигизмунда, и подъ священнымъ покровительствомъ Римской Имперіи, дабы всёмъ желающимъ дать отчетъ въ своей Въръ на публичной аудіенція, и, пе смотря на то, задержанъ въ темниць. И хотя папа и кардиналы получили ръшительное повелъніе отъ пословъ Короля освободить его, однако упорно отказываются отъ его исполнения. «По этому я, рыцарь Янъ Кепка изъ Хлума, объявляю, именемъ Короля, что заточение Гуса сдълано противъ воли его, ибо находится въ явномъ противорѣчіи съ его опасною грамотою. Это могло случиться потому только, что самого Короля въ то время не было въ городѣ. Надѣюсь, что прибытіе его положитъ конецъ безпорядкамъ» (\*).

24 Декабря 1414 года Гусъ, лишенный свободы (съ 28-го Ноября), былъ отданъ на храненіе епископу Лозаннскому, и въ ту же ночь отведенъ въ домъ соборнаго пѣвчаго; восемь дней находился тамъ подъ стражею вооруженныхъ, и, наконецъ, 6 Декабря, какъ пѣсколько разъ повторлетъ Петръ изъ Младеновицъ, а не 3 Генваря 1415 года, какъ говоритъ Теобальдъ (р. 59), переведенъ въ Доминиканскій монастырь, на берегу Рейна, и брошенъ въ холодную, сырую



<sup>(1)</sup> V. d. Hardt, IV, 26

<sup>(2)</sup> Ibid. II, 233.-Leufant, H. du C. de Const. 73.

<sup>(3)</sup> V. d. Hardt. IV. 27 — Hist. et Mon. J. Hus. 1, 73, na of. - Lenfant 74. Palacky, III, 327. Dějiny nár. česk. III, 1, str. 167.

темницу, подлё самыхъ отхожихъ мёсть монастырскихъ. Враги его пемедленно приступили къ его обвинению. Миханлъ de Causis представилъ папъ 8 статей и требовалъ начала тяжбы. « Первое заблуждение сго », --- такъ сказано было въ обвинительномъ актѣ, - « касается таинства Евхаристін. Онъ проповъдывалъ народу о необходимости преподаванія и принятія онаго подъ обоими видами. Это явствуетъ изь того, что ученики его въ Прагъ уже приводять въ ходъ этоть догнать учителя. По уверениямъ свидетелей, онъ во храмѣ и школахъ училъ еще , что , по освящения хлѣба на алтарь, все же остается только вещественный хлъбъ. 2) Онъ утверждаетъ еще, что служители Церкви не могутъ совершать Таинствъ и низводить благодать, когда обрътаются въ смертномъ грѣхѣ; что лица не освященныя могутъ такъ же хорошо совершать Таинства, какъ и священники, и этому правилу уже слёдують ученики его въ Прагѣ, которые собственными руками снимають съ престода животворящие Дары и причащають самихъ себя, когда находятся подъ запрещеніемъ. Отсюда слідуеть заключеніе, что любой мірянинъ, если только не имбеть смертныхъ грбховъ, обладаеть благодатію священства и можеть по произволу вязать и ръшить. 3) Онъ отвергаетъ значение Церкви въ смыслъ папы, кардиналовъ, епископовъ и духовенства, имъ подчиценнаго, называя это определение Церкви выпысловъ софистовъ; утверждаеть, что Церковь не должна владъть временными имуществами, и что свътские владъльцы безнаказанно могутъ отнимать ихъ у церквей и духовныхъ. Въ Чехія это хищепіе уже началось; по наущенію Гуса, многія церкви лишены своей собственности. Сюда же относится положение, что Константинъ и другие свътские владъльцы поступили неправильно, снабжая церкви и монастыри недвижимой собственностію. 4) Заблуждается въ ученін о Церкви, уничтожая различіе власти между всёми пресвитерами, обличая, какъ вымыселъ гордости и корыстолюбія старшихъ, изъятія въ пользу первосвященника и посвященіе духовныхъ. 5) Отрицаетъ у Церкви власть ключей, когда всё ея представители, папы, кардиналы и все духовенство паходятся въ смертномъ грѣхѣ. 6) Презираетъ отлучение Церкви, и

это доказаль собственнымъ примеромъ, столько разъ преступая папскія буллы, не прекращая богослуженія отъ самаго начала запрещенія до прібзда въ Констанцъ. 7) Не соблюдаеть постановленія Церкви объ инвеститурахъ, приписывая всякому право облекать во священство для спасенія душть. Доказательство на лице: по его покровительству многіе Пражапе получили приходскія церкви, и долго правили ими безъ утвержденія престола Апостольскаго и даже мъстнаго начальства. 8) Заблуждается, говоря, что разъ посвященный въ діаконы или пресвитеры никакимъ дъйствіемъ церковной власти не можетъ быть удаленъ отъ проповѣди. Собственный примѣръ его служить тому порукой.» Далѣе слѣдуетъ изчисленіе главныхъ подвиговъ Гуса : изгнаніе Нѣмецкихъ студентовъ, оправдание 45 положений, ослушание воль архіепископа, гоненіе, воздвигнутое будто бы Гусомъ на Латинскихъ священниковъ въ Чехіи, обличеніе грѣховъ духовенства, коварные совъты, данные свътскимъ властелямъ объ отнятіи церковныхъ имуществъ и десятинъ. Палечъ пе устыдился отречься передъ цѣлымъ Соборомъ отъ участія въ оправланіи Виклефа, слагая всю отвътственность на прежняго друга. Извлекая эти статьи, въ которыхъ ложь страннымъ образомъ перемѣшана съ истиною, противники Гуса нашли самый надежный путь къ его осужденію. Они поражали самую чувствительную сторону Западной Церкви; описавъ бѣдствія, ей угрожающія, имѣли право сказать, что со времени Константина Великаго не возставалъ еретикъ опаснъе Гуса. Съ другой стороны, они очень искусно растравляли свѣжія раны Нѣмцевъ, имѣвшихъ на Соборѣ самыхъ многочисленныхъ представителей. Въ заключение de Causis предлагалъ нарядить коммиссаровъ для допроса и изслъдованія справедливости обвиненій, и поручить извѣстному числу докторовъ и магистровъ разсмотрение книгъ его, нарочно для того привезенныхъ въ Констанцъ ( 1). Внушенія его возъимѣли желанное дъйствіе. По достовърнымъ свидътельствамъ, приводимымъ Петромъ изъ Младеновицъ и Райнальдомъ подъ 1414 годомъ (\*).

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 6, 7.

<sup>(2)</sup> Palacky, Gesch. v. B., III, f. S. 330. Anm. 44f. Dějiny nár, česk. III, 1, str. 170, pozn. 272.

наряжена была коммиссія изъ трехъ лицъ: Іоанна, цатріарха Константинопольскаго, и епископовъ: Іоанна Любушскаго и Бернарла Кастельскаго. Весь Декабрь мѣсяцъ прошелъ въ ожидании Короля, безъ котораго члены Собора не смёли начинать тяжбы. Наканунъ Рождества Христова, въ самую заутреню, онъ прибылъ въ имперскій городъ Уберлингенъ, на разстояніи мили отъ Констанца, и тотчасъ послалъ приказание папъ ожидать его къ литургіи въ Соборную церковь. Въ 4 часа утра, въ сопровождении 1000 всадниковъ, при свътъ факеловъ, перетхаль онъ на судахъ черезъ Боденское озеро, съ супругою. Саксонскимъ курфирстомъ, Рудольфомъ, и другими знатными лицами. Отдохнувъ, отправился въ великолъпно освъщенный Соборъ, гдѣ папа служилъ обѣдню. Во время обѣдни, въ облачении діаконскомъ, громогласно читалъ Евангелие: «Изыде повелѣніе отъ Кесаря Августа ( '). » При чтеніи этихъ словъ, Іоаннъ XXIII, по свидътельству очевидцевъ, содрогнулся, въ тайномъ предчувствіи своей будущей участи. По окончании служения, папа вручилъ императору мечь, уговаривая его употребить этоть мечь на защиту Церкви. Императоръ далъ ему торжественное объщание, и сдержалъ свое слово.

Сгоряча король Сигизмундъ настойчиво требовалъ отъ членовъ Собора немедленнаго освобожденія Гуса. Онъ чувствовалъ, что, въ противномъ случаѣ, его королевское слово покроется безславіемъ; онъ боялся и гиѣва Вячеслава и ненависти Чеховъ, своихъ паслѣдственныхъ подданныхъ, давно уже порицавшихъ слѣпое уваженіе его къ властямъ Римской Церкви. Всѣ послѣднія засѣданія 1414 года исключительно посвящены были Гусу. Черезъ полтора года, когда мщеніе Чеховъ уже постигло его за Гусову казнь, онъ писалъ оправдательное посланіе къ панамъ. «Я былъ еще около Рейна,»-говорилъ онъ,-«когда Гусъ пріѣхалъ въ Констанцъ и тамъ заключенъ. О, зачѣмъ онъ прежде не присоединился ко мнѣ, и мнѣ не сопутствовалъ! Тогда, конечно, дѣла его приняли бы

<sup>(1)</sup> Это быль общий обычай. См. Бенеша наъ Вейтниля, IV книт. Scr. rer. Bohem., p. 369, 421. «Imperator legit Euangelium: Exiit edictum a Casare Augusto (Luc. II, 1).» — Ipso anno D. Imperator celebrauit festum Nativitatis Domini in Praga, sed quia in pedibus patiebatur, Euangelium: Exiit edictum etc. in apparatu imperiali, ut moris est, ipso die legere non potuit.»

другой обороть. Богъ видить, какъ терзала меня его участь. но иначе быть не могло. Всв присутствовавшіе Чехи --свидетели, какъ ходатайствовалъ я за него, какъ я неоднократно во гнѣвѣ выходилъ изъ Собора, и даже выбхаль изъ города, пока не внушили мнб, что если я не хочу допустить исполнения правды, то на что и Соборъ? И я разсудилъ, что мнѣ нечего дѣлать; скажи я въ пользу его еще одно слово, Соборъ разошелся бы немедленно (1). Такъ суевърный фанатизиъ въ Сигизмундъ постоянно бралъ верхъ надъ благородными внушеніями сердца. Послѣ многихъ сомивний, онъ успокоилъ слабодушную совесть на той утбшительной мысли, что онъ не обязанъ сдержать слова, даннаго еретику; что онъ не имѣлъ даже права, безъ согласія Собора, объщать ему опасную грамоту. 29 Декабря Король созваль общее собрание, на которомъ присутствовали всё кардиналы и все духовенство. Туть коммиссары, наряженные для суда надъ Гусомъ, упросили его предоставить имъ полную свободу действовать по своему усмотрѣнію. Отвѣтъ Сигизмунда былъ совершенно удовлетворителенъ. Онъ объявилъ, что Соборъ имбетъ полное право поступать по установленнымъ правиламъ противъ людей, уличенныхъ въ среси, и что прежнія угрозы его въ пользу обвиненнаго не будуть имѣть послѣдствій. Онъ сдѣлалъ лишь одно ограничение, объявилъ непремѣнную волю свою, чтобы Гусъ былъ выслушанъ въ полномъ засъдания Собора на публичной аудіенціи. Рыцарь Янъ изъ Хлума писалъ по этому случаю трогательное письмо къ заключенному, который все еще томился въ ужасной Доминиканской темниць. Онъ старается скрыть отъ него тайну предательства Сигизмунда. «Возлюбленный другъ! Король былъ ныньче въ полномъ собрании представителей всёхъ народовъ, и говорилъ о дѣлахъ твоихъ, особенно о публичной аудіенція. На это послъдоваль подъ конецъ единодушный отвътъ, что ты получишь ее. Между тымъ друзья твои настоятельно просять о перемѣщеніи тебя въ болѣе здоровое и опрятное мѣсто,

<sup>(1)</sup> Archiv Český, I, 6. Palacky, G.v. Boem. III, 1, S. 329, Anm. 439. Dějiny nár. česk. str. 169, pozn. 170.

гай бъ ты могъ отдохнуть и собраться съ силами, чтобы отвъчать коммиссарамъ. Но, ради Бога, ради святой истины и винаго спасенія твоего, не отрекайся оть правды изъ страха лишиться ничтожной, временной жизни. Конечно, Госполь съ благою и премудрою цёлію посётиль тебя искушеніемь тяжкимъ» ( <sup>1</sup> ). Гусъ въ это время былъ опасно боленъ отъ сыраго и сираднаго подземелья, онываенаго со свёхъ сторонъ волнами Рейна; сильная горячка поставила его на краю гроба. Въ бреду своемъ онъ виделъ знаменательные сны и просиль у друзей объясненія ихъ. «Я видель», — писаль онъ послъ 20-го Декабря (\*),---«что въ Виелеенъ хо-тели разрушить всё иконы Христовы, и разрушили. Утромъ встаю, и вижу множество живописцевъ, которые написали другія нконы, гораздо больше и прекрасибе прежнихъ; я радовался, Глядя на нихъ; а живописцы со всёмъ множествомъ народнымъ говорили : «Пусть придутъ епископы и священники и разрушать опять!» «И всѣ народы радовались въ Виелеенъ, и я съ ними. Пробудившись, я очнулся съ улыбкою на устахъ.»-Хлумъ, по просьбѣ своего друга, сообщаеть ему руками Петра изъ Младеновицъ толкование этого сна. «Изображеніе Христово, во образѣ хлѣба начертанное на стѣнахъ Виолеема, есть жизнь Христова, достойная полражанія; равно и тексты Евангельскіе, тамъ же начертанные. Вечеромъ, когда солнце правды уклонило лучи свои оть беззаконій міра, враги Христовы стараются разрушить и икону, и слово, и потребить память ихъ отъ земли. Но въ радостное утро, когда солнце правды снова покажеть лучи свои, проповъдники возстановятъ ихъ въ прежнемъ величіи и блескъ ; и слово Евангельское, прозвучавъ въ воздухъ. извлечется изъ мрака забвенія и повідается на кровляхъ, и чусь. закланный на алтаръ, хотя и совлечеть въ страданіяхъ свою бренную плоть, но тамъ, на землѣ живыхъ, воспрянувъ отъ сна этой бъдственной жизни, возсмъется съ Живу-

<sup>(1)</sup> Ep. 47, 1, 72.

<sup>(2)</sup> Ер. 44, І, 71. Опо не означено числомъ; но отвътъ на него, Ер. 45, долженъ бытъ писанъ между 20 и 25 Декабря; ибо въ немъ говорится о прибытіи Франц. пословъ, въ самый день сочиненія письма, хотя еще не упоминается объ Императоръ.

щимъ на небесахъ; а разрушители иконъ и писанія восплачутъ. »-Такъ, въ иносказательныхъ образахъ, Хлумъ старается приготовить своего друга къ идеб о смерти, и Гусъ въ отвъть своемъ даеть разумъть, что эта мысль не новая, что онъ сроднился съ нею давно. «Много утъшило меня посланіе рыцаря Яна изъ Хлума. Его объясненіе понравилось миѣ: оно сходится съ моимъ собственнымъ. Хотя Богъ и сказалъ. что не должно довърять снамъ, однако, я твердо надъюсь, что жизнь Христова, которую я словомъ насаждалъ въ сердцахъ върующихъ въ Виолеемской часовит. со временемъ найдеть себѣ лучшихъ художниковъ, нежели я, и Христолюбивый народъ станеть радоваться; я буду ликовать вывсть съ нимъ, когда воспряну отъ мертвыхъ» ( 1). Болѣзнь его постоянно усиливалась и дошла до того, что побудила папу прислать собственныхъ врачей для лъченія его, и перевести его въ темницу, болбе покойную и здоровую (8-го Генваря 1415-го года (\*). Между твмъ коммиссары, получившіе полномочие отъ Короля, приготовляли все нужное къ частнымъ допросамъ. Друзья Гуса боялись, и боялись справедливо, чтобы страданія тьла не поколебали въ немъ бодрости духа, при новыхъ истязаніяхъ враговъ, которые, въ случав нужды, не отказались бы прибегнуть и къ пыткв. «Amici præcipue tristantur de ergastulari responsione, et specialiter Jessenitz,»-писалъ рыцарь изъ Хлума, въ исходъ Декабря мѣсяца, еще до начала частныхъ допросовъ (\*). «Не безпокойся о публичной аудіенціи, возлюбленный другъ,»писалъ Петръ изъ Младеновицъ, послѣ 20-го Декабря. «Объ ней много толковали и толкують въ засъданіяхъ Собора, но конца совъщаніямъ мы вст ожидаемъ благопріятнаго. Теперь, отложивъ въ сторону болѣзненныя грезы и страшилища воображенія, собернсь съ силами и подумай объ отвѣтахъ на частныхъ допросахъ» (\*). Послъдние начались еще прежде перемѣщенія Гуса, въ первыхъ числахъ Генваря

<sup>(1)</sup> Ep. 44, 43. 46, 1, 71.

<sup>(2)</sup> Hist. et Monum. Hus. II, 6.

<sup>(3)</sup> Ep. 47 I, 72.

<sup>(4)</sup> Ep. 45, 1, 71.

1115-го года. Акты Собора не говорять объ нихъ: они относятся къ темной сторонъ Инквизиціи Римской, не засвидътельствованной письменными памятниками, ибо она пе сдълала бы чести Собору. Тайная переписка Гуса съ друзьями служить единственнымъ матеріаломъ; но трудно ею воспользоваться: писанныя безъ означенія чиселъ, въ сильномъ волненіи духа, и подъ такими условіями, которыя Гусъ предполагаетъ извъстными, письма его во многомъ остаются для насъ совершенно загадочными (<sup>4</sup>). Всѣ усилія враговъ

<sup>(1)</sup> Сюда относится 14 писемъ, писанныхъ «de carceribus apud fratres Prædicatores in stagno Constantiensi extra muros civitatis.» Писатели до сихъ поръ пользовались вый безъ критики, переставляя ихь по желанію. Весьма ва кно правильное соблюдение порядка, въ которомъ опь были написаны. Есть пфсколько указаній, вь слёдствіе которыхь можно опредёлить этоть порядокъ съ приблизительной точностью. Время написанія ихъ есть промежугокъ оть 6-го Декабря 1414-го до 24-го Марта 1415-го года. Гусъ былъ переведень 8-го Генваря 1413-го изъ этой темимцы Доминиканскаго монастыря вь другу о, болье здоровую, вы томы же монастырь. Кы первой темницы относятся слъдующія письма въ хропологическомъ порядків: 1) 44-е Гуса, гдів онь разсказываеть сояъ о Виедеенской часовив; 2) 45-е Петра изъ Младеновицъ отъ лица Ductoralis de Pipracu или Хлума съ объяснениемъ этого сна. Оно писано между 20 и 25 Декабря; 3) 47-е Хлума, писанное 29-го Декабря, ибо вь немъ говорытся о засъдаціи Собора этого дня въ присутствіи представителей вствхь народовъ, а не 1-е Іюня 1413-го, какъ у Ланфана, который переитпаль порядокь писемь изъ Доминиканской и Готлибенской темниць; 4) 49-е. вбо в ь немь предлагаются 1.0.120бности перваго частнаго допроса Гусова в ь концъ Декабря, или началь Генваря мьсяца ; 5) 46-е, какъ продолжение преднествую**щаго по со**держанію и отвѣтъ на 2 (43-е); 6) 52-е, съ подробностями послѣдующихъ частныхъ допросовь, и 7) 33-е; кбо какь въ предыдущемь, такъ и въ этомь, повторяется одна просьба-достать ему Библію; 8) 34-е, какъ непосредственное продолжение 6-го (32-го) по содержанию. Всъ онъ писаны до 8-го Генваря. Ко второй темниці Доминиканскаго моцастыря отпосятся слівдующія: 9) 48-е отвътное на 3-е (47-е) Хлума, отъ котораго оно раздълено не бодъе какъ десятью дн мя-первое изъ нозой темпицы, н 10) 43-е второе. a) Содержаніе обонхъ этихъ писемь показываеть, что онь писаны поздиве прежинхъ; ибо переговоры, веденные Гусомь втайнъ съ Сигнамундомъ въ 52-мъ и 54-мь, здъсь, вь 48-мъ, уже возбудили подозръще коммиссаровъ; б) точиъйшее указание заключается въ 10-мъ (13-мъ) письмъ: «de captivitate ista adhue nullam scripti literam, nisi illam, ut orent pro me.» А эго послъднее читается именно въ 9-мь (48-мъ) пясьмѣ, гдѣ сказано: «Oretis Deum, ut me conservet,» слѣдовательно, 48-е есть первое, а 43-е второе письмо изъ новой темпицы. Что злёсь авло идеть о вгорой теминць Доминиканскаго монастыря, куда онь быль переведенъ 8 Генваря, а не о первой (съ С-го Декабря), это видно какъ изъ смысла словь: «de caplivitate ista,» такь и наъ многихъ обстоятельств L. Въ нисьмѣ 46-мъ. появщенномъ въ Hist. et Monum. Hus, на третьемъ мъсть оть 43-го, говорится о

его клонились къ тому, чтобы затруднить его память множествомъ обвиненій, большею частію, двусмысленныхъ, заставить его проговориться; въ такомъ случат каждое неосторожное слово его становилось уликою противъ него. Они боялись пуще всего публичной аудіенціи, въ которой гласность отнимала возможность дбиствовать неправдой и хитростью; боялись всенароднаго отреченія Гуса; не выпуская изъ рукъ своей жертвы, хотъли судить ее отъ собственныхъ устъ. Но Гусъ сохранилъ во все это время необыкновенное присутствіе духа; обманывая бдительность своихъ гонителей, успѣвалъ тайкомъ переписываться съ друзьями, и пользовался ихъ умными совътами, которымъ дъйствія Собора давали направление, согласное съ обстоятельствами. Коммиссары, назначенные для допросовъ : патріархъ Константинопольскій (почетный) Іоаннъ, и епископы: Любушскій, Іоаннъ же, Нъмецъ, и Кастельскій, Бернардъ, Итальянецъ, прибыли въ монастырь Доминиканский, въ темницу, гдѣ Гусъ лежалъ въ сильной горячкѣ, и въ присутствіи его привели къ присягѣ свидътелей, большею частію, выгнанныхъ Пражскихъ священниковъ и монаховъ, личныхъ враговъ проповѣдника. Петръ изъ Младеновицъ называеть по имени этихъ свидътелей; это были профессоры, прежде Пражскаго, потомъ Лейпцигскаго, универ-

Digitized by Google

страшновъ привътствія Палеча, и Гусъ объщаетъ разсказать его послѣ. Между твиъ въ 43-мъ это же привътствіе предподагается извъстнымъ и вызывается какъ старивное воспоминаніе. Стало быть, изъ Доминиканскаго монастыря были писаны Гусомъ письма и до 43-го; между тъмъ это послъднее называется первымъ; ясно, что «ista captivitas» обозначаетъ именно вторую темницу. 11) 51-е, писанное 30-го Генваря 1413-го года, ибо въ немъ сказано: «Uras octo hebdomadæ erunl, quod Hus posita est ad refectorium.» Отъ 30 Генварл отсчитывая 57 дней, получаемъ 6 Декабря, т. е., первый день заключенія Гуса въ Доминиканскомъ монастырв. Этв 11 инсемъ писаны, большею частію, въ продолженіе Генваря ивсяца. Далее следуеть значительный пробель до половины Марта. Въ Марть мвсяцв писаны последнія письма Гуса изъ Доминиканскаго монастыря:-12) 50-е, ибо Гусъ убъждаетъ друзей достойно приготовиться къ причащенію животворящихъ Таннъ, въ праздникъ Пасхи, который былъ, въ 1143-мъ году, 1-го Апрвая. Впрочемъ, письмо это могло быть инсано и до начала поста, въ Февраль; 13) 35-е, писанное уже посль бъгства папы, 20 Марта, о которомъ письмо говорить, какъ уже о совершившемся: «(.oncilium turbatur propter рарæ recessum.» 14) 36-е, писанное 23-го Марта, «Dominico die sero,» въ Вербное Воскресенье. Сюда отнести должно еще 10-е письмо, отъ 19-го Генваря 1413 года, къ житедямъ Праги, не вошедшее въ составъ 14-ти.

ситета: Іоаннъ Мюнстербергъ и Петръ Шторхъ изъ Звикова (Zwickau); далее Пражане: Палечъ, бывшій оффиціяль Пражскаго архіепископства, докторъ Николай Цейсльмистръ, Петръ, проповѣдникъ у Свят. Климента въ Прагѣ, Петръ, аббатъ у Свят. Амвросія въ Прагѣ, и другіе, менѣе важные. 8 обвинительныхъ статей прочтены были умирающему. «Свидътельства, которыми подкръплялись показанія, были такъ ничтожны, и самые свидетели люди такие презренные, » говорить сочинитель жизнеописанія Гуса, — « что опроверженія на нихъ были бы вовсе излишни, если бы дѣйствуюиція лица не были витьсть и судьями» (1). Въ отвътъ на чтеніе статей и показанія свидьтелей, Гусъ просиль адвоката на томъ основания, что самъ онъ, больной и лишенный свободы, не въ силахъ защищаться. Коммиссары объщали исполнить его желание; но потомъ отказались. подъ тъмъ предлогомъ, что Церковное право не дозволяеть оподозрѣннымъ въ ереси имѣть заступниковъ (<sup>2</sup>). Тогда Гусъ снова перенесъ дъло (аппеллировалъ) на судъ самаго Інсуса Христа и, въ присутствін коммиссаровъ, сказалъ громогласно: « Да будетъ же Господь Інсусъ моимъ адвокатомъ, прокураторомъ и судьею ! Онъ скоро самихъ васъ призоветь на судъ. Ему поручилъ я свое правое дёло, какъ Самъ Онъ предалъ защиту Свою въ руки Отцу. Не Онъ ли сказалъ Апостоламъ: Положите убо въ сердцахъ вашихъ не прежде поучатися отвѣщавати; Азъ бо дамъ вамъ уста и премудрость, ей же не возмогуть противитися или отвѣщати вси противляющиися вамъ (Луки XXI, 14-15) (3)?» Этоть возглась, разумѣется, не могь пробудить чувства въ жесткихъ сердцахъ коммиссаровъ. Они, въ обличение ему, прочитали вслухъ и прежнюю аппелляцію, и Гусъ, съ радостію въ сердцѣ и улыбкою на устахъ, призналъ ее своею ( ' ). Прочитали и сочинение его противъ Крестовой буллы, и новую буллу, изданную коммиссарами, въ которой называли его ересіархомъ

8\*

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 7.

<sup>(2) 1</sup>bib. 7.-Ep. 49, 1, 73.

<sup>(3)</sup> Ep. 46, 1, 71 ua of.

<sup>(4)</sup> Ep. 49. 1, 73.

и обольстителемъ народа. «Я надъюсь», --- отвъчалъ Гусъ, ---«что придеть когда нибудь время, когда сказанное мною во храмѣ повѣдается народу на кровляхъ». На всѣ обвиненія онъ довольствовался однимъ отвѣтомъ-аппелляціей къ Собору ( ' ). На второмъ частномъ допросѣ коммиссары предложили Гусу уже 47 обвинительныхъ статей, извлеченныхъ будто бы изъ сочинения его «О Церкви» Стефаномъ Палечомъ. По прочтении, потребовали отвѣта па каждую отдѣльно. Онъ отвѣчаль ца словахъ въ выраженіяхъ общихъ, съ оговоркою, что такое-то положение справедливо въ такомъ-то смыслѣ; а на вопросъ: «Не хочешь ли защищать его?» у него всегда готовъ былъ отвѣтъ: «Упорно не хочу защищать ничего, а ожидаю наставленія Собора» (\*). Эта умфренность Гуса, не дававшаго на себя никакихъ обязательствъ, приводила въ отчаяние его гонителей. Наскучивъ его молчаніемъ, они велѣли ему составить письменные отвѣты, какъ на предложенныя статьи, такъ и на 45 положений Виклефа. Гусъ трудился цѣлую ночь (\*), и собственноручно, безъ пособія книгъ (\*), написаль отвѣты въ такомъ же духѣ, какъ прежде, и снова, въ присутстви нотаріевъ и коммиссаровъ, объявилъ, что желаетъ предстать въ полное засъданіе Собора и дать всенародно отчеть въ своей Въръ. Отъ частнаго суда 12 или 13 магистровъ, предложеннаго коммиссарами, отказался рёшительно. А такъ какъ обвиненія, на которыя онъ отвѣчалъ письменно, должны были составить предметь разсужденія публичной аудіенців, то онъ вручилъ патріарху письменное прошеніе къ Собору о томъ. чтобы ему позволено было на публичномъ допросѣ отвѣчать отдѣльно на каждую статью, какъ прежде сдѣлано было на частномъ (<sup>5</sup>); но, сомнѣваясь въ честности коммиссаровъ, просилъ друзей своихъ, присмотрѣть на будущемъ засѣданіи, не утаить ли патріархъ его письменнаго прошенія ? Вмѣстѣ съ тёмъ въ голове его раждается мысль отважная, и Гусъ

(5) Ep. 48, 1, 72.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ер. 48, 1, 72 на об.

<sup>(2)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Ер. 54, І, 74 на об.

<sup>(4)</sup> Ep. 52, I, 74.- Отвѣты см. въ Hist. Sauct. Mart. 15-23.

съ необыкновенной силой стремится къ ся исполнению. Свгизнундъ съ каждымъ днемъ становился равнодушите къ сульбѣ заключеннаго. Не смотря на обѣщаніе публичной аудіенців, опъ колебался, и если бъ не ходатайство Чешскихъ вельможъ, имѣвшихъ къ нему свободный доступъ. уступилъ бы охотно внушеніямъ Католиковъ. «Удивляюсь», писалъ Гусъ въ началѣ Генваря, --- «что Король какъ будто вовсе забыль обо мнѣ и ци слова не говорить въ мою пользу. Можетъ быть я буду приговоренъ прежде, чѣмъ успъю сказать слово въ свое оправдание. Любезные и великодушные мои покровители! Попросите его, чтобы онъ, по крайней мъръ, не отказалъ мнъ въ свидания съ нимъ до осужденія. Не ужели не дорога сму собственная честь? Вѣдь я по его приказанію явился на Соборъ, положившись на торжественное объщание, что безопасно ворочусь въ Чехію.» Этоть обличительной голось устами Чешскихъ вельможъ, постоянно шептавшій на ухо малодушному государю, парализироваль дбиствіе противной, многочисленной стороны. «Dobrý muže ne hlaubaj !»-сказалъ Геприхъ Лацембокъ, обращаясь мысленно къ несчастному плъннику, и Гусъ съ утѣшеніемъ повгоряеть это слово великодушнаго друга, проникнувшее черезъ кръпкіе затворы темницы ( ' ). Но такія отношенія не могли продолжаться долго. Уб'яцияшись, что совъсть и честь Короля находятся въ рукахъ хитрыхъ Католиковъ, Гусъ нашелъ надежившшее средство подъйствовать на его убъждения и вгайнъ готовилъ ударъ. Орудіемъ назначены были нисьменные отвѣты на положенія Виклефа. Во всёхъ своихъ сочиненіяхъ Гусъ постоянно защищаль три положенія Виклефа : 1 ) объ отнятін церковныхъ имуществъ у духовенства; 2) о незаконности дарованія ему свътской власти, и 3) о томъ. что десятины, платимыя Церкви, суть чистая милостыия, въ которой податели, т. е., свътские владъльцы, могуть стказать духовенству. Свытская власть духовенства. огромныя имънія (принадлежавшія даже приходскимъ церквамъ) и тлгостныя подати, переводившія депыти всего Хри---.

(1) Ep. 34, f. 74. ma of.

стіанства во всепоглощающій Римъ-воть три великія опоры Латинской Церкви, утвердившія ея могущество на развалинахъ власти гражданской. Нигдъ отношения эти не развивались такъ ръзко, какъ въ народъ Нъмецкомъ, гдъ борьба ееократическаго начала Римской Церкви съ теоріею Императорской власти, утверждавшею за Императоромъ всю поземельную собственность древней Римской Монархіи, даеть содержаніе самой исторіи. Сокрушая три основные столпа могущества Католицизма, Гусъ навлекъ на себя пенависть всего духовенства, по действоваль въ духе Императорской власти. Защищая себя, онъ рѣшился обратить внимание Короля на это важное обстоятельство, и этимъ путемъ пріобрѣсти въ немъ тѣмъ вѣрнѣйшаго союзника, чѣмъ больше Сигизмундъ самъ нуждался въ посторонней опоръ. Съ этою целю онъ проситъ своихъ покровителей, Хлума, Дубу, и пр. достать письменные отвъты, врученные имъ коммиссарамъ на положенія Виклефа, снять съ нихъ самую върцую копію, соблюдая съ строгою правильностію раздбленіе и порядокъ статей, но отнюдь никому пе показывать, а довести ихъ, если можно, до свёдёнія Короля, впрочемъ, такъ, чтобы онъ получилъ ихъ изъ рукъ не приверженцевъ Гуса, а людей безпристрастиыхъ, дабы отвратить подозрѣніе. Копія должна существовать для повѣрки, а Королю не худо бы предложить ихъ въ самомъ подлинникѣ ( ' ). «Внушите Королю, что если положение мое объ отняти церковныхъ имуществъ будетъ осуждено, то и опъ, отнявшій имбиія у многихъ епископовъ, и отецъ его, Императоръ и Король Чешскій, подпадуть осужденію, какъ еретики. Ахъ! если бъ Богъ внушилъ ему благую мысль стать грудью за истину вмъстъ съ князьями! Если бъ онъ съ помощію Божіею рѣшился уничтожить приговоръ Пражскихъ докторовъ во всемъ, что касается отчужденія церковныхъ имуществъ, дарственной грамоты (dotatio) Константина и милостынь! Буль я свободенъ, я умѣлъ бы уговорить его. Берегись, Государь, чтобы не лишили тебя твоего права законнымъ порядкомъ; догадаешься, когда будеть поздно. Дорого бы я даль, чтобъ онъ потребоваль

(1) Ер. 54, І. 74. на об., 73.

Digitized by Google

мои отвѣты на положенія Виклефа» ( ' ). Эти внушенія не остались безъ слёдствій: повелительный тонъ, принимаемый внезапно Сигизмундомъ въ отношени къ Собору и дѣятельное участіе его въ низложеніи папы и его наказаніи, были, можетъ быть, непосредственнымъ плодомъ тайныхъ намековъ стороны Гусовой. Кажется, и перемъщение Гуса въ темницу, болбе здоровую и теплую, совершилось около этого времени, но темъ и ограничилось внимание къ нему Сигизмунда (\*). Такимъ образомъ усилія Гуса не принесли ему пользы, а возбудили подозрѣніе враговъ его и навлекли на иего новыя гоненія. Нашлись измённики, которые донесли коммиссарамъ, что онъ объявилъ Королю готовность свою защищать три, или четыре, статьи. Они спросили Гуса, не велъ ли онъ какихъ либо переговоровъ съ Сигизмундомъ? Вопросъ былъ предложенъ въ такомъ видъ, что Гусъ безъ зазрѣнія совѣсти могъ отвѣчать отрицательно (\*). Тѣмъ не менбе надзоръ надъ нимъ сдблался строже. До сихъ поръ онъ имѣлъ возможность вести переписку съ друзьями безъ вёдома комписсаровъ; темничные стражи, служители папы, полюбили кроткаго узника и оставляли ему много свободы. Это подняло упавшій духъ его и оживляло надежды. «Господь избавилъ Іону отъ чрева китова,» — говорилъ онъ, — «Даніила отъ львинаго рва, трехъ отроковъ изъ огненной пещи, Сусанну отъ ложиыхъ свидътелей, и меня можетъ избавить, если Ему будеть угодно, во славу святаго имени Своего, для Евангельской проповѣди » (\*). Теперь же онъ узнаетъ съ ужасомъ, что перехвачено одно изъ писемъ, въ которомъ онъ папъ давалъ названіе Антихриста. «Помните ли письмо мое къ Якубку (изъ Стржибра), въ которомъ я говорилъ: «Враги угрожаютъ мнѣ, что я не получу публичной аудіенци, если не заплачу напередъ 2000 червонцевъ служителямъ антихриста за издержки.» «Копію съ этого письма и отвътъ магистра Якубка, какъ кажется, продолжительный

<sup>(1)</sup> Ер. 51, 1, 74.-Ер. 34, 1, 74 на об., 75.

<sup>(2) 8</sup> Генваря 1413 года.

<sup>(3) «</sup>Unde quæsicrunt: Nunquid intimassem sibi? Et dixi, quod non, quia nunquam intimavi sic Regi, sed, sicut scitis.» Ep. 48, I, 72 na oc.

<sup>(1)</sup> Ep. 52, I, 74.

и суровый, досталь Михаиль и, пришедши въ темницу еъ патріархомъ, потаріями и свидѣтелями, въ присутствіи магистра Николая, сталъ противъ меня. Одинъ изъ коминссаровъ спросилъ меня подъ присягой, вручивши мнѣ копію : » « Твое ли это письмо ? » « Я отвѣчалъ утвердительно. Исключая, можетъ быть, страшнаго привътствія Палеча, пичто не поразило меня такъ жестоко, какъ письмо это въ рукахъ противниковъ, перехваченное хитростію Михаила и его лазутчиковъ. Досадно было мнѣ и на магистра Іакова, который безпрестанно толкуеть, что должно остерегаться лицембровъ, а самъ больше всбхъ попадается въ съти ихъ и довъряетъ имъ. Я полагаю, что письмо его должио быть грозно; я не читалъ его; оно не дошло до ьеня» ( ' ). Съ этихъ поръ гонители Гуса не давали ему ни на ыгновение покоя. Они такъ много возводили на него дожныхъ обвиненій, что онъ едва успѣвалъ отвѣчать на нихъ. Частные допросы возобновились, по, по прежнему, безъ всякой нользы. Гусъ стояль на томъ, что онъ упорно не защищаеть ни одного положенія, а ожидаеть паставленія Собора. «Богь мић свидћтель, что я другаго отвћта не позволялъ себћ и считаль его самымъ приличнымъ,»-писалъ онъ къ друзьямъ своимъ послъ в Генваря, --- «потому что я письменно засвидътельствовалъ предъ Соборомъ готовность отъ всякаго принять наставление.» Въ письмъ отъ 30 Генваря, онъ извъщаетъ друзей своихъ, что коммиссары предложили ему еще множество новыхъ статей изъ кошеля неправды (de sacco mendacii) (\*). « Михаилъ стоялъ туть и держалъ бумагу въ рукахъ, сказывая цатріарху вопросы и принуждая меня отвѣчать на нихъ. Опъ безпрестанно выдумываетъ новыя козни. Богъ за грѣхи мон воздвигъ на меня Михаила и Палеча: одинъ сторожитъ мои письма и разбираетъ бумаги, другой же не стыдится обличать все, что мы за ифсколько лфтъ говорили друзьями. Патріархъ разглашаеть всюду, что у меня множество денегъ; въ слѣдствіе этого одинъ архіепископъ сказалъ мнѣ на допросѣ:» «У тебя 70,000 флориновъ,» «и Ми-

(2) Ep 10, 1, 60.-Ep. 48, 1, 72 na o6. - Ep 3!, 1, 73 na o6.

<sup>(1)</sup> Ep. 43, I, 71.

ханль со сибхомъ спросиль неня: «Куда же девался исшокъ. пабитый флорнцами? Сколько денегь должны тебь Чешскіе паны?» «Тогда всё приступили ко миб. Одинь епископъ сказаль:» «Ты ввель новый законь!» «другой:» «Ты защищаль всь эти положенія!» «А я, съ помощію Божіею, отвѣчалъ имъ довольно сурово:» «За чёмъ вы меня обижаете?» «Видитъ Богъ. я вынесь въ этотъ день ужасное истязание» () Но шичто не огорчало такъ сильно его любящей души, какъ недостойные поступки Стефана Палеча. Грустио слъдить въ его письмахъ страданія души его, въ болѣзненной борьбѣ старипнаго чувства дружбы со всёми новыми ужасными висчат.твніями пенависти и мстительности измѣнника. Проникнутый глубокимъ человѣческимъ сочувствіемъ, Гусъ проливаетъ слезы надъ Палечомъ, призываеть милосердіе Божіе на грѣшинка, промѣиявшаго душу свою на мірское величіе. и съ содроганиемъ отступаетъ отъ страшнаго его цѣлования, подобнаго лобзанию Іуды. Мысль о Богѣ укрѣпляла его въ немощахъ духа и тела. « Богъ милосердый,» — писалъ онъ къ друзьямъ, — «то утъщаеть меня, то насыдаеть на меня спасительную скорбь; по я твердо увѣренъ, что Онъ всегда пребываетъ со мною въ нечали » (\*). Приближаясь къ празднику Пасхи, опъ убъждаеть друзей своихъ достойно приготовиться къ принятию Пречистыхъ Таниъ. Съ глубокою грустію воспоминаеть о себѣ, что опъ давно уже лишень благодатнаго вкушенія Тѣла и Крови Хрисговыхъ; по утьшается мыслю, что и Апостолы и мученики въ темницахъ и пустыняхъ также долго лишены были онаго (\*). Все время своего заточения въ монастырй онъ не переставалъ ласкать себя отрадной надеждой, что увидить своихъ Чешскихъ друзей, что Янъ изъ Хлума и Вячеславъ изъ Дубы выпросять позволение у вицекамерарія епископа повилаться

<sup>(1) «</sup>Graviorem consolatorem diebus vitæ meæ non reperi in infirmitate, quam Paletz.»—«Patet dolor meus ex parte Paletz »—«Nullus mihi plus nocet, quam Paletz; parcat sibi omnipotens Deus.»—«Paletz me jacentem in infirmitate coram multis salutavit salutatione horribilissima, quam postea dicam vobis. Ep. 32, 46, 34, 46.

<sup>(2)</sup> Ер. 31, 1, 73 на об.

<sup>(3)</sup> Ep. 50, I, 73 ma of.

съ нимъ въ темницѣ и поговорить хотя по Латини, въ присутстви сторожей ( ' ). Это чувство нелицемърной дружбы и святой благодарности провожаеть его до гроба. Когда послъдняя, роковая мипута приближалась медленно, по неотразимо; когда въ сердив его изсякла земная надежда: онъ жилъ только воспомицаціями, и онѣ имѣли для него невыразимую сладость. Съ какою заботливостію поручаетъ онъ попеченіямъ магистра Христанна изъ Прахатицъ Сарептскую вдовицу, Фиду, не побоявшуюся принять въ домъ свой безкровнаго и всѣми отверженнаго ( <sup>2</sup> )! Опасность друзей его смущаеть его больше собственной участи. « Любезный магистръ!»-писалъ онъ къ Яну Кардиналу изъ Рейнштейна,-«будь остороживе; ибо всв старинные друзья измвнили. Я слышаль отъ моихъ искусителей: «Есть ибкто Іоаниъ Кардиналъ, который ставитъ папу съ кардиналами на одну доску, всъхъ безъ различія зоветь святокупцами.» Ради Бога! держись, какъ можпо болѣе двора королевскаго, чтобы и тебя не постигла одинаковая участь со мною. Никто такъ не заботится о моей гибели, какъ Палечъ; онъ виновникъ всёхъ моихъ бѣдствій. Онъ говорить, что всѣ, посѣщавшіе проповћан мон, не вћрятъ въ пресуществленіе, и настоятельно требуеть, чтобъ всѣ наши приверженцы были вызваны для отреченія. Господинъ Янъ! попроси Короля отмѣнить этотъ вызовъ, хоть изъ состраданія къ наслѣдственной Державѣ своей, носимой розно иноплеменниками (3). Доктора изъ Есепицы, магистра Іеронима и другихъ Чеховъ удержите отъ пріѣзда сюда» ( • ). Долго не получая извъстій оть рыцаря Хлума, приходить въ сильное безпокойство. «Я слышалъ о тебъ, другъ великодушный, что ты со всёмъ своимъ семействомъ убхалъ надолго; но теперь снова утбшилась душа моя. Благодарю за труды, которые безстрашно подъемлешь за иесчастнаго узника. Кто знаетъ, можетъ быть, для того и дана тебѣ духовная сила больше другихъ; можеть быть,

- (1) Ep. 51, 1, 74.
- (2) Ep. 50, 1, 73.
- (3) Ep. 54, 1, 75.
- (4) Ер. 54, І. 74 на об.

для блага и временной и вѣчной жизни твоей, Богъ послалъ инѣ тебя Ангеломъ хранителемъ. — Не сѣтуйте, друзья мои, что я вамъ дорого стою. Если Богъ выведетъ изъ темницы бъднаго Гуса, вы не пожалъсте объ издержкахъ своихъ. Мужайся, благородный мой покровитель! Съ теривніемъ ожидай конца, какъ истипный воинъ Христовъ. Можетъ быть скоро !»-Не забываеть и прочихъ: посылаеть поклонъ Вячеславу изъ Дубы, Генриху изъ Хлума, Генриху изъ Плумлова, Цтибору Бочку и другимъ върнымъ Чехамъ, которые крѣпко стоять за правду Божію на Констанцкомъ Соборѣ. «Кланяйтесь друзьямъ, по кланяйтесь осторожно, чтобъ враги не спросили: ««по чемъ вы знаете, что онъ посылаетъ вамъ поклонъ»» (1)? Въ ожидания присныхъ своихъ, бъдный плённикъ, безъ книжныхъ занятій, тёшился отъ скуки стихами, имъ сочиненными, стихами, поторые дышать тою же вфрою, тъмъ же терпъніемъ, какимъ проникнуты и письма его. Что касается этихъ последнихъ, то съ половины Генваря онъ писалъ ихъ гораздо рѣже; однако, писалъ, при содбистви своихъ сторожей, которые за рюмку вина готовы были достать ему и перо и бумагу (\*). Туть друзья его получали вымышленныя имена : Янъ изъ Хлума назывался Биберахскимъ докторомъ; Фида Сарептской вдовицей, Янъ Брадашка Желѣзпой Бородой и т. п. Опъ сдружился съ темничнымъ стражемъ, Робертомъ, и, въ разныя времена своего заточенія, написаль для него разсужденія о 10 заповъдяхъ, о молитвѣ Господней, о любви и познании Бога, о бракѣ, о покаяніи, о трехъ врагахъ человѣка, о таинствѣ тьла и крови Христовыхъ ( 3). Въроятно, молитва была главною спутницею Гусовою въ его скорбномъ одиночествъ : разумѣется, исповѣдь эта должна была остаться тайною сердца его. Долговременное заточение истощило и телесныя силы; въ концѣ Генваря опъ спова сдълался боленъ: первые

признаки каменной болѣзни, которой опъ никогда прежде не чувствовалъ, сильпая рвота и лихорадка, довели его до

(3) Ep. 51, I, 74.-Hist. Sanct. Mart. 7.

<sup>(1)</sup> Ep. 31, 1, 73 na of., 74. Ep. 46, 1. 72.

<sup>(2) «</sup>Custodibus in recessu pater vester dabit bibales pro honoro vestro.»

послѣдней степени изнеможенія. Сторожа ожидали смерти его и вывели его изъ темницы. Но Богъ снова воздвигъ страдальца съ одра болѣзни. Въ это время друзья, выдумывавшие всѣ возможныя средства облегчить его участь, обѣщали прислать ему Библію. Онъ съ восторгомъ принялъ это предложение и въ двухъ письмахъ сряду, напоминая имъ объщание, просилъ, какъ благодъяния, пера и бумаги ( 1). Напрасно навъдывался онъ о товарищахъ, объ Янъ изъ Рейнштейна, Христанић Прахатицкомъ. Поляки посъщали темницу его:изъ Чеховъ почти ни одипъ человѣкъ не являлся. Наконепъ, онъ утъшенъ быль посъщениемъ многихъ друзей изъ своихъ соотечествешниковъ. Увидавъ магистра Христанна, онъ не могъ удержаться отъ слезъ. Эго было свидание тайное, устроенное, въроятно, по милости стражей, безъ позволения и въдома коммиссаровъ (въ концѣ Генваря) (\*). Но въ исходѣ Марта, послѣ бѣгства папы, когда самому Собору угрожала опасность, и ему нѣкогда было слишкомъ много думать объ Гусѣ, Чешские вельможи воспользовались случаемъ, чтобъ видъться съ пленникомъ. Христаннъ, Япъ изъ Есеницы, Генрихъ изъ Плумлова, Мошка, Вилемъ Заяцъ, Вячеславъ изъ Дубы, всѣ вмѣстѣ посѣтили его. Эго свиданіе было трогательно; Вячеславъ зарыдалъ.... для полноты счастія Гусова недоставало только Яна изъ Хлума (в).

Недостойные поступки Собора съ знаменитымъ плѣнникомъ не могли остаться безъ возгласовъ со стороны его соотечественниковъ. Общее негодованіе огласило всю Чехію, какъ скоро она узнала о заточеніи Гуса. Три посланія, одно сильнѣе другаго, приходили къ Собору, и всякій разъ заставляли задумываться и Короля и епископовъ. Первое написано сще тономъ совершенной покорности, означепо именами немпогихъ, хотя и важнѣйшихъ, вельможъ государства и обращено къ Императору. « Мы, Ченекъ изъ Вартемберга, верховный Бургграфъ королевства, Бочекъ изъ

<sup>(1)</sup> Ep. 51, 1, 73 Ha of. -Ep. 52, 1, 75 -Ep. 53, 1, 74 Ha of.

<sup>(2)</sup> Ер. 51, 1, 73 на об.

<sup>(3)</sup> Ер. 53, І. 73. О мнимомъ бъгствъ Гуса, въ Мартъ мъсяцъ 1413 года, См. Lenfant. Ilist. du C. de Const., р. 88—91, который критически опровергаетъ вто ислъщое обвинсние Католяковъ.

Кунштата и Подъбрада, Вильгельмъ изъ Вартемберга, объявляемъ, что магистръ Янъ Гусъ, въ бытность нашу на общемъ Сеймъ для разсужденія о важнъйшихъ дълахъ ксролевства, посылалъ къ намъ письмо, въ которомъ просилъ насъ узнать у Конрада, архіепископа Пражскаго, находить ли онъ въ учении его что-либо несогласное съ истинной Върой, объщая добровольно подвергнуться наказанію, если найдется; въ противномъ же случав просилъ выдать ему свидътельство въ правовъріи за своею печатію. Владыка объявилъ намъ на Сеймѣ, что опъ не знаетъ никакихъ заблужденій за Гусомъ. Къ чему многословить? Архіепископъ его оправдаль; онъ и не думаль никогда обвинять его. Иное дело : если папа находить магистра виновнымъ, то пусть же и отвѣчаеть онъ папѣ.... И такъ мы просимъ тебя, Государь, вельть вывести его изъ темницы на публичное засъдание Собора, позволить ему свободно говорить и защищать истипу, прекращая разомъ всѣ ложныя обвиненія, напосящія только безславіе пароду Чешскому. Надвемся на тебя одного. Дано въ Прагъ 1414 года, 8 Декабря. » Эта грамота была прямымъ отвѣтомъ на рѣшеніе кардиналовъ 28 Ноября, въ слёдствіе котораго Гусъ заточенъ, какъ оподозрѣнный въ ереси впутри самой Чехіи. Въ этомъ дѣйствіи Собора вельможи подмѣтили тотчась туже самую несообразность, которая не ускользпула и отъ Гуса. «Кто же будетъ моимъ судьею,»-спрашивалъ Гусъ,«-когда ни Соборъ никогда не вызывалъ меня на судъ, ни я никогда не быль обвинень предъ Соборомъ; а между тѣмъ Соборъ меня заточилъ, Соборъ назначилъ противъ меня своего прокуратора» (1)? Выгораживая себя изъ участія въ осужденін Гуса, отцы Собора достаточно обличали благородство своихъ побужденій, когда ссылались на свидьтельство не лучтей половины народа, а горсти измёпниковъ, изгнанныхъ изъ отечества. Черезъ два мѣсяца, передъ началомъ поста, около 10 Февраля 1415 года, является второе послание, въ которомъ громче раздаются требованія Чеховъ, хотя нѣтъ еще подозрѣнія въ нарушеніи даннаго слова самимъ Сигиз-

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus, 75 Ha of., 76. - Ep. 49, 1, 72 Ha of.

мундомъ. «Ты знаешь, Государь, говорять 9 вельможъ, подписавшихся подъ этою грамотою (Лачекъ изъ Краваржъ, Бочекъ изъ Подъбрада, Эргардъ изъ Кунштата или изъ Скалы, Вильгельмъ изъ Бериштейна, Янъ изъ Ломницы, Гамиша изъ Липы, Петръ изъ Краваржъ, Іодокъ изъ Позицы, Ольдрихъ изъ Главатца и прочіе паны Чехіи и Моравіи, собранные нынѣ въ Межирѣчьи); ты знаешь, что ученый нашъ богословъ, магистръ Янъ Гусъ, повхалъ на Констанцкій Соборъ оправдаться въ клеветъ, возведенной на него и на весь Чешскій народъ. Онъ готовъ, отвѣчая свободно на всѣ возраженія, защитить и очистить себя и народъ свой отъ ложныхъ подозрѣній; онъ желаеть оправдать ученіе свое предъ истинно вкрующими, и всякое уклонение отъ чистоты Вкры, въ немъ справедливо замѣченное, готовъ исправить согласно съ Св. Писаніемъ. Съ этою цёлію онъ получиль оть тебя, Государь, опасную грамоту, обнародованную по всей Чехіи и Моравіи; не смотря на то, взять подъ стражу противъ всякихъ законовъ, и, невыслушанный, неуличенный, брошенъ въ темницу. Князья и вельможи, богатые и бедные, все удивились, какъ святбишій отецъ осмблился обойти такъ постыдно точный смыслъ закона и нарушить королевскую грамоту, заточивъ безъ причины человѣка невиннаго и праведнаго. А потому, какъ царь справедливый и будущій властитель Чехін, употреби свою власть на освобождение Гуса; дай ему возможность предстать на публичную аудіенцію Собора, и тамъ свободно защищать свою правду, какъ Богъ ему на сердце положить. Если же и послѣ того онъ будетъ уличенъ въ заблужденіяхъ, то да будеть поступлено съ цимъ по закону. Но великія бѣдствія угрожають всей Чехіи, если, сверхъ чаянія, нанесется вредъ человѣку невинному, охраняемому твоею опасною грамотою. Мы не хотимъ и думать, чтобы ты могъ допустить такое унижение собственной власти. Это послужило бы для другихъ опаснымъ примфромъ, какъ и теперь уже многіе соблазняются слухами. Но тебь стоить только захотъть, и все будетъ къ лучшему, и получишь отъ людей безсмертную славу и отъ Бога великую награду ( ').

(1) Hist. et Mon. Hus, I, 76.

Digitized by Google

Эта грамота писколько не облегчила участи Гуса. 20 Марта совершилось событіе, имбвшее сильное, хотя и не прямое, вліяніе на судьбу заключеннаго. Угрожаемый лишеніемъ престола и личной свободы на Констанцкомъ Соборѣ, который смѣло началъ разоблачать всѣ страшныя подробности его предшествующей жизни, Іоаннъ XXIII бѣжаль въ городъ Шафгаузенъ, принадлежавшій Австрійскому герцогу, Фридриху, его покровителю; за нимъ послѣдовало большинство кардиналовъ Италіи. Изъ Шафгаузена онъ вызвалъ своихъ служителей, которымъ поручено было храненіе Гуса. Удаляясь, 24 Марта, въ Вербное Воскресенье. темничные стражи передали ключи отъ темницы Королю Сигизмунду и оставили городъ. Не смотря на то, Сигизичнать не воспользовался удобнымъ случаемъ освободить заключеннаго, который находился теперь въ полной власти его, твиъ болбе, что кардиналы и епископъ Констанцкій письменно отказались отъ всякаго участія въ дъль его. Была одна минута страшной неизвъстности, когда Гусъ оставался одинъ въ тюрьмѣ своей, забытый всеми. въ опасности умереть съ голоду. Подъ влияциемъ этихъ впечатлений написано письмо его къ Чешскимъ вельможамъ, гдв опъ живо порицаеть малодушіе и безчувственность Сигизмунда, и просить его или тотчасъ приставить къ нему собственную стражу, или въ тотъ же вечеръ выпустить его изъ темницы. Всего больше боялся онъ, чтобы начальникъ папскаго двора, проведшій этотъ день въ Доминиканскомъ монастырѣ, не захватиль его ночью съ собою, и не повлекъ въ слёдъ за развѣпчаннымъ Бальтазаромъ де Косса (\*). Все послѣдующее налагаетъ пятно безславія на память Сигизмунда. Холодное, разсчитанное себялюбіе управляеть каждымъ дъйствіенъ міролюбца. По предварительномъ совѣщанія съ отцами Собора, онъ отдаетъ плѣшника во власть Констанцкаго епископа, Оттона Гохберга, который потому уже былъ непріятелемъ Гуса, что онъ въ письмахъ своихъ такъ смёло обличалъ его святокунство. Послъдствія были ужасны для

(2) Ep. 56, I, 73.

Гуса. 28 Марта, въ середу, на Страстной недълъ (+), ровно черезъ 4 мъсяца послъ своего заточенія, онъ, ночью, въ сопровожденія 170 сторожей, на лодкъ, перевезенъ въ близъ лежащій замокъ, Готлибенъ, на берегу Боденскаго Озера, и заключенъ въ высокую одинокую башию, днемъ закованный въ кандалы по ногамъ, ночью прикованный даже руками къ стънъ. Въ этой ужасной темницъ томился несчастный до послъдняго мъсяца жизни, отдъленный отъ сообщества съ друзьями, лишенный послъдняго утъшенія христіанина причащенія Пречистому Тълу и Крови Христовымъ, не имъя даже насущнаго хлъба (\*).

Во весь Мартъ и Апръль дъло Гуса не двигалось; Соботъ быль исключительно занять пиздоженіемь Папы. Только () Апрѣля Соборомъ назначена, для суда надъ Гусомъ, новая коммиссія изъ четырехъ членовъ: двухъ кардиналовъ, Петра Алльяко Камбрейскаго и Вильгельма Кордіанскаго, епискона Дольскаго и аббата Цистерціанскаго. 4 Мал, на осьмомъ засѣданіи, осуждены были статьи Виклефа. Это было приготовленіе къ осужденію самого Гуса, ибо признаны еретическими преимущественно тѣ положенія, въ которыхъ Гусъ сходился наиболье съ Виклефомъ: учение о духовенстве, о папъ, о десятинахъ, о церковныхъ имъніяхъ, объ отпускахъ или прощахъ. Осуждение учения о причащении подъ обоими видами было еще болбе прямымъ указаніемъ на Чехію. При этомъ случаѣ Лютомышльскій епископъ приписалъ Гусу сильное участие въ распространении этого учения. Въ отвъть на это обвинение Чешские и Польские вельможи прислали въ третій разъ и сколько посланій, подписанныхъ членами, собранными въ Прагѣ, Бърнѣ, и другихъ мѣстахъ. 13 Мая оно представлено было Собору отъ имени Чешскихъ и Польскихъ пановъ, случившихся тамъ, т. е., Поляками : Ганушемъ изъ Тулискова, Калишскимъ кастелляномъ, Завишей

<sup>(1)</sup> Hist Sanct. Mart. 7.... «usque ad diem Mercurii proximum ante festum Palmarum»... Конечно, должно быть : «post festum Palmarum,» ибо въ саму о нед±лю Вайй Гусъ еще находился въ прежней темпицѣ.

<sup>(2) «</sup>Fame et siti angustiatus.... diæta levissima attenuatus...» Nist. Sanct. Mart. 7 на об.— Palacky, G. v. Böhm. III, 1, Anm. 448.— Dèjiny når česk. III. 1, str. 177, роzл. 279.

Боротой, Донинымъ, Балицкимъ и проч., Чехами и Моравцами: Вячеславонъ изъ Дубы, Яномъ, Генрихомъ и Кунешомъ изъ Хлума, Потой изъ Ильбурга, Вячеславомъ Мышкой изъ Градка, Богуславонъ изъ Дупова, Скалой изъ Либеча и др. Переведенное по Латини, оно прочтено было въ полномъ засъдании Собора. въ Францисканскомъ монастырв, въ присутстви депутатовъ всёхъ четырехъ народовъ: Нёмецкаго, Италіянскаго, Французскаго и Англійскаго, нотаріемъ Петромъ изъ Младеновицъ. «Въ прежнихъ письмахъ.»-говорили вельможи,-«изъявляли сожалѣніе наше о Гусѣ, мужѣ славномъ благочестіемъ и праведной жизнію, засвидѣтельствованной всею Чехіею и Моравјею. Обнесенный злыми клеветниками, онъ побхалъ въ Констанцъ и хотблъ предъ всбми дать отчеть въ своей Върб. Но, вопреки всёмъ законамъ божескимъ и человёческимъ, въ противность, всепародно данному, слову (« contra fidem publicam »), онъ безъ суда поверженъ въ темницу. Не говоря уже о другихъ оскорбленияхъ, не уже ли не видишь ты, Государь, до какой степени унижено твое достоинство, когда, предъ всёми народами и племенами, нарушена, неприкосновенность царскаго слова? Да и мы, Чехи, не мало сѣтуемъ объ унижении твоей славы и нашей, какъ неразрывно связанныхъ; ибо тебѣ суждено наслѣдовать Чешскій престоль. Мы надъялись, что Гусу дозволено будеть доказать невинность свою предъ лицемъ Собора, оградить себя отъ зависти и клеветы людей злонамбренныхъ и оправдаться во встать ложныхъ обвиненияхъ, или, по крайней мъръ, что онъ всенародно подвергнется наставлению, а не будеть жертвою скрытаго злодъянія. Но, къ крайнему прискорбію, мы узнали противное. Сначала насъ поразила негодованиемъ въсть, что онъ, связанный, брошенъ въ темницу прежде, нежели выслушано было его оправдание. Теперь же, послѣ бѣгства нервосвященника, до насъ дошли слухи, еще болѣе возмугительные, что онъ Констанцкимъ епископомъ переведенъ въ другую темпицу, и тамъ, подъ суровою и невыносимою стражею, изнемогая отъ голода, терпить недостойныя оскорбленія. Что можетъ быть выдумано ужаснѣе и противъ язычника ?... Умоляемъ тебя, Государь, во славу Божію, во спасение твоей собственной чести и всего государства, не 9

допускай такого неслыханнаго насилія. Мы ув'трены, что ты, подвигнутый нашими просьбами, издашь повеление, согласное съ правдою, достойное Государя благочестиваго и наслъдника Чешскаго королевства» ( ). Въ другомъ посланіи, отправленномъ къ Собору, повторяются тъже смѣлыя истины, но съ значительными прибавленіями. « Во время Пизскаго Собора 1410 года,»-говорили вельможи,-«еретики осужденные проживали въ городъ въ полной свободъ и безопасно возвращались домой; а магистръ Янъ Гусъ, не уличенный, не осужденный, даже не выслушанный, заключенъ въ темницу, именно въ то время, когда еще не было въ Констанцѣ ни Короля, ни кого либо изъ курфирстовъ, ни даже представителей университетовъ. И, не смотря на настойчивыя просьбы короля Сигизмунда, чтобъ, въ силу выданной имъ опасной грамоты, изъ уваженія къ его собственной чести, Гусъ допущенъ былъ къ публичному допросу, Соборъ и не думаетъ удовлетворить его требованіямъ. Изнемогая въ тяжкой неволь, подверженный самымъ строгимъ лишеніямъ, что мудренаго, что онъ можетъ погибнуть голодною смертію? И вельможи Чешскіе, присутствующіе на Соборѣ, хотя не разъ подвергались суровымъ обвиненіямъ своихъ земляковъ, что они виною всему прпключившемуся своею безпечностію, но досель молчали, чтобы не производить на Соборѣ волпеній. Наконець, дотло еще до натего свъдъція, что нъкоторые доносители, враги и завистники чести нашей державы, объявили Собору, что Св. Дары разносятся по всей Чехіи въ сосудахъ неосвященныхъ, и что ремесленники принимають исповидь и преподають Евхаристію. Мы просимъ Соборъ и Королевское Величество не вѣрить ложнымъ доносамъ, а стараться изобличить клеветниковъ и строго призвать ихъ къ отвѣту».

Немедленно, по прочтеніи втораго посланія, встаеть Лютомышльскій епископъ. « Святые отцы, »—говорить онъ,—« я понимаю: посл'єдняя половина письма этого относится лично ко мнів и къ моимъ приближеннымъ. Меня обвиняють въ распространеніи худой молвы о Чешской державі. Я беру

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus, I, 76 на об., 77.

ва себя всю отвётственность, и только прошу извёстнаго срока, чтобы принести предъ Соборомъ мое оправдание». Этотъ срокъ для отвѣта какъ цѣлаго Собора, такъ въ особенности Іоанна Желтэнаго на обвиненія Чеховъ, назначенъ къ 16 Мая. Епископъ двйствительно представилъ отвътъ. словесный ли, письменный ли, трудно рышить по разногласію источниковъ ( ' ). Онъ прямо призналъ себя виновникомъ слуховъ, но отклоняль отъ себя подозрѣніе въ посягательствь на славу народа, а выставляль себя, наобороть, ея ревностнымъ поборникомъ. «Всъмъ извъстно,»-говоритъ онъ,----« что въ недавнее время послъдователи Виклефа ввели въ Чехію новый соблазнь; что во всёхъ городахъ и селеніяхъ міряне обоего пола принимають Евхаристію подъ видами хлъба и вина, и, проповъдывая необходимость такого принятія, настаивають на наказаніе священниковъ, оставшихся при древнемъ обычай. Если такъ, то не имблъ ли я полнаго права сказать, что въ Чехіи, по слухамъ и частнымъ извъстіямъ, до меня доходившимъ, Животворящая Кровь разносится въ неосвященныхъ сосудахъ? Ибо, если для спасенія, какъ они говорять, совершенно необходимо принятіе Евхаристіи подъ раздѣльными видами х.тьба и вина, то что же дивнаго, что Кровь Христова разносится съ миста на мъсто въ сосудахъ, или другой какой либо утвари, такъ точно, какъ Тъло Христово, въ особенности для причащенія болящихъ, хранится въ ковчежцахъ?» Отъ втораго обвиненія, будто ремесленники принимають исповёдь и продають Таинство. Лютомышльскій епископъ отказался ръшительно за себя и товарищей, прибавляя, однако же, что онъ не ручается за послёдствія, если не будуть приняты деятельныя мѣры для прекращенія ереси (\*). На первую половину посланія Чеховь оть лица Собора отвѣчаль Каркассонскій епископъ : 1) что честное слово Императора не нарушено заточеніемъ Гуса, потому что Собору извѣстно, что онъ

<sup>(1)</sup> По Палацкому; епископъ Лютомышыскій предложиль свой отвѣть письменно, а епископъ Каркассонскій за Соборъ отвѣчаль на словахъ. Gesch. v. Вœm. 111, 1, S. 344. Dějiny nár. česk. str. 181.

<sup>(2)</sup> Hist. Sanct. Mart. 8. Этотъ отвётъ Петръ изъ Младевовилъ списалъ самъ со сдовъ епискола.

получилъ опасную грамоту не раньше, какъ черезъ 15 дней послѣ своего заключенія; 2) что Соборъ весьма удивляется дерзости Чеховъ, обвиняющихъ его въ заточении Гуса безъ суда и расправы, тогда какъ всему міру извѣстно, что, вызванный въ Римъ, онъ выслалъ только своихъ прокураторовъ, а по тому заочно отлученъ и преданъ проклятію. Далье, что онъ, будучи связанъ отлучениемъ папскимъ, осмѣлился проповѣдывать въ самомъ Констанцѣ, и по тому не есть уже простой еретикъ, а отходитъ въ число начальниковъ ересей (« princeps haereticorum »). 3) Относительно еретиковъ, будто бы пользовавшихся полной свободой на Пизскомъ Соборѣ, епископъ отзывался незнаніемъ, кого разумѣютъ подъ этимъ именемъ Чешскіе послы ? Если папскихъ легатовъ, то въ этомъ видна только высокая терпимость Собора, который старался этой уступчивостию содъйствовать умиренію Церкви; но исключеніе не можеть быть общимъ закономъ. Во всякомъ случаѣ, для удовлетворения ихъ требованіямъ, назначится Гусу публичный допросъ. Чехи потребовали двухдневнаго срока для отвѣта (1). На засъдания 18 Мая, на канунъ Троицына дня, они, въ присутстви представителей всёхъ четырехъ народовъ, опровергають по статьямъ отвѣты Собора. 1) Относительно грамоты, будто бы выданной Гусу уже послѣ его заточенія, отвѣчалъ Янъ изъ Хлума, какъ очевидецъ и главное дѣйствующее лице, что Соборъ оскорбляеть честь канцеляріи Королевской, предполагая возможность умышленной подписи заднимъ числомъ; что въ самый первый день заточенія Гуса папа спрашиваль у него (Хлума), въ присутствии почти всъхъ кардиналовъ : имъеть ли Гусъ охранную грамоту отъ Короля? и два раза получилъ отвътъ удовлетворительный; но что никто изъ нихъ не изъявилъ тогда желанія видѣть этого важнаго акта, не смотря на то, что онъ самъ, на другой и на третій день, протестуя противъ незаконности дбёствія папы, показываль его многимъ лицамъ, чему свидѣтели — графы, епископы, дворяне, вое-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Von der Hardt, IV, 209-210. - Lenfant, Hist. au Conc. de Const. 11, p. 284.

пачальники и именитые граждане города Констанца, которые всѣ вилѣли его собственными глазами и знають его содержаніе, — свидѣтели многіе курфирсты Иѣмецкіе и свѣтскіе владѣльцы, епископы и другія лица, присутствовавшія при выдачѣ грамоты самимъ Королемъ, которые знаютъ навѣрное время и мѣсто ея написанія. Что касается до втораго обвиненія въ томъ, что Гусъ пропов'єдывалъ публично въ Констанць, то онъ, рыцарь изъ Хлума, во все время гостившій у друга, вызывается, подъ любымъ наказаніемъ, доказать противное всякому, кто осмѣлился бы утверждать, что Анъ Гусъ ступилъ хотя шагъ изъ дому съ самаго прібзда до заточенія, а и подавно, что говорилъ всенародныя проповеди. На счеть личной неявки, по вызову Куріи при Александръ V, послы отвъчали, что вызовъ въ Римъ извъстенъ нить только по слухамъ, что они часто слыхали отъ Короля Чешскаго и отъ самаго Гуса, что онъ непремѣнно повиновался бы вызову, если бы жизнь его не подвергалась опасиости при перебзять; что прокураторы, выставлявшие законныя причины неявки, подверглись разнымъ обидамъ и даже техничному заключенію; что же касается отлученія панскаго, то упорное ослушание Гуса еще требуеть доказательствъ, и онъ самъ постоянно аппеллироваль отъ рѣшенія цапы. Наконецъ, послы требовали, чтобы, въ отношении къ Гусу, Соборъ оказалъ ту же самую терпимость и благосклонность, какъ Пизскій Соборъ въ отношеніи къ папскимъ легатамъ, твиъ болве, что ръшимость Гуса, непринужденно явиться предъ лицемъ представителей христіанства, имѣла цѣлію только благословенное единение Церкви и принятие въ лоно церковное какъ его самого, такъ и всёхъ его послёдователей, составляющихъ большинство Чешскаго народа. За готовность допустить Гуса къ публичному допросу, послы изъавляли живъёшую благодарность отъ имени вельможъ подинсавшихся и всего королевства ( ! ).

Изъ всёхъ этихъ актовъ не трудно понять, какую жалкую ролю игралъ здёсь король Сигизмундъ, которому члены Собора не оставляли даже права протестовать противъ оскорб-

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 8 Ha of., 9.

ленія, лично ему нанесеннаго, — отвѣчать отъ своего лица будущимъ подданнымъ. – По окончании продолжительнаго процесса Бальтазара де Косса, Соборъ занялся исключительно Гусомъ. Прибытіе, удаленіе и возвращеніе Іеронима Пражскаго, его первый допросъ 23 Мая, не мало содъйствовали къ усиленію невыгоднаго мнинія о Гусь. Лютомышльскій епископъ, въ дъль о причащенія подъ обонми видами, воспользовался удобщымъ случаемъ для увеличенія ненависти къ Гусу, а враги его, коммиссары, безсовъстно искажали его сочинения, извлекая еретическия статьи для публичной аудіенцін. Гусъ часто жалуется въ письмахъ, что они, безъ зазрѣція совѣсти, удодовали не только слова, но н смыслъ его ръчи; что онъ часто не могъ узнать своей собственной мысли, извращенной до непонятности въ устахъ противниковъ. Между тъмъ послы Чешскіе, тщетно ожидая отвъта на послъднія свои замъчанія, ръшились представить Собору свидательство Гуса, данное предъ целою Чехіею. какъ въ Виелеемской часовнѣ, такъ преимущественно въ торжественномъ собрании университета, 1 Сентября 1411 года. въ коллегіи Карла, въ присутствіи Симона изъ Тишновицъ, въ то время ректора, и всей коллеги докторовъ и магистровъ, и засвидътельствованное публичнымъ потаріемъ Михаиломъ изъ Прахатицъ и другими свидътелями. Здъсь Гусъ утверждаеть, что, желая выше всего славы Божіей и пользы Церкви, онъ ничего не защищаеть упорно, что завѣдомо противно Евангельской истинѣ; что опъ готовъ положить свою голову за учение Інсуса Христа, получившее начало въ предвѣчномъ совѣть Троичнаго Единства и благовѣщенное святыми людьми для симсенія рода чедовѣческаго; что онъ въритъ каждой буквѣ этого закона, въ томъ смыслъ, въ какомъ повелѣла сама благословенная Троица. « Отсюда ясно, »-продолжали защитники Гуса,-«что онъ ничего не утверждаетъ противнаго Римской Церкви и Католической Въръ. Тъмъ не менъе его непріятели, для удовлетворенія своей ненависти, посадили его въ темницу, вымышляя противъ него статьи небывалыя, сокращая, или искажая, его сочиненія, пе обращая вниманія на отвѣты и обвиненія Гуса, которыхъ, большею частію, они не хотять и слушать.»

Они умоляли отцевъ приложить стараніе къ освобожденію его, дать ему возможность оправдать себя и все Королевство, и доказать ложь и безстыдство своихъ обвиненій. Въ заключеніе, просили поручить его дѣло не личнымъ врагамъ его, а добросовѣстнымъ коммиссарамъ, или епископамъ, чтобы онъ, отдохнувъ хорошенько послѣ ужасовъ заточенія, могъ свободно отвѣчать на судѣ, и самихъ себя ставили поруками въ томъ, что Гусъ, живя на свободѣ до окончанія аѣла, не сдѣлаетъ ни одной попытки бѣжать. Чтобы выставить въ полномъ свѣтѣ невинность и правовѣріе Гуса, они прибѣгли къ послѣднему средству, приводя свидѣтельство инквизитора Пражскаго, 1414 года.

По прочтении этого протеста, въ присутствии депутатовъ четырехъ націй, 31 Мая 1415 года, патріархъ Антіохійскій, отъ лица всего Собора, отвѣчалъ немедленно на всѣ его статьи въ короткихъ словахъ : что правовъріе Гуса достаточно объяснится изъ самаго дъла его; что касается до подажльныхъ извлеченій, будто бы сдѣланныхъ изъ его сочиненій, то истина откроется также при допросѣ ero, къ посрамлению клеветниковъ, если онъ окажется невиннымъ; наконець, что Соборь ин въ какопъ случав не можетъ принять поручительствъ даже и тысячи лицъ, когда дбло идетъ о человѣкѣ, лишившемся всякой довѣренности. Въ заключеніе патріархъ объявиль, что Гусъ приведется къ допросу 5 Іюня, и ему дадуть позволеніе говорить съ полной свободой, а выслушають его съ любовію и кротостію. А такъ какъ Король не присутствовалъ при этомъ собрании и не слыхаль чтенія доклада Чешскихъ вельможъ, то они въ тотъ же день и представили его съ просьбою употребить свое посредничество въ дълъ освобожденія Гуса ( 1 ), Отвътъ Сигизмунда остался тайною; конечно, нечистая совесть палагала полчание на уста его.

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 9 на об.—12. Дъв претестація Гуса, довольно сходныя содержаніемъ, сведены въ одну, для избъжанія лишнихъ повтореній.—L е n f a n t ошибочно приводить при этомъ случав письмо Хлума, 47-е, которое уже по тому не относится къ этому засвдацію Собора, что Король па немъ не присутствовалъ, между тБмъ какъ письмо начинается тБмъ, что Король быль нынча въ полномъ засвданія Собора. Въ ту же описбяу впадаеть и А ш бахъ, Gesch, Sigmunds, II, 108, прим. 24,

5 Іюня Гусъ переведенъ изъ Готлибена въ Констанцъ, въ монастырь Францисканский, гдв и оставался до самой смерти. Два мѣсяца съ половиной, проведенные имъ въ Готлибенскомъ замкѣ, покрыты для насъ непроницаемой завѣсой. Нѣть пи одного письма Гусова отъ 25 Марта до начала Іюня. Одно воспоминание сохранилось отъ этого времени : заточение бывшаго папы рядомъ съ Гусомъ въ одной съ темницѣ. Провидѣніе, въ Своихъ неисповѣдимыхъ нимъ судьбахъ, равняло двухъ человѣкъ, вѣчнаго гонителя — и постоянную жертву; и изъ той же темницы невинный долженъ былъ выйти на смерть, а преступникъ возвыситься снова къ мірскому величію. Судьба Іоанна XXIII, безъ соинънія. была назидательна для Гуса, и укръпила его чистую Въру. «Учитесь, друзья мои,»-писаль онъ изъ темницы, вѣроятно, подъ свѣжимъ впечатлѣніемъ этого событія, --- «учитесь изъ примъра духовныхъ, называющихъ себя истинными намъстниками Інсуса Христа и Апостоловъ, величающихъ себя Соборомъ непогрѣшительнымъ, и, однако, такъ сильно погрѣшившихъ, когда они кланялись Іоанну XXIII, преклоняя кольна, цёловали ноги его, называли святыйшимъ отцемъ, его, отъявленнаго сретика и убійцу, развратника и святокупца. Отвѣчайте на это вы, Станиславъ Зноимскій, Палечъ и другіе магистры, разглашавшіе нѣкогда, что папабогъ земной; что онъ имъетъ право продавать святыню, какъ увѣряли законшики; что онъ глава св. Церкви, управляющій ею безгрѣшно; что онъ сердце ея, животворящее ее духовно; источникъ приснотекущій, откуда вскипаетъ всякая добродѣтель и правда; что онъ солнце Церкви святой; что онъ самое надежное прибъжище всякой души христіанской. И воть — глава посѣчена мечемъ, богъ земной связанъ, грѣхи его разглашены, источникъ изсякъ, солнце затмилось, сердце извлечено и повержено! И стоить всемірное христіанство безъ папы, человъка плотскаго, управляемое одной Главою Церкви, Інсусомъ Христомъ, Кормчимъ премудрымъ, направляющимъ ее ко благу; животворящимъ сердцемъ, дарующимъ жизнь благодати; источникомъ неизсякаемымъ, орошающимъ ее семью дарами Духа Святаго; ложень, въ которомъ текуть ручьи благодати; прибъжищемъ неоскуднымъ, къ которому обращаюсь п л, недостойный, въ твердой надеждѣ, что Онъ управитъ, оживотворитъ и упасетъ душу мою ; что, избавивъ меня отъ грѣховъ и отъ бремени временной жизни, воздастъ миѣ безконечную радость » (¹).

5 Іюня кардиналы, прелаты и все духовенство, какое только было въ Констанцѣ, собравшись въ монастырь Францисканцевъ, разсудили за благо, не допуская еще Гуса къ собранію, разсмотрѣть, въ отсутствін его, показанія свидѣтелей и прочесть положенія, извлеченныя изъ книгъ его. Одинъ Чехъ, котораго имя, къ сожалѣнію, не дошло до насъ, стоявшій за чтецомъ, увидѣлъ на той же бумагѣ готовый и подписанный приговорь Гуса. Онъ тотчась сообщилъ это Гусову другу, присутствовавшему на засъдания, нотарію Петру изъ Младеновицъ, который немедленно донесъ о томъ Яну изъ Хлума и Вячеславу изъ Дубы, а они Сигизмунду (\*). Король, чрезъ пфальцграфа Баварскаго, курфирста Людовика, и бургграфа Нюренбергскаго, запретиль кардиналамъ произносить какой бы то ни было приговоръ, не выслушавъ обвиненнаго совершенно безстрастно, и приказывалъ, кромѣ того, всѣ статьи, найденныя ими еретическими, переслать къ нему, ибо онъ намфренъ сдать ихъ на разспотрѣніе людей знающихъ и благонамѣренныхъ. Это послѣднее требованіе, по свидѣтельству Теобальда, было единогласно отвергнуто. Только Чешскіе паны Дуба и Хлумъ, представили посламъ королевскимъ, палатину и бургграфу, списки сочиненій Гуса, откуда извлечены были обвинительныя статьи, для врученія ихъ начальникамъ Собора, съ тёмъ, чтобы они возвращены были по требованію подателей. Эта оговорка имѣла цѣлію обличеніе противниковъ, извлекавшихъ положенія въ смыслѣ превратномъ. Князья вручили книги Собору и удалились по прибытии Гуса.

Когда Гусъ приведенъ былъ къ допросу, ему представили сочиненія его: онъ предъ всёмъ Соборомъ епископовъ призналъ ихъ своими и изъявилъ готовность исправить ихъ,

<sup>(1)</sup> Ер. 13, Ј. 61 на об.-Ер. 19, 73 на об.

<sup>(2)</sup> Изъ донесенія Петра изъ Мляденовиць у Палацкаго, III, 347, прим. 487. Dějiny nár. česk. str. 184, розв. 288.

если въ нихъ заключаются какія либо ереси. Началось чтеніе статей и свидътельствъ. Гусъ собирался отвъчать на первую; оглушительные вопли, раздавшиеся по всему собранію, покрыли голосъ его. « Смятеніе и безпорядокъ были такъ велики,»-говоритъ Петръ изъ Младеновицъ,---«что по неволѣ сказалъ бы: «Это дикіе звѣри, а не ученые мужи, сошедшіеся для разсужденія о ведикихъ и важныхъ предметахъ. » Всѣ доказательства, приводимыя Гусомъ изъ Св. Писанія и учителей Церкви, отвергались какъ недостаточныя; со встхъ сторонъ раздавались ругательства и насмъшки. Поб'єжденный неистовствомъ криковъ, и видя, что отвѣтами не много выиграешь, онъ ръшился молчать. Тогда все собраніе заревѣло въ одинъ голосъ: «Видите ли, онъ молчить: вёрный знакъ, что онъ самъ сознается въ своихъ заблуждеиіяхъ !» Наконецъ, умѣренные члены рѣшились прекратить безпорядокъ; они потребовали закрытія засѣданія. Совѣщание отложено до 7 Іюня и Гусъ отпущенъ въ темницу. «И этоть-то Соборъ,»-взываетъ онъ съ глубокимъ презрѣніемъ, — «этотъ Соборъ произнесъ осужденіе на папу Іоанна XXIII! Что было бы, если бъ Богъ внезапно явился на немъ, и сказалъ бы: «Кто изъ васъ безъ грѣха, пусть броситъ камень въ папу Іоанна, не всѣ ли вышли бы одинъ за другимъ? Отъ чего же, до паденія папы, они обнимали кольна его, цёловали ноги его, величали святбйшимъ? Отъ чего выбрали его въ первосвященники, зная, что онъ отравилъ своего благодътеля? Отъ чего позволили ему торговать духовными должностями, когда онъ былъ уже папой? Отъ чего прежде бъгства его изъ Констанца никто не осмълился сдѣлать ему ни малѣйшаго упрека? И только, когда гражданская власть, попущениемъ, или особеннымъ Промысловъ Божимъ, наложила на него руки, тогда только они сговорились и предали его осуждению смерти. О всеконечно, нечестие и неправда Антихриста открываются въ папѣ и другихъ беззаконныхъ членахъ Собора! Теперь - то върные рабы Божін могуть понять, что значать слова Спасителя : «Егда убо узрите мерзость запустьпія, реченную Даніиломъ пророкомъ, стоящу на мѣстѣ святѣ (Мато. XXIV, 15.) (1).

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 12. - Ep. 13, 61 na of.

Сигизиунда не было на первой аудіенціи. Она закрылась подъ громомъ ругательствъ и шумными криками присутствующаго духовенства. Друзья Гуса, упрашивая Короля присутствовать лично на второмъ засъдании, поступили согласно съ желаніемъ Гуса, который, еще изъ Доминиканской темницы, писалъ имъ: «Если дадуть миъ аудіенцію, то постарайтесь, чтобы Король присутствоваль и чтобы мий назначено было мъсто подяв него, чтобъ онъ могъ хорошо слытать и понимать меня. Постарайтесь и сами быть и послушать, что Господь Інсусъ Христосъ, мой заступникъ и милосердый Судья, вложить въ уста мон.»-7 Іюня, въ четвергъ, вь осьмомъ часу утра, послё захожденія солнца, духовенство собралось опять въ монастырь Францисканский, и Гусъ ириведенъ для слушанія подъ прикрытіемъ многочисленной стражи. Сигизмундъ явился въ сопровождении Чешскихъ вельможъ и потарія Петра изъ Младеновицъ. Миханлъ de Causis немедленно прочель обвинение : « Янъ Гусъ въ Виолесиской часовнѣ и въ другихъ мѣстахъ Праги проповѣдыва.тъ народу множество заблуждений, какъ собственныхъ, такъ и Виклефовыхъ, и защищаетъ ихъ съ величайшимъ упорствомъ. Во первыхъ : опъ учитъ, что, по освящения хлъба и произнесении таинственныхъ словъ на трапезъ Господней, остается вещественный хлъбъ, чему свидътелями Янъ Протива, священникъ у Свят. Климента въ Прагѣ; Янъ Пекло, Пражскій пропов'єдникъ у Свят. Эгидія ; Бенешъ, пропов'єдникъ въ Пражской крѣпости; Андрей изъ Брода, Пражскій капоникъ и другіе духовные.» Гусъ отвѣчалъ: «Призываю Бога въ свидътели, что я никогда не училъ этого; сознаюсь въ одномъ только : когда Пражскій архіецископъ запретиль называть хлъбомъ Животворящія Тайны Христовы, я не могъ одобрить его повелънія, ибо Самъ Христосъ въ Евангелін оть Іоанна (VI гл.) 11 разъ называеть Себя хлѣбомъ ангельскимъ, сошедшимъ съ неба для того, чтобы дать животь міру; но я пикогда не разумѣ.ть подъ этимъ пазваніемъ хльба вещественнаго. »

Тогда кардиналъ Камбрейскій, держа въ рукахъ бумагу, полученную имъ на канунѣ отъ какого-то магистра, спросилъ: « Янъ Гусъ! допускаеть ли «universalia a parte rei,» другими словами: признаешь ли одинаковость отвлеченныхъ понятій по сущности съ вещественнымъ знакомъ ихъ въ мірѣ явленій?» Гусъ отвѣчалъ утвердительно, ссылаясь на Ансельма и другихъ учителей Церкви. Это была главная аксіома школы реалистовъ, къ которой принадлежаль реформаторъ. «Если такъ,»-возразилъ кардиналъ,-«то ясно, что. по освящения хлѣба, онъ все же остается вещественнымъ, и я берусь доказать это. Когда освящение совершилось, и хлѣбъ, какъ ты говоришь, преложился и пресуществился въ тѣло Христово, то необходимо одно изъ двухъ : или онъ сохраняетъ сущность хлъба вещественнаго, или теряеть ее. Если первое, то положение твое справедливо; если второе, то, съ уничтожениемъ символа, уничтожается и самая сущность.» Гусъ съ достоинствамъ отвѣчалъ на этотъ софизмъ: «Пресуществление есть чудо,»-сказалъ онъ;-«оно подводится подъ законы естественные. » Кардиналъ не замолчаль; славный «malleus haereticorum» устыдился своего возраженія ( ' ).

Какой-то Англійскій докторъ повторилъ доказательство, настаивая на его справедливость. Гусъ не удостоилъ его отвѣта: «Возраженіе ребяческое,» — сказалъ онъ съ презрѣніемъ; — «всякой школьникъ въ состояніи на него отвѣчать».

Другой Англичанинъ доказывалъ, что сущность хлѣба вещественнаго должна оставаться, потому что образъ хлѣба не исчезаетъ.—«Разумѣется, не исчезаетъ,»—отвѣчалъГусъ;— « но самый хлѣбъ, въ силу таинственнаго пресуществленія, перестаетъ быть вещественнымъ.»

Третій Англійскій докторъ, одинъ изъ 50 коммиссаровъ и заклятыхъ враговъ Виклефа, предложилъ Гусу другое сомнѣніе относительно преложенія хлѣба:—«Какимъ образомъ, при дробленіи его на многія частицы, онъ можеть сохранить сущность тѣла Христова? Или тѣло Христово вмѣстѣ съ хлѣбомъ дробится на части?»—«Истинно, дѣйствительно и всецѣло (vere, realiter et totaliter),»—отвѣчалъ Гусъ,— «присутствуетъ въ таинствѣ Евхаристіи то самое тѣло Хри-

<sup>(1) «</sup> Quamvis reputaretur doctor Theologiæ valentissimus.... tamen notabiliter ad metam nescientiæ argumenti reductus, ohmutuit.» Ep. 15, 62 na oбop.

стово, которое родилось оть Давы Марін, страдало, распято. воскресло и съдить одесную Бога Отца Всемогущаго.»-«Хитрая увертка,»-сказалъ возражатель ;- «на словахъ и Виклефъ делалъ те же уступки, а на деле отвергалъ пресуществление и даже толковаль въ свою пользу постановлене Латеранскаго Собора, утвердившее этотъ догматъ. Берегизесь, святые отцы, онъ васъ обманываетъ ; помните ли. какъ хитро Беренгаръ провелъ ибкогда цблый Соборъ?»-«Я говорю откровенно и отъ чистаго сердца, »-отвъчаль Гусъ. — Въ это время въ толпъ раздался новый голосъ. повторявшій возраженіе кардинала Алльяко; но неистовые крики толпы покрывали его. Гусъ, обращаясь къ собранію. просиль его замолчать, и, обернувшись въ ту сторону, откуда слышался голосъ: «Возражай громче!»-сказаль онъ.-«Я готовъ отвѣчать тебѣ.» Такой неожиданный вызовъ сихтиль до крайности возражателя. Онь отвечаль только съ видомъ неудовольствія: «Что и говорить! Эго ересь. »-Безпорядокъ сдѣлался общимъ : повторились подробности перваго слушанія. « Какіе вопли, какія ругательства, какія хулы и насибшки раздавались противъ меня на всъхъ концахъ этого собранія,»-писаль Гусъ,-«то знають Вячеславь нзъ Дубы, Янъ изъ Хлума и Петръ, его нотарій, постоянные поборники истины Божіей.» — Наконець Императорь наложиль молчание знакомь. Когда дикие вопли сменились торжественной тишиной, Янъ Гусъ, окинувъ величественнымъ взглядомъ собраніе, произнесъ громко достопамятное слово: «Я надѣялся на этомъ Соборѣ найти болѣе порядка. благочестія и благоговінія. »— « Такъ ли ты говоришь теперь ?» — возразилъ ему съ гибвомъ униженный кардиналъпредсъдатель, Петръ Алльяко.-« Въ Готлибенскомъ замкъ ричи твои были скромиве.»-«По тому,»-отвичаль Гусъ.-«что въ темницѣ я не слыхалъ такихъ отчаянныхъ воплей.»-«И въ самомъ дѣлѣ,» — воскликнулъ второй возражатель; — «къ чему это праздное разглагольствіе объ общихъ идеяхъ («de universalibus), которое вовсе не относится къ Въръ? Мпѣ кажется, мнѣніе Гуса о пресуществленіи совершенно согласно съ истинной Вфрой» ( ').

(1) Всв подробности этой драматической сцены заниствованы изъ собствев-

«Пусть такъ,»—возразилъ Англичанинъ Іоапиъ Стокесъ;— «но я видѣлъ въ Прагѣ разсужденіе Гуса, въ которомъ онъ именно говорить, что хлѣбъ по освященіи остается вещественнымъ.»—«Съ позволенія вашего («salva reverentia»), это неправда,»—отвѣчалъ Гусъ.

Обратились къ показаніямъ частныхъ свидѣтелей. Между прочимъ Протива, Пражскій священникъ, свидѣтельствовалъ подъ клятвою, что Гусъ непочтительно отзывался о Свят. Григоріи. «Недостойная ложь,»—возразилъ Гусъ съ негодованіемъ.—«Я всегда считалъ Свят. Григорія однимъ изъ великихъ учителей Церкви».

Когда пренія нѣсколько утихли, кардиналъ Флорентійскій, Францискъ Забарелла, обратился къ Гусу съ такими словами: «Магистръ, ты знаешь слово Евангельское, что въ устахъ двухъ или трехъ свидѣтелей станетъ всякъ глаголъ. Ты видишь, около 20 человѣкъ докторовъ и другихъ людей уважительныхъ свидѣтельствуютъ противъ тебя. Изъ нихъ одни по наслышкѣ, другіе по собственному опыту, слагаютъ свои показанія. Свидѣтельства же свои они подкрѣпляютъ такими несомнѣпными доводами, что мы, по неволѣ, должны имъ вѣрить. Какимъ образомъ опровергнешь такихъ непорочныхъ и праведныхъ мужей? я не знаю».

Гусъ отвѣчалъ. «Когда Богъ мнѣ свидѣтель и совѣсть, что я возводимымъ на меня обвиненіямъ ни въ чемъ не причастенъ; когда ничего подобнаго не приходило мнѣ въ голову, гдѣ найду я праведный судъ, что скажу въ свое оправданіе? Не каждое ли слово мое послужитъ мнѣ въ осужденіе? Но живъ Богъ и душа моя; если бы еще столько возстало на меня лжесвидѣтелей, я все же свидѣтельство

наго показанія Гуса. Ер. 12. 60 на об. — Ер. 15. 62 на об. Палацкій, Флате и Бон п шозь ошибочно относять это послёднее къ первой аудіенціи. Ихъ ввели въ заблужденіе слова Гуса: «сит primum coram Concilio stetissem.» Но это относится не къ числовому означенію порядка аудіенцій, а, вёроятно, обозначаеть начало допроса. Притомъ Гусъ могъ смёшать и числа, потому что вовсе не имѣлъ въ виду хронодогической точности, а только подробности самаго допроса. Свидѣтельство Петра изъ Младеновицъ не подвержено никакому сомнѣнію. 15 письмо Гуса, баклочающее въ себѣ эти подробности, есть очевидно дополневіе къ біографіи Гуса Младевовицемъ. Hist. Sanct. Mart. 12 на об.

Господа и моей совъсти поставилъ бы выше обвиненій враговъ монхъ».

«Твоя совѣсть не мѣрило правды,»—возрази.ть кардина.ть. «Мы должны полагаться на твердые и осязательные доводы свидѣтелей. Они не клевещуть изъ личной вражды, или ненависти, а приводять несомиѣнныя доказательства въ подкрѣпленіе своихъ показапій. Ты имѣешь подозрѣніе на Стеоана Палеча, что онъ въ смыслѣ превратномъ извлекалъ положенія изъ книгъ твоихъ; а мнѣ кажется, что онъ еще очень милостиво и благосклонно поступилъ съ тобой, умѣряя рѣзкія выраженія, извлекая ихъ съ большими ограниченіями противъ подлинника. Подозрѣнія твои простираются и на прочихъ свидѣтелей. Ты не пощадилъ даже Парижскаго канцлера; между тѣмъ всему міру извѣстно, что другаго Жерсона нѣтъ во всемъ Христіапствѣ.»

Отвѣтъ Гуса не приведенъ въ Соборныхъ Дѣяніяхъ; по въ письмахъ его мы читаемъ: «Миѣ бы очень хотѣлось написать возраженіе на ложь Парижскаго канцлера, который не устыдился, противъ правды и совѣсти, въ присутствіи столькихъ свидѣтелей, наложить на брата осужденіе ложное. Но пусть лучше Самъ Богъ предупредитъ эту прю моею, или его, смертію. Онъ лучше разсудитъ насъ на страшномъ судѣ, и желѣзными буквами напишетъ свой приговоръ» (<sup>1</sup>).

За тъмъ прочтена была другая обвинительная статьячто Гусъ проповъдывалъ и упорно защищалъ въ Чехін ложныя положенія Виклефа. Гусъ отвѣчалъ, что окъ «не распространялъ ни чьихъ заблужденій, ни Виклефа, ни другаго кого либо. А проповъдывалъ ли Виклефъ какія нибудь ереси въ Англіи, — это мъстный вопросъ, и рѣшеніе его предоставимъ его землякамъ». Ему возразили на это, что онъ противился осужденію 45 статей, сдъланному предварительно на Римскомъ Соборъ, потомъ въ Прагъ, на совъщаніи архіепископа Сбинка съ учеными богословами, объявилъ, что совъсть претить ему согласиться на осужденіе преимущественно двухъ положеніи : 1) что папа Сильверстъ и царь Константинъ поступили неправильно, утверждая за Церковію свът-

<sup>(1)</sup> Бр. 50, 73 на об.-Ер. 51, 73 на об., 74.

скую власть, и 2) что напа и всякій священникъ, обрѣтаясь въ смертномъ грѣхѣ, не можетъ ни освящать, ни крестить.—«Послѣднюю статью,»—прервалъ Гусъ,—«я защищалъ съ ограниченіемъ. Я говорилъ только, что такой священникъ недостойно крещаетъ и освящаетъ, какъ недостойный служитель таинъ Божіихъ».

«Нѣтъ,»—возразили свидѣтели,—«положеніе Виклефа безъ всякаго ограниченія читается въ твоей книгѣ, противъ Стефана Палеча.»—«Я сказалъ правду,»—отвѣчалъ Гусъ,—«и готовъ поручиться за нее головой.»—Разскрыли книгу, и нашли по словамъ его.—«Потому-то,»—прибавилъ онъ,— «я и не могъ согласиться на осужденіе статьи, что десятины суть чистая милостыня.»

«Кстати о десятинахъ,»-сказалъ Забарелла.-«Милостыня предполагаетъ, какъ необходимое условіе, подаяніе свободное, безъ обязательства и принужденія. Десятины не даются свободно, а по обязанности; слёдственно, онѣ не могуть быть милостыня.»-«Отрицаю большую посылку,»-отвѣчалъ Гусъ; --- «богатые, подъ опасеніемъ въчнаго осужденія, обязываются къ исполненію шести дълъ Христіанскаго милосердія. Эти дела суть милостыни. Следовательно, и милостыни даются по долгу и обязанности.»-«А какъ же,»-прервалъ его Англійскій архіепископъ, — «если мы обязываемся къ шести дъламъ милосердія, то слёдуеть, что бёдные, лишенные средствъ подаянія, подпадутъ осужденію.»-«Я говорилъ не о всёхъ, а только о богатыхъ и имѣющихъ средства совертать дѣла милосердія,»-отвѣчалъ Гусъ, и, снова обращаясь къ кардиналу: «Постараюсь,»-сказалъ онъ, -«опровергнуть и менышую посылку. Извъстно, что десятины сперва давались свободно, потомъ получили законную силу..... Кардиналы не дали ему докончить; продолжение могло быть опаснымъ.-Въ дальнъйшемъ своемъ онравдании Гусъ изложилъ въ подробности исторію сожженія книгъ Виклефовыхъ, со всёми предшествующими обстоятельствами и ближайшими послёдствіями. Когда дѣло дошло до его аппелляціи, кардиналы епросили: имѣлъ ли онъ разрѣшеніе отъ Римскаго первосвященника? Гусъ отвѣчалъ отрицательно. На второй вопросъ: позволено ли отдавать себя на судъ (аппеллировать) Інсусу Христу?

отвѣча.ть: конечно. Я, съ своей стороны, утверждаю всенародно и во всеуслышаніе, что нѣть справедливѣе, нѣть и дѣйствительнѣе, жалобы на неправедный судъ (аппелляціи), какъ къ судищу Христову. Сущность аппелляціи состоить въ томъ, чтобы отъ пристрастнаго рѣшенія низшаго просить заступничества высшаго судьи. А кто же выше Христа ? Кто совершеннѣе обсудить справедливость тяжбы, какъ не верховный Судья, недоступный ни обольщенію, ни лукавству ? Кому легче протянуть руку помощи гонимому и страждущему, какъ не Богу Всемогущему ?» При этихъ словахъ громкій смѣхъ огласилъ собраніе: смѣхъ отрицательный, смѣхъ гнѣва и смущенія пробудившейся совѣсти.

За тъмъ предложено другое обвинение: будто бы Гусъ, для обольщения простаго народа, придумалъ басню, что въ Англии, во время торжественнаго събзда въ какую-то церковь докторовъ и монаховъ для пренія съ Виклефомъ. громъ ударилъ внезапно въ двери храма, и гонители его съ трудомъ спаслись отъ смерти. По этому случаю онъ будто сказалъ, что желаетъ быть нѣкогда тамъ, гдъ находится душа Виклефа. Гусъ отвѣчалъ, что, за 12 лѣтъ, когда богословскія сочиненія Виклефа еще не были извѣстны въ Чехіи, онъ съ наслажденіемъ читаль его философскія творенія; что, зная его безукоризненную жизнь, онъ выразился объ немъ такимъ образомъ : «Я надъюсь, что Виклефь спасется. И хотя я не могу поручиться за его спасение. однако, желалъ бы, чтобы душа моя была тамъ, гдв нахоантся Виклефъ.» И этъ слова покрыты были смъхомъ всего собранія.

Прочтено было еще обвиненіе: будто Гусъ совѣтовалъ народу, по примѣру Моисея, силою оружія смирять противниковъ его ученія, и что на другой день найдены были въ Прагѣ публичныя вывѣски, въ которыхъ всякому вмѣнялось въ обязанность опоясаться мечемъ и не щадить братней крови.—Гусъ отрекся отъ этихъ словъ. «Правда,»—сказалъ онъ, « то, объясняя посланіе св. Павла къ Ефесеямъ, я убѣждалъ своихъ слушателей вооружиться мечемъ духовнымъ и шлемомъ спасенія для защиты Евангельской истины; но, предвидя ложное толкованіе словъ моихъ, я нарочно 10 ирибавилъ, что говорю не о вещественномъ оружіи, а о мечѣ духовномъ, иже есть глаголъ Божій. Что касается до публичныхъ вывѣсокъ и меча Моисеева, то я не имѣю объ этомъ никакого понятія.

Послѣднее обвинепіе заключалось въ томъ, что ученіе Гуса произвело много соблазновъ въ народѣ: 1) посѣяло вражду между свѣтскимъ и духовнымъ сословіемъ, и подвергло спископовъ и все духовенство гоненію и неправедному похищенію собственности; 2) было главной причиной распаденія университета.

«Я не виновать ни въ томъ, ни въ другомъ,»-отввчаль Гусъ. — «ибо первос разъединение обоихъ сословий въ нашемъ отечестве началось такимъ образомъ : папа Григорій XII-й, при избрании своемъ, объщадъ кардиналамъ, что онъ отречется отъ престола епископскаго по первому ихъ требованію. Онъ противъ Чешскаго короля, Вячеслава, который быль въ то время и Ибмецкимъ, даровалъ императорский титулъ Людовику, Баварскому герцогу. Спустя нѣсколько лѣть, когда Григорій XII-й отказался исполнить свое обязательство, коллегія кардиналовъ просила письменно короля Чешскаго вмъсть съ нею отказать ему въ повиновении, лаская его надеждою, что, при содъйстви новаго папы, онъ можеть возвратить себѣ санъ императорскій. Подвигнутый этимъ совътомъ, Король объявилъ себя невмѣшивающимся, объщая не признавать ни Григорія, ни Авиньонскаго папы, Бенедикта XII-го. Архіепископъ Сбинекъ со всёмъ духовенствомъ противился Королю, и многіе священники, отказываясь отъ богослуженія, оставили городъ. Когда же самъ Сбинекъ ограбилъ раку св. Вячеслава и сжегъ сочиненія Виклефа, противъ воли Короля, то послѣдній безъ затрудненія допустилъ похищение собственности у непокорныхъ священииковъ. Въ этихъ отношеніяхъ я не участвовалъ.»

«Это было не такъ,»—возразилъ какой-то Назонъ.—«Отнятіе имуществъ было не слѣдствіемъ, а причиной удаленія священниковъ и началомъ гоненія.»—«И то правда,»—прибавилъ Камбрейскій.—«Я былъ въ это время въ числѣ коммиссаровъ; выгѣзжая изъ Рима, я встрѣчаю нежданно нѣсколько Чешскихъ прелатовъ. Что новаго въ вашемъ отечествѣ?»— спросилъ я.

-« Самое страшное злоупотребление, » - отвъчали они съ негодованиемъ.---«Все духовенство лишено своей собственности и терпить недостойныя оскорбленія.»-«Я не оспориваю истины этого событія,»-возразиль обвиненный,-«но еще разъ отрекаюсь отъ всякаго участія въ ономъ, а также и въ удалении народа Ибмецкаго изъ университета. Король Вячеславъ поступилъ совершенно по завъщанию его основателя, когда утвердилъ за Чехами право трехъ голосовъ, а Ибицанъ оставилъ четвертый. Это было законно, и не сами ли Ибмцы обязались, подъ клятвой и тяжелой денежной пеней, никогда не возвращаться въ Пражскую школу? Съ своей стороны я не могъ не одобрить распоряжения моего Государя, которому я обязанъ быль повиновеніемъ, притомъ согласнаго съ честію моего народа. Что я не лгу, на это вотъ вамъ свидътель, Албертъ Варентрапъ, тогда бывшій деканомъ отдѣленія свободиыхъ наукъ, вибсть съ другими Нъмцами удалившійся изъ Праги. Если правда ему дорога, онъ легко можетъ очистить меня отъ подозрѣція.»

Алберть хотёль отвѣчать, но Назонъ перебиль его. «Миѣ это дѣло извѣстно лучше другаго,»-сказаль онъ.-«Я быль при дворѣ Короля, явилось посольство отъ трехъ народовъ Нъмецкихъ: Баварцевъ, Саксонцевъ и Силезцевъ, и умоляло его о сохранении своихъ привиллегий. Король объщалъ имъ свое содбиствие, и долго крбпился; грозиль даже Іерониму огненной казнію, но уступиль усильнымъ просьбамъ Славянской стороны университета. Увъряю васъ, святые отцы, что король Чешскій никогда не лежаль сердцемъ къ этимъ лю-Аямъ, которые до того простираютъ свою дерзость, что не сомнѣвались въ возможности лишить и меня королевскихъ мыостей.»-«Да не только чужіе народы, святые отцы,»прибавилъ Палечъ, - «но и природные Чехи, мужи ученые, по проискамъ Яна Гуса, должны были удалиться изъ Чехін и многіе до сихъ поръ еще проживаютъ въ Моравін.»-«Какъ это можетъ быть, Палечъ,»-сказалъ Гусъ печально, обратившись къ измѣннику?-«Вѣдь меня еще не было въ Прагѣ, когда удалились тѣ мужи, о которыхъ ты говоришь.» Этоть знаменательный отвъть, въ которомъ съ повою силою

10\*

выражалась кротость и умѣренность Гуса, заключилъ второй допросъ. Обвиценный отданъ подъ стражу епископа Рижскаго, Конрада Валленрода, хранителя церковныхъ печатей. Но прежде чёмъ его увели, кардиналъ Камбрейскій обратился къ нему съ вопросомъ : «Янъ Гусъ ! Когда ты впервые приведенъ былъ сюда, не объявилъ ли ты намъ, что если бы ты не захотѣ.гь самъ явиться въ Констанцъ, то ни Чешскій король, ни императоръ не могли бы принудить тебя къ путешествію?»-«Св. отецъ,»-отвѣчалъ Гусъ,-«лѣйствительно я прівхаль на Соборь по собственой воль. Въ противномъ случаѣ, въ Чешскомъ королевствѣ у меня столько друзей и приверженцевъ между вельможами, что я легко могъ бы найти убѣжище въ любомъ замкѣ и оградиться отъ всякихъ посягательствъ на свободу мою отъ короля Чешскаго и императора.»-Кардиналъ измёнился въ лице. «Смотрите, пожалуйста, какое безстыдство!» — «Ни сколько,» — возразилъ Янъ изъ Хлума, отвѣчая на ропотъ негодованія, раздавшійся со всѣхъ сторонъ:--«Магистръ Янъ Гусъ сказалъ сущую правду. Я, съ своей стороны, бъдный дворянинъ, и, однако, берусь, безъ труда, въ продолжени цёлаго года, охранять его отъ всякаго насилія; теперь что же сказать о другихъ вельможахъ, ему преданныхъ, которые имѣютъ множество укрѣпленныхъ замковъ, и могутъ свободно защищать его на неопредѣленное время, даже противъ соединенныхъ силъ обоихъ государей?»-«Но какъ бы то ни было,»-отвъчалъ кардиналь,—«я совѣтую тебѣ, Япъ Гусъ, для спасенія чести и жизни, исполнить объщание, данное тобою въ темницъ, и подвергнуть себя наставленію Собора.»

Дошла очередь до Сигизмунда, ибо король, по обычаю, долженъ былъ закрывать засѣданіе. Онъ прибавилъ нѣсколько словъ о личныхъ своихъ отношеніяхъ къ Гусу. «Есть нѣкоторые люди,»—сказалъ онъ, — «которые говорять, что ты не раньше, какъ черезъ 15 дней, послѣ заключенія, получилъ отъ меня опасную грамоту; но я могу доказатъ свидѣтельствами многихъ князей и вельможъ, что я переслалъ ее къ тебѣ, руками Вячеслава изъ Дубы и Яна изъ Хлума, еще прежде твоего отъѣзда изъ Праги. Я обѣщалъ тебѣ мое покровительство на время путешествія и по пріѣздѣ,

чтобы тебъ не сдълано было ни малъйшей обиды, и чтобъ ты могъ свободно передъ цёлымъ Соборомъ изложить свои янѣнія и дать отчеть въ своихъ вѣдованіяхъ. Ты видишь самъ, какъ добросовъстно и снисходительно кардинады и епископы исполнили мое объщание, за что я обязанъ имъ благодарностію, потому что есть люди, которые и вовсе отвергають законность покровительства отъявленному, или оподозрѣнному, еретику.»-«S'il ne s'agissait pas d'une affaire très sérieuse,»-замѣчаетъ при этомъ случаѣ Ланфанъ,-«ne dirait-on pas que l'Empereur se moquait des cardinaux et qu'en même temps il insultait à la misère de Jean Hus?»—«Теперь,» продолжаль Сигизмундъ, - «и я повторяю тебѣ умный совѣтъ кардинала: упорно не защищай ничего, а смиренно подчинись ръшению Собора, касательно всъхъ обвинений, которыхъ истина несомитно доказана. Въ такомъ только случать мы постараемся, изъ уваженія къ брату моему и королевству Чешскому, чтобы Соборъ отпустилъ тебя, послѣ легкаго покаянія. Если нѣтъ, -- не прогнѣвайся: дѣло Собора поступить съ тобой по закону; я не могу потворствовать твоимъ заблужденіямъ, и защищать нераскаяннаго еретика не намѣрепъ ; скорће собственными руками предамъ тебя огненной смерти. Такъ вотъ же тебѣ мой добрый совѣть: подчинись рѣшенію Собора!» — «Великій Государь!» — отвѣчаль Гусь, обращаясь къ Королю:-«Прежде всего, позволь мнѣ принести тебѣ живѣйшую мою благодарность за охраненіе моей безопасности.».... Ты забываешь,»-прерваль его рыцарь изъ Хлума, который справедливо боялся продолженія такой знаменательной рѣчи, — «ты забываешь нарскание въ упорствѣ.» — «Призываю Бога въ свидѣтели, Государь Всемилостивѣйшій,»-продолжаль съ кротостію Гусъ, повинуясь желанію друга, — «что я не имълъ никогда въ помышлении отстаивать ересь; я для того по доброй воль и явился на этотъ Соборъ, чтобъ тотчасъ перемѣнить свое мнѣніе, если бы кто-либо научилъ меня лучшему» (1).

-«Въ послѣдиій разъ, хочешь ли подчиниться наставленію Собора?»—спросилъ Петръ Алльяко.—«Огъ всего сердца,»—

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 12-13. Lenfant, Hist. du C. de Const. 309-313.

отвѣчалъ Гусъ. — «Я недаромъ засвидѣтельствовалъ нѣсколько разъ мою готовность принять наставленіе.» — «Если такъ, то ты долженъ, прежде всего, отказаться отъ тѣхъ заблужденій, которыя извлечены 50 магистрами изъ твоихъ книгъ, и признать справедливость показаній свидѣтелей.» — «О чудное наставленіе!» — пишетъ Гусъ къ друзьямъ своимъ, возвратившись въ темницу. — « По этой посылкѣ и свят. Екатеринѣ должно было отречься отъ истины Божіей и отъ Вѣры въ Іисуса Христа; ибо и ей противорѣчило 50 учителей, чего, однако же, не сдѣлала свят. дѣвица, а пребывала въ Вѣрѣ до самой кончины. По крайней мѣрѣ, она обратила къ Христу своихъ беззаконныхъ судей, чего мнѣ, конечно, не удастся сдѣлать съ моими магистрами!»

-«Ну, хорошо,»—возразиль Сигизмундъ въ порывѣ великодушія.—«Тебѣ предложатъ краткіе письменные вопросы, и ты будешь на нихъ отвѣчать.»—«Такъ будетъ въ слѣдующее слушаніе»,—прибавилъ кардиналъ,—и тотчасъ встало собраніе (1).

Такъ кончилась вторая аудіенція. Усталый, измученный, Гусъ воротился въ темницу, и тотчасъ начертилъ къ друзьямъ своимъ нѣсколько строкъ. «Какія я терпѣлъ искушенія, одинъ Богъ зпаетъ. Но Онъ же даровалъ мнѣ сегодня сердце доброе и неустрашимое; ибо всѣ они вопили, какъ Іудеи на І. Христа. Хорошо сдѣлали, что потребовали мою книгу для справокъ, потому что иные кричали уже: «Сжечь еретика!» и особенно Михаилъ de Causis, котораго голосъ я различилъ. Во всемъ собраніи у меня не было пи одного защитника изъ духовенства, кромѣ отца (<sup>2</sup>) и, знакомаго мнѣ, Польскаго доктора (<sup>3</sup>). Слава Богу, двѣ статьи съ меня сияты; надѣюсь побѣдить больше». Такимъ образомъ весь допросъ ограничился двумя положеніями изъ 47 или 50, извлеченными изъ книгъ Гуса 50-ю коммиссарами и рѣшенными имъ письменно въ Доминиканской темницѣ. Это

<sup>(1)</sup> Ер. 12, 61.-Ер. 15, 62 на об.

<sup>(2)</sup> См. няже.

<sup>(3)</sup> Ep. 36, 69.

было несогласно съ желаніемъ Гуса, который ожидаль настоящаго допроса, съ целю поверить добросовестность коммиссаровъ и обсудить безпристрастио, какъ показанія свилътелен, такъ и отвъты обвиненнаго. «Я, и на частныхъ, и на публичныхъ допросахъ, свидътельствовалъ много разъ готовность принять наставление (informationem) и наказание (pænam) въ случаѣ, если я или письменно, или словесно, говориль что-либо противное истиць.» — Такъ писалъ Гусъ, въ оправдание свое передъ потомствомъ. И хотя я часто выговаривалъ 50 докторамъ, нарочно для того наряженнымъ Соборомъ, за неправильное извлечение изъ книгъ моихъ, даже на публичномъ слушании, но все же никогда не получаль законнаго удовлетворенія. Они не хотѣли со мной объясняться, а только принуждали безусловно подчиниться рѣшенію (decisioni) Собора. А этотъ Соборъ, когда я въ публичномъ слушании приводилъ св. Писание, или учителей Церкви, либо смѣялся надо мной, либо обвиняль въ неправильномъ толкованія и въ ложномъ свидѣтельствѣ» ( 1 ). Иначе и быть не могло. На первомъ публичномъ допросъ сдъланъ былъ опыть ученаго словопренія, и шумъ изступленныхъ голосовь заглушиль эту первую попытку. Разбора отдёльныхъ статей прелаты боялись по прежнему, потому что для людей безпристрастныхъ и умныхъ, присутствовавшихъ на Соборѣ, недовольно было то, или другое, мићніе безусловно провозгласить ересью; надобно было доказывать. Оть того-то, посль блестящей побъды, одержанной Гусомъ, въ учении о пресуществлении, кардиналы потеряли охоту доставлять ему случай къ новымъ побъдамъ. Они своротили на прежнюю дорогу : спокойно выслушивали и оправдывали лжесвидітелей. Второе слушание было послѣдней попыткой, нельзя ли, избъгая формальнаго допроса по статьямъ, убъдить Гуса къ отречению отъ ересей, которымъ онъ никогда не быль причастень; не проливая безполезно крови его, заключить его въ четырехъ стѣнахъ монастырскихъ, откуда опасное слово его не будсть болье гремъть съ канедры проповѣлника.

(1) Ep. 18, 62.

Послѣднее слово Сигизмунда утѣшило Гуса; онъ надѣялся, что на третьемъ слушании невинность его будеть признана всёми. Но именпо на этой-то аудіенціи хитрое духовенство умѣло искусно избѣжать сѣтей, разставленныхъ ему Королемъ, и, можно сказать, что здёсь неправда гонителей отпраздновала блестящее торжество. Наружная форма допроса совершенно законная; читаются мнимыя еретическія положенія Гуса, читаются и его оправданія; но убійственное равьодущие кардиналовъ и епископовъ ясно показываеть намърение ихъ: лишить его жизни безъ суда и расправы. Вместо того, чтобъ перевбрить обвинительныя статьи, завбдомо ложныя, прелаты не измѣняютъ ихъ почти ни въ одномъ словѣ, а предлагають разсмотрению Собора въ томъ видъ, въ какомъ существовали онь и прежде, когда Гусъ составлялъ на нихъ письменные отвѣты. Чтобы хотя наружно исполнить обѣщаніе, данное Королемъ и подтвержденное кардиналомъ на послѣднемъ слушаніи, они изрѣдка предлагаютъ Гусу вопросы, выслушивають отвъты его съ величайшимъ вниманиемъ. почти не находять на нихъ возражения, и этимъ самымъ какъ бы признаютъ ихъ законность: тъмъ не менъе, на концъ засѣданія, объявлено Гусу, что онъ уличенъ, и только отреченіемъ можетъ спастись оть заслуженной казни.

8-го Іюня сошлись тѣже самыя лица въ монастырь Францисканскій. Прочтены 39 статей, большею частію тѣ самыя, которыя прежде предложены были Гусу на частныхъ допросахъ, расположенныя, впрочемъ, въ другомъ порядкѣ, отчасти сокращенныя, отчасти прибавленныя по распоряженію Собора. Выборъ статей былъ сдѣлалъ не безъ особеннаго искусства. Одиѣ и тѣже миимыя ереси повторялись иѣсколько разъ, въ разныхъ выраженіяхъ и оборотахъ. Собору нѣтъ дѣла до пастоящихъ ересей, или только до ересей въ католическомъ смыслѣ; тѣ и другія равно подлежать осужденію; — Соборъ заботится только о множествѣ.

Сперва прочтены были 26 статей, извлеченныхъ изъ сочиненій о Церкви. Между ними на первомъ мѣстѣ стояло: «Есть единая святая Каволическая или Вселенская Церковь.» Первые 8 статей относятся къ ученію Гуса о «предопредѣленіи (prædestinatio)» и о соединенпомъ съ нимъ понятін о Церкви. Сущность ихъ заключается въ томъ, что, по нему, «Церковь есть великая совокупность всёхъ лицъ, предназначенныхъ къ вѣчному блаженству, и число ихъ предопредълено отъ въка въ промыслъ Божіемъ.» Есть другой родъ людей, отъ въка предуставленныхъ на осуждение, и они не имѣютъ никакого участія въ тѣ.тѣ церковномъ. Впроченъ, благодать предопредъленія не познается тьлесными очами : нътъ ни видимаго знака, ни избранія человъческаго, которое могло бы служить его символомъ; это предвъчная тайна премудрости Божіей. Эги 8 статей проходять безь возражения. Оть 9 й до 16-й слъдують ереси, относящіяся къ власти апостольской и папской теоріи. Главная мысль этихъ семи положений въ томъ, что «напа не есть глава Церкви Вселенской; что онъ безъ особеннаго откровенія не имбетъ возможности знать, принадлежитъ ли опъ даже къ числу истипныхъ членовъ Каволической Церкви; что онъ въ такомъ только случаѣ намѣстникъ Христовъ и преемникъ Апостола, когда онъ шествуетъ по закону Христову.» При чтеніи этой послѣдией статьи, по счету десятой, старшие кардиналы насмѣшливо взглянули одинъ на другаго, кивая головами. Это было въ нихъ первое изъявленіе чувства на этомъ допросѣ: до тѣхъ поръ они сидѣли безмольно. Какъ объяснить этотъ смбхъ, столь неумбст. ный при чтеніи статьи, какъ будто прямо направленной на предстоящее духовенство? Флате говорить справедливо, что «Чешскіе измѣнники, извлекавшіе эти статьи, съ своей стороны, были рады случаю выпустить горькій намекъ на отцевъ Собора. » Послѣдніе поняли остроумную выдумку Чеховъ, и отвѣчали улыбкой. Но кардиналъ Камбрейскій бонтся непріятнаго дъйствія этого смѣха на умы благонамѣрениыхъ мірянъ, присутствующихъ на Соборѣ, а потому, при чтении 12 статьи: « папская власть ведеть свое начало отъ императоровъ Римскихъ,» вступаетъ въ настоящее состязание съ Гусомъ. «А какъ же Никейский Вселенскій Соборъ,»-говорить онъ,-«во дии Константина Великаго утвердилъ первенство въ Церкви за Римскимъ спискономъ? Почему же ты, Янъ Гусъ, не Собору Церковному, а свътской власти императора, приписываещь начало могущества первосвященника?»—«Я говорилъ о могуществъ цапы только по отношенію къ его свътскому владычеству,»—отвъчалъ Гусъ.

При чтеніи 15 статьи : « власть папы, какъ намъстника Інсуса Христа, не существуетъ, если жизнь его не сообразна съ ученіемъ Христовымъ.» Гусъ прибавилъ оговорку, что подъ именемъ власти онъ разумъетъ заслугу, или достоинство первосвященника, а не дъйственность его служенія, которая ни въ какомъ случаъ уничтожаться не можетъ. «А гдъ же такое ограниченіе въ твоихъ сочиненіяхъ,»—спросили его кардиналы?»—«Вы найдете его въ сочиненія противъ магистра Стефана.»—Кардиналы снова перемигнулись со смѣхомъ.

При чтеніи 17 статьи: «кардиналы, не живущіе жизнію Апостоловъ, не суть ихъ преемники,» — Камбрейскій не могъ удержаться отъ замѣчанія, что дѣлавшіе выборъ статей еще очень милостиво поступили съ ихъ сочинителемъ; что въ его книгахъ можно найти гораздо болѣе рѣзкіе и неприличные возгласы. «Воистину, Гусъ.»-прибавилъ Алльяко, обращаясь къ нему, -- «ты вышелъ изъ предѣловъ умѣренности, какъ въ разсужденіяхъ, такъ и въ пропов'єдяхъ своихъ. Не подобало ли тебъ приноравливать ръчи свои къ подробностямъ и степени пониманія слушателей? Къ чему было, передъ неразумными міряпами, порицать кардиналовъ, когда отсутствующій противникъ защищаться не можеть?»-«Святой отецъ!»-сь покорностію отвѣчаль Гусь;-«при моихъ проповѣдяхъ присутствовали часто священники и мужи ученые; я говорилъ имъ это въ предостережение.»-«Очень дурно,»-возразиль кардиналь,-«что такими рѣчами возмущаешь порядокъ Церковный. » Но можно возразить самому кардиналу, что въ это самое время, когда опъ даваль отеческія наставленія Гусу, туть была цілая коллегія 29 кардиналовъ, и ни одинъ не воспользовался случаемъ отстоять честь своего сословія и опровергнуть обвиненіе Гуса (1).

<sup>(1)</sup> Flathe, Vorl. der Reform. 11, 403.

18 статья гласила такъ: «еретиковъ не должно подвергать огненной казнн.» При чтеніи Гусова отвѣта, одинъ изъ судей нечаянно открылъ то мѣсто его сочиненія, гдѣ онъ предающихъ гражданскому суду неуличенныхъ еретиковъ сравниваетъ съ первосвященниками, книжниками и фарисеями, которые предали Спасителя Пилату, говоря: «намъ не достоитъ убити никого же.»—«Пораженные близкимъ намекомъ, въ которомъ Гусъ, какъ будто предсказывалъ собственную участь, епископы и кардиналы закричали всѣ въ одинъ голосъ: «Кого онъ разумѣетъ подъ именемъ фарисеевъ?»— «Всѣхъ утѣснителей невинности.»— отвѣчалъ Гусъ.—«Нѣтъ! иѣтъ!»—вскричали они въ порывѣ чистосердечія:—«Онъ разумѣетъ докторовъ!»

Въ послъднихъ статьяхъ ( 19-26 ) дело шло «о свободъ проповѣди,» безусловно принадлежащей всякому лицу освяшенному, вопреки всти распоряжениямъ духовнаго начальства ; «о недъйствительности отлученія Церковнаго, налагаемаго на цёлый народъ.» При чтении 21 статьи о томъ. что «позволено отъ неправеднаго приговора первосвященника переносить судъ къ Інсусу Христу,» Алльяко спросилъ его: «Хочешь ли быть выше Апостола Павла, который перенесъ абло на судъ не къ Інсусу Христу, а къ императору ?»-«И если бъ я первый подаль примбръ перенесенія дбла на судъ къ Христу,»-отвѣчалъ Гусъ,-«не уже ли это могло бы вивниться мив въ осуждение ? Впрочемъ, Апостолъ не по собственному влечению, а по волѣ Самого Господа, переносиль судъ къ кесарю, потому что Христосъ въ видъни сказалъ ему: «Мужайся, ибо тебѣ подобаетъ итти въ Римъ.»-Туть прочтена была аппелляція Гуса, и снова покрыта неистовымъ смѣхомъ.

22 статья одна изъ самыхъ замѣчательныхъ во всемъ ученіи Гуса. Въ ней выражается «ученіе о благодати,» по видимому, совершенно одинаковое съ позднѣйшими мыслями Лютера. Всѣ дѣла человѣческія разлагаются на два отдѣла: на благія и злыя. Человѣкъ добродѣтельный во всемъ, что ни дѣлаетъ, угоденъ Богу; человѣкъ порочный во всемъ, что ни дѣлаетъ, навлекаетъ на себя осужденіе. Эти замѣчательныя слова Гуса, встрѣчающіяся въ сочиненія

«О Церкви» (23. Ор. et Mon. Hus. 1, 238 на об.), подали поводъ и Лютеру провозгласить учение свое о благодати, совершенно тожественнымъ съ ученіемъ Гуса, и ввели въ заблужденіе многихъ позднѣйшихъ писателей ( '). Когда прочтена была эта статья, кардиналъ Камбрейскій возразилъ Апостольскимъ словомъ : «Всѣ мы грѣшимъ, и кто говоритъ, что грѣха не имѣетъ въ себѣ, тотъ обольщается. Отсюда,»-сказаль онъ,-«согласно съ твоимъ положениемъ, всѣ люди обречены на въчныя согръшенія, и у человъка отнята возможность творить благое.»-«Св. Писание говорить здѣсь о грѣхопаденіяхъ легкихъ (venialibus), не несовмѣстныхъ съ состояніемъ благодати,»-отвѣчалъ Гусъ. - «А миѣ кажется, что они несовитстны,»-возразилъ Англичанинъ Вильгельмъ. — Гусъ сослался па Августиново толкование псалма 146, но свидътельство его отвергнуто, какъ не идущее къ дѣлу.

При чтении 23 статьи о томъ, что «священникъ, ревнующій о душевномъ спасеніи паствы, не обязанъ прекращать проповѣди, не смотря на запрещенія папскія,» Гусъ объявилъ, что здъсь дъло идетъ объ отлучении мнимомъ, противозакопномъ, о которомъ сказали Апостолы: «Васъ послушати паче, нежели Бога, судите.» — Ему возразили, что онъ такое отлучение называлъ благословениемъ. «И теперь повторяю,»--отвѣчалъ Гусъ,--«что неправедное проклятіе есть благословение предъ Богомъ, но слову Малахии пророка: «Проклену благословение ваше» (II, 2).-«Однако же,»-возразилъ кардиналъ Флорентинскій, --- «по церковному праву и незаконное отлучение не теряетъ своей дъйствительности.»-«Знаю,»отвѣчалъ Гусъ; — « помнится, восемь случаевъ, за которые иазначено отлучение.» - «Не больше ли?»-спросилъ кардиналъ.—«Можетъ быть, и больше,»-отвѣчалъ Гусъ,-«не ручаюсь.»-Туть-то, конечно, случилось одно обстоятельство, которое не означено ни въ актахъ Собора, ни въ жизнеописаніи Гуса, Младеновицемъ, а сохранилось въ Нѣмецкихъ преданіяхъ и отм'вчено печатію истины. Іоаниъ Захарія,

(1) См. ниже.

Нѣмецкій докторъ, началъ доказывать необходимость безусловнаго повиновенія папъ, на основаніи слова пророческаго:» — Visitabo ego ipse pastores, et non populus meus: Ce Азъ взыщу пастырей моихъ, а не народъ мой (lesek. XXXIV, 11, 12.),» Янъ Гусъ утверждалъ, что послѣдняя половина стиха «et non populus meus,» произвольно прибавлена докторомъ. Іоаннъ Захарія ссылается на библію самого Гуса. привезенную имъ изъ Чехіи, которую онъ имълъ случай видъть у него на дому и, разсматривая ее, печаянно раскрылъ это мѣсто. Библія принесена и слова: «а не народъ мой,» въ самомъ дѣлѣ пашлись въ ней, къ великому посрамлению Гуса. Не смотря на это открытие, Гусъ громогласно возставалъ противъ искаженія текста, говоря, что въ другихъ библіяхъ эта прибавка не существуетъ; но всѣ усплія его убѣдить въ этомъ ученое собраніе великихъ представителей Церкви Латинской остались тщетными: такъ мало они были знакомы съ свящ. Писаніемъ. Іоанну Захарія, какъ побѣдителю, дана была роза, въ уважение его великихъ заслугъ и учености. «Теперь истина открылась,»-возглашаетъ съ негодованиемъ Лютеръ, воспоминающій три раза объ этомъ событія;—«теперь, во всѣхъ библіяхъ Нѣмецкихъ, Латинскихъ, Греческихъ и Еврейскихъ, слово Божіе воздаеть свидѣтельство правотѣ Гуса и осуждаетъ клеветника ( † ).

За тёмъ прочтены семь статей, извлеченныхъ изъ сочиненія противъ Палеча. При чтеніи 1-й: «папа, епископъ и всякій прелатъ передъ Богомъ теряютъ свой санъ, когда находятся въ смертномъ грёхѣ; по тёмъ не менѣе Богъ посредствомъ ихъ, какъ недостойныхъ орудій, пе перестаетъ изливать благодати, » Гусъ защищалъ ее изъ св. Писанія и св. Отцевъ. Пока читалось его объясненіе, король Сигизмундъ у окошка запятъ былъ жаркимъ разговоромъ съ палатиномъ Баварскимъ и бургграфомъ Нюренбергскимъ объ ереси Гуса. Кардиналы тотчасъ подозвали его и обратили вниманіе его на эту статью, какъ прямо направлен-

<sup>(1)</sup> См. Предисловіе Лютера къ сочин. Гуса. — Аппелляція Лютера противъ папской буллы, 1520 г., язд. Вальха. XV, § 33, 1686, 1687.

ную противъ власти гражданской. Это было жестокой отплатой за переговоры, веденные Гусомъ изъ Доминиканской темницы съ королемъ Сигизмундомъ, съ целію преклонить его на свою сторону общностью интересовъ. Гусъ безстрашно повторилъ свое положение предъ властителемъ, отъ котораго зависѣла его участь, и Сигизмундъ, не смотря на лаконическій отвѣть : «Кто безь грѣха ?» не на шутку испугался смѣлости нововводителя, и въ откровенной бесёдё съ Людовикомъ, курфирстомъ Баварскимъ, назвалъ его опаснъйшимъ еретикомъ, какіе когда либо существовали на свътъ. Духовенство умъло воспользоваться этимъ расположениемъ. «Мало того, что ты презираешь духовную власть, »-сказаль Гусу кардиналь Камбрейскій съ притворнымъ гиѣвомъ.-«Не хочешь ли и царей низложить съ престоловъ?»- Палечъ, изъ желанія подслужиться къ королю, также началъ доказывать, что Саулъ не пересталь быть царемъ и послъ Самуиловыхъ словъ; а потому Давидъ запретилъ его убивать, изъ уваженія не къ святости жизни, которой онъ не имѣлъ, а къ святости помазанія царскаго. Въ желаніи мести, возражатели Гуса не замѣчали, что они защищаютъ одну истину съ нимъ. Гусъ отвѣчаль словами Кипріана, что тоть напрасно называеть себя христіаниномъ, кто не подражаеть жизни Спасителя. — «Какое безуміе !» — съ жаромъ воскликнулъ Палечъ. «Что ты говоришь, вовсе не идеть къ дѣлу: папа, епископъ и царь, не что иное, какъ званія, а имя христіаниназаслуга.»—«А если такъ,»—возразилъ Гусъ,—«то кто вамъ далъ право низлагать Іоанна XXIII, законнаго папу ?» — «Никто на Соборѣ и не сомнѣвался,»-подхватилъ императоръ, снова задътый за живое, «что Іоаниъ XXIII былъ папа законный; онъ низложенъ съ престола за явныя оскорбленія величія Церкви и разграбленіе ея собственности.»

При чтеніи 4-ой статьи, что «папа и всякій духовный начальникъ, когда принадлежитъ къ числу предосужденныхъ, не истинный пастырь,» Гусъ снова прибавилъ свою оговорку: что онъ не лишаетъ ихъ власти, а только достоинства ея исправленія передъ Богомъ.— «Не върьте ему, Св. отцы,»—прибавилъ какой-то безвъстный монахъ, вставая изъ-за самого Гуеа. «Я на этихъ дняхъ, въ спорѣ съ нимъ объ этомъ предметѣ, возразилъ ему тѣмъ же самымъ ограниченіемъ, которое онъ употребляетъ теперь въ свою пользу; онъ слышалъ его отъ меня, а въ сочиненіяхъ его этого нѣтъ.». Гусъ съ презрѣпіемъ обратился къ возражателю: «Да гдѣ же ты былъ, когда читали эту оговорку изъ книги моей? Впрочемъ, »-прибавилъ онъ энергически, --«въ Іоаннѣ XXIII оказалось достаточно, былъ ли онъ истинный пана, или тать и разбойникъ.». Епископы и кардиналы перемигнулись со смѣхомъ.

Казалось, къ концу засъданія, по мъръ упадка физическихъ силъ обвиненнаго, постепенно росла въ немъ духовная сила. При чтенія 6-ой статьи: «если папа живеть противно закону Христову, хотя бы человѣческое избраніе его было законно, онъ все же не дверью вошелъ во дворъ овчій, а прелазилъ инуду, что оправдано примѣромъ Іуды предателя,» Палечъ воскликнулъ: «Каково безуміе человъка, который допускаетъ избрание Іуды Інсусомъ Христомъ, а между тёмъ говорить, что онъ не Христомъ вошелъ во дворъ овчій!»-«И то, и другое справедливо,»-возразилъ Гусъ.-«Онъ избранъ Іисусомъ Христомъ, но не вошелъ дверью, а какъ тать, діаволъ и сынъ погибели.»-«Да развѣ кто ни будь не можетъ быть законно и правильно избранъ въ епископы, и дверью войти во дворъ овчій, а потомъ уклониться?»-спросиль Палечъ.-«А я утверждаю,»-отвѣчалъ Гусъ съ возрастающимъ жаромъ, --- «что, кто вступаетъ въ епископскій санъ святокупствомъ, не съ тѣмъ, чтобы трудиться для блага Церкви, а чтобы жить во всякой нѣгѣ и роскоши, тотъ входить не дверью и, по Евангелію, тать и разбойникъ.»

Шесть статей изъ книги противъ Станислава изъ Зноима, направленныя преимущественно противъ папской теоріи, прошли безъ возраженія. Только четвертая, гдѣ Гусъ говориль, что и «безъ папы и кардиналовъ Христосъ, истинная Глава, можетъ лучше управлять Своимъ тѣломъ, чрезъ посредство вѣрныхъ учениковъ, разсѣянныхъ въ мірѣ,» эта статья, говорю я, вызвала повыя насмѣшки прелатовъ. «Еда и Гусъ во пророцѣхъ?»—спросили, пересмѣиваясь кардиналы?— «Да, именно,»—сказаль Гусъ, съ достоинствомъ, не обращая вниманія на эти насмѣшки,— «я еще повторяю, что Церковь во времена Апостоловъ управлялась несравненио лучше теперешняго; что и нынѣ мѣшаетъ Іисусу Христу управлять ею чрезъ вѣрныхъ учениковъ своихъ?— Да и теперь, Глава эта повержена, а Церковь тѣмъ не менѣе пребываетъ во славѣ.» При чтеніи шестой статьи, почти одинаковой по содержанію съ четвертой, повторились тѣже насмѣшки и тоже возраженіе Гуса. Только одинъ Англичанинъ упрекнулъ его въ томъ, что это ученіе Виклефа, и что онъ напрасно гордится имъ, какъ своимъ собственнымъ. Отвѣтъ Гуса не приведенъ въ донесеніи Петра изъ Младеновицъ; увидимъ въ послѣдствіи, па сколько справедливо обвиненіе доктора (<sup>1</sup>).

Когда кончилось чтеніе 39 положеній, кардиналь Камбрейскій, обращаясь къ Гусу, сказалъ ему: «Ты слышалъ, сколько страшныхъ обвиненій возведено на тебя. Тебѣ предлежать двѣ дороги, выбирай любую: или поручи себя совершенно суду и рѣшенію Собора, и признай съ покорностью его приговоръ, и тогда мы, изъ уваженія къ королю Римскому и брату его, королю Чешскому, поступимъ съ тобою кротко и милостиво. Или, если желаешь еще новаго слушанія для защиты мнѣній своихъ, ты получишь его; но знай, что здѣсь много просвѣщенныхъ мужей, которые готовятъ на тебя сильныя возраженія: берегись запутаться болѣе прежняго въ своихъ заблужденіяхъ. Я говорю съ тобой не какъ судья, а какъ добрый совѣтникъ.»

Всѣ присутствующіе кардиналы присоединили просьбы свои къ убѣжденіямъ Камбрейскаго. «Святые отцы,»—отвѣчалъ Гусъ, смиренио преклонивъ голову,—«я прошу позволенія подробнѣе изъяснить свои миѣнія. Если доводы мои окажутся несостоятельными, я охотно исполню ваше желаніе и подвергнусь наставленію (informationi) Собора.»—«Слышите ли,»—закричалъ кто-то громко,—«слышите ли хитрость

<sup>. (1) «</sup>Ad articulos neque id ad omnes, breviter cum permittebatur respondit,» сказано въ біографія Петра изъ Младеновицъ. Hist. Sanct. Mart. 21.

ero? Онъ требуетъ только наставленія, а не наказанія (correctionem), или рѣшенія (delinitionem) Собора.»—«Ну какъ хотите,»—отвѣчалъ Гусъ, выведенный изъ терпѣнія мелочными придирками Католиковъ; «наставленіе ли, наказаніе, или приговоръ — все равно. Я беру Бога въ свидѣтели истины словъ монхъ.»

«Если ты въ самомъ дѣ.тѣ поручаешь себя милости Собора,» продолжалъ Камбрейскій, — «то дѣло твое уже рѣшено 50 докторами, изъ коихъ многіе уѣхали, и замѣнены на Соборѣ новоприбывшими докторами Парижскими, — и весь Соборъ единогласно подтвердилъ ихъ рѣшеніе: 1) чтобъ ты смиренно сознался во всѣхъ твоихъ заблужденіяхъ; 2) чтобы ты обязался клятвенно впередъ никогда не учить ихъ (abjurare); 3) чтобы ты всенародно отрекся (revoces) отъ всѣхъ прочитанныхъ положеній.»

«Повторяю,»—отвѣчалъ Гусъ,— «что я готовъ принять наставленіе Собора. Но заклинаю васъ Богомъ живымъ не принуждать меня поступить противъ совѣсти, и отреченіемъ правды подвергать себя вѣчиому осужденію. Отрекаться (abjurare), какъ я читалъ когда-то въ «Catholicon,» значитъ отказываться отъ заблужденія, въ которомъ дѣйствительно сознаешь себя виновнымъ. Теперь, когда приписываютъ мнѣ положенія, которыхъ защищать мнѣ и въ голову не приходило, какъ могу я клятвенно отрекаться отъ нихъ? Что касается до тѣхъ положеній, которыя дѣйствительно принадлежатъ мнѣ, то пусть мнѣ докажутъ, что онѣ ложны.»

«Да почему тебѣ не отречься отъ всѣхъ заблужденій,» возразилъ Сигизмундъ, — «хотя бы они и были тебѣ ложно приписаны? Я, съ своей стороны, охотно отказываюсь отъ всякаго рода заблужденій.» — «Государь!» — отвѣчалъ Гусъ; — «подъ словомъ отречься разумѣется совершенно другое.» — «Но мы предложимъ тебѣ законную форму отреченія, которою ты будешь доволенъ, магистръ, » — прервалъ рѣчь его кардиналъ Флорентинскій. — «Ну, какъ онъ хочеть, » — сказалъ Сигизмундъ, наскучивъ долгими преніями. — «Если будеть упорствовать въ своихъ ересяхъ, то Соборъ имѣетъ права великія, и ему придется раздѣлываться съ нимъ по законамъ. » — «Государь!» отвѣчалъ Гусъ; — «я не отказываюсь ни отъ какихъ предло-11 женій Собора. По измѣнить правдѣ и совѣсти, сознаться въ заблужденіяхъ, о которыхъ не имѣю понятія, я не могу. Прошу о послѣдней милости: чтобы мнѣ позволено было въ подробности изложить мои мнѣнія о спорныхъ предметахъ, преимущественно о Церковной Іерархін.»—На эту просьбу, говорить сочинитель біографіи Гуса, и кардиналы и Король запѣли старую пѣсню. — «Ты самъ въ совершенныхъ лѣтахъ,»—повторилъ Сигизмундъ;—«ты могъ на свободѣ подумать о томъ, что говорилъ я тебѣ и вчера и сегодия. Если хочешь, то съ сокрушеннымъ сердцемъ принеси покаяніе предъ Соборомъ, и отрекись отъ явныхъ своихъ заблужденій. Не хочешь,—будешь судимъ по законамъ.»

---«Законы извѣстны,»- сказалъ простодушно какой-то Польскій епископъ ;---«мы всѣ знаемъ казнь, назначенную еретикамъ.»

Гусъ остался непреклоненъ; Соборъ единогласно произнесъ на него обвинение въ упорствѣ.

Тогда какой-то священникъ, презрѣнной наружности, воскликнулъ, обращаясь къ первенствующимъ членамъ Собора: «Берегитесь, святые отцы, не допускайте къ отреченію этого упорнаго еретика. Онъ писалъ къ друзьямъ своимъ въ Прагу, что хотя бы языкъ его и произнесъ отреченіе, но сердце все же останется далекимъ отъ истины. Ему ни въ чемъ нельзя вѣрить.»— Гусъ отвѣчалъ съ кротостію, обличая его въ клеветѣ, и тихо прибавилъ : «Совѣсть моя чиста передъ Богомъ.»

«Что за странное противорѣчіе?»—возразилъ Палечъ, въ отвѣтъ на это послѣднее слово:—«человѣкъ не сознаетъ въ себѣ заблужденій, а защищаетъ заблужденія Виклефа.» И въ доказательство, прочелъ девять ересей Виклефа, осужденныхъ на прежнихъ засѣданіяхъ Собора. «Вотъ эти ереси,»—прибавилъ онъ,—«и когда я, съ Станиславомъ Зноимскимъ, публично проповѣдывалъ противъ нихъ, въ присутствіи Эрнеста, Австрійскаго герцога, въ Прагѣ, онъ постоянно защищалъ ихъ и словесно и письменно. Янъ Гусъ, покажи свои сочиненія объ этомъ предметѣ! Если не хочешь, мы предъявимъ ихъ сами.»—«Я не боюсь испытаній,»—отвѣчалъ Гусъ;— «и не эти одни можете предъявить, а и всѣ прочія, когда либо мною написанныя.» Потомъ, развернувъ передъ нимъ бумагу, судъи обвинили его въ элобномъ толкованіи какого-то папскаго узаконенія. Гусъ рѣшительно отказался отъ него, и на вопросъ, не знаетъ ли его сочинителя, отвѣчалъ отрицательно, впрочемъ, прибавилъ, что общая молва приписываетъ его доктору изъ Есеницы. — «А какого ты миѣнія объ этомъ предметѣ?» спросили судъи.—«Ради Бога, пощадите меня,»—отвѣчалъ несчастный, которому силы начинали уже измѣнять ; — «я сказалъ вамъ, что не имѣю объ немъ никакого понятія.»

Но этниъ не кончились его истязанія. Ему прочли другую бумагу о трехъ юношахъ, казненныхъ Городской Думой, гдъ называли его первымъ виновникомъ смуть по случаю продажи отпусковъ и обвиняли въ умышленно торжественномъ погребении юношей въ Виолеемской часовив, и въ провозглашении убитыхъ Святыми мучениками. Назонъ объявнять, что король Вячеславъ въ присутствін его отдалъ приказъ о казни трехъ возмутителей. — «И то и другое ложно,» отвѣчалъ Гусь :--« Король не осуждаль ихъ на смерть, а равно и тъла убитыхъ не были перенесены мною въ Виолеемскую церковь; я даже не присутствоваль при ихъ погребении. Вы клевещете и на короля Чешскаго, и на меня.»-Палечь подкрыпляль свидытельство Назона на томъ основании, что Король съ самаго начала принялъ продавцевъ отпусковъ подъ особенное свое покровительство и запретилъ противиться имъ въ чемъ бы то ни было. А потому ослушники королевской води лишены жизни не иначе, какъ въ силу королевскаго указа. Среди глубокой тишины, Палечъ прочелъ на Соборѣ то мѣсто изъ сочиненія Гуса о Церкви, гдѣ онъ отзывается съ великой похвалой о казненныхъ. Смёлые возгласы его противъ антихриста, дающіе содержаніе этому мѣсту, погрузили собраніе въ ужасъ. Въ заключеніе представлены были два документа: подложныя письма, изданныя отъ имени Оксфордскаго университета, которыя будто бы Гусъ читаль на проповѣдяхъ своихъ въ прославление Виклефа.

Когда истощили запасъ обвиненій, Палечъ призвалъ Бога въ свидътели, что онъ ничего не сказалъ на Св. Соборѣ изъ личной менависти къ Гусу, а единственно изъ святой 11\* ревности ко благу Церкви. Когда же Михаилъ de Causis осмѣлился повторить оправданіе Палеча, Гусъ отвѣчалъ ему съ достоинствомъ, что между ними разсудитъ нѣкогда праведный Богъ. Кардиналъ Камбрейскій заключилъ допросъ любимой своей поговоркой: «Не могу над.:виться незлобію Палеча, который съ такою умѣренностію выбиралъ обвинительныя статьи.»—Епископу Рижскому велѣно отвести Гуса въ темницу. Утомленный продолжительнымъ допросомъ, онъ едва стоялъ на ногахъ: еще въ ночь, предшествовавшую засѣданію, опъ страдалъ зубами и сильною рвотою. Благородный Хлумъ послѣдовалъ за нимъ въ темницу, утѣшая несчастнаго друга. «О какъ утѣшилась душа моя,» иисалъ онъ въ темницѣ, когда рыцарь изъ Хлума протянулъ мнѣ съ участіемъ руку, мнѣ, презрѣнному еретику, заключенному въ узы, всѣми отверженному.»

Когда Гуса увели, Сигизмундъ обратился къ отцамъ Собора съ такими словами : « Мы всѣ слышали здѣсь обвиненія на Гуса, подтвержденныя несомитиными доводами и показаніями свидѣтелей; изъ нихъ достаточно было бы и одного для его осужденія. А потому, если онъ будетъ упорствовать въ ереси, я первый подаю голосъ въ пользу сожженія. Впрочемъ, будьте увѣрены, что хотя бы онъ принесъ покаяние предъ Св. Соборомъ, по отречение въчно останется у него только на языкѣ. Воротившись въ Чехію къ своимъ друзьямъ и покровителямъ, онъ будетъ дъйствовать въ прежнемъ духѣ, еще болѣе уклонится отъ чистоты Въры, и послъдняя будуть горша первыхъ. И такъ прежде всего запретите ему проповѣдывать и возвращаться на родину; статьи же, осужденныя вами, перешлите къ брату моему, королю Чешскому, также въ Польшу и другія мѣста, куда проникло ученіе еретика и гдѣ скрываются тайные его послѣдователи, съ повелѣніемъ, чтобы всѣ, зараженные ересью Гуса, подверглись Церковному наказанію. по распоряжению мѣстныхъ спископовъ. Пусть также Соборъ напишетъ къ королямъ и властителямъ, чтобы они были особенно милостивы къ своимъ духовнымъ начальникамъ, которые на этомъ священномъ Соборѣ трудились надъ искоренениемъ ереси. Я скоро убду, а потому не

теряйте времени и старайтесь покончить дёло и съ ученяками его, особенно съ тъмъ, который вмъсть съ нимъ находится во власти Собора.»--«Съ Іеронимомъ!»--повгорило ивсколько голосовъ. - «Онъ нисколько не затруднитъ цасъ; лишь бы достойно вознаградить учителя, а тамъ ужь не трудио справиться съ ученикомъ.»-Послѣ дружескаго совъщанія, члены разошлись по домамъ. Нельзя не замътить, вивсть съ Палацкимъ, какой-то особенной насмъшки, разлитой на все это явленіе. Сигизмундъ какъ булто смѣется надъ бълствіями Гуса, какъ будто самъ вызываетъ Соборъ къ тому смёдому шагу, къ которому члены его приступади со страхонъ.-Между тъмъ, Петръ изъ Младеновицъ, ожидавшій Короля вмѣстѣ съ Хлумомъ и Дубой, незамѣченный, подслушаль весь разговоръ и сообщиль его Гусу. Вельможи Чешскіе, досель еще ласкавшіе себя падеждой, что Сигизмундъ заступится за угнетеннаго, убѣдились въ его равнодушів къ ихъ общему д'Елу. «Что случилось со мною нынъшнею ночью, того я не въ состояни высказать,»-пишеть Гусь изъ темницы. « Король Сигизмундъ поступилъ со мною коварно. Вы сами слышали приговоръ, произнесенный имъ надо мною. Да проститъ ему Богъ Всемогущій!...» ( 1). И лѣйствительно, слова, неосторожно высказанныя въ монастырской трапезъ, -говорить Палацкій, -огласили вскорѣ всѣ концы Чехіи и стоили Сигизмунду це менъе какъ Чешской короны (\*).»

Такъ кончились три слушанія или аудіенцій Гуса, изъ коихъ каждая осталась памятною особенно ярко въ ней выразившеюся стороною Латинскаго духовенства. Отъ послѣдней аудіенція до смерти Гуса слѣдуетъ длинный промежутокъ, въ продолженія котораго совершается дѣло очищенія. Въ первые дни онъ еще не теряетъ надежды на спасепіе жизни, хотя и пишетъ къ Пражанамъ прощальную грамоту, въ видѣ предсмертнаго завѣщанія, 10 Іюня, тѣмъ не менѣе ожидаеть отъ Собора п Императора согласія на просьбу

<sup>(1)</sup> Ep. 21, I, 64 Ha of.-Cm. Hist. Sanct. Mart. 13, 26.-Lenfant, H. du. C. de Const. 319-341.

<sup>(2)</sup> Palacky, G. v. Böhm. III, 357. Dějiny nar. česk. str. 193.

свою, изложенную на послѣднемъ слушанін. — « Прошу васъ, Чешскіе паны, Бога ради, упросите короля Сигизмунда дать мнѣ окончательную аудіенцію. Вѣдь онъ самъ объявилъ на Соборѣ, что меня въ скоромъ времени допустятъ къ допросу и позволять представить письменные отвъты. Ему будеть стыдно, если онъ парушить свое царское слово. Но видно, и это объщание его также непреложно и твердо. какъ объщание опасной грамоты. Я думаль, что онъ устыдится закона Господня и правды; теперь вижу, что и то и другое для него праздные звуки. Онъ осудилъ меня раньше самихъ враговъ моихъ. О! зачёмъ, опъ по крайней мъръ, не подражалъ Пилату язычнику, который на обвяненія книжниковъ отвѣчалъ торжественной исповѣдью: «Азъ ни единыя вины не обрѣтаю въ человѣкѣ семъ.» Или зачёмъ не сказалъ откровенно: «Я обмануль его опасной грамотою; и такъ, если онъ пе хочеть признать ръшения Соборнаго, я отошлю его къ королю Чешскому съ приговоромъ и мибніями епископовъ, дабы самъ Король разсудилъ его съ своимъ духовенствомъ» ( <sup>1</sup> ). Въ другомъ письмѣ: «Друзья мон, попытайтесь въ послёдній разь, обратитесь къ Королю и Собору, и напомните имъ объщаніе о письменномъ преніи на публичномъ допросѣ. Тамъ, на Соборѣ, я, съ помощію Божіею, однажды навсегда, выскажу правду, да вѣдаеть все Христіанство мое окончательное ръшение. Я прошу васъ, мои великодушные покровители, Бога ради, сослужите мив последнюю службу. О! дай Богъ, чтобъ вы увидели меня идущимъ на огненную смерть, но не издыхающимъ здъсь жертвою коварства епископовъ. Я до сихъ поръ сохраняю надежду, что Богъ Всемогущій заслугами праведныхъ можеть исхитить меня изъ рукъ беззаконныхъ » ( \* ). Этотъ голосъ страждущей невинности сильно возмущалъ тревожную душу короля Сигизмунда. Въ послёдній разъ замёчаемъ въ немъ сильный повороть къ Гусу. Примирить вброисповъдныя свои убъждения съ чувствомъ долга и чести онъ видить самое легкое

(2) Ep 33, 69.

<sup>(1)</sup> Ер. 33, 68 ва об.

средство въ выпужденномъ отреченіи Гуса. «Что стоить тебѣ отречься отъ ересей, хотя бы и ложно тебѣ приписываемыхъ?»—сказалъ онъ ему на Соборѣ, и въ этихъ словахъ обнаружилась вся ограниченность религіознаго пониманія въ средневѣковомъ человѣчествѣ. Король съ намѣреніемъ медли.гъ произнессніемъ приговора, но не могъ отложить его на неопредѣленное время. Все должно было кончиться до путешествія его къ Бенедикту XIII, назначеннаго къ исходу Іюня. 25-го Іюня онъ поѣхалъ въ Юберлингенъ съ супругою, и великолѣпно угощенъ Рейхенталемъ; можно думать, что эта поѣздка, предпринятая безъ особенной необходимости, имѣла цѣлію туже отсрочку затруднительнаго рѣшенія (<sup>4</sup>).

Между темъ Соборъ началъ съ Гусомъ последние переговоры. Ему предложена была формула отреченія, о которой говорилъ Забарелла. Въ ней дъйствительно сдълана уступка, но уступка не истипѣ, а саполюбію Гуса, являющаяся новой преградой, противоставленной его совъсти. «Хотя инъ приписывають многое, что никогда мнѣ и въ голову не приходило, »-такъ гласить эта формула, -«тъмъ не менъе подчиняюсь смиренно повельнію, приговору и наказанію Собора, во всёхъ справедливыхъ, или ложныхъ, обвиненіяхъ, возведенныхъ на меня свидътелями и извлеченныхъ изъ книгъ моихъ, отдаю себя въ полное распоряжение Собора, готовъ принести отречение полное и съ покорностию принять наказание, которое онъ разсудить за благо наложить на меня» ( <sup>з</sup> ). Гусъ долго готовился къ отвѣту, предлагаль себь всь возможныя сомньния и въ безпристрастномъ судъ своей совъсти ръшился подписать себъ приговоръ. «Завтра, въ шестомъ часу вечера,»-пишетъ Гусъ,-«20-го Іюня, я долженъ стать къ отвёту предъ судьями. О! если бъ Богъ привелъ Сигизмунда послушать, какія слова Спаситель вложить въ уста мои; еще бы лучше, если бъ дали мив перо и бумагу; я, съ помощію Божіею, отвѣчаль бы имъ на письмѣ.»-Отвѣть его ясный, полный, системати-

<sup>(1)</sup> Aschbach G. Sigmunds II, cap. 7, 120.

<sup>(2)</sup> Ep. 38, 70.

ческій. Онъ торжественно отказывается отъ всякаго отреченія : 1) чтобъ не измёнить Богу и совести, отступая отъ истинъ хранимыхъ; 2) чтобъ не сдѣлаться клятвопреступникомъ, принимая на себя обвиненія ложныя; 3) наконецъ, чтобъ не соблазнить народа, который столько летъ внималъ его проповъди. «Пусть лучше повъсится мнъ на шею жерновъ осельскій и потону въ пучинъ морской. Я люблю истину и ненавижу неправду, и твердо надъюсь на Бога, что ни одно изъ моихъ положеній не противно ни закону Христову, ни ученію Св. Отцевъ. Я съ дѣтской покорностію поручаю себя наставленію Всемогущаго и Всеблагаго Учителя, Который испытуеть сердца и, по безконечному Своему милосердію, очистить меня оть тайныхъ грбхопаденій» (1). Этотъ отвѣтъ облегчилъ его душу; онъ отложилъ всякое земное попечение и спокойно сталъ готовиться къ смерти.

z

Письма Гуса озаряють послёдними яркими лучами тихій спокойный вечеръ жизни его, жизни страданій и скорбей, жизци высокаго самоотверженія. Съ приближеніемъ минуты покоя, ростетъ высота его духа въ спокойномъ созерпаніи вѣчности. Каждое изъ этихъ посланій писано BЪ ожиданіи смерти, въ видѣ послѣдняго завѣта умирающаго, въ блаженномъ предвкушении рая. Это въ полномъ смыслѣ Христіанская исповъдь, торжественная отходная человъка. котораго душа отрѣшилась отъ міра и переселилась на небо. Здъсь умолкаетъ внезапно языкъ страстей человъческихъ ; душа безсмертная тоскусть въ тъсной своей оболочкъ и свободно бесвдуеть съ Богонъ. « Я много боролся съ сновидѣніями, » — писаль онъ немедленно послѣ третьяго допроса;----«я видѣлъ во сиѣ бѣгство папы и заточеніе друга моего. Іеронима; всѣ темницы, черезъ которыя суждено мнѣ было пройти, въ неопредъленныхъ образахъ, но ясно, раскрывались передъ моими глазами. Я видълъ змъй съ головами на хвостахъ и ужасъ обнималъ меня, но ни одна

<sup>(3)</sup> Эта протестація повторяется во многихъ письмахъ; въ 18-мъ къ Университету, стр. 63; въ 20-мъ къ друзьямъ, 64; въ 27-мъ къ Хлуму, 65 на об; 66; въ 39-мъ и 41-мъ къ кардивалу Остійскому, 70.

изъ нихъ не смѣла ко мнѣ прикоснуться. О, сколько искушеній терптать я и теломъ и духомъ! О какъ боядся я изнемочь въ исполнении заповѣди Господа Інсуса Христа !» ( ) Теперь прекращаются видения символовъ; начинаются откровенія В'єры. Такъ, въ день верховныхъ Апостоловъ, онъ исполняется радости, созерцая ихъ въ славћ. «Христосъ, Царь славы, увѣнчалъ сегодня Петра и Павла. Петра распятіемъ, Павла усѣкновеніемъ, и ввелъ ихъ въ обители небесной отчизны, гдв служение Богу есть величіе царственное. Въ трудѣ и подвигѣ, во алчбѣ и жаждѣ, въ темницъ и ранахъ, они выстрадали соединение съ Богомъ. Они прошли путемъ страданій въ безконечную радость, въ спокойную жизнь безстрастія. И Петръ и Павелъ соцарствуютъ Царю въковъ, предстоятъ хорамъ Ангельскимъ, созерцаютъ Бога своего во славѣ, не чувствуютъ горести смертной, исполнены неизреченнаго торжества. О вы, преславные мученики, побъдившие ужасы смерти, молитесь за насъ, да укрѣпимся вашимъ ходатайствомъ, да будемъ причастниками славы вашей, пріобщившись страданіямъ» (<sup>э</sup>). Въ другомъ письмѣ: «Богъ Всемогущій утвердить сердца своихъ върныхъ, избранныхъ прежде сложения міра, и сподобить ихъ вънцовъ славы неувядаемыхъ. Пусть свирбиствуеть на всей волб своей антихристь: онъ не одолѣетъ Христа, а Христосъ умертвить его дыханіемъ устъ Своихъ. И тогда свободится тварь отъ работы истлъния въ свободу славы чадъ Божінхъ. «Блажени вы, когда возненавидять вась человѣки, и когда разлучать вась, и изгонять, и пронесуть имя ваше какъ злое, Сына человъческаго ради. Радуйтеся и веселитеся, ибо награда ваша велика на небесахъ.» О чудное утвшение, о слово Божие, невивстимое для немощи человвческой! Не самъ ли доблестный воинъ, Христосъ, предвидѣвшій тридневное Свое воскресеніе. славную побъду надъ смертію и искупленіе падшихъ, послъ Тайной Вечери, возмутился духомъ и сказалъ Апостоламъ: « Прискорбна есть душа Моя до смерти.» И, восшедъ на

<sup>(1)</sup> Ep. 33, 68 ma of.

<sup>(2)</sup> Ep. 22, 63.

молитву, началь скорбъть и тужить, и въ подвигъ укръпляенъ быль ангедонь, и быль поть Его какъ капли крови, каплющія на землю. И Онъ же, возмутившійся духомъ, говориль върнымъ: «Да не смущается сердце ваше, ибо Я въчно сь вами, и побъдите злобу свиръпствующихъ.» Отсюда, взирая на Начальника и Совершителя славы, воины Христовы прошли сквозь огонь и воду, и пріяли вѣнцы нетлѣнные оть Господа Бога. Онъ пострадаль за насъ, оставивъ приивръ, да послѣдуемъ стопамъ Его. Ему подобало пострадать, какъ Самъ Онъ сказалъ: «И намъ подобаетъ, дабы члены сострадали главѣ.» О Боже крѣпкій ! Повлеки насъ немощныхъ за Собою. Если Ты не привлечешь насъ, мы не можемъ послёдовать. Дай намъ силу духовную : плоть немощна, но пусть благодать Твоя предварить и посредствуеть, и последуеть. Дай намъ духъ бодрый, сердце безстрашное, въру истинную, упование твердое, любовь совершенную, да съ терпъніемъ и радостію положимъ за Тебя душу свою» ( 1). Каждое мгновеніе Гусь ожидаль приговора, и каждое послание оканчиваетъ опасениемъ, что оно будетъ послёднимъ, что оно писано на канунѣ его осужденія. Гусъ удивляется, и вмъств радуется, проволочкъ Собора: онъ видить въ ней особенное спотрение Божие. «Богъ знаетъ, почему Онъ откладываетъ смерть мою и возлюбленнаго брата моего, Іеронима. Онъ даеть намъ время привести себъ на память грѣхи юности и принести сердечное покаяціе. Онъ даеть намъ время продолжительнымъ и тяжкимъ искушеніемъ омыть грѣхи тяжкіе и стяжать утѣшеніе. Онъ даетъ время обдумать страданія нашего Господа, сродниться съ мыслю о смерти, потому что вѣчная жизнь не тотчасъ дается за благами жизни земной, потому что многими спорбыми святые вошли въ Царствіе Божіе» ( \* ).

Между твиъ какъ Гусъ предавался уже всъмъ восторженнымъ чувствамъ души, заранъе переселившейся въ въчность, Соборъ откладывалъ свое ръшение, старался дъйствовать на убъждения Гуса. По словамъ Кохлея, когда Іеронимъ былъ

<sup>(1)</sup> Ер. 30, 67: 23-го Іюня.

<sup>(2)</sup> Ер. 14, 62: 28-го Іюня. - Ер. 23, 65; 29-го Іюнт.

также задержанъ на Констанцкомъ Соборѣ, и оба великіе двигателя мысли и дела въ государстве Чешскомъ находимсь во власти Собора, тогда уже возникла мысль о томъ наказанін, какому нужио было подвергнуть ихъ. Изъ словъ Рейхенталя видно, что и тогда духовенство считало костеръ только крайнею мёрою; что оно согласно было помириться и на въчномъ заточении того и другаго, лишь бы только отнять у нихъ средства пропов'ядывать въ Чехіи и въ другихъ государствахъ Славянскихъ (1); и на общемъ Соборъ положено было, чтобы оба были задержаны въ одномъ изъ Швейцарскихъ монастырей по собственному выбору, съ приличнымъ содержаніемъ, съ условіемъ никогда не возврашаться въ отечество, и собственноручно, за своими печатями, засвидътельствовать свои заблужденія. 12 Іюня прочтено на Соборѣ 4-е посланіе Чеховъ, подписанное уже 250 панами, которые грозно требують освобождения Гуса. 15 Іюня публично осуждено на Соборѣ причащение подъ обоими видаии, въ такихъ выраженияхъ: «Конечно, должно сознаться, что оно установлено Інсусомъ Христомъ и онравдано примъромъ Апостоловъ и всей первоначальной Церкви; но послѣ вышло вуъ употребления въ отношении къ мірянамъ и, такимъ образомъ, въ Церковь вошелъ похвальный обычай, котораго никто престуцать не смѣеть безъ позволенія духовенства. Еретики въ Моравія и Чехія, »-гласить далье рышеніе Соборное,-«называють ересью изъятіе Чаши для мірянъ. Они, какъ противники обычаевъ Римской Церкви, должны вынести па себѣ всю строгость инквизиціоннаго суда». Это первый шагъ, сделанный на Констанцкомъ Соборъ къ дальнъйшему истреблению ереси. Заботливые прелаты имъють въ виду не одно настоящее; они стараются устранить все, что можеть положить преграды ихъ будущему безопасному владычеству въ Чехіи; они думають, что достаточно ввести инквизицію въ эту страну, чтобы подавить въ ней вѣроисповѣдное броженіе. Гусъ смѣется надъ ухищреніями близорукихъ, непреложио въруя въ духовную силу своего народа; онъ, въ свътлую минуту предвъдънія, созер-

<sup>(3)</sup> Lenfaut, Hist. du C. de Const. 347.

цаетъ съ восторгомъ будущую славу Чехіи, приготовленную его многотрудною дѣятельностію. «Еще живъ Господь,» пишетъ онъ въ одномъ изъ предсмерныхъ своихъ посланій,— «Который можетъ сохранить васъ Своею благодатію и ввергнуть въ геенну огненную враговъ Своей истины. Я твердо надѣюсь на Его милосердіе; не пройдетъ еще тридцати лѣтъ, когда вы всѣ вмѣстѣ возрадуетесь ('); они разлетятся въ разныя стороны какъ мотыльки, и совѣты ихъ какъ паутина ('). Когда нибудь школа антихриста оставитъ васъ въ покоѣ и будетъ смотрѣть на васъ съ уваженіемъ. Констанцкій Соборъ не перешагнетъ за предѣлы Чехіи. Когда всѣ члены Собора будутъ разсѣяны въ мірѣ, какъ журавли, они узнаютъ зимой, что сдѣлали лѣтомъ» (').

Послёдній мёсяцъ Гусовой жизни быль временемъ тяжкаго искушенія для его терпьнія и выры. Множество лиць шло на перекоръ его твердой рѣшимости умереть за правду. Первое мѣсто между этими искусителями занимаетъ опять Стефанъ Палечъ, эта страиная личность, имбющая такое роковое вліяніе на судьбу Яна Гуса. Палечъ приходиль часто въ темницу въ послъднихъ числахъ Іюня. Но можно заключить изъ Гусовой переписки, что онъ приходилъ уже не грознымъ судьею, а болѣе утѣшителемъ. Еще 16-го Іюня Гусь отзывался объ немъ, какъ о гонителѣ правды; но послѣ одумался, и, до смерти Гуса, онъ уже чувствоваль первые начатки мучительныхъ угрызений совъсти, которые преждевременно свели его въ могилу. Гусъ проложиль дорогу примиренію съ Палечемъ, пожелавъ исповѣдаться ему, какъ духовному отцу. «Я просилъ своихъ коммиссаровъ прислать мнѣ Палеча для принятія исповѣди. Я сказалъ имъ : «Палечъ мой главный гонитель, я хочу ему исповѣдаться; либо дайте мнѣ другаго способнаго мужа. » Палечъ явился по требованію Гуса, но отказался отъ исповѣди. Торжественность пастоящей минуты, воспо-

<sup>(1)</sup> Ер. 28, 66, 66 на об. 16-го Іюня.

<sup>(2)</sup> Ер. 12, 60 на об. 25 или 26 Іюня.

<sup>(3)</sup> Вр. 13, 61 на об. 24 Іюня.

минаніе прошедшаго и мрачный взглядъ на грядущее, ожывили старинную дружбу, которая въ одномъ являлась продолжениемъ неизмъннаго чувства, въ другомъ обнаруживалась въ обличительномъ судѣ совѣсти. «Палечъ пришелъ ко мић,»-пишеть Гусъ,-«и мы плакали вмѣстѣ. Я просилъ у него прощенія, если когда либо мив случалось опорочить его какимъ нибудь словомъ, въ особенности за то, что я назвалъ его въ своемъ сочинения выдумщикомъ (fictor) и виновникомъ всѣхъ монхъ золъ. Но когда я напомнилъ ему, что на публичномъ допросѣ, при чтеніи статей лжесвидѣтелей. онъ сказалъ обо миб: «Человъкъ этотъ не боится Бога!» онъ отрекся отъ своего слова, но сознался въ томъ стращномъ привътствіи, какимъ онъ встрътилъ меня въ темницъ, въ присутствін коммиссаровъ, во время тяжкой болѣзни моей, что съ самаго Рождества Христова не возставало еретиковъ опаснѣе Виклефа и меня для Католической Церкви. Я еще напомниль ему его слово, что «всѣ, слушавшіе мон проповѣди, заражены ересью въ ученіи объ Евхаристіи.»-«Я не авлаль общаго заключения.»-отвечаль Палечь.-«а сказаль только: «многіе.» Но я знаю вѣрно, что онъ говорилъ такъ. И когда я укорялъ его, говоря: «О магистръ! какой грѣхъ ты берешь себѣ на душу. Я умру, или буду сожженъ. Скажи, какая участь ожидаеть тебя въ Чехіи?» Онъ не сказалъ мнѣ ни слова ( ' ).» Палечъ старался поправить свою ошноку, и всёми мёрами побуждалъ къ отречению непреклоннаго Гуса. «Онъ сказалъ мнѣ, въ видѣ совѣта, что мнѣ не должно смотръть на отречение, какъ на безславие, а думать только о благихъ следствіяхъ онаго. Я отвечалъ ему: «Но, вѣдь, гораздо больше позора въ осуждени и огненной казни, чёмъ въ отреченыи? После этого самъ разсуди : стыда ли я боюсь? Но скажи мив откровенно: что бы ты рвшился слвлать на моемъ мѣстѣ, убѣжденный въ лживости обвиненій, на тебя возводимыхъ? Захотвлъ ли бы ты отречься отъ инимыхъ ересей?»-«Конечно, нътъ (grave est), »- отвъчалъ Палечъ. И онъ тотчасъ заплакалъ, и я долго бестдоваль съ нимъ, укоряя его съ кротостію ( • ).»

163

<sup>(1)</sup> Ep. 31, 68.-Ep. 33, I, 68 Ha of.

<sup>(2)</sup> Ep. 30, 66 Ba of., 67.

Кромѣ Палеча, по настоянію Сигизмунда, Соборъ безпрестанно отряжаль къ Гусу навязчивыхъ совътниковъ, которые тщетно старались уговорить его къ отречению. Вотъ его собственныя слова: «Было у меня много совътниковъ, много учителей, но мало миб въ нихъ утвшения. Они выбивались изъ силъ, желая доказать, что мнв можно и должно отречься законно, подчиняясь опредѣленію Св. Церкви и. представителя ея, Вселенскаго Собора. Но никто изъ нихъ не умветь найти надлежащей уловки, какъ скоро я поставлю его въ свое положение, т. е., въ полной увъренности, что онъ никогда не проповѣдывалъ, ни защищалъ, ни утверждаль такой-то ереси, можеть ли онь, безь зазрвнія совъсти, лать на себя ложное свидетельство ? Другие толковали это иначе.-«Дѣло не въ отречения.»-говорили они: «отъ тебя требують лишь вообще отказаться оть ересей, хотя бы ты никогда не держался ихъ.»-Другіе говорили напротивъ, что «самое отречение не что иное, какъ отрицание, чего бы то ни было засвидътельствованнаго: все равно, будетъ ли то ложь, или истина.»-«Хорошо,» говорю я совътникамъ:---«я согласенъ утвердить клятвенно, что я никогда не проповѣдывалъ, ни утверждаль, ни защищаль, ни впредь не буду защищать этихъ ересей, засвидательствованныхъ Соборомъ.» И предложение мое имъ не по сердцу. Иные говорили еще, что «человъкъ истинно невинный и праведный, который созналъ бы себя грѣшникомъ по смиренію, сдѣлалъ бы угодное Богу.» Въ подкрвпление последнимъ словамъ одинъ и привелъ примбръ изъ Житій святыхъ, что одному святому подложиль ито-то подъ изголовье книгу: обвиненный въ ея похищении, святой сначала отрекся; но какъ скоро повторили ему: «Ты унесъ эту книгу и положилъ ее на постелю,» онъ, увидавъ книгу, самъ сознался въ винъ небывалой. Другой примъръ привели мить изъ житія свят. Марины, долго жившей въ монастырћ въ мужскомъ одбянии. Когда обвиняли ее въ преступной связи сь женщиною, отъ которой родился мальчикъ, она приняла грѣхъ на себя, взяла къ себѣ мальчика на воспитаніе и ужь по смерти доказала свою непорочность. И множество другихъ примъровъ приводили они. Особенно отличился одинъ Англичаницъ : «Я бы на твоемъ

мѣстѣ, магистръ, по чистой совѣсти, непремѣнно отрекся. У насъ. въ Англін, всѣ магистры-послушные сыны Церкви: подпавшіе подозрѣнію во мнѣніяхъ Виклефа, всѣ по ряду отреклись, по повелению архіепископа.»-Вчера кончили темъ, что мнѣ должно безусловпо поручить себя милости Собора ( ').» Совѣтники Гуса не хогѣли понять, что въ исповѣланій истины Божіей и древніе мученики не подавались на льстивыя предложения тирановъ, поклониться богамъ только для вида, и что приведенные прим'вры святыхъ были здъсь вовсе не кстати. Гусъ отвѣчалъ превосходно : «Спаситель. воскресившій изъ гроба смердящаго-четвероднезнаго Лазаря, руками ангела изведшій святаго Петра изъ темницы. развѣ не могъ бы, въ славу свою, н для пользы вѣрныхъ своихъ, избавить и меня, недостойнаго, отъ темницы и смерти? Или укоротилась десница Его? Но да будетъ воля Господня всегда и во всемъ ( <sup>2</sup> ) !» Онъ часто этихъ лжеумствователей приводиль къ заключеніямъ нельпымъ. «Одинъ докторъ сказалъ инъ: «Что бы ты ни сдълаль изъ повиновения власти Собора, все это законно и праведно. На примъръ : если бъ вздумалось Собору сказать, что у тебя одниъ только глазъ, тогда какъ ихъ два, то ты долженъ непремънно согласиться съ Соборомъ.»-«Нътъ,»-отвъчаль я,»-если бъ міръ весь сталь утверждать такую нельпость, мнь здравый разсудокъ не дозволить допустить ее безъ зазрѣнія совѣсти.»-После долгихъ споровъ, докторъ самъ отказался отъ словъ своихъ. «Справедливо,»-сказалъ онъ;- «я привелъ не совствъ удачный примъръ (\*).» Михаилъ de Causis дъйствовалъ въ прежнень духв. Гусь разсказываеть, что онъ нъсколько разъ подходилъ къ темницъ и говорилъ сторожамъ: «Мы, по милости Божіей, въ скоромъ времени сожжемъ этого еретика. за котораго переплатилъ я много флориновъ. Онъ запретиль впускать въ темницу кого бы то ни было, даже женъ сторожей. «Я ему зла не желаю,»-отвѣчалъ благородный узникъ;-«я давно ужь передалъ отмщение Богу, и по силамъ полюсь за гонителя.» Въ ожидании мучительной смерти, Гусъ

<sup>(1)</sup> Ep. 31, 67 ma of.

<sup>(2)</sup> Ep. 32, 68.

съ тъхъ поръ, какъ сложилъ съ себя свидътельство совъсти. оставался покоенъ и утешаясь молитвой : «Господь со мною, какъ кръпкій воитель. Господь просвъщеніе мое и Спаситель мой. Кого убоюся? Господь защитникъ души моей. Кого устрашуся. Боже ! взываю я въ антифонъ. Я терилю поношеніе, говори за меня. Я не знаю, какъ отвътить врагамъ моимъ ( ').» Готовясь къ смерти, онъ исповѣдался у какого-го монаха-доктора, который выслушалъ его кротко и милостиво, разрѣшилъ и утѣшилъ и, къ удивленію Гуса, не побуждаль его къ отреченію, подобно прочимъ (<sup>2</sup>). Также мало тронулъ его приговоръ о сожжении книгъ его, произнесенный Соборомъ 24 Іюня. Онъ писалъ только друзьямъ своимъ, что онъ удивляется гордости и неразумію Собора, осудившаго его Чешскія книги, которыхъ онъ никогда не видалъ и попять не можеть, исключая одного Лютомышльскаго епископа и Чешскихъ измѣнниковъ. «Не ужасайтесь, друзья мон, рѣшенію Собора о сожженіи книгъ монхъ. Вспомните, что народъ Израильскій жегъ также книги Іереміи пророка; но не избавился тѣмъ отъ прещеній, въ нихъ заключавшихся.» Послѣднее искушеніе, которое онъ долженъ былъ вынести, были тайныя увъщанія предсъдателя Собора, кардинала Остійскаго, Іоанна Броньи, подчиниться рѣшенію Собора (3). Такъ самые высшіе

<sup>(1)</sup> Объ отречении Гуса говорить Рейхевталь и Кохлей. Опровержение см. у Lenfant, H. du C. de Const. l. III. § 16, рад. 346—349. Теперь, кажется, лишнее доказывать неосновательность этого показания Католиковъ.

<sup>(2)</sup> Ep. 31, 67 Ha of. -- Hist. Sanct. Mart. 28 Ha of.

<sup>(3)</sup> Лютеръ, надавшій письма Гусовы 1337-го г., выставилъ въ заглавім писемъ 38-41 названіе кардинала Виbbe. Ланфанъ опровергаеть это, какъ догадку неосновательную, и считаетъ тайнаго покровителя Гусова простымъ монахомъ. Но доказательства его не выдерживаютъ критвки. 1) Онъ говорить, что Гусъ въ письмъ къ кардинаду назвалъ бы его не «reverende,» а «reverendissime,» какъ онь называетъ Камбрейскаго и Флорентинскаго. Между тѣмъ въ Hist. Sanct. Mart. видно, что Гусъ, когда обращался ко всѣмъ кардинадамъ, называлъ ихъ «reverendissimi palres,» а кардинаду Камбрейскому говориль всегда только «reverende (+4 на об. 17-я,» статья 3-й аудіенціи 16 на об.) Также и кардиналъ, продолжаетъ Ланфанъ, не назвалъ бы Гуса братомъ, а скорѣе сыномъ. Но самъ же Ланфанъ, переводя нисьмо кардинала, не могъ не замѣтитъ обращенія: «fili mi, audi legem matris tuae.» 2) Кардиналъ, предсѣдательствоваешій на Соборъ и сказавшій Гусу, на второй (а не первой) аудіенціи : « Въ темвицѣ рѣчп твои были скромнѣе;» былъ вовсе не Остійскій, а Камбрейскій,

представители Церкви давали блестящее свидѣтельство его правовѣрію. Два раза кардиналъ повторялъ ему свое предложеніе, и два раза Гусъ отрекался, желая умереть, подобно Елеазару и Маккавеямъ, подвергнуться временной казни, чтобы тѣмъ вѣрнѣе избѣжать вѣчной. « Имѣя предъ глазами (такъ пишетъ онъ къ кардиналу) сонмъ св. мучениковъ и мученицъ Новаго Завѣта, которые вручили себя страдаиіямъ, не желая согласиться на беззаконіе, могу ли я, столько лѣтъ учившій народъ терпѣнію и твердости духа, измѣнить совѣсти и соблазнить многихъ вѣрныхъ сыновъ Божіихъ? Да не будетъ такъ, потому что Христосъ Богъ съ избыткомъ вознаградитъ меня, ниспосылая оружіе терпѣнія въ предстоящихъ страданіяхъ.»

5-го Іюля 1415-го года, Сигизмундъ въ послѣдній разъ отправилъ къ Гусу въ темницу четырехъ епископовъ и съ ними Вячеслава изъ Дубы и Яна изъ Хлума, спросить его, объ окончательномъ рѣшеніи. Гусъ вышелъ на встрѣчу посольству, и рыцарь изъ Хлума первый обратился къ нему съ такими словами: «Мнѣ, магистръ, какъ человѣку некнижному, не подобаетъ давать совѣты такому ученому мужу, какъ ты. Но прошу тебя, если ты дѣйствительно сознаешь себя виновнымъ въ какомъ либо заблужденіи изъ приписываемыхъ тебѣ Соборомъ, не затрудняйся своимъ отреченіемъ. Если нѣтъ, то я не смѣю совѣтовать тебѣ говорить противъ

•ана ввело въ заблужденіе, что во все время безначалія въ Церкви Латинской на Собор'в председательствовалъ действительно Іоаниъ Броньи, какъ старшій кардиналь-епископъ. Но самъ Гусъ въ письмѣ говоритъ только о кардиналь: «Supremus Concilii et a Concilio deputatus in publica audientia;» a извъстно, что начальникъ второй коммиссіи, наряженной для суда надъ Гусомъ, былъ виенно кардиналь Камбрейскій. Янь кардиналь изъ Рейнштейна, ректорь Пражскаго университета, вовсе не былъ монахомъ, а потому название отца въ довессения Гуса о второй ауліенція, относится именно къ кардиналу. 1) Свиавтельство Лютера во всякомъ случав стоить вниманія, ибо онъ могъ взять его изъ источниковъ, намъ недоступныхъ, или даже изъ преданія, въ то время еще свізжаго. 2) Въ пользу того же говорить самый тонъ письма безвъстнаго покровителя Гуса, когда онъ пишеть ему: «Не ты осуждаешь истиву, а оны (кардиналы и епископы), qui sunt majores vestri et etiam nostri de гразевіі.» Такъ могъ говорить только одинь изъ старшихъ представителей Церкви, въ отношения къ цізлому Собору; простой монахъ ниже не только цізлаго Собора Церковнаго, а и всякаго кардивала въ особенности.

совѣсти, по, съ своей стороны, убѣждаю тебя пожертвовать жизнію для сознанной истины.» Гусъ отвѣчалъ со слезами: «Еще разъ призываю въ свидѣтели Всевышняго Бога, что я готовъ немедленно отъ полноты сердца перемѣнить свое мнѣніе и засвидѣтельствовать ересь свою всенароднымъ отреченіемъ, если только Соборъ докажетъ мнѣ противное па основаніи Слова Божія.» Тутъ одинъ изъ епископовъ съ досадой спросилъ его: «Хочешь ли быть умнѣе всего Собора?» Гусъ отвѣчалъ съ тою же твердостью и достоинствомъ, что онъ не только не дѣлаетъ себя умнѣе Собора, но готовъ подчиниться опредѣленію малѣйшаго изъ членовъ его, впрочемъ не иначе, какъ на основаніи Библіи.—«Какое упорство!» возразили епископы и, приказавши отвести его въ темницу, возвратились съ отвѣтомъ его къ Королю (¹).

На другой день, 6-го Іюля 1415 года, въ субботу, Гусъ выведенъ изъ темницы епископомъ Рижскимъ и приведенъ въ Соборную Констанцкую церковь, куда собралось все великое множество духовныхъ и свътскихъ чиновъ подъ предсъдательствомъ кардинала Остійскаго. Сигизмундъ присутствоваль самь, въ императорской мантии и царской коронѣ; его окружали курфирсты, занимая мѣста по старшинству и порядку; за ними другіе владътельные князья и вельможи имперіи. Пфальцграфъ, курфирсть Людовикъ Баварскій, держаль золотую державу; Фридрихъ, бургграфъ Нюренбергскій, —скиперть; Генрихъ, герцогъ Баварскій, —корону; одинъ изъ Угорскихъ вельможъ, —мечь императора. Во время литургіи, которую служиль Гибзненскій архіепископь, Гусь, окруженный воинами, сталь у церковныхъ дверей для того, чтобы присутствіе еретика не осквернило храма ; по окончаніи же службы введенъ былъ въ собраніе. Среди храма, на высокомъ амвонѣ, парочно для того приготовленномъ, поставленъ былъ Гусъ, чтобъ быть на виду у всёхъ; а возлѣ него, на деревянномъ столѣ, лежало священническое его облаченіе. Но прежде, нежели взойти на амвонъ, онъ

<sup>(1)</sup> Hist. Sanct. Mart. 23-е на об. Увъщания двухъ епископовъ 1-го Іюдя, у Von der Hardt (IV, 345), кажется, не что иное, какъ эго посодъство отъ 8-го Іюдя.

бросныся передъ нимъ на колбна и долго модился. Между тёмъ епископъ города Лоди произнесъ Собору проповёдь на слово апостола Павла : « Да упразднится тело грековное ». (Рим. VI, 6.). Здесь описываль онъ все ужасныя следствія разъединенія Церкви и гибельнос вліяніе его на все Христіанство. Потомъ обратился къ королю Сигизмунду и объявилъ ему, что его Богъ избралъ преимущественно для совершенія святаго дела, умиренія Церкви смертію еретиковъ; что ему предоставлено искоренить ересь, и въ особенности упориаго еретика и начальника ересей, заразившаго своими заблужденіями большую часть вселенной. По окончаніи этой заказной проповёди, четверо епископовъ, выборные отъ четырехъ народовъ, возвели Гуса на приготовленный амвонъ. и прокураторъ Собора, Геприхъ de Piro, потребовалъ окончанія тяжбы его и заключительнаго ришенія. Предварительно прочтено было однимъ изъ епископовъ Соборное узаконеніе. въ которомъ всѣ предстоящіе, не исключая особы императора, вызывались, подъ опасениемъ анаеемы и двухмЕсячнаго заключенія въ темниць, не нарушать тишины никакимъ изъявлениемъ чувства, ни словомъ, ни рукоплескаціень, ни всякимъ телодвиженіемъ. Среди торжественной тншины, прочтены снова 30 статей, выбранныхъ изъ 260 заблужденій Виклефа, и спова преданы проклятію на вѣки въковъ. Потомъ прочтена была слъдственная бумага виновнаго папскимъ аудиторомъ, Бертольдомъ фонъ Вильдунгенъ .--- 30 обвинительныхъ статей, повторение старыхъ съ небольшими изивиеніями, и показанія свидвтелей, признанныя за достовѣрныя отцами Собора. Между прочимъ въ число обвинений включено было новое учение, что въ Христв несліянно и нераздѣльно соединяются два естества, Божеское и человическое. При чтеніи отдильныхъ статей, Гусь ибсколько разъ пытался на нихъ отвѣчать. «Молчи!»-сказалъ ему строго Камбрейскій.-«Если хочешь, то послѣ можещь отвёчать на всё вдругъ.»-«Помилуште!»-воскликнулъ несчастный. - «Какъ могу я отвѣчать на всѣ разомъ, когда нать возможности удержать ихъ въ памяти?--«Замолчишь ли ты?»-прибавилъ кардиналъ Флорентинский, и когда Гусъ гронко продолжалъ протестовать, то кардиналъ Забарелла

приказалъ стражѣ принудить его къ молчанію. — « Ради Бога,»-воскликнуль Гусь, поднимая руки къ небу,-«дайте ми свободу, по мъръ чтенія обвинительныхъ статей, отвъчать отдёльно на каждую, чтобы предстоящій народъ могъ слышать мон оправданія ; потомъ располагайте мною, какъ хотите.»-Но тщетны были всё просьбы. Тогда Гусъ снова палъ на колѣна и, поднявъ руки и глаза къ небу, громкимъ голосомъ поручилъ свое дёло Богу и Господу своему, Інсусу Христу. «Оть Тебя, Господи,»-такъ взывалъ онъ въ пламенной молитвѣ,--«отъ Тебя я надѣюсь безъ труда получить исполнение просьбы моей.»-Изрѣдка между свидѣтельствами вырывались цельпыя обвинения и страшныя небылицы. Такъ, не смотря на то, что на второмъ слушания, учение Гуса о пресуществлении признано было вполнъ правильнымъ, оно снова явилось въ числѣ обвиненій, и когда Гусъ, въ послёдній разъ отрекся отъ него громогласно, никто на Соборѣ не обратилъ вниманія на законное заявленіе несогласія его (протестацію), и чтеніе продолжалось по прежнему. Но когда прочтено было обвинение, засвидельствованное общей молвой, а преимущественно показаніями какого-то доктора богословія, и другихъ, которые слышали его отъ самого Гуса, что въ Таинствѣ Существа Божественнаго больше трехъ лицъ, и что Гусъ самъ есть четвертое лице св. Троицы, онъ не могъ выдержать и потребовалъ съ негодованиемъ указания и имени безсовѣстнаго свидѣтеля.—«Это лишнее,»—отвѣчали епископы. --- «О, я несчастиый, »--- воскликнулъ онъ, въ сильномъ движении,----«что уши мои принуждены слышать такую безумную хулу!» И пока чтеніе статьи продолжалось, онъ съ своей стороны, въ слухъ Собора читалъ Аванасіевъ Символъ. При чтении статьи объ перенесении дъла своего (аппелляции) на судъ къ Іисусу Христу, когда его провозглашали еретикомъ, онъ съ восторгомъ поднялъ руки къ небу.-«О! внемли, сладчайшій Incyce!»-сказаль онъ, -«какъ Соборъ Твой заклеймилъ всенародно названиемъ ереси Твое собственное слово и дѣло, когда, озлобляемый сви биствомъ враговъ Твоихъ, Ты предалъ Свое правое дѣло въ руки Бога Отца, Судіи Всеправеднаго, вызывая и учениковъ Твоихъ къ подражанію Твоему благому лримбру !» Наконецъ обвинили его еще разъ въ презръни

къ отлучению напскому, въ продолжение котораго онъ не прекращаль ни проповѣди, ни богослуженія. «Я не презираль отлученія,»-возразиль Гусь,-«но, считая его незаконнымь, обличалъ его въ проповъдяхъ и продолжалъ богослужение. Причины, по которымъ я не могъ лично явиться по вызову папы, извъстны. Прокураторы, мною выставленные, подверглись личнымъ обиданъ. Всѣ подробности тяжбы доказывають незаконность моего отлучения. Чтобъ избавиться оть обвинения въ упорствъ, я, по доброй волъ, явился на Соборъ, подъ опасною грамотою Императора.» При этихъ словахъ онъ пристально взглянулъ на Сигизмунда. Императоръ не вынесъ обличительнаго взора: сильный румянецъ покрылъ его блѣдныя щеки. Когда кончилось чтеніе статей, аудиторъ Собора прибавилъ, что въ Готлибенскопъ занкъ Гусъ изъявилъ готовность подчиниться решению Собора; но, въ третій разъ спрошенный, письменно отрекся отъ своего объщанія и подвердилъ это 5 Іюля 10 уполномочепнымъ отъ Собора, которые тщетно истощали всѣ средства направить его на путь истины.

Послѣ чтенія слѣдственной бумаги, епископъ Конкордін, соборный судья («senex calvitio insignis») произнесъ два приговора. Въ первомъ, направленномъ на сочинения его, сказано было, что Гусъ, ученикъ не Іисуса Христа, а ересіарха Іоанна Виклефа, осмѣлился публично проповѣдывать и защищать въ университетъ и школахъ многія страшныя ереси, которыя и прочтены ему вслухъ, на полномъ засъдани Собора, признаны имъ за свои и собственноручно подписаны. Эти статьи Соборъ осудилъ, допуская между ними, однако же, различіе ложныхъ (erronei), соблазнительныхъ (scandalosi), дерзкихъ и возмутительныхъ (temerarii et seditiosi) и вполить еретическихъ ( notorie hæretici ). Всъ книги, въ которыхъ онѣ высказаны, какъ на Латинскомъ, такъ и на Чешскомъ языкѣ, присуждаются къ сожженію, и надъ исполнениемъ приговора въ точности мъстиые инквизиторы обязаны имъть самое строгое наблюдение. Здъсь Гусъ позволиль себь вопрось : какъ могуть они осуждать сочинения, которыхъ, большею частію, не понимають, по незнанію Четскаго языка? и, не получая отвѣта, началъ снова молиться.

За тѣмъ прочтенъ приговоръ, который самого Гуса за ученіе, осужденное церковнымъ Соборомъ, и за упорство въ его защищеніи, приговаривалъ къ лишенію священства и церковнаго сана. Гусъ хранилъ принужденное молчаніе. Когда же дѣло дошло до упорства: «Вотъ это,» — вскричалъ онъ, — «передъ Богомъ неправда. Я теперь, какъ и прежде, нрошу доказательствъ изъ св. Писанія, и до того ненавижу неправду, что, если бъ могъ однимъ словомъ ниспровергнуть всѣ ереси, меня не устрашила бы никакая опасность.» Когда стали читать его осужденіе, онъ преклонилъ колѣна и молился: «Господи, Інсусе Христе! Прости врагамъ монмъ, неправедно меня осудившимъ. Прости имъ, молю Тебя, по великой Твоей милости !» А тѣ самые, за которыхъ онъ молился, безумнымъ смѣхомъ нарушали торжественный покой его молитвы.

Началось разстрижение. Для этого обряда, совершавшагося, обыкновенно, съ великою пышностію, предварительно выбранъ былъ архіепископъ Миланскій съ шестью епископами городовъ Фельтры, Аста, Александріи, Бангора и Лавора. Его одъли въ облачение священника и вручили ему св. чашу. Надъвая ризу, Гусъ возгласилъ:-«Спасителя облекли въ бѣлую одежду невинности и поруганія, когда Иродъ отсылалъ Его къ Пилату.» Въ полномъ облачении, со всёми признаками священнаго сана, какъ будто готовясь къ служенію литургіи, стоялъ осужденный на высокомъ амвонѣ, выставленный на показъ любопытнымъ, которые стекались во множествѣ на это зрѣлище. Тогда епископы въ послѣдній разъ уговаривали его къ отреченію. Онъ, со слезами, раздирающимъ голосомъ, сказалъ присутствующимъ : «Вотъ эти епископы убъждаютъ меня къ всенародному отречению. Если бъ дёло шло только о человёческой славё, они не тратили бы словъ по пустому. Но теперь я стою предъ лицемъ Господа Бога, готовлюсь предстать па судъ неумытный, и не могу измѣнить своей совѣсти и посрамить Его исповѣданіе; ибо я не сознаю въ себѣ заблужденій, отъ которыхъ принуждаютъ меня отрекаться. Я всегда думалъ, писалъ и утверждалъ противное. Какими глазами взгляну на небо, какъ подниму чело свое на все народное множество, когда

но винь моей поколеблются многольтиія его убъжденія? Соблазнить ли мыт столько душъ, столько совъстей, напитанныхъ чиствишимъ учениемъ Евангельскимъ, огражденныхъ отъ козней сатаны, своимъ пагубнымъ примфромъ? О! пикогда не воздамъ чести тлѣнной храмииѣ тѣла моего паче многихъ душъ христіанскихъ! » Епископы повторили обвиненіе въ упорствѣ. Они свели его съ амвона и начали его растрижение. Сначала взяли изъ рукъ его чашу, приговаривая: «О Іудо проклятый! Зачёмъ отринулъ ты совётъ мира и вступиль въ союзъ съ беззаконнымъ соборищемъ Іудеевъ? Мы отничаемъ у тебя чашу, напоенную кровію искупленія.» Гусъ громко отвѣчалъ : «Я твердо уповаю на милосердіе Бога отца Всемогущаго, и Господа моего, Інсуса Христа, что я въ этотъ самый день буду пить изъ чаши жизни въ царствін Божіемъ. » Епископы совлекали съ него всѣ одежды, одпу за другой, произнося, при каждомъ дъйстви, грозныя заклинанія, положенныя обыкновеніемъ. Когда же приступлено было къ разстрижению, между ними завязался сильный споръ о томъ, какимъ орудіемъ совершить его, бритвою, или ножницами? Гусъ, обращаясь къ Сигизмунду, съ улыбкой сказаль ему: «Помири ихъ, Государь: они не знають, какъ лучше довершить мое поругание.» Наконецъ, ножницы одержали верхъ; ему вымыли голову и провели крестообразные слёды, приговаривая : «Церковь уже лишила его всёхъ украшеній и преимуществъ; остается только вручить его свътской власти.» Послъ всего ему надъли па голову остроконечную бумажную шапку, вышиною въ локоть, формы пирамидальной, на которой написаны были три діавола страшной наружности, съ подписью: — « Се ересіархъ ! » — «Господь мой Інсусъ Христосъ,»-воскликнулъ Гусъ,-«понесъ, меня ради, терновый вѣнецъ; изъ любви къ нему, я съ радостію надѣваю на себя эту шапку поруганія.» Когда посяваний обрядъ былъ оконченъ, епископы возгласили: «Мы поручаемъ душу твою діаволамъ адскимъ.»-«А я,»-сказалъ Гусъ, бросая свътлый взоръ къ небу: — «Господи Інсусе Христе! въ рупѣ Твон предаю душу мою, Тобою искупленную.»

По окончания всёхъ обрядовъ, епископы сказали, обращаясь къ Императору: «Св. Констанцкій Соборъ вручаетъ суду и власти гражданской растригу Яна Гуса, исключеннаго изъ Церковнаго вѣдомства.» Рейхенталь прибавляетъ, что духовенство ходатайствовало за него предъ Сигизмундомъ, прося о перемѣнѣ смертной казни на вѣчное заточеніе. Но это была только пустая обрядность, въ слъдствіе которой представители Церкви, произнесшіе кровавый приговоръ, не могли сами привести его въ исполнение, а умывали себъ руки отъ крови праведнаго. Императоръ, дотолъ безгласный свидътель печально торжественнаго происшествія, сказаль курфирсту Баварскому, пфальцграфу Людовику, державшему передъ нимъ золотую державу: «Любезный герцогъ, ты, который держить мечъ свътской власти не тщетно, а для наказавія злыхъ, возьми этого человѣка, Яна Гуса, и, именемъ монмъ, соверши надъ нимъ казнь, подобающую еретикамъ!» Людовикъ, съ своей стороны, вручилъ его исполнителямъ казни съ такими словами: «Возьмите Яна Гуса, который, по рѣшенію Всемилостивѣйшаго Государя нашего, Короля Римскаго, и по собственному моему повельнію, долженъ быть сожженъ, какъ еретикъ,» — строго наказывая сжечь его съ платьемъ и со всей его собственностью, съ поясомъ, ножемъ. кошелькомъ, не пользуясь ни одной денежкой, обреченной діаволамъ ада. Это былъ обыкновенный обрядъ, по которому, въ силу Швабскаго Зеркала, еретики нераскаянные предавались гражданской власти и ею присуждаемы были къ огненной казни.

Гусъ шелъ между двумя сотниками пфальцграфа Людовика, безъ цѣпей, окруженный четырьмя сторожами, по два съ каждой стороны. Князья, назначенные исполнителями казни, слѣдовали за нимъ въ сопровожденіи 800 вооруженныхъ. Огромная толпа народа валила за поѣздомъ; весьма многіе были подъ оружіемъ и внушали опасенія герцогу. Шествіе остановилось у какого-то моста: Гусова стража пошла впередъ; народу велѣно было проходить небольшими отрядами, а не всѣмъ вдругъ, чтобъ мостъ не проломился подъ ними отъ давки. Между тѣмъ Гусъ, проходя мимо двора епископскаго, увидалъ сожженіе книгъ своихъ, устроенное съ намѣреніемъ, для того, чтобъ предварить его казнь, и въ послѣдній разъ поколебать его твердую волю. Это зрѣлище вызвало только на уста его улыбку презрѣнія. На пути онъ обращался ко всѣмъ проходящимъ, смиренно прося ихъ молитвъ и свидѣтельствуясь Богомъ въ своей невинности. Эти рѣчи, говоренныя съ пламеннымъ убѣжденіемъ на Нѣмецкомъ языкѣ, возъимѣли свое дѣйствіе, потому что князья сочли нужнымъ поставить сторожей подъ воротами города, для удержанія безпрестанно притекавшихъ волнъ народа.

Мѣстомъ казни назначено было чистое поле, между Готлибенской слободой и садами замка. Дошедши до этого мѣста, гдѣ уже воздвигнуты были костры, Гусъ палъ ницъ и, поднимая глаза и руки къ небу, среди торжественной тишины, произнесъ молитвенно нѣсколько псальмовъ покаянныхъ: «Помилуй мя, Боже,» и «На Тя, Господи, уповахъ.» Успокоецный молитвой, онъ нѣсколько разъ, съ просвѣтлѣвшимъ отъ умиленія взоромъ, говорилъ въ слухъ окружавшимъ: «Господи ! Въ руцѣ Твои предаю духъ мой.» Потомъ, обращаясь въ послѣдній разъ къ предстоящимъ, просилъ ихъ убѣдительно не считать его срегикомъ, не вѣрить его обвинителямъ.

Народъ волновался. «Мы не знаемъ, въ чемъ онъ виновенъ,»- раздавались голоса ;- «знаемъ только, что онъ молится, что онъ говоритъ, какъ истинный праведникъ.» Иные предложили ему исповъдаться, въ надеждъ, что убъждения духовника понудять его къ отречению и спасуть отъ мучительной смерти. Только одинъ какой-то священникъ, верхомъ, въ зеленомъ плащѣ, съ краснымъ подбоемъ, упорно противился исповѣди, къ которой, по словамъ его, еретики не должны быть допускаемы. Гусъ съ радостію согласился на предложение народа, и Рейхенталь позвалъ знакомаго священника, Ульриха Шоранду. Но когда тотъ объявилъ ему, что опъ не иначе согласенъ исповъдывать его и причастить свят. Таниъ, какъ съ условіемъ его отреченія, Гусъ сказаль, что онъ не имъетъ особенной нужды въ исповъди, ибо не знаетъ за собой ни одного смертнаго грѣха. Опъ уже готовился по этому случаю говорить по Нѣмецки съ народомъ, но рѣчи этѣ казались опасны Католикамъ, и пфалыцграфъ немедленно отдаль приказь о казии. Палачи 12'

подняли Гуса, все еще стоявшаго на кольцяхъ. «Господи Іисусе Христе,»-воскликнулъ опъ, вставая,-«я смиренно переношу за Тебя страшную смерть; молюся Тебь, отпусти врагамъ монмъ согрѣшенія ихъ!» Пока онъ на молитвѣ поднималъ глаза къ небу, бумажная шапка слетвла у него съ головы. Онъ улыбнулся, но воины снова надъли ее, приговаривая : «Пусть сгорить она вмёстё съ діаводами, которымъ онъ служилъ такъ усердно !» Получивши позволение говорить съ стражею, онъ благодарилъ ее по Нѣмецки за ласковое съ нимъ обхождение, и объявилъ, что надъется царствовать съ Іисусомъ Христомъ, пострадавъ за Евангеліе. По окончания этой рѣчи, палачъ сиялъ съ него платье и, Скрутивъ руки назадъ, привязалъ мокрыми веревками къ столбу, глубоко вбитому въ землю. Замѣтивъ, что лице его обращено на Востокъ, служители казни нашли это неприличнымъ для еретика и поворотили его на Западъ. Шея была привязана къ столбу засаленой черной веревкой. Гусъ, замѣтивъ ее, улыбнулся: «Съ радостію принимаю это послѣднее унижение,»-воскликнулъ онъ,-«во имя Господа моего, Інсуса Христа, понесшаго за меня еще болбе тяжкія узы.» Ноги его стояли на двухъ вязанкахъ дровъ, перемѣшанныхъ съ соломой, все тело отъ погъ до головы обложено довами. Сохранилось предание, отвергаемое Паланкимъ. что какая-то старая женщина, передъ самымъ зажженіемъ дровъ. подложила съ благоговѣніемъ послѣднюю вязанку, и Гусъ. пораженный этимъ зрѣлищемъ, воскликнулъ : « Святая простота!»

Когда всѣ приготовленія кончились, въ послѣдній разъ подскакалъ къ нему имперскій маршалъ, Паппенгеймъ, посланный великодушнымъ Сигизмундомъ, уговорить его, для спасенія жизни, отречься отъ своихъ заблужденій. «Отъ какихъ заблужденій ?» — воскликнулъ вдохновенный страдалецъ. «Я не сознаю въ себѣ заблужденій !» Зачѣмъ возмущаете торжественный покой души моей ? Но да вѣдаетъ міръ, что я проповѣдывалъ людямъ покаяніе и оставленіе грѣховъ, согласно съ истиной Евангельской и писаніями св. Отцевъ. Я съ радостію иду на смерть.» Курфирстъ Баварскій и Паппенгеймъ пожали плечами и отъѣхали назадъ.

Когда зажгли костеръ, Гусъ запълъ громкимъ голосомъ: «Христе, Сыне Бога живаго! Помилуй ия грѣшнаго!» Когда онъ въ третій разъ началъ туже молитву, огонь, задуваемый вытромъ въ лице сму, заглушилъ его голосъ; но онъ еще двигался въ облакахъ дына и пламени столько времени, сколько нужно для троекратнаго чтенія молитвы Господней. Историки-очевидцы сообщають еще нѣсколько отвратительныхъ подробностей. Когда догорѣли дрова, открылась верхняя часть его тёла, полуобгорёлая, но не совсёмъ еще слёлавшаяся жертвою пламени. Палачи повалили ее вытств съ столбомъ, разрубили голову на мелкіе куски и подложили подъ нихъ новый огонь, чтобъ скорбе горбли. Сердце его нашлось невредимымъ; они бичевали его палками, наткнули на острую трость и изжарили особо. Они хотъли воспользоваться и платьемь покойника; но курфирсть велблъ бросить его въ огонь, объщая имъ вознаграждение. Когда тъло сгорбло до тла, собрали остатки костра, наложили ихъ въ тельгу, вибсть съ золою и пепломъ, и бросили въ близъ протекающій Рейнъ, чтобы върные ученики его не воздали имъ суевърнаго поклонения. На мъсть казни поднялся смрадный запахъ отъ вьючнаго животнаго кого-то изъ присутствующихъ кардиналовъ, зарытаго съ намфреніемъ на этомъ самомъ мъстъ. Но върные Чехи, сгребли священную для нихъ землю, напоенную кровію мученика, и съ благоговѣніемъ отвезли ее въ Прагу, въ Виолеемскую церковь.

Такъ погибъ, на 42 году отъ рожденія, великій проповѣдникъ Чешскаго народа въ XV вѣкѣ! «Онъ шелъ на смерть, какъ на веселый пиръ,»—говоритъ объ немъ суровый католикъ, Эней Сильвій; — «ни одинъ вздохъ не вылетѣлъ изъ груди его; нигдѣ не обнаружилъ онъ ни малѣйшаго признака слабости. Среди пламени, онъ до пос.гѣдняго издыханія возносилъ молитву къ Отцу...»

## Происхожаение Лютера и его афтские и юношеские годы.—Вступление въ монашество.—Воздъйствие на него Ступица.

## 1483-1508.

Окончивъ жизнь Гуса, согласно принятому расположенію представить въ параллели явленія Гуса и Лютера, перехожу къ послѣднему. Это обозрѣніе будетъ тѣмъ полезнѣе, что развитіе Гуса представляетъ намъ совершенную противоположность съ воспитаниемъ Лютера. Жизнь перваго я обозрѣлъ въ подробности; жизнь втораго представлю въ общихъ чертахъ, ограничиваясь болѣе внутреннею, такъ сказать, личною стороною, которая собственно не входить въ исторію. Біографія Гуса мало изв'єстна; на личность его до сихъ поръ не обращали вниманія, по скольку она является дъйственною въ современныхъ событіяхъ. Біографія Лютера есть вывъска современной исторіи. Но жизнеописателю его предстоить важная задача обозръть въ подробности всъ зародыши его юношескаго развитія, изъ которыхъ въ лѣта его зрблаго мужества такъ внезапно выросло великое зданіе Реформаціи. Любонытно прослѣдить тѣ пути, по которымъ этотъ дивный человѣкъ вышелъ изъ тѣсной колеи строго Католическаго пониманія на безпредѣльную дорогу реформаторскихъ уклоненій. Эта задача въ новъйшее время превосходно ръшена Юргенсомъ. Мнъ остается представить въ возможно короткомъ обзорѣ итоги его изслѣдованій, касающихся не одной только жизни, но и всёхъ впечатиеній, заимствованныхъ имъ изъ окружающаго Латинскаго міра, не рѣдко выписывать, кой-гдѣ уклоняясь отъ него, тамъ, гдѣ противорѣчитъ ему мое собственное убѣжденіе.

Источниковъ много. Самый главный — это собственныя сочиненія Лютера, послѣ Августина, конечно, самаго обильнаго писателя-богослова, критически изданныя въ продолженіе 17 лѣтъ (1736—1753) Вальхомъ, профессоромъ Іенскаго Университета, въ 24 книгахъ, по 3000 страницъ и болѣс каждая. Упомяну еще о біографіяхъ Лютера, принадлежащихъ его современникамъ: Меланхтону, которому Лютеръ «по порядку разсказалъ всю свою жизнь, какъ одно за другимъ слъдовало» (1), Матезію (17 проповъдей о жизни Лютера); изъ Латинскихъ писателей-Кохлею (О двяніяхъ и сочиненіяхъ М. Лютера. De actis et scriptis Lutheri. Mog. 1549, fol.; ibid. 1565. 8.)-Опускаю новъйшія сочиненія, относящіяся къ псторіи Лютера и Реформаціи, и безчисленныя объ немъ монографія. Какъ вспомогательныя пособія, приведу сочинение Ульманна: О Реформаторахъ до Реформации (Ullman, Reformatoren vor der Reformation. 2 Bde. Hamb. 1841-42, 8.); остроумное, но слишкомъ пристрастное, изслѣдоваціе Гагена: Литературныя и религіозныя отношенія Германіи въ реформаціонную эпоху (Hagen, Deutchlands literarische und religiöse Verhältnisse im Reformations Zeitalter. Erlang. 3 Bde. 1841-44, 8.);-Исторію Реформація, Ранке, (Deutsche Geschiechte im Zeitalter der Reformation. Berl. 1839 u. folg.), и, наконецъ, сочинение К. Юргенса: Жизнь Лютера (Luther's Leben. Leipzig 1816). До сихъ поръ вышло только цервое отдѣленіе, отъ рожденія Лютера до начала спора его объ отпускахъ (индульгенціяхъ), 1483—1517, въ трехъ большихъ томахъ, сочинение, неподражамое по богатству данныхъ, по добросовъстности изученія и глубокой начитанности. Оно оставляеть далеко назали все, что до сихъ поръ писано было объ Лютерв. Сочинитель, хотя не вездъ строго безпристрастный, при всемъ томъ отличается благородной умфренностію, разсматриваеть явление Лютера, безъ односторонности народнаго воззрѣнія. Одипъ упрекъ, который можно бы ему сделать, заключается въ излишией заботливости, съ какою разсматриваеть онъ современныя обстоятельства, условившія развитие Лютера. Болве сжатое изложение яснве бы выказало и личность, и значение Лютера въ современной истории. Но и этоть недостатокъ объясняется особенной важностію разбираемой эпохи. Необыкновенное обиліе ссылокъ украшаеть сочинение Юргенса. Конечно, цёлая половина труда его ими наполнена, и неподражаемая особенность языка

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 70, p. 2264.

Лютерова пришла на помощь его Иѣмецкому жизнеописателю. Отсюда понятно, что въ сужденіяхъ своихъ о Церкви, враждебной Лютеру, Юргенсъ иногда слишкомъ много увлекается воззрѣніемъ самаго преобразователя.

«Есть благородное, знаменитое графство и епископство въ Гальберштать, въ княжествъ Саксонскомъ, по имени Мансфельдъ. Отца моего и меня лично знаютъ всѣ тамошніе владѣльцы: графы Гюнтеръ, Эрнестъ Гойеръ, Гебгардъ и Албрехтъ. Никто не можетъ дать върнъйшаго извъстія о семействъ моемъ, какъ графы Мапсфельды». — Такими словами отвѣчаетъ Лютеръ на слухи, распущенные Эккомъ объ его Славянскомъ происхождения ( 1). Онъ родился 10-го Ноября, 1483, въ годъ смерти Савонаролы, черезъ 68 лѣтъ послѣ Гусовой смерти, ночью, въ 12 часу въ наутріи дня, посвященнаго памяти Св. Мартина Турскаго, отъ котораго и получилъ свое имя ( 3). О мъстъ происхожденія родителей его разногласять писатели (<sup>3</sup>). Юргенсь держится общаго мнѣнія, что родина ихъ въ окрестпостяхъ Эйслебена, въ деревнъ Möhra, между Эйзенахомъ и Зальцунгепомъ, въ древней Тюрингіи (\*). О самомъ себѣ Лютеръ говоритъ въ письмѣ къ Спалатину : «Я родился въ Эйслебенѣ, и тамъ же крещенъ въ церкви Св. Петра. Хотя самъ не помню того, но вѣрю родителямъ и другимъ близкимъ мнѣ лицамъ на родинѣ; родигели мои переѣхали въ Эйзепахъ изъ мѣстечка, не вдалекъ оттуда лежащаго. Въ Эйзенахъ вся моя родня; у меня до сихъ поръ тамъ много знакомыхъ, потому что я тамъ цёлыхъ четыре года занимался наукой. Ни одинъ городъ меня такъ коротко, какъ Эйзенахъ. » — Кто не знаетъ

- (3) Seckendorf, Comm. de Luther. p. 23.
- (4) Walch, XIX, Пис. кь Спалатину §. 3, р. 2216.

180



<sup>(1)</sup> Меланатоць коворить вы жилин Лютера: Нас (mater Margaretha) mihi aliquoties interroganti de tempore, quo filius natus est, respondit, diem et horam se certe meminisse, sed de anno dubitare. Adfirmabat autem natum esse d. 10 Nov. nocti post horam 11. ac nomen Martini attributum infanti, quod dies proximus, quo infans per baptismum Ecclesiae Dei incertus est, Martino dicatus fuisset Sed frater ejus, Jacobus, vir honestus et integer, opinionem familiae de ætate fratris hanc fuisse dicebat natum esse a natali Christi 1483. Mathes. Das Leben des theuren Mannes Gottes D. M. Luthers, 1 Pred. S. 2. (2) Walch, XIX. c. 113. §. 17, p 339; —XIX, Пис. кь Сцадатину стр. 2213.

Сравн. Walch II, объяси. 49-й гл. кн. Бытія, §. 333, р. 2988.

были его родители? Отецъ назывался Гансъ Лютеръ, мать-Маргаритой. «Родители мон.,»-говорить опять Лютеръ,-«были очень бедны. Отецъ былъ нишій каменосечецъ, а мать на сцинъ носила дрова ; въ такой нищетъ они воспитали насъ, въ потѣ лица своего добывая свой хлѣбъ. Я-сынъ крестьянскій: отецъ мой, дъдъ и прадъдъ были истинно крестьянской породы» ( 1). Мало по малу, трудами и строгою бережливостію, они обезпечили свое состояніе и даже оставили по себѣ довольно значительное имущество. Гансъ Лютеръ представляеть типъ настоящаго Нѣмца: прямота, откровенность, суровость, упрямство его имѣли великое вліяніе на судьбу молодаго Мартина; зравый, практическій умъ его чуждался суевбрій его соотечественниковъ: онъ не жаловалъ духовенства и ненавидѣлъ монаховъ. Мать Лютера, по свидѣтельству современниковъ, обладала всёми качествами хорошей хозяйки и доброй матери семейства, впрочемъ, женщина крутаго характера (<sup>в</sup>).

Мартину было шесть мѣсяцевъ, когда родители его изъ Эйслебена переселились въ городокъ Мансфельдъ. Здъсь провель опъ 14 лёть своей жизни, эпоху самыхъ живыхъ впечатленій, известную намъ только изъ отрывочныхъ свидетельствъ самаго реформатора. Родители его, при всей ограниченности средствъ своихъ, не смотря на многочисленное семейство (3 сына и четыре дочери), старались дать ему приличное воспитание, обращенное преимущественно на нравственную сторону жизни. Онъ учился дома и въ Мансфельдской школь; внечатльнія дытства живо връзывались въ его воспріимчивый умъ. Рано воспитанъ быль въ немъ духъ религіозный, который хранился въ семействѣ его, какъ бы по преданію. При объясненія 90-го Псалма, онъ сообщаетъ извъстіе, что въ ребячествъ ему разсказали повъсть о патріярхѣ, который, получивъ откровеніе отъ Бога, что жизнь его продолжится 1500 лёть, не захотёль строить дома, а все время провель въ хижинь, въ доказательство счеты и

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 70, p. 2261.

<sup>(2)</sup> Меланхтонъ въ жизни Лютера.

кратковременности бытія человѣческаго. «Я слыхалъ отъ отца моеѓо, а онъ отъ своихъ родителей, »-говоритъ Лютеръ въ проповъди 1544 и 1545 года о воскресени мертвыхъ,-«что гораздо болѣе живетъ на землѣ людей, которые требують пищи, чёмъ со всёхъ полей собрать можно сноповъ, и, однако же, промыслъ Божій съ избыткомъ питаетъ алчушихъ.» Онъ рано отличился своими способностями, такъ что отецъ его изъ всъхъ сыновей назначилъ его преимущественно къ ученому званію, громко и горячо молился на ложѣ о духовномъ его усовершенствовании, и старался поддерживать дружественныя связи съ духовенствомъ Манс-Фельдскимъ, подъ руководствомъ котораго началось образованіе молодаго Мартина. Должно думать, что этоть послѣдній, при всемъ религіозномъ характерѣ, отъ времени до времени обнаруживаль дурныя наклонности, которыя родители его старались искоренять мѣрами строгости. Онъ разсказываетъ въ застольныхъ ръчахъ, что мать избила его до крови за покражу орѣха ( 1). Въ другой разъ отецъ наказалъ его такъ строго, что сынъ бъжалъ отъ него и получилъ къ нему отвращение («und ward ihm gram»), пока отецъ снова не пріучилъ его къ себѣ ( \* ). «Родители мои,»говорилъ Лютеръ, --- «держали меня сурово, отъ чего я и сдѣлался робкимъ; ихъ строгое обращение было причиною того, что я после бежалъ отъ нихъ въ монастырь и сдълался монахомъ. Побужденія ихъ были прекрасны; но они не умѣли различать врожденныхъ характеровъ (ingenia), съ которыми всегда должны быть соразмъряемы и наказанія» ( 3). Эта излишняя строгость въ исправительныхъ мѣрахъ отвела сердце Лютера отъ отца и матери и посъяла ту холодность въ отношении къ родителямъ, которая непріятно поражаеть насъ во все продолженіе жизни его. Всѣ послѣдующія дѣйствія, въ которыхъ замѣчаемъ со стороны его сближение съ отцомъ, были следствиемъ более разсчитаннаго убъжденія, нежели чувства. Сохраняя благодарность къ

<sup>(1)</sup> Walch. XXII. cap. 43, §. 135, p. 1783.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 69, p. 1728.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 1783.

отцу и матери за труды, подъятые при его воспитания, онъ не побоялся произнести надъ нным собственный судъ, который перешелъ въ потоиство, преданный письму его обожателями наравиъ съ другими, незабвенными изречениями великаго мужа. Но несомизно, что раздражительность. въ послъдстви типическая черта реформатора, во многомъ участвовала и въ дътскихъ отношенияхъ его къ родителямъ. Робость нербако дружится съ строптивостію, и въ біографія Лютера есть указанія, что послёдняя начала развиваться въ немъ уже рано. За два года до смерти, онъ вписываетъ въ Библію шурина своего 24-й стихъ XIV-й главы Евангелія отъ Іоанна съ такою припискою : «Любезному другу моему Николаю Эмлеру, который такъ часто въ ребячествъ нашивалъ меня на рукахъ въ учнлище и выносилъ, когда мы еще не знали, что будемъ когда-то шурьями.» Многіе писатели считали это намекомъ на упрямство, на отвращеніе оть науки, когда неразвившееся сознаніе еще не показывало ему благихъ плодовъ умственнаго образованія. Юргенсь видить въ объяснения этомъ только пристрастие предубъжденныхъ завистниковъ и враговъ реформатора ; но мы тотчасъ увидимъ, что при самыхъ счастливыхъ способностяхъ, Лютеръ долго не умълъ ими пользоваться и учился **лъ́ниво** ( 1 ).

Школьная жизнь его была продолженіемъ домашней. Учители его вступили въ колею, проложенную родителями, и также неумѣренною строгостію раздражали его впечатлительность. Въ наставленія Нѣмецкимъ городамъ объ учрежденіи школъ, онъ сильно бичуетъ неискусныхъ наставниковъ, сравниваетъ ихъ съ палачами, которые, не принося пользы дѣтямъ, лишь отвращаютъ ихъ отъ науки. «Я видалъ въ жизни учителей, для которыхъ наказаніе ребенка составляло наслажденіе» (<sup>3</sup>). «Учениковъ держали такъ строго, что имъ давали названіе мучениковъ» (<sup>3</sup>). «Склоненія и спряженія: legor, legeris, legere, legitur, cujus partis

<sup>(1)</sup> Jürgens, I, 148—159.

<sup>(2)</sup> Walch, II Объясв. 32 гл. Быт. §. 212, р. 1182.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, cap. 67, S. I, p. 2228.

orationis, экзамены были настоящею пыткою для учащейся налодежи.» Это сказано, конечно, въ примънения къ собственному опыту, ибо Лютеръ тотчасъ послѣ того прибавляетъ извъстіе, что онъ самъ въ одно утро 15 разъ сряду терпълъ тълесное наказание (1). Запуганные мальчики не могли выносить обличительнаго взора. Во время ваканцій, на святкахъ, Лютеръ, еще мальчишкой, съ своими товарищами обхаживалъ дворы деревенские и, припъвая въ четыре голоса обыкновенные псалмы о младенцѣ Іисусѣ, въ Виелеемъ родившемся, просилъ на бъдность. Этимъ способомъ онъ снискивалъ себъ пропитание. За грошъ нанимался онъ провожать похороны. Чёмъ занимался онъ въ Мансфельдской школъ? Средства воспитанія были слишкомъ иелостаточны : наставники неопытны и невъжественны. Матезій называеть ее школой Латинской, а такихь было немного въ Германіи въ ХУ-мъ вѣкѣ. По Меланхтону, читать и писать онъ выучился еще въ родительскомъ домъ, а въ школѣ, по собственному свидѣтельству, -10-ти заповѣдямъ, Символу вёры, Молитв' Господней, Донату, Грамматик', Cisio Janus (родъ средневѣковаго Латинскаго календаря) и духовному пѣнію ( : ). Можеть быть, это быль, такъ называемый. trivium, или еще одной степенью ниже. Здъсь оставался онъ до 14 лѣтъ. Но послѣдующія усилія его наверстать пропущенное въ молодости свидътельствуютъ, какъ мало вынесъ онъ познаній изъ Мансфельдской школы. Впечатльнія религіозныя дають, конечно, главное содержаніе этому первому періоду его младенческой жизни. Нищета и лишенія рано посѣтили его скорбное одиночество. Они были христіанскою школою, закалившею его къ великому подвигу мысли, къ которому обаянія веселой молодости не могли бы служить достойнымъ приготовлениемъ. Жизнь безотрадная въ угрюмомъ родительскомъ домѣ и безправѣтномъ училищѣ. холодность всего окружающаго своимъ мрачнымъ прикосновеніемъ рано вгоняють его во внутренній міръ, заставляють бесвдовать съ Богомъ и совъстію. Первое пробужденіе само-

<sup>(1)</sup> Walch, c. 43. §. 135, p. 1786.

<sup>(2)</sup> Jürg. I, 163.

сознапія ставить робкаго юношу лицемъ къ лицу со всёми мрачными представленіями Латинства; скорби жизни земной порождають въ немъ рано стремленіе къ вѣчности, но оно отражается не въ свѣтломъ чувствѣ спокойнаго, постояннаго восторга, а производить еще въ младенчествѣ его продолжительное потрясеніе мыслію о Богѣ, Судіи всеправедномъ, испытующемъ серяца и утробы, истязующемь совѣсти вѣчной грозою Своего гнѣва. Чтобы умилостивить Бога карающаго, онъ заранѣе обрекаетъ себя на всѣ лишенія монашеской жизни. И здѣсь религія свѣтлою стороною своею приходила на помощь его жаждущей душѣ, его запуганному воображенію: призывала его отъ волнецій житейскихъ на свое успоконтельное лоно.

Въ 1497 году онъ отправленъ въ Магдебургъ, безъ особенныхъ средствъ для существованія, предоставленный собственной судьбѣ. Онъ пробылъ не болѣе года въ тамошней Францисканской школь. Воспитание подъ надзоронъ монашескимъ, разумѣется, не могло развить въ немъ болѣе свѣтлаго міросозерцанія; представленія о Богѣ и религін должны были сохранить свой мрачный оттёнокъ, развернуться еще съ большею силою. Нищенствующие монахи, искусно пользуясь выгодами своего положения, отдававшаго во власть ихъ воспитание юношей, словомъ и примъромъ распространяли уважение къ иноческому житью, не только убъждениемъ, но и насиліемъ, привлекали въ свой орденъ самыхъ избранныхъ учениковъ. Магдебургъ, архіепископскій городъ подъ вѣдомствоиъ Майнцскаго митрополита, представлялъ типъ самаго строгаго церковнаго управленія и крайняго развитія есократическихъ началъ средневъковой Германіп. Сильно потрясло душу Лютера одно впечатление живое, которое и въ счастливбшше дни его жизни не изгладилось изъ его памяти, а въ то время вполнъ приходилось къ его мрачному воззрѣпію на жизнь: «Я видѣлъ своими глазами,»-говорить онъ въ застольныхъ рѣчахъ,-«Ангальтскаго князя, блѣднаго, какъ смерть, измождившаго тъло свое суровымъ постомъ н бавніемъ. Опъ ходилъ въ монашеской шапкв, сгибаясь до земли подъ тлжестію нищенской сумы, и просиль хліба Христа ради; между тѣмъ какъ впереди его ходилъ крѣпкій 13\*

здоровый монахъ, которому въ десять разъ легче было бы снести его бремя, но благочестивый князь не давалъ ему онаго (<sup>4</sup>). Кто смотрѣлъ на него, невольно приходилъ въ умиленіе и учился стыдиться своего свѣтскаго состоянія» (<sup>2</sup>).

Когда средства существованія истощились въ Магдебургь, онъ, по волѣ родителей, перешелъ въ Эйзенахъ, гдѣ отъ многочисленныхъ родственниковъ его ожидали ему поддержки. Въ этомъ городъ было хорошеее Латинское училище, нѣчто среднее между тривіяльными, т. е., низшими, и высокими ( 3). Здѣсь 16-лѣтній Мартинъ, прошедши черезъ школу несчастія, съ необыкновеннымъ усердіемъ предается наукѣ, подъ руководствомъ соразмѣрно хорошихъ наставниковъ, изучаетъ успѣшно Латинскую грамоту; отсюда выносить онь жажду къ познаніямъ, эту истинно безпримърную дѣятельность, которая сдѣлала его достойнымъ представителемъ Реформации. Какъ бы предчувствуя высокое свое назначение, онъ всею душою стремится въ Университетъ, въ которомъ, по выраженію Меланхтона, онъ видѣлъ источникъ н таинчицу всёхъ позпаній. Между тёмъ ожиданное для него содъйствіе родственниковъ обмануло надежды его. Доведенный до крайности, онъ жилъ подаяніемъ, по прежнему продолжалъ ремесло, которое теперь, при развившемся сознании, могло быть оскорбительнымъ для его самолюбія. Проникнутый воспоминаниемъ этихъ трудныхъ годинъ, онъ послѣ говорилъ въ обличеніе папѣ : «Не презирай голодной братін, которая поеть у вороть и просить хлѣба ради Христа; и я былъ такимъ же крохоборникомъ (Partekenhengst), особенно въ отечественномъ городъ, Эйзенахъ; и я нищенствовалъ по домамъ изъ хлъба» (\*). Въ безнадежномъ своемъ состоянии, онъ думалъ уже возвратиться въ родительской домъ, покинувъ волотыя мечты своей молодости.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, cap. 30, §. 38, p. 1473.

<sup>(2)</sup> Jürg, J, 266, 267.

<sup>(3)</sup> Объ ней самъ Лютеръ товорить: Seind auch viel feiner Partikularschulen, die sich wohl anlassen, als Eisenach.... schien zleich den Universitäten. Walch. XXII, cap. 67, §. 5, p. 2232.

<sup>(4)</sup> Walch, X, 524.

Туть снова Провидёнье пришло ему на помощь и воздвигло благод втельную руку на возставление несчастнаго. Разъ, въ одно изъ печальныхъ странствованій, поддерживавшихъ его скудное существование, онъ тщетно стучался въ тря двери: не было желаннаго отзыва. Силы начинали изыбнять ему. Онъ подошелъ къ дому богатаго гражданина, Конрада Котты, котораго жена, Урсула, давно уже обратила вниманіе на молодаго школьшика и, видя его усердную молитву въ храмъ, почувствовала къ нему сердечное влечение. Изъ состраданія къ юношѣ, она щедро одарила его, а чрезъ нъсколько дней приняла его въ домъ свой. Эта нъжная благотворительность дала судьбѣ его другой обороть и въ сердцѣ его оставила впечатлѣніе неизгладимое. Питомецъ Промысла, онъ не могъ не видать въ пути своей жизпи, хотя и усвянной терніями, всеправящей руки Божіей, и, съ новымъ усердіемъ предаваясь наукѣ, вскорѣ отличился между всёми товарищами. Пребываніе его у Котты имѣло великое вліяніе на правственное и общественное воспитаніе его, какъ человъка практическаго и семьянина. Отсюда онъ вынесъ дривычки витшияго образования, воспитанныя довольствоить и обращениемъ свътскимъ ; здъсь окончательно утвердилось въ немъ уважение къ священному праву личной свободы, къ достоянству собственной личности, которое робкаго крестьвнекаго сына равняло въ послъдствин съ земными владыками, и крутой неуступчивостію помогло ему побѣдить всѣ превятствія въ достиженіи цёли. Здёсь же впервые возращено въ немъ чувство изящнаго, которое послъ спасительнымъ воздъйствіенъ умѣряло буйныя выходки его невоздѣланной, авественно-грубой, природы. Чувство благодарности къ виновницѣ этого счастія не оставляло его никогда; сына ея онъ принялъ въ нах.тъбники, когда онъ учился въ Виттенбергѣ (въ 1540 и 1541 г.). Эйзенахъ, гдъ впервые посътило его счастие, онъ всегда называлъ своимъ любезнымъ городомъ. Наконецъ, послъ З-лътняго тамъ пребывания, 17 Іюля, 1501-го года, онъ переселился въ Эрфуртъ и вступилъ въ тамошній Университетъ.

Съ Университетскою жизнію Лютера начинается для него цовое поприще успѣховъ и возрастающей извѣстности. Онъ ирниять въ философскій факультеть, подъ названіенъ Магtinus Ludher ex Mansfeld, подъ ректорствомъ нагистра Іодока Трутфеттера. Гансъ Лютеръ готовилъ сына къ званію ученаго законовѣдца, вообще къ занятію выгоднаго мѣста въ гражданской службѣ; онъ считалъ себя въ правѣ располагать судьбою своего сыпа, ибо, по собственному свидѣтельству его ( ), «со всею любовію и върностію содержалъ его въ Университетв, и тяжелыми трудами, въ потв лица своего, помогъ ему сдълаться тъмъ, чемъ мы видимъ его въ послёдствін.»-Въ 1503-из году Мартинъ получаетъ степень баккадавра и съ пею право читать философскія лекціи; въ началъ 1504-го степень магистра подъ ректорствомъ Іоанна Вернера, Занявъ второе мѣсто между 17-ю кандидатами после экзамена, онъ сталъ читать лекции объ Аристотелевой Физикъ и Ионкъ; а чтобъ исполнить желание родителя, принужденно занимался правами, хотя отъ природы питалъ отвращение къ законовъдънию, и послъ не пропускалъ ин одного случая задёть за живое юристовъ, противополагая все ничтожество человѣческой мудрости величію Евангельской истины. Богосдовскія науки тогда по самому роду занятій поглощали досугъ; къ тому же онъ страстно любилъ ихъ, и молодой умъ, познавая свое назначение, уже прокладываль себѣ собственный широкій путь развитія. Вивсть съ годами, усиливалось въ немъ религіозное стремленіе, мужали представленія дѣтства ; онъ росъ ревнивымъ поклонникомъ Римской Церкви, которая доставила ему и средства образованія и не переставала манить его подъ благодатный покровъ свой. Два раза въ Эрфуртъ повторялъ онъ обътъ сдълаться благочестивымо и идти на богомодье въ Римъ. 1503-го года, на Святой Недбле, онъ вышелъ изъ Эрфурта въ сопровождения одного товарища, для посъщения родителей, вооруженный, по обычаю странствующихъ студентовъ. На разстоянии одной мили отъ города, нечаянно выскочившая изъ ноженъ шцага поръзала ему главную жилу ноги. Кровь съ трудомъ остановлена, пока выписывали городскаго врача ; но эта пасильственная остановка крови причинила

(1) Walch, X, 321.

ену невыноснико боль. — Maria hilf! взываль больной, въ ожидании смерти. Цёлую ночь имя Богородицы не сходило у него съ языка ( <sup>1</sup>). Онъ отчаявался въ жизии и боядся смерти ; его тревожили помышленія о будущей судьбѣ его за гробонъ. Тогда какой-то священникъ успоконаъ его знаменательной рвчью. «Будь покоенъ,»-сказалъ опъ ему;- «это ложе бользни не будетъ твоимъ смертнымъ одромъ; Богъ еще сдёлаеть изъ тебя великаго мужа, и ты, въ свою очередь, станешь утышать многихъ; ибо кого Богъ любить и кому хочеть доставить блаженство, на того рано налагаеть святой кресть Свой въ испытание терпения». «Въ Эрфурть,»говаривалъ Лютеръ, --- «быль другъ у меня, который, на опасенія мон о слабонъ здоровью, отвѣчалъ мнѣ:» «Не безпокойся, любезный баккалавръ! Ты еще будень изкогда великинъ мужемъ.» «Слова его были пророчествомъ» ( <sup>2</sup> ). Видно, что они тогда уже залегли въ его сердцѣ, что опъ имъ вѣриль, какъ предопредълению Божию. Въ предчувствия чегото великаго, онъ работалъ неутомимо. Достигнувъ степени магистра, сказаль: «Съ этихъ поръ я не перестану трудиться, чтобы пе уронить чести Нимецкихъ магистровъ» (\*) .-слово великое, признакъ глубоко развитаго народнаго и личнаго самосознанія; а этими двумя всемогущими орудіями совершена имъ победа надъ Западной Церковію.

Въ началѣ XVI-го столѣтія, Латинская Церковь на всѣхъ концахъ Германіи стояла на незыблемомъ основапіи, исключая немногихъ отдѣльныхъ вэрывовъ патріотизма въ благороднѣйшихъ сыпахъ Нѣмецкой земли. Глубоко невѣжественная толпа еще благоговѣла въ безмолвіи передъ истуканомъ, покрывавшимъ себя личиною патріотизма, выставлявшимъ въ папѣ попечительнаго отца Нѣмецкой народности, и въ Римѣ христіянскій оплотъ противъ дикой Турецкой силы. Не смотря па частныя противодѣйствія во многихъ мѣстахъ Германіи, формы іерархіи и папскаго абсолютизма сохраняли вездѣ еще огромный перевѣсъ силы.

<sup>(1)</sup> Jürg. I. 316.

<sup>(2)</sup> Mathes 1 Pred. S. 9. - Jürg. 1, 317.

<sup>(3)</sup> Ibid. I. 323.

Эрфуртъ, гибэдо гуманистовъ и оппозиціонныхъ ученій, въ то же время быль городомъ монашескимъ по преимуществу. Самые отъявленные противники Рима, не только въ политическихъ, по и въ религіозныхъ стремленіяхъ, не смёзнь еще доходить до отрицанія монашества, такъ сильно тянувшаго къ себѣ и Лютера въ стёнахъ этого города, и послѣдніе дни свои посвящали служенію Богу въ монастырскомъ уединеніи. Ауховенство крытко властвовало въ јерархическомъ городы, върномъ чадъ митрополія Майнцкой, в подавляло всякое противодвиствіе всемогущимъ вліяніемъ на убъжденія народа ( 1 ). Исполненный мраяныхъ представленій католика, Лютеръ съ намбреніемъ удалялъ себя отъ общенія съ веселою и отчасти развращенною школою гуманистовъ, собиравшихся въ Эрфуртѣ при веселомъ явонѣ стакана въ особыхъ кружкахъ вольнодунцевъ; онъ отыскивалъ и находилъ съ избыткомъ страшныя сцены монастырскихъ лишеній. Онъ видблъ Картезіянскихъ монаховъ, больныхъ, истощенныхъ, опаравшихъ на клюкѣ свое дряхлое тѣло; онъ спрашиваль: «Не освобождають ли ихъ ради немощи отъ службы и бафній?» Они жалобно отвечали: «Неть.» Онъ спраниваль ихъ съ удивлениемъ: «Отъ чего дошли они до такой преждевременной старости?» Они отвѣчали: «Отъ лишенія сна.» Онъ спрашивалъ далбе: «Отъ чего же вы не спите?» и снова внималъ отвѣту, что «уставъ пе разрѣшаетъ имъ сна и въ мѣру.» Мартинъ испытующимъ взоромъ обходилъ всё окрестные монастыри, и вездѣ представлялись ему однообразно печальныя сцены, раздражая его пламенное воображение.

Между тѣмъ, какъ впечатлѣнія монашества развивали созерцательное воззрѣніе Лютера, успѣхи земные и обаянія временной славы сильно привязывали его къ жизни. Борьба этихъ двухъ противоположныхъ стремленій продолжается до самаго вступленія его въ монастырь. Онъ еще въ старости сохранилъ усладительныя воспоминанія о пышныхъ и торжественныхъ актахъ, сопровождавшихъ возведеніе въ магистерскій санъ, о томъ, какъ съ преднесеніемъ факеловъ но-

(1) Jürg. I, 322, squ.

вые члены Университета разъёзжали по городу великолёпными побадами. Значение Университетовъ въ средние въка условливалось ихъ јерархической важностію; ученыя степени давали право на участие въ привиллегияхъ духовнаго сана, на всеобщее уважение простаго народа, на короткое общение съ верховною властію. Ученое званіе въ то время не было однимъ только средствомъ къ достижению другихъ обществе ... ныхъ целей, или же отвлеченнымъ стремлениемъ къ высшему духовному образованію. Надменные magistri nostri cocraвляли почетное сословие въ настоящемъ значении, и это сословіе входнло органической частію въ развитіе средневѣковой жизни, потому что авторитеть его считался непогрѣшительнымъ; а въ средніе вѣка вопросы науки непосредственно связаны были съ вопросами Церкви и государства. Права властей и сословій и самыя уклоненія оть нихъ развивались въ строгой законности юридическихъ формъ; на все создались теорін; самыя беззаконія оправдывались наукообразно; иначе и быть не могло при сильномъ развити личности, отличающемъ средневѣковую жизнь. Лютеръ находился на перепутьи къ соблазнамъ мірскаго величія : онъ не былъ нечувствителенъ къ внушеніямъ славы; описавъ торжественный церемоніялъ посвященія въ магистры, онъ прибавляетъ (въ то время, когда былъ уже пресыщенъ сустою величія): «Я полагаю, что ни одна временная свътская радость не можеть сравниться съ этою почестію» (1). Здъсь говорить его собственный опыть. Въ его время Эрфуртскій Университеть стояль на высшей степени славы ( <sup>2</sup>); въ поздивищее время онъ говоритъ объ ней, какъ объ отжившей, укоряетъ архіепископа Майицкаго въ небрежении къ высокимъ школамъ Майнца и Эрфурта (\*). Въ послѣдней давно уже господствовало брожение религіозныхъ идей, враждебныхъ католицизму; здъсь, въ половянъ XV-го въка, дъйствовалъ Вейсель, но самое преподавание ие выходило изъ тесныхъ предѣловъ ученія, которое узаконено было Римскою іерархіею.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, cap. 67, §. 3, p. 2229.

<sup>(2)</sup> О тоглашиемъ ректорѣ графѣ Геншеберіѣ самозванцѣ-ткачѣ см. W alch, XVII, S. 40, р. 147, 118.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, cap. 67, §. 4, p. 2230.

Предметы преподаванія: богословіе, вь сухой схоластической формѣ; каноническое и Римское право въ ближайшемъ ихъ отношении къ великому спору императора съ папой; философія въ примѣнепін ея къ богословію въ изуродованномъ Аристотель; изучение Латинской словесности, даже Римскихъ классиковъ, съ которыми Лютеръ впервые познакомился здѣсь коротко. Объ исторіи, наукахъ естественныхъ не имѣли понятія. Церковная исторія доходила до Нумцевъ только въ Италіянскихъ источникахъ, писанныхъ въ духѣ папскаго самовластія. Наставники Лютера были монахи, напитанные господствующимъ ученіемъ Рима : Трутфеттеръ, Узингенъ, Штаффельштейнъ (1); о второмъ сохранилось извъстіе, что опъ, видя Лютера, прилежно читавшаго библію въ монастырћ, предостерегалъ его отъ этихъ занятій, обращая внимание его исключительно на чтение учителей Церкви. «Они извлекли изъ Св. Писанія сокъ истинной мудрости »,такъ говорилъ онъ;---« сама же библія производить соблазны всякого рода» (\*). Когда Лютеръ началъ свою реформацію, Узингенъ сделался сильпейшимъ врагомъ его: Трутфеттера онъ тщетно старался умилостивить, напоминая ему собственное его изречение, что должно вёрить однимъ только каноническимъ книгамъ. По смерти его, 1519-го года, Лютеръ считаль себя невольнымъ орудіемъ, ускорившимъ конецъ его глубокою горестію о паденіи схоластическаго богословія. Начало изученія схоластиковъ положено Лютеронъ въ Эрфуртскомъ Университетѣ. Это черствое изучение науки, почти необъятной въ своихъ размёрахъ, пеуловимой и вѣчно загадочной въ своихъ положеніяхъ, съ своей стороны не мало содъйствовало ръшимости Лютера идти въ моцастырь. Оно не могло удовлетворить души его, стремившейся къ познанію истины; вопросъ объ отношеніяхъ человѣка къ Творцу суждено было рѣшить ему не умозрѣніемъ, а собственнымъ опытомъ пережитыхъ впечатлений.

Въ 1505 году онъ оставляетъ свѣтъ и вступаетъ въ обитель. Прежпіе писатели удивлялись этому дѣйствію, считая

(2) Walch, XXII. cap 1 8, 27; p. 33.

<sup>(1)</sup> Jürg. I. 430— \$\$3.

его внезапной ръшимостію, плодомъ минутнаго увлеченія, неразсчитапиымъ дѣломъ его суевѣрія; но мы уже знаемъ, что вся совокупность религіозныхъ впечатлѣній, на него действовавшихъ, одной стороною незанътно влекла его въ монастырь. Ближайшій поводъ къ его отреченію оть міра такъ передается въ источникахъ: Одинъ изъ друзей его, или Университетскихъ товарищей, по имени Алексий, убитъ быль неожиданно возлё него, либо громомъ, либо рукою изивника. По мивнію Юргенса, послвднее вброятиве, и первое предание произошло, очевидно, отъ сибшения съ событіемъ того же года, не подверженнымъ инкакому сомпянію. Голцгаузенъ напротивъ соединяетъ оба событія остроунной, но не совсымъ правдоподобной, догадкой, что Лютеръ быль самъ виновникомъ убійства, въ слёдствіе поединка, и что внезапное пробуждение совъсти, въ минуту отчаяния, повлекло его въ монастырь (1). Какъ бы то ни было, но кровавое явленіе сильно потрясло душу Лютера. Вскор'ь посл'ь того, въ душный лётній день онъ шелъ по одинокой тропвнкв, въ мрачномъ предчувствія будущаго, въ размышленіяхъ о страшныхъ примърахъ гнѣва Божія и о необходимости стяжать зарапъе спасеніе души. Моровое повътріе,

<sup>(1)</sup> Ноїз ва и ве п. П. S. 10, 11. Доказательства сліждующія: 1) внезапное отчалые и страхъ суда Божіл, овладъвшій имъ въ вту минуту, который не могъ быть савдствень ин горести о потеръ друга, ни громовато улара; 2) собственвое свидительство Лютера въ объяснения 1 Кор. XV, ст. 8 - 10: Богъ съ нажереніемъ призываеть къ проповеди Еваніелія такихъ бёдныхъ грёшниковъ. какъ Св. Павелъ и я; ему нужны такіе люди, которые прошли чрезъискушенія м пели подь гистомь ихъ, которые должны сознаться, что они были злодъя, отличенные грёхами, которымь Онь можеть сказать, если они вадуманть возгордиться: «Иль вы не знаете, что вы были за люди, что вы сдёлали противъ Меня и Христіанства, проливши кровь столькихь невинных глюдей?» ( W a l c h. VIII, 1191). З) Наибренное вступленіе въ монастырь вменно въ самый день Алексія. Болів прявыхъ свидітельствъ не нийется. Кромів шаткости доказательствъ, саный разсказъ о послинке противоречитъ источивканъ, которые все говорять о смерти внезяпной, неожиданной. Da ihm sein guter Gesell erstochen (Math. S. 10). Interitu sodalis sui contristatus (Cochl. f. 1). Subita cujusdam e sociis morte contremefactus (M a im b.). Меланхтонъ товорять, что причины вступленія его въ монастырь онъ передаваль и самъ, и многіе знали ихъ (р. 7). Есди бы то было убійство друга, враги его не замедлили бы обвинить его въ тоять. Срав. и свидательство Лютера объ исповади Ступица: «Du musst nicht aus jedem Bombart eine Sünde machen» (см. виже).

опустошавшее въ то время Эрфурть, нагоняло на него черныя думы. Въ такомъ болѣзненномъ расположеніи и духа и тѣла, его настигла страшная гроза между Эрфуртомъ и деревней Штоттергеймъ. Оглушительный ударъ раздался вблизи, молнія ударила въ иѣсколькихъ шагахъ отъ него. Въ ужасѣ Мартинъ возопилъ: «Св. Анна ! Помоги мнѣ ! Я буду монахомъ.» Это была минута духовнаго изнеможенія, минута сильнаго, всеобъемлющаго стремленія посвятить себя служенію Богу, Который самъ какъ будто взывалъ къ нему въ небесномъ видѣніи.

Давши об'ёть, онъ взялъ себ'ё дв'ё недёли на размышленіе. Первымъ повбреннымъ тайны своей онъ выбралъ наставника своего, магистра Штаффельштейна, какъ главнаго начальника школъ. Онъ одобрилъ ръшение Лютера, совътовалъ ему вступить въ монастырь Францисканский, самъ повелъ его къ монахамъ, выхвалялъ способности молодаго подвижника, пазывалъ его единственнымъ ученикомъ, къ которому онъ чувствуетъ довѣренность неограниченную. Мартинъ хотблъ испросить только согласія родителей; но ректоръ и монахи всёми силами воспротивились этому замыслу. Они предложили ему слова Іеронима, что должно оставить отца и матерь и прилѣпиться къ Кресту; напомнили ему и Слово Христово, что, кто приложилъ руку къ ралу и оглянулся назадь, недостоинъ царствія Божія. Мартинъ объщался торжественно возвратиться въ непродолжительномъ времени, сдёлаться благочестивымъ, богобоязненнымъ. и набожнымъ инокомъ (').

День Алексія назначенъ былъ Лютеромъ для вступленія въ обитель. Наканунѣ этого дня онъ въ послѣдній разъ созвалъ друзей свопхъ, въ послѣдній разъ потѣшался съ ними пѣніемъ и музыкой, и, при самомъ прощаніи, поразилъ ихъ неожиданной вѣстію. Они тщетно упрашивали его отказаться: «Сегодня въ послѣдній разъ меня видите», было прощальное слово его:—«я твердо пребываю въ намѣреніи заключиться на вѣки въ монастырскія стѣны». Вечерняя пирушка была послѣднею данію міру, юности,

(1) Jürg. I, 316-318.

дружбѣ. Еще въ туже ночь, или на другое утро, онъ поспѣшилъ въ монастырь Августинскій и принятъ съ отверстыми объятіями. Оставивъ все имущество, онъ взялъ съ собою изъ книгъ Виргилія и Плавта; всѣ прочія возвратилъ книгопродавцамъ. Родителей и отсутствующихъ друзей своихъ увѣдомилъ обо всемъ письменно, благодаря всѣхъ усердно за оказанную любовь и ласку; въ заключеніе отослалъ магистерскій перстень и свѣтское платье.

Въ 1522 году Лютеръ посвящаетъ отцу своему сочинение о духовныхъ и монашескихъ об'стахъ, и здесь, въ откровенной бестать съ родителемъ, сознается, что онъ не охотно и не по доброй волъ принималъ пострижение, но въ минуту отчаянія, среди ужасовъ смерти, принесъ насильственный, принужденный обътъ, что онъ шелъ въ монастырь безъ вѣдома и противъ воли родителей въ то самое время, когда отець уже готовнаь ему богатую и честную невысту, когда самъ онъ чувствовалъ всю немощь плоти 22 лѣтняго юноши, въ которомъ, по словамъ Августина, играла молодая горячая кровь (1). Восторженный юпоша разставался съ міромъ не безъ сожальнія, не съ холоднымъ чувствомъ старческаго разочарованія, а приносиль действительно великую жертву своимъ убъжденіямъ. Онъ бъжалъ въ монастырь отъ мірской суеты и соблазновъ, чтобы тяжкими подвигами умерщвленія плоти и духовнаго самоотверженія искупить спасение души своей у гизвнаго Бога. Таково было общее инвние Западнаго человвчества : таково было собственное мићніе Лютера. Въ немъ вся сила его характера; въ немъ вся шаткость его убъжденій. О монашествъ его можно сказать, что онъ самъ говорилъ о цѣломудріи, что ему не данъ былъ даръ спокойнаго созерцанія вѣчности, что онъ естественно привязанъ быль къ міру, оть котораго отрѣшался насиліемъ. Одиночество развиваетъ духовную силу только тогда, когда накопились матеріялы жизненной опытности, когда есть что переработать одинокимъ сознаніемъ. Въ такомъ случат равновъсіе душевныхъ силъ не можетъ обратиться въ болѣзненное настройство вообра-

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, §. 3-5, p. 1808-1809.

женія, которое бѣжитъ отъ тѣни, не чая присутствія въ себѣ того тѣла, которое бросаетъ ее. По этому въ высшей степени односторонно суждение тъхъ писателей, которые личныя отношенія Лютера переносять на всю жизпь монашескую. Лютеру не слъдовало вступать въ монастырь по тону, что онъ былъ сотворенъ къ практической дъятельности. Не призвание къ монашеству, какое видимъ въ великихъ его первообразахъ и въ общемъ стремлении Русскаго люда къ цустынному житію въ XIII вѣкѣ, а тяжелая необходимость влекла его въ монастырь. Лютеръ искаль въ немъ успокоенія сов'єсти, притупленія огня страстей, между тымь какъ монастырь уже требуетъ предварительнаго безстрастія. 15 лѣтъ, проведенныхъ въ монастыръ, условили всю послъдующую аблтельность Лютера, всю будущую судьбу Европейскихъ событій; жизнь его, по отдѣленіи отъ Римской Церкви, есть жизнь поворотная, обратное шествіе по тому же пути: всь позднѣйшія выходки противъ монашества суть рядъ ощушеній, пережитыхъ имъ самимъ и слудствіе ложнаго взгляда на пустынножительство, за которымъ слѣдовала горесть разувъренія и досада обманутыхъ ожиданій. Но съ другой стороны нельзя не видать и въ его отречении отъ міра дѣла промысла Божія, который какъ будто съ намѣреніемъ воспитываль въ немъ орудіе казни для Западной Церкви, извратившей благіе начатки христіянскаго подвижничества временъ Апостольскихъ. Ему нужно было погрузиться до дна во всѣ крайности религіознаго представленія Запада, чтобъ возъимѣть къ нему отвращение, чтобъ побороть его собственцымъ оружіемъ. Такъ именно смотрѣлъ онъ на отцвѣтшую молодость свою, вымещая въ ненависти къ Западной Церкви всю горесть своей невозвратной потери.

По совершеніи обыкновеннаго церемоніяла, Лютеръ поселился въ монастырѣ, подъ надзоромъ старшаго брата, съ обѣтомъ не имѣть частной собственности, жить цѣломудренно, по уставу Бл. Августина, до самой смерти. Друзья его, подошедшіе къ монастырской оградѣ въ послѣдній разъ уговаривать юношу, не были впущены. Но ничто не можетъ сравниться съ негодованіемъ стараго Ганса, когда онъ получилъ извѣщеніе сына. Онъ на цѣлыхъ два года Мартина нашла въ немъ глубокое равнодушіе и нисколько не силгчила его гибва. Всъ увъщанія родственниковъ, возражавшихъ, что, если опъ хочетъ принести жертву, угодную Богу, то долженъ рѣшиться пожертвовать сыномъ (1), ляшь только раздражали упрямаго старика. Онъ считалъ его отжившимъ членомъ семейства, хотя, кромѣ его, не имълъ уже сыновей. Правила Августинскаго ордена, приведенныя въ порядокъ Андреемъ Пролесомъ и Іоанномъ Ступицкимъ (Стаупицемъ), отличались соразмърно большей свободой противъ всъхъ прочихъ уставовъ. Постриженникъ вручался надзору старшаго брата, испытаннаго въ въръ и нравственности. Всякій шагъ келейной и общемонастырской жизни его былъ размёренъ и определенъ цёлымъ рядомъ мелочныхъ узаконений, и не могъ совершаться безъ особеннаго разрѣшенія настоятеля, или этого брата. Малѣйшее отступление считалось грбхомъ, а грбхи въ свою очередь дълялись на три разряда, смотря по важности преступлений. Безропотно подчиняясь всей тяжести монастырскихъ законовъ, Мартинъ скоро сдѣлался жертвою зависти цѣлаго конвента. Члены его всеми мерами старались отвратить его отъ чтенія библін, въ которой не могли отказать ему, какъ лицу духовному; старались за то отнимать у него время на книжныя занятія. Кроя всёхъ на одну мёрку, они не дёлали различія между способностями и дарованіями иноковъ. Сами отличаясь невѣжествомъ, боялись умственнаго преобладанія тіхъ изъ монаховъ, которые обпаруживали любовь къ просвѣщенію. По опредѣленію конвента, Лютеръ, противъ всякого права, подвергся усиленной строгости: принужденъ исполнять караулы, заводить часы монастырскіе, выметать церкви, чистить отхожія мѣста, а пуще всего-ходить по улицамъ города съ пищенской сумой, въ униженномъ образъ являться жителямъ, которые помнили такъ хорошо его Университетскую славу. Здѣсь начинается превратное обхожденіе Латинской іерархіи съ своимъ питомцемъ, готовымъ пожертвовать ей всёми силами души своей, всёми

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, Von den Geistlichen und Klostergelühden, S. 4, p. 1809.

дарами природы, — начинается и внутреннее, глухое противодъйствіе въ пламенной природъ Мартина. Наконецъ Университетъ, великодушнымъ ходатайствомъ за бывшаго сочлена, избавилъ его отъ унизительныхъ обязанностей (1).

Жизиь Лютера въ монастырѣ представляетъ прямѣръ высокаго самоотверженія, строжайшаго исполненія самыхъ судовыхъ обязанностей поста и воздержности. Меланатонъ свидътельствуеть, что онъ по нъскольку сутокъ не блъ хлъба и не пилъ воды. Всѣ роды тѣлесныхъ лишеній выносилъ онъ съ стоической твердостію. Усиленныя молитвословія. бабнія, посты, голодъ и холодъ, жесткое ложе подтачивали его жизнешныя силы, изъ цвѣтущаго здоровьемъ юноши сдѣлали б.тьдный, безжизненный остовъ (eine todte Leiche ). Въ позднѣйшихъ отзывахъ его читаемъ подробную келейную лътопись его телесныхъ и душевныхъ страданій. Этой ревности въ исполненіи витшнихъ подвиговъ иночества соотвѣтствовали строгія убѣжденія послушнаго сына Западной Церкви. « Папу боготворилъ я (den Pabst betete ich rechtes Anbetens) отъ чистаго сердца и глубины души, не ради тучныхъ пребендъ, прелатуръ и духовныхъ имѣній; но все, что я дѣлалъ, то дѣлалъ отъ простоты сердца, съ усердіемъ искреннимъ, нелицемѣрнымъ» (\*). «Я такъ высоко уважалъ папу, что былъ увѣрепъ, что, кто отступаеть отъ него въ малбйшей черть закона, тоть осужденъ на въки и становится добычею діявола» (3). Не смотря на все это, измученная совѣсть его не находила покоя. «О грбхъ мой, грбхъ мой, грбхъ мой!» взывалъ онъ въ отчаяния, не достигая желаннаго примирения съ Богомъ. чувствуя вѣчныя, нескончаемыя угрызенія совѣсти. Если по временамъ и вырывались отрадныя минуты успокоенія, онѣ были непродолжительны, смёняясь страшными картинами гнъва Божія, предвъстниками въчнаго огня въ его внутреннемъ адѣ. Лишенія и скорби лишь только сильнѣе рождали въ немъ безпредѣльное чувство внутренняго неудовлетворенія.

(3) Ibid. §. 192, p. 1688.

<sup>(1)</sup> J ü r g. I, р. 338—375. Подробности изъ Матезія и изъ исторіи М. Лютера, Мате. Раусберга, врача Іоанна Фридр. Сакс.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII. Толков. на посл. къ Галат. 1. S. 188, р. 1684.

И анемъ и ночью смущалъ его задушевный, таинственный голосъ, какъ вѣщаніе высшей силы : «Кто знаетъ, угодны ли Господу твои подвиги?»

Здъсь естественно рождается любопытный вопросъ объ источникѣ душевныхъ страданій Мартина, о томъ, какого рода искушения терпълъ онъ, о какомъ гръхъ взывалъ къ Богу. Юргенсъ приводить множество разныхъ предположеній: невѣріе и сомпѣніе въ бытіи Божіемъ п истипѣ Христіянства, страхъ передъ Богомъ, какъ судьей неумытнымъ, мечтанія бѣсовскія, вождель́нія плотскія, а боль́е всего гнетущее сознание грбховности не отдельныхъ поступковъ, а всего существа человѣческаго, ниспавшаго въ глубокую бездну паденіемъ Адама, и еще не просвъщеннаго върою въ благодать Інсуса Христа. Здѣсь нельзя не замѣтить анахронизма, смѣшенія двухъ противоположныхъ періодовъ развитія Лютера. Юргенсъ полагаетъ неправильно, что искушенія маловбрія, разрѣшавшіяся послѣ для Лютера въ слёдующемъ страшномъ силлогизмѣ: Богъ враждуетъ грѣшникамъ; ---ты грѣшникъ, слѣдовательно, Богъ враждуетъ тебѣ--во всей силь обнимали его уже въ это время и составляли предметь его первыхъ исповѣдей Ступицу. Это не могло имѣть мѣста при строго-Латинскомъ воззрѣніи Лютера. Служа Господу добрыми дѣлами безъ вѣры, въ мрачную эпоху ослѣпленія, когда онъ самъ называлъ себя софистомъ (1), онъ былъ совершенно увѣренъ, что творитъ волю Божію; его смущало не сознание гръховности дълъ, не истекавшихъ изъ въры въ благодать Божію, а сознаніе ихъ недостаточности для совершеннаго безстрастія, котораго тщетно онъ домогался. Сознание же гръховности всего существа человъческаго, соединенное съ живою върою во всеобъемлющую силу благодати, ее очищающей, имъетъ прямое отношеніе къ началу проповѣди его о безусловной достаточности въры для спасенія, въ 1520 и слъдующихъ годахъ. Оно было цеизбѣжнымъ слѣдствіемъ возобновленнаго и доведеннаго имъ до крайности ученія о благодати и о соединенномъ съ нимъ покаянии.-Что же должно разумъть

14

199

<sup>(1)</sup> Ibid. §. 12, p. 2087.

подъ именемъ пръха, смутившаго Лютера? Разумбется, отдѣльное грѣховное дѣйствіе, возвращавшееся не одинъ разъ. Все ведетъ къ заключенію, что первыя страданія его происходили отъ борьбы съ вожделѣніями плоти, которыя не могли не сказаться съ особенною силою въ его страстной натурѣ. Враги его засвидѣтельствовали чистоту его жизни во время монашества, но это не доказываетъ чистоты помышленій. Онъ находился на низшей степени иноческаго искуса, на которомъ помышленія плотскія безпрестанно останавливали ходъ его богомыслія, и борьба съ ними была для него самымъ тяжкимъ подвигомъ. Поздние, одной изъ любимыхъ его поговорокъ было та, что молодаго человъка преимущественно искушаеть похоть плотская; въ 30 и 40 латъ всего сильнъе искушения честолюбия, и т. д. Здъсь сказалась постепенность его собственныхъ ощущений ( ). Въ то время онъ хотълъ достигнуть совершеннаго безстрастія въ мысляхъ и чувствованіяхъ, и невозможность привести въ исполнение это желание считалъ величайшимъ грбхомъ. Въ послѣдствіи онъ смѣялся надъ гордостію человѣческою, которая ищетъ совершенной безгрътиности, не оставляя ничего на долю милосердія Божія; онъ ссылался на 10-ю заповѣдь, запрещающую дурныя желанія и мысли, всегда обличающую во гръхъ человъка, хотя бы исполнившаго всѣ прочія заповѣди.

И такъ вся монашеская жизнь Лютера до начала общественнаго служенія проповѣдію есть рядъ искушеній, настоящій внутренній адъ, въ которомъ онъ возненавидѣлъ религіозныя представленія Латинства, отнимавшаго у человъка послѣднее утѣшеніе вѣры. Такое раздвоеніе его внутренняго бытія должно было выражаться рѣзкими чертами въ самой внѣшности Лютера. Она представляется въ нѣсколько позднѣйшихъ источникахъ въ видѣ боренія съ силой бѣсовской. Не даромъ Кохлей говоритъ, что онъ въ монастырѣ находился въ союзѣ съ діяволомъ, что такъ думали объ немъ всѣ товарищи, судя по его странной наружности, на ноторой отпечатлѣвались внутреннія страдавія; что разъ

(1) Walch, XXII, cap. 26, §. 25, p. 1232.

за объдней, во время чтенія Евангелія объ изгнаній бъса изъ глухо-нъмаго, онъ палъ на землю съ восклицаниемъ «Не я! не я!» ( ' ), и поздние Лютеръ не ридко бесидовалъ съ діяволомъ цёлыя ночи, препирался съ нимъ и выходилъ побъдителенъ, иногда падалъ подъ гнетонъ борьбы, не на шутку чувствоваль его телесное присутствіе. При такой неравной борьбѣ утѣшенія исповѣди не существовали для него. По правиламъ Августинскаго ордена, каждый братъ былъ обязанъ не менъе одного раза въ недълю приступать къ исповеди; но эта исповедь, безъ утешения веры, становилась новою пыткою. Одно только чтеніе Библіи утѣшало страдальца, но и оно окрашивалось черными тънями его помышленій; оно не представлялось ему въ утѣшительныхъ образахъ жизни Христовой, а являло только страшные примѣры гнѣва Божія, поражало его казнію Содома и Гоморры, уже послѣ обновленія лица земли всемірнымъ потопомъ. Въ ствсненномъ своемъ положения онъ искалъ взора друга. который вошель бы въ его состояние, оцениль бы его благородныя усилія и изрекъ бы ему слово мира о Господѣ.

Когда кончился первый годъ послушанія, онъ приняль сормальное пострижение подъ именемъ Августина. Уже прежде члены конвента съ неудовольствіемъ смотрѣли на библейскія занятія Лютера. По принесеніи же объта монашескаго, «отняли у него Библію и дали ему въ руки книги схоластиковъ. Но онъ по возможности скрывался въ библіотекъ и читаль украдкой Св. Писаніе» (\*). Весь 1507 годъ, второй его иночества, прошелъ въ занятіяхъ схоластикою, въ добросовъстномъ изучения всъхъ учителей Западной Церквн. Это было самымъ сильнымъ противодъйствіемъ благимъ внушеніямъ капоническихъ книгъ, о которыхъ близорукіе учители его, и въ главѣ ихъ черствый схоластикъ Узингенъ, не переставали нашептывать ему, что ихъ чтеніе опасно, что Библія книга еретиковъ, издавна ссылавшихся на ея исключительный авторитеть. Меланхтонъ говоритъ, что онъ ежедневно читалъ сборники митий или сентенцій, въ особен-

<sup>(1)</sup> Cochl. Hist. de act et scr. M. Lutheri. f. 1.

<sup>(2)</sup> Mathes. 1 Pred. S. 12.-Jürg. 1. 671.

вости Алльяка (d'Ailly) и Биля, съ такимъ прилежаниемъ. что выучилъ ихъ наизусть почти отъ слова до слова. Часы досуга раздёлялъ онъ между Герсономъ, Өомой Аквинскимъ, и Скотомъ. Ліалектика Оккама плѣняла его несказанно: чѣмъ болье вчитывался онъ въ сочиненія схоластиковъ, темъ болбе рождалась въ немъ страсть къ академическимъ преніямъ. Врожденный даръ слова и острый діалектическій умъ доставляли ему побъды на диспутахъ. Самыя трудныя мъста (labyrinthos inextricabiles) объяснялъ онъ искусно, къ удивленію товарищей; охотно диспутоваль о любомъ богословскомъ предметѣ по выбору противниковъ ( 1). Въ 1507 году онъ получилъ санъ священства. Приготовленія къ оному совершались въ монастыряхъ по знаменитому творенію Биля, который въ XIV вѣкѣ составилъ подробное толкованіе на чинъ литургін. При всёхъ уклоненіяхъ отъ крайняго воззрѣнія софистовъ, опъ питаеть глубокое уваженіе къ кореннымъ върованіямъ католицизма, ставитъ высоко личность священника, какъ посредника между землею и небомъ, какъ имѣющаго власть принесеніемъ безкровной жертвы спасать оть погибели живыхъ и мертвыхъ.-У него-то Лютеръ прочелъ столь ненавистное ему положение, что священникъ выше самой Богородицы, которая не имбла никогда власти въ литургисании творить тёло Христово. Это было частнымъ върованиемъ Западной Церкви, противъ котораго смѣло вооружался и Гусъ. Но Лютеръ въ то время съ младенческой върой погружался во всъ эти тайны готовившагося для него священнослуженія. При чтеніи Биля сердце его обливалось кровію (<sup>3</sup>), конечно, отъ сознанія высокихъ преимуществъ, но вмѣстѣ высокой отвѣтственности, сопряженной съ благодатію священства. Онъ до конца своей жизни сохранялъ эту книгу, которая задавала ему такія мученія. Дъйствительно, Латинская Церковь всю внъшность Богослуженія подчинила множеству обрядовъ, и всёмъ имъ придала внутренній роковой смыслъ. Малбишее уклоненіе отъ установленныхъ поклоновъ, крестныхъ знамения. тъло-

(2) Walch, XXII, c, 88, S. 3, p. 2067.

<sup>(1)</sup> Melancht. Vita Luth. p. 7.-Jürg. I, 674.

движеній, ошибка въ произнесенія таниственныхъ словъ: «Hoc est corpus meum» (1), опущение словъ: «Нос enim», даже слова и буквы въ положенной молитвъ (з), считались смертными грбхами, которые должны помлнуться на Страшновъ судѣ (3). Съ трепетомъ помышлялъ Лютеръ о первой литургін, которая совершалась съ великой торжественностію, и въ которой новый священнослужитель высоко возноснлся надъ видимой тварію. Это было высшею радостію для матери, если она оставалась въ живыхъ; если нътъ, то жертва сына несомитио искупала ее отъ чистилища (\*). 2 Мая, 1507 года, Мартинъ въ первый разъ служилъ литургію. По этому случаю старикъ Лютеръ изъявилъ согласіе на примиреніе съ сыномъ и прібхаль на торжество. Подробности очень характеристичны. Онъ явился въ сопровожденние 20 всадниковъ и, по обычаю того времени, подарилъ сыну 20 гульденовъ. «Въ первую обѣдню»,-говорить Лютеръ, --- «деньги лились рѣкою; это было настоящее торжище подарками и приношеніями». Съ трепетонъ приступилъ онъ къ алтарю: онъ чуть чуть не умеръ, ибо: «туть вёры не было; онь только и думаль о томъ, какъ бы сдълать себя лично достойнымъ высокаго служенія и чтобъ ничего не опустить во время службы во внѣшнихъ обрядахъ (\*).» Когда епископъ вручилъ ему чашу при посвящении и раздались завётныя слова: «Пріими власть приносить жертвы за живыхъ и усопшихъ!» «Удивляюсь долготерпѣнію Господа,»-говорилъ онъ въ послѣдствіи,-«какъ земля не поглотила обоихъ насъ.» Когда въ порядкѣ Богослуженія Лютеръ дошелъ до извѣстныхъ словъ: «Приношу Тебѣ, Богу вѣчному и живому, сію жертву,» то затрясся всёми членами и отступиль бы отъ алтаря, если бъ не удержали его присутствующіе; ибо,» — думаль онъ, — «кто постоить предъ величіемъ Божінмъ безъ посредника? Какъ могу я лично

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 19. §. 14, p. 897-898.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, противъ литургія §. 77-78, р. 1348.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 27, §. 104, p. 1380.

<sup>(4)</sup> Walch, XXII, c. 33, S. 9, p. 1517.

<sup>(5) 1</sup>bid.

бесѣдовать съ Богомъ, когда люди боятся приступить къ земному царю ( ')?» Такъ сильпо было развито въ немъ религіозное чувство, и вмѣстѣ такъ живо говорилъ въ глубинѣ его сердца внутренній голосъ, который требовалъ оправданія вѣрою.

На общей трапезъ, окончившей торжество, произошла новая сцена между Мартиномъ и Гансомъ. Первый обратился съ вопросомъ къ отцу, отъ чего онъ такъ додго противорвчиль рышимости его вступить въ монастырь на стезю покойной богобоязненной жизни? прибавляя, что самъ Богъ небеснымъ, страшнымъ видениемъ воззвалъ его къ служенію Себь. Присутствующіе говорили въ духъ Мартина. «Дай Богъ.»-воскликнулъ старикъ. «чтобы это не было навожде» ніемъ діявольскимъ. А этого ты никогда не слыхалъ, что Богъ велбять повиноваться родителямъ? Господа ученые!»прибавилъ онъ, окинувъ собрание испытующимъ взоромъ,---«не ужели вы не читали въ Св. Писании: ««Чти отца твоего и матерь твою?»»-«Я не понималь тогда этой рѣчи,»-писаль Аютеръ въ посвящении отцу своему;---«я ожесточалъ свое сердце въ мнимой набожности, я презиралъ тебя, какъ человъка. Но слово твое проникло до глубины луши моей, какъ будто самъ Богъ говорилъ твоими устами» (\*).

Слёдующій 1508 годъ протекъ для Лютера въ занятіяхъ священнослуженія и, по временамъ, хожденія за милостыней по окрестнымъ селеніямъ, Крестьяне платили за заказныя об'єдни деньгами, хлёбомъ, виномъ и другими естественными произведеніями (<sup>3</sup>). Эта продажа даровъ благодати служила новымъ источникомъ душевныхъ волненій для Лютера. Онъ принималъ священство, какъ увёрительный знакъ милосердія Божія, какъ высокій даръ посредничества между Богомъ и человёкомъ, и оно обращалось въ наемничество, въ продажу и куплю, въ торговую сдёлку. Отсюда родилось сомнёніе въ дёйствительности священнослуженія,

<sup>(1)</sup> Walch, II, объясн. 25 гл. Быт. 5. 67, р. 43,

<sup>(2)</sup> Walch, II, объясн. 48, гл. Быт. §. 120, р. 2762.—XIX, §. 5, 6, р. 1809—1810.—Пис. къ Меланхт. Aurif. I, Ер. 242, f. 384. Jürg, I, 696—698.

<sup>(3)</sup> Walch, c. 35, S. 7, p. 1316.-11 объяся. 49 гл. Быт. S. 248, p. 2948.

Онъ не былъ покоенъ, если день не служилъ литургін, а отслуживъ—не достигалъ желаннаго мира. «Въ минуты силь» нѣйшаго благоговѣція, въ сомнѣніи приступалъ къ алтарю, въ сомнѣніи отходилъ отъ него.» При такомъ положеніи нашелся человѣкъ, который посланъ былъ Провидѣніемъ сказать ему слово утѣшенія в Господѣ. Это былъ Ступицъ.

Ступицъ, генералъ-викарій Августинскаго ордена во всей Нѣмецкой землѣ, происходилъ изъ древняго Славянскаго рода ( 1) Ступицкихъ, издавна поселившагося въ Мышенской (Мейссенской) области, которая ибкогда была коренною Славянскою и во времена Лютера еще хранила значительные остатки преобладающаго народнаго начала. Нельзя не замѣтить этого страннаго вліянія Славянской стихін на Нѣмецкаго преобразователя, котораго самого заподозривали (какъ уже сказано) въ Славянскомъ происхождении. Случайность ли это? Нисколько. Въ племенахъ Славянскихъ хданилась темная память объ нѣкогда преобладавшемъ въ нихъ Православіи, и эта память воздъйствовала на ихъ позлибищее Латинство. Прошедъ чрезъ всѣ ученыя степени въ разныхъ Университетахъ Европы, онъ не сочувствоваль схоластикъ; умъряя практическимъ смысломъ отвлеченный характеръ Августинова въроучения, проповъдывалъ теплую въру въ заслугу. Спасителя, приведенную въ дъйствіе делами христіянской любви. Къ Свящ. Писанію питалъ уважение глубокое и старался возвратить силу его изученію въ монастыряхъ, ему подчиненныхъ. Объѣзжая монастыри Августинскаго ордена въ Германіи, онъ явился и въ Эрфуртв, неизвъстно, въ которомъ году. Какъ попечительный отець, какъ опытный знатокъ человбческаго сердца, обратилъ онъ внимание на личность молодаго монаха, которая ярко выдавалась наружу въ безцвѣтномъ однообразия его окружавшаго. Тайное сочувствіе связало питомца Августиновой догматики съ будущимъ преобразователемъ, который изъ сътей схоластическаго міра просился на свободу, взываль объ умирении върою. Въ исповъди прежде всего узналъ онъ, хотя и не вполнъ, страданія Мартина и забро-

(1) Kollåra Cestonis do Horné Italie, str. 101.

силъ въ горячее сердце его первую искру лучшаго Боговѣдѣнія, возвѣстилъ ему первый проповѣдь мира, слово Спасителя, не хотящаго смерти грѣшника, любовно пріемлюшаго труждающіяся и обремененцыя совѣсти. Его занятія библіею поразили удивленіенъ Ступица. Онъ предписаль даровать ему больше свободы, не велёль вынимать изъ рукъ его библіи; ангеломъ утѣшителемъ явился Лютеру человѣкъ этотъ, облеченный властію, говорившій во имя Христово. Съ тѣхъ поръ завязались между обоими короткія сношенія и лично, и письменно, и, не смотря на поздибишее разъединение, не прекратились до смерти одного изъ нихъ въ 1524 году. Ступицъ немедленно вошелъ въ положение молодаго монаха; онъ старался утвшить его запуганную совъсть, обратить внимание огъ утонченнаго помышления о мнимыхъ грѣхахъ на настоящіе, еще не сознанные собственнымъ опытомъ, «потому что Богъ не играетъ грѣхами вымышленными; Онъ не шутить, отдавая Сына Своего въ жертву за насъ. Составь себѣ списокъ настоящихъ грѣховъ. если хочешь получить право на искупление, и не дѣлай грѣха изъ всякой бездѣлицы (aus jedem Bombart) ( ' )». Лютеръ послъ говаривалъ, что Ступицъ первый возжегъ въ его мрачномъ сердцѣ Евангельскій свѣтъ. И дѣйствительно, онъ прежде всъхъ цанесъ ударъ его темному Іудейскому представленію о Богѣ, вѣчно карающемъ, изсчитывающемъ смертные грбхи человбка, взыскующемъ грбхъ родителей до четвертаго рода. Первыя внушенія Ступица връзались въ благодарномъ воспоминании Мартина. Поздибе, въ тяжкие часы искушеній, представлялись уму его, округленныя въ формѣ притчей, переходили въ любимыя его поговорки. Видио, что онъ передумалъ и перечувствовалъ ихъ, что онъ подъ конецъ обратилъ ихъ въ свою духовную собственность. Они часто попадаются намъ въ сочиненияхъ его, въ видъ завѣтпыхъ пословицъ; онъ съ любовію повторяеть ихъ. какъ простыя формулы въры, какъ прекрасныя начала христіянской жизни. Два раза (\*) приводить онъ слово

(2) Walch, XXII, c. 7, §. 120, p. 489.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 9 §. 24, p. 553. Jürg. II, 25.

Ступица, сказанное ему на исповъди, когда онъ признавался ему во впечатлѣній ужаса, произведенномъ на него видьніемъ Животворящихъ Даровъ, при крестномъ ходъ въ Эйслебень: «Помышления твои не отъ Христа; Христосъ никого не ужасаеть, а только даеть утъщение.» Сколько разъ вспоминаеть онъ съ духовною радостію мудрое слово викарія. «Я тысячу разъ объщалъ Господу хранить благочестіе. и всегда преступаль объгъ; теперь конецъ объщаниямъ, я не хочу болёе обманывать Бога, потому что знаю свою немощь. А потому, если Богъ Христа ради не помилуетъ меня, когда я буду разставаться съ юдолію плача, всв обѣты и добрыя дѣла мои разлетятся, какъ прахъ.» «Это тонкое, святое отчаяние», --- прибавляетъ отъ себя Лютеръ, ---«которое исповѣдаютъ устами и сердцемъ всѣ, хотящіе достигнуть блаженства. Они полагаются на Христа, какъ праведнаго и спасающаго, но въ тоже время не предаются безпечности и борятся съ плотію; если и падають въ грѣхъ. не отчаяваются, а снова возстають молитвой и вѣрой» (1).---Въ учении о двоякомъ дъйствии закона, приводящаго (безъ соотвѣтствующей Евангельской проповѣди ) либо къ отчаянію, либо къ ложному успокоецію въ содѣянной правдѣ. видимъ также отголосокъ той притчи, которую разсказалъ ему Стуницъ: «Законъ говорить человѣку: вотъ высокая гора; ты долженъ взойти на нее. Плоть и надменность отвъчають, не запинаясь: Взойдемъ. Но совъсть имъ шепчетъ на ухо: Нельзя. Такъ лучше вовсе отступить оть нея. заключаеть отчаяние ( <sup>з</sup> ).-Въ другой разъ Лютеръ говорилъ Ступицу: «Господь Богъ такъ грозно посъклетъ людей; у кого станетъ духу служить Ему, когда Опъ поражаетъ всёхъ Своимъ гнёвомъ?» Докторъ отвёчалъ ему: «Учись познавать Бога въ дълахъ Его; если бъ Онъ дъйствовалъ иначе, какъ бы усмирялъ Онъ буйныя головы? Ему нужно рубить высокія деревья, а не то, пожалуй, вростуть прямо въ небо» (\*). Огзвукъ наставлений этихъ мы слышимъ

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, объясн. 5 гл. Галат. S. 223—224, р. 2723; XXII, с. 18, S. 5, р. 881.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 10, §. 2, p. 383.

<sup>(3)</sup> Jbid, c. 2, §. 166, p. 212-213.

поздиве, когда Лютеръ папистамъ грозитъ ввчною смертію; когда онъ слабымъ, запуганнымъ совъстямъ предписываеть Евангельское врачевство, а гордыхъ, самонадѣянныхъ грѣшниковъ ставитъ вовсе подъ иго закона. Мысль Лютера, что въ язвахъ Христовыхъ читаемъ предопредѣленіе; что Христосъ есть единственный путь, которымъ можно дойти до познанія Бога, силящаго высоко на небесныхъ: что величіе Божіе постигается не безполезными глумленіями, а въ одномъ только человъчествъ Інсуса Христа, есть также наслѣдіе Ступица ( '). Его же устами впервые заговорилъ Лютеру дотол'в незнакомый голосъ, что истинное покаяние начинается съ любви къ оправданію и съ ненавистію кл грѣху, что дѣла удовлетворенія суть только первый шагъ къ покаянию, далеко не исчерпывая его полноты, ибо не истребляють кория греха. Уловленный въ съти схоластики, онъ въ то время не понималъ этихъ словъ; но въ 1518 году, въ письмъ къ другу и наставнику, напоминаетъ ему его изречение, говорить, что нашель его согласнымъ со всёми учителями Церкви, что ему стало отрадно самое слово: покаяние, съ тъхъ поръ, какъ онъ прочелъ его не въ книгахъ, а въ язвахъ Спасителя.

Трудно рѣшить, сколько времени продолжались внушенія Ступица, и когда собственно начинается повороть въ убѣжденіяхъ Лютера. По всему вѣроятно, что борьба была продолжительна, разрѣшалась медленно; что новый свѣть постепенно просвѣщалъ всѣ темные закоулки Мартинова сердца и разума. Чтобы сломить религіозныя убѣжденія закоренѣлаго схоластика, необходимо было постоянное напоминовеніе одного и тогоже, нужна была цѣлая система богословскаго ученія, которая не могла быть приведена въ дѣйствіе, не возбуждая подозрѣнія папистовъ. Такое непрерывное вліяніе не возможно было и по отсутствію Ступица; еще труднѣе было бы подвергать задушевныя тайны опасностямъ отдаленной переписки въ эпоху, когда сильна была инквизиція. Но сильнѣйшее противодѣйствіе исходило



<sup>(1)</sup> Walch, XXII, с. 7, §. 120, р. 189.- Объгсн. 26 гл. Быт., ст. 9, §. 132, р. 264,

все же изъ продолжаемыхъ Лютеромъ занятій схоластикой, въ которой все было такъ стройно, между тѣмъ какъ въ ученіи Ступица все было отрывисто и не всегда вразумительно. Вообще можно сказать съ достовѣрностію, что наставленія его были только указаніемъ пути, по которому долженъ былъ слѣдовать Лютеръ; что они только усилили въ немъ противорѣчія внутреннія; остальное предоставлено было собственной работѣ ума его, при содѣйствіи библіи и учителей Церкви.

Такимъ образомъ, съ 1508 года начинается мало по малу поворотъ въ богословскихъ представленіяхъ Лютера, который правильно можно назвать второю эпохою его религіозной диятельности. До сихъ поръ онъ былъ увлеченъ во всѣ крайности воззрѣнія софистовъ; а такъ какъ схоластика въ лицѣ большинства своихъ представителей пришла къ заключению, что человъкъ, при помощи естественныхъ силъ. безъ предварительнаго посредствующаго действія благодати, можеть достигнуть соединения съ Богомъ въ совершенствъ духовномъ, то Лютеръ во всей полнотѣ раздѣлялъ это миѣніе, пе имѣя никакого понятія о спасительномъ дѣйствіи въры. Теперь онъ, кромѣ Ступица, нашелъ другихъ наставниковъ, поторые, можетъ быть, безсознательно, но темъ не менње благотворно, подъйствовали на его разумъ. Съ илачемъ исповѣдуя мученія совѣсти старшему брату, у котораго онъ былъ подъ началомъ, онъ съ неизъяснимою радостію внималь отвѣту: «Что дѣлаешь, чадо? Развѣ не знаешь что самъ Богъ повелблъ намъ надбяться и въровать ( 1)?» Не менње утъщительно было наставление другаго благочестиваго старца, указавшаго ему на членъ Апостольскаго символа: «Вбрую во оставление грбховъ.» Важиве всего въ этомъ случав было то объяснение, что сила обътования касается не только избранниковъ, Давида, или св. Петра, но равномѣрно отпосится къ грѣховному состоянію каждаго. «Оставление грѣховъ,» -- такъ говорилъ ему старецъ, --- «совертается по волѣ милосердаго Бога въ силу Сыповней жертвы и возвѣщается Духомъ Святымъ въ Апостольской Церкви

<sup>(1)</sup> Walch, V, обътся. 51, Цс. р. 831.

словами разрѣшительной исповѣди. Въ доказательство указываль на слово Бернарда: «Ты должень воистиниу върить. что грѣхи твои отпущены Богомъ, ибо такъ говоритъ Апостоль: человѣкъ безъ заслуги получаетъ оправдание вѣрою (1). «O beata culpa, quae talem meruisti redemtorem» взываль утътенный инокъ. Въ другой разъ, распростертый на одрѣ, онъ прерывалъ стенанія и вздохи отраднымъ обѣтованіемъ: «Conclusit omnes sub peccatum, ut omnium misereatur.» Теперь онъ вступаетъ на новую стезю, и здѣсь постепенно ясниеть предъ нимъ откровение. Побида надъ мрачнымъ воззрѣніемъ схоластиковъ, въ которомъ человѣкъ невольно падаетъ жертвою сверхъ естественныхъ усилій вынудить спасеніе у Бога дѣлами, безъ посредства Искупителя, должна была начаться съ внимательнаго изученія Библін. Туть ясибе и ясибе становились ему ть реченія Ветхаго и Новаго Завѣта, въ которыхъ Христосъ называется всемірнымъ Ходатаемъ, а въра единственнымъ средствомъ примиренія съ Богомъ. Онъ вчитывается въ Библію съ лучшимъ противъ прежняго разумѣніемъ и завѣса, по выраженію Меланхтона, мало по малу спадаеть съ его изумленныхъ очей. Отселѣ все внимаціе его устремлено на истипное разумѣціе посланія къ Римлянамъ. «Когда я въ папствѣ читалъ: «Спаси меня, Господи, въ правдѣ Твоей!» я разумѣлъ подъ правдою гнѣвное правосудіе Божіе, наказывающее гръхъ. Я враждовалъ отъ сердца Апостолу Павлу, когда читалъ у него, что «правда Божія является въ Евангеліи» (Рим. І, 17.) (<sup>2</sup>). Я долго искаль и ломаль себѣ голову; дни и ночи проводилъ въ безпрестанномъ размыпленіи объ этомъ тексть, ибо всь учители Церкви, исключая одного Августина, толковали слово Апостола: Justitia Dei въ буквальномъ значения, по которому правдой называется справедливое возмездіе за содбянный грбхъ. А потому я вовсе не любилъ праведнаго и гибвнаго Бога, и втайнѣ враждовалъ и Ему, потому что умствовалъ такъ: ««Неужели не довольно для Бога, что мы уже въ слѣдствіе

<sup>(1)</sup> Меланхтонъ и Матезій. Jürg. II, 61.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 12, S. 83, p. 704.

грѣха первороднаго осуждены на вѣчную гибель и въ земномъ нашемъ странствования преисполнены страданий и скорбей? Неужели и Евангеліе Христово гласить намъ страшвое прещение Его правосудія? Если такъ, то не лучше ли было бы Евангелію вовсе не выходить на свъть Божій? Ибо кто ногъ бы любить Бога вѣчно гиѣвнаго, сулію и исполнителя правосудія?»» Стъсненная совъсть моя, измученная противорѣчіями, приходила въ свирѣпое негодованіе. Но когда обозрѣлъ я послѣдовательность изреченій Апостола, когда, озареніемъ Духа Святаго, я обсудилъ со всёмъ возможнымъ прилежаніемъ пророческій текстъ Аввакума (11, 4): «Праведникъ отъ въры живъ будетъ;» когда прочелъ и Августиново объяснение этого текста, туть я возрадовался и, прилагая отвлеченное понятие къ именованному, объяснилъ себѣ слово Justitia послѣдующимъ поцятіемъ: праведный, т. е., оправданный вѣрою; я понялъ, что правда Божія не что иное, какъ Его милосердіе, посредствомъ котораго Онъ вибняеть намъ оправдание. И я почувствовалъ себя какъ бы снова родившимся; мнѣ стало такъ легко на сердцѣ, какъ будто бы во всю ширину растворились предо мною райскія двери; тогда-то раскрылся миѣ смыслъ Писаній, и небо разверзлось. Я совсёмъ другимъ окомъ сталъ смотръть на Св. Писаніе, пробъгая по возможности все его содержаніе, сличеніемъ всѣхъ его текстовъ убѣдился въ истинѣ новооткрытаго смысла. И слово Апостола, прежде такъ сильно смущавшее меня, стало лучшимъ моныъ утѣшеніемъ,--настоящею райскою дверью» ( ' ). Во всей этой тяжкой борьбѣ Лютера, безъ сомнѣнія, всего поразительнѣе его совершенное незнание Церковныхъ мыслителей Православнаго міра, которые такъ легко разрътили бы его сомпънія. Неисповѣдимы судьбы Божіи!

Впрочемъ, не смотря на это свидѣтельство, весь ходъ развитія Лютеровыхъ мыслей объ отношеніи благодати къ дѣламъ человѣка показываетъ, что первые выводы, извлеченные имъ изъ чтенія Библіи, существенно различествовали

<sup>(1)</sup> Walch, II, объясн. 27 гл. Быт. §, 183, р. 468.— XIV, 460, р. 99.— XXII, р. 704.

отъ позднѣйшихъ реформаторскихъ его убѣжденій, которыя установились вполнѣ не ранѣе, какъ въ самомъ концѣ 1518 года, послѣ Аугсбургскихъ допросовъ кардинала Өомы де Віо. Первый лучь утѣшенія, заброшенный въ ветхозавѣтную подзакопную мглу Христіянскаго Запада, которая со всѣхъ сторонъ облегала и Лютера, онъ могъ называть по всей справедливости вдохновеніемъ свыше; его очи отверзлись къ разумѣнію Писанія, но къ разумѣнію не въ позднѣйшемъ смыслѣ его реформаціи, а въ смыслѣ перваго внезапнаго воздѣйствія мысли о благодати оправдывающей. Всѣ понятія Лютера должны были совершить еще третій крутой обороть, и съ тѣхъ поръ, т. е., съ 1518 года, начинается третья эпоха его богословской дѣятельности, собственно преобразовательная (реформаціонная), которая виосить новое начало въ Западное вѣроученіе.

Между всёми тремя эпохами проведены глубокія раздёльныя черты, лежатъ цёлыя бездны, измёряемыя каждая совершеннымъ переломомъ въ его догматическихъ мнѣніяхъ. Первый періодъ мы обозрѣли; онъ простирается до начала воздъйствія Ступица въ 1508 году. Дабы яснье понять различие между двумя остальными, необходимо обратить впимаціе на учепіе о вѣрѣ, какъ оно выражалось на Западѣ, какимъ подвергалось въ немъ измѣненіямъ. Латинская Церковь издавна развивалась въ борьбѣ двухъ крайнихъ противоположныхъ другъ другу теорій. Первая, завъщанная раціонализмомъ языческой философіи древнихъ, ставила нравственную чистоту человѣка въ зависимость отъ человѣческихъ усилій безгранично свободной воли; отсюда, согласно съ влечениемъ послѣдней къ добру, или злу, истекала возможность, или невозможность правственнаго совершенства. Ученіе это, возникшее изъ Аристотелизма, облечено въ христіянскую форму Пелагіемъ, систематически развито и въ связи съ философіей средняго въка приведено въ научную форму схоластиками. Въ противоположность этому естественному познашю и рядомъ съ нимъ развивалось откровенное, начинавшееся съ библейской повъсти о паденіи человъка въ раю. Въ паденіи твари ксказилось совершенство ея духовныхъ и естественныхъ силъ; разумъ и воля человъка пред-

Digitized by Google

ставляють развалины, болье или менье величественныя, но все же развалины и грустныя уклоненія оть первоначаль. ной правоты сотворенія ихъ; дбла человбка, какъ нечистыя струи, текущія изъ мутнаго источника, не въ силахъ возвести его на высоту, утраченную первымъ Адамомъ; оправданіе его совершается однимъ возрожденіемъ всего его существа благодатію Божіею, видимо сообщаемой въ таинствь крещенія и принимаемой вѣрою. Въ первомъ Пелагіянскомъ возарѣніи достоинство каждаго дѣла опредѣлялось внутреннимъ его отношениемъ къ идеалу безусловнаго блага, взятаго въ его отвлеченномъ значении; во второмъ только внутреннимъ отпошеніемъ лица совершающаго къ живому началу высочайшаго блага. Служителемъ этой идеи противъ Пелагія въ 4 и 5 столётіи возсталь Августинъ; она действовала послъ въ весьма ограниченномъ кругу писателей средняго вѣка; въ новѣйшее время и послѣ Лютера нашла горячихъ защитниковъ. Но съ другой стороны отъ той же Августиновой школы отложилось огромное большинство такъ называемыхъ Семи-пелагіянскихъ писателей (и въ главѣ ихъ является въ XIII въкъ знаменитый Оома изъ Аквина), которые, хотя и признавали во всей безусловности учение Августина о благодати, не только оправдывающей, но и деятельной въ человъкъ, однако въ дальнъйшемъ развити мыслей впадали во всѣ необузданныя крайности воззрѣнія Пелагія, пришисывая великую силу упражненіямъ свободной воли, обращенной ко благу ex opere operato. На распути между Пелагіемъ и Августиномъ, въ благодатной неподвижной срединъ, стоитъ Православная Церковь, воззывая человъка гръховнаго къ обновлению благодатию Христовою, но не отрицая въ немъ достовиства образа Божія уничтоженіемъ личной свободы: ибо всякое дело благое и всякая мысль благая отъ благодати Божіей: свободное же непротивленіе человъка спасительному дълствію Бога есть его доля въ подвигъ. Третья эпоха Лютерова воззрънія (съ 1518 года) уже представляетъ почти полное отрицание участия самого человъка въ дълъ снасения и зародышъ Кальвинова фатализма.

Вотъ постепенность трехъ періодовъ религіознаго развитія Лютера, о которой умалчиваютъ ближайшіе его біографы, которой въ новѣйшее время не принимаетъ и Юргенсъ. Онъ признаетъ постепенность въ развитіи, но не видитъ второй переходной ступени, которая столь же существенно отлична отъ третьей, сколько и отъ первой эпохи.

## ГЛАВА У.

Переходъ въ новоосноранный Виттембергский Университетъ и начало личной богословской дъятельности на кабедрахъ Академической в Перковной – Споръ объ отпускахъ и вго послъдствия

## 1508-1518.

Въ концъ 1508 года совершилась значительная перемъна во виѣшнемъ положении Мартина. Черезъ посредство Ступица, онъ вызванъ курфирстомъ Саксонскимъ, Фридрихомъ Мудрымъ въ новооспованный Виттенбергскій университеть, на 26 году отъ рожденія, для богословскаго преподаванія. Ближайшій поводъ перемѣщенія его неизвѣстенъ. Маймбуръ (Maimbourg) говорить, что онъ въ Эрфуртскомъ Университетѣ до того преуспѣлъ въ занятіяхъ высшими науками. что прослылъ однимъ изъ ученъйшихъ и даровитъйшихъ членовъ своего ордена въ цѣлой Германіи. Меланхтонъ приводить причиной ingenium et eruditionem Lutheri и ожидаемую отъ него пользу для преподаванія богословскихъ наукъ. Въ письмѣ къ Іоанну Брауну, бывшему покровителю его въ Эйзенахв, Мартинъ извиняется въ томъ, что удалился изъ Эрфурта безъ его вѣдома и не простившись съ друзьями; говоритъ, что отъбздъ его былъ слишкомъ внезапенъ, указываеть на высшую волю, принудившую его къ перемѣнѣ жительства (1). Во всякомъ случат перемъщение изъ древияго, знаменитаго Эрфурта въ новый, безвъстный Виттенбергъ, лежавшій на самой границѣ просвѣщеннаго міра (in termino civilitatis), не могло совершиться по доброй волѣ, когда Лютеръ еще не предвидѣлъ своей будущей всемірно исторической діятельности въ этомъ городъ. Но, можеть быть, страсть его къ диспутамъ и любовь къ просвѣщенію, возбудившая зависть невѣжественнаго монастыря. желаніе обширивішаго круга двиствія и ослабленіе натянутаго созерцанія монашескаго, при посредствь Ступица, готоваго на всякія услуги для улучшенія судьбы его, вызвали

<sup>(1)</sup> Ep. Aurifabr. I, 3, 4.

его изъ скучнаго уединенія, не безъ согласія съ его стороны. Во всяконъ случай, Лютеръ санъ въ перенвщенін своенъ вильть снова распоряженіе промысла Божія, творящаго дивная. «Gott schickte es wunderbarlich wider aller Menschen Gedanken, dass ich von Erfurth gen Wittemberg musste (').

Висчатления повздки были нерадостны. Онъ въбожаль въ Виттембергъ въ самую позднюю осень. Сличая его съ поканутыхь Эрфуртонь, отдаваль послёднену первенство во всёхъ отношеніяхъ. «Эрфурть имееть самое выгодное положение для Университета; здесь долженъ быть выстроевъ городъ, хотя бы теперешній выгорьль весь. Но въ Виттенбергѣ я удивняся съ церваго разу, какъ могла быть устроена туть высокая школа» (1). въ безпривѣтномъ и грубомъ Саксонскомъ народъ, исполненномъ элементовъ Славянскихъ. враждебныхъ Ивмецкой плоти и крови, въ угрюмой сторонв, хотя и не лишенной поэтическихъ красотъ дикой природы. Оставаясь въ орденя, Лютеръ поступилъ на жительство въ таношній Августинскій конвенть, гдв, какъ святидище, до новъйшихъ временъ сохранялась его келлія. При Университеть онь началь безь жалованья чтение объ Аристотелевой діалектикт и физикт, но занинался философіей по принуждению, увлекаеный страстию къ чисто богословскимъ науканъ. Пнеьно Актера къ Брауну, по его выражению, писано съ величайший трудовь и поситиностию вь одну изъ драгоценныхъ минутъ, выкраденныхъ имъ изъ разнообразныхъ н трудныхъ занятій (\*). Наконецъ 9 Марта, 1509 года, подъ деканствонъ Ступица, онъ утвержденъ библейскимъ баккалавроять, т. е., получнать первую учено-богословскую степень. Зайсь собственно начинается всестороннее изучение имъ Библія и толкованій Св. Отцевъ. Съ тѣхъ поръ ехоластика оставалась второстепеннымъ предметомъ; онъ обрашаль на нее внимание не для того, чтобы самому поучаться изъ ея положеній, а исподоволь готовить имъ опровержение по изръ знаконства съ Св. Писаніенъ и Св. Отцани. Не спотря на поздившие неблагодарные отзывы о безплодности изученія посліднихъ, можно сказать утвердительно, что онъ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 11, §. 7, p. 612.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 67, §. 2, p. 2229. (3) Ep. Luth. J. Aurifabr., I. 3.

имъ болѣе, чѣмъ кому либо, обязанъ избавленіемъ отъ темной области схоластицизма, которая и въ Виттембергѣ грозида покрыть его своими широкими отраслями. По Меланхтону, онъ вникалъ въ смыслъ библейский при помощи учителей Церкви, читалъ и то и другое единовременно, одно въ пояснение другому. Извъстие это вполит подтверждается собственнымъ свидательствомъ Лютера. Въ сочинении о Соборахъ и Церкви ('), писанномъ въ 1539 году, онъ такъ говорить : «И я читаль Св. Отцевь еще прежде борьбы моей съ папою, и читалъ ихъ съ большимъ вниманиемъ, нежели ть, которые хотять учить меня ихъ авторитетомъ; ибо я знаю, что никто изъ нихъ не пытался посвятить исключительное изучение одной какой либо книгѣ Св. Писанія, и отыскивать ей толкованіе во всёхъ Отцахъ, какъ дблалъ я, когда я посланіе къ Евреямъ читалъ съ толкованіями Іоанна Златоустаго, Тита, и посланіе къ Галатамъ съ помощію Бл. Іеронима, книгу Бытія съ помощію Амвросія и Августина, Псалтырь, со всёми учителями, какіе только есть, и такъ далбе. Я больше читалъ, нежели они воображаютъ ссбѣ, не оставилъ ни одной книги библейской безъ такого сравнительнаго изученія» ( 2). Историческій путь изученія Св. Огцевъ, пройденный Лютеромъ, всего лучше видънъ изъ письма его къ Спалатину 1518 года, въ отвътъ на вопросъ его: «Подъ какимъ руководствомъ изучать Библію?»-«Вы имбете Эразма, который пишеть открыто, что Св. Іеронимъ единственный, ни съ къмъ не сравнимый Церковный учитель. Если бы я противоставилъ ему Августина, меня стали бы упрекать въ пристрастии къ родоначальнику моего ордена, тымъ болће, что мићние Эразма получило уже право гражданства. И я по своему худоумію не желаль бы произносить приговора послі такихъ знаменитыхъ судей. Прежде всего, илть сомития, что Св. Писание не можеть быть понято разумомъ; изучение его должно начинаться съ молитвы, чтобы Богъ Самъ вразумилъ насъ наитіемъ Духа Святаго. Потомъ прочесть всю Библію отъ доски до доски, и въ уразумѣніи историческаго смысла ея много поможетъ

<sup>(1)</sup> Тугъ опять должно замѣтить несчастную ошибку Лютера, не отдѣлявшаго Вселенскихъ Соборовъ отъ мнимыхъ Соборовъ Запада.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, докум. 1247, S. 11, p. 2629.

тебѣ Іеронимъ своими посланіями и толкованіями. Но для познанія Христа и Божественной Его благодати, для таинственнаго постиженія смысла, гораздо болёе послужать Св. Августивъ и Амвросій. 'Здѣсь лучше всего начать съ книги церваго о духа и буквь; потомъ можно прочесть его книгу противъ Юліяна, потомъ противъ двухъ посланій Пелагіянъ. Можно присоединить и книгу Амвросія о призваніи всёхъ языковъ». Въ томъ же 1518 году, въ предисловия къ книгѣ о духѣ и буквѣ, Лютеръ писалъ, что, «послѣ Св. Писанія, нѣтъ учителя Церкви, котораго бы можно было сравнить съ Августиномъ въ Христіянскомъ Богопознаніи. Не отнимаю и у другихъ заслуженной славы: краспорѣчія у Златоуста, учености мірской у Іеропима; но, собравши всёхъ воедино, не найдешь въ нихъ и половины того, что читаемъ въ одномъ Августинѣ. По этому, если кто можетъ послѣ чтенія Библін, тотъ пусть себѣ выберетъ главнымъ руководителемъ Бл. Августина, особенно тамъ, гдѣ онъ препирается съ Пелагіянами, Донатистами и Манихеями. Это мужъ, искушенный въ познания Христа. Есть и у него сочиненія, писанныя въ началѣ его обращенія; но тѣ я совѣтую прочесть, когда будеть досужее время, такъ какъ и я не мало часовъ потерялъ, читая Іеронима, Златоуста и прочихъ» (\*). Отсюда понятно, что начало изучения Отцевъ положено имъ съ Іеропима и Златоуста; отъ нихъ перешелъ онъ къ Амвросію и Августину. Опъ давно ужъ ломалъ себъ голову надъ истиннымъ смысломъ посланія къ Римлянамъ, когда Августиновы толкованія пришли ему на помощь. Меланхтонъ говорятъ, что, «начавши читать твореція Августина, онъ нашелъ въ объяснения исалмовъ и въ кингѣ о духѣ и буквѣ много свѣтлыхъ реченій, которыя утверждали его въ учени въры и упрочивали утъшение, возженное въ сердцѣ его этимъ послёднимъ. Августиновы книги читалъ онъ всёхъ больше, слагая ихъ въ сердцё своемъ.» При всемъ томъ заблужденія сколастики разрѣппились въ немъ еще не скоро; они отразились и въ первыхъ его, намъ доступныхъ, проповѣдяхъ, относящихся къ 1515 году. Содержание лекцій

15

<sup>(1)</sup> Ep. Aurif, I, 56.

его неизвъстно; не смотря на общественное преподавание. мопашеское содержание все еще было въ немъ преобладающимъ. Когда занятія ученыя отнимали у него время на благочестивыя упражнения иноческия, онъ запирался въ келлію но субботань, проводняь цёлый день безь пиши и шитія, вычитывая въ одинъ день положенныя въ уставъ молитвословія за цёлую недёлю (1). Сохранилось преданіе, передаваеное Меланхтоновъ и Матезіенъ, что Поллихъ изъ Мелрихштадта, главный виновникъ основания Виттенбергскаго Университета и первый ректоръ его, замѣтиль въ мододомъ человеке «такую высоту духа, что онъ, безъ сомненія, введеть когда нибудь въ школы новый способъ преподаванія, что онъ опровергнеть всёхь учителей вёры, создасть новое учение и преобразуеть всю Римскую Церковь; ибо онъ опирается на словѣ Пророковъ и Апостоловъ и твердо стонть на почве Евангельской; что онъ имееть глубокія очи и чудныя фантазіи». Юргенсъ принимаетъ это преданіе за достовѣрное (\*); но вѣтъ никакого сомиѣнія, что оно входить въ разрядъ тъхъ пророчествъ, которыми предание любить украшать героевъ народныхъ по позднъйшимъ историческимъ даннымъ. Въ бытность Лютера въ Римъ. тамъ носилось преданіе, привезенное въ Германію докторомъ Ступиценъ, что при Львъ Х возстанетъ eremita, пустыннякъ, который сокрушитъ папство. Лютеръ не на шутку относнать это предание лично къ себѣ, говоря въ старости: «Я не воображаль себѣ въ то время, что пустынникъ этотъ я самъ, потому что и Августинцы слывуть еремитами» (3). Въ нашенъ преданін, кромѣ внутренней несообразности съ схоластическимъ духомъ первыхъ чтеній и пропов'ядей Лютера, съ глубокниъ уважениемъ къ папству, засвилетельствованнымъ письменнымъ откровеннымъ признаниемъ спуста 9 лёть, нельзя не запётить очевиднаго спешенія съ событіенъ позднёйшихъ временъ, — съ достопанятнымъ словонъ кардинала Кастана после Аугсбургскихъ допросовъ.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 15, S. 12, p. 814; S. 24, p. 824.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 77, §. 1, p. 2378.

<sup>(3)</sup> Cat. unwe.

Въ 1510 году однообразныя занятія Лютера прерываются занимательнымъ эпизодомъ: путешествіемъ въ Римъ. Подробности нало извёстны: единственный натеріалъ-его собственныя свидетельства, разсвянныя по разнымъ сочиненіямъ. въ особенности въ застольныхъ ричахъ, гди цилая глава (77-я) посвящена описанію путевыхъ впечатленій и городу Ряму. Что было ближайшимъ поводомъ къ путешествію Лютера? Свидвтельства разногласны (1). Враги реформатора приводные большею частію причины нельпыя. Laing говорить. что онъ вздилъ въ Римъ за кардинальскою шапкою. Всего ввроятите извъстіе, что въ спорь, происшедшенъ по случаю какого-то нововведения, предполагаемаго Ступиценъ нежду конвентани Августинскихъ Ивнецкихъ монастырей, онъ былъ выбранъ посредникомъ для принятія повелёній отъ высшихъ властей. Но эта причина только второстепенная. Онъ ходнаъ въ Римъ, согласно съ обътомъ, два раза повтореннымъ въ Эрфуртв, ходиль, какъ покорный сынъ Церквя, поклониться святынѣ великаго города, освятиться прикосновеніемъ его исторической почвы. Ему нужно было пройти чрезъ всв впечатлёнія ввка, пережить на собственноиъ опытъ все великое и гнилое въ въковоиъ здания Ринской Церкви.

Онъ путешествовалъ въ сопровожденін одного брата, иѣшкомъ, отъ монастыря до другаго, по обычаю странствующихъ богомольцевъ, гостепрінмно призрѣваемый по всей дорогѣ; кое-гдѣ проповѣдывалъ н даже заводилъ диспуты. Путь лежалъ ему чрезъ Швабію, Баварію н Тироль. Преданіе народное до сихъ поръ указываетъ съ благоговѣніемъ на мѣста, ознаменованныя его пребываніемъ, и къ каждому нзъ нихъ привязываетъ какое нибудъ мѣстное воспоминаніе, въ которомъ трудно отличить истину отъ поздиѣйшихъ наростовъ, большею частію съ примѣсью чудеснаго. При первомъ вступленіи на почву Италіи ему тотчасъ открылась глубокая бездна между Нѣмецкою добросовѣстностію и Италіянскимъ невѣріемъ. Его поразило кощунство, съ которымъ мовахи Италіи нарушали церковную заповѣдь о постѣ. Онъ

(1) Jürg. 11, 268-271.

приняль на себя роль обличителя и едва не сдѣлался жертвою лукавства монаховъ, которые хотѣли сбыть съ рукъ незваннаго гостя. Наблюденія надъ внутреннимъ состояніемъ монастырей, падъ пароднымъ характеромъ Италіянскаго племени, замѣчанія метеорологическія принадлежатъ къ числу первыхъ и самыхъ значительныхъ путевыхъ впечатлѣній, взглядъ еще чисто моцашескій; вопросамъ политическимъ, сильно занимавшимъ всю современную Европу, онъ, повидимому, мало сочувствуетъ. Когда открылись ему священные верхи державнаго города, онъ палъ ницъ, поднялъ руки къ небу, и сказалъ съ умиленіемъ: «Кланяюсь тебѣ, священный Римъ! Да, священный воистиниу,»—прибавилъ онъ поздиѣе,— «отъ крови мучениковъ въ немъ пролитой, но нынѣ растерзанный, ибо діаволъ окалилъ его папой, своимъ изверженіемъ.»

Извѣстія, сообщаемыя Лютеромъ о состояніи Рима, не могутъ служить мѣрой первоначальныхъ его впечатлѣній, когда натянутое ожиданіе разрѣшилось для него внезапнымъ зрѣлищемъ великаго города. Они всѣ окрашены мрачнымъ оттѣнкомъ позднѣйшихъ пристрастиыхъ сужденій. Для спокойнаго созерцателя Римъ, какъ безгласный свидѣтель многовѣковаго прошедшаго, н теперь еще составляетъ предметъ особеннаго благоговѣнія: что же сказать о тогдашнемъ настройствѣ путешественника, въ минуту сильнѣйшаго прозелитизма? По этому исторически вѣрнымъ объ его пребываніи въ Римѣ останется только часть описательная, и она чрезвычайно скудна.

Лютеру въ Римѣ предстояло два дѣла: 1) исполнить цѣль своего посольства, 2) насмотрѣться на достопримѣчательности города. По первому дѣлу ему нужно было войти въ сношенія съ членами своего ордена; онъ исполнилъ свое порученіе при всеобщемъ одобреніи начальниковъ.

При въёздё въ Римъ воротами: porta del popolo, на лёвой рукё стоитъ маленькая церковь, въ которой Мартинъ, по преданію, немедленно отслужилъ литургію. Вообще онъ въ полной мёрё пользовался правомъ священнослуженія въ Римё во всёхъ мёстахъ, и въ особенности въ Августинскомъ монастырё. Онъ такъ усердно служилъ обёдню, что «ему

почти приходилось жальть, что отець и мать его оставались въ живыхъ, потому что опъ охотно избавилъ бы ихъ отъ чистилища своими молитвами» ( '). Въ посвящении толкованія на 117-й псаломъ рыцарю Штернбергу, Мартинъ говорить, что и онъ въ Римѣ обходилъ всѣ церкви и обѣгалъ всв пещеры, върилъ на слово всъмъ баснословнымъ преданіямъ. 14 дней посвятилъ онъ обзору древнихъ Римскихъ святынь ( ). Въ Римѣ у Св. Каликста, говоритъ онъ въ застольныхъ ричахъ, погребено 176,000 мучениковъ, и 45 замученныхъ папъ лежатъ въ подземельяхъ. Въ другомъ мѣстѣ, говоря о множествѣ исповѣдниковъ, обагрившихъ кровію своею Римскую почву, указываеть съ благоговізніемъ на одно кладбище, на которомъ погребено 80,000 мучепиковъ и 46 ецископовъ (з). Съ умпленіемъ кланялся всёмъ Римскимъ мощамъ : Петру и Павлу, главѣ Іоаниа Крестителя. Но самое величавое впечатлёние произвела на него базилика Св. Петра, какъ живое олицетворение великаго зданія Церкви Христової, воздвигнутой смертію ея Основателя, но все еще созндаемой въ продолжение многихъ стоавтій ( • ). На кольняхъ поднялся онъ по лествиць, ведущей къ державному храму верховнаго Апостола, для полученія назначеннаго за этоть подвигь всесовершеннаго отпуска. Но пока онъ былъ занятъ его совершениемъ, говорить Секендорфъ, ему слышалось громовое слово: «Праведникъ живъ будетъ отъ вѣры,»-обращавшее въ ничто его прежије подвиги. Ясно, какъ сильно уже действовало въ немъ въ это время учение объ вѣрѣ, противное Латинской теоріи отпуска.

Религіозный характеръ путешествія Лютера не мѣшалъ ему съ любопытствомъ обращаться къ языческимъ памятиикамъ. Онъ съ грустью вспоминаетъ о славѣ и величіи древняго Рима, разрушеннаго Готами, но возводитъ это грустное чувство къ Христіанскому пачалу вѣры. « Римъ, какимъ я

<sup>(1)</sup> Walch, V, объясн. 117 Пс., 1330 года, р. 1646.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 74, §. 37, p. 2317.

<sup>(3)</sup> Ibid. c. 27, §. 19, р. 1319, §. 74, р. 1336. Онъ и въ поздићашее время считать въ Римѣ 2,000,000 мучениковъ. – Walch, XXII, с. 7, §. 26, р. 411.

<sup>(4)</sup> Ibid, c. 77, §. 1, p. 2374.

его видбать, великъ съ добрую милю пути, на разстояния оть Виттенберга до Полтесберга. Отсюда легко заключить, накое огромное пространство запиналь ивкогда старый Римь. Въ лътописяхъ о народонаселения его пишется, что за 100 лёть до Р. Х. было въ немъ 4,100,000, а вскорё потомъ 9.000.000 жителей. Вотъ народецъ, если это не басия ! Слёды древняго города еще распознаеть : видень театрь и Діоклитіановы термы, Діоклитіановы бани, проведенныя на пространство 25 Ибмецкихъ мнаь, ноъ Неаполя въ прекрасный загородный домъ. Ахъ ! туть-то были сокровища и богатства вселенной ! Туть-то двлали они все, что хотьлось ниъ. Римъ тепереший — мертвый трупъ въ сравнения съ прежнимъ. Ибо гда теперь стоять дома, тамъ прежде были крыши: такъ великъ слой развалинъ, какъ видно еще на берегахъ Тибра, гдъ онъ простирается на два копья вышины» ( <sup>+</sup> ). Особенно сильно поражаеть его Христіанская одежда, навязанная на древніе памятники ; онъ видить въ нихъ съ одной стороны торжество Христіанской идеи надъ Римскимъ язычествомъ, но насильственное ихъ сочетание поражаеть его непріятно. Ему, какъ ревнивому служителю Церкви, хотёлось бы сгладить и слёды пребыванія идоловь въ Апостольскомъ городъ. Такъ говорить онъ, что на мъстъ языческаго Капитолія построень монастырь Францисканскій, и снова съ любовію возвращается къ историческому кладбищу св. Каликста ( 1). Особенное внимание обращаеть на Пантеонъ. «Въ Римѣ (\*) есть круглый храмъ, въ которомъ Римляне поставили изображения всёхъ боговъ вселенной. кромѣ 1. Христа. Этотъ Пантеонъ уже въ 606 году императоръ Фока, убійца благочестиваго царя Маврикія н виновникъ папскаго первенства, отдалъ въ полную собственность Бонифацию III; тотъ окрестиль его церковию Всвяъ Святыхъ, но въ число ихъ не включилъ Інсуса Христа, хотя отъ Него-то святые всв получили утверждение своей святости. Въ бытность мою въ Римѣ я вильять эту церковь:

(3 Ibid. c. 7, S. 28, p. 418; S. 17, p. 465

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 77, S. 1.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 1317.

въ ней не было оконъ, но только сверху круглое отверсте, пропускавшее свыть. Съ огронными сводами ; окружена же она такнии толстыин столбами изъ прамора, что каждый изъ няхъ трудно обхватить двумъ человъкамъ. Вверху, въ сводахъ, написаны изображения всёхъ языческихъ идоловъ: Юпитера, Нентуна, Марса, Венеры и прочихъ по ряду.» Потонъ говорить о театры, кругломь по виду, оть земли вь 15 устуновь, въ которонъ когда-то помвщалось не ненве 200,000 зрителей, а теперь остались только основалие да ствиы ( ' ).---Исторія папши Іоанны, вёроятно, при помощи путеводителей, также представлялась ему въ лицахъ. «Въ Римъ (\*) я вндъль на большой улиць, ведущей къ соборному храму Св. Петра, высвченное изъ камия изображение папы, -- а именно: женщина со скипетровъ и маптіей папской держить на рукахъ младенца; этой улицей ин однить напа не провзжаеть, чтобы не видать статун, нбо женщяна, именемъ Агнеса, родонъ изъ Майнца, въ видѣ мальчика отведена въ Англію какниъ-то кардиналомъ, а потомъ переведена въ Римъ. Она выбрана въ папы, но подвергнулась позору и публично, при всвхъ, на той саной улиць, разрышилась отъ бренени. Удивительно, какъ папы еще могуть терпъть такое изображение ; но Богъ самъ наводить на нихъ ослъпление, чтобы выказать всю гнусность ихъ обмановъ.» При всёхъ поразительныхъ явленіяхъ отжившей славы міра, религіозное созерцаніе Лютера утверждалось мыслію о непреложности Божіей. Конечно, тогда уже сдвлано имъ наблюденіе, сообщаемое въ поздивёщимо эпоху жизни. «Я часто дивился, какъ могла имперія Римская возвыситься на такую степень велнчія безь познанія Бога, въ такихъ великихъ бояхъ и въ борьбѣ съ такими народами, какъ Кароагеняне, которые въ ногуществъ далеко превосходнан противниковъ.» Ръшеніе этого вопроса тогда еще не удавалось ему ; но самый вопросъ показываетъ всю ограниченность ветхозавътнаго взгляда Западнаго человъчества. Здъсь ясно выступаеть вь возарвній Лютера идся судьбы, какъ силы предвізной, про-

- (1) 1bid. p. 1317.
- (2) 11id. c. 27, S. 19, p. 1320.

тивоборствующей благодати, не совмѣстимой съ Божественнымъ предопредѣленіемъ, которую Лютеръ тщетно старается согласить съ идеей о праведномъ воздаяніи Божіемъ, въ которую вѣритъ, при всемъ желаніи сокрушить въ себѣ эту вѣру, воспитанную религіозными впечатлѣніями дѣтства. Здѣсь, повторяю, начало раздвоенія Божественной силы на двѣ идеи,—правосудія неумолимаго и милосердія всесовершеннаго, которыя въ душѣ Лютера никогда не достигаютъ желаннаго примиренія, а расходятся въ безконечномъ междоусобіи, то наводя на человѣка ужасъ отчаянія, то погружая его въ сладостное самозабвеніе.

Сверхъ историческихъ памятниковъ, языческихъ и христіанскихъ, кромѣ чудныхъ mirabilia Romæ, въ которыхъ человъкъ Запада видълъ лъствицу, ведущую къ Небу,-и полицейская сторона Рима, строгій распорядокъ хозяйственной дисциплины, нашли отголосокъ въ коренной чертъ Нъмецкаго характера Лютера. Искусствамъ Италіи онъ мало сочувствоваль. Двѣ стороны его развитія : монашеская и экономическая преимущественно проводятся чрезъ всѣ его наблюденія въ Римѣ. Онъ явился въ столицѣ Христіанскаго міра со всею правдивостію религіознаго представленія Нѣмца, съ глубокою вѣрою въ святость служителей Западной Церкви; его ожидало совершенное разочарование. «Когда я шелъ въ Римъ, его называли fontem justitiæ, источникомъ правды; но я увидѣлъ, что Римъ не иное что, какъ только блудница или домъ непотребный» ( ' ). Онъ съ ужасомъ отзывается о видънномъ имъ нечести Римскомъ, о скупости, породивmeй пословицу: versus amoR (Roma) mundi caput est et bestia terræ (\*), о томъ, какимъ образомъ кардиналы Римскіе не довольствуются сожитіемъ съ женщинами, которое вообще считается честнымъ провождениемъ времени, какъ Картезіанскіе монахи первые привезли изъ Италіи въ Германію грѣхъ Содомскій (\*). Онъ утверждаетъ, что изъ Рима онъ вывезъ такія тайны, которыми до конца своей

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 27, §. 75, p. 1337.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 4, §. 93, p. 322.

<sup>(3)</sup> Walch, I, Объеси. Быт. 19. гл., §. 61.

жизни боялся осквернить девственныя уши своихъ соотечественниковъ ; передаетъ пословицу, бывшую тамъ въ общень ходу, что если гав нибуль адъ подъ землею, то Римъ построенъ на его сводахъ; нишегъ,-что трудно повърнть. что надобно видъть все собственными глазаян. чтобъ убѣдиться. Въ позднѣйшемъ негодованія его противъ Латинской объдни много участвовало страшное впечатлёніе, произведенное падъ нимъ Италіянскимъ безбожіемъ. Собственный опыть показаль ему Италіянскихъ священниковъ въ настоящемъ ихъ свътъ, т. е., гораздо невъжествените Нъмецкихъ. Въ сочинении о глухой (stille oder Winkelmesse) объдиъ опъ сообщаетъ извъстие, что, въ бытность свою въ Римѣ, онъ былъ свидѣтелемъ многихъ богослуженій, отъ которыхъ при одномъ воспоминаніи волосы становятся у него дыбомъ ( 1 ).

И такъ въ Римѣ набрасывается первая тѣнь на пламенныя убъжденія католика. Злоупотребленія зараждають соинвніе, охлаждають его къ самой истинь. Но не должно, подобно Юргенсу, преувеличивать слишкомъ реакціонное абиствіе этой повздки на богселовскія его убвжденія. Правда, онъ сталъ разсудительние, онъ вынесъ изъ Рима зародышъ ненависти, если не къ самой Римской Церкви, то, по крайней мъръ, къ ея служителямъ; онъ такъ преисполненъ былъ негодованія, что, по возвращеніи во свояси, немедленно открылъ лушу свою Ступицу. Все, видъпное и слышанное ниъ въ Римѣ, могло и должно было сильно потрясти его сердце; но враждебныя чувства, зародившіяся на этой по-**Балкв.** до времени оставались безъ двиствія ; они слагались только въ общую массу издавна накоплявшихся огорчений, которымъ, уже послъ отпадения его отъ папства, суждено было выступить съ удвоенной силой. Теперь же, пока не оскудѣлъ въ немъ источникъ любви незаслуженной къ въръ отцевъ своихъ, людская злоба возбуждала его сострадание къ сиротствующей Церкви, предоставленной произволу недостойныхъ служителей. Послѣдующая перемѣна его убѣжденій произошла не отъ лицъ, а, направленная на самыя коренныя начала религи, извлечена изъ глубины его сознания

<sup>(1)</sup> Walch, XIX. S. 39-10, p. 1509.

всемогущею силою благопріятствовавших ь тому обстоятельствь. За то путешествіе обогатило его опытность и незамътно подвянуло его къ развязкъ, а потому въ историческомъ отношении оно знаменательно для біографа Лютера. Все же прочее въ сочинении Юргенса сюда не относится, а производить настоящій хаось въ понятіяхъ сибшевіенъ двухъ возарвній, которыя въ то время и въ Лютерв не начинали еще бороться. На прямвръ, онъ не могъ имвть тогда и твин сомнивния въ телесномъ присутстви верховныхъ Апостоловъ въ городѣ Ринѣ. Онъ слыхалъ много въ Ринѣ о типическихъ злодвяніяхъ Александра VI и Юлія II, но они были ему не безъизвъстны и прежде въ собственномъ отечествъ. Анчность Льва X до послѣдней разиолкви всегда являлась ему въ выгодновъ светь. Вообще владенческое послушание Церкви и въра въ непреложность ея догнатовъ еще вполнъ обозначають эту пору его жизни. Его, конечно, ослепляли великолъпшыя церемоній Римскія, обрядъ анавемы на еретиковъ и ослушниковъ Церкви въ Великій Четверкъ въ присутстви папы и кардиналовъ, при колокольномъ звонъ и съ погашениемъ свъчей ( '), обрядъ разношения Даровъ по улицамъ города папою на прекрасномъ бъломъ конъ (\*); понятна робость бъднаго ниока при взглядъ на того же Юлія II, окруженнаго сугубымъ величіемъ главы Христіянства и царственнаго вождя, облеченнаго въ папскую тіару и въ ратные доспѣхи, непобедниаго. Не могли на него аронзвести непріятнаго впечатлёнія и другіе обряды, о котоыхъ онъ въ послёдствін отзывается такъ : « Не прилично сристіанскому характеру папы, даже вовсе противно Христу. что человькъ гръшный протягиваеть для цълованія ноги тому, кто во сто разъ лучше его. Какъ согласить эту гордость съ смиреніемъ Христа, омывшаго ноги учениканъ, и Апостоловъ, пѣшкомъ обходившихъ города и веси? Какой свётскій властитель сравнится великольпіемъ повада съ тёмъ. который хочеть быть главою христіанъ, презирающихъ земную роскошь? Какая душа христіанская не увидить съ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 22, \$, 49, p. 1007.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 77. §. 1, p. 2376.

прискорбіемъ, что цапа, когда его причащаютъ, сидить неподвижно, wie ein Gnadenjunker, и принимаеть Св. Дары оть кардинала, стоящаго передъ нимъ на колбняхъ, изъ золотой тросги? Какъ будто Св. Дары недостойны, чтобы папа, бъдный гръшникъ, поднялся съ съдалища и воздалъ честь своему Богу, когда прочіе христіане принимають ихъ съ благоговѣніенъ» ( ' ). Еще слишкомъ живы были въ то вреня представленія Лютера о величін папы, какъ намѣстника Божія. Притонъ, если онъ видвлъ много дурнаго, то не могъ не видать и назидательныхъ примбровъ хорошаго, а сапыя ствны, запечатленныя воспониваниями, безчисленные залоги спассиія, навсегда освятившіе Римскую почву, съ набытковъ вознаграждали его за людские соблазны. Но если допустивъ неприкосновенность религіозныхъ убъжденій Мартина, среди окружающаго нечестія, то должны согласиться, что онъ вынесъ изъ Рима глубокое чувство народнаго негодованія. Въ Ринк онъ слышалъ хвастливыя ричи нонаховъ, разглашавшихъ чудеса о папской короиѣ, которой вся Германія со встин свонин князьями не въ состояній выкупить, о могуществ'в папы, который весьма равнодушно принимаеть поклонение оть Нумцевь, какъ почесть, ему подобающую, о токъ, что папскій мизинецъ сильные Ибнецкихъ властителей, взятыхъ въ совокупности. Онъ изучиль хорошо Италіянцевь на всёхъ пунктахь соприкосновенія съ ними: его наблюдательность схватила и сложила въ сердив разныя черты различія съ Нвиецкой народностію н начертала въ послъдствія поразительно върныя картины ихъ народнаго быта. Въ Италін онъ выучился ненавидъть Италію. Отнын' начинается брань его съ Италіянскими соонстани, съ элементомъ Ронанскимъ. Въ глубокой противоположности съ окружающими явленіями жизни окрбили въ немъ черты племеннаго характера ; онъ возънивлъ уважение къ своему и возчувствоваль глубокое презриние къ чужому. Но, -повторяенъ, -въ послъдстви все то, что теперь представлялось ему въ величавыхъ образахъ, ниспало на степень

(1) Walch, XXII, p. 1310.

смѣшной комедіи; всѣ злыя сѣмена, посѣянныя въ сердцѣ его, выросли потомъ въ огромные размѣры. Онъ радовался, что былъ самъ свидѣтелемъ и очевидцемъ нечестія Римскаго, дабы имѣть право не щадить его словомъ; онъ оправдывалъ этими впечатлѣніями позднѣйшія неприличныя выходки противъ папы и Западной Церкви.

Съ Римской поѣздки до 1512 года не сохранилось объ немъ ни одного свидѣтельства; знаемъ только, что онъ продолжалъ проповѣдывать въ монастырѣ, и что проповѣдь его болѣе и болѣе привлекала вниманіе курфирста. Противъ всѣхъ искушеній, обуявшихъ его въ Римѣ, Ступицъ присовѣтовалъ ему укрѣпляться въ чтеніи слова Божія, и поручилъ ему объяснять въ своихъ лекціяхъ посланіе къ Римлянамъ.

Въ 1512 году совершилось событие знаменательное, составляющее эпоху поворотную въ личности Лютера, по вліянію на его дёлтельность. Весьма важно совпадение двухъ происпествій: распоряженіе Ступица, чтобы во всёхъ Нёмецкихъ монастыряхъ Августинскаго ордена чтеніе книгъ Бл. Августина за трапезой монаховъ замёпено было чтеніемъ книгъ Св. Писанія, — и возвышеніе Мартина на степень богословскаго доктора съ правомъ толкованія Библін. Званіе доктора онъ принималъ не охотно по великой отвѣтственности. съ нимъ сопряженной. Ступицъ долго его уговаривалъ. Наконецъ, подъ грушевымъ деревомъ въ монастырскомъ саду. онъ приступилъ къ нему окончательно. Лютеръ отказывался, приводя 15 предлоговъ. «Г. докторъ,»-сказалъ онъ ему:-«вы хотите лишить меня жизни. Я не прожиру такъ и четверти года.»-«Пусть будеть такъ, отвечалъ непреклонный викарій. Съ Богонъ! У Господа Бога много важиыхъ занятій. Онъ нуждается въ мудрыхъ служителяхъ» (1).-Лютеръ все отрекался упорно. Наконецъ Ступицъ принужденъ былъ напомнить ему заповёдь монашескаго послушанія. Онъ былъ въ этомъ случаѣ только орудіемъ воли курфирста Саксонскаго, котораго Лютеръ постоянио называетъ виновникомъ своего возвышения. Самыя деньги на производство выставлены были Фридриховъ Мудрывъ; но Лютеръ принужденъ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 22, S. p. 983.-Обълси. 30 гля Быт. ст. 9-11, S. 77, стр. 816.

быль пѣшковь отправиться въ Лейпцигъ для полученія ихъ. и на дорогъ терпълъ непріятности отъ княжескихъ откупщиковъ, которые всёми мёрами старались его задерживать. 22 Сентября онъ писалъ къ Лангу, пріору Эрфуртскаго монастыря, что онъ, изъ повиновенія власти викарія, по волѣ Божіей, принимаетъ степень богословскаго доктора ( '). 18 Октября, въ день Свят. Луки, подъ деканствомъ Кардштадта, защищалъ онъ диступъ на степень библейскаго лиценпіата, 19-го на степень доктора, и Карлштадть торжественно. при колокольномъ звонѣ и обычныхъ церемоніяхъ, возложилъ на него знакъ отличія — докторскій барегь. Въ противность уставамъ старинныхъ Университетовъ, гдѣ присяга на доктора состояла въ объщании неизмънной покорности Западной Церкви и папѣ, въ новомъ Виттемберискомъ лнценціать обязывался клятвою : 1) къ оборонь по силамь Евангельской истины ; 2) къ послушанію Римской Церкви ; 3) къ отвращению отъ всякихъ сустныхъ и чуждыхъ учений (vanæ et peregrinæ), осужденныхъ Церковію и оскорбляющихъ уши благочестивыхъ. Первая статья, вновь прибавленная, была воздѣйствіемъ библейскаго характера Университетскаго преподавания, продолжениемъ идеи, вложенной въ него основателемъ Поллихомъ, носвятившимъ Университетъ Апостолу Павлу и Бл. Августину (\*).

Значительность этого акта, по весьма справедливому заиѣчанію Юргенса, состоить въ томъ, что докторская степень положила начало великой дѣятельности Лютера, какъ проповѣдника, и его общенію съ народомъ въ духовной бесѣдѣ; что она заключала въ себѣ первый зародышъ и усдовіе истинной реформаціи, совершенной на почвѣ Нѣмецкой, съ помощью народа Нѣмецкаго, который принялъ и въ лицѣ лучшихъ членовъ своихъ обратилъ ее въ свою духовную собственность. Германія и до сихъ поръ считала многихъ просвѣщенныхъ мужей, которые въ частныхъ опроверженіяхъ Римской догматики дошли до удовлетворительныхъ итоговъ; но, боясь наказанія Церкви, не дѣлились ими

(2) Jürg. 11, 397-403.

<sup>(1)</sup> Ep. Aurifabr. I, 4, 5.

съ народомъ. Ихъ свётлыя иден не расходились въ воспріничивыхъ нассахъ, а унирали вийсти съ творцани. Лютеръ, принимая вибсть съ присягой докторскія права и обязанности, считалъ долгонъ не скрывать дачиаго ему таланта, въ постепенномъ своемъ удаления отъ Западной Церкви всь оттънки намъненія своихъ убъжденій передавать въ живонъ словѣ народу. Получивъ призвание отъ верховной власти. онъ изъ робкаго и охраняющаго сделадся бодрымъ и воннственнымъ, отъ обороны перешелъ къ нападению, созналь совершению значение собственной личности. Но тщетны всв усилія оправдать уклоненія его оть Католичества высокнить значениемъ докторской присяги, въ следствие которой онъ будто бы саною Римскою Церковію поставленъ въ необходиность начать съ нею борьбу. Присягнувъ въ нензивныей вврности Евангельской истинь и въ тоже время и общепринятому учению Римской Церкви, онъ давалъ клятву единственно въ томъ увѣренін, что ученіе этой Церкви согласно съ Евангеліенъ. Какъ скоро открылось противорвчіе, присяга твиъ самымъ лишалась законности. обращалась въ пустую формулу. Лютеръ имвлъ право вооружиться на папу, потожу только, что папская Церковь во внутренненъ его убъждени уклонилась отъ истины; но эта уверенность, какъ плодъ самостоятельной работы ума, родилась независимо отъ присяги его; она выходила изъ глубины религіозной потребности, которая сана по себь заключала въ себъ оправдание всякому дъйствию Лютера, совершенному съ целию очистить Евангелие отъ ложныхъ нововведений ( ' ). Но въ такомъ случат онъ не имълъ уже права ссылаться на присягу, ибо въ томъ видъ, въ каконъ совершаль ее, она исключала возможность борьбы съ установленою властію Церковною. Она имела значеніе только въ совершенной гарионій отдёльныхъ частей своихъ. Какъ скоро нарушено равновъсіе, нарушена сила самой присяги. Лютеру оставалось только жальть о печальной цеобходимости, которая заставляла его давать на себя нельпыя обязательства, и при перембинвшемся сознания, для успокоения совети, ивсколько разъ въ жизни нарушать прежијя клятвы.

(1) Ibid. 423-425.

И такъ, повторяемъ, если будетъ допущено право Лютеру язмѣнить своей клятвѣ, какъ противной христіанскому его убѣжденію, а всяко, еже не отъ вѣры, грѣхъ есть, то ни въ какомъ случаѣ нельзя извинить черты, такъ сказать, двуличности, проявившейся въ желаніи его оправдать строптивость

своихъ нападеній на папу и возмущеніе Церковнаго мира силой присяги, которую самъ объявилъ не дъйствительною. Если Юргенсъ въ этомъ последнемъ действи Лютера отыскиваетъ коренную черту народнаго характера Ибмца, который при сознании истины, при внутрепнемъ убъждении въ справедливости того или другаго поступка, тымъ не менбе ищеть и вибшией опоры въ непосредственномъ распоряженія существующей власти: то намъ съ другой стороны позволено сделать свое замечание, что онъ отступилъ отъ другой, еще болье похвальной, черты Ибмецкой правдивости и добросовъстности, играя клятвами произвольно и употребляя во зло отношения свои къ Западной Церкви, смѣло нарушая присягу, когда она ставила преграды свободному стремлению его религиознаго духа, и снова прибъгая къ ея инимому авторитету, когда онъ не видалъ другаго средства объяснить недостатокъ послѣдовательности въ собственныхъ авиствіяхъ ( ' ). Эта послѣдняя мысль не досказана Юргенсомъ въ подробномъ обсуждения того же вопроса.

Я сказалъ, что возвышеніе Лютера на степень богословскаго доктора имѣло великое вліяніе на его религіозное настроеніе. Здѣсь вспомнимъ сказанное о перемѣнѣ въ его убѣжденіяхъ, о томъ, какъ онъ изъ тѣснаго взгляда софиста вступилъ на библейскую стезю, на которой ученіе Ап. Павла и Августина о благодати служило ему путеводною звѣздою. Послѣ впутренней тяжелой борьбы, продолжавшейся нѣсколько лѣтъ, постепенно восходя отъ силы въ силу, шагъ за шагомъ съ трудомъ отрѣшаясь отъ прежнихъ любимыхъ идей, онъ становится твердой ногой на вторую ступень религіозныхъ своихъ представленій, а именно, что оправданіе дается благодатію, силою вѣры во Искупителя, но усвоивается человѣку не иначе, какъ при содѣйствіи собственныхъ подвиговъ.

16

<sup>(1)</sup> Cm. BURE.

Съ этихъ поръ начинается словесная и литературиая д ятельность Лютера. Краеугольнымъ камнемъ его занятій, по свидътельству Матезія, болъе нежели когда либо, является Библія; дополнительными пособіями Августинъ, Амвросій, Бернардъ и другіе учители Церкви. Этимъ занятіямъ соотвътствуетъ со дня на день усиливающееся презрѣніе къ средневѣковымъ схоластикамъ и Аристотелю.

Первые богословские труды его состояли въ академическихъ чтеніяхъ на посланіе къ Римлянамъ, на псалмы. на послание къ Евреямъ и къ Титу. Изъ всѣхъ четырехъ сочиненій дошло до насъ только второс; о первомъ свидѣтельствуетъ Меланхтонъ; о двухъ послѣднихъ не имѣемъ никакого понятія. Замѣчательно, что посланіе къ Римлянамъ, самое трудное и богословское, вмѣщающее въ себѣ полноту христіанской жизни относительно въры и нравственности, составляло предметъ первоначальныхъ давнишнихъ занятій Мартина. Въ толкованіи на Іоанна (1) онъ говоритъ, что онъ сначала не зналъ, какъ объяснить первыя четыре главы посланія къ Римлянамъ, въ которыхъ содержится учение объ оправдания вброю; что онъ удивлялся, для чего Апостолъ предпослалъ ихъ ученію о добрыхъ делахъ; что лучше бы выпустить ихъ, какъ безполезныя. Но когда первые выводы изученія Бл. Августина приложены имъ къ объяснению Апостола, тогда получило начало и это утраченное толкование, въ которомъ Мартинъ, по словамъ Меланхтона, указываетъ ясно различіе между Евангеліемъ и закономъ, и старается побороть ученіе школы, что человъкъ достигаетъ оправданія дълами наружнаго благочестія. Это было явленіе, дотолѣ невиданное, отъ котораго, по словамъ того же Меланхтона, новый свътъ возсіялъ удивленнымъ слушателямъ. Другое сочинение, до насъ дошедшее, и, по свидѣтельству Лютера, начало его богословскихъ трудовъ, initium studii theologici M. Lutheri, т. е., первый опыть литературный, явилось печатно въ продолжения времени отъ 1514 до 1516 года. Въ теперешнемъ видъ толкование на псалмы представляетъ единство и цъльность;

<sup>(1)</sup> Walch, IX, c. 5, §. 17, p. 1054.

его можно назвать учено-богословскимъ трудомъ, хотя въ основании его лежать также отдёльныя чтенія въ Университетъ. Не входя въ подробности, замътимъ вообще, что въ этомъ трудѣ выражается чисто правовѣрующій, т. е., еще вполнѣ Католическій взглядъ сочинителя. Уваженіе къ первенству папы надъ всти епископами и Западной Церкви надъ всёми прочими, къ чистилищу, къ Св. Отцамъ и даже отчасти къ средневъковымъ учителямъ, особенная ревность по славѣ матери Церкви въ суровыхъ прещеніяхъ на такъ называемыхъ еретиковъ, а важнѣе всего-мысль объ оправдывающемъ или заслуживающемъ (meritorium verdienstlich) **дъйствіи** страданія върующаго ('). Путь жизни рисуется ему путемъ страданій, подражаніемъ подвигу Божественнаго Мученика, преходящей стезею къ блаженной въчности. Здъсь отражаются ионашескія воспоминанія и самое здравое поиятіе о христіанскомъ самоотверженіи, въ которомъ скорбная жизнь есть лучшій проводникъ къ вѣчности, и смерть--торжество для души, ея жаждущей. Вообще всѣ толкованія обращены преимущественно на практическую сторону жизни; о догматахъ-мимоходомъ; о поклонении Святымъ-ни слова. Замбчательно истинное понятіе о литургіи важной и дбйственной для человѣка, не въ силу совершения таинственныхъ двиствии ex opere operato, а въ силу внутренняго расположения приносящаго всего себя въ жертву чистую и совершенную, въ жертву исповъданія и хваленія Богу. Прямой отвѣть на позднѣйшіе возгласы тогоже Лютера противъ названія жертвы, прилагаемаго литургін. Вообще въ этихъ двухъ сочиненияхъ напрасно стали бы искать, вмъстъ съ Юргенсомъ, явнаго противорѣчія съ общенринятымъ ученіемъ Западной Церкви. Единовременное состояние въроучения въ то или другое время существованія Церкви, подчинившей себя началу развитія (а таковъ, безспорно, характеръ папскаго исповъдания), не можетъ служить неподвижнымъ правиломъ при обсуждении религіозныхъ понятій Лютера. Въ Западномъ христіанствѣ издавна существовали двѣ огромныя стороны, изъ которыхъ одна возводила учение въры и устрой-

<sup>(1)</sup> Walch, IX, см. предчеловіе надателя въ толков. на пе. и самое толковапіе во второй половинѣ IX тома.

ства Церковпаго къ коренной, неизмѣнной теоріи; другая, отправляясь отъ точки исхода этой послѣдней, въ безконечномъ развътвлении существующихъ догматовъ, отходила отъ первобытной ея простоты, создавала оттънки понятій и различенія, которыя съ временемъ входили въ законную силу. становились новыми догматами (articulum fidei). Первую Нёмецкіе писатели называють представительною, вторую јерархическою, или собственно папскою. Представительная имѣла въ основѣ своей поцятіе о Церкви вселепской, и видимымъ ея представителемъ считала единственно соборъ Церковныхъ јерарховъ. Церковь называлась всеобщимъ собраніемъ върующихъ въ цёлой вселенной, главой признавала одного Інсуса Христа, верховнымъ законодательнымъ судомъ только Вселенскій соборъ, правильно созванный и управляемый невидимою и непогрѣшительною благодатію Духа Святаго. Только Вселенскій соборъ (concilium generale) имѣетъ право творить новые догматы въ области вѣры, какъ облеченный силою свыше, какъ видимое вытстилище Духа Святаго и Церкви воинствующей. Но это учение имъетъ то существенное различие отъ Православнаго, что оно въ предблахъ вселенской Церкви, или всемірнаго общенія вбрующихъ, признаетъ еще частную Церковь, состоящую изъ Римскаго папы, кардиналовъ, -и въ ней олицетворяетъ верховную распорядительную или служебную (ministerialis) власть, простирающуюся равномёрно на всё прочія части всемірной христіанской общины. Еще болье существенное различие заключается въ унижении мірянъ (лаиковъ). Чтобы цонять всю рёзкость и важность этого различія, стоить только сравнить писаніе Латинскихъ богослововъ съ окружнымъ посланіемъ патріарховъ Восточныхъ въ отвѣтъ посланію Пія IX. Такимъ образомъ Римская церковь все же возносится надъ всёми другими, Римскій епископъ, въ отсутствіи собора, облекается временной властію главы христіанства и. какъ намѣстникъ собора, поставляеть мѣстныхъ епископовъ. управляеть vicarie всею совокупностію частныхъ Церквей, является главнымъ судьею въ спорныхъ дълахъ и общимъ распорядителемъ Церковныхъ имуществъ, имъетъ несомивнное право толковать самые догматы вёры. Но какъ всякая личность

подвержена заблужденіямъ, и папа, какъ первый членъ Перкви Соборной, имбеть болбе прочихъ поползновений и средствъ употребить во зло высокое служение Церкви, то, для предупрежденія могущихъ произойти безпорядковъ, назначается время отъ времени повторение Вселенскихъ соборовъ, которые могутъ и должны повърять действія папъ. смотря по нуждё и низлагать ихъ, возстанавливать частныя нарушенія Церковнаго порядка и общее равновьсіе составныхъэлементовъ. Таково учение Алльяко, Герсона, Николая Кузанскаго и прочихъ представителей той стороны, которая въ XV и XVI вѣкахъ такъ пастоятельно требовала преобразованія Церкви во главѣ и въ членахъ, т. е., возвращенія современной действительности къ столь же мечтательному идеалу предложеннаго управленія Церкви. Таково и ученіе всей Западной половины христіанскаго міра до перваго сильнаго проявленія личности папской въ Григорів VII. Съ техъ поръ, какъ первенство Римскаго епископа утвердилось на Западъ оффиціальнымъ признаніемъ императора Фоки, въ продолженіе четырехъ стольтій и болье, притязанія папъ, за немногими исключеніями, держались въ означенныхъ преділахъ представительной системы; они и не думали, или, по крайней мбрб, не смбли еще отрицать идеи Вселенской Церкви и власти соборовъ. Григорій VII ступилъ огромный шагъ впередъ; онъ виновникъ и творецъ достопамятнаго узаконенія. признавшаго непогрышительность папы. За нимъ, цачиная съ XII стольтія, потянулся длинный рядъ богослововъ, зашитниковъ папской системы. Эга послёдняя признавала папу не первымъ членомъ, а видимой главою всей Церкви; да его личности и въ неразрывно связанной принадлежности съ нияъ-кардинальской коллегіи, воплощала верховную законодательную, правительственную и судебную власть, возвышала его надъ всъми соборами, надъ всею видимою тварио, подвигала его къ Божеству, оставляла Спасителя, — невидимую, таинственную Главу христіанства, —какимъ-то празднымъ зрителемъ его полновластія, отнимала у Бога возможность казнить его праведнымъ судомъ, потому что смёло переступила послёдній камень преткновенія, въ которомъ всь величавыя ея представленія, доселі еще неопровержимыя

для естественной логики, вдругъ ниспадали на степень кощуннаго, смѣшнаго богохуленія-очевиднымъ противорѣчіемъ здравому разуму, то есть, признала безгрътность личности папы, не какъ человѣка, а какъ главы христіанства. Какъ скоро допущено было послѣднее ласкателямъ папскийъ, не трудно было разбить и остальныя грани, отдёляющія человѣка отъ Божества. Папа присвоилъ себѣ и получилъ право давать индульгенцій, т. е., разрѣшать отъ грѣховъ настоящихъ, прошедшихъ и будущихъ, освобождать отъ временныхъ казней чистилища и въчнаго мученія ада, стало быть. право, за которое Сынъ Божій долженъ былъ заплатить не иенъе какъ крестнымъ страданіемъ ; однимъ маповеніемъ возводить отшедшія души въ обители рая, повельвать самымъ Ангеламъ неба, живить и мертвить по личной прихоти и произволу; недоставало только видимаго утверждения этого права въ тѣлесномъ безсмертіи твари, уже вознесенной, если возможно такъ выразиться, надъ самымъ Божествомъ. Но и эту послёднюю преграду человёческой гордости, указанную Апостоломъ Павломъ въ сличении ветхозавътныхъ и новозавѣтнаго первосвященника, иронически выставляемую и Гусомъ, софистамъ удалось обойти; они протянули папскую личность черезъ всю преемственность Римскихъ епископовъ, предположили существование живительной силы, которая не прекращаеть свосго действія и по отшествіи папы. а возрождается въ его преемникъ. Опровержение этой теоріи не могло быть успѣпінымъ; она не допускала простаго анализа разума, а между тёмъ, въ продолжении многихъ стоитій, держала весь Западъ въ какомъ-то оцбпенвній, останавливала свободное стремление духа къхристіанскому Богу, по той очевидной причинь, что идея Евангельская не можеть вибститься въ нечистомъ сосудь безбожной гордости съ одной, и подзаконнаго, противнаго христіанской свободь, раболѣпства съ другой стороны.

Тоже самое раздѣленіе партій ясно приводится и въ одномъ изъ существенныхъ догматовъ христіанской религіи, въ ученіи о вѣчномъ спасеніи, о будущей жизни за гробомъ. Здѣсь, какъ указано выше, Западная Церковь дробится на два отдѣла: Пелагіанскій съ его измѣненіями и Августинскій, и борьба проходить чрезъ всю церковную исторію Запада. При этомъ случав нельзя не замѣтить особенности въ религіозномъ развитін Запада. Между тымъ какъ учители истинной Церкви занимаются высшими тайнами вбры, догматомъ Пресвятой Троицы, божествомъ в человѣчествомъ Інсуса Христа, вообще сосредоточиваютъ всѣ свои силы въ возможномъ постижении вездъсущия и личности Божіей, въ созерцаніи Бога во плоти и въ предвѣчной тайнѣ Его троичнаго существа, учители Запада вступають въ совершенно иной путь. У нихъ возникаетъ одинъ тодько вопросъ, и тотъ юридический. Это вопросъ о правѣ человѣка на спасеніе и объ участіи Бога и самого человѣка въ дѣлѣ спасенія. Православная Церковь никогда не делала этого вопроса предметонъ особеннаго (спеціальнаго) изученія; она считала рътение его слишковъ не сложнымъ, не впадала ни въ крайности надменнаго Пелагіанизма, ни въ односторонность самодовольнаго Августіанизма, решала его въ простоть сердца безпристрастнымъ судомъ просвѣщеннаго разума, а тамъ, гдъ кончалось владычество мысли и притуплялось усиліе дъйствія, смиренно прибъгала подъ кровъ Откровеннаго ученія о благодати. На Западъ, со временъ Пелагія, Целестія и Августина, впутренпее развитие христіанскаго ученія не отходить отъ догната о благодати. Между нимъ и постепеннымъ развитіемъ папской теоріи нѣть ничего общаго: но борьба воплощается въ однихъ и тъхъ же лицахъ, и нельзя не зам'ятить разумнаго совпадения Пелагіанскаго взгляда съ обороною папской системы, а благодатнаго-съ отрицаніемъ папскаго самодержавія. По этому неразрывному соединенію философіи средняго вѣка съ интересами папскими. Латинская Церковь въ XV и XVI вѣкахъ строго наказывала малъйшее посягательство на неприкосновенность ученія схоластиковъ, и Лютеръ имблъ полное право замбтить, что паписты, когда читаютъ Бл. Августина, все приписывающаго благодати Христовой, говорятъ, что онъ въ рѣчахъ своихъ зашелъ слишкомъ далеко, такъ что Августинъ и до сихъ поръ дъйствительно отвергается Римскою Церковію (1),

<sup>(1)</sup> Walch, IX Обьясв. 1 Посл. Іоввиова 4 гл. §. 32, р. 1033 (1324 года)

хотя оффиціально издавна называется свётиломъ христіанства на Западѣ: Doctor praecipuus, по выраженію всѣхъ канонистовъ. Около него, какъ родоначальника средневъковой догматики, какъ обильнъйшаго писателя Церкви, какъ питомца Ап. Павла, если не плотію, то духомъ, вмѣстившаго въ себѣ окончательные выводы самой высшей философія, до которой только могъ достигнуть древній язычникъ, -- около него собираются другіе второстепенныя свѣтила: Амвросій, Бернардъ, Іеропимъ, Григорій Великій. На немъ, какъ на незыблемомъ авторитетъ, построена вся система Өомы Аквинскаго, хотя въ сущности въ разрѣзъ противоположная его воззрёнію; изъ Августинскаго ордена, по слованъ Сильвестра Пріерія, вышли многіє изъ 266 учителей, обожателей Св. Оомы и крайнихъ представителей папской теоріи; на него ссылались и Тецель, и Эккъ, особенно на Лейпцигскомъ состязании (диспутѣ), въ доказательство необходимости для спасенія добрыхъ дёлъ, соотвётствующихъ благодати. И въ самомъ дѣлѣ, Августиново учение о благодати нигдѣ не исключаеть необходимости вибшияго упражнения воли въ страданіи и дъйствіи, хотя часто ставить дъла въ неестественную, натянутую зависимость отъ предшествующей благодати. Уничтожение свободной воли въ Западной Церкви никогда, въ самомъ крайнемъ выражении стороны антипелагіанской, не доходило до ужасающихъ итоговъ ученія Кальвина и Лютера; по теперь, и до самаго исхода 1518 года, Лютеръ былъ несравненно умѣрениѣе самого Августина. Теперь намъ ясибе становится перембна въ его уббжденіяхъ и глубокое различіе между первою и второю эпохою его въроисповъдной дъятельности. Отъ тъснаго взгляда обожателя папскию и свирбпаго Пелагіанца-монаха онъ перешелъ на широкій обычный путь Западной Церкви въ состоянія возможной ея чистоты. Онъ сталъ въ противодъйствие современному положению Римской Церкви, умышленно отходившей отъ великихъ своихъ первообразовъ, но все же не выходилъ изъ закопныхъ предъловъ ея, по скольку дъйствительность связывалась съ лучшимъ прошедшимъ узами хотя только внѣшняго признанія и уваженія. Да и самъ онъ до 1519 года не замѣчалъ внутренняго противорѣчія между собою 239 и Латинствомъ; онъ твердо вѣрилъ, что оно, въ лицѣ высшаго своего представителя, папы, съ любовію приметъ и

шаго своего представителя, папы, съ любовію приметь и достойно оцёнить всякое благородное усиліе возвести Церковь къ первоначальной чистотъ, утраченной въ большинствъ членовъ ся. Ему тогда еще и не приходило на мысль, что давно замышляемое и вѣчно откладываемое преобразованіе во главѣ и въ членахъ-есть только комедія, равыгранная съ большимъ или меньшимъ искусствомъ въ продолжение цълаго въка. Онъ върилъ нелицемърно, что всъ неудачи въ совершении этого дѣла происходили отъ обстоятельствъ, независимыхъ отъ воли кардиналовъ и папы; върняъ этому и въ споръ съ Тецелемъ, въ которомъ вступался за честь папскаго имени и мечталь услужить интересамъ Западной Церкви. Здъсь нътъ и зародыша поздибишаго взгляда, въ которомъ онъ смбло выступилъ изъ предъловъ ея и проложилъ себъ дорогу выт ея, поклявшись ей въ втчной ненависти, какъ чистому отрицанію Евангельской истины. Теперь же въ немъ выражается только усиленная ревность дбятельного католика, проявляющаяся не въ слёпомъ подражании слёпымъ образцамъ, а въ разумномъ усили просвъщеннаго служителя Церкви-исцѣлить ея язвы. Вотъ сущность втораго періода религіозпыхъ его представленій, не переходнаго, а самостоятельнаго, хотя въ немъ, разумъется, безсознательно подготовлялись матеріалы къ будущему преобразованію. Эгою разумною ревностію вполит объясняются ть разкіе возгласы противъ самого папы и церковныхъ прелатовъ, которыхъ встрѣчаемъ не мало и въ сочиненіяхъ, предшествовавшихъ полемикѣ съ Тецелемъ. Они основаны на коренномъ началѣ Католицизма, служившемъ ему на всякую потребу, что личность пезависима отъ сапа и власти; а что личность представителей Церкви не соотвѣтствовала высокому ихъ назначенію, въ томъ сознавался и Римъ, въ томъ на собственномъ опытѣ убѣдился и Лютеръ.

Прежде, чѣмъ приступимъ къ обозрѣнію событій, предшествовавшихъ непосредственно спору Лютера съ Тецелемъ, оглянемся назадъ на личность монаха въ томъ видѣ, въ какомъ она представляется намъ въ началѣ 1516 года. Живыя страницы Писанія и учителей Церкви: Августина, Амвросія,

Бернарда возжгли въ немъ духовное начало въры во всей его рёзкой противоположности съ неподвижной односторонностію монашескаго міра на Западѣ. Его страстная природа, утомленная безполезной борьбой съ физической стороной человъка, ръшается искать оправданія въ смиреніи въры. Всъ тягостныя обязанности келейнаго житія отмѣняеть онъ. сперва по недостатку времени, потомъ по совѣту друзей своихъ, при слабомъ здоровьѣ. Во внѣшнихъ отношеніяхъ къ міру исчезаеть робость запуганнаго дътства и забитой нищетой и лишеніями полодости. Хотя онъ лично и не участвуеть въ великомъ современномъ вопросѣ, по случаю спора Рейхлина съ Доминиканцами, но очи Германіи уже устремлены на молодаго борца, вооруженнаго опытомъ многотрудной жизви и общирными познаніями глубокой, многообъемлющей учености. Изъ монастырскаго уединения онъ, по востребованію своего князя, чрезъ посредство Георгія Спалатина, придворнаго секретаря и проповѣдника, въ двухъ письмахъ подаетъ свой голосъ въ пользу невиннаго Рейхлина, удивляется лукавству Кельпскихъ богослововъ, невѣжественныхъ грамматистовъ, которые затрудняются пуще Гордіева узла рѣшеніемъ дѣла, по видимому, такого простаго, потому что оно не касается существенныхъ догматовъ въры: поражаеть насмѣшкой его личнаго врага, поэта Ортуина. писавшаго неудачное опровержение на Рейхлиновъ Епсоmion, говорить: «что, въ желании сбросить съ себя ослиную шкуру и облечься въ величіе львиное, онъ истощиль свои силы на пол-дорогѣ, и до льва не доросъ, а очутился въ образѣ волка и крокодила.» Вездѣ видно насмѣшливое, бранное расположение, но онъ благоговъетъ еще передъ папою, радуется перенесенію тяжбы Рейхлиновой на верховное рѣшение Рима и престола Апостольскаго, «потому что между кардиналами есть люди высокой учености,» передъ судомъ которыхъ невинность скорбе найдетъ себѣ оправданіе, чѣмъ въ боязливой и предубъжденной Германіи ('). Такъ велико еще уважение его къ священному Риму, не смотря на знаменательное путешествіе; такъ мало знакомы ему конкордаты

<sup>(1)</sup> Ep. Aurifabr., I, 5, b. 6, 8.

народа Нѣмецкаго, по которымъ ни одно спорное дѣло, при взнесеніи аппеляціи къ папѣ, не могло переходить на судъ чужеземный, а должно было порѣшиться уполномоченными судьями на мѣстѣ происхожденія спора (<sup>1</sup>).

Утвердивщись въ познании истины, Лютеръ ръшился защищать ее противъ всѣхъ нападеній противниковъ. Страсть его къ прѣніямъ вовлекла его въ продолжительную борьбу съ богословани школы Ооны Аквинскаго. Жаркіе споры съ великимъ Оомистомъ, Карлштадтомъ, съ прежними наставниками въ Эрфуртсковъ Университетъ, начинаютъ рядъ его великихъ бореній. Мартинъ утверждаль, что въ дъль въры нужно доказывать, а не просто предполагать. Отъ мнимаго авторитета безчисленныхъ учителей Оомистовъ и Скотистовъ онъ уже прямо и безстрашно переносилъ дъло къ единственному авторитету Христа, Пророковъ и Апостоловъ (<sup>2</sup>). Въ этихъ пръніяхъ воспитывался его бранный характеръ, росло сознание истины и упорство въ защищения сознаннаго; изощрялся діалектическій умъ его, приправленный оружіемъ ироніи. Они имѣли еще ту несравненную пользу, что извлекали его изъ одиночества, заставляли мѣряться силами съ противниками, лицемъ къ лицу, противоръчіемъ открывали слабыя стороны его убъжденій и вызывали къ дальнъйшимъ успѣхамъ. «Не препирайся Лютеръ,» — правильно говоритъ Юргенсь (\*),-«онъ никогда бы не сдълался реформаторомъ. а съ врожденною робостью заглохъ бы въ своемъ Виттембергѣ, предаваясь въ уединеніи любимымъ занатіямъ.» Между твиъ извъстность его росла ежедневно. Онъ смъло шелъ на перекоръ въковому владычеству Университетовъ, изъ которыхъ Кёльнъ предходилъ прочинъ примъромъ строжайшаго повиновенія Церкви. Въ 1514 и 1515 годахъ Эрфуртскій Университеть началь съ Лютеромъ распрю за нарушеніе своихъ привилегій въ томъ, что обязанный, Эрфурту умственнымъ образованиемъ и магистерской степенью онъ не отрекся отъ степени доктора, предложенной новымъ Университетомъ, который ни въ чемъ не содъйствовалъ уситхамъ

<sup>(1)</sup> Jürg. 11, 530.

<sup>(2)</sup> Math. Pr. I, p. 21-23.

<sup>(3)</sup> Jürg. II, 486.

его воспитанія. Подробности спора не совстмъ ясны; видно одно только, что возраставшая значительность Лютера внушала зависть и опасенія бывшимъ его наставникамъ и сотоварищамъ. По этому случаю онъ долго переписывался съ членами Университета, ссылался на получение первой богословской степени уже въ Виттембергѣ ('), но въ 1515 году принужденъ былъ отправиться въ Эрфуртъ, для личныхъ переговоровъ и объясненій. Прямыхъ свидѣтельствъ объ его дъятельности въ этомъ году мы почти не имъемъ; знаемъ только, безъ точнѣйшихъ указаній дѣйствій и времени, что онъ съ успѣхомъ продолжалъ свои занятія, проповѣдывалъ. читалъ толкованія на посланіе къ Римлянамъ и по прежнему любиль богословскія пренія. Въ продолженіе одного полугодія носиль званіе декана богословскаго факультета. Три проповѣди, довольно незначительныя по содержанію-единственный скудный остатокъ занятій целаго года. Но въ слѣдующемъ 1516 году начинаются первыя сильныя нападенія на философію схоластиковъ и Аристотеля.

Со временъ Карла Великаго началось на Западъ изучение схоластическаго богословія. Оно было, съ одной стороны, непосредственнымъ слъдствіемъ занятій языческой древностію. съ другой — безполезной попыткой объяснить разумно Откровенное учение въры. Схоластики стремились къ тому, чтобы всъ истины Откровенной религи оправдать при посредствѣ разума (раціонально). Не говоря о несообразности такого стремленія, оно по тому уже не могло быть достигнуто, что мѣрой соглашенія сущиости вбры съ свидѣтельствомъ разума приняты были не предвѣчныя начала человѣческаго мышленія, какъ отраженіе Божества, а философія Аристотеля, философія природы и опыта, пресмыкающаяся по земль, нигдь не возвышающаяся до познанія Промысла, Который двиствуеть въ событіяхъ міра и человѣческой жизни, разлагающая самую душу на матеріальные атомы. Скептическій характеръ философіи матеріализма не могъ приходиться къ таинственному содержанію религіи, гдѣ вѣра и таинства образують невидимый союзъ съ Божествомъ. Но въ ХШ вѣкѣ Оомѣ Аквинскому

<sup>(1)</sup> Ep. Aurifabr., I, 7.

и Скоту удалось, по видимому, помирить ихъ, и тогда совершилось систематическое устроение богословскаго учения (локтрины) и обоготворение Аристотеля, какъ непогръшительнаго наставника въры и нравственности. Это ученіе немедленно нашло себѣ сильную опору въ папствѣ, ибо истина папской теоріи ни чёмъ лучше не могла быть доказана, какъ натяжкою разума, который стремится къ сосредоточению понятий въ единствѣ, и этимъ стремленіемъ, по преимуществу въ средніе выка, объяснялъ необходимость видимой главы христіанства въ лицъ одного человъка. Съ течениемъ времени въ сектъ схоластиковъ произошло раздвоение на школы реалистовъ и номиналистовъ. Основныя начала объихъ системъ, смотря по обстоятельствамъ, одинаково могли быть примънены къ развалившейся догматикъ Западной Церкви, а потому несправедливо допускать либо въ той, либо въ другой постоянное глухое ей противодъйствіе. Изъ школы реалистовъ вышель Янь Гусь; изъ секты номиналистовь въ XIII въкъ Оккамъ, въ XV Весель, въ XVI Лютеръ. Но нельзя не согласиться, что первая секта издавна пользовалась покоовительствомъ Западной Церкви, ибо защищала въ большинствъ своихъ членовъ притязанія папы на высокое положеніе ихъ въ христіанствѣ. Между тѣмъ какъ послѣдователи Өомы и Скота всё силы свои напрягали къ тому, чтобы поддерживать шаткое здание папскаго единовластия, другая просвешенная половина схоластиковъ, преимущественно номиналисты, отвергала безумныя выходки папскихъ нанегиристовъ. Во главѣ ихъ явился въ XIII вѣкѣ Окканъ. Самостоятельное направленіе, сообщенное имъ схоластикѣ, перешло въ Парижскій Университетъ, и въ XV въкъ принесло прекрасные плоды въ лицѣ Алльяко и Герсона. Развратъ самаго Римскаго ученія ни чёмъ, можетъ быть, не выразился такъ ясно. какъ участіемъ этихъ истинно почтенныхъ людей въ казни Гуса. Противъ нихъ, если не ошибаемся, протестовалъ только одинъ-Робертъ Галламъ, Англичанинъ. Въ такомъ раздвоении схоластика стала клониться къ упадку. Она отошла отъ первоначальнаго своего назначения-прилагать доказательства разума къ авторитету Писанія. Софизмъ, управлявшій этимъ стремленіемъ, рано или поздно долженъ быль

выйти наружу. Еще Ансельмъ и за нимъ Абелардъ утверждали, что, кто достигъ вѣры, долженъ мыслію убѣдиться въ ея справедливости; что ни чему нельзя вѣрить, что напередъ разумно не сознано; что смѣшно другимъ проповѣдывать то, чего самъ не понимаешь. Философія не хотѣла обречь себя на страдательное служеніе вѣрѣ; объявляя права на самобытное существованіе, опа проложила новый путь человѣческой мысли, сама себя разъединила съ религіей. Послѣ продолжительной борьбы, Евангеліе отложено въ сторону, какъ книга не нужная, какъ ученіе старое и слишкомъ извѣстное. Это явленіе всего болѣе повредило христіанскому характеру Западной Церкви, поневолѣ принявшей въ въ себя элементы языческіе.

На что же преимущественно долженъ былъ обратить вниманіе Лютеръ, выступая обличителемъ противъ схоластики? Разумѣется, на упадокъ Евангелія и незыблемый авторитетъ Аристотеля, на отрицаніе вѣры въ ложно понятомъ Пелагіанскомъ подвижничествѣ, въ которомъ разумъ давалъ на себя гордыя обязательства, которыя немощь плоти оставляла безъ выполненія. А потому весьма естественно, что содержаніе всѣхъ проповѣдей и ученая дѣятельность Лютера, до самаго спора объ прощахъ (индульгенціяхъ), всѣ носятъ на себѣ однообразный характеръ защищенія благодати, какъ дѣйствующей причины оправданія внутренняго.

8 Февраля, 1516 года, Лютеръ пишетъ къ Іоанну Лангу, пріору въ Эрфуртскомъ Августинскомъ монастырѣ, письмо такого содержанія:

« Пересылаю, черезъ тебя, почтенному доктору юдоку Эйзенахскому письмо это, исполненное положеній (quaestionum) противъ логики, философіи и богословія, т. е., хуленій и проклятій противъ Аристотеля, Порфирія, собирателей сентенцій, вообще противъ всѣхъ испорченныхъ ученій нашего вѣка. Такъ именно перетолкуютъ ихъ тѣ люди, которые рѣшились хранить молчаніе, не пятилѣтнее съ Пивагорейцами, а вѣчное съ живущими въ гробахъ, всему вѣрить, все слушать съ благоговѣніемъ, никогда ни малѣйшимъ намекомъ, или противорѣчіемъ, не возмущать блаженнаго покоя Аристотеля и сентенцій. Ибо чему не повѣрять тѣ, которые повѣрили безсовѣстному клеветнику, Аристотелю, въ такихъ нелѣпостяхъ, что, услышавъ ихъ, и камни бы заговорили?»

«А ты передай ихъ почтенному доктору и постарайся узнать, какъ будуть судить объ нихъ онъ и всѣ прочіе. и миѣ сообщи. Сердце мое горить желаніемъ разоблачить предъ всёми этого комедіанта, обезобразившаго Церковь истинно Греческой маской, открыть предъ всёми его наготу. если будеть досугъ. Я имъю подъ руками толкованія (комментарів) на первую книгу физики его, въ которыхъ я ръщился разыграть Аристееву роль, противъ этого новаго Протея, хитраго обольстителя самыхъ лучшихъ умовъ, такъ что. если бы Аристотель не былъ человѣкомъ плотскимъ, я бы право не усомнился приложить ему название діявола. Самая тяжкая половина креста моего заключается въ томъ, что я принужденъ быть свидътелемъ, какимъ образомъ лучшія головы между монашеской братіею, рожденныя для полезныхъ занятій, не перестаютъ заниматься этою мерзостію н теряють надъ нею драгоценное время; что Университеты не перестаютъ осуждать и жечь добрыя книги, а пишутъ дурныя и праздныя грезы воображенія.»

«Я желалъ бы, чтобъ и магистръ Узингенъ и докторъ Трутфеттеръ нѣсколько поудержались, или бы и вовсе отстали отъ этихъ занятій. У меня всѣ шкапы наполнены возраженіями на книги ихъ, признанныя мною вполнѣ безполезными; и мнѣніе мое разлѣлили бы и всѣ прочіе, если бы не были обязаны къ строгому молчанію» (').

Письмо это, какъ первое косвенное нападеніе на господствующее ученіе школы, предначинаетъ всю будущую дѣятельность преобразователя; это первый вызовъ, брошенный на непріятельскую почву; борьба съ огромною половиною Западной Церкви становится тѣмъ неизоѣжиѣе, что исходитъ непосредственно изъ глубниы религіозной потребности Лютера. Знаменательно молчаніе, хранимое имъ до сихъ поръ; спокойный и разсудительный, онъ медлитъ нападеніемъ, дабы лучше приготовиться къ бою и вѣрнѣе

<sup>(1)</sup> Ep. 8 Aurifabr., 1, f. 10.

нанести ударъ ; онъ щадитъ свои силы, чуждается борьбы гуманистовъ съ темною областію инквизиціи; не выступая на поприще общественной жизни, тѣмъ успѣшнѣе дъйствуетъ словомъ и мыслію. Званіе проповъдника въ монастырѣ Августинскомъ и преподавателя давно уже давали ему средства незамѣтно и исподоволь дѣйствовать въ живомъ словѣ на умы своихъ слушателей; а что онъ пользовался выгодами своего положенія, доказательствомъ тому служить Виттемберскій Университеть, въ которомъ религіозное его направление въ началѣ 1516 года сдѣлалось господствующимъ. Въ Маб мфсяцъ 1516 года (') онъ писалъ къ Лангу: «Богословіе наше и Бл. Августинъ благополучно успъваютъ и царствуютъ въ нашемъ Университетъ съ помощію Божіею; Аристотель мало по малу приходить въ упадокъ и клонится къ гибели, почти неминуемой; къ толкованіямъ сборниковъ сентенцій замѣтно всеобщее отвращение; никто не можетъ разсчитывать на множество слушателей, если въ преподавании не опирается либо на Библін, либо на Бл. Августинѣ, или на другомъ какомъ либо уважаемомъ учителѣ Церкви.» Лѣтомъ того же года, онъ. какъ кажется, занимался вопросомъ о покаянии, въ которомъ Западное ученіе признавало три части: сокрушеніе, исповѣдь и удовлетворение. Схоластики въ этой теоріи опирались преимущественно на Августинову книгу : «Объ истинномъ и и ложномъ покаяния»; но третья часть таинства, такъ называемыя удовлетворенія, казалась Лютеру не совстмъ совитстною съ учениемъ о благодати, убъляющей гръхъ человъка безъ придачи собственныхъ дълъ его. Тогда-то онъ нечаянно сдблалъ открытіе, что выше названная книга вовсе не принадлежить Августину, а ложно приписана ему схоластиками, которые хотѣли собственное мнѣніе подтверлить свидътельствомъ патріярха Церковной литературы на Западѣ ( ² ); открытіе это, разглашенное въ Университетѣ.

<sup>(1)</sup> По изданію Аврифабра, Ер. 27, І, Г. 33. Вальхъ принимаеть также 1316, а не 1317 годъ. Юргенсъ, по новому изданію Лютеровыхъ писемъ Де Веттомъ, принимаеть 1317 годъ.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, Von der Beichte, oh die der Pabst Macht habe zu gebicten. 1521 1048. S. 51, p. 1043.

произвело необыкновенное волнение во всъхъ его членахъ. Противники Лютера, и во главѣ ихъ Карлштадтъ, обнаружили свирѣпое негодованіе. Но сторона, державшая сторону Лютера, вооружилась въ свою очередь, и нѣкто Бартоломей Бернгарди, молодой человъкъ, плъпеный ученіемъ Лютера. подъ его руководствомъ, выставилъ нѣсколько положеій (тезисовъ), направленныхъ на самые ръзкие пункты учения схоластиковъ о степени участія свободной воли и дёлъ человѣка въ его оправдании. Подробности сообщаетъ самъ Лютеръ въ письмѣ, безъ числа, писанномъ къ Лангу. «Положенія выставлены были пе мною лично, а магистромъ Бартоломеенъ Фелдкирхенскимъ, задътымъ за живое болтовней людей, не одобрявшихъ моихъ лекцій ( motus oblatratorum lectionum mearum garitu ); онъ устроилъ все дъло такъ, чтобы подъ моимъ предсъдательствомъ, вопреки узаконенному порядку (ибо право первенства принадлежало декану), назначено было академическое прение, для того, чтобы зажать глотку болтупамъ и выслушать чужія мития. Свѣжа еще была память оскорбленія, нанесеннаго мною всему Университету, а именио, что я отвергнулъ всякое участие Блаж. Августина въ сочинения книги объ истипномъ и ложномъ покаянии. Я зналъ, что Граціянъ и Петръ Ломбардъ, magister sententiarum, много пользовались этой книгой и сдѣлали изъ нея не врачевство, а пытку духовную. А противники мон, особенно докторъ Карлштадть, несказанно разгифвались за то, что я, знавши подлогъ, не разсудилъ за благо утаить его» ( 1 ). Обстоятельства самаго спора (диспута) намъ неизвъстны. Но то достовърно, что онъ произвелъ необыкновенное потрясение въ умахъ не только въ Виттембергѣ, но и въ отдаленномъ Эрфурть. Иначе и быть не могло. Это былъ первый жестокій натискъ, не въ бровь, а прямо въ глазъ, направленный не на какое либо частное мнѣніе, того или другаго схоластика, а на всю сущность Пелагіанскаго ученія. Защитники старины встреценулись; они не ожидали такого прямаго нападенія. Между тѣмъ нельзя было

<sup>(1)</sup> Ep. 18 Aurifabr., 1, 23, 24,

оспаривать силою разума доказательствъ противниковъ; истина была слишкомъ явно на ихъ сторонѣ. Глубокое паденіе и внутренняя порча схоластическаго богословія особенно наглядно выражались въ третьемъ положении (тезисъ) Бернгарди: «Любовь, которая приходить на помощь ближнему не ранѣе, какъ при послъднемъ его издыхании, есть любовь не дъятельная. т. е., вовсе не любовь.» Читавшіе и слышавшіе такое положение не понимали его смысла; они спрашивали съ изумленіемъ: «Да развѣ это новость? Къ чему доказывать такую старую истину?» Черезъ это недоумѣніе прошли равномърно всъ профессоры какъ Виттемберга, такъ и Эрфурта; самъ докторъ Лангъ отнесся письменно къ Лютеру, требуя отъ него объясненія. И здѣсь-то ожидало ихъ сильнѣйшее поражение. Люди, которые по привычкѣ, безъ всякого ближайшаго знакомства съ господствующимъ ученіемъ схоластиковъ, принимали его безотчетно, не могли и вообразить себѣ, какіе ужасы выдавались послѣдними за чистое ученіе Евангелія. Между тёмъ Скотъ и Габріель, родоначальники сектъ въ великой семь схоластиковъ, выставили именно такое положение, что покупать прощу (индульгенцію) лучше, чёмъ подавать милостыню нищему, не дошедшему до послёдней степени крайности. Это сказано было въ оправдание беззакопной продажи отпуска, въ отвѣтъ на размышленіе. которое, конечно, часто повторялось въ устахъ и самаго невъжественнаго крестьянина, когда онъ выкладывалъ послѣднюю копѣйку въ сокровищницу папскую. Бернгарди, по тайному внушенію Лютера, съ намбреніемъ указалъ на это положение (тезисъ), которое, стоя особнякомъ, въ своей отвлеченности, еще сильпие оскорбляло правственное чувство, чъмъ въ наукообразномъ примънения къ запутанной теоріи индульгенцій. Лютеръ в'єрно разсчиталь впередъ внезапность впечатлёція отъ этого положеція и заключиль имъ првніе, чтобъ поразлть насмѣшкой и презрвніемъ пепавистное ему учение. Съ торжествомъ отвѣчаетъ онъ Лаигу: «Не мудрено, что ваши Габріелисты дивятся положеніямъ магистра; и наши собственные до сихъ поръ не въ состоянии опомниться отъ изумленія. Скажи же изумленнымъ или вѣрнѣе изумительнымъ богословамъ вашимъ, что со мной

249

имъ нечего состязаться объ томъ, что сказалъ Гаврінлъ, что Рафаилъ, или Михаилъ. Знаю, что Габріель правъ вездь, исключая тамъ, гдъ онъ толкуетъ о благодати, о върв, надежав, любви и добродстеляхъ. Знаю также, что эти утонченные богословы слова Евангелиста Іоанна : «Иже убо имать богатство міра сего, и видить брата своего требующа, и затворить утробу свою отъ него, како любы Божія пребываеть въ немъ? ( Іоан. III, 17)-перетолковали такъ, что подъ словомъ требующа разумъется человъкъ при послёднемъ издыхании, и смертнымъ грбхомъ называется то, когда умирающему съ голоду откажещь въ кускъ хлѣба. Вотъ это-то языческое разумѣніе, уничтожающее законъ христіанской любви, магистръ Бартоломей и называеть бездъйственной любовію. Его положение заимствовано прямо изъ того учителя, который говорить: «Аще хощете, да творятъ вамъ человъцы, тако и вы творите имъ» (Мато. VII, 12). Гдъ же начнется обязапность исполнения любви? Кто возмется опредѣлить, когда настанетъ часъ предсмертной туги? Воть ужасы (portenta), которые подвигнули магистра, потому что онъ слышалъ ихъ изъ моихъ чтоній (лекцій)» ( ').

Диспутъ Бернгарди происходилъ въ Сентябрѣ 1516 года. Въ Октябрѣ Николай Амсдорфъ уже сложилъ оружіе передъ побѣдоноснымъ противникомъ и присоединился къ его направленію. Такая же, или еще болбе чудная, перембна ожидала Карлштадта, свирѣпаго Оомиста, упрямаго соперника Лютерова. Виттембергскій Университеть окончательно, въ лиць всъхъ своихъ членовъ, завоеванъ духовною силою одного человѣка. Отсюда Лютеръ обратилъ свою дѣятельность на ближайшія мѣста: Эрфурть и Нюрибергь. Въ его поступательномъ шествіи заключалась необходимость перевести свои частныя пачинанія во всю современную жизнь. Потребность преобразованія дъятельнаго, всеобъемлющаго, впрочемъ, пока еще на строго Католической почвѣ, лежала въ сущности глубоко сознанныхъ имъ религіозныхъ понятій о неизбъжности для въчнаго спасенія сильнаго воздъйствія благодати Христової. Собственный опыть достаточно

(1) Ibid.

17

показалъ ему необходимость утвшенія Евангельскаго для измученной совъсти: но не всякому дается духовная сила въ соразмърности съ трудной борьбою, предлежащею каждому на земномъ перепутьи къ въчному блаженству. Лютеру въ полной мъръ удълена была эта сила, и она, въ свою очередь, налагала на него, какъ крѣщчайшаго, святую обязанность облегчить воспріятіе ся немощнымъ, какъ нѣкогда Ступицъ понесъ его бремя и дѣятельно участвовалъ въ его иеремѣнившемся сознаніи. Онъ съ ужасомъ помышлялъ до конца своей жизни о вѣчной гибели многихъ тысячъ душъ. напрасно взывавшихъ о помощи изъ глубокаго мрака подзаконнаго Латинскаго міра, отлетъвшихъ отъ жизни въ безнадежности примиренія съ Богомъ, во враждѣ съ благодатію. Онъ глубоко вѣрилъ въ призваніе свыше возстановить Евангельское учение о примиряющей благодати, безъ которой нътъ спасенія для человъка, опутаннаго сознаніемъ грѣха и невозможностію удовлетворить правосудію Божію. Эта мысль укрѣпляла его на всемъ неуклонномъ, хотя и бурномъ, шествіи его реформаціи. Не будь онъ проникнуть сознаниемъ, что въ живомъ чувствъ въры, съ любовію объемлющей крестныя лэвы Спасителя, лежить основное начало христіянской жизни, неизбѣжная опора въ достижении конечной цѣли бытія, онъ никогда не приступиль бы къ своей реформации, въ безкорыстномъ устранени разсчетовъ животолюбія, въ смиренномъ, вполиѣ христіянскомъ, презрѣніи смерти. Въ теперешиемъ его положения, когда онъ еще искренно върилъ и старался переdamь эту въру и слушателями, что добрыя дѣла для спасенія столь же необходимы, какъ и присно возставляющая рука благодати, сила Божія видимо благословляла его начинанія. Чтобы произвести желанное всёми преобразованіе Церкви, ему вовсе не нужно было прибавлять оговорку,--подрывшую собственное, съ трудомъ воздвигнутое имъ, зданіе, —оговорку о безполезности добрыхъ дѣлъ для спасенія. Его дъйствіе было бы гораздо общирнье, побъда рѣшительнѣе и прочнѣе; противодѣйствіе не могло бы развиться съ такою силою, облекаясь въ благовидную личину законности, если бы онъ къ своей проповѣди о безсиліи

воли, не присоединилъ какого-то умышленнаго отрицания нравственно благаго, у котораго онъ никогда не могъ оспорить самобытности существования и дъйствия, независимо оть благодати, а между тёмъ высказаль неосторожное слово, возмутившее миръ его собственной души. Мудрено доказать, какъ хотятъ того писатели Запада, что реформація никогда не могла бы быть приведена въ дъйствіе, если бы Лютеръ не выставилъ ученія о благодати во всей его рѣзкой противоположности съ господствовавшимъ Пелагіанизмомъ. Лютеръ былъ хорошъ какъ онъ былъ, когда въ продолжение цълаго года кипъла нечтомимая дѣятельность его въ Виттембергѣ, когда подъ знаменами вождя цёлый сонмъ и старыхъ и молодыхъ богослововъ ратовали на прочищенномъ имъ полѣ благодати, когда онъ и въ Эрфуртъ, къ доктору Лангу, и въ Нюренбергъ, къ доктору Шейрлу, посылалъ списки академическихъ пръній Карлштадта и собственныхъ, дабы довести ихъ до общаго свідівнія ( ');-когда онъ, въ Сентябрі 1517 года, передъ самымъ началомъ великаго спора, лично защищалъ прѣніе противъ «собственной воли», упрямо настаивая на главныя положенія этого диспута, въ которыхъ разумъ и воля человъка естественнаго, вмъстъ съ защитникомъ ихъ, Аристотелемъ, называются злъйшими врагами благодати Христовой, а философія повергается въ безусловномъ повиновении къ стопамъ богословія, какъ христіянской науки, какъ единственно важнаго и полезнаго знанія. Онъ великъ, когда въ благородномъ усили расширить кругъ дъйствія своихъ убъжденій, умножить число послѣдователей Евангельскихъ, отправляетъ письмо за письмомъ, сначала въ родной городъ Эрфуртъ, чтобы, если возможно, поколебать убъждения своихъ прежнихъ цаставниковъ, закоренѣлыхъ софистовъ, а если нѣтъ, то, по крайней мѣрѣ и больше всего, обратить къ Христу молодое поколѣніе, надежду будущаго преобразованія; когда соревнованіемъ славы съ собственнымъ младшимъ Университетомъ старается возбудить благородную зависть въ его старшихъ собра-

<sup>(1)</sup> Ep. Aurif. 30, p. 37.

тіяхъ. Онъ великъ, когда, по приглашенію Ступица, лбтомъ 1517 года, отправляется въ Дрезденъ, для того только, чтобы, въ одной проповъди, излить, предъ цълымъ Дворомъ, пламенное чувство въры, его озаряющей, и могушествомъ слова приводитъ въ религіозный восторгъ чувствительное сердце Варвары Сальской, навлекая на себя пенависть темпыхь Доминиканцевь (Dunkelmänner) и мстительность Георга Саксонскаго; когда, наконецъ, для пользы религіи и спасенія братьевъ, въ лице противостоитъ царю гуманистовъ, распорядителю общественнаго мнѣнія, знаменитому Эразму Роттерданскому, за предпочтение Іеронима питомцу промысла, Блаж. Августину ( ! ). Довольно было и этой многообразной деятельности, чтобы поднять на ноги всё дремлющія силы Католицизма, чтобъ подействовать глубоко на современниковъ и, съ помощію цѣлой толпы боготворившихъ его друзей, приступить къ преобразованію Церкви, начиная съ главы ея. Не нужно было переполнять чашу, налагать печать отверженія на благородное усиліе человѣка-приложить отъ себя нѣчто дѣйствепное, т. е., действенную покорность, къ соединению съ Богомъ, дабы въ чистый сосудъ благодарнаго сердца воспринять хотя каплю божественной крови Искупителя, источенной на кресть его ради.

Частная переписка Лютера носить тоть же характерь распространенія истинъ Евангельскихъ. Мы имѣемъ письма его къ двумъ Августинскимъ монахамъ, писанныя въ промежуткѣ времени отъ начала 1516 года до принятія на себя должности намѣстника, въ отсутствіе Ступица. Первое, отъ 7 Апрѣля, къ Георгу Спенлейну въ Меммингенѣ, есть вѣрная картина душевнаго состоянія Лютера. Оно начинается съ хозяйственцыхъ увѣдомленій и вдругъ переходитъ къ любимой мысли его объ оправданіи вѣрою. «Я желалъ бы знать, въ какомъ положеніи душа твоя? Не начинаетъ ли она, въ пресыщеніи отъ собственной правды, вздыхать по правдѣ Христовой? Ибо въ наше время господствуетъ во многихъ искушеніе гордости, и преимущественно въ тѣхъ, которые

<sup>1)</sup> Aurif. ep. 20, I, 27, 28; ep. 25, 1, 33, 34.

встми силами стараются достигнуть правды и жить благочестиво. Они, не зная правды Божіей, явленной науъ во Христь, стараются въ самихъ себъ до тъхъ поръ переработывать злое, пока возмогуть стать предъ Богомъ въ полномъ самоуслаждения, украшенные собственными добродътелями и заслугами! Ты въ нашей обители раздълялъ это заблуждение со мною; по я теперь еще борюсь противъ него, и борьба еще не кончена. А ты, любезный братъ, учись же познавать Христа, и Сего распята, учись хвалить Его и отчаяваться въ самомъ себѣ, взывая: ««Ты, Господи Інсусе, мое оправланіе, а я твой грѣхъ; Ты взялъ себѣ мое, а меня сдѣлалъ причастникомъ своего; Ты принялъ на Себя, чёмъ Ты не былъ, и даль мий то, чёмъ не былъ и я.»» Страшись стремиться къ той чистотѣ, которая въ себѣ не признаеть грбха. Христосъ живеть въ однихъ только грбшникахъ. Онъ сошелъ съ неба, изъ обителей праведныхъ, дабы вселиться между грѣшными. Размышляй объ этомъ подвигѣ любви Его, и узришь сладостное Его утѣшенie» (1).

Бывшему товарищу въ Эрфуртскомъ конвентѣ, Георгу Лейфферу, волнуемому искушеніями разнаго рода, онъ также указываетъ на кресть Христовъ, какъ на единственный путь утъшенія. «Кресть Христовъ раздробленъ по всей вселенной: каждому, несомнѣнно, достается въ удѣлъ частица его. Не отрекайся отъ своей, а воспріими ее, какъ святвишіе мощи, не въ золотую, или серебряную, оправу, а въ золотое, т. е., кроткое, любовію напитанное, сердце, ибо если Крестное древо прикосносеніемъ плоти и крови Христовой освящено такъ, что считается драгоцинийшимъ залогомъ, то тъмъ болъе обиды, гоненія, страданія и ненависть людей и праведныхъ и нечестивыхъ становятся святвёшнии мощами, ибо освящены прикосновеніемъ не плоти, а любвеобильнаго ссрдца и боготворящей воли Христовой, когда пріемлются съ лобзаніемъ и благословеніемъ. Ибо клятва преложилась въ благословение, неправда-въ

(1) Ep. 9, Aurif. 1, f. 11, 12.

правду, страданіе въ славу, кресть въ нескопчаемую радость» (15 Апр., 1516 года) (1).

Въ общественной діятельности Лютера, какъ проповідника, повторяется тоже развитие мыслей, по съ значительнымъ оттънкомъ понятій. Здъсь представлялся ему случай двиствовать не въ ограниченномъ кругу монастырской братіи и учащейся молодежи, а на массы народныя, ибо въ 1516 году опъ назначенъ проповѣдникомъ въ соборной Виттембергской церкви, сначала въ качествѣ помощника священника, Симона Гейнса, а потомъ и начальствомъ утвержденъ въ этомъ званіи съ согласія курфирста, по неспособности предшественника. Здъсь-то суждено было навсеобъемлющей дёятельности реформатора, какъ чаться духовнаго пастыря цѣлаго города, управителя совѣстей и повѣреннаго тайной исповѣди многихътысячь народа. Обязанности, налагаемыя этимъ служеніемъ, онъ считалъ величайшими. Не смотря на занятія трудныя и миогообразцыя, сопряженныя съ Университетскимъ преподаваниемъ и новою должностію временнаго викарія Августинскаго ордена, онъ проповѣдывалъ, когда только время ему позволяло, потомъ каждое Воскресенье, а съ осени 1516 года почти ежедневно. Остатки проповѣдей его дошли до насъ; онѣ больщею частію имбють характерь практическій; приспособленныя къ стецени понимания слушателей, заключають въ себѣ простыя ръшения многихъ частныхъ вопросовъ правственной жизни. Но всё онъ связываются въ одно неразрывное цълое внутреннимъ единствомъ идец о благодати, оправдывающей со стороны Искупителя, о дѣлахъ, усвоивающихъ оправдание со стороны человѣка. Онъ столько же вооружается словомъ на горделивую мечту подзаконниковъ достигнуть спасенія собственными силами, сколько и на безпечность ложнаго упованія на милосердіе Божіе съ этой послѣдней точки зрѣнія. Особенно важны нападенія на прощи (индульгенціи), не какъ на законное установление Церкви первоначальной, а какъ на злоупотребление ся настоящаго смысла, какъ на мъру денежную (финансовую), гибельную ослаблениемъ нравственности и

(2) Ep. 10, Aurif. I, f, 19.

254

разрѣшительную проповѣдь для всѣхъ беззаконій. Веська знаменательно, что вся послъдняя половина 1516-го и первая 1517 года посвящены были Люгеромъ Воскреснымъ объясненіямъ 10 заповѣдей ( ' ). Онъ понималъ необходимость благоразумнаго сочетанія проповеди о благодати съ понужденіемъ къ богоугодной жизни. Въ словѣ на день Св. Варооломея онъ особенио сильно пападаетъ на тъхъ, для которыхъ проповѣдь объ оправданіи вѣрою служила предлогомъ къ опущению добрыхъ дълъ и развращению нравственности. «Я опираюсь на словѣ Апостола, когда говорю, что Адамъ есть прообразование Христа, и что какъ въ Адамъ безъ вины согръшили всъ люди, такъ во Христь безъ заслуги становятся причастными правды. Вы говорите: ««Если такъ, то мы станемъ грѣшить.»» Отъ чего же не скажете на обороть: ««Если мы безъ вины стали гръшниками, то полно грбшить, станемъ преуспѣвать во благомъ?»» Отъ чего умножаете гръхъ, а не благо? Какъ Адамъ умножаеть злое въ потомкалъ своихъ, такъ Христосъ въ Своихъ чадахъ умножаетъ благое. Изъ того, что мы получили оправдание безъ нашей заслуги, вовсе не следуетъ делаться грешниками. Это значило бы еще глубже ниспадать въ бездну. Мы должны облекаться во образъ небеснаго, какъ носили образъ земнаго» (1 Кор. XV, 49). Противъ такой односторонности пониманія вёры, неизбёжнаго въ грубомъ народѣ, направлена проповѣдь о 10 заповѣдяхъ. Это первое, по возможности полное, изложение догматическихъ мижний просвъщеннаго Католика, еще строго исполняющаго заповѣдь послушанія Церкви. Любопытно сличить сочиненіе это, по порядку времени первое, съ послѣднимъ твореніемъ Лютера, итогомъ всёхъ прежнихъ богословскихъ трудовъ его, — подробнымъ объяснениемъ книги Бытия. Это альфа и омега его постепеннаго развитія. Въ объяснении заповёдей во сто кратъ болёе чувства и теплоты сердечной, взглядъ несравненно живте дъловымъ приложениемъ къ жизни; болбе простодушія и искренности, между тымъ

<sup>1)</sup> Эти процоведя, собранны вытестё, напечатаны вь видё особаго разсужденія въ III томё собранії Вальха, стр. 1893—1994.

изложение гораздо достойные въ примънении къ ограниченному пониманію парода, пежели превратная логика, однообразно утомительный поучительный тонъ, падутость педанта, изложение большею частию плоское, нигдъ не возвышающее духа, а только инд затрогивающее воображеніе, и ниогда пеприличныя выходки въ послѣднемъ его сочинении, назначенномъ для учепаго круга, любимомъ чадъ десятильтнихъ трудовъ его. Догматическая часть сочинения о 10 запов'єдяхъ не выходить изъ законныхъ пред'єловъ ученія Западной Церкви. Опъ признаеть необходимость и святость литургіи, поклоненіе святымъ, одухотворенное мыслію о присутствія въ шихъ силы Божіей, призываніе ихъ на помощь, какъ посредниковъ въ испрошении благъ, но отнюдь не телесныхъ, служение имъ не бездейственнымъ провожденіемъ праздниковъ, а подражапіемъ ихъ вкрв и жизни; признаетъ даже законность монашескихъ нищенствующихъ орденовъ; позволяеть имъ, какъ доброе дѣло, ходить по праздникамъ для сбора милостыни. Въ послъдствіи Аютеръ возставалъ на рукотворенные храмы, поскольку человъкъ привязываетъ къ видимому мъсту присутстве Божіе, и требовалъ поклоненія исключительно духомъ и ис-Здѣсь онъ защищаетъ усердно тиною. права приходскихъ церквей, осуждаетъ народъ за произвольное отлученіе на вымышленныя богомолья и оставленіе службы освященныхъ молитвою храмовъ, строго предписанной въ законѣ Евангелія ( 1); позднье, онъ допускалъ произволъ, и даже требоваль полной свободы, въ совершения наружныхъ подвиговъ благочестія; здѣсь, что весьма замѣчательно (°), требуеть безпрекословнаго повиновения церковнымъ уставамъ, плинения разума въ послушание вкры. Отдъльные члены Церковнаго тѣла : пророки, патріархи, святые заблуждались; Церковь погрѣшительна. цари но не Проповѣдь правственная еще не поситъ ни мадъйшихъ слёдовъ соблазнительного мягкосердечія позднёйшихъ его наставленій. Онъ проникнуть сознаніемъ трудныхъ обязан-

(2) Ibid, S. 41.

<sup>(1)</sup> Walch, III, объяси. З й запов. §. 40, р. 1803.

ностей христіянина; въ примѣненіи Евангелія къ Ветхозавѣтнымъ заповѣдямъ не извращаетъ ихъ смысла, пе уменьшаетъ строгости ихъ исполненія. Грѣхъ требовать предъ судомъ удовлетворенія даже за справедливую жалобу. Ударяющему въ ланиту должно подставить другую. Не должно осквернять своихъ устъ ниже самой невинной неправдой. Человѣкъ больше всего ищетъ истины, и отпадающій отъ нея становится подобенъ діяволу. Мщеніе и справедливое оставляетъ Господу. Христіянипъ не долженъ отыскивать даже своего права, какъ оскорбляющаго любовь къ ближнему. Похваляются постъ и воздержность, страданія и болѣзни. Роскошь въ одеждѣ, пляска и всякая игра считаются несовмѣстными съ высокимъ служеніемъ христіянина (<sup>1</sup>).

По окончація 10 заповѣдей, Лютеръ, постомъ 1517 года, объяснялъ народу молитву Господию. Это небольшое сочипеніе замѣчательно, какъ доказательство, до какой степени простиралась въ то время его преданность Церкви. Онъ вѣритъ несомнѣнно въ силу и дѣйственность литургія, отзывается съ благоговѣніемъ о древнихъ епископахъ Церкви первоначальной, въ священникѣ видитъ живаго представителя Божія; паствѣ предписываетъ безусловное повиновеніе даже беззаконнымъ прелатамъ, запрещаетъ мірянамъ говорить объ нихъ иначе, какъ съ уваженіемъ. Какая необъятная разница съ поздпѣйтими наставленіями Лютера!

Кромѣ практическаго отдѣла проповѣдей, есть другія, которыя занимаются ученіемъ о благодати. Онѣ относятся къ 1516 году и представляютъ замѣчательную постепенность мысли сравнительно съ явленіемъ, нѣсколько позднѣйшимъ, академическимъ прѣпіемъ противъ свободной воли, въ Сентябрѣ 1517 года. Онѣ показываютъ, что Лютеръ въ 1516 не вполиѣ еще усвоилъ себѣ взглядъ Августина. Въ одной изъ нихъ подъ названіемъ: «О грѣхѣ людей, хвалящихся достоинствомъ дѣлъ своихъ и мнимою святостію,» читаемъ слѣдующія слова : «Человѣку, при самомъ вступленіи на христіан-

<sup>(1)</sup> Walch, III. §. 33. 1973—1998. Послѣднее высказано въ сокращенномъ объсцения 10 заповѣдей, редакция 1522 года. Walch, III, 1994—2056.

ское поприще, подобаеть подвизаться во многихъ дѣлахъ и обуздывать плотскую природу свою байніемъ, постомъ, молитвой, страданіями, служеніемъ и послушаніемъ. Но при совершении дѣлъ, опъ долженъ итти все впередъ и смотрѣть на нихъ, какъ на предуготовление къ чему-то выспему. Заъсь ему болье, нежели гав либо, нуженъ учитель; уклоненія вправо и влѣво равно опасны; до этого распутія истинные и ложные поклонники Бога идуть вмѣстѣ и рядомъ такъ точно, какъ фарисей и мытарь одними ступенями вошли во внутренность храма. Надменные святые останавливаются въ созерцания дель своихъ; истинно вирующіе оть двль восходять къ созерцанію Благодати» ( !). Другое слово на Новый 1517 годъ, объ обрѣзании и оправданіи вфрою, заключаеть въ себь тотъ же самый оттънокъ мысли, что вбра некоторымъ образомъ подготовляется добрыми дѣлами, т. е., упражненіемъ въ благочестіи. «Allein die Gnade macht uns gerecht, obwohl die Gnade in der Ordnung guter Werke gesucht werden muss.... Zur Gnade können wir uns durch die Werke einigermassen zubereiten»... Стало быть, въ самомъ началѣ этого года, Лютеръ еще невполнь усвоилъ себѣ мысли Августина, что благодать посылается свыше въ сердце человѣка, или, какъ самъ онъ выражается черезъ два года въ послании къ Ступицу, что она извлекается прямо изъ созерцанія Божественныхъ язвъ Спасителя.

Осгавляя подробности его частной жизни, отъ назначенія временнаго викарія Августинскаго ордена въ отсутствіе Ступица въ Апрѣлѣ 1516 года, въ продолженіи болѣе года, до Сентября 1517, переходимъ прямо къ всликому спору о прощахъ (индульгенціяхъ), и здѣсь изложимъ событія, непосредственно предшествовавшія этому спору. Но прежде нѣсколько словъ о самой теоріи прощъ или отпусковъ и о судьбахъ ихъ въ отечествѣ Лютера.

Индульгенція состояла первоначально въ отпущеніи Церковной эпитимьи, съ согласія всёхъ членовъ общины, по мёрѣ усилій, употребленныхъ кающимся оплакать грѣхъ и

2

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 4, p. 1535.

принести достойные плоды покаянія. Она была символомъ примиренія съ Церковію и следствіемъ вполив дознаннаго предъ лицемъ цѣлой общины впутренняго сокрушения сердца, которое дѣлало излишними дѣла покаяннаго удовлетворенія или наказанія эпитимьею, какъ служившія собственно для испытанія искренности кающагося и навыка къ добру. Стало быть, отпуски въ старину касались только внъщней части покаянія и вовсе не относились къ таниству, въ которомъ върующий разръшался отъ самаго гръха невидимо Богонъ. А потому первопачально индульгенція была чёмъ-то совершено отдельнымъ и независимымъ отъ разрешения грешника въ таинствѣ. Съ теченіемъ времени въ Западной Церкви она перешла на разрѣшеніе грѣховъ (Indulgentia a poena et culpa), и въ томъ смыслѣ должна была слиться съ значеніемъ таниства. А такъ какъ духовенство хотьло обратить ее въ особенную для себя привилегію, то, въ сладствіе искусственной теоріи, созданной Александромъ Алесскимъ. Альбертонъ и великимъ систематикомъ Западной Церкви. Оомой Аквинскимъ, совершенно другое понятіе положено ей въ основание. Какъ въ таинствъ покаяния разръшение давалось даромъ, безъ всякихъ дёль удовлетворения, но только съ условіемъ искренняго сокрушенія сердца и исправленія жизни и, слёдовательно, отпущение грёха зависёло единственно отъ милосердія Божія и соразмѣрной искренности кающагося, священникъ же имълъ въ этомъ случат только посредствующую роль, то софисты и придумали теорію о преизобилующей заслугѣ Христа и Святыхъ Его, которой раздача и усвоение другимъ уже исключительно зависъла отъ произвола дагеля отпуска. «Христосъ,» -говорили они. « принесъ жертву преизбыточествующую правосудію Божію : одной капли Его пречистой крови достаточно было бы лля очищения всёхъ грёховъ всего рода человёческаго; что превышаетъ необходимое, вмъстъ съ заслугами праведниковъ, также совершившихъ болће требуемаго, откладывается верховнымъ распорядителемъ отпуска въ видѣ особеннаго капитала или запаса, который, въ случав нужды, обращается на частную пользу немощнаго члена Церкви, восполняя нелостатки его добрыхъ дълъ и сглаживая гръхи его сораз-

1

мѣрнымъ количествомъ чужихъ добродѣтелей. Но такъ какъ уже въ крови Христовой запасъ безконечно великъ, то ни количество, ни срокъ раздаваемыхъ отпусковъ, на какое бы то ни было безграничное время, никогда не можетъ его истощить. Папа одинъ нитетъ право распоряжаться этиль сокроянщемъ, какъ полною собственностію Церкви, находящейся къ нему въ отношеніи служебномъ. Со стороны получающаго не требуется вѣры въ дѣйствительность отпуска, потому что благодать разрѣшительная сообщается ему независимо отъ личнаго достоинства; требуется только, и то для приличія, сокрушеніе сердца, т. е., желапіе получить индульгенцію. «Въ послѣдствіи внутреннее сокрушеціе замѣнено, преимущественно со временъ юбилсевъ, исполненіемъ чисто наружныхъ подвиговъ благочестія, а накопецъ и эта послѣдняя обязанность откупалась деньгами.

Такъ въ Западной Церкви, съ теченіемъ времени, образовались двѣ теоріи отпуска : одна выводила его отъ власти священства (claves ordinis) и считала тождественнымъ съ таинствомъ покаянія; другая, исходя отъ понятія о Церкви, какъ таинственномъ тѣлѣ Христовомъ, въ которомъ всѣ члены помогають другъ другу и богатство одного восполняетъ нищету другаго, ставило его въ зависимость отъ власти внѣшняго управленія, или такъ называемыхъ claves jurisdictionis. Первая теорія, хотя совершенное уклоненіе отъ первопачальной идея индульгенции, все же подчинялась нбкоторымъ образомъ господствующему понятію таинства, и, признавая за служителемъ Церкви несоразмърную власть отпускать грбхи, независимо отъ расположения духа лица, принимающаго отпущение, умфряла, однако же, полновластие папы непосредственной связію съ обътованіемъ Божіимъ. Во второмъ случаѣ, посредствомъ вымышлениаго ученія, папа безусловно ставитъ себя владыкою надъ всѣми грѣхами, признаетъ за собой право, силою одной своей воли, безъ высшаго уполномочения въ обътовании таинства, отпускать грѣхи, очищать человѣка отъ всѣхъ его тайныхъ. Въ первомъ случаѣ отпускъ сохраняетъ неприкосновенность понятія таинства, во второмъ-подрываетъ его благодатную силу. Эго истое порождение средневъковаго духа, который не обращаетъ вниманія на впутреннее просвѣтленіе сердца, а только стремится къ уравновѣшению строго математическаго отношения между благодатию Божиею и человъческой правдой, между совокупностію отдѣльныхъ случаевъ исполненія съ одной и нарушенія закона съ другой стороны. Вся теорія основана на количественномъ счисленіи церковныхъ заслугъ: заслуга Святыхъ измѣряется не высотою религіознаго духа ихъ, а большимъ или меньшимъ числомъ единичныхъ дбйствій, которыя въ свою очередь разсматриваются не въ связи съ личностію ихъ совершившихъ, а какъ чистый капиталъ на потребу Церковную, какъ ифчто осязаемое, сохраняющее силу и въ отръшении отъ живаго двигателя въры. Отъ того-то всъ, нъсколько просвъщенные мужи Западной Церкви, держались первой теоріи, какъ самой умъренной; таковъ Іяковъ изъ Ютробока, который признаетъ за однимъ папой и за легатами его право давать полныя прощи (ипдульгенціи), а частный отпускъ, прибавляеть онъ, всякій священникъ имфетъ право давать при исповеди. Въ такой формѣ опровергають его Гусъ и Весель; такъ смотритъ па него и Лютеръ въ началѣ спора. Вторая, принадлежащая въ послѣдней переработкѣ (редакціи) Оомѣ Аквинскому въ XIII стольтіи, охотио принята въ Декреталіи властолюбивыми папами, и получила законную силу непреложнаго догмата Церкви (1).

Съ XIV столѣтія начинаются особенныя злоупотребленія отпусковъ, впрочемъ, еще прикрытыя величавою тѣнію всемірныхъ юбилеевъ. Бонифацій VIII, открывая юбилей въ 1300 году, назначилъ совершенное отпущеніе грѣховъ всѣмъ христіянамъ, которые въ этомъ году посѣтятъ всемірную столицу, съ обязанностію совершить въ ней разные подвиги благочестія. Срокомъ юбилею назначено столѣтіе. Дѣла, необходимыя для полученія прощи, состояли въ исповѣди и ежедневномъ посѣщеніи двухъ важнѣйшихъ храмовъ верховныхъ Апостоловъ, туземцамъ въ продолженіе 30 дней, пришлецамъ это время поста и молитвы сокращалось до половины. Мысль, лежащая въ основаніи буллы, —необходимость

<sup>(1)</sup> Ullman, Reformatoren vor der Reformation, I, 273-280. Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, I, 313.

почтить особеннымъ отличіемъ великія заслуги ап. Петра и Павла и открыть источникъ особенной благодати для всёхъ христіянъ, притекающихъ съ вѣрою къ ихъ священнымъ остаткамъ. Конечно, богатыя подаянія стекались этимъ путемъ въ сокровище папское; но они предоставлены были личному усердію поклопниковъ. Міръ не поражался еще отвратительнымъ зрблищемъ грбховъ человбка, предложенныхъ на торжище и взвѣшиваемыхъ цѣною золота алчными прислужниками папы. Къ тому же всемірное отпущеніе грѣховъ, при всей странности этого поваго источника благодати, носило на себѣ печать особеннаго величія, проявлявшагося торжественно въ религіозномъ единствѣ всего христіянства, которое при гробъ верховныхъ Апостоловъ слагало на время всѣ свои страсти и ненависти. Въ 1350 году папа Климентъ VI, разсудивъ, что предшественникъ его слишкомъ мало позаботился о потомствь, сократиль срокь юбился для Римскихъ поклонниковъ на цёлыхъ 50 лётъ. Булла опиралась на кратковременность человѣческой жизни, лишавшую нъсколько поколъній высокаго права участвовать въ всемірномъ примирении. Число 50 объявлено однимъ изъ самыхъ таинственныхъ въ исторіи Церкви: юбилей Іудейскій и всеосвящающее сошествіе Духа Святаго предложены въ оправданіе перевороту. Вся булла дышеть религіознымъ чувствомъ, исполнена самой и жной заботливости матери-Церкви о чадахъ, жаждущихъ исцъленія душевнаго; но въ каждомъ словѣ просвѣчиваютъ низкія, торговыя выгоды униженныхъ Авиньонскихъ первосвященниковъ. Святое обращается въ насмѣшку; дабы ни одна душа христіянская, ввіренная попеченіямъ папы, не оставалась въ безъизвѣстности о готовящемся великомъ событии, строгія предписація разсылаются ко всёмъ начальникамъ частныхъ Церквей. Преемники Климента уже съ большею смѣлостію шли по пути, имъ проложенному. Григорій XI прибавилъ къ храмамъ Петра и Павла церкви Св. Маріи Minoris, дабы еще болѣе упражнять благочестіе вѣрующихъ. Урбанъ VI сократиль юбилейные сроки на 33 года, Павелъ на четверть стольтія, и тотъ и другой изъ любви къ Христіянству (1).

(1) См. содержание этихъ булдь въ Сборникъ Вальха, ХУ, р. 2-16.

Этого мало: огромныя суммы, стекавшіяся этимъ путемъ въ Римскую курію, съ удивительною скоростію поглощались безумною расточительностію намѣстниковъ св. Петра. Всемірная проща не удовлетворяла ихъ прихоти: оть лица папы, за собственною печатію его, исходили буллы. утверждавшія за храмами и монастырями право частной продажи отпусковъ. Эти отдёльныя средоточія со временемъ становились накладными для царственнаго Рима; потому Сиксть IV, однимъ почеркомъ пера, объявилъ недъйствительными всё привилеги частныхъ Церквей, которыя, или близостію пути, или другими удобствами отвлекали богомольцевъ отъ Рима и восхищали у нихъ благословение отъ тамошней святыни (въ 1173 году). Это мудрое постановление не могло удержаться въ силъ по самой сущности вольной продажи отпусковъ, которая щедро награждала Римскую курію своими избытками. Вообще въ ХУ вѣкѣ отпуски вошли во вседневное обыкновение Западной Церкви. Стоитъ заглянуть только въ Римскіе юбилейные календари, въ которыхъ каждому дню, смотря по важности святаго, или праздника, пазначено особенное число лътъ, на которыя дается проща. Здъсь десятки и сотни тысячь льть ни почемъ; одна индульгенція обнимаетъ 1,000,000 лѣтъ и лана Іоанномъ XXII. Логическое развитіе неразумныхъ началъ должно было вызвать ръшительное противодъйствіе.

Въ началѣ XV вѣка Германія сдѣлалась главною цѣлію корыстныхъ стремленій Римской политики. Уже на Констанскомъ соборѣ правовѣрные Нѣмцы (въ смыслѣ Западной Церкви), осудившіе Гуса, говорили съ отвращеніемъ о папахъ, продающихъ отпущеніе грѣховъ за звонкую монету, какъ торговый товаръ. По ихъ востребованію, Мартинъ V обѣщалъ ограничить продажу отпусковъ, а ни одинъ папа не пользовался въ такой полной мѣрѣ соблазнительнымъ правомъ раздавать прощи. Эта раздача для Нѣмецкой земли началась преимущественно подъ формою, такъ называемыхъ, масляныхъ писемъ, въ которыхъ за деньги позволялось по Великимъ постамъ ѣсть масло и яицы, и подъ формою исповѣдныхъ разрѣшительныхъ грамотъ на выборъ, вмѣсто настоятелей приходскихъ церквей, особепныхъ духовни-

18

ковъ, облеченныхъ властію отъ собственнаго лица, безъ отношенія къ папѣ, освобождать отъ обѣтовъ и давать такія разрѣшенія, которыя, въ законномъ порядкѣ управленія, подпадали обычному ходу папскаго судопроизводства. Съ половины XV столѣтія кардиналы Римскіе сдѣлались главными орудіями папскихъ поборовъ. Папы отдавали на откупъ сокровище Церкви за извѣстную часть получаемаго сбора: коммиссарами выбирались высшіе сановники Церкви, которые снова за ть же условія нанимали субкоммиссаровь, большею частію купцовъ, торговавшихъ грѣхами человѣческими. Иннокентій VIII возобновиль сь ужасною силою ученіе Ооны Аквинскаго о безусловномъ правѣ первосвященника выводить души изъ чистилища приговоромъ суда своего, а во время юбилея 1500 года Александръ VI торжественно подтвердилъ эту теорію ( '). Изо всёхъ народовъ Европы, по причинамъ, которыя будутъ показаны ниже, Нѣмцы отличались особенной терпъливостію въ платежъ этихъ денегъ, называвшихся въ Римъ «гръшками Нъмецкими.» Не смотря на правительственныя противодбиствія приминенію индульгенціонной теоріи къ періодическому разоренію народа и государства, не смотря на частныя опроверженія самой теоріи цёлымъ сонмомъ проповёдниковъ, она дёйствовала съ безпрерывно возрастающей силой, потому что верховная власть служила ей лучшимъ оплотомъ въ лицѣ курфирстовъ, епископовъ и самого императора, извлекая изъ нея личную пользу, жертвуя благосостояниемъ простаго народа корыстному союзу съ главнымъ врагомъ Нѣмецкой народности. Первыя лица, назначенныя для завоеванія страны еще дъвственной, были мужи высокаго духа, Европейской извѣстности, во всѣхъ отношеніяхъ способные разыграть, подъ личиною вѣры, такъ называемый благочестивый обмань (frommer Betrug) продажею отпусковъ. Въ 1451 году Николай Кузанскій, памятный въ исторіи Церкви постыднымъ отступничествомъ въ пользу папскаго самодержавія, первый обошель большую часть средней Германій съ проповѣдію объ индульгенціяхъ. Черезъ три года въ

(1) Jürg. 11, 683.

тёхъ же предёлахъ действовалъ извёстный монахъ Іоаннъ Капистранскій, въ качествъ Апостольскаго нунція. 69 льтній старикъ, мужъ испытанной святости, обладавшій изумительнымъ красноръчіемъ, облеченный въ славу чудотворенія въ върованіяхъ современнаго человъчества, онъ проповъдывалъ съ успъхонъ неслыханнымъ. Народъ, по словамъ одного историка, изображающаго силу его вліянія, внималь болье непонятнымъ ръчамъ проповъдника, который говорнять по-Латыни, чёмъ его переводчику. Тогда какъ въ сосъдственной Чехіи, утвердившейся въ то время въ полномъ равновѣсіи вѣроисповѣдныхъ началъ, его ожидало безславіе, въ Германіи его принимали, какъ Ангела Божія, выходили ему на встрѣчу съ мощами Святыхъ, кланялись ему до земли ( 1). Черезъ три года посланъ былъ въ съверные предълы Иъмецкой земли и въ государства Скандинавскія первый генералъ-коммиссарій, Марино де Фрегено, папой Каликстомъ. Послѣ Марина, совершившаго посольство свое съ завиднымъ успѣхомъ, въ послѣднемъ десятильтін XV въка, дъйствовалъ со славою въ Германіи и Швеціи кардиналь-легать, Раймундъ Пейральдъ, съ товарящемъ Пальцемъ, Августинскимъ монахомъ, сочинителемъ, извъстной сплетеніемъ басней и суевърій, настольной книги современнаго Латинскаго міра, «Coelifodina». Чины государственные въ 1500 году изъявили согласие на возвѣщение въ Германіи юбилея, въ то же время торжественно отпразднованнаго въ Италіянской столиць. Тщетно императоръ Максимиліянъ старался остановить успѣхи этой продажи. протянувшейся на пъсколько ближайшихъ лътъ къ юбилейному (въ 1502 году). Отселѣ торгъ индульгенціями подъ встви возможными формами не прекращался въ продолженіе перваго двадцатильтія XVI вька. Сердце Максимиліяна обливалось кровію при видѣ ужаснаго разоренія, къ которому Нѣмцы добровольно прилагали руки. Въ 1515 году мы видимъ со стороны его новую попытку запретить продажу, совершавшуюся въ Аусгбургъ съ неслыханнымъ

18\*

<sup>(1)</sup> Cochlaei, Hist. Huss. p. 364—365.—Lenfant, Hist. du Conc. de Basle, p. 284.

безстыдствомъ; но въ томъ же году онъ самъ отмѣнилъ свое запрещеніе. «Императоръ Максимиліянъ», —говоритъ выразительно Лютеръ въ проповѣди, произнесенной въ Межиборѣ въ 1515 году, — «еще за 45 лѣтъ негодовалъ на ин дульгенцін, когда папа разомъ извлекъ изъ Германіи 500,000 гульденовъ; тогда продавцы разохотились: черезъ три года снова пришли за нашими грѣхами и хотѣли разыгрывать туже комедію.» Всего безотраднѣе въ этомъ случаѣ было равнодушіе народа, который не могъ и не хотѣлъ заступиться за свою свободу, и глубокая бездна, въ которую ниспала религія.

Въ 1508 году Юлій II открылъ для Римскаго престола новый источникъ доходовъ извѣстною буллою, обѣщавшею полную прощу (индульгенцію) за пожертвованіе чего либо для построенія базилики Св. Петра. Левъ X продолжалъ дѣло предшественника тѣмъ усердиѣе, что, кромѣ строенія храма, ему предстояла еще семейная обязанность, собирать приданое для сестры, принцессы Цибо, и христіянская доставить монастырямъ средства воспитывать священническихъ дѣтей, прижитыхъ въ грѣховномъ союзѣ. Поощрять безнравственность Итальянскаго духовенства, по распоряженію папы, предоставлено было Рейнскимъ провинціямъ. Зачсь, въ 1516 году, почти целый годъ, действоваль Францисканскій монахъ, Трипонтанъ, собиравшій деньги на поддержание больницы in Saxea de Urbe, назначенной для воспринятія незаконныхъ іерейскихъ льтей. Здъсь же, съ особенною славою, является Тецель, человъкъ хитрый, пронырливый, одинъ изъ лучшихъ дѣятелей Римской политики. Безстыдство и наглая самонадъянность, вотъ главное оружіе, которымъ Тецель совершилъ завоеваніе большей части Нѣмецкой земли, когда, на возвратномъ пути, увѣнчанный доспѣхами покореннаго народа, нечаянно столкнулся съ Лютеромъ. Онъ родился въ Лейпцигѣ между 1450 и 1460 года. Рано сталь упражняться въ поученіяхъ простому народу, и болбе другихъ обладаль несравненнымъ искусствомъ поражать воображение черни, и чудною гибкостію ума дѣлать страсть ся послушнымъ себѣ орудіемъ. Впрочемъ,

чемъ, онъ имъль и достаточное ученое образование, соединенное съ званіемъ философскаго баккалавра подъ рясою доминиканца. Съ 1502 года постоянно занимался ремесломъ индульгенціоннаго торга по разнымъ областямъ Германін. Безнравственность и безсовъстность Тецеля, игравшія именемъ Божіимъ и пародировавшія все святое въ религіи. давно уже были извъстны. Два раза почти чудесно избъгалъ онъ приговоровъ, произнесенныхъ надъ нимъ Максимиліяномъ, разъ къ потопленію въ морѣ въ мѣшкѣ, а въ другой разъ къ вѣчному заточению въ темницу, за гнусное поведение въ Лейпцигъ. Какъ субкоммиссарій Арцимбольда, папскаго легата, онъ началъ свои подвиги въ пограничныхъ Ивмецкихъ провинціяхъ, гдѣ безстыдство его увѣнчалось полнымъ успѣхомъ. Товарищъ его, Бернардинъ Самсонъ de Milano. которому выпала на долю Швейцарія, встрѣтиль сильный отпоръ въ великодушномъ народѣ. Кантоны дружно вооружились за нравственную свободу угнетенныхъ собратьевъ и выгнали продавца индульгенцій. Въ тоже время простодушные Нёмцы съ любопытствомъ внимали разсказамъ своего проповъдника о перъ Михаила Архангела, вырванномъ діяволомъ во время единоборства съ Архистратигомъ, о сѣнѣ, на которомъ въ ясляхъ лежалъ младенецъ Інсусъ Христосъ, объ угольяхъ, на которыхъ испеченъ Св. Лаврентій и т. д.

Въ 1517 году Арцимбольдъ устраненъ отъ продажи отпусковъ. Курфирстъ и архіепископъ Майнцкій и Магдебургскій, примасъ Германіи, Альбрехтъ, не имѣвшій средства выплатить за епископскій паллій 30,000 гульденовъ, слѣдовавшихъ Апостольскому престолу, принужденъ былъ сдѣлать заемъ у богатаго дома Фуггеровъ въ Аугсбургѣ; адля уплаты суммы, предложилъ Льву Х назначить его одинмъ изъ начальниковъ трехъ главныхъ коммиссій отпуска, учрежденныхъ въ то время въ Германіи, обязуясь выплатить папѣ половину набранныхъ денегъ. «Въ Майнцѣ,»—говоритъ Лютеръ въ сочиненіи противъ Ганса Вурста,—«одинъ за однимъ умерло три архіепископа: Бертольдъ, Іяковъ и Уріилъ! Тутъ-то епископъ (Альбрехть) подиялся на уловку и вздумалъ выплатить Фуггерамъ долгъ на счеть простаго

народа ( 1). Левъ согласился, и кардиналъ принялъ званіе коммиссара въ собственныхъ епископскихъ владъніяхъ. Майнцѣ и Магдебургѣ (\*); но папа не довѣрялъ ему, и назначилъ въ помощники ему францисканскаго гвардіана въ Майнцъ. Первыя дъйствія проповъдниковъ отпуска до того были дерзки, что гвардіанъ рѣшился отстать отъ союза съ надменнымъ предатомъ. Современный историкъ реформаціи, Фридрихъ Миконій, говорить, что по этому случаю францисканскій орденъ сошелся на частномъ собраніи въ Веймарѣ и здѣсь разсуждалъ о своихъ отношеніяхъ къ папѣ. Монахи жаловались, что имъ и безъ того трудно содержать свои монастыри нищенствомъ и еще тяжеле нищенствовать за папу; что недавно еще они выплатили ему 300,000 гульденовъ за возведение генерала своего ордена, Христофора Форливіо, въ санъ кардинала. Гвардіанъ предложилъ свое мнёніе-отказаться оть опаснаго братства, а Альбрехтъ, съ своей стороны, былъ очень радъ случаю избавиться отъ соглядатая.» (3).

Когда онъ вступилъ въ свое новое званіе, ему тотчасъ вызвался въ помощники Тецель, уже извъстный по всей Германіи крикунъ (clamant) и проповѣдникъ отпуска. Два года Саксонія была поприщемъ его замѣчательной дѣятельности. Мы посвящены въ грустныя тайны религіознаго униженія тогдашней Германіи протестантомъ Миконіемъ. Народъ съ наслажденіемъ подчинялся страшному духовному игу, потому что цёною этого рабства покупалась дорогая свобода гръшить невозбранно въ силу всесовершеннаго отпуска. Никогда имя Божіе не подвергалось такому страшному поруганію, какъ въ этой продажь. Здъсь ежедневно выносились на торжище грбхи человбческіе; легковбрная совъсть обезпечивалась папскою печатію противъ страха суда Божія; то, что искуплено было кровію Крестнаго Страдальца, здъсь снова покупалось за деньги. Весьма знаменательна, какъ върное мърило религіозныхъ И

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, p. 1703, S. 104, 103.

<sup>(2)</sup> Ranke, I, 309-310.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, 371, b.

нравственных понятій съ объихъ сторонъ, подробная инструкція, вышедшая подъ именемъ курфирста Альбрехта. для уполномоченныхъ субкоммиссаріевъ. Всв., платившіе деньги для построенія храма св. Петра, получали прощу полную, то есть, отпущение всёхъ грёховъ и вмёсть высшую благодать, состоящую въ освобождении отъ казней чистилища. Но кромѣ благодати великой, сообщались за особую плату три меньшія: 1) право выбирать духовника по желанію; 2) участіе во всёхъ молитвословіяхъ, постахъ. богомольяхъ и вообще во всёхъ заслугахъ отдёльныхъ членовъ Церкви ; 3) искупление изъ чистилища душъ умершихъ сродниковъ. Для великой индульгенции требовались раскаяніе и исповѣдь; для полученія трехъ меньшихъ благодатейни того, ни другаго, а одиѣ только деньги ( 1 ). «Папа,»-говориль Тецель, --- «имбеть болбе власти, нежели всв Апостолы, Ангелы и сама Богоматерь. Всѣ опи ниже Христа, а онъ Ему во всемъ равенъ. По вознесении Христось отказался отъ управленія міромъ и Церковію до самаго преставленія світа; до тъхъ же поръ, поручивъ полномочіе управленія Своему намѣстнику, папѣ, праздпо сидитъ на небѣ.» Тецель увърялъ всъхъ, что «имъетъ болъе власти, нежели Апостолъ Петръ; что онъ не промѣнялся бы съ нимъ на небѣ, потому что онъ продажею отпусковъ несравненно болће душъ обратилъ ко блаженству; что онъ болѣе Матери Божіей имбетъ власти вязать и рбшить грбхи.» Онъ говорилъ еще, что «отпускъ возводить покупщиковъ въ состояние чистоты высшее, нежели само крещение, высшее Адамовой правоты до паденія; что кресть, водружаемый въ церкви, у завітнаго ящика, принимающаго залоги спасенія, съ привъшенной папскою печатію, имбеть равную силу съ животворящимъ крестомъ Іисуса Христа» (\*). Не довольствуясь этимъ, онъ подъ своимъ именемъ издалъ сокращение наказа Альбрехтова, какъ частное наставление священникамъ и проповѣдникамъ. Тамъ, между прочимъ, предложена такса для искупленія грѣховъ, смотря по ихъ важности: 12 червонцевъ для

<sup>(1)</sup> Walch, 371-412.

<sup>(2)</sup> Wider Hans Wurst. Walch, XVII, p. 1704-1703, §. 98-103.

грѣха Содомскаго, девять для святотатства, семь для убійства, шесть для колдовства, четыре ддя убійства родителей и ближайшихъ сродниковъ (1). Въ иной разъ онъ дъйствовалъ ужасомъ на запуганныя совъсти. «Смотрите»,говорилъ онъ народу,-«теперь небо отверсто и двери рая готовы принять васъ; скоро онъ замкнутся на въки; спътите воспользоваться благодатію! О люди жестокосердые ! развѣ не слышите воплей умершихъ родителей: ««Смилуйтесь, дъти! Рука Божія отяготьла надъ нами! Мы мучимся страшными казнями; десяти грошей вашихъ довольно, чтобъ спасти нась оть муки, и вы не хотите. Дёти! Долго ли вамъ насыщаться нашею кровію?»»... И суевърные Нъмцы содрогались; имъ чудились стоны родителей; они падали ницъ, ожидая, по словамъ современниковъ, что небо разразится надъ ними, а земля подъ ними разверзетъ свою утробу. Тецеля принимали съ великою честію во всёхъ городахъ, которые онъ самъ удостоивалъ своего посъщения. Буллу несли впереди на бархатномъ, златотканномъ, покровѣ; всѣ власти города, священники съ крестами, юноши и дъвы съ хоругвями и свѣчами, торжественно выходили на встрѣчу грядущему спасенію. При звонѣ колоколовъ, при звукѣ органовъ, водружали красный крестъ среди церкви у главнаго престола; возлѣ креста становили ящикъ; возлѣ ящика становились вдохновенные проповѣдники и набрасывали чары свои на народъ. Иной разъ приносились въ церковь другіе таинственные ящики съ потомъ или съ перомъ Михаила, или съ угольями св. Лаврентія, одаренные чудотворною силою не допускать къ себъ прелюбодъевъ. Присутствующіе занимали другъ у друга деньги, дабы имѣть право прикоснуться къ чудотворному ящику и не быть уличеннымъ въ прелюбодъйствъ. Предъ отъъздомъ изъ каждаго города, Тецель назначаль еще торжественную обълню, въ которой всь жители должны были участвовать молитвой и вкладами. Несмѣтныя суммы стекались въ походный ковчегъ; ремесленники, даже женщины, вдовы и нищіе привосили послѣднюю лепту. «Если бы продолжилось это позорище,»---

(1) Jürg. III, 184.

говоритъ Миконій, — «въ Германіи не осталось бы ни одного пфенцинга».-Вооруженный полномочіемъ папы и грозою Ватиканскихъ перуновъ, Тецель прошелъ побѣдителемъ города Саксоніи и сосѣднихъ земель. Ни одного протеста не раздавалось въ пользу христіянства, такъ страшно униженнаго этимъ послъднимъ дъйствіемъ папскаго лихоимства въ Гернанія. Она хранила гробовое молчаніе. Ужасны были навязчивость и насилія служителей беззаконія въ продажь отпусковъ. Кто отказывался отъ покупки, тому Тецель грозилъ отрубить голову и окровавленнаго низринуть въ бездну безъ покаянія. Среди всеобщаго оцтпентия, невъжества и раболбиства, одинъ только молодой человвкъ посрамилъ непреклонною твердостію свирбпаго доминиканца. Миконій съ младенческихъ лѣтъ слыхалъ отъ отца своего. что кровь Спасителя есть искупление всёхъ грёховъ міра: что папскіе отпуски не что иное, какъ свти, въ которыя ловятся деньги простыхъ, потому что прощение гръховъ и жизнь вѣчная не даются за деньги. Онъ не зналь, кому върить, родителю, или священникамъ; склонялся, правда, на сторону последнихъ, впрочемъ, такъ, что пикогда не рвшался повбрить, булто отпущение греховъ покупается золотомъ и бъдные вовсе исключены изъ царствія Божія. Когда Тецель раздаваль отпуски въ Аннабергъ, Миконій увидалъ на церковныхъ стѣнахъ прибитыя объявленія о количествѣ денегъ, взимаемыхъ за прощи, а внизу оговорку, что б'яднымъ он'я, Бога ради, могутъ даваться и даромъ. Подвигнутый духомъ, молодой школьникъ является къ Тецелю и требуетъ безденежно отпускной грамоты, на основании папскаго разрѣшения. За отказомъ послѣдовало новое требование и уступчивость продавцевъ, боявшихся соблазна народнаго. Постепенно уменьшая просимую сумму, Тецель дошель до того, что предложиль ему собственныя депьги на куплю; но Миконій упорно отказывался. Онъ требовалъ даромъ разрѣшенія грѣховъ своихъ; въ противномъ случаѣ грозилъ предать суду Божію лукавство проповѣдниковъ. Желапіе его не исполнилось, по продавцы отпусковъ (die heiligen Diebe) задумались (1). Впрочемъ,

<sup>(1)</sup> Walch. Разсказь о томь Меконіч вь 1346 г. XV, 447-433.

такихъ примъровъ глубокаго самосознанія и неустрашимости было слишкомъ мало. Благочестивый священникъ, присовътовавшій богатой вдовѣ въ Магдебургѣ не платить 100 золотыхъ за прощу Тецеля, потому что Богъ даромъ даетъ отпущение, умолялъ се не открывать имени его коммиссару. Самъ императоръ, нѣкогда бодрый защитникъ народныхъ правъ, нарочно закрывалъ глаза на всѣ безпорядки; курфирсты и сильные Нумецкие владътели давали строжайшія предписація подданнымъ принимать съ уваженіемъ папскаго уполномоченнаго. Въ одинъ годъ Тецель набралъ на долю курфирста Майпцкаго 100,000 золотыхъ гульденовъ ( <sup>2</sup> ). Онъ бросилъ интердикты на бѣдные монастыри, которые жили доходами съ скудной продажи своихъ индульгенцій. Князья и дворяне ходатайствовали у пего о позволении обителямъ подбирать эти крохи, падавшія съ богатой трапезы его. Правда, дворяне Нѣмецкіе и отчасти простолюдины позволяли себѣ насмѣхаться надъ Тецелемъ. Разгульнымъ дворянамъ не было дёла до славы народной; имъ нравилась отчаянная отвага и изумительное присутствіе духа, съ которымъ Тецель надувалъ Нѣмецкую чернь. Если бы они могли имѣть съ нимъ общія выгоды, они охотно бы предложили ему свои услуги, чтобы вмѣстѣ ругаться надъ своимъ Богомъ и разорять до копца своихъ нищихъ соотчичей. Въ XV въкъ Мекленбургский герцогъ воспользовался очень охотно депьгами, награбленными у его же подданыхъ напскимъ легатомъ, Мариномъ, который выроцилъ на дорогѣ нѣсколько тысячь гульденовъ, це умъстившихся въ передовомъ караванъ. Здъсь невольно приходитъ на мысль благородное негодование, вызванное въ Чешскомъ дворянствѣ сожженіемъ Гуса. Оно плачеть о Гусѣ, какъ о другѣ и любезномъ учителѣ, но еще болѣе жальеть о безславіи, въ лиць его панесенномъ отечеству нарушеніемъ опасной грамоты. Не то было въ Германін; Нѣмцы продолжали сами комедію, которая ихъ забавляла, пока очередь не доходила до нихъ. Университеты, духовныя власти, городовыя общины и униженияя власть

<sup>(1)</sup> Walch, XV, 111, a.

императорская на ту пору хранили роковое молчание. Это равнодушіе къ дѣлу религіи поражаеть невольнымъ ужасомъ и отвращениемъ; а разъединение государственныхъ интересовъ, разложение стихий народнаго быта доходили до высшей степени крайности. Съ начала XVI столътія на всёхъ сеймахъ чины государственные какъ будто любуются изображениемъ бѣдственнаго положения Германии, не предлагая никакихъ исправительныхъ мбръ. Чувство народной гордости до того забито въковымъ рабствомъ, что Нѣмцы подучають Французовъ къ завоеванию коренныхъ Пѣмецкихъ областей, равнодушно взирають на замыселъ папы передать корону имперскую государю Французскому; по словамъ Вимфелинга, охотиве склоняются подъ иго Романское, нежели подъ кроткое бремя своего государя. Въ такомъ унижении находилась Германія, когда святой ужасъ негодованія огласился въ полуразвалившейся церкви небольшаго Нѣмецкаго города, и промчался обличительнымъ голосомъ Римскому папѣ.

Лютеръ, въ јерархическомъ своемъ ослѣпленіи, долго не върнять обману. Онъ старался не понимать настоящаго смысла приготовленій курфирста Альбрехта; отъ него, просвѣщеннаго покровителя Гуттена и Гуманистовъ, онъ не ожидалъ такого торгашества ( 1). Между тёмъ беззаконныя дёйствія продавцевъ индульгенцій давно уже были ему извъстны. Первое столкновение съ цими случилось у него еще въ 1516 году. Когда онъ въ послѣднихъ числахъ Апрѣля, назначенный исправляющимъ должность Августинскаго викарія въ Саксоній и Тюрингій, осматривалъ монастыри своего ордена въ сопровожденіи Ступица и пріора Виттембергскаго конвента, Вячеслава Линка, въ Гриммѣ случилось ему быть на довольно близкомъ разстояни отъ городка Вурцена, гдъ Тецель въ то время совершалъ свои подвиги. При послѣднемъ совѣщаніи визитаторовъ съ братьями Гриммскаго монастыря, Ступицъ получилъ неожиданио письмо изъ Вурцена съ извѣщеніемъ о тамошнихъ происшествіяхъ. Онъ сообщилъ ихъ всей братіи, и ее возмутило особенно то обстоя-

<sup>(1)</sup> Сочинение противь Ганса Вурста, Walch, XVII, 1703, §. 104.

тельство, что Тецель, ученый богословъ, дерзаетъ публично утверждать, что какъ скоро грошъ, или гульденъ, зазвенитъ въ ящикѣ, такъ тотчасъ душа вылетаетъ изъ чистилища. Въ порывѣ негодованія Лютеръ воскликнулъ: «Nun will ich der Pauke ein Loch machen, ob Gott will.» Съ тѣхъ поръ онъ крѣпко задумалъ возстать на соблазнительный торгъ. Еще въ тотъ же вечеръ, въ Гриммскомъ монастырѣ, онъ взялся за перо, но впору остановился. До насъ не дошло ничего отъ этихъ Гриммскимъ отрывковъ. Но важнѣе всего то обстоятельство, что Лютеръ вступаетъ на колею состязателя въ 1516 году. Онъ самъ говоритъ : «Д. Ступицъ возбудилъ меня противъ папы;» а въ другомъ мѣстѣ: «Въ 1516 году я началъ писать противъ папы» (<sup>1</sup>).

Содержание первыхъ начатковъ этихъ антипапистическихъ проповѣдей Лютера необычайно важно, какъ единственный матеріялъ для опредбленія истинной степени его религіознаго развитія, непосредственно предъ началомъ великаго спора объ индульгенціяхъ. Внимательное ихъ разсмотрѣніе, сличенное съ его перепискою, приводитъ къ значительному выводу, именно, что Лютеръ, во все продолжение времени отъ 1516 г. до начала препиранія съ Тецелемъ, исключительно занятъ былъ важнымъ вопросомъ о покаянии, о нравственномъ значении его для человѣка и богословскомъ составѣ этого таинства. Вспомнимъ его прежиія изслѣдованія о книгѣ Августина: «Объ истинномъ и ложномъ покаянии», и радость при неожиданномъ открытии смущавшаго его подлога. Онъ шель далье по пути критическихъ изысканій въ темной области схоластическихъ опредѣленій, призывая на помощь первоначальное изложение (текстъ) Библии и Церковныхъ учителей. Мы имъемъ ясное на то указание въ письмъ его, писанномъ къ Ступицу въ Троицынъ день 1518 года : « Помню я между многими отрадными и полезными твоими реченіями одно, относившееся къ покаяцію, когда совёсть моя, измученная безчисленными и певыносимыми предписаніями палачей, учившихъ насъ исповѣди, внимала словамъ твоимъ, какъ вѣщанію съ неба; истипное покаяніе должно начицаться съ

(1) Jürg. II, 642-646.

۰,

любви къ правдѣ и къ Богу, и въ чемъ они полагають конецъ и довершеніе таинства, то собственно только начало его. Это слово остановилось во мнѣ, какъ острая стрѣла, брошенная рукою сильнаго; я сталъ сличать его съ Св. Писаніемъ и, къ крайнему моему услажденію, тексты Библейскіе во всѣхъ отношеніяхъ сходились съ твоими словами, улыбались и вторили этому смыслу такъ, что, когда прежде почти во всей Библіи не было для меня слова безотрадиѣе покаянія, теперь пичто такъ не услаждаетъ моего слуха. Такъ-то заповѣди Божіи становятся для насъ усладительными, когда читаются не въ одиѣхъ только книгахъ, а въ язвахъ сладчайтаются спаса.»

«Къ тому же трудами ученыхъ мужей, предлагающихъ намъ толковапія Греческихъ и Еврейскихъ писаній, я узналь, что Греческое слово покаяніе (μετάνοια) происходить отъ μετα (послѣ) и νοεῖν (мыслить, думать, размышлять), и обозначаетъ перемѣну, проистедшую во миѣніи, мысляхъ, въ умѣ (mutatio consilii), умудреніе (resipiscentia) сердиа и сознаніе своего бѣдствія по понесеніи вреда отъ нознаннаго заблужденія; а это совершиться не можетъ безъ перемѣны духа и безъ любви къ оправданію. И все это такъ вполнѣ соотвѣтствуетъ богословію Павлову, что едва ли можно найти какое либо лучшее толкованіе (комментарій) къ его посланіямъ.»

«Потомъ я пошелъ еще далѣе и увидалъ, что µετάνοια можетъ обозначать не только перерожденіе духа и сердца, но образъ перерожденія, совершаемаго благодатію Божіею; ибо сущность покаянія, перерожденіе духа, играетъ великую ролю въ Св. Писаніи; его-то древле прообразовалъ Авраамъ, когда сталъ называться Евреемъ, т. е., переходящимъ (transitor); отъ него заглавіе псалма: Идиюунъ, т. е., поворотный (transiliens) пѣвецъ, и всѣ эти символы осуществлены Христомъ.»

«На этомъ основаніи я убѣдился во лживости тѣхъ, которые приписывали такую великую силу дѣламъ покаянія, что почти ничего не оставили памъ отъ этого таинства, кромѣ холодныхъ удовлетвореній и многотрудной исповѣди; ихъ ввело въ заблужденіе Латинское слово, потому что рœnitentiam agere означаетъ скорѣе поступокъ, нежели возрожденіе духа и вовсе не исчерпываетъ понятія Греческаго иєтачоєїч.»

«Пока сердце мое горѣло такими святыми помыслами, вокругъ меня раздались новыя трубы индульгенцій и свирѣли отпусковъ, которыя однако же не возбуждали насъ къ настоящей духовной борьбѣ; словомъ, оставивъ въ сторонѣ настоящее ученіе о покаяніи, они дерзнули восхвалять пе раскаяніе, шиже меньшую часть таинства, называемую удовлетвореніемъ, а отпущеніе этой послѣдней, какъ никогда она восхваляема не бывала» (<sup>4</sup>).

Изъ этихъ словъ видно, на какой точкѣ религіознаго пониманія остановился Лютеръ предъ началомъ спора. Онъ слѣдуетъ еще общему мнѣнію въ Западной Церкви о трехъ составныхъ частяхъ таинства : 1) сокрушеніи сердца ; 2) исповѣди и 3) удовлетворенія ; но уже позволяетъ себѣ дѣлать различіе между ихъ относительной важностію. Дѣла удовлетворенія, какъ существенную часть покаянія, дополияющую дѣйственность разрѣшенія священника, не отвергаетъ еще безусловно, но принимаетъ ее не по убѣжденію, а только изъ повиновенія Церкви. Главное для него—возрожденіе духа, возбужденіе любви къ правдѣ благодатію Божіею, потомъ отпущеніе грѣха и вины въ силу обѣтованія Божія разрѣшительнымъ словомъ іерея. Отпущеніе же казни навязано на истинное понятіе таинства невѣжественными софистами и вовсе къ нему не относится.

Проповѣди Лютера служатъ прекраснымъ дополиеніемъ къ выводамъ, извлеченнымъ изъ его переписки. Тамъ онъ возстановляетъ духовное значеніе таинства, опровергаетъ языкомъ ученаго богослова произвольныя теоріи софистовъ; здѣсь, предъ народомъ, опредѣляетъ практическое его приложеніе къ жизни, правственныя обязанности, налагаемыя имъ на человѣка. А потому изложеніе ихъ гораздо простѣе и удобопонятнѣе. Въ одной изъ нихъ, говоренной на Евангельскій текстъ о Закхеѣ, въ 1517 году, въ концѣ Октября, Лютеръ различаетъ два понятія въ таинствѣ: « Символъ и сущность. Покаяніе сущности есть внутреннее покаяніе сердца

<sup>(1)</sup> Ep. Aurif. 50, p. 66-68.

и еднное истинное; объ немъ и Христосъ и апостолъ Петръ сказали: «Покайтеся!» Покалије символа (знаменія) есть покаяние витинее, не предполагающее необходимо предшествующаго внутренняго. Оно состоить изъ двухъ частей : исповъди и удовлетворенія. О послѣдиемъ сказалъ Іоаниъ Креститель : «Сотворите убо плоды, достойны покаянія.» (Лук. III, 8.) Исповѣдь двоякая: всенародная или особенная. О первой пишетъ Іяковъ: «Исповѣдуйте убо другъ другу согрѣшенія.» (V. 16.) О второй не нахожу ни одного свидетельства въ Св. Писании. А потому и прошу канонистовъ доказать, гдѣ именно узаконеніемъ Божіимъ удовлетвореніе и исповѣдь уставлены въ толь видь, въ какомъ они теперь существують; потому что удоалетворение, предписанное Іоанномъ Крестителемъ (Лук. III), есть обязанность, простирающался на всю Христіанскую жизнь, и есть общая, наложенная на всёхъ, а равно и общественная. А гдѣ предписываются тайныя удовлетворенія и исповѣдь, не знаю» ('). Здѣсь разбирается таинство само по себѣ, какъ благодатное и обрядовое дѣйствіе, и указываются обязанности Христіянскія, имъ палагаемыя, стало быть, разрѣшеніе грѣха благодатію и жизнь богоугодная, какъ необходимое дополнение таинства.

Въ проповѣди на день Апостола Матеія, 21 Сентября 1517 года, въ сильныхъ выраженіяхъ доказывается важность и необходимость праведной жизни для спасенія. «Отецъ, по Своему милосердію, вмѣняетъ намъ правду Сыновнюю. Въ этой вѣрѣ заключается познаніе Бога ; но это познаніе сокрыто отъ мудрыхъ, которые отвѣчаютъ: ««Если мы оправданы исключительно милосердіемъ Божіимъ и чужимъ оправданы исключительно милосердіемъ Божіимъ и чужимъ оправданы и мудрость наша ничто предъ Богомъ.»»—Такъ говорятъ премудрые и разумные, забывая, что Христосъ, Который живетъ съ своихъ чадахъ, никогда не остается въ бездѣйствіи» (\*).

Отъ таинства покаянія къ теоріи отпуска переходъ прямой и естественный ; а потому предложенныя проповѣди не-

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, 941-942.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, 948-949.

замѣтно склоняются къ вопросу объ индульгенціяхъ. Здѣсь Лютеръ откровенно бесѣдуетъ съ своими слушателями, предлагаетъ имъ свои недоумвнія, какъ бы приглашаетъ ихъ къ рътению труднаго соединенными силами. Здъсь нътъ ни притворства, ни желанія подслужиться представителямъ Церкви безмолвнымъ принятіемъ такого ученія, которому сердце его давно не сочувствуетъ. Вообще теорія индульгенцій всѣхъ болѣе смущала Мартина завлекательной послѣдовательностію своихъ положеній, прикрытыхъ личиною правды. Напрасно Юргенсъ отыскиваетъ въ немъ, по примъру Миконія, какое-то старое отвращеніе отъ индульгенцій. Всякое сомитніе на этотъ счеть окончательно рбшается Лютеромъ, когда онъ, въ оправдательной грамотъ, по вызовѣ въ Римъ, сознается, что превозносилъ до небесъ индульгенцін, убъждая народъ покупать ихъ и совершать темъ абло богоугодное ( <sup>1</sup>), да и въ наставлении Аугсбургскому духовенству онъ говоритъ, что въ то время, когда Тецель начиналъ свои дъйствія, не было ни епископа, ни монасгыря, ни университетскаго доктора, который имълъ бы ясное понятіе о теоріи отпуска, что самъ онъ не могъ объяснить себь оной, еще менье оспорить, яли остановить ея практику. Въ первый разъ передъ народомъ заговорилъ онъ объ отпускахъ въ 1517 году, въ 10 Воскресенье послѣ Троицына дня. Здѣсь настоящій хаосъ въ понятіяхъ его, цѣлая бездна противорѣчій; но видио, что въ немъ уже выработалось нѣсколько положительныхъ истинъ, которыя онъ силится приложить къ обсуждению темпой половины вопроса, допуская по ивскольку частныхъ рвшеній; а когда здравая логика разума становится въ пень, все же не беретъ на себя обязанности посредника между дбиствительностію и идеаломъ, а смиренно подвергаетъ себя непогрѣшительному рѣшенію Церкви. Онъ признаетъ учение схоластиковъ о заслугѣ Христа и Святыхъ, и на этомъ основании требуетъ полнаго уваженія къ индульгенціи; но отвергаеть старинное мибніе, что отпускъ разрѣшаетъ отъ грѣха и сообщаеть благодать.

<sup>(1)</sup> Walch, XV. §. 5, p. 662.

Онъ умствуетъ правильно, что покупкою отпуска никто не становится благочестивье, ни злая похоть не уменьшается. ни любовь не умножается его получениемъ; отпускъ не что нное, какъ ослабление церковной епитимыи, а отсюда не слёдуеть, что получающий его немедленно возлетаеть на небо, между тымъ какъ обманутый народъ обольщаеть себя надеждой, что полнымъ отпускомъ снимается гръхъ, и получивъ его, продолжаетъ грътить еще съ большею дерзостію, безъ страха наказанія. Задавая себѣ вопросъ о томъ, въ какой мъръ папа имъетъ власть искупать изъ чистилища души, держится мибнія умбреннаго, что опъ имбеть это право не въ силу судебнаго приговора, или рѣшенія, законодательнаго, а только присвоениемъ умершимъ церковныхъ молитвословій, и то избавлять не отъ казпей, наложенныхъ Богомъ, а единственно отъ канонической епигимън. Противное мижніе Өомы Аквинскаго, что папа избавляеть души отшедшихъ отъ въчнаго наказанія ада, считаетъ безсимсленнымъ; ибо, повторяя поговорку общую въ то время въ простомъ народѣ : «Жестоко было бы со стороны папы не саблать того даромъ для души неимущей, что онъ дблаетъ прочимъ за деньги, употребленныя на строеніе церкви Св. Петра,» съ особенною силою настаиваетъ на то, что изліяніе благодати есть внутреннее озареніе духа и воспламененіе воли, итято въ рода постояннаго изліянія въ душу какъ будто солнечныхъ лучей, не прекращающееся никогда до совершеннаго искоренения грѣха въ человѣкѣ. А такъ какъ злая похоть не истребляется до самой смерти, то и благодать изливается въ душу, пока человъкъ, пресыщенный жизнію, не начнеть вздыхать о разръшении отъ тъла и соединении съ Богомъ, и не получитъ желапнаго. А это послѣднее въ самой сущности противорѣчитъ желанію получить совершенную индульгенцію. Отпущеніе грѣховъ не достается въ удблъ никому, кто не явилъ сокрушеннаго сердца и не исповѣдалъ грѣховъ своихъ чистосердечно. Индульгенція ни въ какомъ случав не можеть принести пользы не достигшему совершенной чистоты сердца и любви къ Богу, спасеніе дается за одно покаяніе. — За тёмъ слёдуетъ естественное возражение, что, при данныхъ условіяхъ. 19

индульгенція остается вещію почти безполезною, потому что не доставляеть блаженства безъ сокрушенаго сердца, а грѣшникъ, измученный совъстію и готовый принести покаяніе, и безъ покупнаго отпуска разрѣшается отъ грѣховъ? Отв'ять : Сознаюсь въ своемъ невѣжествѣ. Кому же собственно отпускъ можетъ приносить пользу? На нѣсколько частныхъ случаевъ въ послъднемъ итогъ получается снова отвѣтъ отрицательный; но индульгенція изъ уваженія къ Церкви остается непоколебимой. Подъ конецъ, какъ бы исплавшись смёлости своихъ заключеній, возвращается къ точкъ исхода съ такой оговоркой: «Достовърно, что Богъ не отвергаетъ молитвы Церковной въ силу Своего обътованія: ««Просите и дастся вамъ.»» (Мат. VII, 7.) А если такъ, то очень полезно покупать отпускъ, не смотря на могущія произойти злоупотребления отъ скупости, сребролюбия и ростовщичества» ().

Въ словѣ на день Св. Матеія Лютеръ разсуждаетъ не о теоріи отпуска, а доказываетъ практическую его безполезность. Вторая половина этого слова направлена на людей, при ложномъ упованіи на милосердіе Божіе, ищущихъ избавленія не отъ грѣха и вины, а отъ наказанія за грѣхъ, и съ этою цѣлію покупающихъ отпускъ. Отсюда нападеніе на индульгенцію, способствующую такому стремленію, порождающую правственную лѣнь и ложную самонадѣянность. Проповѣдники должны наставлять свою паству—любить наказаніе, добровольно поднимать крестъ Христовъ. « Дай Богь, чтобъ я заблуждался, когда говорю, что индульгенція отъ того по праву получила свое названіе, что indulgere значитъ тоже, что и permitterc, т. е., свобода грѣшить безнаказанно и слагать съ себя кресть.» ()

Если вникнемъ въ содержаніе этихъ проповѣдей и сличимъ ихъ съ послѣдующею литературною дѣятельностію Лютера<sup>4</sup> въ 1517 и 1518 годахъ, увидимъ совершенное тождество въ расположеніи мыслей. Оправданіе дается туне благодатію Божіею, но вмѣняется человѣку не иначе, какъ при содѣйствін собственныхъ дѣлъ, или, лучше, при помощи

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, p. 917-929.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 944-932.-XII, p. 2267, S. 9.

жизни, постоянно направленной на исполнение заповѣдей. Въ учения объ индульгенции видимъ тонкий діалектический умъ, который подмѣтилъ искусно всѣ промахи въ этой теория, неоспоримо доказалъ ихъ софистику, довелъ противниковъ до заключений нелѣпыхъ, по, изъ уважения къ iepapxiu, охотно отрекается отъ блестящей побѣды и требуетъ наставления. Это высшая точка втораго періода религіозныхъ его представлений. Учение о благодати и добрыхъ дѣлахъ установилось въ немъ окончательно.

Но пока сердце Мартина горѣ.10 такими святыми помыслами, плуты (die Beuteldrescher) кардинала Альбрехта продолжали свое ремесло. Тецелю воспрещенъ былъ доступъ во владения курфирста Саксонскаго, по онъ подошелъ къ самой границѣ и проповѣдывалъ въ Сербиштѣ (Zerbst) и Ютробокѣ. Между тѣмъ къ Лютеру приходили одна за другой возмутительныя въсти объ ужасахъ, которые позволялъ онъ себъ и словонъ и дъломъ. Слишконъ явный соблазнъ возбуждалъ уже общій ропотъ негодованія. По корчианъ раздавались обличительные голоса противъ алчности духовенства, грозившие чести самаго папскаго имени. Лютеръ находился въ недоумѣніи. Пока не затрогивалась цѣльность его прихода, онъ не имѣлъ права вступаться въ дѣла постороннія. Молодая горячая кровь кипѣла въ немъ; онъ крѣпплся въ ожидани будущаго (\*). Но когда собственные прихожане его стали стекаться во множествъ къ лжепроповѣднику, за покупкою прощъ или отпусковъ, терпъніе его лопнуло. Онъ началъ проповъдывать, что покупка индульгенцій есть вещь безполезная, что есть болже приличныя занятія для христіянина ( <sup>2</sup> ); но видно, что онъ поступалъ осторожно въ созпания роковаго значения настоящей мниуты, не скрывая отъ себя опасностей неравнаго единоборства съ папскимъ уполномоченнымъ. Когда первые опыты оказались безуспѣшными, опъ рѣшился довести все дѣло до свѣдѣнія непосредственныхъ духовныхъ начальниковъ. Ему нельзя было не знать, что Альбрехть-глава и душа экспедиціи;

<sup>(1)</sup> Письмо къ Льву Х, А игі f. I, 69 на об.

<sup>(2)</sup> Wider Hans Wurst. Walch, XVII, 1703, §. 96; 1704, §. 97.

наказы проповѣдникамъ отпуска вышли подъ его именемъ, съ печатію и гербомъ Браниборскаго дома; но онъ умствоваль такъ : « Ни одинъ земной властитель не можеть все знать; только Богу подобаеть слава всеведения и непогрешимости. Онъ самъ и гражданское право повелъваютъ намъ обличать предъ высшею властію преступленія явныя ; ибо какъ верховная власть грбшитъ иногда по невъдънію. такъ грѣшатъ и низшіе, не обличая грѣховъ, имъ завѣдомыхъ: это долгъ христіянской любви» ( '). Съ такими мыслями онъ письменно обратился ко всёмъ окружнымъ епархіяльнымъ начальникамъ : къ митрополиту Майнцкому, епископу Браниборскому, lepoниму IIIульцу (Scultetus), инспектору церкви и Университета Виттембергскаго, человъку весьма хорошо къ нему расположенному; епископу Мышенскому, ученому Іоанну Сальгаузену; Межиборскому князю, Адольфу Ангальтскому и Наумбургскому; герцогу Филиппу Баварскому. Онъ извъстилъ ихъ въ подробности о дъйствіяхъ Тецеля, очень скромно напоминая имъ священную обязанность заступиться за честь поруганной святыни, остеречь паству Христову отъ хищныхъ волковъ; въ противномъ случат грозилъ выступить лично обличителемъ Тецеля предъ цѣлою Церковію (<sup>2</sup>). Альбрехть и двое епископовъ не отвѣчали ему ничего; четвертый отказался отъ всякого участія въ опасномъ соперничествѣ; одинъ только Браниборскій. изъ состраданія къ нему, совѣтовалъ предать все дѣло забвенію, не возбуждать противъ себя сильныхъ ненавистей, предсказывая ему, что онъ можетъ нажить себъ много опасностей. Лютеръ продолжалъ со всевозможною скромностію проповѣдывать въ церкви, что « лучше давать нищимъ милостыню по повелёнію Христову, чёмъ покупать за деньги невѣрную благодать. Кто въ продолжение вссй своей жизни приносить покаяние и всёмъ сердцемъ обратится къ Богу, тоть получаеть небесную благодать и отпущение всёхъ греховъ, пріобрѣтенное Іисусомъ Христомъ, въ силу крестной жертвы, и предлагаемое всёмъ человёкамъ по Его милосердію

<sup>(1)</sup> Jürg. III, p. 465.

<sup>(2)</sup> Письмо къ Примасу. См. у Аврифабра I, ер. 31, р. 38-39.

денежно, какъ сказано прямо въ пророкѣ Исаіи.» Не довольствуясь проповёдію, онъ сталъ заводить и въ монастырѣ и въ Университетъ частные диспуты объ этомъ вопросъ и, какъ докторъ Св. Писанія, основывался постоянио на авторитетѣ однихъ Пророковъ и Апостоловъ ( ' ). Между тѣмъ, многіе Виттембергскіе прихожане возвращались назадъ съ отпускными грамотами и, къ великому соблазну Мартина, объявляли ему на исповеди, что они не хотятъ отставать ни отъ блуда и прелюбодѣянія, ни отъ ростовщичества и незаконнаго пріобрѣтенія собственности. Онъ отослалъ ихъ безъ разрѣшенія. Духовныя дѣти его ссылались на папскія грамоты и отпуски Тецеля. Въ отвътъ на это, Мартинъ указывалъ на Евангельскій текстъ: «Аше не покаетеся, вси такожде погибнете» (Луки XIII, 5.). Отринутые отъ исповѣди принесли жалобу Тецелю; иные требовали возвращения денегъ. Ярость доминиканца не знала границъ. Онъ осыпалъ Лютера ругательствами съ каеедры, грозилъ ему отлучениемъ и, будучи инквизиторомъ, велѣлъ, для внушенія страха, какъ ему, такъ и всёмъ Виттембергцамъ, разводить по нескольку разъ въ неяблю огромные огни на площади, въ ознаменование того, что папа уполномочилъ его жечь еретиковъ, презирающихъ его индульгенцію ( <sup>2</sup>). До сихъ поръ Лютеръ держался оборонительно, въ личныя распри съ Тецелемъ не пускался, проповѣдь его была дѣломъ домашнимъ; но теперь дѣла приняли такой оборотъ, что множество знакомыхъ и незнакомыхъ, затронутыхъ современною важностію разбираемаго вопроса, словесно и письменно понуждали его высказать свое мибије рбшительнбе. Онъ долго отказывался; но проповѣдники прощъ съ своей стороны такъ сильно стѣснили его своими доводами, что даже величію папскаго имени грозила опасность. «Что мив было делать» ?-спрашиваеть Лютеръ въ письмѣ къ lepoниму;-«Мнѣ не подобало произносить въ этомъ дѣлѣ окончательнаго приговора ; я боялся противоръчить противникамъ, по они такъ упорно приводили доказательства въ защиту своихъ обмановъ, что, по правдѣ

<sup>1)</sup> Matthesius, Walch, XV, 471-472,

<sup>(2)</sup> Myconnis, Walch, XV, 471.

сказать, поставили меня вовсе въ тупикъ ( me omnino captivarent atque concluderent ). Дабы разомъ удовлетворить и тъ́мъ и другимъ, я ръ́шился не склоняться ни на чью сторону, а предварительно учредить богословское пръ́ніе о такомъ важномъ предметъ, въ ожиданіи приговора Св. Церкви. Я издалъ свои положенія, приглашая и прося—публично всѣхъ, а частнымъ образомъ мнѣ лично знакомыхъ ученыхъ,—сообщить мнѣ свои мнѣнія, хотя письменно» ( '). 31 Октября, 1517 года, въ самый полдень, онъ прибилъ 95 положеній, для объясненія дъйственности отпуска, къ главнымъ воротамъ Виттембергскаго дворцоваго храма во нмя Всѣхъ Святыхъ.

Объ этомъ дъйствія Лютера въ разныя времена разсуждали различно. Современные писатели о реформации, имбя въ виду всеобщую извъстность и всемірно-историческія посябдствія этого дбиствія, считали его истиннымъ началомъ преобразованія Лютера. Мысль эта преемственно переходила во всѣ учебники. Послушаемъ Миконія, который цервыя проповѣди Лютера противъ Тецеля и индульгенцій выдаетъ за новость неслыханную. «Пока Тецель продолжалъ дъйствовать въ Ютробокѣ,»-такъ говоритъ оиъ,-«въ старинной деревянной церкви августинскаго монастыря въ Виттембергѣ, докторъ Мартинъ Лютеръ проповъдывалъ вещи, дотолъ неслыханныя. Почти развалившаяся со всёхъ сторонъ, подпертая часовня, вмѣщала не болѣе 20 человѣкъ. Едва возвышавшаяся отъ земли скамеечка служила каеедрой проповѣднику. Въ этой бѣдной, незавидной часовнѣ Богъ явилъ намъ въ послѣднее время свое святое Евангеліе; здѣсь впервые снята пелена съ Божественнаго младенца, и всему міру указанъ любезный и утъшительный образъ Его. Не Мюнстеръ, не великолъпные храмы и монастыри Богъ избралъ для этой проповѣди; нътъ! изъ бъдной часовни исшелъ духъ Его устъ и поразилъ антихриста. Отсюда возсіялъ святый гробъ, т. е., слово Божіе, запечатанный папой и его кустодіей. Здъсь-то докторъ Мартинъ произнесъ свое первое слово противъ отпуска и другое подъ названіемъ : «Свобода процовѣди.» То были

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 49, p. 64.

цервыя рѣчи противъ прощъ, рѣчи новыя, раздавшіяся вскорѣ по всей вселенной. Часовня стала слищкомъ тѣсна для народа, и доктору приказано было проповъдывать въ приходской церкви. Тогда-то младенецъ Христосъ вторично принесенъ былъ въ Храмъ» (1). Согласно съ этимъ воззрѣніемъ, начало реформаціи изстари положено праздновать ЗІ Октября, въ тотъ самый день, когда 95 положеній прибиты къ воротамъ собора. Изследованія новейшихъ учеиыхъ подошли ближе къ настоящему значению спора, рышивши, что Лютеръ, начиная его, и не думалъ еще объявлять открытой войны первосвященнику. Сличивъ его съ предшествовавшими явленіями жизни преобразователя. Нѣмецкіе писатели пришли къ заключенію, что обнародованіе 95 положеній было дбиствіемъ вовсе не новымъ, а естественнымъ слѣдствіемъ его давнишнихъ занятій; другіе зашли еще далѣе: они выставили мнёніе, привлекательное новостію и не совствить лишенное основания, что реформация зародилась и созрѣла въ цѣломъ рядѣ непрерывающихся прѣній (диспутовъ), и первое прение Бернгарди принимали за исходную точку, за истинное начало преобразованія Лютера. Но это справедливо только отчасти. Матеріалы для будущаго зданія подготовлялись медленно и незамѣтно; а самое зданіе выстроилось внезапно, потому что всё данныя были на лицо, а подкопы подъ дряхлое тѣло Католической Церкви давно уже были ведены. При всемъ томъ, 95 положеній, 31 Октября 1517 года, до сихъ поръ еше пользуются славой всемірно историческаго начала великаго вѣроисповѣднаго переворота. Они доселѣ считаются скорѣе начальнымъ звеномъ въ великой цёци преобразовательныхъ событій, нежели заключительнымъ актомъ умъренной дъятельности Лютера на строго Католической почвь. Между тыть они содержаниемъ и цълю принадлежать еще вполнѣ области Западной Римской Церкви, но въ преемственности событій, конечно, открывають новую эпоху и религіозныхъ убъжденій и системы дъйствія Лютера въ отношении къ Риму.

Новъйшій біографъ Лютера, разлагая 95 положеній я

<sup>(1)</sup> Walch, XV, 468-470.

дополнительныя къ нимъ объясненія, на составныя начала, находить въ нихъ странную смѣсь умѣренности и монашеской робости съ стремительностію и дерзостью нападеній, особенную шаткость понятій съ неподкупною твердостію въ защищении сознанной истины; искреннее послушание установленной власти јерархіи съ умышленной, Ѣдкой ироніей на и отрасли церковнаго управленія; трепетную всѣ лица нерѣшительность, бросающую сомнительный взоръ въ будущее, съ торжествующимъ предчувствіемъ и свътлыми соображеніями. По мибнію Юргенса, Лютеръ, при всемъ пламенномъ желаніи преобразованія Церкви въ ея собственныхъ нѣдрахъ, отъ лица папы и высшихъ духовныхъ сановниковъ, тъмъ не менъе убъжденъ въ невозможности такого преобразованія, и, въ темномъ чаяніи своей будущей всемірной значительности, уже сознаетъ себя могучимъ орудіемъ этой задачи. Онъ признаеть Католическую Церковь и всѣ ел догматы, но признаетъ въ такомъ видѣ, что возвращение къ предложенному первообразу церковнаго устройства и управления есть чистое отрицание современной действительности, огромный шагъ назадъ чрезъ средніе вѣка къ первобытной чистотѣ Апостольскаго Рима. 95 тезисовъ, съ ихъ толкованиемъ, объемлющія не одпо какое либо частное злоупотребленіе, а всю совокупность догматовъ и цёльность ученія Церкви, значеніе напы, чистилище, прощи, учение о покаянии и благодатиправдивое зеркало, въ которомъ правительствующій папа съ трудомъ узнаетъ свой униженный образъ въ въковомъ искажении јерархическаго начала. Словомъ-это первое прямое, хотя не вполнѣ раціональное, и болѣе отрицательное, нежели положительное, нападеше не на схоластику, а на самую Римскую Церковь.

Мнѣ кажется, что препираніе Лютера съ Тецелемъ и его сообщниками въ продолженіи 1517 и 1518 не представляеть намъ рѣшительно ничего новаго противъ всей предшествующей его дѣятельности въ отношеніи къ мыслямъ и направленію. Главная идея—совершить преобразованія Церкви, не этрѣшаясь отъ законныхъ предѣловъ послушанія ей и главѣ ея папѣ; цѣль — хотя сколько нибудь приложить отъ себя къ совершенію этого дѣла, возбудить жизненные застои и дремлющія силы Католицизма; противорѣчіемъ вызвать труды и изслѣдованія его лучшихъ поборниковъ, утвердить его догматы на основѣ библейской, въ посрамленіе еретикамъ; въ итогѣ—послужить интересамъ матери Церкви, возстановить ея славу и честь папскаго имени, сильно затронутаго послѣдними дѣйствіями продавцовъ прощъ.

Прежде всего, нътъ сомнънія, что Лютеръ начиналь борьбу. безъ сознанія ея важныхъ послѣдствій. Онъ робѣлъ въ ожидании чего-то недобраго; но эта робость весьма естественно объясияется разнообразными внушеніями постороннихъ лицъ : Браниборскаго епископа, доктора Іеронима Шульца и цёлой депутація августинскихъ монаховъ, которые описывали его смѣлое дѣйствіе прямымъ нападеніемъ на Римскаго исполина; онъ боялся весьма натурально опасностей, угрожавшихъ со стороны Рима; изъявлялъ (въ объяснени на тезисы) свои опасения, что можетъ подвергнуться огненной смерти, если добрыя его побуждения будуть превратно перетолкованы въ Римской куріи. А потому, когда охладблъ первый пылъ благороднаго негодованія, онъ почти раскаявался въ своей поспъщности, и самъ сознавался, съ какой нервинтельностію, съ какимъ малодушіемъ и робостью приступаль къ опровержению Тецеля. «Я быль одипь,» --говорить онъ, -- «и неосторожностію вовлечень въ это дёло; по невозможности обратиться назадъ, я не только уступалъ папъ во многихъ и важныхъ догматахъ, но и чистосердечно обожалъ его (ultro adorabam), ебо кто былъ я тогда? — Ничтожный монахъ, походившій скорте на трупъ, чъмъ на живое тбло, передъ величиемъ первосвященника, отъ лица котораго не только содрогались цари Земные и вся вселецная, но самое небо и три стихін природы послушны были его мановенію» ( '). Въ отвътъ на возраженіе Сильвестра Пріерія говорить, что « онъ не вызывался на всесвітныя првнія, случайно вовлеченный въ такое дело, отъ котораго молчаніемъ не могъ отдѣлаться; что, конечно, такова была о немъ воля Божія» ( 2). Въ письмѣ къ Іерониму Шульцу

<sup>(1)</sup> Watch, XVIII, Предисловіе, стр. 34.

<sup>(2)</sup> Replica adv. Silv. Prier. Walch, XVIII, §. 123, p. 188.

сознается также, что только наглость и невѣжество враговъ его вызвали его на поприще дъйствія; въ противномъ случав, никто, кромы совственнаго уголка его, не зналь бы обо его существовании ( 1). Эта мысль, въ самыхъ разнообразныхъ формахъ, повторяется въ позднѣйшихъ его сочинешяхъ, когда ему не было причины лукавить. Притомъ же начала 95 тезисовъ и ихъ объясненій не слъдуетъ искать въ желанія Лютера высказать митніе новое, самостоятельное, безъ всякого посторонняго вызова. Онъ вовсе не хотвлъ засвидътельствовать своего образа мыслей предъ лицемъ всей Германія, какъ сдѣлалъ Гусъ въ началѣ своего поприща, и Лютеръ торжественно, на Аугсбургскомъ Сеймѣ, по прошествия 12 лѣтъ. Прибивая 95 положеній, опъ только учреждалъ ученое прѣніе, подвергалъ вопросъ объ индульгенціяхъ совѣщанію Университетскому, не имѣя никакого намѣренія дѣйствовать на убъжденія народа. Мысль, что положенія его разойдутся въ народѣ, получатъ важное общественное значеніе, не приходила ему въ голову. Вотъ доказательства : Въ письмъ къ Льву X онъ говоритъ: «Можеть быть, мнѣ одному, наравнѣ съ другими Апостольскою властію твоего Святьйшества, удостоенному степени магистра богословія, можеть быть, миѣ одному не позволено въ публичной высокой школъ, по обыкновенію всѣхъ Университетовъ и всей Церкви, препираться, и притомъ не объ однихъ только отпускахъ, а о гораздо высшихъ догматахъ въры, о Божественной власти, милосердія и благодати» ( <sup>2</sup> ). Вибшияя форма положеній есть исключительная принадлежность сочинений ученыхъ. Прибивать ихъ къ стѣнамъ собора, на воротахъ ратуши, или на другихъ открытыхъ мѣстахъ, было общимъ обыкновеніемъ, посредствомъ котораго извѣстіе о приготовлявшемся прѣніи обнародывалось во всеобщее свѣдѣніе. Лютеръ имѣлъ полное право писать къ Льву Х: «Я удивляюсь, какими судьбами одни мои положенія, мимо всѣхъ прочихъ, когда либо выставленныхъ, разошлись по вселенной, между твмъ какъ они были назначены только для нашей братін,

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 49, f. 63.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 31, f. 70.

и притомъ писаны такимъ языкомъ, что дивно, какъ всѣ люди могли ихъ понять. Въдь это не наставление, не догматы. а не что иное, какъ диспутъ; положенія же, какъ водится, обозначены довольно темно и загадочно. О. если бы могъ я предвидѣть, что они разыграютъ такую важную роль, я выразнять бы ихъ гораздо яснѣе, чтобы сдѣлать ихъ для всёхъ удобопонятными» (1). Тё же мысли повторяются въ письмѣ къ Іодоку Трутфеттеру 1518 года. «О положенияхъ моихъ я и прежде писалъ тебь, что распространение ихъ по народу миѣ вовсе не нравится. Это явление неслыханное» ( <sup>2</sup> ). Въ письмѣ къ Іерониму: «Я долженъ былъ ограничиться диспутомъ, потому что не нашелъ ни въ Св. Писаніи, ни въ учителяхъ Церкви, ни въ самомъ Каноническомъ правѣ, никахихъ точныхъ указаній на теорію отпуска. Теперь нѣть нелѣпости выше той, когда въ церкви предлагается людямъ ученіе, котораго невозможно оправдать противъ мнѣній еретиковъ, по недостатку доводовъ изъ слова Божія. Словомъ, я имѣлъ полное право и обязанность подвергнуть публичному пренію сомнительный вопросъ объ отпускахъ, по давнишней привилеги схоластиковъ препираться о наисвятъйшихъ истинахъ въры, въ которыхъ столько вѣковъ не сомнѣвалась ни одна душа христіянская» ( <sup>3</sup>). И такъ 95 положеній по формѣ были не иное что, какъ вызовъ къ ученому прѣнію, какихъ было много съ начала богословскаго поприща Лютера; но здъсь естественно рождается вопросъ ссли они были назначены исключительно къ ученому спору, то по какому случаю сдѣлались достояніемъ цѣлой Германіи ? Простодушный Миконій приписываеть это явленіе непосредственному участію высшей силы: «Мартинъ, напечатавъ свои положенія, готовился препираться объ отпускахъ съ одними учеными

Виттембергскаго Университета; но не прошло 14 дней, какъ они обошли всю Германію, а въ три недѣли ни болѣе, ни менѣс какъ все Христіянство, какъ будто Ангелы сами

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 47, f. 60, 6.

<sup>(3)</sup> Aurif., I, Ep. 49, f. 64.

разносили ихъ по всёмъ концамъ Европы» (<sup>1</sup>). Но это быстрое распространеніе объясняется гораздо проще: день, когда Лютеръ вывѣсилъ положенія на воротахъ дворцовой церкви, случился тотъ самый, когда привилегіи отпуска, присвоенныя древнему и знаменитому храму съ 1398 года, привлекали къ пему многочисленныя толпы богомольцевъ. Народъ съ любопытствомъ читалъ статьи, назпаченныя для публичнаго прѣнія и, расходясь по домамъ, разносилъ ихъ съ собою. Черезъ 2 педѣли вся Германія знала ихъ цаизусть.

Убѣдившись въ тождествѣ знаменитаго прѣнія, какъ продолженія прежней борьбы Лютера съ сектой Оомистовъ, по формѣ и цѣли со всѣми предшествовавшими явленіями того же рода, тѣмъ болѣе, что три главныхъ его возражателя: Тецель, Сильвестръ Пріерій и Эккъ принадлежали къ числу самыхъ ревностныхъ поклонниковъ Оомы Аквинскаго, представимъ въ возможно короткомъ очеркѣ содержаніе всѣхъ состязательныхъ сочиненій, написанныхъ по этому случаю Лютеромъ, а для этого познакомимся прежде всего съ хронологическою ихъ послѣдовательностію.

31 Октября прибиты 95 положеній подъ заглавіемъ: «Disputatio D. M. Lutheri, pro declaratione virtutis indulgentiarum.» Тецель не успѣлъ еще письменно отвѣчать Лютеру, какъ въ концѣ 1517 года, неизвѣстно какого числа, вышло возражение Сильвестра Мазолини de Prierio, писанное съ крайней поспѣтностію, по собственному признанію автора, не болѣе какъ въ три дня, подъ заглавіемъ: «In praesumtuosas M. Lutheri conclusiones de potestate papae dialogus,» въ видъ разговора между объими стороцами. Оно дышетъ учениемъ софистовъ о высокой власти Римскаго первосвященника. По свидѣтельству самихъ Католиковъ, это сочинение слабое. Эразмъ говорить, что у заклятыхъ враговъ Лютера оно не нашло одобрешія (Walch, XVIII, 81—119). Въ слёдъ за тъмъ вышли два разсужденія Тецеля. При появленіи диспута Лютерова, онъ, не булучи докторомъ, не имѣлъ права опровергать положений его. Для этого опъ отправился въ Франкфуртъ

<sup>(1)</sup> Walch, XV, p. 473.—Walch, XVII, p. 1706, §. 107.

на Одрѣ, и тамъ издалъ два диспута на получение степени доктора въ 1517 году, подъ руководствомъ профессора богословія, Конрада Вимпфена. Въ его антитезисахъ, сожженныхъ студентами Виттембергскаго Университета, сила отпуска возносится до небесъ; всѣ нелѣпости, высказанныя въ наказъ священникамъ, повторяются съ повою силою (XVIII, 266-290). Изъ двухъ противниковъ, напавшихъ на него почти въ одно время, Лютеръ намфренъ былъ прежде отвѣчать Пріерію, писалъ о томъ къ Спалатину въ началѣ 1518 года, по друзья его уговорили отсрочить отвыть свой, дабы не раздражить папы. Вальхъ полагаетъ. что первымъ сочинениемъ Лютера, послѣ издания дисцутовъ Тецеля, была Нёмецкая проповёдь, напечатанная въ концъ 1517 года, подъ заглавіемъ: «Sermon von Ablass und Gnade» (XVIII, 533-539). Тецель немедленно отвѣчалъ ему опроверженіемъ : «Verlegung wider einen vermessenen Sermon von 20 irrigen Artikeln» (XVIII, 539 — 564), вышедшимъ, безъ сомнѣнія, въ пачалѣ 1518 года. Оно, вмѣстѣ съ опроверженіемъ Лютера въ другой Нѣмецкой проповѣди: «Еіре Freiheit des Sermons päpstlichen Ablass und Gnade belangend, D. M. Luther wider die Verlegung» (XVIII, 564-581), составляетъ весьма важный памятникъ и лучшее толкованіе 95 положеній. Лютеръ, давно уже занимавшійся приготовлениемъ подробнаго объяснения тезисовъ, по окончаніи его, не отдавая въ печать, разослалъ три писацныхъ его экземпляра къ папѣ, епископу Браниборскому и доктору Ступицу. Это случилось въ Маћ 1518 года, ибо письма, приложенныя къ этой посылкъ, означены 30 числомъ этого мѣсяца; но въ печати объяснение вышло не раньше, какъ въ Августѣ 1518 года, подъ заглавіемъ: «Resolutiones» (XVIII. 290-533). Между тёмъ въ то время, какъ оканчивались споры Лютера съ Тецелемъ его последнею проповедію, а «Resolutiones» еще не вышли изъ-подъ пера августинца, третій непріятель, Іоаниз Эккъ, вооружился противъ положеній. Замѣчанія его, подъ названіемъ «Обелисково», до того ѣдки и дерзки, что Лютеръ называетъ ихъ василисками, и въ письмѣ къ одному изъ друзей своихъ жалуется на неприличіе и грубость языка Эккова: они тотчасъ же вызвали знамени-

тое возражение Андрея Карлштадта. Когда слухи о готовившемся отвътъ Карлштадта дошли до Экка, онъ просилъ его письменно помянуть ихъ старую дружбу и отложить всякие споры. добровольно отрекаясь отъ своихъ Обелисковъ. Письмо Экка пришло слишкомъ поздио; 9 Мая, 1518 года Карлштадть уже издаль 406 положеній подъ заглавіемь: « Andreæ Carolostadini doctoris 406 apologeticæ conclu– siones pro sacris literis,» въ которыхъ сильно бичуетъ всю огромную секту схоластиковъ (XVIII, 657-704). Эккъ отвѣчалъ сочиненіемъ: «Мопотаснія» 1518 года (XVIII, 704). въ отвѣтъ на которое Карлштадтъ издалъ пространное и мѣткое опроверженіе: «Defensioadversus Monomachiam» (XVIII, 704-796). Наконецъ Лютеръ и самъ заступился за честь своихъ положеній и, 10 Августа, 1518 года, напечаталъ небольшое сочинение Латинское: «Asterisci Lutheri adversus obeliscos Eccii» (XVIII, 796-858). Послѣднее сочиненіе, предшествовавшее допросу его въ Аугсбургѣ кардиналомъ Каетаномъ, было давно отлагаемый и давно ожиданный отвътъ на возражение Сильвестра Приерія: «D. M. Lutheri responsio adversus Silv. Pr. dialogum.» Оно, какъ видно изъ двухъ писемъ Лютера, вышло не ранбе, какъ въ самомъ концѣ Августа мѣсяца ( XVIII, 120-200 ). Этимъ оканчивается споръ объ индульгенціяхъ, продолжавшійся съ небольшимъ годъ. Весьма замѣчательно, что всѣ, относящіяся къ нему, сочинения удобно вставляются въ ту часть диятельности Лютера, гдб онъ писалъ и дбиствовалъ еще совершеннымъ католикомъ. Разрѣшеніе спора на прѣніи съ Каетаномъ было первымъ началомъ его отдъления отъ Западной Церкви.

Положенія Лютера, которыя при первомъ взглядѣ могуть показаться набросанными безъ всякого порядка, согласно съ взволнованнымъ расположеніемъ духа писавшаго, если вглядѣться въ нихъ пристальнѣе, являютъ стройную систематическую послѣдовательность, въ которой легко разгадать господствующую идею творца ихъ. Нападеніе направлено на продажу прощъ; казалось бы, Лютеру слѣдовало начать съ опроверженія этихъ послѣднихъ; напротивъ, начальныя положенія (отъ 1-го до 4-го) обращены прямо на

истинное опредѣленіе таинства покаянія. Между прежними его занятіями и началомъ спора съ доминиканцемъ не было промежуточнаго событія, которое могло бы охладить «его горъвшие помыслы,» отвлечь внимание его отъ любимаго предмета его помышленій. Да и всѣ послѣдующія положенія, имѣющія цѣлію возстановить настоящее понятіе объ индульгенціи (отъ 5-го до 91-го), не столько имѣютъ въ виду отрицание ложной теоріи единичнаго злоупотребленія, сколько внутреннюю связь его съ ученіемъ объ оправданіи. Послёднія 4 положенія заключають въ себё новый, быстрый поворотъ къ покаянію, какъ къ точкѣ исхода цѣлаго првнія. Это стройный анализъ и сиптезись ученія, глубоко передуманнаго, приведеннаго въ умѣ преобразователя къ строгому сознанію, а въ письменномъ изложеніи для ученаго свъта къ положительнымъ выводамъ. Какіе же это выводы?

«Таинство цокаянія,»—говорить Лютеръ,—«по словамъ новѣйшихъ учителей, дѣлится на три части: сокрушеніе, исповѣдь и удовлетвореніе.» Изъ уваженія къ Церкви, онъ допускаетъ это дѣленіе, хотя и сознается, что оно съ трудомъ находить подтвержденіе въ Св. Писаніи и въ древнихъ учителяхъ Церкви ('). Эта оговорка подала поводъ Пріерію обвинить его въ отрицаніи третьей части таинства, «чистилища и всѣхъ покаянныхъ каноновъ.»—«Такъ прибавь же и небо и землю,»—отвѣчалъ ему Лютеръ,—«чтобы все было вмѣстѣ» ('), то есть, положеніе, вопреки обвиненію, свидѣтельствуетъ о противномъ. «Богъ не прощаетъ вины кающемуся, пока онъ не подвергнется рѣшенію священника, намѣстника Божія.» Здѣсь оправдывается законность и исповѣди, и эпитимьи, налагаемой по распоряженію служителя таинства.

Эпитимья въ первоначальной Церкви заключалась въ опредъленномъ количествъ и времени совершенія покаянныхъ подвиговъ, налагаемыхъ на человъка. Лютеръ не опровергаетъ ея, а только доказываетъ, что постъ, молитва и

<sup>(1)</sup> Sermon v. Ablass und Gnade, Walch, XVIII, § 1, p. 533.

<sup>(2)</sup> Replica, XVIII, § 91, p. 169.

милостыня не должны быть налагаемы на кающагося, въ видъ удовлетворенія, т. е., какъ нѣчто, восполняющее силу разрѣшенія священника. Оно свято, хотя бы священникъ да--валъ его изъ разсчетовъ человъческихъ, по легкомыслію, или даже съ нечистыми побужденіями сердца, лишь бы кающійся принималь его съ сокрушеніемъ сердца и съ вѣрою въ разрѣшительное обѣтованіе. Богъ даромъ даетъ отпущеніе, и нѣтъ нужды, даже въ высшей степени богопротивно, налагать уже послѣ разрѣшенія благочестивыя упражненія, помогающія действовать благодати (1). «Оть того въ старину такъ называемыя «раепæ canonicæ,» или эпитимы за грѣхи совершенные налагались не по разрѣшенін, а прежде, для испытанія искренности покаянія» (<sup>2</sup>). «Опѣ оканчивались витсть съ разръшениемъ. Такъ Іеропимъ разръшилъ свою Фабіолу, Св. Амвросій императора Өеодосія. Такой порялокъ въ дъйствіяхъ таинства подробно предписывается въ 3-й книгѣ посланій Священномученика Кипріана и въ Діонисіевой книгѣ церковной іерархіи. Самъ Христосъ разрѣшилъ Магдалину и жену блудницу не прежде, какъ когда онъ пролили обильныя слезы, помазали муромъ Св. ноги Его, и явили глубокое и смиренное раскаяние. Іосифъ подвергъ своихъ братьевъ многократному тяжелому испытанію, чтобы узнать ихъ раскаяние и оцёнить искрепность примиренія съ нимъ и младшимъ братомъ» (\*). И въ Астерискахъ: «Церковь не требуетъ послѣдующей, удовлетворяющей эпитимы по разръшении (см. 12-й тезисъ), ибо, хотя и существуетъ въ настоящее время обычай нести наказание по разрѣшенін, но въ старину такъ не дѣлалось. Развалина лревияго порядка вещей еще осталась у насъ, въ сохранившемся досель обычав-ие получать разрышения, не принявши напередъ обязательства подвергнуться пазначенной эпитимьв, въ доказательство, что отпущение грвховъ дается Церковію по наказаніи. Мнъ кажется, лучше отказать себъ во вкушении Евхаристия въ самый день Пасхи, если

<sup>(1)</sup> Resolutiones, XVIII, p. 321-324.-Replics, XVIII, §. 139, p. 193.

<sup>(2) 12-</sup>е положеніе.

<sup>(3)</sup> Resolutiones, XVIII, p. 344-343.

великому таинству не предшествовала предварительная эпитимья» (<sup>1</sup>).

Это отрицаніе необходимости удовлетворенія въ таинствъ и мысль, что отпущеніе грѣховъ совершается даромъ, могло бы навести. подозрѣніе (въ чемъ дѣйствительно противники обвиняли Мартина), что Лютеръ тогда уже отвергалъ необходимость добрыхъ дѣлъ для спасенія, приписывая его одному всемогущему дѣйствію вѣры. По противъ этого возраженія, которое Лютеръ какъ бы предвидѣлъ, направлено почти исключительно все его препираніе; онъ именно защищаетъ коренное начало вѣры: вѣра безъ дѣлъ мертва есть, потому что продавцы прощъ обѣщали вѣчное блаженство за деньги безъ соотвѣтствующихъ добродѣтелей. Позднѣе роли перемѣнились: тогда преобразователь явился нововводителемъ, а прежніе нововводители стали твердой ногой на оставленную имъ стезю единственно здраваго пониманія вѣры.

Кромѣ таинства покаянія, оставляемаго Лютеромъ въ его схоластической формѣ, кромѣ таинства покаянія, какъ дѣйствія частнаго, «никто не можеть отрицать,» — говорить онъ, --- «необходимости другаго покаянія, внутренняго, кото-рое должно продолжаться во всю жизнь человѣка, повторяться каждую минуту его бытія, выражаться въ постоянныхъ вибшиихъ дѣлахъ благочестія.» Лютеръ такъ переполненъ этою мыслію, что начинаетъ съ нея свое преніе. «Господь и учитель нашъ Іисусъ Христосъ, сказавши: ««Покайтеся!»» хотълъ, чтобы вся жизнь человъка была непре**бывнымъ** подвигомъ покаянія. Эго слово не можетъ относиться къ таинству покаянія, т. е., къ исповѣди и удовлетворенію, совершаемымъ служеніемъ священника» (<sup>2</sup>). Причина и объяснение приводятся въ «Resolutiones,» потому что таянственное (сакраментальное) покаяние (sacramentliche Busse) совершается только въ опредѣленныя времена и не можетъ повторяться ежеминутно. Въ противномъ случаѣ, кающемуся пришлось бы говорить безирестанию съ духов-

<sup>(1)</sup> Asterisci, XVIII, p. 804.

<sup>(2)</sup> Первыя два положенія.

нымъ отцомъ, и вся жизнь его проходила бы въ одной исповѣди и въ исполнепіи наложенной эпитимьи. Не въ томъ заключается умерщвленіе плотскихъ похотей и кресть постоянный, налагаемый на насъ Іисусомъ Христомъ. Удовлетвореніе сакраментальное, какъ установленное Церковію, можетъ быть и измѣнено, по распоряженію Церкви, а удовлетвореніе Евангельское есть законъ непреложный, ни въ какое время не допускающій измѣненія, какъ вѣчная, постоянная жертва смиреннаго и сокрушеннаго сердца» (<sup>1</sup>).

И такъ удовлетворенію сикраментальному, т. е., Церковной эпитимьѣ, противополагается прямо обязанность внутренняго пожизненнаго покаянія, состоящаго въ умерщвленіи плоти, и ему-то Лютеръ, въ отличіе, даетъ характеристическое названіе удовлетворенія Евангельскаго (die Evangelische Busse oder Genugthuung, von Gott aufgesetzt) (\*).

«Но подъ словомъ: покайтеся! Христосъ разумѣетъ не одно только внутреннее покаяніе. Оно ничтожно и не дѣйствительно, когда не дѣйствуетъ въ разнообразныхъ внѣшнихъ подвигахъ умерщвленія плоти» (<sup>з</sup>).

«Евангельское удовлетвореніе имѣетъ два главные вида: страданіе и дѣйствіе, потому что покаяніе состоитъ болѣе въ терпѣніи, нежели дѣйствіи; самое дѣйствіе все же основано на лишеніи или самопожертвованіи, и отъ него, какъ источника, заимствуетъ свою силу.» Стало быть, главные виды удовлетворенія Евангельскаго—милосердіе къ ближнему и самоотверженіе въ отношеніи къ самому себѣ. Отсюда и выраженіе казни, прилагаемое Карлштадтомъ и Лютеромъ Евангельскому удовлетворенію. «Упованіе лучшей жизни исходитъ отъ Бога Его благодатію, а благодать дѣйствуетъ не въ опущеніи, а преимущественно въ наложеніи казней, по слову Апостола» (1 Кор. XII, 9.).

(3) 3-е положение.

<sup>(1)</sup> Resolutiones, XVIII, p. 293—294.

<sup>(2)</sup> Resolut., p., 391.— Freiheit des Sermons, XVIII, §. 19, p. 570.

Частные виды умерщвленія плоти суть тѣ же, давно извѣстные, подвиги благочестиваго упражненія : постъ, молитва и милостыня.

Но эти самые виды предписываются и въ Церковной эпитимъв или сакраментальномъ удовлетворении. Какая же разница между тъмъ и другимъ?

Лютеръ отвѣчаетъ съ необыкновенной ясностію: «Три вида удовлетворенія: постъ, молитва и милостыпя. что касается сущности каждаго изъ нихъ, не относятся къ сакраментальному покаянію, потому что они заповѣданы Іисусомъ Христомъ; они принадлежатъ ему, по скольку опредѣляется извѣстная мѣра и срокъ совершенія ихъ, по устаповлению Церкви, а именно: сколько должно молиться. поститься и давать милостыци; какія произносить молитвы, какую употреблять пищу и какія творить дбла милосердія. Въ Евангельскомъ же удовлетворении постъ заключаетъ въ себѣ всѣ возможные виды умерщвленія плоти, безъ различія въ качествь пищи, или одежды; молитва объемлеть всь упражненія духа, благочестивыя размышлеція, чтенія и молитвы; милостыня—всѣ дѣла милосердія къ ближнему ( ' ). Различіе въ объемѣ и времени даетъ совершенную разницу и во внутренномъ характерѣ того и другаго удовлетворения. Первое, какъ дъйствіе, имъющее начало и конецъ, основано на количествениомъ исчисления дблъ, совершаемыхъ только наружно, безъ внутренняго исправленія сердца; второе, сопутствующее человѣку отъ колыбели до гроба, предполагаетъ необходимо предварительное очищение вфрою и есть следствіе благодати. Отсюда гармоническое соотношеніе благодати и собственныхъ дѣлъ человѣка въ дѣлѣ спасенія; одно безъ другаго не существуеть; полнота духовнаго совершенства заключается въ ихъ соразмърности. Правосудіе Божіе не требуетъ казни или удовлетворенія отъ грѣшника, а только сердечнаго и искренняго раскаянія, съ намъреніемъ впередъ нести крестъ Христовъ и, по собственному побужденію, творить вышесказанныя дёла: пость. молитву и милостыню. Начало всему-въра во Христа,

20\*

<sup>(1)</sup> Resolutiones, XVIII, p. 293.

Который даромъ даетъ отпущение и старается возбудить въ

Отразивъ такимъ здравымъ сужденіемъ козни противниковъ, обвинявшихъ его въ уничтожении добрыхъ дѣлъ, составляющихъ сущность покаяннаго удовлетворенія, Лютеръ увидѣлъ себя принужденнымъ защищать свое мнѣніе съ противоположной стороны, какъ придающее слишкомъ иного заслуги человѣческому дѣланію, и тѣмъ отрицающее силу заслуги Христовой. Этоть нежданный обороть мысли принадлежить послъднему возражателю, Экку. Странио видъть, что Эккъ, который не далбе, какъ черезъ годъ, на Лейпцигскомъ прѣніи отстаивалъ противъ Карлштадта и Лютера достоинство свободной воли и дълъ человъка, теперь обвиняетъ ихъ въ томъ, что они пичего не оставляють на долю милосердію Божію. Это было воздвиствіемъ самого Лютера, котораго учение о благодати, продолжаемое неутомимо съ 1512 года, уже нашло отголосокъ въ черствой доктринѣ схоластиковъ. Они обратили въ свою пользу его же изслѣдованія и теперь хотять поразить его собственнымъ оружіемъ. Но эта система дъйствія слишкомъ знакома ему, какъ прошедшему собственнымъ опытомъ всъ ухищренія софистической діалектики. Онъ радъ случаю съ своей стороны засвидътельствовать пользу и совершенную необходимость добрыхъ дѣлъ человѣка, безъ которыхъ вѣра мертва, и такимъ образомъ обезопасить себя противъ будущихъ нападеній. Онъ успѣшно рѣшилъ эту задачу въ своихъ Астерискахъ : «Я утверждаю, что третья часть таинства не имбетъ основанія въ Библіи; но всею силою отстаиваю добрыя дѣла, заповѣданныя Богомъ, или страданія и казни, Имъ налагаемыя» (<sup>2</sup>). «Эти послъднія, вопреки

человъкъ безнадежность въ спасительное дийствие произвольныхъ удовлетвореній, дабы онъ возчувствовалъ ненависть ко грбху, и этимъ путемъ пришелъ къ истинному сокрупенію и удовлетворенію; лучшев же удовлетвореніе есть исправление жизни» (!).

<sup>(1)</sup> Resolutiones. p. 534.—p. 322.—p. 309. Freiheit des Sermons, S. 15, p. 568-569.

<sup>(2)</sup> Freiheitdes Sermons, XVIII, S. 17, p. 569.

Экку, не удовлетвореніе только, а заслуга, по слову Апостола, что избраннымъ все служить въ пользу. Да и самые схоластики сознаются, что удовлетвореніе есть вмѣстѣ заслуга. Отсюда слѣдуетъ, что индульгенція ниже удовлетвореній; потому что лучше и удовлетворять и заслуживать разомъ, чѣмъ наслаждаться празднымъ удовлетвореніемъ. Я отрицаю только двойное наказаніе, потому что Креститель, посланный для того, чтобъ научить насъ истинному покаянію, не налагалъ никакого удовлетворенія, а давалъ только правила жизни». (')

Эккъ возражаеть : «Горькое страданіе Христово должио восполнять недостаточность дёлъ человёка ; ибо, если бы нужно было человёку терпёть на землё всякое зло, наказаніе и кресть, то значило бы, что Христосъ безполезно побёдилъ смерть, безполезно искупилъ родъ человёческій.— «Противникъ же мой»,—говорить Эккъ,— «отъ всемірнаго общенія заслуги Христовой обращается къ частнымъ заслугамъ каждаго человёка. Отсюда великое заблужденіе, что заслуга Христова не есть безкопечное сокровище». (\*)

Отвѣть Лютера весьма замѣчателенъ:

«Я желалъ бы, чтобъ заслуга Христова считалась не столько избавленіемъ отъ смерти, креста и ада, сколько побужденіемъ къ тому, чтобъ Христіанинъ, истиппо лю– бящій своего Искупителя, искалъ не избавленія отъ этихъ казней, а, по примѣру Его и изъ любви ко Христу, стремился къ нимъ всей полнотою желанія.» (\*)

«Христіанинъ», — гласитъ Эккъ въ свою очередь, — «долженъ скорѣе возложить упованіе на заслугу Христову, чѣмъ опираться на собственное достоинство при отпущеніи казней и муки. Ибо исполнившій и весь законъ все же долженъ признавать себя неключимымъ рабомъ.»

Отвѣтъ Лютера отзывается ироніею опытнаго учителя, принимающаго паставленія отъ недозрѣлаго ученика. — «Если бъ Эккъ говорилъ здѣсь объ отпущеніи вины, его,

<sup>(1)</sup> Asterisci, XVIII, p. 838—839.

<sup>(2)</sup> Ibid. 844-843.

<sup>(3)</sup> Ibid.

слово было бы золотое, и я охотно облобызаль бы ноги его. Да будетъ проклятъ, кто всъмъ сердцемъ не уповаетъ на сокровище заслуги Христовой! Не о томъ ли и самъ я учу, пишу, думаю, умоляю и вопію, что есть силы: оно служитъ не къ опровержению, а къ лучшему доказательству моего мнёнія. Но такъ какъ бѣдный нашъ богословъ прилагаетъ слова эти къ отпущению казни, то прямо противорѣчитъ слову Христову. Онъ хочетъ, чтобъ человѣкъ полагался на отпущение казни, употребляя заслугу Христову во зло, для ложнаго успокоенія.... Я утверждаю, что заслуга Христова и благородние и драгоциние, когда производить кресть и страданія, чімь когда опускаеть ихъ. И такъ она можетъ вмѣняться намъ въ пользу: 1) какъ главное основание нашей надежды и оправдания, по слову Апостола, т. е., Усвоившій намъ Свою праведность понесеніемъ грѣховъ нашихъ; 2) какъ побудительная причина къ подражанію Христу, чтобы и мы тоже делали и за себя и за другихъ. Объ этихъ-то двухъ отношенияхъ говоритъ Августинъ, называя жизнь Спасителя таинствомъ и примѣромъ: таинствомъ, оправдывающимъ насъ въ духѣ, безъ участія собственныхъ силь;-примѣромъ, какъ побуждающую къ подражанію Христу во плоти» ( 1).

Что касается теоріи индульгенцій, то Лютеръ разсматривасть ее въ совремепномъ значеніи и возводить къ первоначальному. Онъ рѣшительно отвергаетъ систему Өомы Аквипскаго о преизобилующей заслугѣ Христа и Святыхъ, какъ капиталѣ, находянцемся въ полномъ распоряженіи папы. Онъ указываетъ заслугѣ Христовой настоящее мѣсто въ ученіи объ оправданіи : «сокровище отпуска не можетъ быть заслуга Христа и Святыхъ Его; ибо эта послѣдняя безъ участія папы производитъ благодать во внутреннемъ, и крестъ, смерть и адъ во внѣшнемъ человѣкѣ» (°). Другую, болѣе умѣренную, теорію, въ слѣд-

(2) 60-е подожение

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Asterisci, XVIII, р. 847—849. Слѣдовательно, Лютеръ вѣритъ въ заслуживающее (meritorium) свойство добрыхъ дѣлъ. Въ письмѣ къ Спалатину 14 Янв. 1518 г. говоритъ, что всякое доброе дѣло приноситъ пользу сперва совершающему, а потомъ цѣлой Церкви, и на этомъ основани совѣтуетъ за души усопшихъ совершать дѣла милосердіа. A urif., I. Ер. 36, f. 46.

ствіе которой индульгенція папы освобождаеть оть грѣха и вины по волѣ его, въ силу данной ему власти вязать и рѣшить, онъ также считасть противною слову Евангельскому. За то съ уважениемъ принимаетъ отпускъ, какъ одно изъ древиблинихъ постановлений Церковныхъ, въ смыслѣ отпущенія эпитимы, съ тою разницею, что въ Апостольской Церкви для этого действія требовалось согласіе общины, а въ Церкви папистовъ-начальняческое распоряжение паны. Изъ пяти наказаній : 1) мученій ада; 2) чистилища; 3) Евангельскаго свободнаго удовлетворенія; 4) особыхъ примѣровъ исправительныхъ казней, палагаемыхъ Богомъ, и 5) наказаній, наложенныхъ папскими узаконеніями, только послёднее можетъ составить предметъ индульгенціи (1). Прочія могуть по волѣ Божіей предотвращаться Церковной молитвой, но не властію панскаго судопроизводства. Первое мѣсто между этими казнями занимаетъ чистилище. Лютеръ цовторяеть здъсь прежнее мибніе, что оно независимо отъ судебнаго вѣдомства папы, а потому: «Духъ Святый правильно дбйствуетъ въ папъ, когда онъ въ канопахъ своихъ исключаетъ послъднія минуты и загробную жизнь человъка, когда онъ даетъ отпущение душамъ усопшихъ не въ силу власти ключей, которая въ этомъ случаѣ ему не дана, а въ видѣ заступника, или ходатая (<sup>2</sup>), потому что, если бы власть ключей простиралась и на чистилище, они могли бы избавить всѣ души, и папа поступилъ бы жестоко, не упраздняя чистилища». ( <sup>3</sup> )

Стало быть, Лютеръ и здѣсь не отвергаетъ отпуска, но принимаетъ его въ самомъ ограпиченномъ смыслѣ. «Я уважаю индульгенцію, принимаю ее, по не въ томъ смыслѣ, въ какомъ софисты» (\*). Эти послѣдніе, продавцы ин дульгенцій и общее мнѣніе признавали за нею несравненно высшую силу. Они простирали ес, говоря языкомъ Лютеровымъ, не на одно сакраментальное, по и на Евангельское удовлетвореніе, на чистилище и самый адъ. Тройная корона

<sup>(1) 5</sup> е и 20 положенія.

<sup>(2) 9-</sup>е и 26 подоженія.

<sup>(3)</sup> Resolutiones, XVIII, p. 401.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 336

первосвященника служила величавымъ символомъ его верховнаго владычества надъ всею Церковію, воинствующею на землѣ, страдающею въ аду и чистилищѣ, и торжествующею на небесахъ. Лютеръ, опровергая эти представления о папскомъ величіи, указываетъ причины историческія, въ слёдствіе которыхъ простая теорія подверглась такому многосложному искаженію : «Плевелы, состоящіе въ томъ, что дѣла удовлетворенія, положенныя папскими узаконеніями, перенесены на казни чистилища, постяны были въ то время, когда дремали епископы ( 1). Безконечное праздногла. голаніе проповѣдниковъ отпуска, по моему миѣнію, произошло отъ безпечности, утратившей его первобытное значение. Во время оно, когда Церковныя наказація были явленіемъ новымъ, прощеніе 4-хъ дней покаянія уже считалось значительнымъ; въ послъдствіи стали давать индульгенціи на сотии и тысячи дией, на сотни и тысячи лёть. Щедрая раздача росла съ каждымъ днемъ безъ соразмърности; потомъ стали давать отпущение извѣстной части грѣховъ, и наконецъ и всесовершенное разрѣшеніе всѣхъ грѣховъ. Тсперь, отъ одного слова папы, мы даемъ отпущение всъхъ грёховъ; разрёшенный преступникъ по смерти немедленно восходить на небо, и папа имбеть право дарить вбчное блаженство, кому пожелаетъ. О безразсудность!» (\*).

При всей точности этого историческаго обзора нельзя не замѣтить, что Лютеръ не обращаетъ надлежащаго вниманія на главную идею, лежащую въ основаніи выродившейс теоріи, а именно : вставку понятія объ отпущеніи грѣха и вины въ индульгенцію, первоначально имѣвшую предметомъ только отпущеніе казни. Этотъ важный поворотъ мысли Лютеръ нигдѣ не выставляетъ впередъ; касается его мимоходомъ (отъ 62 до 68 и 76 тезисъ), поставляя въ параллель безплодную силу отпуска, который только виѣшнему человѣку доставляетъ ослабу, не истребляя корня грѣха, съ преизобилующею благодатію Евангелія, убѣляющаго самый грѣхъ. Разсуждая правильно объ истинномъ значеніи

<sup>(1) 11-</sup>е положение.

<sup>(2)</sup> Resolutiones 406. 407. 494, 403. 404.

отпуска, онъ нигдъ не смотритъ на его современное употребленіе, какъ на чистое отрицаніе таинственной силы 4-го таинства, отчисленіемъ къ ней существенной силы послѣднягоразрѣшать человѣка отъ гръха и вины. Напротивъ, законную власть индульгенци-отпускать Церковныя эпитимыи, считаетъ значительной привилегией иерархической власти, выводя ее изъ того же обътованія Христова, на которомъ основана власть отпускать грбхи въ покаяніи. — Еже аще свяжеши на земли, будетъ связано на небестьть, и еже аще разрѣшиши на земли, будетъ разрѣшено на небесѣхъ (Матө. XVI, 19.). Другими словами: онъ не ставить индульгенции въ зависимость отъ таинства, какъ чисто вибшнее дополненіе къ порядку его совершенія, а соподчиняеть и то и другое, какъ два независимыя другъ отъ друга преимущества священнаго сана, одному и тому же обътованію Христову. Здъсь еще видно вліяніе іерархическихъ представленій Мартина, отъ которыхъ онъ не можетъ вполнѣ отрѣшиться; какая-то смёсь самыхъ здравыхъ понятій объ индульгенціи съ глубоко укоренившимся къ ней уваженіемъ. - конечно, болѣе мнимымъ, пежели дѣйствительнымъ, потому что онъ въ сущности лишаетъ ее всѣхъ великихъ преимуществъ, которыми украсили се ласкатели папскіе. Вообще на богословское значение отпуска во всемъ споръ съ Тецелемъ мало обращаетъ вниманія, а болѣе смотритъ на индульгенцію съ ся правственной стороны, которою она собственно действовала на массы народныя. Это практическое направление полемики Лютера объясняется вполнѣ современными обстоятельствами. Проповѣдники отпуска, Тецель и всѣ его единомышленники не только не давали народу наставленій о вёрь и правственности, по, объщаніемъ царства небеснаго за безплодное дѣло покупки индульгенціи, освобождали его отъ всякихъ обязанностей правственной жизни. Такая разрѣшительная проповѣдь на всѣ грѣхи плоти пришлась совершенно къ чувственному характеру грубаго Нѣмца. Не объщание царства небеснаго, не благодать отпущения гръховъ, но свобода грѣшить безнаказанно сильнѣе всего поразила его воображение, и онъ простодушно ссылался на

эту свободу, когда требоваль разрѣшенія Лютера. Здѣсь

•

впервые открывалась послёднему великая бездна между собственнымъ глубоко религіознымъ характеромъ и лукавствомъ умышленно грубаго пониманія народа. Онъ увѣрился собственнымъ опытомъ, какъ безполезны для такихъ слу**шателей** его прежнія проповѣди, и рѣшился заговорить для нихъ языкомъ болѣе понятнымъ. И въ самомъ дѣлѣ, въ двухъ Нёмецкихъ проповёдяхъ, пазначенныхъ исключительно для невѣжественныхъ мірянъ, онъ съ особенною силою настаиваетъ на безполезность и вредпое вліяніе отпуска, избавляющаго отъ обязанности-совершать хотя скудные подвиги умерщвленія плоти въ налагаемой Церковью эпитимьѣ. Здѣсь, въ практическомъ примѣнения отпуска къ чедовѣческой жизни, онъ унижаетъ его по достоинству. Между тъмъ какъ 71-е положение Лютера : «кто говоритъ противъ истины папской индульгенція, да будеть проклять!» содержить въ себъ красноръчивое оправдание самой теории, возведенной къ состоянію первобытной ея чистоты; выразительная оговорка въ 72-мъ положении: «но кого соблазияютъ дерэкія и самовластныя ричи продавцевъ индульгенцій, на того да не сойдеть благословение Божие!» открываеть его намърение всъми силами вооружиться на беззаконность практическаго ея исполненія. Эта послѣдняя мысль развивается почти исключительно во всёхъ сочиненияхъ этого цикла для народа, въ самомъ простомъ изложении, безъ всякой, по возможности, примѣси ученыхъ понятій, отчасти въ замысловатыхъ аллегоріяхъ, подобныхъ той, что какой-то покойникъ, вооруженный индульгенціей, явился ко вратамъ ада и, ссылаясь на ея силу, просилъ избавленія отъ адскихъ мукъ. Діаволъ выходитъ на встрѣчу и начинаетъ читать отпускную грамоту, но, во время этого чтенія, отъ сильнаго пекла таетъ воскъ папской печати и загорается бумага; по истреблении же документа, діаволъ повлекъ за собою гръшника въ адскую бездну. Для ученыхъ защитниковъ отпуска и продажи его, Лютеръ говоритъ языкомъ убъжденія, старается разшевелить ихъ уснувшую совъсть, побороть ихъ учеными доказательствами. «Сердце мое»,говорить онъ, --- «обливается кровію, когда вижу, съ какимъ усердіемъ стараются патолковать простому народу величіе

и дъйственность прощъ, тогда какъ чернь и безъ того уже слишкомъ склонна къ злоупотреблению свободы.... Я не мѣшаю покупать прощи, кто пожелаеть, лишь бы только продажь ея сопутствовало наставление къ посту, молитвъ и милостынъ, какъ къ лучшимъ дъламъ удовлетворенія. Старайтесь найти такихъ скромныхъ проповѣдниковъ прощъ, которые умбли бы отдблять свия отъ плевелъ, и мы первые благословимъ ихъ усилія ( 1). Братья! будемъ говорить въ разумѣ и въ духѣ христіанской свободы ! Вѣдь вы отрицать не можете, что проща не иное что, какъ опущенное удовлетвореніе, а удовлетвореніе не иное что, какъ добрыя дъла, посты, молитва и милостыня» (1). Въ 43 положении Лютеръ, по старымъ воспоминаніямъ о приніп Бернгарди, утверждалъ, что несравненно полезиће дать нищему милостыню , чћиљ купить прощу. Возражатели его не устыдились повторить двдовое выражение что это не относится къ бъднымъ, не дошелшимъ до послѣдней степени крайности. «Слушайте и поучайтесь», — возглашаеть Мартинъсъ презрѣніемъ и досадой: «Боже, милостивъ буди намъ грѣшнымъ!» Вотъ какія рѣчи ведуть христіанскіе учители! Благодарить вась, какъ лучшихъ поборниковъ своихъ, прекрасный звърь филаргирись (сребролюбіе). Впередъ не такъ страшно будетъ намъ слышать, какъ Турки оскверняютъ наши храмы и крестъ: среди насъ живутъ во сто разъ худшіе Турки, попирающіе ногами слово Божіе, единственную нашу святыню.-Вотъ плоды благословеннаго схоластическаго богословія! О вы! не богословы, а върнъе плутословы, взвъшивающие на въсахъ неправды нищету требующихъ! Какой Ангелъ позволилъ себѣ когда такія мелочныя ограниченія? Стало быть. не нужно помогать неимущимъ, одбвать нагихъ, посбщать больныхъ, не нужно совершать ни одного дела милосердія и любви, пока не убѣдимся, что жизнь бл жняго виситъ на волоскѣ? Или не видите, какъ ваши схоластики извращаютъ Писаніе?» (3).

<sup>(1)</sup> Replica, XVIII, p. 173-174.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 104, 176-177.

Какое же послѣднее слово Лютера объ индульгенціи? «Она дъйствительно хороша и полезна, но только для ветхаго человѣка, для христіянъ лѣнивыхъ и несовершенныхъ; потому что лучше получить разрѣшеніе отъ наказанія. чёмъ стропотно переносить его ('); но она никого не вызываеть къ усовершенствованю, а терпить и допускаетъ всѣ недостатки (\*). Она не содъйствуетъ блаженству, а только освобождаетъ отъ казней, постановленныхъ въ каноническомъ правѣ. Какая же отъ нея польза? Ни раскаянія, ни сокрушенія сердца, ни вѣры, ни благодати, а просто отпущение казней внѣшняго человѣка (<sup>3</sup>). Между тёмъ, какъ истинное раскаяние и сокрушение любитъ наказание и ищетъ его, индульгенция отрешаетъ отъ казни и внушаетъ къ ней отвращение. А потому чрезвычайно трудно, даже ученѣйшему богослову, въ одно время и выхвалять предъ народомъ высокое сокровище отпуска, и побуждать къ раскаянію и истиниому сожальнію о грыхахъ. Отсюда видно, съ какою осторожностію следуетъ проповѣдывать папскую прощу, не обольщая простой народъ мыслію, что ее должно предпочитать другимъ двламъ христіянской любви. Послёднія возвращають любовь и дѣлаютъ человѣка богобоязненнымъ, а первая не исправляеть, а только дёлаеть его самонадёяшнымъ и безнаказаннымъ» (\*).

Въ этомъ панегирикѣ прощи, который трудно различить отъ пародіи, сказалась невозможность помирить очевидныя противорѣчія теоріи, близкой къ паденію, съ тѣхъ поръ преимущественно, какъ критическій разумъ христіанина рѣшился ее защищать.

Я изложилъ, въ возможно короткихъ чертахъ, содержаніе всѣхъ спорныхъ сочиненій Лютера<sup>1</sup>, относящихся къ послѣдней половинѣ 1517 и первой 1518 года. Общій выводъ, извлеченный изъ этого очерка въ отношеніи къ догмату объ оправданія, будетъ слѣдующій: Вѣра безъ дѣлъ—

<sup>(1)</sup> Resolutiones, XVIII, 469.

<sup>(2)</sup> Sermon von Ablass. XVIII, §. 14, p. 536.

<sup>(3)</sup> Resolutiones, p. 433.

<sup>(4) 39-</sup>е, 40-е, 41-е и 41-е полож.

мертва, благодать безъ участія личной воли не усвоиваеть человѣку спасенія; стало быть, мы тутъ видимъ еще торжество мысли разумной, хотя и цеясно сознанной, протягивающееся чрезъ всю первую половину 1518 года. Въ сравненіи же съ прежними сочиценіями Лютера, этотъ кругъ ихъ це только не представляетъ развитія реформаторскихъ убѣжденій, но, если возможно, заключаетъ даже возвратъ къ Католичеству и сильнѣе всего обнаруживаетъ охранительное направленіе Лютера.

Прослѣдимъ и другія догматическія его убѣжденія, чтобы правильнѣе опредѣлить его отношенія къ Западной Церкви.

Лютера въ настоящую эпоху развитія приличнѣе всего назвать послѣдователемъ представительной системы Католической Церкви. Онъ во многихъ отношеніяхъ напоминаетъ знаменитаго канцлера Парижскаго Университета, котораго и считаеть своимъ идеаломъ, и въ перебранкъ съ Сильвестромъ Пріеріемъ причисляетъ къ высшимъ учителямъ Церкви, наравић съ Таулеромъ и Панормитаномъ; его мысли о папѣ носятъ характеръ не рабской угодливости, а свободнаго чувства просвѣщеннаго Католика (въ смыслѣ Западномъ), признающаго безъ раболъпства всемірное первенство главы христіанства. Онъ дѣлаетъ строгое различіе между папскою личностію и папскою властію. Самое полное и удовлетворительное исповѣданіе вѣры его читаемъ въ отвѣтѣ Сильвестру, утверждавшему, какъ ибкогда Палечъ и Станиславъ изъ Зноима, что Церковь по сущности (virtualiter) олицетворяется въ папѣ, а представительно (repræsentative) въ коллегін кардиналовъ. «Я не признаю другой Церкви по сущности, какъ во Христъ, а по представлению во Вселенскомъ Соборѣ; въ противномъ случаѣ, если бы все, что двлаеть папская личность Ecclesia virtualis, приписывать Церкви,-пришлось бы оправдывать отвратительныя жестокости Бонифація VIII, породившія извѣстную пословицу: «Онъ воцарился, какъ лисица, носилъ тіару, какъ левъ, и умеръ, какъ собака.» А если папа-Церковь существенная, кардиналы-представительная, а общение верующихъединая истиниая, то что же остается на долю Вселенскаго Собора?» ( ' ).

«Верховная законодательная власть въ дѣлахъ вѣры, по мнѣнію Лютера, принадлежить Вселепскому Собору; папа только первый членъ Церкви, лице служебное. «Я не признаю закономъ папскую волю. Папа человѣкъ, какъ и всѣ мы. Было много первосвященниковъ, оправдывавшихъ не только ваблужденія и пороки, но и вещи неслыханныя. Я слушаю папу, какъ папу, по скольку онъ говоритъ въ канонахъ и согласно съ канонами, или когда приговоръ его совпадаетъ съ рѣшеніемъ Собора; иначе придется кровопролитіе, учиненное Юліемъ II между христіанами, признать благодѣяніемъ благочестиваго пастыря овцамъ Христовымъ (\*). Папа одинъ не имћеть власти устанавливать новые догматы вѣры, а только обсуживать и рѣшать вѣроисповѣдные вопросы по догматамъ, уже существующимъ. Введепіе же новыхъ догматовъ принадлежитъ Вселенскому Собору. Въ противномъ случаѣ, завися отъ папы, который, какъ частное лице, подверженъ заблуждениямъ и въ въръ и въ правилахъ жизни, въра всей Церкви находилась бы въ вѣчной опасности, если бы Церковь по необходимости должна была принимать за безусловно истинное всѣ вымыслы папы. Даже если бы папа, согласно съ большинствомъ Церкви, держался того или другаго мнѣнія, не грѣхъ и не ересь противоръчить ему, пока Вселенскій Соборъ не произнесетъ окончательнаго приговора» (\*).

«При всемъ томъ верховная, распорядительная и судебная власть принадлежатъ панѣ и, кромѣ его, ни одному члену Церкви, по крайней мѣрѣ, въ такой полнотѣ. Она подчиняется въ послѣдней инстанціи опять только Собору, къ которому переносится жалоба на неправильное рѣшеніе первосвящепника.» Въ письменныхъ отвѣтахъ къ кардиналу легату Өомѣ de Віо, Лютеръ говоритъ, что хотѣлъ оставаться безмолвнымъ, «ибо мнѣ не подобаетъ объяснять

308

<sup>(1)</sup> Replica, XVIII. §. 35, p. 135.

<sup>(2)</sup> Resolutiones, p. 421.

<sup>(3)</sup> Resolut., p. 422-425.-Asterisci, p. 840.

папскихъ законовъ; я ожидалъ отъ самого папы рѣшенія моихъ сомнѣній» ( ' ). Глубокое, искреннее уваженіе выражается въ извѣстныхъ словахъ посланія Лютера къ Льву Х. «Повергаюсь къ стопамъ твоимъ, святвиши отецъ, и всего себя предаю твоей святости. Твоя воля-живить и мертвить, призвать и отринуть, оправдать, или осудить меня. Я върю, что голосъ твой — голосъ самого Христа, въ тебъ живушаго и говорящаго твонми устами. Если я заслужилъ смерть, возьми мою голову» ( <sup>2</sup> ). Въ посланіи къ Ступицу повторяется тоже самое рѣзкое опредѣленіе : « Христосъ Богъ разсудить-Его ли, или свои рѣчи, произношу я: безъ Его мановенія и языкъ папскій говорить не можеть; въ рукахъ Его и сердце царево. Я жду, чтобъ высшій Судья произнесъ приговоръ устами Римскаго первосвященника» (\*). Не въ частныхъ дъйствіяхъ, гдъ проявляется слабость и естества и сужденія человѣческаго, а въ важныхъ изреченіяхъ, касательно вѣры, выражается священный характеръ верховнаго пастыря Церкви; здъсь, какъ устами оракула, прудіемь Римскато престола, несомнённо и непреложно самъ Богъ изрекаетъ Свои опредъленія. Но когда папа упорно защищаетъ неправду, онъ лишается званія намѣстника Божія, и Лютеръ переноситъ отъ него дѣло (аппеллируетъ) къ Вселенскому собору.

Лютеръ крѣпко заступается и за первенство Римской Церкви надъ прочими, и папы надъ всѣми епископами. «Положимъ,»—говоритъ онъ,— «что Римская Церковь находилась бы и теперь въ такомъ положеніи, въ какомъ видимъ ее при папѣ Григоріѣ Великомъ, когда она еще не первенствовала надъ всѣми другими, по крайней мѣрѣ, надъ Греческими, то Греки не были бы связаны Римскими постановленіями, наравнѣ съ прочими Христіянами, не подчиненными папѣ, въ Турціи. Татаріи, Ливоніи» (\*). Стало быть, Христіане Церкви Восточной причисляются Лютеромъ, если не de facto, то de jure, къ каθедрѣ Римской. Увидимъ позднѣс,

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 65, f. 89.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 31, f. 71.

<sup>(3) «</sup>Hunc (Christum) enim expecto judicem e Romana sede pronunciantem.» A ur i f., I, Ep. 50, f. 68.

<sup>(4)</sup> Resolutiones, p. 393.

когда въ первый разъ пробудилось въ немъ сомнѣніе въ иервенствѣ Рима, и кто первый навелъ его на великую мысль о равенствѣ всѣхъ частей Церкви. Первенство папы между епископами и вообще признаніе іерархіи Латинской Церкви явствуеть изъ постепенности, признаваемой имъ въ объемѣ духовной Апостольской власти, какая присвоена разнымъ членамъ іерархіи. Епископъ имѣетъ право отпускать 40, кардиналъ 100 дней, а папа весь срокъ покаянной эпитимьи ('). Одна и таже духовная власть, состоящая въ приношеніи умилостивительныхъ жертвъ за Церковь, въ молитвѣ за души усопшихъ и въ славословіи Божіемъ, принадлежитъ папѣ во всей воинствующей Церкви, а епископамъ въ ихъ епархіяхъ.

Лютеръ признавалъ и чистилище, какъ мъсто казни или истязаній по смерти и переходъ къ вѣчной жизни. Души. перешедшія уже за предѣлы гроба, не въ состояніи приносить за себя удовлетворенія; отъ того священники поступають неблагоразумно, налагая на умирающихъ pœnitentias canonicas, съ обязанностію совершать ихъ по смерти. Душа человѣка умершаго не подлежитъ уже вѣдомству воинствующей Церкви. Но предстательствующей молитвъ за мертвыхъ онъ приписываетъ великую, благодатную силу. Въ отвѣтѣ Сильвестру : «Кто це знаетъ, что душа, по принесеніи за нее достаточнаго удовлетворенія, въ тоже мгновеніе освобождается отъ казни чистилища. Развѣ я отвергалъ эту истину?» ( 2 ). «Признаюсь, я не знаю, гдѣ мѣсто чистилища, хотя Оома полагаетъ его подъ землею. Несомибнио остаюсь при свидѣтельствѣ Августина, что вмѣстилища душъ сокрыты отъ насъ и такъ отдалены, что мы ихъ не знаемъ. Но да не думаютъ еретики, Пикарды, что я отвергаю чистилище, или что Римская Церковь погръщаеть, не отвергая мнѣнія Св. Оомы. Я убѣжденъ въ существованія чистилища и не обращаю вниманія на бредни еретиковъ, потому что болѣе, чѣмъ за 1 100 лѣтъ, Бл. Августинъ, въ 9-й книгѣ своихъ исповѣданій, молился за своихъ родителей и просилъ за нихъ молитвы Церковной. Далье, потому что праведная

(2) Replica, XVIII, §. 72, p. 161.

<sup>(1)</sup> lhid. p. 403.

мать его передъ смертію изъявила желаніе, чтобы память ея сохранялась при алтарѣ Христовомъ. То же самое свидѣтельствуетъ Августинъ и о Св. Амвросін. Положимъ, во время Апостоловъ чистилища не было, на что ссылаются преимущественно безстыдные Пикарды, но должно ли на этомъ одномъ основаніи вѣрить еретику, котораго лѣтъ за 50 еще не было на свѣтѣ, и отвергать вѣрованія тысячелѣтіü?» (').

Каноны (постановленія) папскіе и наказанія, налагаемыя согласно съ канонами, пользуются также глубокимъ уваженіемъ Лютера. Вообще каноническое церковное право онъ считаетъ несомнѣннымъ источникомъ истины, наравнѣ съ Св. Отцами. Признаетъ и декреталіи папскія, исключая немногихъ, другъ другу противорѣчащихъ; не отвергаетъ монашества; принимаетъ семь таннствъ и Вселенскіе Соборы по Латинскому счету, потому что при разсужденіи объ одномъ догматѣ ссылается на рѣшеніе Базельскаго. Признаетъ литургію безъ всякого ограниченія. Съ покорностію подчиняется всѣмъ мелкимъ преимуществамъ папы, относящимся къ его исполнительной и судебной власти (<sup>3</sup>).

Но самое сильное доказательство его Латинскаго образа мыслей лежить въ стремленіи его достигнуть умиренія Церкви преобразованіемъ во главѣ и въ членахъ, — мысль, давно уже получившая право гражданства на Западѣ, предметъ постоянныхъ, но доселѣ безплодныхъ, усилій знаменитыхъ мужей, Соборовъ и Университетовъ; мысль, которая, еще за 100 лѣтъ до этого времени, достигла наибольшаго напряженія, казалась близкой къ развязкѣ и снова отбросила человѣчество во всю безнадежность загадочнаго осуществленія. Она-то постоянно работала и въ головѣ Лютера. Его боренія съ Өомистами были первымъ началомъ нѣсколько очищеннаго ученія вѣры, безъ чего не могла совершиться сама реформація. «Вотъ уже 300 лѣтъ,»—говорилъ онъ,— «какъ знаменитые Университеты и множество великихъ умовъ

21

<sup>(1)</sup> Resolut., p. 354-355.

<sup>(2)</sup> Aurif., I. Ep. 49, f. 64, a. Ibib. Ep. 51. f. 69. a l. 10, 11. — Resolut., p. 334. — Asterisci, p. 844. — Resolut., p. 423. — Ibid. p. 418. — Asterisci, p. 853.

терлють исполинскія усилія на сухой почвѣ Аристотелевой ФИЛОСОФІН, И ДО СИХЪ ПОРЪ НЕ МОГУТЪ СЛАДИТЬ СЪ ЭТИМЪ празднымъ діалектикомъ, какъ справедливо назвалъ его Св. Григорій Назіанзинъ». Въ продолжении спора онъ нѣсколько разъ возвращается къ любимой идеѣ о преобразованіи Церкви, и въ сильныхъ словахъ выражаетъ всю тугу ея современнаго состоянія. «Вода промыла плотину, и ничто не въ силахъ остановить ея бътеныхъ потоковъ. Церковь имъетъ крайнюю нужду въ преобразования, а это дъло не одного человѣка, ни даже папы, или нѣсколькихъ кардиналовъ, но дѣло совокупныхъ усилій всего христіянства, скажу лучше, дёло одного всемогущества Божія. Когда совершится оно, въдаетъ только Тотъ, Кто положилъ времена и лѣта во власти своей» (1). Несчастные попытки благочестивыхъ мужей на Пизанскомъ соборѣ, при Юліѣ II, на Латеранскомъ, при Львъ Х, по свъжимъ воспоминаніямъ, убѣдиля его въ невозможности совершить преобразованіе доселѣ употребленными средствами, путемъ, такъ называемыхъ, общихъ соборовъ въ Романскомъ значении этого слова. Здъсь, обыкновенно въ Италіи, подъ непосредственнымъ всемогущимъ вліяніемъ напы, сходилось по нѣскольку кардиналовъ и высшихъ сановниковъ Церкви, неотторгаемо прикованныхъ къ настоящему положенію дѣлъ единствомъ своихъ интересовъ. Здѣсь непринужденность соборныхъ совъщаній, которая въ древнихъ собраніяхъ Церкви равняла свѣтила іерархіи съ безвѣстнымъ міряниномъ, и на Іерусалимскомъ Соборѣ дала право монаху Пелагію съ горькой насмѣшкой противоставить авторитету личности великое слово Евангельской свободы: «Et quis est mihi Augustinus ?» (\*) подчинялась строгимъ формуламъ напередъ заданной темы; совбщатели уклонялись умышленно оть важныхъ вопросовъ предстоящаго улучшенія, разсуждали подъ страхомъ отлученія папы; соборъ закрывался по его мановенію, въ раболѣпной покорпости его произволу. На глазахъ у Лютера

<sup>(1)</sup> Resolutiones, p. 529.

<sup>(2)</sup> Allgemeine Geschichte der Christlichen Religion und Kirche, v. A. Ne ander, B. II, 3 te Abthl., p. 820-821.

кончилось такимъ неожиданнымъ образомъ послѣднее Латеранское сходбище, на которое возлагалъ онъ надежды, что оно лучше прежнихъ исполнитъ свое назначение. Свидътельствомъ служитъ извъстная ръчь, приготовленная имъ для одного изъ друзей своихъ, назначаемаго уполномоченнымъ отъ лица цѣлой общины, den Prior von Leitzkau, рёчь, которую слёдовало произнести ему на соборё, по обычаю древней Апостольской Церкви, глѣ всякій свободно излагалъ свои мибнія. Здбсь Лютеръ выразилъ опредбленно свои ожиданія и коренныя понятія о томъ, какимъ образомъ лучше достигать рѣшенія вопроса, столько лѣть занимавшаго все христіанство на Западь. «Преобразованіе должно начинаться съ очищенія в'єры, уничтоженіемъ всёхъ произвольныхъ человъческихъ вымысловъ, съ незапамятныхъ временъ пришедшихъ въ христіанскую Церковь. Чистое ученіе въры есть сущность и золотая предшественница истиннаго преобразованія (реформаціи), ибо Церковь пребываеть въ своемь гуществь только силою слова Божія. Исправление нравственности и вибший распорядокъ благочния Церковнаго есть дѣло уже второстепенное. Вѣра побъждаетъ всѣ трудности; она достигаетъ того, чего законъ требуеть. Но духовная брань не можеть совершаться собственными силами; побъда исходитъ отъ Бога. Па пастыряхъ Деркви лежитъ священная обязанность познать корень развращенія народнаго, недостатокъ въ истинномъ учения въры. Они обязаны нѣкогда отдать отчетъ въ душахъ христіанскихъ, ввѣренныхъ ихъ попеченіямъ» (1).

313

Но папа и прелаты церковные были не въ состояніи выполнить этой задачи. Сохраненіе человѣческихъ вымысловъ, соблюденіе страдательнаго мира, въ которомъ столько вѣковъ убаюкивалось Западное человѣчество, а машина папскаго управленія продолжала итти заведеннымъ порядкомъ, не смотря на частные взрывы, — оно было жизненнымъ условіемъ цѣльности Латинской іерархіи. Лютеръ былъ посвященъ въ эти тайны хозяйственной спекуляціи папы. Онъ и не думалъ призывать его къ участію въ дѣлѣ преобразо-

21.

<sup>(1)</sup> Jürg., III, 42-46.

ванія, которое требовало съ его стороны полнаго самоотверженія, но не могло обойтись и безъ готовыхъ данныхъ, во всей совокупности членовъ сиротствующей Церкви. «Было много ученыхъ и благонамѣденныхъ папъ, но голосъ ихъ терялся въ толпѣ. Въ наше время Церковь имѣетъ въ лицѣ Льва Х превосходнаго папу; но что можеть сдѣлать одинъ просвѣщенный и достойный всякого уваженія пастырь, при настоящемъ жалковъ положения Церкви ? Онъ, конечно, достоинъ носить тіару въ лучшія времена, а мы стонмъ того, чтобъ правили нами только такіе изверги, какъ Александръ VI н Юлій II, которые превзошли ужасами Мезенція, вошедшаго въ пословицу у поэтовъ; надъ добрыми папами въ настоящее время смѣется самый Римъ болѣе всѣхъ.» Но, съ другой стороны, изъ этого безсилія высшихъ іерарховъ не слёдуеть выводить заключенія, къ которому въ новъйшее время пришло нъсколько Нъмецкихъ писателей, что оно побудило преобразователя пригласить къ участію въ преобразовании церкви Ибмецкій народъ, отвергнувъ все духовенство Латинское, по его неспособности, какъ дъйствительно сдёлано имъ было въ послёдствіи, когда онъ за всякимъ міряниномъ признавалъ право толкованія Евангельскаго и обличенія пастырей, и когда подъ названіемъ общаго свободнаго собора въ Пљмецкой земль (allgemeines, freies Concil in Deutschen Landen ) разумблъ нъчто въ родъ собранія чиновъ государственныхъ, въ которомъ всѣ сословія имѣютъ неотъемлемое право подавать голоса, чрезъ своихъ представителей. По его теперешнимъ, еще строго јерархическимъ понятіямъ, это дѣло не должно выходить изъ круга духовнаго вѣдомства; но въ самомъ соборѣ надлежитъ измѣнить составные элементы. Все низшее духовенство, « всѣ буін младенцы», исполняющіе лучше высокихъ прелатовъ обязанности священнаго сана, должны занять мъсто въ рядахъ представителей Церкви, когда идетъ дѣдо объ общихъ интересахъ всего Христіанства. Такъ нѣкогда Гусъ заступался за нищихъ священниковъ (pauperes sacerdotes, infimus Clerus), въ которыхъ, по близости къ народу и постояннымъ сношеніямъ съ нимъ, имѣли болѣе случаевъ

сродниться съ его духовными нуждами и благотворпо дѣйствовать на его убѣжденія. Къ числу ихъ, одной стороной своихъ занятій, принадлежалъ и Лютеръ, какъ проповѣдникъ; и онъ говоритъ, что « ему, по примѣру ученѣйшихъ высшихъ іерарховъ, слѣдовало бы въ молчаніи переносить бѣдствія, постигающія Церковь; но да не исполнится слово Евангельское: если эти умолкнутъ, то камни начнутъ вопіять, —и онъ неученый, худоумный ( indoctus, stupidus ingenio, vacuus eruditione), противъ воли обязанъ выйти на свѣтъ Божій въ такое время, которое такъ сильно цвѣтетъ обиліемъ ученыхъ мужей и великихъ умовъ, что оно могло бы забить и самаго Цицерона, — но нужда заставляетъ гуся щебетать между лебедями.»

Это преобразование въры, предпринятое, или, по крайней мъръ, замышляемое Лютеромъ, опиралось, какъ сказано выше, на возобновленномъ изучения Библіи и Св. Отцевъ Церкви. Что начала этого дѣятельнаго изученія и борьбы съ послѣдователями Аристотеля должно искать не въ желаніи отрѣшиться отъ оковъ Латинской Церкви и построить другую всемірную, на болте широкой основѣ, исключительно Библейской, а въ ревнивой привязанности къ величію Западной, заключить пожпо преимущественно изъ свирвпой нетерпимости Лютера, исконномъ наслъдіи Церкви, его возрастившей, противъ, такъ называемыхъ, еретиковъ, въ самомъ же дблб единственныхъ въ то время на Западъ служителей христіанской идеи, Пикардовъ, т. е., Чешскихъ и Моравскихъ Братьевъ. Во все продолжение спора, онъ питаетъ къ нимъ непримиримую ненависть, не смотря на близость ввроученія ихъ къ поздивищей его реформаціи, ставить ихъ наравић съ Жидами и Турками. Эккъ не находить лучшаго средства задёть его за живое, какъ обвинить его въ томъ, что положения его отзываются Чешскимь вкусома, и на оборотъ, Лютеръ сознается, что безчестите названія для христіанина не можеть выдумать зависть, какъ названія Чешской ереси, и что если бы Эккъ находился въ числь серафимовь и ангеловь, то все же остался бы заклятымъ врагомъ милосердія и обольстителемъ простаго

народа, называя Чешскою ересью проповѣдь христіанской любви. Чёмъ объяснить эту ненависть? Конечно, не безотчетнымъ пристрастіємъ къ преданіямъ отцевъ, которое Лютеръ умѣрялъ всегда безкорыстнымъ чувствомъ правдиваго христіанина, а разумнымъ сознаніемъ ихъ превосходства. Превосходная же сила еретиковъ въ Латинскомъ значеніи ереси, въ борьбѣ съ Римскою Церковію, всегда выигрывавшею огромнымъ перевѣсомъ физической, заключалась въ короткомъ знакомствъ ихъ съ Библіею, въ устройствъ христіанской общины ихъ на чисто Библейской основѣ, между тъмъ какъ Церковь избранниковъ и народа Божія пеправдой восхищала название Католической, давно уже исказивши свой образъ Апостольской чистоты. Лютеръ чувствовалъ и сознавалъ противъ воли высоту религіознаго духа Евангельской общины Пикардовъ; онъ помнилъ весьма хорошо, что они въ отрицании чистилища упорно стояли за Библію, и однимъ словомъ развѣвали, какъ прахъ, съ трудомъ собираемыя имъ доказательства изъ древнихъ Перковныхъ преданій. Его сердце оправдывало ихъ внутренно и бросало камень отверженія на служителей собственной Церкви. Эта вражда съ Гуситами, разръшившаяся черезъ нъсколько лётъ глубокимъ уваженіемъ къ родоначальнику ихъ гонимой общины, всликодушіемъ своимъ побѣдившей его мелочныя придирки, явилась какъ бы знаменательнымъ продолженіемъ роковой ненависти Герсона къ великому Гусу, а въ настоящее время служила лучшимъ доказательствомъ исключительной преданности Лютера Западной Церкви. Облекаясь во всеоружіе Евангельское, для борьбы съ мнимыми еретиками, онъ хотѣлъ поставить на ту же бранную ногу и всю Латинскую Церковь, потому что видблъ необходимость бороться съ ними равнымъ оружіемъ. Отсюда любимая его поговорка: «Богослову безъ текста говорить также стыдно, какъ юристу доказывать безъ закона» ('). Отсюда другая справедливая мысль, не разъ повторяемая въ состязательныхъ его сочиненіяхъ, что, основывая то, или

(1) Replica, XVIII, § 3, p. 121.

другое обыкновеніе Церкви на праздныхъ митніяхъ сходастиковъ и канонистовъ, иельзя наложить молчанія на еретиковъ, инэлагаемыхъ только оружіемъ Евангелія. Въ письмѣ къ Браниборскому епискому онъ отзывается съ презрѣніемъ о невѣжественныхъ ласкателяхъ папскихъ, «кото--рые считають грѣхомъ разсуждать о духовной власти верховнаго первосвященника, ограничиваясь безотвътнымъ молчаніемъ и шизкимъ славословіемъ, страха ради людскаго, но въ то же время разсуждаютъ свободно о могуществъ, мудрости и благости того существа, отъ котораго исходить полновластие Церкви, оскверняють своими шутками таинство величія Божества и всеосвящающаго человѣчесгва» ( <sup>(</sup>). Онъ краснѣетъ передъ Славянскими сосѣдями за эту сволочь, всеми силами оттягивающую Римскую Церковь отъ широкаго пути всемірно христіанскаго взгляда, на которомъ она могла бы еще съ успѣхомъ ратовать противъ новыхъ еретиковъ, выставляя для борьбы съ ними свътидо свое, Августина, со славою поборовшаго Пелагіанскую ересь не огнемъ инквизиции, не мечемъ гражданской расправы, а силой богословскихъ доводовъ. Опровергая безумный парадоксъ Тецеля, что индульгенція есть высшій даръ благодати, примиряющей съ Богомъ, онъ говорить: «Я стыжусь за противника, что онъ осмѣлился издать свою книгу въ виду 4-хъ знаменитыхъ Университетовъ; но особенно жалѣю объ томъ, что сосѣдямъ нашимъ, еретикамъ Пикардамъ, предста вился, наконецъ, удобный случай по всей справедливости хулить Римскую Церковь, когда они слышать, что въ пей раздаются такія странныя ученія» (\*). Въ немъ просвѣтлѣло сознание, что для всёхъ членовъ Церкви, отъ мала до велика, въ выстей степени настала пора спохватиться и великодупнымъ актомъ христіанскаго самопожертвованія спасти честь ея самобытности. Намъ, воспитациымъ подъ кровомъ смиреннаго Православія, спокойнымъ, если не совству равнодушнымъ, созерцателямъ отчаянной борьбы, подкапывающей въ средніе вѣка внутреннія силы Католицизма, намъ

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 49, f. 64-63.

<sup>(2)</sup> Resolutiones, p. 439.

становится жалко за Католика Лютера, которыї бьется въ безполезныхъ усиліяхъ возстановить жизненныя силы Латинскаго міра и въ бранномъ станѣ своей же Церкви неутомимо ведетъ междоусобную распрю съ ея внутренними врагами, находя еще время мѣряться силами съ побѣдоносными противниками, а эти послѣдніе все ближе и ближе стѣсняютъ кругъ его дѣятельности и, наконецъ, переманиваютъ его въ свои собственные ряды.

Совершенно согласны съ сказаннымъ его собственныя позднѣйшія свидѣтельства. У Юргенса (въ III кн. 8 отд. 626-637) приводится цёлый рядъ показаній, въ которыхъ Аютеръ объясняетъ подробно побудительныя причины къ началу борьбы и степень религіознаго развитія во время полемики. Приведемъ главныя. Въ Застольныхъ ръчахъ: «Я началъ писать противъ индульгенціи не съ самонадбянностію, а хотблъ сказать только первое слово въ увбренчости, что найдутся другіе ученые, которые лучше меня порѣшатъ вопросъ» (1). Въ сочинения о Вавилонскомъ плѣиеніи Церкви: «Я въ то время отъ излишняго суевърія находился въ недоумѣніи и думалъ, что индульгенціи не должно отвергать безусловно, потому что всё единодушно признавали ея действительность» (\*). О повиновении Церкви онъ говорить весьма выразительно въ объяснении Пророка Исаіи, что «въ то время у него не было надежды на избавленіе подъ властію папы, который все обуздываль безбожнымъ ученіемъ и тиранствомъ своимъ; что ему и въ голову ие приходило нападать на него.» Въ объяснении Данияла Пророка, что и «онъ возставалъ только на злоупотребленія индульгенціи, а не наиндульгенцію, еще менње задъваль папу или хотя волосокъ его головы, не понимая въ то время ни Христа, ни папы.» Въ Застольныхъ ричахъ, что «за 25 литъ Богъ, безъ вѣдома его и противъ воли, вовлекъ его въ распрю; что онъ въ началѣ писалъ только противъ безбожныхъ коммиссаровъ, которымъ противоръчили самые папскіе каноны; что онъ надбялся даже на покровительство папы.

(2) Walch, XIX, S. 2, p. 8.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, cap. 22, §. 110, p. 1042; cap. 37, §. 4, p. 1528.

и только тогда, когда папа, вопреки собстьеннымъ постановленіямъ, заступился за продавцевъ, онъ вызвалъ Лютера къ дальнѣйшимъ успѣхамъ; наконецъ, что въ этоть и ев ближайшій за ним» періодъ онъ принималъ папскую Церковь за единую истинную, съ глубокимъ уваженіемъ и отъ чистаго сердца. Если бъ я презиралъ папу, какъ теперь презираютъ его тѣ самые, которые чтутъ его устами, я не поручился бы, что земля немедленно разверзетъ подо мною утробу и пожжетъ меня живаго, какъ Корея съ сообщниками» (<sup>1</sup>).

Когда Лютеръ писалъ приведенныя свидътельства, ему не было причины скрадывать истину. Они могуть ручаться за откровенность и современныхъ его показаній, которыхъ также довольно у насъ подъ руками. Такъ, онъ неоднократно свильтельствовался прель папой, что началь писать прогивь Тецеля, чтобы отстоять славу Римской Церкви, достоинство власти ключей и честь, подобающую Апостольскому престолу, потому что онъ видёлъ, какимъ поруганіямъ они подвергаются отъ невѣжественныхъ коммиссаровъ. Послѣ этого понятно, какъ прискорбно было ему обвинение въ ереси, возведенное на него Тецелемъ, Пріеріемъ и Эккомъ. Онъ отвѣчалъ имъ, что слово ересь можетъ быть понято двоякнять образовъ: 1) когда говорится что либо противъ мити Оомистовъ, тогда положенія его еретическія, или 2) когда сказано что либо противно ученію вѣры и Церкви, тогда положенія его вполив Католическія (\*). Въ протестаціи, предпосланной объясненіямъ (resolutiones), онъ называетъ непреложными источниками истины только Св. Писаніе и Святыхь Отцевь, принятыхь и досель храненныхь Римскою Дерковію, а папскіе каноны и декреталіи съ оговоркою, если они будуть согласны съ Св. Писаніемъ. Все письмо къ Льву Х есть полное выражение откровенныхъ чувствований глубоко растроганнаго и оскорбленнаго сердца. «Я слышу, Св. отецъ, » — говорить онъ въ сильномъ волнении, безъ предисловія, --- «что злая молва пронеслась обо миѣ отъ враговъ мсихъ, будто я осмѣлился опровергать власть ключей

(2) Replica, XVIII, §. 88, p. 167

<sup>(1)</sup> Jürg., III, 627, 628, 631. Wider Hans Worst, Walch, XVI §. 199, 1708.

и верховнаго первосвященника, что я еретикъ, отступникъ, и, Богъ знаетъ, какихъ ужасовъ они не возводятъ на мою голову ! Страшное слышу и вижу ( horrent aures et stupent oculi), но одно утверждение моей радости-чистая, спокойная совѣсть. Прими, Св. отецъ, откровенную исповѣдь младенца.... Посылаю тебѣ бездѣлки мон, объясненія на тезисы, чтобы подъ кровомъ святвішаго твоего имени вкусить безопасность» (1). Если бъ сочинения Лютера не были во всемъ согласны съ Католической върой, его аппелляція къ папъ не имѣла бы здраваго смысла. Давая епископу Браниборскому право истребить произвольно всё его тезисы, диспутуя, по собственному сознанію, со страхомъ и трепетомъ, ничего не утверждая, а подвергая все суждению Римской Церкви, онъ дблалъ, что могъ, для доказательства своей невинности. А потому не удивительно, что когда Сильвестръ Пріерій, Маgister sacri Palatii, указалъ Льву X нѣсколько еретическихъ положеній между тезисами Лютера, папа, къ великому неудовольствію Римской арисгократіи, воздаль блестящее свидътельство правовърію его въ смыслѣ Латинскомъ: «Я считаю Мартина превосходнымъ умомъ и свидѣтельствую, что все это праздные споры монаховъ» (<sup>2</sup>).

Окончивъ вопросъ догматическій, предложимъ, въ короткомъ обзорѣ, послѣднія событія 1518 года.

<sup>95</sup> положеній разсыпались по всей Гермапіи и возбудили всеобщее сочувствіе къ молодому ихъ виновнику. Торжество его, признанное цёлымъ народомъ, уваженіе ученыхъ, оказанное ему единогласно на открытомъ прёніи въ Гейдельбергѣ, наконецъ ласки и покровительство двухъ сильныхъ владѣтелей, Фридриха Мудраго и Вольфганга, пфальцграфа Рейнскаго, все это противъ воли увлекало Лютера въ великое движеніе Европейскихъ событій. Изъ Университетовъ, особенно Эрфуртъ и Лейпцигъ недовѣрчиво смотрѣли на его дѣйствія; но молодое поколѣніе всюду безъ исключенія стояло за, Лютера. Въ Виттембергѣ студенты торжественно сожгли 800 экземпляровъ анти-тезисовъ Тецеля. Нѣтъ сомнѣ-

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 31.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, предисл., стр. 21.

нія, что, если бы папа оправдаль его довъренность, дъло не дошло бы никогда до разрыва съ Западной Церковію. Первые слёды его разъединения съ нею замбчаемъ послъ вызова въ Римскую курію. 7 Августа онъ вызванъ въ Римъ. передъ свътлое лице Іеронима, спископа Аскуланскаго, начальника Римской инквизиціонной камеры. Непослушаніе вовлекало его въ явную распрю съ первосвященникомъ; повиновение угрожало участию Гуса. Лютеръ черезъ Спалатина просилъ курфирста Саксонскаго о заступлении, дабы ходатайствомъ самого императора отмѣнено было предписаціе папы. Одно его желаніе-избѣжать Римской западни; но опъ готовъ подчиниться рышенію слёдственной коммисси внутри самой Германіи. Для того, чтобы им'вть законный предлогъ отклонить отъ себя путешествіе, сов'туетъ Фридриху Мудрому подъ рукой, отказать ему въ свободномъ пропускъ чрезъ свои владения. Если же приказъ курфирста не успестъ быть выправленъ до истечения срока неявки (16 дней), то не будеть гръха отмътить его заднимъ числомъ, чтобъ всъ законныя формулы были соблюдены (1). Среди этихъ приготовленій, опъ, какъ громомъ, пораженъ неожиданной вбстію о приговорѣ папы. 25 Августа послѣдовала простран. ная инструкція папскому легату въ Германіи, кардиналу Гаеты (Оомѣ де Віо), овладѣть особой еретика и, въ случаѣ упорства, переслать его въ Римъ, въ случаѣ же отречения, освободить. Въ первомъ случаѣ, проклятіе папы поражало не только Мартина, но и сообщниковъ его, какого бы званія ни были, исключая одного лица императорскаго, и всѣ иъста его укрывательства на все время пребыванія его тамъ, и на три дня по его удалении. Лютеръ счелъ себя обязаннымъ снова очистить свою совъсть предъ всею Германіею, или, лучше, передъ всею христіанской вселенной. «То правда,»-говорить онъ,-«что отлучение мое послѣдовало ровно черезъ 16 дней послѣ вызова. Но, Бога ради, подумай, христіанскій читатель, что я еще не зналь ничего о призывѣ, когда въ Ривѣ уже осуждали меня, какъ непокорнаго еретика. Куда же дѣвались 60 дией, назиаченныхъ въ

<sup>(1)</sup> Aurif., I. Ep. 56, f. 76-77.

вызов' (отъ 7 Авг. до 7 Окт.), въ продолжение которыхъ это извѣстіе должно было дойти до Германіи, а самъ я приготовиться въ путь? Таковъ ли обычай Римскаго двора, что онъ въ одинъ день и вызываетъ, и осуждаетъ, и провозглашаеть сретикомъ человъка, спокойно сидящаго въ отдаленной Германіи?» Но и здѣсь, въ минуту сильнаго возбужденія страсти, онъ не погрѣшилъ противъ вѣры своей, превосходно отстаивая славу папскаго имени. «Кто нибудь изъ черныхъ вороновъ Германіи, въ досадѣ на мою твердость, прокаркалъ въ Италіи мое осужденіе. Истина моихъ оправданій колола глаза какому нибудь Римскому челядинцу; онъ, видя мою неуступчивость, сочинилъ для меня папу, которому приснилось мое упорство и ересь, будто бы огласившія вселенную.» Такъ искусно выгораживая Льва Х изъ участія въ темномъ дълв его осужденія, онъ даеть разумѣть, что не верховный намъстникъ Іисуса Христа, а предубъжденный и обманутый папа произнесъ приговоръ. Въ то же время слагаетъ съ сердца новую, утѣшительную исповѣдь вѣры, во всемъ согласную съ прежними, и прямо противоръчащую позднъйшему протестантскому взгляду. «И я прежде думаль,» — говорить онъ, въ видѣ спасительнаго предостереженія народу, — «что продажею прощъ дѣйствительно преподается заслуга Христова, и я уговаривалъ слушателей не опускать драгоцённой сокровищницы. Я не вёдаль, безумный, что проповѣдію своею еще болѣе отягощаю бремя совѣсти и изъ произвола желающихъ дълаю спасительную заповъдь опускать добрыя дѣла. Но когда отверзлись очи моего разума, когда я во всѣхъ учителяхъ Церкви прочелъ единогласно, что лучте приносить удовлетворение делами, чемъ откупать грехи свои деньгами, что отпускъ не что иное, какъ опущение добрыхъ дълъ, составляющихъ сущность удовлетворенія, я понялъ, что лучшій совътъ христіанину-не прибъгать къ индульгенціямъ.... Страшно подумать, что святая заслуга Христова, несравнимая ни съ какимъ благомъ, служила покровомъ корысти продавцамъ индульгенций, что она, по манію сребролюбцевъ, отвращала насъ отъ добрыхъ дѣлъ» (').

<sup>(1)</sup> Ibid. S. 5-10, p. 662-664.

Съ тѣхъ поръ, до свиданія въ Аугсбургѣ съ Өомой де Віо, пачинается въ Лютеръ эпоха переходная, продажавшаяся три мѣсяца. Въ письмахъ, къ ней относящихся, исчезаетъ иладенческое повиновеніе, проявляется рёзкій характеръ презрѣнія къ толпѣ царедворцевъ, окружающихъ первосвященника; робость монаха уступаетъ мѣсто независимому возрѣнію наблюдательнаго современника. Кардиналовъ называеть онъ легатами алчности, считаеть лишнимъ бременемъ въ Церкви; напскимъ царедворцамъ дастъ сильный отпоръ: «Если Римскіе софисты и лисьи хвосты не укоротять языка. и я перестану шутить, и я дамъ свободный полетъ головѣ п перу, и докажу, что въ Германіи есть еще варвары, ум'тющіе понимать Италіянскія козни.» Во всемъ этомъ Лютеръ еще ни слова не обронилъ противъ папы и Церкви; но языкъ уже близко подходитъ къ поздибишему способу его выраженія. Онъ знаменательно прислушивается къ голосамъ представителей народа, которые на Аугсбургскомъ сеймъ съ неожиданной энергіей оспаривають притязанія папы, повторяють съ удвоенной силой прежнія, справедливыя жалобы и, къ великому изумлению легата, отрекаются въ первый разъ отъ платежа пособій для предполагаемой войны съ Туркаин. До какой степени возрасло и въ Мартинѣ чувство народной гордости, свидътельствуеть первое патріотическое его сочинение, приложенное къ его репликъ Сильвестру, --- отвътъ на диссертацію Іоанна Аннія изъ Витерба (XVIII, р. 247-254), гдѣ онъ показываетъ общирныя познанія въ отечественной исторіи, особенно въ старомъ вопросѣ объ отношеніяхъ императора къ папѣ.

По условію, заключенному Фридрихомъ Мудрымъ съ Римскимъ дворомъ, кардиналу легату и Сильвестру Пріерію поручено изслѣдовать дѣло Лютера въ самой Германіи, а курфирстъ обязался представить обвиненнаго въ Аугсбургѣ на судъ Каетана. Но Лютеръ ошибся въ желаніи доказывать свою невинность предъ лицемъ представителей народа и Церкви. Отправившись изъ Виттемберга въ Сентябрѣ мѣсяцѣ, въ то время, когда шумныя засѣданія сейма уже приходили къ концу, онъ 7 Октября прибылъ въ Аугсбургъ, 10 и 11 извѣстилъ о себѣ Спалатина и Меланхтона. « Во всемъ городѣ,»—писалъ онъ,— «только и говорятъ о докторѣ Лютерѣ; всѣ жаждутъ видѣть новаго Эрострата, раздувшаго такое огромное пламя» ( '). Кажется, Лютеръ ошибся, толкуя произвольно расположение народа.

Вопросъ вкроисловканый, которымъ онъ противъ воли подълился съ Германіей, при изданія положеній, послѣ перваго впечатлѣнія, уступилъ гораздо важпѣйшимъ государственнымъ интересамъ на Аугсбургскомъ сеймѣ. Продолжение учепаго спора отъ 1517 до Августа 1518 года, какъ частное дѣло между Лютеромъ и Западною Церковію, мало возбуждало сочувствіе народа, курфирстовъ и императора. Во все продолжение сейма, никто не заикнулся о Лютерь, и въ Аугсбургѣ еще живо хранились воспоминанія едва только распущеннаго собранія, когда онъ прівздомъ своимъ въ этотъ городъ напомнилъ о своемъ существования. Торжественность очной ставки передъ лицемъ императора и многочисленныхъ князей Германіи, всенародная гласпость его оправданій (Лютеръ разсчитывалъ на то и на другое), все это пожертвовано хитрымъ кардиналомъ безопасности скромнаго допроса съ глазу на глазъ съ уличенинымъ сретикомъ. Римская политика съ намъреніемъ выбрала самое глухое время сейма, когда всѣ члены его были въ отсутствін, когда разъбхались всё доброжелатели Лютера, и онъ впалъ въ заблуждение, котораго жертвою сдѣлался нѣкогда Гусъ: ожидалъ открытаго допроса, или, по крайней мъръ, настоящаго прѣнія, а между тыть столкнулся съ Италіянскимъ невѣжествомъ и коварствомъ, увидѣлъ передъ собой человѣка предубѣжденнаго, не внимающаго голосу здраваго разума, а буквально привязаннаго къ наказу папы. Онъ хотѣлъ быть героемъ романа, котораго сцена дъйствія была бы Германія, а дъйствующія лица князья и курфирсты; трогательно прощался съ Университетскими товарищами и студентами, готовясь положить за нихъ голову, какъ очистительная жертва, и напряженное ожидание его разрътилось смѣшной комедіей въ трехъ дѣйствіяхъ, искусно подго-

<sup>(1)</sup> Aurif., I. ep. 63, f. 85.

товленной кардиналомъ и превосходнѣе еще разыгранной Лютеромъ. Между тѣмъ эта комедія довершила его разочаровапіе и произвела великую перемѣну въ сго убѣжденіяхъ. Здѣсь впервые опъ разгадалъ самого Льва Х, и въ великой личности папы, разоблаченной безпристрастнымъ судомъ его, разгадалъ и характеръ Западной Церкви и сказаль ей вѣчное: «Прощай!» Вопросы, затаенные прежде въ глубинѣ его сердца, мысли, дотолѣ отгоняемыя, какъ навождепіе дьявольское, теперь съ новою силою заговорили въ умѣ его и росли по мѣрѣ сравненія ихъ съ младенческими убѣжденіями Католицизма.

Замбчательна разительное сходство между пребываниемъ Лютера въ Аугсбургѣ и первымъ мѣсяцемъ пребыванія Гуса въ Констанцѣ. И въ томъ и въ другомъ случаѣ, Римская курія действовала по одинакимъ правиламъ. Она поставила ихъ безъ друзей, безъ помощниковъ, въ странѣ непривѣтной и незнакомой; болье всего боясь гласпости, держась мудраго правила, что лучше подавить возмущение въ самомъ зародышѣ мѣрами кроткаго насилія, она подсылала и къ тому н къ другому закаленныхъ шпіоновь, чтобы хитростію вынудить у нихъ примирение. Съ отвращениемъ писалъ Лютеръ къ Спалатину объ Италіянскихъ козняхъ, незнакомыхъ Германія, странѣ благородной, прямой, по крайней мѣрѣ въ сравнении съ Аппенинскимъ полуостровомъ. Когда охранная грамота была изготовлена, онъ лвился къ легату. Совершенная противоположность въ мысляхъ, побужденіяхъ и интересахъ съ самаго начала произвела разрывъ между Лютеромъ и Кастаномъ. Первое слово Ибмецкаго монаха было требование доказательствъ, почему то, или другое его положение ложно; первое слово кардинала-требование безусловнаго отреченія по волѣ папы, безъ доказательствъ. Первый опирался на непреложномъ свидътельствъ Библіи, второй, во все прѣніе, къ удивленію и ужасу Лютера, пе коснулся Евангелія, а приводиль только мити Өомы н слова буллы: «Extravagans.» Легать ссылался на власть папы уничтожать рътения собора ; Лютеръ доказывалъ совершенно на оборотъ, что папа подлежитъ его приговору, и

что Парижскій Университеть, по ученію славнаго Герсона, аппеллировалъ къ собору на рътение папы. Казалось, эти два человѣка сощлись для того только, чтобы дразнить другъ друга противоръчіями и выразить другъ передъ другомъ всѣ чувствованія взаимнаго ожесточенія и непріязни. Провидение, ставя Лютера лиценъ къ лицу съ представителемъ самаго крайнаго воззрѣнія Папистической Церкви, хотѣло какъ будто бы разорвать ихъ послѣднія связи. Одаренный пылкою душой, онъ не могъ безъ досады смотръть на рабское идолослужение папъ, въ которомъ равномёрно сходились всё члены Западной іерархіи, начиная отъ простаго монаха до кардинала. Второе совъщание, уже болѣе шумное, нежели первое, подбавило еще одну каплю къ негодованію Лютера. Шагъ за шагонъ, систематически, сокрушались его прежнія върованія подъ ударами убійственной логики кардинала. Онъ успѣлъ только выпросить позволеніе представить письменно свои отвѣты, которые и вручены легату на третьей аудіенцій. Каетанъ сталъ читать ихъ, но тотчасъ же бросилъ съ досадой, съ лаконическимъ возгласомъ: «Revoca, revoca!» Лютеръ, выведенный изъ терпвнія, началь кричать въ свою очередь, объявляя готовность отречься, если изъ словъ самой буллы доказано будетъ его заблуждение. Стали искать, и онъ по складу ръчи доказалъ справедливость своего мниния. Пораженный легать скрылъ свое смущение и съ истинно Италіянскою увертливостію замяль предметь разговора ; но Лютерь учтиво напомныль его, приговаривая насмѣшливо: «Ваше святѣйшество не должно думать, чтобы мы, Нѣмцы, не разумѣли грамматики.» Разгитванный Кастанъ приказалъ ему удалиться (1). Такъ кончилось послёднее свидание Лютера съ кардиналовъ. Въ воспоминаніяхъ перваго оно отразилось презрѣніемъ; въ умѣ втораго оставило ненависть и инстинктивный страхъ предъ ученостію и дивною пропицательностію Нёмца, читавшаго въ сердцѣ его, какъ въ разогнутой книгѣ : «Nolo amplius cum hac bestia loqui, habet enim profundos oculos et

<sup>(1)</sup> Aurif., I, ep. 64, p. 83-87.

mirabiles speculationes in capite suo,»—сказаль онь Ступицу, и отказался оть новой аудіенція.

Лютеръ вышелъ отъ Каетана съ умомъ перерожденнымъ, съ убъжденіями новыми. Эти три совъщанія въ нъсколько дней опредъляли задачу всей его будущей жизни. Не ранъе, какъ предъ началомъ допросовъ, онъ свидътельствовался въ своей преданности Западной Церкви; не позже, какъ по возвращеніи въ Виттембергъ, 31 Октября, 1518 года, ровно чрезъ годъ по прибитіи тезисовъ, покаяніе и священство выключены имъ изъ числа положеній. Постараемся, сколько возможно, объяснить эту чудную, внезапную перемъну.

Исторический ходъ полемики Лютера показываеть, что онъ имълъ въ виду только возстановление догмата о необхоачности дълъ для спасенія. Когда начались его совъшанія съ легатомъ, онъ все еще находился подъ вліяніемъ прежнихъ впечатлёній. Суждено было самому Кастану сообщить неожиданный обороть его мысли. Въ самонъ дълв. изо всёхъ 95 положеній онъ выбралъ 58-е, где Лютеръ опровергаль господствующее интение Латинской Церкви о заслугт Христа и Святыхъ, а именно: онъ говорилъ, что сокровище Перкви, изъ котораго папа раздаетъ индульгенции, не суть заслуги Христа и Святыхъ; ибо эти послёднія постоянно, безъ участія папы, дъйствують благодатію во внутреннемъ, а крестомъ, смертію и адомъ во внѣшнемъ человѣкѣ; въ лальнвишень развити мысли доказываль, что индульгенция есть слыдствів заслуги Христовой, т. е., преимущество церковнаго сана, зависимое отъ власти ключей, дарованной Церкви заслугой Христовой.

Мы видѣли выше, что Эккъ прежде всѣхъ вооружился на это положеніе, какъ отрицавшее благодатную силу папскаго отпуска. Въ самомъ дѣлѣ, чтобы сообщить ядульгенцін безконечную силу отпускать грѣхи и живымъ и умершимъ, необходимо было придать ей названіе заслуги Христовой, потому что только эта послѣдняя имѣетъ безконечно великую силу. Лютеръ же, называя ее только слѣдствіемъ заслуги, не переносилъ на нее всемогущаго характера жертвы Христовой, который, по его убѣжденіямъ, весь перешелъ на таинство покаянія, оставляя индульгенціи, какъ младшей

au 41

сестрь, только скудное право отпускать наружныя казни покаянной эпатимын. Эккъ возражалъ на это безъ доказательствъ, что Христосъ, умирая на крестѣ, избавлялъ человѣка отъ обязанности удовлетворять правосудію Божію понесеніемъ всей тлгости казней, которыя ожидали бы его безъ этой жертвы, и, уставивъ своей безконечной заслугѣ быть всемірной сокровищницей Церкви, отдалъ ее въ законное управленіе папѣ. Слова эти были только голословнымъ повтореніемъ системы Өомы Аквинскаго ('). Лютеръ, привыкшій въ двлѣ религіи не полагать, а доказывать, не отвергалъ всемірнаго общенія заслуги Христовой, но требоваль доказательства на послёднюю половину рёшенія Экка : что сокровище этой заслуги, въ видѣ индульгенціи, отдано въ полное распоряжение папы. Доказательства нельзя было найти «ни въ Св. Писаніи, ни въ Св. Отцахъ, ни въ канонахъ, а только въ булль Климента VI, подъ названиемъ: «Extravagans,» цачинавшейся съ словъ «Unigenitus.» Тамъ сказано именно, что Христосъ Своею крестною смертію пріобр'яль Церкви сокровище, и это сокровище есть индульгенція. Но для Лютера недостаточно было такого свидътельства, тёмъ болёе, что оно допускало не одно толкование. Такимъ образомъ споръ между Эккомъ и Лютеромъ на сей разъ остался первшеннымъ.

По слѣдамъ, проложеннымъ Эккомъ, пошелъ Каетанъ и, рѣшившись, во что бы то ни стало, спасти честь любимой теоріи и вынудить отреченіе Лютера, упорно ссылался на, буллу Климента VI. Чтобъ побѣдить кардинала, не принимавшаго въ разсчетъ авторитета Библейскаго, Лютеръ по неволѣ долженъ былъ обратиться къ тому же источнику, и имъ доказать справедливость своего миѣнія. Сверхъ чаянія попытка его удалась совершенно. Ключемъ къ неожиданному открытію, посрамившему гордость невѣжественнаго Италіянца, послужило значеніе слова: «Christus sua passione acquisivit thesaurum.» «Если Христосъ,» — такъ правильно умствовалъ Лютеръ,»—своею заслугою пріобрѣлъ сокровище отпуска, то заслуга его не можетъ быть этимъ сокровищемъ,

(1) Asterisci, XVIII p. 844—846.

а скорѣе сокровище—то, что заслужено этой заслугой, т. е., власть ключей, присвоенная Церкви» ('). Пространно это открытіе сообщено было Лютеромъ въ его письменныхъ отвѣтахъ легату, и притомъ со всѣми возможными натяжками, въ угожденіе папѣ и его уполномоченному; но такъ какъ послѣднему скучно казалось читать его длинное разсужденіе, то Лютеру пришлось на прямикъ, со всею Нѣмецкою откровенностію, объяснить его на словахъ безграмотному кардиналу.

На этоть разъ побъда ръшительная осталась за Лютеромъ; но она не могла уже пригодиться ему, потому что въ продолжение спора, и именно въ письменныхъ отвѣтахъ, онъ высказалънѣсколько словъ, свидѣтельствовавшихъ о совершенномъ переворотѣ въ его образѣ мыслей. Лишаясь послѣдней мнимой защиты въ вышеназванной булль, индульгенція въглазахъ преобразователя окончательно утратила свое значение. Тогла-то онъ вспомнилъ состязание съ Эккомъ, въ которомъ. по видимому, неправда была на его сторонѣ, потому что противникъ защищалъ положение о неизмъримой заслугъ Христовой, а Лютеръ опровергалъ его. Правда, воззрѣніе его каправлено было на ту часть положения Экка, где онъ говорилъ объ отдачѣ индульгенцін, какъ заслуги Христовой, въ полное распоряжение папы; но все же онъ бралъ на себя непривычную роль отстаивать достоннство свободной води и дѣланія человѣческаго, приписывалъ ему и удовлетворяющую и заслуживающую силу, несовмъстную съ исключительностію всемірной заслуги, пріобрѣтенной крестною смертію Спасителя. Пока онъ доказывалъ простому народу необходимость добродѣтельной жизни, какь заслуги передъ Богомъ, онъ не измѣнялъ характеру Евангельскаго проповѣдника; побужденія и обстоятельства оправдывали это названіе. Теперь онъ въ первый разъ высказалъ его и въ ученомъ сочинении, и притомъ съ такою силою и съ такою исключительностію, которыя могли и должны были казаться ему нѣкотораго рода отступничествомъ. Какъ бы то ни было, но прежніе софисты, поклонники папы, теперь защищали

22\*

<sup>(1)</sup> Aurif., 1. ep. 64., f. 86, 6.

протива него величіе и д'йственность жертвы Христовой, а онь, какъ будто бы изъ угождения секть Оонистовъ, осноривалъ ея всемогущую силу, чтобы унизить индульгенцію, и доказавъ ся практическую безполезность, какъ будто затрогивалъ права благодати. Да и въ сочиненияхъ его были мелкія противорбчія, происходившія отъ желанія сказать истину, покоряя свой разумъ послушанию Церкви; такъ въ объяснении тезисовъ онъ утверждалъ, что Святые Христовы не могуть имѣть преизбыточествующей заслуги, потому что ни одинъ изъ нихъ не удовлетворилъ вполнѣ и за себя правосудію Божію, а въ Астерискахъ отвѣчалъ Экку соверменно напротивъ, что каждый долженъ стараться делать добро за себя и другихъ. Все это теперь должно было живо представляться уму его и, при перемѣнившихся отношенияхъ въ Церкви, казаться ему низкой угодливостію. Онъ вспомниль мёста изь учителей Западной Церкви, въ которыхъ благодати и въръ приписывается, по видимому, исключительное участіе въ спасенія челов'вка, а въ этихъ свидвтельствахъ, что особенно важно, отпущение гръховъ пазывается именно индульгенціей Божіей. Таково слово Бернарда: «Необходимо прежде всего уввровать, что отпущение грвховъ ты не можеть имъть иначе, какъ per indulgentiam Dei; но, сверхъ того, необходимо увѣровать, что имъ дѣйствительно прощаются тебѣ грѣхи (peccata tibi donantur).» Сличивъ это мѣсто, конечно, съ намъреніемъ приведенное имъ, въ письменныхъ отвѣтахъ съ буллой Климента VI, ему было не трудно согласить всё взаниныя требованія, примирить съ своимъ собственнымъ мявніемъ и систему Ооны Аквинскаго о заслугв Христовой, слагающейся въ общую сокровищинцу Церкви, и усвоениемъ немощнымъ ея членамъ восполняющую недостаточность ихъ добрыхъ дёлъ; допустить, для сокровища Церкви, самое название индульгенции, освященное употребленіенъ Церковныхъ учителей, съ тою существенною оговоркою, что раздача сокровища совершается непосредственно Інсусомъ Христомъ, безъ участія папы. Къ этому новому смыслу внолнъ приходилось 60-е его положение, что сокровище Церкви есть сила ключей, дарованная ей заслугой Христовой. « Въ этомъ смыслъ истинно, » — прибавляетъ

Аютеръ въ отвѣтѣ легату,-«и заслуга Христова есть сокровище отпуска». Сила ключей такъ велика, что допускаетъ оставление удовлетворения (in virtute clavium est, ut remittatur satisfactio). Сокровнще отпуска неисчерпаемо и неизивримо, ибо и сила ключей неисчерпаема, опираясь непосредственно па заслугѣ Христовой (Ille thes urus est inexhaustus et infinitus; quia virtus clavium est inexhausta, quæ merito Christi immediate nititur). Но собственно эта последняя, когда сообщаеть вврующинь положительный дарь, есть сокровище не отпуска, а сокровище жизненной благодати. Ибо тогда она сообщается безъ власти ключей и безъ индульгенцій непосредственно Духомъ Святымъ, и пикогда папой. Ибо посредствомъ любви къ Богу человъкъ становится однимъ духовъ съ Христоиъ, и въ Немъ причастнымъ всвхъ Его благъ. Здъсь ръзкое различие проводится между понятиемъ о неисчерпаемомъ сокровищѣ небеспаго отпуска и о посредствующей индульгенція папской, для спасенія человѣка излишней, между иенсчерпаемой силой ключей (virtus clavium), исходящей непосредственно отъ Духа Святаго, и посредствующей властию ключей (potestas, или ministerium clavium), какъ чисто внѣшнимъ выраженіемъ первой. Здѣсь въ первый разъ имя отпуска переносится Лютеромъ изъ тѣспаго смысла отпущенія Церковной эпитимы въ гораздо общиривший-отпущения Евангельскаго удовлетворения. Последнее совершается верою въ благодать Божію, безь земпаго ходатая; но признакомъ примиренія съ Богонъ служить сила ключей, въ которой устани священника, или даже любаго Христіянскаго брата. Богъ самъ отпускаетъ свое наказаніе. Вифсть съ темъ и заслуга человѣка переносится съ практической его стороны на духовную : «Заслуга Святыхъ, черезь окру во Христа, становясь съ Нимъ одной плотію и однимъ духомъ, производить одинакое дыйствіе съ заслугой Христовой, ибо жизнь праведника не принадлежитъ ему, а живущему въ немъ Христу» (Галат. II, 20) ( ' ). Но такъ какъ главною цѣлію Лютера на совъщанияхъ съ легатомъ было оправдать свои положенія, то легко было, особенно пекоторымъ изь нихъ,

<sup>(1)</sup> Aurif., 1, Ep. 63, f. 89-90.

дать обширнѣйшее примѣненіе къ вѣрѣ, или къ той всемірной ипдульгенція, которая всякому вбрующему усвоена великою жертвою Сына Божія. И въ самомъ дълъ есть много разительныхъ аналогій между папской индульгенціей и этой небесной, если не въ самомъ попятіи, то въ особенности, --- въ дъйстви его на народъ. Послёднюю можно назвать облагороженною, но и усиленною индульгенціею, когда ибра ея спасительнаго действія не определяется нравственнымъ смысломъ христіанина. Особенная черта сходства заключается въ томъ, что какъ индульгенція папы основана на его прихоти, такъ и небесная предполагаетъ, во мижни Лютера, какой-то произволъ Божественнаго домостроительства, усвояющаго спасение изліяниемъ Духа Святаго не всъмъ человъкамъ, а кому пожелаетъ Животодавецъ (thesaurus vitæ spiritus et propriissime a Spiritu Sancto distributus, cui voluerit) (1), и въ этомъ словъ опять видимъ отзвукъ Августинова въроученія (<sup>з</sup>). Сходство это не ускользнуло отъ Лютера, который, тотчасъ послѣ Аугсбургскихъ допросовъ, приложилъ название небесной индульгенции отпущению вины, или вѣчному прощенію грѣховъ человѣка, въ противоположность земной или папской (отпущенію назни). Теперь же онъ ограничивается указаніемъ па 58-е свое положеніе, что заслуга Христа постоянно, безъ участія папы, дъйствуетъ благодатію во внутреннемъ человѣкѣ, но, конечно, не безъ намѣренія, опускаетъ послѣднюю его половину: «Крестомъ, смертію и адомъ во внѣшнемъ», нарушая такимъ образомъ равновъсіе въ двухъ частяхъ покаянія, по двумъ сторонамъ человѣка, духовной и тѣлесной.

Воть истинное начало реформаціи. Еще не сокрушились въ немъ всѣ вѣрованія Католицизма; еще въ 1519 году, излагая, по настоянію Мильтица, свою апологію или краткое исповѣданіе вѣры на Нѣмецкомъ языкѣ, онъ благоговѣетъ передъ Святыми, признаетъ чудотворенія, совершаемыя живущею въ нихъ силою Божіею. признаетъ и чисти-

<sup>(1)</sup> Ibidem, f. 91.

<sup>(2)</sup> Neander Kirchengeschichte, II, p. 815.

лище ( 1); по измѣнившееся ученіе о благодати, зародышъ встать будущихъ его уклонений, немедленно, послъ Аугсбурскихъ допросовъ, проводитъ строгую раздѣльную черту между вторымъ періодомъ его богословскаго поприща и началомъ преобразовательнаго ученія. Правда, въ то время учение это еще пе достигло конечнаго развития; ему суждено было въ будущемъ подвергнуться и сколькимъ частнымъ видоизмѣненіемъ; но идея, взятая имъ въ основаніе, уже развилась окончательно. Было время, когда вся Латинская Церковь не на шутку обвиняла Лютера въ прямомъ отрицании необходимости добрыхъ дълъ, какъ излишнихъ для христіанина, оправданнаго вѣрою въ Іисуса Христа, и этипъ угожденіенъ страстямъ человѣческимъ объясняла быстрое распространение его реформации на материкѣ Европейсковъ. Это мићніе утверждено было общимъ признаніемъ и у насъ, на Руси, тѣмъ удобиѣе, что его оправдывали, по видимому, и событія реформаціонныя, что его крѣпко держалось и большинство Ивмецкаго народа, современнаго Лютеру, и въ особенности, безобразный выродокъ его ученія, секта Антиномовъ, которая исключила 10 заповѣдей изъ Евангельскаго ученія и вообще изъ христіанской жизни, ссылаясь на виновника преобразования. Но въ безпристрастной исторіи Лютеръ не понесетъ никогда безумнаго упрека въ мнимомъ законоборствъ. Его учение о благодати, конечно, заключаеть въ себѣ несообразности, но сущность его протестантскаго взгляда въ короткихъ словахъ такова: Оправданіе человѣка совершается туне благодатію Божіею, безъ участія его собственныхъ дѣлъ. Соблюденіе 10 заповѣдей остается непремѣнною обязанностію христіанина, по не прилагаетъ отъ себя ничего къ его вѣчному спасенію. Добрыя дъла необходимы, не какъ путь къ въчной жизни, а какъ средство испытанія вѣры, какъ признакъ очищеннаго и благодарпаго сердца. Удовлетворение правосудію Божію совершается не дѣлами, а единственно вѣрой въ милосердіе Божіе, которое усвояеть человѣку заслугу Христову и Его праведность. Въра покрываеть всякий гръхъ.

<sup>(1)</sup> Walch, XV, p. 842-849.

какъ бы сильно ни оскорблядъ онъ величіе Божіе; но грѣхъ можеть быть только минутнымъ паденіемъ, ибо, «нѣтъ возможности, чтобы вёра могла пребывать безъ многихъ, великихъ, постоянныхъ дёлъ благочестія; съ другой стороны, если бы можно было, сохраняя ввру неприкосновенно, совершить какое бъ ни было дёло преступное, оно бы не было грѣхомъ». (1) Здѣсь практическая сторона христіанства лишается самостоятельности; въ отношении къ въръ и благодати пребываетъ праздною и страдательною, какъ содержимое къ содержащему; свободная воля не содъйствуетъ благодати въ дълъ спасенія, и жизнь христіаница поглощается вброю, разръшаясь въ ея двятельной неподвижности. Лютеръ не перестаетъ побуждать христіанъ къ доброабтельной жизни; ссылается на слово Пророка, что заслуга Спасителя вызываеть къ духовной борьбь, не подкладываеть возглавія подъ рамена и главу (leзек. XIII, 11), а влагаетъ въ руки оружіе, указываетъ и на слово Апостола: Христосъ пострадалъ за насъ, оставивъ намъ образъ, да послѣдуемъ стопамъ Его (\*); но уже постоянно оспориваеть заслуживающее действіе исполненія заповедси, воспрещаеть имъ доступъ въ царство небесное, гдв на судъ Божій предстаеть только вбра.

Краеугольный камень этому новому возэрѣнію полагается въ письменныхъ отвѣтахъ легату ; здѣсь, въ первый разъ, благодать Божія и вѣра въ Інсуса Христа поставлены девнзомъ приверженцевъ Протестантскаго ученія. «Отвѣты мои кардиналу», —писалъ Лютеръ знаменательно къ Карлштадту изъ Аугсбурга, 14 Октября 1518, года, — «покажи всѣмъ нашимъ богословамъ: Амсдорфу, Меланхтону и прочимъ; ибо въ нихъ защнщается наше общее дъло: въра въ Іисуса Хриота и благодать Божіл (<sup>3</sup>). Отселѣ вся жизнь преобразователя посвящена исключительно издоженію этого основанія въ немъ все торжество его и вся его слабость; въ немъ источникъ духовной силы, которая постоянно струится во вдохновенномъ

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, р. 1723-1724, 4-е н 10-е положеці.

<sup>(2)</sup> Aurif., J, Bp. 76, f. 114, b,

<sup>(3)</sup> Walch, XV, p. 687.

словѣ учителя и проповѣдника; но въ немъ и зародышъ тяжкихъ, дневныхъ и вочныхъ, искушеній его келейной жизии. Этимъ ученіемъ о безусловномъ спасеніи вѣрою совершилъ онъ завоеваніе огромной половипы Латинскаго міра, и нигдѣ болѣе, какъ въ этомъ ученіи, не блуждала его шаткая мысль, никогда не установившаяся въ неподвижной точкѣ развитія, подверженная вѣчному колебанію новыхъ ученій, безпрестанно оспоривающихъ ея исключительное преобладаніе въ умѣ преобразователя.

Аугсбургскія совѣщанія, играющія такую важную роль въ перемвив догнатическихъ мивній Мартина, опреавлили и последующія отношенія его къ Западной Церкви. Опъ въ последний разъ бросался ей въ объятія, подвергаясь съ покорностію суду кардинала; но она сама отринула его оть нёдръ своихъ. Вопросъ былъ рёшенъ невозвратно; и оскорбленная гордость и внутреннее убъждение звали его на болѣе обпирное поприще. Такъ разрѣшилась великая драма 20 лётнихъ трудовъ его въ мучительномъ сознании, что опъ лучшую половину жизни своей потерялъ на защиту неправаго дела. Если онъ въ последствии отъ души ненавиделъ Римскую Церковь, мы не въ правѣ винить его. Сама она возростила въ немъ эту иенависть; сама потрудилась воспитать въ немъ достойное орудіе казни своей. Мысль Аютера о преобразования Церкви остается все таже; но путь къ ея достижению прокладывается отнынѣ на развалинахъ Западной Римской. По возвращения въ Виттембергъ, онъ, еще въ томъ же 1518 году, произнесъ двѣ проповѣди, въ которыхъ прямо отрвцаль покаяніе, какъ таинство, и духовную силу священства ( '). Приведемъ здъсь свидътельство Лютера изъ позднѣйшей эпохи, въ посланін къ жителямъ Лейпцига, изгнаннымъ герцогомъ Георгомъ Саксонскимъ по религіознымъ причинамъ. «Я чувствую не малое утвшение и радость, что не самъ отрвшился отъ папства. ибо я кръпко держался красной блудницы и служилъ убійцъ со всякимъ смиреніемъ; но она сама не захотѣла терпѣть

<sup>(1)</sup> Walch, X, p. 1476—1493; 1465—1476; такь по порядку ихь произнесеція,

меня, отлучила меня и изгнала изъ своей среды. Спасибо ей за то, что она своимъ гнѣвомъ помогла мнѣ высвободиться изъ ея разбойническаго вертепа и избавила совъсть мою отъ всёхъ ея ужасовъ, пытокъ и богохуленій» ( '). Въ его отношеніяхъ къ папѣ, еще въ томъ же 1518 году, видимъ ужасающую постепенность возрастающей ненависти. 1) Въ письменныхъ отвѣтахъ, конечно, не безъ отношенія къ первому посланію своему къ папѣ, гдѣ онъ его голосъ считаетъ голосомъ самого Христа, Лютеръ приводитъ слово Панормитана, что «не только Вселенскій Соборъ, но и всякій христіанинъ выше папы, когда рѣчи его согласнѣе съ вѣрою,» и отъ себя прибавляетъ: «но голосъ Господа несравненно выше всякого голоса человическаго» (\*). 2) Немедленно послѣ Аугсбургскихъ допросовъ, онъ уже дѣлаетъ строгое различие между Римскимъ дворомъ и Римскою Церковію ( 3). Въ заключительной ричи, приложенной Лютеровъ къ изданію его похожденій въ Аугсбургь (Acta Augustana), въ Октябрѣ 1518 года, онъ прямо оспориваетъ первенство Рима. разбираетъ довольно подробно извъстныя изреченія, (тексты) на которыхъ Латиняне основываютъ свои притязанія, и въ первый разъ обращается къ Восточнымъ Церквамъ съ любовію и уваженіемъ (\*). 25 Ноября того же года онъ писалъ къ Спалатину: «Каждый день ожидаю проклятія изъ города Рима; а потому все располагаю и устроиваю такъ, чтобы, при первомъ ихъ появления, препоясаться въ путь и итти съ Авраамомъ, неизвъстно куда.... Нътъ,по знакомой дорогѣ, потому что Богъ вездѣ. Впрочемъ, оставлю прощальное посланіе» (epistolam valedictionis)» (\*). Въ исходѣ Декабря, въ письмѣ къ Вячеславу Линку, уже подозръваетъ господство антихриста въ Римской куріи, а, въ Марть слъдующаго года, въ письмъ къ Спалатину, прямо прилагаеть папѣ названіе антихриста, но съ просьбою

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 32, p. 2243.

<sup>(2)</sup> Aurif, I, Ep. 63, f. 88.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, p. 710, Aurif., I, f., 138, a.

<sup>(4)</sup> Walch, XV, p. 730-731.

<sup>(5)</sup> Aurif., I, Ep. 72, f. 104, b.

не разглашать этой тайны ( 1). Въ 1519 году, особенно на Лейпингскомъ состязания, онъ уже стройно излагаетъ свое учение о Церкви съ точки зрвния Вселенской. Это высшая точка настоящаго развитія его на полѣ Церковной исторів; на првнія съ Экконъ онъ открыто защищаеть ученіе Гуса и Апостольскую чистоту Восточнаго православія. 6 Апрѣля 1520 года (\*), Лютеръ, по настоянію друзей и легата, писалъ къ Льву Х большое посланіе, которое дъйствительно можно назвать его прощальною грамотою. Оно важно, какъ свидътельство историческое, какъ краткая, но върная, лътопись его пройденной жизни и будущихъ ожиданій; тонъ посланія этого особенно поразителенъ въ сравненія съ первымъ посланіемъ, отъ 30 Мая 1518 года. Тамъ младенецъ, разумѣніемъ и простодушіемъ вѣры, бесѣдуетъ съ представителемъ Бога; здѣсь строптивый, но сильный сознаніемъ правды, служитель даетъ наставленіе уняженному властителю. Безпрерывно возрастающая страсть двига-

еть смёлымъ перомъ преобразователя, разоблачаеть весь внутренній міръ этого дивнаго человѣка, все, что въ продолженіе двухъ роковыхъ лѣтъ поперемѣнно волновало его душу, Изложение носить на себѣ величавый оттѣнокъ изступленнаго одушевленія. Какъ странникъ, покидающій отчизну, проникнутый сознаниемъ своего одиночества, на широкой дорогъ Божіей, отнынъ ему предлежащей, онъ, старикъ преждевременный, озирается съ негодованиемъ на отжитую молодость. Чувство это проливаетъ неизъяснимую грусть на его прощальныя строки. Въ послѣдній разъ обращается онъ къ Льву Х, какъ къ человѣку; ставъ уже твердой ногой на поперечную черту, отдёляющую древнюю Латинскую Церковь отъ новаго Протестантизма, посылаетъ ему послѣдній поцѣлуй примиренія до окончательнаго разрыва. «Я называлъ тебя Даніиломъ въ Вавилонѣ; я съ любовію (egregio studio) защищалъ твою невинность (innocentiam tuam insignem) противъ хулителя Сильвестра (adversum contaminatorem tuum Silvestrum), ибо слава твоей незапятнанной жизни

<sup>(1)</sup> Aurif. I, Ep. 80, f. 124, b; Ep. 100, f. 156, a.

<sup>(2)</sup> У Вальха, 6 Ссиг., ХV, 346-й докум. стр. 934.

проичалась по всей вселенной. Но я смѣло бросилъ укоризну (detestatus sum) на твое сѣдалище, называемое Римскою куріею, о которой весь міръ говорить, что она превзопла неправдой Содомъ и Гоморру. Мнѣ было досадно, что подъ именемъ твоимъ и подъ личиной Римской Церкви обруганъ былъ народъ христіанскій; я противосталъ беззаконію, и буду стоять, пока духъ вѣры живитъ меня. Тебѣ и самому не безъизвѣстно, сколько лѣтъ изъ Рима исходитъ постоянно погибель душъ и тѣлесъ; свѣтлѣе солнца эта правда, и Римская Церковь, нѣкогда святѣйшая всѣхъ, теперь обратилась въ самый хищный вертепъ разбойниковъ, въ самое непотребное логовище, въ царство грѣха, смерти и ада; трудно приложить что либо новое къ его беззаконію; трудно, даже антихристу».

«А ты, Левъ, сидишь, какъ агнецъ посреди волковъ, какъ Даніилъ во рвѣ львиномъ, какъ Іезекіиль посреди скорпіоновъ (Мато. Х, 16; Дан. VI, 16; Іезек. II, 6.). Что можешь ты одинъ противъ этихъ чудовищъ? Прибавь ученѣйиихъ и лучшихъ кардиналовъ, трехъ, или четырехъ, то будетъ капля въ морѣ. Вы прежде погибнете отъ яда, чѣмъ успѣете подумать о врачевствѣ. Римская курія отжила свой вѣкъ (actum est de Romana curia); фіалъ ярости Божіей излился на нее до конца. Соборы она ненавидитъ, преобразованія боится; свирѣпство разврата своего обуздать не можетъ; она исполнила послѣднюю черту пророчества о матери своей: В рачевахомъ Вавилона, и не исцѣлѣ: оставимъ, его и отъидемъ кійждо въ землю свою (Іерем. LI, 9).

«Твое дѣло было и твоихъ кардиналовъ нсцѣлить ея язвы; но болѣзнь бѣжитъ врачевства; кони не слушаютъ возницы. Вотъ отъ чего, благочестивый Левъ, я всегда жалѣлъ, что ты воцарился въ наше время. Ты былъ достоинъ лучшей участи; ибо Римская курія не тебя и подобныхъ тебѣ заслужила, а самого діавола, который давно уже на всей волѣ своей царствуетъ въ этомъ Вавилонѣ. О несчастный Левъ, сидящій на опаснѣйшемъ престолѣ! Истину реку тебѣ; ибо желаю тебѣ добра».

«Притекаю въ послѣдиій разъ, Святѣйшій отець, и у

ногъ твонхъ снова молю тебя, приложи руку, если возможно обуздай враговъ міра, твонхъ ласкателей. Остерегайся льстивыхъ спренъ, которыя шепчутъ тебѣ на ухо, что ты не просто человѣкъ, а полубогъ (mixtus Deus); что ты въ силахъ все повелѣть, всего требовать. Не вѣрь имъ, ты ие осилишь; ты рабъ рабовъ; нѣтъ несчастнѣе тебя человѣка, нѣтъ опасиѣе твоего положенія. Не давай обольщать себя тѣмъ, которые величаютъ тебя владыкою міра, которые внѣ твоей власти не признаютъ христіанъ, которые суесловятъ о владычествѣ твоемъ надъ небомъ, чистилищемъ и адомъ. Они враги твои; они ищутъ погубыть твою душу. Заблуждается, кто возноситъ тебя превыше Соборовъ и Вселенской Церкви; заблуждается, кто приписываетъ одному тебѣ право толковать Писаніе.

«Впрочемъ, отъ меня не жди отреченія (palinodiam ut canam non est, quod ullus praesumat). Слово Божіе не можеть быть связано» (<sup>1</sup>).

Отвѣтомъ на это посланіе была знаменитая булла проклятія, подписанная въ Римѣ 24 Іюня 1520 года, и принесенная въ Гермацію докторомъ Эккомъ. «Теперь я покоепъ,»—писалъ Лютеръ къ Спалатину,—«съ тѣхъ поръ, какъ убѣдился, что папа антихристъ, и престолъ его—престолъ сатаны» (\*). Онъ немедленно издалъ опроверженіе буллы антихриста и призвалъ на помощь Нѣмецкій народъ.

Лютеру было 37 лѣтъ, когда опъ пораженъ былъ проклятіемъ папы. Ровно 105 лѣтъ протекло отъ знаменитаго прѣнія Гуса противъ папскихъ индульгенцій до прѣнія Лютера противъ тѣхъ же индульгенцій и ровно 105 лѣтъ отъ сожженія Гуса до проклятія Лютера. Вотъ описаніе личности его, составленное современникомъ на Лейпцигскомъ диспутѣ: «Мартинъ—средняго роста, до того истощенъ заботами и занятіями, что можно бы перечесть его кости на сухощавомъ тѣлѣ; впрочемъ, въ полной свѣжести зрѣлаго возраста; голосъ имѣетъ звучный и громкій. Онъ исполненъ учености

<sup>(1)</sup> Aurif., I, Ep. 166, f., 255-262.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 196, f., 287, a.

и знастъ въ совершенствѣ Св. Писаніе, которое можеть отъ доски до доски перебрать по пальцамъ. По-Гречески и Еврейски разумѣетъ достаточно, чтобы судить о достоинствѣ толкованій. Онъ имѣетъ огромный запасъ фактическихъ свѣдѣній, и слово его льется свободно. Въ обхожденіи учтивъ и привѣтливъ, не имѣетъ ничего напыщеннаго и стоическаго; умѣетъ поддѣлаться подъ всѣ возможные нравы. Въ обществѣ веселъ, шутливъ и игривъ; наружности всегда ясной и свѣтлой, какъ бы сильно ни угрожали ему противники. Трудно подумать, чтобы онъ, безъ благословенія Божія, могъ предпринимать такія дивныя вещи. Одинъ справедливый упрекъ ему дѣлаютъ всѣ, а именно: что онъ въ обличеніи слишкомъ дерзокъ и ѣдокъ, особенно для богослова и учителя вѣры» (<sup>1</sup>).



<sup>(1)</sup> Пославіє Петра Мозеллана къ Мышенскому дворяниву, Юлію Полугу; Walch. XV, S. 8, р. 1422.

## ГЛАВА ҮІ.

## Характеристика Гуса и Дютера, взаимное отношение одного къ другому и къ своему племени участие послъдняго въ ихъ духовномъ развити, м на сколько каждый былъ представителемъ онаго.

Изложивъ біографію Гуса и Лютера, обратнися къ рѣшенію вопроса : къ какимъ птогамъ приводитъ насъ ихъ изученіе ? Есть множество внѣшпихъ совпаденій между частными случаями жизни того и другаго. Нѣкоторыя изъ нихъ уже указаны мною при самомъ изложении. Семейная жизнь начала, Упиверситеть продолжаль, трудиые опыты жизни довершили воспитание обонхъ. Проповъдь перваго началась въ Виелеемской часовнѣ, на убогой скамьѣ, которую видѣлъ и описалъ Теобальдъ; проповъдь втораго началась въ ветхой деревянной часовнь, которой сходство съ Виелеемской поразвло наблюдательнаго Миконія. Гусъ ослушался перваго вызова въ Римъ, ссылаясь на опасности отъ враговъ своихъ ; Лютеръ, по тѣмъ же причинамъ, отклонилъ отъ себи путешествіе въ 1518 году. Гусь, когда настала пора пострадать за свои убъжденія, по собственной воль предсталъ на Соборъ, не дожидаясь опасной грамоты, врученной ему на дорогъ; такая же торжественная минута настала для Лютера на Ворископъ сеймѣ, когда, на предостережение Спалатина, не въёзжать въ городъ, гдъ погибель его ръшена, опъ отвѣчалъ спокойно: «Если бы они между Виттембергомъ и Вормсомъ зажгли пламя, вышиною до небесъ, и если бъ въ Вормсѣ столько сидело діяволовъ, сколько кирпичей въ целомъ городѣ, я не поворотилъ бы назадъ.» Путешествіе Лютера во многомъ напоминаетъ такое же путешествіе Гуса; изъ всёхъ

23

городовъ ему выходили на встрѣчу, заставляли его проповѣдывать въ Эрфурть, Готь и Эйзенахв. Гусъ въвхалъ въ Констанцъ, Лютеръ въ Ворисъ, при огромномъ стечении любопытныхъ. Гусъ жилъ въ Констанцѣ подъ охраною двухъ благородныхъ рыцарей, Дубы и Хлума ; Лютеръ проживаль въ Вормсв подъ охраною рыцарей: Фридриха Тунскаго и Фабіана Фейлича, которымъ онъ былъ порученъ курфирстомъ Саксонскимъ. Какъ ивкогда соборъ въ Констанць, такъ тайные совътники императора Карла совъщались о нарушении охранной грамоты (de rescindenda fide publica), и можпо сказать утвердительно, что воспоминания Гуса, живо воскреснувшія при одинаковыхъ обстоятельствахъ въ Ворисъ, чудесно избавили Мартина отъ смерти. Императоръ Карлъ объявилъ прямо, что онъ не хочетъ краснѣть, какъ предшественникъ его, Сигизмундъ; а герцогъ Баварскій и пфальцграфъ Рейнскій, конечно, не безъ отношенія къ предку, курфирсту Людовику, распорядителю Гусовой казни, требоваль неприкосновенности даннаго слова, и имѣлъ, по этому случаю, кровавую распрю съ маркграфомъ Іоахимомъ, Браниборскимъ курфирстомъ. Самъ Лютеръ наавялся на сильное предстательство Гуса, когда писалъ къ Спалатину: «Я желаль бы погибнуть оть руки Романистовь, но безъ вмѣшательства императора въ это темное дѣло; ибо ты знаешь, сколько горестей вынесъ король Сигизмундъ, послѣ Гусовой казни; ни въ чемъ не имѣя успѣха, умирая безъ потомковъ, ты помнишь, какою жалкою смертію погибъ и внукъ его, Ладиславъ, а жена его, Варвара Цильская, покрылась величайшимъ иозоромъ.» Допросы Лютера также напоминають во многихъ чертахъ плачевные допросы Гусу. Тѣ же ковы предубѣжденныхъ судей, то же самое физическое истомление отвѣтчика, тѣ же ложныя извлечения статей. и тотъ же геройскій отвѣть : «Помоги миѣ, Господи, нбо я не могу принести отреченія прежде, нежели уличать меня библейскими доводами !» Та же навязчивость въ желании вынудить отреченіе, съ помощію частныхъ, утомительныхъ, но безполезныхъ, допросовъ. Добродушное желаніе куроирста и архіепископа Трирскаго спасти Лютера, мнимымъ согласіень на требованіе противниковь, приводить на память переговоры Чешскаго узника съ кардиналомъ Остійскимъ. Локторь Іеронимъ Шурфъ на первомъ допросѣ Вормскаго сейма вступаеть совершенно въ отношения рыцаря Хлума, ободряеть Лютера своимъ присутствіемъ, предостерегаетъ оть опасныхъ отвѣтовъ, играеть ту же роль попечительнаго друга, приходящаго на помощь тѣлесной немощи истязуемаго. Относительно всей вообще д'бятельности Лютера, кроткій Филиппъ Меланхтонъ и необузданный Гуттенъ, мужъ слова и дбла, живо напоминають смиреннаго и върнаго дружов нотарія Младеновица и драматическое лице Іеронима Пражскаго, мужа по преимуществу деловаго, строптиваго врага духовенства. Бездарный Кохлей, противникъ Лютера, не столько по убъждениямъ, сколько по зависти къ славѣ его, живой сколокъ съ Михайла de Causis; ученый Эккъ, сначала другъ Лютера, погомъ измѣнникъ и виновникъ всѣхъ бѣдствій, постигшихъ его на первыхъ порахъ, поражаетъ необыкновеннымъ сходствомъ съ отступникомъ Палечомъ. Но при всъхъ этихъ виътнихъ сближеніяхъ, глубокое, внутреннее различіе раздѣляетъ двѣ великія личности: одного, представителя корешной Славлиской стихи въ исторіи Запада; другаго, великаго дъятеля Германіи въ крайнемъ развити ел народной гордости, положившей яркую печать на всю его дѣятельность. Если вспомнимъ, какъ далеко разошлись оба племени на пути всемірной исторіи, то этимъ однимъ проводится неизгладимая черта разъединенія между ихъ представителями. Постараемся же въ короткихъ чертахъ извлечь изъ жизнеописанія Гуса и Лютера коренныя черты племеннаго характера.

Здѣсь на первомъ планѣ выступаетъ Славянское происхожденіе Гуса. Доказывать его теперь показалось бы страннымъ; но было время, — и еще очень недавно, — когда ученый профессоръ Пёлицъ возглашалъ съ каведры всемірной исторін при Лейпцигскомъ Университетѣ, что великія имена Гуса и Лютера принадлежатъ Германіи, возглашалъ съ выразительнымъ намекомъ на Славянское племя, обреченное, по миѣнію близорукихъ писателей, на низкую долю тѣлеснаго и духовнаго рабства. Славянская наука въ недавнее время, въ лицѣ Шафарика, отвѣчала съ незлобіемъ

истинной критики на эти мелочныя придирки, раскрывая правдивую картину всемірной значительности и великаго призванія Славянскаго племени въ духовномъ мірѣ. Теперь, когда со всёхъ концовъ Европы раздаются голоса свирѣцыхъ демагоговъ, а также безжизненныя теорія кабинетныхъ ученыхъ, начинающихъ съ Гуса великое обновленіе жизни всего Западнаго челов'ечества, на насъ лежить священная обязанность спасти личность родиаго героя отъ странныхъ суждений, указать въ немъ неизгладимый отпечатокъ народнаго духа, который мощно пробивается изъ-за ложной личины космополитизма, навязаннаго на него ревнивыми иноплеменниками. Дёло науки признать поучительное событіе въ исторіи развитія Европейскихъ народовъ, ---а именно: вѣковое совмѣстничество Востока съ Западомъ, соревнованіе силы твлесной и духовной между Нвмецкимъ и Славянскимъ міромъ, ---вопросъ, котораго рѣшеніе, по видимому, отдаляется со дня на день, по мъръ приближения къ желанной развязки. Это соперничество двухъ народностей можеть быть нигдѣ не выражается съ такою силою и въ такой опредѣленности, какъ въ личности Гуса и Лютера. Историческая почва ихъ столкновенія, если не въ пространствѣ, то во времени, Чехія олицетворяеть въ своей исторіи эту роковую вражду, продолжающуюся съ равною силою съ самыхъ тёхъ поръ, какъ Славяне поселились около истоковъ Лабы (Эльбы). Гусъ наслёдоваль, вмёстё съ преданіями предковь, какое-то инстинктивное отвращение къ Нѣмцамъ, и въ этой отрицательной черть его характера сильные всего выражалось его родовое начало. Онъ родился и началъ дъйствовать въ минуту сильнъйшаго онъмеченія Чешской земли. Это послёднее начато было еще Премысловцами; при Янѣ Люксембургскомъ грозило поглощениемъ Славянской народности; при императорѣ Карлѣ IV старалось сгладить различіе между Чехонъ и Нёмцемъ, пе въ однихъ государственныхъ выгодахъ, а въ языкъ, обычаяхъ, образъ жизни народа. Славянское оставалось развалиною; Нёмцы считали Чехію своею ископною родиною, хозяйничали въ ней на всей волъ своей. Особенное господство Нѣмцевъ было въ Университеть и въ городской Думб. «Оть Нёмцевъ», -- говорить одинъ современныкъ, — «Пражане имъли огромныя выгоды, и Прага была нии чрезвычайно сильна; вбо сыновья великихъ князей, пановъ и другихъ вельможныхъ людей учились въ Прагъ и жили въ ней, а потомъ на родинъ дълались великими епископами и владыками; богатые купцы возяли разнаго рода товары къ сыновьямъ своимъ, учившимся въ Прагѣ, поручая имъ распродать навезенное и, накупныши другаго товару, разослать родителямъ въ чужіе кран. Такъ было много въ то время Нёмецкихъ магистровъ, баккалавровъ и студентовъ разнаго ученія въ Прагь, что съ трудомъ върнтся, кто самъ не видалъ того, какъ мнѣ еще пришлось застать ихъ, и какъ разсказывали намъ старые магистры : Янъ Прибраиъ, Шиндель, Боротинъ, Матоій Луда изъ Хлумчанъ, Янъ Звиковецъ и другіе студенты, которые увъряля насъ, что впесенныхъ въ списки и причисленныхъ къ Коллегін было въ то время 36000 (34000,46000), кромѣ твхъ, которые изъ училищъ ходили на Университетскія лекция» (1). О составъ городской Думы говорить тоть же льтописецъ, что «въ ней всъ совътники (консулы) въ то время,» т. е., когда казнены были Янъ, Мартинъ и Станиславъ «были Нѣмцы и латниковъ выбрали только Нѣмецкихъ, а также много было тамъ и другихъ обывателей Нѣмцевъ» (<sup>\*</sup>). Полезное въ промышленномъ отношения, Нѣмецкое народонаселеніе гибельно дѣйствовало на народное начало. Въ такомъ положения засталь Прагу Гусъ, когда изъ глуши областной жизни переселился въ шумную разноцвётную столицу, испещренную приливомъ всёхъ Европейскихъ народовъ. Замъчательно, что первые преподаватели его въ Университетѣ были Славяне: Магистръ Парижскій. Станиславъ изъ Зноима и прочіе. Въ начаткахъ Университетскаго образованія, гдѣ преимущественно развивалось соперничество своего и чужаго, безъ сомивнія, воспятана и возрасла въ немъ ревнивая любовь къ отечественной славѣ и чувство народной гордости въ умственномъ преобладанін Славянина надъ Нёмцемъ. Въ самомъ дёлё, не Чехи

<sup>(1)</sup> Stařj. letopisowé, str. 12. Tamb me crp. 17.

обращались къ Западу за сокровищами науки, а Нѣмцы толпами стекались въ первопрестольную Прагу, когда, въ половинѣ XIV столѣтія, во всей Германіи еще не было ни одной высокой школы, и самый старшій Университеть, Венскій, былъ все же много моложе Пражскаго. Осужденіе 45 статей Виклефа вышло преимущественно отъ Нимецкихъ магистровъ; Славянская сторона : Станиславъ изъ Зноима. Стефанъ Палечъ, Андрей изъ Чешскаго Брода имбли по этому случаю жестокія распри съ своими совмѣстниками. Имена противниковъ Виклефа, приводимыя современными памятниками, были чисто Нёмецкія : мы знаемъ магистра Вальтера Гарассера, изъ Баварскаго народа, преемника Гуса въ званіи ректора, который созвалъ весь Пражскій Университеть въ коллегію Карлову для осужденія 45 статей Виклефа, и магистра Іоанна Губнера или Гибнера, родомъ изъ Силезіи, тогда уже онѣмеченной, котораго Гусъ на соборѣ, 28 Мая, 1403 года, прямо обличалъ въ подлогѣ небывалыхъ статей и требовалъ его наказанія (1). Гусъ, въ домѣ родительскомъ, привыкшій къ чистому, безпримѣсному языку своихъ предковъ, конечно, не безъ удивленія засталъ въ Прагъ Чешскую рѣчь, испещренную до непонятности словами Нѣмецкими. Въ его Чешскомъ объяснения на молитву Господню, сочинении, извёстномъ намъ только по этой единствениой выпискъ въ исторіи Палацкаго (2), мы читаемъ слъдующее, драгоцённое свидётельство : «Князья, паны, рыцари, владыки, мѣщане должны бы приложить стараніе, чтобы Чешская рѣчь не гибла; случится ли Чеху жениться на Нѣмкѣ,-чтобы дѣти тотчасъ же учились по-Чешски, и не двоили рљчи, потому что двоение рѣчи подаетъ первый поводъ къ взаимной зависти, раздорамъ, непріязни и сварамъ. А потому, блаженной памяти императоръ Карлъ. король Чешскій, издалъ Пражанамъ указъ, чтобы непреибнно учили дътей своихъ языку Чешскому, и чтобы въ городской Думѣ ( na radném domu), которая по Нѣмецки называется Ратушей (Rathhaus) производились судъ и расправа по-

<sup>(1)</sup> Palacky, G. v. Böhm. III.

<sup>(2)</sup> Ibid. III, 238.

Чешски. Воистину, какъ изкогда Неемія, услышавъ, что авти Жидовскія «отъ полу глаголаху Азотскимъ языкомъ, и не умѣяху глаголати Јудейски,» проклялъ и поразилъ ихъ (Heen. XIII, 24, 25); такъ и нынѣ достойны бичеванія (mrskanie) Пражане и другіе Чехи, которые говорять въ половину по Чешски, а въ половину по Нимецки. Кто бы могъ вычислить вредъ, нанесенный ими Чешской ричи этимъ сившениемъ? Такъ что когда слышитъ настоящий Чехъ (prawý Čecb), какъ они говорятъ по своему, онъ ничего не разумиеть.» Стало быть, не одно высшее сословіе Чешскихъ пановъ, издавна подражателей всему иностранному, а всѣ жители Праги и другихъ городовъ заражены были въ то время гибельной германоманіей, и противъ этой послѣдней вооружился Гусъ. Но чтобы имѣть возможность воздвиствовать на всь сословія народныя, ему надобно было перевести въ свои руки всѣ главныя средства умственнаго и духовнаго образованія народа. А потому, жизнь Гуса посвящается отсель преподаванію Университетскому съ одной, всенародной проповбди съ другой стороны ; вся его абятельность направлена на возстановление роднаго начала, во встать отрасляхъ жизни, и на низложение враждебнаго Западнаго элемента, который вместь съ языкомъ обуялъ и религію. Выборъ его въ пропов'єдники Виолеемской часовни, въ то время единственнаго храма, въ которомъ богослуженіе и проповѣдь совершались на Чешскомъ языкѣ (in vulgari Bohemico, quod ibi naturale existit, jure patronatus cjusdem Capellæ ) ( <sup>1</sup> ), показывалъ довѣріе къ нему народа и его собственное направление. Когда Гусъ уже могъ надвяться на върное ручательство своимъ успъхамъ въ любви огроинаго большинства Чешскаго люда, онъ ръшился очистить и Университеть отъ незванныхъ гостей, стъснявшихъ его собственную деятельность. Не даромъ Назонъ на Констанцкомъ соборѣ указывалъ на него, какъ главнаго виновника изгнанія Німцевъ; какъ представителя Славянской стороны. который, силою своего вліянія, вынудиль решительную мъру у Вячеслава ; не нначе смотръли на изгнание Иъмцевъ

<sup>(1)</sup> Tenor appellationis, I, 91 на об.

и современные Чехи, видёвшіе въ этомъ дѣйствін Гуса не корыстное желаніе достигнуть первенства, а глубоко развитое чувство народнаго самосознанія. «Такъ какъ Нѣмецкіе студенты слишкомъ величались надъ Чехами и притѣсняли языкъ Чешскій, то Чешскіе магистры и студенты не хотѣли терпѣть того. А тѣ всѣ, которые выѣхали и вышли изъ Праги, воистину долго тужили по ней. Потомъ, когда магистръ Янъ Гусъ пріѣхалъ въ Констанцъ, они ставили ему это въ вину, и то была одна изъ главныхъ причинъ его смерти» (<sup>1</sup>). Дѣйствительно, многіе изъ Нѣмецкихъ изгнанниковъ возстали обличителями Гуса на соборѣ. Одинъ изъ нихъ, Силезецъ, Іоаннъ Гофманъ, бывшій ректоръ Университета, присутствовалъ на соборѣ, и въ 1415 году написалъ апологію Гусовой казни (<sup>2</sup>).

Съ изгнанія Нѣмецкихъ студентовъ начинается отъявленная вражда между Гусомъ и Нѣмцами, обнаружившаяся въ дазнаго рода насиліяхъ и въ постоянномъ глухомъ противодъйствія послёднихъ всёмъ начинаніямъ Гуса. Не спотря на многія тысячи удалившихся Нёмцевъ, ихъ еще много осталось по всёмъ областямъ королества, и они всячески старались вредить Гусу. Большинство высшаго духовенства все еще состояло изъ Нѣмцевъ. Подозрѣніе въ ереси, которому Сбинѣкъ подвергнулъ все королевство, и которое такъ сильно смущало короля Чешскаго, исходило, по ясному свидѣтельству Гуса, первоначально отъ Нѣмцевъ: «Отпе malum hæresis.... Bohemis Teutonici nunc imponunt» (<sup>3</sup>). Они питали раздоры между слабодушнымъ архіепископомъ и истительнымъ королемъ, отъ которыхъ столько приходилось страдать проповёднику. Между лицами, заподозрёнными въ подкупѣ, во время переговоровъ съ Римскою куріею, мы встричаемъ рыцаря Кунца, —имя, кажется, чисто Нимецкое. Гусъ не явился по вызову въ Римъ, ссылаясь на опасности путешествія отъ враговъ, и именно Нѣмцевъ. « Въ томъ ли состоить обязанность повиповенія, чтобы вызванное лице,

<sup>(1)</sup> Stařj, letopisowé, str. 12.

<sup>(2)</sup> Lenfant, H. du C. de Const. p. 31.

<sup>(3</sup> Contra Stokes, Hist, et Mon. Hus, I. 108 Ha of.

неизвъстное папъ, обнесенное врагами ( ab inimicis delata ), пустилось въ отдаленный и опасный путь, на 300 миль. посреди враговъ (anxie vadat per inimicos), чтобы явиться къ новымъ врагамъ, свидътелямъ и судьямъ? Разстояние для меня слишкомъ велико, отвсюду оцёпленное врагами Нёмецкими (est mihi distantia longa, inimicis Teutonicis undique circumsepta) (<sup>1</sup>). Когда Палечъ предлагаетъ вопросъ : отчего не являетесь въ Римскую курію? то можно отвѣчать ему просто : Потому что по дорогѣ, ведущей въ курію, предстоитъ опасность для имущества и жизни» (<sup>2</sup>). Во вреня продажи индульгенцій обнаружилось особенно сильно недоброжелательство Нумцевъ. Совътники Думы поплатились жестоко за гоненіе, воздвигнутое на Славянскую половину Пражскаго народонаселенія. « Магистръ Іеронимъ и Янъ . Гусъ »-такъ сказано въ современномъ памятникѣ-«съ помощію благородныхъ Чеховъ и другихъ, принесли по этому случаю жалобу (къ королевскому престолу), и, на мѣсто 16 Нѣмцевъ, осталось только двое въ городской Пражской Лумѣ» (<sup>3</sup>). Изъ Теобальда ны знаемъ, что Маркъ Градецкій съ другний докторами прелостерегаль Гуса огъ ярости Нѣмцевъ, и на то же обстоятельство указываетъ лаконическій возглась Іеронима Пражскаго, приводимый въ Старыхъ автописяхъ : «Слышишь ли, магистръ Маркъ! Въдь ты за меня своего горла не подставишь; я самъ за себя положу свою голову!» ( 4 ). Всъ посягательства на цълость Виелеежскаго храма, въ отсутствіе Гуса изъ Праги, исходили отъ Нѣмцевъ. Магистръ Рудольфъ предложилъ въ полномъ собраніи Университета воздвигнуть кресть на накоторыхь Чеховь, намекая въ этомъ случав на Гуса, Палеча и Станислава ( 5). Гусъ въ Латинскихъ письмахъ стороною нанекаеть на это желание Ивмцевъ сравнять съ землею его любимую часовню; но въ Чешской перепискъ объясняется гораздо смѣлѣе и откровеннѣе. «Смотри, пожалуйста, Нѣмец-

- (1) De Ecclesia, f. 244-243.
- (2) Ad scr. Paletz, f. 256.
- (3) Palacky. G. v. Böhm III, 296.
- (4) Theob. Hussitenkr.-Stafj leteplsowé, str. 16.
- (5) Ad. scr. Pal. 1, 235 Ha of.

кую наглость! Не смѣли ы разломать у сосѣда печь или хлѣвъ безъ королевской воли, а между тѣмъ дерзнули посягнуть на храмъ Божій» (1). Это относится къ нечаянному пападенію, учиненному нѣсколькими Нѣмецкими гражданами, съ согласія старомистскихъ Думныхъ совитинковъ, на Виелеемскую Церковь, во время Гусовой проповъди, съ намъреніемъ не оставить камня на камнъ и схватить пропов'єдника ; но вдохновенные слушатели безъ оружія обрушились на вооруженную толпу и съ дикими возгласами патріотической пѣсии : « Отчаянные Нѣмцы, собравшіеся на Христа, и т. д.» разогнали злоумышленняковъ. Когда образовался союзъ 8 докторовъ — противняковъ Гуса, всѣ Нѣмцы, жившіе въ Чехін, охотно приступили къ нему (<sup>2</sup>). Во время продолжительныхъ пръпій въ Пражскомъ Университетъ объ ереси Виклефа, Нъмцы являются снова въ рядахъ противниковъ Гуса. По этому случаю онъ косвенно нападаетъ на нихъ, остроумно выговаривая имъ за слѣпую ихъ преданность къ Западной Церкви. Въ 1411 году, по свидътельству Гуса, нъкоторые магистры, баккалавры и студенты Пражскаго Университета, узнавши, что какіе-то магистры и доктора изъ королевства Англійскаго проживають въ Прагѣ, отправились къ нимъ, и нашли между ними ревностнаго противника Виклефа, Іоанна Стокеса, лиценціата Кембриджскаго Упиверситета. Не успѣвъ переговорить съ нимъ на свободѣ, при первомъ свидании пригласили его къ себѣ. Послѣ торжественнаго пира, учрежденнаго ректоромъ Университета, съ истинно Славлискимъ гостепріимствомъ (з), Стокесъ былъ еще приглашенъ для взаимнаго совѣщанія въ коллегію Карлову. Онъ согласился, но потомъ, отклоненный совътами своего товарища, какогото Hartung Glux, не явился на вызовъ. Тогда магистры Университета, формально, въ присутствіи публичнаго нота-

<sup>. (1)</sup> Palacky. G. v. Böhm III, S. 287, Anm. 387.

<sup>(2) «</sup>Paletz habens quasi omnium prælatorum regni Bohemiæ et Teutonicorum adhærentiam.» Ad. Scr. Paletz, 1, 236.

<sup>(3) «</sup>Novit vestra sapientia quod studiosorum est, sapientes quærere, advenientes grate suscipere, ac ipsis honorativis existentibus honorificentiam exhibere,» говорить Гусъ въ началѣ диспута. Hist. Hus, I, 108.

рія, потребовали его къ отвѣту, тѣмъ болѣе, что разносилась молва о какихъ-то отзывахъ Стокеса, оскорбительныхъ для чести Университета и Чешской державы. Англичанинъ повторилъ безстрашно свое положеніе, что кто читаетъ или изучаетъ сочиненія Виклефа, какъ бы ни былъ отъ природы расположенъ къ сохраненію истинной вѣры, и какъ бы твердо ни пребывалъ въ ней, но съ теченіемъ времени непремѣнно впадетъ въ его ереси. А такъ какъ сочиненія Виклефа читались и съ уваженіенъ хранились всѣми членами Университета, то Гусъ принялъ это за личное себѣ оскорбленіе и вызвалъ его на публичный диспуть, для доказательства своего мнѣнія, или отреченія, въ случаѣ, если бы доказана была неосновательность онаго. Нѣмцы заступились за Стокеса ; Славянская сторона стояла за Гуса.

«Я постораюсь доказать,»—говорилъ Гусъ въ торжественномъ собраніи Университета, — « что г. Англичанинъ, желая избъгнуть Харибды, сдълался жертвою Сциллы. Онъ утверждаетъ (чтобъ отстоять честь своихъ соотечественниковъ, которые въ Оксфордскомъ Университетъ болѣе 30 лѣтъ изучаютъ сочиненія Виклефа), что М. Іоаннъ Виклефъ еретикъ, и что онъ родомъ не Англичацинъ, а Нѣмецъ; и такъ, если первая посылка объ ереси Виклефа справедлива, а родина его Германія, то слѣдуетъ прямо, что коренное начало ереси должно быть приписано Нѣмцамъ. Умозаключеніе правильно, потому что, по мнѣнію Стокеса, источникъ и начало всей ереси есть именно Іоаннъ Виклефъ. Возрадуйтесь, Нѣмцы, услышавъ пріятную новость, а вѣстникамъ поднесите богатые подарки!»

За тёмъ слёдуютъ доказательства, что Виклефъ былъ дъйствительно природнымъ Англичаниномъ. Въ дальнёйшемъ развитіи мыслей Гусъ снова обращается къ Нъмцамъ и, косвенно порицая смёшныя притязанія ихъ на исключительное господство ихъ языка, защищаетъ священное право собственности въ религіи и словъ народномъ, и вмёняетъ Чехамъ въ обязанность защищать свой языкъ.

«Виклефъ всю Библію перевелъ съ Латинскаго языка на Англійскій. А такъ какъ пѣкоторые, неразумные священники въ Англіи, называли переводъ его сретическимъ, то онъ обнаружилъ нелёпость ихъ притязаній въ книгѣ о тройномъ союзѣ любви. Ибо возможно, что благородная королева Англійская, сестра Императора (Анца, дочь Карла IV) захотѣла бы имѣть Евангеліе на трехъ языкахъ, а именно: Чешскомъ, Иљмецкомъ, Латинскомъ, и обвинять ее въ ереси за то было бы Люциферовымъ безуміемъ: ибо, какъ Икмцы вь этомъ случав имбютъ полное право защищать свой языкъ, такъ и Англичане обязаны по той же причиня отстаивать свой. Здѣсь ясно доказываетъ Виклефъ: что Англичане имбютъ точно такую же обязанность охранять свой языкъ, противъ невъжественныхъ членовъ своего духовенства, какую и Чехи и Ињицы въ отношении къ своимъ языкамъ» (<sup>1</sup>).

Гусъ не опускалъ случая выставлять враговъ своей народности въ каррикатурномъ видѣ, повторяя извѣстныя притчи, которыя въ то время были въ общемъ ходу между Чехами. Такова повѣсть о Наётардѣ Германцѣ, въ которомъ поднимается на смѣхъ тяжелая неповоротливость Нѣмецкихъ селадоновъ, въ сравненіи съ хваленою ловкостію Чешскихъ рыцареё, временъ Яна Слѣпаго, заслужившихъ удивленіе Чернаго Принца.

Гусъ при концѣ своей жизни помирился съ Нѣмцами. Мы видѣли, какъ онъ въ Гермапіи неожиданно встрѣтилъ сочувствіе въ простомъ народѣ и даже въ ученомъ сословіи; на всемъ его путеществіи хозяева и въ особенности хозяйки принимали его радушно, провожали благословеніями. Особенная причина такого явленія будетъ указана ниже. Въ Констанцкой темницѣ онъ нашелъ сострадательное сердце въ лицѣ тюремщика Роберта; переписывался тайкомъ съ своими друзьями черезъ добраго и върнаго Нюмца ( per bonum et fidum Germanum). Передъ смертію благодарилъ Нѣмецкую стражу на ея родномъ языкѣ за оказанныя ласки и благодѣянія. Но духовенство Нѣмецкое отплатило ему за всѣ поруганія; Германія привела въ исполненіе кровавый приговоръ Констанцкаго скопища.

<sup>(1)</sup> Все это заимствовано почти буквально маъ диспута Гусова contra I, Stokes. Hist. et Mon. Hus. I, f. 198.

Преслѣдуя враговъ своего народа, Гусъ явился горячимъ поборникомъ его славы и чести. Сливая свою личность съ его великою личностію, онъ считалъ себя живыжь членомъ народнаго тъла или, върнъе сказать, его живымъ средоточіемъ. Съ гордостью называлъ себя природнымь туземцемь Христіянскаго Государства-Чехін (natus incola regni Bohemiæ Christianissimi), законнымъ подданнымъ (legius) Вячеслава, короля Римскаго и Чешскаго, питомцемъ и ученикомъ знаменитаго Упиверситета, studii Pragensis ( '); постоянно заступался не за личную славу, а за честь своего государя, затронутую подозрѣніемъ въ ереси ( ); не витинвался въ политические интересы, по всею силою слова и дёла ограждаль цёльность своей отчизны. Онъ ръшился защищать книгу Виклефа о Пресвятой Троиць, 1) во славу Всемогущаго Бога; 2) въ оборону гонимой истипы; 3) и въ вящшее утверждение достохвальной чести королевства Чешскаго (ad fulciendam famam laudabilem..... ut honor regni Bohemiæ defensus latius rutilet), которая постоянно во всѣ времена процвѣтала кръпостію Православной въры въ Чешскихъ мужахъ. такъ что ни одинъ истинный Чехъ (verus Bohemus) никогда не былъ упорнымъ еретикомъ (\*). Онъ проливалъ слезы горести объ отступникахъ: Палечѣ и сообщникахъ его. наложившихъ пятно безславія на чистую ризу своего народа. Въ сердечномъ изліяній чувствъ, въ посланіи къ рыцарю Хлуму, знаменательно повторялъ слово Бл. Іеронима : « Менѣе горести причицяетъ намъ зло, наносимое иноплеменниками, нежели та душевная пытка, которую терпимъ отъ присныхъ. Потому что мы върили глубоко въ ихъ преданность, и, кромѣ лишенія жизни, насъ мучить сознание утраченной любви », и тотчасъ прибавляетъ : «Палечъ, вотъ свѣжая рана моего сердца» (•). Мы

<sup>(1)</sup> Contra Stokes, I, 108.

<sup>(2) «</sup>Malum duo combustionem librorum quæ Christianissimum regem Bœmiæ in suspicionem malam regionibus aliis stulte et improride deputavit.» De Trinitate.—Hist. et Mon. Hus. I. 106.

<sup>(3)</sup> De Trinitate, I, 103.

<sup>(4)</sup> Ep. 46, f. 71, 72.

помнимъ два предсмертныхъ завѣта, оставленныхъ имъ: одинъ Сигизмунду, въ которомъ онъ просить его « возвимоть состраданіе къ своему наслюдству, не позволять ин одному иноплеменнику притюснять его даромъ»; другой къ Уннверситету и всему цароду: «Заклинаю васъ именемъ Божіимъ, любите другъ друга, искореняйте расколы; прежде всего имѣйте въ виду славу Божію, присно храня воспоминаніе, какъ я скорбълъ объ вашихъ раздорахъ и беззаконіяхъ, какъ я экелалъ совокупить во едино нашъ славный народъ» (<sup>1</sup>). Великій двигатель единства народнаго, онъ изъ темницы Констанцкой посылалъ вельможамъ завѣтъ умирающаго — блюсти единеніе и цѣльность своего государства.

Не смотря на то, въ немъ не было исключительности народнаго себялюбія, когорая съ завистію смотрить на чужое добро и старается чернить его клеветою. Онъ съ уважениемъ отзывался о Грекахъ, хвалилъ преимущественно Французскій народъ за многократные опыты твердости. оказанные его государемъ въ отношения къ папѣ и вообще духовенству; великодушно признавалъ надъ собой незаслуженное первенство Виклефа, старался поставить себя къ нему въ отношенія учепика къ учителю, съ которыми собственныя его сочинения находятся въ такой знаменательной противоположности. Онъ превосходно высказалъ коренной законъ житейской мудрости нашего племени,--законъ Славянскаго хлебосольства. «Наше дело, студенческое, отыскивать мудрыхъ, радушно принимать прібзжихъ и, пока они сами ведутъ себя съ честію, оказывать имъ всевоз. можное гостепріимство» ( ? ). Посвятивши себя исключительно служенію своему народу, живя безвы вздно въ Чехін, до самаго отбытія въ Констанцъ, онъ въ самомъ дѣлѣ былъ мудрымъ хозянномъ и распорядителемъ великой семьи, къ которой принадлежали всъ Чехи. Чего онъ не могъ

354

<sup>(1) «</sup>Instelis, quod rex compatiatur suæ hæreditati et non permittat eam per unum discolum vexari gratis.» Ep. 51, f. 73. «Dolebam super discordiis et excessibus vestris, nationem nostram praeclaram volebam congregare in unum.» Ep. 18. f. 63.

<sup>(2)</sup> См. прим.

сдѣлать лично, то дѣлалъ за него Іеронимъ. Въ лицѣ послѣдняго, въ началѣ ХУ вѣка, Чехія, Польша, Литва и Русь подаютъ одна другсй руку братскаго единенія, въ духовной области вѣры. Іеронимъ связываетъ Гуса съ отдаленной Русью, въ то время одиноко преслѣдовавшей свое развитіе подъ тяготѣвшимъ вліяніемъ Азіатскаго Востока.

Обращаемся къ Лютеру, и видимъ явление тождественное по отношению къ племенному характеру. Онъ представляетъ изслёдователю різко отмёченный типъ завистливаго Нѣмца, презирающаго все иноземное, ненасытнаго въ своихъ притязаніяхъ на всемірное господство своего народа, и въ немъ себя самаго, какъ пророка Германии (1), какъ живое ел олицетворение. Услуги его родной странѣ, его пламенный патріотизмъ, не требуютъ доказательствъ. Всъ лучшія произведенія его патріотическія. Ими онъ началь, ими и кончилъ свое поприще. Окружное послание къ императору Карлу и всёмъ дворянамъ Пемецкой земли, въ 1520 году, есть первый значительный шагъ въ политическую область современной дествительности. При всёхъ усиленныхъ занятіяхъ богословской наукой, онъ находилъ еще время слѣдить за событіями въ странѣ отечественной, заниматься исторіей Ибмецкаго народа и государства. Опъ положиль основной канепь Ибмецкому дбеписанию. превосходно опредѣливъ путемъ исторической критики настоящія отношенія императора къ папѣ. Отъ того преобразованіе дѣ.иится ясно на два отдѣла: вѣроисповѣдный и государственный, оть того реформации суждено было произвести такой неожиданный перевороть въ государственной жизни Ибмецкаго племени. Любовь къ родному вынесена Лютеромъ изъ родительскаго дома, возращена въ Университетъ, окръпла въ борьбъ съ Италіянскими софистами; она вызвала занятія его богословіемъ, она предварила въ немъ развитіе осократическаго начала, столь много повредившаго его реформации. Изъ этой ревности ко славѣ и благу Германіи, исходили до конца

<sup>(1) «</sup>Wolan, lieben Deutschen, ich habs euch genug gesagl; ihr habt euren Propheten gehöret.»

его жизни самыя чистыя начинанія. Она сократила его земное поприще безвременными заботами, тяжелыми трудами, подъятыми словомъ и деломъ, чтобъ пробудить въ Германцахъ чувство славолюбія народнаго ( '). Въ политическихъ своихъ наставленіяхъ онъ обнимаетъ всѣ отрасли государственной жизни, касается даже торговли и финансовъ, но болѣе всего обращаетъ вниманіе на христіянское воспитаніе дътен, и на расторжение гибельныхъ связен съ Италиен. Въ сочиненіяхъ, сюда относящихся, читаются самые восторженные возгласы патріотизма. На примѣръ, говоря въ сотый разъ о необходимости обученія дътей, прибавляеть: «Сколько разъ подвергался я опасиости жизни за эти внушенія; но глубокое сожальние о Германии понуждаетъ меня служить ей противъ воли ся. Если продолжится наша адская неблагодарность, если крестная смерть Христова окажется у насъ тщетною, то я буду жалѣть о томъ, что родился Нѣмцемъ, что когда либо говорилъ и писалъ по Нѣмецки. Молю Бога объ одной милости, при послёднемъ концё, чтобъ Онъ выключилъ меня изъ списка живыхъ, чтобы мнѣ не видать Его страшныхъ казней, которыя нѣкогда должны разразиться надъ Германіею. Думаю, что еслибы 10 Монсеевъ молились за насъ, молитва ихъ не была бы услышана. Чувствую и самъ, когда хочу молиться за возлюбленную Германію, что молитва отходить и не хочеть подпяться на небо» (\*). Заслуги Лютера, какъ государственнаго преобразователя, разобраны уже выше. Борьба его съ папой за гражданскую свободу Германіи началась немедленно послѣ отлученія отъ Церкви, когда онъ пригласиль па помощь Нѣмецкій народъ. « Не стану писать частнымъ образомъ къ Нѣмецкимъ князьямъ,»-говорить опъ въ письмѣ къ Спалатину отъ 4 Ноября 1520 году,-«по обновлю аппелляцію, публично вызывая на помощь встахь Птанцевь, оть мала до велика (publica schedula invocaturus ad adhæsionem quoslibet Germanos magnos et parvos)» (3).

<sup>(1) «</sup>Lasset uns aufwachen, lieben Deutschen»-начало окруж. послан.

<sup>(2)</sup> Walch X, p. 529—531. См. еще Walch VII объясн. 1-й гл. Іоанна S. 490, p. 1712 — Walch, V. Объясн. 110 Пс. S. 272, p. 1316.

<sup>(3)</sup> Aurif. 1, Ep. 197, f. 288, E.

26 лътъ служилъ опъ върой и правдой Нъмецкому народу; превосходно постигъ его патуру, господствующія черты и пороки, и оставилъ въ своихъ сочиненияхъ правдивое изображеніе Нѣяца. «Нѣяцы – прекрасный народъ», — говорить онъ, въ дружеской бестат съ Филиппомъ Меланхтоцомъ.-«Страна ихъ обильпа, имветь въ достаткъ все, что нужно для поддержанія жизни. Въ ней много всякого рода плодовъ: хлѣба, вина, пшепицы, соли, металловъ; въ одномъ недостатокъ : что мы не умбемъ цбнить даровъ Божіихъ, не умбемъ употреблять ихъ во славу Божію и въ пользу ближняго ( • ). Хваленая добродѣтель Нѣмецкаго племени есть прямота неизмѣнияя, вѣрность даниому слову. Клятвопреступничество Грековъ вошло въ пословицу; они получили свое наказание отъ Турокъ. Огъ нихъ въроломство пришло къ Италіанцамъ, которые давно привыкли смелться надъ клятвани. Папа Юлій II раздёлиль клятву на три части, вступилъ въ вѣчный союзъ съ императоромъ Максимиліяномъ и королемъ Французскимъ. Союзъ этотъ долженъ былъ пребывать неизмѣннымъ, какъ нераздѣльно Божество ипостасное. Такъ говорилъ папа, но грамота клятвенная скоро оказалась запечатана грязью, потому что святыший отецъ разсорился съ тъми, съ которыми ставилъ себя, богохульствуя, въ ипостасное единство. ««Я желаль бы,»»-говориль на это какой-то Швейцарецъ,-««чтобы мы разъ навсегда ноклялись никогда не соблюдать ни одной клятвы; авось послѣднее преступленіе клятвы положило бы конець вѣроломству.»» Но мы, Нѣмцы, ни одной добродѣтелію такъ не прославились и, какъ думаю я, доселѣ не возвеличились, какъ тѣмъ, что до сихъ поръ насъ принимали за честныхъ, прямыхъ, благородныхъ людей, которымъ дорого было данное слово : сй, ей, ни, ни. Мы, Нѣмцы, сохранили еще искру (Господь да соблюдеть и возрастить се !) нашей старинной доблести ; мы не разучились красибть ; мы не любимъ слыть обманщиками; это имя въ ушахъ нашихъ звучитъ непріятно, и хотя и къ намъ проникаетъ этотъ порокъ Италіанцевъ и Грековъ, но мы еще держимся стариннаго

24

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 76, S. 1-2, p. 2346.

правила , что нѣтъ оскорбительнѣе браннаго слова , какъ название лжеца. Христосъ Богъ да поможетъ намъ Нѣмцамъ!» (') Три главные порока находитъ онъ постоянно въ своихъ соплеменникахъ: 1) неумѣніе распорядиться, управиться съ самимъ собою, недостатокъ единства и цёльности; 2) скупость; 3) объядение и пьянство. «Германия походить на прекраснаго молодаго коня, который въ волю тстъ кормъ и ни въ чемъ не нуждается, кромѣ опытнаго наѣздника. Она сильна народомъ и внутренней крѣпостію, но блуждаетъ во мракъ безъ хорошаго кормчаго и главы государства. Чего хочешь, того просишь: нѣтъ разсудка, прилежанія и умѣнія употреблять во благо все, данное Богомъ (\*). У насъ одинъ князь мъшаетъ другому, одинъ городъ другому, и всѣ другъ другу такъ, что Германія правильно слыветь: «Populus sine lege.» Здѣсь нѣтъ различія между сословіями : всякій князь императоръ, равно купецъ и торговецъ. Графъ тянется за княземъ, дворянинъ за графомъ, мъщанинъ за благороднымъ, крестьянинъ за мъщаниномъ, слуга за господиномъ: всякій делаетъ что хочеть (<sup>5</sup>). Италіанцы хвастлявы; мы, Нёмцы, похожи на несмысленныхъ Галатовъ, и чуть ли не правда, что мы отъ нихъ происходимъ. Очень желалъ бы я, чтобъ мои любезные Нѣмцы имѣли болѣе мужества и постоянства. Мы всегда съ жадностью и любопытствомъ бросаемся на новизну, какъ слёпая лошадь въ огонь и въ воду; но дай только охладъть первому пылу, и что прежде было намъ мило, то уже стало постылымъ (4). Отъ того нѣтъ презрѣннѣе народа въ Европѣ, какъ Нѣмцы; Италіянцы называють насъ бестіями; Французы, Англичане и другіе народы смѣются надъ нами (5); Турки называють насъ бабами, и несовсъмъ несправедливъ укоръ, что мы, Нѣмцы, забыли нашу преж-

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объяси. 101 Пс. §. 194, 193, 198, р. 1284 folg.

<sup>(2)</sup> Walch XXII, c. 76, §. 9-13, p. 2331, 52.

<sup>(3)</sup> Walch V. Объясн. 82 Пс. §. 50, р. 1054.

<sup>(4)</sup> Walch. VIII, Объясн. на посл. кь Галат. гл., 1 S. 119, р. 1639, гл. 3, S. 10, р. 1934

<sup>(5)</sup> Walch, XXII, 2332.

нюю доблесть и выродились » ( \*). О непомврной скупости и алчности къ деньгамъ неоднократно свидътельствуетъ Лютеръ, особенно въ обличения ростовъ. «Эпикурейцы, отъявленные безбожники, освобождающіе себя отъ всёхъ религіозныхъ оковъ, начинаютъ проникать и въ Германію; Италія пересылаеть къ намъ свои добродетели незамётно. негаданно. Вотъ что приносятъ съ собой придворные и ландскнехты, побывавши въ Римѣ и научившись тамъ койчему. У Италіанцевъ пословица: «Uno Tedesco Italiano e uno diabolo incarnato.» Вибств съ правленіемъ переносятся къ намъ Италіанскія язвы; скоро и Германіи можно будеть поставить надгробный памятникъ съ надписью: «Fui.» Какойто дворянинъ, разговаривая со мной о жаловань войску, упомянуль, между прочимь, о великомъ ростѣ, который называется «Umschlag»; я прежде никогда и не слыхивалъ такого названія. Какъ? спросиль я съ ужасомъ, неужели пѣтъ у людей ни совъсти, ни страха суда Божія?-« Вотъ что говорять они», было отвѣтомъ его: « Meinest du, dass noch ein Kerl in diesem Kerle stecke?» Это слово, какъ острый ножъ, вонзилось въ мое сердце, потому что я не подозрѣвалъ возможности такихъ дерзкихъ ръчей въ Нъмецкой земль!» (2) Лютеръ постоянно преслѣдовалъ Нѣмцевъ за страсть къ денежному прибытку, за хищность, которая у бъдныхъ сельскихъ священниковъ отнимала и безъ того скудныя средства существованія. « Если найдеть когда либо казнь на Германію, а это должно быть скоро,»-говариваль онъ,-«то скупость и ростовщичество будетъ главнымъ смертнымъ грѣхомъ, за который дадимъ отвѣтъ Богу» (3). « Послѣдняя язва-неумъренность въ пищъ и питьъ (der Missbrauch Fressens und Saufens), отъ которой страдаетъ въ чужихъ странахъ наше доброе имя, какъ отъ порока, собственно принадлежащаго намъ» (4). Лютеру больно было слышать отъ иностранцевъ,

24\*

<sup>(1)</sup> Walch, VII Объясн. І. гл. Іоанна, S. 185, р. 1512.—Walch, V Объясн. 2-й Пс. S. 126, р. 164.

<sup>(2)</sup> Walch, V Объясн. 101-го Пс. §. 123—124, р. 1244, §. 203.— Walch, XXII, 2362.— Walch, VIII. Объясн. 15-й гл. Іоаяна, §. 143, р. 399.

<sup>(3)</sup> Walch, X, S. 98, p. 1087.

<sup>(4)</sup> Walch, X-27-я статья окруж. послан. къ дворявамъ.

что Французы живуть гораздо умѣреннѣе, ведуть себя порядочиће, нежели Нѣмцы; что даже въ пляскахъ у нихъ больше порядка, танцуютъ попарно, а не гурьбою. какъ Нёмцы; что Нёмцы учатся воровству у Испанцевъ, точно такъ, какъ Испанцы у Нѣмцевъ объяденію и пьянству ( 1). «Каждый народъ,»-говорилъ онъ,--«имѣетъ своего діявола ; бъсъ Италіянскій есть бъсъ надменности ; надъ Греціей властвуетъ духъ лживости и легкомыслія; надъ Франціей духъ разврата и вѣроломства ; надъ Германіей собствепно духъ объяденія и пьянства (\*). Отсюда пословица: «Italorum devotio et Germanorum jejunia fabam valent omnia (\*). Нѣмецкій діяволъ предстаетъ намъ въ образѣ хорошаго виннаго мѣха, называемаго пьянствомъ. Онъ до того ненасытенъ, что все множество пива и вина не можеть утолить его жажды. Эта въчная жажда, боюсь, останется язвой Германіи до Страшнаго Суда. Италіанцы имбють право называть насъ раздутыми Нѣмцами (die vollen Deutschen), и Турки, въ сравнении съ нами, пастоящие монахи. Духъ пьянства обуялъ Германію; постыднымъ образомъ пропиваетъ она свою честь и имѣніе, и проводитъ жизнь истинпо свинскую; трудно изобразить ее на картинѣ иначе, какъ въ образъ свиньи. Во всей Германии немногие чисты отъ гръха ; мальчики, дъвы и женщины еще совъстятся ; еще на столько осталось приличія, что не исчезла пословица : Пьяную бабу стоило бы раздавить на улицѣ. Проповѣдники словомъ, дворяне запретами и взаимными между собой обязательствами, удерживали и доселѣ удерживають, сколько возможно, оть ужасныхъ послѣдствій этой заразы, возрастающей у насъ на глазахъ. И все таки пьянство остается всемогущимъ идоломъ Нѣмцевъ; оно похоже на море и на водяную : океанъ не насыщается водами, въ него втекающими; въ водяной отъ питья прибываетъ жажда. У насъ вино затемняетъ разсудокъ, вливаетъ отраву и смерть» (<sup>4</sup>).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, 2363-2332.

<sup>(2)</sup> Walch, VII Объяси. 17-й гл. Мате. S. 33. р. 502.

<sup>(3)</sup> Walch, XII, §. p. 1668.

<sup>(4)</sup> Walch, V. Объясн. 101-го Пс. §. 190, р. 1281, в. q. q. — Walch, XII, §. 7—11, р. 789—791.

Не смотря на безстрашное обличение пороковъ народныхъ, Лютеръ во всемъ отдаетъ нервенство Ибмцамъ, ставитъ личность своего парода падъ встми другими. У него часто составлялись кружки патріотовь, которые долго бесбдовали «о народахъ Ибмецкаго племени, имбющихъ болбе прямодушія, болѣе привязанности къ истинѣ, нежели Французы, Италіанцы, Испанцы, Англичане» и пр. Здѣсь чинились нападенія на всё иностранные языки, и Лютеръ платилъ дань общей слабости своего племени, которая, безъ дальняго разбора и знація дёла, отдаеть своей рёчи ничёмь це доказанное первенство. «Что Нѣмцы правдолюбивѣс прочихъ народовъ,»-говорятъ Лютеръ,-«это доказываютъ языки и произношение послъднихъ: «weil sie läppisch und zischend die Worte pronuncieren und reden.» Пичего не могло быть выразительние въ устахъ его, какъ внутренияя связь между словомъ и мыслю въ следующемъ отзыве о Французахъ: «Они пишуть иначе, чъмъ говорять, и говорять иначе, нежели думають. Німецкій же языкъ есть совершеннийшій, превосходить правильностію Латинскій и много имбеть сродства съ Греческимъ» (<sup>1</sup>). Между тѣмъ, какъ мало права имѣлъ Лютеръ дѣлать заключение такого рода, видно изъ того обстоятельства, что вся великая отрасль Славянскихъ нарѣчій всегда оставалась ему чуждою. Такъ онъ говорилъ о Чешскомъ наръчия, что оно больше всего принадлежить къ ръчи Вендской: «Die Böhmische Sprache ist das mehrertheil Wendisch» (2). Гусъ зналъ въ совершенствѣ Нѣмецкій языкъ, говорилъ и писалъ по Ижмецки; Лютеръ довольствовался плохими переводами Гусовыхъ писемъ на Латипскій и Нѣмецкій языкъ; но Гусь не осмѣлился произнести опрометчиваго суждения о чужихъ языкахъ, считая слово неприкосновенною собственностію каждаго парода.

Всего же болѣе ревнивое чувство реформатора выражается въ его личныхъ отношеніяхъ къ народу. Въ Евангельской проповѣди, возсіявшей Германіи въ новѣйшее время, онъ видѣлъ признакъ особепнаго благословенія свыше избран-

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 76. §. 24, p. 2361.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 69, S. 1, p. 2254.

инкамъ Божінмъ. «Слышишь ли, папа?»-такъ заключаеть онъ знаменитое Окружное послание къ Нёмецкимъ дворянамъ.-«да разразить Господь съ неба твой Римскій престоль и да погрузить его въ преисподнюю! Кто далъ тебъ право учить христіанъ, и въ особенности благородное Нъмецкое племя. (sonderlich Deutsche Nation, die von edler Natur), xeasenoe во вспахь исторіяхь за свое постоянство и впрность, измънять своимъ клятвамъ? О Господи! Призри на его беззаконіе! Яви страшный Твой судъ и раскопай гифздо діявола въ Римѣ!» По мнѣнію Лютера, всѣ другіе народы давно уже истощили запасъ жизненной силы, отжили въкъ свой. и царство Христово въ нихъ воплотиться не можетъ. «Что сталось съ прекрасной Азіей, Египтомъ и Греціею? Что такое знаменитый городъ Авины, пекогда звезда и жемчужина Греціи, какъ не пустынная пристань, гдѣ едва живетъ одинъ, или два рыбака, и развалины, по которымъ трудно узнать, что стоялъ туть нѣкогда городъ? Что древній Римъ, какъ не кладбище, гдъ легли властители вселенной, а домы ихъ и величавыя зданія наброшены на ихъ трупы? Во время Апостоловъ, христіанство процвѣтало въ Азін, Греціи и во всѣхъ областяхъ, покоренныхъ Турками; по когда люди ослабёли въ вёрё, Богъ отнялъ у нихъ Свое слово, и наслалъ на нихъ Магомета, Италіанцамъ далъ папу и съ нимъ всѣ возможные ужасы, отрицание въры и все царство антихриста ( т). Возстановить учение въры, стать во главъ всей Европы юнымъ, свѣжимъ сосудомъ христіанской иденпредоставлено Нѣмцамъ. Греція, Римъ, Іерусалимъ и другія страны отреклись отъ Христа; Онъ приходить къ намъ, посѣщаетъ насъ милостиво словомъ мира, спасенія и жизни» (2).

Но Лютеръ, отдавая религію Христову въ моцополію своимъ землякамъ, не могъ скрыть отъ себя глубокаго внутренняго противорѣчія, которое спова исходило изъ Славянскаго міра. Онъ благоговѣлъ передъ памятію Гуса, который

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объясн. 110 Пс. § 281. р. 1521.— Walch, XII, Объясн. I-го Петр. Гл. V, ст. 5—11, § 50, р. 922.— Walch, XXII, р. 21, 83, 141, 172.

<sup>(2)</sup> Walch, V, объясн. 110 Пс., S. 233—234.—Walch, VII, объя. 1 Гл. Іоанна, S. 183, р. 1512.

за 100 лътъ до него исповъдалъ гонимую истину, называлъ себя ученикомъ его. дъйствительно заимствоваль у него многія части вѣроученія; а Гусъ былъ Славянинъ душою и плотію, не жаловалъ Нѣмцевъ и умеръ за Славянскую родину. Лютеръ не долго ломалъ себъ голову надъ этой задачей. Онъ первый, безъ дальняго разбора, окрестиль Гуса Нёмценъ, причисливъ народъ его къ Нёмецкому племени. «Wir Deutschen, Böhmen, Pohlen», etc., говориль онъ свободно, и въ его родинъ некому было остановить его. Впрочемъ, это не было никогда его убъждениемъ. Долго и пламенно осноривалъ онъ, въ 1519 году, обличение Экка, который приписываль ему Славянское происхождение. До конца своей жизни чуждался Чешскихъ и Моравскихъ Братьевъ, не смотря на то, что признавалъ превосходство устройства ихъ Евангельской общины. Вообще о Славянахъ отзывался всегда съ какою-то пенавистію, съ изумительнымъ предубъждениемъ, хотя мало входилъ съ ними въ личное прикосновение и заимствоваль у нихъ только доброе. Вотъ безумный приговоръ его, произнесенный падъ нашими братьями: «Изо всёхъ народовъ почти нётъ хуже Вендскаго (Славянскаго), среди котораго Богъ велблъ жить намъ, потому что Онъ обращается всегда къ худшему народу. Какъ Онъ пророковъ и Христа посылалъ къ Іудеямъ, роду лукавому, избившему посланныхъ, такъ и Христосъ приходитъ сюда разрушить дела діявола и изгнать бесовъ, живущихъ здесь въ городахъ и селеніяхъ. Если бъ былъ народъ еще злѣе Вендовъ, Евангеліе возсіяло бы первоначально въ его предѣлахъ» (1). Въ другомъ мѣстѣ Люгеръ говоритъ о Саксоніи, «что въ ней живеть народъ безпривѣтный и неучтивый, гдѣ никто не угощаетъ ни краснымъ словцомъ, ни лакомымъ кускомъ, гаћ не пайдешь радушнаго пріема, гаћ говорять какимъ-то

<sup>(1) «</sup> Von allen die ärgste ist fast die Nation der Wenden, da uns Gott eingeworfen hat. Denn Gott wendet sich zum schlimmsten Volke, wie er die Propheten und Christum zu den Juden schickte, dem schlimmen Volke, das sie tödtete. So kommt auch Christus hieher unter die Wenden, das er des Teufels Werke erstöre und die Teufel austreibe, die hier in Dörfern und Städten wohnen. Wenn ein böser Volk wäre denn die Wenden, so musste das Evangelium daselbst aufgegangen sein». Cm. Jurg. 11, 199.

ломанымъ Нѣмецкимъ нарѣчіемъ, и грубые жители не знають приличія. Потому-то и дивлюсь я, почему Богъ такому неотесанному, грубому и дикому народу, впервые явилъ свътъ Евангельский. Нисколько не сомиъваюсь. что BЪ этой странь, кругомъ Виттемберга, встарину жило самое здое племя» (1). И здёсь опъ имбетъ въ виду нашихъ Западныхъ братьевъ, и именно сильную отрасль Сербскаго племени, Лужичанъ, удержавшихся тамъ до позднъйшихъ временъ. Его отвращение къ народу, истерзанному, забитому гоненіемъ Нѣмцевъ, объясияется только паслѣдственнымъ недоброжелательствомъ ко всему, что носило печать Славянства. Точно въ такихъ выраженияхъ отзывался онъ объ Южныхъ Славяпахъ и объ нашей Россіи. Онъ не шадилъ Хорутанцевъ, не смотря на то, что они явились доступными его ученію, и своею уклончивостію вовсе пе оправдывали его строгаго приговора надъ Съверными ихъ соплеменниками. Когда доносили ему, что въ Угріи, гдѣ властвуютъ Турки, распространяется Евангеліе, и люди, способные къ служенію проповѣди, посылаются оттуда на постановленіе въ Виттембергъ, что показываеть преобразование церквей въ Хорутании, онъ отвѣчалъ: «Слава Богу, что Богъ хочетъ властвовать и между врагами, и являть Свое имя и въ гоненія крестномъ!» Здѣсь названіе враговъ можетъ быть настолько же приписано Туркамъ, сколько и Славянамъ (<sup>2</sup>). По крайней мъръ и Рускихъ онъ ставилъ на одну доску съ Татарами и Турками, когда, разбирая действія Аугсбургскаго сейма, возглашалъ, въ порывѣ негодованія: «Что стануть говорить объ насъ Турки, Татары и Москвитяне? Кто въ цѣломъ мірѣ будетъ бояться Гермапіи и уважать прямодущіе Нѣмцевъ?» ( 5). Или, приводя текстъ псаломскій: «Увы мнѣ, яко пришельствіе мое продолжися, вселихся съ селеніи Кидарскими» (119, 5), объясняетъ послѣднюю его половину наивнымъ сравненіемъ: «Я странникъ между Москвитянами и



<sup>(1)</sup> Walch, XXII, с. 76, Ş. 22, р. 2359, s. q. q. — Walch, I, объяса 9 и 23. Гл. Быт. р 898, 2441.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 1, §. 19, p. 26.

<sup>(3)</sup> Walch, XVI, §. 28, p. 1975.

Татарами» (<sup>1</sup>). Или, наконець. въ застольныхъ рѣчахъ: «Я не жалую нашей внутренней стражи (Landsknechte); я согласился бы скорѣе жить мсжду Турками или Татарами и Москвитянами, нежели подъ ихъ покровительствомъ. Потому что хотя бы тѣ и погубили и казнили меня, но все же я зналъ бы, кто мой убійца, а именно Турки» и пр. (<sup>2</sup>) Стало быть, Лютеръ о Русскихъ XVI вѣка (вѣка Ивана Васильевича Грознаго, который такъ охотно и милостиво бесѣдовалъ съ Лютеранскими пасторами,) держался такого мнѣнія, что ему стоитъ только показаться въ Россію, чтобы жители ея съ наслажденіемъ упились его кровію?

Другая черта племеннаго характера Гусова заключается въ его воспитании. Семейная жизнь доводитъ его до юношескаго возраста, приготовляеть къ общественной дъятельности. Но опа же начала воспитание Лютера. Семейство, даръ Божій, не составляетъ исключительной собственности того, или другого, парода; но въ образѣ его проявленія у разныхъ народовъ едва ли не ярче всего выдаются ихъ коренныя черты. У Славянъ она выражалась въ естественномъ соподчинении отдельныхъ членовъ главе или родоначальнику. Отсюда главный законъ нераздѣльпости семьи и общности поземельной собственности, находящейся въ ея влаабнія. Эта крыпость семейнаго союза освятилась высшимъ значеніемъ, по введеніи христіянства, и обратилася въ неизмѣнную заповѣдь благоговѣнія ко власти родительской. Отсюда у Славянъ уважение къ преданию предковъ, любовныя связи между членами семьи въ самомъ общирномъ спысль, неподражаемое ни въ какихъ языкахъ богатство названій для всѣхъ возможныхъ степеней родства. Отсюда, еще въ глубокой древности, заступинчество сестеръ за братьевъ и на обороть, побратимство и посестримство до сихъ поръ у Южныхъ Славянъ. У древняго Нумца сладость семейнаго чувства сосредоточивалась по преимуществу въ супружеской жизни. Еще Тацить восхваляль древнихь Германцевъ за супружескую върность, въ которой превосходили

<sup>(1)</sup> Walch, II, объяси 25 гл. Быт. §. 38, р. 26

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 2, §. 73, p. 132.-Cm. cme XII, p 108.

они всё народы, извёстные Римлянамъ. Лютеръ говоритъ также о старинныхъ пёсняхъ Нёмецкихъ, воспёвающихъ супружескую вёрность и чистоту; ихъ любимая мысль, что ничего нётъ изящнёе, ничего лучше жены, которая любитъ своего мужа. Христіянство подвинуло одною ступенью выше эту плотскую привязанность. Жизнь наёздническая, подвижная, рано выгоняла стариннаго Нёмца изъ-подъ крова родительскаго, пріучала смотрёть на себя, какъ на полнаго властелина судьбы своей, какъ на безусловнаго двигателя всей своей дёятельности, развивала понятіе личности, а тоска одиночества заставляла искать утёшенія въ брачномъ союзё. Эти два коренныя начала повторились и въ Гусё и въ Лютерѣ.

Домашнее воспитание Гуса совершилось на рукахъ у матери; отца его уже не было въ живыхъ. Вотъ рѣзкая особенность его Славянскаго развитія. Многіе славные дѣятели нашей древней исторіи обязаны духовнымъ образованіемъ женщинѣ. Препод. Өгодосій воспитанъ матерью, женщиною крутаго характера, но также, какъ онъ, религіознаго духа. Сербскій богатырь, Марко Королевичъ, также изъ рукъ матери, Евфросиніи, вышелъ на служеніе отечеству. Женщины когда-то у насъ, особенно въ глубокой старинъ, имѣли значеніе великое. Во всѣхъ государствахъ Славянскихъ христіянская вѣра посѣяна и возращена рукою женщины. Преп. Ольга у насъ; Людмила, жена Боривоя, и Млада, сестра Болеслава, у Чеховъ; Дубравка, жена Мечислава, въ Польшѣ; сестра Болгарскаго князя Борисаявляются первыми въропроповъдницами въ своемъ отечествъ. Вообще въ нашей древней исторіи женщинѣ предоставлена великая доля: отъ нея преимущественно исходить духовное воспитание народа; она часто стоитъ во главѣ государства. обладаетъ всею древнею письменностію, отличается познаніями въ высшихъ отрасляхъ человѣческаго вѣдѣнія. Укажу на Любушу, Тетку и Касу, дочерей Крока; на двухъ впласныхъ дъвъ въ судъ Любушиномъ. Въ домашнемъ быту Славянская женщина пользуется свободой и независимостію, предоставленной лучшей половинѣ человѣческаго рода. Не какъ страдательное орудіе, а какъ дѣятельная помошница мужа, нерѣдко какъ мудрая совѣтница и распорядитель-

ница его д'вйствій, выступаеть она въ самыя драматическія мгновенія нашей исторіи. Вспомнимъ участіе жены Тимоося окольничаго въ его примирении съ Кирилломъ. Милица, супруга Сербскаго Лазаря, является повъренной всъхъ его тайнъ, раздѣляетъ съ нимъ царственныя заботы. Въ иашихъ старинныхъ пѣсняхъ женщина свободно объясняется въ чувствованіяхъ, не стёсняясь ложнымъ приличіемъ. огражденная отъ подозрѣній стыда высокимъ уваженіемъ, ей подобающимъ. Ей предоставлено великое право помогать страждущему человѣчеству. Косовская дѣвица выходить на поле сражения, умываетъ раненыхъ холодной водой, понтъ виномъ червленымъ, кормитъ хлъбомъ бълымъ. Въ особенности у Чеховъ женщина облекается въ строгій характеръ христіанской подвижницы, приготовляеть достойныхъ служителей религіозной иден, нербако является въ рядахъ проповѣдниковъ, подъемлеть безстрашно мученія и смерть за свои убъжденія. Въ ея дъвственной, неискаженной природъ нътъ ложнаго мягкосердечія и малодушной изнъженности, воспитанной на Западъ избыткомъ твлесной силы ея спутника и властелина; она живеть полною жизнію, не чуждаясь сокровищъ духовнаго и умственнаго образованія, съ жаждою предается наукъ. Но это могущество воли и дъйствія не препятствуетъ въ ней свободному развитію чувства. Она способна любить всею силою и неизмѣнностію любви. дарованной ей Богомъ; способна предаваться восторгу, не той заученной игрѣ натянутаго воображенія, а постоянному чувству безстрастнаго одушевленія, которое дружится съ спиреніемъ вѣры, потому что черпаетъ въ ней свою силу.

Такою христіянскою школою послужило для Гуса воспитаніе подъ рукою матери. Преданіе не сохранило ни однаго оттѣнка его младенческаго развитія; но онъ изъ крова родительскаго вынесъ глубоко религіозпое чувство и неутолимую жажду къ вѣчности, которая ставила его выше земныхъ искушеній. 17 лѣтъ или болѣе провелъ онъ, конечно, въ строгомъ исполненіи заповѣди, которой сущность ставилъ въ послѣдствіи въ полномъ повиновеніи родителямъ, въ почтительномъ обхожденія съ ними, въ доставленіи имъ

средствъ пропитанія, если они въ нихъ нуждаются, въ смиренномъ служени имъ и молитев за нихъ къ Богу (1). Мать Гуса достойно замѣнила ему отца: вскормивши его, сама повезла его въ Прагу и сдала съ рукъ на руки ректору Университета. За тёмъ исчезаютъ всякіе слёды его личныхъ сношеній съ родительскимъ домомъ; онъ самъ ни разу не упоминаеть о матери. Но семейныя связи всегда оставались дороги его любящему сердцу. Въ письмахъ изъ Констанцкой темницы онъ три раза упоминаеть о какомъ-то Іоаннъ Брадатомъ, называя его своимъ братомъ (<sup>2</sup>), тревожно разспрашиваетъ объ его здоровьѣ, боится за его безопасность. Изъявляя благодарность Нотарію изъ Младеновицъ за его нежную дружбу, говорить, что, если бъ ему пришлось воротиться въ Прагу, онъ не иначе сталъ бы жить съ нимъ, какъ съ роднымъ братомъ, раздѣляя съ нимъ всю свою собственность (<sup>8</sup>). Любезному ученику, Мартину, поручаетъ всля своихъ братьевъ (fratres meos carissimos), просить его устроить судьбу ихъ, какъ Богъ ему на сердце положить. Не забываеть племянниковъ: «Сыновей брата моего опредѣли въ какое ни будь ремесло по своему выбору; я боюсь, что, входя въ духовное состояние, они не будутъ исполнять, какъ слѣдуетъ, обязанностей своего сана»; наконецъ поручаетъ ему и святую дъвицу Катерину, по прозвищу Гусь (Catharinam dictam Hus, spero virginem sanctam), вѣроятно, одну изъ ближайшихъ своихъ родственницъ (4).

Не смотря на глубоко развитое семейное чувство, Гусь не былъ женатъ. Безбрачная жизнь его объясняется особеннымъ настройствомъ его религіознаго духа и величіемъ общественнаго служенія, несовмѣстнаго съ житейскими попеченіями брака. По крайней мѣрѣ онъ весьма выразительно намекаетъ на Латинскій догматъ безбрачія духовенства въ сочиненіи: De Ecclesia: «Римская церковь, воспрещая (всѣмъ

<sup>(1)</sup> De mandatis Domini. Hist. et Mon. Hus. I. f. 30.

<sup>(2) «</sup>Libenter scirem, quomodo valeret Barbatus.—Quo die vidi fratrem meum, Joannem Barbatum.—Lactus sum, quod Zelisna Brada cum omnibus bene valet.» Mon. Hus 1, Ep. 37, 48, 50; f. 69, 72, 73 на об.

<sup>(3)</sup> Ер. 29, f. 66 на об.

<sup>(4)</sup> Ep. 28, f. 66.

духовнымъ) вступленіе въ бракъ, погрѣшаеть противъ слова Христова; ибо соблюденіе дъвственного цъломудрія до смерти есть третій Евангельской совѣтъ Спасителя, о которомъ сказано Матө. XIX, 12: «Суть скопц», иже исказиша сами себе царствія ради небеснаго.»—Здѣсь Христосъ не предписываетъ, а только приглашаетъ желающихъ: «Могій вмѣстити, да вмѣститъ.» А потому велико высокомъріе со стороны Римской церкви прицуждать кого дибо, полъ опасеніемъ

стити, да выъститъ.» А потому велико высокомприе со стороны Римской церкви принуждать кого либо, подъ опасеніемъ смертнаго грѣха, выше власти, дарованной Богомъ. Это значить возлагать на плеща человѣческая бремена тяжка и бѣднѣ носима. А потому Апостолъ Христовъ, видѣвшій неизреченныя тайны, которыхъ не видала Римская Церковь, не осмеливался предписывать брачную, или безбрачную, жизнь. нбо Евангельскій совъть, составляющій заповъдь для одного, не имбеть для другаго обязательной силы, по немощи, или невъдънію. Иной безъ гръха посягаетъ о Господъ, хотя бы лучше было сохранить дёву чистою и цёломудренною, но онъ грѣшить по невѣдѣнію. А потому Апостоль и говорить, что «каждый имбетъ свой даръ отъ Бога» (<sup>т</sup>). Въ этихъ словахъ заключается, съ одной стороны, оправдание брака духовныхъ, съ другой—оправданіе иноческихъ обѣтовъ, приносимыхъ по собственной воль. О монашествъ Гусъ не сказалъ ничего, или сказалъ очень мало, въ проповѣдяхъ къ духовенству обличалъ только гордость богатыхъ орденовъ, основанныхъ на ложномъ понятіи братства, покрывающихъ личиной подвижничества нравственную безпечность, обуявшую Латинскіе монастыри. Вопреки Флате, онъ нигдъ не выразилъ мысли о необходимости уничтоженія чернаго духовенства, нигдѣ не требовалъ его соединенія съ бѣ-**Л**ЫМЪ (<sup>2</sup>).

И такъ, вотъ два отношенія внутренней жизни Гуса, въ которыхъ нельзя не видать отпечатка народнаго духа:

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, f. 241.

<sup>(2)</sup> Приводимое имъ мъсто изъ книги: «De Mysterio iniquitatis Antichristi,» сюда не относится, потому что сочинение это принадлежитъ Матейю Парижскому. См. Flathe, II.—Сочинение Гуса: «De Matrimonio,» писанное для Роберта, темничнаго стража, не относится къ браку духовныхъ, вопреки Флате. (II, 304 — 303).

1) вдали отъ семейства, въ трудахъ общественной деятельности, въ гоненіяхъ враговъ, въ ожиданіи смерти, онъ свято блюдетъ семейныя обязанности, не чуждается и недостойныхъ членовъ своего рода, старается обезпечить судьбу ихъ; 2) не будучи связанъ монашескимъ обътомъ, остается девственникомъ; обрекаетъ себя на подвигъ возлержанія. Въ послѣднемъ особенно рѣзко выдается различіе между Гусомъ и Лютеромъ. Въ рѣшимости перваго отречься отъ всего мірскаго, не отрекаясь отъ міра, несравненно больше духовной свободы настоящаго инока, нежели въ вынужденномъ обътъ и въ вольномъ его нарушеніи Лютеромъ (1). Видно, что Гусъ не сочувствовалъ монашеской жизни въ томъ видь совершеннаго искажения, въ какомъ представлялись ему современныя Латинскія обители. Но общественное служение проповѣди не исключало въ немъ возможности разумнаго постиженія и воспріятія иден монашества въ его настоящемъ смыслѣ, въ какомъ существовало оно, особенно въ древнемъ періодѣ церковной Исторіи. И у насъ были свои пропов'єдники, высылаемые Печерскимъ монастыремъ въ отдаленныя области Свера, на подвигъ Евангельскаго благовъстія. Даже пустыяножительство всегда почти соединялось съ служениемъ слова въ назидание требующимъ, притекавшимъ во множествъ насладиться духовной бестдой Иларіона, Сергія, Кирилла. Вообще практическая дёятельность нашихъ монастырей даже въ XIII и XIV вѣкахъ, когда пустынная жизнь возобладала у насъ надъ общежитиемъ, постоянно береть верхъ надъ созерцаніемъ, которое, съ своей стороны, имѣло въ древней Русской жизни своихъ представителей, хотя въ несравненно меньшемъ количествъ. Въ религіозномъ настройствъ Гуса лежало стремление къ одиночеству; въ немъ сильнъе развито отшельническое начало созерцательной жизни, чимъ потребность дёлиться съ народомъ духовной бесёдой. «Увёщеваю тебя,»-писалъ онъ къ одному проповѣднику въ Прагу,-«не переступать порога гостинницъ съ знакомыми, не общиться Ибо чёмъ болёе проповёдникъ чуждается съ людьми.

(1) Ер. 9, 59 на об.

общества человическаго, тимъ полезние его диятельность. Впрочемъ, никому не отказывай въ помощи, если можешь принести пользу» (1). Въ самомъ дълъ, въчное пареніе къ небу, тоска по небесной отчизић, стремление къ мученичеству, воспитанное чтеніемъ древнихъ житій, непрестанное помышление о смерти, вотъ сущность созерцания Гусова въ области вѣры и главное содержание его правственныхъ наставленій. «12 лёть или болье,»-говориль онь народу, «-какь, Богъ инъ свидътель, трудился нежду вани въ благовъстія слова, чтобы вы были чисты отъ гръха Інсусовъ Христовъ, чтобы вы побъждали плоть, міръ и діявола; чтобы вы, презирая суету міра, пребывали въ скорбяхъ до самой смерти. Бдите, возлюбленные, послёдній судъ не далекъ : смерть поглотить многихъ, но избранныхъ Божіихъ ожидаетъ царство небесное. Имбите всегда предъ очани страшный и грозный день судища Христова, да не гръшите, а потомъ и блаженство безконечной жизни. Поминайте страсти Спасителя, размышляйте о Божественномъ Его истощанія, и подвигъ самъ облегчится, и вы съ радостію дадите мѣсто скорбянъ, поношеніямъ, темницѣ и ранамъ, а когда нужно будеть, пожертвуете жизнію Его святой истинь. Что бы вы ни двлали, Бога бойтесь, храните Его заповъди, и не погибнете; воздержите плоть, возънмжете презриние къ міру, обрящете жизнь, и праведный Судья увѣнчаеть васъ славой. Смотрите, какъ вращается коло мірской суеты, возвышая одного, унижая другого, превознесспнымъ давая минутную усладу, за которою слёдуеть вёчная мука въ огнё и въ мракѣ. Благодѣтели и защитинки правды! Молю васъ именемъ Божіниъ, отложивъ суету настоящаго вѣка, воинствовать вѣчному Царю Христу Богу. Онъ каждаго раба становнть владыкою налъ всёмъ наслёдіемъ, давая Себя Самого и все съ собою, чтобы намъ наслаждаться со всёми святыми безконечною радостію; служеніе Богу есть царственное. Кто здъсь служилъ ему върно, тому въ небесной

<sup>(1)</sup> Ibid. «Te moneo ne cauponas cum hospitibus, ingrediaris, ne sis communis hominibus. Nam quo prædicator a sodalitate hominum remotior, eo est acceptior.

отчизнѣ будетъ служить самъ Христосъ» (1). Это презрѣніе къ міру особенно сильно выступаеть въ посланіяхъ Гуса, т. е., въ минуты его одиночества, безмолвнаго богомыслія. въ которомъ мужаетъ его религіозная мысль, откуда выносить онъ « желание разръшиться оть тала и быть со Христомь». Туть забываеть онь минутно свои отношения къ міру и часть пришествія великаго дня. Тутъ, въ одинокомъ созерцании, въ оправданияхъ Божинхъ, созръваютъ плоды краснорвчія, --- посланія, въ которыхъ такъ превосходно постигнута тайна воплощения Бога : « Приходить врачь небесный изцёлить неизцёлимыя язвы ; приходить дивный купецъ не поглотить богатство міра, а выкупить смертныхъ, проданныхъ въ рабство діяволу; приходить Богъ безсмертный обожить человька смертнаго. Мужайтесь, возлюбленные, въ добродътели и озлоблении, потому что близокъ судъ страшнаго и грознаго Судьи, котораго не обольстятъ премудрые и книжники въка.» Чистое выражение идеи пустынножительства, какимъ видимъ его въ Руси XIII столѣтія. Сопоставимъ посланія Гуса, особенно писанныя во время изгнанія изъ Праги, съ Духовными Стихами нашего Русскаго народа, съ разговоромъ Іоасафія Царевича съ пустынею, и увидимъ изумительное сходство, не случайное, а условленное тождествомъ религіознаго развитія. И тамъ и здѣсь господствующій помыслъ-научиться творить волю Божію, избавиться оть злын муки, оть превъчныя перейти въ небесное царство. Путь къ достижению вѣчности одинаковый: скорбѣть, работать до своего смертнаго часу, отречься оть міра прелестнаго. И тамъ и здѣсь непрестанное чаяние близости послёдняго дня предваряеть въ человѣкѣ живущемъ память о смерти : «Appropinguat judicium horrendi et severi judicis-yme namemy mumio, братья, конець идеть; приходить къ намь время послыднее. Тыми же грозными картинами рисуется второе пришествіе Христово, гдь милосердіе уступаеть карающей правдь, такъ сильно тревожившей помышление Лютера и такъ превратно перетол-

(1) Изъ его переписки.

кованной имъ. «Scitis, quod Christus jam semel venerit: secundus adventus ad judicium jam instat.» Христосъ не можеть расияться въ другой разъ «все ради ихъ проклятыцяв.» Таже борьба Христа съ антихристомъ, лживыхъ пророковъ съ пророками Божими (1). И какъ нѣкогда Русское человѣчество, спасаясь въ пустыню отъ Татарскихъ погромовъ, набиралось духовной силы въ ся суровой красоть, и возвращалось съ жизненнымъ запасомъ въ безотрадную действительность къ медленной, неблагодарной работь стольтій, такъ и Гусъ, удаляясь изъ Праги, всякій разъ возвращается въ нее съ свѣжими силами для борьбы со врагами, хотя чувствуеть, что ему суждено положить только основный камень къ великому зданію. И такъ, въ Гусѣ практическое направленіе общественной диятельности и начало одинокаго созерцанія пустынножительства уравновѣшиваются въ продолженіе жизни : одно опредвляется его отношеніями къ надоду. другое составляеть любимую мечту его внутренней жизни, не покидаетъ его ни въ безмолвіи изгнанія, ни въ шумной столицѣ (<sup>2</sup>). И то п другое — наслъдіе народа и Церкви, призвавшей этоть народъ ко Христу. Они мирятся въ послёднемъ действи его жизни, где увенчалось победой его служение Чешскому народу и удовлетворилось нетерпилов чувство ожиданія смерти, за въру и правду Божію-вінцомъ мученическимъ ( 3),

Такому воззрѣнію Гуса на жизнь человѣческую, какъ на скорбный путь отъ колыбели до гроба, какъ на смерть; и на оборотъ, на смерть, какъ на желачное начало истинной жизни (4),

<sup>(1)</sup> См. Русскіе народные стихи, собр. Кирбевскимь, вь «Чгеціяхь Имп. Общ. ист. и древ. Россійск. при Моск. Унив. 1848 г. Лё 9.»

<sup>(2) «</sup>Dico vobis carissimi, quod licet in carcere non sim, tamen, libenter, propter Christum volim mori, et esse cum illo, et rursus libenter vohis verbum Dei propter vestram salutem prædicare cuperem, vorum nescio, quid mibi etegendum.» Ep. 7. f. 97.— «Hoc persuasum habete, quod quicquid Deus mecum statuit, hoc fiet. Et si dignus fuero propter nomen illius mori, vocabit ad passionem. Quod si voluerit propter prædicationem verbi sui protrahere, hoc in voluntate illius situm est.» Ep. II, f. 99.

<sup>(3)</sup> Corpus miserum exponam, si misericordia præstiterit quia non opto in hoc nequam sæculo vivere, nisi ad pœnitenliam me et alios possim provocare. Ер. 4, f. 94 на об.

<sup>(4)</sup> Ер. 4, f. 94 на об.

соот вътствовало собственное его поприще, до того чистое и безукоризненное, что самые заклятые враги его не могли навести на него и тъни сомнънія. Эней Сильвій называеть его мужемъ необыкновенной чистоты жизни («amundioris vitæ opinione clarus») (<sup>1</sup>). Судъ Бальбина мы уже слышали («avita horrida et sane deliciis omnibus abrupta, quam nullus accusare potest, tristis et exhausta facies, languens corpus»). Любопытно и свидътельство Пражскаго Университета: «Мужъ уважаемый. покрытый сіяніемъ святости ; презирая богатства, онъ помогалъ бъднымъ до обнищания собственнаго; охотно преклонялъ колѣна у одра неимущаго ; слезами призывалъ къ покаянію жестокосердыхъ; строптивыя сердца умълъ смирять невыразимою кротостію; грѣхи всего народа, но особенно гордаго, хищнаго и роскошнаго духовенства, отъ избытка любвеобильнаго сердца, сожигалъ стариннымъ и давно забытымъ врачевствомъ писаній, какъ новымъ и неслыханнымъ огнемъ; шествуя по стопамъ Апостольскимъ, прилагалъ возможное старание къ возстановлению въ духовенствъ и народъ обычаевъ первоначальной Церкви. Въ силѣ и мудрости слова превосходиль всёхь прочихь, исполняя въ отношении ко всёмъ дёла любви, чистой вёры и нерушимой истины. Особенная благодать Божественнаго посланничества такъ обильно излила на него дары свои, что онъ во всемъ явился несравненнымъ наставникомъ жизни. Природа сдѣлала изъ него, что могла, а щедрость благодати Божественной до того украсила его, что его можно бы назвать не добродьтельнымъ, а самой добродѣтелью» (<sup>2</sup>). Короче знакомимся мы съ личностію Гуса изъ его писемъ. Отличительный признакъ ея-какая-то недоступность страстямъ человѣческимъ, какой-то постоянный, ровный полеть надъ землею, «не нуся, птицы домашней, ручной, а орла, парящаго въ поднебесьъ». Какая-то дёвственность души, недовёрчивой къ злому, находившей порочность въ самыхъ невинныхъ наслажденіяхъ. Человѣку съ такими высокими правилами жизни и нравственности надлежало родиться во времена Апостольскія, когда

<sup>(1)</sup> Hist. Boh. c. 35.

<sup>(2)</sup> Hist. et Mon. Hus, 1, 81.

въра и любовь не изсякли еще между людьми. По суровой воздержности, его можно поставить на ряду съ нашими Русскими пустынножителями. Воть исповѣдь его, сохранившаяся въ прощальномъ посланій къ магистру Мартину : «Знай, что я преслѣдовалъ алчность и безиравственную жизнь духовенства, за что, по милости Божіей, и терплю гоненіе, которое скоро довершится на мнѣ. Но я не боюсь пострадать за имя Христово. Прошу тебя слезно не гоняться за бенефиціями. Если будешь призванъ къ служенію приходу, ниви въ виду славу Божію, спасеніе душъ и честный трудъ. а не пріобрѣтеніе стадъ и имѣній. Старайся быть духовнымъ зиждителемъ зданія, кроткимъ для бъдныхъ и смиреннымъ. Не расточай имущества на пиры. Я боюсь, если ты не исправишь своей жизни, не отстанешь отъ лишнихъ дорогихъ платьевъ, чтобъ и тебъ не пришлось дать строгаго отвѣта, какъ мнѣ, несчастному, который любиль наряды, завлеченный примиромъ нечестивыхъ людей, а равно и отъ шуна одобреній народныхъ, въ которых» я погрышиль предъ Богомь духомь высокомирія. А такъ какъ ты отъ младенчества знакомъ коротко съ моею проповъдію и общественной дѣятельностію, то я не вхожу въ подробности, а молю тебя, ради милосердія Інсуса Христа, не подражай мив ни въ одномъ легкомысленномъ поступкъ, какие когда либо пришлось тебѣ видѣть съ моей стороны. Тебѣ извѣстно, что я, къ сожальнию, прежде священства моего охотно и много игралъ въ шашки (schacos lusi), терялъ на то время и этимъ несчастнымъ занятіемъ не рѣдко и другихъ и себя самого вызываль на движения внива. Опуская всё прочія безчисленныя мои прегръшенія, притекаю къ сладчайшему Господу, моля о прощеніи, и поручаю себя твоимъ молитвамъ, въ увъренности, что ты не облѣнишься призвать на меня Его милосердіе, да сподобить Онъ направить жизнь мою ко благу и, побъдивъ нечестія настоящаго въка: плоть, міръ и діявола, да водворить меня въ небесной отчизнѣ, по крайней мъръ въ день судный » (1). Въ другомъ письмъ, оть 17 Іюня, 1415 года, онъ дълаетъ послъднія распоряженія

(1) Bp. I, 1, f. 87.

25+

и повторяетъ отдѣльныя наставленія : «Добро, которому ты научился отъ меня, блюди свято. Безпорядкамъ не слъдуй, а молись Богу, да пощадить Онъ меня благоутробіемъ Своимъ. Непрестанио помышляй о томъ, что ты есть, чёмъ ты былъ, и чёмъ будешь. Оплакивай прошедшее, исправляй настоящее, остерегайся будущаго, т. е., гръховъ. Молю тебя, ради Христа, пе прилагай сердца къ пышиой одеждъ, которую я, къ несчастію, любиль и носиль, не показывая никакого примѣра смиренія народу, которому я проповѣдывалъ». Не смотря на это признание, онъ чувствуетъ свое достоинство, прибавля немедленно: «Если обличать тебя въ общении со мною, скажи смѣло : Я увѣренъ, что манистръ быль добрый христіянинь; а что писаль онь и что проповъдывалъ въ школахъ, свидътельствуясь въ готовности принять наставление, я не все выразумѣлъ и не все прочелъ» ( <sup>1</sup> ).

И такъ, искушенія гордости, преходящія движенія гнѣва, роскошь въ одеждѣ, вотъ все, что самъ Гусъ могъ найти зазорнаго въ своемъ протекшемъ поприщѣ, разлагая его судомъ своей совъсти въ торжественное мгновение приготовления къ смерти. Между тымъ обстоятельства жизни его, вся переписка его показывають, что онъ и въ этомъ признания возносилъ на себя клевету. Его незлобіе и незаносчивость засвидътельствованы актами собора, его осудившаго. Только молчаниемъ и слезами отмаливался онъ отъ гонителей. Передъ смертію призываль благословение Божие на виновниковъ казни своей. Не такъ поступилъ Іеронимъ, удивившій надменностію своею цѣлый соборъ, призывавшій враговъ своихъ судиться съ нимъ на страшномъ судѣ Христовомъ. Черта благородной умъренности проходить чрезъ всю жизнь страдальца, который отвътъ свой навязчивымъ коммиссарамъ : «За чъмъ вы меня обижаете?» считалъ слишкомъ суровымъ, и въ тайной перепискъ съ друзьями каялся въ излишней запальчивости въ своихъ отношеніяхъ къ измѣннику Палечу. Христіанское самоотвержение доходило въ немъ до желачия положить душу свою за ближних», тёхъ самыхъ, которые воздвигали

(2) Ep. 28, I, f. 66. Cp. еще Ер. 26. J, 65 на об.

ему Констанцкій костеръ. Оканчивая свои разсчеты съ міромъ, чтобы не остаться въ долгу передъ смертию, отъ глубины сердца благодарилъ Вячеслава и любимую королеву, Софію, за участіе, довольно холодное, принятое въ судьбѣ его: благодарилъ и Сигизмунда не въ насмѣшку, а простодушно, не подозръвая, какимъ тяжкимъ грузомъ благодарность его ляжеть на совъсти двоедушнаго короля. Ничень не обязанный міру, онъ уносиль съ собою во гробъ спокойствіе добраго подвижника, который ділаль добро, сколько могъ, и за злобу гонителей платилъ правосудію Божію благодѣяніями страждущему человѣчеству. Только тамъ, гдѣ абло шло о религии, или габ затрогивалась народная честь, онъ облекался въ оружие слова; за личныя обиды не заступался, а можно сказать, что самъ Богъ, по смерти его, взыскалъ неправду его гонителей. Опъ говорилъ: «Учитесь, возлюбленные, не истить за личное къ себѣ озлобленіе. Къ несчастію, міръ весь грѣшить себялюбіемъ, которое обиду себѣ ставить выше безумія Богу». Мы помнимъ отвѣть его на соборѣ, когда обвиняли его въ отрицании христіанскаго Бога и въ поставленін себя четвертымъ лицемъ Св. Троицы. Его первая мысль не себя оправдать, а заступиться за святость имени Божія. Туть святая ревность заставляла говорить его языкомъ выдержаннаго негодования, потому что служение истинъ онъ пе считалъ своей собственностию, а возвращалъ къ Богу, его даровавшему. Ревнивый ко славъ Божіей, онъ, какъ новый Илія, оскорбляется нечестіемъ міра. «Молю васъ, возлюбленные, будьте готовы къ борьбъ! Начались уже козни антихриста, за которыми вскорѣ послѣ. дуетъ брань.-Гусю нужно воздвигнуть крылья противъ крыльевъ бегемота и противъ хвоста, который вѣчно закрываетъ нечестіе звѣря антихриста. Еще сильнѣе нечестіе звѣря, который готовъ принимать поклоцение отъ всѣхъ приходящихъ, сидя на царственномъ мѣстѣ, какъ Богъ, и желающимъ покупать дары Духа Святаго продаетъ, чего самъ не имѣстъ! Горе мнѣ, если я, при видѣ такого нечестія, не стану плакать и пропов'ядывать устно и письменно. Горе, горе, горе! глашаеть орель на высокихъ людямъ, пресмыкающимся по земль.» Отъ того кроткій благовъстникъ

мира Евангельскаго обращается къ папѣ съ вѣчнымъ укоромъ, пе бонтся приложить ему названіе антихриста, не въ смыслѣ предтечи будущаго конца міра, какъ Лютеръ, а въ смыслѣ послапія Іоаннова, какъ человѣка, противодѣйственнаго Христу. Эта ревность древнихъ столповъ правовѣрія, или Русскихъ Святителей, въ борьбѣ съ еретиками и возмутителями церковнаго мира. Въ ней выражаются не личныя отношенія гонимаго проповѣдника къ торжествующему гонителю, а слышится голосъ сиротствующаго народа и Церкви, чадъ Божіихъ, которыхъ міръ непавидитъ, потому что они не отъ міра, а Богъ избраль ихъ отъ міра (<sup>1</sup>).

Если Гусъ обвинялъ себя въ непозволенной роскоши, то это было, конечно, по старымъ воспоминаніямъ, потому что. судя по его завѣщанію предъ отъѣздомъ въ Констанцъ, богатства его были незавидны. « Сфрую рясу ( tunicam griseam)»,-продолжаеть онъ въ томъ же письмѣ къ магистру Мартину,---«если хочешь, возьми себѣ на пямять. Но ты, конечно, будешь стыдиться ея страго цвъта, а потому отдай ее, кому тебѣ вздумается. Бѣлую рясу отдай священнику, ученику моему. Георгію выдай 60 грошей (sexagenam grossorum) или туже сфрую рясу, потому что онъ върно служиль мий. » Воть, по видимому, вся его собственность, и нечъмъ больше распорядиться. Онъ умеръ неоплатнымъ должникомъ, хотя и вытерпълъ отъ коммиссаровъ много истязаній за мнимыя сокровища, будто бы отданныя имъ въ ростъ дворянамъ Чешскаго королевства. Въ письмѣ отъ 6 Ноября говорить между прочимъ, что, если протянется соборъ, у него истощатся средства существования (2). 17 Іюня 1415, проситъ Мартина расплатиться, какъ знаетъ, съ его должниками, а въ другомъ письмѣ прибавляеть: « Кто ссужалъ меня депьгами, тъмъ заплатить развъ Господь Інсусъ Христосъ, во имя Котораго они ихъ давали. Я желалъ бы, впрочемъ, чтобъ богатые сложились и выплатили мондолги бѣднѣйшимъ.» (\*)—Писалъ онъ Нотарію изъ Младеновичцу: «Знай, что нѣтъ такихъ денегъ, которыхъ я не согласился бы

<sup>(1)</sup> Ep. 6, 1, f. 96.

<sup>(2)</sup> Ер. 6, 1, f. 58 на об.

<sup>(3)</sup> Ep. 28, 1, 66.-Ep. 33, 1, 69.

отдать за пламенное твое стремленіе къ истинѣ, за службу твою и за всѣ утѣшенія, которыми ты щедро одарилъменя въ скорби. Богъ да воздастъ тебѣ, а мнѣ нечѣмъ тебѣ заплатить». Нищета его была такъ велика, что онъ просилъ рубашки въ темницѣ. Между тѣмъ извѣстно, что имущества его не коснулись при заточеніи, потому что и по смерти его остался кошелекъ съ деньгами, который вмѣстѣ съ нимъ сдѣлался жертвою пламени.

Въ понятіяхъ Гуса о женщинѣ, о цѣломудріи и брачномъ союзѣ найболѣе отражается народный характерь и различіе съ Лютеромъ. Онъ чуждъ односторонности Западной Церкви, которая въ унижении брака передъ орденскимъ монашествонъ доходила до ужасающихъ крайностей. Гусъ признаетъ супружество состояниемъ богоугоднымъ и, при извъстныхъ условіяхъ, считаетъ его совершенно необходимымъ для хрнстіанской жизни человѣка мірскаго. По мнѣнію Гуса, семейная жизнь въ супружесковъ согласіи и христіанское воспитаніе д'втей, есть лучшее приготовленіе къ в'вчности, настоящее служение Богу, если оба супружника свято исполняють обязанности своего званія. Въ такомъ случаѣ брачная жизнь есть самое святое исполнение заповъди о цъломудріц (<sup>1</sup>) и служить спасительнымъ противодъйствіемъ суеть служенія міру, совершаемаго внь семейныхъ обязанностей, за пороговъ домашнивъ. Таковы понятія Гуса, извлеченныя изъ письма къ Вячеславу изъ Дубы, когда рыцарь, послѣ житейскихъ волненій бурно проведенной жизни, обнаружилъ наибреніе вступить въ супружество. «Женившись,»-писалъ къ нему Гусъ, -«живи свято въ супружествъ, отложивши суеты вѣка. Я очень радъ, что ты хочешь жениться и избѣжать тымъ мірскаго соблазна. Въ самомъ дѣлѣ, пора тебѣ воротиться; довольно изъѣздилъ ты государствъ, вдоволь наигрался стрёлою, утомилъ свое тёло, расточилъ много денегъ и душу подвергнулъ опасности. Пора отложить попеченія суетныя, въ мирѣ домашнемъ служить Богу съ женою супружницею (cum uxore conjuge) и имъть собствен-

<sup>(1) «</sup>Sanctum Petrum cum uxoro et familia.— Virginem Petram cum familia» Ep. 28, 1, 66.—Ep. 35, 1, 69.

ныхъ домочадцевъ (servos habere proprios.) Повърь мнъ. лучше будеть служить Богу дома, безъ грѣха, безъ заботь и попеченій вѣка сего, въ мирѣ совѣсти и спокойствіи сердца (bona pace animoque quieto), чёмъ, служа другимъ, развлекаясь заботами и попеченіями многими, находиться въ вѣчной опасности прогулять дупиевное спасение (in summo salutis discrimine versari.)»-«А ты, господинъ Янъ,»-обращается онъ къ рыцарю Хлуму:-«отложивъ служение смертныхъ царей, пребывай дома въ служени Богу съ женой и дѣтьми. Я узналъ съ радостію, что ты уже намѣренъ положить конецъ сусть и многотрудному служению въку и дома подвизаться въ служении Інсусу Христу. Воистину, говорю тебь: блаженъ рабъ, его же господинъ пришедъ, обрящеть, бдяща и тако творяща. Аминь, глаголю вамъ: яко препояшется и посадить его и послужить ему. Поклонись отъ меня своей супругѣ; молю тебл: люби ее во Христѣ Інсусѣ, ибо я вѣрю, что она истипное чадо Божіе исполненіемъ его заповѣдеії» ( <sup>1</sup> ). Вотъ вѣрная картина Славяискаго быта, когда, кончивъ служение царю и отечеству, посвятивъ года юности и силы исполнению общественныхъ обязанностей, какъ подданнаго и гражданина, человъкъ Русскій подъ старость помышляль объ отдыхв твлу и спасенія души; не бѣжалъ въ монастырь, какъ человѣкъ Западный въ средніе вѣки, а проводилъ послѣдніе дни въ кругу семейства, въ любовныхъ отношенияхъ къ домочадцамъ. У насъ есть сочинение Гуса о таниствѣ брака (De matrimonio), написанное въ Констанцкой темницѣ, по просьбѣ Роберта, послѣ осьминедѣльнаго заключенія ( ° ). Тамъ довольно подробно излагается значение брака, его обязанности и причина установленія Богомъ. Въ отвѣтъ на просьбу Роберта, темничнаго стража, — написать ему нѣчто о бракѣ на пользу душевную, какъ имѣющему намѣреніе въ скоромъ времени вступить въ супружество, Пусъ прежде всего извнияется

<sup>(1)</sup> Ep. 19, 1, 63 na of.-Ep 22, 1, 64 na of. 63.-Ep. 23, 1, 63.

<sup>(2) «</sup>Cras octo hebdomadae erunt, quod Hus posita, est ad refectorium. Hodie complexi unum, tractatulum de corpore Christi, et heri unum de Matrimonio.» Fp. 31, 1, 74.

трудностію при недостаткъ книгъ, потомъ исполняеть просимое. «Бракъ.»-говорить онъ.-честь союзъ неразръшимый (Мато. XIV и 1 Кор. VII). Законность его состоить въ отсутствін всякихъ препятствій со стороны обита воздержанія, родства по плоти или свойству и другихъ условій. Назначеніе брака: онъ установленъ въ раю самимъ Богомъ; 1) для развноженія рода человѣческаго: «Растите, множитеся и иаполните землю», и 2) какъ средство предохрапенія отъ незаконной любви (1 Кор. VII, 2, 9). Сущнось брака, по Августину, заключается въ троякомъ понятіи: (proles, fides и sacramentum: 1) христіанское рожденіе дѣтей, имѣющяхъ получить воспитание отъ родите зей во славу Божію; 2) върцость объту, и 3) таниство, предметъ благоговъйнаго смиреннаго почитания върующихъ. Мужъ долженъ любить жену въ прославление, какъ Христосъ возлюбилъ Свою Церковь, а не въ осквериение и любодъяние; любить въ размиожение потомства, какъ Христосъ возлюбилъ Церковь въ духовное рождение чадъ; любить, наконецъ, въ достижение всёхъ добродвтелей, посредствомъ которыхъ они могли бы жить свято въ супружества, надлежащимъ образомъ обезпечить семейство (familiam procurare debite), а по смерти стяжать вѣчную жизнь во славѣ.»

«Впрочемъ, размысли прилежно», -продолжаетъ Гусъ въ бесвлѣ съ Робертомъ,---ене влечеть ли тебя къ супружеству какое либо человѣческое побуждение. На пр., красота, питающая грѣховную похоть, знатность-пища для гордости; богатство-для алчности. Пусть будеть въ душѣ твоей прежде всего чистота побужденій (honesta probitas). Но, можеть быть, скажешь: Гдѣ возьму я жепу благочестивую? Эго рѣдкая птица, и трудно узнать по полету»-Любезный! отвъть наготовѣ: Всякое даяніе благо, и всякъ даръ совершенъ исходить свыше, оть Огца свътовъ. Жена, какъ лучшее даяніе, по сылается Богомъ. Если хочешь доброй подруги, бойся Бога, исполияй Его заповъди, моли Его со смиреніемъ, и получишь желлемое. Онъ далъ Адаму Евву, Аврааму Сарру, Елканѣ Анну, Товію Сарру, Захарію Елисавету и благословилъ плоды чрева ихъ. Злый духъ умертвилъ семерыхъ мужей Сарры отъ того, что красота ея побуждала ихъ къ

нечистымъ движеніямъ; но бракъ Товіи Богъ благословиль чрезъ Ангела, потому что тутъ не было блудодѣянія, а только святое желаніе размноженія потомства. »

Въ заключеніе предлагаются частныя правила брака : «Удалліїся отъ общенія съ другими женщинами, чтобы не внушить подозрѣнія собственной, не уменьшить въ ней любви, или не возжечь въ ней пенависти, —источника семейныхъ раздоровъ (et fiat toti familiae et tibi inquieta); избѣгай ревности, то есть, излишней страсти къ женѣ, ибо всякій ревнитель, по словамъ Іеронима, грѣшитъ противъ святости брака, потому что любить жену выше Господа Інсуса, жемиха душевнаго (<sup>1</sup>)».

Не смотря на такое одухотворение брака, при которомъ невольно вспоминаешь хваленое Маврикіемъ цѣломудріе Славянскихъ женъ, выше всякаго естества человъческаго, Гусъ допускалъ обѣть воздержанія (votum continentiae), строго хранилъ его самъ и требовалъ того же отъ проповъдниковъ. Одобряя супружество Вячеслава изъ Дубы, совътуя жениться Есеницу, какъ магистру свътскаго званія ( 3), онъ даетъ наставленія другого рода ученикамъ своимъ, призваннымъ къ служению слова. По митнию его, проповтднику не должно стъсняться условіями житейскими. Онъ долженъ рождать дѣтей не по плоти, а только по духу. Когда въ начинающейся борьбѣ между царствомъ свѣта и тьмы ему представится необходимость пожертвовать жизнію, онъ можетъ свободно разрѣшиться отъ узъ, привязывающихъ его къ землѣ, чего онъ не могъ бы сдѣлать, закабаливъ себя міру тяжелыми обязательствами въ отношении къ женѣ и семейству. Священнику Гусъ вмѣняетъ въ обязанность рѣшительное удаленіе отъ общества женщинъ. Такъ магистру Мартину: «Увьщеваю тебя во Христь, избъгай общества женщинъ, будь остороженъ, принимая ихъ исповъдь, чтобы ихъ лицемъріемъ не обольстилъ тебя сатана. Берегись потерять ничёмъ невознаградимое дѣвство, которое ты сохраняешь, надѣюсь; потому что я отъ юности училъ тебя служить одному Христу

<sup>(1)</sup> De Matrimonio Hist. et Mon. Hus 1, 33-34,

<sup>(2)</sup> Ep. 33, 1, 69.

Богу. Если сделають тебя приходскимъ священникомъ, не держи молодой услужницы (cave, ne juvenem cocam habeas). чтобы не впасть въ искушение служить болбе чреву, нежели духу!» Еще выразительние въ другомъ письми: «Я надиюсь, что ты сохранилъ себя предъ Богомъ целомудренной девой (spero, te esse virginem castum Deo conservatum.)» Почти тоже самое повторяеть магистру Христанну. «Будь милостивъ къ нищимъ; цѣломудріе ты, конечно, хранишь: алчности избъгалъ и продолжай избъгать!» Къ другому безвъстному священнику, по прібадь въ Констанцъ: «Проповьдуй противъ разврата, какъ только можешь, заботливо; это звърь самый ярый, пожирающій людей, за которыхъ вознеслось на кресть человѣчество Христово. А потому, умоляю тебя, возлюбленный, избъгай блуда, ибо именно тамъ, гдъ захочешь принести пользу, найдешь сокрытаго бѣса. Равно и въ домъ твой ни за какимъ дѣломъ не впускай женщииъ; не имѣй съ ними и продолжительныхъ разговоровъ, для избѣжанія соблазна!» ( ' ). Чтобъ понять всю заботливость Гуса въ сохранении дъвства, особенно въ млалшихъ ученикахъ, не совствиъ еще закалившихъ себя противъ соблазна, должно представить себѣ современное положение Западной Церк. ви, гдѣ монастыри обращались по большей части въ непотребные дома, гдѣ даже холостому священнику начальствомъ позволялось имъть наложницу, ради немощи плоти ( ). Кто хотълъ бы въ наставленіяхъ Гуса о безбрачной жизни священниковъ отыскивать противоръчія Православному догмату и когда-то общему обыкновению во встахъ Славянскихъ народахъ, тому слѣдовало бы допустить, что Лютеръ, который по тойже причинъ позволилъ и даже поощрялъ проповедниковъ-заводиться хозяйствомъ, подражалъ въ этомъ случаѣ Греческой Церкви, отъ чего, однако, послѣдователи его отрекались рыпительно (3). И здысь, повторяемъ, ска-

<sup>(1)</sup> Ep. J, 1, 57. Ep. 28, 1, 66. Ep. 17, 1, 63. Ep. 9, 1, 59 Ha of.

<sup>(2)</sup> Handlung des Bischofs von Merseburg mit den Zweien Pfarrherrn von Schönbach und Buch, 1323, Walch XV. 736, p. 2821. Eist je leidlicher, dass ein Priester aus Gebrechen und Schwachheit fall mit einer armen Dirnen zu sündigen dann dass er frewenlich ein Eheweib nahme. » Слова енископа Адольфа Ангальтскаго.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 2823.

залось глубокое различіе въ религіозномъ развитіи Гуса и Лютера. Одинъ не извѣрился еще въ духовный характеръ своего народа и считаеть возможнымъ изъ готовыхъ данныхъ въ XV вѣкѣ возсоздать христіанскую общину Апостольской чистоты жизни; другой осмѣиваетъ обѣтъ цѣломудрія, какъ нарушеніе закона природы, и въ отрицаніи монашества потворствуетъ слабости Нѣмецкой натуры. Что на Западѣ было необходимостію, то у насъ, на Востокѣ, въ Славянской плоти и крови, служило мудрой предохранительной мѣрой, облеченной въ пензмѣниую форму церковнаго постановленія.

В: подробностяхъ домашняго развитія Лютера еще опреаблениве рисуются господствующія черты племеннаго характера. Личность стараго Ганса играеть великую роль въ воспитании сына; его Ибмецкая физіономія рѣдко, но мѣтко, переступаеть путь Лютеру въ самыя роковыя мгновенія жизни его. Отъ пего, какъ наслѣдіе отцовское, привились къ Лютеру рѣзкія особенности Нѣмецкой патуры: практическое воззрѣніе на жизнь, трудолюбіс, хозяйственная распорядительность, простота и суровость, вообще направление ума и сердца, чуждое высшаго созерцанія въ области въры. Съ другой стороны неуклончивость Ганса и Маргариты рано вызывають въ Мартинъ правственное противодъйствие, которое сильнымъ вліяніемъ Романской стихіи на время останавливаетъ развитие въ немъ народныхъ началъ и противъ воли и убъждения, изъ рабскаго страха, вгоняетъ его въ монастырь. 15 лётняя монашеская жизнь не загладила въ немъ слѣдовъ Нѣмецкаго происхожденія, но еще глубже утвердила бездну между нимъ и отцомъ въ религіозныхъ понятіяхъ п въ такомъ направленіи дѣятельности, которое вовсе не входило въ предначертанія послѣдияго. Когда же окончательно переработались въ сознании Лютера разнообразныя стихіи, вошедшія въ его воспитаніе, народное начало пре-Бозмогло окончательно; и опо-то, не смотря на множество частныхъ различій, производило сближение между Гансомъ и Мартиномъ, въ тѣ именно эпохи жизнп послѣдияго, гдѣ сильнье всего выдавалось единство ихъ происхождения сила народнаго духа

Глубоко развитое понягіе личности-вогъ первое отно-

шеніе, характеризирующее Лютера, какъ върное чадо Нъмецкой природы. Въ самыя трудныя мгновения, на переходъ отъ одной ступени развитія къ другой, въ эпохи поворотныя, роковыя по вліянію на всю послѣдующую судьбу его, Лютеръ вѣчно стоитъ одинокій; силою воли и действія ломаетъ сопротивление. Презирая чуждую помощь, гордится своимъ одиночествомъ. Это чувство самоувъренности вынесено имъ изъ дома родителей. Упрямство ихъ вызвало противорѣчіе. Оскорбленный притязаніями ихъ на неограничецное господство, онъ рано создалъ себѣ внутреній міръ помышленій и чувствованій, и зд'ёсь самодержавно р'єшалъ важные вопросы о призвании человака въ земной жизни, объ его отношенияхъ къ Божеству. Смѣшение отживающихъ понятій среднихъ въковъ съ врожденными чертами Нъмецкой природы, еще медленно развивавшейся въ самомъ народъ подъ гнетомъ Латинскимъ, производитъ въ немъ раздвоеніе; борьба продолжается нёсколько лётъ, и развязка спова исходить отъ всемогущей личности Ивмца, при слабонъ содвистви сосредствующихъ обстоятельствъ. Лютеръ ночти въ младенчествѣ покинулъ семейство; еще до полнаго развитія уйственныхъ силъ, обогатился опытомъ нищеты и лишеній; предоставленный собственной судьбѣ, или брошенный родителями на чужія руки, рано вступиль въ независимое существование, которое по неволь упражняло его дъловой смыслъ заботами о дневномъ пропигании. Этой особенности, по крайней мъръ въ такой силъ, не представляетъ намъ воспитание Гуса. Семейная жизнь соблюла его цёлымъ, освинла благодатнымъ покровомъ попечительной матери; не ранбе, какъ когда развернулась въ немъ духовная сила, поставила въ прикосновение съ міромъ. Что въ воспитании его свято исполнила мать его, то въ судьбѣ Лютера суждено было совершить другой женщинь, съ которой случайно свели его обстоятельства. Отъ того-то въ отношенияхъ сына къ родителямъ замфчаемъ не столько покорность, сколько равенство, условленное преждевременной зрълостно и внутреннимъ

сознаніемъ сына, что онъ получилъ отъ отца только жизнь, но всёмъ прочимъ обязавъ исключительно Промыслу собственнымъ силамъ. Онъ вездъ, какъ будто съ намъреніемъ. шелъ на перекоръ знасмой волѣ родителей. Въ Университеть, гав отецъ принималъ непосредственное участие въ судьбѣ его, онъ не хотѣлъ запиматься правами, вступилъ въ монастырь неожиданно, безъ согласія и даже завѣдомо противъ желанія Ганса, питавшаго застарѣлую ненависть къ монашеской жизни; по видимому, не слишкомъ искалъ примиренія съ гибвнымъ отцомъ; послѣ первой объдни, упоенный величиемъ своего сапа, смбялся внутренно надъ слабостію сужденія предуб'яжденнаго, ревинваго ко власти своей, старика, хотя внутренній голосъ безпрестанно убъждалъ его въ противномъ (1). Даже въ 1522 году, когла въ посвящении отцу онъ торжественно каялся предъ нимъ въ нарушении заповѣди о почитании родителей, онъ уже снова освобождалъ себя отъ обязанности подчиниться волъ ихъ, ссылаясь на высокое служение Богу. «Теперь, любезный родитель, (слова его), упорствуешь ли ты въ желания извлечь меня изъ монастыря? Но чтобы тебѣ не хвалиться, предупредилъ тебя Богъ и самъ вывелъ меня изъ заключенія. Совъсть моя искуплена отъ рабства объту, а это высшая и совершеннышпая свобода. Я теперь инокъ, и все же не инокъ, а новая тварь, не папская, а Христова. Смотри же! Огнимаю ли я у тебя законное право и власть надъ собою? Нѣтъ! власть твоя остается неприкосновенною, поскольку касается моего иночества; а я уже разбилъ оковы. Но тотъ, кто извлекъ меня изъ монашества, имфетъ надо мною болфе власти, нежели ты. Передъ нимъ исчезаеть отцовская власть, по слову Христову: иже любитъ отца, или матерь, паче Мене, нѣсть Мене достоипъ (Мато. Х, 37). Посылаю тебѣ книгу мою, чтобы ты зналъ, какими чудными знаменіями Христосъ воззвалъ меня отъ обѣта монашескаго, и благословилъ такой высокой свободой, что, хотя и сдълалъ меня рабомъ всъхъ человъкъ, но никому не подчинилъ меня, кромъ Себя самого. Онъ мой Епископъ, Игуменъ, Владыка, Отець и Учитель; другого не знаю. Я върю, что Онъ для того лишилъ тебя сына, чтобы многимъ другимъ Своимъ чадамъ оказать мною помощь. Тебѣ же подобаетъ не только смириться,

<sup>(1)</sup> Von den Klostergelübden, Walch, XIX, § 228, p. 1930.

но и возрадоваться, и я вбрю глубоко, что такъ и будетъ» ( <sup>1</sup> ). Пока живъ былъ Гансъ Лютеръ, сынъ его остался въренъ воззрънію, изложенному въ этомъ посланіи. Онъ никогда не искалъ сближенія съ отцомъ; они жили розно, даже тогда, когда Богъ и того и другого благословилъ достаткомъ. Только въ 1525 году видимъ новое и посабднее вибшательство Ганса въ устроении сыновняго счастія. Върный коренной черть Ибмецкаго характера, онъ настоятельно требуеть у Мартина возставления своего рода ( 2 ), и этимъ упрямый старикъ довершаетъ побъду свою надъ монашествомъ. Супружество Лютера еще болбе разъединило его съ родителями; послѣднее свиданіе съ ними было на свадьбѣ. Въ 1530 году умеръ Гансъ Лютеръ, въ 1531 жена его, Маргарита. Мартинъ не присутствовалъ при послѣднихъ минутахъ ни одного изъ нихъ, хотя заблаговременно получиль оть брата Якова извѣщеніе о смертной болѣзни ихъ. Онъ извинялся не недосугомъ, а невозможностію предпринять путешествіе оть Виттемберга до Мансфельда, по причний опасностей, угрожающихъ ему на пути отъ враж. дебныхъ ему дворянъ и крестьянъ. Два письма его, писанных по этому случаю, можно бы назвать увѣщаніемъ духовнаго отца умирающему духовному чаду съ упованиемъ и вѣрою подчиниться опредѣленію Божію. Въ нихъ не слы. шится голосъ встревожениаго, пораженнаго горестію, сыновняго сердца. Умблъ же Лютеръ горячо и сильно изъявлять свои чувствованія, когда, по полученіи въстио бользни Миконія, молить Бога исключить его самого изъ списка живыхъ, но сохранить драгоцённую жизнь его друга.

Личность Лютера участвуетъ во всей его реформаціи. Онъ положилъ на созданіе свое живой отпечатокъ собственнаго духа, который остался за нимъ навсегда. Преобразованіе, имъ совершенное, окрѣпло въ тискахъ насильственнаго соединенія съ личностью преобразователя, въ которомъ субъективныя представленія его о религіи наложены неизмѣнною формулою на живое ученіе вѣры. Отсюда двухвѣковое

<sup>(1)</sup> Walch, XIX.

<sup>(2) «</sup>Hoc novissimum obsequium parenti mco postulanti nolui denegare spe prolis.» Письмо Лютера къ Амсдорфу. Aurif. Ep. 11, f. 293.

религіозное оцёпенёніе Германіи, извёстное подъ именемъ Аютеранскаго Православія; отсюда духъ нетерпимости, въ которомъ повторились въ измёнившейся формѣ всѣ ужасы духовнаго насилія, когда-то исходившаго изъ Латинской Церкви, а теперь обратившагося въ наслѣдіе Лютеровой, хотя въ основание ей положена свобода совъсти въ дълъ въры. Изъ того же источника, поскольку къ дёлу Божію примѣшивались страсти человѣческія, сбъясилется странное противорѣчіе самого Лютера, который за всякими христіаниномъ признавалъ право толковать слово Божіе и повърять чужія толкованія, который съ мудрою предусмотрительностію отвергалъ предложение боготворившихъ его послъдователейканонизировать его сочиненія, но въ тоже время упорно настанвалъ на непреложность своихъ выводовъ въ учени вкры, несказаннораздолжился мальйшимъ противоръчемъ, исходившимъ пе только изъ стана противниковъ, но часто изъ иваръ его собственной общины. 20 летъ своей жизни провелъ онъ въ непрерывной борьбѣ съ отступниками; по собствениому сознанію, пизложиль болье 20 секть, отцепившихся отъ его же ученія: «изъ нихъ большая часть погибли, другіе, »-говорить онъ, ---«копышатся, какъ черви, которые съ отсѣченной головой еще двигаютъ членами» (1); преслѣдовалъ въчною ненавистію Второкрещенцевъ, учениковъ Карлштадта, Цвинглія, Буцера, Эколампадія, Кальвина, но, по видимому, не замѣчалъ пикогда исходной точки этой борьбы: начала личной свободы, внесенного въ учение въры самимъ Лютеромъ, оправданиаго его собственнымъ примѣромъ. Съ другой стороны, уничтоживъ Апостольское рукоположение, какъ видимое пресмство даровъ благодати, поставивъ служение священства и проповеди въ зависимость оть гражданскаго распоряженія верховной власти, онъ снова сделался жертвою плачевнаго противоречія, когда требовалъ безпрекословной вкры въ ученіе, передаваемое проповѣдниками, э между темъ самъ вложилъ въ руки паствы Евангеліе па родномъ языкѣ, и вмѣстѣ съ нимъ соблазнитель. ное право обличать проповёлника въ ложномъ толкования

(1) Walch, VIII, предис. къ Галат. § 17, р. 1535.

Слова Божія. Вообще система, имъ выставленная, управленія Церкви по отдѣльнымъ общинамъ полномочными проповѣдниками, призванными на то гражданскою властію, есть самое сильное олицетворение попятия личности, утвержденнаго имъ на развалинахъ прежилго церковнаго зданія. Не входя въ подробное доказательство этой истины, можно ее уже ясно уразумѣть изъ словъ самаго Лютера, духовнаго родо. начальника всѣхъ проповѣдниковъ, прошедшихъ чрезъ его наставленія и большею частію выросшихъ у него на глазахъ. Вотъ гордое сознапіе великаго права, дарованнаго Еогомъ проповѣднику Слова: «Они (т. е., Церковь папистовъ) не избъгуть монхъ рукъ, меня, доктори Мартина Лютера. Я имбю власть разсудить, отъ Бога ли учение ихъ, или отъ человѣка, потому что творю волю Бога, пославшаго въ міръ Інсуса Христа. Я преклоняю ухо къ одному слову Божію и говорю : ««Господи І. Христе! я хочу быть Твоимъ ученикомъ и върую словеси Твоему. Я, съ довъріемъ слъпца, предаю себя въ плѣнь Твоему слову.»» И Христосъ поставляетъ меня въ свободные служители слова, и даетъ мнъ право произносить приговоръ надъ върою папы, Іудеевъ, Турокъ и еретиковъ; я низложу всъхъ отступниковъ, повергну къ ногамъ своимъ; я хочу быть правымъ судьею. Пусть міръ порицаеть насъ, пусть свирбиствуетъ противъ насъ, какъ знаетъ; по праведный судъ ожидаетъ насъ на небъ. Я, докторъ Лютеръ, увъренъ, что проповъди моей воздадуть свидвтельство птицы, камни и песокъ морской: тамъ, на небѣ, у меня больше союзниковъ, нежели здѣсь, на землів, супостатовь» (').... «Я и всь богобоязненные проповѣдники, — мы князья на небѣ. И это не гордость, потому что служитъ къ прославленію имени Божія. Если бъ гордость эта смѣнилась смиреніемъ, то было бы дьявольскимъ, проклятымъ смиреніемъ, когда бы оно отвращало пасъ отъ слова Божія. Какъ Христосъ есть вѣчный, небесный царь славы, такъ и смиренные проповъдники составляютъ совътъ великихъ князей на небъ. Какъ императоръ Карлъ имъетъ своихъ избирателей, Турокъ-пашей, папа-своихъ кардина-

(1) Walch, Обьяси. 7. гл. Іоанна, VII, §. 77, р. 2258; §. 98, р. 2271.

ловъ, такъ и Христосъ собираетъ вокругъ Себя дружину небесную. Бл. Августинъ курфирстомъ на небѣ; Кодратъ, Ириней и другіе князьями и графами; а за ними и мы, учители Евангелія. Я крещенъ и призванъ отъ Бога къ служенію слова, которое есть сила небесная, а потому и я причисленъ къ чинамъ небеснаго царствія. Гавріилъ и всѣ Ангелы смотрятъ на меня, какъ на драгоцѣнный перлъ, потому что я вѣрую во Христа и проповѣдую Его слово. Мало того, сни хвалятъ, прославляютъ меня, удивляются мнѣ; съ меня довольно ихъ одобренія» (').

Такъ говорилъ онъ, и при чтении этихъ словъ невольно вспомнишь Магомета. Подумаешь, что Лютеръ преклоняется передъ Христомъ, дабы, подъ именемъ Его, властвовать неограниченно надъ всёми умами. Если, по собственному сознанію его, бѣдный приходскій священникъ трехъ деревень превосходить могуществомъ Турецкаго императора, то каково должно быть могущество Лютера, родоначальника великой семьи проповѣдниковъ, возстановителя ученія Апостольскаго послъ 15 въковаго затмънія, основателя Церкви Евангельской, грознаго сокрушителя папства? Неподражаемый оттънокъ его горделиваго сознанія выражается въ слѣдующихъ иемногихъ словахъ, въ которыхъ онъ ясно опредълилъ свои отношения къ міру : «Wie ich mich vor Gott von Herzen bücke und demüthige, so bin ich wider den Teufel und Weltstolz trotzig und hoffärtig im Herrn, verwerfe und verdamme Kaiser, Könige, Fürsten, Herren, Pabst, Bischöffe, Kardinäle, samt der ganzen Welt, strafe ihre irrige Lehre und sündlich Leben» (2). «Книги, нами написанныя,» -- говорилъ онъ, любуясь картиной своего божественнаго посланничества, — «исполнены мудрости и благочестія» (\*). Недовольный признаніемъ целой Германіи, онъ обращается къ двумъ великимъ Европейскимъ народностямъ: «Я, проповѣдникъ, могу

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объзси. 43 Пс. стиха 17, S. 336, р. 669; S. 338.— Walch, VII Обълси. 2-й гл. Іоанна, S. 43, р. 1752.— Walch, V, S. 199, р. 578.

<sup>(2)</sup> Walch, V, Объчси. 31, Пс. §. 303, р. 860. — Обълсн. 43, Пс. §. 204, р. 581.

<sup>(3) «</sup>Die Bucher, so wir schreiben, sind voller Weisheit und Gottseligkeit.» Walch, VII, Объяси. 8 гл. Іоанна, S. 161, p. 2487.

сказать гордое слово королю Чешскому, или властителю Франція: ««Если не вѣришь, что я послапникъ Божій, то я произнесу надъ тобой приговоръ.»» Что Іерусалимъ, что всемірная имперія Римская предъ словомъ Божіимъ? Если проповѣдь наша отъ Бога, то предъ нами преклонятся Папство и Турки, какъ маковый листъ. Христосъ пе боится сильпыхъ земли: у него другіе воители—Ангелы» (<sup>1</sup>). Міръ называетъ онъ великимъ слѣпцомъ, который всуе мятется противъ слова Божія. Призирая съ высоты неприступной на явленія человѣческой жизни, Лютеръ обнимаетъ однимъ взоромъ всѣхъ сильныхъ земли, со всею вхъ властію и могуществомъ, и сравниваетъ съ зажженной соломенкой, которую Творецъ неба и земли можетъ потушить однимъ дуновеніемъ (<sup>2</sup>).

Но этого мало: отдёливъ себя отъ цёлаго міра въ видё избранной единицы, онъ оставлялъ далеко за собой всёхъ учителей Церкви, любовался сближеніями съ Апостоломъ Павломъ, сосгязался съ нимъ въ силѣ и величіи искушеній, происходпвшихъ, по мнѣнію его, отъ маловѣрія, любиль находить сходство между собственнымъ религіознымъ настройствомъ и духовнымъ состояниемъ Апостола. Служеніе свое онъ ставилъ если не выше, то, по країней мъръ, наравив съ служениевъ Павла. «Самъ Апостолъ языковъ, явившись въ настоящее время и видя множество ересей, возникающихъ между Евангельскими, а съ другой стороны ядовитую злобу Папистовъ, неблагодарность и глубокое равнодушіе народа, конечно, вышель бы изъ терпинія и сказалъ бы людямъ: ««Пусть діяволъ проповѣдуеть міру вмѣсто меня!»» (3). «Какъ лжеучители, современныки Павла, величали себя передъ нимъ, иззывля его гонителемъ въры. а себя истинными учениками; какъ они простирали насмѣшки свои на его маленькій рость и слабое телосложеніе, упрекали его въ непріятномъ произношенія и голось, такъ по. ступають и съ нами подобные имъ, недостойные разрѣшить ремень сапоговъ нашихъ. Какъ Павелъ называль себя гонителемъ Церкви Божіей, такъ и я, въ продолжение 15 льтъ

26\*

<sup>(1)</sup> Ibid. §. 168, p. 2494.

<sup>(2)</sup> Walch, Объясн. 2-10 Пс. §. 33-36, р. 123.

<sup>(3)</sup> Walch, VIII, Объяси. 14 гл. Іоанна, §. 337-338, р. 208.

монашеской жизни, преслъдовалъ Церковь, оскверняя ее богохудьнымъ служениемъ. И какъ Павелъ, не смотря на это гонение и личное свое недостоинство, сподобился избраијя Божія, паче всѣхъ потрудился, пронесши съ Варнавой Евангеліе въ пред'ёлы язычниковъ, такъ и мы, пропов'єдники» (1). На жалобу одного новичка въ дълахъ въры, что ему трудно различить закопъ отъ Евангелія. Мартинъ отвѣчаль: «Да! если бъ ты могъ это сдѣлать, ты былъ бы настоящимъ учителемъ.» И, вставая съ мѣста, снялъ докторскій бареть, повторяя: «Если бъ ты могъ это сдёлать, я сказалъ бы тебѣ: ««Другъ! Тебѣ дана великая мудрость. Ин Павель, ни я не дошли никогда до такой степени совершенстяа.»» Ему было сказано, когда онъ просилъ избавленія отъ пакостника плоти: ««Довлееть ти благодать Моя»» т. е., у тебя Мое слово, держись его и не требуй ничего болѣе» (2). Въ другомъ мѣстѣ Лютеръ выражается весьма замѣчательно такъ: «Если докторъ Мартинъ не умъетъ писать такихъ писемъ, какъ Ап. Павла посланіе къ Римлянамъ, или Св. Августинъ, то ему много чести припоситъ и то, что опъ, открывая книги посланій Апостольскихъ, заимствуеть изъ оныхъ мъста. Она должена сознаться, что не дорось до вы. соты Апостола Павла и Августина, а смиренно плетется за ними» (<sup>5</sup>). Такое же откровенное признаніе читаемъ въ то іковаціи на псалмы : «Сознаюсь, что я, въ объясненіи псалмовъ, многое предпринималъ выше силъ и никакъ не могу присноивать себъ одинаковой силы съ Апостоломъ Павломь, потому что я не способствоваль чистоть разумьнія праведной жизнію, хотя и знаю, что нужно ученіе свое оправдывать дёлами. Что касается до моихъ свёдёній, то и они не много оказали мнѣ помощи, ибо я до сихъ поръ быль только ученикомъ, не въ одномъ языков'єдіни, но и въ постижения пророческаго смысла писаний. Впрочемъ, я могу похвалиться, что заблужденія мои не опасны, потому что въ языковъдъни погръшали и самые опытные въ разу-

<sup>(1)</sup> Walch, VIII Обълсн. 15 гл. къ Кор. S. 66, р. 1189.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, e. 12, §. 52, p. 678.

<sup>(3)</sup> Walch, V. Объясн. 101, Пс. §. 44.

мѣніп смысла, и самые святые. Св. Писаніе хотя и понятно младенцамъ, но для великихъ часто остается непостижимымъ. Никто такъ много не заблуждался, какъ люди, увѣренные въ цепогрѣшительности своихъ толкованій, и никто такъ удачно и назидательно не толковалъ смысла Писаній, какъ тъ, которые всюду боялись ошибокъ» (<sup>1</sup>).

Восходя отъ Апостола Павла къ Самому основателю Новаго Завѣта, Лютеръ сливаетъ свое служеніе, какъ проповѣдника, съ служеніемъ Спасителя роду человѣческому. Вся VIII-я глава Евангеліл оть Іоанна обълсияется имъ, какъ картина пророческая, въ которой каждая черта такъ же удобно прилагается къ Христу, лицу говорящему, какъ къ будущему преобразователю вёры. Проводникомъ къ такому сравненію служать вившнія отношенія Церкви и міра во время явленія Богочеловѣка и при началѣ Евангельской проповѣли доктора Лютера. Вѣра Іудеевъ, основанная на преданіяхъ отцовъ, во мижній Лютера представляеть живое олицетворение обрядовой Католической Церкви, опирающейся на великомъ сонмѣ подвижниковъ. Ветхозавѣтные первосвященники, фарисси и книжники, наслъдники Моиссеевыхъ обѣтованій, въ новой Христіанской Церкви оживаютъ въ лицъ папы, кардиналовъ, спископовъ, преемниковъ не жизни, не служенія и преданій Апостольскихъ, а высокихъ преимуществъ, присвоенныхъ церковной јерархи. Въ другой половинѣ пророчества Лютеръ видитъ сближение между собой и Христомъ, не по отношению къ Его Божеству, а въ смиренномъ Его служения міру, какъ человѣка, посланнаго на благовъстіе волей Отца. Христосъ-человъкъ, въ отношенін къ Богу Отцу, тоже самое, что Лютеръ-человѣкъ въ отношении къ Христу-Богу. Чтобъ сдѣлать сходство болѣе нагляднымъ, онъ отвлекаетъ личность Бого-человъка отъ званія служителя слова. «Христосъ, »-говорить онъ,-«на вопросъ Іудеевъ: «Ты кто еси?» предложенный будто бы въ совершенномъ невѣдѣніи Его существа, отвѣчалъ: «Начатокъ, яко и глаголю вамъ» (Ioan. VIII, 25), т. е., прежде всего я вамъ проповѣдинкъ, и вы не поймете Моего Божества, если

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Объясн. 22 Пс. §. 1-4, р. 1620.

теперь не удовольствуетесь Мосю проповідію, т. е., не увбруете въ слово Мое. Вы не знаете кто Я, пока не примете Меня, какъ своего проповѣдника» (°). Въ этихъ словахъ: «Ich bin nur ein Prediger,» Христось, по мижию Лютера, съ намърсијемъ скрываетъ Свое Божество отъ Јудеевъ, чтобы явиться предъ ними исключительно въ звании служителя слова, отвлеченномъ отъ Его личности. При такомъ объяснении. Лютеру не трудно становится низвести проповѣдь Христову въ кругъ чисто человѣческихъ дѣйствій, а самому вступить во всѣ отношенія Его къ окружающему міру. Здъсь начицается цёлый рядъ подобій, въ которыхъ Лютеръ обращается къ папѣ словами Евангельскими; не рѣдко въ одной и той же рѣчи одно подлежащее относится вмѣстѣ къ Спасителю міра и къ пророку Нѣмецкому. Слово Христово: «Азъ есмь свёть міру» Лютеръ, не обинулсь, относить къ себь и своимъ проповъдникамъ. «И мы, »-говоритъ онъ,-«обязаны сказать Папистамъ сретическое слово: ««Любезный пана, епископы, кардиналы, попы и монахи, всё вы сидите въ мракѣ съ своимъ ученіемъ, пока не станете проповѣдывать, нань я и Христост»».... «Будь Я только частнымъ лицомъ, »-продолжаетъ Спаситель, -«Я не могъ бы называть Себя свѣтомъ міру; но теперь, облеченный въ званіе благовъстника истины, имъю право хвалиться имъ ».... «Такъ точно и я (докторъ Лютеръ) могу хвалиться призваниемъ предъ всёми сектаторами, хотя бы послёдніе были въ 24 ряза ученѣе меня. Я горжусь призваніемь, въ которомъ Духъ Святой поставилъ меня благовъстникомъ, не какъ Мартина Лютера, или Іоанна Поморца, а какъ Вигтембергскаго приходскаго священника (Pfarrherr).» «Какъ Христосъ судить віру и судъ Его истинень, такъ и намъ подобаеть судить и съ радостію предавать анавем' папу съ епископамн. Я пришель на то, чнобы право судить.» — «Христосъ говорить: ««Азъ иду, и взыщете Мене; если Меня отвергаете, Я дамъ вамъ другихъ пропов'єдниковъ, которые будутъ вамъ не по праву.»» Такъ и вы (Нѣмцы), когда насъ не будетъ, вы пойдете въ Римъ за однимъ хорошимъ проповед-

<sup>(1)</sup> Walch, VII, §. 143-144, p. 2474-2473.

икомъ, и пе найдете его; вы захотите вынуть изъ сердна зенли тъхъ самыхъ, которыхъ гоните пынъ, но будеть поздно».... « Много имамъ о васъ глаголати н судити,»-продолжаетъ Христосъ. «И я тоже говорю папѣ: много имѣю я говорить и судить, а именио: что папа съ тройною короною, съ епископами, монахами и върными ему князьями отойдеть неминуемо къ діаволу въ адскую бездну. Но «Пославый ия истиненъ есть.» Скажу сибло: я пришелъ къ вамъ во имя Божіе и утѣшалъ васъ, но вы отвергли меня, а потому не ждите помилованія. Онъ, приказавшій мив слово, не посрамить его истины. Онъ исполнить прещенія.»-« Пе разумьша убо,»-сказано далье въ Евангельской повъсти,т. е., не хотѣли понять, что Онъ говорилъ имъ объ Отцѣ. Досада взяла Іудеевъ, что они не могли наложить молчанія на уста, говорившія имъ такія смѣлыя истины. Такъ точно папа не хочетъ понять моего обличения; онъ желалъ бы. чтобъ я никогда не явился. Если бъ не было Лютера,-говорить онъ,-Паиство стояло бы твердо, и миръ Церкви не быль бы нарушень. Что же мић делать? Призвание мое повелительно требуетъ моей проповеди міру. Я не выдумалъ слова, я получилъ его отъ Спасителя, какъ Онъ получилъ его отъ Отца» (1). «Любезный міръ, папа, киязья и епнскопы ! За что враждуете миб ? Какое зло причинилъ я вамъ?»-«Ты еретикъ,»-отвѣчаеть Латинская Церковь;-«ты иизложиль монашеские ордена, индульгенции продажу объденъ; ты смъшалъ съ грязью наше учение и заповъди: тебѣ ли це враждовать?» Конецъ превосходенъ; въ немъ вылилось послёднее слово самоуслажденія Лютера, возмутившаго миръ Европейскаго человѣчества. «Да, я хотѣлъ того, и пусть будетъ такъ! Если падаютъ позорные отпуски; если гаснеть чистилище, что мић за дело? Я проповъдывалъ Евангеліе Христово во всей Его чистоть» (2).

Лютеръ, напитанный чтеніемъ Библін, безпрестанно возводя къ ней частные случан собственной жизни, до того

<sup>(1)</sup> Walch, VII, S. 26, p. 2402; S. 30-31, p. 2406-2407; S. 73, p. 2434; S. 113, p. 2437; S. 150-153, p. 2479-2481; S. 157, p. 2484.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 15-й гл. Іоанна, S. 204-205, р. 436-437.

2 € ÷ сродника съ такими сравненіями, что они потеряли для радо всю свою страпность, и уродливая маска навсегда приисла къ его лицу. Въ самомъ дълъ, въ предложенномъ сплетении довольно неуклюжихъ лжеумствований, личность реформатора по желанію чередуется съ его служеніемъ; подъ личиною проповъдника слова Божія не ръдко самъ Лютеръ восходить на небо, или низводить къ себѣ Божество. Съ трудомъ переносясь въ современныя отношения, мы охотно согласились бы принять эти рѣчи за дерзкую шутку какой нибудь разгульной Ифмецкой бесбды; но мы видимъ въ источникахъ всю откровенность самообольщения Лютера, слыший отзывы учениковъ, всличающихъ его святыля, великимь отцомь и пророковь. Здёсь начало сближения Божества съ человѣкомъ и того униженія святыни, которое въ новъйшее время вызвало чудовищныя порождения Нъмецкой науки. Апоееоза Лютера, пачатая при жизни его пристрастными поклонниками, отъ общественнаго служения Церкви перешла на частную жизнь его, отъ непогръшительности ученія привела его къ созпанію собственной святости. При объяснения 127 псалма, давая дъятельныя наставленія о жизии христіянина, направленной на занятія полезныя, онъ прибавляеть : «Я въ этомъ дѣлѣ довольно опытенъ и могу служить наставникомъ; по и мић не рћако случается терять время на пустыя заботы. Причина тому, что и Снятые не свободны отъ грн ха гордости, бывшаго надаломъ паденія прародителей въ раю» (<sup>т</sup>). Въ другомъ мъстъ такими чертами описываетъ блогіе плоды возобновленнаго ученія Евангелія: «Пусть міръ пазываеть пасъ злыми еретиками, нарушителями покоя общественнаго, одержимыми духомъ печистымъ. Противъ такого суда мы имѣемъ свѣдѣтельство совѣсти, что Богъ далъ намъ не только увѣровать, но и свободно исповъдывать въру предъ цълой вселенной. Мы упражияемся, сколько возможно, въ богоугодной жизни, остерегаемся отъ грѣховъ; если падаемъ, то не съ намфреніемъ, а по слабости и съ сожальніемъ о содъянномъ грѣхѣ. Во виѣшней жизни мы еще грѣшники, хотя

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Объясн. Пѣс. степ. S. 114, р. 2683.

получили уже Духа Святаго» (<sup>1</sup>). Даже въ вольновъ смирепін Лютера просвѣчиваетъ какое-то внутреннее самодовольство. Такъ, на примѣръ, говоритъ онъ о своемъ обращеніи изъ Католичества : «Я теперь уже не хулитель имени Божія; я проновѣдью не обольщаю народа, не распинаю и не приношу въ жертву Христа въ литургіи, а хвалю и славлю милосердіе Божіе. Но все еще жизнь моя не совершенна; я долженъ взывать съ Давидовъ: ««Господи! Не вниди въ судъ съ рабовъ Твоимъ!»» Вѣра слаба, любовь *пъсколько* холодна; я имѣю нужду въ ходатаѣ Господѣ Іисусѣ Христѣ. Подъ Его покрововъ я долженъ пресмыкаться во прахѣ и молить Его о прощеніи грѣховъ. Господи! Не помяни мнѣ того, что еще остается во мнѣ грѣшнаго и немощпаго!» (<sup>2</sup>).

При таконъ исключительномъ развитіи личности, основной чертой характера Лютерова по отдѣленіи отъ Западной Церкви является раздражительность; она ростеть съ каждымъ новымъ шагомъ на пути реформаціи, а подъ конецъ его жизни перерождается въ болѣзненное настройство ума, въ безпокойную дѣятельность мысли и слова, въ какую-то страшную логику, ужасающую дикимъ выражениемъ страсти. Ни одно явление современной жизни, ни одна панская булла, ни одно сочипение противниковъ, не оставлено имъ безъ отвѣта. Вся жизнь его проходить въ вѣчной перебранкѣ съ врагами ; онъ вездѣ удерживаеть за собою послѣднее слово, ие довъряетъ никому въ выражении своего образа мыслей, и въ каждомъ оборотѣ его неподражаемой рѣчи видна шчрокая, размашистая рука изловченнаго бойца, который не щадить ни друга, ни недруга, наносить удары направо, налѣво, никогда не утомляясь, грозя вѣчнымъ гиѣвомъ. Неисчислимы его спорныя сочиненія. Онъ спорилъ : съ Эккомъ, Алевельдомъ, Латохомъ, Ютербокскими Миноритами, съ Университетами: Кельнскимъ, Парижскимъ и проч., съ Эмзеромъ, Амвросіемъ Катариномъ, Эразмомъ, съ Генрихомъ VIII, Георгомъ Саксонскимъ, Альбрехтомъ Майицкимъ, Генрихомъ Брауншвейгскимъ, Кохлеемъ, съ Карл-

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 4-й гл. Галат. §. 57-60, р. 2393.

<sup>(2)</sup> Walch, III, Обысн. 9 гл. Второзак. § 41, р. 2722.

штадтомъ, Цвингліемъ, съ Цюрихскими богословами, съ Антипоміянами, Анабаптистами, Швенкфильдомъ, Мюнцеромъ, опровергалъ Алкоранъ и Талмудъ, при всемъ томъ находилъ еще время читать лекціи въ Университеть, проповѣдывать всепародно два раза въ день, заниматься кабинетными трудами, посвящаль свой досугь перепискѣ съ друзьями, наполняющей обширные сборпики Аврифабра и де-Ветте, совъщаниять съ знакомыми, разговорамъ съ чужими. Со всёхъ концевъ Германии стекались къ нему люди безвъстные просить разръшения на частные случан жизни, и усталому, измученному Лютеру приходилось словесно и письменно распутывать съти совъсти многихъ тысячъ народа, съ тяжелой отвѣтственостію проповѣдинка и основателя Церкви.-«Тяжкая ноша висить у меня на шев»,-писаль онь къ одному изъ друзей своихъ ,--- « и тянеть менякъ зем. ч. Я не могу посвятить надлежащаго времени духовнымъ упражненіямъ : молитвѣ, ученію, чтенію, занятіямъ письменнымъ. Словомъ, вся моя жизнь тяжелый, суровый крестъ» (1). «Говорять ивкоторые, что письменные труды ие составляють работы и не входять въ сравнение съ бэдой на конѣ, въ тяжелыхъ досиѣхахъ, въ жару и въ пыли, на мороз и въ жаждь. Въ чужнать рукахъ все легко. Конечно, мив бы трудно было пробхать въ латахъ; но посадилъ бы я всадника за письменный столъ, обложилъ бы его бумагами, приказалъ бы сидъть цълый день, не разгибаясь, не спуская глазъ съ кциги» (2). Эта, по истинъ, необъятная дъятельность давала безпрестанно новую пищу страстямъ его, поддерживая общирныя спошенія со всей современпостію, вызывал па письменное изъявленіе своего мития. Вся полемика Лютера преимущественно имбетъ въ виду ненавистную ему Церковь Папистовъ. Всегда живо хранилъ опъ воспоминание понесенныхъ отъ нея неправедныхъ гонений; мстительность его тымъ ужасиве, что Лютеръ Евангельский въ своихъ нападеніяхъ на Латинскую Церковь преслѣдуетъ вѣчной враждой того же Лютера въ монашеской рясѣ,

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Предисл. къ Объяси. 21 Пс. S. I, р. 1622.

<sup>(2)</sup> Walch, X, p. 521, 522.

оставшейся для него вѣчнымъ укоромъ. Съ дикою радостію разоблачаетъ онъ язвы Католиковъ, поливаетъ ихъ желчію Измецкой ироніи; въ послѣднихъ его сочиненіяхъ, когда истощился запасъ бранныхъ словъ и ругательствъ, когда кончилась пѣснь, начинается припѣвокъ. Читая, не вѣришь глазамъ ; это писалъ не проповѣдникъ Евангелія, а, и въ саномъ дѣлѣ, одержимый духомъ гордыни. Неистовые вопли нерѣдко переливаются въ горькія жалобы въ духѣ Илінномъ; онъ молить Бога словами Давида и Исаін призрѣть на погибающій випоградъ Свой, спасти градъ святилища Его, христіянскую Церковь. Потомъ опять радуется поруганию своего имени ; по самому себь отчитываеть пышныя похвалы, подобныя слёдующимъ : « И разорваль густую съть папскихъ законовъ; они назовутъ меня возмутителемъ Церкви; я поставилъ Евангеліе выше преданій яхъ; я подчинилъ власть нанскую святой заповѣди братской любви ; они назовуть меня хулителемь и еретикомъ. Но пусть буду я и отребьемъ рода человическаго; пусть наложатъ на меня печать отвержения духовпаго; пусть имя раскольника и ересіарха Лютера обречется мученіямъ ада. Но, ради Бога, молю васъ отставить ненавистное имя Мартипа Лютера и поучиться истинѣ у Апостола Павла» (<sup>1</sup>). Въ этомъ самоотвержении мало истины. Мы не входимъ въ его личныя отпошенія къ папь; по нельзя не замътить въ немъ черты оскорбительной для правственнаго чувства : глубокаго себялюбія, презрѣнія ко всему, что не склонялось передъ нимъ въ безотвѣтномъ созерцаніи. Жизнь, разсорившаяся со всёмъ окружающимъ, изсупила сердце этого человѣка, достойнаго стать съ огненнымъ мечемъ на стражѣ Монсеева закона. Въ 1518 году, исполненный замысловъ о будущемъ преобразовании Церкви, мечтая миромъ привести Латинскую Церковь къ сознанію истины, онъ въ такихъ выраженияхъ описываль царство Христово, имбющее воплотиться на землѣ во всемірномъ общеніи вѣры и любви христіянской : «Истинные братья Христа подражаютъ Его благосердію, любять злыхъ, благословляють, прощають

<sup>(1)</sup> Walch, IX, Объясн, 6 гл. кь Галат. §. 71-73, р. 373-376.

ихъ, молятся за нихъ, хвалятъ и благодарятъ Бога о всемъ. Смотри на Чешскихъ Пикардовъ, die geistlichen, gnten und elenden Ketzer, которые бѣгуть отъ христіянъ нечестивыхъ и скрываются въ своемъ одиночествъ. О богохулители и предатели Христовы ! Если бъ Христосъ дѣлалъ то, что вы дѣлаете, кто получилъ бы блаженство? Опъ совлекъ съ Себя образъ и правду Божественную, уклонялся отъ общества благочестивыхъ, прилъплялся къ гръшнымъ и бунмъ, ла всяческая исполнитъ благодати. «Нъть,»-говорите вы,и мы не похожи на Нѣмцевъ; изъ страха Божія не хотивъ имѣть инчего общаго съ Римскою Церковію. Или другими словами: Мы, во имя Господне, хотимъ идти къ отщу нашему, діяволу, а Ибмцы, во имя діявола, войдуть въ царство небеснос. Ваше слово: ««Господи! погуби ихъ во гитвъ Твоемъ; они согрѣшили Тебѣ; мы народъ Божій; они народъ діявола»». Такъ говорилъ миротворецъ, не подозръвая, что онъ чрезъ 20 лётъ, или ранбе, дойдетъ до такого остервененія, какого никогда не позволяли себѣ Гуситы. Они отказались отъ общенія съ Римомъ, не какъ враги торжествующіе, а какъ люди гонимые, которые вит своей общины не находили пигдѣ безопасности. Лютеръ всю враждебную ему силу Католицизма воплощаетъ во образѣ темнаго царства антихриста, а себѣ и послѣдователямъ своимъ готовитъ обители въ царствѣ небесиомъ (ein sonderlicher Ort im Himmel). «За безуміе міра, за гоненіе истипы, за радостный пріемъ приходящему діяволу, Христосъ», --говорить онъ, --«отступаеть отъ управленія міромъ и вручаеть его діяволу. Но на насъ, проповѣдниковъ, неблагодарность и нечестіе міра не должно наводить такой скорби, которая положила бы насъ во гробъ до завѣтнаго часа. И я скорбѣлъ до смерти о бъдствіяхъ Церкви; стараясь зальчить ея раны, я чувствоваль, какъ сердце мое обливалось кровію, какъ самая въра моя подвергалась опасности. Но послѣ я догадался, что нечали сердца моего происходили отъ невѣдѣнія царства Христова ; я сказалъ себѣ : ««Въ этихъ бѣдствіяхъ ты не участникъ; пусть скорбятъ о нихъ виновники. Я готовъ приложить старание къ ихъ исцёлению, но даромъ сокрушаться не стану.»» Сатана неистощимъ въ своихъ козняхъ;

мы должны побъждать его равнодушіемъ. Что пользы тужить и скорбѣть? Міръ лучше не будеть, сатана не отстанетъ отъ козней. Живый на небестхъ посмъется имъ; Онъ велить намъ утѣшиться, презирать неистовство и жалкую надменность міра гордою вброю и радостно, на зло міру, воспѣть Ему пѣснь благодарности». Эта мудрая распорядительность Лютера покрывается полнымъ успокоеніемъ во Христь Іисусь, сказавшемъ Апостоламъ : «Дерзайте, ибо Я побѣдилъ міръ.» «Печаль неумѣстна, когда килзь міра сего осужденъ, т. е., папа, Турки, епископы, короли и владыки со всъвъ царствомъ діявола ». - « Христосъ устрояетъ царство свое не Гавріиломъ съ легіонами Ангеловъ, а выбираетъ младенцевь и ссущихъ, бѣдныхъ рыбарей, побѣдившихъ вселенную. И насъ папа превосходить въ умѣ и могуществѣ; мы не остримъ мечей, не мещемъ копій, а только отвегзаемъ уста и дътскою върою низлагаемъ его со всъмъ его царствомъ». По крайней мфрѣ въ тайной молитвѣ этоть другъ человъчества просилъ о разръшении душевной слъпоты враговъ, его папистовъ? Нѣтъ! Онъ молился ежедневно объ истреблении папы и всёхъ сыновъ противления. « Ich weiss»,-robopu.it ont,-udas du, unser lieber Gott und Vater. bist, derhalben bin ich gewiss, du wirst die Verfolger deiner Kinder vertilgen ». Вотъ содержание его трехчасовой сжедневной молитвы, какъ сообщаеть о томъ Меланхтону свёдётель, Вить Дитрихъ, и какъ сознается самъ Лютеръ, когда говорить: «Я не могу молиться, не проклиная папы; не могу сказать: ««Да святится Имя Твое!»» чтобъ не прибавить: ««Да будетъ проклято имя папистовъ!»» Во истину, такъ молюсь я каждый день устно, а сердцемъ своимъ непрестанио ( ' ).»

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объяси. 110, Пс. §. 26 - 27. - V, Объгси. 43 Пс. §, 80, p. 512. - VIII, Объяси. 15-й гл. Іоанна, §. 200 - 201, p. 434 - 433. - V, Объгси. 2 Пс. §. 54, p. 130. - V, Объяси. 8-й Пс. §. 44. - X, p. 89. - XVI, §. 31, p. 2083. Воть послѣднее слово Лютера Панистамь: «Lass sie fahren zum Teufel. Was hülfe es, dass wir um ihrentwillen uns zu Todte klagten und traureten. Sie wollen weder unsere Freude noch Trauren; so sprechen wir : Liebe Welt, thue ins Niederkleid uud hänge es an den Hals; du willst nicht hernach, so bleib dahinten. Wie du willst, Vögelein, willst du nicht essen, so stirb.» Walch. VII, Объяси. 11 гл. Мате. §. 22, p. 193.

Лютеръ не допускалъ сомитнія ни въ одномъ догнать своего исповъдания, требовалъ въры безпрекословиой, подъ опассијемь духовной смерти. Гусъ падѣялся, что ученје его согласно съ Евангельскимъ, по просилъ паству принимать его осторожио, повъряя свидътельствомъ Библии. Лютеръ поставилъ свое толкование выше толкований учителей Церкви, находя въ нихъ противоръчія и педоразумънія ; Гусь предпясываль проповёднику избёгать собственныхъ толкованій при чтеніп Библін, а въ разрѣшеніи труднаго смысла писаній цемедленно приб'єгать къ излагателямъ (statim recurrere ad expositores, 28-е письмо). Смиреніе Гуса засв'я фильствовано не однимъ голословнымъ признаніемъ себя меньшимъ священникома (minimus sacerdos), но и тёмъ преимущественно, что, въ пору самаго дѣятельнаго преобразованія Церкви, онъ сознавалъ свою немощь, свою невозможность содъйствовать лично великому дѣлу. Онъ говаривалъ неоднократно, что высшею целію желаній его было бы разоблачить со временемъ печестіе міра, въ предостереженіе вкрнымъ; но прибавляль : «Уповаю на Господа, что Онъ воздвигнетъ послѣ меня болѣе крѣпкихъ (magis strenuos), которые обнаружать нечестіе антихриста и положать душу свою за правду Христову ( <sup>1</sup> )».... «Гусь — птица ручная, полета не высокаго; но другія птицы, которыя и въ слов' Божіемъ, и въ жизни парятъ высоко, разорвутъ съти неправды ». И ивсколько ниже: «А потому вѣчная истина послала въ Прагу вмѣсто одного гуся, немощнаго и слабаго, много соколовъ и орловъ, которые зоркостію глаза превосходять другихъ птицъ; они, благодарение Богу, летаютъ высоко, и приводять всёхъ прочихъ птичекъ къ Інсусу Христу» (?). На этихъ свидътельствахъ основано предание, сочиненное послъ событія, будто Гусъ говориль предъ смертію : «Вы сожигаете Гуся, но черезъ 100 лътъ запоетъ бълый лебедь, котораго вамъ сжечь не приходится» (3). Хотя онъ, очевидно, указывалъ частно па современниковъ, частню на буду-

<sup>(1)</sup> Ер. 13, І, 61 на об.

<sup>(2)</sup> Ер. 6, I, 96 на об.

<sup>(3)</sup> Theobald, Hussitenkrieg, p. 23, Lenfant Hist. du Conc. de Const. 428-432.

щихъ исповидниковъ своей собственной въры, но Лютеръ всь указанія этого рода, не обинуясь, примвняль къ себь лично. « Св. Іоаниъ Гусъ», —писалъ онъ на Аугсбургскомъ сеймѣ, въ самое торжественное мгновение своей жизни. --- «пророчествовалъ обо виб, когда писалъ изъ темницы въ Чешскую землю : ««Вы изжарите гуся, но черезъ 160 летъ не изжарите лебедя»» (1). «Члены Констанцкаго собора были увърены, что никто впередъ не осмблится говорить и писать противъ нихъ, еще менъе ублажать и святить память Гуса, а ихъ обличать. Но Іоаниъ Гусъ предсказывалъ иначе, какъ и сдѣлано было отчасти мною, отчасти другими» (2). Непреклонный Лютеръ попиралъ ногами общественное мивніе; Гусъ, умирая въ Констанцѣ, старался увѣрить своихъ земляковъ, что опъ осуждается несправедливо, дабы върные не соблазнялись о немъ (ne scandalisentur in me, tanquam sim hæreticus), какъ объ еретикњ. Стоитъ только взглянуть на всю цёльность ученія Лютерова, чтобъ убідиться, на сколько въ создания его участвовалъ его могучий образъ, который удобно вставляется въ рамку любаго событія его реформаціи. Какъ глубоко онъ вѣрилъ въ могушество своего слова; какъ понималъ значение своей личности, всего лучше видно изъ намфренія писать свою біографію, изъ безчисленныхъ матеріяловъ, оставленныхъ имъ въ многотомныхъ своихъ сочиненіяхъ для критическаго жизнеописанія. Гусъ, напротивъ, вездъ скрывается, или за великою тѣнью своего народа, или за христіянской оболочкой проповѣдника истины ; безъ скудной переписки его мы не знали бы внутренияго міра его богатой души, не знали бы и самыхъ драматическихъ эпизодовъ жизни его, все же отрывочной, загадочной и безцвѣтной. Вообще, нѣтъ лучшаго мърила безличности Гуса и самоотверженія Славянскаго, какъ странная участь, постигшая его по смерти, и доселъ еще не разрѣшившаяся въ послѣднемъ удовлетворительномъ итогѣ. При всѣхъ усиліяхъ исторической критики, мы не успѣли возвратить себѣ роднаго сокровища въ неотъемлемую собственность ; его тынь продолжаетъ еще долгія

(2) Walch, XVJ, S. 14, 2565.

<sup>(1)</sup> Luthers Glossen auf das Kaiserliche Edict; Walch, XVI, §. 68. p. 2061.

странствованія по всѣмъ Европейскимъ народамъ, испещренная разноплеменной костюмировкой, въ которой постепенно искажаются черты его личнаго и народнаго образа.

Другая сторона илеменнаго характера, особенно ярко выдающаяся въ Лютерѣ, это-брачная жизнь во взаимпомъ согласіи супружеской двоицы, въ добыванія хлѣба честнымъ трудомъ мужа, въ устроении хозяйства распорядительной женою, и въ соединенныхъ усиліяхъ того и другаго доставить приличное воспитание детлив. Воть идеаль корениаго Пѣмецкаго быта, и онъ вылился въ жизни Лютера въ полнотѣ самаго правильнаго очертанія. Мы уже видѣли выше, какъ необходиместь супружества для стариннаго Нѣица непосредственно истекала изъ его образа жизни, преимущественно же развивалась она на Западно-Европейскомъ материкѣ въ противоположность господствующей въ Восточныхъ народахъ наклонности къ созерцательной жизни. «Въ при-•одѣ нѣтъ единичности, »-такъ умствовалъ Нѣмецъ устами Лютера, — «все стремится къ совокупленію; прекрасный первообразъ его представнлъ намъ Богъ не въ однихъ только животныхъ, но и въ растительности, и даже въ камняхъ. Мужескій полъ во всемъ твореніи простираеть вѣтви свои къ женскопу, какъ будто стремится включить его въ объятія свои, и на обороть, тоже самое дълаеть женщина. Небо и земля представляють благословенную чету, потому что земля оплодотворяется небомъ и изпоситъ живыя растенія (<sup>1</sup>). Мы зарождаемся въ женской утробъ, заимствуемъ отъ нея свою плоть ; отсюда естественное влечение къ женщинѣ, и удовлетвореніе его столько же необходимо, сколько пища, питье и сонъ (<sup>2</sup>). Но брачная жизнь, неизбѣжная, какъ удовлетворение частной потребности, ниветъ несравненно высшее значение въ государственной жизни. Одна безъ другой существовать не можетъ. Домоправительство-первое условіе хорошо устроеннаго государства. Тамъ, гдѣ нѣть отцевъ и матерей, мужей и женъ, которые бы рождали и воспятывали дѣтей, тамъ не можетъ быть и городовъ. Города

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c 43, §. 5. p. 1686.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 27, 44.

произошли отъ взаимныхъ отношеній между хозяиномъ дома и домочадцами. Изъ нихъ образуются княжества, изъ княжествъ государства. Начало имъ положено въ обѣтованіи Божіемъ: «Не добро быть человѣку единому; раститеся, множитеся и наполните землю (Быт. XII, 18; I, 28) (<sup>1</sup>).

Въ Лютерѣ рано развивается господствующее стремление Нѣмецкой природы. Но мы уже видѣли, что этой практической сторонѣ его характера противодѣйствовало враждебное ей начало, вынесенное изъ дътскихъ представлений Католицизма, и опредѣлившее мнимое призвание его къ монашеской жизни. Вступая въ обитель, онъ отказывался отъ честнаго брака; въ монастырѣ, на молитвѣ, и въ кельѣ, и днемъ и ночью боролся съ подавленными желаніями; въ застольныхъ ричахъ посвятилъ своихъ близкихъ въ тайны искушенія, возвращавшагося ежедневно (<sup>2</sup>). Понятія его о монашествѣ, какъ сказано выше, развизались подъ гнетущимъ вліяніемъ такихъ ощущеній, которыя заставляли его непавидъть вынужденное послушание объту. Отсюда возмутительная односторонность сужденій его, на которыхъ легъ отпечатокъ его личныхъ отношеній. Впрочемъ, первый голосъ противъ монашеской жизни былъ поданъ не Лютеромъ. Между тёмъ, какъ онъ въ Вартбургѣ, вдали отъ шума житейскаго, запимался переводомъ Библін на Нѣмецкій языкъ, бородся съ діяволомъ, проводя ночи безъ спа въ великомъ огнь необузданной плоти ( \* ), Меланхтопъ поднималъ знамя возмущенія въ Виттембергѣ. Изъ переписки Лютера видно, что весь этотъ городъ въ то время былъ въ сильномъ волненіи. Преимущественно занимались двумя вопросами: 0 бракъ священниковъ и значении обътовъ монашескихъ. Первый вопросъ былъ рѣшенъ утвердительно, примѣромъ Бартоломея Бернгарди, того самаго, который въ 1516 году спорилъ

27

<sup>(1)</sup> Walch, Объясн, Півс. Степ. IV, 127. Пс. §. 54, р. 2632.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 43, §. 130. p. 1771.

<sup>(3) «</sup>Sedem in olio, proh dolor, parum orans, nihil germens pro Ecclesia Dei; quin carnis meæ indomitae uror magnis ignibus; summa qui fervere spiritu debeo ferveo carne, libidine pigritia, otio, somnolentia.» Письмо къ Mezaux. Aurif. I, Ep. 234, f. 333, a.

въ Виттембергѣ противъ Томистовъ подъ руководствомъ Лютера. Но объты монашеские оставались еще во всей своей силь. Въ Іюнь мьсяць 1521 года, Меланхтонъ писалъ къ Лютеру, съ намърсијемъ доказать ему, что эти объты подходять совершено подъ речение Апостола, установившаго бракъ для јереевъ. Въ отвѣтѣ своемъ отъ 29 Іюня Лютеръ опровергалъ его мибніе, на томъ оспованія, что священияческій санъ установленъ Богомъ, а монашество есть слёдствіе свободнаго избранія самого человѣка. « Когда Ан. Павелъ запрещение брака духовнымъ называетъ прямо изобрътенісмъ діявола, пы не имбемъ ни въ какомъ случай права изм&пять устройство Божественной власти. Но о монашеств& не могу сказать инчего утвердительнаго. Правда, юноши ниже 30 льть, вошедшие въ монастырь по неопытности, могли бы оставить его безъ зазрвнія совъсти; по нельзя сдёлать изъ этого общаго правила для людей, состарѣвшихся въ монашеской рясь». Въ заключение объщаетъ подумать изъ любви къ бъднымъ юношамъ и дъвицамъ, которымъ опъ желалъ бы принести пользу, сострадая ихъ немощамъ. Во второмъ письмѣ, безъ числа, къ тому же Меланхтону онъ излагаетъ выводы своихъ размышлений. Его перетичельность продолжается ; возражения противииковъ не удовлетворяютъ желанію его достигнуть убіжденія прочнаго. «Приводимыя вами свидательства изъ Ветхаго Завъта, въ которыхъ строго предписывается разръшение обътовъ, не идутъ вовсе къ дѣлу. Ихъ нельзя применить къ объту цёломудрія иноческаго ; ибо всёмъ извёстно, что народу Еврейскому не только объть воздержанія, по н просто безбрачная жизнь воспрещена была подъ опассниемъ проклятія и позора. Я вполив уб'ядился въ невозможности локазать изъ Св. Писанія ни закономъ, ни частнымъ примеромъ, что целомудріе падаєть подъ обетомъ монашескимъ. Впрочемъ, оно зависить отъ произвола самого человѣка, по слову Апостола (4 Кор. VII), и только одну уступку я въ состоянии сдёлать, а именно : что стёснять его законами и постановленіями человѣческими есть чистое внушеніе діявола. Значить, опасно приносить объть цёломудрія; по отсюда не следуеть, чтобъ онъ не имелъ обязательной силы. Ведь, то была наша добрая воля; отъ насъ же завистло жить итьломудренно, не давая на себя никакихъ обязательствъ. Словомъ, миѣ сдается, что рѣшеніе этого вопроса чрезвычайно просто, но оть насъ еще сокрыто. Конечно, если бъ самъ Христосъ намъ явился. Опъ разрѣшилъ бы разомъ эти узы для совѣсти. потому что и по сю пору Опъ пи однимъ откровеніемъ, ни однимъ знакомъ благоволения не засвидътельствовалъ угодности Ему нашихъ обътовъ. Къ тому же до 14 лътъ законъ естества не открываеть возможности принести объть воздержанія, и кто порукою, что и за 14 лѣтъ возможность его исполнения простирается на цёлую жизнь? Богъ молчить, - человѣкъ не знаетъ. Несчастные мы, блуждая во мракћ, хватаясь за тбиь, какъ за истицу, и въ этомъ невъдъніи гръшимъ еще больше, потому что Богъ есть Богъ свъта и мудрости, а не тымы и невъдънія. Видишь, какъ сильно смущають меня помышленія, и однако ришить вопросъ окончательно не разумбю, а только желалъ бы содбиствовать вашимъ усиліямъ. Я безъ зазрѣнія совѣсти могу разрышить объты до 20 лётняго возраста, какъ данные безъ знанія дѣла, и притомъ такихъ только юпошей, которые не успѣли еще перемѣнить ни одежды, ни званія, а о получившихъ священство въ обителяхъ, хотя бы и ниже 20 лътъ, ие смѣю подумать » (1). 9 Сентябремъ, 1521 года, означено третье послание о томъ же предметь, съ повторениемъ прежнихъ иедоумѣній. Видно, что Лютеръ въ эти два мѣсяца не сдѣлалъ ни шагу впередъ, что его удерживало свидътельство совѣсти, обличавшее нарушителя обѣта клятвопреступникомъ. «Ты говорншь», -писалъ Лютеръ, -« что допускаещь необходимость нарушения объта въ случат невозможности его соблюдения, съ грѣхомъ по-поламъ. Но этимъ путемъ мы дойдемъ, пожалуй, до отрицанія заповідей. Въ отвіть на это, ты. можетъ быть, скажешь: «Одно заповѣдано; другое произвольно выбрано ». Но потому-то оно и стало закономъ, по слову Писанія: «Храните об'ьты!» Ты говоришь, что рабство объта противно свободѣ Евангельской ; а я утверждаю,

27\*

<sup>(1) &</sup>amp; urif, I, Ep. 139, f. 346- 349.

что вольное подчинение объту и законанъ есть также дёло духовной свободы, ибо вногіе не теряли ся, хотя жили подъ рабствомъ объта. Впрочемъ, мнѣ, какъ мопаху, не подобаетъ произносить сужденія. Я догадываюсь, что ты хочешь разыграть при мнѣ роль искусителя и подвести мнѣ подругу, въ отмщение за то, что я и самъ съигралъ твою свадьбу. Такъ знай же, что я, сколько можно, буду остерегаться соблазна (1)». При этомъ письмѣ приложено было первое сочинение Лютера объ обътахъ монашескихъ, съ просьбою прибить его къ воротамъ Виттембергскихъ церквей, -139 положеній, имѣющихъ полный, оконченный смыслъ. Содержаніе слѣдующее: «Всякое дѣло закона должно совершаться свободно, т. е., въ въръ въ Інсуса Христа и безъ ложной мечты въ его оправдывающее дбйствіе. Жизнь монашеская принадлежить къ дъламъ закона, а потому, кто приноситъ объть воздержапія и дъвства безъ въры, въ надеждъ угодить Богу, приносить безбожный, богохульный объть. Тому слъдуетъ покинуть обитель, не обращая вниманія на папскую власть и общественное мнюние, ибо лучше стяжать свою душу, чёмъ погубить ее. Но кто можетъ соблюсти свободу Евангельскую подъ игомъ закона, тому не опасно подчинить себя вѣчнымъ обѣтамъ и жить въ монастырѣ, какъ Бернардъ и прочіе благочестивые иноки, которые не искали спасенія въ стънахъ монастырскихъ, а пошли въ монастырь, уже бывши оправданы, на вольное житье иноковъ». Заключительная мысль, что «какъ жизнь монастырская повсемѣстно обратилась въ особенный подвигъ, ведущій, по общему мнѣнію, къ небесному блаженству, то достойно разрушить монастыри (<sup>2</sup>)». Это косвенное нападение Лютера произвело внезапное дъйствіе. 13 Августинскихъ монаховъ оставили Виттембергскій монастырь (.5). Для произведенія слёдствія по этому дёлу, курфирсть назначиль 4 коммисса. ровъ: Меланхтона, Амсдорфа, Юста Іону и Іоанна Фельдкирхенскаго, которые оправдали всѣ безпорядки (\*). Лютеръ,

<sup>(1)</sup> Aurif, I, Ep, 242, f, 331-335.

<sup>(2) 139</sup> положеній помѣщепы у Вальха XIX, 1797-1807.

<sup>(3)</sup> Ranke, 11, 14,

<sup>(4)</sup> Повесть Аврифабра у Вальха, XV, док. 623, р. 2333.

узнавъ о томъ въ Вартбургѣ. окончательно приложился ко миѣнію ихъ, засвидѣтельствовалъ перемѣну своихъ убѣжденій, какъ откровеніе Божіе, въ письмѣ къ Мелаватону (<sup>1</sup>). а 11 Иоября нисалъ къ Спалатину о приготовляемомъ имъ подробномъ опроверженіи монашескаго житія и обѣтовъ. Сочиненіе это, вышедшее еще въ томъ же 1521 году, съ носвященіемъ отцу отъ 21 Ноября, послужило началомъ новому спору, въ которомъ Лютеръ принималъ дѣятельное участіе. Оно пришлось такъ по праву Нѣмецкому народу, что чрезъ три года въ протестантскихъ государствахъ Германіи опустѣли всѣ монастыри мужскіе и женскіе. Благородныя дѣвицы, члены царственныхъ домовъ, оставляя обители, для избѣжанія соблазна, вручали себя покровительству Ичѣмецкаго преобразователя, который писалъ въ пользу ихъ пышныя апологіи, спасая ихъ честь отъ навѣтовъ гонителев.

Въ числъ монастырей упразднился дъвическій Цистерціянскаго ордена, въ городв Ибицв, педалеко отъ Гриммы. Девять благородныхъ дъвицъ, по взаимному согласию и съ номощію Леопарда Конпе, гражданина и думнаго сов'єтника города Торгова, бъжали изъ монастыря въ самую Великую Субботу 1523 года. Имена ихъ памятны по отношению къ судьбѣ реформатора: Магдалина Ступниъ, Елисавета Каницъ, Вероника (или Катерина) и Маргарита Цешау, Ланета Ф. Голись, Евва Гросинъ, Евва и Маргарита Шёнфельдъ и Катерина изъ Бора. Помъщенныя въ монастырь безъ желанія, по воль родителей, онъ объявили, что жизнь монашеская имъ невыносима, что онъ терпять страданія не въ мёру силь. Лютерь приняль ихъ благосклонно и, пока онъ не были пристроены прилично своему званію, старался доставить имъ всё нужныя средства существованія (<sup>2</sup>). Первый удачный опыть соблазпиль мпого новыхъ отступниковъ, особенно женщины воспламенялись ученіемъ Лютера и, украдкой читая его книги при дворахъ владътельныхъ князей, остававшихся върными Католицизму, охотно подвергались изгнанію. Разстриженные монахи, люди безъ всякого имущества и образованія, стекались толпами

<sup>(1)</sup> Ibid. Ep. 231, f. 363, o6op.

<sup>(2)</sup> Aurif., II, Пис. къ Лицку и Сцадат. f. 130-131; - Walch, XIX, Пис. къ Копце, p. 2083-2093.

къ Лютеру за деньгами и невѣстами; бѣглыя инокини блуждали по бълому свъту въ безпріютной нищеть; онъ заступался за нихъ, сколько могъ, у курфирста и свътскихъ властей. Мёнбуръ говоритъ, и Протестантские писатели не отрицають, что первымъ поводомъ ко всёмъ безпорядкамъ послужило сочинение Лютера противъ монастырскихъ обѣтовъ. что оно настежъ растворило двери безиравственной жизни, дотолѣ скрывавшейся во мракѣ обителей. Но послѣдователей его несказанно смущало то обстоятельство, что проповЕдникъ, низринувшій своимъ влінісмь ипоческую жизнь и не перестававшій уговаривать кардинала Альбрехта сложить съ себя звапіе духовнаго владёльца Германіи и вступить въ бракъ, самъ проживаль еще въ монастырь, доведенномъ до последней степени крайности, не спималь съ себя орденскаго облачения и не посягалъ на супружество. Въ 1524 году, когда всѣ монахи оставили Августинскій монастырь въ Виттембергь, Лютеръ передалъ его курфирсту Саксонскому, сложилъ съ себя рясу, и въ 26-е Воскресенье послѣ Троицына дня, явился въ церковь въ свётскомъ плать проповъдника. (1) Когда въ 1525 году крестьяне въ Швабіи и Тюрингіи, ссылаясь на учение Лютера о свободѣ Евангельской, произвели возмущеніе, и Лютеръ издалъ противъ нихъ извёстную книгу, въ которой порицаль начинанія ихъ и объявляль ихъ достойными казни, все низшее сословіе поклялось сму вѣчной враждой. Среди этихъ опасностей, онъ цежданно вступаеть въ супружество. Намърение было давнишнее, по выборъ невѣсты и времени зависьлъ отъ обстоятельствъ. Избъгая нареканія въ соблазив, онъ хотвлъ жениться пакацупв смерти, для того только, чтобы запечатлёть истину вёры, имъ проповъданной, и утвердить ее въ ученикахъ своихъ. Туть не было бы уступки побужденіямъ вещественнымъ, и, слёдовательно, повода къ нареканію; молодая вдова получала бы въ наслёдство громкое имя и въ даръ два серебряныхъ ковша, заранѣе для того приготовленныхъ, не лишаясь въ тоже время свободы располагать своею судьбою ( 2). За нѣсколько дней до помолвки, Лютеръ еще не имблъ и попятія о

(2) Walch, XXII, c. 43, § 3 p. 1683, §. 138, p. 1777.

<sup>(1)</sup> Aurif, II, f. 133.-Ibid., f. 138-139.-Walch, XVI, upequea. 15.

готовившейся перементе, писалъ къ доктору Рюгелю, канцлеру Майицкаго Архіепископа (въ навечеріе Троицына дня ), что если спросить курфирсть, котораго онь не перестаеть уговаривать къ вступлению въ бракъ, почему Аютеръ самъ. всесвѣтный совѣтникъ, не покажетъ добраго примъра, то отвътъ его слъдующій: «Я всегда боялся не быть способнымъ къ супружеской жизни; но если бракъ мой можеть быть утверждениемъ и примъромъ для курфирста, то я не отказываюсь, потому что и безъ того имбю намърение вступить въ состояние, предписанное волею Божіею, хотя бы то было только обручальною свадьбою» ( т). Между Троицынымъ днемъ п четвергомъ слѣдующей недѣли совершенъ быль неожиданно бракъ между Лютеромъ и Катериной изъ Бора. По крайней мъръ въ четвергъ онъ писалъ на родину къ доктору Рюгелю: «Я женился, по требованію родителя, и ради злыхъ языковъ поспѣшилъ сыграть свадьбу, чтобы не отызка юсь пом'яхи». Эга посп'яшиость объясняется тымъ, что обручение и свадьба произошли въ одно время, безъ промежутка, по правилу Лютера, что пвть ничего опасиве, какъ откладывать свадьбу, ибо туть-то діяволь разкладываеть сбли свои, чрезь посредство злоязычныхъ клеветниковъ и даже пріятелей съ объихъ сторонъ. « Если бъ я не тотчасъ после помолвки, и притомъ въ тишинѣ, при немногихъ свидътеляхъ, устроилъ вѣнчаніе, они всв бы разстроили свадьбу, потому что кто и зналъ изъ лучшихъ друзей монхъ, тотъ кричалъ: «Не ес, а другую» (2). Свадьба произошла 13 Іюня 1525 года. Задушевный другъ реформатора, Поморецъ Іоаниъ Бугенгагенъ, привелъ къ вѣнцу женяха и невѣсту (з). Извѣстительныя посланія Лютера, писанныя по этому случаю, открываютъ душевное его состояние и побудительныя причины къ заключению брака. Къ Спалатину писаль опъ, что онь свадьбой замялъ злые слухи, разпосившіеся на счетъ его и невъсты; къ Николаю Амсдорфу, что онъ такъ внезанио и никому негаданно обвѣнчался на добродътельной дѣвицѣ Катериць изъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, p. 912.

<sup>(2)</sup> Walch, X, p. 860; XXII, c, 43, § 12, p. 1691.

<sup>(</sup>З) Подробности см. у W. Beste, Gesch. Cathar. v. Bora, p. 32—39.

Бора; что поспѣшностію дъйствія предупредилъ клеветы и злорѣчіе; что онъ женился на ней не оть ревности и вождельнія, а изъ чистой любви, изъ повиновенія воль Божіей и воль родительской; что онъ хотель, наконець, засвидетельствовать свое учение хорошимъ примъромъ, при видъ такого множества малодушныхъ, не смотря на величіе Евангельскаго свъта. Молва о супружествъ Лютера съ неимовѣрною быстротою обошла всю Германію. Мартинъ самъ позаботился о приведении его въ извъстность брачнымъ пиромъ, на который приглашены были родители и всё друзья его, близкіе и дальніе. Опо привело въ восторгъ всёхъ приверженцевъ преобразователя, но произвело необыкновенный соблазнъ между Католиками. «Я, по милости свадьбы своей, впалъ въ такое глубокое презрѣніе,» -говорить онъ, -«что, конечно, Ангелы ликуютъ, а діяволы плачутъ. Впрочемъ, если она дѣло Божіе, то что же дивнаго, что віръ соблазняется ею? Его негодование и гибвъ утвшаютъ меня, и я прихожу къ убѣжденію, что пачинаніе это свято и богоугодно; я женился не въ надеждѣ на долгую жизнь, напротивъ, ожидая скораго конца, ибо вижу, какъ сильно раздражены противъ меня всѣ сословія, и хочу предъ смертію оставить собственный примѣръ въ утъщение слабымъ» (1). При всемъ томъ, настоящая причина ускоренія свадьбы его до сихъ поръ остается совершенною тайною. Въ Застольныхъ ръчахъ опъ говоритъ о себъ, что онъ смиловался надъ Катериной, которой прежде не жаловаль; а въ письмѣ къ Вячеславу Линку, что Богъ неожиданно, пока онъ былъ занятъ соверщенно другими помышленіями, какимъ-то чудомъ бросиль ею въ супружество съ бывшей черницей (2). Уже 22 Іюля позволяль себѣ довольно двусмысленные каламбуры на счетъ молодой жены, а въ следующемъ году писалъ къ неизвъстному, что опъ женился на инокинъ, хотя бы могъ обойтись безъ жены, для того преимущественно, чтобъ сдвнать это на смиьх<sup>5</sup> князьямъ и спископамъ (<sup>3</sup>).

<sup>(1)</sup> Walch, X. 862, 864, 798-801.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, 1701.-Aurif., II, f. 293, 298.

<sup>(3) «</sup>Ich bin an Kethen gebunden und gefangen, und liege auf der Bore scilicet mortuus mundo». Aurif., II, f. 297, a; Walch, X, 963.—Beste, Gesch. Cathar. v. Bora, 39-48.

Нигат такъ ръзко не выступаетъ личное воззрвние Лютера, и нигав это последнее не сощлось такъ вполнъ съ народнымъ характеромъ, какъ въ попятіяхъ его о женпинъ. любви, супружествъ. Эти попятія установились не вдругъ въ своемъ окончательномъ видѣ; они развивались подъ вліяніемъ со дня на депь возраставшаго отвращенія Лютера ко всему, что носило печать Католичества. Въ 1519 году онъ въ первый разъ предъ народомъ излагаетъ воззрвние свое на брачную жизнь, въ ту счастливую пору равновъсія душевныхъ силъ, когда, отръшившись отъ узкаго пошиманія Занадной Церкви, но еще не раздраженный проклятиемъ папы, проповѣдникъ выступалъ на широкій путь всемірно христіянскаго развитія съ спокойствіемъ правдиваго взгляда на жизнь. Эта проповѣдь, произпесениая въ первый Воскресный день посль Богоявленія, отличается особенной чистотою христіянскаго дѣловаго взгляда, напоминающаго учение Гусово о томъ же предметѣ, близостію къ природѣ и соотвѣтствіемъ потребностямъ народа, которому она говорилась. Вотъ главныя мысли. «Всякая любовь человъческая отравлена слъдствіями паденія; когда любимъ изъ пріязни и дружбы, или женщину по красоть, это любовь не чистая, ибо носить печать себялюбія. Если бъ любовь сохранила свое чистое свойство, въ отношенияхъ половъ существовало бы боле откровенности. Мужчина сказалъ бы невъстъ: «Я не спрашиваю, ни что ты имѣсшь, ни какова ты собой; я хочу тебя, потому что люблю тебя.» Такую благословенную чету мы видимъ въ лицѣ Геприха IV и Купигунды. Теперь уже нътъ настоящей любви. Природа утратила ее въ искажении своего образа; въ ней не найдеть ничего, исключая прельщенія и разжиганія. Дівица обидится, коли сказать ей, что она неравнодушна къ мужчинѣ; еще не приличные самой объясняться въ любвя. Огкровенность невинности и чистота побужденій навсегда исчезли вифстф съ паленіемъ Алама.

Цѣломудріе достойнѣе брака. Хорошо человѣку сохранить дѣвство. Но пикто пе можетъ довѣрять своимъ силамъ; желающему сохранить цѣломудріе тяжело чувствовать немощь своего естества, тяжело чувствовать постыдное искумпеніе. О! я знаю его; я хорошо съ нимъ сроднился; и всѣ вы enthalten kann».

Но таннство брака освящаетъ немощь природы: 1) какъ таннство, т. е., знамеще святости, какъ знакъ воспріятія на себя Христомъ человѣчества. Оно сдѣлалось пиступомъ (Schanddeckel) брачнаго состояния въ ознаменование того, что Богъ не хочетъ наказывать въ немъ грѣха, который безъ того былъ бы смертнымъ. Вотъ великое преимущество таниства, что въ немъ вещественное и грѣховное получило свое освящение въ такомъ первообразв. Безъ этой завъсы брачная жизнь смердбла бы слишкомъ, и смрадъ ея стоило бы закуривать ладономъ. 2) Другое преимущество брака есть обручение върности и любви. Върность есть сущиость супружеской жизни, которая состоить преимущественно въ цеизмённой любви; въ противномъ случаё, прелюбодён были бы тыже супружники. 3). Третья польза супружества есть благословение потомства. Эго даръ высочайший. По никому бы не слёдовало вступать въ священныя права родителя. не им'я достаточныхъ познаній для наставленія дітей въ Евангельскомъ словѣ; а теперь многіе вступаютъ въ бракъ, не зная молитвы Господней. Если бы отепъ семейства во всю жизиь занимался только воспиганиемъ дътей вь страхъ Божіемъ, онъ выполнилъ бы свое назначение и безъ цутешествія въ Римъ и къ св. Іякову. И хотя бы ты по праздникамъ не ходилъ въ церковь, не слушалъ ни литурги, ни проповеди, занимаясь однимъ воспитаниемъ детей, съ тебя бы болже этого и не потребовалось. Повърьте! Дъти учатся срамословію прежде, чёмъ начинають понимать его смыслъ» ( <sup>1</sup> ).

Огь 1522 года сохранилось другое разлуждение Лютера: О брачной жизни (<sup>2</sup>). Вь три года въ понятіяхь его совер-

(слушатели), конечпо, испытали его на себѣ; когда входитъ діяволь въ человѣка и распаллеть его вождельніемъ плоти, человѣкъ становится слѣпъ, не разбираетъ красоты и достоицства: «Ich habe von mir nicht so viel, dass ich mich

<sup>(1)</sup> Walch, X, § 3-14, p. 746-953.

<sup>(2)</sup> Walch, X, § 1-30, p. 708-719.

шился необъятный перевороть. Унижение монашества привело его къ возвышению брака. Состояние дъвственное еще удерживаеть преимущество по отношению къ духовной жизни, по ограничивается условіями, стіснительными для христіянской свободы. Словомъ, начинается уже въ воззрѣнін Лютера неравная борьба между бракомъ и д'вествомъ, и побъда сильно склоняется на сторону перваго. Онъ признастъ только три рода людей, имбющихъ закоиныя причины къ безбрачію, по слову Спасителя въ Евангеліи отъ Матфея (XIX. 12): 1) Рожденные скопцами отъ чрева материяго. impotentes, холодной слабой натуры; 2) Евнухи; 3) Высокіе богатые духи, обузданные (aufgezäumet) благодатію Божіею, по природѣ способные къ браку и, однако, хранящіе дѣвство. Они говорять: «Я могь бы жить въ брачномъ союзѣ, но онъ не прельщаетъ меня; лучше буду трудиться надъ Евангеліемъ царствія Божіл и рождать дівтей по духу.» Такіе примёры рёдки, изъ тысячи едва ли одинъ. Это Божіи чудодбйцы; они призываются, какъ Іеремія, особеннымъ избраніемъ Божінмъ. Въ послѣдствіи Лютеръ смѣшивалъ первый

разрядъ съ третьимъ; теперь же въ гордыхъ высокихъ скопцахъ, исказившихъ себя царствія ради небеснаго, узпаемъ всѣ черты, прилагающіяся удобно къ современному положенію и личности самого Лютера.

Въ сравнении съ такою исключительностию особеннаго призванія Божія, предблы брачнаго состоянія раздвигаются паденіемъ оплотовъ, служившихъ законнымъ препятствіемъ къ браку, по духовному праву Католической Церкви. Ихъ 18, и Лютеръ опровергаетъ ихъ по одиначкъ. Въ статъъ о родствѣ и свойствѣ, на основании Мойссеева закона ( Лев. XV III, 7-18), разрѣшаетъ браки съ двоюродной сестрой и съ племянницей. Родство по духу-препятствіе мнимое. «Пе гораздо ли выше креститься, чёмъ быть воспріемникомъ при крещении другаго? По этой посылкѣ я бы вовсе лишенъ быль права жениться, потому что всё крещенныя жены всёхъ мужей суть сестры духовцыя крещенныхъ елинствомъ крещенія и таинствъ, общеніемъ въры, единаго **Bora** и насльдія вѣчной жизни, лля всѣхъ OAHHaKaro. He Апостоль ли Павель называеть себя духовнымь отцемь всёхъ Кориноянъ (1 Кор. IV, 15)? Стало быть, ни онъ, ни другіе Апостолы не могли бы жениться по тому, что они всёмъ преподавали ученіе и таинства. Странно, отъ чего папа не велитъ развестись женѣ съ мужемъ, который рождаетъ ее о Христѣ Іисусѣ благовѣствованіемъ». Столь же неосновательна, по мнѣнію Лютера, и пятая причина безбрачія: невѣріе одной половийы четы, т. е., будто бы христіанинъ не имѣетъ права жениться на Турчанкѣ, Жидовкѣ или вообще еретичкѣ. «Удивляюсь, какъ папѣ не совѣстно говорить такъ прямо противъ слова Апосгольскаго (1 Кор. VII, 13; 1. Петр. III, 1) и противъ церковнаго преданія о Моникѣ, Августиновой матери».

Разсуждение это носить ясные слёды современности. То было время буйнаго разгара въ Нѣмецкой землѣ, когда сокрушались монастыри, когда падало Богослужение, и женились священники. Внезанный переворотъ не могъ обойтись безъ сильныхъ злоупотребленій, и носилась молва, что самъ преобразователь оправдываль ихъ примеромъ и учениемъ. По крайней мърв весьма замъчательно, что еще на Ворыскомъ сеймѣ Филиппъ, ландграфъ Гессенскій, знакомство свое съ Лютеромъ началъ вопросомъ: «Я слышу, докторъ, вы учите, что если мужчина выживаетъ изъ лѣтъ и не въ состояніи болѣе исполнять супружескихъ обязанностей, то жена имѣетъ право обратиться къ другому».-Тогда Лютеръ отрекся отъ обвиненія, называя его вымысломъ придворныхъ совѣтниковъ ( <sup>т</sup> ); но оно повторилось въ послъдствии пронесшимися по всему народу слухами, будто бы онъ позволяетъ двуженство и второй бракъ отъ живой жены, или мужа. Эти слухи опровергаеть онъ снова въ сочинении, разбираемомъ нами; но опровергаетъ довольно неловко; изъ чего видно, что онъ не совсёмъ былъ чисть въ этомъ дёлё. Вотъ слова его: «Я говориль только, что если жена здоровая, по несчастному случаю, получила безсильнаго мужа, а между тымъ открыто другаго брака заключить не можеть, потому что папа требуеть слишкомъ много свядстельствъ, то она должна сказать мужу: «Любезный! Ты обманулъ мое

<sup>(1)</sup> Walch, XV, JOK 878, p. 2247.

юное тёло; ты подвергнуль меня опасности потерять честь и спасение души; передъ Богомъ между нами нътъ брака; позволь миб заключить тайцый союзь съ твониъ братомъ. пли близкимъ родственникомъ, подъ твоимъ именемъ, чтобъ имѣніе твое не перешло къ чужимъ наслѣдпикамъ, и дай себя добровольно обмануть мною, какъ ты обманулъ меня противъ моей воли». Я говорилъ да њше, что мужъ обязанъ согласиться на ся требование; въ противномъ случаѣ, жена ножеть тайкомъ убѣжать отъ него въ другую землю и тамъ на всей волѣ своей вступить въ новый бракъ. Такіе совѣты давалъ я въ то время, когда былъ еще робокъ; но теперь я несравнению строже поступилъ бы сътакимъ обольстителемъ, который портитъ судьбу молодой женщины и делаеть ее на въкъ несчастною. Во всемъ, что каслется чести, имѣнія, блаженства, шутить не позволено» (1). Такъ умствовалъ Лютеръ свободно, не подозрѣвая ни странности такого сужденія, ни вредныхъ послѣдствій его для правственности народа, который каждое слово его принималъ въ то время за голосъ пророческий. Не говоря о превратности логики Лютеровой въ отношения къ въръ, замъчу, что здъсь положено начало ослабленію семейныхъ связей, поставленныхъ въ зависимость отъ телесныхъ свойствъ сложения. Заѣсь искажалось высокое значение брака, какъ лѣйствія нерасторгаемаго, основаннаго на чисто духовномъ союзѣ, изъ предѣловъ котораго не слѣдовало выходить проповъднику, оставляя гражданскому праву ръшение частныхъ, безчисленныхъ случаевъ семейнаго быта. Здъсь зарождались глубокія язвы домашней и государственной жизни Германіи, которыя послѣ того не истребились вѣками, поддерживая семейныя свары и духъ безначалія привычкой, пущенной въ ходъ самимъ Лютеромъ, разсуждать легкомысленно о правственномъ законѣ Евангелія и обходить настоящій смыслъ его произвольными толкованіями. Я говорю о разводахъ и тайныхъ обрученіяхъ (heimliche Verlöbnisse), которымъ Лютеръ враждовалъ отъ души (2). Въ самомь

<sup>(1)</sup> Walch, X, § 9-10. p. 711.

<sup>(2)</sup> Walch, X, § 21—33, p. 778—786,—X. 822—833,—X. 892,—949; подробное разсуждение объ этомъ предметѣ.—II, 28 гл. § 19—24, p. 533—537.

дълъ, потаенные браки, безъ воли родителей, и открытыя нарушения законныхъ супружествъ, повторяясь въ народъ въ большемъ или меньшемъ количествѣ, могутъ служить довольно точной приблизительной мирой его правственнаго развигія и степени духовнаго образовація. Лютеръ въ послѣд. немъ знаменитомъ творени своемъ отвергаетъ разводъ, какъ слёдствіе слабости, какъ прямое отрицаніе заповёди: что Богъ совокупиль, человѣкъ да не разлучаетъ( 1). Но въ частиыхъ исключенияхъ изъ общаго правила дотого ограничиваетъ это послёднее, что наскучившему брачными узами ненужпо прибёгать и къ разводу, чтобы развязать себь руки на всъ произвольныя нарушенія супружеской заповѣди, и притомъ подъ личиной закопности. А именно, Лютеръ (Walch, X, § 44, р. 725) въ чисят трехъ законныхъ причинъ для развода приводитъ слѣдующую: « Когда одна половина четы уклоняется отъ выполненія супружескихъ обязанностей (2). Между тымъ въ этомъ правѣ, такъ ясно выражепномъ, что оно болѣе одного объясненія не допускаетъ, таится зародышъ самыхъ вопіющихъ злоупотребленій супружеской власти, противъ которыхъ тотъ же Лютеръ и самъ ополчался, какъ только могъ сильно, и приводилъ въ движение всю строгость гражданскаго права. Начало семейнаго быта, составлявшаго нѣкогда, въ нору свѣжаго развитія народной силы, основную черту Нѣмецкаго характера, во времена Лютера подверглось многосложному искаженію. Домоправительство падало отъ нераденія хозяевъ; мужья и жены невозбранно оставляли семейства, вели жизнь кочующую по всемъ концамъ обитаемаго міра, оставляя дѣтей безъ насущнаго хлѣба. « Они дѣлаютъ съ бракомъ,»-такъ выражается Лютеръ-« что Татары или Цыгане, которые по ифскольку разъ женятся и крестятся, на каждомъ новомъ мѣстѣ по разу; иная дѣвушка въ десятый разъ стала певъстой; иной ребенокъ въ десятый разъ принимаетъ крещение. Я знаю городокъ (умалчиваю имя

(2) Walch, X, § 44, p. 723.



<sup>(1)</sup> Walch, I, Объясн. кн. быт. § 187, р. 230—18-я глава, § 118, flg. 1732.

цёлой страны изъ уваженія къ ея чести), невдали отъ нашихъ предъловъ При началъ Евангельской проповъди, мы нашли въ немъ 32 незаковныя пары, въ которыхъ мужъ, или жена набирались изъ бъглыхъ; а дворовъ въ этомъ город'ь немного болье 32 » (1). До поздивнинать лыть жизни Лютеровой повторялись ежедневно многочисленные примъры бродяжничества. Въ Застольныхъ ръчахъ приводятся частные случан, въ которыхъ онъ самъ, какъ настоятель Виттембергской общины, вызываеть отсутствующихъ мужей, по требованію женъ, подъ опасеніемъ строгой отвѣтственности ( 2). И тогда говориять онъ, что если въ селъ. или городѣ найдется негодяй, бѣжавшій отъ беременной жены, проповѣдникъ и правительство должны помогать ей въ отысканін бѣглаго, вызывая его къ извѣстному сроку; въ случай неявки, прибивать объявленія къ церкви, или ратушѣ, вызывать всенародно, съ угрозой, что его насильно разведуть съ женой. Бывали примѣры, что бѣглецы возвращались послѣ 6 лѣтияго отсутствія и снова вступали въ права хозянна дома и главы семейства ( <sup>5</sup>). Отсюда суровыя казни, назначаемыя Лютеромъ прелюбод вямъ и нарушителямъ донашняго мира самовольнымъ удаленіемъ отъ семейпаго крова. « Супружеская невбриость,»-говорить онъ, --«есть первая, самимъ Богомъ указанная, причина расторжения брака. Это законъ не совстмъ пеизмѣнный: оскорбленный супругъ можетъ тайно и братски наказать преступницу и удержать при себь, если есть надежда на ея исправление, или пустить по примёру древней Церкви.» Но, отдавая рёшеніе нодобныхъ случаевъ на произволъ супруговъ, Лютеръ, съ своей стороны, одобряеть визшательство правительственной власти въ частную жизнь семьянина. «Ветхій Завѣть предписываль побивать камешемъ сквернителя брачнаго ложа; н теперь висвлица-достойное ему наказание, которое только изъ милости можетъ быть измѣияемо въ ссылку. Aber es wäre

<sup>(1)</sup> Walch, X, § 59, p. 928.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 43, § 119-123, p. 1763-1768.

<sup>(3)</sup> Walch, X, § 93, p. 932.

besser Todt, Todt mit ihm, um böses Exempels willen zu meiden.» (1) Этой суровости къ нарушителямъ Zuchtrecht, ограждающей цёльность супружескихъ правъ и семейное счастіе. Лютеръ не измѣпллъ никогда. Въ 1525 году повторяль: «Кто не хочеть жить въ мирѣ съ женою и свято хранить обязательства брака, тому должно либо протянуть шею, либо покинуть отечество» (<sup>2</sup>). Проповѣдникъ народа, всегда готоваго употребнть во 3.10 христіянскую свободу, по неволѣ долженъ былъ измѣиять религіозному характеру, входя во всѣ мелочи хозяйственнаго быта и въ свѣтскія распоряженія; по не льзя не сознаться, что всѣ безпорядки преимущественно зарождались отъ его собственной проповѣди, исполненной грубыхъ противоръй и поощрявшей увлеченія чувственности. Вмісто того, чтобъ обуздывать страсти народныя, она вторила ихъ грубому голосу, а потомъ поражала ихъ неумфренной строгостію, обнаружившею внутреннюю слабость народнаго духа и безсиліе пропов'єдника, который бросался изъ стороны въ сторону безъ прочныхъ убъжденій.

Чрезъ три года (въ 1525) является новое сочиненіе Лютера: «Проповѣдь о бракѣ», въ которой понятія его, не достигнувъ послѣдней степени развитія, значительно къ ней приближаются. Все начало этого слова есть пышная похвала супружеской жизни. 8 великихъ преимуществъ присвоено бдагословенному состоянію брака: «1) установленіе Божіе (Быт. I, 27), въ которомъ участвовала вся полнота Божественной Троичности: «Adduxit *Elohim* ad Adam;» 2) установленіе брақа не въ Аеинахъ, не въ Вавилонѣ, не въ Римѣ, ие у Св. Іякова, а въ священномъ Раю, въ Едемѣ, насажденномъ рукою Божіею, въ саду, гдѣ росло древо жизни; 3) въ состояніи брака жили патріярхи, священники и пророки: Адамъ, Енохъ, Ной, Авраамъ, Исаакъ, Іяковъ, Іосифъ, Мойсей, Ааронъ, Елеазаръ, Исаія, Осія, Захарія, Іезекіиль, и только четыре пророка не вкусили его : Илія,

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 37 sq. p. 722 sq.

<sup>(2)</sup> Walch, X, р. 910.—См. еще X, § 34, р. 923. Вспомяныть строгіл наказаніл за нарушеніе супружеской върности у Тацита (о правахъ Германцевъ).

Елиссей, Іеремія (Іерем. ХУІ, І, 2) и Даніилъ. Великая честь — имбть право сказать: «Я живу въ состоянии не повомъ. котораго за 1000 лътъ еще не было, каково монашеское; мое состояние существовало за шесть тысячельтий; въ немъ жили святые, великіе мужи.» 5) Богъ самъ избавляеть новобрачныхъ супруговъ отъ общественныхъ тягостей н радуется веселію ихъ (Второз. XXIV, 5). 6) Самъ Господь Інсусъ Христосъ родился не просто отъ Дѣвы (von einer schlechten, freien Jungfrauen), а отъ Марін, которая все же (по Мато. I, 18, и Лукъ I, 27) обручена была Іосифу, мужу ся, какъ его настоящая жена, и такъ назвалъ ее Ангелъ въ видении Іоснфу. И законъ Моиссевъ обрученныхъ невѣстъ, порученныхъ храненію жениховъ, уже называетъ женами (Второз. XXII, 23). Христосъ по закону родился отъ Матери Своей, Дъвы Маріи, порученной Іосифу, мужу Ея, въ состояния брака, и возвеличилъ его Своимъ Рождествомъ (§. 14, s. 775). 7) Не менте великая слава, что Онъ почтилъ присутствіемъ Своимъ бракъ поселянъ въ Галилейской деревий, 30-ти лить, уже посли Крещенія, вступая въ служеніе міру. Мать Его распоряжается свадьбой, ученики прислуживають. Не больше ли чести отъ посъщения такихъ гостей, чъмъ отъ присутствия императоровъ и королей? 8) Осьмая великая честь, что Господь не только присутствіемъ освящаетъ бракъ, но и въ первый разъ являетъ на немъ Свою славу, свидетельствующую о Его Божествъ. Неоцъненное преимущество супруговъ, что Сынъ Божій Самъ забогится объ нихъ, не даетъ имъ уме. реть съ голоду и жажды, ограждаетъ ихъ отъ посрамления. поитъ ихъ виномъ, чудесно изъ воды претвореннымъ, т. е., изъ скорбей источаетъ веселіе и наслажденіе» (1).

Нельзя сказать утвердительно, къ какому собствению времени относится полное образование теории Лютера о супружеской жизни. По одно сочинение, писанное въ 40-хъ годахъ XVI столътия: «Толкование 7-й главы 1-го послания Ан. Павла къ Корипеяномъ, » можно принять за истинное ея выражение, на которомъ онъ остановился, по невозможности

<sup>(1)</sup> Welch, X, §. 1-20, p. 770-778.

итти дольше. Вдёсв брачная жизнь вступаеть въ одно изъ трехъ христіянскихъ состояній, внё которыхъ Лютеръ не допускаетъ возможности вёчнаго спасенія. Сочиненіе это особенно замёчательно въ частностяхъ, въ которыхъ съ повою сплою отражается личность преобразователя сквозь двойную призму самообольщенія и чувственности.

«Есть два особенныхъ дара, ниспосланныхъ Богомъ человѣку: одинъ-болѣе рѣдкій, когда цѣломудріе сохраияетса при девственной жизни безъ усплія и ропота, съ всселісмъ и наслаждениемъ. Кто не въ силахъ сохранить чистоту въ этомъ видѣ, пе имѣстъ перваго дара и обязанъ посягнуть на брачную жизнь.» Но мнимое цёломудріе, состоящее въ нескончаемомъ боренія съ чувственностію, по мибнію Лютера, есть искажение человѣческаго образа, желание взять насильно у Бога, въ чемъ угодно было Ему отказать намъ. Само собой разумѣстся, что цѣломудріе, какого требуетъ Лютеръ, т. е., совершенная безгрѣшность въ мысляхъ и чувствованіяхъ, едва ли дается въ удбять человѣку земпому. А потому онъ и самъ говоритъ, что изъ трехъ родовъ цёломудрія: дѣвствепниковъ, вдовыхъ и супружниковъ, первое есть только мнимое, ибо пътъ такой непорочности, которая не ощущала бы движеній илоти. Правда, опо было бы самымъ высокимъ, если бъ было возможно для человъка; но оно принадлежить одному человѣчеству Інсуса Христа, рожленному безъ грѣха отъ сѣмени Авраамова (1). «Это чудный даръ благодати, которая могла бы освободить человъка и отъ потребности въ пищъ и нитін ; она выше и здраваго естества, и подавно испорченной, грѣшной природы (<sup>2</sup>). Богъ не продлилъ въку святымъ дъвамъ: Цецилін, Агнесъ, Луцін, Агаоін, а рано переселилъ ихъ и подобныхъ имъ въ обители неба. Ему изръстно, какъ безцъпно это сокровище, и какъ трудно сохранить его долго. Скажу смѣло: «Если бъ теперь въ каждомъ городѣ нашлось по 5 юношей и

<sup>(1)</sup> Walch, J. Обълси. 24 гл. Быт., 2-й огдѣлъ. — Walch, I. S. 176 — 178, р. 243—243.

<sup>(2) «</sup>Keuschheit soll eine Tugend sein, die daher fährt in Gottes Wunderwerken, als wenn ein Mensch nicht esse oder trinke; sie ist über die gesunde Natur, schweige über die sündliche, verderbte Natur » Walch, XIX, p. 2083.

по 5 девицъ, которыя дожили бы до 20 летнято возраста въ совершенной чистоть (1), христіянство стояло бы твенже, чёмъ во времена Апостоловъ и Мученяковъ.» Пиглѣ болье, какъ въ этомъ учения Лютера, которое всъхъ вемнородныхъ, безъ исключения, подчиняетъ закону супружеской жизни, не выразилось уничтожение правственной свободы. въ отрицании внутренией борьбы, какъ усилия одержать побѣду, и въ безусловности предопредѣленія Божія, какъ препятствія свободному развитію личности. «Слова Апостоло хощу и добро есть относятся не къ внутреннему достоинству дявственной жизни, а къ большей свободъ ся заниматься молитвой и проповедию, тогда какъ Маронны заботы отвлекають супруговъ оть служения Богу. Апостоль желаль бы, чтобы всв получили легкій дарь целомудоїя естественнаго, и сострадаетъ огромной половинъ человъческаго рода, обреченной на брачную жизиь. Превосходство авственнаго дара предъ супружескимъ есть только мнимос, ибо опъ пичего не стоитъ людямъ, его получившимъ, а между тымъ избавляетъ ихъ отъ безчисленныхъ заботъ п лишеній. Заблуждаются юродивыя дівы Евангельскія, которыя считаютъ состояние свое выше супружескаго, создають себь особенные выщы, называють себя цевъстами Христовыми. Онь кичатся своимъ целомудріемъ, тогла какъ Апостоль больше находить лишеній въ состояній брака.»

Пропускаемъ подробности Лютерова изложенія, но замѣтимъ, что разительная противоположность съ паставленіями Гуса поражаетъ именно въ исчисленія этихъ частностей. И Лютеръ не остановился на этомъ. Онъ доказывалъ, что супружество есть высшая духовная жизнь, возможная для человѣка. Этотъ взглядъ замѣчателенъ не столько самобытностью, сколько пристрастіемъ. Доводы патянуты; изложеніе отзывается грубостію. «Всѣ упражненія монашсскія,»—говоритъ Лютеръ,—«точно также тѣлесны, наружны и временны, какъ дѣла супружескія, ибо совершаются тѣми же членами тѣла. Помышленія объ нихъ должны быть такъ же тѣлесны. Стало быть, для освященія монашества нужно

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, §. 90-91. p. 2083-2084.... «Die 20 Jahr alt, ganz rein, nichts von Naturflüssen empfunden hatten»....

нѣчто болѣе наружнаго упражпенія тѣла, а яменно-вѣра съ ея одухотворяющею силою. Теперь взгляни на монаховъ. У нихъ иѣтъ обличенія вещей невидимыхъ, а напротивъ увѣренность въ вещахъ уготованпыхъ. Но при первомъ вступленіи въ бракъ рождается тотчасъ забота: откуда достать пропитаніе семейству? И эта забота продолжается равномѣрно цѣлую жизнь. Бракъ есть лучшій проводникъ къ вѣрѣ; опъ есть дѣло Божіе, которое освящается вѣрой и съ своей стороны упражняеть се; а человѣческій вымыселъ всегда успѣваетъ тамъ, гдѣ нѣтъ вѣры. Бракъ насильно втѣсняетъ человѣка во впутреннюю высшую духовную жизнь. Есть исключенія съ обѣихъ сторонъ; но мы говоримъ здѣсь о сущности и осповной мысли самихъ состояній.»

Изъ постепенности мыслей: 1) что бракъ устаповленъ въ Раю Самимъ Богомъ, а вольное дѣвство и обѣть воздержанія-произвольный вымысель человѣческой гордости, 2) что семейныя обязанности мужа къ женъ, родителей къ дътямъ суть лучшее упражнение вфры, любви и самопожертвования, выводится мысль заключительная, что бракъ-совершеннъйпее служение Богу, что въ немъ заключается полнота христіянской жизни. Не смотря на то, Лютеръ исключиль его изъ числа таниствъ, вопреки ясному опредъленію Апостола Павла. И это тѣмъ болѣе странно, что онъ, при всей исключительности понятій о благодати оправдывающей, всегда признавалъ за нимъ великую освящающую силу. Изъ словъ Апостола, что блудникамъ судитъ Богъ, онъ выводилъ заключеніс, что Богъ на страшномъ судѣ не будеть судить супруговъ; что ихъ состояние вмѣнится имъ въ великую славу, какъ угодное Богу; что внѣ его трудно, почти невозможно, достигнуть блажепства; что если день Господень застанетъ супруговъ на брачномъ ложѣ, они должны умирать съ утѣшеніемъ о Господѣ (1).

Я сказалъ выше, что въ понятіяхъ Лютера о брачной жизни отразилась коренная черта народнаго характера. Представитель лучшей половины народа, Лютеръ выносить изъ древней Нѣмецкой жизни исключительное пристрастіе

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 21, 23; p. 704-703.

къ семейному быту; въ независимой жизни хозянна дома сохраняеть неприкосновенность этого наслёдія въ враждебнояъ столкновении съ разрущительнымъ Романскимъ элементомъ и, укрёпившись въ немъ одинокимъ сознаниемъ, старается возвести его къ утраченному идеалу. Цъльность ученія его объ этомъ предметь опредвляется двоякими отношеніями: 1) къ стяхія монашеской, обуявшей Германію въ искаженной формъ орденскаго духовенства, пересажденнаго съ почвы Италін; и 2) къ выродку народной жизни, въ которой чувственность начинала осиливать чистое поцятіе о бракѣ. По этимъ двумъ отношениямъ и самая дѣятельность Лютера распадается на полемику, обнимающую вск сужденія его о монашествѣ, цѣломудріи и дъвствѣ, и на самостоятельное возсоздание первообраза стариннаго Ивмецкаго быта, какимъ онъ въ то время являлся лишь въ отдаленныхъ воспоминаніяхъ. Въ первой Лютеръ увлекается часто пристрастіемъ; во второй съ особеннымъ чистосердечіемъ раскрываеть картину хозяйственной жизии Ивмецкаго семьяинна. Семейное пачало было забито въ Германіи двумя всемогущими орудіями Римской политики: узакопеціемъ Григорія VII о безбрачіи священниковъ и размноженіемъ Латинскихъ обителей. И вмецкое духовенство въ XII въкъ съ негодованиемъ и ропотомъ подчинилось запрету, навсегда разрушавшему его семейное счастие. Но гораздо общирифе было дбиствіе монастырей, простиравшееся равномфрио на всё сословія народныя. Монашество на Западё не было свободнымъ влечениемъ человѣка духовнаго къ уединенному богомыслію; оно входило въ прикосновение со всёми отраслями государственной и общенародной жизни, особенно враждебно вторгалось въ семейство, обольщениемъ и насиліемъ отрывало д'втей оть родителей. Вліяніе ученыхъ Доминиканцевъ на общественное мибніе было такъ сильно, что родители сами, по выраженію Лютера, охотно отдавали дътей своихъ въ отверстыя пропасти адовы (aufgesperrte Höllenrachen, des Teufels Hurenhäuser) на огненную жертву Молоху, считая себя счастливыми, если сынъ удостоивался высокаго дара. Большинство духовенства открыто предавалось разврату; на честномъ бракѣ, предоставленномъ пре-

зрѣннымъ мірянамъ, лежала печать отверженія. Его называли состояніемъ свётскимъ; учили супруговъ на исповёди, между прочими грѣхами, приносить покаяніе и въ брачныхъ сношеніяхъ. «Когда я былъ ребенкомъ,»-говорилъ Лютеръ,-«то помию, что безправственная жизнь духовенства такъ упизила бракъ въ общественномъ миснии, что я безъ гръха не могъ объ немъ и подумать. Монахи до того соблазнили насъ своимъ увѣреніемъ, что, кто хочетъ жить въ состояніи богоугодномъ, не долженъ жениться, а принести объть безбрачной жизни, что многіе, жившіе въ бракѣ, по смерти жены, пощли въ монастырь, или вообще въ духовное зваціе» (1). «Помпится мив, до начала Евангельской проповеди, безбожный обычай Францисканскихъ монаховъ. Если случалось честной замужниць, или благочестивой девиць, проходить по монастырскому кладбищу, монахи немедленно выметали и очищали огнемъ святую обитель. Самъ я, бывши монахомъ, считалъ брачное состояние проклятымъ. Наша монастырская братья любила задавать себт вопросы въ родъ альдующаго : «Прилично ли кому бы то ни было любить чостную дівицу и предлагать ей замужство?» Я очень дивилея въ то время речению Бонавентуры, святьйшаго изъ встаъ мопаховъ: «Пътъ грта въ томъ, когда юноша сватается на дввиць ; а потому не только спорить объ этомь предметь, по и сомпьваться въ немъ вовсе не слъдуеть» (2). «Въ слядствие всего этого,»-заключаеть Лютеръ,--- « полезный переворотъ предприняли мужи, старавшіеся о возстановленій брака въ его первобытную честь.» Во главѣ этихъ преобразователей стоитъ самъ говорящій: ему безъ раздела принадлежитъ возвращение семейнаго начала въ Германіи къ старинцымъ формамъ его проявленія. Разберемъ же черты народнаго характера въ картинѣ супружеской жизии, начертанной Лютеромъ.

1) Супружеская вѣрность, хваленая Тацитомъ, воспѣвасмая въ старинныхъ пѣсняхъ Германцевъ. Лютеръ въ собственной жизни представилъ прекрасный примѣръ строгаго

<sup>(1)</sup> Walch, I, S. 176-178, p. 243-243.

<sup>(2)</sup> Walch, II, Объяси. 26 гл. Быт. ст. 8, §. 112 — 116, р. 240—243.— О развратной жилим духовенства см. Walch, XVI, §. 50, р. 2049.

всполнения этой заповеди, проживши съ женою 29 леть слишкомъ, въ завидномъ согласія. «Могу сказать по чистой совьсти,»-говариваль опъ, - «что я никогда не нарушиль супружеской верности» (1). Онъ старался возстановить теже чистыя отношенія супружества въ пспорченномъ въкъ; отсюда незваное вибшательство въ семейныя дбла людей, сму вовсе незнакомыхъ; отсюда безчисленныя понужденія къ браку, въ особенности духовныхъ владътелей Ибмецкой вемли, и произвольно принятая обязанность общей опеки надъ вдовами, девицами и сиротами. Бежавшія ипокици изъ моцастыря въ городѣ Нѣмцѣ повыданы замужъ его понеченіями, подъ личнымъ его руководствомъ. Опъ пересваталъ всъхъ старыхъ друзей свояхъ, охотцо гостилъ и веселился на свадьбахъ. Въ толковании 127 (128) исалма, опъ читаетъ супружеской жизни пастоящее похвальное слово или, какъ самъ называлъ ero, epithalamium. Здъсь выставлено высокое преимущество брака, какъ освящение немощи, какъ благословеніе въ проклятіи, цёломудріе въ скверив. По паружному виду пѣтъ разницы между любодѣяніемъ и закоппымъ супружествомъ, по послѣднее украшено благословеніемъ Божіимъ, и брачное ложе нескверно и угодно Богу, въ силу обътования: «О съмени твоемъ благословятся всъ народы земные» (2). Здісь Лютеръ значительно умфряетъ односторопность своего взгляда, не ссорить супружеской жизни съ исломудріємъ д'євства, признаеть за каждымъ изъ нихъ отд'єдьный кругъ действования, не отвергаеть въ бракъ примеси твлесной скверны, которая пуждается въ очищения и въ милосердіи Божіемъ, «was die fleischliche Lust belanget» (\*). Достойнымъ приготовлениемъ къ честному браку считаетъ ивсколько лътъ, проведенныхъ молодымъ человъкомъ въ борьбѣ съ плотскими желаніями. Такого юношу называеть истиннымъ мучешикомъ, и мучение это вминясть ему въ достоинство ( 4 ). Но искущение силь не должно превосхо-

<sup>(1)</sup> Walch, I, r. 20, §. 134, p. 2023.

<sup>(2)</sup> Walch, I, Объясн. 24 гл. Быт. 2-я часть.

<sup>(3)</sup> Watch, II, §. 74, p. 712

<sup>(4)</sup> Walch, H, S. 43-48, p. 32, Y Tagara: «Sera juvouum vouus, wet virgines festivantur »

дить надлежащей мёры, по Нёмецкой пословиць : «Frühe aufstehen, frühe freien, das soll niemand gereuen.» Раннее удовлетворение призыву природы сохраняеть твлесное здоровье, соблюдаетъ чистую совъсть, незапятнанную славу, незатронутое имущество, снабжаетъ добрымъ запасемъ друзей (1). Мужчина, по большей мѣрѣ, 20, дѣвица 15 или 16 лътъ должны покориться закону природы. Въ противномъ случать не исполняется заповъдь: «раститеся и мпожитеся,» и жизнепные соки, поглощаясь самимъ тыломъ, становятся ядомъ для плоти и крови ( <sup>2</sup> ). Въ бракъ вступать должно не иначе, какъ съ вѣрою, т. е., оглянуться на слово Божіе; только увврившись въ богоугодности брака, найдемъ удовольствіе въ немъ: безъ увѣрительнаго обѣтованія Божія онъ является адомъ. Для этого должно просить Бога о дарованіи добраго спутника жизни. Лютеръ, исполнившій всѣ эти требованія, получилъ благословеніе Божіе и, въ полной мъръ наслаждаясь семейнымъ счастіемъ, говаривалъ, что «хозяйка его дороже ему Французской короны и богатства Венеціи ; что она рѣдкое вмѣстилище всѣхъ добродѣтелей; что она свободна отъ слабостей, общихъ ея состоянію и полу; что хранитъ върность съ стыдливостію доброй жены, и одной этой причины достаточно, чтобы любить ее и уважать. Дерзаетъ на що, по словамъ Соломона, сердце мужа ея (Притч. XXXI, 11); не лишится добрыхъ корыстей, ибо делаеть мужу благая во все житіе» (3). «И въ самомъ деле, въ высокомъ свойстве женской любви, въ отеческой, матерней и дѣтской наклопности жены къ мужу,»-говорилъ Лютеръ, - « есть что-то прекрасное, какъ море, поглощающее нечистую каплю плотскаго вождельнія». Нежную любовь Катерины онъ оплачивалъ горячею взаимностію. Изо всѣхъ кингъ Апостольскихъ онъ больше всего восторгался посланіемъ къ Галатамъ, и его-то называлъ онъ своей Катериной (4). Латинские писатели свидательствують, что онъ вели-

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 66, p. 737,

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 70-76, p. 739-742.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 43, S. 61, 39, 28; p. 1723, 1724, 1701.

<sup>(4)</sup> Gesch. Catharina's v. Bors, v. W. Beste S. 33.

чаль жену Виттембергскимъ свѣтильникомъ; въ письмахъ къ ней надписываль : «Моему любезному господину Catharina Lutherin, докторшѣ, проповѣдницѣ въ Виттембергѣ.» Оть человѣка, закаленцаго въ себялюбія души очерствѣлой, странно видъть такія трогательныя изъявленія чувства, къ какимъ онъ. лъйствительно, явился способнымъ. Въ ломашнихъ его отношеніяхъ замѣтно большею частію какое-то элегическое настройство, простодушіе, ни съ чёмъ несравнимое, что-то женоподобное въ разговорахъ и ласкахъ. Во время смертной болѣзни въ Смалькальденѣ (1527 года) опъ сильно тосковаль по семействь, не чая и свильться съ женой и льтьми. За недѣлю до смерти, постигшей его въ Эйслебенѣ 18 Февраля, 1546 года, тутливо переписывался съ Катериною, смѣясь надъ ея заботливостію въ присылкѣ лькарствъ, стараясь до послёдняго мгновенія скрывать отъ нея опасность (1). Шестеро дётей скрепляли эту взаимную привязанность, раздѣляя съ матерью пѣжную заботливость Лютера. Печаль его о смерти любимой дочери, Магдалины, скончавшейся 13 лѣть, исторгаетъ невольныя слезы. Глубина вѣры достойно борется въ немъ съ истерзаннымъ чувствомъ родительскаго сердца. «Господи! Буди воля Твоя!» — говориль онъ.--« Возьми ее, ей будеть хорошо у Тебя. » И, обращаясь къ умирающей, спрашиваль: «Леночка! Не правда ли? Ты охотно останешься у мепя, и также охотно пойдешь къ небесному Отцу?»-«Какъ Богу угодно,»-отвѣчала больная. По смерти ея, укрѣпленный молитвой, Мартинъ утѣшалъ жену, говоря ей: «Подумай, куда пошла она; вѣдь, ей тамъ хорошо!» И, взглянувши на мертвое дѣтище, воскликиулъ : « Благо тебѣ, милая Леночка! Ты воскреснешь и будешь сіять, какъ звѣзда, какъ самое солице.» Передъ погребениемъ говорилъ плачущимъ : « Друзья мон, радуйтесь! Я послалъ на небо живаго святаго (einen lebendigen Heiligen)» (<sup>2</sup>). Подъ кровомъ семьн свирбный учитель Евангелія вздыхаль свободно отъ тревогъ общественной жизни, предаваясь сладости

(2) Walch, XXII, c. 48, §. 9, p. 1933-1937.

<sup>(1)</sup> Ibid. p. 1701.-W. Beste. S. 81 flg.

человѣчески-прекраснаго чувства. Здѣсь преображалось существо его въ мирѣ и кротости ; здѣсь забывался онъ въ мечтахъ объ укромпой семейной жизни, вдали отъ общества человѣческаго, съ его дикими страстями, съ широкими картинами гнѣва и непависти. «Что можетъ быть усладительиѣе въ жизни, »—говорилъ онъ,—«какъ безбѣдное хозяйство, съ благочестивой, вѣрной и услужливой женою, въ согласіи и мирѣ, въ довольствѣ немногимъ и въ славословіи Божіемъ?» (<sup>1</sup>).

Вторая существенная стихія супружеской жизии есть трудь, выпадающій на долю мужчины. Мысли Лютера о трудь, какъ условіи жизни, приводятся къ слёдующимъ положеніямъ. «Человѣкъ рожденъ трудиться, какъ птица летать (Іов. V, 7). Древніе язычники изб'вгали супружества, какъ сопряженнаго со множествомъ трудовъ и заботъ. Но Богъ вельть падшему Адаму трудиться въ поть лица своего и трудомъ убивать волнения страсти, и трудъ сопутствуетъ человѣку до смертя (Быт. Ш., 17). Слышишь ли? Тебѣ велёно поплевать на руки, трудиться до изнуренія силь ( es dir sauer lassen werden), каждому въ свомъ призвания, кому руками, кому головой. Если ты земледелець, или ремесленникъ, работай прилежно, не ходи на пиво, не валяйся на печкѣ, не пропивай послѣдняго платья бѣдной хозяйки! Проповѣдникъ имѣетъ свой крестъ, и едва ли не выше труда механическаго. Въ супружеской жизни много озлоблений. Не рёдко случается, что, когда мужъ на работё, дитя занеможеть, жена зашалится, челядь расхищаеть имущество и домашнюю утварь. Но трудь, одна изъ казией за грехъ первородный, чуднымъ образомъ услаждается въ бракѣ благословеніемъ Божіимъ (Сирах. VII, 16). Нѣтъ жертвы пріятите Богу, какъ управление домомъ, когда хозяйка кормитъ грудью дётей своихъ, а мужъ работаетъ въ потѣ лица; это истинное богослужение, которое гораздо угодите Богу, чтить вст изпурительные подвиги иноковъ, потому что украшено обътованіемъ Божінмъ: «Благо ти будеть.» Похвальное слово труду: «Тебѣ будеть благо,» пужно бы выставить на всѣхъ

<sup>(1)</sup> Walch, §. 26, p. 1700.

орудіяхт, на чолѣ и всѣхъ членахъ трудящагося. Отъ того міръ и бѣгаетъ честнаго брака, что бонтся труда, предаваясь неистовой праздпости. А добрый христіянинъ работаетъ съ еердцемъ веселымъ, исполняя заповѣдь Божію. Взгляни на крестьянина съ телѣгой и плугомъ, на сапожника съ кожей, на кузнеца и плотника со всѣми принадлежностями ихъ ремесла; на всѣхъ ихъ начертано : «Благо ти будетъ!» Вспомни, что работа въ потѣ лица, вмѣстѣ съ брачною жизнію устаповленная Богомъ въ раю, есть великое очищеніе грѣха первороднаго, и чтоДухъ Святый терпѣливо носящему крестъ свой облегчаетъ труды» (<sup>1</sup>).

Въ добавокъ къ труду Лютеръ требустъ порядка въ хозяйствѣ, умѣнія распорядиться добытымъ : «Дѣло мужчины добывать, а жены сберегать. Жена можеть обогатить мужа, нотому что сбереженная копъйка прочиве пріобрътенной. Лучшій доходъ есть хорошо устроенное хозяйство» (?). «Когда я быль молодь, я видаль многихъ отцовъ семейства. которые цёлые дия проводили въ тяжелой работь, и едва въ поть лица добывали свой хлъбъ. Другіе, болье зажиточные, говорили имъ, что труда не довольпо, что нужна еще особепная разсчетливость и снаровка. Ловкость нуживе труда и богатства. Она состоитъ въ умении выбирать время, случай и лица для продажи и покупки всего нужнаго въ домѣ» (3). Черта хозяйственная является сильно развитою въ Ифменкомъ преобразователь. Въ Римф опъ обращалъ особенное внимание на строгія полицейскія учрежденія, которыя одни и заслужили его похвалу. Строгая разсчетливость, бережливость, иногда щепетильная, составляла основу его характера. По мићнио его, первое условіе благостояція государственнаго заключается въ строгомъ распредъления заиятій между всеми членами общества. Опъ съ особенной силой преследоваль роскошь въ нарядахъ, въ излишествахъ жизии, какъ частныхъ лиць, такъ и цѣлаго парода. На примёръ: «Красота женщины состоить не въ кудряхъ, перепле-

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 36—41; р. 786—789.— Walch. IV, Объясн. 128 Пс.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, §. 43, p. 1713.

<sup>(3)</sup> Walch, IV, II. Creneu. 127-ü IIc. §. 79 sq.

тенныхъ золотомъ и серебромъ. Оставимъ это язычникамъ. Я не знаю, кто больше виновенъ въ злоупотребленияхъ роскоши : мужья или жены, или правительство, допускающее женщниъ повергать себя добровольно въ ужасную бедность? Что сказать о шелковыхъ платьяхъ, о пурпурѣ, о золотѣ и серебрѣ, которыя навѣшали на себя женщины? Несравненно меньше убытку отъ серебряныхъ пряжекъ, цепочекъ и колецъ (потому что серебро остается годнымъ для всякого употребления), чёмъ отъ златотканныхъ покрововъ, чещовъ, снурковъ и другихъ бездѣлицъ, которыя портятся оть времени. Что сказать о художникахъ, изобрѣтателяхъ особениаго колеса для глаженія шелковыхъ тканей, такъ что женское покрывало стоить не меньше 20 гульденовъ, а самая машина оть 40 до 50? О горе! Мы дожили снова до времени синагогъ, о которомъ говорилъ Пророкъ Исаія, вычисляющій 21 принадлежность женскаго прибора. Какъ раздумаешься объ этихъ излишествахъ, страшио станетъ жениться. Не даромъ и Греки и Римляне украшенія женскія пазывали вселенной (mundus)» (1). Этой мелочною разсчетливостію, исходившею вовсе не изъ глубицы христіянскаго взгляда, а изъ особенной черты его Нѣмецкаго харектера, обълсияются різкіе возгласы Лютера противъ великольпія храмовъ, безплоднаго украшенія иконъ и оправы креста въ серебро или золото (<sup>2</sup>). Черта бережливости отражается різко и въ его паставленіяхъ объ общественной бла. готворительности. Сюда относятся зам'вчанія его относительно нищихъ, промышляющихъ обманомъ и воровствомъ. Правительство, по мибшю Лютера, должно принять строгія меры для обуздація подозрительныхъ нищихъ. «Христосъ,»-говорить опъ, --- «повелёль давать милостыню только неимущимъ въ твоемъ собственномъ городѣ, или въ окрестностяхъ (Второзак. XXIV, 14), и притомъ тѣмъ изъ нихъ, которые сами не могуть снискивать себѣ пропитание работой » (3). Всь наставленія Апостоловъ о дёлахъ милосердія вившияго

<sup>(1)</sup> Walch, III, Объяси. 10 Запов. р. 1633—2003 вь 4-й запов.

<sup>(2)</sup> Walch, X:I, §. 2, p. 2369.

<sup>(3)</sup> Пропов. противь ростовь 1540 г. Walch, X, p. 1024-1089.

Лютеръ обращалъ постоянно на общественную благотворительность ( <sup>1</sup> ). Какъ много участвовали въ томъ личныя его отношения, видно изъ Застольныхъ рѣчей, гдѣ онъ выставляетъ себя жертвой людей злонамфренныхъ, котопые хотѣли обогатиться его щедростію въ разлаваціи милостынь. «Es wollte vorsweilen alles an mir reich werden. des Bettelns war kein Ende,»-повторялъ онъ съ досадою. Не имѣя возможности помогать всѣмъ, онъ сталъ разборчивѣе и говорнять: «Въ нашемъ городѣ много нищеты истипной, но еще болье праздности. Я не имъю возможности помогать неизвѣстнымъ, если бъ даже позволяло миѣ мое состояніе, потому что, чёмъ болёе жертвуешь, тёмъ сильнёе становится нищенство. Я, съ своей стороны, не хочу отнимать достояния у жены и дѣтей и приносить его другимъ въ безполезную жертву» (2). Нападенія Лютера на праздность и ростовство, кромѣ христіянскихъ побужденій, указывають на ту же черту бережливости въ его собственномъ, домашиемъ хозяйствь. «Ростовство (der Wucher) сидитъ въ Аугсбургѣ, Лейпцигѣ, Франкфурть и другихъ городахъ, обращаясь въ огромпыхъ денежныхъ суммахъ; по мы чувствуемъ его у себя, и па рынкѣ, и въ кухиѣ; у пасъ не подержится ни копѣйка, ни денежка. Мы, проповѣдники, живущіе деньгами, не занимающіеся ремеслами, а потому не могущіе ни возвысить цённость пашей копёйки, ни умножать капиталовъ, мы остаемся беззащитными жертвами ростовщиковъ. Они фдятъ съ нами изъ нашей поварни, осущають нашъ погребъ, сдирають съ насъ кожу. Крестьяне, мѣщане, дворяне всегда могутъ усиливать цёпу своего хлёба и труда, удвоивать, или утроивать пфенингъ; за то вся тягость ростовъ обрушилась на наше сословіе» (\*). Касательно государственной жизни, торговое направление Лютера замѣтно особенио тамъ , гдѣ опъ разсуждаетъ о денежныхъ отпошеніяхъ Германіи къ Риму. На примѣръ: «Прошу убѣдительно, чтобы все продажное въ Римѣ, преимущества, разрѣшенія, буллы присвоены были равном'ярно всёмъ нашимъ церквамъ. Віздь,

<sup>(1)</sup> Walch, XII, S. 21, p. 434; S. 42, p. 808.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 4, §. 724, p. 344, sq.

<sup>(3)</sup> Walch, X, S. 94, p. 1084.

папа обязанъ же тупе, ради Христа, источать христіянамъ дары благодати. Или проклятыя деньги въ глазахъ его дѣлають различие между мной и тобой? Пусть же онъ за твое золото поларить тебъ воскъ и свинецъ своихъ папскихъ печатей. Если полетишь на небо на его пергаментныхъ листикахъ, смотри, чтобъ не разлетблась подъ тобой колесница! Лержитесь, христіяне, мудраго правила: все, что папа дасть вамъ за деньги, противно закопу Божію, потому что благодать сообщается даромъ» (1). Къ нищенствующимъ мопахамъ Лютеръ имѣлъ всегда особенное отвращеніе, по тѣмъ денежнымъ опустошениямъ, которыя они совершали въ Германии. «Пять, или шесть, нищенствующихъ орденовъ возврашаются на одно мѣсто больше шести, или семи разъ въ годь, такъ, что съ каждаго города около 60 разъ взимается попілина, не говоря о государственныхъ повинностяхъ и деньгахъ, платимыхъ въ папское казпохранилище» (2). Еще въ 1520 году, въ Окружномъ послании къ дворянству Ибмецкой земли, опъ требовалъ всенароднаго узаконения на ограничение роскопи въ привозныхъ товарахъ. «Богъ далъ намъ довольно шерсти, пеньки и льна для приличной одежды; къ чему еще золото, шелки и бархаты? На что корабии, которые отвозять Ибмецкія деньги и привозять заморскія яства?» ( <sup>в</sup> ). Но въ 1524 году, въ сочинении о торговлѣ, опъ вдается въ подробности хозяйственныхъ соображении, весьма замфчательныя денежными выгодами, въ нихъ преобладающими. «Продажа и купля необходимы, когда употреблются на пужду и честное дѣло. И патріархи продавали и покупали скотъ, шерсть, хлъбъ, масло, молоко и другіе предметы. Но иностранную торговлю, привозящую изъ Калькутты и Индіи драгоцівшыя шелковыя золотыя ткани и пряности. служащую только для роскоши, а не для пользы, высасывающую деньги Шемецкія, не следовало бы допускать, если бъ князья исполняли свои обязанности. Впрочемъ, я не стану писать противъ этой торговли, а думаю, что когда



<sup>(1)</sup> Walch, X, 20 стат. Окружн. послан. кь двор намь.

<sup>(2)</sup> Ibid. 21 статья.

<sup>(3)</sup> Walch, X, p. 1090-1123, §. 3, sq.

истощатся всё паши депьги, то и она прекратится сама собою. Видно, Богъ судилъ Ибицанъ отдавать въ чужія руки все свое золото и серебро, обогащать пѣлый міръ, а самимъ пребывать въ нищеть. И въ самомъ дълъ, Англи це имъть бы такого количества золота, если бъ Германія отказалась отъ ея сукна; король Португальский не обогащался бы на нашъ счетъ, если бъ мы прикинули ему его пряности. Сочти, что вывозится денегъ отъ насъ на одной Франкфуртской ярмаркъ, и удивишься, какъ еще можетъ держаться въ Гермаціи копфіка.» Здесь слышимъ какъ бы отголосокъ стариниаго Нѣмца времеиъ Юлія Цезаря (De bello Gallico, l. IV, с. 2), который только сбываль иностраннымъ купцамъ добычу, похищенную имъ на войнѣ, по не терпѣлъ никакихъ привозныхъ товаровъ. Вездъ видъцъ распорядительный. мудрый хозяниъ, умѣющій согласнть свои выгоды съ общественною пользою. Повторяемъ: черта себялюбія, скупой бережливости въ Лютерћ есть прямое наслћаје народнаго духа, исконная принадлежность Шёмецкаго племени, въ противоположность гостеприямству и благородной терпимости нашего, такъ охотно пересылавшаго на чужбину свои родныя сокровища, и, къ сожалбнію, слишкомъ охотно принимавшаго и принимающаго все иноземное, къ великому ушербу своей народности.

Третья особенность семейной жизпи въ Нѣмецкомъ ея проявленія заключается въ отношеніяхъ подданства, безусловной покорности жены мужу, — начало христіянское, неизмѣнный законъ, изреченный Богомъ послѣ наденія Адама, повторенный Апостоломъ въ Новомъ Завѣтѣ, но въ примѣненія къ жизпи доведенный до крайности неразумнаго произвола на Западѣ. Значеніе женщины въ Нѣмецкомъ мірѣ представляетъ особенность племенпаго развитія, весьма замѣчательную. Ея назначеніе въ жизни — кругъ чисто хозяйственный, исправленіе служебныхъ должностей въ отношенія къ мужу, безъ всякаго притязанія на равенство власти, рожденіе и физическое воспитаніе дѣтей, вообще исполненіе всѣхъ виѣшнихъ житейскихъ условій. Отъ того въ древней Пѣмецкой исторіи ни одна женщина не является на поприщѣ общественной дѣятельности (1). Надъ нею тягответъ ужасный физический и правственный произволъ, уничтожающій свободпое упражненіе воли ся въ безотвітной покорности мужу. Примъромъ могутъ служить знаменательныя отношения императора Генриха IV къ супругѣ его, Кунигундъ. Глубокое паденіе достоинства женщины видимъ преимущественно въ мечтательномъ служения прекрасному полу, въ которомъ владычица сердца прихотливаго рыцаря пользуется всёми правами помощищы мужа, а собственная жена его нисходить на степень паложницы. Развитие монашества и паденіе правственности въ Ибмецкомъ народѣ низвели женщину еще одною ступенью ниже. При такомъ только искажении ся идеала могло составиться грубое поняте объ ел назначении въ мірѣ, какъ зла неизбѣжнаго, какъ безгласнаго орудія размноженія рода человѣческаго. Въ ХУІ въкъ въ Германии продолжались во всей силъ безчеловъчныя отношенія мужа къ жень. Лютерь и здѣсь не измѣнилъ племениому свойству : казнивши презръніемъ домашнихъ тиранновъ, не уважающихъ въ женщинѣ подобія Божія, онъ не совсёмъ остался свободнымъ отъ общей слабости народнаго характера, хотя и умфрялъ его силою религіознаго чувства. «Говорять искоторые (воть слова Лютера): неужели мив по-дружески обходиться съ женою и выносить терпѣливо всѣ ся прихоти и странные вымыслы? Я хочу госполствовать насилісять и страхомъ, чтобъ показать ей. что я мужчина. Великая честь,»-прибавляеть отъ себя реформаторъ, - « сокрушить бѣдный, слабый сосудъ, отяготить совъсть излишней суровостію въ отпошении къ духовной сестрѣ и сопаслѣдницѣ царствія Божія! Мы видимъ примѣры мужей, до того свирелыхъ и безчеловечныхъ, что они не боятся бить беременныхъ женщинь. Еще недавно слышали объ одномъ князъ, который замахнулся мечемъ на больную жену, лежавшую на постелѣ.» «Я отъ сердца враждую такимъ храбрецамъ, которые смеютъ хвалиться победой, одержанной надъ былной женщиною, по Латинской

<sup>(1)</sup> Религіозное значеніе женщины у древнихъ Германцевь, о которомъ говорить Тацить, кончается вмъстъ съ язычествомъ. Это общая принадлежность всъхъ Индо-Европейскихъ народовь.

пословицъ: «Domi leones, foris lepores». Мужчина родился не на озлобление слабаго женскаго рода, а на охранение и защиту его; ибо женщина имъетъ слабое тъло, назначенное къ чревоношению, къ рождению и воспитанию дътей, подверженное многимъ опаспостямъ (<sup>1</sup>). Управлять женщинами надобно кротко, не дубинами, или обнаженными ножами, но дружественными, привътливыми ръчами и ласками, чтобъ онъ не сдълались робкими» (<sup>2</sup>).

Но, нападая на элоупотребленія власти, Лютеръ отстанваеть самую власть, ревниво защищаеть свое собственное право въ домашнемъ быту. «Если бъ мив пришлось свататься въ другой разъ, я бы высъкъ себъ изъ камня послушную жену, потому что я отчаялся въ послушания женщинъ» (3). «Жена,»-по словамъ его, «должна быть въ подданствъ мужа (Быт. Ш., 16); опа не имбетъ собственной воли. Если бъ Евва не согрѣшила, то мужъ и жена властвовали бы нераздбльно надъ цблой вселенной. Но падепіемъ своимъ она утратила владычество; куда хочетъ мужъ, туда слвдуетъ жена; она должна преклоняться передъ нимъ, какъ передъ владыкой, болться его, покорствовать ему во всемъ. Это высшее для нея наказаніе; она охотнѣе и съ большимъ терпъніемъ подчинится первой казни бользненнаго льторождевія: такъ женщины отъ природы любять владычествовать по примбру праматери Еввы. Отъ того-то Апостолъ такъ часто напомянаетъ имъ заповѣдь повиновепія (1 Петр. III, 1; Кол. III, 18; 1 Кор. XI, 10), и самое покрывало на головѣ ихъ есть признакъ подчиненія мужу» (4). Впрочемъ, жена Лютерова безропотно подчинялась кроткому супружескому насилію; она не подавала поводу къ семейнымъ раздорамъ и заслужила тёмъ полную довёренность мужа, который постоянно хвалилъ ее за послушание и върность. Лютеръ негодовалъ на мужей, терпъливо носившихъ женское

(2) Walch, X, S. 43-48, p. 790-793.

29

<sup>(1)</sup> Walch, II, Объясн. 26-й гл. Быт. ст. 8, §. 107-108, р. 237-238.-II, Объясн. 30 гл., ст. 37-39, §. 180-182, р. 881-883.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, §. 77, p. 1730.

<sup>(4)</sup> Walch, X, S. 50 — 32; p. 794 — 793 — Walch, XXII, c. 3, S. 86, p. 263. — Walch, XII, p. 23.

иго, приговаривая : «Посмотрћлъ бы я, какъ бы смћла противоръчить мить моя Катерипа; едва ли бы она меня переспорида, а ужъ была бы ей оплеуха (ein Maulschellium), непремѣнно бы досталась» (1). Зная правила Лютера, она не доводила себя до такихъ наказаній, потому что вѣрой и правдой служила супругу. «Счастливъ человѣкъ,»-говариваль Лютерь, съ примънениемъ къ собственному оныту, --«кому выцала на долю хорошая жена. Это рѣдкій даръ Божій. Бида тому жить, чья жена и служанка не разумбють въ поваренномъ дѣ.ть. Hoc est prima calamitas, ex qua multa mala sequuntur» (<sup>2</sup>). Весьма интересное явленіе представляетъ Катерина изъ Бора (\*), природная Лужичанка, до того сроднившаяся съ характеронъ и привычками Лютера, что отказалась отъ родины, лучше мужа умъла говорить по-Нѣмецки (4), совершенио проникнулась его убѣжденіями, хорошо знала его душевныя немощи; по собственному сознанію его, нерѣдко утѣшала его въ искушеніяхъ словомъ Божіниъ ( 5). Въ болѣзняхъ, которынъ онъ часто подверженъ былъ въ послёдніе годы жизни, не отходила отъ постели его, сама исправляя служебныя должности ( 6).--По понятіямъ Лютера, назначеніе женщины въ бракѣ есть жизнь домашняя; ей нечего дёлать за порогомъ своего дома. «Женщины умно говорять объ хозяйствь; онь знатоки въ этомъ дѣлѣ, и превзойдутъ въ краснорѣчіи самаго Цицерона. Чего не могуть взять краснымъ словцомъ, то добудуть слезами. Опъ огъ природы ръчистве и къ хозяйственнымъ распоряжениямъ несравненно способнѣе насъ, достигають такого искусства большими трудами и много. лѣтнею опытностію; но какъ скоро заговорятъ онѣ о чемъ либо вий домоводства, слова ихъ безъ смысла; потому что по незнанію дёла объясняются обо всемъ ребячески, оши-

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, §. 23, p. 1699.

<sup>(2)</sup> Ibid, S. 32, p. 1704.

<sup>&</sup>quot;(3) Gesch. Cathar. v. Bora. v. W. Beste, S. 58-69.

<sup>(4)</sup> Walch, c. S. S. 77. p. 261-262.

<sup>(5)</sup> Ibid. p. 24, 51.

<sup>(6)</sup> Ibid. S. 76, р. 261. «Ipsa servivit mihi non solum ut uxor, séd etiam ut famula », — говоритъ Лютеръ въ своемъ завъщани.

бочно и нелбпо. Отсюда ясно, что женщина рождена на хсзяйство, мужчина на свѣтское управление, на службу военную и гражданскую ( 1). Сарра, жена Авраамова, не полюбопытствовала даже взглянуть на трехъ путниковъ, угощенныхъ мужемъ ея, тогда какъ большая часть женшинъ, по обыкновенію, бъгаютъ взадъ и впередъ, провъдывають новости, стоять у вороть, смотрять въ окно на прохожихъ и ждутъ новыхъ сплетень. А потому отвѣтъ Авраама: ««Жена моя въ съни»»-должно бы прикрѣпить къ головному убору каждой дочери Еввиной. Обреченная въ понятіяхъ Лютера на такую страдательную роль, женщина не имъетъ нужды въ особенномъ развити умственной силы. Лютеръ, ревнивый ко власти, называвшій уродомъ мужчину, который добровольно принимаетъ на себя женское иго (<sup>2</sup>), умъ, какъ признакъ господства, считалъ исключительнымъ достояніемъ мужа, а въ женщинъ высшей аномаліей. «Краснобайство въ женщинъ черта не похвальная; ей приличнъе занкаться; ее красить молчание. Нътъ платья, которое бы хуже пристало дёвицё, или замужней женщинё, какъ когда она хочетъ прикинуться умною. У женщины два иедостатка: немощь телесная и слабость ума. Первую мы должны выносить терпѣливо, потому что мы рождены на то, чтобъ охранять ея слабость и доставлять ей пропитание. Напротивъ, мы должны желать ей поменьше ума, какъ орудію слабому, которому Апостолъ предписываетъ воздавать честь ( 4 Петр. III, 7). Мужчина сотворенъ отъ природы съ широкою грудью-выбстилищемъ разума, и узкими лядвеями; въ немъ много ума, мало сору. У женщины на оборотъ: узкая грудь и широкое съдалище, въ ознаменование того, что ей должно сидъть покойно на мъстъ, заниматься хозяйствомъ, сберегать пріобрѣтеніе мужа » (в). Она есть необходимое дополнение къ мужу, какъ царю вселенной, любезный, веселый, очаровательный спутникъ. При всей своей немощи, она болѣе способна къ религіозному одушевленію.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, S. 141, p. 1778; S. 76, p. 1730.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 3. S. 86, p. 263; verbum anomalum.

<sup>(3)</sup> Ibid. c. 3. §. 77, 78, 82; p. 262-263. §. 81, p. 263; c. 43, §. 75, p. 1729.

<sup>29\*</sup> 

, Магдаляна превзошла Петра твердостію духа; Св. Мученицы безстрашно побъдили мученія. «Ея сердце растворено къ состраданію; она создана отъ Бога быть услажденіемъ мужу и попечительнымъ промысломъ для своихъ чадъ» (<sup>1</sup>). Но высшее, ни съ чъмъ не сравнимое ел преимущество заключается въ правъ дъторожденія. Въ старину безплодіе женщины считалось высшимъ позоромъ; жены Св. патріярховъ со слезами молили о благословении чадъ. «Въ наше время тяготятся потомствомъ, смотрять на бракъ только со стороны плотской; называють свиньями женъ, родившихъ много автей» (2). Въ этомъ презрѣніи къ дѣтямъ Лютеръ видитъ извращение брака. «Что можетъ быть выше права давать бытіе существу разумному? Это право со стороны женщины искупается смертными бользнями; она нередко душу свою цолагаетъ за новорожденнаго младенца. Тутъ въ высшей степени необходимо предлагать ей духовное утъшение въры, говоря ей: ««Благо тебъ! ибо ты умираешь въ благородномъ призвании своего пола и въ святомъ исполнения заповѣди.»» Въ родахъ умерла Рахиль, и Св. патріярхъ похоронилъ ее на пути, а не за стъною, внъ кладбища, какъ дълали въ папствъ, какъ будто шестинедъльницы прокляты Богомъ и не достояны лежать на святой земль, наровнь съ прочими (5). Евва есть жизнь, и всѣ ея дщери даютъ также жизнь. Св. Мученикъ Кипріанъ воздавалъ честь новорожденному младенцу, какъ Ангелу, и говорилъ, что его и некрещенаго должно цѣловать во славу деспицы Божіей, какъ только что вышедшаго изъ рукъ Творца (4). Смотри, какъ Духъ Святый украшаеть женщину, устами Давида уподобляя ее плодоносному винограднику, и дътей ея новосажденіямъ масличнымъ. И въ самомъ дѣлѣ, вообразимъ себя существами безразличными, дошедшими до такой степени святости, что ны бы не знали различія половъ. Что сталось бы съ



<sup>(1)</sup> Walch, c. 3. § 76, p. 261; §. 83, p. 264.

<sup>(2)</sup> Walch, II, 30, Гл. Быт. ст. 1, §. 13, р. 778. Но древние Намцы, по свидательству Тацита, дорожили многочисленнымь потомствомъ: «nec ulla orbitatis pretia».

<sup>(3)</sup> Walch, X, S. 43 sqq, p. 790 sqq.

<sup>(4)</sup> Walch, S. 60, p. 733.

родомъ человъческимъ чрезъ 20 лътъ? Къ чему служило бы прекрасное мірозданіе Божіе, свътила, разсѣянныя по тверди небесной, если бъ земля обратилась въ пустыню необитаемую? Къ чему служили бы высокія обътованія Божія, данныя Церкви, и самое пришествіе Спасителя? Зачѣмъ видишь только одну черную сторопу брака и не хочешь замѣтить великихъ преимуществъ, дарованныхъ ему Богомъ? Презираешь ли ты виноградные соки, отъ того что корень обложенъ навозомъ? Неужели немощь есгества, проявляющаяся въ дѣтяхъ, въ состоянія отвратить тебя отъ родительской

любви? И женщина, слабый сосудъ, не въ тоже ли время вѣнецъ созданія Божія? Не участвуеть ли и она въ заслугѣ Христовой, приводя ко спасенію душу живую, рожденную изъ собственнаго чрева» (<sup>1</sup>)?

Заключу Ибнецкую характеристику Лютера опредблениенъ взгляда его на жизнь человѣческую, и здѣсь укажу на различіе съ Гусомъ. Подробное рѣшеніе этого вопроса, обнимающее все учение его о монашествъ, о дъятельной и созерцательной жизни, объ истинной святости, сосредоточивающееся въ трехъ христіянскихъ состояніяхъ : der Lebr-Wehr-und Nährstand, — управленія духовнаго, свътскаго и домашняго, находится въ тёсной связи съ ученіемъ его о благодати, а потому не можетъ быть предложено здъсь. Ограничусь только главными положеніями. Противоположно Гусу, Лютеръ, врагъ созерцанію, отрицаетъ возможность служения Богу въ удалении отъ свёта, въ одинокомъ упражнения мысли и воли, безъ пользы для себя и для ближнихъ. Гусъ старался согласить и то и другое. Въ основѣ характера его лежалъ аскетизмъ; но онъ жертвовалъ лячнымъ расположениемъ для общественной пользы. Лютеръ въ началь своего поприща вступиль на ту же дорогу; но чувственность превозмогла и оставила глубокіе слёды въ пристрастномъ суждени о совершенствъ, ему недоступномъ. Монашество родилось на Востокъ первоначально въ видъ

<sup>(1)</sup> Walch, IV, толков. 128 Пс. — Walch, X, S. 71, р. 739. — Лютерь вибняеть женщина въ обязанность самой выкарыливать датей своихъ, не приобгая къ кормилицамъ. Вспомнимъ Тацита: Sua quemque mater uberibus alit, nec ancillis ac nutricibus delegantur.

пустынножительства, на священной библейской почвѣ, орошенной кровію Спасителя и безчисленныхъ мучениковъ. Танъ, въ Палестинъ, жилъ первый великій пустынникъ и первый великій мученикъ Новаго Завѣта. Во времена, ближайшія къ Апостольскому вѣку, Христіянство воплотилось въ двухъ видахъ : 1) Въ борьбѣ съ языческимъ полнееизмомъ и христіянской ересью, начатой и оконченной проповѣдію епископовъ и подвигомъ учениковъ; 2) въ одинокомъ развити пустынножительства, которое воспитывало духовную силу суровыми лишеніями плоти, безпрестанно высылая подвижниковъ на кровавыя пиршества, услаждавшія чувственность Римскаго язычника. Вибств съ Православною вброю пустынножительство перешло къ Славянскимъ народамъ. Оно утвердилось и въ Чехіи, среди гоненій Латинства, выживавшаго Православіе изъ городовъ въ дремучіе лѣса и пустыни; въ XI въкъ явилось въ лицъ Прокопія, старшаго современника Преподобнаго Антонія Печерскаго. На Западъ никогда не было пустынножительства въ собственномъ смыслѣ. Танъ ипоческое житіе, за немногими исключеніями, явилось первоначально въ видъ монастырскаго общежитія; а въ Германіи сверхъ того первыя обители имѣли назначеніе чисто дбятельное, какъ христіанскія школы съ цблію уиственнаго и нравственнаго образованія юношей, отнюдь же не исключительнаго приготовленія ихъ къ духовному званію. Оба явленія условливались очень опредѣленно свойствомъ Европейскихъ народовъ, въ которыхъ распространялось монашество. Умъ Славянина, еще въ язычествѣ устремленный на разгадку высокихъ тайнъ мірозданія, охотно подчинился созерцательной жизпи, хотя и не принялъ ее во всей исклю. чительности ея развитія въ пустыняхъ Аравіи и Палестины. Нѣмецкое племя, вѣчно наѣздническое, по единогласному увкренію древпихъ писателей, обращенное болбе на матеріальные интересы, развиваясь почти исключительно практической стороною ( т), не могло притти къ убъжденію о

<sup>(1)</sup> Тацитъ приписываетъ Нѣмцамь отвращеніе оть земледѣлія: « Aestyi frumenta patientius, quam pro solita Germanorum inertia laborant».— Алчность в зависть къ чужому добру, потому что однимъ только Германдурамъ Римляне «domos, villasque patefacinus, non concupiscentibus», а другимъ племе-

возможности угодить Богу добровольнымъ умерщвленіемъ плоти. Старинные Нѣмцы не были чужды религіозному мистицизму; но между суевъріемъ нхъ мрачнаго богослуженія. приносившаго кровавыя жертвы для умилостивленія Божества, и самоотверженіемъ христіянскихъ подвижниковъ дежить безконечная бездна. Тацить считаеть Горманцевь неспособными къ продолжительному напряжению силь; отсюда отвращение ихъ къ земледблію, которое въ древнемъ Славянинѣ упражняло терпѣніе, заставляя безропотно подчиняться лишеніямъ. Согласно съ такимъ свойствамъ, Славяне восприняли пустынножительство и возвели его на степень высшаго духовнаго совершенства добровольнымъ принятіемъ его суровыхъ условій, и умерщвленіе плоти всегда считалось у насъ высшимъ путемъ къ самоотвержению духовному, къ одухотворенію человѣка тѣлеснаго. Отсюда, въ воззрѣнія Гуса, идеалъ правственной жизни христіянина заключается въ подномъ безстрастии, которое и въ самомъ невинномъ наслаждения видить греховность и уклонение отъ узкаго пути Евангельскаго. Совершенно другое и въ жизни и въ воззрѣніи Лютера. Монашество возбуждало его ненависть не въ искаженномъ видѣ Латинскихъ монастырей, а въ великихъ его первообразахъ: Антоніъ, Иларіонъ, или Іеронимѣ. Съ презрѣніемъ отзывался онъ о подвижникахъ первыхъ временъ христіянскихъ и не только не признавалъ въ нихъ высоты религіознаго духа, но въ желанія возвыситься надъ земною посредственностію видёль просто недостатокъ христіянской любвя, которая чуждается міра, услаждаясь гордымъ созерцаниемъ собственныхъ подвиговъ. Вообще, всякое усиліе человѣка духовнаго приблизиться хоть сколько нибудь къ идеалу нравственного совершенства считалъ безумнымъ посягательствомъ на силу и дъйственность жертвы Спасителя. Съ особеннымъ тщаніемъ раскрашивалъ паденія святыхъ: Ноя, Мойсея, Давида, Петра, для того,

намъ « агша modo castraque nostra ostendimus,» чтобъ не возбудить ихъ дюбостяжательности, и однимъ только Хавкамъ отдаетъ преимущество безкорыстія и справедливости: «populus inter Germanos nobilissimus. .. sine cupiditate, sine impotentia, quieti secretique, nulla provocant bella, nullis raptibus aut latrociniis populantur».

чтобы представить ихъ подобострастными намъ и казнить высокомбріе пустынниковъ, стремившихся, сколько возможно, къ совершенной безгрѣшности. Религіозное созерцаніе казалось ему бользненной мечтой воображенія, искушеніемъ діявола, нарушеніемъ Евангельской заповѣди, которая въ одномъ Богочеловъкъ-Христъ сосредоточиваетъ все исполнение Божества тёлеснё, Его ставить единственнымъ путемъ къ вѣчной жизни и истинь. Вотъ нѣсколько свидѣтельствъ самого Лютера въ подкрѣпленіе сказанному: «Фантазія побуждаетъ насъ скрываться въ углу, предпринимать тотъ или другой подвигъ, ожидать особенныхъ откровений Божінхъ, и всѣ мечты разстроеннаго воображенія выдавать за пророчества, внушенныя Духомъ Святымъ. Но Богъ не можетъ этого требовать, потому что Самъ назвалъ Себя сыномъ Божіимъ, Сидящимъ одесную Отца во вѣки вѣковъ» (<sup>1</sup>). Чего ясно не открыто въ словѣ Божіемъ, о томъ лучше не говорить. Адамъ, захотъвъ узнать причину запрещенія Божія, сдвлался добычею смерти. Изследование действий, съ намереніемъ сохрытыхъ оть насъ, всегда вовлекаеть насъ въ преступление. Мы должны смирить свое остроумие, строго держаться въ предблахъ, назначенныхъ Богомъ. Ему не угодно было, чтобы мы нарили по воздуху, а ходили бы по земяв (dass wir in Lüften schweben, sondern auf der Erde gehen sollten); Онь повелклъ намь прилежно поучаться въ словь Его, не пускаясь въ размышления о вещахъ, превышающихъ наши понятія. Христосъ Оомѣ и Филиппу, летавшимъ (fladderten) помысломъ далеко отъ Спасителя и искавшимъ путей отдаленныхъ и сокрытыхъ для Боговъдънія, сказаль: «Азъ ссмь путь и истина и животь; видъвый Мене, видѣ Отца.» Здѣсь вся христіянская мудрость, а поиятія папистовъ и Іудеевъ о Богѣ всемогущемъ, Творцѣ неба и земли, не приводять къ Богопознацию (<sup>2</sup>). Нестерпимъ для нашего тѣлеснаго ока зракъ величія Божія; Онъ долженъ скрываться отъ насъ за густую завѣсу. Люди, проводившие жизнь въ созерцании, или приходили въ отчая-

<sup>(1)</sup> Walch, VIII Объясн. 14 Гл. Јоанна, § 161, р. 98.

<sup>(2)</sup> Walch, V Объясн. 2 Пс. § 140, р. 173.

ніе, когда имъ не въ мочь становилось размышленіе о величіи Божіемъ, или поддавались обольщеніямъ діявола. воображая себя на лонѣ Отца небеснаго. Рѣшено, что, кто хочеть обнять и созерцать Божество Сына Божія, уже прославленнаго и сидящаго высоко на небесныхъ, можетъ обнять Его только въ слов' Его и въ тъхъ дълахъ, которыя творить Онъ во всемъ христіянствії, посредствомъ служенія проповъди и другихъ состояній (1). Постиженіе Христа върою есть единое истинное созерцание, о которомъ такъ много толкуютъ софисты. Это не пустая мечта и чаяние, а духовное и Божественное лицезрѣніе змія, вознесеннаго на кресть за грѣхи всего міра; его можно бы различить отъ дъйствительной жизни, пазвавъ созерцаніемъ Евангеліе, а дбиствительною жизнію законъ, т. е., созерцаніе состоитъ исключительно въ принятіи утѣшительныхъ обѣтованій ( 2 ). Единственныя знаменія, заслуживающія непреложную втру, суть знаменія благодати, указанныя въ Св. Писаніи. Мюнцеръ хвалится, что видёль Бога и съ Нимъ бесёдоваль, но слѣдствія показали, что то былъ сатана воплощенный. Правда, Богъ особеннымъ образомъ явилъ Себя патріярхамъ и пророкамъ, но мы тачихъ откровеній не ищемъ. Съ насъ довольно, что мы крещены, получили Евангеліе и силой ключей разрѣшаемся отъ грѣховъ. Если Богу угодно открыться мий, или во спй, или въ другомъ какомъ либо особенномъ знакѣ, я доволенъ, но приму и эти явленія съ осмотрительностію; ибо часто духъ злобы облекается въ Ангела свътла (з). Лютеръ бъжалъ одиночества, считая его состоящемъ самымъ опаснымъ для въры христіянина. Пагубныя слёдствія его для духовнаго состоянія онъ испыталь на себѣ въ монастырскихъ ствнахъ и въ Вартбургскомъ замкѣ. Отсюда его наставленія : опасно и вредно для человѣка быть одному въ искушеніяхъ (Эккл. IV, 10). Если бы кто на одинъ, или на два дня отлучался для молитвы, по примъру

<sup>(1)</sup> Walch, S. 166. р. 101. І, Обьясн. 19. гл. Быт. S. 134 sqq., р. 1882, sqq.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объяси. З гл. кь Галат. S. 362, р. 2189; S. 363, 2190.

<sup>(3)</sup> Walch, I Обьясв 17 гл. Быг. §. 447, sqq., p. 1687.

Христову, это было было хорошо (Мате. XIV, 1); но вѣчное одиночество есть изобрѣтеніе діявола (<sup>1</sup>). Были философы считавшіе высшею мудростію удаленіе отъ общественной жизни; но вѣрнѣе сказалъ Аристотель, что только служеніе являетъ человѣка, каковъ онъ есть; вѣрна и пословица: одинокій человѣкъ или Богъ, или дикое животнос. Первое невозможно; остается послѣднее (<sup>2</sup>). Настоящее умерщвленіе страстей не въ пустынѣ, вдали отъ общенія человѣческаго; оставаться въ мірѣ, перенося искушенія отъ людей и отъ діявола, побѣждать злобу міра—не только мужественный, но и христіянскій подвигъ (<sup>\*</sup>).

Вившпяя жизнь христіянина, по идеалу, начертанному Лютеромъ, отмѣчена яркой печатью посредственности; она не налагаетъ тяжкаго креста подражания Христу, а требуетъ отъ каждаго только безропотнаго исполнения житейскихъ обязанностей того состоянія, въ которомъ онъ родился. Здесь нёть ни обузданія плоти постомъ и молитвою. ни упражненія воли смиреніемъ сердца, ни жажды по вѣчности въ скорбной жизни человъка земнаго. Въ сухомъ, логическомъ остовѣ его ученія о благодати оправдывающей таится зародышъ разъединенія религіи съ жизнію, раздруженія христіянской философіи съ откровенною вѣрою. «Предъ силою вѣры, преобразующей все существо человѣка, исчезаетъ различіе великихъ и ничтожныхъ подвиговъ. Все, выходящее изъ общаго уровня, проведеннаго върой, всякое абло, совершаемое безъ прямаго отношенія къ житейскимъ условіянъ, есть мятежъ противъ благодати; если оно касается человѣка плотскаго, то-чистое самоубійство; если человѣка духовнаго, -- то пагубное высокомѣріе. Христосъ и Мойсей постились 40 дней; мы удивляемся имъ, но не подражаемъ. Христосъ ходилъ по водамъ, возвращалъ зръніе слѣпымъ, но мнѣ не приказалъ дѣлать тоже. Онъ не взялъ жены, ремеслами не занимался. Іоаннъ Креститель жилъ въ пустынѣ и мяса не ѣлъ. А намъ подобаетъ не

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 3 гл. въ Галат. §. 477.

<sup>(2)</sup> Walch, I, S. 24, p. 1257.

<sup>(3)</sup> Walch, I. S. 47, р. 1476; Объясн. 22-й гл. Быт. S. 71. р. 2257.

подражать ихъ примиру, а слёдовать ихъ повелёніямъ, указаннымъ въ Словъ. Богъ, дабы явить силу и мудрость, многое двлаеть вопреки естеству, чрезъ посредство людей, одаренныхъ особенною благодатію и имѣюшихъ особенное призвание; такихъ людей мало. Прочие, не получившие избранія, должны прилѣпляться къ одному Слову Божію (<sup>1</sup>). Особенная оригинальность взгляда замѣтна въ толкованін на книгу Бытія. Въ исчисленія житейскихъ занятій Авраама, Исаака, Іякова Лютеръ видитъ совершеннъйшій идеаль христіянской жизни; отвергаеть подражаніе Христу, а навязываеть на каждаго христіянина примъръ патріярха, занятаго разведеніемъ овецъ, или Ревекки, наполняющей водоносъ водою, или жены Лотовой, задающей корыъ скотинѣ, ведущей ее на пойло, доящей кововы. Эти приявры онъ постоянно ставить въ параллель съ житіями христіянскихъ подвижниковъ и отдаетъ преимущество первымъ. «Св. Писаніе отлично отъ житій Святыхъ. Здъсь Іеронимъ лежитъ въ пустынѣ на голой землѣ, кладетъ камень подъ изголовье и камнями бьетъ себя въ грудь; тамъ патріярхъ Исаакъ играетъ съ женою. Когда я былъ молодъ, то дивился не мало, какъ слово Божіе описываетъ такія ничтожныя вещи. Не возмущается ли разсудокъ человъка при мысли, что великій Святой не имълъ болъе духовныхъ зацятій? Отъ чего це училъ онъ народа упражняться въ добрыхъ дълахъ, ходить въ церковь, слушать обѣдни? Да и великій Павелъ ни о чемъ больше не пишетъ, какъ объ отношеніяхъ мужа къ женѣ, родителя къ дѣтямъ, господина къ слугамъ. Если бы Апостоламъ пришлось проповъдывать въ наше время, ниъ слъдовало бы напередъ поучиться въ Университетахъ, заплатить много денегъ, чтобы надъть докторские бареты» (2). Можно сказать, что въ этомъ отношения Евангелие какъ будто бы вовсе не подъйствовало на Лютера, ибо онъ переноситъ свободно

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, I Объяси. 19-й гл. Быт. S. 89-91. р. 1837. -- III, Объяси. 8-й ил. Искола, S. 6-7, р. 1193.

<sup>(2)</sup> Walch, III, Обълсв. 26-й гл. Быт. 5. 7, р. 612.—29-я гл. Быт. 5. 3—4, р. 684.

историческую часть ветхозавѣтнаго повѣствованіи на современныя христіянскія отношенія. Въ примърахъ библейскихъ находитъ какъ бы оправдание всёмъ человѣческимъ слабостямъ ; въ жизни патріярховъ-неизмѣпный образецъ христіянскаго подвига. Говоря о власти, данной Ною надъ всёми животными, онъ туть же рисуеть роскошную картину пиршества, уставленнаго разными яствами. « Мы-люди слабые; Богъ понималъ нашу слабость и позволилъ употребленіе въ пищу животныхъ. Слово Господне (Быт. IX, 2) устанавливаетъ бойню (bestellet die Fleischbank) и вздъваеть на вертель зайцевь, цыплять и гусей, украшаеть и наполняетъ транезу различными блюдами. Наполнивъ поварню всякаго рода мясами, оно наполняеть и погребъ, научая человѣка сажать и воздѣлывать виноградныя лозы (1). Главное правило въ жизни : пользоваться всъми благами, данными Богомъ, по не употреблять ихъ во зло неумъренностію. И золото, и серебро творенія Божія и, какъ такія, прекрасны. Авраамъ и ювъ были очень богаты; неужели Францискъ, продавшій имѣніе, чтобы итти по міру за подаяніемъ, умиѣе и лучше ихъ (2)? Князь, съ золотою цѣпію и подъ горностаевымъ плащемъ, только исполняя обязанности своего сана, можетъ терпъть въ 10 разъ больше нуждъ, чёмъ Картезілнецъ на деревянныхъ сандаліяхъ и подъ власяницей ( 3 ). Ибтъ грбха смотрбть и на женщину, прекрасное твореніе Божіе, но грѣшно возжелать жены, не принадлежащей тебѣ. Не избѣгая какой нибудь вещи, а дѣлая изъ нея хорошее употребленіе, мы притупляемъ жало грѣха (4). Хорошо вести жизнь духовную, но и плотской не слёдуегъ отказывать въ ея наслажденияхъ, особенно тёмъ, которые занимаются важными трудами, страдаютъ сильными искушеніями; у которыхъ заботы отнимають сонь; такіе люди должны больше пить, для укрѣ. пленія силь, потому что вино сотворено веселить сердце

<sup>(1)</sup> Walch, J, S. 9-12, p. 892, sqq.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 32. p. 1260.

<sup>(3)</sup> Walch, VII, Обълсн. 7. гл. Мате. §. 116, р. 919.

<sup>(4)</sup> Walch, I. S. 20, p. 1235-I, 24-я гл. Быт. S. 201, p. 2556.

человъка. Должно всегда хранить серединный путь, не отклоняясь ни вправо, ни влёво. Свадьбё подобаетъ свое торжество; но съ другой стороны ночныя оргін, изысканность въ платьъ, игра неумърепная запрещаются Св. Писаніемъ (1).»-Читая эти свидѣтельства, нельзя не привести себѣ на память предсмертной исповѣди Гуса, начертанной подъ вліяніемъ другихъ помышленій, въ смыслъ житейской мудрости, можетъ быть, менче деловыхъ. но за то глубже постигающихъ высоту Христіянскаго духа. Лютеръ разрѣшилъ и одобрилъ пляску на свадьбахъ, какъ признакъ веселія, лишь бы только она не сопровождалась непристойными словами, или твлодвижениями (<sup>9</sup>). Онъ любплъ развлеченія, считалъ ихъ необходимымъ дополненіемъ къ жизни и веселое сердце признакомъ спокойной совъсти. «Должно плакать съ плачущими, но печаль противна Богу; огкровенное и веселое сердце Ему угодно (Рим. XIII, 14). Богъ врагъ печали, и любитъ, чтобъ сердце отъ сытости возсылало къ нему хваление.» «Богъ въ мимошедшие роды,»-говорилъ Ап. Павелъ въ Листрѣ народу, собравшемуся принести Ему жертву, - «исполнялъ пищею и веселіемъ сердца наша» (Двян. XIV, 17). Это сказано противъ лицемѣровъ, которые мучатъ тѣло свое постомъ до изпуренія силь, такъ, что делають себя песпособными ко всякой работб. Каждый изъ насъ въ призваніи своемъ долженъ имѣть утѣшеніе и знать, что позволено ему заниматься и вибшними житейскими дблами и не вбчно же находиться въ духовномъ созерцании. За столомъ, ты воленъ выбрать груши, или яблоки, пить вино, или пиво, одъваться въ черное, или бѣлое платье, ходить къ тому, или другому пріятелю. Въ подобныхъ вещахъ, человъкъ имъетъ произволъ выбора, и долженъ быть увъренъ, что и дъла свободной воли становятся богослужениемъ, какъ скоро пребываетъ онъ въ въръ и имъетъ спокойную совъсть ( 5).»

(1) Walch, I, Обьяси. 24-й гл. Быт. §. 223-229, р. 2368-2570.

<sup>(2)</sup> Walch, III, Объясн. 24-й гл. Быт. § 11. р. 368.

<sup>(3)</sup> Walch, I, Объясн, 24-й гл. Быт. §. 227 — 20 гл. § 131, р. 2033. 21 гл. часть 1.—1, §. 109, 111, р. 1294 sqq..—Walch. VIII, 3, гл. Галат. §. 279, р. 2760.—XII, §. 2, р. 2471; §. 13, р. 2479.

Таковы были правила, такова и нравственность Лютера. «Когда жилъ я въ монастырѣ,»-говоритъ онъ,-«я былъ по наружности несравненно святье теперешняго. Я больше молился, менње спалъ, постился и умерщвлялъ свою плоть; словомъ, вся жизнь моя въ глазахъ міра красовалась личиной особенной святости, хотя самъ я считалъ себя отчаяннымъ гръшникомъ. Теперь же я ъмъ и одъваюсь, какъ всъ, и въ жизни моей ничего особеннаго противъ прочихъ людей незамѣтно. Бывши монахомъ, я дурно проводилъ свое время, губилъ свое здоровье ; мало того - я самую совъсть отяготилъ святодвиствомъ (Die Werkheiligheit) такъ, что она по сю пору не совствиъ еще исцълилась отъ немощи. Теперь же я знаю, что одна моя лекція, одинъ «Отче нашъ»» угоднье Богу, нежели всъ ть молитвы, которыя 15 лъть бормоталъ я въ монастырѣ; потому что я знаю, что молитва моя несомнѣнно будетъ услышана; я не нуждаюсь ни въ бдѣніи, ни въ особенномъ постѣ и лишеніяхъ ; потому что Богъ далъ нив ангела сатанина со многими искушеніями и тяжкимъ крестомъ на землѣ, отъ которыхъ я больше страдаю, чѣмъ отъ всѣхъ монастырскихъ лишеній » ( <sup>г</sup> ). Писатели Католической Церкви, старающіеся сколько возможно очернить его нравственность и выказать чувственность его въ самомъ отвратительномъ видѣ, обвиняли его въ преступныхъ связяхъ съ Катериной изъ Бора, будто бы разрѣшившейся отъ бремени черезъ три недѣли по свадьбѣ 10 Іюля, 1525 года, старшимъ

сыномъ, Андреемъ (<sup>2</sup>). Критическія изслъдованія Вальха и

<sup>(1)</sup> Walch, II, Обьяси. 29-е гл. Быт. ст. 1-3, § 16, р. 677.

<sup>(2)</sup> Генрихъ VIII обвинялъ Лютера въ томъ, что онъ завёдомо женился на мепотребной женщинё. Изъ Латинскихъ писателей особенно Энгельгардтъ и за нимъ Даміани говорятъ о Катеринё, «quæ jam per duos annos inter studiosos Wittembergenses generis communis crat.» Опроверженіе заключается въ донесевіяхъ Виттембергскаго Совёта, по которымъ Катерина, послё бёгства наъ монастырл, жила «honeste et in silentio» въ домё Фил. Рейхенбаха, въ послёдствіи Виттембергскаго Бургомистра. О преждевременномъ разрёшеніи отъ бремени свидётельствуетъ Эразмъ въ двухъ письмахъ отъ 6-го Окт., 1525 года къ Маухену: «pauculis diebus post decantatum bymenæum nova nupta peperist»; и отъ 24 Дек. къ Эверарду: « diebus a decantato hymenæo ferme 14 enixa est nova nupta»; и въ Латинскихъ Застольныхъ рёчахъ Ребенштока упоминается старшій сынъ Лютера Андрей: «Ego si Andream filium meum virgis non punivissem....»

новышихъ писателей достаточно доказали ложность обвиненія, основаннаго на низкой клеветь и недоброжелательствѣ; но нельзя не сознаться, что Лютеръ нерѣдко двусмысленными выраженіями подаеть справедливый поводъ сомнѣваться въ чистотѣ побужденій, принудившихъ его ко вступленію въ бракъ. Въ Окружномъ посланіи къ Нёмецкимъ дворянамъ 1520 года онъ писалъ такимъ образомъ: «Не рѣдко встрѣчаешь священника благочестиваго, во всемъ прочемъ безукоризненнаго, имъвшаго только несчастие заключить непозволенную связь съ какой нибудь женщиною ; если оба они имбють другъ къ другу такую привязанность, что охотно согласились бы навсегда жить витсть въ супружеской върности, то эта чета несомитно благословляется Богомъ. Въ такомъ случаѣ, я разрѣшаю имъ совокупиться законнымъ бракомъ, вопреки запрещенію папы. Священникъ не можетъ же обойтись безъ жены, для хозяйства; если нужно ему держать прислужницу для завёдыванія домомъ, а папа запрещаетъ ему вступление въ бракъ, это значитъ прямо подложить подъ солому огонь и запретить ей горъть. Отъ того папа понесеть всю отвѣтственность за всѣ грѣхи немощи, происшедшія отъ строгости его уставовъ, за всѣ погибшія души и измученныя совъсти; впрочемъ, я твердо надъюсь, что Богъ при послѣднемъ концѣ былъ милостивѣе къ этимъ несчастнымъ, чёмъ папа при жизни ихъ». Не такъ разсуждалъ Гусъ о высокомъ служении священника; онъ считалъ

Но Эразмь самь опровернаеть свое извёстие въ письмё къ Сильвио оть 13 Марта 1326: « De conjugio Lutheri certum est de partu maturo sponsæ vanus erat rumor.» Что касается до Застольныхъ рёчей Ребенштока, то: 1) уже Ф. Вальхъ въ жизни Катерины изъ Бора доказалъ неправильность и недостатокъ критики въ этомъ издании; 2) Гизелеръ, въ статьё, помёщенной въ одномъ періодическомъ издании; 2) Гизелеръ, въ статьё, помёщенной въ одномъ періодическомъ издании; 2) Гизелеръ, въ статьё, помёщенной въ одномъ періодическомъ издании; амёчаетъ правильно, что если бъ у Лютера дёйствительно былъ сынъ Андрей, то, конечно, объ немъ было бы хотя разь упомянуто въ иногочисленныхъ письмахъ и сочиненияхъ Лютера, его друзей, и враговъ-современныховъ; между тёмъ его имя не встрёчается нигаё, даже закиятые враги реформатора: Кохлей, Варильясъ и Босск етъ, умалчива отъ объ иемъ. Къ тому же въ 1527 году, во времч тажкой болёвани Лютера, когда онъ не часль остаться живымъ, и онъ, и сама Катерина говорятъ только объ одномъ сынѣ, Іоанвѣ, родившемся 7 Іюня, 1526 года. Подробности см. въ: Die Gesch. Cath. v. Bora, W. B e ste, S. 20-21; 43-52.

оскорбительнымъ и предположение возможности такого паденія; онь твердо падвялся, что его проповвдники сохранили чистоту жизни во всей строгости исполнения заповъди о цёломудрін. Нельзя пе замёгить двусмысленности и въ самомъ поведении Лютера, который слишкомъ долго отлагалъ бракъ, хотя чувствовалъ его необходимость; выбиралъ два года невъсту, а въ 1525 году окончательно ръшился въ пользу своей пареченной. Въ строгомъ смыслѣ ему, наъ одного уважения къ собственному доброму имени, не слъдовало бы писать къ Спалатину (въ день Пасхи 1525 года) въ выраженіяхъ, хотя и шуточныхъ, но едва ли приличныхъ. «На счеть предположеннаго мною супружества, не удивляйся, что я еще не посягнулъ, при всемъ томъ, что я такой отъявленный женолюбецъ (qui sic famosus sum amator). Еще удивительные, что я, который столько пишу о супружествы и такъ часто обращаюсь между женщинами, давно уже самъ не сдѣлался женщиной. (Quod qui toties de conjugio scribo et misreor feminis, quod non jamdudum femina factus sum). Впрочемъ, если требуешь моего примъра, то вотъ тебъ самый убѣдительный. Трехъ женъ имѣлъ я въ одно время, и любилъ ихъ такъ сильно, что двухъ уже потерялъ и онѣ пошли за другими женихами. Третью едва придерживаю лѣвой рукой; но въроятно, и эту послъднюю скоро отобьютъ у меня (1). А ты, лѣнивый охотникъ ( segnis amator ), не смѣешь жениться и на одной. Берегись, впрочемъ, чтобы я, при всемъ нерасположении къ супружеству, не предупредиль васъ, готовыхъ жениховъ, какъ часто Богъ творитъ негаданное». Латинскіе писатели находили сильное развитіе чувственности и въ выборѣ невѣсты, отличавшейся, по единогласному сказанію современниковъ, чудною красотою, хотя и не въ первой молодости. Лютеръ, противно Гусу, не исключалъ красоты изъ числа побудительныхъ причинъ къ тому или другому супружеству; онъ ссылался на примѣръ патріярха Іякова, который выбралъ Рахиль вмѣсто Лін; говорилъ, что

<sup>(1) «</sup>Nam tres simul uxores habui, et tam fortiter amavi, ut duas amiserim, quæ alios sponsos accepturæ sunt. Tertiam vix sinistro brachio teneo, et ipsam mox forte mihi præripiendam.» Три жены, конечно, три объта : нищеты, послушания и цъломудрия.

прекрасное лице есть прекрасное твореніе Божіе, и что плоти позволено вкушать малую каплю чувственнаго наслажденія (1). При объясненія книги Бытія, онъ до того вдается въ подробности естественныхъ законовъ организма, что теряеть изъ виду высокій характеръ проповѣдника Евангедьскаго ; подъ конецъ самъ стыдится своей откровенности . предполагающей либо совершенно безстрастіе въ лицѣ говорящемъ и въ слушателяхъ, либо совершенный упадокъ чувства изящнаго въ народъ, для котораго все это писалось и говорилось (°). Соблазнамъ чревоугодія Лютеръ былъ менте доступенъ; но съ особенною любовію, раскрашивая описаніе пиршества Авраамова и исторію паденія Ноя, испытавшаго, какъ онъ говорить, не по невъдънію, а по немощи и съ сознаніемъ послёдствій, силу вина, не делаетъ различія въ качествв пищи, позволяеть все, но съ умъренностію, не полагаеть особенныхъ правилъ равномърнаго распредъленія поста, потому что самыя естественныя потребности не одинаковы. «Чистому все чисто,» — воть главное правило Лютера, а потому за столомъ его мы встречаемъ почти всегда веселую круговину, угощение пышное, пищу простую и грубую, наровнѣ со всею изысканностію лакомыхъ яствъ (<sup>5</sup>). Рожденный въ нищетъ и лишеніяхъ, онъ отличался врожденной умѣренностію горнаго жителя, (4) но столъ его красился гостепріимствомъ. Дичь (ferina) была неизмънной принадлежностію всѣхъ свадебныхъ пировъ, имъ устроенныхъ. Нербако для того именно прибъгалъ онъ къ излишествамъ, чтобы посмбяться вдоволь надъ монашеской жизнію ( в ). «Гостепріниство,»-говорилъ онъ,-«есть дёло простое, домашнее, но несравнению выше всёхъ подвиговъ монаховъ и пустынножитій, выше даже постовъ и суровой жизни Іоанна Крестителя» (<sup>6</sup>). Онъ любилъ вино, какъ истинный

OTA. 11.

<sup>(1)</sup> Walch, I Объясв. 24-й гл. Быт. §. 201, р. 2336.

<sup>(2)</sup> Ibid. I, § 155, p. 230 — §. 173, p. 242 — §. 86—87, p. 306. — Walch, XXII, p. 233—236, 262.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, p. 154-155, 169, 218, 225-230, 283-234, 267 etc.

<sup>(4) «</sup>Si non habeo carnes et vinum, potero ali pane et aqua. Itaque mea causa nihil volo cuiquam negotii fieri,» пишеть онь иъ Спалатину. A u r i f., Ep. 52, p. 36.

<sup>(5)</sup> Walch, I Объясн. 18-й гл. 5. 96, р. 1745.

<sup>(6)</sup> Ibid. §. 106, p. 1749.

представитель своего племени, и признавался въ томъ со всею правливостію настоящаго Нѣмца. Извѣстно двустишіе его, которое такъ понравилось Нѣмцамъ, что обратилось въ пословицу: « Wer nicht liebt Wein, Weib und Sang, bleib ein Narr sein Lebenlang » (<sup>1</sup>). Всегда за веселымъ стаканомъ рождались въ немъ помышленія о величіи Творца, Который вск блага міра и между прочимъ драгоцѣнное вино, даровалъ нечестивымъ, Который позволяетъ намъ ѣсть, пить, веселиться и употреблять въ нашу пользу всѣ творенія Божія, ибо на то они созданы, и только требуетъ отъ насъ благодарности (<sup>2</sup>). Набивая погребъ свой бочками вина, приготовленными къ свадьбѣ сестры своей, онъ обнаружилъ опытность знатока, запрещая разливать ихъ въ бутылки, и приговариваль: « Гостямъ должно предлагать хорошій напитокъ, чтобъ развеселить ихъ, потому что, какъ гласить и Писаніе: ««п вино веселитъ сердце человѣка, и хлѣбъ сердце человѣка укрѣпитъ,»» (Пс. 104, 15) (<sup>3</sup>). Онъ любилъ природу, созерцаль въ ней премудрость Божію, вздыхалъ объ утрачен. номъ ею совершенствѣ, когда земля износила всю роскошь растительности на службу человвка; когда опъ пилъ вино, не растворенное плачемъ, и ѣлъ хлѣбъ безъ труда въ веселіи сердца (4). Но видно, что воспоминанія монастырскаго уединенія были въ немъ живы; что они часто набрасывали черный оттвнокъ на свътлыя мгновенія домашняго быта от. щепенца, промѣнявшаго тьсный путь Евангельскихъ заповѣдей на широкую дорогу поклонника міра (5). То были преходящія тѣни, налеты унынія, воспитаннаго его отношеніями къ міру и внутреннимъ раздвоеніемъ души его,

- (4) Walch, p. 226-228, 230, 267.
- (5) Ibid. p. 269.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, p. 133, 137.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, р. 169, 170, 269. — Опускаю свидътельства Лютера въ письмахъ, посыланныхъ къ друзъямь изъ Кобурга во время Аугсбургскаго сейма, въ которыхъ онъ жалуется на искушевія діявола отъ неумъреннаго употреблевія вина. — Walch, XVI, Anbang, Ep. 7, 10—11, p. 2833, 2836, 2838. — См. объ этомъ еще «Наставленіе св. щеннякамъ». Walch, X, 1882. 1883.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, 233-234.

которое часто на цёлые дни повергало его въ припадки отчаянія. Чтобъ разстять черную думу, приросшую къ мрачному челу, онъ любилъ веселиться (1), наслаждался музыкой, находя въ ней съ избыткомъ ту внутренюю гармонію, которая бъгала бурной души его. Музыка чуднымъ образомъ усыпляла мятежныя думы этого новаго Саула, который мечталь видёть бъса во плоти, препирался съ нимъ цёлыя ночи, созерцаль его телесное присутствие въ обольстительномъ вид'в Інсуса Распятаго и прогонялъ его только силой молитвы. Самое величавое явление ему нечистаго духа было въ Кобургскомъ уединении, когда все адское царство, собравшись на Аугсбургскій сеймъ отпраздновать блестящую нобъду надъ Протестантами, прислало и въ Кобургъ посольстви, приведшее Лютера въ такое смущение, что онъ опрометью бъжалъ изъ горницы, чтобъ только встрѣтиться съ лицемъ человѣческимъ. « Сатана одержалъ надо мной побъду», —писалъ онъ оттуда къ Меланхтону въ замѣтномъ разетройствѣ.-« Жду, не дождусь, того времени, когда увижу великую силу и, скажу еще болье, недоступное величие этого духа » (<sup>2</sup>). Чтобъ успоконть встревоженный помыслъ, онъ перелагаетъ на духовную музыку псалмы Давида, и только гармоніей слова Божія отгоняеть бѣсовскую силу.

Обратимся въ послѣдній разъ на путь, нами пройденный, и спросимъ самихъ себя: который изъ двухъ проповѣдниковъ найболѣе приблизился къ идеалу служителя Евангельской истины? Въ каждомъ изъ нихъ, по возможности, вылились главныя черты народнаго духа; и тотъ и другой—совершениѣйшіе представители своего племени. Произнося судъ надъ ними въ отдѣльности, нельзя не коснуться народовъ, участвовавшихъ въ ихъ духовномъ развитіи. Глубокое различіе проводится именно тамъ между Гусомъ и Лютеромъ, гдѣ народность вступаетъ въ права свои; до тѣхъ поръ они идутъ по одной дорогѣ, защищаютъ одну истину, одинакимъ оружіемъ, съ одинакими побужденіями. Но Гусъ,

<sup>(1)</sup> Маттезій говорить объ вежь: «Wie denn unser Doctor von Natur gerne zur Gelegenheit fröhlich war, und sahe nicht ungern, dass junge Leute bei ihm in ziemlicher und mässiger Leichtsinnigkeit fröhlich und lustig waren.» (2) Walch, XVI, Anh. Ep. 7, p. 2832.

призванный на служение слову въ народъ, который, во всъхъ своихъ многочисленныхъ отрасляхъ, жилъ почти исключи-, тельно духовною жизнію и представиль недосягаемые образцы терпънія и въры, долженъ былъ стать еще ступенью выше общаго уровня, чтобы вступить въ права патріярха и двигателя народной мысли. Отъ того-то въ XV въкъ, въ исторія Запада, одинакая личность его рисуется въ сумрачномъ величіи на безцвётной почвё современнаго міра; испорченное, одичалое человъчество не могло понести такого величія; оно сгубило благородный цвъть, занесенный на чужую землю, потому что онъ слишкомъ оттвнялъ безобразіе окружавшихъ плевелъ, и продолжало итти по пробитой дорогѣ, не внимая голосу истины, величаясь победой. И воть, черезъ 100 лѣтъ, явился человѣкъ, безспорно, одно изъ величавыхъ орудій Провиденія, человекъ крепости и необычайной, ума проницательнаго, полный любви къ истинъ и горячаго стремленія къ ея осуществленію, но уже не созерцательный, а страстный, уже не чисто духовный, а плотскій; и міръ, казнившій Гуса, пошелъ въ слъдъ за Лютеромъ: но мы, одноплеменники Гуса, можемъ болбе гордиться его гибелью, чъмъ Нимцы торжествомъ своего учителя ( т).

(1) Walch, XXII, p. 249.



# ГУСЪ и ЛЮТЕРЪ.

### EPETENECHOE H3CASAOBAHIE

Евгенія Новикова.

Graeci Bullis non crederent.... Graeci scandalizantur in illo capite.... Non recurrunt ad Papam Graeci, de quibus absit credere, quod singuli sint damnandi.

J. Hus.

Hist. et Monum. Hus. 1, fol. 295, 279, 285.

ЧАСТЬ ІІ.

## москва.

ВЪ УНИВЕРСИТЕТСКОЙ ТИПОГРАФІИ.

1859.

печатать позволяется,

сь тёмъ, чтобы, по отпечатаніи, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число вкземпляровъ. Москва, Іюня 24-го дня, 1859 года.

Цензорь А. Драшусовь.

Изъ «Чтеній въ Императорскомъ Обществк исторіи и древностей Россійскихъ при Московскомъ Университеть 1858 — 1859 гг.»

## отдълъ II.

## O THOMEHIA FYCA H ADTEPA NY CONJEMENNEANY.

#### ГЛАВА І.

Двятельность лютера по отношению къ государству.

Оть характеристики Гуса и Лютера прямой переходъ къ рѣшенію другаго вопроса: на сколько выразили они современныя потребности народовъ, среди которыхъ имъ суждено было дѣйствовать; въ какой мърѣ соплеменники ихъ отозвались на ихъ проповѣдь, и какіе произошли отъ того слѣдствія для совокупности духовной жизни Европейскаго человѣчества? Здѣсь прежде всего необходимо взглянуть на состояніе вѣры и вѣроисповѣдныя событія Германіи и Чехіи, предшествовавшія дѣятельпости двухъ преобразователей. Начинаю съ Германіи, и потомъ уже перехожу къ Славянской половинѣ вопроса, чтобы тѣснѣе связать явленія вѣроисповѣдной жизни у Чеховъ съ ученіемъ Гуса, которое составитъ предметъ разсужденія новаго отдѣла, объ руку съ ученіемъ Лютера.

Реформація Лютера дёлится на государственную и вёроисповёдную, по двоякимъ отношеніямъ Германіи къ папё, которыя условливались духовнымъ и свётскимъ значеніемъ Римскаго епископа. Весьма важно опредёлить историческій ходъ тёхъ событій и основныхъ началъ, которыя предуготовили упадокъ государственной и вёроисповёдной свободы Германіи до начала XVI столётія.

Римскій епископъ, со временъ Константина Великаго, пріобрѣлъ положеніе самостоятельное, несравнимое ни съ однимъ представителемъ Апостольской Церкви. Съ перенесеніемъ столицы на Востокъ, императоры рѣдко посѣщали Италію; когда же пало владычество цезарей, она осталась временною областію

1

Digitized by Google

Византійскихъ царей, заманчивой для Нъмецкихъ дружинниковъ, стремившихся наперерывъ раздроблять по клочкамъ ея богатое наслъдіе. Но во всъхъ столкновеніяхъ Римскихъ туземцевъ съ Нѣмецкими варварами, Римскіе епископы облекались въ великія права спасителей въры и упадавшей императорской власти. По мъръ того, какъ вліяніе ихъ утверждалось на Западъ любовію н довъріемъ Римскаго народонаселенія областей, покоренныхъ Нъмцами, росло и государственное ихъ значение въ современномъ міръ. Оно-то побуждало вождей Ивмецкихъ дружинъ какъ Клодвига и Сеодорика, искать прочнаго союза съ Латинскимъ духовенствомъ. Въ Римъ, или вообще подъ непосредственнымъ вліяніемъ папы, дикіе куники учились уважать воспоминанія Римской имперіи, — титулы патриціевъ и консуловъ, которые, въ свою очередь, внушали къ нимъ уважение въ покоренныхъ Влахахъ, а между тыль ставили ихъ въ зависимость отъ Византи, обязывая къ личной службъ императору Греческому. Папа, духовный начальникъ древняго Рима, сталъ связующимъ членомъ между свътскою властію новаго и сокрушителями Западной имперіи. Такимъ образомъ въ первые въка Христіянства, первенство папы на Западъ опредълилось его двоякимъ характеромъ: духовнымъ и государственнымъ вліяніемъ на Нѣмецкихъ дружинниковъ, и система Константинова управленія, состоявшая въ соподчинени Церкви и Государства на одинакихъ правахъ священному лицу императорскому, не могла имъть приложения на Западъ. Напротивъ въ 607 году, императоръ Фока, преемникъ и убійца Маврикія, утвердилъ за Бонифатіемъ III право первенства надъ всёми епископами цълой вселенной. Отъ того Григорія Великаго (590-604 по Р. Х.) Лютеръ называетъ послъднимъ Римскимъ епископомъ, а преемника его, Сабиніяна (604--606), прямаго предшественника Бонифація III, (606-607) первымъ истиннымъ папою, виновникомъ же возвышения его — убійцу царя благочестиваго, котораго современники величали Святымъ. (1) Въ 710 году папа Константинъ (708-715) принимаетъ уже какъ почесть, ему подобающую, цёлование ногъ отъ императора Юстинияна II, но съ каждой новой уступкой росли притязания папъ. Пришедщи въ сознание силы своей, папа, почти независимая глава всемирной

<sup>(1)</sup> Von dem Papstthum zukom, vom Teufel gestiftet, 1313. Walch XVII, §. 50 - 51, S. 1312-1315.

столицы, отдълился отъ Византии, олицетворившей въ себъ идею царя-повелителя, съ сильнымъ воздействиемъ Азіятскихъ началъ. Римляне и всъ покоренные Влахи обожали его, какъ заступника; побъдители Иъмцы боялись его вліянія на этихъ послъднихъ, и сами охотно подчинялись глаголу силы, исходившему изъ Рима во всъ концы Скандинавскаго міра. Григорій II, преемникъ Константина (715-731) съ гордостію писалъ императору Льву Исаврійскому, иконоборцу, что вст народы Евроцейскаго Запада, возвели очи свои на смирение его и почитають его Богомъ земнымъ. Въ половинъ VIII столътія папа явился съ готовымъ значеніемъ верховнаго міродержителя всего Христіянскаго Запада. Пипинъ Короткій, отнявъ Экзархіять у Лонгобардовь, на предложеніе возвратить его законному владътелю, императору Греческому, отвъчаль: «Я подняль оружие не въ поддержание человъческой власти, а во славу св. Петра и въ искупление гръховъ моихъ.» Онъ велълъ сложить на алтаръ верховнаго апостола ключи отъ покоренныхъ тородовъ. Сынъ его, Карлъ, поднялсязна колъняхъ по ступенямъ храма въ притворъ, гдъ ожидалъ его папа, и утвердилъ за нимъ родительскій даръ. (1) Этотъ послъдній не былъ слъдствіемъ личнаго расположенія Каролингскаго дома, а государственною мърой, вынужденной великою духовною силою Римскаго епископа, котораго согласие уже возводило и низводило королей въ госуда ствахъ, основанныхъ на развалинахъ Рима. Не было мгновенія удобнѣе для приведенія въ исполненіе отважнаго замысла, въроятно, давно уже созръвшаго въ головъ Римскихъ епископовъ – возстановить западную Римскую империю. Педоставало только внъшней законности, чтобы перенести на папу, какъ свътскаго владътеля Рима, право императорской власти. И вотъ, въ подпору его притязаний, явилось предание, неизвъстно, когда именно составленное, что императоръ Неронъ вручилъ св. Петру верховную власть надъ Римской имперіей и, въ слядствіе этого, Константинъ Великій, не смотря на сопротивление сената, принужденъ уступить ее папъ Сильвестру и перенести пребывание свое на Востокъ, къ чужому народу, отказавшись отъ наслъдства имперіи. (2)

Это, такъ называемое, въно Константина Великаго (dotatio Ecclesiae, или donatio Constantini)-красугольный камень владычества

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Die Römischen Päpste, v. L. Rahke, 1838, I, 20. (2) Op. et. Mon. Hus. I, f. 225. – Walch, XVIII, O nancrash um Phurb, §. 121. S. 1366.

папы духовнаго и свътскаго. Оно дъйствовало съ неизмънною силою во все продолжение средняго въка, обманывая легковъріе Западнаго человъчества, принимавшаго его за вдохновение свыше. Дъйствительно, Өеодорикъ Уріе, одинъ изъ современниковъ Констанскаго собора, влагаеть его въ уста самому Спасителю, который будто бы въ небесномъ видъніи провъщалъ его Константину Великому. (1) Въ каноническое право оно вошло подъ заглавіемъ: «Dist. 96, с. Constantinus.» Приведу сокращенно его содержаніе, необыкновенно важное по слъдствіямъ для всей исторіи Запада. Въ легендъ св. Сильвестра, первосвященствовавшаго въ Римъ отъ 314 до 336, сказано слъдующее: «Императоръ Константинъ, на четвертый день по крещении, даровалъ епископу Римскому привилегію въ томъ, чтобы всѣ епископы и священники во всей Римской Церкви считали его своею главою, какъ судьи царя.» (2) Въ привилегии говорится, между прочимъ, отъ лица императора: «Мы разсудили за благо, со всъми нашими князьями и совътомъ, съ владыками и народомъ, подданными нашей имперіи, чтобы, какъ ап. Петръ считается на землъ намъстникомъ Сына Божія, такъ и преемники его имълибы на землъ высшую власть и владычество, чъмъ императорское. Верховнаго же апостола и его намѣстниковъ выбираемъ себѣ заступниками передъ Богомъ. Мы даемъ имъ императорскую власть, почесть, могущество и достоинство, и заповъдуемъ быть верховными князьями не только надъ четырьмя канедрами: Александрійской, Антіохійской, Іерусалимской и Константинопольской, но и надъ всёми Церквами Божінии во всей вселенной, на Востокъ и Западъ, на Полночь и Полдень, въ Іудеи, Греціи, Азіи, Оракіи, Африкъ, Италіи и другихъ островахъ, св. Сильвестру и всъмъ его преемникамъ, передаемъ нашъ Латеранский дворецъ, діадиму и вънецъ съ главы нашей, царское ожерелье, червленную хламиду и алую ризу; скипетръ и всъ знаки царскаго достоинства. Мы заповъдуемъ ему и преемникамъ его носить императорский вънецъ изъ чистъпшаго золота и драгоцънныхъ каменьевъ, отдавая все таки первенство вънцу священническому, носимому во славу св. Петра. Но бѣлую митру, символъ воскресенія Христова, мы своими руками возложили на святъншую главу его и въ честь св. Петра

~--

<sup>(1)</sup> V. d. Hardt, IV, 108-110. - Lenfant, Hist. du conc. de Const. 1, 324.

<sup>(2) «</sup>Ut in toto orbe Pontifices ita hunc caput habeant, sicut judices regem.»

вели лошадь его подъ устцы и исправляли при немъ должность конюшаго. Повелеваемъ, чтобъ все преемники его употребляли такія же украшенія, когда вытжжають верхомъ по обычаю царскому, чтобы величие папекаго сана украсилось большимъ могуществомъ и славой, нежели земная имперія. Предоставляемъ святвишему епископу и папъ дворецъ нашъ, городъ Римъ и всъ страны. города и урочища въ Италіянской землъ и далъе къЗападу, и вручаемъ ихъ управлению его и преемниковъ его, отдавая ихъ въ полную собственность Св. Римской Церкви. Въ слъдствіе этого ны разсудили за благо перенести на Востокъ имперію нашу и царскую власть, и въ странъ Византійской, на лучшемъ мъстъ, построивъ городъ въ свое имя, основать тамъ свое владычество. Ибо не подобаеть земному царю повелъвать на томъ мъсть, гдъ находится высшій патріярхъ и глава Христіянства, установленная небеснымъ царемъ. Въ увъковъчение же повелъннаю заклинаемъ Богомъ живымъ, приказавшимъ намъ Царство, всъхъ нашихъ преемниковъ, всъхъ князей и владыкъ и весь народъ по вселенной. отнынъ и до въка хранить ненарушимо все заповъданное нами. Нарушители подпадають вѣчному осуждению, гнѣву верховныхъ апостоловъ, Петра и Павла, и будутъ горъть въ преисподней съ дьяволомъ и ангелами его. Грамоту сію мы подтвердили собственноручною подписью и положили на цълебныя мощи св. Петра. Дано въ Римъ, 30 Марта, 301 года.»

Неизвъстно, когда внесена эта грамота въ духовное право, но до самой половины XV въка она пользовалась общею върою и составляла одинъ изъ существенныхъ догматовъ Западной Церкви. Въ XIV въкъ Дантъ, великій защитникъ императорской власти и противникъ папъ, върилъ безпрекословно въ ея подлинность, хотя и не одобрялъ распоряженія императора. Въ пъснъ своей, «Божественной Комедіи», онъ обращается мысленно къ Константину Великому съ такими словами: «О Константинъ! Сколько золъ породило не обращение твое, а въно, которое получилъ отъ тебя первый богатый папа» (<sup>1</sup>). Виклефъ вооружался на законность Константинова дара, но не думалъ оспоривать достовърности самаго Акта, на которомъ основывались притязания папы. Въ числъ 45 статей, осужденныхъ Латинскою Церковію, ЗЗ-я: «Silvester Papa et Constantinus Imperator erraverunt, dotando Ecclesiam,» постоянно защи-

(1) «Ahi Constantin, di quanto mal fu matre, Non la tua conversion, ma quella dote, Che da te prese il primo ricco patre.» щаема была Гусомъ. Два раза въ сочинении «О Церкви,» разъ въ сочинении «Противъ Станислава Зноимскаго,» онъ упоминаетъ о мнямой «dotatio Ecclesiae»; далже, на Констанскомъ Соборъ доказываетъ, что императоръ не имълъ права dotare Церковь, и что первенство папы надъ всёми епископами есть не божественное установление, а слъдствіе распоряженія человъческаго. (1) Онъ говоритъ преиму-щественно объ одной только церковной власти первосвященника, и хотя не нападаетъ на подлинность документа, однако подозрвваетъ подлогъ, какъ видно изъ словъ ero: «Папскій декретъ, котораго не отрицаемъ изъ уважения (quod non possumus prae verecundia negare), впрочемъ, касается и свътской власти епископа, которую мнимая «dotatio Ecclesiae,» распространяетъ на всю Западную Римскую имперію.» Приводя слова 63 декреталіи: «Я, Людовикъ, императоръ Римский, утверждаю за тобою, блаж. Петромъ, верховнымъ апостоломъ, и чрезъ тебя за намъстникомъ твои иъ, Пасхаліемъ, первосвященникомъ, и всеми преемниками его, на въки власть, дарованную нашими предшественниками надъ Римской державой,» Гусъ прибавляеть: «Никогда не нуждался Петръ, бывший тогда наслъдникомъ царства небеснаго, въ свътскомъ владычествъ Рима, или лучше сказать, никогда Людовикъ не былъ выше Петра, и никогда не имълъ больше права на это наслъдіе, чъмъ верховный апостолъ. Конечно, Петръ, если бъ была на то воля Божія, сказалъ бы Людовику: ««Я твоего дара не принимаю, потому что, пока и быль Римскимъ епископомъ, я оставилъ все земное, и отъ Нерона не требовалъ владычества надъ Римомъ; я въ немъ не нуждаюсь, и вижу, что оно много вредитъ моимъ преемникамъ, потому что препятствуетъ амъ въ Евангельской проповеди, въ молитве и исполнении заповъдей, и возбуждаетъ въ нихъ духъ гордости.»» (2) Другой знаменитый современникъ, Герсонъ, разсуждаеть о томъ же предметъ довольно подробно. Онъ держится срединнаго мнънія между папскими ласкателями и двумя преобразователями, которыхъ учение было главнымъ вопросомъ современной жизни. Въ сочинения «О духовной власти,» прочтенномъ въ публичномъ засъдании Констанцкаго Собора, 6 Февраля, 1417 года, онъ признаетъ законмость императорскаго дара, но отвергаетъ господствующее мнъніе папскихъ софистовъ, что Константинъ въ этомъ случав былъ

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus. f, 220 на об., 224 на об., 270.

<sup>(2)</sup> De Ecclesia, 1, 224-225.

только орудіемъ непосредственной воли самаго Іисуса Христа. Эта мысль выражается у него такимъ образомъ: «Вотъ что лесть на сладкоръчивомъ и хитромъ своемъ языкъ внушаетъ духовнымъ. и особенно папъ: ««О какъ ваша духовная власть велика и возвышенна! О священный клиръ! Какъ ничтожна въ сравнении съ нею гражданская! Потому что какъ всякая власть дадеся Христу на небеси и на земли, такъ Христосъ, въ свою очередь, отдалъ ее св. Петру и преемникамъ его, такъ что когда Константинъ принесъ даръ Сильвестру, онъ давалъ не свое, а возвращалъ только несправедливо удержанное. Какъ нътъ власти, аще не отъ Бога (Рим. XIII, 1), такъ нътъ ни гражданской, ни церковной. ни императорской, ни королевской власти, аще не отъ папы, на бедръ котораго самъ Христосъ начерталъ: ««Царь царствующихъ и Господь господствующихъ»» (1 Тим. VI, 15). Пусть назовуть меня лжецомъ,»-продолжаетъ Герсонъ, -- «если всъ этъ вещи не написаны, -- ясно, людьми, имфющими притязанія на ученость и мудрость, и нашлись папы, которые повёрили имъ. Они не отрицають, что свътская власть владъетъ имуществами, собственно ей принадлежащими, которыми папа не можеть распоряжаться по произволу, и признають, что Константинъ и другие государи дълали новыя приношенія Церкви; но въ тоже время утверждають, что первосвященникъ-верховный властитель ихъ; что онъ получилъ эту власть непосредственно отъ Іисуса Христа, не только въ духовной, но и въ свътской области, и что земные цари и владыки получаютъ власть свою непосредственно отъ папы. И посредственно отъ Бога черезъ папу. Но въдь были же и прежде апостола Петра законныя правительства между невърными, а равно и послѣ него существуютъ теперь государства, ни сколько не получившія власти своей непосредственно оть шапы, какъ Христіянскій король Французскій, который не признаеть надъ собой ни единой власти на землъ.» (1) Въ знаменитъйшемъ своемъ сочинения: «De auferibilitaté Papae ab Ecclesia,» Герсонъ отстаиваетъ священную власть императора противъ всёхъ притязаний папъ, которые, въ своихъ Декреталіяхъ, и особенно въ Клементинахъ, позволили себѣ возмутительныя посягательства на власть императоровъ Римскихъ, (2) хотя въ дълахъ государственныхъ

<sup>(1)</sup> Lenfant, Hist. du conc. de Const. II, 27-28.

<sup>(2) «</sup>Imperatorum Romanorum injuriosam detractionem et eorum aliorumque potestatis periculosissimam suppressionem.»

не менње подобаетъ послушаніе земному владыкѣ, чѣмъ духовному въ дѣлахъ вѣры. «А потому,» — прибавляетъ онъ, — «всѣ ослушники Римскаго императора, нарушая права государственныя, подлежатъ вѣчному осужденію.» (1)

Наконецъ, въ 40-хъ годахъ ХУ столътія, Лаврентій Валла, благородный Римлянинъ, одинъ изъ лучшихъ филологовъ средняго въка, обличилъ подлогъ надъленія (дотаціи) Церкви, въ знаменитомъ творении своемъ: «Declamatio de falso credita et emendita Constantini donatione,» изданномъ въ самомъ Римъ, на зло папъ и кардиналамъ. Сочинение это надълало много шуму, но подвергло неустрашимаго критика ужаснымъ гоненія чъ отъ духовенства и ученыхъ собратьевъ. Только покровительство Альфонса Неаполитанскаго, извъстнаго двигателя просвъщения въ Италии въ XV въкъ, спасло его отъ огненной смерти. Но какъ во второй половинъ этого въка папское начало одержало снова блестящую побъду надъ стремленіями отдёльныхъ народностей, то важное открытіе оставалось подъ спудомъ до явленія Лютера. Папы безъ дальняго ссылались на подложную грамоту, и даже Геймбургъ, въ своемъ: «Confutatio primatus Papae» (1446 году), еще раздѣлялъ общее заблужденіе, когда говорилъ, что со временъ папы Сильвестра началась смъшанная Церковь (incoepit ecclesia mixta). Правда, около того же времени и Николай Кузанскій доказываль ложность перенесенія императорской власти съ Грековъ на Нъмцевъ, но и онъ помрачилъ свою прежнюю деятельность постыднымъ отречениемъ въ пользу папскаго самодержавія. По крайней мъръ, въ Эрфуртскомъ Университеть, въ монастырь, и подавно Лютеръ смогрълъ еще глазами папскихъ историковъ на этотъ вопросъ, давнымъ давно поръшенный критикой Валлы. Не раньше какъ въ 1516 году, или 1517, познакомился онъ съ сочинениями противниковъ папства, и въ числъ прочихъ упоминаетъ объ Валлъ, хотя неизвъстно, когда собственно ръшились сомнънія его на счеть достовърности Константинова въна. 21 Декабря, 1517 года, въ письмъ къ Спалатину, онъ ссылается на филологическое толкование Эразма и Валлы (2), а въ объяснении положений (тезисовъ) называетъ Пико Мирандолу, Лаврентія Валлу, Петра Равенскаго, Веселя, Рейхлина и Іякова Этапльскаго, принужденныхъ отречься отъ мнъній своихъ предъ

<sup>(1) «</sup>Et sic de multis contentis in Decretis et Decretalibus post donationem Constantini.» Len fan t, H. du c. de C. II, 281-288.

<sup>(2)</sup> Aurif. I, Ep. 35, f. 43 obop.

судомъ инквизиціи (1). Въ 1519 году, онъ уже ръшительно отвергалъ въно Церкви, какъ видно изъ собственнаго его свидътельства въ позднъйшемъ сочинении «О папствъ въ Римъ.» (2) Но уже въ 1517 или 1518 году (Гагенъ, кон. І тома), изданное Ульрихомъ Гуттеномъ сочинение Валлы: «О мнимомъ даръ царя Константина,» съ посвящениемъ папъ Льву Х, познакомило всю мыслящую Германию съ этимъ давнимъ открытиемъ. Въ концъ того же 1519 года, въ отвътъ на ложныя статьи ученія, извлеченныя факультетами нѣкоторыхъ Униизъ книгъ его богословскими верситетовъ, Лютеръ уже выхваляетъ Валлу, какъ мужа необыкновенной учености и твердости духа. (3) Въ послъдствии, занимаясь и самъ вопросомъ объ отношенияхъ императора къ цаив, онъ, во время предположеннаго Павломъ III, но Протестантами отвергнутаго, собора въ Мантуњ, 1537 года, издалъ Ивмецкой переводъ Константиновой грамоты, съ опровержениемъ, въ которомъ снова читаетъ пышную похвалу «dem gelehrten trefflichen Mann, Laurentius Valla.» (4) Вопросъ этотъ до самой смерти Лютера оставался предметомъ постоянныхъ занятий его; онъ понималъ всю важность его для отечественнаго дбеписанія и посвятиль ему подробное изученіе. — Возвратимся къ исторіи.

При такихъ обстоятельствахъ папа, какъ законный наслѣдникъ Римской имперіи, отданной будто бы Константиномъ Сильвестру, одинъ могъ дать законность притязаніямъ Карла Великаго на права императора. Позднѣе носилось преданіе, непосредственно вытекавшее изъ этого вѣна Церкви, что папа, отъ полноты своей власти, лишилъ Греческую царицу, Ирину, императорской власти и названія, и перевелъ его, по избранію, на короля Нѣмецкаго. Такъ, на примѣръ, говоритъ объ этомъ Гельмольдъ, лѣтописецъ XII вѣка: «Власть императорская, процвѣтавшая съ великою славою, въ продолженіе многихъ столѣтій, по Константинѣ, въ Греческомъ городѣ Византіи, когда оскудѣло потомство царственной крови, упала такъ низко, что государство, которому, въ цвѣгущую пору, едва доставало трехъ консуловъ,

2

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, S. 401.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, §. 41, 508. Тачъ Лютерь говорить, (въ 1535 т.) что за 26 лёть онь принималь «donationem Constantini» за праздословие (vergebliche Worte).

<sup>(3)</sup> Walch, XV, §. II, S. 1001.

<sup>(4)</sup> Walch, XVI, S. 2485-2315. — См. еще Walch, X Окружное послание къ НАм. Дворянамъ, S. 298-372, 10-я статья.

диктаторовъ, или цезарей разомъ, управлялось теперь женской рукою. Когда, въ слъдствіе этого, со всъхъ сторонъ возмутители стали нападать на имперію, и почти всъ царства Европы отъ нея отложились, между тъмъ окружныя рати подвигались къ столицъ вселенной и защитника не было, угодно было престолу Апостольскому созвать торжественный соборъ и подвергнуть всеобщему совъщанию общія нужды всего Христіянства. Тогда-то, единодушнымъ согласіемъ, вънецъ Римской имперіи возложенъ на Карла, державнаго короля Франковъ, потому что въ цъломъ міръ не нашлось ему равнаго ни по ревности къ въръ, ни по славъ оружія, ни по царственному величію. Такимъ-то образомъ императорскій титулъ перенесенъ отъ Грековъ на Франковъ.» (1)

Изъ этого событія какъ зародыша, развиваются всъ послъдующія отношенія Германіи къ папъ, ведетъ свое начало великая распря Гибелиновъ и Гвельфовъ. Это споръ двухъ народностей, вопросъ жизни и смерти для целаго Европейскаго Запада, потому что дружины Ифмецкія легли въ основание всемъ государствамъ, воздвигнутымъ на развалинахъ Римской имперіи. Основываясь на завъщании Константиновомъ, папы дъйствительно считали всъ державы Европы своимъ наслъдіемъ, а всъхъ государей своими подручниками. Такъ было въ отношении Италия, Англіи, Франціи, Испаніи, особенно при Иннокентіи III. Символомъ личной зависимости королевства объихъ Сицилій служило ежегодное приношение бълаго коня съ серебряной уздою и упряжью. Изъ этихъ коней составлялся торжественный поъздъ первосвященника въ торжественные дни. Деньга св. Петра или поголовная подать со встать Англичанъ въ пользу папской казны, составлявшая, по исчислению современниковь, ежегодно 9 бочекъ, наполненныхъ золотомъ, была признакомъ леннаго подчиненія Англіи папскому престолу. Лютеръ своими глазами видълъ письмо Павла III къ королю Римскому, Фердинанду, и прочимъ Нѣмецкимъ князьямъ, принесенное въ Германію легатомъ Павломъ Вергеріемъ, въ которомъ папа называлъ себя наслъднымъ и леннымъ владътелемъ Англіи. (2) Только ленной зависимостію объясняются отношенія королей Англійскихъ, особенно дома Плантагенетовъ, къ Римскимъ епископамъ. Францію спасла твердость

<sup>(</sup>t) Helmold., Chron. Slavor., ed. Bang. c. III, p. 15-16.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, §. 17-20, S. 2499-250

Филиппа Красиваго отъ подобныхъ привязаний Бонифація VIII. который не удовольствовался низложениемъ короля, а объявилъ королевство законною собственностию Римскаго престола и предлагалъ его Ивмцамъ. Но нигдъ этотъ споръ, входящій составнымъ элементонъ во всю иногосложную исторію Новоевропейскихъ державь, не могъ проявиться такъ ярко, какъ на Нъмецкомъ материкъ, колыбели Германскихъ дружинъ, и на Апленнинскомъ полуостровъ, исторической почвъ Латинства. До сихъ поръ мало обращали вниманія на эту свътскую сторону значенія папъ. Въковая борьба императора съ папой считалась доселъ борьбою свътскаго начала съ јерократическимъ. Послъдствія ея несравяенно упрощаются для изслёдователя, когда взгляпемъ на нее съ настоящей точки зрънія, какъ на борьбу, въ которой духовное значение папы участвовало только въ той мъръ, въ какой оно могло подкръплять притязанія его, какъ свътскаго владыки. Боролись двъ равныя силы, съ одинакими притязаніями, но не съ равнымъ успъхомъ, потому что одна изъ нихъ постоянно опиралась на великомъ религіозномъ значеніи своего представителя. Отъ того побѣда рано, или поздно, должна была склониться на сторону напы и оставаться за нимъ до насильственнаго переворота, совершеннаго Лютеромъ. Съ своей стороны Римские епископы всевозможно старались войти въ отношения древнихъ императоровъ и перевести въ убъждение Европейскихъ народовъ великий обманъ, утвержденный на шаткой основь Константинова дара. Ученые софисты, Христіянское названіе папы, или «Summus Pontifex,» замѣняли языческой принадлежностью Римскихъ властителей: «Pontifex maximus.» Чтобы сходство было полнће, они не говорили : «Папа въ Римѣ,» а «Princeps ad urbem,» т. е., Императоръ въ своемъ царственномъ городъ. Кардиналы, сначала помощники папы въ церковномъ управлении, жившие безвытьздно въ Римъ, въ послъдствии природные легаты (legati nati) и намъстники папы въ чужихъ государствахъ, представали живое олицетворение Римскихъ проконсуловъ. (1) Крестовые походы несравненно усилили значение папы, ибо туть соединились въ немъ два величавыхъ характера: главы Христіянства и вмъстъ верховнаго вождя Германо-Романов-



<sup>(1)</sup> Walch, XVI, Предисловіе Лютера къ јеовъндавію кардина 1085 о преобразовані т Церкви. §. 6, S. 2597, 1 .-- De Donatione Constantini Magni, §. 25-27, 2702-2505. -- Ranke, Die röm. Papste, II, 51.

скаго міра. Въ XIV столѣтіи всемирные юбилен, установленные Бонифаціемъ VIII, были продолженіемъ той же идеи. Здѣсь всѣ народы Запада сходились въ державномъ городѣ Римской имперіи и, слагая личныя ненависти, кланялись св. Петру, привратнику царства небеснаго, и вмѣстѣ созерцали намѣстника его въ величіи земнаго царя. «По крайней мѣрѣ,» — говоритъ Лютеръ, — «въ золотой годъ юбилея, когда вся вселенная стекалась въ Римъ, когда отъ тѣсноты въ городѣ погибло много народу, Бонифацій одинъ день сидѣлъ въ тіарѣ и облаченіи папскомъ, другой въ коронѣ, порфирѣ и одѣяніи императорскомъ. Предъ нимъ держали два обнаженныхъ меча, возглашая: «Ессе duo gladii hic.» (1).

Но противъ папской теоріи, опиравшейся на Константиновомъ наслъдіи, образовалась теорія императорская, защищавшая права Нъмецкихъ королей, преемниковъ Карла Великаго. Главныя начала обоихъ въ средние въки развиваются въ строгой юридической послъдовательности, однъ параллельно другимъ. Несообразность и той и другой заключается въ мнимой возможности воскресить призракъ всемірной монархіи, со властію, сосредоточенной въ лицѣ одного человъка. Существенное же различіе между обѣими выражается въ слъдующихъ положеніяхъ: 1) По ученію папскихъ декреталій и законовъдцевъ, Нъмецкій король получалъ власть императорскую отъ личнаго произвола папы, какъ вассалъ или ленникъ, а юристы императорские признавали его прямымъ и законнымъ ея обладателемъ, по праву завоеванія. 2) Внъшнимъ симводомъ возстановленной имперіи была тройная корона (2), которую папа считалъ себя въ правъ дарить за извъстныя условія Нѣмецкимъ государямъ, а они, — возлагать на себя безъ согласія и въдома папы, какъ настоящіе дъдичи Римской имперіи. 3) Папа считалъ неотъемлемымъ правомъ возводить и низлагать императоровъ безъ согласія Нѣмецкаго народа, а потомъ курфирстовъ; въ свою очередь короли старались перевести въ свои руки избрание папъ, и ничъмъ столько не гордились, какъ самовластнымъ низложениемъ первосвященниковъ, законно избранныхъ кардинальской коллегіей. 4) Такъ какъ земли вассаловъ, по леннымъ законамъ, принадлежали феодальному господину, то папа Германію считаль своею собственностью. Столь же странны были

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, S. 2497, §. 12.

<sup>(2)</sup> Королевская Ахенская, желёзная Ломбардская, волотая императорская въ Риме.

притязанія Нѣмецкаго короля на владычество наль цѣлою Италіею, какъ старшею, коренною областію Римской имперіи.

Я сказалъ, что предание о мнимомъ перенесении царскаго титула съ Грековъ на Ифицевъ, есть первое звено въ великой цели обмановъ, которыми Италія въ средніе въки опутала Германію. Лютеръ подробно его разбираетъ; любопытно узнать мижніе преобразователя, тъчъ болће, что его можно принять за общее выражение защитниковъ императорской теоріи; но въ сужденияхъ должно различить двъ поры; въ первой онъ еще признаетъ истину преданія, считаеть императорскій титуль короля Пемецкаго настоящимъ хищеніемъ; во второй — законнымъ пріобрѣтеніемъ по праву завоеванія: «Я знаю,» — писаль онь, — и въ окружномъ посланій къ Карлу У и Нѣмецкимъ дворянамъ, что Римскій дворъ величаеть услугу, сдъланную Ивмцамъ, отнятіемъ Св. Римской имперіи у царя Греческаго, вь пользу Германіи; за какую услугу онъ требуеть отъ насъ полнаго повиновения. Но настоящая Римская имперія давно уже разрушена и болье не существуеть, по пророчеству Валаамову: «Изыдутъ изъ рукъ Китійскиять, и озлобять Евреовъ, и сами вкупъ погибнуть» (Числ. XXIV, 24). Первый ударъ нанесенъ былъ ей Готами, послъдний окончательно Турками. Отпали Азія и Африка; отложились Франція и Испанія. возникла Венеція, и ничего не осталось отъ прежняго владычества Рима. Но какъ папа не могъ подчинить своей власти царя Византійскаго, наслъдственнаго императора Римскаго, то онъ вздумалъ отнять у него и имперію и титулъ, и перенести ихъ на Нъмцевъ, въ то время воинственный славный народъ (1), чтобы сдълаться личнымъ владътелемъ завоеванной ими имперіи. Такъ и случилось. У царя Византійскаго отнята она съ титуломъ, который и приписанъ Германии, и теперь ужь не древняя, а другая имперія, созданная папой на Ифицахъ. Римскій престолъ, согласно съ своею системою, занялъ потомственно Римъ, изгналь Нѣмецкаго короля и обязалъ его клятвою не жить въ этомъ городъ. Онъ Римский императоръ, а Римъ не его; за нами титуль, за папой владычество и города. Онъ употребилъ насъ въ зло, какъ орудіе собственной неправды, какъ исполнителей преступнаго заиысла противъ законнаго своего государя; оставляя намъ думать только о себѣ, хотѣлъ сдѣлать насъ своими рабами, а черезъ насъ

<sup>(1) «</sup>Die zu der Zeit streitbar und gutes geschreireich waren.»

подчинить себъ міръ весь; лишилъ насъ сокровища свободы и власти, оставляя титулъ и гербъ; самъ кушалъ зерно, а намъ позволяль играть скорлупами. И такъ, если судьбами Божіими, безъ нашей воли, злыми происками дана намъ имперія, я совътую не выпускать ее изъ рукъ, а управлять ею въ страхъ Божіемъ. Пусть же увидять Римляне на самомъ дълъ, что мы ихъ владыки, что мы не даромъ красуемся гербомъ императорскимъ. Если хвалится папа, что онъ далъ намъ царство, то пусть возвратитъ и Римъ и всъ заграбленныя наши владънія: Болонью, Виченцу, Равенну, Анкону, Романьолу, Урбино и др.; пусть откажется отъ титула короля Неаполя и Сицилін; пусть возвратить намъ свободу и возстановитъ наше царство, какъ Богъ велълъ ему быть. Съ него довольно властвовать въ области въры, въ учени проповѣди и преподавании таинствъ; пусть же императоръ Нѣмецкій останется главою имперіи, правымъ меченосцемъ гражданскимъ.» (1)

Въ послъдстви Лютеръ измъняеть нъсколько взглядъ свой. Не оставляя притязаній на Италію, какъ законное наслъдіе Нъмецкаго императора, онъ отнимаетъ у папы послъднее его преимумущество, доказываетъ законность этого титула, не перенесениемъ сь Грековъ на Ифицевъ по волъ епископа, а правомъ двукратнаго завоеванія до Карла Великаго и при немъ окончательно. Первое завоевание Рима со всею Италиею совершено при Гоноріи Готами; потомъ явились Виниды (Лютеръ хотълъ, конечно, сказать Вандалы), за ними Лонгобарды, такъ что Римъ въ продолжение 100 лътъ до четырехъ разъ былъ взятъ и разрушенъ, а Готы и Лонгобарды были народы Немецкие. Когда такимъ образомъ Римъ сталъ клониться къ упадку и цари Византійскіе не могли вступиться за владъние Италиею, занятые и сами безпрерывною бранью съ Готоми, Персами, Сарацинами; когда Германія, Франція и Испанія, отложились оть Рима, а Италія повиновалась Лонгобардамъ, папа обратился къ могущественному королю Карлу, которому пришлось завоевывать мечемъ Италіянскія области. Какъ же хвалится папа перенесеніемъ имперіи съ Грековъ на Нъмцевъ? Какъ могъ онъ отдавать, чего самъ не имълъ, когда онъ въ Римъ едва укрывался отъ ярости Лонгобардовъ?

<sup>(1)</sup> Walch, X, Окр. посл. къ Нам. Двор. 11 и 26 ст., S. 203-372. - XVII, О панстав въ Римѣ, S. 79, S. 1332; S. 201, S. 1410.

Какъ бы пристало, на примъръ, мнъ, проповъднику Виттембергской общины, подарить Саксонскому курфирсту королевство Чешское, или Польское? Точь въ точь какъ въ новъйшее время папа Левъ Х подарилъ королю Франциску имперію Византійскую. Не будь король себѣ на умѣ и прими неразумный даръ папы, какого соблазну и смѣху не надълали бы они съ этой новой имперіей? Карлъ Великій еще задолго до вънчанія владълъ уже Германіей, Франціей, Ломбардіей; онъ законно принялъ императорскій титуль на Западъ, точно такъ, какъ цари Византійскіе сохранили название императоровъ Римскихъ на Востокъ, оставляя Западъ королю Франковъ, потому что потеряли его на войнъ, и не въ силахъ были возвратить его. Такое дълъние империи было не новымъ; оно существовало и прежле, при сыновьяхъ Θеодосія, Константина Великаго, при Діоклитіянъ и Максимиліянъ, Антоніи и Августъ, Помпеъ и Юліи. Оно было утверждено договорами, между Карломъ и Ирпной, Никифоромъ и Михаиломъ, какъ пишуть самые цапские историки, Платина и прочие; утверждено и торжественными посольствами въ Византи и Ахенъ, съ изълтиемъ изъ договора Венеціи, какъ свободной области, какъ раздъльной черты между двумя половинами той же имперіи. Къ тому же и Оттонъ III по матери имълъ право и на Восточное царство, и пана ни на волосъ не приложилъ къ законности титула императора Римскаго. (1)

Какъ бы то ни было, но несомнѣнно, что папа Левъ III, возлагая вѣнецъ на Карла Великаго (въ 800 году по Р. Х.), уже основывался на вымышленномъ правъ лишить царей Греческихъ наслѣдственнаго титула и перевести его на короля Франковъ. Правда, тутъ же сказалось противодѣйствіе въ избираемомъ, который, конечно, не признавалъ за папой этого права, когда говорилъ, что возложеніе на него вѣнца императорскаго совершилось безъ его вѣдома, что онъ не пришелъ бы въ храмъ св. Петра, если бъ зналъ напередъ о намѣреніи папы. Но передъ Западной Европой уже то было велико, что Карлъ преклонилъ строптивое чело свое предъ Римскимъ епископомъ. И въ самомъ дѣлѣ, папы до поздиѣйщихъ временъ не переставали напоминать Нѣмецкой землѣ о мнимомъ благодѣяніи своемъ и побуждать ее къ



<sup>(1)</sup> Walch, XVII, O unacres B. Pant, §. 210-213 S. 1416-1419.-XVIII, Bospamenie us Annin Barepöckaro, §. 7-10, S. 251-253.

благодарности. До вступленія на престолъ Франконскаго дома, императоры постоянно удерживають первенство превосходствомъ матеріяльной силы. До Генриха IV они действують наступательно, стараются о действительномъ утверждении власти своей надъ Италіею. «За 500 лътъ до нашихъ временъ,» – писалъ Лютеръ къ Мантуанскому собору,--«наши Нъмецкіе императоры и Саксонскіе герцоги, Отгоны и Генрихи, владбли Римомъ и Италіею, возводили и низлагали папъ, отдавали въ лены епископства, какъ свидътельствуютъ дъеписанія, пока Бонифацій VIII, Іоаннъ XXII и Бенедиктъ XII, не заняли окончательно Рима и не отмънили совъта (1). При сыновьяхъ Людовика Кроткаго Римляне присягали въ върности императору и папъ. (<sup>2</sup>) Карломанъ завоевалъ корону Италіи и возложиль на себя безь согласія папы. Генрихъ I отвергъ помазание папой, какъ обрядъ ненужный. Высшая степень величія императорской власти при Оттонъ В, соотвътствуетъ глубокому падению папства въ половинъ Х въка. Оттонъ I хотълъ утвердить свою власть на одинакихъ началахъ съ Византійскимъ самодержавіемъ, въ которомъ духовная власть, наравнъ съ свътскою, служила лицу императорскому. Отсюда стремление Оттона II къ подражанию Греціи и родственныя связи его съ императорскимъ домомъ. Въ Оттонъ III оживаеть въ послѣдній разъ идеалъ императора въ классическомъ значеніи этого слова. Онъ до конца своей жизни мечталъ о возстановленіи старинной имперіи со всѣми формами ен древняго устройства; почти безвы вздно живи въ Римъ, хотълъ утвердить его снова столицей всемірной монархія. Весьма замѣчательно привѣтствіе его королю Польскому, Болеславу Храброму, во время странствованія на богомолье къ мощамъ св. Войтъха. Онъ назвалъ его, по свидътельству Мартина Галла, другомъ и союзникомъ Римскаго народа (populi Romani amicum et socium), прилагая старинныя воспоминания Римской республики къ измънившимся формамъ феодальныхъ отношений. Сильнъйщее проявление личности императора, въ противоположность къ идеи папскаго единодержавія, видимъ въ Генрихъ III, который смѣнялъ папъ по желанію, и въ своихъ наслѣдственныхъ владѣніяхъ въ Германіи принималь смиренныя посольства отъ Римскаго народа. Со временъ

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, §. 8, S. 2495.

<sup>(2)</sup> Ullman I, S. 182.

Григорія VII, побёда въ послёднихъ своихъ итогахъ склоняется на сторону папы. Отсель во всъхъ отношенияхъ императора къ папъ, либо примо выходитъ на сцену идея ленности Нѣмецкой имперія, либо повторяются основныя начала папской теорін, приложенныя къ системъ двиствія его относительно Нъмцевъ. Мы помнимъ, что весь Нѣмецкій народъ приложился къ перунамъ Григорія VII, изрекшаго приговоръ отлученія на невърнаго вассала – лучшее доказательство, какъ сильно утвердилось въ немъ сознание истины папской теоріи, въ слъдствие которой, борьба императора съ папой, какъ ленника съ феодальнымъ владъльцемъ, считалась незаконною. Коносская сцена была первымъ, унизительнымъ актомъ не столько јерархической, сколько феодальной, драмы, которая отсель разыгрывается между обонмя. Другая, подобная ей, проходила черезъ сто лътъ послъ первой, между Фридрихомъ I и Александромъ III. Барбароссу можно назвать послёднимъ великимъ заступникомъ императорской власти въ Нъмецкой землъ. Но время безпокойствъ, произведенныхъ Арнольдомъ изъ Бресчін, когда Римляне вздумали возстановить республику и отказали въ повиновении императору и папъ, Фридрихъ, является въ Италію и, по обычаю древнихъ тріумфаторовъ, готовится къ торжественному въёзду. Въ перепискъ съ Адріяномъ IV онъ постоянно ставитъ имя свое впереди папскаго и касается стариннаго вопроса о первенствъ императорской власти. «Во времена Константина,» — писалъ онъ, — «имѣлъ ли папа Сильвестръ царскія принадлежности? Не самъ ли императоръ, по доброй волъ и милости, даровалъ Церкви всъ преимущества, которыми она владъетъ?- Но на свиданій въ Венецій, униженный старикъ, пораженный проклятіемъ, ложится на землю на площади св. Марка и молить о прощеніи, а папа, передъ цёлымъ народомъ, наступаетъ ему на выю, приговаривая: «На аспида и василиска наступиши.» — «Non tibi, sed Petro,» — возглашаеть Фридрихъ, поверженный во прахъ; «Я смиряюсь не предъ тобою, а предъ св. Петромъ,» — и папа снова повторяеть поругание, сказавши: •Et mihi et Petro.» Кровавыни чертами залегла эта сцена въ патріотическомъ сердцѣ Лютера; (1) онъ говорить объ ней съ омерзвниемъ. Для насъ въ этомъ двйствін важнѣе всего участіе ленной идеи; возложеніе ноги на выю

<sup>(1)</sup> Walch, Предисловіє Акотера на нингу подъ заглавіємъ: «Въроломство пяпъ, Адріява IV и Алексавдра III, противъ императора Фридриха Барбароссы, S. 2445 — 2481.— Walch, XII, Ş. 21, S. 904.

было одной изъ узаконенныхъ формулъ дарованія лены вассалу. Еще горестнѣе была третья сцена — казнь Конрадина, послѣдней отрасли благородной, но несчастной, династіи Швабской. Она приготовлена была цѣлымъ рядомъ униженій, претерпѣнныхъ Германіею отъ двухъ Иннокентіевъ и Григорія IX. Лютеръ съ горестію воспоминаетъ о ней въ такихъ выраженіяхъ: «Климеятъ IV дошелъ до того, что публично казнилъ смертію благородную кровь Конрадина, послѣдняго Швабскаго герцога и наслѣдника короля Неаполитанскаго.» (<sup>1</sup>) Это было третьимъ, самымъ полновластнымъ, актомъ леннаго владѣльца, въ слѣдствіе котораго нарушеніе феодальныхъ обязательствъ наказывалось смертію.

Съ падениемъ Гогенштауфеновъ затихла великая расноя Гибелиновъ и Гвельфовъ; Германія надолго утратила благородное равновъсіе въ отношеніи къ Риму. Еще въ 1246 году Иннокентій ІУ писаль къ Ивмецкимъ князьямъ, после Монскаго собора, на которомъ низложенъ Фридрихъ II: «Повелъваемъ немедленно выбрать единогласно въ короли Римские возлюбленнаго сына нашего, ландграфа Тюрингскаго» (2). Въ 1279 Николай III говорилъ прямо, что Римская Церковь украсила Германію, насаждая въ ней князей, какъ избранныя деревья (3). Въ XIII въкъ папы не скрывали уже своихъ притязаний на право ленныхъ владъльцевъ цълой Германіи, и сознаніе этого права выражается въ ихъ декреталіяхъ. Первымъ въ ряду этихъ папъ стоитъ Боннфацій, творецъ особеннаго разряда декреталій, подъ названіемъ «Sextus,» между прочимъ и буллы «Unam sanctam.» глъ онъ объясняетъ объемъ своей власти, сравнивая себя съ солнцемъ, а императора съ луной: «Во сколько разъ солнце больше луны, во столько разъ папа выше царя,» т. е, въ 47 разъ, по точному исчислению буллы. (4) Клименть V, достойный преемникъ Бонифація VIII, обнародоваль на Віеннскомъ, по Латинскому счету, 15-мъ вселенскомъ соборъ другой разрядъ декреталий, названныхъ, по имени его, Клементинами. Въ одной изъ нихъ: «Разtoralis,» онъ признаетъ себя настоящимъ владътелемъ Римской имперіи по власти, данной ему непосредственно І. Христомъ, и

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, o Mancrub Bb Punts, §. 28, 8. 1295.

<sup>(2)</sup> Ranke, D. Gesch. im Zeitalter der Reformation, I, 40.

<sup>(3) «</sup>Romana Ecclesia Germaniam decoravit, plantans in ea principes tanquam arbores electas.» Ranke, 1, 42.

<sup>(4)</sup> O Haucrat as Phat, Wallch, XVII, §. 74, S. 1329.

утверждаеть за собой право отдавать, кому хочеть ен упразднившійся престолъ (1). Эть начала, утвеждренныя каноническимъ правомъ, приведены въ дъйствіе преемникомъ Климента, Ісанномъ XVII, который, вмёшательствомъ въ дела Немецкой имперіи, оскорбилъ глубоко народную честь и вызваль первое противодъйства Нъмецкихъ князей. Въ 1319 году онъ писалъ въ Германію, что управление, судопроизводство, админисртация Римской имперін, когда упразднится престоль ся, принадлежить ему, а въ 1323 году объявилъ избрание Людовика Баварскаго по тому недъйствительнымъ, что оно не одобрено Апостольскимъ престоломъ, которому принадлежить, какъ извъстно, испытание, одобрение, допущеніе, а равно утвержденіе и отрицаніе выбора и лица выбраннаго. (2) Усилія, которыхъ преемники Рудольфа Габсбургскаго не щадили для полученія имперской короны, ничего существенно не прибавлявшей ко власти ихъ, унизительныя путешествія въ Римъ, между тёмъ какъ папа пребывалъ въ Авиньонъ, ясно показывають, что ожи молча признали себя вассалами папы. Ленныя отношенія ихъ выражались и во внъшнихъ обрядахъ: императоръ сидель у ногъ папы, присягалъ ему въ верности, подставлялъ ему стремя, поальцграоть Баварский велъ мула за его за устцы. (3) Обычай цёлованія ногъ есть скорее принадлежность его царственной власти, чемъ привилегія первосвященника: онъ имветъ отношение къ Восточному обряду поклонения (adoratio), введенному вцервые Діоклитіяномъ въ Римской церемоніаль. — Такъ смотрить на всё этё формулы Лютерь, который прямо выводить ихъ отъ вымышленнаго въна Церкви, гдъ Константинъ вмѣняетъ преемникамъ Сильвестра въ строгую обязанность соблюдение всъхъ принадлежностей императорской власти, важныхъ по мысли, въ нихъ выражаемой. (4) «Они (т. е., папы),»-

(3) Walch, X, Окр. посл. къ Дворянамъ, 9 ст.---XVI, Басия о вънъ Константина, §. 16, 8. 2493.

<sup>(1)</sup> О причний сожженія каноническаго права. Walch, XV, ст. 20 н 21, S. 1934—1935;-X, Окр. пося. къ Двор. Нівн. земля, ст. 10; XVI §. 32-33, S. 2376;-XVII, §. 11, S. 868.

<sup>(2)</sup> Ranke, ibid., S. 45.

<sup>(4) «</sup>Diadema et corona capitis nostri, simul Phrygium, nec non humerale, videlicet lorum, quod imperiale circumdare solet collum.... Chlamys purpurea, tunica coccinea et omnia imperialia indumenta.... et dignitas imperialium praesidentium equitum.... et omnis processio imperialis culminis.... diversa officia cubiculariorum et hostiriarum atque omnium concubitorum.... cuncta signa (знажена) et humeralia.» Священниковъ же Римской Церкън Константинъ возводить въ достониство Римскихъ сенаторовъ и окружаетъ ихъ вооруженною свитою, повелъвая инъ sin mappulis

говоритъ Лютеръ, - «охотно оставили бы Нъмецкую имперію безъ государя, чтобы самимъ возсъсть на престолъ ея. Неръдко старались перевести императорский титулъ съ Германии на Францию, чтобы и съ Французскимъ королемъ начать туже комедію. Потому что даръ Константина сперва опъянилъ ихъ, какъ сладкое вино, а потомъ лишилъ ихъ разсудка, какъ горький ядъ; отсюда неистовое, безумное стремление къ Римской империи. Пустыми именами и титулами они впились, какъ когтями, въ наше отечество, утвердили права свои вънчаниемъ и помазаниемъ; похитители ленъ, убійцы царей, они, Нъмецкой кровію и деньгами, старались привлечь къ себъ власть и перевести въ свои руки избрание. А то забыли наши властители, что они не нуждались въ помазании напскомъ, чтобъ быть императорами, что Людовикъ III, Конрадъ I, Генрихъ I, Конрадъ II, Рудольфъ, Максимиліянъ, обошлись безъ него и все же царствовали со славой. Когда папы находились въ опасности, они на собственный счетъ приходили на помощь имъ и Италіи, а папы, достойные наслъдники царсубійцы Фоки, въ возмездіе за эти услуги, принуждали преклонять предъ ними колъна, цъловать ихъ ноги, попирали ихъ выи, преслъдовали мечемъ и проклятиемъ, отнимали у нихъ города и земли, торговали помазаниемъ, губили отравой, наущали дътей на родителей, ругались надъ ними, какъ надъ безумными, смъялись въ кулакъ, награбленное расточали съ блудницами и гермафродитани.» Эти горькие упреки вызваны въ Лютеръ цълымъ сонмомъ историческихъ воспоминаній, которыхъ безъименные дъятели слишкомъ извъстны своими страданіями. Считають нёкоторые, что съ тёхъ поръ, какъ возвысились папы, за нихъ пролилась кровь 1,100,000 благородныхъ Измцевъ, другіе считають больше. «Хорошо! Если правда, что Консгантинъ отдалъ папъ цълый Западъ, то есть, лучшую половину Римской имперіи, то отъ чего же онъ не потребовалъ ея оффиціально, почему не владель ею целыхъ 12 столетій? Оть чего и до сихъ поръ папа не пищется въ грамотахъ королемъ Италіи, Франціи, Испаніи, Англіи, Угріи, Чехіи, Польши, Даніи, а за моремъ Африки, Нумидіи, а равно и Германіи, ибо всъ эти земли

et linteaminibus equos equitare. Et sicut noster Senatus, calceamentis utitur cum udonibus, candidissimo linteamine illustrent.» Все писано танимъ лонянымъ Латинскимъ языкомъ, что Лютеру стыдно переводить его по Нъмецки.

принадлежали же къ древней Западной Римской имперія? Не видать ли здёсь осязательной лжи, обличаемой 12 вёками протекшей жизни и теперь еще слишкомъ ярко бросающейся на глаза.» (1)

ХУ столътіе, во всъхъ отношеніяхъ представляеть обратное шествіе Нѣмецкаго народа на пути гражданственности и образованія. Имперія повинуется тремъ государямъ, Церковь тремъ папамъ. Отдъльныя стремленія и выгоды сословій беруть верхъ надъ единствомъ народны иъ. Въ великихъ церковныхъ соборахъ этого въка Германія играетъ жалкую роль. Лютеръ, Гуттенъ и другіе патріоты заклеймили презръніемъ представителей Начецкихъ на Констанцкомъ соборъ, согласившихся быть палачами осужденнаго Гуса. Французские доктора изрекли приговоръ, - Сигизмундъ и Людовикъ Баварский взялись исполнить его, а Нъмецкіе воины съ неистовою ревностію жарили сердце Чешскаго мученика. Мартинъ V обманулъ довъренность Нъмецкаго напода. заключившаго съ нимъ конкордаты, въ ожидании объщаннаго черезъ пять лътъ преобразованія; онъ сулилъ уменьшеніе аннатовъ, ограничение индульгенціонной продажи и числа кардиналовъ, а съ него-то начинаются именно вопіющія злоупотребленія куріи. Крестовыми буллами Мартинъ воздвигаетъ цълыя народонаселения въ Германия противъ непобъдимыхъ Таборитовъ; онъ науть неохотно, предвидя постыдное быство, но повинуются деспоту. «Папа,» — говорить Лютеръ, — «послъ Констанцкаго собора, отплатилъ мастерски за столътнія усилія преобразованія Церкви. Тутъ-то началось его тиранство и симонія; онъ грабить церкви, монастыри и пребенды; продаетъ отпуски, благодать Христа, Духа Святаго; предаеть, губить, смущаеть императоровь и королей, проливаеть кровь, убиваеть душу и тело. По деломъ намъ, Немцамъ, за то, что мы вздумали преобразовать Церковь на этомъ соборѣ! Повторите игрушку, и вмъсто семи діяволовъ, возсядутъ, если есть мѣсто, 77 легіоновъ.» (2) Когда Базельскій Соборь, вступан въ отношение Констанцкаго, хотълъ продолжать его направление, открылась роковая минута освободить Германію отъ Римскаго вліянія, выместить на Италіи ея въковыя обяды. Но такъ узки

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, O Панстаћ въ Римћ, §. 123, S. 1365; §. 214 – 216, S. 1419 – 1421; – XVI, De donat. Const. §. 19, S. 2500; – XVII, §. 59–60, S. 1319; – XVI, Warnung an seine lieben Deutschen, §. 68, S. 1968; – XVI, §. 7, S. 2494.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 4, §. 74, S. 309. - Walch, XVI, §. 199, S. 2749 - 2750.

<sup>4</sup> 

и своекорыстны были виды Нѣпецкихъ властителей, такъ сильно разъединение выгодъ народныхъ съ правительственными, что Германія не воспользовалась своимъ положеніемъ: она объявила себя не вмѣшивающеюся. Тщетны были усилія Базельскаго собора вывести ее изъ пагубнаго невмѣшательства; къ довершению соблазна Евгеній IV, въ стёсненномъ своемъ положении, позводилъ себъ неслыханное нарушение народнаго права: отставилъ курфирстовъ Майнца и Трира, о чемъ никогда не смълъ и подумать ни одинъ императоръ. Германія получила только скудное обезпеченіе народныхъ правъ, въ, такъ называемыхъ, Concordata nationis Germanicae; но еще во второй половинъ XV въка возможенъ былъ для нея грубый подмёнъ Ашаффенбургскаго договора. Унизительными условіями примиренія Фридриха III съ напой Николаемъ V, Каликсть III объявилъ прямо, что панская власть не можеть ствсняться никакими условіями, что онъ только изъ милости оставляеть Пъщамъ ихъ конкордаты. (1) Въ это время глубокаго наденія Намецкой народности являются мужи, предтечи лучшаго будущаго, первые возвышающие голось въ пользу угнетенной родины. Но попытки ихъ тщетны. Всъ они падаютъ жертвами безвременныхъ усилій, которыхъ не въ состояніи постигнуть ослівпленныя массы. Величайшій изь нихъ, безспорно, Григорій Геймбургъ, Нюренбергский великий синдикъ. Суровая прямота патріота столкнулась съ двуличностію Италіянскаго прелата, отступника на папскомъ престолъ, Енея Сильвія. Въ споръ Геймбурга съ Піемъ II въ послъдній разъ выразились опредъленно коренныя начала враждебныхъ теорій, которыхъ борьба проходить черезъ средние въки. На жалобу Майнцкаго канцлера, Мартина Мейера, что Римляне истощаютъ Германію сборомъ аннатовъ, Пій отвечаль оффиціяльною фразою, что Немцы обязаны безропотно переносить эту тягость въ возмездіе за великую услугу, оказанную имъ папами, присвоениемъ императорской власти и титула; что они, по милости Римскаго престола, изъ варварскаго племени стали просвъщеннымъ народомъ, и раздвинулись предълы ихъ царства. Мейеръ отвъчалъ ему памятной ръчью, въкоторой говориль, что Нъмецкий народъ, столь нъкогда славный, что мужествомъ и кровію своею купилъ себъ Римскую имперію и сталъ владыкой вселенной, теперь погруженъ въ нищету, обра

<sup>(1)</sup> Ullmann, I, 195-196.

щенъ въ служебность и данничество (dienend unt tributpflichtig worden) и уже много лѣть оплакиваетъ свою бѣдность и бѣдствіе. «Но теперь князья наши проснулись отъ глубокаго сна, и готовы «сбросить съ себя застарѣлое иго.» Лютеръ упоминаетъ два раза объ этой перепискѣ, въ отвѣтѣ на сочиненіе Аннія Витербскаго, и въ разсужденіи о Папствѣ. (1) Геймбургъ, мужъ Нѣмецкаго противодѣйствія (оппозиціи), по выраженію Ранке; Лютеръ до Лютера, по выраженію Ульмана, первый обозрѣлъ историческій вопросъ постепеннаго подчиненія Германіи папѣ, обозрѣлъ

противодъйствія (оппозиціи), по выраженію Ранке; Лютеръ до Лютера, по выражению Ульмана, первый обозрълъ историческій вопросъ постепеннаго подчиненія Германіи папъ, обозрълъ его съ точки зрвнія Гибелина, коснулся и мнимаго первенства папы въ Апостольской Церкви, но только по личнымъ своимъ отношеніямъ, когда ему нужно было отстоять авторитетъ Вселенскаго собора. Самое торжественное мгновение въ жизни его послъдовало въ Римъ, когда, во главъ посольства, отправленнаго къ папъ Евгению, по случаю низложения куропрстовъ, онъ, у самаго подножія Ватикана, изливался въ тысячи проклятій на Римскую курію, въ худозрачной одеждъ, съ обнаженной шеей, съ открытой и съдою головою, босыми ногами, шелъ одинъ на перекорълукавой куріи (2), и въ лице папы заступался съ неслыханною дерзостію за народную честь. Въ его опровержении первенства папы (3) почти слово въ слово повторяются мысли патріотическихъ сочинений Лютера. Таже мощная насмъшка надъ декреталіями, таже, или еще большая, последовательность въ разборе событий отечественной исторіи. Но еще, незнакомый съ открытіемъ Валлы, Геймбургь върить въну Константина. Если самый кръпкий представитель народной славы не могъ отръшиться отъ общаго повърья средняго въка; если онъ осноривалъ въ немъ не критическую достовврность, а только незаконность произвольнаго вымысла мнимаго завъщателя, то видно, какъ сильно оно дъйствовало въ массь народной въ половинъ XV въка. Геймбургъ умеръ въ изгнаніи, брошенный всёми, нашедши благосклонный пріемъ только на чужбинь, у Чешскаго короля, Подъбрада, который лучше умълъ оценить его, нежели собственные сопленники. Пій II победиль; обманами, подлогами, подкупами онъ успълъ подавить начатки возрождавшейся Нъмецкой свободы. Папство Иннокентія VIII вычно останется памятнымъ для Нъмецкой земли, послъднею

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, §. 9, S. 252;-XVII, §. 55, S. 1316. - Ullmann, I, 214.

<sup>(2)</sup> Ranke, D. Gesch. I, 48.

<sup>(5)</sup> Сн. объ немъ Ульмания, I, 215-229.

страшной побѣдой, введеніемъ въ нее инквизиція безъ всякаго протеста со стороны народа, запуганнаго вѣковымъ рабствомъ. При Максимиліянѣ, въ концѣ XV и началѣ XVI столѣтія, продолжается, большею частію, безъ перемѣны стѣсненное положеніе Германіи. Въ сравненіи съ Франціею, его сопротивленіе слабо и бездушно; онъ выдалъ Рейхлина, покрылся стыдомъ на Пизскомъ соборѣ, въ продажѣ отпусковъ Тецелемъ хранилъ упорное молчаніе. Но подросталъ уже въ то время великій дѣятель Нѣмецкой народности, который поднялъ и вынесъ на плечахъ тяжелую ношу Романскаго ига и, ставъ твердой ногой на Нѣмецкую почву, прогремѣлъ народу могучее слово освобожденія.

Любопытно знать, до какой степени простиралось владычество папы надъ Германіею, и въ какихъ главныхъ видахъ оно выражалось. Степень подданства определяется вполне духовнымъ характеромъ первосвященника и свътскимъ леннаго владъльца; а потому не удивительно, что буллой Иннокентія VIII, по выраженію современнаго памятника, Римскій епископъ поставленъ верховнымъ законодателемъ не только надъ върой, но и надъ имѣніемъ, честію и жизнію Нѣмецкаго народа, преданнаго въ беззащитную жертву ковчегу папскаго сердца, объявленнаго внъ силы законовъ (vogelfrei), и подвергнутаго рабству болъе тяжкому, нежели Турецкое иго.» Въ другомъ памятникѣ, относящемся къ 1521 году, читаемъ: «Германія въ старину была свободна; а теперь болће нежели во дни старыхъ Римлянъ записана въ кръпость Италін и платить ей дань.» (1) Лютеръ съ негодованіемъ отзывался объ этомъ странномъ порядкъ вещей. Пародируя заказный стиль Римской куріи, въ которомъ часто текстамъ Евангельскимъ давалось произвольное значение, онъ пишетъ такъ: «Гдъ писаніе гласить о въръ и словъ Божіемъ, разумъть должно владычество папы и нашу темницу. Слово (Рим. I, 17): «Праведникъ живъ будетъ отъ въры,» значитъ: Папа владыка надъ всёми (Іоан. І, 14). «Слово плоть бысть»-Папа всёмъ завладёль, п «вселися въ ны,»-и мы стали рабами его душею и тъломъ, со всѣмъ имуществомъ и честію.» Въ другомъ мъстъ, возвращаясь къ преданію о перенесеніи имперіи съ Востока на Западъ, замъчаеть: «Хотя мы двятельно и не участвовали въ похищении папъ, но все же пролитіемъ крови, притёсненіемъ свободы, лишеніемъ

<sup>(1)</sup> Ullmann, 1, 214.

собственности, къ сожальнию, слошкомъ дорого купили империо. Мы имфемъ название, а папа владбеть нашимъ имфниемъ и честію, душею и твломъ и всвмъ, что только можемъ назвать своимъ.» (1) Въ средние въки, когда право собственности получило свое освящение, только въ силу ленныхъ обязательствъ, сравнение папы съ солицемъ, а императора съ луною, вынесено было изъ самой действительности, ибо какъ мысяцъ заимствуетъ свъть свой отъ солнца, такъ Иъмецкий король, по теоріи папской, заимствовалъ право владения отъ Римскаго первосвященника. «Папа,» — говорить Лютерь, — «воскресниь въ лици своемъ Римскую имперію, подчиниль себь дикое, неукротимое Ивмецкое племя и сталъ повелителемъ надъ императоромъ. И воть Св. Церковь, вмъсто ризы Христовой, облечена въ царскую багряницу, которая снова процвъла на плечахъ первосвященника. Она опирается не на Евангеліи, а на власти гражданской, на воинственной бранной имперіи. До сихъ поръ раздается побъдная пъснь Папистовъ: ««Вять Церкви нъть свътской власти.»» Оть того имперія прослыла Святою, а Церковь, облеченная въ ложную славу искуственно созданной монархии, обитаеть вь сердць ея въ стращномъ и униженномъ образѣ.» (2) За мнимое первенство въ ряду Христіянскихъ народовъ, за привилегію императоровъ называться природными заступниками (адвокатами) Церкви, Германія заплатила и государственной и въроисповъдной своюдой до явления Лютера. Въ Италіи укоренился обычай считать ее исконною подручницею, младшей сестрою, поднимать на смъхъ простодущие Пъмцевъ, называть ихъ безумными варварами (bestiae et barbari). Только чувство оскорбленнаго самолюбія могло внушить Лютеру нъсколько дикихъ выражений, вложенныхъ въ уста первосвященнику: «Кто не кланяется моимъ изверженіямъ, не цълуетъ ногъ монхъ, осуждается на вћчную гибель.» Это слово понятно только въ устахъ раздражениаго Ифмца, понесшаго за народъ свой стыдъ и горе его унижения. (3) За то Италия смотръла тревожно на первыя искры пробуждавшагося въ Пъщахъ народнаго само-

сознанія. Когда Раймундь Пейральдъ воротился въ Римъ, нагру-

í

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, §. 162, S. 1282; - Х, 26 ст. Окружи. посланіе къ Ньм. дворяначь.

<sup>(2)</sup> Walch, IV Объясн. 22 Пс. §. 264-263, S. 1774 flg.

<sup>(3) «</sup>Wer nicht meine Füsse küsset, wer nicht meinen Forz anbetet, und.... mich nicht im Hintern lecken wollte, das wäre eine Todsünde und tiefe Holle. Walch, XVII O Hancrath Bb Pn-Nt, §. 157-158, S. 1371.

женный Немецкими деньгами, кардиналы спросили его въ Консисторіи: «Что говорять объ насъ эти варвары, когда мы посылаемъ къ нимъ продавцевъ индульгенций?»-«Весь міръ жалуется на расточительность кардиналовь,»-отвёчаль умный легать, - «и если вы не одумаетесь, худо будетъ Республикѣ.» Кардиналы пожали плечами. «Ты самъ распускаещь худую славу объ нашей коллегіи,» — возразиль одинь голось, — «великольпіемь твоей прислуги и поъзда.» (3) Первый вызовъ брошенный Лютеромъ напочву Италии, когда онъ еще благоговълъ предъ папой, относился къ софистамъ; онъ брался доказать имъ, что Нѣмецкіе варвары и сами уже навострились; что они готовы раскусить любой Италіянской оръхъ; что не въкъ же Италія смъяться надъ Иъмцами. «Германцевъ, великодушный народъ, называютъ они бестіями и варварами, недостойными пожирать изверженія папы, какъ говорятъ объ Италіянцъ Кампанъ, который на возвратномъ пути изъ Германии остановился на границахъ отечества и раздъвшись до нага, обернулся спиною къ Нѣмецкой землѣ, приговаривая: «Aspice me datas barbara terra nates!» Въ 1545 году Лютеръ ревнуетъ противъокозней папы, не допускавшаго созванія мъстнаго собора въ Германии. Въ комическомъ разговоръ между обои и представляются снова измёнившіяся отношенія между Ифмецкой землей и Италіей. «Ифть!»- говорить папа, выслушавъ объяснение собесъдника о смыслъ евангельскихъ словъ: «Паси овцы моя,»—«я не такъ разумѣю эту обязанность.»—«А какъ же, liebes Jungfräulein Päbstlein?» — «Я разумѣю ее такъ,»—говоритъ Павелъ III, — «чтобы во имя св. Петра наводить ужасъ на царей и на міръ весь, наложить на нихъ служебное иго, чтобы миъ возстановить старинную имперію въ большемъ величіи, чёмъ при Августь, или Тиверіи; чтобы мнъ называться повелителемъ Римскимъ, какъ внушали мнъ пророки мои.» — «На, ha, ha, bon profacit, miser porco,»-взываеть Лютерь съ негодованиемъ. - «Ужь не считаещь ли ты насъ до того глупыми, что мы станемъ върить ващимъ обманамъ?» — «Ахъ братецъ,» — отвъчаетъ папа, — «лучше править животными, нежели быть подъ ихъ властио.» — «Слыхаль ли ты, что кто хочеть ловить Христіянскія души, долженъ учиться говорить съ ними по Христіянски.» — «А васъ, бестій Ифмецкихъ, мы держимъ на привязи легковъріемъ вашимъ и

<sup>(1)</sup> Изъ безьименнаго сочинителя предисловія къ сочиненію Алльлко: «De emendatione Ecclesine,» у Вальха, XV, S. 243.

водимъ васъ за носъ, словно медвъдей, продъвши имъ въ ноздри кольцо, чтобы вы опить не переросли насъ головами и не вздумали потъшаться надъ нами, какъ нъкогда предки ваши, Лонгобарды и Готы, и нъкоторые изъ императоровъ вашихъ.» — Здъсь слышимъ дальніе отзвуки прошедшей славы Оттоновъ и Генриховъ, смъпившейся мрачными картинами униженія народнаго. Но въ заключеніе раздается голосъ ревниваго Гибелина, ограждающаго цъльность императорскихъ правъ исполненіемъ правосудія надъ строптивыми подданными. «Будь я императоромъ, я привязаль бы на свору народъ, именуемый папой и кардиналами, со всею ихъ челядью; повель бы его къ Остіи, за три мили пути отъ города Рима, аможе не хощеть; тамъ есть небольщая водица: Тиррейское море, цълебный источникъ противъ язвы и пагубы, и противъ святости папской; я погрузилъ бы ихъ въ эту баню.» (<sup>1</sup>).

Отношенія Германіи къ папъ были двоякія: правительственныя и денежныя. Свътскимъ значеніемъ папы опредълялись: 1) переводъ ленъ государства Иъмецкаго въ руки Италіянскихъ прелатовъ; 2) покупка епископской мантіп (pallium). Духовнымъ: 1) Аннаты; 2) продажа индульгенцій, молочныхъ и масляныхъ писемъ и пр.

«Дли утвержденія власти своей надъ Германіей,» — говоритъ Лютеръ, — «папа включилъ духовныхъ своихъ, трехъ могущественнъйшихъ Шъмецкихъ епископовъ, въ число избирателей Римской имперіи.» (<sup>2</sup>) Это соединеніе духовной власти съ гражданскою, при всей внутренней несообразности, вытекаетъ естественно изъ главной мысли, лежащей въ основаніи великому подлогу Константитинова дара. Въ самомъ дѣлѣ, Альбрехтъ, кардиналъ-пресвитеръ св. Римской имперіи, примасъ Германіи по Магдебургской епархіи, служащій обѣдню въ Аугсбургскомъ Соборъ (Августа, 1518 года) подъ красною кардинальною шапкою, а потомъ засѣдающій въ собраніи курфирстовъ въ качествѣ Майнцкаго владѣтельнаго князя, представляетъ въ миньятюръ явленіе, тождественное съ Бонифаціемъ VIII, который на Римскомъ юбилеѣ поперемѣнно являлся народу въ папской тіарѣ и императорской мантіи. Въ старину, когда панская теорія еще не утвердилась окончательно

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, O Manerat BD Pant, §. 179-180, S. 1395-1397.

<sup>(2)</sup> Walch, 1V, S. 1774 flg.

признаніемъ большинства Нѣмецкаго народа, король, какъ начальникъ дружины, какъ единственный владътель поземельной собственности, одинъ имѣлъ право облекать духовныя лица въ звание свътскихъ владъльцевъ, т. е., вводить того, или другаго епископа во владѣніе леной; это право называлось инвеститурою, и выражалось въ видимыхъ знакахъ сообщения жезла, или перстня. Естественно, что король дорожиль этимъ правомъ, ибо въ немъ выражалась полнота его власти, какъ леннаго владъльца цълой Германии. Инвеститура, переходя въ руки папы, утверждала за нимъ право распоряжаться земельной собственностію, раздавать лены, а это право принадлежало одному императору. Вынужденное согласие короля служило осязательнымъ символочъ отречения его отъ правъ императорскихъ, переходившихъ тъмъ самымъ къ Римскому первосвященнику. Когда, съ течениемъ времени, наслёдственность свътскихъ владътелей ленъ, почти совершенно изгладила коренной законъ формальнаго быта и сохранились только внъшнія формы ленной зависимости отъ императора, избирательность духовныхъ князей имперіи соблюдала неприкосновенность феодальнаго права, олицетвореннаго въ папъ. Избраніе духовныхъ владѣтелей зависѣло исключительно отъ мѣстной капитулы подъ непосредственнымъ распоряжениемъ папы; между тёмъ они управляли своими владёніями со всёмъ полномочіемъ свътскихъ; стало быть, огромная половина Германии въ послъдней инстанции завистла отъ папы, который могъ одобрять, или отвергать ръшение капитулы. Отсюда понятно, что кардиналь, легать Оома де Віо, на Лугсбургскомъ сеймѣ, не общуясь, называеть Альбрехта папскимъкуроирстомъ (1). Евгеній IV, отставляя курфирстовъ Кельна и Трира, Пій II, низлагая Дитера Изенбурга, избирателя Майнцкаго, не выступали изъ законныхъ предъловъ своей власти. Утверждение новыхъ епископовъ що смерти предшественника совершалось присылкою палліума изъ Рима. «Палліумъ,» — говоритъ Лютеръ, — «не что иное, какъ пеньковая или полотняная лента, вытканная, или шитая, въ видъ креста, длинными концами, спускающаяся спереди и сзади епископской ризы, шириною въ три пальца, цёною въ 7 пфеннинговъ, вещь, кажется, не дорогая. Папа святить ее надъ

<sup>(1)</sup> Допесение Якова Макліл, императорскаго совътинка, объ. нивеститурѣ Майнцкаго кардинала, у Вальха, XV, 647.

гюбомъ верховныхъ апостоловъ, а потомъ продаетъ епископамъ, одному дороже другаго, смотря по общирности и богатству епархій, отъ 3 до 30,000 гульденовъ. Папа Левъ II велвлъ ставить епископовъ даромъ, и король Людовикъ, причтенный Римскою Церковію къ лику святыхъ, указомъ подтвердилъ его запрещение. Прежние папы доволытвовались безденежной присылкою паллія, какъ внъшнимъ знакомъ первенства надъ всъчи епископами. Теперь листь перевернуть: омофоръ покупается за дорогую цену, и епископъ страшными клятвами кабалитъ себя папъ въ въчное рабство. Майнцкая казедра платила въ старину только 10,000 гульденовъ за посвящение епископа. Теперь платитъ отъ 26 до 30,000 гульд.; до такой степени вздорожала въ Римв пенька. Вь наше время архіепископъ Іяковь не прежде получилъ омофоръ, какъ заплативни 27,000. Умирая по прошестви четырехъ льть, онъ плакалъ не столько о себь, сколько о бъдномъ народъ. на котораго снова падетъ обязанность выручать преемника его, Уріила, кровными деньгами. Въ послѣднее время Майнцкіе митрополиты смънялись такъ быстро, что въ продолжение 30 лътъ одна ихъ епархія внесла 175,000 гульденовъ. (1) Вирочемъ, и въ этомъ отношении папы поступали законно въ смыслъ средневъковой теоріи; будь палліумъ только признакомъ священнаго сана, онъ бы не продавался такъ дорого, но въ настоящемъ положеніи вещей онъ былъ символомъ инвеституры; его цённость оплачивалась духовною леною, во владёние которой, по закону Григорія VII, нельзя было войти енископу, не получивши его, какъ видимаго знака утверждения власти. Стало быть, папа, отдавая лену, ему лично принадлежавшую, имълъ полное право, по феодальнымъ законамъ, требовать должнаго вознаграждения, точно такъ, какъ ленныя обязательства, въ отношении къ свътскому влад вльцу, выплачивались узаконенной службой.

По, кромъ трехъ духовныхъ курфирстовъ, которыхъ власть исходила отъ папы непосредственно, Германія покрыта была множествомъ духовныхъ владъній (со свътскою властію), болѣе, или менѣе значительныхъ епископствъ, аббатствъ, пріоратствъ, монастырей, извѣстныхъ подъ общимъ названіемъ пребендъ, прела-

<sup>(1)</sup> Walch, XVII, О Папетът въ Римъ, §. 205—201, S. 1112—1115; XVI, Замъч. М. Л. на мынмый адиктъ императорский, §. 62, S. 2057. — XVII, Wider Hans Worst, §. 104, S. 1705. – «Gravamina nationis Germanicae. На Аугсбургскомъ Сеймъ̀ 1518, Walch, XV, 551. — 552; — Х, Окружи. послан. къ Итм. двораначъ.

туръ и т. д. Всѣ онѣ, по старинному Нѣмецкому праву, числились ленами или непосредственно Римской имперіи, или, при меньшей значительности, местныхъ курфиршествъ и княжествъ, въ предълахъ которыхъ лежали владънія ихъ. А такъ какъ избраніе лицъ, завлдывавшихъ ими, зависбло также отъ предварительнаго назначенія капитулы и верховнаго ръшенія папы, то могло бы случиться, что и онъ перешли бы въ полное распоряжение курии, и тогда Германія, въ буквальномъ значеніи этого слова, обратилась бы въ великое помъстье Римскаго первосвященника. Но здъсь имъли мъсто другія отношенія, которыя сдерживали вліяніе Рима. Выборъ капитулы зависблъ, нъкоторымъ образомъ, отъ мъстнаго князя, природнаго покровителя или патрона епископства (2); при опасения заговора со стороны избираемаго, или вообще при законномъ на него подозрѣніи, (3) онъ могъ протестовать противъ выбора, но не предлагать своего кандидата. Противодъйствие свътскихъ владъльцевъ Германіи, при безгласной покорности папъ Университетовъ, духовныхъ курфирстовъ, большею частию и самаго императора, было единственной преградой стремлению папыналожить на Германию иго служебности. Глава имперіи по тому уже быль природнымъ союзникомъ Рима, какъ доказывалъ Еней Сильвій Фридриху III, что только согласіемъ папы онъ могъ получить утверждение своего права. Въ самомъ дълъ, при совершенночъ упадкъ императорской власти, всякое сильное проявленіе личности во владык имперіи, основанное на фантастическомъ правъ владъть ея поземельною собственностию, тотчасъ обнаруживало всю несостоятельность его притязаний, въ сравнении съ болье существенной властію первосвященника. Такъ Фридрихъ побъдоносный, не получая отъ императора утверждения въ санъ курфирста, удовольствовался согласіемъ напы и мимо перваго присвоилъ себѣ всѣ преимущества этого сана. Совершенно въ другихъ отношеніяхъ находились къ папъ курфирсты и прочіе князья имперіи. Они, настоящіе землевладёльцы, переводили огромный перевъсъ силы на его сторону, когда покорствовали его повелъ-



<sup>(2) «</sup>Consuetudo est, ut principi terrae annuntiari debeat mors Praelati defuncti et ejus consensus requiri — quod electio aliter attentata est inefficax.» Cx. Churf Joh. Fr. zu Sachsen, Schrieft wider Julian Pflug, Walch, XVII, §. 62, S. 180.

<sup>(3: «</sup>Si princeps terrae vult excipere contra electum, quod timet de conjuratione seu reveratione secretorum vel de nocivis consiliis.... quod hoc facere possit. Hoc dictum bene notandum cum, saepe accidat in praotica.»

ніямъ; съ другой стороны, поддерживая выгоды императорской власти, они все же уравновъшивали вліяніе трехъ митрополій, за немногими исключеніями въ XV въкъ (Бертольдъ Геннегаусскій, Дитерь Изенбургскій), всегда послушных чадъ Римской Церкви. Отсюда усилія папы постоянно направлены были на ослабленіе власти свътскихъ курфирстовъ. Освобожденіе духовныхъ имъний отъ зависимости мъстныхъ князей было лучшимъ средствомъ подорвать могущество этихъ послъднихъ. Мало по малу владътели самыхъ незначительныхъ духовныхъ имъний въ предълахъ общирныхъ владъний свътскаго въдомства приобрътали самостоятельность, выставляли подложныя грамоты въ доказательство правъ на звание непосредственныхъ ленниковъ Римской империи. Ихъ власть простиралась на всъ духовныя и свътскія отношенія подданныхъ, на города и замки, на сборъ податей и доходовъ, словомъ, на всъ отрасли государственнаго управления. Эти оазисы приносили неизчислимый во всъхъ отношенияхъ вредъ верховному, владътельному князю, который видълъ себя со всъхъ сторонъ окруженнымъ опасными лазутчиками и агентами Рима, безъ всякой возможности избавиться отъ тягостной опеки. Духовное судопроизводство, перенесенное въ область гражданскую, наложенное на людей и ремесленниковъ, людей, чуждыхъ церковному вѣдомству, служило источникомъ соблазна, незаконныхъ поборовъ, проволочекъ при перенесеніи въ верховную инстанцію Рима, приводило въ презръние туземное законодательство, ослабляло внутренния связи подданства между народомъ и верховною властию враждебнымъ вмёшательствомъ папы. — «Скажите,» — взываеть Лютерь, въ «Окружномъ послании къдворянамь», - «ужь не сдълались ли мы въ самомъ дълъ Римлянами? Епископы проданы въ безгласную неволю Римскому папъ, сидять на престолъ своемъ. какъ голыя цифры; владёнія ихъ управляются при дворѣ папскомъ. Не далже какъ въ нынъшнемъ 1520 году Страсбургский епископъ задумалъ преобразовать богослужение въ своей епархии. По доносу священниковъ, верховный пастырь овецъ Христовыхъ низлагаеть его; въ силу законовъ Божественныхъ, оправдываеть непослушание священниковь ихъ собственному епископу. Довольны ли вы, друзья мои Ивмцы? Папа пришелся вамъ по сердцу!» (1)

<sup>(1)</sup> Окружи, посл. къ дворянамъ. Объяси. 8 Ис. въ пропокъди, говорешкой 1545 г. въ Межиборћ, V, §. 26-515, S. 56-368.

Въ такомъ положении находилась Германия въ послъдней половинъ ХУ въка. Стъснение гражданскаго права исключительностио церковнаго управленія было первымъ шагомъ къ расхищенію духовныхъ имуществъ въ Нѣмецкой землѣ: 1) Содержаніе папскаго двора поглощало огромныя суммы, которыхъ не въ силахъ была выставлять истощенная Италія. Лютеръ говорилъ, что если бы уменьшить его 99 ю частями, то и туть бы осталось довольно для рышения относительно выры; теперь же папскихъ піявокъ развелось такъ много въ Римъ, что едва ли и Вавилонъ представлялъ когда либо подобное зрълище. Однихъ писцовъ слишкомъ 3000; кому перечесть остальныхъ, когда количество самыхъ чиновъ становится накладнымъ для памяти. Весь этотъ народъ ждеть уже ленъ Ивмецкаго государства, какъ воронъ крови.»-Коллегія кардиналовъ, поддерживавшихъ достоинство своего сана восточнымъ великолёпіемъ, ложилась невыносимою тяжестію на весь Христіянскій Западъ. Лютеръ предлагаеть себъ вопросъ: «Какое положение въ Церкви занимаетъ народъ, называемый кардиналами?» Отвътъ его стоить вниманія. «Италія и Германія имъютъ много богатыхъ монастырей, приходовъ и ленъ; не нашли же лучшаго средства перевести доходы ихъ въ Римъ, какъ создать Коллегію и вручить ей въ полную собственность епископства, монастыри, прелатуры. Италія уже вся опустъла, обители разорены, епископства поглощены, доходы съ церквей руками кардиналовъ перешли въ Римъ, города въ упадкъ, богослужение и проповъдь не существуютъ. Опустъли базилики верховныхъ апостоловъ; монастырь св. Агнесы, въ которомъ прежде 150 инокинь получали дневное пропитание, теперь не имъетъ ни одной. Опустьли, какъ праздныя житницы, великолъпныя церкви Панкратія и Севастіана и страннопріимницы не приглашающія уже ни одного пришельца подъ кровъ свой. Теперь сидятъ тамъ по два бълыхъ монаха и за шесть червонцевъ исправляють ежедневно продажную службу. Доходить очередь до нашей Германія, и она скоро сравняется съ старшей сестрою. И у насъ завелись кардиналы. Пьяные Нѣмцы не поймутъ притязаній Римлянъ, пока не останется у нихъ ни одного епископства, храма и монастыря. Антихристь, по слову Даніила Пророка (XI, 8, 39, 43), привлечеть къ себъ сокровища вселенной. Пробство Вюрцбургское платить въ годъ 1000 гульденовъ (черезъ 25 льть уже втрое), Бамбергское, Майнцкое, Трирское и того больше. При

такомъ хозяйствё можно собрать по 10,000 гульденовъ кардиналамъ на брата, и они будутъ жить въ Римв богатыми цариками. Дайте срокъ! Мы надёлаемъ ихъ въ день по 30, по 40; въ одно прекрасное утро Майнцъ, Магдебургъ, Гальберштадтъ отойдутъ къ Риму. А тамъ, пожалуй, и на всёхъ епископовъ своихъ надёнемъ красныя шапки, чтобы взятки были съ нихъ гладки. Мой совѣтъ,»—продолжаетъ Лютеръ послъ этой патріотической выходки, — споменьше создавать кардиналовъ, или навязать содержаніе ихъ на папскую шею. 12 было бы слишкомъ довольно (и каждому по 1000 гульл.), а еще бы лучше ни одного.» (1)

На какихъ главныхъ основаніяхъ совершалось присвоеніе ленъ Нъмецкой имперіи Италіянскимъ прелатамъ, о томъ върныя свёдёнія дають намъ современные памятники, акты государственныхъ сеймовъ, а больше всего посланія Лютера къ императору Карлу и Ивмецкимъ дворянамъ. Правительственныя отношенія между Германіей и Римомъ въ томъ видъ, въ какомъ засталь ихъ Лютеръ, опредълены были Ашаффенбургскими, или Вънскими, конкордатами. Въ концъ ХУ въка безчисленныя нарушенія ихъ со стороны папы вызвали сначала робкое, потомъ уже болье выдержанное, противодъйствие имперскихъ сеймовъ. Вотъ какъ говоритъ о томъ Эргардъ изъ Марки, Люттихский епископъ и князь Нъмецкой имперіи, въ посланіи къ Максимиліяну I и членамъ Аугсбургскаго сейма въ 1518 году: «Французское духовенство, немедленно послъ Базельскаго Собора, внесло извъстныя положенія, согласныя съ увѣреніями Св. Отцевъ, въ особую книгу, утвержденную Карломъ VII, подъ именемъ прагматической санкціи На основаніи этой послъдней, она въ пачалъ каждаго мъсяца, раздаетъ упразднившіяся духовныя лены Французскаго королевства людямъ, законно избраннымъ на основании духовнаго права. Всъмъ извъстно, какъ раздаются тамъ бенефиціи и какой въсъ имъетъ голосъ папы при этой раздачъ. Если лучшие Университеты Европы, между прочимъ Богословский Факультетъ Парижскаго, утвердили согластемъ своимъ этотъ способъ раздачи, то конечно и императоръ и князья имперіи могли безъ зазрвнія перенять его у Французовъ. Папа и боялся, чтобы тогда же похвальный обычай не перешелъ и въ Германію; онъ поспъшилъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, Окр. посл. къ двор.—XVI Замъч. па императ. вдиктъ, §. 58, S. 2054. 2055.—XVII, О Пацствъ въ Римъ, §. 37, S. 1302—1303.—II, Объясн. 25 гл. Быт., ст. 31. 51, §. 241, S. 154.

отправить къ Фридриху III Іоанна Легата а latere и діякона св. Ангела, и тогда же положены были условія, клятвенно утвержденныя съ объихъ сторонъ, по которымъ Нъмецкий народъ, хотя не менње Французскаго оказалъ услугъ Римской Церкви, но довольствовался поочередной раздачей духовныхъ имъній. И хотя Нёмцы свято хранили свои обязательства, но всёмъ извёстно, какъ вёрна имъ осталась Римская курія. Выходцы ада, люди, называющиеся куртизанами папы, и днемъ и ночью заняты мыслію разстроить каноническое избраніе, грабить деньги у варваровъ Нъмцевъ.» (1) Поочередная же раздача состояла въ томъ, что годъ разделенъ между папой и правительствующими епископами Немецкой земли: шесть месяцовь въ году папа могъ раздавать по желанію упразднившіяся Нѣмецкія лены; а которыя однажды ввалились въ Италію, тё никогда не выходили изъ нея на свътъ Божій, хотя бы становились свободными и не въ папскіе мѣсяцы. (2)

«Но Римская жадность,» — продолжаетъ Лютеръ, — «не могла дождаться времени, когда папскими мъсяцами всъ лены, одна за другой, спокойно перешли бы въ собственность Рима; она придумала особыя уловки и случаи, когда лены по закону должны усвояться Римскому престолу.

1) Лена, которой владћтель умираетъ въ Римћ, или еще на дорогћ, обращается въ вѣчную собственность папскаго престола. 2) Тоже бываетъ, когда владѣльцу свободной лены случится быть напскому, или кардинальскому, челядинцу. Ну кто жь теперь въ состояніи перечесть всю папскую челядь? Когда папа выѣзжаетъ прогуливаться, вокругъ его красуются три, или четыре, тысячи наѣздниковъ. 3) Третій способъ перехватывать лены — когда возникнетъ объ нихъ въ Римѣ малѣйшая распря. Гдѣ даже нѣтъ спору, отыщутся подлыя твари, которыя выроютъ его изъ земли.

Въ случав болвзни, или престарвлости, свободнаго ленника, Римскій престоль отъ себя, безъ согласія его, назначаетъ ему коадьютора, руками котораго лена переходитъ во владвніе Рима, вопреки праву владвльца избирать себв преемника. Есть другое словцо: «Соптепdae,» когда папа предписываетъ кардиналу блюсти богатый монастырь, или церковь. Это не значитъ отдавать его въ

<sup>(1)</sup> Изъ «Kappens Nachlese nützlicher Reformationsurkunden», II, 409, перецечатаво у Вальха XV, S. 566 flg. Жалобы Нъм. парода на Аустбург. Сеймъ.

<sup>(2)</sup> Лютеръ вь окружномъ посланія.

**лену, или** на откупъ, а на хранение; хранение же состоить въ томъ, что лице, которому папа поручилъ монастырь, получаетъ съ него всъ доходы мимо законныхъ владъльцевъ, сажаетъ въ него бъглыхъ монаховъ, которые днемъ сидятъ въ церкви и продаютъ образа богомольцамъ; за то служение въ храмъ навсегда прекращается. Такихъ обителей въ годъ папа можетъ отнять четыре и больше; съ каждой изъ нихъ доходу по 6000 гульденовъ. Примъры видимъ и въ Нъмецкой землъ, когда коммендами храбрые ловцы и плуты (Geldschneider), какъ истые потомки Нимрода, вылавливають цълые монастыри, каноникаты, пребенды, простыя приходскія церкви, и оставляють овець безь пастырей. Далье лены, которыя по духовному праву не могутъ сосредоточиться во власти одного человъка, на пр., два прихода, двъ епархіи, сплавляются, прихотію папы, и изъ несовмъстимыхъ (incompatibilia) дълаются incorporati, т. е., привязываются на одну свору и считаются тогда за одну. 22 прихода, 8 аббатствъ, 44 лены, составляютъ не ръдко скудную долю одного куртизана. Какой ни будь булочникъ, или поваръ, удостоившійся чести прислуживать въ панской поварнъ; грубый, неотесанный челядинець, также способный къ чтению или служению, какъ дикий лотанъ, соединяеть въ рукахъ своихъ больше приходовъ, чёмъ настоящій ученый, испытанный въ вѣръ, священникъ. У папы въ запасъ еще одно благородное средство: это мысленная оговорка (pastoralis reservatio) и собственная прихоть (proprius motus), по которой лены, запроданныя одному претенденту, отдаются другому, перекупившему ихъ въ Римъ: на святаго отца жалобы нътъ. Въ слъдствіе этого въ Римъ происходять явленія, чуждыя остальной части міра. Продажа и купля, обманы, торги, грабежи и неправда кипять тамъ полною жизнію. Венеція, Альтороъ, Каиръ, блёднёють предъ Римскою вселенскою ярмаркою. Тамъ есть домъ Датарія, чиновника папскаго. вънецъ всъхъ непотребныхъ домовъ, въ которомъ совершаются всв благородныя сделки, покупается право на всв беззаконія. Тамъ нарушаются всякаго рода объты, разръшаются браки духовныхъ и т. п. Чего не могутъ земля и небо, то возможно для этого дома.»

На Аугсбургскомъ сеймъ 1518 года видимъ первое дружное возстаніе чиновъ государственныхъ, утомленныхъ въковымъ рабствомъ, первое разумное противодъйствіе, основанное на историческихъ воспоминаніяхъ. Въ основаніи 10 жалобъ Нъмецкаго

народа, представленныхъ на этомъ сеймъ, лежитъ мысль о со-вершенномъ отторженіи Германіи отъ Римскаго управленія съ удержаніемъ духовной зависимости. Чины требуютъ обезпеченія правъ туземныхъ епископовъ, уничтоженія привилегій въ поль-зу Римскаго Двора, выбора въ духовныя должности природныхъ Нъмцевъ, права собственнаго суда и расправы въ дълахъ церковныхъ безъ переноса къ Римскому судилищу; уничтожения аннатовъ при выборѣ новыхъ епископовъ; въ противномъ случаѣ грозять возмущениемъ народнымъ, отпадениемъ Германии отъ Западной Церкви, по примъру Славянскихъ сосъдей. Въ докладъ, врученномъ императору Максимиліяну, просять: объ ограждении конкордать Нумецкаго народа оть полномочія Римскихъ оффиціяловъ; объ ограничения папскаго права на получение ленъ, по образцу прагматической санкціи; о принятіи мъръ, чтобы куроирсты и архіепископы не мѣшали ихъ благому намѣренію изъ страха отлученія папскаго, потому что народъ не намѣренъ терпъть всеобщаго интердикта; чтобъ запрещено было нищенствующимъ монахамъ, какъ слъпому орудію первосвященника, проповъдывать противъ верховной власти; чтобы курфирсты не могли, по приказанию папы, приступить къ выбору антиимператора какъ нѣкогда ландграфа Тюрингскаго и Вильгельма Гол-ландскаго; чтобы папа не могъ разрѣшать подданныхъ императора отъ присяги подданства и наущать на него сосъднія племена, которыя охотно воспользуются для этого случая благословеніемъ пастыря; обратить особенное вниманіе на употребленіе сумыть, назначаемыхть для войны сть Турками; наконецть принять надлежащія мёры для отраженія папской анавемы, которая при данныхъ условіяхъ, неминуемо должна разразиться. Въ такомъ же духъ, но еще выразительнъе, послание Эргарда. Описавъ безчисленныя денежныя и правительственныя притъсненія куріи, представивъ крайнюю нищету Нъмецкихъ священниковъ, лишаемыхъ ленъ по доносу папскихъ наушниковъ, онъ прибавляетъ: «Такъ опоражниваются наши сундуки; такъ летятъ за Альпы Нъмецкія деньги, подъ тяжестию которыхъ погнулись бы и мощныя плеча Атласа, къ изумлению самой природы. Доносители, соединяющие обладаніе нѣсколькими тучными пребендами, съ обязанностію свя-щеннослужителей, живя въ вѣчной отлучкъ, приводятъ вѣру и богос 1уженіе въ презръніе у народа. Они, пастыри только по имени, оставляють обязанности своего званія бъднымъ наемникамъ

за низкую плату. Они пожирають грёхи народа, за которые не возносять ни молитвы, ни жертвы, а настоящие пастыри нищенствують, лишенные насущнаго хлеба. Безкровныя и благодарственныя жертвы, установленныя нашими предками, большими издержками, прекращаются и блаженныя руки основателей вопіють о праведномъ мщенія. Государь! (такъ кончается докладная записка чиновъ) Очи Германіи обращены на тебя; она молить тебя вырвать приходы Ивмецкие (которыхъ доходы по счету Енея Сильвія, равняются почти Италіянскимъ епископствамъ) изъ зіяющей пропасти куртизановъ: возвратить мірянамъ права нокровительства (патроната) и свободной раздачи лицамъ духовнымъ по положеннымъ мъсяцамъ (in ordinariis mensibus) для того, чтобы благочестивые И вмецкіе юноши изъ дворянъ и мъщанъ, проведшіе молодость въ занятіи наукою, могли, мимо Римскаго Двора, избъгая постыдныхъ и дорогихъ тяжбъ, свободно занимать духовныя должности и служить деломъ и словомъ Римской имперіи, а Церкви молитвой. Когда императоръ возвратитъ Германии ел угнетенную свободу; когда открость ученымъ и благочестивымъ мужамъ доступъ къ пребендамъ, тогда одного Максимиліяна ожидаеть такая же слава, какою вивств увенчаны все его предшественники, цереведшие Римскую империю отъ Грековъ къ Нѣмцамъ.»

Черезъ два года Лютеръ вступаетъ на путь, проложенный сеймомъ ѝ издасть знаменитое «Посланіе къ императору Карлу и дворянамъ Нѣмецкой земли.» Ранке справедливо называетъ его содержаніе всемірно-историческимъ, предъуготовлиющимъ и вмѣстѣ предсказывающимъ будущее развитіе. (1) Но не въ уничтоженіи различія между клиромъ и мірянами, отрицаніемъ благодати священства, заключается великое значеніе этого Окружнаго посланія, а въ самой личности писавшаго. Здѣсь въ первый разъ частное лице выступаетъ въ сознаніи великаго посланничества, говоритъ за народъ, не стѣсняясь приличіями дѣловаго образа выраженія сеймовъ, изливая всю тугу справедливаго негодованія, которое чувствовалъ каждый въ особенности, но чего представители цѣлаго народа не могли сдѣлать безъ явнаго нарушенія мира. Въ сущности посланіе Лютерз ничѣмъ не разнится отъ предложеній чиновъ; тѣже мысли, таже общирность предполагаемаго преобразованія.

<sup>(1)</sup> Deutsche Geschichte im Zeitelter der Ref. 1, 435.

тъже смълыя предначертанія, тоже глубокее сопроникновеніе интересами народными; но больше искренности въ выражении, больше простодушія въ нелицепріятномъ разоблачении истины. Голосъ одного человъка всегда слышите въ толпъ, особенно когда этотъ одинъ двигаетъ массами, когда онъ безстрашно подаетъ каммертонъ, и цёлое племя дружнымъ хоромъ повторяетъ его вдохновенное слово. 9 сеймовъ, по собственному счету, пережилъ Лютеръ на своемъ въку, и съ каждымъ изъ нихъ съ возрастающимъ жаромъ обсуживались важные вопросы современной жизни; но ни одно сеймовое ръшение не произвело такого электрическаго потрясенія въ цѣлой Германіи, какъ громовое слово Нѣмецкаго пророка: «Lasset uns aufwachen, lieben Deutschen!» Италія привыкла къ дипломаціи сеймовъ: она умъла сладкоръчіемъ легатовъ усыплять народное волнение, успокоивать страсти лукавой уступкой общественному мивнію. Побвда могла рвшиться только единоборствомъ: съ одной стороны всепоглощающей личности папы, во главъ Западной Церкви; съ другой, человъка, который несъ впереди великое знамя народности, не страшась одиночества, готоваго принять на себя удары подвигнутаго колосса и отражать ихъ могуществомъ слова, закаленнаго въ безкорыстномъ чувствъ любви къ отечеству. Такъ смотрълъ Лютеръ на свое патріотическое воззваніе, приписывая ему всегда особенную важность, какъ первому могучему двигателю послъдующихъ событий; такъ глубоко обдумалъ онъ предметъ своего разсуждения; такъ добросовъстно и съ такимъ всеобъемлющимъ взглядомъ изложилъ картину современной жизни, что и позднъе не могъ приложить къ ней ни малъйшей черты, и ссылался на нее, какъ на неподвижную мърку своихъ государственныхъ убъждений.

Главная мысль «Окружнаго посланія» — преобразованіе государства по средневѣковымъ началамъ императорской теоріи, и Церкви по древнимъ обычаямъ первобытной Апостольской. Цѣль оторвать Германію отъ постыднаго ига, въ которомъ стирались одна за другой основныя черты ея народнаго облика, возбудить въ ней стремленіе къ самодѣятельной жизни, доказать, что зависимость ея отъ Италіи не есть слѣдствіе исторической необходимости, а добровольно подъятое иго; что она можетъ пробавляться собственными силами, лишь бы только сознать въ себѣ этѣ силы и возможность ихъ проявленія въ жизни. Здѣсь, до окончательнаго разрыва съ Западною Церковію, Лютеръ, въ видѣ уступки, признаеть еще Римъ учителемъ въры, позволяеть папъ властвовать въ преподавании таинствъ, въ служении проповъди; но уже прямо отрицаетъ его свътское значение, подчиняя его императору, какъ природнаго подданнаго св. Римской имперіи. «Романисты,»-говорить онъ, -«окружили себя тремя ствнами, дабы уничтожить возможность преобразованія—источникъ неисчислимыхъ бъдствій для всего Христіянства: 1) Когда противоборствовала имъ свётская власть, они объявили, что она не имветь надъ ними никакого права, и что, напротивъ, духовной власти подчинена гражданская. 2) Когда обличали ихъ Св. Писаніемъ, они приписали одному папъ право толкованія Библіи. З) Когда угрожали соборомъ, они утвердили за однимъ папою право созывать соборы. Опроверженіе этихъ трехъ положеній составляеть только введеніе въ главной части посланія. Относительно перваго, Лютеръ доказываетъ, что всв члены Церкви, міряне и духовные, имъютъ одинакія права Христіянскія; что всь равно духовны; что различіе между ними полагаетъ только служение (I Кор. XII, 12). «Мы всъ равно вышли изъ купели крещенія, посвящающаго насъ въ царственное священство. Служеніе императора и гражданскихъ властей точно также духовно и полезно для Христіянской общины, какъ и служение Церкви. Какъ священники и епископы имъютъ обязанность учить слово Божіе и совершать таинства во всей общинъ, такъ свътская власть держитъ въ рукахъ своихъ мечь и жезль для защиты благочестивыхъ и наказанія злыхъ въ целой общинъ. А потому, по слову апостола, папа съ епископами не исключенъ изъ обязанности повиноваться свътскому начальству: «Всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется.»» (Рим. III, 1.) Освобождать себя оть этой обязанности значить лишать себя права пользоваться услугами другихъ членовъ общины» (всякихъ ремесленниковъ, портныхъ, сапожниковъ, каменщиковъ, плотниковъ, поваровъ). Это опровержение влагается Лютеромъ прямо въ уста императору, какъ единственному лицу въ цъломъ мірь, которое. можеть служить представителемъ верховной гражданской власти.

Первое замѣчаніе, начинающее собственно содержаніе Окружнаго посланія, относится къ свѣтскому могуществу папы. «Страшноподумать,»—говоритъ Лютеръ,—«что глава Христіянства (этого титула онъ не оспориваетъ) окруженъ такимъ блескомъ, что затмѣваетъ собою всѣхъ императоровъ и королей; носитъ тройную корону,. тогда какъ высшіе цари носятъ только одну. Если это похоже на нищаго Іисуса и Петра, то это сравненіе новое. Мнѣ кажется, что служеніе его должно состоять въ вѣчномъ плачѣ за все Христіянство, въ высокомъ примѣрѣ смиренія. Корону горлости пусть лучще оставитъ антихристу, какъ за нѣсколько столѣтій дѣлали предки его. Онъ не владыка вселенной; царство его не отъ міра сего; онъ намѣстникъ Христа не вознесеннаго, а распятаго.»

Слъдуетъ описаніе, предложенное выше, о притъсненіи свободы Нумецкой притязаніями Италіи. Но главная и важнуйшая часть посланія—третья, гдъ Лютерь предлагаеть 28 совътовъдля ограничения папской власти въ Германии. Здъсь собственно развивается основная мысль «Посланія.» Это целая система саможизненнаго управленія Нѣмецкаго государства и Церкви, съ единствомъ и полнотою цёлаго, съ послёдовательностию частей; драматическая и разнообразная картина, въ которой гораздо легче постигнуть современныя отношения, чъмъ въ неистовыхъ взрывахъ дикаго патріотизма Ульриха Гуттена, который еще до Лютера изощряль языкъ и перо противъзлоупотреблений Римской курии. (1) Совъты Лютера направлены не столько на частности современнаго состоянія Нѣмецкаго народа и Церкви, сколько на всю совокупность средневъковыхъ началъ, въ силу которыхъ Италія стъснила свободу Германии. 1) Всъ князья, все дворянство и города должны запретить сборъ аннатовъ. Если папа нарушилъ святой договоръ, онъ потерялъ на нихъ право и заслужилъ наказание. Это былъ постоянный сборь со всъхъ ленъ Иъмецкаго народа, въ чьихъ бы рукахъ онъ ни находились, въ ХУ въкъ утвержденный съ согласія императора и князей. Аннатами назывался онъ потому, что платимая сумма простиралась на половину доходовъ, получаемыхъ съ лены въ первомъ году ея пріобрътенія. Целію сбора тогда же поставлено было накопление суммы для войны съ Турками, чтобы тягость военныхъ издержекъ падала не на однихъ дворянъ, а частію и на духовенство. «Это усердное приношеніе отъ лица всего народа для предпріятія святаго,»-говорить Лютерь,-«папы употребили во зло; болње 100 лътъ собирали аннаты, не давая въ употреблении ихъ никакого отчету, и наконецъ обратили въ обнзательный источникъ доходовъ, обращающихся въ бездовный папский

<sup>(1)</sup> Объ немъ см. Hagen, Deutschlands literarische und religiöse Verhältnisse im Reformationszeitalter, I, 433-456; 487-491; II, 47-30.- Ranke, Deutsche Geschichte I, 415-428.-Юргенсъ во многихъ мъстахъ.

мъщокъ. Папа собиралъ ихъ по двоякому праву: какъ ленный владълецъ, и какъ вождь Христіянскаго міра противъ невърныхъ. Имперские чины, собранные въ Аугсбургъ 1518 года, повторяя жалобы народа, положенныя на бумагу за 8 лётъ, извёстнымъ Яковомъ Вимфелингомъ, въ то время казавшіяся до того дерзкими, что сочинитель не осмѣлился ихъ напечатать, требовали не уничтоженія, а только ограниченія аннатовъ, и притомъ по добровольному соглашению съ папой. «Папъ,» — гласила записка чиновъ, — «какъ доброму отцу своихъ подданныхъ, должно бы поступать милостивее съ Цемецкими чадами.» Лютеръ же, делая воззвание къ народу съ тою главною мыслию, чтобы «не сдълаться виновнымъ въ погибели дущъ, которыхъ правление Римлянъ бросаеть въ обълтія діаволу», съ перваго разу исключаетъ папу изъ участія въ преобразованіи, не миритъ выгодъ народныхъ съ папскими выгодами, а противопоставляя однъ другимъ, требуетъ «уничтожения аннатовъ въ силу императорскаго или всенароднаго узаконенія.» Если же нужно привести въ исполнение добрую мысль о сборъ денежной суммы противъ невърныхъ, совѣтуетъ «разъ навсегда хватиться за умъ, догадаться, что Нъмецкий народъ и самъ, не хуже папы, можеть хранить драгоцённый залогъ, потому что при деньгахъ всегда можно выставить достаточную ратную силу.» 2) Съ такою же смёлостію совътуетъ Лютеръ дворянамъ прекратить стечение ленъ своего государства и монастырскихъ доходовъ въ руки папскихъ служителей и распредвлить ихъ раздачу на върныхъ основаніяхъ, не выходя изъ предѣловъ Германіи. А партизановъ посылать бы въ Рейнъ удить рыбу вмъстъ съ папскимъ проклятіемъ. Аугсбургскіе чины не уничтожили поочередныхъ мѣсяцевъ. Послание епископа Люттихскаго предлагаетъ императору, князьямъ и епископамъ отнестись късвятъйшему папъ и просить его объограничения вкравшихся безпорядковъ, въ полной увъренности, что благонамъренный пастырь поспъщить удовлетворить ихъ справедливымъ жалобамъ и только въ противномъ случав позволяеть прибъгнуть къ народному самоуправству. Лютеръ рубитъ съ плеча; онъ извѣрился великодушію папъ. «Давно созръли плоды папскихъ хищеній; давно пора уничтожить папскіе мѣсяцы и вырвать изъ челюсти Римской наши выкраденныя имънія. Если признанъ дъйствительнымъ папский законъ, по которому папа, на другой день по избраніи, утверждаеть указомъ разграбленіе нашей собствен-

6

ности, то не гораздо ли больше обязательной силы получить законъ, который выдастъ императоръ Карлъ на другой день послѣ царскаго вѣнчанія, чтобы по всей Германіи ни одна болѣе лена не переходила въ Римъ черезъ папскіе мѣсяцы, а перешедшія возвращены были бы отъ Римскаго вора, на что имѣетъ онъ право силою меча гражданскаго.»

Въ такомъ же духъ и остальные совъты. З) Положить императорскимъ указомъ, чтобы ни одинъ омофоръ не выписывался изъ Рима, и возстановить уставъ святъйшаго знаменитаго Шикейскаго Собора, что епископъ долженъ быть посвящаемъ двумя ближайшими архіереями, или митрополитомъ. Только въ случав несогласія между епископами, просить разръшенія папы; а пустыми дълами не безпокоить святъпшаго, не отнимать у него драгоцъннаго времени, посвященнаго на молитву за все Христіянство. 4) Всъ дъла свътскія отчислить ръшительно къ гражданскому въдомству. Римскимъ оффиціяламъ въ монастыряхъ завъдывать только въру и нравственность. 5) Уничтожить незаконное представленіе ленъ въ означенныхъ случаяхъ, не обращая вниманія на проклятія папы. 6) Уничтожить изъятія (casus reservati), которыми Римскіе тираны опутываютъ бъдныя совъсти. 7) Ограничить наружное великольпіе Римскаго двора, чтобъ содержание его не ложилось всею тягостію на Немецкую землю. 8) Отменить страшныя клятвы, которыми епископы наши, вопреки всёмъ правамъ, продавались въ безгласное рабство. Инвеститура во Францін и другихъ государствахъ до сихъ поръ принадлежить королямъ; встарину тоже было у насъ; но послъ долгой борьбы первосвященники удержали ее за собою. 9) Папъ не имъть власти надъ императоромъ; помазывать и вънчать его на царство, какъ слъдуетъ, простому епископу; положить конецъ проклятой гор-дости, выражаемой во внъшнихъ знакахъ подданства въ главъ «Solite» и «Pastoralis,» въ дерзкомъ вымысль о Константиновомъ даръ. 10) Запретить ему прилагать себъ титулъ короля Неаполя и Сицилии. Императоръ не долженъ позволять такого разбоя, а разгнуть предъ папою Библію и молитвенники — здъсь его настоящее царство. 11) Противъ цълованія ногь. 12) Запретить богомолья въ Римъ, или, по крайней мъръ, ограничить ихъ строгимъ закономъ, чтобы странствованія эть не совершались безъ позволенія настоятеля общины. Папы повредиля много и здъсь своими ложными юбилеями, переводя ими въ карманы свои деныя

легковърныхъ поклонниковъ. 13) Остановить строенія нищенскихъ монастырей, запретить имъ проповъдь и исповъдь безъ особеннаго разръшения епископа, общины, или правительства. Не трудно повърить, что Римский престолъ не даромъ содъйствовалъ ихъ размножению, чтобы въ въчной борьбъ ихъ съ Іерархіей уничтожалась возможность усиления мъстныхъ епископовъ, опасныхъ для Рима. 14) Разръшить браки мъстныхъ епископовъ, 15) и свободный выборъ духовника. 16) Ограничить поминовенныя службы. 17) Уничтожить извъстныя наказанія духовнаго права, на примъръ: интердиктъ, анавему или отлучение, употребляя ихъ только въ случаяхъ, указанныхъ самимъ Писаніемъ; всв прочія наказанія: suspensiones, aggravationes, reaggravationes, depositiones и другие перуны, закопать въ землю на 10 сажень, чтобы не только название, но и самое воспоминание ихъ, истребилось съ лица земли. 18) Уничтожить всё праздники, оставивъ одно Воскресенье и перенося на него всъ прочіе праздники Богоматери и Великихъ Святыхъ. 19) Ограничить степени родства; при вступлении въ бракъ, чтобы все, что папа за деньги предоставлялъ себѣ разрѣшать въ одномъ Римъ, разръшалось даромъ простыми священниками. Всъ разръшенія, отпуски, письма объденныя, маслянныя, исповъдныя, всъ духовныя съти папъ, благочестивый священникъ, начальникъ при хода, свободно попираеть ногами. Посты оставить на произволъ каждому, не ограничивать Христіянской свободы въ отношенія къ качеству пищи. Въ Римъ смъются надъ постами и намъ велять всть масло, которымъ сами не стануть натирать сапоговъ, а потомъ за деньги продають намъ свободу употреблять всякую пищу. 20) Часовни и полевыя церкви разрушить, и обратить въ общую собственность нашихъ Церквей все продажное въ Римъ.

Въ заключеніе проповѣдникъ обращается снова къ любимой Германія. 21) Установить правильное распредѣленіе сборовъ для нищихъ, чтобы уничтожить бродяжничество, 22) оставляя старыя обители (Stifte) и царскія задушбины, назначенныя для приличнаго воспитанія благородныхъ юношей, которые, по Нѣмецкому обычному праву, не получають наслѣдства. 23) Выгнать изъ Германіи всѣ папскія посольства съ ихъ привилегіями, разрѣшающія отъ обѣтовъ, договоровъ и клятвъ. 24) Искать примиренія съ Чехами, чтобы загладить вину беззаконнаго участія Нѣмцевъ въ сожженіи Гуса. 25) Истребить каноническое право, которое папа уловилъ во внутренній ковчежецъ своего сердца (scrinium pectoris), управляемый папскими царедворцами. 26) статья, предло женное выше опровержение средневъковаго предания, что Нъмцы обязаны папъ императорскимъ титуломъ. 27) и 28) Пороки народные.

Окружное послание Лютера имѣло непосредственнымъ слѣдствіемъ уничтоженіе (секуляризацію) духовныхъ имуществъ. Оно первое вызвало всеобщее воздъйствие земельнаго Нъмецкаго начала противъ чужеземнаго Романскаго вліянія. Честь этой народной побъды безъ раздъла принадлежитъ Лютеру, хотя духовныя имущества употреблены были вовсе не по его назначению, а подверглись новому расхищению свътскихъ владътелей. Онъ гордился побъдой, съ одной стороны передъ Католиками, когда говорилъ, что Евангеліе возстановило правильное отношеніе между свътскою и духовною властию; что роли перемънились; что духовенство, прежде писавшее законы, теперь и само находится подъ игомъ закона; (1) съ другой, Нѣмецкимъ князьямъ, остававшимся вѣрными Западной Церкви, приводилъ на память энергический силлогизмъ: князья, теперь намъ враждующие, не имъли бы правъ, которыми хвалятся, если бы не научились у насъ, потому что мы первые возвысили верховную властв, какъ состояние, установленное Богомъ. (2) Такое же гордое сознание услугъ, оказанныхъ родной странь, выставлено имъ въ наставлении духовнымъ, собраннымъ на Аугсбургскомъ сеймъ, когда Нъмецкое дворянство представило императору 400 жалобъ на духовенство, съ откровеннымъ признаніемъ, что если онъ не согласится отмѣнить безпорядковъ, то сами дворяне примутся за расправу, потому что терпъніе ихъ истощилось. «Какъ вы думаете? Если бъ нашелся хоть одинъ проповъдникъ, который развязалъ бы имъ руки, гдъ было бы теперь духовенство? А вы помните, что учение мое уже было въ ходу; и оно не возмущало умовъ, а, напротивъ, убъждало къ храненію мира, къ повиновению власти; иль вы не помните, какъ вы сами превозносили его на первыхъ порахъ? Въ какомъ восторгъ вы были, когда я первый ополчился на папу, расхищавшаго монастыри! Вы сидели покойно, какъ праздные зрители на стражъ событій, ожидая возстановленія вашей епископской власти. Въ то время Лютеръ былъ мудрымъ учителемъ, когда онъ такъ бодро сокрушилъ индульгенціи; ибо прежде епископы и священники,

<sup>(1)</sup> Walch, V Обълен. 82 Пс. §. 2, 81, S. 1028-1073.

<sup>(2)</sup> Walch, V Объяси. 45 Пс. §. 193, S. 576.

терителиво выносяли обиды монаховъ, которые на всей волт хозяйничали въ ихъ монастыряхъ и приходахъ, опираясь на папскія грамоты. Тогда не было ни одного учителя, ни въ Университетахъ, ни въ монастыряхъ, который сказалъ бы имъ: ««Что ты твориши?»» И Лютеръ былъ любимымъ героемъ, когда вымелъ начисто монастыри и приходы; когда подставилъ стремя епископамъ, а папъ смъло забросилъ перекладину подъ ноги; отъ чего же тогда не называли вы меня возмутителемъ?»

«А послѣ, когда возсталъ и на монастырскую жизнь и опустѣли обители, и не слыхалъ жалобъ ни отъ епископовъ, ни отъ священниковъ. Я знаю, что не могъ оказать имъ лучшей услуги, и теперь, конечно, на сеймъ едва ли кто подастъ голосъ въ пользу возстановленія монаховъ. Имъ было весело, что Дютеръ выколотилъ ихъ епископскія мантіи, и никто изъ нихъ не потерпитъ, чтобы имъ снова всадили въ нее solche Wanzen und Läuse. А въ старину, какъ извъстно, монахи правили Церковію; епископы сндъли праздно и только красовались пустыми титулами. Сокрушивши монаховъ, я отръзалъ папъ правую руку; я сдълалъ ученіемъ, чего не могла сдълать ни власть королей, ни мудрость высокихъ школъ; отъ чего же тогда не называли меня возмутителемъ?» (1)

Допросъ и сближенія продолжаются долго; мы не можемъ слъдить за подробностями. Довольно, что Лютеръ положилъ начало раздъленію двухъ властей, гражданской и свътской, въ лицъ папы и прочихъ епископовъ, т. е., затронулъ самую чувствительную струну духовенства. Дальнъйшія послъдствія принадлежатъ исторіи реформаціи. А потому обратимъ вниманіе на вопросъ государственный, по скольку онъ отражается въ воззръніи Лютера.

Вникая въ сущность патріотическихъ сочиненій его, мы замѣчаемъ, что онъ всюду преслѣдуетъ двѣ великія цѣли: отторженіе Нѣмецкой земли отъ Италіи и единство народное. Первое стремленіе пришлось по сердцу Нѣмецкому племени; оно давно уже чаяло избавителя и, по первому вызову Лютера, вступило въ продолжительную борьбу, которой развязка до сихъ поръ еще предоставлена будущему. Во второмъ: убѣжденіе Лютера пришло во враждебное соприкосновеніе съ выгодами отдѣльныхъ сословій

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, Vermahnung an die Geistlichen zu Augsburg 1550, §. 15-16, S. 1126-1128 a gaate.

и положило начало другой борьбе проповедника съ народомъ, которая разрѣшилась не раньше, какъ у гробовой доски преобразователя. Реформація обозначаеть въ Нѣмецкой исторія эпоху разложенія стихій народной жизни, разъединеніе сословій, неразумнаго стремленія къ недозрълой свободь Намецкаго Muthwillen, сопровождающаго падение папскаго авторитета. Но Лютерь, ускоряя это послёднее неутомимою дёятельностію, старался тёмъ сильнее связать разрозненные члены народнаго тела, привести ихъ къ сознанію великаго единства, дабы поставить Германію въ чель Европейскихъ народовъ. Это стремление вынесено изъ глубокаго изученія отечественной исторіи. Патріотическіе возгласы его проникнуты гнетущею скорбно объ утраченномъ единствъ, о выродившихся потоцкахъ нъкогда славныхъ завоевателей Рима, глубокимъ отвращениемъ къ своекорыстнымъ целямъ князей, къ междоусобной войнѣ, къ мелочнымъ раздорамъ, повергающимъ Германію въ нравственное изнеможеніе (die uns Deutschen matt und müde machen, Deutschland hart beschweren und ausmergeln. (1) Онъ благоговълъ передъ памятью старыхъ императоровъ, достойно поддерживавшихъ величие царской багряницы и славу народную. «Современные Нъмцы-пигмен передъ отжившими предками. Они назывались когда-то Hermanni, а теперь измънили характеръ вмъстъ съ названіемъ и стали Germani. Германія подъ властію одного Государя была бы непобъдима; такъ было при императоръ Генрихъ: «Da stund es wohl in Deutschland.» За нимъ царствовали три Оттона со славой; они посрамили гордость короля Франковъ, который грозилъ имъ огромною ратыо и хвалился, что высущить Рейнъ до дна. Теперь Германія лишается одна за другой своихъ лучшихъ областей.» (2)

Лютеръ, отвращаясь съ негодованіемъ отъ современной дъйствительности, видитъ одно только средство исцёлить народныя язвы, а именно, въ возстановленіи средневъковой теоріи имцераторской власти во всемъ блескъ и свъжести ея юнаго развитія. Онъ — ревностный Гибелинъ, горичій заступникъ отжившаго величія царственныхъ потомковъ Карла Великаго. Въ могуществъ слова и силъ убъжденія его можно сравнить въ этомъ случаъ только съ другимъ представителемъ того же воззрънія въ средніе

(2) Walch, XXII, S. 2346, 2558.

<sup>(1)</sup> Walch, II,-Oiraca. 47 ra. Bar. crp. 15-11, 5. 72, 8. 2662.

въки-Италіянскимъ Гибелиномъ Дантомъ. Въчно носится предъ нимъ въ фантастическомъ величіи всемірная монархія Римская. купленная Нъмецкою кровію и доблестію. Онъ върить въ возможность ея историческаго осуществления въ свъжемъ Нъмецкомъ народъ, преемникъ всемірнаго владычества Римлянъ. Правда, онъ не скрываетъ отъ себя трудностей исполинскаго дъла, видить даже несообразность его съ современными потребностями, но все же съ любовию возвращается къ старому, не довъряя новизнъ. «Мнъ кажется, и государственное управление и служебная власть нуждаются въ Лютеръ. Но я боюсь, чтобы имъ, вмъсто Лютера, не выпалъ надолю Мюнцеръ. Такъ какъ нельзя ожидать для Римской имперіи управленія новаго, и пророкъ Даніилъ (II, 29) объявлялъ царю Вавилонскому, что одному Богу открыто, что подобаеть быти по сихъ, то я не совътую его измънять, наказывать злоупотребления, и къ язвамъ прикладывать пластырь. Можеть быть Германія и созрѣла уже для преобразованія; но боюсь, не достойна ли она великаго наказанія! Я, слава Богу, не Мюнцеръ, и кто лучше меня въ состояни произвести перемину, тому я охотно, отъ полноты сердца, приложу свой бидный «Pater noster»; лишь бы только счастливо прибавить: «Аминь!» (1) Политическое воззръние Лютера представляеть послёднее развитие основныхъ началъ, изъ которыхъ въ средние въки подъ перомъ юристовъ сложилась теорія императорской власти: I) Императоръ считался верховнымъ судьею, отъ котораго исходила всю полнота судебной власти. И Лютеръ признаетъ императорское право первенствующимъ, жалѣетъ въ «Окружномъ послании,» что обычное и туземное право становится выше законовъ императорскихъ, которые употребляются только по нуждъ. 2) Нъмецкий король считался прямымъ преемникомъ Римскихъ цесарей, именовалъ себя главою, заступникомъ и покровителемъ всего Христіянства. Въ Германія было общее мнѣніе, что короли Христіянскихъ державъ, Испаніи, Англіи и Франціи, обязаны повиновеніемъ лицу императорскому, и разсуждали только о томъ, должны ли они понести наказание за неисполнение этой обязанности, или могутъ быть оставлены въ покоъ? (2) Лютеръ держится

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объяся. 101 Пс. §. 192, S. 1283.

<sup>(2) «</sup>Hodie plurimi reges plus de facto, quam de jure Imperatorem in superiorem non recognoscunt et suprema jura imperii usurpant». Ranke, D. Gesch. I, 55.

цочти того же мивнія. Онъ говоритъ, что «имперія Рижская начала возвышаться во время Апостоловъ, а за 750 лътъ до его времени, при Карлъ Великомъ, перешла къ Иъчцамъ. У Карла было три сына; одному далъ онъ Германию, другому Францію, третьему Италію. Но Нъмецкій король остался императоромъ. Если бъ и теперь императоръ владълъ Франціею. у него были бы и деньги и войско, и онъ могъ бы сдълать Туркамъ отпоръ.» (1) Италио же Лютеръ отчисляетъ решительно къ имперскимъ владъніямъ. Одному императору принадлежить право созывать вселенские соборы; помѣстные собирались безъ участія государя, по общему соглашению нъсколькихъ епископовъ; но великие вселенские (universalia) самое название свое получили отъ того, что епископы сзывались изъ всёхъ странъ непосредственно монархомъ, великой вселенской главой. Епископь Римский Сильвестръ, на зло всёмъ папистамъ, не имъя власти надъ Христіянскими общинами Лзіи и Греціи, не могъ отъ своего полномочія созвать Шикейский соборь, а если бы могъ, то, конечно, не назначилъ бы его такъ далеко за моремъ, гдъ никто не признавалъ

его власти, но придвинуль бы его къ Италіи и Риму, и принудилъ императора явиться туда. Тоже можно сказать и о трехъ послъдующихъ вселенскихъ соборахъ; не будь они созваны императорами: Граціяномъ, Осодосіемъ Великимъ, Осодосіемъ Младшимъ, Маркіяномъ, ни Римскіе, ни другіе епископы не принудили бы прочихъ къ повиновению, ибо тогда настоятели прочихъ Церквей также мало заботились о Римскомъ епископъ, какъ теперь Майнцкій, Кельнскій и Трирскій одинъ о другомъ. (2) Эта власть отъ императоровъ Римскихъ и Византійскихъ преимущественно перешла къ Государямъ Нъмецкимъ. Отъ того Карлъ Великій созывалъ соборы въ Римъ, Франкфуртъ и во Франціи; сынъ его, Людовикъ, въ Ахенъ, а за ними и многіе преемники ихъ. (3) Подражая похвальному примфру предшественниковъ, начиная отъ Константина до Людовика I, Карлъ V предписалъ національный соборъ въ Нъмецкой землъ, имълъ право назначить и вселенскій, вопреки декреталіямъ папскимъ. (4) Постановленія

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, 2367-2368.

<sup>(2)</sup> О Соборахъ н Церкви. Walch, XVI, §. 18—19, S. 2633-2653; §. 175; 2732. — О Пацствъ въ Римъ, XVII, §. 54, 1300.

<sup>(3)</sup> Walch, XVII, §. 35, 1301. О Панстве въ Риме.

<sup>(4)</sup> Walch, XVII. §. 39, 1301. O Haucrab so Punh.

этого помъстнаго Нъмецкаго собора, по мнънію Лютера, должны быть обязательны и для Французскаго короля. Кто знаетъ, если бъ нашъ императоръ приложилъ усилія къ созванію такого собора, Богъ могъ бы обратить сердца и прочихъ монарховъ, которые, со временемъ, конечно приняли бы его ръшенія. По крайней мъръ, если бы приняло ихъ наше отечество, они распространились бы и въ другихъ государствахъ. (1)

Важнъйщее право императора въ ХУ въкъ, совершенно утративши дъйствительное приложение, заключалось въ звании верховнаго землевладътеля, общаго леннаго господина цълой Германии. Оть него исходило утверждение права собственности всякаго члена имперіи. Это право, какъ право, а не какъ дъло, существовало до позднъйшихъ временъ; въ одной юридической книгъ ХУ стольтія оно выражается такими словами: «Отними у насъ императорское право, и кто можетъ сказать: этотъ домъ, эта деревня, принадлежать мнъ?» (2) Воть слова Лютера, принимающаго это право безъ всякаго ограничения: «Христіянинъ долженъ быть членомъ гражданскаго общества, потому что онъ, по крайней мъръ, твломъ и собственностию подчиненъ императору; но въ Християнской жизни онъ не признаетъ другой власти, кромъ Христовой; во внъщней же все же поверженъ предъ императоромъ и связанъ его законами (unter den Kaiser geworfen und verbunden), по скольку онъ живеть въ какопъ ни будь состоянии и звании, имветъ домъ п имущество, жену и детей, ибо все это принадлежить императору (denn solches ist alles des Kaiser), поэтому онъ обязанъ (soll und muss) исполнять его повелънія. Ты находишься подъ властію императора, по скольку называещься отцемъ, господиномъ и княземъ. Стало быть, власть императора простирается не только на свътскія отношенія, но и частную жизнь гражданина. (3) Христіянинъ имъетъ плоть и кровь и долженъ заботиться объ ихъ сохранении, которое не относится къ управлению духовному (dem geistlichen Regiment), а къ пашнъ и землъ, принадлежащей императору. Вся внъшняя жизнь принадлежитъ къ управлению свът-

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, О Соборахъ и Церкви. §. 240, S. 2776.

<sup>(2)</sup> Ranke, D. Geschichte, 1, 55.

<sup>(3)</sup> Walch, VII. Объясн. 5 гл. Мато. §. 246, S. 692. «Unser Haus, Hof, Weib, Kind und alles, was wir haben, ist unter des Kausers Schutz.» Walch, VIII. Объясн. 19 гл. Іоанна §. 51. S. 914.

скому. (1) «Императоръ,» — по мнѣнію Лютера, — «верховная глава ленной системы; отъ него въ нисходящемъ порядкъ тянется длинная лъствица гражданской іерархіи, короли, князья, графы, дворяне, мъщане, крестьяне; отношенія между членами этой іерархіи ленныя и верховная власть въ послёдней инстанціи сосредоточивается въ лицъ императора.» (2) Мысли его объ этомъ предметъ выражаются очень опредъленно въ сочинении «О военномъ состояния.» Тамъ, на вопросъ: «Изъ кого составляется войско въ Немецкой имперіи?» Лютеръ предлагаетъ отвътъ: «Изъ такихъ подданныхъ, которые и безъ жалованья обязаны стоять за леннаго владъльца имъніемъ и жизнію, особенно дворянство и всъ владъющие ленами отъ императора; потому что имънія, теперь состоящія во владѣніи графовъ и дворянъ, въ старину розданы ленами отъ Римлянъ и Римскихъ императоровъ на такомъ основаніи, чтобы владъльцы ихъ всегда были готовы приходить на помощь императору въ полномъ вооружении съ извъстнымъ числомъ вассаловъ и коней, смотря по важности помъстья; помъстья служили имъ вмѣсто жалованья, а потому и назывались ленными. Владенія эте наслёдственны по волё императора, что весьма законно и искусно устроено въ Римской имперіи. Турецкій императоръ, какъ говорятъ, совершенно напротивъ, не терпитъ ни подручниковъ, ни графствъ, ни рыцарскихъ помъстьевъ, ни ленныхъ владъний наслъдственныхъ; раздаетъ ихъ по произволу, безъ всякаго узаконеннаго порядка; отъ того и владъетъ несмътными богатствами. И такъ дворяне не должны думать, что они получили свои владения даромь, какъ благоприобретенныя, или случайно добытыя. Обязательства, съ ними сопряженныя и ленныя обязанности (Lehnpflicht), свидательствують ясно объ ихъ происхождении, какъ ссуженыхъ (gelichen) императорами, или князьями, показывають, что онъ даны имъ не для тщеславья и мотовства, а для сохраненія родины, для всегдашней готовности защищать императора. Когда они хвалятся, что должны содержать коней, служить князьямъ, тогда какъ другие избавлены отъ этой ноши, мы въ правъ отвъчать имъ: ««Это жалованное вамъ ленное помъстье. Вы не даромъ продаете услуги. Другимъ развѣ мало заботъ при

<sup>(1)</sup> Walch, VII, 5 гл. Мате. §. 250, 257.

<sup>(2)</sup> Walch, Х, Объ обязанностяхъ подданныхъ въ отношенія къ правительству. §. 75 flg. S. 474 flg.

менње значительной собственности? Вы ли одни несете обязанности, которыя такъ рѣдко приходится вамъ исправлять? А если кажется тебѣ накладно, откажись отъ помѣстья. Найдутся охотники.»» Ленники не должны разбирать причинъ, почему глава ихъ воюетъ; ихъ дѣло сказать: ««Владѣлецъ мой требуетъ меня на войну, я прихожу къ нему именемъ Божіимъ, и знаю, что служу этѣмъ Богу и честнымъ образомъ заработываю жалованье, воюю не я, а Богъ и Государь; рука и тѣло мое только орудіе. На это указываетъ значеніе лозунга во время сраженія; крики: ««Императоръ! Франція! Брауншвейгъ! Люнебургъ!»» (1)

«Главное правило вассала въ отношении къ ленному господинубезпрекословное повиновение во всемъ, что не прямо противно закону Божію. Отсюда неизмённый законь: ««Wider die Oberperson kein Fechten, noch Streit, recht sein kann.»» Наоборотъ, ленный владълецъ можетъ вести войну съ вассаломъ (die Unterperson) и наказывать его только по законнымъ причинамъ; князья могутъ по праву воевать съ своими дворянами, императоръ съ своими князьями, въ случат ихъ возмущения. Но могутъ предложить вопросъ, какъ часто случается въ практикъ: ««Можно ли терпъть отъ леннаго владъльца, чтобъ онъ былъ злодъемъ, губилъ народъ и отечество и, говоря терминами, употребительными между дворянами: «Teufel, Veitstanz, Pestilenz, St. Anton, St. Kyrin»; я дворянинъ; не потерплю, чтобы тираннъ безстыдно ругался надъ моею женою, дѣтьми, имѣніемъ и честію?»» Отвѣтъ Лютера: «Богъ послалъ человъка въ міръ, подъ владычество діявола, не наслаждаться райскимъ блаженствомъ, а на скоро́ную жизнь страдальца. Все сказанное,»-прибавляеть онъ, -- «относится къ подданнымъ всякаго рода. И какъ бунтовщику крестьянину законно отсъкать голову, такъ и возмутителя графа, и даже владътельнаго князя, должно наказывать смертію.» (2)

Лютеръ, изложивъ, такимъ образомъ, ленныя отношенія, которыми каждое низшее сословіе обязано высшему и всь выбсь в лицу императорскому, приписываетъ имъ особенную обязательн ю силу: 1) какъ непосредственно выгекающимъ изъ народнаго характера древнихъ Нѣмцевъ; 2) какъ освященнымъ Божественнымъ правомъ.

<sup>(1)</sup> Walch, X, §. 64-68, S. 611-611.

<sup>(2)</sup> Walch, X, O воевномъ сосгодини, §. 12-16; S. 596-599; - X, Обяз. подд. вь отн. въ правит. §. 77-80.

Относительно перваго Лютеръ указываетъ на имена старинныхъ Нѣмецкихъ вождей, и находитъ въ нихъ символическое изображеніе свойствъ, которыми красится идеалъ повелителя. На пр. въ Саксонскомъ нарѣчіи Ludewig, praesidium, arx populi; lud (Слав. людъ), wig, крѣпость, убѣжище во время опасности. Государь долженъ быть Людовикъ, т. е., прибѣжище и утѣха народа, охрана (Heger) страны и подданныхъ. Другое названіе Hermann, передѣланное въ Арминія Римлянами, dux belli, вождь, идущій впереди рати, готовый положить за нее жизнь. Отъ слова retten, Лютеръ выводитъ названіе Ritter (Retter) Спаситель во время опасности. (1)

«Но Слово Божіе украшаеть царственную власть великими обътованіями. Она пользуется одинакими преимуществами Божественнаго установленія съ семейною жизнію. Древніе ораторы блуждали во мракъ; соглашаясь, что цъль управленія есть увеличеніе политической силы и благоденствія державы, они не знали, къ какому источнику обратиться для ея достиженія. Димосоенъ, утомленный безполезными усиліями, пришелъ, къ тому, что покой смерти завиднъе тревогъ общественнаго служенія. Цицеронъ съ Юліемъ Цезаремъ приписалъ случаю чудную силу, возводящую и низводящую государства самодержавно. Они искали ръшенія загадки въ естественныхъ силахъ своего разума. Но Соломонъ, идеалъ государя, учитель вдохновенный и опытный, первый высказалъ великую истину, что царь долженъ править именемъ Божіимъ. Онъ есть на землъ живое олицетвореніе Божіе.»

«Верховная власть установлена Богомъ. Въ Ветхомъ Завътъ не видимъ примъра святаго, который бы не посвятилъ своей жизни государству, или семейству. Богъ воспитывалъ при дворахъ государей пророковъ, совътниковъ, мудрыхъ: Илію, Елисея, Исаію, Даніила, воздвигалъ и святыхъ царей: Давида, Соломона, Езекію, самого Іоанна Крестителя приблизилъ къ царю (Марка, VI, 20.) Только Спаситель, ни въ чемъ не сходившійся съ другими святыми, остался безбрачнымъ и уклонялся отъ власти; но и Онъ высоко уважалъ царственную власть и правительство.» (<sup>2</sup>)

«Государь, какъ орудіе Божіе, не долженъ довърять юристамъ и книгамъ законовъдцевъ; не долженъ полагаться ни на мертвыя

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объясн. 82 Пс. §. 47, S. 1031-1052.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, Швсни Степеней объяснение 127 Пс.

буквы, ни на живыя головы, но просить у одного Бога праваго постиженія смысла писаній, для мудраго управленія подданныхъ (<sup>1</sup>). Государь получаеть вдохновеніе свыше; онъ долженъ подчинить свою волю указаніямъ Промысла; отъ того подданные не имѣютъ права обличать его; одинъ Богъ судья между земными богами. Онъ всегда, по слову псаломскому, стоитъ въ соямѣ Боговъ, въ лицѣ проповѣдниковъ которые одни облечены властію учить и наказывать. Есть много лѣнивыхъ учителей, которые засыпаютъ въ бездѣйствіи, не думая напоминать царямъ ихъ обязанностей. Другіе ласкаютъ страстямъ ихъ, опасаясь за жизнь п за собственность; третьи изподтишка острятъ на нихъ языки. Иѣтъ! Въ самомъ сонмѣ боговъ, проповѣдникъ обязанъ обличать проступки ихъ, говорить имъ правду въ глаза. Онъ не придворный служитель, не рабъ черни; онъ слуга Божій и власть его простирается на владыкъ и рабовъ.» (<sup>2</sup>) Здѣсь не безъ противорѣчій!

«Строгое управленіе подданныхъ есть первое условіе государственной безопасности. Строгостію государь можеть возбудить противъ себя сильныя ненависти, какъ и Давидъ, но не долженъ оказывать страха. Суровость закона опасно смягчать неумъстным ъ милосердіемъ; ибо власть государя есть тяжкое бремя. Принимая се на себя, царь долженъ помнить, что она исполнена зависти, нецависти, раздоровъ, неблагодарности, ухищреній явныхъ и тайныхъ враговъ. Онъ долженъ принимать ее какъ иго, возложенное на него Богомъ, и бодро нести свой царственный кресть, ожидая спасенія отъ высшаго кормчаго. Какъ городскому начальству подобаеть держать своихъ гражданъ въ покорности, такъ и государю дворянъ своихъ.» (3)

Притъсненія правительства подданный переносить безъ ропота. Неръдко властитель невиненъ въ дурныхъ послъдствіяхъ благонамъренныхъ дъйствій. Иному недостаеть ума, при желаніи дълать добро. Всевъдъніе не дано человъку; за то царь обязанъ принимать милостиво представленія подданныхъ. Правда, въ наше несчастное время,» — говорить Лютеръ, — «подданнаго, указывающаго на недостатокъ въ государственномъ управленіи, тотчасъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, объ обяв. подд. къ правит. §. 65 flg. S. 463.

<sup>(2)</sup> Walch, V, Объяси. 28 Пс. S. 1028-1073, §. 18, 19, 24.

<sup>(3)</sup> Walch, IV, 127-5 Hc. S. 175, 180, S. 2716-2718.

называють предателемъ. Но ты долженъ молчатъ – отъ Бога возмездіе!» (1)

Власть правителя народнаго точно также священна, какъ и елественная власть родителей, и духовная проповѣдника. Никакіе личные недостатки не освобождають оть обязанности повинвенія имъ, потому что самъ Богъ поставилъ ихъ во главѣ народовъ, семейства и паствы (<sup>2</sup>). Какъ проповѣдникъ въ области вѣры долженъ быть убѣжденъ въ святости своего служенія, такъ и государь долженъ вѣрить въ Божественное избраніе. Герцогъ Іоаннъ Саксонскій можетъ хвалиться, что поставленъ отъ Бога влосилтелемъ подданныхъ. Онъ можетъ и долженъ гордиться, а потому и подписывается: «Божіею милостію.» (<sup>3</sup>)

Законныя отношения подданныхъ къ верховной власти Лютеръ опредѣляетъ, въ сочиненіи: «О военномъ состояніи,» такими словами: «Смѣнить и исправить правительство, — двѣ вещи розныя. Уничтожить легко; исправить тяжело и загадочно. Оди в Боль можеть сдблать спасительный перевороть; но народъ нашь не спрашиваеть: будеть ли лучше? а только жаждеть перемёны. Лягушки, наскучивъ чурбаномъ, получили наконецъ журавля. И наша чернь — отчаянный народъ; никто лучше тиранна не угравить ею, какъ ошейникъ собакой. Отъ того всякий, желающий жить въ миръ съ совъстью и творить угодное Богу, долженъ быть доволенъ верховною властію. Скажуть: ««А если король, обезавшись клятвою передъ народомъ властвовать по извъстнымь условіямъ, не сохраняетъ ихъ, не законно ли будеть лишить ег власти? Примъры такихъ представительныхъ правлений мы видимъ во Франціи и Даніи.»» Отвътъ: «Хорошо и благоразумно правительству дъйствовать по силъ законовъ, а не по личному произволу. Но если государь переступаеть предълы своей власти и нарушаетъ народное право, твое ли дъло сказать ему: ««Что ты творищь»»? Кто поставилъ тебя судьею надъ твоимъ государемъ? Не третья ли, высшая, посредствующая, власть должна стать между вами, призвать васъ къ суду и изречь приговоръ, - та власть, которая говорить: ««Мив отмщение.»» Такъ, въ недавнее время король Датский изгнанъ Любекомъ и приморски.

<sup>(1)</sup> Walch, I, Объясн. 21 гл. Быт. §. 296-101; S. 2201 flg.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объязн. 15 гл. Кор. §. 19, S. 1200.

<sup>(3)</sup> Walch, VII, Объвси. 7 гл. Іоання, §. 27-29, S. 2403-2105.

городами. Положимъ, онъ былъ не правъ предъ Богомъ и предъ народомъ, а правы Любчане. Но когда станемъ на судищѣ Христовомъ, не спроситъ ли Онъ: ««Любчане и Датчане! Кто далъ ва: б сдъ и отмщение? Покажите печать моего имени и утверждение свыше!»» И судъ Божій не кончится ли такимъ приговоромъ: ««Вы, возм длители и святотатцы, за чѣмъ облекаетесь въ права мои? Вы оскорбили не человѣческое, а Божіе, величіе!»»

«Если бъ самоуправство было позволено, что сталось бы съ міромъ? Рабъ сталъ бы убивать владыку, дъти родителей, ученики учителя. Хорошъ порядокъ въ управлении міромъ!»

«Меня обвиняють въ ласкательствъ князьямъ. Пусть шмели жужжать, какъ имъ угодно. Я думаю, лесть моя не слишкомъ понравится и тъмъ, кому подносится.» (1)

Понягія Лютера о верховной власти отразились и въ глубокомъ благоговѣніи къ личности императора Карла. Любопы, пое явление представляютъ усплія Лютера согласить это чувство съ въроисповъднымъ вопросомъ: Карлъ V какъ Католикъ – гонитель Евангелія; какъ императоръ-верховный покровитель всего Христілнства. Лютеръ, искусно выгораживая личность властителя ист. участія въ современныхъ событіяхъ, произноситъ судъ надъ человъкомъ предубъжденнымъ, но хранить въ неприкосновеннос. священный характеръ представителя Божія. «Паши противники,»-говорить онъ,-«исключая возлюбленнаго императора нашего, обманутаго наговорами, питають къ намъ безотчетную нечависть.» (2) Во всѣ торжественныя минуты жизни своей Кар. ь V ззляется Лютеру орудіемъ воли небесной, дивнымъ питомцемъ Промысла. «Карлъ V, прославившійся такими побъдами, признаетъ теперь, что всъ его подвиги совершены не собственной мудростію, а благодатію Божіею. Когда онъ избранъ былъ въ им тераторы, папа, Французский король и Венеція, смѣялись надъ выборомъ, полагая, что въ Карлъ не будеть ума государственнаго. И что же? Высокая мудрость, которою хвалились противники Римской выперіи, покрылась стыдомъ, императоръ вездѣ торжествуетъ; враги унижають его, говоря, что ему сонному привалило счастие; но это награда за его благочестие. Онъ не полагался на ратную

<sup>(1)</sup> Walch, X, §. 39-41.

<sup>(2)</sup> Walch, Объясн. 5 гл. Мато: 1, §. 181, S. 649.

силу, а, слъдуя примъру Іефоая и Давида, приписывалъ Богу знаменитую побъду при Павіи. (1) Въ 1530 году папа Климентъ VII всколыхаль всб волны антихриста, сатана истощиль свою силу, приславши тысячи діяволовъ въ Аугсбургъ, которые должны были воздвигнуть всъхъ государей на нашу погибель. Ловцы діявола, папы и епископы, вызвали императора Карла, благородную и миролюбивую кровь, какъ сову, служившую имъ для беззаконнаго лова; но сему воспротивились кротость и незлобіе великаго монарха. Они положили покончить дело въ неделю и истребить Протестантовъ. Всъ ожидали, что въ четыре недъли Германія станетъ вверхъ дномъ. Неожиданная развязка была выше мудрости человъческой. Враги наши ликовали, илясали, предавались восторгу, въ ожидании конца, когда будутъ купаться въ крови Протестантовъ. Одни не хотъли дълиться ни съ къмъ неописанной радостию; другие писали къ друзьямъ. «Salvator venit! Salvator venit!» По они не нашли, чего искали, въ благочестивомъ имиераторъ.» (2) Когда рушились надежды на полюбовное соглашеніе вфроисновъдныхъ распрей на Аугсоургскомъ сеймъ, Лютеръ написаль повое предостережение Нѣмцамъ, въ которомъ сильно порицалъ коварство, ослѣпленіе, наглость Католиковъ, а Карлу V читалъ настоящее похвальное слово: «Я прежде всего долженъ оправдать любезнаго императора, Карла, что касается его собственной личности. Онъ оказалъ себя на сеймъ такимъ, что заслужилъ одобрение и любовь всего міра, и мы, Протестанты, можемь только хвалить его мудрую распорядительность. Онъ не хотёлъ осудить нашего учения, не смотря на настойчивость свътскихъ и духовныхъ князей. Опъ стоялъ, какъ скала, обсуживалъ дело миролюбиво и кротко, говорилъ даже, что видно учение противнитовъ не совсемъ уже безсмысленно, когда столько великихъ, ученыхъ, благочестивыхъ мужей къ нему приложилось. Онъ не хотълъ произносить приговора, не выслушавъ обвиненныхъ. Онъ приказалъ прочесть «Исповъдание въры» предъ всъми чинами. Онъ вынудилъ у нихъ признание, что оно совершенно согласно съ Евангеліемъ, и что нельзя опровергнуть его Св. Писаніемъ. Онъ громко сказалъ предъ всъми: «Если бъ духовные были праведны, они не

<sup>(1)</sup> Walch, IV, 127-ii IIc. §. 143-147.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, 124-й Пс. §. 55, S. 2548 flg. §. 45; 125 -й Пс. §. 17; — Walch, VII. Объясл. 7 г.т. Іоанна §. 39, §. 47, S. 2236 — 2240; — §. 157, S. 2296; — §. 230, S. 2354; — §. 258, S. 2371.—Объясн. 8 гл. Іоанна §. 212, S. 2526, и безчисленное множество ивстъ.

нуждались бы въ Лютерѣ. Когда Маркграфъ Браниборскій поклялся, отъ лица императора и имперскихъ чиновъ, что они не пожалѣютъ ни родины, ни денегъ, ни жизни для истребленія враговъ, Карлъ V, хотя не обличилъ во лжи безумнаго витію, но отрекся за себя отъ участія въ его кровожадныхъ замыслахъ. Лютеру трудно оправдать императора, который все же довольно охотно приложился къ угрозамъ Католиковъ; онъ обвиняетъ его, какъ, за 10 лѣтъ, Льва X, невозможностію исполнить благія намѣренія въ такомъ множествѣ злодѣевъ, опутавшихъ его легковѣрную совѣсть. (1)

57

Но здъсь начинается противоръчие. Какъ бы стыдясь своей слабости, онъ читаеть сильную отповъдь тому же императору Карлу. «По слову апостоловъ: «Васъ послушати паче, нежели Бога, судите, »» Христіянинъ долженъ смъло сказать Карлу: ««Если ты отрекаешься добровольно отъ объта крещения и гонищь Христа, я, съ своей стороны, не могу хулить Бога, и гоненіемъ слова Его стяжать въчную адскую муку.»» (2) Чрезъ нъсколько времени Лютеръ былъ поставленъ еще въ болѣе затруднительное положение. Союзь Протестантовъ, ожилая нападения отъ императора, хотвлъ предупредить его собственнымъ наступательнымъ дъйствіемъ, и требовалъ разръшенія Лютера. Онъ разръшилъ законную оборону въ дълъ религи; но поднять оружие противъ лица императорскаго-противоръчило самымъ основнымъ его убъжденіямъ. Въ неръшительныхъ отвътахъ преобразователя читаемъ желание кое-какъ отдълаться отъ трудной отвътственности, но эта самая нервшительность вовлекла его въ грубыя противорвчия. Когда Протестантские князья взялись за оружие, мимо его разръшенія, онъ оправдываль ихъ возмущеніе слёдующимъ отчаяннымъ силлогизмомъ: «Императоръ, какъ государь, не имъетъ причины воевать съ Нъмецкими князьями; онъ зачцищаетъ въ этомъ случать папу, и князья наши справедливо ръшили, что онъ не императоръ, а папскій служитель и воинъ. Императоръ Нѣмецкій не неограниченный государь съ самодержавною властію; онъ не можетъ смънять куроирстовъ и измънять форму правления и величіе имперіи.» Такъ писалъ онъ въ 1539 году, предоставляя

(2) Ibid. §. 59, S. 1992.

8

<sup>(1)</sup> Walch, XXI, §. 47-57, & 1985-1991.

законникамъ дальнъйшее ръшеніе вопроса (1); а въ 1520 году признавалъ того же Карла преемникомъ цесарей, переносилъ къ нему ръшеніе дъла, какъ нъкогда поступилъ св. Аванасій съ пристрастнымъ ръшеніемъ церковнаго суда. Въ 1545 году, въ Межиборской (проповъди, уже снова заступался за власть Гимператорскую; совътовалъ Карлу, мимо епископовъ, оторвать отъ владычества Римскаго великолъпныя задушбины старыхъ королей (2); въ сочиненіи же «О Папствъ въ Римъ,» вопреки прежнимъ своимъ наставленіямъ Смалькальденскому союзу, писалъ, что «когда императоръ даетъ лену изъ милости, то можетъ отнять ее въ наказаніе за проступокъ владъльца. Такъ императоры: Фридрихъ, Лотаръ и Оттоны часто отнимали у князей прежде дарованныя имъ земли и снова возвращали, когда усматривали въ нихъ искреннее раскаяніе.» (<sup>3</sup>)

(3) Walch, XVII, §. 52, 8. 1313-1314.

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 653-657.-Еще яснье выражается противорьче въ 64 г.л. Застольвыхъ рычей Лютера.

<sup>(2)</sup> Walch, V, Объасн. 8-го Пс. §. 28-31, S. 365-368.

## ГЛАВА II.

## Двятельность лютера по отношению къ въръ.

Постепенный упадокъ государственной свободы Германии въ продолжения четырехъ столвтий, предшествовавшихъ реформации, отразился плачевными послёдствіями для развитія духовной жизни Нѣмецкаго племени. Въ первые въка Христіянства самая благотворная двятельность исходила изъ Рима на всв концы Европейскаго Запада, смиряя телесную силу Немецкаго человечества, заставляя служить побъдителей распятому Богу. Пока Восточная Церковь спасала чистоту догмата отъ ереси Арія, Римская уже начинала великую дъятельность, расширяя предълы царства Христова на Западъ и Съверъ. Но Западъ и Съверъ Европы въ то время состояль только изъ двухъ основъ: изъ остатковъ народонаселенія Римлянъ и Кельтовъ, давно уже сроднившихся въ языкъ и обычаяхъ, и изъ новаго Скандинавскаго міра, который продолжалъ и окончилъ переселение народовъ на Западъ, высылая изъ глубокаго Сфвера новыя вътви народа младенческаго, еще не причастнаго плодамъ Христіянства и Римскаго образованія. Естественно, что вст усилія Римскихъ епископовъ обратились на этихъ пришельцевъ. Здъсь сказалось первое различие въ духовномъ образовании Славянскаго и Ивмецкаго племени. Какъ большан часть Славянскихъ народовъ приняла даръ Христіянства отъ Константинополя, средоточия Восточной Церкви, такъ все Нѣмецкое племя, въ своихъ многочисленныхъ отрасляхъ, обращено проповъдниками Рима, средоточія Западнаго. Правда въ Британіи первыя съмена просвъщения и въры занесены иноками Греческими, но эть начатки скоро уступили тяготьющем увліянію Рима. Готы на Востокъ получили крещение, но обязаны духовнымъ образованиемъ Римскимъ епископамъ, приложившимъ великія усилія къ побѣжденію ихъ Аріянскаго упорства. Франковъ, Тюринговъ, Баварцевъ, Фризовъ и Саксовъ не коснулось образование Восточное. Замъчательна общирность предначертаний, въ которыхъ Римская

каведра сознала и заключила предѣлы своей духовной дъятельности. Весь Западъ, въ первые въки Христіянства, вопреки Лютеру, представляется въ видъ широкаго цоля Евангельской проповъди, на которомъ ратуютъ и съ неутомимою ревностію, достойною героевъ апостольскихъ, побъждаютъ препятствія тёлеснаго пониманія язычниковъ, благовъстники священнаго города, и этой-то проповъдію утвердилось ихъ несомнънное право на уважение Запада. Въ Римъ, въ IV столътіи, Іеронимъ утверждаетъ примъромъ своимъ жизнь иоческую; въ концъ этого въка (374 г.) Мар-тинъ Турскій, уроженецъ Паннонскій, но воспитанный въ Италіи, переносить ее въ Галлію, и Галликанская Церковь при Валентиніянь признаеть владычество Рима; въ У стольтіи Бенедикть изъ Нурріи, съ благословенія папы, полагаетъ основаніе ордену Бенедиктинцевъ, которому принадлежитъ честь духовнаго завоеванія прочихъ Пъмецкихъ племенъ. Въ концъ VI стольтія Григорій Великій отправляеть Бенедиктинскаго аббата, Августина, съ нищими монахами, для обращения Англосаксонцевъ, и къ концу VII столѣтія, всѣ государства Гептархіи уже исповѣдуютъ Христіянскую въру. Изъ Ирландіи въ VI стольтіи, обращенной Галломъ и Колумбаномъ, исходятъ Бенедиктинцы, и въ началъ VII обращають Швейцарию.

Къ первой половинѣ VIII столѣтія относится дѣятельность великаго апостола Нѣмцевъ, Бонифація или Винфрида, Англосаксонца. Онъ всю жизнь посвятилъ распространенію истинной вѣры во внутренности материка Европейскаго. Тюрингія была главнымъ поприщемъ его дѣйствій. Въ трехъ путешествіяхъ, предпринятыхъ въ Римъ въ 718, 723, 738 годахъ при Григоріи II, Григоріи III, и Захаріи, Винфридъ торжественно утвердилъ свои отношенія къ папѣ, присягнувъ Григорію II за себя и преемниковъ, а равно за всѣхъ подчиненныхъ епископовъ, въ вѣчномъ повиновеніи кафедрѣ Римской. Есть письмо его къ папѣ Захарію, въ которомъ онъ требуетъ разрѣшенія первосвященника на взиманіе податей съ языческихъ земледѣльцевъ Славянскихъ, поселенныхъ на земляхъ епископскихъ и монастырскихъ; а папа въ отвѣтѣ своемъ удивляется, что Винфридъ испрашиваетъ его разрѣщенія на такія бездѣлки. (1) Бонифацій умеръ смертію мученика въ

<sup>(1) «</sup>Hoc quidem consilio non indiget, dum rei causa est manifesta. Šafarik Slow. Star., str. 843, родп. 28; въ Русск. перев. О. М. Бодянского т. II, кн. 5, сгр. 22.

санъ Майнцкаго архіепископа и папскаго легата. Его апостольство въ Нѣщцахъ, безспорно, одно изъ важнѣйшихъ событій ихъ исторической жизни, ръшило надолго участь духовно порабощенной Германіи. Оно такъ кръпко связало Германію съ Римомъ, что только насиліе Лютера, и то не вполнъ, могло разрушить эту связь. Впрочемъ, вольное подчинение Бонифация папв было условлено высокимъ значениемъ послъдняго и необходимостію внъшней поддержки въ верховной главъ Христіянства. Изъ Рима лавно уже струилась духовная жизнь; епископы Римскіе держались мудрой терпимости въ обращении язычниковъ, допускали употребление роднаго языка при богослужении, снисходили къ челов ческой слабости новообращаемыхъ варваровъ. Къ тому же и Франки, сильнъйшее Ивмецкое племя, распространившие власть свою глубоко во внутренность материка, и въ то время обладавшіе Тюрингіею, съ благоговѣніемъ смотрѣли на папу. Въ слѣдствіе такихъ отношеній, Латинская въра съ VIII стольтія утвержлается въ Пѣмецкой землѣ на широкой основѣ, и въ продолжение осьми выковъ ей суждено восприять эту вфру и сохранить ее непоколебимо до самаго Лютера; точно такъ, какъ нашей Россіи въ продолженіе осьми столітій и болье предоставлено было соблюсти Православіе во всей его чистоть. Въ ХУ стольтіи, можно сказать утвердительно, владычество Католицизма ограничивалось одною только Германіею; Галликанская Церковь давно уже отдѣлилась отъ Римской, въ видѣ особенной общины, что подало поводъ Матоно Парижскому въ ХІУ въкъ сказать, что первый жезлъ владычества Римскаго сокрушился въ то время, когда Греки отделились отъ Римской Церкви, за дарование папе светской гласти, а другой, когда Франки съ другими народами Запада отложились отъ Римскаго первосвященника. (1)

Такая исключительность развитія Католицизма въ Германіи условлена была особенными обстоятельствами ея обращенія, въ особенности же народнымъ характеромъ. Въ замънъ глубоко религіознаго смысла, которымъ поистинъ могуть гордиться Славянскіе братья, суевъріе составляло отличительное свойство древняго

<sup>(1)</sup> De Carnal. abominatione, cap. 28, f. 404: «Secunda virga praecisa est a Domino primum tunc, quando Graeci, propter dotationem Papae, a Romana Ecclesia recesserunt. Dehinc amplius, quando etiam Franci cum aliis partium ocidentalium gentibus a Romano pontifice recesserunt.... Ecclesia Christianorum scissa est in tres partes: Ecclesiam Romanorum, Graecorum et Francigenarum.» Cap. 62, p. 444.

Нѣмца; оно выражалось и въ мрачномъ характерь его миоологіи. Въ папь увъковъчилась для него идея судьбы гнетущей, таинственной силы, которая носится во всъхъ поэтическихъ образахъ миоологіи Пѣмецкой. Въ представленіяхъ Нѣмца Божество рисуется во враждебно фантастическихъ образахъ, которые побуждають человъка къ умилостивленію непріязненной силы кровавыми жертвами. Отсюда безчеловъчный характеръ идолослуженія Нѣмцевъ; отсюда тайное сочувствіе поэзіи ихъ къ поэзіи Грековъ, которая одной стороной развивалась подъ вліяніемъ той же идеи; отсюда же идея фатализма, набрасывающая великую тѣнь на ученіе Лютера. Можетъ быть, говорю я, и въ папь Германія олицетворяла необходимость, вѣчно тяготѣющую надъ дикимъ сыномъ угрюмаго Скандинавскаго Сѣвера; по крайней мѣрѣ, къ этому взгляду близко подходитъ убѣжденіе Лютера, для котораго папа въ духовной жизни есть самое величавое и стращное проивленіе нечистаго духа.

Глубокое религіозное стремленіе признають новъйшіе писатели въ народновъ характерв Нѣмецкаго племени. Потребность въ религіи, опредѣляющей отношенія человѣка къ Божеству, составляетъ общую принадлежность какъ каждаго человъка въ особенности, такъ и каждаго народа вообще. По болте или менте благопріятныя посредствующія обстоятельства духовнаго воспитанія народа отражаются въ болфе или менње значительной степени его религіознаго развитія. И здѣсь Славянское племя, какъ бы исключительно призванное къ духовной жизни, безспорно зани-маетъ первое мъсто. Ручательства высокаго религіознаго образованія, во всѣхъ его многочисленныхъ отрасляхъ, заключаются въ образъ жизни, условившемъ черты народнаго характера, которыя предрасположили его къ Христіянству. Изъ патріархальнаго начала земледъльческой жизни Славяне вынесли мирныя добродътели семейнаго крова, которыя въ старые дни доставили имъ славу образованнъйшаго народа своего времени. Исторія ихъ до VI-го стольтія скудна событіями внъшними, за то богата внутреннимъ содержаніемъ. Человѣкъ, развиваясь извнѣ, по неволѣ жертвуетъ практической дѣятельности высшимъ духовнымъ образованіемъ; и наобороть, жизнь, сосредоточенная въ болфе сжатыхъ размврахъ, одинокаго развитія, укръпляетъ черты народнаго духа, сообщаеть особенную мощь и упругость характеру частныхъ лицъ и народовъ. Нъмецкое племя въ продолжительномъ столкновении

сь Римской имперіей въ то время, когда классическій міръ представлялъ уже чувственную изнанку когда-то стройно развивавшейся жизни, сроднилось съ языческими основами древняго Рима, заимствовало отъ него только худое. Баснословныя богатства Италіи плёняли чувственность Нёмецкаго варвара, воспитывали корыстное чувство, страсть къ похищению чужой собственности, къ потреблению чужаго труда. Зараза медленно, но сильно, обяватывала дикихъ сыновъ Сввера, поставленныхъ лицемъ къ лицу съ сокровищницей Рима, съ своей стороны поглотившаго всь богатства древняго міра. Такого вреднаго обмѣна не было для Славянскихъ народовъ; они знали о Римлянахъ большею частио только изъ разсказовъ Итмецкихъ состедей. Можно сказать, что не только ихъ качества, но и самые недостатки въ смыслъ житейскомъ, обнаруживаютъ особенное сочувствіе къ Христіянской идев. Хваленая кротость, простодушие, недовърчивость къ собственнымъ силамъ, въра въ высшую силу, благословляющую смиренные труды земледвльца. Увлечения неразумной жестокости Готовъ и Вандаловъ были чужды Славянамъ. Ихъ сношенія, большею частію торговыя, съ другими народами основаны были на чувствъ уважения къ правамъ человъческимъ. Они ненавидъли Нѣмцевъ, изъ которыхъ одинъ, по словамъ Іорнанда, для того только, чтобъ показать свое молодечество и внушить къ себъ уваженіе, безъ милости прибилъ ко кресту взятаго имъ въ плѣнъ безвиннаго Антскаго государя, Божа, съ сыновьями и 70-ю вельможами.

Всѣ этѣ особенности отразились ярко и въ первыхъ вѣрователяхъ Евангельскихъ того и другаго народа. Нѣмецкіе Куниги принимають Христіянскую вѣру изъ матеріяльныхъ выгодъ, либо, какъ Клодвигъ, въ видѣ торговой сдѣлки между обращаемымъ язычникомъ и Христіянскимъ Богомъ. Клодвигъ долго стыдился признать своимъ Богомъ того, кто имѣлъ родителемъ плотника. Радбодъ Фризскій, занося ногу въ купель крещенія, внезапно обращается съ вопросомъ къ священнику: «А гдѣ мои предки?» — «Въ аду,»—сказалъ простодушно крестившій,—«но ты можешь избавить ихъ своими молитвами.»—«Такъ я желаю лучше быть въ аду съ моими предками, нежели въ раю съ такими, какъ ты, — «отвѣчалъ Кунигъ и отвелъ ногу. Клодвигъ, получивши побѣду, заключилъ свой Христіянской подвигъ истребленіемъ родственниковъ. Съ другой стороны Хорваты и Сербы принимаютъ крещеніе оть папы Іоанна IV, по свидътельству Константина Багрянороднаго, съ пожертвованіемъ своей независимости, съ клятвеннымъ обязательствомъ не поднимать оружія на Византію, не начинать никогда наступательной войны ни съ какими сосълями. Въ Греческомъ житіи Булгарскаго епископа Климента сказано именно, что апостольские труды Кирилла и Мезодія вынуждены были потребностію множества вѣрующихъ въ духовной пищѣ Слова Божія. Славяне, принимая Христіянство, искали познанія истины, поученія въ тайнахъ религіи. Владимиръ, недовольный суетою язычества, ръшился отыскивать истину, не ослъпился пристрастіемъ къ примъру бабки, но тотчасъ изрекъ осуждение на законъ Іудейский и заклеймилъ презръніемъ Магометанский. Любовь Христіянская чудно преобразила его существо. Замѣтимъ еще, что всѣ Нѣмецкія племена приняли вѣру Христову въ формъ Аріянства, болѣе доступной ихъ человѣческому постижению. Славяне всъ безъ изъятія увъровали въ тайну вочеловъчившагося Бога. Никогда Аріянство не проникло ни къ одной изъ ихъ многочисленныхъ вътвей, иначе какъ въ дальнихъ отголоскахъ ученія Запада въ отдѣльныхъ еретическихъ сектахъ.

И такъ высокій характеръ ученія Христова не былъ понятъ Нѣмецкимъ язычникомъ. Онъ сплавился съ представленіями его прежней религии, и въ этомъ смъщении дъйствовалъ во все продолжение средняго въка. Этъмъ объясняется безропотное перенесеніе духовнаго ига Католицизма, наложеннаго на его неразвившіяся убъжденія. Достойно вниманія, что Христіянство въ Нъмецкой землъ приняло большею частно символический образъ, увъковъчилось въ прекрасныхъ созданіяхъ искуства, въ которыхъ духовная идея религи исчезала подъ внъшними формами, служившими религіознымъ представленіемъ Католицизма. Въ великолъпныхъ Готическихъ храмахъ Богъ Христіянскій являлся молящемуся въ суровомъ, недоступномъ, величии; въ безчисленныхъ изображенияхь и ръзныхъ и живописныхъ, наполнявшихъ внутренность храмовъ, выражадась для Западнаго человъка необходимость посредниковъ между въчно карающимъ Богомъ и въчно падающимъ человъкомъ. И это тъмъ знаменательнъе для духовнаго развитія Нѣмецкаго человѣчества, что оно смотрѣло на религію не съ легкомысленностію Италіянскаго безбожія, а со всею добро-совѣстностію не шуточнаго постиженія вѣры. И въ разнообразіи символическихъ образовъ, его окружавшихъ, напрасно было бы

искать Искупителя, въ его утъшительныхъ образахъ общенія съ грышниками, раздыляющаго трапезу мытарей и отверженныхъ, источающаго благодъяния страждущему человъчеству. Тамъ все носило образъ разгитваннаго Моисеева Бога, истязующаго совъсти на страшномъ судъ. Картина послъдняго дня, извлеченная изъ Твореній Бернарда, въ которой предъ лицемъ человѣчества, приговореннаго праведнымъ судомъ, Пречистая Матерь умоляетъ Сына о помиловании и кажеть Ему сосцы, а Сынъ Отцу Свои крестныя язвы, сминилась въ Германии другою картиною Христа въ полукружіи радуги, сидящаго на Престолъ Славы, и мечь и жезлъ исходятъ изъ устъ Его, для наказанія грешныхъ. Западный человъкъ, окруженный такими картинами, олицетворялъ въ нихъ знакомую ему мысль предопредбленія, тяготбющаго надъ жизнію человѣка, въ лицѣ Бога карающаго, и папы, представителя Его на земль. Ужасно было состояние Папства, въ которомъ учили, слышали, видёли, читали одни лишь человёческія постановленія, которыя, по сущности своей, могуть погружать только сердце въ уныние. Въ Папствъ не было и капли благотворнаго ученія, утвшающаго сердца; не было отрады измученной совъсти, которая доходила до ужасовъ отчаянія. Проповъдники только усиливали жажду оправдания, никогда не утоляя ее. За св. Бенедиктомъ поднялись нищенствующие монахи и выросли въ семь орденовъ служителей Мойсеева закона. Каждый годъ приводилъ съ собой новыхъ наставниковъ и новое бремя для совъсти. Одинъ законъ зараждалъ другой, nam casus sunt infiniti; изъ каждаго извлекалось сто толкований. Подобно судебнымъ вопросамъ, которые подъ руками законниковъ раздробляются до безконечности, подобно снъжному шару, выростающему въ огромную лавину по мъръ приближения къ подошвъ горы, возрастали и человъческия узаконенія папства. Только разъ въ годъ, и то съ трудомъ, читали историю страстей Христовыхъ. Въ монастыряхъ проводили жизнь въ унынии; умирали въ мучительныхъ боренияхъ совъсти. (1) Въ Евангеліи, обращали вниманіе только на двеписаніе, разсказывали историю страстей Христовыхъ, съ примъсью разныхъ суевърій и постороннихъ ученій. Лучшими проповъдниками считались тв, которые по цвлымъ часамъ разсуждали о слезныхъ стенаніяхъ и вопляхъ Пресвятой Богородицы, говорили о мечахъ,

<sup>(1)</sup> Walch, IV, П. Степ. Пс. 126-й, §. 24; - I, §. 125, S. 328.

пронзившихъ ея сердце, безчеловъчно добивали жестокосердіе Іуды, и этъмъ наполняли лучшую часть проповъдей своихъ. Если и удержаны были немногія черты Евангельской повъсти, то скрадена простота Евангелія, необходимая для чистоты въры. Ничего не говорили простому народу о высокомъ значении страданий Спа-сителя, понесшаго гръхи всего міра. Вотъ въ краткихъ чертахъ состояние въры и совъсти, оставленное Лютеромъ, пережившимъ ихъ на собственномъ опытъ. Великимъ счастиемъ считаетъ онъ то обстоятельство, что въ Папствъ не истребилось изображение распятаго Господа, что были благочестивые мужи, которые ставили на глаза умирающихъ Его утъшительный образъ; къ этъмъ ужасамъ угнетения совъсти присоединялись истязания исповъди, которыя Лютеръ справедливо сравниваетъ съ пыткой, какъ связанныя съ другимъ учрежденіемъ церковной власти, которая обле-кала св. инквизицію, и служителей ея, Доминиканцевъ, въ права испытанія совъсти. При такомъ извращеніи Христіянскаго смысла, мертвящее начало Западной Церкви убило послъднее чувство въры, которое могло храниться въ Германіи, какъ остатокъ прошедшаго, воспитанный прекрасными преданіями Церкви первоначальной. Народъ еще видълъ во храмахъ иконы Спасителя въ его славномъ сошествія во адъ и побъдъ надъ смертію младенца Ілсуса, попирающаго змія, Іоанна Крестителя, указывающаго перстомъ на агнца, но не понималъ уже таинственнаго смысла этѣхъ возвышенныхъ иносказаній. Онъ слышалъ духовныя пъсни, развалины древняго Богослуженія, ведущія начало отъ Амвросія Медіоланскаго и Григорія Великаго, переложенныя въ стихи на Нѣиецкомъ языкъ, украшенныя риомами, по обычаю Западной Церкви, но истинное значение ихъ было утрачено.

Богослуженіе явилось мертвою буквою, исполненіемъ пустаго обряда; не опредѣляя отношеній человѣка къ Богу, оставляло въ сердцѣ ужасающую пустоту. Повсемѣстное введеніе Латинскаго языка, сильнѣйшее нарушеніе правъ человѣческихъ на удовлетвореніе вѣроисповѣдной потребности изученіемъ Евангелія, въ Нѣмецкой землѣ явилось, кромѣ того, оскорбленіемъ народнаго права, страшной побѣдой языческаго Рима надъ Христіянской Германіей, орудіемъ распространенія въ ней Романской стихіи: «На-«строили много прекрасныхъ, высокихъ, церквей и монастырей, «наполнили ихъ множествомъ драгоцѣнностей: образовъ, картинъ, «ваяній, богатыхъ облаченій. Для услажденія внѣшнихъ чувствъ «устроили органы и струнныя орудія, безполезныя для истин-«наго Богослуженія. Римскій антихристь со всьмь своимь воин-«ствомъ питаетъ суевъріе народа, поглощая сокровища вселенной. «Не то ли же это Богослужение, какое нъкогда совершалось во «славу Молоха, которому приносились въ жертву младенцы, и, «чтобы родители не могли слышать раздирающихъ воплей дътей «своихъ, услаждали ихъ чувства свирълями и бубнами (2 Цар. «XXI, 6; XXIII, 10). Точно также наши духовные, убранствомъ «одеждъ, обаяніемъ пънія и музыкальныхъ орудій усыпляютъ «совъсти тысячи и тысячи людей. (1) Въра почти совсъмъ истре-«билась въ Церкви Христовой отъ множества обрядовъ, отъ внъш-«няго блеска, отъ секть и орденовъ, которые безъ устали тер-«заютъ свою гръшную плотъ во всъхъ концахъ міра. Пышность «духовенства причиной того, что осталась только личина Еванге-«лія, наружный лоскъ дълъ одного лицемърія и тень Христіян-«ства. Мы презираемъ Христа, страха ради намъстника Его, че-«ловѣка гръховнаю (2 Сол. II, 3, 4; Мато. XXIV, 15). Храбрые «и богатые исполины, чудные епископы, ни священники, ни «князья, а слитые вместь изъ блеска обойхъ сословій, которыхъ «мы величаемъ пробстами, дехантами, оффиціялами, викаріями, «владыками нащими, проповъдывають святьйтія права папы, «учение Аристотеля и естественнаго разума; они воздвигли Уни-«верситеты, пожирающие, посредствомъ учителей, украшенныхъ «громкими титулами, все, что ни возрождается св. крещеніемъ, «самыя избранныя головы, которыя могли бы служить столпами «и утвержденіемъ въры. Христіянскіе юноши выливаются, какъ «мутная, негодная вода на службу этъмъ хищнымъ птицамъ, и «они не собираютъ въ ней драгоцънныя капли, а только ловятъ «доходы и деньги.» (2)

Служеніе святымъ обратилось въ грубое суевъріе, дошло до отрицанія Божества. Ученіе Лютера, представляющаго себъ совокупность святыхъ въ видъ Христіянскаго Олимпа, находится въ тъсной связи съ особенной формой, въ которой служеніе это проявилось въ Германіи. Онъ ревнуетъ противъ распредъленія духовныхъ и тълесныхъ даровъ между святыми, давно уже бывшаго въ ходу во всей Западной Церкви, и со временемъ обратив-

<sup>(1)</sup> Walch, IV, 22 Hc. §. 272, S. 1780.

<sup>(2.</sup> Walch, IV, 22 IIc. §. 216-220 -VII Obbach. 6 r.t. Mart. §. 18, S. 730; §. 32., 1013.

шагося въ систему священнослуженія. Но въ Пъмецкой земль оно заимствовало особенные оттънки народнаго характера, проявивщиеся въ тесной связи съ народнымъ словомъ: «Антонія «призывали противъ огня, Севастіяна и помощниковъ его. Мар-«тина и Рохія, противъ моровой язвы. Многимъ святымъ прици-«сывали разныя свойства по именамъ болѣзней и по сходству съ «названиемъ отвлеченныхъ понятий. Тоний, по созвучию съ Анто-«ніемъ, избавляетъ отъ пламени. Рохій (оть Rache) отъ мщенія и «гнъва Божія. Бастіянъ (Pest) отъ заразы. Валентинъ (fallen) отъ «падучей болѣзни. Винцентій (finden) помогаеть отыскивать про-«пажи. Христофоръ спасаетъ отъ насильственной смерти. Св. Ла-«врентно постятся, для безопасности отъ пожара. Въ день, посвя-«щенный его памяти, не терпять въ домахъ и искры огня, а «разводять его въ другомъ мъстъ и тамъ готовять кушанья. Ум-«ствуютъ такъ: Святый, испеченный на жельзной рышеткь, за-«мѣтивъ огонь, вспомнитъ страданія свои и накажетъ хозяина. «Служеніемъ святымъ мы дошли до того, что отнимаемъ у Бога «власть казнить насъ огнемъ и водою. Мы имѣемъ икону Фло-«ріяна, изображеннаго выливающимъ воду на горячій огонь. «Больше знать намъ не нужно; мы придали его въ товарищи св. «Лаврентію. Св. Людовикъ, когда-то при жизни, изъ дурнаго пива «сдѣлалъ хорошее; по смерти, мы назначили его пивоваромъ и не «удъляемъ ему другаго занятія. Въ сказаніи о св. Аннъ намъ осо-«бенно нравится то, что она доставляетъ богатство; мы бы не «стали ее уважать, приходящей съ пустыми руками. Изъ всего «житія ея, алчное око выбрало только одно обстоятельство, что «она объднявшему игроку возвратила богатства. По крайней мъръ, «вивств съ земными сокровищами, просили бы у нея духовныхъ «благъ. Нѣтъ! говоримъ мы, у насъ много святыхъ, доставляю-«щихъ духовныя блага; у св. Анны попросимъ земныхъ. Скупцы «имѣли своего Бога, св. Эразма; беременныя женщины обраща-«лись къ св. Маргаритъ; она была ихъ богиня; одна могла даро-«вать имъ плодъ чрева и обратить во благо болъзни дъторождения. «Они думають: «До Бога высоко!» Онъ меня не услышить, а «Маргарита поможетъ, потому что она заслужила это своими стра-«даніями. Суевърный воинъ постится св. Марку, помощнику въ «браняхъ. Іуліянія и Отилія помогають оть глазь; только больные

«глазами ихъ уважаютъ. Аполлонія лѣчитъ зубную болѣзнь. Ни «кто не думаетъ объ ея продолжительномъ дѣвствѣ и пламенной въръ. Схоластика повелъваетъ громомъ. Всякое ремесло и сословіе имъетъ особеннаго покровителя между святыми. Золотари св. Евлогія, сапожники Криспина и Криспиніяна, суконщики св. Севера, живописцы Луку, врачи Козму и Даміяна, юристы Ивона, учащіеся Екатерину. Раздъляя земныя попеченія между святыми, мы возстановляемъ Пантеонъ. Но въ чемъ же состоитъ служеніе имъ? На добрыя дъла и на въру ихъ мы не взираемъ. Никогда столько не отчуждаемъ мы сердца отъ Бога, какъ въ этъ священные дни. Мы проводимъ ихъ, какъ Римляне, проводили свои Сатурналіи и Вакханаліи. Сидимъ до поздняго утра, играемъ и пьянствуемъ. Язычники не позорили такъ своихъ идоловъ. Епископамъ слъдовало бы обратить на это вниманіе, и отставить всъ праздники, кромъ тъхъ, въ которыхъ совершается Богослуженіе и проповъдь по слову Божію: поста и праздниковъ вашихъ ненавидитъ душа моя (Ис. I, 14; Ам. V, 21). (1)

Сильнъйшими опорами Католицизма въ Германии служили Университеты и монастыри. И тв и другие были двятельнымъ средствомъ наложения однообразныхъ правительственныхъ формъ на всъ государства Европейскаго Запада. Папа былъ живымъ средоточіемъ этого твла, по выраженію софистовь, животворящее сердце, приснотекущій источникъ благодати, изливаемой въ Церковь заслугами Христа и Святыхъ Его. Отъ Него исходили всъ жизненныя отправленія церковнаго твла. Мальйшее потрясеніе во внутреннемъ организмъ отзывалось сильнымъ ударомъ, направленнымъ въ сердце. Но только въ одной Германии удалось по возможности наложить Италіянскія формы іерархіи и вызвать чуждыя народной жизни проявленія религіознаго духа, при помощи двухъ выше названныхъ союзниковъ. Одни, какъ руководители народнаго образованія, другіе какъ разсадники духовной жизни, поддерживали въ молодыхъ поколъніяхъ благоговъніе къ застарълымъ формамъ Католицизма. Латинская Церковь мало заботилась о внутреннемъ состояния совъсти; она допускала самый отъявленный атеизмъ, прикрываемый формами внъшняго подчиненія церковному авторитету. Папы распорядились прекрасно, переводя въ свои руки всъ средства общественнаго образования. Университеты Нъмецкіе, большею частію строившіеся оть древней

<sup>(1)</sup> Walch, III, Пропов. о 10 запов. 1519, I запов. §. 75 — 121, S. 1720 flg. — Избр. мъста наъ Второз. г.л. 5, § 36, flg., 6-а §. 3, flg. S. 2552;—XII, §. 13, §. 1733. — XVI Апо логія Меланхтона, §. 576, р. 1548.

Сорбонны, иные отъ Пражской Коллегіп, не пошли по слъдамъ своихъ первообразовъ; отколовшись отъ единства съ народною жизнію, они только задерживали успъхи развитія, какъ сильныя кръпости въ рукахъ непріятельскихъ. Всъ они находились подъ непосредственнымъ въдомствомъ духовнаго начальства, не исключая и Эрфурта, въ которомъ хранились довольно значительныя противодъйственныя начала, даже Виттембергский, родившійся подъ вліяніемъ новыхъ началъ, нуждался въ папскомъ разрѣшеніи, безь котораго Германія не признала бы дѣйствитель-ности его существованія. Канцлерами постоянно были епископы, начальники значительныхъ округовъ; преподавателями исключительно Доминиканцы, записанные въ кръпость Римскому первосвященнику. Преподавание не выходило изъ тъснаго круга средневъковой схоластики. «Высокія школы,»-говоритъ Лютеръ, -«gymnasia epheborum et graecae gloriae; въ нихъ вяло преподается ученіе вѣры и царствуеть бездушный слѣпой Аристотель, оси-лившій книгу живаго Бога. Пускай читають его безвредныя книги, Риторику, Піитику, Логику; но да истребится всеконечно безбожная Иеика, въ которой сказано прямо, что душа не безсмертна. Богословы закрыли Библію и изучають мнѣнія схоластиковь, тогда какъ это занятие должно быть приготовительнымъ къ чтенію Библіи. У насъ, наоборотъ, Св. Писаніе провожаетъ до Баккалавра, доктора изучають сентенцін. Библію позволено въ нъкоторыхъ случаяхъ читать и мірянамъ; сентенціи-собственность одного духовенства. Св. Отцы, своими писаніями, хотъли достойно ввести насъ въ широкое библейское поле; мы только удаляемся отъ него въ глубокую чащу человъческихъ мудрований, -- словно люди, которые читають указательные столбы на распутіяхъ и никогда не попадуть на дорогу. Отцы посылають дътей своихъ въ Университеты. Всё хотять быть магистрами; о пользё учения никто и не думаеть.» Оть того Лютерь не обинуясь называеть Нъмецкія высокія школы огромными адскими дверями, поглощаю-щими лучшую надежду Христіянскаго міра. Онъ говорить знаменательно, указывая на внутреннюю связь государственныхъ отношенатемыю, указымая на внутреннюю связьтосударственных вотноше ній съ вѣроисповѣднымъ вопросомъ. Когда власть Римской Церкви утвердилась на могуществѣ Нѣмецкой имперіи, невѣжественный народъ, обольщенный ложнымъ ученіемъ, оставилъ Евангеліе. Папскіе декреталіи поддерживали новый порядокъ вещей. Явились прузи — магистры и доктора Богословія и Законовъденія —

двъ опоры Папства. (1) Ни въ чемъ не сказалась такъ сильно безплодность науки, какъ въ умышленномъ отстранении Библи въ Христіянскомъ ученіи. Лютеръ, 20 леть отъ роду уже, бывши магистромъ, не видалъ Библіи въ глаза. Карлштадть, старый докторъ и деканъ Факультета, черезъ 10 лътъ послъ Лютера, принимается за чтение Библии. Ръдкие знали о существовании пророческихъ книгъ, и кто зналъ, не занимался ими, считая ихъ непонятными. Онъ увъренъ былъ, по собственному сознанию, что все Евангеліе и всѣ посланія апостольскія содержатся въ церковной постиляв, то есть, въ воскресныхъ и праздничныхъ чтенияхъ по уставу Латинскому. «Какъ удивился онъ.»-говоритъ простодущно Маттезій,—«когда, разсматривая книги Университетской онбліотеки Эрфурта по ряду, онъ нечаянно наткнулся на Латинскую Библію и замвтиль, съ большимъ изумлениемъ, что въ ней тексть несравненно обильные вседневныхъ постиллъ, читаемыхъ въ Церкви и объясняемыхъ съ канедры. Оглядываясь въ Ветхомъ Завъть, онъ находить исторію Самуила и его матери Анны, и прочитываеть ее съ жадностію и съ сердечною радостію и умиленіемъ. А какъ все прочитанное было для него новымъ, онъ начинаетъ вздыхать отъ глубины сердца и просить Бога сподобить его пріобрѣтенія такой книги въ собственное владение. Въ Папствъ Библию бросали подъ лавку; считали ее книгой еретиковъ; докторъ тогда только оправдывалъ высокое звание, когда вносилъ свои вымыслы въ учение въры.» (2) «Я знаю, что я не лгу,»-прибавляетъ Лютеръ,-«потому что я выросъ между этимъ народомъ; все это видълъ сво ими глазами и слышалъ ушами. Мышенский епископъ, Сангаузенъ, говаривалъ: «Есть книга, по имени Библія; когда читаешь ее, приходить на мысль, что въ Христіянской Церкви не все въ надлежащемъ порядкъ.» На Аугсбургскомъ сеймъ, 1530 года, кардиналъ Майнцкий, Альбрехть, прочитывалъ Библию; на вопросъ одного изъ совътниковъ, нечаянно вошедшаго въ комнату: «На какую потребу курфирсту такое занятие?. онъ отвъчалъ **000**столушно: «Я не знаю, что это за книга, потому что все, что въ ней ин нацисано, свъдътельствуетъ противъ насъ.» (3) При такомъ направлении общественнаго, воспитания спрашивается:

<sup>(1)</sup> Walch, X, 25 cr. Oxp. nocz.-Walch, 1V, 22 IIc. §. 204, S. 1715, fig.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, Объясн. 10 Пс. §. 57, S 912.-XVI, §. 34, S. 1121. - Matthesius, I Predigt, S. 9

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. l, §. 26, S. 35.

какое понятие о въръ могли имъть люди простые, не посвященные даже въ тайны запутанной схоластики, а между темъ лишенные въ продолжение нъсколькихъ столътий живаго слова евангельскаго? Правда, были и въ Германіи переводы Библіи на Нъмецкій языкъ, предшествовавшіе цълымъ стольтіемъ великому труду Лютера, но писанные такимъ варварскимъ языкомъ, что читавшіе не понимали. Маттезій разсказываеть въ 13 проповѣди о жизни и учении Лютера, что онъ, въ молодости своей, видълъ изуродованную Нѣмецкую Библію (eine unteutsche deutsche Bibel), безъ сомнѣнія, переложенную съ Латинскаго, непонятную и неясную (dunkel und finster), потому что въ то время учепые не занимались Св. Писаніемъ. Отецъ его имълъ также Ньмецкую постиллу, которая, кромв воскресныхъ Евангелій, содержала еще толкования на нъкоторыя части Ветхаго Завъта, и молодой Маттезій читалъ ихъ съ восхищеніемъ. «Дорого даль бы я,»--говорилъ отецъ его, - «чтобы только увидъть полную Нъмецкую Библію.» (1)

Что касается до монастырей, то первоначальное назначение ихъ въ Пъмецкой землъ было чисто практическое. Въ этомъ смыслъ ихъ принимаетъ и Лютеръ, и даже желаетъ ихъ возстановленія. «Я не презираю,»-говорить онъ, -- «обрядовь церковныхъ «и монастырскихъ уставовъ; то было первою школою и наставле-«Hiewb духовныхъ (ja das ist die erste Zucht und Unterwesung der «geistlichen gewesen), чтобы тотъ, кто вступалъ въ монастырь, пре-«бывалъ въ послушании у настоятеля и учился не имъть соб-«ственности и не предпринимать ничего для себя, а былъ бы го-«товъ служить всякому во всемъ. Въ то время монастыри были «настоящими школами, въ которыхъ Христіянская свобода упра-«жнялась и изучалась на опыть, какими они были бы и теперь, «если бы сохранилась въ нихъ прежняя строгость устава. Лю-«бовь и милосердіе были целію этихь обрядовъ.» (2) Въ сочиненіи «О монашескихъ обътахъ» онъ возводить такое устройство обителей къ первымъ въкамъ Христіянства и находитъ имъ подтверждение въ уставахъ апостольскихъ. «Мы видимъ въ древнъй-«шія времена Христіянства похвальный обычай поручать юношей



<sup>(1)</sup> Matthesius, S. 392.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, Объясн. I П.с. §. 58, S. 298. Әтымъ объясняется уважение Лютера къ обителямъ братства общаго жития. Въ 1532 году онъ ходатайствомъ своимъ спасъ Вестовальскую обитель въ Герегордъ, которую городская дума хотъла закрыть. Ullmann, Reformatoren, II, 191—192.

«до извъстнаго возраста опытнымъ старцамъ, для поучения въ въръ «и послушании, по слову апостоловъ: ««Юнии повинитеся стар-«цемъ (1 Петр. V, 5).» Отсюда обычай приглашать восприемни-«ковъ къ крещению младенцевъ, для ихъ наставления въ въръ. «Со временемъ устроены были Христіянскія школы, въ кото-«рыхъ воспитывались и дъвицы, какъ читаемъ въ жити св. «Агнесы. Эть школы были разсадниками монастырей и обителей «для тѣхъ, которые, по собственному влечению, оставались въ нихъ «жить постоянно.» (1) «Отроки получали свободное содержание до «извъстнаго возраста, когда становились способными ко всякаго «рода занятіямъ. Со временемъ, по единогласному свёдѣтельству «церковных» историков», их» сочетали браком» для предохране-«нія отъ праздности, лѣни, бродяжничества.» (2) «Они приготов-«ляють къ занятію государственныхъ должностей и къ служе-«нію проповѣди.» (3) Такъ дъйствительно было на Западъ, согласно съ дъловымъ его направлениемъ. Августиновы братства были свободными соорищами учащейся молодежи, которая не связывалась обътами безбрачной жизни и монастырскаго общежитія. (4) Въ Уставћ блаженнаго Августина есть одно правило, по которому количество и качество пищи въ монастыръ предоставляется свободному расположению и естественной потребности иноковъ, въ случат болтзни приказывается прибъгнуть къ совътамъ врача; «потому что не всѣ одинаковой силы, а потому и не «могуть быть на одномъ содержания». (5) Государи покровительствоствовали монастырямъ, снабжали ихъ жалованными помъстьями, доходы съ которыхъ шли на содержание наставниковъ, на умственное и нравственное воспитание юношей (6). Такъ было первоначально и въ Германіи. Первые монастыри, основанные въ Ифмецкой земль св. Бонифаціемъ, посили неизмѣнный характерь Христіянскихъ училищъ; при нихъ заводились книгохранилища; отъ нихъ исходило по всъмъ направленіямъ образованіе умствен-

10

<sup>(1)</sup> Seckendorf, Comm. de Lutheran. c. 105, S. 257. "Hinc primum natae scholae Christianae... et his tandem collegia et monasteria pullulaverant propter eos, qui perpetuo et libere in scholis istis manere volebaut." — Walch, XIX, S. 1903.

<sup>(2)</sup> Walch, XII, S. 2468.

<sup>(3)</sup> Walch, X, 15 я статья Окр. Посланія.

<sup>(4)</sup> Walch, X, O бричной жизни, §. 14, S. 700-Апологія Аугеб. испов. XVI, §. 120, 8. 1528; §. 716, S. 1605.

<sup>(5)</sup> Walch, XVI, §. 214, S. 2760, О Соб. н Церкви.

<sup>(6)</sup> Walch, X, Объ обяз. родит. къ дътямъ §. 11, S. 194.-XII, S. 2168.

ное и религіозное, обращавшее дикіе лѣса и пустыни въ цвѣтущія селенія и нивы руками трудолюбивыхъ Бенедиктинцевъ. первыхъ насадителей духовной жизни и гражданственности въ Нѣмецкой землъ. Но когда корыстное начало возобладало въ монашеской жизни на Западь, измънился характеръ обителей. (1) Съ Генриха III началось особенное размножение иноческихъ орденовъ. Бернардъ былъ первымъ великимъ поборникомъ отшельничества Германии. Онъ произвелъ окончательное раздвоение между народною жизнію и исключительностію монастырскаго житія, хотя самъ былъ замъщанъ во всъ государственныя дъла своего времени. Современникъ четырехъ императоровъ, 36 лѣтъ начальствуя Клервоской обителію, онъ основалъ въ Германіи до 160 монастырей Цистерціянскаго ордена. Онъ ограничилъ прежнюю свободу общежитія, постановивъ неизмённымъ закономъ объть пожизненнаго пребыванія въ обители. Въ XIII стольтіи поднимаются Доминиканцы и Францисканцы, по выражению Лютера, могучие столпы владычества папы (des Pabsthums Columnae, die ruhmräthigen und herrlichen Atlanten und des Pabst Träger). (2) Henoсредственно подчиненные папѣ, независимые отъ мѣстныхъ церковныхъ властей, наушники царей, распорядители ихъ совъсти, они овладѣли общественнымъ преподаваниемъ и проповѣдию, и гибельно дъйствовали на толпы народныя. Въ концъ XV стольтія, когда на всъхъ концахъ Германіи заводились разсадники возраждавшагося классическаго изучения древнихъ, одни монастыри, огражденные тройными затворами, не отозвались на современные вопросы, а воспитывали упрямыхъ и суевфрныхъ обожателей папы. Отсюда всенародная проповъдь въ собственномъ смыслъ въ средніе въка не существовала въ Германіи. Причина-употребленіе Латинскаго языка, доступнаго для одного духовенства; невьжество большей части Братьевъ, которые хвалились названиемъ «fratres ignorantiae,» какъ признакомъ смирения, преслъдуя ревнивою ненавистию всякое умственное образование; наконецъ, недостатокъ людей, назначавшихся собственно для служения слова, а

<sup>(1)</sup> Въ XIV и XV въкъ уставъ блаж. Августина ожилъ во всей чистоть въ монастыряхъ Виндесгеймскихъ канониковъ и Уволльскомъ на горъ св. Агнесы, основанныхъ Флоренціемъ Радевиномъ, начальникомъ братства свободнаго житія. Ullm a и п, Reformatoren, 11, 94, 95, 131, flg. Въ послъдцемъ изъ инхъ жилъ (71 годъ) и умеръ Фома Кемценскій.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 30, §. 9, 11, S. 1454, 1456.

болве всего господствующая форма схоластики, даже въ краснорвчій духовномъ. Германія XIII и XIV в. представляетъ только отдъльные примъры проповъдниковъ, бесъдовавшихъ съ народомъ на родномъ языкъ, и то большею частно мистиковъ, которыхъ двятельность не могла простираться на большинство народа, а вращалась въ тесномъ кругу обращенныхъ, стоявшихъ на высшей степени образования. Епископы, погрязшие въ свътскихъ отношеніяхъ, слагали обязанность благовъстія на безвъстныхъ монаховъ, обходившихъ города и селенія, съ продажною проповѣдію, которая невольно поражаеть насъ своимъ грубо чувственнымъ свойствомъ. Иному городу приходилось довольствоваться недѣлею въ годъ, когда заходилъ въ предѣлы его странствующій монахъ-проповъдникъ, такъ называемый terminarius или stationarius; дальнъйшее пребывание въ селении, или городъ, откупалось дорогими деньгами. (1) Каковы были проповъди? Можно судить изъ примъровъ, предложенныхъ Лютеромъ. Лучшія предлагали народу частные случаи жизни Христовой, не касаясь Царства Благодати. (2) Доминиканцы, съ притязаниями на ученость, боялись, считали стыдомъ и лаже нельпостно упоминать на каоедръ имя Христово. Не говорили также ни о пророкахъ, ни объ апостолахъ, не приводили никогда ихъ писаній. Обыкновенный составъ духовнаго слова быль слъдующій: вопрось изъ Скота, или Аристотеля, потомъ раздъления, различения и вопрошения. Ежедневно проповтдывались новые вымыслы, обманы и мечтанія; изь нихь слагались настольныя книги для будущихъ проповъдниковъ. Этъ книги размножались до безконечности. (3) Пикогда проповъдь не начиналась съ Евангельскаго изречения; выбирали положения изъ Аристотеля, Платона, Сенеки, Сократа, заимствовали доказательства изъ древнихъ классиковъ, не гнушались сближениями изъ языческой миеологии. Къ Евангельской повъсти примъшивали разныя басни «о старомъ ослъ, о Дитрихъ Берискомъ, о синей уткъ, о куриномъ молокъ»; невъжественные Францисканцы стучались во всв двери съ своими нелъпыми побасенками и суевърными обрядами; народъ слушалъ съ жадностно ихъ нескладные разсказы и щедро оплачивалъ деньгами и естественными произведеніями. (4)

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 22, §. 38, S. 1001.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, Объясн. 19 Пс. §. 7—11, S. 1475, Ад. — Объясн. 22 Пс. §. 227, S. 1755.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 7, §. 179, S. 522; -XVI, §. 35, S. 1140. (4) Jürg, I, 200–202.—II, 551.

Па каоедръ проповъдники позволяли себъ неприличныя выходки; одинъ начиналъ свое слово принъвомъ: «Поъхалъ мужикъ по дрова;» другой приводиль на память прошедшія оргій; третій, въ присутстви князя, прерываль свою проповедь для хозяйственныхъ распоряжений. (1) Разсуждения о нравственныхъ предметахъ приправлялись кръпкими тълодвижениями, которыя внушали почтение народу, когда увъщания словесныя оказывались несостоятельными. Всъ эти отзывы Лютера о состоянии проповъди подъ гнетущимъ игомъ Латыни сходятся въ малъйщихъ чертахъ съ подобными же отзывами другихъ, уважаемыхъ современниковъ: аббата Тритгейма, Эразма, Маттезія, Миконія и прочихъ. Громкія жалобы раздавались въ мыслящей половинѣ народа, по мъръ того, какъ возрастала жажда всеобщаго, неизо́ъжнаго преобразования. Не раныпе, какъ въ исходъ ХУ въка, духовное красноръчіе принимаеть формы, болье соотвътствующія важности его назначения, въ лицъ Стразбургскаго проповъдника Гейлера Кейзерберга, котораго великая популярная деятельность вызвала сильное противодъйствие существующимъ формамъ Латинской проповѣди, въ цѣломъ рядъ молодыхъ дѣятелей, современниковъ и товарищей Лютера. Изъ школы Гейлера безъ сомньнія вышель и самъ реформаторь, упоминающій объ немъ въ Застольныхъ ръчахъ. (2) По крайней мъръ въ нравственныхъ и въроисповъдныхъ понятияхъ Гейлеръ сравнительно близко подходить къ возэрвнию Лютера. (3)

Эти два отношенія — отсутствіе всенародной проповѣди и безплодность общественнаго воспитанія, отразились печальными слѣдствіями для въроисновѣднаго состоянія Пѣмецкой земли. Къ концу XV въка огромное большинство парода теряло послѣднее чувство вѣры, закованной въ мертвыя формулы обрядовой набожности, и, что всего важиѣе, теряло потребность въ върѣ, отказывалось отъ нея добровольно, какъ отъ чего-то лишняго, обременительнаго для нравственнаго произвола. Въ началѣ XVI, цѣлая паства, послѣ сжедневныхъ проповѣдей Лютера, въ продолженіе полугода

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 22, §. 27, S. 991.-§. 79, S. 1024.

<sup>(5)</sup> Walch, XXII, с. 22, §. 28, S. 995. Вопреки Юргенсу который говорить (II, 519), что онъ инкогда не познакомплея съ сочиненияма Гейлера, въ противномъ случаь не опустилъ бы упомянуть объ эгомъ предшественникъ Резормаціи.

<sup>(1)</sup> Сравни сказавное о Генлерь вы II a g e n, Literarische und religiöse Verhältnisse im Reformations Zeitalter, 1, 122-128.

и больше, откупаеть у Тецели право гръщить безнаказанно, и всенародно ссылается на отпускныя грамоты. Такого явленія, безпримърнаго въ лътописяхъ человъчества, такого заговора цълой народности противъ высшаго духовнаго начала, не представляеть намъ исторія ни одного Европейскаго племени. Глубокая безнравственность съ плачевнымъ безвфріемъ отличаеть Намецкій народъ при началъ реформаціи. Въра въ Искупителя смъняется върой въ нечистую силу, безъ всякой возможности противодъйствовать ея непріязненному вліянию на жизнь человѣческую. Самъ Лютеръ, воспитанный въ этъхъ преданіяхъ, раздъляеть въ полной мъръ суевъріе своего народа; оно отражается въ странномъ воззрънии его на духовный міръ, въ которомъ онъ видить какую-то двойственность могущества, соревнование власти между Богомъ и діяволомъ. Міросозерцанию Лютера нельзя отказать въ особенной величавости, суровой поэтической красотъ; оно вынесено имъ изъ глубины религіознаго духа; но сроднилось съ господствующими чертами народнаго возэрвнія, въ которомъ діяволь олицетворяется не во внутреннемъ противоборствѣ благодати Христовой, а въ видимыхъ знакахъ вездъприсутствия въ мірь. Онъ развиль до последнихъ ужасающихъ выводовъ слово Евангельское, которое духу злобы придаеть название князя міра сего. Діяволь, по определению Лютера, есть духъ вездесущий, который безпрерывно жаждетъ нашихъ слезъ и сердечныхъ капель крови, который старается испепелить насъ отчаяниемъ. (1) Два великія орудія его действій: міръ и совъсть. Въ міръ онъ властвуеть неограниченно. «Мы душей и теломъ, какъ пришельцы и странники, подлежимъ его владычеству, — въ общирной гостинниць, въ которой хозяиномъ діяволъ, хозяйкою міръ, а всъ злыя похоти-прислужниками. Здъсь, на землъ, мы въ сердцъ его царства и гостимъ на собственномъ дворъ его; прислуживаетъ намъ его челядь. Онъ разсылаетъ то княжескихъ, то дворянскихъ чертей, и мы, несчастные, ночуемъ на станции врага нашего, какъ въ вертепъ разбойниковъ, и сражаемся съ нимъ въ его собственной кръпости. Въ его власти все, что служитъ къ сохранению жизни тълесной, воздухъ, пища, одежда. Онъ нагоняеть на младенцевъ болѣзни. Черти летають по воздуху въ видъ облаковъ, шмелями роятся около насъ, въ безчисленномъ мно-

<sup>(1)</sup> Walch, Vill, Octace. 15 r.t. Ioanus, §. 207, S. 439.

жествъ являются и въ видимомъ образъ пролетаютъ небеса огненными драконами, въ лъсахъ и въ водъ прыгаютъ козлами, заползають въ болота и топи, убивають и топять людей, особенно любять пустые дома, уединенные околодки; воздухъ и небо, насъ обнимающее, ими наполнено; они сидять туть и подкарауливаютъ человъка. Убійства, рати, болъзни, падежи скотскіе, бури и грады-все дъйствие діявола.» (1) Онъ выводить спящихъ людей изъ постели и ставить ихъ на краю пропасти, гдъ только заступление ангеловъ можетъ спасти ихъ; онъ увлекаетъ дъвицъ въ морскія бездны, оплодотворяеть ихъ чрево, и снова выпускаеть на свъть Божій; похищаеть младенцевъ и кладеть въ колыбель свои собственныя детища, которыя достигають 20 летняго возраста. (2) Лютеръ разсказываетъ, что онъ самъ видалъ часто діявола въ видъ свиньи, или блуждающихъ огней, и опровергаетъ общее мнѣніе, что это души усопшихъ, приходящихъ къ живымъ за молитвой. Онъ върилъ заклинаніямъ, приписываль нечистой силь свои собственныя бользни; обезьянь и змый считалъ любимыми образами воплощения бъса, боялся привидъній, покойниковъ. (3) Въ Виттембергскомъ монастыръ сатана являлся ему ночью, послѣ ранней объдни, за чтеніемъ псалтыря, и три раза поднималъ шумъ въ очагъ. На Вартбургъ грызъ оръхи, для него приготовленные, бросалъ скорлупы въ постелю его, съ шумомъ и трескомъ скатывалъ ведра внизъ по ступенямъ, загроможденнымъ кръпкими чугунными цъпями, хотя, впрочемъ, извъстная басня о чернильномъ пятнъ принадлежитъ къ позднъйшимъ преданіямъ. Объ Аугсбургскихъ видъніяхъ я говорилъ уже. Тоже могущество, которое Лютеръ приписываетъ діяволу въ естественномъ и нравственномъ міръ, еще въ большой мъръ проявляется во вліяніи его на дёла государственныя и вёроисповёдныя. Онъ ослъпилъ сердца Второкрещенцевъ и Сакраментаріевъ, и приворожилъ ихъ къ обману; онъ дъйствовалъ въ Мюнцеръ; онъ набрасываеть чары свои на Папистовъ; онъ ослёпилъ Магомета;

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Обълси. З гл. Ган. §. 16, S. 1937. — VIII, Обълси. 18 гл. Іолина §. 167. — 189, S. 910—911. — IX Обълси. 5 гл. І Пет. §. 25, S. 86—IX, О духовномъ оружін, §. 48. — 50, S. 161. — 162; §. 85. S. 471; §. 68, S. 475. — VIII Обълси. 14 гл. Іолина §. 90, S. 57» §. 184. — 187, S. 111. — 114. — XXII, с. 21, §. 10, S. 1097; §. 28; S. 1114; §. 57, S. 1121; §. 38, S. 1122. — 1122; §. 72, 1151; §. 107, 1182; §. 114.

<sup>(2)</sup> Walch, XVII, §. 77-78, S. 1155.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, §. 53, S. 1138; §. 70, 1149; §. 66, 1146; §. 99, S. 1175; - I, §. 94, S. 513: «Es müsste gar ein kühner Mann sein, der allein bei einem todten Leichnam bleiben konnte.»

язычники древняго міра были подъ властію діявола, а потому безъ изъяпія подпали вѣчной погибели. (1) Въ Христіянствѣ ежедиевно совершается борьба добрыхъ ангеловъ съ алыми, подъ начальствомъ Михаила архангела. Всѣ подобные имъ короли стоятъ подъ крѣпкою рукою этого міродержителя («обµохра́тор); нашъ герцогъ Саксонскій имѣетъ своего діявола, который мѣшаетъ ему въ распространении Евангелія. Онъ всегда при Дворѣ. Всѣ благія дѣла государя совершаются по внущенію ангела, а злыя по внушенію діявола. На Аугсбургскій сеймъ всѣ епископы привели съ собой по столько бѣсовъ, сколько блохъ на собакахъ; но Богъ на выручку прислалъ еще болѣе ангеловъ. (2)

Эта кръпкая въра Лютера во всеобъемлющее дъйствие нечистаго духа, особенно замѣчательна по связи съ народными убѣжденіями. Если взглядъ преобразователя, одухотворенный живою върою въ благодатную силу страданий Спасителя, отгоняющихъ вражескую силу, не могъ отрешиться отъ инстинктивнаго страха и странныхъ предразсудковъ, вложенныхъ въ него воспитаниемъ! Если онъ, проповъдникъ Евангелія, увъренный въ чистоть и истинъ своего ученія, находился поперемённо подъ охраною небесной силы и подъ темнымъ вліяніемъ поднебеснаго духа, то что сказать о народь, который разделяль заблуждения Лютера, не умъряя ихъ здравымъ Христіянскимъ смысломъ? 24-я гдава Застольныхъ ръчей посвящаеть насъ въ страшныя подробности слуг женія бѣсу, повторявшагося въ то время на всѣхъ концахъ Нѣмецкой земли. Всъ сословія народныя равномърно участвовали въ этомъ служении, дворяне еще болье простолюдиновъ. Конечно, Латинская Церковь освящала признаниемъ странныя поварія народа; но Фаусть есть все таки создание чисто Немецкое, независимо отъ религи, его возрастившей. Правда, у Славянъ быди также повърья, и теперь еще не утратившія своего значенія; и у нихъ нечистая сила играетъ великую роль и имъетъ значительное вліяніе на судьбу человъка; но эта смъсь языческихъ представлений о неприязненной силь, враждующей земнороднымь, съ Христіянскимъ ученіемъ о діяволъ, все жо покорствуетъ религіозному началу Славянской жизни; мы признаемъ наважденіе

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, §. 24, §. 134, S. 1200; §. 43, S. 1129;—VIII, Обълси. 3 гл, къ Галат. §. 20-21, S. 1959, flg. - §. 37, S. 1910; - ХЛ, §. 19, S. 1489; - VIII, Обълси. 16. г.т. Іоанна, §. 53-54, S. 308.

<sup>(2)</sup> Walch, X, Ooo aureaaxo, §. 16-19, 5. 1272-1274.-IX O ayx. opymin, §. 48, S. 461.

діявола, какъ наказаніе отступникамъ отъ благодати, признаемъ и возможность примиренія орудіемъ молитвы и покаянія. Этого примиренія Нѣмецкое человѣчество не признавало. Приведу нѣ» сколько былей, скръпленныхъ свъдътельствомъ людей достовърныхъ, извъстныхъ правдивостию между современниками. При Дворв императора Максимиліяна жило двое дворянь, до того ненавидъвшихъ другъ друга, что одинъ грозилъ другому убійствомъ. Въ одно утро одинъ изъ нихъ найденъ былъ въ постелъ убитымъ. Подозръние пало, естественно, на его товарища, тъмъ болье, что мечь его найденъ въ ножнахъ окровавленнымъ. Взятый подъ стражу, онъ успълъ доказать свою невинность, представивъ свъдътелей въ томъ, что онъ ночыо не выходилъ изъ дома. Между тъмъ онъ сознался, что видълъ во снъ, будто онъ въ самомъ дълъ убиваетъ товарища, и лошадь его найдена въ стойлъ дрожащей и взмыленой. Па чечъ же ръшаетъ императорский каммергерихть? Онъ догадывается, что убійство совершено діяволомъ, и изчёняетъ смертную казнь въ вёчное изинание виновному за мысленное покушение на жизнь товарища. Такимъ образомъ діяволъ является полнымъ властелиномъ человъческихъ дъйствій, а человѣкъ уловленъ безсознательно въ его темное владычество. Такъ разсказано было это событие Лютеру Саксонскимъ канцлеромъ, Брюкомъ. (1) Другое, еще болъе разительное, случилось въ Мельбургъ въ Тюрингской области, въ окрестностяхъ Эрфурта, и сообщено Лютеру Фридрихомъ Миконіемъ, который слышалъ его отъ очевидца и Мельбургскаго проповъдника, Бокена. Одинъ свиръльщикъ, промышлявшій искуствомъ своимъ на свадьбахъ, находился подъ вліяніемъ діявола, который грозилъ ему похищениемъ за то, будто бы, что онъ въ веселомъ кружкъ пилъ изъ длиннаго стакана вино, въ которое какой-то шутникъ примъщалъ навозу. Несчастный каялся въ гръхъ своемъ; священникъ отчитывалъ его, укръплялъ въ искушеніяхъ словами Евангельскими, и, въ залогъ безопасности, отпустилъ ему на домъ животворящее тело и кровь. Но беднякъ не могъ разстаться съ мыслію, что діяволъ, хотя и не коснется души его, но никто не помъшаетъ ему сдълать озлобление тълу его. Въ урочное время жилище свиръльщика окружили знакомые въ полномъ вооруженіи; другіе не отходили отъ него, проводя съ нимъ дни и ночи

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 21. § 75, p. 1152.

въ неотступной молитвъ и чтении Слова Божія. Въ воскресную полночь поднимается буря, тухнутъ свъчи и при затворенныхъ дверяхъ нечистый духъ влетаеть въ окошко и беретъ свою жертву, которая на другов же утро найдена мертвою въ близъ протекавшемъ ручьв. Таже исторія и съ тъми же подробностями разсказана была Лютеру Юстомъ Меніемъ, какъ случившаяся въ Эйзенахъ, въ 1516, или въ 1523 году, съ такимъ же свиръльщикочъ, подпавицимъ вліянію нечистаго духа за то, что онъ потвшалъ гостей на свадьбъ невъсты, обрученной другому; ни исповъдь и причащение, ни соборная молитва священниковъ, не спасли несчастнаго, который въ назначенный часъ похищенъ былъ діяволомъ. Никто, въ цёломъ околодкъ, не сомнёвался въ достовёрности этой повёсти, и Лютеръ выводилъ изъ нея заключение, что въра въ Іисуса Христа, крещение и евхаристия спасають лишь оть духовной смерти, но тъло человъка все же невозбранная добыча діявола. потому что онъ самаго Сына Божія возвелъ на крестъ. (1) Подобныя преданія въ Славянской народной поэзіи о волколакахъ, высасывающихъ кровь сонныхъ непріятелей, какъ порожденія поэтической фантазіи народа, находять естественное объясненіе въ историческихъ данныхъ о Вильцахъ или Волчкахъ, и въ Геродотовой повъсти о превращении Невровъ въ волковъ. (2) Славяне наполняють также природу сверхъестественными существами; таковы наши: водяные, домовые и лъшіе, у Западныхъ Славянъ еще более: огненные змен или, такъ называеные, плены, блудники и блуднички, водные мужи и жены, морены, черезпольницы, трясы; но въ высшей степени замѣчательно, что они не имъютъ никакой связи съ Христіянскимъ ученіемъ о діяволь: это духи служебные, привязанные къ извъстной стихи природы; вліяніе ихъ вообще болье благодътельное, чьмъ непріязненное, не касается духовнаго міра, а ощутительно только въ домашнемъ хозяйствъ, въ чисто внъшнихъ отношенияхъ. Въ нихъ большею частію фантазія народа олицетворяла враждебныя, или полезныя, силы природы, его окружающей. Некоторые изъ нихъ до того слабы и немощны, что нуждаются въ помощи человъка, хотя и одарены высшимъ даромъ предвъдънія грядущаго зла, или счастія. Преданія о Чернобогь, о Дясь, или Трясь, о злыхъ

<sup>(1)</sup> Walch, Ibid. S. 24, §. 79, 80, S. 1155-1158;-c. 25, §. 2, S. 1205 «Die Seele wird erlöset, doch muss der Leih des Teufels Mordstiche gewärtig sein.»

<sup>(2)</sup> Šafarik, Slow. star. 1, 167; въ Русск. перев. О. М. Бодянскаго, I, кн. 2, стр. 327 и слъд.

духахъ (Нижнелужицки врегинахъ) долетаютъ изъ глубокой старины до нашихъ временъ лишь въ огдаленныхъ неясныхъ отголоскахъ; Христіянство въ этомъ случать одержало совершенную побъду. Смолеръ, издатель Сборника Верхне и Нижне-Лужицкихъ народныхъ пъсенъ, въ приложенномъ описании народныхъ повърій и остатковъ старинной Славянской Миеологіи у Лужицкихъ Сербовъ, замѣчаетъ справедливо, что вѣра во враждебное дъйствие нечистыхъ духовъ совершенно исчезла въ народъ, что ему не приписывается, какъ дълаетъ Лютеръ, болъзненное состояние твла, вообще, что не сохранилось въ преданияхъ народа ни мальйшаго слъда независимаго существования и дъйствия внъ человъка. Человъкъ не лишается правственной свободы, удъленной ему Христіянствомъ; онъ силой креста прогоняетъ нечистаго духа; онъ не боится его могущества, и только тогда становится добычею ада, когда добровольно ему предается. Въ Германии XVI стольтія все сверхъестественное, все враждебное въ природъ олицетворяется въ страшномъ вездъсущи державнаго духа, которому жизнь человъка предана въ беззащитную жертву, отъ котораго, по выражению Лютера, нельзя отделаться ни постомъ, ни крестомъ. Безполезность борьбы увлекаетъ суевърнаго Нъмца въ ужасную крайность поклонения діяволу. Лютеръ разсказываетъ объ одномъ Виттембергскомъ студентъ, который на вопросъ его, какъ можетъ онъ жить, не боясь ни Бога, ни человъковъ? Отвъчалъ, что онъ записался на службу діявола такими словами: «Я отрекаюсь огъ вѣры въ Іисуса Христа и вступаю въ службу дру-гому господину. (1) Въ 1538 году, въ Зюссенѣ, діяволъ похитилъ трехъ человъкъ, предавшихся ему, въ самую Великую пятницу. (2) Одинъ дворянинъ, заключившій союзъ съ діяволомъ, промышляль безнаказанно разбоемъ, быль взять подъ стражу, но, съ помощію своего покровителя, избавился отъ заключенія. Другой, по той же причинъ, одерживалъ блестящія побъды на турнирахъ и рыцарскихъ играхъ; потомъ покаялся и провелъ послёдніе дни въ безмездномъ служеніи больнымъ. (3) На псовой охоть, устроенной однимъ дворяниномъ въ окрестностяхъ Виттемберга, Лютеръ и другие гости видели своими глазами, какъ хозяинъ гнался за зайцемъ, и лошадь внезапно пала подъ всадникомъ.

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, §. 103, S. 1179.

<sup>(2)</sup> Ibid. §. 75, S. 1151.

<sup>(5)</sup> Ibid. §. 81-82, S. 1158-1159.

а заяцъ поднялся на воздухъ, какъ привидъние бысовское. Но этому случаю разсказанъ былъ анекдотъ о дворянахъ, перегонявшихъ другъ друга на скачкъ, съ уговоромъ, что тотъ, кто отстанеть, становится жертвой діявола, и бъсъ въ самомъ дълъ похитиль на воздухъ отсталаго всадника. Въ другой разъ 8 зайцевъ, затравленныхъ въ Тюрингіи, на Герзельбергъ, на другое утро обратились въ лошадиныя головы. (1) Во времена Лютера вся Германія върила въ возможность совокупленія человъка съ бъсовскимъ отродіенъ и рожденіемъ дътей полу-діяволовъ, не отличавшихся видомъ отъ прочихъ людей. Въ XIV столътіи это повърье вызвало знаменитую буллу «Summis desiderantes» (1484 года), въ которой папа, Иннокентій VIII, объявляеть, что дошло до свѣдѣнія его, будто въ нъкоторыхъ областяхъ Верхней Германии, а также въ архіепископствахъ Майнца и Кельна, люди обоего пола вступають въ преступныя сношенія съ діяволами, и чарами своими препятствують женскимъ родамъ, прозябению земныхъ плодовъ, озлобляютъ разными муками людей и животныхъ. Въ слъдствіе этого онъ облекаетъ двухъ Доминиканскихъ монаховъ и профессоровъ богословія, Шпренгеля и Инститориса, въ полномочныя права сыщиковъ чародвиства, и они, въ томъ же десятилъти, из latorь знаменитый «Malleus maleficarum,» въ которомъ обстоятельно говорится о колдовствъ; духовнымъ и свътскимъ правителямъ дается подробный наказъ такъ называемыхъ Hexenprocesse. Кельнские богословы одобрили, императоръ Максимилиянъ утвердиль, эту книгу жалованною грамотою. Аббать Тритгеймъ во многихъ сочиненіяхъ доказывалъ существованіе Магіи. (2) Преданія о бъсовскихъ подкидышахъ сохраняются болъе или менъе во всъхъ Славянскихъ народахъ, но въ Германіи онъ глубоко сроднились съ народнымъ характеромъ, въ XVI въкъ являются общими и обращають внимание Нимецкихъ правительствъ. Въ городи Дессау Лютеръ совътовалъ самъ Ангальтскому князю утопить 12-лътняго мальчика, котораго считали исчадіемъ ада. Курфирстъ Саксонскій и мъстные владъльцы воспротивились исполнению казни. Лютеръ просилъ ихъ, по крайней мъръ, установить ежедневныя моленія во храмахъ объ избавленіи отъ діявольскаго наитія, и проклятый мальчикъ умеръ черезъ два года. Въ Гальберштадтъ

<sup>(1)</sup> Ibid. §. 21, 8. 1110.

<sup>(2)</sup> Jürg, 1, 210, 211.

былъ такой же подкидышъ (ein Wechselbald oder Kiskropf), до того прожорливый, что ему недоставало матери и пяти кормилицъ, и онъ мучился въчною жаждою Отцу присовътовали снести чудовище въ Гоккельштадть, къ чудотворному образу Божіей Матери; но на дорогъ, пока онъ проходилъ съ нимъ по какому-то мосту, бъсъ изъ воды сталъ перекликиваться съ своимъ отродьемъ, и крестьянинъ съ омерзъніемъ и ужасомъ бросилъ младенца въ ръку. Лютеръ съ больной похвалой отзывается объ одномъ, по видимому, современномъ сочиненим о въдьмахъ, находящихся въ плотскомъ совокуплении съ діяволомъ: «Es hat einer von den succubis oder incubis fein geschrieben, denn es ist nicht seltsam.» Онъ запрещаль совершать св. крещение надъ такими младенцами, «quos supponit Satan in locum verorum filiorum.» (1) Можно положить съ достовърностию, что такого рода предания перешли отъ Пъмцевъ къ сосъднимъ Славянамъ Западной отрасли, у которыхъ онъ по сю пору въ ходу, на что указываютъ чисто Нѣмецкія названія у Лужичанъ: для домоваго, Kubotcik—Hism. Kobold, для водянаго nykus (у Лютера nixen); наконецъ знаменитаго Dyterbernat или Dyter bénada, исполина и воздушнаго ловца, Дитриха Бернскаго. Приведу еще одно сближение, въ которомъ ръзко выдается различие въ духовномъ воспитании Нъмецкаго народа и нашей древней Руси. Въра въ волхвование и колдовство во время оно была сильна и въ нашемъ народъ, но ей противодъйствовала правительственная власть и въ особенности Церковь. Воевода Янъ Вышатичъ въшалъ на Бълъ Озеръ обманщиковъ, которые обвиняли женщинъ въ истреблении припасовъ; великодушный князь Гльбъ, въ виду ослъпленнаго народа, казнилъ изъ своихъ рукъ другаго обманщика въ Новъгородъ, съ которымъ не могла справиться церковная власть. Въ XIII въкъ, епископъ Владимирский, Серапіонъ, въ сильныхъ выраженіяхъ отвращаетъ народъ отъ обычая наказывать мнимыхъ волхвовъ сожжениемъ и другими ужасными казнями; Церковь наша истребляеть въ народъ суетную въру, которая приписывала общественныя бъдствія вмъшательству вражеской силы въ лицъ колдуновъ и волхвовъ. Вспомни иъ славный отвътъ Воротынскаго Іоанну Грозному, обвинявшему его въ добывании на него бабъ шепчущихъ: «Государь! Я не научился оть прародителей своихъ чаровать и въ бъсовство върить,

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, §. 95-96, S. 1171-1173.-S. 43, §. 145, S 1179.

но Бога единаго хвалить, въ Троицѣ славимаго.» На Западѣ виновникъ и глава реформаціи не только самъ убѣжденъ въ существованіи чародѣевъ, но поощряетъ строгость гражданскаго суда въ наказаніи ихъ. Въ 1588 году Спалатинъ разсказывалъ ему объ одной Альтенбургской дѣвицѣ, очарованной вѣдьмой, и Лютеръ тотчасъ подаетъ голосъ въ пользу смертной казни послѣдней, безъ суда и распроса. Невѣроятно, до какихъ отвратительныхъ крайностей доходило суевѣріе просвѣщеннѣйшихъ современниковъ въ нелѣпой довѣрчивости къ разсказамъ о вѣдьмахъ, которыя портятъ своими чарами яица, масло и молоко, и какія предохранительныл средства употребляли они противъ этого мнимаго чародѣйства. «Съ такими колдуньями,»—говаривалъ Лютеръ,—«я поступалъ бы безъ милосердія, я охотно согласился бы сжечь ихъ своими руками.» (1)

Я сказаль, что въра въ нечистую силу подавила въ Нъмецкомъ народъ благія съчена истиннаго Богопознанія, по той естественной связи, какая существуетъ между безвъріемъ и суевъріемъ. Сюда относятся: до безконечности размножившияся странствованія на богомолье, упадокъ церковнаго благочинія въ безсиліи мъстной іерархіи остановить злоупотребленія бродяжничества, искуственная святыня и мнимыя чудеса, пленявшія чувственность грубой поддълкой природы. (2) Общій обычай всего Христіянскаго Запада съ давнихъ временъ освятилъ путеществія въ Римъ на поклонение верховнымъ апостоламъ, въ Испанию къ мощамъ св. Іякова. Особенную заслугу полагали въ томъ, чтобы въ полномъ вооружении по лътнему жару совершить благочестивыя странствования. Гибельныя последствия ихъ для религи и нравственности народа выражались въ изобрътенной самими Нъмцами пословиць: «Кто въ первый разъ идетъ въ Римъ, тотъ ищеть лукаваго, въ другой разъ находить его, а въ третій приводитъ съ собой.» «Теперь,»-прибавляетъ Лютеръ,-«народъ наво стрился до того, что разомъ совершаетъ всъ три путешествія.» (3) Въ Германии, по всъмъ перекресткамъ выставлялась продажная святыня, привлекавшая любопытство и праздность. Похвальное узаконение Церкви не позволяло безъ особенной надобности отлучаться отъ своего прихода для какого бы то ни было богослужения

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, e. 25, S. 1204-1209.

<sup>(2)</sup> CM. Anozoriko Mezanxtons, XVI, §. 575, S. 1547.

<sup>(5)</sup> Walch, X, 12 ст. Окр. посл.

Но средневъковой Германии какъ будьто назначено было пережить на опытть все дурное, не сочувствуя ничему хорошему въ Западной Церкви. Воть какъ разсуждаетъ Лютеръ о множествъ часовень или полевыхъ церквей, привлекавшихъ къ себъ богомольцевъ: «Ихъ разводить діяволь, чтобъ усилить корысть, подавить въру, ослабить приходскія церкви, дать страшную пицу порокамъ народнымъ. Гдъ только есть образъ, даже образъ неосвященный, туда народъ стекается толпами. Церкви не освящаются для того именно, чтобъ продолжалось стечение народа. Какъ скоро храмъ освятится и образуется въ правильную прихолскую церковь, народъ оставляетъ его и снова начинаетъ свои безконечныя странствования. Онъ только отвыкаеть отъ настоящей святыни, тратить время и деньги, оставляеть семейство въ нищетв и опасности, а приходы пустъютъ. Въ часовняхъ безпрестанно возводять новыхъ святыхъ, не въ прославление святости, въ которомъ не нуждается праведникъ, а для денежнаго сбора. Не то ли же нъкогда происходило въ Іудейскомъ народъ, когда завистливый діяволь отвлекаль народь Божій оть освященнаго самимь Богомъ Іерусалимскаго храма на безчисленныя мъста произвольнаго богослуженія? Но тогда, по крайней мврв, народъ Божій звучалъ во вдохновенномъ словъ Пророковъ. Не даромъ Христіянская Церковь постановила, чтобы храмы освящались молитвой и словомъ. И если есть у тебя старая женщина, которая стала бы говорить, что она чувствуетъ влечение духа на богомолье, то послушайся совъта друга: возьми дубовый крестъ, и освяти ей хорошими ударами спину; увидишь, какъ персть Божій прогоняетъ бъсовъ.» (1) Знаменитыя сходбища были: Триръ, гдъ казался народу нешвенный хитонъ Христовъ, Регенсбургъ, Гримская долина, vallis furoris, по буквальному переводу Лютера, въ епархи Вюрцбургской, -- вообще пустынныя мъста, деревья, освященныя присутствіемъ явленной иконы. (2) Съ какою целію народъ расходился по всемъ сторонамъ искать невъдомой святыни? Съ смиреннымъ ли чувствомъ Русскаго паломника, который идетъ въ Герусалимъ поклониться Гробу Господню, встрътить на мъстъ искупления торжественный часъ воскресной полуночи, засвътить лампаду за Русскую землю? Съ самоотвержениемъ ли Русскаго богомольца, который безстрашно

<sup>(1)</sup> Walch, X, 20 ст. Окружн. цосл. — Ш Обьясн. I запов. §. 122-127.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, §. 31, S. 1139;-XXII, c. 5, §. 16, S, 562.

побъждаеть препятствія нищеты и дальняго странствованія, чтобы сложить свою лепту при гробъ уважаемаго Святаго, и, возвращаясь по той же дорогь, укрыпляется вырою, что ему сопутствуеть невидимое благословение? «Какъ нъкогда Гудеи.»-говорить Лютеръ,-«утренневали рано, возносили всесожжения, потомъ вли и пили и, расходясь попарно, предавались разврату (Исх. ХХХИ, 6), такъ было и въ папствъ. Въ Крестопоклонную недълю народъ ходилъ по церквамъ за двъ, за три мили отъ города, и когда въ городахъ не удавалось сходиться двоимъ для сквернодвяния, они отправлялись на богомолье и удовлетворяли похоти подъ личиной служенія святымъ.» (1) Римская Церковь издавна славилась поддъльной святыней; монастырь св. Киріяка въ Веймельбургъ, не вдали отъ Эйслебена, привлекалъ къ себъ много народу чудотворнымъ звономъ колокола, изгонявшимъ нечистаго духа. (2) Тъже нельпые разсказы проповъдниковъ, которые осмъяны въ Бокаччіевомъ Декамеронъ, повторялись въ Германии, гдъ заслуживали полную въру: показывались уголья св. Лаврентія, перо Миханла, вырванное во время единоборства съ діяволомъ, исподнее платье св. Франциска, свно, на которомъ лежалъ младенецъ Христосъ, борода Христова, млеко Пречистой Девы и пр. (3) Здесь нельзя не припомнить одного весьма важнаго событія, приводимаго Гусомъ въ его сочинении о прославленной крови Христовой, гдъ увидимъ великую разницу въ религіозномъ развитіи Германіи и современной Чехіи. Въ Вильзнахъ, городкъ Бранибора, показывалась чудотворная кровь Спасителя, прославленная цёлительной силой. Два случая въ особенности способствовали исторической значительности этого мъста. Какой то Генрихъ, вассалъ, вызвалъ на единоборство своего феодальнаго владътеля, Фридриха, и, посвятивъ оружие свое животворящей крови въ Вильзнахъ, убилъ противника. Другой случай: разбойникъ, убійца, заключенный въ темницу и приговоренный къ смерти, призвалъ на помощь Вильзнахскую кровь и разломалъ двери темницы. Съ тъхъ поръ чудотворная кровь въ Вильзнахъ сдълалась предметомъ особеннаго поклоненія ближнихъ Пъмецкихъ областей, а равно и Чехіи, въ которой большинство народа исповъдывало Латинскую въру. Первое противодъйствие злому суевърно исходить отъ Чеховъ. Петръ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 5, §. 4, S. 552.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, S. 1107-1144.

<sup>(5)</sup> Hagen, 11, 218.

изъ Аха, гражданинъ Пражскій (Petrzyko de Ach, civis Pragensis), о которомъ Гусь говоритъ въ 1402 году, какъ уже объ умершемъ (bonae meinoriae), ръшился обнаружить дерзкие обманы. Сухорукій, онъ пожертвовалъ въ Вильзнахъ, во славу животворящей крови, серебрянную рукавицу и, желая узнать, что станутъ говорить объ ней священники, остался тамъ цёлыхъ три дня, и въ его присутствии священникъ возгласилъ съ амвона: «Авти! Внечлите чуду!» Воть одинъ мъщанинъ Пражский исцълился силою крови Христовой, и, во свёдётельство чуда, принесъ вь даръ серебряную рукавицу.»-Петръ изъ Аха, поднимая руку, съ негодованиемъ воскликнулъ: «О священникъ! Зачъмъ обольцаещь народъ? Рука моя по прежнему осталась скорченною.» Въ началъ XV столътія, по настоянию Гуса, посланнаго на слъдствіе о мнимыхъ исцѣленіяхъ Вильзнахскихъ, Правительство Чешское запретило этъ странствованія. (1) Во многихъ областяхъ Германіи языческія воспоминанія сохраняли ръшительный перевъсъ надъ Христіянскими обычаями; въ XIII въкъ, какъ утверждаютъ нъкоторые писатели, въ окрестностяхъ Эйслебена еще обращаемы были язычники, и до второй половины XV тамъ не было ни одной церкви, а только маленькій часовни. (2) Гусъ, провзжая Германію въ 1414 году, находилъ вездъ самое грубое невъжество; на всемъ протяжении Баварии онъ не встрътилъ ни одного крестьянина, который зналъ бы 10 заповъдей; онъ платилъ за гостепріимство лесятословіемъ, а индъ, въроятно, по недостатку матеріяловъ для письма, чертилъ его на мукъ (3) Лютеръ два раза повторяеть анекдоть о крестьянинъ, который отвъчалъ священнику, много толковавшему ему о въчной жизни и о будущемъ блаженсовя усопшихъ: «Что намъ до неба, была бы мука!» (4) Въ другомъ мѣстѣ онъ говоритъ: «Крестьяне по селамъ, мѣщане по городамъ, дворяне вездъ, живутъ такъ беззаботно, что не знаютъ ни слова ни о Богъ, ни объ Евангелии. Они мруть, какъ коровы, проживши какъ свиньи. Въ маленькомъ городкъ Наумбургской области, во время свиръпствовавщей тамъ чумы, умеръ свищенникъ; прихожане согласились не замъщать его должности, чтобы

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus, I, f. 160-161.

<sup>(2)</sup> Jürg. I, 205.

<sup>(5) «</sup>In quolibet hospitio pro recessionalibus do decem mandata hospiti, et alicubi applico in farina, et hospitae omnes cum viris valde grate suscipiunt me.» Ep. 3. 1, f. 38.

<sup>(4)</sup> Walch, V, Oobacu. 90 He. §. 164, S. 1147;-11 Oobacu. 25 ra. Bar. §. 268, 8. 168.

не двлать лишнихъ издержекъ и умирали, по выражению Лютера, какъ звъри безъ таинствъ. (1) Онъ говоритъ въ застольныхъ ръчахъ: «Мы проповъдники предлагаемъ во храмахъ драгоцвниую пищу, ввчное блаженство, отпущение греховъ и благодать Божію, а они вздергивають нось и загребають талеры. На что коровѣ мушкатный орѣкъ, когда она довольна соломой и сѣномъ?» Вотъ что говорять наши дворяне, крестьяне, мъщане: «Пускай подходить Страшный Судъ! Пока его нъть еще, давайте всть, пить, безчинствовать, грабить, утопать въ наслажденияхъ (geitzen, wuchern, huren, buben, saufen fressen); дело еще не къ спеху (es hat keine Noth).» (2) Лютеръ выговаряваетъ часто народу и дерзкія рвчи, во время разлитія Лабы (Эльбы) и потопленія полей: «Коль и потопила ты хлѣбъ мой, такъ не потопила, по крайней мёръ, червонцевъ.» Онъ строго обличаетъ безумный ропотъ крестьинъ на продолжительную непогоду, или засуху. (3) Считаю излишнимъ приводить сближения съ Русскимъ народомъ. Его чудная преданность Промыслу Божію извёстна всякому, кто хотя нёсколько изучаль его нравы въ безчисленныхъ положенияхъ его земледъльческой жизни; она можеть съ перваго раза показаться безпечностію. Человъкъ Русский въ правильномъ состоянии общения съ природой способенъ до извъстной степени ко всъмъ уклонениямъ чувственности, но онъ до сихъ поръ сохраняетъ прекрасную черту племеннаго свойства; онъ благодаритъ Провидение за доброе и за худое, онъ и въ голодной смерти не входитъ въ судъ съ своимъ Богомъ. Точно также противно его природъ кощунство надъ святымъ; онъ не отдъляетъ житейскихъ условій отъ высшаго начала вёры; напротивъ, каждый шагъ хозяйственной жизни освящаетъ молитвой; въ глубокомъ соприкосновении религи съ жизнію скрывается великое значение проповъди, сопровождающей всю историю внутренняго развитія Русскаго духа. Народъ Русскій и до сихъ поръ внимаетъ каждому слову проповъдника съ смиренномудриемъ въры; когда слово Божіе раздается во храмахъ устами священнослужителя, онъ теснится къ амвону съ испытующимъ взоромъ; онъ ищеть вразумления, не скучаетъ бесъдой о самыхъ высшихъ предметахъ религіознаго созерцанія. Лютеръ жаловался, что когда онъ начиналъ проповъдывать, народъ весь расходится, я

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. I, S. 27,-c. 22, §. 53, S. 1009; §. 155, S. 1073.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 15 гл. Кор. 5. 34, 5. 1485.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 4, 5. 64, S. 502. 5. 67, S. 305.

остается не болће 10, или 12 человћкъ, которые слушають его со вниманіемъ; когда онъ заводитъ ръчь объ оправданіи человъка, половина слушателей дремлеть, другая кашляеть, но всв оживляются, какъ скоро заговорить о чудесныхъ событіяхъ. Онъ часто во гнъвъ оставлялъ церковь, потому что пъние псалмовъ, и молитвъ заглушалось болтовнею присутствующихъ. (1) «Въ церкви,--говорить Себастіянъ Брандъ, въ любимомъ сочинении народа, «Narrenschiff,» вышедшемъ въ концъ XV столътія,-«въ праздники, во время воскреснаго богослужения, мъщане и купцы толкують о торговыхъ дёлахъ своихъ, священнослужители и причетники о войнъ и другихъ новостяхъ, примъшивая безбожныя шутки; дворяне и рыцари являются въ церковь съ цёлой стаей соколовъ и собакъ, чтобъ наглядъться на женщинъ и дѣвокъ.» Упадокъ религіознаго духа въ то время доходиль до того, что Брандъ ожидаетъ скораго преставления свъта. Невъжество современниковъ не мвинаетъ имъ кощунствовать надъ самыми святыми истинами Христіянской религіи. Любопытные анекдоты, въ которыхъ выражаются понятія Ифмецкихъ крестьянъ о таинствъ Пресвятой Троицы, объ Евхаристи и прочихъ, можно видеть въ Шуткахъ Генриха Гебели, Сборникъ разсказовъ, извлеченныхъ изъ устъ напода въ началъ XVI столътія.

При такомъ положении дълъ, естественно, что Германия до Лютера не выставила ни одного значительнаго двятеля, который ногъ бы стать наравнъ съ Гусомъ въ общирности дъйствія и вліянія на человѣчество. Въ новъйшее время нашлись писатели, которые старались выставить въ преувеличенномъ видъ начатки противодъйствія Латинскому учению въры до Лютера. Во главъ ихъ стоить Ульманнъ, котораго книга «Реформаторы до реформаціи» написана съ патріотической цёлію объяснить преобразованіе Лютера чисто народными началами. Онъ говорить въ предисловіи : «Обращая внимание на то, что приуготовило Лютера и другихъ героевъ реформации къ ихъ всемирно-исторической дъятельности, мы увидимъ, что не образъ Гуса, Савонаролы, или подобныхъ имъ мучениковъ, не Виклефскія, или Гуситскія, мнѣнія, послужили къ духовному ихъ воспитанию, а совершенно другія стихіи Христіянской жизни въ религи и богословія, именпо ть, которыя находимъ преимущественно у библейскихъ и здравомыслящихъ

(1) Walch, XXII, c. 9, §. 6, S. 541; c. 22, §. 19, 5, 991; §. 80, S. 1025.

мисгиковъ Германіи и Пидерландовъ въ концѣ XIV и въ теченіи ХУ въковъ, у менъе извъстныхъ богослововъ-эмпириковъ и лите раторовъ, между которыми мирный, созерцательный Ступицъ для Лютера, и благородный Виттенбахъ для Цвинглія, послужили ближайшими и непосредственными проводниками. Если спросимъ далье, отъ кого преимущественно исходило воздъйствіе Христіянскаго просвъщения и человъческаго образования, которыя въ продолжение XV въка въ постепенно расширяющемся объемъ и возрастающей силъ тихо и незамътно проникали въ различные слои народные, возбуждая въ нихъ воспримчивость къ слову и дъйствіямъ реформаторовъ, то и туть нельзя указать на извъстнъйшихъ до-реформаціонныхъ героевъ, пожертвовавшихъ собою для цёлаго, а скорёе на скромныхъ мужей, которые въ болёе тесныхъ предвлахъ, часто безвестные и безыменные, но все же дъйствовали истинно образующимъ, назидающимъ и положительно оживляющимъ образомъ.» И нѣсколько далѣе: «Безспорно Германія, Швейцарія и Нидерланды явились средоточіемъ всемірноисторическаго движенія, которое называемъ мы Реформаціей. А потому достойно удивления, и по истинъ изумительно, отъ чего давно уже не сознали и не высказали ясно той истины, что въ течение въковъ говорено было объ Английскихъ, Чешскихъ, Французскихъ и даже Италіянскихъ предшественникахъ реформаціи. но нигдъ еще ни слова не сказано о Нъмецкихъ. Не уже ли Лютеръ и Цвинглій съ единомышленниками, не уже ли мужи въ то же время возстающие внизъ по Рейну и въ Нидерландахъ съ цълію очищенія вфры, спали съ неба, какъ преобразователи, или заимствовали побужденія къ двятельности и самыя убъжденія только съ чужбины? Уже по одному закону исторической преемственности, необходимо предполагать существование соотвътственныхъ связующихъ членовъ, мужей, очищающихъ путь; но и въ самомъ дёлё извёстны намъ весьма значительные предшественники реформаціи въ Германіи и Нидерландахъ, которые безспорно имъли сильнъйшее вліяніе на нашихъ реформаторовъ, чемъ иноземные. Ибо сказалъ ли гдъ ни будь Лютеръ относительно вліянія на собственное религіозное и богословское развитіе объ извъстнъйшихъ чужеземцахъ, что сказано имъ о менфе извъстныхъ Верхне и Нижне-Нъмецкихъ его соплеменникахъ? На пр., объ Іоан нъ Везелъ, что онъ изъ его сочинений приготовилъ себя къ званію магистра; о Братьяхъ общаго житія, что они первые начали

Евангеліе; о Весель, что могли бы подумать, если бы онъ нрежде съ нимъ познакомился, что онъ всь части ученія своего почерпнуль изъ него; о Таулерь, что ни на Латинскомъ, ни на Нъмецкомъ языкъ, нъть болье здраваго и болье согласнаго съ Евангеліемъ ученія въры; о сочинитель Нѣмецкаго Богословія, что онъ ни у кого не нашелъ лучшаго опредъленія о Богь, Христь, человъкъ и мірь; наконецъ о Ступицъ, что онъ впервые возжегъ въ немъ Евангельскій свъть, и что слова его залегли въ сердцъ Лютера, какъ стрълы сильнаго. Ни о комъ изъ Нѣмецкихъ предшественниковъ реформаціи Лютеръ, скомъко мнъ извъстно, не говоритъ ничего подобнаго.... Нигдъ, какъ въ Германіи, особенно въ массахъ народныхъ, не работали съ такимъ усердіемъ и успѣхомъ, для просвътлънія Христіянскаго Богопознанія, для очищенія внутренней Христіянской жизни.» (1)

Полное опровержение парадокса Ульманна постараюсь предложить во второй части изслёдования. Здёсь только нёсколько словъ о вёроисповёдномъ движении Германии до преобразований Лютера.

Нъмецкие писатели принимаютъ три противодъйственнытъ начала въ Германии въ продолжение средняго въка, и олицетворяютъ ихъ въ трехъ особенныхъ направленияхъ, сходившищся въ одной и той же цъли государственнаго и въроисповъднаго освобождения Нъмецкой земли отъ владычества папы, а именно: 1) въ религіозномъ, 2) популярномъ или общемародномъ, 3) классическомъ или гуманистическомъ. Посмотримъ, на сколько въ каждомъ изъ этъхъ направлений выражалась противодъйственная мысль (оппозиціонная идея).

Превосходное изслъдованіе Ульманна познакомило насъ ближе съ значительнъйщими дъятелями религіозной идеи въ Германіи въ XIV и XV въкахъ, Іоанномъ Гохомъ, Іоанномъ Везелемъ, Іоанномъ Веселемъ, и другими, менъе извъстными, Братьими общаго житія: Гергардомъ Гротомъ, Флоренціемъ Радевиномъ, Гергардомъ Цербольтомъ, Оомой Кемпенскимъ и Нъмецкими мистиками. Но въ высшей станени замъчательно, что всъ они, исключая послъднихъ и Везеля, жили и дъйствовали на почвъ не чисто Нъмецкой, а въ Нидерландахъ, подъ непосредственнымъ вліяніемъ Парижскаго Университета. Обериссельская провинція и въ ней значительные города: Девейтеръ и Цволль,

<sup>(</sup>i) Ullman, S. VIII, X.

были поприщемъ дъйствія начальниковъ Братства общаго житія. Гроть учился въ Сорбоннъ (1355 — 1358), въ 1378 году вывезъ изъ Парижа множество книгъ, назначенныхъ для обучения юношей новаго братства. Любимый ученикъ его, Флоренцій, въ 1360-хъ годахъ, обучался въ Пражскомъ Университетв, гдв могъ быть свъдътелечъ современной дъятельности извъстнаго Милича; ректоромъ Девентерской школы при Радевинъ былъ нъкто Johannes Воноте, въроятно, Чехъ родомъ, что совершенно согласно съ тогдашней значительностию Пражской Коллегии и славой образования. которою пользовались Чехи въ XIV въкъ при Карлъ IV. Подъ его ректорствомъ образовались два значительныхъ двятеля братства; Гергардъ Цербольть и Оома Кемпенскій. Замичательное указаніе перваго (въ книгъ о пользъ чтенія Библіи на родномъ языкъ), между прочимъ, на Русскихъ и другихъ Славянъ, имъющихъ Св. Писаніе на своемъ языкъ, свъдътельствуетъ о ближайшемъ знакоиствъ его съ Славянскимъ міромъ. За исключеніемъ Гоха и Веселя, родившихся и дъйствовавшихъ въ Съверно-Нидерландскихъ провинціяхъ (только Весель оставилъ слъдъ своего пребыванія во внутренней Германіи, а имя Гоха не доходило никогда до свёденія Лютера), остается одинъ только Везель или Везалія, котораго двятельность относится собственно къ Нѣмецкой землѣ; но мы ниже увидимъ, что онъ былъ однимъ изъ ревностивищихъ учениковъ великаго Чешско-Моравскаго Братства, а потому служить лучшимъ проводникомъ отъ ученія Гусова къ протестантизму. Точно также вліяніе Гуса на Ступица, Пролеса, Гильтена. Адельманна и пр. засвъдътельствовано частію ихъ собственнынь признаниемь, частию современными памятниками. Вообще Германія до Аютера, въ отношеніи къ умственному и религіозному образованию, представляетъ двъ, совершенно отличныя одна отъ другой, половины. Юго-Западная полоса Нъмецкой земли, всъ мъста по теченію Рейна, давно уже находились подъ вліяніемъ Французскаго и Италіянскаго просвъщенія; тамъ были древнъйшіе Университеты, которые всь обязаны началомь своимь общей матери, знаменитой Сорбонив; тамъ, особенно къ свверу, въ областяхъ, сопредъльныхъ Голландін, сказалось найболье протестовъ противъ іерархической власти Католицизма; тамъ собирались великіе церковные соборы XV стольтія: Констанцкій и Базельскій. Другая большая половина Гермніи — восточная, южная и свверная ея полоса, сильно перемвичанная съ Славянскими

основами, чуждаясь Европейскаго Запада, сроднилась съ Славянскимъ образованіемъ, когорое въ XIV стольтіи исходило изъ Праги, во всёхъ отношеніяхъ счастливой соперницы Парижа. Саксонія, изстари Славянская почва въ общирномъ значеніи, Баварія, особенно свверная ея половина, вообще все течение Лабы и верховья Майна, отъ Магдебурга до Нюрноерга, въ ХУ въкъ представляются общирнымъ поселениемъ Моравскаго Братства. Въ Университетахъ Эрфурта и Лейицига особенно сильно живетъ Славянское начало въ глухой борьбъ съ Католичествомъ. Учение Гуситское, какъ.увидимъ ниже въ IV отдълъ, пустило здъсь глубокіе корни, досягая общирными отраслями до самаго Рейна. Та кимъ образомъ раздвоенная Германія не представляетъ въ средніе вѣки саможизненной духовной дѣятельности, и умственное и религіозное образованіо распространяется въ ней извнъ, исходя изъ двухъ противоположныхъ сторонъ Европейскаго міра. Въ духовномъ развити средняго въка она играетъ значительную роль, какъ дъвственная почва Католицизма, какъ общирное поле сраженія между Славянскимъ началомъ, медленно подвигающимся на Западъ, и Западно-Европейскимъ, которое силится пробить себѣ дорогу на Востокъ. И то и другое громить Латинство; но, дъйствуя разнымъ оружиемъ, они сталкиваются враждебно и начинають междоусобную брань, дающую временный отдыхъ Католической Церкви, и на цвлое стольтие замедляющую падение ея на материкъ Европейскомъ. Первое, могучее столкновение происходить на Констанцкомъ соборъ; представители его: Герсонъ, герой умъреннаго Католицизиа, патріярхъ религіознаго образованія на Западъ въ ХУ въкъ, и Гусь, Славянскій борецъ Православія. Вторымъ, менѣе значительнымъ дъйствіемъ этой великой драмы, я назову инквизиціонный процессъ Іоанна Везалія; развязкою — насильственную реформацію Лютера, какъ продолженное воздъйствіе Православнаго начала.

Теперь, если обратимъ вниманіе на два остальныя противодъйственныя начала, развившіяся въ Германіи, то увидимъ, что ни то, ни другое не только не служатъ проводникомъ къ настоящему религіозному преобразованію, но даже безсознательно поддерживаютъ выгоды Западной Церкви. И то и другое носятъ характеръ чисто отрицательный и дъйствуютъ разрушительно на въроисповъдное чувство. Начнемъ съ общенароднаго (die Volksmässige opposition). Оно выражается въ нъкоторыхъ литературныхъ произведеніяхъ, запечатлёныхъ духомъ народнымъ. Сочинители большею частію вышли изъ низшаго сословія, но усвоивъ себъ плоды классическаго образованія, они съ намѣреніемъ снисходять къ степени пониманія и къ младенческимъ представленіямъ простаго народа. Простодушіе, иногда слишкомъ грубое, кладетъ печать особенной занимательности на этв живыя картины. Заимствованныя изъ вседневнаго обыхода народнаго быта. Ихъ сбщее свойство — вдкая сатира на всв современныя отношения Церкви, то въ формѣ аполога, то въ видѣ отдѣльныхь разсказовъ, округленныхъ въ поговоркъ и притчъ, то въ видъ самобытнаго разсужденія отъ лица народа. Содержаніе исключительно направлено на гръхи духовенства, на его соблазнительную жизнь, на его невъжество и алчность. Иронія ръзко восходить до главы Латинской іерархіи, а вращается въ болве твсномъ кругу низшаго духовенства, въ особенности орденскаго. Уже одно это направление свёдьтельствуеть о безплодности противодействія, которое ограничивается отдъльными нападеніями на внъшнюю жизнь, безъ высшаго отношенія къ въроисповъдному вопросу. Это не глубокомысленная иронія Христіянскаго философа, исходящая изъ глубины религіознаго стремленія, а просто насмѣшливый юморъ здраваго смысла, поднимающаго на смъхъ цълое сословіе, измънившее высокому своему назначению. Оть служителей Церкви насмышка переходитъ на самую Церковь, и здъсь открывается глубокій упадокъ религіознаго духа въ кощунствъ надъ догматами Христіянскими. Высшій цвъть этой отрасли письменности представляють: Торжество Бенеры и Шутки (facetiae) Генриха Бебеля, въ которыхъ безвёріе идеть рука объ руку съ страшнымъ невъжествомъ.

Такое же искаженіе Христіянскаго начала отличаеть третье противодъйствіе, исходящее изъ ученаго сословія, такъ называемыхъ, гуманистовъ. Школа гуманистовъ зародилась въ Италіи. Когда схоластика уклонилась отъ первоначальнаго своего назначенія—обьяснять разумно одинокіе догматы, слить во едино убъжденіе и въру, когда она стала служебнымъ орудіемъ Католицизма и наложила на Христіянскую догматику тяжелыя цъпи хитросплетенной софистики, въ Италіи оказалось первое противодъйствіе этой мертвенности науки—въ возобновленномъ изученіи классической древности. Первые плоды этого умственнаго завоеванія приложены къ правильному возстановленію и толкованію Библейскаго текста въ незабвенныхъ трудахъ Лаврентія Валлы. Въ ХУ

въкъ классический міръ, въ великихъ своихъ первообразахъ, до того обуяль высокіе умы Италіянскихь ученыхь, что они потеряли изъ виду вопросъ богословский, не имъя даже времени заниматься Христіянской догматикой. Изящество древней поэзіи, неоспоримое превосходство здравой онлософія Сократа, Платона, Сенеки и прочихъ, отвратило ихъ мало по малу отъ Христіянской мысли, зарытой подъ грубой корой полуязыческаго учения схоластиковъ. Тъже видоизмънения гуманизма по тъмъ же причинамъ повторились въ Нъмецкой землъ. Эней Сильвій, во время путешествій по разнымъ областямъ и Университетамъ Нъмецкимъ, положилъ начало возрождению классической Словесности на неблагодарной почвъ Германии, дотолъ коснъвшей во мракъ невъжества. Сначала зародыши новой науки принимались довольно туго; потомъ молодое поколѣніе бросилось съ жаромъ на изучение древности, и ръшило побъду надъ застарълыми формами схоластическаго преполаванія. Въ послёднемъ десятилётіи ХУ вёка Германія не имбеть болье нужды обращаться къ старшей сестрь своей за сокровищами умственнаго образования; она является обширнымъ разсадниковъ горячихъ защитниковъ классическаго міра; на всемъ протяжении ся образуются ученыя общества двигателей новой мысли, и вся совокупность ихъ слагается въ великое братство, соединенное единствомъ выгодъ и любовными узами взаимнаго сочувствія и ненависти къ заступникамъ стараго порядка вещей. Дрингенбергеръ въ Шлетштадтъ, Іоаннъ Дальбергъ съ помощникомъ Рудольфомъ Агриколой въ Гейдельберга. Рейхлинъ, при дворъ Эбергарда, Виртембергскаго графа, Богуславъ Лобковицъ изъ Газенштейна въ Чехіи, Григорій Геймбургъ и Вилибальдъ Пиркгеймеръ въ Пюренбергъ, Гейлеръ Кейзерсбергъ въ Страсбургъ, Генрихъ Бебель въ Тюрингенъ, Матоей Лангъ, кардиналь Зальцбургскій, въ Австріи, Конрадъ Цельтесь въ Вънскомъ Университетъ, Эразмъ въ Роттердамъ, Конрадъ Муціянъ, Руфъ съ целой дружиной учениковъ и товарищей: Спалатиномъ, Лангомъ, Кготомъ Бубіяномъ, Эобаномъ Гессомъ, Ульрихомъ Гуттеномъ въ Готв и Эрфуртв, Мартинъ Поллихъ, Мельрихштадтъ и Ступицъ въ Виртембергъ, и множество другихъ ученыхъ мужей подають другь другу руку, образують средоточія умственной двятельности, къ которымъ примыкають другія, менње значительныя, отрасли; странствующие ученые заносять съмена просвъщения на мъста дотолъ безусловнаго преобладания безплодной схоластики

Digitized by Google

Начало прекрасное—оживить науку примѣненіемъ къ жизни. Но исключительность вліянія древнихъ отразилась въ легкомысленномъ взглядъ гуманистовъ на религио и жизнь. Началомъ зла была избитое сравнение между нравственными уроками лучшихъ язычниковъ и Христіянскимъ ученіемъ. Эразмова изящная сладкопъчивая насувшка не касается въры, хотя не щадить духовенства. Идеалъ Эразма – перевести религию въ жизнь, въ дъятельное исполнение закона любви, въ постоянную борьбу съ злыми страстими. Но въ отръшении нравственной жизни отъ высшаго, одухотворяющаго, начала въры таится зародышъ полуязыческихъ представленій о религіи, въ которыхъ Христіянство является только высшею степенью человъческаго развитія. Отъ дальнъйшихъ уклонений предохранило его только глубоко развитое нравственное чувство; но ть изъ гуманистовъ, которые подчинились вліянію популярныхъ началъ, обнаруживають совершенное равнодушіе къ откровенной Религіи. Отръшившись отъ авторитета преданій, они не выходить за предълы религи естественной, признають паноеистическое начало Божества, разлитаго по всей видимой природъ. — «Ты дивишься,» — говорить Конрадъ Цельтесъ въ одной изъ своихъ одъ, — «отъ чего я въ Церкви не двигаю устами и не произнощу молитвенныхъ словъ?-Оть того, что Божество призираеть во внутренность моего сердца. Ты дивишься, отъ чего я такъ ръдко посъщаю Церковь?-Богъ въ насъ самихъ; нътъ нужды созерцать его живописные образы въ храмахъ. Ты дивишься, отъ чего я такъ люблю просторъ полей и солнце, источающее теплоту?-Природа отражаетъ для меня возвышенный образъ Всемогущаго Бога; это достойнъйший храмъ Божества». (1) Муціянъ доводилъ до послъднихъ крайностей это идеальное воззрѣніе на Божество. Онъ, по видимому, не признаетъ историческаго существованія Христова. По мнѣнію Муціяна, религія Христова существовала задолго до воплощенія Сына Божія; она есть предвъчное достояние всего человъчества. По миънию гуманистовъ, Христіянство сливается со в том другими проявленіями религіознаго духа у разныхъ народовъ. «Въ Алкоранъ читаемъ,» -- такъ пишетъ Муціянъ къ Урбану Регію: ««Кто кланяется въчному Богу и живеть добродътельно, нътъ нужды, Гудей ли опъ, Христіянинъ ли, Магометанинъ ли, привлекаетъ благодать и становится причастнымъ блаженства»». Не новой одеждой, а хорошею жизнию, удовлетворяемъ Правосудію Божію.» О постахъ и другихъ Церковныхъ

(t) Hagen, I, S. 322.

13

уставахъ, объ отдёльныхъ повёствованіяхъ, преямущественно ветхозавътныхъ, онъ отзывался съ насмъшкой, издъвался надъ Церковною пѣснію: «Soli Deo gloria,» играя двусмысленностію перваго слова. (1) По Муціянъ оцёнилъ добросовъстно разрушительное свойство своихъ вѣроисповѣдныхъ воззрѣній, а потому дѣлился ими только съ короткимъ кругомъ подобныхъ себъ мечтателей, но • тщательно скрываль ихъ отъ простаго народа, и безъ того уже склоннаго къ злочпотреблению свободы и въ мысляхъ и въ дъйствияхъ. «Отъ чего,» — говорить онъ, въ письмъ къ Урбану Регію, — «отъ чего, при послъднемъ нашемъ свидании, я велъ разговоры не совстмъ назидательные? Съ друзьями я охотно позволяю себв шутки; но мнъ жаль, что я далъ волю языку своему, потому что туть сидель писарь, незамѣтно подслушавщій насъ. Я знаю: тайнами (mysteria) не должно дёлиться съ народомъ, а либо вовсе умалчивать, либо облекать въ иносказание и притчи. Сохрани меня, Боже, соблазнять девственныя (profanae) уши словами, которыхъ, по апостолу Павлу, не лёть есть человёку глаголати.» (2)

Опредълимъ въ короткихъ словахъ духовное состояние Нёмецкаго человъчества въ началъ ХУІ стольтія. Истинно религіозная жизнь струится въ Германии съ другихъ противоположныхъ сторонъ, съ востока и съверозапада, олицетворяемая въ двухъ Евангельскихъ общинахъ, изъ которыхъ въ одной преобладаетъ спокойное созерцание, въ другой дъловая дъятельность Апостольскаго благовъстія. Народъ коснъетъ въ невъжествъ, отягченъ суевъріемъ, безумно ругается надъ Христіянской святыней, отъ которой съ намфрениемъ отвела его лукавая политика Западной Церкви. Ученые, представители мыслящей половины народа, не сочувствуя действительности, переселяются мыслію и действіемъ въ отжившую древность, вливаютъ вино новое въ мѣхи истлѣвшіе. Сомнѣніе смѣющейся Епикурейской философіи покрываетъ густою свные божественное начало въры. Отвратительная маска глумленія приростаеть къ лицу какъ самыхъ даровитыхъ, такъ и самыхъ невъжественныхъ, осмъиваетъ всъ современныя отношенія, все доброе и злое, разрушаеть старое, не созидая новаго.

<sup>(1)</sup> Hagen, 1, 523-334; Jürgens, I, 480.

<sup>(2)</sup> Сравните странное суждение Гагена о смысят этого послания, I, 530-531. Слъдующіе за темъ отзывы народа о Тапиствъ Троицы и объ Евхаристи опъ считаеть признакомъ вольнодунства, между тъмъ какъ они обнаруживають только глубокое невъжество и суевъріе.

Есть что-то ужасающее въ этомъ всеобщемъ огрицании самаго себя и всего окружающаго, которое ръзкими чертами напоминаетъ намъ другое время въ исторіи человѣчества, когда умирающій полноеизмъ безчеловъчно добивалъ себя безпощадной насмъшкой. но темъ не былъ приведенъ къ сознанію и воспріятию гонимой истины. Возобладавшая чувственность во всёхъ отрасляхъ жизни твлесной и духовной исторгаеть у грубаго народа сознание необходимости втораго пришествія искупителя, вторичнаго понесенія гръховъ всего міра въ крестномъ страданіи; и этой потребности нѣкоторымъ образомъ удовлетворяетъ мягкосердечная проповъдь грядущаго преобразователя, которая не исцъляеть глубокихъ язвъ, а только покрываетъ ихъ всеочищающею силою жертвы Спасителя. Естественно, что при такомъ положении дълъ, врачевство не могло зародиться внутри зараженнаго тёла, а должно было притти извив, изъ основъ, чуждыхъ мнимымъ противоборствующимъ началамъ, изъ которыхъ будто бы развилась реформація. Значение этого отрицательнаго противодъйствия, не упрочивающаго и возсоздающаго, а разрушающаго, превосходно постигнуто Лютеромъ. «Уничтожение и упадокъ злоупотреблений давно уже были въ ходу, еще прежде ученія Лютера; потому что весь міръ уто. мился элоупотребленіями духовныхъ и враждоваль имъ до такой степени, что можно было опасаться плачевнаго разорения. И вмецкой страны, если бъ оно не было предупреждено учениемъ Лютера, возстановившаго въру во Христа и повиновение властямъ. Ибо никто не хотвлъ терпъть далъе злоупотреблений, всъ жаждали, перемъны; съ своей стороны духовенство не соглашалось сдълать уступки. Тогда произошель бы безпорядочный, бурный, опасный перевороть (что и начато Мюнцеромъ), если бы не заступило ему путь стройное учение (eine beständige Lehre), и, безъсочнѣнія, религія упала бы совершенно, и всѣ Христіяне обратились бы въ Епикурейцевъ.» (1)

И такъ реформаціи суждено было произойти отъ человъка, который ничего не заимствоваль отъ окружающаго міра, въ которомъ религіозное чувство возращено и окръпло въ одинокихъ страданіяхъ 15-лътней тяжелой борьбы, который съ перваго разу сталъ во враждебныхъ отношеніяхъ по всъмъ противодъйственнымъ стремленіямъ своего народа.

(4) Cp. Hagen, 11, 4.

По мнѣнію Гагена, Люгеръ по тому явился средоточіемъ новаго движенія, что онъ на время соединилъ въ себъ всъ итоги трехъ противодъйственныхъ началъ, которые и безъ того уже начинали сливаться во едино. Но сходство, находимое имъ между чертами характера Лютера и современными стремленіями, только внѣшнее и кажущееся. Лютеръ, можетъ быть, названъ представителенть Нимецкой народности только по отношению къ утраченному идеалу древней народной жизни, который онъ силился возсоздать въ дъйствительности. Отъ народнаго начала онъ заимствовалъ только внѣшнее орудіе: простоту и грубость общедоступнаго изложенія. Положимъ, веселая, общительная сторона его качествъ была наслъдіемъ народнымъ, но она сильно забита въ немъ монашеской жизнью, а послъ расположение духа его и здравая логика, столько хваленая въ Лютеръ, повиновались безчисленнымъ видоизмъненіямъ понятій его о Благодати. Съ другой стороны межау Лютеромъ и гуманистами съ самаго начала проведена глубокая раздъльная черта потребностями, направлениемъ дъятельности, религіознымъ свойствомъ. Они ставили сущность Христіянства въ исполненіи нравственнаго закона, впрочемъ, только въ теоріи; въ Лютеръ преобладаетъ издавна догматическая особенность, воспитанная искренностію религіознаго стремленія, которое не довольствуется поверхностный понятіемь о сущности Христіянства. Еще до начала сношеній своихъ съ Эразмомъ, Лютеръ порицалъ его направление; взаимная недовърчивость ихъ, никогда не прекращавшаяся, со временемъ обратилась въ отъявленную вражду. Мы помнимъ вынужденный, осторожный отзывъ его о Репхлина, котораго дело онъ долженъ былъ считать своимъ, по тому уже, что оно касалось темной области сколастики и Доминиканцевъ. Пиркгеймеръ, въ своей Апологіи, включаетъ его въ число мужей, принадлежащихъ къ новому направлению; но тамъ же нашлось мъсто и дли Кохлея и Экка, и современники замѣчали, что выборъ означенныхъ лицъ не совсѣмъ былъ удаченъ. При началь препираній Аютера, Гуттень отчисляль его вь ряды противниковъ, въ двухъ письмахъ къ графу Нускару и Пиркгеймеру (1518 года); радовался, что богословы начали ссориться между собою, въ надеждъ, что это послужитъ въ пользу гуманистовъ. Петръ Мозелланъ, еще въ 1519 году, отзывался презрительно о полемикв Лютера; онъ считалъ ее праздной схоластической пере-

бранкой, отъ которой Христіянская въра ничего не выигрываеть. (1) Точно также смотрълъ на нее Левъ Х, глава гуманистовъ въ Италін. Если въ послъдствін, когда всл Германія съ участіемъ обратила взоры на молодаго борца, большая часть гуманистовь приложилась къ Лютеру, то это сближение условлено было единствомъ выгодъ относительно общаго врага Западной Церкви. Но и тогда Эразмъ весьма опредълительно отказывался отъ всякаго участія въ его начинаніяхъ. «Я сочувствую Лютеру,» — писаль онъ къ Майнцкому куропрсту, въ нонбръ 1519 года, -- «какъ доблестному мужу, чего не оспоривають и самые враги его, какъ человъку, гонимому тъми, которые, подъ предлогомъ смиренія, вооружаются на изящную литтературу. Давно уже негодують они на процвътание классическаго языковъдъния, которое тијательно разбираетъ источники и выводитъ на свътъ забытыхъ писателей древности. Еще до появления Лютера, Доминиканцы силились подавить этв начатки. А теперь, когда вышли его сочинения, они думають, что нашли надежную точку опоры; они сливають въ одинъ котелъ дъло Рейхлина, Эразма и Лютера безъ всякаго разбора. Но что же общаю между изящной словесностию и деломи веры? Что общаго между мною, Рейхлиномъ и Лютеромъ? Они ополчаются на Рейхлина, какъ знатока въ филологи, на Лютера, потому что воображаютъ себъ, что онъ искусенъ въ изящной словесности, между тёмъ какъ онъ имѣетъ въ ней только поверхностныя познанія.» (2) И Лютерь ни мало не оскорбился такой откровенностию, потому что, съ своей стороны, столь же откровенно отзывался объ Эразмъ, что онъ не много разумъетъ въ Богословской наукъ. Въ изучении Латинскихъ классиковъ онъ въ самомъ дѣлѣ видѣлъ одно только средство къ критическому разбору Библейскаго текста, и съ этою целію учился въ последствіи по Гречески и по Еврейски. Въ послъдніе годы жизни особенно предался изученію Еврейскаго языка, какъ самонуживійшаго для правильнаго разумънія Библіи, пренебрегая Латинскимъ, въ которомъ онъ далеко не дощелъ до чистоты и изящества Эразмовой ръчи. При переводъ Библіи больше всего былъ для него ощутителенъ недостатокъ язычныхъ познаній; онъ обращался за совътами къ болъе опытнымъ, Спалатину и Меланхтону,

(2; Hagen, II, 35-38.

<sup>(1)</sup> Hagen, II, '13.

не разъ передълывалъ отдъльныя части своего перевода; особенно Псальны прошли чрезъ нёсколько пересмотровъ. Лютеръ ясно выразилъ понятія свои о чисто посредствующемъ назначении языковъдънія въ «Наставленіи Нъмецкимъ городамъ объ устройствъ учнлищъ.» «Въ три года,» - говоритъ онъ, - «теперь можно такъ повести воспитание мальчика, что онъ 15, или 18, леть гораздо ученее всёхъ монастырей и Университетовъ въ томъ видъ, въ какоиъ существовали они до нашихъ временъ. Въ старину 20, 40 лътъ продолжалось учение, и учащийся не выносиль знания ни Латинскаго, ни лаже Ивмецкаго языка. Можеть быть, возразять: ««Мы не отвергаемъ необходимостя школъ; но къ чему Греческий, Латинский, Еврейскій изыки? Развъ нельзя изучать Библіи на родномъ словъ?»» — Нътъ! Пренебрегая языками, мы разучимся и Евангелію. Живое тому доказательство наши Университеты и монастыри. Оть слабаго языковъдънія погръшили въ толковании текста Августинъ, Иларій, Бернардъ и другіе.» Отыскивать же въ древнихъ классикахъ правила жизни и правственности, какъ дълали гуманисты, противоръчило бы кореннымъ убъждениямъ Лютера, въ слёдствіе которыхъ нравотвенное достоинство каждаго дёла опредълялось исключительно его отношениемъ къ въръ. Любиное слово Муціяна, которое онъ, конечно, могъ бы заимствовать не изъ Алкорана, а изъ двяній Апостольскихъ: «Во всякомъ языцв бояйся Бога и дѣлаяй правду, пріятенъ Ему есть,» потому только не отвергнуто Лютероиъ, какъ Пелагіянское, что оно сказано было Апостоломъ; но за то онъ мастерски извратилъ его смыслъ въ толковании на послание къ Галатамъ (1) Юргенсъ приводитъ свъдътельство Меланхтона и его собственное изъ рукописи Готской Библіотеки, что онъ еще въ Эрфуртъ читалъ Римскихъ классиковъ, Цицерона, Виргилія, Плавта и Ливін, не просто для языка, а обращалъ внимание на внутренний смыслъ (consilium authoris) и извлекалъ изъ нихъ полезныя практическія наставленія. Действительно, это могло случиться только въ Эрфуртъ, гдъ въ то время

<sup>(1)</sup> Онъ говорытъ, что «Коринлій получилъ Духа Святыто не ради щедрыхъ милостыпь, а какъ всъ язычники, на которыхъ Духъ Святый сходилъ виезапно послѣ Апостольской проповъди (Дъян. Х, 44), по въръ въ грядущаго (для него, какъ язычинка) Спасителя. Какъ всъ св. Отцы и Пророки В. Завъта пріяли Духа Св. по въръ въ грядущаго Христа, такъ и въ отношеніи къ Коринлію, Христосъ, хотя уже пришедшій, былъ еще будущій, погому что онъ еще не быль крещенъ, Значитъ, Лютеръ язычникамъ приписываетъ обътоване о Мессіи, данное только Іудеачъ, и въру Корнилія во единого Бога смъщиваетъ съ върою во Христа.

замѣчаемъ усиленную дѣятельность гуманистовъ, которая могла и молодаго магистра, при всей исключительности его Богословскихъ занятій, привлечь къ изученію изыческихъ писателей; оно было бы невозможно нослъ окончательнаго развитія его о Благодати. Если онъ поздние обращался съ любовію къ изреченіямъ древнихъ, то все же выбиралъ изъ нихъ самыя мудрыя, общеизвъстныя истины нравственной жизни, которыя могли противодъйствовать развивавщейся во всяхъ сословіяхъ наклонности къ Епикурейству. Извъстно, что гуманисты восхищались эротическими пъснопъніями аревнихъ, и упражняли въ чтени ихъ молодыхъ юношей, согласно съ одностороннимъ взглядомъ своимъ на нравственную жизнь. (1) Лютерь съ намъреніемъ указывалъ на лучшихъ представителей древняго міра, какъ учителей челов вческой мудрости, которая одна и доступна язычнику, чтобы темъ сильнее противоставить ее Божественной, извлекаемой изъ живыхъ страницъ Св. Писанія. «Цицеронъ и другие превосходные мужи съ необыкновенной заботливостію исполняли свое призваніе въ жизни; но если заглянемъ во внутренность сердца ихъ, то увидимъ, что единственное побуждение ихъ была временная слава: «Mentem tu sola peruris gloria!» Язычники, котя и жили въ юдоли плача и скорби, но, не имъя откровеннаго Слова, не могли понять, отъ чего родъ человъческий новиненъ работв и закону твлесной смерти: они считали его естественнымъ закономъ природы, не постигая плотскими очами, что смерть наказание за гръхъ. Измученный Димосоенъ пришелъ къ заключению, что покой смерти завидние тревогъ общественнаго служенія. Цицеронъ и Цезарь приписали случаю чудную силу, возводящую и низлагающую земныя Державы. (2) Вообще въ сравнении съ Христіянскимъ началомъ вся мудрость языческая представлялась ему высшимъ безуміемъ человъческой гордости, посягательствомъ на смиренное царство Благодати, въ мнимомъ стремленіи Грековъ и Римлянъ достигнуть оправданія собственными делами. «Гомеръ и Виргилій прославляють отвратительныхъ враговъ человъчества, свиръпыхъ убійцъ и тиранновъ, воспъваютъ въ сладкой поэзіи ратные подвиги славолюбивыхъ героевъ и ужасы войны, которые достойно оплакивать кровавыми

<sup>(1)</sup> См. инсьмо Конрада Цельтеса у Гагена: I, 337; Енев Сильнія къ отцу, тамъ же, I, 82-84.

<sup>(2)</sup> Walch, V, Обълси. 51 (50 11с.) §. 29 - 31, S. 688 - 689. - IV Пѣсин Степене", обълен. 127 Пс. о верховной власти.

слезами. Пѣвцы безбожныхъ эротическихъ гимновъ величають стихами грѣхи человѣческіе. Лучшіе философы, Сократь, Платонъ и другіе, ищутъ Бога глумленіями, не имѣютъ понятія о вѣрѣ, упованіи и любви Христіянской; они похожи на ворона, который летаетъ кругомъ ковчега, не находитъ мира внѣ его и не ищетъ успокоенія внутри. Служители собственной славы, язычники, не искали премудрости Божіей; всѣ великія дѣла ихъ невозвратно погибли (Рим. III, 23; V, 12); они на вѣки утратили блаженство, которое дается только за вѣру въ дѣйственность жертвы Христовой». (1)

Чего же искаль Нъмецкій народъ въ началъ XVI стольтія, обнаруживая во всъхъ своихъ массахъ какую-то безпокойную дъятельность и со дня на день возроставшую жажду къ преобразованію? Въ чемъ именно сошелся Лютеръ съ своими соплеменниками, и въ чемъ противусталъ его стремленіямъ?

Народъ искалъ свободы, въ общирномъ значении этого слова, искалъ благородной независимости отъ Римскаго ига въ государственномъ и церковномъ отношенияхъ, искалъ освобождения отъ тягостныхъ феодальныхъ обязанностей, а больше всего произвола религиознаго и нравственнаго въ самовольномъ отръшении отъ авторитета Евангельскаго. Реформация обозначаетъ въ Нъмецкой истории пору общаго разложения стихий народной жизни, разъединения сословий Нъмецкаго Muthwillen, или неразумнаго стремления къ недозрълой свободъ, которое не могло вызвать стройнаго преобразования, а должно было разръшиться насильственнымъ переломомъ въ народной жизни, что и было уже нами показано выше (въ главъ I ой).

И такъ, вотъ великая точка соприкосновенія между Лютеромъ и его соплеменниками. Ояъ привелъ въ исполненіе давнишнее желаніе народа — оторваться отъ Римскаго ига. Честь этой народной побъды, обнаружившейся въ могучемъ воздъйствіи волостнаго Нъмецкаго начала противъ чужеземнаго вліянія даже тамъ, гдъ удержалась Латинская въра, принадлежитъ ему преимущественно предъ прочими дъятелями. А какъ государственная свобода Германіи отъ притязаній папы была главной и

<sup>(1)</sup> Jürg., I, 473 — 474. — Walch, X, Пропов. о добр. делахъ, §. 159, S. 1619; — XII §. 20, S. 180. — «Viel Heiden haben ihre Kinder hübschen erzogen; aber es ist alles verloren, um des Unglaubens willen.»

единственной задачей первыхъ лътъ реформации, то отсюда понятно изступленное одушевление народа, провозгласившаго Лютера Нёмецкимъ пророкомъ. Всё сословія находили свои выгоды въ полезномъ переворотъ, который туземному духовенству развязываль руки, освобождая его оть тягостной опеки Римскаго Авора, владътельнымъ князьямъ и могучимъ дворянамъ возвращалъ права покровительства надъ подвъдомственными духовными ленами, (1) объднъвшимъ дворянамъ средней руки давалъ нъкоторымъ образомъ право на богатыя духовныя имѣнія, пожертвованныя когда-то ихъ предками въ пользу монастырей, а съ низшаго сословія слагаль разомъ невыносимое бремя поборовъ въ пользу папской казны. Естественно, что всв разрозненныя выгоды, всё частныя противодействія примкнули къ великому средоточію общаго народнаго движенія, во главь котораго стояль бъдный, безвестный монахъ, внезапно вынесенный на широкое поле Европейской значительности. Весьма знаменательно постепенное распространение сочувствія къ Лютеру въ сословіяхъ народа. Пока Лютеръ ограничивался догматическимъ вопросомъ, ни епископы, ни князья, ни дворяне ему не содъйствовали, по большинство простаго народа уже явно переходить на его сторону. Причина понятна; ему больше встахъ приходилось страдать отъ злоупотребленій прощъ. Карлъ Мильтицъ, папскій легатъ, въ концѣ 1518 года вхалъ въ Германию съ 70 грозными папскими грамотами къ князьямъ и епископамъ, въ твердой увѣренности, что ему выдадуть Лютера безъ всякаго сопротивления; но на дорогъ, развъдывая расположение умовъ, нашелъ половину на половину народонаселенія, преданнаго реформатору. Въ началъ 1519 года, на Альтенбургскихъ совъщаніяхъ съ нимъ, онъ откровенно жаловался ему, что онъ привязалъ къ себъ всю вселенную и отвелъ сердца всёхъ отъ папы. (2) Около того же времени Лютеръ, возвратившійся почти бъглецомъ изъ Аугсбурга въ Виттембергъ, въ письмъ къ Ступицу, свъдътельствовалъ о всеобщемъ нерасположении къ нему Нъмецкихъ князей; самъ Фридрихъ Саксонский письменно отказался отъ всякаго участія въ судьбе его, и Лютеръ намеренъ былъ тать во Францію, чтобы не тяготить его долго своимъ

<sup>(1)</sup> См. дъло мо случать избрания Ю. Перлуга въ епископы Наумбурта. Walch, XVII, 5. 81-225.

<sup>(2)</sup> Walch, XIV, Предисловіе Лютера въ 1-й части его Латинскихъ сочиненій, §. 25-27, S. 457-458.--Письмо Лютера въ Ступицу; Aurif., I, Ep. 97, f. 151.

присутствиемъ. (1) При Дворъ Браниборскаго епископа предложенъ былъ вопросъ: «На чью помощь надвется Лютеръ, продолжая действовать въ прежнемъ духъ?» И последоваль ответь, что «Эразмъ и другіе ученые мужи Нѣмецкой земли -- его единственная опора.» Стало быть, о народъ не думали; по крайней мврв сведетельство важно, какъ отрицательное, противъ князей и епископовъ. (2) Но въ слъдъ за народомъ и гуманистами поднимается высшее духовенство. Епископы начинаютъ догадываться, что они въ Лютеръ найдутъ природнаго союзника въ борьбъ за свою независимость отъ папскаго престола. Въ Швейцаріи Ситтенскій кардиналь, графь Герольсекь, провъдавь объ онасностяхь положенія Лютера, открыто предлагаеть ему убъжище въ своихъ владеніяхъ. (3) На Лейнцигскомъ диснуть, льтомъ 1519 года, по замѣчанію одного современника, не присутствоваль ни одинъ изъ окружныхъ епископовъ и аббатовъ. (4) За то народъ явно высказалъ свое сочувствие Лютеру, и при томъ на почвъ враждебной, въ владенияхъ строгаго Католика, Георга Саксонскаго. По требованію ректора Виттембергскаго Университета, князя Барнима Поморскаго, Лютеръ говорилъ проповъдь въ Дворцовой церкви въ день св. Петра и Павла. Эккъ содержание ся называеть чисто Гуситскимъ. (5) Стечение народа всякаго пола и возраста было такъ многочисленно, что онъ долженъ былъ проповъдывать въ одной изъ прилежащихъ залъ; но вторично его уже не допустили къ канедръ. (6) Знаменитое Лейпцигское пръние умножило значительно число приверженцевъ Лютера. Отрицание первенства папы надъ прочими епископами возбудило внимание прочихъ прелатовъ, потому что прямо поддерживало ихъ выгоды. По крайней мврв, извъстный Мозелланъ, въ письмъ къ Эразиу, свъдътельствуеть о чудномъ дъйствія этого првнія на самыхъ противниковъ Лютера, которые стали гораздо умъреннъе; между прочимъ о Трирскомъ епископъ и избиратель, на рыпеніе котораго

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Пис. къ Ступицу 1 Ноября, 1518. Aur. 1, Ер. 68, f. 101.

<sup>(2)</sup> Пис. въ Спелатину 2 Дек., 1518. Aur. I, Ер. 75, f. 105.

<sup>(3)</sup> Инс. Фэбриція Капитова къ Лютеру 18 Февраля, 1519. Tenzel. Bericht, S. 219.

<sup>(4)</sup> Описаніе Лейпцигского дисцута д. Пфейферомъ, канцлеромъ кур4. Сакс. Walch, XV, §. 11, S. 1459.

<sup>(5)</sup> Изавстів о диспутв, данное Энкомъ Гохстратену, 24 Іюля, 1519. Walch, XV, S. G. S. 1455. Письмо Экка къ двумъ Ингольштадтскимъ профессорамъ, 1-го Іюля, 1519. — Walch, S. 7, S. 1461.

<sup>(6)</sup> Huc. Лютера въ Сполативу въ Іюль 1519. Aur. 1, Ер. 114, f. 183, b.

Лютеръ, по согласию съ Мильтицемъ, перенесъ свое дъло, что онъ весьма выгодно отзывался о реформаторъ, и довольно презрительно о папскомъ авторитетв. (1) Съ твяъ поръ Немецкие епископы, одинъ за однимъ, начинають втайнъ покровительствовать ученію Лютера: кардиналь Зальцбургскій, Матеій Лангь, извьстный защитникъ гуманистовъ, епископъ Вюрцбургский, Лаврентій Бибра и, преемникъ его, Конрадъ Тюнгенскій, епископъ Баябергскій, Георгь Лимбургскій, Аугсбургскій, Христофорь Стадіонь, Констанцкій, Базельскій, съ 1520 года даже Майнцкій кардиналь. (2) Въ сатиръ Пиркгеймера, Эккъ, Католикъ, свъдътельствуеть о безсили! Доминиканцевъ и Лейпцигскихъ богослововъ, въ невавной борьбъ съ Лютеромъ, сознается, что онъ вызванъ былъ на пръніе завистію къ реформатору, которому сочувствуеть уже вся Германія, а онъ только навлекъ на себя обшее презовние. (3) Между твмъ учение Лютера о Благодати оправдывающей, развиваясь съ ужасающей постепенностию, и въ проповъди о добрыхъ дълахъ 1520 года, уже дошедшее до крайнихъ выводовъ, еще болѣе привлекало народъ, который видълъ въ немъ одну только чувственную изнанку. Сочинения его расходились съ неимовърной быстротою. Фробеній, Базельскій типографщикъ. извъщалъ его, отъ 14 Февраля, 1519, что книги его во множествѣ оттисковъ препровождаются во Францію, Испанію, Италію, Англію и Нидерландьь, и всюду читаются съ жадностію. (4) На Франкфуртской ярмаркъ 1520 года одинъ книгопродавецъ продаль за себя 1400 экземпляровь сочинений Лютера, а сочиненія противниковъ его, Экка и Мурнера, употреблялись витьсто обертки. (5) Въ 1518 году, подъ именемъ Лютера вышло всего 20, въ 1519, 50, а въ 1520, уже 133 печатныхъ произведений. (6) Базельскій проповѣдникъ, Каспаръ Гедіонъ, писалъ къ нему, въ Іюнь 1520 года: «Учение твое съ каждымъ днемъ привлекаетъ много душъ ко Христу. Твои Нъмецкія сочиненія приносять много пользы: они приводять чернь, чрезвычайно воспримчивую

и гибкую, къ размышленію и сознанію обмана; она требуетъ

<sup>(1)</sup> Walch, XV, §. 12, S. 1423.

<sup>(2)</sup> Hagen, II, 90-97.

<sup>(3)</sup> Hagen, 11, 51.

<sup>(4)</sup> Walch, XV, S. 1631-1653.

<sup>(5)</sup> Hagen, 11, 97.

<sup>(6)</sup> Ranke, D. Geschichte, II, 79.

наставленія, сознаеть благодъянія твои. Не унывай, помощникъ! Будь нашимъ вождемъ! Мы будемъ твоею безсмѣнною ратію.» (1) Такія ободренія побуждали Лютера къ новымъ успёхамъ. Въ предисловій къ проповъди о добрыхъ дълахъ, посвященномъ сыну Фридриха Мудраго, онъ такъ отвъчаетъ на обличение противниковъ, что вся его дъятельность ограничивается Нъмецкими проповъдями для неученыхъ мірянъ: «Дай Богъ, чтобъ я всю жизнь послужилъ къ пользъ и исправлению хотя одного мірянина: я согласился бы на истребление всъхъ своихъ книгъ и остался бы доволенъ однимъ этимъ подвигомъ. Полезно ли для Христіянства сочинение важныхъ и общирныхъ трудовъ, предоставляю судить другимъ; честь и славу оставляю достойнъйшимъ, а самъ не стану стыдиться писать и проповёдывать по Нёмецки, для некнижныхъ мірянъ. Я никого не принуждалъ, не просилъ, ни слушать, ни читать мои проповеди. Я свободно служиль общине темъ, что мнъ Богъ далъ; съ меня довольно, если и немногіе міряне прочтуть мои книги съ душевною пользою.» (2) 1 Апреля, 1520 года, Фридрихъ Мудрый писаль въ Римъ къ Валентину Дейтлебену. что «учение Лютера такъ глубоко укоренилось во многихъ сердцахъ въ Нъмецкой земли, что если оно не будетъ опровергнуто основательными доводами, а только подавлено насилиемъ, то въ Германіи возникнуть страшныя и гибельныя возмущенія.» (3) «У Лютера и на небъ и на землъ безчисленное множество приверженцевъ,» — пишетъ Адельманнъ къ Пиркгеймеру; — «такъ велика сила истины.» (4)

Въ началъ 1520 года переходить на сторону Лютера многочисленное сословіе дворянъ. Объясненіе находимъ въ предисловіи къ толкованію на посланіе къ Галатамъ 1519 года, гдъ Лютеръ расточаетъ громкія похвалы князьямъ и вельможамъ Нѣмецкимъ за то, что они, на Аугсбургскомъ Сеймъ, сдълали правильное различіе (recte, sancte et auguste discreverint) между Римскою Церковію и Римскою Куріею, и отказали въ уплатъ 10-й, 20-й и 50-й части имущества, положенной Латеранскимъ Соборомъ. (5) Это былъ первый, похвальный отзывъ Лютера о Нъмецкомъ Дво-

- (1) Walch, XV, 1655.
- (2) Walch, X, S. 1564--1565.
- (3) Seckendorf, Comm. de Luth. 1, 5. 157.
- (1) Hagen, II, 98.
- (5) Walch, IV, Предисловіе на посл. иь Галат.-Seckendorf, Comm. de Luth. 1, 9. 113.

Digitized by Google

рянствъ въ обширномъ значенія этого слова. Гораздо знаменательные содержание спорнаго сочинения, изданнаго имъ въ начилъ 1520 года, противъ Августина Альфельда, Лейпцигскаго Францисканца. Здъсь Лютеръ въ первый разъ настроиваетъ свое могущее слово на голосъ современной политики. Признавая еще. по крайней мъръ, по видимому, верховную власть первосвящения. ка, онъ уже смъло жалуется на притъснения денежыя, на прим. что Майнцкая каеедра на его собственной памяти купила у Римскаго престола 8 епископскихъ мантій, и за каждую взнесла по 30,000 гульденовъ, не говоря о другихъ безчисленныхъ епископствахъ, прелатурахъ и ленахъ. Онъ дивится, что Германія, которой большая половина состоить изъ духовныхъ владений, не совсъмъ еще обнищала оть Римскихъ поборовъ. «Если Нъмецкіе князья и дворяне,» — прибавляеть онъ, — «въ скоромъ времени безстрашно не приложать рукъ къ прекращению такихъ безпорядковь, Германія или обратится вь пустыню, или посягнеть на самоубійство. Я желаль бы охотно, чтобы короля, князья, и все дворянство, приложили усилія, чтобъ заступить дорогу Римскимъ царедворцамъ, чтобъ оградить цъльность епископскихъ паллій и ленъ. Возможно ли, что Римская алчность похищаеть всь учрежденія нашихъ предковъ (unserer Väter Stifftung)? Развѣ мало въ нашемъ отечествь людей, которые въ нихъ нуждаются? Дай Богъ, чтобъ когда ни будь отверзлись наши очи. Аминь!» (1) Воззвание дворянамъ есть мысль вступительная и заключительная всего сочинения. Это значило влагать оружие въ руки бъдныхъ дворянъ, которые вскоръ, опираясь на свъдътельствъ Лютера, и приступили къ расхищению церковныхъ имуществъ. Знаменитый Францъ Зикингенъ, Поальцкий дворянинъ, чрезъ посредство Ульриха Гуттена, немедленно предложилъ Лютеру свое покровительство и върное убъжнще, въ случат невзгоды, въ своихъ родовыхъ замкахъ. (2) Лътомъ, когда булла проклятія, по слухамъ,

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, §. 7, 8. 1202; §. 124—126, 8. 1256 — 1257. — Что окружное послание нъ императору и дворяванъ есть прамое продолжение сочинения Лютера противъ Альфельда, и что оба писаны подъ вліяніенъ одной и той же патріотической идеи, видио изъ письма Лютера къ Спалатину безъ числа, но иссомавнио въ началъ 1520 года. A ur. 1, Ер. 198, 8. 290. Стало быть, мысль сдълать воззвание ко всему Иъмецкому дворяяству, давно уже зародилась въ Лютеръ, и онъ дълился сю съ приближенными, но исполнение отлагалось, по причинъ неблагоприятствующихъ обстоятельствъ.

<sup>(2)</sup> Два инсьма Гуттена огъ 20 Января и 28 Февр. 1120 года къ Меланхтону. Walch, XV, 5. 1946-1947.

доходившимъ изъ Рима, изготовлялась стараніями Экка, и Лютерь, постигая онасность своего положения, при всеобщемъ уныній умовь, рашился искать убъжища въ гостепріимной Чехін, Зикингенъ повторилъ свое предложение, а Сильвестръ Шаумбургъ, Франконский дворянинъ, просилъ его письменно не удаляться на чужбину, предлагая ему услуги свои и ста храбрыхъ дворянъ, заключившихъ между собою союзъ съ целию оборонять его отъ всякихъ опасностей, пока дъло его не будетъ ръшено окончательно. (1) Лютеръ съ торжествомъ препровождаетъ это письмо къ Спалатину, съ просьбою представить его кардиналу св. Георгія, и объяснить ему, что теперь угрозы папскія ему ни но чемъ, потому что уже не въ Чехін, а въ сердцъ Германін, нашлись великодущные мужи, готовые блюсти его безопасность противъ всъхъ Италіянскихъ перуновъ. (2) А потому не совствиъ лишено основанія предположение двухъ Католическихъ писателей, Іезунта Мёнбура и Варильяса (lib. IV, 298), что Шаумбургь и другіе дворяне по тому перешли на сторону Лютера, что желали возвратить себъ старинныя дадины, когда-то пожертвованныя ихъ предками въ пользу ионастырей. Секендорфъ, въ исторіи Лютеранства, возражаетъ слабо: 1) что никогда Лютеръ не промолвилъ ни слова о правъ дворянъ прибрать къ рукамъ церковныя имънія; 2) что рыцарское или низшее дворянство не могло и имъть притязаній на такія имвнія, которыя большею частію принадлежали по праву владвтельнымъ князьямъ и высшей аристократіи. И то и другое опровергается послѣдующими происшествіями. (3) Эть знаки участія отъ рыцарей побудили Лютера, въ виду приближавшейся изъ Италіи грозы, издать въ свътъ знаменитое окружное посланіе къ императору и всему правовърному дворянству Нъмецкой земли (ad universam nobilitatem Germaniae). Расходъ сочинения былъ изумителенъ; по мъръ печатания, оно шло на расхватъ, не менъе 4000 оттисковъ. Пріобрътали его, разумъется, ть, къ которымъ оно было надписано, т. е., дворяне. (4) Успъхъ объясняется его содержаніемъ, которое по тому только не можеть быть названо лестію

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Повъсть Аврифабра и письмо Шаумбурга къ Лютеру въ Іюнь 1520 года, у Walch, XV, S. 1942-1943.

<sup>(2)</sup> Шисьмо Лютера къ Спалатиму 10 Іюля, 1320 года. Aurif. 1, Ер. 108, f. 272. b. — X, Seckendorf. Comm. 1, 161.

<sup>(3)</sup> Seckendorf, Comm. 1, 195 и приложения, p. 169.

<sup>(4)</sup> Пис. Люгера къ Вячесскаву Лимку 20 Іюля, 1520 г. Aurif. 1, Ep. 183, f. 275— 276. — Пис. Люг. къ Ламгу, 18 Августа, 1520. Ibid. Ep. 1487, S. 278. b.

могущественному сословію, что оно исходило изъ глубины убіжденія сочинителя; впрочемъ, во всяковъ случав превосходно служило его выгодамъ. А именно, въ третьей статьв, онъ соввтуеть снова дворянамъ прекратить стечение ленъ незаконными средствами во всепоглощающий Римъ, и противостать въ этомъ случав папъ, какъ общему врагу и разорителю Христіянства, а въ 22-й, къ совъту, ограничить строение нищенствующихь монастырей, прибавляя знаменательную оговорку: не говорю о старыхъ обителяхъ (Stiffte) и соборахъ (Domen), назначенныхъ для того, чтобъ дворяне, которые, по Нёмецкому обычному праву, не имёють части въ отцовскомъ наслъдіи, получали изъ монастырей обезпеченное содержание, занимались наукою и выходили оттуда людьми учеными и богословами.» А всъ этъ условія, какъ разъ приходидились къ Улъриху Гуттепу, виновнику и главному распорядителю движения, которое съ 1520 года начинаетъ обнаруживаться между дворинами. Эккъ понималь всю важность советовъ, предлагаемыхъ Лютеромъ. Въ возражении Лютеру старается внушить Нъмецкимъ дворянамъ, что, подущая ихъ къбунту противъ Римскаго епископа, Лютеръ вовсе не имветъ въ виду удвлить имъ участокъ изъ церковныхъ и монастырскихъ имуществъ. Последствія показали, что Эккъ былъ дъйствительно правъ; но Лютеръ нуждается въ опоръ дворянства, а потому, на первый случай, толкуеть слова свои въ пользу его: «Страннымъ показалось мий возражение Экка; я именно жалуюсь въ книгъ своей, что церковныя именія, учрежденныя дворянствомъ въ пользу неимущихъ членовъ своего сословія, поглощаются Римскими тунеядцами, и такимъ образомъ Нъмецкие дворяне лишаются насущнаго хлъба, а Эккъ утверждаетъ наоборотъ, что я не поддерживаю выгодъ дворянства.» (1)

Повторяю: Окружное посланіе Лютера имѣло самое важное современное значеніе: 1) Оно заступается съ необыкновенной силой за власть императора и свътскихъ владъльцевъ, за высшее и низшее духовенство, подтверждаеть права всъхъ сословій, уменьная на столько же вліяніе папы. 2) Въ немъ таится зародышъ разъединенія двухъ могущественныхъ сословій: дворянства и первенствующаго духовенства. Правда, Лютеръ расширяеть права туземныхъ епископовъ, отмѣняя покупку паллія, какъ внѣшняго

<sup>(1)</sup> Walch, XV, Lutheri Schrift von den neuen Eckischen Bullen und Lügen, 1520. §. 6, S. 1676.

подчиненія папъ, и обязывая нищенствующихъ монаховъ, дотолѣ стоящихъ подъ кръпкою рукою первосвященника, къ строгому повиновению мъстному духовному начальству. (1) Но, съ другой стороны, высшее духовенство теряеть всв привилеги своего сана и возводится къ первобытному идеалу апостольской нищеты и смиренія. 1) Разъединеніе свътской власти съ духовною въ лицъ папы, распространяется и на всъ прочія степени Латинской јерархіи. Епископъ, по мнънію Лютера, не дол женъ быть свътскимъ владътелемъ. Конрадъ Тюнгенский, какъ одно и тоже лицо, не можеть быть вмъсть герцогомъ Франконскимъ и епископомъ Вюрцбургскимъ, потому что тутъ происходить смъшение двухъ разнородныхъ властей. Епископъ, какъ владътельный князь, не можеть налагать на церковь никакихъ законовъ. Конрадъ, какъ герцогъ Франконский, имъетъ право повелѣвать своимъ подданнымъ, но не можетъ простирать этой власти на Христіянъ своей епархін, которые стоять подъ рукою другихъ свътскихъ владътелей. (2) Этотъ примъръ во всъхъ отношенияхъ прилагался къ другимъ прелатамъ Нъмецкой земли, которыхъ свътскія владънія далеко не исчерпывали обширнаго объема ихъ духовной епархін. Такъ Майнцкая каоедра простиралась на значительную часть владений Саксонскихъ, и курфирсть Іоаннъ Фридрихъ имълъ право жаловаться на притязанія Майнцкаго и Магдебурскаго кардинала присвоить себъ и свътскія привилегіи въ подвъдомственномъ ему, какъ епископу, буркграфствъ Галльскомъ. (3) 2) Но ограниченная уже такимъ образомъ епископская власть, лишается всякаго значенія новымъ ограничениемъ въ пользу низшаго духовенства (Priesterschaft). «На зло вапъ и епископамъ,» – говоритъ Лютеръ въ 14-й статъъ Окружн. посланія, — «я выскажу смъло, что у меня на сердць. По установлению Христа и Апостоловъ, каждый городъ долженъ имъть своего настоятеля (Pfarrherrn) или епископа (Тит. I, 6), и этому епископу предоставленъ свободный выборъ супружеской, или безбрачной, жизни (I Тим. III, 2). Каждый городъ долженъ выбирать изъ общины благочестиваго, ученаго члена въ епископы. и

<sup>(1) 13</sup> CTRT64.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI Lutheri Antwort auf die ihm zugeschickten Fragen von Menschensatzungen, 21 Jul. 1530. S. 6-7, S. 1207-1208.

<sup>(3)</sup> W a l c h, XVII, Churfürsts Joh. Friedr. zu Sachsen Schrift wider Julium Pflug, §. 112. sqq., S. 196.

пріобщить къ нему песколько ісреевъ и діяконовъ, брачныхъ, или безбрачныхъ, которые помогаютъ ему въ управлении общиною, проповъдію и совершеніемъ таниствъ: обычай, до сихъ поръ еще сохранивнийся въ Греческой Церкви.» Священники, по мнвнію Лютера, только помощники епископа, но не должны находиться въ безгласномъ повиновении его; напротивъ, при посвящении, ни подъ какимъ ви юмъ «не должны обвщать ему хранить пѣломудріе, и даже поставить ему на видъ, что онъ не имъетъ никакого права этого требоватъ.» Всв привилегии (casus reservati), въ слъдствіе которыхъ прелаты и аббаты предоставили однимъ себъ право газръшать на исповъди тайные гръхи меньшей духовной братія, также отмѣняются Лютеромъ (въ статьъ 15). «А потому, »-прибавляеть онъ, - «если настоятель отнимаеть у братьевъ свободу исповёдывать тайныя гръхопадения, кому захотять, то я разръшаю имъ, по слову Божно, повърить ихъ любому брату и получить отъ него разръшение.» Тогда, по крайней чъръ, Лютеръ не отвергалъ еще прямо священства; но въкнигъ о Вавилонскомъ пленении Церкви, изданной въ октябре 1520 года, слъдовательно, черезъ три мъсяца, онь уже не признаетъ другаго священства, кромѣ общаго служенія всѣхъ Христіянъ. 3) Равно отношения епископовъ къ паствъ значительно ограниниваются выборомъ, предоставленнымъ не мъстной капитуль, а Христіянской общинв.

Теперь, если примемъ въ соображение, что священники большею частию поставлялись изъ неимущихъ дворянъ; что Лютеръ предполагаетъ раздать имъ духовныя лены, отнятыя у Римской куріи, не оставляя ни одной изъ нихъ на долю епископамъ, то отсюда увидимъ разрушительное начало, вложенное въ Окружное послание Лютера. Слъдствия вполнъ оправдывають мое положение. Отселтв епископы либо прямо становятся во враждебныя отношенія къ Лютеру, либо держатся осторожнаго невмѣшательства, по той естественной причинъ, что они меньше теряють при старомъ порядкѣ вещей; но, съ другой стороны, не хотятъ лишиться и выгоды новаго своего положения, а искусно пользуются твиъ и другимъ. За то союзъ Лютера съ Нѣмецкимъ дворянствомъ утверждается на крыпкой основы взаимной услужливости, а между свытскими и духовными властями происходить рашительное раздвоеніе, основанное на взаимномъ соперничествь. Отъ времени изданія буллы: «Exsurge, Domine,» до Вормскаго сейма, противоположныя

15

стихи ръзче и ръзче высказываются въ современныхъ событияхъ. Булла встръчена язвительными насмъшками и вызываетъ открытое возмущение во всей учащейся молодежи и въ простомъ народъ, уже боготворившемъ своего реформатора, по причинамъ, которыя будуть указаны ниже; духовенство, въ большинствъ своихъ членовъ, склоняется на сторону цапы. Дворяне, въ лицъ знаменитаго Гуттена, становятся грудыо за Лютера; владътельные князья продолжають ему враждовать за проповядь объ Евангельской свободъ, которую народъ переносить мало по малу и на государственныя отношенія. Среди этого столкновенія разнородныхъ стихій одинъ человѣкъ остается какъ бы совершенно чуждымъ общему лвижению. Это въ высшей степени занимательная полу-Испанская и полу-Нъмецкая личность императора Карла. Воспитанный вь строгихъ преданіяхъ Католицизма, онъ мало сочувствуеть новымъ открытіямъ исторической критики, которая, въ лицъ Лютера и его счастливаго продолжателя, Гуттена, силится возвратить въ дъйствительность давно исчезнувшія отношенія между папой и императоромъ. Природный союзникъ павы (1) по современнымъ отношеніямъ своей наслъдственной державы, онъ обращаетъ ревнивую политику на утверждение императорской власти, не противъ паны, а противъ частныхъ стремлений сильныхъ феодаловъ.

Папская булла, принесенная Эккомъ, прибита во всёхъ митрополіяхъ Нѣмецкихъ, въ Мылинѣ, Межиборѣ и Браниборѣ. Одинъ только Бамбергскій епископъ принялъ живое участіе въ дѣлѣ Пиркгеймера, отлученнаго Эккомъ, въ качествѣ полномочнаго аностольского нунція, но подъ конецъ и онъ покорился рѣшенію папскому. Эйхиптедтскій и Фризингенскій епископы издали строгія воззванія противъ Лютеровыхъ сочиненій. Майнцкій кардиналъ, на котораго пало подозрѣніе въ покровительствѣ новому ученію, сталъ явно преслѣдовать его приверженцевъ, по требованію Римской куріи выдать ей Гуттена головою, запретилъ продажу книгъ его въ своихъ владѣніяхъ. Отселѣ начинается его коварная политика въ отношеніи къ Лютеру. Во время его путешествія въ Вормсъ, онъ въ первый разъ вступаетъ въ роль предателя, которой съ тѣхъ поръ не измѣнялъ никогда. Епископъ Межиборскій, на смиренное оправдательное посланіе Лютера.

<sup>(1)</sup> Ranke, D. Gesch. 1, 473.

отвычаль бранною грамотою. Бранноорскій, который вы началь Лютеровой двятельности такъ явно склонялся на его сторону, объявиль торжественно, что онъ не ляжеть во гробъ спокойно, пока своими руками не возложить его на костеръ. И благонамъренный Аугсбургскій епископъ склонился на сторону Экка, но большее усердіе въ буквальномъ исполненіи буллы выказали епископы: Мышенскій и Межпоорскій. (1) На Вормскомъ сеймъ все высшее духовенство, по свъдътельству Лютера, настаивало на нарушеніе его опасной грамоты; (2) въ одномъ современномъ описаніи сейма, Майнцкій курфирсть сравнивается съ Каіафой, Трирскій съ Пилатомъ. (3) Даже Ситтенскій кардиналъ, о которомъ сказано выше, что онъ предлагалъ убъжище Лютеру и называлъ ученіе его чистымъ Евангельскимъ (Luther! Tu es vere Luther, i. е., lauter), является въ числъ его противниковъ. (4)

Съ другой стороны народность Лютера ростеть съ ужасающей для Западной Церкви быстротой. Онъ могъ среди толпы, ему преданной, и учениковъ, обожавшихъ его, не подвергансь опасности, ръшиться на дъло, неслыханно дерзкое. 10 декабря, 1520 года, онъ сжегъ «всъ декреты, декреталіи, сексты, клементины, экстраваганты и буллу Льва Х, съ другими сочиненіями записныхъ Католиковъ Экка и Эмзера,» (<sup>5</sup>) а на другой дена торжественно возгласилъ съ каведры, что никто не можетъ достигнуть спасенія, если отъ всего сердца не возненавидитъ Римскаго престола. (<sup>6</sup>) Въ Лейпцигъ, городъ ревностнаго Католика, Георга Саксонскаго, Эккъ не могъ найти безопасности отъ студентовъ,

- (2) Walch, XXII, c. 55, §. 2, §. 2029.
- (3) Passio D. N. Lutheri Karsthans et Kegelhans. Aur. 11, f. 10-15.

- (5) Письмо Лютера къ Спалатицу. А и г. 1, Ер. 202, f. 294.
- (6) Walch, XV, 8. 1926.

<sup>(1)</sup> Seckendorf, Comm. I, 171. — Пис. Лют. къ Сиалат. 4 Ионб. 1520: «Dux Georgius totus in me insanit cum suis sophistis et Episcopo Mersburgensi.... Compellam eos literis et vernacula Autibulla... Babenbergensis Episcopus recusavit bullam.» A uri f. I, Ep. 197, S. 287.—289. — Walch, XV, 1905.—1907. — Диа имсьма Лютера къ Спалат. 8 Септ. н 4 Окт. A uri f. I, Ep. 193 и 194, S. 282, b, 284, b. — Walch, XV, 559-й Док. S. 2184, 560 Док. S. 2171. — Пис. Лют. къ Спалат. I, Ep. 203, f. 295, а; — къ нему же. Ibid. Ep. 209, f. 300, b; «Definitum aiunt apud episcopos Misnenses et Mersburgenses Bullam exequi» (21 Геня. 1521).... «plaustra librorum meorum exurunt. Ita insaniunt sancticuli illi.» Пасьмо къ Спалат. 21 Февраля, 1521, Au'r. Ep. 214, f. 307, а.—Письмо къ Лаигу, Aur. I, Ep. 217, f. 311, 312. — Надел, II, 110.

<sup>(4)</sup> Ibid. — O Maroit Illeüneph, Currenckowt enuchouth, cv. Seckend. Comm. I, Ill, a письхо Фробелія из Лютеру у Walch, XV, S. 1653.

которые грозили ему поруганіемъ и смертію, (1,) Будда, прибитан къ воротамъ города, сорвана и смъщана съ срязью; тоже самое случилось и въ Деблинъ съ надписью: «Гивздо осталось, а птицы иовылетыли» (2) Въ Майнцъ, кардинальской столицъ, сожигавшіе сочиненія Лютера, подвергались великой опасности; легата Алландра едва не побили каменіемъ. (3) Въ Магдебургъ, книга Эмзера прибита на площади непотребныхъ домовъ (подъ названіемъ «Sack» или «Pranger)», съ привѣщанными съ объихъ сторонъ розгами, символомъ казни, ему подобающей, и съ надписью: «Эта книга достойна такого мъста.» (4) Въ Эрфуртъ булла разорвана студентами въ клочки и брощева въ воду: «Nunc vere est bulla»,прибавлаетъ Лютеръ въ насмъшку; городская дума молчитъ, Майнскій дворъ не смееть прибытнуть къ насилію. (5) Цастройство народныхъ умовъ всего лучше обозначаютъ безчисленныя присказки, ходившія въ черни. Въ одной изъ нихъ, подъ названіемъ разговора Кунца и Фрица, народъ опредълнетъ свои отношения къ Лютеру. «Вездь таже пьсня,» -- отвечаеть одинъ изъ собеседниковъ на вопросъ товарища, въ какомъ положении дъда реформатора? «У кого много пребендъ, тотъ враждуеть ему и величаетъ еретикомъ, а нищая братья его обожаетъ.» Оба крестьянина утъшаются надеждою, что будеть время, когда свъть возобладаеть надъ тьмою, и отзываются въ самыхъ непочтительныхъ выраженияхъ о противникахъ Лютера, особенно Эккъ. (6) Во время путешествія въ Вормсъ, Лютеру случалось пропов'ядывать по дорог'я, и всякой разъ при огромномъ стечении народа. «Когда онъ въъзжалъ въ городъ,» — говоритъ Миконій, — «народъ встръчалъ его за воротами; всѣ хотѣли видъть дивнаго мужа, дерзнувшаго ополчиться на папу и на весь міръ. (7) Вь всенародной молитвъ (litania Germanorilin), сочиненной около этого времени, Лютеръ называется уже

- (6) Hagen, 11, 127-135.
- (7) Walch, XV, S. 2172.



<sup>(1)</sup> Письмо Мильтица къ Фабіану Фейлачу, Walch, XV, S. 1872,-1873. - Пис. Лют. къ Спалатину, Aur. I, Ер. 199, f. 284, b.

<sup>(2)</sup> Инс. Лют. къ Линку и Спалат. отъ 7 Марта, 1521 г. Анг. 1, Ер. 218 и 219, f. 312-

<sup>(1)</sup> Инс. Лют. къ Ступицу отъ 13 Генваря, 1321 года. Анг. 1, Ер. 207, f. 299, b. Наgen, 11, 125.

<sup>(4) «</sup>In publico infamiae loco», гов. Лют. въ нис. къ Спалат. А иг. 1, Ер. 215, f. 306, b, н къ Линку 7 Марта f. 312, b.

<sup>(5)</sup> Aur. 1, 289.

несокрушимы и столпом Христіянской в фры, народъ считаеть его двло своимъ; молить Бога о сохранении его въ Ворисв отъ Венеціянскаго яда; объ утверждении въ благихъ намфреніяхъ на пользу Лютера, храбраго Ивмецкаго рыцаря, Ульриха Гуттена; о наставлении на путь истины Глапіона, духовника императорскаго, не совсѣмъ хорошо къ нему расположеннаго и пр. Псаломъ заключается такими словамя: «Лютеръ бѣденъ и немощенъ! Боже! напутствуй его!» (<sup>1</sup>) Видно, что путешествіе Лютера не просто поѣздка частнаго дица, а историческій путь представителя цѣлой народности. Его предстояніе Ворискому Сейму воспѣто въ Библейской повѣсти, получившей начало въ народъ, гдѣ слово въ слово повторнется Евангельскій текстъ о предстояніи Христа Кайафъ ц Пилату, съ измѣненіемъ имеяъ и нѣкоторыхъ побочныхъ обстоятельствъ. Лютеръ, разумѣется, вступаетъ въ отношенія Христовы.

Въ промежуточныхъ событияхъ, отъ появления буллы проклятія до Вормскаго сейма, окръпла связь реформатора съ Цъмецкой аристократией. Особенно низшее дворянство слагается въ одинъ великій союзь для охраненія его, какъ вождя народности, и въ великий заговорь противъ всего духовенства, отечественнаго и иноземнаго. Во всю вторую половину 1520 года Лютеръ велъ дъятельную переписку съ рыцаремъ Зикингеномъ. Въ его кръпкомъ замкъ, Эбернбургъ, жилъ, послъ изгнанія изъ Майнца, скиталецъ Гуттенъ, неутомимый поборникъ Наменкой свободы, пожертвовавший сечейными связями и наслъдственнымъ имуществомъ для общаго дъла. По обнародования буллы, подвергавшей его одной участи съ Лютеромъ, онъ сошелся съ нимъ ближе, всюду, гдъ только могъ, и словомъ и дълояъ согръвалъ сердца патріотовъ, разносилъ славу Лютера. Онъ учредилъ свою собственную типографію, и оттуда высылаль одно за однимъ, кипучія воззванія къ императору, князьямъ, духовенству, ко встять свободнымъ чадамъ Нъмецкой земли. (2) Здъсь вышла знаменитан булла ревущаго Льва съ язвительными примъчаніями Гуттена и съ предисловіемъ къ возлюбленнымъ Нъмцамъ. «Мечь папский,» - говорить онъ, повись надъ головой не одного Лютера, а всего народа: его дъло есть общее дълой целой Германии. (3) Въ следъ за Гуттеномъ под-

<sup>(</sup>i) Walch, XV, S. 2179-2181.

<sup>(2)</sup> Hagen, 11, 135-139.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, 1691.

нимаются новыя лица, Гартмуть изъ Кронберга пинеть къ папъ Льву Х послание, гдъ сравниваетъ истину съ ужаснымъ потопомъ, котораго не въ силахъ остановить человвчески усилия, и проситъ первосвященника отречься отъ свътскаго владычества и передать его добродътельному императору, Карлу. Въ Бамбергской епархія совътники епископа объявили Экку, что онъ безумный и достоинъ, чтобъ его утопили. Дворянинъ Розенау сказалъ ему въ глаза, что онъ по пробъ останется въренъ Лютеру, и буде Эккъ осмълится потребовать его къ отвъту, или приступить къ насилыственнымъ мѣрамъ, то онъ и въ самомъ Инголыптадтв, въ собственной прихолской церкви, не укроется отъ его гитва. Все окружное дворянство было въ сильномъ негодования на Экка; со всъхъ сторонъ освъдомлялись въ Нюреябергъ, до какой степени осмълится онъ простирать свое безстыдство. Въ современномъ сочинения торжествующій Гогстратенъ, Лупольдъ, одинъ изъ приверженцовъ новаго порядка вещей, грозить инквизитору, что если сочинения Лютера будуть преданы сожжению, дворяне въ своихъ замкахъ будутъ сами печатать по своему книги противъ духовнаго насилія явный намекъ на современныя отношения. (1) Дъйствительно, Вормский сеймъ былъ первымъ могучимъ столкновениемъ двухъ великихъ сословій, вступившихъ въ открытую борьбу. Можно сказать утвердительно, что въ Вормск вопрось въроисповъдный становится второстепеннымъ. Впереди всего вопросъ государственный. Дворяне и народъ соединенными силами вызывають на брань духовное вельможество, которое отказалось оть единства съ народомъ и передалось измѣннически на сторону папы. Замѣчательно, что Вормскіе чины дълають строгое различіе между Лютеромъ, какъ учи-телемъ въры, и Лютеронъ, какъ вождемъ возродившейся народности. (2) Они сопротивляются также императору, который слишкомъ явно хотълъ перенести и на Германію Испанскія свои отношенія. Задолго до открытія сейма, представители объихъ сторонъ готовятся къ великой народной битвъ, выставляютъ своихъ лучшихъ бойцевъ. «Лютеръ долженъ быть осужденъ, хотя бы это стоило Германіи погибели,» — говорили паписты на казедрѣ и въ собраніяхъ народныхъ, торжествуя подъ державною охраною Карла. Испанцы позволяли себъ явныя нарушенія народнаго

(2) Ranke, D Gesch. I, 176.



<sup>(1)</sup> Hagen, II, 126, 132.

права. Одинъ изъ никъ отцялъ насильно у Вормскаго книгопродавца буллу съ примъчаніями Гуттена, потопталъ и смъшалъ ее съ грязью. Придворный проповъдникъ, съ вооруженною стражею, отобралъ у одного бъдняка. 80 экземпляровъ сочинения Лютера о Вавилонскомъ плънении, но окружные жители приспъли на помощь и разогнали Испанцевъ. Испанские всадники Двора Королевскаго позволили себъ всякаго рода обиды природнымъ Нъмцамъ; разъвзжая по улицамъ и площадямъ невозбранно давили народъ. и не было на нихъ жалобы. (1) За то противодъйствие народнаго начала разразилось съ неслыхавной силой на совъщанияхъ сейма. Государственные чины представили 105 жалобъ «Святой Римской Имперіи и всего Нѣмецкаго народа противъ Римскаго престола и преданнаго ему духовенства.» Въ самомъ дъль, сопротивление преимущественно исходить изъ свътскаго вельможескаго начала и направлено не столько на внёшнихъ враговъ народнаго единства и славы, сколько на внутреннихъ кръпкихъ поборниковъ папства. Этъ жалобы можно бы назвать повтореніемъ Окружнаго посланія Лютера; въ нихъ разбираются тъже вопросы и въ тойже послъдовательности. Но они не выходять уже въ видѣ совѣтовъ отъ частнаго лица, а, разумно воспринятыя массами, предстають снова въ видъ грознаго требованія оть лица всего народа. Изготовленіе ихъ, по несомнѣннымъ признакамъ, принадлежитъ дворянству, не придворнымъ блюдолизамъ, которые въ то время поднимали на смѣхъ простодушие Лютера, а дворянству рыцарскому, большею частию безхлёбному, готовому на томъ же сеймё вооруженною рукою поддержать свои требованія. На это указываеть какъ общее содержание, такъ и частности некоторыхъ жалобъ. имеющихъ прямое отношение къ младщимъ отраслямъ дворянскихъ родовъ, исключенныхъ изъ участия въ наслъдствъ. На пр.: «Хотя похвальныя установления, утвержденныя папой и до сихъ поръ ненарушаемыя, утвердили большія обители (die grossen Stiffte) и соборныя церкви (viel Kathedralkirchen) за князьями, графами, господами, и дворянами (Edlen) на томъ основания, чтобы никто не принимался въ нихъ, кромъ дворянскихъ дътей, но теперь царедворцы папскіе нарушають ихъ смъло, и получають отъ папы пребенды въ вышеназванныхъ церквахъ, безъ всякаго разбору, хотя бы они были

<sup>(1)</sup> Шис. Германия Буша къ Гуттену 5 Мая, 1521 года, изъ Вормся. Walch, XV, S. 1952-1955.

и не дворянскаго честнаго рода.» Друган статья касается недвижимыхъ имуществъ свътскихъ владъльцевъ. Чины требують отъ главы имперіи запрещенія послёднимъ отчуждать свою земельную собственность продажей духовнымъ; въ противномъ случав, ежедневной продажей и обращениемъ наслъдственныхъ дворянскихъ имуществъ въ духовныя лены, могло бы случиться, что вся поземельная собственность со временемъ перейдеть во владъніе, а всъ дворяне въ зависимость отъ духовенства. Бывали примъры, что наслъдственныя имънія дворянъ, умершихъ безъ завъщанія, противъ всякаго права похищались епископами. Есть еще интересная жалоба, что богатые Бенедиктинскіе монастыри, основанные большею частно свътскими владъльцами, графами и дворянами, отказывають странствующимъ дворянамъ (so ye zu zegten bey inen ab und zureyten) въ ночлегъ. угощении и кормъ, съ особеннаго разръшения духовныхъ начальниковъ, или берутъ за все деныги, противъ древняго похвальнаго и законнаго обычая: а преимущества этого рода (свободу отъ постоя) публично прибивають къ монастырскимъ воротамъ, и такимъ образомъ платятъ неблагодарностію за полученныя благод вянія. (1) Дальнъпшія жалобы относятся къ злоупотребленіямъ духовнаго судопроизводства, простирающагося и на ленныхъ дворянъ въ дълахъ свътскаго въдомства. Большая половина жалобъ направлена на притъснении простаго народа налогами, продажностию богослуженія и требъ, (даже мертвые обязаны откупать себѣ мѣсто покоя) отказомъ въ сообщении таинствъ, произвольными отлучениями, и другими безчисленными сътями для совъсти.

Лютеръ на Вормскомъ сеймѣ былъ представителемъ этого направленія. Отъ того всё усилія духовенства клонились къ тому, чтобъ подвергнуть его участи Гусовой. Майнцкій кардиналъ ввелъ въ обчанъ и Зикингепа, уговоривъ его пригласить Лютера въ свой замокъ, Эбернбургъ, подъ предлогомъ готовящагося тамъ совъщанія съ духовникомъ императорскимъ По всей дорогѣ разосланы гонцы на встрѣчу проповѣднику, съ порученіемъ разсѣять по народу слухи о состоявшемся будто бы въ Вормсѣ осужденіи Лютера, не смотря на врученную ему опасную грамоту. И все это сдѣлано съ цѣлію, чтобъ замедлить пріѣздъ его и послѣ обвинить въ ослушанія императорской власти. Лютеръ, проникая

<sup>(1)</sup> W alch, XV, die Beschwerungen des Heil. Röm. Reyches und besonderlich ganz Teutschen Nation, S. 2068, 2074, 2075, 2082, 2086, 2089.

козни враговъ своихъ, медленно, но безстрашно приближался къ цёли своего путешествія. Впрочемъ, если что ни будь можетъ уменьшить достоинство его вольнаго самоотвержения, и навести тънь на эту торжественную эпоху жизни его, то, конечно, увъренность, или, по крайней мъръ, несомнънная надежда на его безопасность, подъ прикрытіемъ рыцарскихъ щитовъ. Онъ зналъ, отправляясь въ Вормсь, что его тамъ ожидаетъ могучее заступничество; что личная его безопасность искупается плачевнымъ раздвоеніемъ въ народъ, и что представитель раздора - онъ самъ. Вотъ высокое преимущество Гуса, окруженнаго одними врагами, очистительной жертвы за единство народное. При Лютеръ въ Вормсв дворянство составляеть безсменную стражу; оно караулить его входы и исходы, оберегаеть его отъ всякой напасти. Когда онъ приближался къ городу, ему вызила на встръчу депутація Саксонскихъ дворянъ: Бернгардъ Ф. Гиршфельдъ, Іоаннъ Шотге, Альбрехть Минденау на шести лошадихь; 2000 народа провожало его въ палаты курфирста, гдъ назначено было ему помъщение вмёсть съ советниками, Фридрихомъ Тунау и Филиппомъ Фейличемъ. Невдали отъ него занималъ жилье Людовикъ Пфальцкий, который незадолго до того сильнымъ ходатайствомъ отстоялъ неприкосновенность его опасной грамоты. Ему было не безъизвъстно, что прибытие его озадачить Католиковь и доставить торжество его сторонъ. (1) Въ тотъ же вечеръ, говоритъ онъ, въ описанія своихъ Вормскихъ дъяній, жилище его наполнилось множествомъ графовъ, бароновъ, рыцарей, дворянъ, духовныхъ и свътскихъ чиновъ, которые до поздней ночи сходились привътствовать его и бесвдовать съ нимъ (in imam usque noctem salutatus ac requisitus). (2) О чемъ бесъдовали они, свъдътельствуетъ Лютеръ въ Застольныхъ ръчахъ: «Ни одинъ владътельный князь не пришелъ ко мнѣ, а только графы и дворяне, которые пристально смотрвли на меня, - тв самые, которые вручили императору Карлу У 400 (?) жалобъ на духовенство, и просили от wвнить злоупотребленія, въ противномъ случав грозили прибъгнуть къ самоуправству.» (3) Они говорили ему, что терпъніе ихъ истощилось, и просили у него позволенія прибъгнуть къ оружію. По крайней мъръ,

(3) Walch, XXII, 5 2028-2029.

16

<sup>(1)</sup> Пис. Вита Варбека кь Герцогу Іоанну Сакс.-Walch, XV, 2183-2184.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, S. 2297 .- Cochlaei de actis et scriptis M. Lutheri, S. 30.

черезь 10 лёть приводя эту сцену на память епископамь, собраннымъ въ Аугсбургъ, онъ прибавляеть: «Какъ вы думаете? Если бъ нашелся хоть одинъ проповъдникъ, который развязалъ бы имъ руки, гдъ было бы теперь духовенство? А вы помните, что въ ту пору учение мое было въ ходу; и оно не возмущало умовъ, а напротивъ убъждало законно къ храненію мираикъ повиновенію властямъ; не будь его, пошла бы потѣха.» (1) При такой сильной поддержкв, Лютерь могь съ спокойнымъ духомъ и лицемъ веселымъ итти на встръчу собранию Вормскому, но и туть на дорогъ повсюду встръчали его одобренія. Знаменитый полководецъ Георгъ, Фрундбергъ, сказалъ ему, дружески ударивъ его по плечу: «Монахъ! монахъ! Ты идешь теперь такою дорогою, какою и мнъ и самымъ храбрымъ вождямъ едва ли случалось итти въ самомъ жаркомъ пылу сражения. Если ты правъ и увъренъ въ себъ, то ступай съ Богомъ и не унывай! Богъ не оставитъ тебя.» (2) По возвращении его домой, его снова посвтили дворяне. «Учитель,»- говорили они, - «носится слухъ, что собираются сжечь тебя. Этому не бывать. Скорве сами погибнуть.» Таже сцена повторилась послё втораго допроса: ему дали двухь провожатыхъ, а дворяне вообразили себъ, что его отводятъ подъ стражу и громко протестовалн. (3) Пока предлагалось совѣшанію сейма письмо императора, въ которомъ онъ объявлялъ намърение преслъдовать еретика, по обычаю предковъ, всёми возможными средствами, какъ бы въ противоположность этой немилости, Лютеръ снова принималъ посвщение князей, графовъ, бароновъ, рыцарей, дворянъ, духовныхъ и свътскихъ; «а толпы народныя стояли кругомъ его дома и не могли на него наглядеться.» (4) Изъ князей Спалатинъ виделъ у него ландграфа Гессенскаго, герцога Вильгельма Брауншвейтскаго, графа Вильгельма Геннео́ергскаго. Следствіемъ этихъ посещеній быль новый, великій заговорь всего духовенства противъ епископовъ. Ночью, на городскихъ площа ияхъ, рукой неизвъстнаго, прибивались записки съ словами: «Горе народу, надъ которымъ царствуеть отрокъ !» Указъ императорский о запрещения Лютеровыхъ книгъ сорванъ съ церковныхъ дверей и подписано: «Блажени изгнаны правды ради, яко тъхъ есть царство небесное » Въ толиъ

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, §. 13, S. 1127.

<sup>(2)</sup> Seckendorf, 1, S. 235.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, 2232-2254.

<sup>(4)</sup> Seckendorf, S. 232.

послышался голосъ, величавшій блаженнымъ чрево, его носившее. Къ воротамъ ратуши прибито объявленіе о заговоръ 400 рыцарей противъ архіепископа Майнцкаго, и о готовомъ войскъ 8000 крестьянъ противъ всъхъ Романистовъ; но не было выставлено ни одного имени. Угроза кончалась троекратнымъ повтореніемъ Нъмецкаго Bundshuh, которое Кохлей переводитъ: foedus рориlare, или conjuratio contra superiores. (<sup>1</sup>)

Здъсь въ первый разъ въ государственномъ отношения Лютеръ является въ невыгодночъ свътъ, принужденно разыгрываеть роль сектатора и примеромъ своимъ, некоторымъ образомъ поощряетъ раздоры въ сословіяхъ народа. Его похожденія становились подозрительными и для лучщихъ друзей его. Послъднія явныя оскорбленія величія императорской власти самъ неистовый Гуттенъ порицаетъ громко, называетъ зачинициковъ людьми безразсудными, которые, вижсто того, чтобъ содъйствовать своему реформатору, чрезъ мёру вредять ему въ общественномъ мнёнии. (2) Позднъе Мюнцеръ обвинялъ его въ низкомъ ласкательствъ передъ дворянами для того, чтобы сойти побъдителемъ съ поля сраженія: «Что ты въ Вормсъ стоялъ передъ сеймомъ,» -- говориль онь Лютеру, въ своемъ сочинении противъ нъголюбивой илоти (1521 г.), - «этимъ обязанъ ты Нъмецкому дворянству, которому ты медомъ подмазалъ уста, ибо оно навърное расчитывало, что ты въ своей проповеди утвердищь за нимъ монастыри и обители, которыя теперь объщаещь князьямъ. Если бъ ты въ Ворись оказалъ нерешительность, ты бы скорее былъ заръзанъ самими дворянами, чъмъ выпущенъ на свободу: это всъ знаютъ.» (3) Лютеръ и самъ замъчалъ неловкость своего положенія, при которомъ папистамъ больше приходилось бояться, чъмъ любимцу народному. Другъ законнаго порядка, онъ безъ намъренія очутился на перепуть противоположныхъ стремленій; напрасно стараясь соединить народъ къ одной высшей цели, былъ вынужденъ обстоятельствами высказать мнёніе свое въ пользу сосословія, котораго действія въ то время были прикрыты найбольшой личиной законности. Но если ему не дано было стать съ самаго начала на счастливую точку равномърныхъ отношений ко всъчъ

<sup>(1)</sup> Cochlaei, S. 31-33.-Hagen, II, 147.-Ranke, I, 486.

<sup>(2)</sup> Пис. Гугтела кь Пиркгеймеру 1 Мая, 1521 г., изь Эберябурга. - Walch, XV, 2322-2323.

<sup>(3)</sup> Hagen, 147.

разрядамъ народа, (это рѣдкое счастіе досталось въ удѣлъ преобразователю Чешскому), то нельзя не сознаться, что онъ не измѣнилъ своимъ убѣжденіямъ, и позднѣе за правдолюбіе свое, подвергся мстительной ненависти тѣхъ самыхъ, которые боготворили его въ Вормсѣ.

Я разсмотрѣлъ въ подробности отношеніе Лютера къ его соплеменникамъ въ первую эпоху его реформаторской дѣятельности. До сихъ поръ, какъ мы видѣли, большинство народа ему сочувствуетъ и взаимная довѣрчивость между наставникомъ и паствой постепенно ростетъ. Но съ Вормскаго сейма стройный ходъ преобразованія перерождается мало по малу въ крайнее развитіе одностороннихъ началъ, изъ которыхъ каждое стремится къ исключительному господству. Вмѣстѣ съ тѣмъ шагъ за шагомъ ломаются искуственные подмостки, послужившие къ возвышению Лютера: Лютеръ на Аугсбургскомъ сеймѣ далеко не то, что на Вормскомъ; онъ разсорился съ цѣлымъ народомъ, разсорился съ самимъ собою; пышныя надежды первыхъ лѣтъ реформаціи смѣнились мрачнымъ разочарованіемъ.

Какъ совершилась эта чудная перемъна? Гагенъ, подробно разобравшій этоть вопрось, пришель къ заключению, что Лютерь самъ уклонился отъ первоначальнаго пути реформации, отъ общенародныхъ потребностей, вызвавшихъ ее въ началъ XVI-го столътія. Исходная точка его воззрънія — мысль, что три оппозиціонныя начала, развивавшіяся медленно въ продолженіе средняго вѣка, нашли себъ представителя въ Лютеръ, и пока онъ оставался имъ въренъ, по тъхъ поръ и реформація развивалась естественнымъ путемъ, а Лютеръ стоялъ во главъ народнаго движенія. По мити Гагена, реформаціонныя начала воплотились, въ возможной чистоть, въ низшихъ сословіяхъ народныхъ, найболье угнетенныхъ средневъковымъ феодализмомъ. Сущность истиннаго преобразованія, котораго цёлію и главнымъ итогомъ было бы единство государственное и образование народной Церкви (Deutche Volkskirche), (и то и другое въ наше время болъе, нежели когда либо стало загадочнымъ), заключалась въ области въры---въ отръшении отъ всякаго авторитета, кромъ Библейскаго, въ свободъ совысти и въ правильной соразмърности между откровениемъ и здравымъ человѣческимъ разумомъ; въ государственномъ отношеніи, въ уничтоженіи феодальныхъ обязанностей, лежавшихъ большею частію на черни, въ уваженіи къ человѣческимъ правамъ всѣхъ

сословій, въ ограничения власти сильныхъ вассаловъ въ пользу національнаго единства, которое выражалось въ видимомъ символъ императорской власти. Лютеръ будто бы въ дальнъйшемъ ходъ реформаціи уклонился отъ того и другаго. Въ въроисповълномъ вопросв разсорилъ Евангеліе съ естественными силами разума, отвлекъ Христіянское начало отъ внутренняго постижения духомъ къ внъшнимъ знакамъ, установленнымъ Церковію, и здъсь подчинился вліянію Католичества; въ политическихъ приложился къ корыстнымъ цёлямъ владётельныхъ князей имперіи и низкою лестию элоупотребления ихъ власти привлекъ къ себъ большую половину послъднихъ, но за то повредилъ несказанно единству народному. Живое учение въры обращено, такимъ образомъ, въ одностороннюю Holtheologie, придворное богословіе, которое всегда раболёпно склонялось предъ княжеской властію, но не боялось сравнивать простолюдина со скотомъ, или вещію, оправдывало вопіющія преступленія первой и унизило челов'вческія права послѣдняго. «Реформація,»-говорить Гагенъ (II, 151),-«отселѣ обречена на служение княжескимъ выгодамъ, тогда какъ прежде служила собственно народнымъ; до сихъ цоръ движение ея имъло цълію ограничение чрезмърныхъ правъ частныхъ князей, утверждение государственнаго единства, возвышение императорской власти; теперь князья воспользовались ею для противоположныхъ цълей, для возвышения своей княжеской власти, дали ей враждебное направление противъ единства имперіи, противъ могущества императора.»

Это мнѣніе, въ высшей степени одностороннее, не выдерживаетъ исторической критики. Оно основано на поверхностномъ разо́оръ источниковъ, относящихся къ дъятельности самого Лютера. Отръшившись отъ узкаго взгляда односторонняго Протестантства, который всъ событія реформаціонныя возводить къ безусловному авторитету личности Лютера, и внъ этой личности не признаетъ самостоятельнаго движенія народной мысли, сочинитель увлекся въ противоположную крайность; онъ поставилъ Лютера наряду съ другими побочными дъятелями и отыскивалъ зерна реформаціи въ какомъ-то мечтательномъ стремленіи, исходившемъ изъ массы народной, въ правильной соразмърности между членами общества, управляемаго предвѣчными законами божественной и человѣческой мудрости — откровенія и философіи здраваго разума. Между тъмъ и онъ сознаетъ, что это стремленіе не нашло

себъ представителя ни въ одной могучей личности, которая во-плотила бы въ себъ всъ его послъдствія и повела бы ихъ стройнымъ путемъ всенароднаго преобразованія къ предположенной цъли, не уклоняясь ни въ право, ни въ лъво. Но мы уже видъли, въ какихъ формахъ обнаруживалось народное противодъйствіе до явленія Лютера: въ религію и во всъ существующія отношенія оно вносило чисто отрицательное начало. Мы видѣли дальше, что противодъйствіе этому разрушительному направленію зародилось извнъ въ реформаціи, приготовленной и пущенной въ ходъ желѣзною волею и разумнымъ сознаніемъ одного лица, которое приступило къ ней съ готовыми средствами. Реформація въ сущности своей есть создание одного человъка; она нуждалась въ помощникахъ, въ разумныхъ, но послушныхъ, орудіяхъ и счастливыхъ продолжателяхъ его предначертаній; но все же Лютеръ долженъ былъ оставаться живымъ средоточиемъ современныхъ событий. Онъ могъ дать ей ложное направление, которое и осталось за ней навсегда. Но въ томъ-то и состоить ея слабость, что она слишкомъ восприняла въ себя личность, а въ народномъ духѣ не нашла надежной опоры, которая могла бы отделить свия отъ плевелъ и предохранить совокупность народа отъ заблуждений лица. Тъмъ не менъе Лютеръ остался послъдователенъ отъ начала до конца, не въ выводѣ итоговъ, которые по тому уже противоръчили одинъ другому, что онъ личныя свои отношения переносилъ на всю массу народа, а самъ по себъ въ отвлеченномъ развитіи его убъжденій, сосредоточенныхъ во внутреннемъ его суцествъ. То, что было въ немъ исторической необходимостію, ученіе о безусловномъ спасеніи человъка благодатію Божіею, перенесенное въ готовыхъ выводахъ, какъ сухая логическая формула, на всю совокупность народа, явилось въ немъ высшей аномаліей, и въ Лютеръ вызывало необходимое противодъйствіе, или нъкотораго рода возвратъ къ такимъ убъждениямъ, отъ которыхъ онъ за себя лично отдълился на въки. Точно также свобода Евангельская, свобода совъсти не могла переродиться въ немъ въ крайности необузданнаго произвола, потому что за нимъ лежалъ цёлый грузъ прошедшаго и опытность смирила увлечения разума; въ народъ же она отразилась въ легкомысленной самонадъянности, которая нуждалась во внъшней уздъ церковнаго авторитета. Словомъ, народъ не созрълъ еще для поклонения Богу духомъ и истиною, свободнаго отъ визшняго спасительнаго насилия церковнаго благочинія, и Лютеру приходилось сводить концы путеводной нити, затерянной въ лабиринтъ субъективныхъ воззръній, недоросшихъ до глубины сознанія. Отсюда законы стъснительные для Христіянской свободы людей, которые не умъли ею воспользоваться. Можно сказать утвердительно, что внутреннія противоръчія и вредное вліяніе ученія Лютерова заключались не столько въ сущности его, сколько въ непримъняемости къ народному характеру и нуждамъ.

Обращаюсь къ частностямъ, и прежде всего къ ръшению вопроса объ отношенияхъ Лютера къ владътельнымъ князьямъ Нъмецкой имперіи. Обвищеніе въ лести не новое; оно нъсколько разъ повторялось въ устахъ какъ Католиковъ, такъ и Протестантскихъ диссидентовъ. Въ опровержение можно представить мощный силлогизыь: Лютерь ссорился со всъми, слъдовательно, не льстилъ никому. Отъ него доставалось всъмъ сословіямъ наподнымъ; кому онъ льстилъ нынче въ одномъ отношения, того завтра отдёлывалъ по своему безпощаднымъ словомъ, которое презирало приличія и раскрашивало и безъ того уже горькую правду изобрътательностию нъсколько циническаго воображения. Обвиненія исходили большею частію оть нарушителей обществен наго порядка, которые думали оправдывать свои уклоненія согласіемъ Лютера, а между тъмъ находили въ немъ строгаго обличителя. Онъ присчитываетъ себъ не въ малое достоинство охранительное свойство ученія своего, возстановившаго пови-новеніе властямъ. Съ Ворискаго сейма онъ обращаетъ оружіе своего слова и противъ всякаго рода самоуправства. Весьма замъчателенъ отрывокъ письма его къ Меланхтону, изъ Вартбургскаго замка по случаю безпорядковъ въ Эрфурть. Пока Лютеръ спокойно возвращался съ сейма на родину, студенты ограбили ночью нёсколько священническихъ домовъ за то, что деканъ Северіанъ, ревностный Католикъ, при всъхъ вывелъ изъ церкви магистра Дракона, вышедшаго на встръчу отлученному Лютеру, во время провзда его черезъ городъ. Лютеръ не заступился за виновниковъ мятежа, не смотря на личныя ихъ къ нему отношения. «Я удивляюсь,»-писалі онъ,-«какъ Дума допускаеть такіе безворядки и старается скрыть ихъ. Правда, нужно держать на уздъ неутомимыхъ гонителей Евангелія, но самоуправство (modus iste) навлекаетъ стыдъ и справедливое нарекание (infamiam et justam repulsam) на нашу проповёдь. Сильно оскорбляеть меня это неумъстное

изъятіе участія къ намъ (ista gratia hominum in nos). Не ясно ли видно отсюда, что мы еще не созръли быть достойными служителями слова Божія, и что сатана смъется надъ нашими усиліями? О какъ боюсь я, чтобы смоковница, которая прежде суднаго дня только износила листвія, никогда не произращая плода, въ образъ притчи не прилагалась и къ намъ. Правда! Мы проповъдуемъ истину, но это только слова и листія, потому что поступки наши не соотвётствуютъ учению.» (1) Предисловие къ Ивмецкому сочинению объ исповеди, посвященному Францу Зикингену, Лютеръ начинаетъ Библейской повъстію изъ книги Іисуса Навина, что когда Богъ велъ народъ Јудейской въ Ханаанскую землю и избилъ всёхъ тузенцевъ съ царями ихъ, не было ни одного города, кромѣ Гаваона, который бы мирно предался Іудеямъ, ибо Господь укръпилъ сердце ихъ, яко не дастся имъ милость, но да потребнтся, по слову Господню, бывшему Мойсею (XI, 19, 20). Эту повъсть онъ прилагаетъ къ современному положению Латинскаго духовенства, которое видить общее къ себъ нерасположение, и все же не ищетъ мира, не принимаетъ предложеннаго, а уповая на кръпость свою, прибъгаетъ къ насилію. Вмъсть съ темъ Лютеръ излагаетъ свои опасенія, чтобы выведенные изъ терпънія міряне не произвели повсемъстнаго бунта и не истребили безъ милости духовныхъ тирановъ. Потомъ прибавляеть: «Я не разъ предлагалъ миръ, вопіялъ и дъйствовалъ, препирался, представалъ на судъ двухъ имперскихъ сеймовъ, -со мной не поступили по правдъ, а дъйствовали насиліемъ и хитростію, грозили мнъ наказаніемъ. Приходить чась, когда и они напрасно будутъ взывать о миръ. Я не въ силахъ остановить потока; я уступилъ имъ дорогу, и далъ имъ волю хозяйствовать на свободъ. Не хотятъ они, захочетъ другой, который не будетъ, какъ Лютеръ, поучать ихъ словесно и письменно, а проучить ихъ атломъ.» (2) Въ этомъ мудромъ предостережении Католикамъ, пристрастный Кохлей видель только подущение къ бунту; (3) но оно не даромъ надписано къ главъ Нъмецкаго рыцарства, который давно уже помышлялъ объ оружія и котораго Лютеръ старался заранъе удержать отъ насилія. Въ послъднихъ числахъ Февраля

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Aurif. I, Ep. 229, 230; f. 327, 329.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, 1016, 1017. 1 Ikoma, 1521 года.
(3) Cochlaei, f. 40.

того же году, Лютеръ, въ грустномъ предчувствіи, писалъ къ Спалатину: «Всъ догадываются, что будетъ въ Нъмецкой землъ возмущение, которое напомнить намъ ужасы Чешской междоусобной войны и разразится надъ нашимъ духовенствомъ. Я умываю себѣ руки (ego sine culpa sum); потому что всѣ усилія прилагалъ къ тому, чтобы Ивмецкое дворянство не мечемъ, а мирными узаконеніями (non ferro, sed consiliis et edictis), въ чемъ нѣть ничего невозможнаго, положило конецъ притеснения уъ Романистовъ; ибо сражаться противь безоружнаго духовенства все тоже, что острить оружие противъ женъ и дътей. Но я боюсь, что ярость Романистовъ не попустить обуздать себя миромъ, и это упорство навлечеть на нихъ вольныя бъдствія.» (1) И къ Вячеславу Линку въ Мартъ мѣсяцѣ того же года: «Я сильно боюсь (vehementer metuo), если князья не перестануть слушаться упрямой головы Георга Саксонскаго, чтобы не стало возмущения, которое во всей Ифмецкой землё погубить князей и правительства, и распространится на все духовенство. Такими красками рисуется предо мною будущность. Чернь всюду взволнована и стоить на стражв: она не хочеть и не можеть подчиниться насилію; Господь самъ наводить ожесточеніе на нашихъ князей; ослъпленіе и насиліе ихъ истощатъ терпъніе народное, и предъ мною уже носится образъ Германіи, утопающей въ крови. А потому молю тебя имененъ Божінмъ, возлюбленный Вячеславъ, молись съ нами вмъсть, да станемъ предъ Богомъ оплотомъ за народъ въ грядущій день великаго гитва. Вещь не шуточная угрожаетъ намъ; а упрямая Дрезденская голова не обращаеть вниманія на діло народное, лишь бы только удовлетворялась его закоренълая ненависть. Если можешь, приложи усилія, чтобы старвйшяны ваши уговорили князей поступать умъренно, не прибъгая къ насилію; они стараются погубить Лютера, а Лютеръ забогится сбъ ихъ сохранении. Не Лютеру, а имъ, готовится гибель; я говорю это върно, по вдохновению. Если гнъвъ Божій отклоненъ быть не можеть ни молитвами, ни совътами нашими, помолимся, по крайней мъръ, чтобы нашъ Іосія почилъ въ миръ до этого времени.» (2) Когда обнаружились первые революціонные замыслы Гуттена, Лютеръ въ инсьмъ къ Спалатину 1521 года тотчасъ произнесъ на него осуждение, старался дъй-

17

<sup>(1)</sup> Aurif. 1, Ep. 214, f. 307, b.

<sup>(2)</sup> Aurif., II, f. 10.

ствовать и на него убъядевіями: «Ты видинь, къ чему Гутренъ стремится. Я не желаль бы, чтобы Евангеліе заціящалось оружіемъ и пролитиеть крови; я писаль къ нему въ этомі спысль. Словоть сохранена Церковь, Словомъ должно совершиться ея возсоздание; нерукотвореннымъ Словомъ сокрушится Антихристь.» (1) Отношения Лютера въ Карлинадту и другимъ сектаторамъ онреланотся тою же чертою законности, которая проводится имъ чрезъ всв его, даже самыя незаконныя, двиствия. Онъ венавидьяь открыттю силу, и изменяль этому правилу въ отношения къ точу же Карлштадту по тому только, что не видалъ другаго средства истребить злое свия нарушителей общественнаго порядка. Онъ ненавидель ихъ больше Папистовъ, не по личнымъ своимъ орнощеніяль къ вождямь сектаторовь, а по тому, что разрушительный характеръ ученія ихъ всего болье вредилъ единству общаго двла. Онъ называлъ пану ангеломъ предъ Сакраментистами, потому что онъ никогда вполнъ не уничтожилъ таинствъ, а только измениять образь ихъ преподавания; а еретики нападають на самыя таинства, отрицаютъ Христа. (2) Тревожно смотрълъ онъ на Виттембергские безпорядки; онъ воротился противъ всякаго чаянія, противъ воли курфиста, презирая всё опасности въ то время, когда вся Германія на него ополчалась, когда имперская онала и панское проклятие подтверждены были съ новою силою. Это было самая торжественная минута его жизни. Трудно оспорить геройское самоотвержение Лютера, который возвращался въ свою мятежную общину, какъ человъкъ, облеченный властію, какъ представитель всякой законности, какъ строгій судья непокорной паствы и временный союзникъ Папистовъ. Когда онъ, въ порывѣ благороднаго негодованія, обвинялъ своего курфирста въ малодушии и маловъріи; когда онъ торжествению отрекался отъ человъческой помощи, а между тымь именемъ Божимъ повельвалъ Фридриху безпрекословно повиноваться императору Карлу, хотя бы это стоило жизни великодушному проповъднику, хотя бы курфирсть долженъ былъ разытрать при немъ роль палача, не льзя не видъть во вдохновенномъ словъ его какого-то высшаго отсвъта Божественнаго посланничества. Въ это время буйнаго разгара народныхъ страстей одинокое слово проповъдника звучить безстрастно съ знакомой каседры; оно возвъщаетъ миръ и любовь Христіянскую; оно любовно

<sup>(1)</sup> Aurif. I, Ep. 232, f, 532.

<sup>(2)</sup> Walch, 1X, Обълсн. I Посл. Іолина гл. 5, §. 23, S. 1228.

обличаеть мятежниковъ, и слово его, облеченное силою, смиряетъ буйным страсти. Содержание восьми проповъдей, говоренныхъ имъ по этому случаю, (1) излагаеть учение его о литургія, обътахъ монамескихъ, постахъ, ибонахъ и другихъ церковныхъ постановленияхъ съ точки зрънія ложной Протестантской догматики. Защитники Карлинтадта, между прочимъ Арнольдъ, въ исторіи ересей, можетъ быть, справедлию находили въ нихъ недостатокъ послъдовательности, нотому что Люгеръ признаетъ и объдни, и посты, и иконы, несогласными съ словомъ Евангельскимъ, а между твмъ строго запрещаеть ихъ самовольное уничтожение. Но безпристрастный изсяфдователь долженъ разсматривать ихъ не съ догматической ихъ стороны, очевидно ложной; равно не съ точки зрънія строгаго савленія причинъ и действій, потому что къ жизненнымъ явленіямъ прилагать черствыя формулы логическаго мынленія есть самая высщая несообразность. Онъ долженъ смотръть на нихъ, какъ на свободное проявление духа, какъ на выражение начала законности, которое проводится въ нихъ съ совершенной послъдовательностию. Свътлая сторона ихъ заключается въ личности проповъдника, который по тому уже великъ, что не измъняеть въ никъ задушевнымъ, хотя и ложно понятымъ, убъжденіямъ; великъ особенно въ сравненіи съ безлушною массою, которая не имъетъ никакихъ убъждений, а дъйствуетъ по внушению страсти; великъ, какъ истинный представитель Евангельской свобомы, которая требуетъ въры, не какъ внъшняго дъла насилія, а какъ плода внутренняго удостовърения, которая, исходя изъ чисто духовнаго начала, обузд зваетъ движения тълесности, притупляеть жало оружія терпимостію Христіянскаго смиренія. Послёдствія оправлали чистоту побуждений Лютера и законность его дъйствий. Его самоотвержение спасло Германию, и если не предупредило, по крайней мара отсрочило великую крестьянскую войну, въ которой дикія страсти разлились бѣшенымъ потокомъ. Полнота его убъждения сказалась въ его всенародномъ послании, относяинемся къ этому времени: «Діяволу хотьлось бы возбудить твлесное возстание (eine leibliche Aufruhr), чтобъ посрамить духовное, поклонниковъ Евангелія. Но тщетны всвего козни. Ему подобаеть быть назложену однимъ духомъ усть Божіихъ (2 Сол. 11, 8). Мы должны спокойно продолжать свои обличения папъ,

<sup>(1)</sup> Walch, XX, I-101.

пока черная сторона его не обнажится предъ цъми вселенной. Словомъ больше сдълаешь, нежели сотней возстаний; насилиемъ только утверждается папская власть; но лишь только противоставишь ей свъть Евангелія, она падаеть сама собой. Смотрите на меня: не больше ли укоротилъ я папскую руку однимъ оружиемъ слова, безь удара мечень, нежели до сихъ поръ всъ князья и властители со всего своего силого? Вотъ вамъ завътъ мой. Разносите повсюду св. Евангеліе; обличайте ничтожество человѣческихъ постановленій; проповѣдуйте всюду, что жизнь Христіянская состоить въ вѣрѣ и любви. Еще два года, -- и не найдется мъсто, гдъ стояло панство: оно исчезнеть, какъ дымъ. Смотрите, какъ въ продолжение одного года, пока мы дѣйствовали словомъ и писаніемъ, кукольныя комелін папскія обличены предъ свѣтомъ, завѣса спала съ великаго зданія Римской Церкви; искуственный призракъ ея величія исчезь! Она пость уже Илі! Илі! Скоро услышите надгробное слово: «Испусти духъ!» Такое-то благое начало діяволъ хочеть испортить твлеснымъ возстаниемъ. Пусть Эккъ и Эмзеръ распускають клеветы о предстоящемъ возстании, чтобъ посрамить нашу проповъдь. Но этого не будеть. Кто читаеть и понимаеть мое учение, тоть не станеть производить возмущений; если же есть отступники, и они ссылаются на меня, то я чёмъ виновать?» (1)

Не продолжая далъе разбора отдъльныхъ отзывовъ Лютера о взрывахъ народнаго волненія, предшествовавшихъ крестьянской войнѣ, мы можемъ изъ сказаннаго вывести слѣдующее заключение. Реформація Лютера съ самаго начала приняла характеръ охранительный. Направленная на развитие идеи, она не касалась существующихъ учреждений; строго настаивая на повиновении всякой власти, какъ установленной свыше, ограждала только свободу совъсти въ двлъ религии, проповъдуя терпъние, какъ плодъ Христіянской свободы, отъ внъшнихъ житейскихъ условий, съ трудомъ и осмотрительностию разръшала даже законную оборону въ случаъ угнетенія совъсти. Послъдняя мысль о томъ, что свобода Евангельская не препятствуетъ тълесной неволъ, напротивъ торжествуетъ въ вольномъ служения закону, развита имъ во всей опредъленности уже въ 1520 году въ книгъ «О Христіянской свободъ.» Но она тогда же превратно подъйствовала на понятие народа, какъ видно изъ обвинения, возведеннаго на Лютера на Вормскомъ сеймъ: (2)

Digitized by Google

<sup>(</sup>i) Walch X, §. 15, 415, §. 21, 419.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, §. 50, S. 2311.

«народъ употреблялъ ее во зло, чтобы свергнуть съ себя иго и утвердиться въ непослушанія», — новое подтвержденіе мысли, что вредное вліяніе ученія Лютера заключалось въ несообразности съ народнымъ характеромъ; что разрушительное начало исходило и прежле и послѣ начала реформации изъ среды самаго народа, и что учение Лютера съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ противодъйствовало этому стремлению, которое безь него развилось бы въ болње широкихъ размфрахъ до самыхъ ужасающихъ крайностей. Мало того. Неоспоримо влінніе народнаго духо и на самаго Лютера, который увлекался по неволъ общественнымъ мнъніемъ и дълалъ уступки, къ какимъ никогда не привело бы его личное убъ- . жденіе. Я имвлъ уже случай зам'втить, что мысль объ уничтоженіи монастырей зародилась не въ немъ, и согласіе почти вынуждено у него стечениемъ обстоятельствъ. Объдня въ Виттембергъ отмѣнена безъ согласія и противъ воли его; тогда какъ всъ ученики и друзья его переженились по первому вызову съ его стороны, какое-то инстинктивное чувство сохранения законности привязывало его къ объту дъвственности и къ монашеской рясь, давно имъ осмълнной. Иконы до конца его жизни пользовались безсознательнымъ его уважениемъ; трудно опредълить достовърно, отвергаль ли онъ, или нътъ, поклонение имъ: такъ сильно развито было въ немъ охранительное начало порядка и послушанія авторитету. Не совствув лишена основания мысль, что реформация, предоставленная исключительному его руководству, не раздражаемая противоръчиемъ неблагодарныхъ гонителей и завистливыхъ учениковъ - соперниковъ, ограничилась бы навсегда только медленнымъ искорененіемъ зла, не касаясь церковнаго зданія. Но онъ самъ сознавалъ свое безсиліе противоставить разумное начало всемогущей силь обстоятельствь, которыя влекли современниковь во всъ крайности голаго отрицанія, во всъ ужасы внъшняго и внутренняго безначалія. «Ты справедливо увъщаваешь меня,» — писаль онъ къ одному изъ друзей своихъ, -- «не предаваться порывамъ посибшности и раздражительности. Я самъ замъчаю это, но я не воленъ въ себъ; меня влечетъ и погоняетъ какая-то сила, какой-то невъдомый духъ». (1) По совъщании съ друзьями, писаль онъ къ другому въ 1521 году: «Я чувствую, что не могу, избъгая соблазна, предлагать миръ отъ лица своего и отъ полноты

(1) Walch, IV, 5. 1622.

133

Digitized by Google

убъжденія. Я не мало предлагаль его до сихь порь и одинь; но вёчно какая-то сила влекла меня въ современное движение; не чисто обратиться вспять (nec integrum remittere manum) неволя заставляеть меня предоставить все дёло на волю Божію и слёдовать призыву ея (et me praebere ductilem), отдавщи руль невёломому року (data flatibus et flucibus nave).» То была сила или лучще безсиліе народнаго духа, которое до извёстной степени обуяло и его непреклонную личность.

Только съ этой точки зрънія представляется возможность безпристрастно оценить отношенія Лютера къ сословія чь народнымъ. Ускоряя въ началъ XVI столътія паденіе напскаго авторитета, онъ могъ руководствоваться только однимъ желаніемъ -привести растерзанные члены народа къ сознанию великаго единства, дабы поставить Германію въ челъ европейскихъ народовъ. Это стремление вынесено имъ изъ добросовъстнаго изучения отечественной исторіи Его постоянная жалоба, — недостатокъ единства въ Ивмецкой земля, постоянное сравнение Германии съ прекраснымъ конемъ, которону недостаетъ только опытнаго Бздока. — Его натріотическіе возгласы, не въ одну только первую половину его дъятельности, проникнуты гнетущею скорбію объ утраченномъ единомысли, о выродившихся потомкахъ некогда славныхъ завоевателей Рима, глубокимъ отвращеніемъ къ своекорыстнымъ цвлямъ князей, къ междоусобной войнъ, къ мелочнымъ раздорамъ, повергающимъ Германию въ нравственное изнеможение. Вездъ пятаеть онъ глубочайшее уважение къ власти императорской, достойно охранявшей народную славу.

Тёже лепныя права, какія, по словамъ Лютера, принадлежать императору въ цёлой Германіи, составляють неотъемлемую собственность и владётельныхъ князей въ отношения къ дворянамъ, дворянъ въ отношении къ черни. Онъ основаны на божественномъ установления властей придержащиять, на апостольскомъ словѣ, предписывающемъ безусловное повиновение владыкамъ, не только загиѣвъ, но и за совѣсть. Разумѣется, при такомъ положения дѣлъ, вся тяжестъ феодальныхъ обязанностей ложилась на низшее сословіе, и нельзя не сознаться, что отношения его къ привилегированному сословію дворянства въ общирномъ значения этого слова, яъ которыхъ оно обнимаетъ и владѣтельныхъ князей Нѣмецкой имперіи, дѣйствительно безчеловѣчны. Справедливо замѣчаніе Гагена, что Христіянская вѣра въ томъ видѣ, въ какомъ Лютеръ ее пропо-

ивдываль, развяживала руки князьямь и дворянству на самыя вопіющія злоупотребленія, между тімъ какъ Нівчецкій простолюдинъ, обязанный безропотно переносить ихъ, утьшается небомъ, которое должно вознаградить его нѣкогда за лишеніе земли, за страданія его. Правда, нельзя читать безъ отвращения отзывы Лютера о бъднякахъ, которыхъ человъческія права, забитыя въковымъ рабствомъ, не нашли заступника въ человвкв, называвшемъ себя гордо пророкомъ Германіи; что онъ, если только возможно, приложилъ еще каплю къ невыносимой тугъ ихъ современнато положенія. На примъръ, въ объясненіи избранныхъ мъсть Второзаконія 1529 года: «Чъмъ милостивъе владыка съ рабами, тъмъ менъе оказывають они послушания. Для свъта нъть ничего превосходнъе, какъ суровое, строгое, кръпкое правление Турокъ, и нъкоторыхъ членовъ дворянства, снимающихъ съ плечь крестъянина последнюю одежду, сдирающихъ съ него послъднюю шкуру. Когда отеческая благость Божія расточаеть дары свои людянь, неблагодарные забывають благодъянія. Теперь Германія страдаеть однимъ только недугочъ: ей слишкочъ хорошо (es geht ihm zu wohl), а правительство слишкомъ къ ней синсходительно (und die Obrigkeit zu gelinde). Въ Турціи правленіе гораздо благоустроенные; когда служанка не хочеть повиноватся, господинъ пролаеть ее за безцвнокъ; новый владвлецъ бъетъ ее безъ милосердія, какъ корову, или осла, безпрестанно ходить за нею съ бичемъ и напомиминаетъ ей обязанности. Вообще правление гораздо суровъе и надзоровъ бдительнее, чъмъ въ Христіянскихъ державахъ. За то у Султана больше талеровъ, чтыть у нашихъ государей грошей; къ томуже величайшій порядокъ въ домоправительствь. Каждому Турецкому смерду назначено извъстное количество пищи, питія и работы; сбывая хлъбъ свой непозволеннымъ образомъ, онъ немедленно подвергаетстя твлесному наказанию, а если и то не поможетъ, господинъ не щалитъ и жизни раба.» (1)

Въ сочинении о военномъ состоянии Лютеръ говоритъ, что «чернь ублажать негодится, иначе она разыграется; лучше отнятъ у нея на 10 аршинъ, чъмъ сдълать уступку на вершокъ; пусть лучше тираны сто разъ нарушаютъ права крестъянъ, чъмъ народу одинъ разъ нарушить долгъ повиновения. Ибо чернь не знаетъ границъ; въ каждомъ изъ нихъ по пяти тирановъ.» «Христосъ

<sup>(1)</sup> Walch, III, 6 rs. Broposas. §. 66-93, S. 2385 - 2597.

сказаль: «Царство мое не отъ міра сего.»» Я проповѣдую не о свътскомъ владычествъ; я оставляю всъ власти въ покоъ; пусть будуть тираннами: они воздадуть отвъть Богу; пусть деруть и грызуть своихъ бъдныхъ подданныхъ (schinden und fressen sie ihre arme Leute): мнъ дъла нътъ до ихъ отношений; они не избъгнутъ своего наказанія.» (1)

Конечно, для нравственнаго чувства, трудно найти что ни будь возмутительные такой монополи правъ человъческихъ, но, витсть съ Гагеномъ, выводить изъ нея заключение въ низкомъ поклонничествъ князьямъ и владыкамъ, есть столь же возмутительная односторонность. Исторія должна мърить праведной мърой, не увлекаясь пристрастиемъ даже къ идеъ. Конечно, той проповъди любви и мира, которою Гусъ украсилъ предсмертные дни свояхъ отношений къ народу, мы напрасно стали бы искать у Лютера Онъ чувствовалъ, что слишкомъ много удѣлилъ уже на долю милосердія Бсжія въ ученіи своемъ о Благодати; онъ боялся излишняго мягкосердечія, и отказался оть посредничества между народомъ и властію, поставивъ неизмъннымъ мъриломъ житейской мудрости высокое начало Христіянской свободы, указавъ страдальцамъ на царство небесное, на высшаго Возмездника, который тамъ принимаетъ труждающихся, осушаеть слезы плачущихъ. Опредълимъ безпристрастно особенности положения Лютера, и увидимъ, что онъ остановился въ благоразумныхъ пределахъ; что онъ больше этого сдълать не могъ народу, «который охотно принялъ бы •Евангеліе, если бъ оно освобождало отъ податей и налоговъ, отъ «повиновенія императору, князьямъ, графамъ и своимъ непосред-«ственнымъ владыкамъ; если бъ оно давало имъ не только незави-«симое положение, но и перемънило бы ихъ относительныя роли». (2) Трудно было высказать опасное слово. Когда человъкъ заблудшій забывалъ свои отношенія къ Богу, развивая въ строгой опредъленности свои права человъческия, права народныя, права сословія, велико было со стороны проповъдника указать ему на въчную жизнь. Въ противномъ случат, что сталось бы даже сь единствомъ народнымъ? Къ чему привели бы не совствмъ еще погаснувшія надежды на стройнов преобразованіе? Неразумное стремленіе къ свободъ и Эпикуризму и безъ того уже прибывало въ

-- - -

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 24, S. 586. — Walch VII, Объяснение 8 гл. Іоанна, S. 200, S. 2516. (2) Walch VII, Объяснение 8-й гл. Іоанна, S. 200, S. 2516.

началъ съ неудержимою силою. Проповъдникъ сдълалъ уже слищкомъ большую уступку, застеняя образъ правосуднаго Бога багряною ризою его милосердія. Онъ хорошо постигъ свой народъ когда говорилъ: «Я знаю прекрасное средство въ одинъ часъ обратить вселенную. Спасителю стоило бы только объщать каждому по м'вшку золота, даже по одному гульдену, и дать позволение безчинствовать, воровать и разбойничать; тогда бы тотчасъ оказалось множество поклонниковъ Евангелія. Но быть гониму дали Христа, терпъть поношения, клевету и самую смерть, быть лишену насущнаго хлеба — это слишкомъ хлопотливо.» Опытъ научиль Лютера быть остороживе; сословія, одно за другимь. обманули его довъренность. Именемъ Божіимъ увъщавая ихъ къ сохраненію мира, онъ не нашелъ сочувствія въ себялюбивоиъ стремлении массы, которая добровольно удалялась оть высшаго единства, проведеннаго чрезъ всъ состояния началовъ Християнской свободы. Въ 1520 году онъ призывалъ дворянъ содъйствовать великому дълу освобождения Нъмецкой земли; они цервые обратили совъты его къ своекорыстнымъ цвлямъ сословія и подняли знамя возмущенія въ 1523 году. Тогда Лютеръ написалъ противъ нихъ сочиненіе «О свътскомъ начальствъ,» въ которомъ говорить между прочимъ: «Въ прежнемъ послании къ Пъчецкимъ дворянамъ я обозначалъ ихъ Христіанскія обязанности; но послёдствія показали, какъ они воспользовались моими совътами. Теперь я постараюсь изложить, чего не должны они делать, а именно: сдирать кожу съ простолюдина, презирать слово Божіе. Такіе люди прежде назывались злодвями, а теперь слывуть Христіянскими книзьями. Таковы всъ князья, управляющие Нъмецкой имперіей. Я не могу равнодушно смотръть на злоупотребленія ихъ власти; если я не побоялся ихъ идола, папы, который угрожаетъ мнъ потерею неба и душевной погибелью, то еще меньше побоюсь этихъ мыльныхъ пузырей, которые грозятъ отнять у меня тело и землю. Такъ знайте же, князья и владыки! Истощилось долготерпъніе Божіе, Міръ не таковъ уже, какимъ былъ прежде, когда вы погоняли и ловили людей, какъ дикихъ животныхъ.» (1) Эти сильные возгласы не принесли существенной пользы, а только увеличили неудовольствіе въ массахъ народныхъ. Враждебные первоосновы такъ сильно сказывались въ жизни, что умъренная проповъдь не

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 427 flg.

достигала благодътельной цёли, а только раздражала возбужден-ныя страсти. Когда въ 1525 году обнаружились первые признаки крестьянскаго бунта, и возмутители обратились къ Лютеру съ покорною просьбою вступить въ посредничество между гонямыми и притёснителями, онъ ни на волось не отступиль отъ прежняго образа дъйствія; сознавая величіе отвътственности, на него возлагаемой, не покривилъ душею въ это роковое мгновение. Во первыхъ, онъ обращаетъ обличительное слово на главныхъ виновниковъ предстоящаго бъдствія. «Этимъ новымъ подаркомъ,»-говорять онъ,-«мы обязаны вамъ, князьямъ и дворянамъ, особенно же епископамъ, которые до сихъ поръ не перестаете свирбиствовать противъ св. Евангелія, а въ свътскомъ владычествъ грабяте и десятствуете свояхъ подчиненныхъ. Ваше упрямство и безразсудная гордость будетъ стоить вамъ жизни. Здъсь видно опредъление Божие, что инкто не хочеть и не можеть переносить дол ве ваши неистовства. Вы должны перемънить свое обращение; въ противномъ случаъ погибнете насильственнымъ образомъ. Орудіемъ вашей погибели будуть крестьяне, либо другие исполнители казни. Положимъ, вамъ удастся избить возмутителей; но Богъ можетъ возставить другихъ, потому что онъ хочетъ поразитъ васъ – и поразитъ. Не крестьяне ополчились на васъ: самъ Богъ взыскиваетъ вашу неправду. По крайней мёрё, вы сами должны воздать мнё свёдётельство, что я цёлыхъ три года одинъ проповёдывалъ повиновеніе и строгій порядокъ, всёми силами противился мятежу, уговариваль подданныхъ къ повиновению вашей, хотя и тиранской и неистовой, власти, и если бъ я дъйствовалъ съ корыстными видами, кто помъшалъ бы мнъ нынъ приложиться къ крестьянамъ, оправдать начинанія ихъ? Но да сохранить меня Богъ отъ веправды! Умоляю васъ, друзей и враговъ: не презирайте настоящей грозы, не ради страха человъческаго, а ради Божія страха! Когда Богъ простираетъ надъ человъкомъ карающую десницу, онъ можеть изъ камней воздвигнуть вамъ мстителей, онъ можетъ рукой одного возмутители избить 100 крепкихъ дворянъ, со всею ихъ силою и желъзными латами. Крестьяне выставили 12 статей, изъ которыхъ многія до того умъренны и справедливы, что онъ предъ Богомъ и міромъ вынимають оружіе изъ рукъ вашихъ и по слову Псалоискому (106, 40) изливають на васъ уничиже-ніе. Они требуютъ свободнаго благовъстія Евангельскаго; они требують телесной ослабы; вы не смеете отказать имъ въ удов-

Digitized by Google

летвореніи. Что пользы вамъ, если бъ съ каждаго колоса на крестьянской пашнъ сходило вамъ по золотому червонцу; когда бы довольство рождало лишь новыя требованія; когда бы вы потребляли оброки на роскошь въ одеждъ, неумъренность въ пищъ и жизни? Напослъдокъ, въдъ надобно было бы ограничить издержки, когда бы ужъ нечего было снимать съ крестьянскаго рубища?»

Послѣ этой могучей рѣчи, Лютеръ обращается къ другой половинъ. «Вы жалуетесь, друзья мои, на притъснения. Справедливо. Князья и дворяне согрышили на небо и передъ вами; они достойны наказанія Божія. Но вамъ слёдуетъ блюсти свёдътельство совъсти, что вы сохранили обязанности добрыхъ подвижниковъ. Чистая совъсть даеть вамъ утъшительное обътование, что Богъ вамъ заступникъ и кръпкий помощникъ. За временную скорбь и за смертныя болѣзни блюдется вамъ вѣнецъ правды, и души ваши водворятся со всёми святыми. Въ противномъ случаё, положимъ, за вами осталась побъда, но завътъ съ Богомъ нарушенъ, и душа и твло невозвратно погибли. Я обязанъ сказать вамъ слово истины, и презираю обличения мятежныхъ умовъ, которые назовуть меня лицемъромъ. Вы величаете себя Христіянскою общиною и ставите мъриломъ дъйствий своихъ божественное право. Не поннимайте же всуе имени Божія, потому что слово Божіе, устами Спасителя въщаетъ вамъ: «Всякъ пріемляй ножъ, ножемъ погибнеть» (Мато XXVI, 25) и : «Всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется (Рим. XIII, 1), темъ же Божію повеленію противляяйся, себъ гръхъ пріемлеть.» Потонъ Лютеръ вычисляеть всъ тексты Писанія, въ которыхъ теритніе вменяется въ обязанность Христіянину; примёръ І. Христа и апостоловъ, и заключаетъ: «Не отвергаю справедливости вашихъ требований; не отрицаю возможности самоуправства, но прошу васъ, оставьте имя Христово въ поков, не двлайте его покровомъ мятежнаго, не Христіянскаго намъренія. Оно слишковъ отлгответь надъ вами, и я буду срывать съ васъ личину, словесно и письменно, чтобы знало правительство, что оно будеть сражаться не съ Христіянской общиною, а съ языческимъ скопищемъ; чтобы знали и вы, что вы присилете ножъ, какъ язычники. Ибо Христіяне сражаются не мечемъ и оружіемъ, а крестомъ и страданіями, какъ вождь Христіянскаго воинства не приемлеть меча, а висить на древь, и побъда ихъ заключается не въ обладании и силъ, а сила ихь въ немощи совершается.»

Вотъ начало, по мнѣнію Гагена, коварной политики, въ которую отнынъ вступаеть реформація Лютера. По крайней мъръ трудно отказать въ безкорысти человъку, который, не приставъ ни къ одной изъ тяжущихся сторонъ, подносилъ объимъ обличительную истину; еще труднѣе, когда послѣ начала крестьянской войны, онъ не склонился подъ знамена побъдителей и остался въренъ данному слову, приложившись къ слабъйшимъ. Въ сочиненіи противъ мятежныхъ и кровожадныхъ крестьянъ торжествуетъ желѣзная логика Лютера. Онъ начинаетъ съ оговорки, что въ прежнемъ своемъ наставлении онъ не могъ произнести всей строгости суда надъ крестьянами, потому что они дъйствовали подъ личиной законности и не отказывались оть поучения. «Но не успъль «я оглянуться, какъ они прибъгаютъ уже къ кулачному праву; «ясно, что разумъли они въ 12 своихъ предложенияхъ подъ име-«немъ Евангелія.» Лютеръ не прежде разръшаетъ суровость гражданскаго суда, какъ убъдившись въ совершенной необходимости приступить къ насильственнымъ мърамъ. За темъ онъ доказываетъ съ той же логической твердостію, что правительство обязано привести въ движение всю строгость своего полновластия, подъ опасениемъ смертнаго гръха, потому что оказывать неумъстное милосердіе значить участвовать въ преступлении, и вмъстъ съ преступникомъ подпадать осуждению. Истинный Христіянинъ долженъ скоръе собственной рукою перебить сто возмутителей, чъмъ на волосъ уступить ихъ требованіямъ. Лютеръ съ спокойною совъстію приглашаетъ господъ ръзать, давить, убивать невозбранно, потому что, по мнѣнію, изложенному выше, это война религіозная, настоящій крестовой походъ; умереть въ защитъ праваго дъла значитъ стяжать ввнецъ мученический.

Гагенъ собираетъ съ трудомъ доказательства въ подтверждение мысли своей, что Лютеръ, по окончании крестьянской войны, сознавая критическое свое положение, прибъгнулъ къ мудрой политикъ, спасавшей его не разъ въ затрудительныхъ обстоятельствахъ жизни. Во первыхъ: онъ позаботился о примирении съ князьями, и старался, сблизиться съ ними тъснъе. Это предположение довольно натянутое. Отношения Лютера къ кардиналу Альбрехту постоянно оставались враждебными; онъ соглашался на примирение съ нимъ, какъ побъдоносный противникъ; никогда не переставалъ обличать его двоедущия и коварной политики; никто болъе Лютера не вредилъ ему въ общественномъ мнънии. Точно также несправедливо, что Протестанские князья приложились къ Лютеру послѣ крестьянской войны, для того, чтобъ воспользоваться выголами его новой политической теоріи. Главные вожди Реформаторской стороны: Филипъ Ландграфъ Гессенскій, Герцогъ Люнебургскій, Маркграфы Казимиръ и Георгъ Браниборские, открыто перещии на сторону Лютера еще въ 1524 году; первый, кажется, болће по внутреннему убъждению, чъмъ по расчетамъ политическимъ. (1) Наконецъ, совершенно неосновательно мивние Гагена, что Лютеръ, послъ крестьянской войны, во главъ одного направления реформаторскаго элемента, вдругъ выставляеть новое начало безусловнаго повиновенія правительственной власти. Это начало было высказано еще за два года въ сочинении о свътской власти, гдъ Лютеръ только въру и совъсть называетъ неотъемлемою собственностію всякаго Христіянина. «Если князь твой прикажеть тебъ повиповаться папь, върить тому, или другому, ложному догмату, выдать переводъ Св. Писанія, ты въ правѣ отвѣчать ему ему: ««Я повинуюсь тебѣ во всемъ, что касается тѣла моего и имущества; повелѣвай, по власти, данной тебъ на землъ; но я не могу по заказу върить такъ, или иначе, не могу выдатъ книгъ Св. Писанія. потому что ты въ этомъ случат превосходишь предълы своей власти.»» Если онъ за этотъ отвътъ лишитъ тебя сооственности: если накажетъ тебя за непослушание, благо тебъ; благодари Бога, сподобившаго тебя понести гонение за Слово Его; перенеси безропотно жестокость неразумнаго властителя, его ждеть воздаяние.» Потомъ Лютерь уговариваетъ жителей Мышенской области, Баваріи и другихъ областей не выдавать добровольно перевода Евангелія, потому что это значило бы предавать Христа Ироду; но не противиться, если исполнители приговора будуть обходить дома и отбирать книги, ибо всякое насилие должно терпьть, не отражая насиліемъ. Все тотъ же неизменный законъ Христіянской свободы, которая не терпить порабощенія духа, но терпить неограниченное господство установленной власти надъ твломъ и встми житейскими отношеніями. Крестьянская война не произвела никакой существенной перемъны въ дъловомъ его примънения Лютеромъ по всъмъ сословіямъ народнымъ. Онъ продолжалъ заступаться за человъческия права утъсненныхъ крестьянъ, угрожан

<sup>(4)</sup> Ranke, D. Gesch. It; 176-178.

гонителямъ наказаніемъ Божіимъ. (1) Съ другой стороны, возставивъ противъ себя все сельское народонаселение, ожидая смерти отъ разъяренныхъ крестьянъ, (2) онъ съ ръдкою неустрашимостію обращаеть оружіе свое на князей и дворянь, обязанныхъ ему же своею побъдою. Чтобъ отклонить отъ себя подозръние въ лести, онъ переносить въ отношения дворянства къ императору Карлу туже здравую логику, которая въ 1525 году проводится съ необыкновенной силой въ его понятіяхъ о возмутителяхъ, стоящихъ наровнъ съ безсловеснымъ животнымъ, заслуживающимъ не сострадание, а страшное возмездие за мятежъ противъ власти, установленной Богомъ. Могучая насмъшка приходитъ на помощь его здравому смыслу и доставляетъ торжество прямодушію Лютера въ свиръныхъ ръчахъ противъ всъхъ нарушителей общественнаго порядка. Въ объяснении 117-го псальма и въ книгъ о военномъ состоянии онъ выставляеть на видъ князьямъ и дворянамъ унизительныя для чести цёлаго сословія восноминанія крестьянской войны, съ намфрениемъ возбудить въ нихъ спасительный стыдъ и утвердить ихъ въ похвальномъ повиновении. (3)

Повторяемъ: Лютеръ въ государственномъ отношения представитель законнаго начала и двигатель народнаго единства. Въ противоположность частнымъ стремлениямъ сословий, которыя въ началѣ XVI столѣтия высказывались съ особенной силой, онъ раскрываетъ предъ современниками величавую картину олагоустроеннаго государства, основаннаго на строгомъ соподчинения членовъ. Онъ всѣми силами противодѣйствуетъ исканію тѣлесной свободы, противополагая ей свободу Евангельскую, свободу духовную, которая заключается въ томъ, чтобы вѣровать во Христа, рожденнаго отъ Дѣвы Маріи, страдавшаго, распятаго, погребеннаго и воскресшаго. (4) Онъ подтверждаетъ тѣлесное рабство, какъ единственное средство удерживать массы народныя въ повиновеніи, называетъ его п рекраснымъ, драгоц винымъ об мчаемъ.(!) (<sup>5</sup>) Онъ читаетъ

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Обьяси. I Іоанна 1531 года, §. 218.

<sup>(2)</sup> Письмо Лютера къ канцлеру Майнцкому, Рюлю, и къ Влчесл. Линку. Walch, X, 860-864.

<sup>(3)</sup> Walch, V, 117-й пс. §. 18, 19, S. 1729; Х, Овоенномъ сост. §. 43, flg. S. 598; V, 101-й пс. §. 52, flg. S. 1207 flg.

<sup>(4)</sup> Walch, VII, Oobach. 8-й гл. Іоанна §. 219-220, S. 2533; §. 229, S. 2540.

<sup>(5)</sup> Walch, III, Обьлся. 30 гл. Выт. 5. 16, 5. 707.- VII, Обьясы. 8 гл. Іоанна, 5. 217, 5. 2531.

сильныя отповёди всёмъ сословіямъ народнымъ; но весьма поучительно его глубокое благоговёніе къ началу единодержавія въ лицё императора Карла. Онъ, какъ представитель Божества на землё, окруженъ недоступнымъ величіемъ; онъ принимаетъ вдохновеніе свыше; онъ не нуждается въ поученіяхъ даже духовныхъ наставниковъ; одинъ Богъ сулья между земными богами. Первообразъ его Соломонъ, свыше облеченный премулростію. (1)

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объяси. Соломонова Енилесінств.

## ГЛАВА Ш.

## Двятельность Лютера богословская.

Въ противоположность государственнымъ возэръніямъ Лютера, его богословская двятельность носить въ себв зародышъ самоотрицанія и начало убійственное для нравственной жизни. Если онъ, съ одной стороны, хотя сколько ни будь противод виствоваль стремлению къ равенству общественныхъ правъ между членами народа, то эта заслуга искупалась несоразмерно вреднымъ вліяніемъ на убъждения послъдняго, несчастнымъ учениемъ Лютера о Благодати. Здъсь, въ своей односторонней догматикъ, онъ какъ бы силится подавить благіе начатки возрождавшейся духовности; самъ не сознавая того, развиваеть отчаянно странныя мнѣнія съ такой теплотой убъждения, что даже холодный изслъдователь теряется въ узкой, но строго послъдовательной, силлогистикъ, на которой воздвигнута цълая система его въроучения. Существенный недостатокъ этой системы есть общая слабость Нъмецкой натуры, разъединение съ жизнию въ вопросъ, по преимуществу связанномъ съ жизнію, въ приложеніи въры къ Христіянской нравственности. Это высшее торжество отвлеченности теоретика Нумца, разсуждающаго совершенно правильно о вещи совершенно ложной, и высшее безсиліе дёловаго смысла, когда нужно мысль перевести въ разумное сознание дъйствиемъ, когда при первомъ соприкосновени съ миромъ сказывается ея несостоятельность и выходить на. ружу плачевное лжеумствование, лежащее въ ея основании. Наше дъло-разсмотръть съ точки зрънія этого внутренняго противоръчія характеръ ученія Лютера, не касаясь его догматической несообразности. Но предварительно замъчу, что богословская дъятельность его дробится на двъ, совершенно отдъльныя одна отъ другой, половины. Отъ 1520 до 1527 года простирается первая вора по

Digitized by Google

преимуществу всенародной проповёди, словесной и письменной. Подъ свъжимъ впечатлъніемъ перемънившихся понятій о главномъ логмать оправдания человъка, онъ излагаеть народу всю полноту своего ученія о благодати, спасающей безъ участія дель. Онъ учить народъ, и въ тоже время поучается самъ, завлеченный самобытностью новаго взгляда до умышленнаго отрицания необходимости дѣлъ, по мнѣнію Лютера, не только излишнихъ, но даже препятствующихъ чистому Богопознанію. Съ 1527 года или съ церковнаго осмотра, предпринятаго Лютеромъ по назначению курфирста, онъ видимымъ образомъ умъряетъ односторонность своего взгляда; въ проповъдяхъ и сочиненияхъ, назначаемыхъ для большинства народа, старается возстановить утраченное равновъсіе между върой и правственностію въ Христіянской апоропологіи. Но главная особенность этой послёдней поры его богословской деятельности есть отчуждение оть народа. До тъхъ поръ онъ посвящалъ ему лучшую половину трудовъ своихъ; теперь онъ издаетъ Катихизись или краткое изложение въры, приводить всъ главные выводы въроучения къ небольшому количеству несложныхъ формуль, и этыть ограничиваеть свою популярную диятельность. Отселъ труды его посвящены исключительно учено-литературному поприщу; къ 30-мъ годамъ XVI столътія относятся многотомныя толкованія почти на всѣ книги Св. Писанія ветхаго и новаго Завъта, плоды кабинетныхъ трубовъ его, назначенные большею частію для ученаго міра и университетскаго преподавания. Занимаясь ими не по обязаности, онъ даеть волю мечтательному своему Богословію; противорвчія, привходящія извнѣ, вызывають противодъйствіе въ самомъ крайнемъ развитіи любимыхъ идей, разъ навсегда признанныхъ имъ за непогръшительныя; а потому по внъшней формь онъ принимають большею частію характеръ полемическій; внутреннее содержаніе, обогащенное всъми плодами изумительной учености Лютера, служитъ единственнымъ матеріяломъ для критическаво разбора его догматическихъ мнѣній. Толкованіе на Посланіе къ Галатамъ 1539 года и объясненіе Книги Бытія, оконченное за два года до смерти, занимаютъ первое мъсто между произведениями послъдней поры богословскихъ трудовъ его.

Исходная точка всей догматики Лютера есть учение его объ оправдании. Оно приводится къ двумъ главнымъ положениямъ: 1) Человъка оправдываетъ и спасаетъ одна въра въ І. Христа (sola 19

fides), безъ участія дълъ. 2) Добрыя дъла для спасенія излишни. Вера постоянно принимается Лютеромъ въ самомъ одностороннемъ значении: въ смыслъ увъренности, что крестная смерть Спасителя несомнѣнно спасаетъ насъ отъ погибели и усвоиваеть вѣрующему въчную жизнь. «Софисты,» — говорить Лютерь, — «требують въры, любовію образованной (fides caritate formata), т. е., въры, которая оть любви получаетъ свой настоящий опредъленный характеръ; напротивъ, въра есть такое познание, которое обнимаетъ вполнъ невидимаго Христа; не любовь обрузуеть ее, а Христось самъ даетъ ей образъ, краску и сущность. Наша правда не есть что либо, принадлежащее намъ, а Христосъ самъ, обнимаемый върою въ сердцъ человѣка, какъ драгоцѣнный камень, вправленный въ перстень. (1) Въра – не праздная, простая мечта, а живая, глубокая, утъшительная и несомнённая увёренность сердца въ грядущей славё; посредствомъ ея мы становимся однимъ духомъ со Христомъ. Паписты считають ее простою мыслію о Божествь (ein kalter Gedanke im Herzen). Настоящая въра — не холодная мысль, а прилъпленіе сердца къ плоти и крови, съ увъренностію въ дъйствительности ихъ для въчной жизни, полное обнятіе Христа умомъ и сердцемъ.» (2) Лютеръ возстаетъ противъ произвольнаго употребленія слова: вѣры, для обозначенія увѣренности въ историческомъ существования Христа; онъ называетъ върою только убъждение въ дъйственности жертвы Христовой. «Есть два познанія Бога: одно естественное, извлекаемое изъ разума, поясненное и приведенное въ систему въ Мойсеевомъ законъ. Это познание не было чуждо язычникамъ мудрецамъ и юристамъ. Другое, откровенное, указываетъ очамъ человъческимъ испорченность міра, лежащаго во злё, и тайну воплощенія Сына Божія, взяшаго на себя грёхи всего міра и дающаго спасеніе и отпущеніе гръховъ несомнънно увъреннымъ, что онъ дъйствительно спасаетъ отчаянныхъ гръшниковъ. Это познание не естественное; оно прямо противоръчитъ здравому разуму, который возмущается при мысли, что отпущение гръховъ дается намъ даромъ, изъ одного милосердія, хотя мы и заслужили противное нашими великими и страшными гръхами. Ему хотвлось бы уменьшить бремя нашей гръховности, представить гръхи человъческие простительной слабостию (gematte Sünden),

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 2 гл. Галат. §. 187, 188, 196, S. 1818 flg.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объяси. 17 гл. Іоания, §. 214, S. 790; 6 гл. Іоания, S. 321, S. 2092.

ничтожнымъ уклонениемъ отъ правды, которое легко омыть соотвътствующими добрыми дълами безъ помощи Христовой. Святодъйцы (die Werheiligen) хотя и исповъдають устами, что они гръшники, но гръхи ихъ не мучатъ, искушений не имъютъ, а надъются сверхъ того принести предъ судище Христово заслуги своего монашества и получить особенную награду. Самъ Мойсей, не смотря на желание постичь откровение, не получилъ желаннаго. Папа остановился только на первомъ естественномъ познании Бога. Турки, Татары, Іудеи, Паписты, Язычники въруютъ также во единаго Бога, Творца неба и земли, налагающаго на насъ извъстныя заповёди, награждающаго и наказывающаго, смотря по заслугамъ. Но учение о Благодати, состоящее въ томъ, что всѣ мы родились въ гръхахъ и не можемъ достигнуть блаженства иначе, какъ върою въ Іисуса Христа, сына Божія, это не есть Мойсеево, а Евангельское познание Бога. Паписты, ограничиваясь историческимъ изображениемъ страстей Христовыхъ, вообразили себъ, что эта fides historica даетъ въчную жизнь. Излагая страданія Христовы безъ всякаго ученія въры, они мечтали, что вселили Христа въ свое сердце, но говорить и думать о Христъ умъеть и діяволъ. Софисты любили разглагольствовать о томъ, что Христосъ съдитъ одесную Отца, исполняетъ Собою и небо и землю, что онъ сходилъ побъдителемъ во адъ, а слъдственно обитаетъ и въ сердцахъ человъковъ. Они мечтали, что мы здъсь на землъ не блаженны и святы (вопреки слову Христову: в врующий во Христа им веть животь въчный, не будетъ имъть, а имъеть), а только чаемъ блаженства, между тъмъ какъ оно силою въры уже дается намъ на землъ. Они не знали другаго соединения съ Христомъ, какъ имъть съ ния одинаковую волю и доказывать тождество это дълами. Между тымъ какъ соединение это обнаруживается въ получении блаженства еще въ тълъ върою въ очищающее дъйствие смерти Христовой.» (1)

Это ученіе, принимаемое во всей своей односторонности въ приложеніи къ нравственной жизни приводитъ къ гибельнымъ слъдствіямъ: 1) Оно отвергаетъ, какъ противодъйствіе благодати, какъ гордое сознаніе человъческаго достоинства, всякое усиліе къ исполненію сколько возможно закона Христіянской нравственности.

<sup>(1)</sup> Walch, XII, §. 4, S. 2082.—VII, Обълси. 1 гл. Іоанна §. 365 — 366, S. 1625;—VIII Обълси. 5 гл. Галат. §. 97, S. 2609; — IX, §. 13 — 14, S. 387 — 388; — VII, Обълси. 6 гл. Іоанна, §. 564 — 394, S. 2117 — 2132.

2) Оно уничтожаетъ въ самой основъ идею Христіянской свободы, подчиняя жизнь Христіянина безусловному предопредъленію. Въ самомъ дълъ, если спасение зависитъ только отъ въры въ дъйствительное усвоение оправдания Христова всякому върующему, то гдъ же будуть предъосужденные? Между тъмъ Лютеръ не опредъляеть степени въры, потребной для того, чтобъ привлечь благодать. «Эта вѣра,»-по мнѣнію его, – «не зависить оть человѣка, но изливается свыше въ сердце его. Это даръ Божій, къ воспріятію котораго человъкъ не можеть предуготовить себя никакимъ усиліемъ воли. Когда Богъ производить въ насъ въру, это таков великое дѣло, которое равняется новому творению неба и земли, Въра не есть произведение силъ человъческихъ, но самъ Богъ творитъ ее въ насъ (schaffet), потому что Христосъ заслужиль то своею кровію. Онь для того въ славу свою и сѣлъ одесную Отца, чтобъ вселить въ насъ вѣру» (1) — мысль Августинова, доведенная до послъднихъ итоговъ уничтожения нравственной воли. «Поелику обътование Божие обманывать не можетъ, то отсюда слъдуетъ, что не можетъ быть въры безъ предшествующаго предопредъленія, которое состоитъ не въ необходимости въры и дълъ соотвътственныхъ, а въ непреложности избранія Божія.» (2) Какъ возрожденіе въры въ падшемъ Адамв, такъ и сохранение и возращение ея есть дело исключительно произволенія Божія. Въ одномъ человъкъ въра слабъе, въ другомъ совершеннъе, смотря по тому, какимъ искушеніямъ она подвергается; но послъдние независимы отъ человъка, и потому не могутъ препятствовать примиряющему дъствію въры. «Какъ ни слаба наща въра, но все же мы въруемъ бепрекословно въ Господа Нашего Іисуса Христа и терпимъ за имя Его». «Хотя я «слабъ въ въръ, но имъю того же Христа, тоже духовное сокровище, какъ и великій Святый; между нами различія нѣтъ; по въръ въ Распятаго мы всъ совершенны. Это подобно тому, когда двое имвють одно и тоже количество денегь: одинь бережеть пхъ въ бумагъ, другой за кръпкими затворами, но сумма остается цъла у обонхъ. Такъ и Христосъ для всъхъ одинаковъ; хотя бы въра твоя была крѣпче моей, но Онъ не мѣняется (wir haben alles an ihm, wir habens mit einem starken oder schwachen Glauben gefasset). Я созерцаю Христа и слабою върою взываю къ Нему: я увъренъ, ибо

<sup>(1)</sup> Walch, 1X, Обънен. 1 посл. Петр. §. 22, S. 640; §. 80, S. 679.

<sup>(2)</sup> Walch, IX, Обьяси. 3 гл. Галат. §. 31, S. 151.

ты провъщаль: ««Въруяй въ Мя, имать животь выный.»» (1) «Человъкъ, сознающий въ себъ самые тяжкие гръхи, терзаемый совъстію, тъмъ не менъе спасается върою и тогда, когда онъ найболёе мучится сознаніемъ грёховъ; самая слабая вёра служить ему оправданиемъ.» (2) — Наконецъ 3) учение Лютера въ строгомъ смыслѣ разрѣшаеть паденія самыя тяжкія, оговоркой, что дѣла не предстануть на судище Христово, что Спаситель ни на земль, ни на небъ, никогда не облекается въ грозный характеръ судін. а въчный заступникъ нашъ предъ Богомъ Отцемъ. «Христосъ нашу слабую въру, свыше ниспосланную въ сердце человъка, приемлетъ какъ совершенную и вмъняетъ намъ въ оправдание. (3) Въ силу въры этой гръхи огнускаются, т. е., не уничтожаются, поточу что не прекращають своего дъйствія въ мертвенномъ твлъ, а не вувняются. Они прикрыты предъ Богомъ Огцемъ чрезъ ходатая Сына, который сталь между правосудіемъ Божінмъ и гръхами человъческими. (4) Христіянинъ чрезъ въру становится причастнымъ крестной заслуги Спасителя; въ лицъ Сына Божія онъ приносить удовлетворение на Древъ, исполняеть всю тяжесть закона; «онъ выше гръха и закона, потому что въ сердцъ его обитаетъ Христосъ, побѣдившій законъ. Когда совѣсть обличаеть его, законъ призываеть къ суду, онъ взираетъ на Христа, какъ Іудеи па мъднаго Мойсеева змія, и исцѣляется.» (5) «Онъ поднимаетъ очи на небо и видитъ Христа посредника и ходатая (Advokat), который молится за него Отцу въ такихъ выраженияхъ: ««Отче! Я пострадалъ за него, за него же и заступаюсь. (6) Върующій, принимая слово мое, не принадлежить уже міру, а мит. А если онъ мой, я Владыка его и Спаситель, и нътъ сомнънія, Отче, что онъ принадлежить и Теов, не только теперь, но и прежде былъ Твой, и Тобою пріобщенъ къ Моему избранному стаду.»» «Этьмъ словомъ,» – продолжаетъ Лютеръ, —«Христось отнимаетъ ръшительно всякій гнъвь и все, что ни есть ужачного на земль и на небъ, и раскрываеть надъ нами всемірный покровъ благодати и благословенія. Если ты прильпился Христу, ты, конечно, причисленъ къ сонму предъизбранныхъ оть начала міра, потому что, въ противномъ случав, ты не принялъ бы Откровенія.»

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Объясн. 6 сл. 1 али ; §. 57-58.

<sup>(2)</sup> Ibid. §. 171-173, S. 2003--005.

<sup>(3)</sup> W.alch, VIII, 3 r.t. Falar. §. 155, S. 2051.

<sup>(4)</sup> Ibid. 2 FA. FALAT. §. 197, S. 1825.

<sup>(5)</sup> Ibid. §. 200, S. 1827; XXII, S. 576.

<sup>(6)</sup> Walch, 1%, Обълся. 2 гл. 1 посл. Іолина, §. 4, 8. 933.

Огсюда характеръ соблазнительнаго мягкосердечія въ ученій Лютера, какая-то срашная монополія Христіянину въ свободъ гръщить безнаказанно, прибъгая постоянно къ готовому врачевству въры. Страхъ суда Божія не существуетъ для върующаго; онъ застьняется милосердіемъ Божіимъ. «Въ природъ человъческой,»-говорить Лютерь, - «таится врожденный страхъ суда Божія и наказанія. Человъкъ естественно умствуеть: ««Ты гръшникъ, а Богъ правосуденъ; слъдственно, онъ враждуетъ тебъ и готовить тебъ наказаніе.»» Св. Отцы слова: Богъ правосудный (justus Deus) толковали человѣческимъ разумомъ: Богъ судить праведно и казнитъ гръщника. И меня, когда былъ я молодымъ богословомъ, толкование это несказанно смущало и ужасало; до сихъ поръ содрагаюсь при мысли о праведномъ Богѣ.» (1) «Объяснение это принято въ Папствв и оставляеть въ сердцъ потаенное негодование противъ Бога и правды его, которою онъ воздаеть гръшникамъ соразмърное гръхамъ ихъ возмедіе. Понятію о правосудіи Божіемъ Паписты противополагали понятие объ его милосердии, которымъ спасаются върующіе.» (2) Богословіе Лютера, какъ уже было мною замъчено, считаеть оба понятія тожественными. Подъ словомъ праведный разумѣеть Христа, усвояющаго человѣку свою собственную праведность. Лютеръ ублажаетъ молодое поколѣніе, не зараженное ядовитымъ учениемъ напы, къ которому самъ онъ издътства навыкъ до того, что блёднёль при одномъ имени Христовомъ. «Вы, юноши,»говорить онъ, обращаясь къ слушателямъ, --- «съ менышимъ трудомъ приходите къ истинному богопознанию; потому что вы не потъли въ огненной бань, приготовленной человъческимъ ученіемъ папы.» (3) «Вы говорите: ««Если не исполнилъ всего закона, каюсь отъ сердца, но не стану сокрушаться до смерти, потому что не полагаюсь на собственную заслугу.»» (4) По учению Лютера, человъкъ, безвинно согръшившій въ Адамъ, не имъющій силы побороть гръхъ, изволеніемъ премудрости и благости Божіей, снова получаеть оправданіе и въчную жизнь человъкомъ безгръшнымъ, (5) притомъ въ видъ дара, подобно тому, какъ бы князь сказалъ подданному, «Приходи ко мнъ въ замокъ, я дамъ тебь сто червонцевъ.»» Чтобъ получить объщанное,

<sup>(1)</sup> Walch, V, Oosacu. 51 (50) nc. §. 7, 8. 70'.

<sup>(2) 1</sup>bid. §. 339, S. 881.

<sup>(3)</sup> Walch, VIII, Объяси. 2 гл. Галат. § 559, S. 1927. (4) Walch, V. 31-й Пс. § 249, S 851.

<sup>(5)</sup> Walch, VIII, Обълси. 15 гл. Кор. §. 147, S. 1217.

я долженъ сходить, но награда дается мнѣ не за трудъ, а въ видѣ подарка, въ силу объщания княжескаго.» (1) Очищение гръховъ въ учении Лютера представляется Божественной индульгенцией, о которой впервые изъ ветхозавътнаго мрака взываетъ Давидъ, обращаясь молитвенно къ Богу: «Отврати лице твое отъ гръхъ монхъ, и вся беззаконія моя очисти. Истреби (tilge) всѣ грѣхи мои прошедшіе, настоящіе и будущіе, потому что я гръшу ежедневно; истреби ихъ въ конецъ, чтобъ мнѣ не впасть въ отчаяние и не забыть твоего милосердія.» (2) «Въ увъренности, что гръхъ его не вмёнится, Христіянинъ долженъ смёло препираться съ закономъ, когда діяволъ смущаетъ его сознаніемъ гръховности: «Мнъ дъла нътъ до угрозъ твоихъ, потому что ты гораздо тяжеле меня согръшилъ, пригвоздивъ ко кресту Сына Божія. Этотъ гръхъ никогда тебъ не простится; ты потерялъ имъ право вязать и наказывать гръшныхъ, ибо самъ побъжденъ и окованъ. Побъду свою подарилъ намъ Христосъ, и ты не можешь вредить не Ему только, но и всъмъ върующимъ во имя Его во въки въковъ». (3)

Согласно съ этъмъ воззръніемъ, Лютеръ видить въ Евангеліи чолько утвшительное обътование, победную проповедь надъ закономъ, смертию и адомъ, вовсе отвергая великую, нравственную половяну благовъстія Христова. Христосъ, по мнѣнію Лютера, не налагалъ никакихъ заповъдей, напротивъ освобождалъ человъка отъ служения закону. Трогательны Его простыя бесъды съ апостолами; Онъ говорить съ ними, какъ съ милыми чадами, не ставить имъ даже въ вину гръховъ слабости. Онъ видитъ усилія ихъ увъровать въ Него, и больше не требуетъ. Онъ отвергаетъ служеніе гордыхъ, великихъ святыхъ, призывающихъ Его сквозь призму собственныхъ подвиговъ, возносящихъ къ нему молитву отъ внутренняго самодовольства. Онъ палагаетъ молчание на гордыхъ Фа рисеевъ, которые старались запутать Его хитрою речию; божественной ироніей громить лицемъріе ихъ; въ обращении же съ апостолами примъняется къ ихъ младенческой въръ и разумънію, съ ними веселится и плачетъ, является въ средъ ихъ какъ върный учитель, какъ добрый отецъ семейства, находящий усладу въ бесъдъ съ своими чадами. Въ житін апостола Петра сохранилось преданіе, что онъ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 7 S. 152, S. 310.

<sup>(2)</sup> Walch, V, §. 270, S. 844.

<sup>(3)</sup> Walch, Vill, Объясн. 4-й гл. Галат. §. 41, S. 2384.

во всю жизнь проливаль обильныя слезы, которыя проръзали глубокія черты на лицъ ето, вспоминая любовное, короткое обхожденіе Богочеловѣка съ апостолами. Христосъ и по воскресеніи своемъ говорилъ Маріи: «Поди, скажи братьямъ моимъ», говорилъ прославленнымъ уже существомъ своимъ. «Какъ братья, мы имъемъ равное участие въ Его наслидии - въ побъдъ надъ гръхомъ и смертію (Ефес. II, 4—6; Кол. III, 34; І Кор. III, 22, 23; І Кор. VI, 2, 3.). Если есть въ тебъ гръхъ, за то братъ твой, Христосъ, не имъетъ гръха, а одну только правду; если ты добыча смерти, то онъ въчно живетъ. Онъ, воскресшій изъ мертвыхъ, возобладавшій всёмъ, что на небь и на земль, зоветъ тебя братомъ: чего же боишься ты? Кто върить твердо обътованию, хотя бы весь былъ въ грёхахъ, пока не отторгся Христа, не лишится блаженства.» (1) «Если вздумается тебъ, что Христосъ, судья и учитель закона, который гифвается на тебя и требуеть отчета, какъ провель ты жизнь свою, будь увърень, что то не Христосъ, а лукавый. Писание рисуетъ Христа другими чертами, примирителемъ, посредникомъ и утъщителемъ (Рим. VIII, 3, 32), чъмъ Онъ и остается на вѣки.» (2) «Христосъ не имѣетъ обыкновенія вызывать гръшниковъ къ отвъту, а говорить имъ: ««Пріидите ко Миъ вси труждающися и обременении, и Азъ упокою вы»» (Мато. XI, 28). Истинная въра не предается долгимъ размышленіямъ о томъ, много ли ты сдълалъ добрыхъ дълъ на твое оправдание, или много ли гръховъ на твое осуждение, а просто заключаеть: Хотя бы ты и много сотвориль добра, но предъ Богомъ тъмъ не оправданъ; и хотя бы и много нагръшилъ, то тъмъ еще не осужденъ.» (3) Что касается до нравственныхъ заповъдей Іисуса Христа, то онъ для Лютера разръшаются въ слъдующемъ выводъ: «Я ничего другаго на васъ не накладываю, ничего другаго не требую, какъ только того, чтобы вы върно обо Мит проповъдовали, чтобы хранили Мое слово и таинства, живя во взаимной любви и согласии, вынося теритьливо все противное, находящее на васъ Меня ради. Я не даю вамъ заповъди, какъ рабамъ, которыхъ должно насиліемъ и угрозами принуждать къ исполнению; но прошу васъ какъ друзей, чтобы вы, изъ любви ко Миѣ, соблюдали ихъ. Не налагаю на васъ

(3) Ibid. 5 гл. Галат. §. 45, S. 2614.



<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объяси. 20 гл. Іоанна, §. 52-64, S. 1017-1025.

<sup>(2)</sup> Ibid. Объяси. 4-й гл. Галат. §. 27, S. 2604.

тяжкаго бремени, множество жертвъ и богослужений, не велю вамъ поститься и лежать на земль, вы сказали бы, что это слишком в трудно; не хочу быть Мойсеемъ, который дъйствуеть ужасомъ и наказаніями. Какъ Адамъ въ раю получилъ запрещение вкушать отъ одного только древа, такъ и Я даю вачъ только заповъдъ и освобождаю оть множества трудныхъобязанностей, наложенныхъ на васъ Мойсеемъ. Я говорю вамъ одно только, чтобъ вы любили другъ друга, какъ Я возлюбилъ васъ, и вы должны это дилать, безъ вызова, по собственному влечению духа. Я наложилъ на васъ одно только Евангеліе, Крещеніе й Тайнства; это не заповѣдь, а сокровище, которое вы получили отъ Меня даромъ.» (1) Толкование это доводить буквально до самой исключительной индульченции, которая смываеть гръхи человъка не подписью папы, а какой-то божественной прихотью. Христіянинъ Лютера пребываеть въ чистомъ, святомъ и гордомъ унования, упрямо и стропотно (steif und trotziglich) опирается (lehnet sich) на Христь. противъ снъва и ужасовъ суда Божія.» (2) Онъ смело говорить: «Я не знаю ни смерти, ни ада; если жало смерти не притупилось, то пусть пожжеть и побореть онъ прежде моего Господа; если не сокрушились еще врата адовы, то пусть проглотить онъ прежде Спасителя; если гръхъ, законъ и совъсть имъютъ право осудить человъка, то пусть прежде помъряются силами съ Сыновъ Божіниъ. Wenn das geschehen ist, so will ich mich darnach auch lassen verdammen, fressen und verschlingen.« (3) Поелику Отеңъ повергаетъ къ подножію Сына предвъчныхъ враговъ его, гръхъ и смерть, то значить угодно Ему, чтобы власть ихъ исчезла; Онъ не думаетъ ни казнить, ни судить насъ, какъ гръшниковъ, повинныхъ осуждению смерти, а возлюбилъ насъ, какъ и Христосъ, и хочетъ сложить съ насъи то и другое, ибо Отецъ для того именно покорилъ ему всяческая.» (4) «Богъ Отецъ не видить гръха, который гнъздится во внутреннемъ человъкъ, а видитъ его съ головы до ногъ обрызганнаго кровно Сына и омытаго водами крещения. Это риза благодати и святости, въ которой предстаемъ мы предъ Отцемъ не собственнымъ существомъ, а во образѣ Сына. – Здъсь выствал

20

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Обълси. 14-й гл. Іовина, §. 257, S. 160. — 15 гл. Іовина, §. 149 — 151, S. 402—404. — 4 гл. Галат. §. 33, 45; S. 2378, 2386, folg.

<sup>(2)</sup> Walch, 3 гл. Галат. §. 168, S. 2059.

<sup>(5)</sup> Ibid. 14 гл. Іоання, §. 368, S. 224.

<sup>(1)</sup> Ibid. 15 r.a. Kop. §. 188, S. 1277.

апосеоза человѣка въ изображеніи Троицы, въ которой Отцу угодно утѣшить созданіе, потому что онъ даетъ Духа Святаго; Сынъ утѣшаетъ, потому что проситъ о Духѣ; Духъ Святый самъ утѣшитель. Отъ Бога нѣтъ угрозъ, а только радость и утѣха Христіянамъ на землѣ и на небѣ.» (1)

Оригинальность этого взгляда повторяется съ особенной силой въ понятіяхъ Лютера о страшномъ судѣ и о каноническихъ книгахъ Св. Писанія. О первомъ онъ говоритъ утвердительно, что много выдумано басней о небѣ и мученіяхъ ада. Пужно разкрасить діявола и адъ самыми черными красками (man muss ihnen den Teufel schwarz und die Hölle heiss machen). (2) По мивнію Лютера, папа представилъ Христа судящимъ міру на страшномъ судъ; до тъхъ же поръ праздно сиднщимъ на небъ, въ ожидании суднаго дня. Отсюда, какъ средства умилостивления Бога, объясняетъ онъ монашескіе объты и другія дъла благочестія. «По Христось,»-говорить онъ, — «не предстанеть судьею на страшномъ судв, а спасителемъ; Онъ низложить всёхъ, кто творилъ мнё зло на землё. Для меня Онъ не будеть страшенъ, а утвшителенъ, по тому что я защиилаю правое дѣло. Служение Христово не судъ, а отпущение грѣховъ путемъ въры и благодати. Христіянамъ не должно проповъдывать Христа, какъ будущаго судію, а говорить объ немъ, какъ объ искупителъ. Только насильно противящиеся Его благодати повинны суду; но Онъ и туть отклоняеть оть себя судъ, и проклятіе грвшниковъ есть страдательное действіе Его правосудія. Имъ судитъ слово Христово; они не восхотели благословения и удалится отъ нихъ; восхотъли клятвы, и пріидетъ къ нимъ.» (3) Но подъ именемъ гръшниковъ Лютеръ разумъеть только невърующихъ «Плоды вёры тё, что Христось перестаеть быть судьею для человъка (Ioaн. III, 17); судьею Онъ будеть только невърующимъ. «Онъ.»-по мнѣнію Лютера,-«раздѣлитъ овецъ и козлищъ, и первымъ скажетъ: ««Я не отрину тебя. Если ты въровалъ, что Я за тебя родился и умеръ, ты напрасно боишься;»» а козлищамъ: ««Идите въ въчный огонь, потому что вы не въровали въ Меня, убивали Моихъ Христіянъ, хулили слово Мое, отвергали Меня и Моихъ.»» (4) ---

ì

<sup>(1)</sup> lbid. 14 гл. Іоанна, 5. 281—284, S. 175—177.

<sup>(2)</sup> Ibid. 15 r.a. Kop. §. 102, S. 1219.

<sup>(3)</sup> Walch, VII, Объяся. 8 гл. Луки, §. 60-71, 8. 2424-2433.

<sup>(4)</sup> Ibid. 6 гл. Іоанна, §. 131-134, S. 1974-1977; §. 141, S. 1982.

Что касается Библін, которую Лютерь провозгласиль единственнымъ правиломъ Христіянскаго въроученія, то авторитеть ен по стольку казался ему непогръшителенъ, по скольку онъ видълъ въ ней подтверждение своей собственной непогръшительной личности. Сроднившись съ духомъ апостола Павла, котораго первые отзвуки о Благодати имъли могучее дъйствіе на одностороннія его убъжденія, онъ передвлалъ ученіе его на собственный ладъ; противорвчія, открывшіяся немедленно при такомъ насильственномъ извращени смысла, между разными частями евангельскихъ и апостольскихъ книгъ, не обуздали непреклонной экзегетики Лютера, а только побудили его подвергнуть всъ книги Библейскія новой повъркъ съ точки зрънія его исключительной критики. Заблужденія его состояли именно въ томъ, что онъ съ самаго начала не искалъ поученія во всей совокупности богодухновенныхъ книгъ Св. Шисанія, а сь готовой идеей подъискиваль въ Библіи все, подходившее къ его собственному взгляду, прочее же все отвергалъ безусловно. Никто болфе Лютера не подлежить нареканию, возводимому имъ на противниковъ въ произвольномъ извлечении (das Herauszwacken) извъстныхъ выражений и текстовъ писаний, которыя съ перваго взгляда особенно ему полюбились и на которыхъ основано нсе учение Литера. Извъстно, съ какимъ упримствомъ опирался онъ на словъ Евангельскомъ: «Всякъ въруяй въ Сына Божія, имать животъ ввчный;» или: «Праведникъ отъ въры живъ будетъ;» или: «Пе оправдится человвкъ отъ дълъ закона, но только върою Іис. Христовою.» За то, къ какимъ натяжкамъ прибъгаетъ онъ для объяснения словъ того же апостола, которые прямо наносять ударь его узкому воззрвнию. Всв прочіе тексты, извлеченные изъ другихъ евангельскихъ и апостольскихъ книгъ, онъ либо проходить молчаниемъ, либо не удостоиваетъ возражения. (1) За то въ толковании Павловыхъ онъ истощаетъ всю свою изобрътательность, чтобы спасти любимую теорію. Въ доказательство, какъ неловки выходили его объяснения, приведемъ два мъста изъ XIII главы (ст. 2) 1-го посланія къ Коринояномъ. 1) «Аще имамъ всю въру, яко и горы преставляти, любви же не имамъ, ничтоже есмь.» Объяснению этого текста посвящена цёлая проповёдь Лютера, въ которой сплетение софизмовъ — лучшее доказательство безсилия его

<sup>(1)</sup> На пр. Луки X, 28; Мате. XIX, 17. Дан. 1V, 24.-Walch, Vill, Объяся. 2 гл. Галат. §. 210, S. 1857.

шаткой теорія. Ему предстоять рышеніе трудной вадачи согласить слова апостола, допускающаго возможность существования вёры въ отвлечении отъ практической двятельности, съ собственнымъ взилядомъ, въ которомъ истинная въра нераздъльна съ ея проявлениемъ въ жизни. На это предлагаеть онъ три объяснения: 1) либо апостолъ не говорить здесь о вере Христіянской, нераздельной съ любовно, а просто о въръ въ Бога и въ могущество Божіе, по которой и Іудь, діяволу между учениками, дано было творить чудеса; 2) либо объ истинной въръ, но впадающей въ искушение гордости; 3) либо, чтобъ изобразить всю необходимость любви, апостолъ приводить примъръ невозможнаго, предположение несбыточное. Преимущественно въ мослёднемъ объяснении погрешаетъ его упряман логика. Принимая предположение Лютера, все же ясно, что Аютеръ смъшалъ предыдущее съ послъдующимъ, положительный періодъ съ условнымъ, поставляя невозможность въ томъ, что въра не можетъ существовать безъ любви, между тълъ какъ она состояла бы, по ясному смыслу реченія апостольскаго, въ томъ, что въра не можетъ творить чудеса, безъ любви соотвътствующей. Лютепъ уиствуеть такъ: «Если бъ было возможно, что я, имъя въру, способную переставлять горы, не имълъ бы любви (что невозможно), я быль бы ничтожень; между темь какь настоящий смысль въ такомъ случать: если бъ возможно было, чтобы я одной втрой, не имъя любви, переставлялъ горы (но это не возможно), какая была бы отъ того польза?» (1) «Другое мъсто: «Нынъ пребывають въра, надежда, любы, три сія; больши же сихъ любы.» По мнѣнію Лютера, апостоль подъ словомъ больши разумълъ продолжительнве, ибо любовь остается ввчно, а ввра короче и меньше, потому что не выходить за предвлы временной жизни, и объясняеть это сравненіемъ: «Такъ можно сказать, что и Христіянство на землъ больше Христа, не въ отношении къ достоинству, а къ большему распространению; ибо Христосъ три года пребывалъ въ Палестинъ, а Христіянство разошлось по вселенной. Такъ и любовь длиннъе и шире въры и надежды; ибо въра имъетъ только отношение къ Богу, и то въ земной жизни, а любовь отношение къ Богу и ближнимъ и притомъ въчное. Тъмъ не менъе какъ Христось выше

<sup>(1)</sup> Walch, XII, §. 8—11, S. 569 — 571. — Мивніе Люгера доводится ad absurdum сліздующимъ сближеніемъ: по аналогіи съ первымъ стихомъ эгой главы сліздовало бы предположить, что Апостолъ и візщаніе языкомъ человіческимъ безъ любии считаль невозможнымъ.

Церкви, такъ въра цениве любен.» (1) Таже слабость истолкования обнаруживается въ объяснения текста ап. Павла: •• Христь Інсусь ни обръзание что можеть, ни необръзание, но въра, любовию поснъинествуема» (Галат. У, 6) — онъ переводить слово: пос и вын ест в у ема. словомъ двятельная (der Glaube, durch die Werke thätig), т.е., приведенная въ дъйствие дълами любви (2), - и текста Іякова: «Обративый грешника оть заблуждения пути его покрыеть множество гръховъ,» -- по мнънію Лютера, не искупить собственные, а покроеть чужія немощи покровомъ Христіянской любви, (3) составивъ себъ ограниченное, исключительное понятіе о сущности Евангелія, какъ •проповеди или вести о благодати и милосердіи Божіемъ, пріоб-«рътенномъ и усвоенномъ намъ смертію Спасителя, не столько пи-«санной и заключенной въ извъстныхъ Евангельскихъ книгахъ, «сколько устнаго благовъстія и живаго слова, огласившаго нъког-«да в продолжающаго свободно оглашать всю вселенную,» Лютеръ «рыцительно отвергалъ его, какъ книгу закона, содержащую мно-«го полезныхъ ученій, какъ по сю пору думали. Оно не побуж-«даетъ насъ къ совершению оправдывающихъ дълъ, а возвъщаетъ «благодать Божію, усвоенную намъ даромъ безъ нашей заслуги. «Сущность безпримъснаго Евангелія есть проповъдь о благодати. «Отсюда можно рышить, какія книги и ученія принадлежать къ «Евангельскимъ. Что не носить однобразнато характера проповъди «о Благодати, то отрицай безъ зазрвнія совъсти, какъ бы свято «оно ни казалось.» (4) Руководствуясь этемъ правиломъ, Лютеръ не двлаеть различія между 4-мя Евангеліями и посланіями апостольскими, считая однимъ непрерывнымъ Евангеліемъ все, что написано апостолами. Онъ ставить трехъ первыхъ Евангелистовъ несравнено ниже апостола Павла, «потому что они большею частію «ограничиваются описаніемъ исторической части двяній и чудесъ «Інсуса Христа; но благодать Христову никто не описываеть такъ «вдохновенно, какъ ап. Павелъ, преимущественно въ послании къ Римляномъ.» (5) Смълость такого сужденія пугала самаго Лютера;

<sup>(1)</sup> Walch, XH, §. 34, 8. 580.

<sup>(2)</sup> Walch, Vill, Объяся. 5 г.д. Галат. §. 84—90, S. 2637—2631. Персводъ этоть принадлежить Эризму, какъ говорить самъ Лютеръ. Walch, IX, 5 г.д. Галат. §. 54, S. 277.

<sup>(3)</sup> Walch, XII, §. 29, S. 801. Гагенъ приводитъ замѣчательный примъръ добросокъстной акмететнки Лютера изъ его сочинения о рабской волъ противъ Эразиа. Наgen, III, 179-180.

<sup>(4)</sup> Walch, IX, Предисловіе къ толков. і посл. Петрова.

<sup>(5)</sup> Ibid.-Walch, VII, Объясн. 6 г.н. Іолина, §. 265, S. 2061.

онъ отзывался двусмысленно объ относительномъ достоинствъ апостольскихъ писаній. Въ толкованіи на 5-ю главу Матеел 1532 года, на безпрерывно повторяющіяся въ Евангелистахъ наставленія о Христіянской нравственности, онъ замъчаеть: что «Матеей, Маркъ и Лука не говорять о высшемъ догмать въры, какъ Іоаннъ и Павелъ. Такъ и должно быть въ Христіянствъ: сначала утвержденіе вёры, потомъ уроки Христіянской жизни. Такъ какъ Іоаннъ Богословъ исчерпалъ до дна высокую мудрость истиннаго Богопознанія, а потому справедливо называется высшимъ Евангелистомъ, то прочіе занялись второстепеннымъ догматомъ, чтобы и онъ не пришелъ въ забвение. Іоаннъ совершеннѣе въ одномъ, Матеей, Маркъ и Лука въ другомъ. (1) Аютеръ не замъчалъ въ своемъ суждении прямаго противоръчія съ хронологической посль. довательностию четырехъ благовъствований. Въ другихъ мъстахъ онъ отзывается еще смълъе. «Въ посланіяхъ Павловыхъ Евангеліе свътлье и чище, чыль въ четырехъ Евангелистахъ, потому что они описали жизнь и бесёды Христовы, которыхъ не понимали до сошествія на нихъ Духа Святаго. А Павелъ не касается жизни Христовой, за то ясно показываетъ, для чего Онъ явился, и какъ воспользоваться Его учениемъ. Ибо что такое Евангелие, какъ не проповъдь о томъ, что Христосъ принесъ Себя въ жертву за человъка, и что всв, въ него върующие, дъйствительно получаютъ спасеніе!» (2) Въ этомъ сужденіи, кромѣ односторонней догматики, нельзя не видать особенности развитія Лютера, направленной на одну отвлеченность, враждебной историческому изучению, которому онъ съ жаромъ было предался въ началъ своей дъятельности и постепенно возвращался къ нему, въ послъдние годы жизни, оть исключительности догматическаго взгляда. 1-е послание апостола Петра онъ называеть одной изъ благороднъйшихъ книгъ Поваго Завъта и чистымъ Евангеліемъ (3), а соборное посланіе Іуды книгой не апостольской. Доказательства предложены въ объяснения этого посла. нія. Мъсто объ Енохъ, говоритъ Лютеръ (въ ст. 14 и 15), не нанаходящееся въ Св. Писании Ветхаго Завъта, не можеть свъдътельствовать противъ подлинности его, потому что и ап. Павелъ (2 Тим. III, 8) называеть по имени двухъ противниковъ Мойсея, о

<sup>(1)</sup> Walch, VII, §. 146, S. 621.

<sup>(2)</sup> Walch, XII, §. 41, S. 760.

<sup>(5)</sup> Въ предисловін къ толконацію въ ІХ, 7 Вальха.

которыхъ не говоритъ Библейское бытописание; но послание Іуды: 1) почти буквальное повторение втораго послания Петрова; 2) изъ ст. 17 и 18 видно, что сочинитель не включаеть себя въ число аностоловъ Христовыхъ, а говоритъ объ нихъ, какъ о проповъдавшихъ задолго до него; изъ чего Лютеръ заключаетъ, что оно писано другимъ благочестивымъ мужемъ и ученикомъ апостольскимъ, который заимствовалъ содержание изъ послания Петрова. (1) Самое полное и ръзкое суждение объ относительномъ достоинствъ Повозавътныхъ книгъ есть слёдующее: «Такъ какъ святый Іоаннъ описываеть мало двяний Христовыхъ, за то подробно излагаеть его проповъди, и наоборотъ, другие Евангелисты предлагаютъ много дъяний и мало бесъды Его, то Евангелие отъ Іоанна есть единое чистое, истинное и главное благовъствование (das einige zarte rechte Hauptevangelium) и несравненно выше прочихъ. Такъ точно и посланія ап. Павла и Петра далеко превосходять означенныхъ трехъ Евангелистовъ. Словомъ, св. Евангеліе отъ Іоанна и первое его послание, всв послания Павловы, въ особенности къ Римляномъ, Галатомъ, Ефесеемъ и первое послание Петрово — вотъ книги, свёдътельствующія о Христь. (2) Ниже всёхъ стоитъ, по мнёнію Лютера, послание Ілкова. Всего более соблазняло его въ этомъ посланіи извѣстное слово апостола, которое наносило смертельный ударъ искуственному учению Лютера: «Въра безъ дълъ мертва есть.» Противорѣчіе это открылось ему при самомъ началѣ его реформаторской двительности. Въ Латинскомъ объяснении положений, защищенныхъ имъ на Лейцигскомъ диспуть въ 1519 году, онъ уже прямо говорить, что послание Іякова вовсе не соотвътствуеть апостольскому величію (ganz unter der Apostolischen Majestät) и не выдерживаетъ сравнения съ апостоломъ Павломъ. (3) Позднъе тоже суждение повторяется во встать сочиненияхъ Лютера; на примъръ, въ одной проповъди: «Послание Іякова, которое прежде уважалось, «выше всъхъ прочихъ, есть самое низкое и собственно не принад-«лежить апостолу, хотя и заключаеть въ себъ хорошія наставле-«нія, но не вполнъ согласно съ чистотою въры (noch allenthalben der «rechten Apostolischen Art und Schlags); характеръ истинно Хри-«стіянскаго ученія есть проповъдь о воскресеніи, главномъ догматъ

<sup>(</sup>i) Walch, 1X, S. 1322-1339.

<sup>(2)</sup> Walch, XIV, S. 105.

<sup>(3)</sup> Walch, XVIII, S. 910. Herpa, S. 18, S. 640.

«въры. Отсюда понятно, что мнимое послание Ілкова не есть на-«стоящее произведение апостола, потому что въ немъ не говорится «ни слова объ этомъ существенномъ догмать.» (1) «Въ сравнения «съ прочими, оно настоящее соломенное послание (eine recht stro-«herne Epistel), потому что не можеть быть высшаго противорачия, «какъ между словами: «Ввра оправдываетъ и не оправдываетъ.» ---«Кто берется примирить этв два положенія, тому я охотно усту-«плю свой бареть и признаюсь въ своемъ невъжествъ. Я считаю его «апокрифическимъ, и вотъ мои доказательства: 1) оно, вопреки «Павлу и другимъ посланіямъ, приписываетъ дъламъ оправдываю-«щую силу; 2) имъя притязанія на поученіе Христіянъ, во всемъ «своемъ продолжении, не упоминаетъ ни разу о страданияхъ, вос-«кресении и судъ Христовомъ. Правда, оно нъсколько разъ назы-«ваеть Христа по имени, но объ учении его не говорить ничего, а «только о холодной въръ въ Бога.» (2) Все, даже хорошее въ этомъ послании, по мнению его, не принадлежить сочинителю, а заимствовано изъ другихъ апостоловъ. (3) Но видно, что совъсть мучила Лютера; потому что въ послъднемъ своемъ сочинени онъ часто ссылается на тексты носланія Іякова, изъ чего заключить можно, что онъ подъ конецъ или перемвнилъ, или умврилъ ръзкость сужденія. (4) твиъ болве, что даже ревностные послъдователи ему не сочувствовали. (5) Въ одной проповъди онъ даже обвиняетъ Папистовъ въ неправильномъ толковании текста: «Въра безъ дълъ мертва,» но не предлагаеть на то никакихъ доказательствъ. (6)

Лютеръ не мотъ не замътить, что, при такомъ одностороннемъ постижении въры, нарушено имъ правильное отношение между двумя существенными частями Христіянскаго ученія, върой и любовію. Онъ старался возстановить соравмърность, не отръшансь отъ узкаго вятляда, и только запуталъ вопросъ. Въ полномъ

e . . .

(6) Walch, XII, §. 7, S. 280.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XII, 766, 769.—IX Объясн. 1 посл. см. еще II, объяси. 21 гл. Бытія, 5. 6, 5. 2225.

<sup>(2)</sup> Walch, XIV, S. 105.

<sup>(3) «</sup>Auch hat St. Jacob in seiner Epistel ohne Zweifel nicht aus seinem Geist, sondern wie er es vop den Aposteln gehöret sehr hübsch und fein gesagt. II, 10. Walch, VIII, Обьяси. 5 г.с. Галат. §. 110, S. 2654.

<sup>(1)</sup> Walch, II, S. 1590, 1689, 2131, 2137, 2329 H r. A. - X, 1495, 1615; XIX, S. 138, S. 1885.

<sup>(5)</sup> Вяльхъ, илдатель его сочнисній; Сексидорфь: «in quo vix habet hodie, qui eum sequantur.» Comm. I. 134;—Карлштадть постолнно защищаль противъ Лютери пославія Іякова. Надеп, II, 254—255.

видь его сочинений предлагается и всколько частныхъ ръщений вопроса объ отношении въры къ дъламъ, хотя тъсно связанныхъ меж ау собою тождествомъ главной мысли, въ строгомъ смыслъ представляющихъ весьма значительныя видоизмёненія ся, по развитію времени и обстоятельствъ, въ которыхъ выставлялась та, или другая. теорія. Главное рышеніе заключается во всеобъемлющемъ дъйстви въры, которой Лютеръ не понималъ въ ея отвлеченномъ существования, въ отръшения отъ любви Христіянской. Въра въ понятіяхъ Лютера-высшая духовная сила, обнимающая все существо человъка. Въ этомъ соприкосновении его съ началомъ Божественнымъ, всякое дъло по необходимости должно, быть чисто, совершенно и свято, и въра не терпить Закона по тому что естественно, безъ понуждения, изливается въ добрыхъ дълахъ. «Когда въ Евангеліи (говорить Лютеръ) объщается возмездіе коемуждо по деломъ, то здесь, подъ словомъ дела, разуменотся не собственно поступки, а нравственная сила, побуждающая къ ихъ исполнению, ибо въ нравственномъ мірт ни одно дело совершиться не можеть безь предшествующаго побуждения сердца, безь участия пазсудка, воли и всей совокупности душевныхъ силъ, а въ слёдствіе этого и воздаяніе соразмѣряется съ волей, разсудкомъ и направлениемъ сердца, какъ дъйственной причиной всякаго дъла (der Affect, der Wille). Отсюда явствуетъ, что человъкъ долженъ быть праведенъ прежде совершения дъла. Итакъ, если правое помышление (die rechte Vernunft) дълаеть и лице самое праведнымъ, и дъла суть только отражение воли, то отсюда слъдуетъ законъ нравственный философіи: «Доброе дело безъ побужденія добраго не иуветь значенія,» и человькъ становится праведенъ однимъ только внутреннимъ существоиъ безъ дълъ и прежде дълъ. Что мы назвали разумомъ и побуждениемъ внутреннимъ въ философіи правственной, то въ дълъ религи есть даръ пебесный, сверхь естественный разумъ, который называется върою. Какъ въ міръ физическомъ дерево приноситъ плодъ, и плода не будетъ, если корень безсоченъ, такъ и въ нравственномъ мірѣ, если соки душевные не хороши, не послъдуеть и добраго дъла; а въ богословіи если нътъ сока въры и Богопознания, то и дъло безъ въры есть гръхъ. И какъ дерево хорошо прежде плода и безъ плода по однимъ свои чъ сокамъ, такъ и правствекный человѣкъ хорошъ прежде дъль и безъ дълъ по однимъ силамъ души. Такъ Христіянинъ праведенъ безъ дълъ любви одной только върой

21

Паписты заблуждаются въ томъ, что они смѣшивають оправдание въры съ оправданиемъ дълъ. У нихъ дъла не плодъ въры; они учатъ творить ихъ прежде познанія Христова. Въра должна обожать дъла человъка и сдълаться съ ними однимъ духомъ и плотію (ein Kuche), какъ во Христь Божество съ человъчествомъ составляють одно нераздъльное цълое. Лютеръ объясняетъ это сравненіемъ съ раскаленнымъ желѣзомъ, въ которомъ огонь несліянно и нераздѣльно проникаетъ металлъ. Нельзя сказать солнцу: «Ты должно свътить;» грушевому дереву: «Ты должно родить груши, а не другие плоды;» три и семь должны равняться десяти. Все это дълается само собой по природъ вещей. Точно также не возможно предписывать въръ соединиться съ дълами, ибо истинная въра по сущности своей не можеть не сказываться въ праведной жизни; она воздержаться не можеть, являеть себя (bricht heraus) въ добрыхъ дълахъ; въ противномъ случат она не правдивая, а либо погасшая, либо вымышленный призракъ. Она даетъ человъку силу благотворения и отнимаеть возможность делать зло. Пресыщенный вырою въ Благодать Божио, ты не можень пребывать празднымъ; любовь къ Богу и духовная радость не дають тебъ покоя; ты стремишься делать все, чёмъ только можешь возблагодарить и прославить творца. Туть исчезають всё заповёди и различіе дёль, нътъ принуждения и насилия, а сладостное стремление въблаготворению, каковы бы ни были дела, драгоценны, или ничтожны, малы, или велики, коротки, или продолжительны. (1)

Чтобъ оцёнить безпристрастно это ученіе, припомнимъ себѣ прежде современное положеніе Католической Церкви, которая хоти и ставила оправданіе человѣка въ зависимость отъ благодати и вѣры, но, съ другой стороны, нарушила гармонію между внутреннимъ побужденіемъ сердца и наружнымъ исполненіемъ дѣла. Въ ученіи Софистовъ (meritum de congruo et de condigno) размѣрялось съ математической точностію количество дѣлъ, потребныхъ для удовлетворенія правосудію Божію, для предрасположенія человѣка къ благодати и, такимъ образомъ, дѣло спасенія выставлялось въ видѣ количественнаго уравненія между массой добрыхъ

<sup>(1)</sup> Walch, VII, §. 108—117, S. 468. — VII Обьяси. 6-й г.л. Іоанна §. 136, S., 1978. — VIII, Объясн. 3-й г.л. Галат. VII, §. 273—276, S. 2133; §. 306, S. 2153.—XXII, с. 13 §. 11—12; S. 717—718; с. 12, §. 67, S. 689 — 690; XII, §. 11, S. 176; §. 15, S. 178; §. 35, S 188 и пр. безчисленныя мъста.

поступковъ, потребныхъ для оправданія гръшника, и числомъ единичныхъ преступлений закона, препятствующихъ дъйствию Благолати. Добро измърялось не внутреннимъ отношениемъ къ сердцу, а безусловной оценкой его субъективнаго достоинства. Дела милосердія и самоотверженія считались делами оправдывающими, хотя бы онъ совершались только наружно для исполнения закона, а не съ любовію, какъ отражение высшаго Блага. Въ противоположность этому учению, которое не истребляло корня гръха, а ставило праведность въ чисто наружномъ исполнения заповъдей, или лучше въ избъжание ихъ нарушений, развивалось учение Протестантизма, которое начиналось съ одухотворения сердца и опредъляло достоинство всякаго дела чистотой побуждения (die fromme Gesinnung), вызывающаго къ свободному благотворению, безь ожидания муки, или страха суда. По закону исторической необходимости, прайность мертвеннаго оправдания закономъ въ Церкви Латинской вызывала другую крайность безжизненнаго понимания въры, отвлеченной силы души, поглотившей двятельную силу воли. Тъже самыя противоръчія уже сказались одинъ разъ въ духовномъ раз. витіи Западнаго человъчества, въ ученіи Пелагія и Августина; Лютеръ пошелъ по слъдамъ втораго; но противодъйствие Протестантизма было несравненно обширнее и действие его долговечнее. Вера въ понятіяхъ Лютера явилась съ такимъ всеобъемлющимъ свойствомъ, котораго она никогда не имъла, исполнениемъ всъхъ законовъ, въчною правдою, умерщвлениемъ плоти. (1) Она одна можетъ пъть пъснь еще прежде побъды, вопіять радостно, когда еще не пришла помощь. Человъкъ върою получаетъ отъ Бога все, во что въруетъ, потому что въра не обманываетъ; когда не предстоитъ ему возможности спастись, онъ въруетъ, и въра спасаетъ его невъдомыми путями Промысла. (2) Она оправдываетъ и самый гръхъ, въ учении Лютера, «гръхи искушения въры, и если мы при гръхахъ пребываемъ въ ней неуклонно, то мы дошли до высшей степени въры.» (3) Премудрость Божія всъхъ сотворила повинными противлению, да встахъ. помилуетъ (Рим. XI, 32), т. е., по объяснению Лютера: «Дары Божін, сосредоточенные въ одномъ человѣкѣ, дають ему опасное сознание своего достоинства; онъ близокъ къ ожесточению

<sup>(1)</sup> Walch, IV, 22 Пс. Объясн. 2 Пс.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, 22 Hc. Обьясв. 20 Hc. §. 42, S. 1573.

<sup>(3)</sup> Walch, Ш, Обълен. 20 гл. Псхода, 5. 103-105, S. 1597-1598.

сердца, которое разръшаеть самъ Богъ, вовлекая его въ какой ни будь тяжкій грѣхъ, и грѣхомъ избавляеть его отъ работы грѣху.» (1) Лютеръ повторяетъ слова Августина, который дълаетъ чудное различение между понятиями: «Не гръшить,» и «не имъть гръха.» Въ комъ пръхъ не власлючетъ, т. е., кто не повинуется желаніямъ плоти, тотъ не грѣшитъ; но въ комъ натъ и желаній, тотъ не имветь гръха. Точно также дълать добро есть тоже, что не ходить по желаніямъ плоти; но исполнять добро (gutes thun und vollbringen) — не имъть и желаній. Положеніе это особено страшно въ своихъ выводахъ: Плотскія похоти не исполняются (werden nicht vollbracht), когда и совершаются въ жизни (wiewohl sie geschehen), а равно и добрые дъла не исполняются, хотя бы на самомъ дълв и совершались. Человъкъ, по скольку онъ ходитъ по духу, святъ и праведенъ и не грънцитъ; но другою частию своего бытія онъ имветь еще твлесныя похоти, и плоть его посягаеть на грѣхъ, и все же самъ онъ, какъ ходящій по духу, не имѣеть грѣха. Въ этой чудной двойственности одного и того же лица, и гръщнаго и праведнаго въ одно и тоже мгновение дъйствия, примиряются, по мићнио Лютера, два стиха Іоанновы: «Аще речемъ, яко гръха не имамы, себе прелыцаемъ,» и : «Всякъ рожденный отъ Бога гръха не творить и не можеть согрѣшати, яко отъ Бога рожденъ есть» (1 Іоанна І, 8; ІІІ, 9). Всѣ святые имѣють гръхъ, по скольку плоть ихъ грѣппитъ; но сами праведны по дарованию благодати, которая исцёляеть ихъ духъ и грёхъ претворяеть го благо. (2) Эта страшотвлекаетъ врутреннее состояние ная монополія въры вовсе луха отъ внъшнихъ дълъ человька, не подвергающихъ его осуждению. Существенный недостатокъ этого взгляда заключается въ произвольномъ распространения значения въры, поглотившей любовь и надежду. Сухая логическая формула поставлена на мъсто дъйствительности. Дъятельная сила воли подчинена безусловно божественной силѣ внутри человѣка, лишена свободы самосознанія и дъйствія. Безнадежность спасенія въ безграничной области свободнаго дъланія замънялась въ ученіи Лютера неподвижностію въры и ложнымъ успокоеніемъ въ невъдомомъ предопредъленіи Божіемъ. Па въру, отвлеченную силу души, переносится бесознательно практическая дъятельность. Апостолъ, по милнію Лютера, не говорить,

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Ooonen. 5 He. §. 179-184, S. 545-550.

<sup>()</sup> Walch, IX Объяси. 5 гл. Галат. §. 99-100, S. 511; §. 133-157, S. 526-527,

что любовь двятельна, а считаеть ее страдательнымъ орудіемъ въры; но кто не знаетъ, что орудіе само по себѣ неспособно дъйствовать. если мастерь не управляеть его движеніями? Всякое дело, по Лютеру, чадо въры, т. е., творение Бога, живущаго внутри человъка. Върою условливается не только возможность зарожденія благой мысли внутри человѣка, по слову апостола: «Всяко, еже не отъ въры, гръхъ есть,» но и возможность ся проявления въ жизни, по совершенно произвольному толкованию Августиновой школы; между тѣмъ какъ дѣло не всегда же слѣдуетъ за благимъ начинаниемъ, точно также, какъ мысль не всегда облекается въ слово. Нарушение гармонии между мыслию и дъйствиемъ и самое дъйствие обратило въ голое отвлечение, въ неразвившийся зародышъ нравственной силы. «Давать есть, конечно, плодъ любви, но не самая любовь. Любовь, даръ духовный, который двигаетъ сердце, не одну руку, который очищаеть сердце, а не опоражниваеть кошелекъ, не истощаетъ имънія, необходимаго для поддержанія собственной жизни.» — Лютеръ готовъ остановиться на этомъ зародышь, какъ видно изъ слъдующаго за тьмъ опредъления любви. «Она есть собственно сладкое, пріятное ощущение сердца и благосклонность къ нашему ближнему, которая иногда бываетъ соединена съ разнаго рода дъйствительными благодъяніями.» (1) Въра поглощаеть любовь, исключаеть и Христіянскую надежду, несомнѣнной увѣренностію въ грядущемъ спасеніи; ибо только разлучение въры отъ любви въ ихъ самобытномъ, независимомъ другъ отъ друга, существовании и дъйствии, даетъ мъсто надеждъ.

Въ дальнъйшемъ развитіи ученія Лютера, внутреннія противорѣчія, изъ которыхъ слагается это ученіе, обнаруживаются въ странномъ воззрѣніи на Христіянскую нравственность. Предложу главные выводы. Божественное домостроительство раздѣляется на два великихъ отдѣла, на управленіе духовное и управленіе міромъ. Къ первому относится исключительно духовная жизнь человѣка, т. е., въра, спасающая безъ участія дѣлъ. Ко второму: всѣ житейскія отношенія, внѣшняя жизнь, не исключая, и нравственной Хритіянина. Первая имѣетъ цѣлію только вѣчное блаженство, спасеніе души и загробную жизнь; вторая земную, со всѣми ея принадлежностями. Представитель первой Евангеліе или благая вѣсть объ оправданіи человѣка вѣрою въ благодать; на стражѣ второй стоитъ

<sup>(1)</sup> Walch, IX, Объясн. 4 гл. 1 Пос. Іоания, §. 32, 5. (199.

законъ во всъхъ безчисленныхъ его проявленіяхъ: гражданскій, обрядовый, нравственный, безъ различія свътскаго права, и Богописанныхъ скрижалей 10 заповъдей, (1) другими словами: въра вполнъ отдъляется отъ нравственной жизни. Лютеръ относитъ ее къ управлению небесному (das himmlische Regiment), а всякое внъшнее дело къ управлению свътскому (das irdische Regiment). Полнота духовной жизни Христіянина, которая одна опредъляеть его отношенія къ Богу, не заключается, по ученію Лютера, въ правильной соразмёрности между дёлами и вёрой, а состоить исключительно въ въръ, которая носится высоко и широко надъ внъшнею святостію, надъ всякими дълами. «Unsere Werke und Leben lass hienieden in diesem Regiment bleiben, und eine irdische Frömmigkeit heissen, und dieses Lebens geniessen, und mit demselbigen aufhören, diess aber ist eine himmlische und göttliche Frömmigkeit.» (2)Царство Христово не заходить за предълы спасенія души человъческой отъ гръха, смерти и ада, дабы человъкъ могъ достигнуть блаженства въ въчной жизни. (3) Въра и учение въры чрезъ проповъдниковъ-вотъ Царство Христово. Христіянская нравственность исключена изъ этого царства, потому что не приводитъ къ спасенію и относится къ управленію свътскому. Отдъленіе въры оть дёль было прямымъ итогомъ этого догмата Лютерова объ оправдании, которое исключало дъла изъ участия въ духовной жизни и низводило ихъ на степень вседневныхъ житейскихъ занятій. Одухотвореніе въры прелагаетъ человъка въ состояніе блаодати, не живое и дъйственное, а присущее ему и въ совершенномъ бездействии. Она обнимаетъ, какъ пламя, все внутреннее его существо, и всякой шагъ существа, возрожденнаго върою, твмъ самымъ уже становится святъ. Не нужно, чтобы достоинство дела сотвътствовало величію въры. Лютеръ не принимаетъ различія дълъ, какъ выражения большей, или меньшей, степени въры, потому что въра принадлежитъ лицу; въ лицъ же, объятомъ оснемъ божественнымъ, всякое дъло, даже самое ничтожное, должно горъть святостию. Малый огонь жжетъ не меньше большаго;

<sup>(1) «</sup>Gesetz ist Gesetz, es sei nun von Ceremonion oder Gerichtshandeln oder moralis, so von Natur ins Herz gepflanzt ist als die 10 Gebete. Was nicht Gnade ist, ist gewisslich Gesetz, es gehöre gleich zum weltlichen Regiment, oder zur Kirchenordnund, oder zun 10 Geboten.» – Walch, XXII, c. 12, §. 92, S. 649; §. 75, S. 696.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 17 гл. Іолина, §. 54, S. 696.

<sup>(3)</sup> Ibid. Объясн. 20 г.н. Іоанна, §. 28, \$. 1001.

солнце въ течении своемъ равно посъщаетъ и прекрасныя мъста и самыя грязныя. Мало того: вёра всё вещи дёлаеть добрыми, даже смерть и всъ бъдствія; невъріе — злыми и вредными (auch das Leben und Gott selbst). А для того, чтобы въра тогда могла сохранить безпримесную свою чистоту, ясно, что человёку надлежить избирать дела безразличныя, въ которыхъ мысль его не могла бы возвыситься до желанія угодить Богу ихъ исполненіемъ. Таковы обыкновенныя отправленія вседневной жизни во всъхъ состояніяхъ.

Отчисливъ въру и нравственность къ двумъ, совершенно отдъльнымъ, разрядамъ міроваго управленія, Лютеръ поссорилъ Законъ съ Евангеліемъ, раздъляя насильственно естественное ихъ соподчинение. Тогда какъ въ міръ духовномъ, Благодать и Законъ идуть рука объ руку, соединенными силами, руководя человъка къ блаженству, Лютеръ одной предоставилъ исключительное владычество надъ духомъ, другому подчиниять одно тело. «Ты долженъ такъ различать Законъ отъ Евангелія,» - говорить онъ, - «чтобы отчислить Евангеліе къ Царству Небесному, а Законъ оставить здёсь, на земль; правду Евангельскую называть небесной и божественной, правду Законную земною и человъческою.» (1) Совъсти, этому върному истолкователю дълъ человъка, нътъ дъла до Мойсеева Закона. Совъсть должна быть независима отъ Закона, и повиноваться должно ему одно только твло. Совесть и твло должны отделяться одно отъ другаго въ помышления и сердцё; совёсть, когда чувствуеть гръхъ и страшится, пусть думаеть: «Ты теперь на земль, а потому заставляй лениваго осла работать, служить и нести свое бремя, т. е., подчини тело и уды его Закону; но когда будешь восходить на небо, оставь на землъ осла съ его ношей и бременемъ. (2) Рабы должны оставаться съ осломъ у подошвы горы; Исаакъ съ отцемъ Авраамомъ пусть одинъ взойдетъ на гору; т. е., Законъ долженъ властвовать (herrschen und walten) надъ твломъ и ветхимъ человькомъ; тело пусть будетъ подъ рукою Закона, пусть выносить его мученія и язвы, но брачное ложе, въ которомъ покоится одинъ Христосъ, Мойсей да не оскверняетъ своими законами, а тъмъ болве папа смрадными постановленіями; другими словами: Законъ не касается совъсти.» (3) Такимъ образомъ нрав-

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 2-й г.1. Галат. §. 137, S. 1788. (2) Ibid. §. 138, S. 1789; §. 310, S. 1898. (3) Walch, Объясн. 4-й гл. Галат. §. 117, S. 2429;—IX, О Христіан. ученін, §. 6, S. 495.

ственный Законъ Мойсеевъ, переходя въ область, ему совершенно чуждую, теряетъ свое настоящее свойство. Изгоняя его изъ духовной жизни, Лютеръ понимаетъ, одиако, что онъ не можетъ относиться къ естественной сторонь человъка, а потому искусно обходя его значение, и удерживая только название закона, превращаеть его то въ обрядовый, то въ гражданский. Смъщение нравственнаго Закона съ обрядовымъ проходить чрезъ все толкование Лютера на «Послание къ Галатамъ.» Противоположение, которое дълаетъ апостолъ между Закономъ и Евангеліемъ, по толкованію Іеронима, относится къ обрядовому Закону Іудеевъ; Лютеръ опровергаеть учителя Церкви на томъ основании, что и обрядовый Законъ Мойсеевъ былъ точно также свять и установленъ Боговъ. какъ и 10 заповъдей, и даже по явления Христовомъ не нотерялъ своей действительности, (1) осылается на самое слово: «Дело Закона,» не полагая различия между двлами, на пр., 6 и 7-й заповёди и благочестивыми упражнениями, предписанными въ Законъ обрядовомъ. (2) Смъщение нравственнаго Закона съ гражданскимъ часто повторяются въ сочиненияхъ Лютера. На пр., мы должны новиноваться Закону, но кстати и во время. Когда Мойсей стоить на горъ и лицемъ къ лищу бестачетъ съ Богомъ, онъ не подвластенъ Закону, равно не налагаеть Закона и не судить по немъ; но лишь скодить, съ горы, тотчасъ двлается законодателемъ и управляеть народомъ по Законамъ. (3) Въ управления свътскомъ должно требовать строгаго повиновения Закону, безъ всякаго отношения къ Евангелію, сов'єсти, благодати, отпущенію гръховъ, небесному оправданию и самому Христу, а руководствоваться только Мойсеемъ. Закономъ и дълами, чтобъ соблюдалось строгое различие между Закономъ и Евангеліемъ, и каждый оставался на мёсть, ему подобающемъ» (4) «Когда дело не доходить до совести, и когда нужно исполнять предъ кіромъ обязанности своего званія, кто бы ты ни быль, вроповъдникъ ли, или лице правительственное, семьянинъ, учитель, учащійся, тутъ не время слушать Евангелія, а только Законъ. (5) Вообще, подъ понятіемъ закона Лютеръ разумветъ

- (4) Ibid. I. 139, S. 1790.
- (5) Ilid. I. 143, S. 179 .

<sup>(1) «</sup>Шиаче,»--говорыть Лютери,---кХристіяне постудили бы дурно, сохран івши Паску и Пятидесятницу, которын св. Отцы установнии въ цервеначальной Церкви по образцу Мойсеева Закона.» W alch, VIII, Объясн. 4-й гл. Галат. §. 316, S. 2532.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 2-й гл. Галат. §. 163, S. 1802.

<sup>(3)</sup> Ibid. I. 130, S. 1785.

сводъ обязанностей человъка не какъ Христіянина, а какъ члена гражданскаго общества. Все, что не принадлежить Благодати, будетъ ли то управление свътское (als judicialia), или церковное (als ceremonialia), или 10 заповъдей. (1) Они всъ одинаковы какъ по обязательной силъ, такъ и по объему и времени дъйствія. Лютеръ очевидно приписываетъ одному и тому же закону два дъйствія, принадлежащія двумъ видамъ его, совершенно различнымъ, когда говоритъ, что Законъ (т е., 10 заповъдей) имъетъ два назначенія, духовное и телесное. «Духовное есть сокрушение сердца и приготовление къ проповъди о милосердии; другое тълесное совершается въ общественной жизни, когда предупреждается, или наказывается, имъ нарушение права: мечемъ, висълицей, или колесованіемъ. Законы и права установлены Богомъ для охраненія общественной безопасности и всего нужнаго для поддержания временной жизни. Законъ въ высшей степени необходимъ для обузданія грубыхъ, дикихъ, мятежныхъ сыновъ человѣческихъ.» — «Права императорскія суть внѣшнія постановленія, потому что относятся къ предметамъ, служащимъ временной жизни: къ деньгамъ, имъніямъ, наслъдству, убійствамъ, разбоямъ, нарушеніямъ браковъ и пр. О такого же рода предметахъ говоритъ и вторая скрижаль 10 заповъдей. Отсюда видно, - заключаеть Лютеръ, - что Законъ Мойсеевъ занимается только свътскими отношениями (weiter nichts schaffet und ausrichtet, denn nur allein was weltlich ist und in die Welt gehöret), т. е., даетъ мит знать, что худаго въ мірт, какъ внѣшнемъ, такъ и духовномъ». (2) Въ письмѣ къ доктору Барнессу о разводъ Генриха VIII-го съ Екатериною Аррагонскою Лютерь говорить, что законъ гражданский быль винсть и нравственнымъ (Второз. XXV), потому что имълъ цълію сохранение родоваго имущества, слъдовательно, пользу семейную и общее благо, точно такъ какъ обработывать землю и стараться объ улучшеній земледвлія есть двйствительно законъ и гражданскій и нравственный, имъя въ виду общественную пользу. А потому въ Христіянствъ и нравственный и гражданскій Законъ Мойсея отмъняются оба.» (3) Во всъхъ предложенныхъ примърахъ чисто внъшнее назначение Закона гражданскаго смъщивается съ духовнымъ

22

<sup>(1)</sup> Walch, §. 160-161, S. 1802.

<sup>(2)</sup> Ibid. Обънся. 3-й г.я. Галат. §. 443, 445, S. 2249—2250; §. 464, S. 2262; §. 548, S. 2312;—4-й гл. Галат. §. 18—19, S. 2368.

<sup>(3)</sup> Walch, XVII, §. 11, 9. 272-275.

назначеніемъ нравственнаго, и страхъ челов'я ческаго наказанія съ правосудіемъ Божіимъ.

Я сказалъ выше, что прямымъ слъдствіемъ отръшенія въры отъ дълъ была вражда между Закономъ и Евангеліемъ, утвержденная Лютеролъ. Законъ въ учени Лютера равносиленъ проклятію; онъ выносить на себъ наказаніе, заслуженное человъкомъ за безпрерывное его нарушение. Въ Христіянской жизни, которая вся опирается на милосердіи Божіемъ, на проповѣди о примиряющей Благодати, Законъ, какъ вѣчный палачь измученной совѣсти, не имъетъ участія. «Х ристосъ и Законъ не могуть владычествовать вмъств надъ совъстно (принимаемой въ частномъ значении Лютера, какъ зеркало вбры); проповѣди о Благодати не возможно ужиться съ проповъдно о Законъ; оба виъсть не могуть оправдывать и приводить человѣка къ блаженству: либо Законъ уступаетъ Христу, либо Христосъ изгоняется изъ сердца Закономъ. Зд'всь нътъ средины; должно прилъпиться къ одному исключительно и отвергнуть другаго. Какъ скоро Законъ сошелся съ разумомъ (который не въ силахъ постичь сокровища Благодати), въра уже лишиласъ своей дъвственности и чистоты. Нътъ вещи, которая бы сильнъе враждовала въръ, какъ Законъ; и какъ чистая дъва сохраняетъ свою непорочность, не касаясь мужа, такъ и совъсть Христіянина не должна касаться Закона.» (1) Законъ-живой обличитель гръха, и Мойсей, представитель Закона (der Gesetztreiber), въ самостоятельномъ воззрѣніи Лютера являются орудіями крестнаго страданія Спасителя, по скольку Онъ принялъ на себя гръхи человъческіе, и Христіялинъ обязанъ говорить объ нихъ съ презръніемъ и ненавистію, какъ о распинателяхъ своего Господа. «Когда идетъ дъло объ оправдании, отзывайся о Законъ, какъ можно презрительнъе, подражая апостолу Павлу, который съ намфреніемъ его унижаетъ, называя немощными стихіями, или мертвящею буквою. Другіе апостолы не имъютъ обыкновенія говорить такъ презрительно о Законъ; и кто занимается Боговъдъніемъ, тому слъдуеть обратить вниманіе преимущественное на эту особенность Павлову. Самъ Христосъ назвалъ его избраннымъ сосудомъ, а потому далъ ему отборныя уста и способъ выражения, отличный отъ прочихъ апостоловъ. По сему въ размышленіяхъ о Благодати укажи путь отъ себя Мойсею. Не

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 1-й гл. Галат. §. :, S. 1367; §. 140, S. 1655; 2-й гл. 5. 128, 8. 1784;—3-й гл. 5. 596, S. 2338.

бойся ужасовъ и обличеній закона, въ увъренности, что всть онть уничтожены и сняты Христомъ (weggenonimen und aufgehoben); старайся забыть о существованіи законодавца; имъй къ нему подозръніе, какъ къ высшему еретику, какъ къ человъку осужденія, который хуже папы и діявола, потому что Христосъ съ Мойсеемъ ужиться не можеть; когда Христосъ, новый гость, вступаеть нъ святилище сердца, Мойсей очищаетъ жилище. (1) Мойсея съ закономъ его, соворитъ Лютеръ, я знать не хочу, потому что онъ врагъ Христовъ, и Онъ скажетъ мнъ на Страшномъ судъ: «Ты понялъ меня, какъ должно,» и окажетъ мнъ благоволеніе. (2) Въ этомъ чудномъ забвеніе Закона, въ безтрепетномъ предстояніи гръшника предъ Богомъ, заключается, — по мнънію Лютера, высшая мудрость Христіянина. (3)

Но законъ, расходясь съ Евангеліемъ во времени и въ поприщъ дъйствія, имъетъ особенное свое назначение въ Христіянской жизни. По мивнію Лютера, онъ начинаеть духовное воспитаніе человъка и служить приготовленіемъ къ Благодати: его дъло привести Христіянина къ самосознанію или къ той спасительной истинъ, что всъ согръщили и лищены славы Божіей (Рим. III, 23; Пс. XIV (13), 1, 3; Ц (50), 6); что кончина рабства гръховнаго — смерть; что никто собственными силами не можетъ избавиться отъ гръха (Рим. VII, 23; VI, 21; 111, 20); проклятое самообольщение (der Gutdünkel) окружаеть сердце человъка, какъ стъна адамантовая; Законъ и есть тоть губительный молоть, который разсѣкаетъ стьну; трусъ, огонь и буря, отъ которой разсѣдаются горы и скалы ожесточенія сердца. Этого ужаса Закона, значенуемаго духомъ великимъ и кръпкимъ, трусомъ и огнемъ, въ которомъ не было Господа, не могъ вынести самъ пророкъ Илія; онъ покрылъ лице свое милотно; но когда гроза перенила, насталъ мирный ввтерокъ и гласъ хлада тонка, и тамо Госнодь (З Цар. XIX, 11-13). Полное прообразование этого дъйствія Закона яви лось на Синайской горъ. Гудейский народъ считалъ себя чистымъ и праведнымъ, темъ более, что и Мойсей велель ему очиститься и телесно, вымыть одежды, удержаться оть женъ, достойно приготовиться къ третьему дню. По лишь только сыны

<sup>(1)</sup> Walch, Vill, Обълен. 1-й гл. Галат. §. 23—27, S. 2571—2575;—3-й гл. §. 613, S 2348;—2-й гл. §. 262, S. 1672.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 12, §. 17, S. 654.

<sup>(3)</sup> Walch, VIII, §. 9, 8. 1515.

Израилевы увидѣли страшный образъ горы, которая дымилась до самаго неба, черныя тучи и молнію среди мрака ночнаго, и послышался трубный звукъ, они ужаснулись, отказались бесёдовать съ Богомъ и выбрали Мойсея въ посредники. Къ чему послужило ихъ очищение? Никто не осмѣлился стать лицемъ къ лицу съ величіемъ и славою Божіею. Святодъйцы (die Werkheiligen) также гордятся своими дълами до извъстнаго времени, не чувствуютъ ни страха, ни искушеній, считаютъ себя на лонъ Самаго Господа, Его любимыми чадами и наслъдниками обътований. Но только стоить прогремѣть п рунамъ и прозвучать великому млату пробужденія совъсти, они также отступають назадъ, какъ Іудеи отъ Синайской горы. Когда такимъ образомъ совъсть устрашена Закономъ, учение Евангельское о милосердии сладостно проникаетъ въ душу, прогоняеть отчаяние проповедию о Христе, пришедшемъ въ міръ благоговъстити нищимъ, исцълити сокрушенныя сердцемъ, проповъдати плънникомъ отпущение (Ис. LXI, 1). Скорбь не должна доходить до отчаянія. Какъ скоро живо почувствуешь немощь свою, дъло Закона кончается и начинается царство Евангелія: «Дерзай, чадо, отпущаются ти гръси твои (Мато. IX, 2.). «Вотъ настоящее различие между Закономъ и Евангелиемъ; оно строго должно соблюдаться, чтобы все Христіянское ученіе оставалось чистымъ и свободнымъ отъ заблуждений. Кто умъетъ найти раздъльную черту между обличениемъ Закона и утъшениемъ въры, тотъ разгадаль уже трудную задачу спасенія человъка.» (1) Гръшники самонадѣянные, пресыщенные гордымъ сознаніемъ праведности, о которыхъ пророкъ сказалъ, что у нихъ чело мъдное и сердце желѣзное, нуждаются въ перунахъ закона (Апок. II, 27; XIX, 15); но трости надломленной Богъ не сокрушитъ, и льна курящагося не угасить (Ис. ХІ, 2-3). Гръшникъ, уличенный совъстію, обращается отъ закона къ Евангелію. (2) Царство Закона и Благодати олицетворяется въ аллегорической картинъ земли и неба съ воздвигнутыми на нихъ двумя съдалищами, раздъленными бездной или воздушнымъ пространствомъ. Престолъ судейский (der Richterstuhl) вувсть съ Закономъ и временной жизнью утвержденъ на земль; сдъсь святые и гръшники равно влачать тягость дълъ и трудовъ своихъ, но складываютъ ихъ у престола суда, гдъ равно

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Обънсв. 2-й гл. Галат. §. 191 flg., S., 1821 flg.;—3-я гл. §. 428—471, S. 2259—2267; §. 525, S. 2500; §. 555, S. 2515.

<sup>(2)</sup> Walch, 1X, §. 15, S. 421.

осуждаются и добрыя и злыя дела, ибо и те и другія смрадъ предъ Богомъ; но въра одухотворенная, легкая, перелетаетъ безлну и освящается прикосновениемъ престола Благодати (der Gnadenstuhl). Тогда только въра чиста, когда духовныя очи твои различають ясно два престола, чистое небо Благодати съ его звъздною твердію, т. е., дълами Христовыми, и землю съ ея деревьями и зеленые, подъ которою разумъются люди со всъмъ своимъ дъланіемъ. Кто добровольно бъжить къ престолу суда, тоть объ него разобыется: это святые надменные; они прикованы къ грозному съдалищу, и судъ надъ ними уже совершился. А върующие уклоняются подъ свиъ Благодати, и все нечистое въ нихъ очищается, какъ капля воды на жгучемъ солнцъ. Они говорятъ съ душевнымъ сознаніемъ: «Какъ бы я ни жилъ прекрасно предъ людьми, но все, что я делаль, или что опустиль, все доброе и элое, пусть останется внизу у престола суда; я отказываюсь оть того и другаго подъ кровомъ престола Христова.» (1) Здъсь и по смерти продолжается тоже отръшение въры отъ дълъ, какое Лютеръ принимаеть при жизни. Оправданы ли, осуждены ли будуть дела человѣка на Страшномъ Суль, онъ уже совлекъ ихъ съ себя вмѣстѣ съ смертной одеждой и испарился въ одной чистой въръ, которая останется въ отчизнъ и получила заранъе вънецъ милосердія, прежде страшнаго дъйствія правосудія Божія. Конечно, не такъ представляеть намъ кончину міра Евангеліе. Оно говорить, что всякій пріиметь, яже съ теломъ содела или блага, или зла, что всъ части существа человъческаго, и душа, и тъло, и въра, и дъла сростутся во едино и услышать оправдывающий, или обличающий, голосъ судіи.

Не смотря на такое обособленіе вѣры, она, въ ученіи Лютера, налагаеть оковы на чисто человѣческое развитіе, на отношенія свѣтскія. Это плачевное заблужденіе произошло, какъ необходимое слѣдствіе насильственнаго разрыва между идеализированной вѣрой и Христіянской нравственностію, отчисленною къ управленію свѣтскому. При такомъ раздвоеніи, не могла удержаться справедливая теорія, самимъ Лютеромъ выставленная, по которой Христіянинъ, какъ свѣтское дице и какъ членъ Царства Христова, представляеть двѣ отдѣльныя личности. «Въ Христіянствѣ,»—говорить Люгеръ,— «нѣть различія сословій, состояній и званія. Каждый изъ насъ

<sup>(1)</sup> Walch, IX, o Xpuer. жизни, §. 35-73; §. 42-13, S. 550, 552, 555-556.

обязанъ сказать: «Христіянство мое остается между Богомъ и мною; сдъсь и долженъ дать Богу отчеть въ моей жизни; но есть еще отношенія свътскія, налагающія на меня другія обязанности.» Христіянинъ самъ по себѣ переноситъ обиды; облеченный въ званіе правителя, не выпускаетъ изъ рукъ меча правосудія. Человъкъ во Христь не долженъ стяжать богатства; семьянинъ собираетъ занасы на прокормление семьи и людей.» (1) Теперь, какъ согласить съ этъмъ строгимъ разграничениемъ свътскихъ и Христіянскихъ обязанностей теорію Лютера, въ которой послёднія, т. е., практическій законъ Христіянскій, дъла милосердія и самоотверженія, не вхолять въ расчеть человъка съ Богомъ и совъстно, а принадлежать къ общественнымъ его отношеніямь? Никто болве Лютера не смъшивалъ человъка общественнаго съ Христіяниномъ какъ въ нравственномъ міръ, такъ и въ государственныхъ отношеніяхъ. Въ первомъ амальгама Царства Христова съ царствомъ міра сего доводить его до самыхъ ужасающихъ итоговъ унижения святости. Казалось бы, что по нравственному уложению Лютера, въра, чтобъ сохранить свою дъвственность, должна непременно сосредоточнться въ самыхъ низкихъ занятіяхъ жизни. Во первыхъ, свобода, управляющая дъйствіями Христіянина, ограничена правиломъ Лютера, что подъ именемъ добрыхъ дълъ разумъются исключительно двла призванія, налагаемыя на человвка твиъ, или другимъ, состояниемъ. Разумъется, дъла Христіянской нравственности, перенесенныя изъ высшей области духа въ земныя условія, по необходимости, подчинились послёднимъ въ распредёлении по состояніямъ. Такихъ состояній Лютеръ принимаеть то іько три, и въ нихъ сосредоточиваетъ все исполнение нравственнаго закона: 1) въ управленіи Церкви отношенія духовныхъ наставниковъ къ Христі-янской паствъ, съ уничтоженіе пъ различія, полагаемаго священнымъ помазаніемъ между мірянами и духовенствомъ, обращаются въ сословное различие проповъдниковъ (Pfarrherrn) и прочаго Христіянскаго стада. По ученію Лютера, всъ Христіяне равны предъ Богомъ, всъ священники Бога Вышняго общениемъ въры и таинствъ. Но есть нѣкоторые члены общины, болѣе опытные, которые, за недосугомъ, или неумѣніемъ прочихъ, принимають на себя важныя обязанности наставленія паствы и совершенія Таинствъ. И такъ первое состояніе Христіянской жизни есть состояніе

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Обьяси. 6-й гл. Матнен, §. 90-94, S. 785 flg.

Церковныхъ учителей, избираемыхъ общиною по взаимному соглашению членовъ и утверждаемыхъ властию правительственною; обязанность ихъ — служение проповъди (der Predigtstuhl, das Predigtamt, Seelsorge и пр., такъ называемый Lehrstand). 2) Взаимныя отношенія членовъ гражданскаго общества, соподчиненіе сословій одного другому и всёхъ вмёстё верховной власти опредёляются государственнымъ управленіемъ или состояніемъ Правительственнымъ (das weltlitche Regiment-Herrschaft und Obrigkeit der Wehrstand); его обязанность-охранение общественной безописности, сущность-верховная власть со всёми соподчиненіями. З) Наконецъ, частная жизнь, отношения членовъ семейства, состоящия въ томъ, что хозяинъ, имъющій частную собственность, доставляетъ трудомъ пропитание семейству das unterste Regiment, der Nährstand); послъдняя степень есть жизнь земледъльца, не имъющаго домашней челяди, а одну только землю-кормилицу. Необходимое условіе этого третьяго состоянія — брачная жизнь. И такъ служение проповъди, верховная власть и состояние брачное, суть три Христіянскія званія въ собственномъ смысль, три главныя опоры человъческой жизни. Всъ онъ установлены Богомъ, первое и третье въ раю, при самомъ творении человѣка, второе при размножении общества, происшедши само собою, утверждено также Богомъ. Округленная такими рамами, жизнь Христіянская исчерпывается тремя состояніями, внъ которыхъ человъкъ не долженъ искать пищи своей двятельности, а исполнять дела призвания. каждый въ своемъ состоянии. Между темъ тотъ же Лютеръ бъ другомъ мъсть говоритъ знаменательно: «Христіянство (der christliches Stand, есть такое свободное поприще, которое не привязано ни къ одному состоянію, sondern ist über alle Stände, in allen Ständen, und durch alle Stände. Можно жить въ бракъ, или безъ брака; можно имъть Христіянскаго супруга, можно имъть и языческаго. Кто живеть въ бракъ, тоть пусть остается въ немъ; кто не женать, тотъ пусть и остается имъ, т. е., не дълаетъ себъ непремъннаго закона изъ того и другаго. Можно быть и монахомъ, ножно и міряниномъ. Можно быть священникомъ, можно и инокиней. Мірянинъ не постригайся въ монахи; монахъ, не дълайся мірскимъ человъкомъ, т. е., не подчиняй своей совъсти тому, или другому, закону, а оставайся твмъ, чъмъ онъ есть, лишь бы въра пребывала чистою и неприкосновенною.» Здъсь прекрасно выраженъ основной законъ Христіянской свободы, возможность спасенія во всёхъ

состояніяхъ, независимость духовной жизни отъ всякаго внѣппияго распредъления. Но этотъ «gemeine Christenstand» есть прямое отрицаніе его трехъ «Christenstände,» въ которыхъ общность Христіянскаго быта раздробляется на нъсколько частныхъ проявлений и внъ ихъ не признается возможность жизни по въръ. Онъ противоръчитъ и воззранию Лютера на монашенство, въ которомъ онъ видить безвъріе и отсутствіе всъхъ трехъ состояній: а) удаленіе отъ обнаго Христіянскаго братства; б) мятежъ противъ власти правительственной; в) отрицание семейства. (1) Въ частностяхъ повторяется таже несообразность. Въ каждомъ состоянии. истинно святыя двта милосердія и самоотверженія красуются на ряду съ мелочными занятіями, относящимися къ удовлетворенио житейскихъ потребностей; а чтобъ хотя нъсколько возвысить достоинство этёхъ послёднихъ надъ уровнемъ болёе чёмъ низкой восредственности, принимается въ расчетъ въра лица совершающаго, которая, съ своей стороны, сглаживаеть различие между самыми высшими и самыми ничтожными проявленіями человвческой воли. До 1520 года реформаторъ обращаетъ оружие на дъла Христіянскаго благочестія или лучше лицемврія, какимъ онъ явились дъйствительно въ Западной Церкви, покорившей духовное начало внъшней обрядности, и противополагаеть ихъ истинно великимъ дъламъ милосердія и самоотверженія. Такъ въ проповъди о ростахъ, 1519 года, учение о добрыхъ дълахъ предлагается имъ во вчей чистотъ, хотя и подведенное уже подъ законы его тъсной теоріи. «Что дается живымъ членамъ Тела Христова, нищей брати, то у насъ не называется милостынею, а только что дается на камни и дерево. Посланники Римские по всей вселенной собираютъ подаянія на строеніе храма Верховныхъ Апостоловъ и платятъ богатыми индульгенціями. Но берегись, Христіянинъ! Богъ не спросить тебя на Страшномъ Судъ, сколько денегъ оставилъ ты въ завъщании на строение церквей, хотя я и этого не отвергаю, а скажеть: «Взалкахся, и не дасте ми ясти; вожжадахъ, и не напоисте мене.» Тамъ взыщется милосердіе къ нищимъ. Св. Амвросій и Павлинъ сплавляли нъкогда чаши и всю церковную утварь и раздавали нищимъ. А теперь что? – Благо тебъ, Римъ! Хотя ленегъ для тебя уже мало въ Германіи, но у нея довольно чашъ.

<sup>(1)</sup> Walch, I, Объяся. 18-й гл. Быг. §. 111, 8. 1751; 21-й гл. §. 13, 8. 2064; — IV, Объяси. 22 пс. §. 551 fg., 8. 1811; — г21-й вс. §. 4, 8. 2455; 152-й пс. §. 131, 152, 8. 2945; — V, Объяси. 2-го пс. §. 284 fg. 8. 257.

сосудовъ и окладовъ, и всъ будуть твоими. (1) Но въ 1520 году, въ проповъди о добрыхъ дълахъ, учение Лютера вступаетъ въ открытую вражду съ дъятельной стороной Христіянства. Тамъ уже высказаны дерзкія мысли, что въ «въ въръ исчезаетъ различіе дёль, большихъ или малыхъ, кроткихъ или продолжитель. ныхъ, въ большонъ или маломъ количествъ. Ибо дъла угодны Богу не сами по себъ, а по въръ, присущей и дъйствующей въ нихъ одинаково. Изъ сего слъдуетъ, что Христіянинъ, живя по въръ, не нуждается въ учителъ нравственности, sondern, was ihm vorkömint, das thut er, und ist Alles wohl gethan; 2) что угодныя Богу и истинно святыя дъла суть: исправлять ремесла и дълать все нужное для пропитанія твла, или общественной пользы, и 3) что понятія о добрыхъ дълахъ не должно стеснять, полагая ихъ только въ молитвъ, постахъ и милостынъ (Эккл. IX, 7, 8; Пс. 83, 5; 33, 2; I Кор. X, 31; Кол. III, 17). (2) Вст послъдующія сочиненія предлагають однообразное развитіе этьхъ основныхъ началъ. Любопытно исчисление истинно добрыхъ дълъ Христіянскихъ, вивняемыхъ въ непремвнную обязанность каждому, смотря по тому состоянію, въ какомъ зародилъ его Богъ. Онъ касаются почти исключительно свътской стороны человъка, его отношений общественныхъ, и только темъ отличаются отъ этехъ послфднихъ, что окрашены блъднымъ оттенкомъ Христіянскихъ заповъдей смирения, кротости. Но собственно дълъ милосердия и сомоотвержения, составляющихъ сущность закона 10 заповъдей. мы въ нихъ не находимъ; каждочу званию приписанъ особенный разрядъ добродътелей, въ которыхъ исчезло высокое единство Христіянской свободы. Правда, законъ всемірной любви и самоотверженія не рѣдко выражается Лютеромъ во всей чистоть его правильнаго разумёнія. «Міръ думаеть, что достаточно изрёдка давать подаяние. Но должно быть сильнъйшее побуждение въ сердцъ, а именно: сознание того, что ближний намъ чадо Божие по избранию; что мы должны во всемъ помогать ему, во всемъ понести его бремя. Та любовь истинная, которая принимаеть на себя стыдъ, поношение и всъ озлобления нашего ближняго по слову Христову. (Мато. XXV, 45). (3) Но въ примънении къ частнымъ проявле-

23

<sup>(</sup>l) Walch, X, S. 18, 19, 25, S. 973—1025.—См. еще Walch, IX, 5-й гл. Галат. S. 76, S. 299, 1519 года.

<sup>(2)</sup> Walch, X, §. 2, 4, 8-10, 21, 48; §. 1566, 68, 70, 77, 1590.

<sup>(3)</sup> Walch, IX, Обънсв. 5 гл. 1 посл. Іоанна. §. 5-6. S. 1215.

ніямъ Христіянской жизни, этотъ законъ внезапно низводится на степень каррикатурнаго смѣшенія съ хозяйственными условіями жизни. Вотъ полный сводъ Христіянскихъ обязанностей каждаго состоянія, извлеченный изъ разныхъ сочиненій Лютера въ продолженіе 20 лѣтъ или болѣе, ибо опъ постоянно оставался вѣренъ всей странности такого воззрѣнія. «Въ Церкви папистовъ мы не имѣли понятія объ истинно добрыхъ дѣлахъ; насъ учили, что они состоятъ въ произвольно выбираемыхъ каждымъ дѣлахъ благочестія; теперь же, когда мы крещеніемъ и Евангеліемъ пришли къ познанію истиннаго свѣта, мы такъ проповѣдуемъ: Добрыя дѣла сутъ заповѣданныя самимъ Богомъ, дѣла призванія человѣка. Слуга творитъ добрыя дѣла, когда вѣруя въ Бога, повинуется господину.

суть заповъданныя самимъ Богомъ, дъла призванія человъка. Слуга творить добрыя дела, когда веруя въ Бога, повинуется господину. Онъ силою въры сдълавщись праведнымъ, ведетъ жизнь по въръ, живеть чисто и умѣренно, служить ближнему, вычищаеть конюшню, задаеть кормъ лошадямъ; онъ вдеть себь по дрова и поеть; если владыка строптивъ, онъ терпитъ неправды въ ожидания въчности. Дёла эть, совершаемыя въ сознании долга и съ вкрою въ Сына Божія, сіяють предъ лицемъ Божіимъ, передъ Ангелами и всею Церковію. Служанка творить добрыя дела, когда, верная призванию, исполняеть волю владычицы, выметаеть комнаты, готовить кушанье, доить коровь, моеть и чистить детей-прекрасныя, святыя дёла, не смотря на презрённую наружность, святее и драгоцъннъе постовъ, бдъній и власяницъ Картезіянца. Святая супружница живетъ цёломудренно, повинуется мужу, занимается хозяйствомъ, ходитъ за дътьми. Мужчина исправляетъ безукоризненно службу, вступаеть въ супружество, наблюдаеть порядокъ въ домоправительствъ, повинуется начальству, въ отношении ко всъмъ наблюдаетъ правила чести, безъ ропота переноситъ слабости строптивой жены, непокорность грубой челяди. (1) Во всъхъ этъхъ дъйствіяхъ, по мнѣнію Лютера, проводится святой законъ Христіянской любви; въ естественной плотской привязанности матери къ дътямъ, жены къ мужу, онъ видить лучшее исполнение заповъди милосердія къ ближнему, забывая Слово Христово, что и гръшники

<sup>(1)</sup> Walch, IX, о Христ. упования §. 41—48, S. 615—619; I Объясн. Быт. §. 131—157, S. 1306—1308; — 17 гл. §. 201 fig., S. 1595 fig., §. 259—260, S. 1615;—18 гл. S. 117, S. 1752; §. 170—177, S. 1773 fig. — VII Объясн. 5-й гл. Мате., §. 67, S. 372; — VIII Объясн. 3-й гл. Галят. §. 615, S. 2349; — 5 гл. §. 172, S. 2694; — 6-а гл. §. 58, S. 2807 в пр. — XII, §. 5, S. 2036.

тоже творять. (1) Следующее место еще выразительнее: «Каждый, исполняя призвание, больше приносить пользы себь, чемъ другимъ. Плотникъ строитъ сто, или больше, домовъ, между темъ какъ для себя нуждается только въ одномъ. Крестьянинъ пашеть землю больше на пользу другимъ, чвмъ себв. Портные и сапожники шьють другимъ больше платьевъ и сапоговъ, чёмъ себъ. Такъ, что Богъ и въ внъшнихъ житейскихъ отношенияхъ явилъ себя любовію и великою мудростію, насадиль ее въ сердць, гдъ собственно и должно искать ея.» (2) Стало быть, Лютеръ отыскиваетъ истинную святость въ страдательномъ исполнении обязанностей, налагаемыхъ извъстнымъ положениемъ въ свътъ, въ какомъ-то хозяйственномъ расчетв наемника: но она отвергается въ лиць Франциска, героя дъятельной Христіянской жизни въ Латинской Церкви, или Бернарда, высокаго образца пустынножительства. Особенно перваго Лютеръ постоянно преслъдоваль ревнивою ненавистію, называль его челов комъ безсмысленнымъ, однимъ изъ тъхъ безразсудныхъ философовъ, которые отрицаютъ всякую собственность и видять въ этой мечтв сущность всего Евангелія, между темъ какъ оно говоритъ о важневищемъ предметь оправдания человъка. «Простякъ Францискъ считаетъ Евангеліе какою-то Платоновою республикою, которая предписываетъ законы общественной жизни.» (3) Въ посрамление гордости великихъ святыхъ, особенно пустынножителей, нарушившихъ своимъ удаленіемъ огъ свъта (такъ думаетъ Лютеръ) законъ Христіянской любви и смиренія, онъ постоянно приводить два примъра: 1) Антонія Великаго, «который хотвлъ сосредоточиться въ своей соб-«ственной святости; но Богу угодно, чтобъ благочестие выказывалось «въ отношения къ людямъ; онъ извлекаетъ изъ пустыни святаго «отшельника и посылаетъ въ Александрію поучаться примёру простаго ремесленника.» Антоній находить кожевника съ женою за работой. На вопросъ: «Какъ служишь ты Богу?» Кожевникъ отвъчаеть: «Я исправляю свое ремесло; никого не обманываю; вставая, молю Бога даровать всёмъ царство небесное, а одному мнё мученія ада.» 2) Второе преданіе извлечено изъ житія св. Пафнутія, который, получивъ откровение Божие о праведности двухъ женщинъ,

<sup>(1)</sup> Walch, 1X, Объяснен. 4-й гл. 1 пос. Іоанна §. 39, 5. 1028; — VIII, Объясн. 5-й гл. Галат. §. 177, S. 2697; X. О брачной жизин, 1522 годя, §. 47-18, S. 728 flg.

<sup>(2)</sup> Walch, IX, Объясн. 5-й гл. пос. Іоаяна §. 7, 8. 1217.

<sup>(3)</sup> Walch, I, §. 13, S. 1253.

вопросиль ихъ о жизни ихъ. Онъ отвъчали: «Мы повинуемся мужьямъ, исправляемъ при нихъ супружескія обязанности, родимъ дътей, не ссоримся между собою и правимъ хозниствомъ.» Святый не хотълъ продолжать испытания, и тотчасъ сказалъ имъ: «Это добрая жизнь; оставайтесь при занятіяхъ вашего званія.» (1) Обхожу всю общирную полемику Лютера противъ монашества, въ которомъ онъ отыскивалъ сильно развитую основу Пелагіянскую. (2) Вообще, безразличность всякихъ дёлъ, совершаемыхъ върующимъ, не смотря на большее, или меньшее, усилие воли при ихъ совершеніи, принимаются Лютеромъ и, что всего зачичательние, ученіе это развивается съ особенной ясностію и опредѣленностію въ проповъдяхъ всенародныхъ, относящихся къ первой половинъ его реформаторской двятельности. Народъ ловилъ съ жадностію его смѣлые парадоксы, которые и во всей совокупности ученія Лютерова оттъняются ръзкими чертами ложно понятой святости, а взятые отдёльно, являются высшимъ уклонениемъ отъ чистоты духовнаго постиженія въры. Гибельно должны были дъйствовать на большинство его слушателей выражения, подобныя слъдующимъ: «Если дъла приводятъ къ блаженству, то и яблоки и груши имъютъ оправдывающую силу;» или: «Не дълайте ни одного добраго дъла для того, чтобы постоянно дълать добро; не будьте никогда ни святы, ни благочестивы, чтобы быть постоянно святыми и благочестивыми!» Въ объяснении текста Премудр. Сына Сирахова: «Бояся Господа сотворить благое» (XV, I—7) говорить: «Какъ велико утвшение вврующаго, что онъ во мгновение ока можетъ сотворить все благое (wie voll guter Werke, wirst du so schnell); что рады страха Божія вся твоя жизнь становится праведною. Бсть, пить, ходить, стоять, смотръть, слушать, спать и бодрствовать: все хорошо предъ Богомъ.» Въ объяснении посл. къ Римл. XII, 1, 7: «Духъ приносить жертву духовную,» т е., съ любовію и наслажденіемъ безъ страха суда, туне, безъ ожиданія заслуги, чести и мзды, ни временной, ни безконечной. Ибо все, что ни дълается, какъ бы ни было грубо наружно, телесно и видимо, становится духовнымъ, когда исходить изъ духа и совершается духомъ, такъ что и пища



<sup>(1)</sup> Walch, IX, 5 гл. досл. Іолинова, §. 5-3, S. 1215-1216;-XIX, §. 170, S. 1897;-XII, §. 56, S. 102; §. 5, S. 2056.

<sup>(2)</sup> Walch, VII, Объяси. 2-й гл. Іоанпа, §. 4—12, S. 2214; 2218;—8 гл. Іоаниа, §. 40, S. 2412, §. 110, S. 2461; §. 121, 2462; §. 125, 2464; — 4 гл. Галат. §. 18, S. 2597; З гл. §. 51, S. 1979;—17 гл. Іоаима, §. 62, S. 700, и г. д.

и питіе, когда совершаются въ духв, есть двло духовное. Въ объяснении текста Ап. Павла: «Всякое создание Божие добро, и ничтоже отметно» (I Тим. IV, 4): Есть, пить, жениться и посягать творенія Божіи, и все хорошо, что бы ни говорили Бернардъ, Василій, Іеронимъ, Доминикъ и другіе св. отцы и учители. Авла Христіянъ не имбють ни вида, ни времени, ни мъста, какъ бы ни назывались они: всть, пить, спать, бдёть, ходить, стоять, говорить, молчать, работать, находиться въ бездъйствіи и пр., все это дѣла драгоцѣнныя, потому что совершаются во имя Господа Інсуса. Пять юродивыхъ дъвъ были дъвы, но тъмъ не изобъжали осуждения. Вдовица, принесшая двъ лепты, сдълала больше другихъ, не смотря на богатыя ихъ приношения. Дъло жены гръшницы (Луки VII, 37) выше всъхъ дълъ Фарисейскихъ. Не возможно ни постичь различія дълъ человѣческихъ, ни судить ихъ; мы должны одинаково чтить и хвалить ихъ, не отдавая ни одному преимущества.» Въ обънснении 1-3 и 13 ст. 29 главы Бытія: «Проливать кровь, умирать, воинствовать въ борьбъ съ діяволомъ, великое дѣло; но когда въруешъ, и естественныя плотскія д'вла также угодны Богу; вшь ли ты, или пьешь, покоишься, или бодрствуешь: такъ велика сила въры. Мы должны благодарить Бога, который открылъ намъ, что мы творимъ угод. ное Ему, даже когда спимъ, ъдимъ, пьемъ, посягаемъ, когда мужъ, жена и дъти живутъ вмъстъ, управляютъ челядью, доятъ козь и пр. Вь этвхъ двлахъ мы должны упражняться, ибо хотя онъ и не имъють наружнаго блеска высокихъ подвиговъ, но совершаются чуднымъ лицемъ, которое по върв наслъдуетъ Царство Небесное.» Особенно важно то обстоятельство, что Лютеръ именно черни Нъмецкой проповъдывалъ сытость чрева и сна. Или въ примѣненіи къ нисшему, рабочему сословію. «Служить ближнему ны должны по тому, что живемъ на землъ. Мы можемъ исполнять эту заповъдь плотничаньемъ, садоводствомъ, молотьбой и другими внъшними дълами. Только тотъ Христіянинъ, кто въруетъ во Христа. Пе дълающему, върующему же во оправдающаго нечестива, вибняется въра его въ правду (Рим. IV, 5); только то дъло добное, которое истекаетъ изъ чистаго върующаго сердца. Одинъ ударъ цъпомъ въ молотильнъ предъ Богомъ имьетъ не меньше достоинства, чёмъ цёлый псалтырь, пропётый Картезіянскимъ монахомъ. Когда слуга видитъ, что полезно его господину: чистить конюшню, кормить лошадей, пахать землю; такія дёла драгоцённёе

всякихъ подвиговъ Картезіянца.» (1) Подъ бременемъ этой унизительной святости, падають настоящие законы Християнской нравственности; какъ будьто въра непремънно должна унижать человъка и возвышать механический трудъ до понятия святости.

Въра вторгается въ учении Лютера и въ государственныя отношенія. Отсюда мъсто, занимаемое Христіяниномъ въ гражданскомъ обществъ, опредъляется ложно. Подъ гнетомъ этой мысли Лютеръ выставилъ положение, въ разръзъ противоположное его собственной государственной теоріи, а именно, что Христіянинъ совершенно свободенъ отъ повиновенія гражданскимъ законамъ, ибо чадамъ Божіимъ, членамъ Царства Христова, есть другое, небесное начальство. «Христіяне, управляемые словомъ Божіимъ, не ну→ ждаются вовсе въ управлении свътскомъ. Если бы міръ состояль изъ однихъ Христіянъ, мы не имвли бы нужны въ гражданской расправъ. Но по невозможности воплощения на землъ Царства Христова, Богъ подчинилъ нечестивыхъ власти Правительства, а върующихъ предоставилъ себъ и управляетъ ихъ собственнымъ словомъ. Мы, Христіяне, свободны отъ всякаго рода законовъ, но должны повиноваться начальству изъ любви къ ближнимъ, слабвйшимъ, для ихъ соблазна.» (2) Сдесь Христіянская свобода изъ внутренней области переселяется въ жизнь общественную и опредъляетъ неправильно отношения человъка къ верховной власти. Ошибка произощла отъ сліянія двухъ сторонъ бытія человъка, отъ желанія воплотить всего Христіянина тамъ, гдъ должна проявляться одна только часть его существа. Между твиъ понятно, какое вредное вліяніе могли имъть на больщинство народа подобныя наставления Лютера, въ противоположность къ собственнымъ его убъжденіямъ, выраженнымъ неоднократно въ другихъ сочиненіяхъ. Тажець тьязога Христіянскаго бытія переносится Лютеромъ во внъшнюю жизнь, когда онъ требуетъ отъ всякаго человъка, живущаго въ міръ, страдательнаго перенесенія всякой обиды, исходящей отъ другихъ членовъ общины и направленныхъ на его собственность. По мнѣнію Лютера, «гражданская власть должна ограждать права собственности всякаго Христіянина, но безъ жалобы, или вызова съ его стороны. Если онъ отъ нея не получитъ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII S. 422-XII, §. 5, S. 487; - §. 10, S. 264; §. 7, S. 428; - XXII, S. 9; - XII, §. 32, S. 530; - §. 56, S. 102; - 11, §. 34, S. 688; § 57, S. 102; - XII §. 24, S. 402; -§. 14, S. 1473; — §. 5, S. 2036; — ў. 26, S. 2096. (2) Walch, IX, Объясн. 2-й гл. 1 пос. Петрэва. §. 73 flg., S. 733; X, §. 38, S. 452.

удовлерворенія, то долженъ терпъть всъ возможныя насилія и поруганія.» «И это ученіе,»-продолжаеть Лютерь,-«не есть только совътъ Христовъ ревнующимъ о совершенствъ, какъ суссловятъ лжемудрецы, а общая непремённая заповёдь всёмъ Христіянамъ, чтобы ты зналъ, что всъ тъ – язычники и ложно красуются именемъ Христіянъ, кто защищаетъ честь и собственность свою предъ судомъ.» (1) Эта мечтательная заповёдь, разумется, могла бы имёть приложение въ такомъ только случав, если бы миръ воротился къ чистоть первобытнаго его сотворения. Она исключаеть восможность правильнаго общественнаго развитія, отнимая у гражданской власти единственное средство предотвращать и наказывать злоупотребленія неблагонамфренныхъ членовъ общества; уничтожаетъ и священное право собственности, потому что Лютерь и заповъдь данную юноше: «Аще хощеши совершенъ быти, иди, продаждь имвнія твоя,» распространяеть на всёхь Христіянь. Она противовъчитъ и слову Спасителя, который самъ, предъ судомъ Пилата, изрекъ священный законъ самосохраненія: «Аще отъ міра сего было бы царство мое, слуги мои убо подвизалися быша, да не преданъ быхъ былъ Іудеемъ,» и по тому только самъ ему не последовалъ, что царство его было не отъ міра сего. Та же ошибка повторяется въ смъшении 12, такъ называемыхъ, совътовъ Евангельскихъ съ общими заповъдями; и тъ и другіе Лютеря считаетъ равно обязательными для встхъ Христіянъ. Во всемъ Евангеліи онъ допускаетъ одну тольку заповъдь, данную Христомъ и Апостолами въ видь совъта: это заповъдь о цъломудрии: «Суть скопци, иже исказиша сами себе царствія ради небеснаго.» (2) Между твхъ нельзя не сознаться, что буквальное исполнение заповъдей: о подставлении ланиты ударяющему, о раздачь нищимъ имъния, о безмездномъ заи подавствъ, не совсъмъ легко въ общественной жизни. Задача Христіянина состоить въ возможномъ примиреніи этвхъ обязанностей съ условіями свътскаго и семейнаго быта, а трудность этой задачи была одной изъ главныхъ причинъ, зародившихъ пустынножительство. Люди, стремившиеся къ житию Ангельскому, по невозможности согласить его съ житейскою мудростію, добровольно отрекались отъ міра. Лютеръ уничтожилъ эту свободу вольнаго отръшенія отъ житейскихъ условій, и подъ именемъ Христіянской

<sup>(1)</sup> Walch, X, Объ обяз. подд. въ отн. къ верх. власти, §. 30-31, S. 447-448.

<sup>&#</sup>x27; (2) Walch, XII, §. 90, S. 381.

свободы внесь совершенно противное начало насилія во всё проявленія человіческой жизни. Отсюда главный характерь его ученія какой-то фатализмъ религіозный и правственный. Въ немъ ввра не дружится съ свободнымъ развитіемъ силъ человвческихъ, а сковываеть разумъ и волю неподвижностію мысли и дъйствія. Исторія, въ ученіи Лютера, есть чистое воплощеніе иден предопредъления, тяготъющаго надъ жизнію всего человъчества. Всякое сильное проявление личности есть мятежъ противъ Бога, заключившаго человѣка въ самыхъ тѣсныхъ предѣлахъ исполненія обязанностей въ томъ или другомъ состоянии, сословии, возраств. Міръ, въ представлении Лютера, есть великая монополія лицъ, на которыхъ безотчетно падаетъ избрание Божие; они облечены силою и мудростию и ходять во свъть; всъ прочие тянутся за ними во мракъ и, въ безполезныхъ усиліяхъ достигнуть ихъ высоты, только искажають свой человъческий образъ. Дабы свия избранныхъ не оскудъвало между людьми, Богъ отъ времени до времени являетъ счастливцевъ, которые свётомъ своего посланничества озаряють большую полосу исторіи челов'вчества. Только двумя родами людей наполнена вселенная: избранниками Божими и посланцами діявола, неискусными подражателями первыхъ (Wunderleute Gottes, samt ihren Affen, und Wunderleuten des Teufels).» (1) «Свыть есть больное твло съ зараженною кожею. Здоровые герои ръдко и дорого достаются людямъ отъ Бога; но свътъ не можетъ безь нихъ обойтись, чтобы люди не обратились въ дикихъ животныхъ. Въ мірћ одно только рубище и нищенство (Flickwerk und Bettelei); онъ настоящая больница, въ которой людямъ не достаетъ мудрости и мужества, т е., счастія и силы Божіей; потому-то мы должны подшивать и чинить эту ветхую ризу (flicken und pletzen), искать помощи въбуквахъ и книгахъ, поучаться изъ ръчей и примъровъ героевъ, быть учениками нъмыхъ учителей – книгъ, никогда, впрочемъ, не достигая совершенства отжившихъ образцевъ, а въчно держась ихъ, какъ точекъ опоры, пока Богъ снова не воздвигнетъ здороваго героя, или посланника, при которомъ все въ государствъ цвътетъ въ тишинъ и покоъ. При жизни его бонтси, уважають и любять, а по смерти воздвигають ему безсмертный памятникъ воспоминанія. А если больной членъ захочетъ подражать ему, онъ становится язвою міра.» (2) Стало быть, Лютеръ отыскиваетъ

(2) Walch, §. 48.



<sup>(1)</sup> Walch, V, Объясн. 101-го цеальма § 41.

первообразъ совершенства въ отдъльныхъ примърахъ, завъщанныхъ исторіею, а не во всей совокупности общечеловъческаго развитія, въ которомъ каждый человъкъ не безжизненный сколокъ съ безцвътнаго образа, а живая единица съ самобытною дъятельностію. Но спрашивается: Кто же этв избранники, и какъ сознать въ себъ ясные признаки Божественнаго предопредъления? Человъкъ ни какими усиліями ума, или воли, не можетъ приспособить себя къ такому избранию; оно дается даромъ, какъ милость небесная. Дарованія посрамляются Богомъ, который, по недовъдомымъ цълямъ своего промысла, украшаетъ избраніемъ своимъ недостойныя орудія. Признакъ избранія, по мнѣнію Лютера, есть счастіе, удача во всѣхъ предпріятіяхъ, тамъ, гдѣ, по всѣмъ человъчески и соображения и с. должно выходить противное. Примърами служать извъстные первообразы, и каждому здравому герою соотвътствуетъ въ исторіи несчастный подражатель. Первообразъ полководца — Аннибалъ, который по тому былъ героемъ, что самъ Богъ сотвориль его мастеронь въ военномъ искуствъ. Другой, равный ему въ дарованіяхъ и мужествъ, не могъ бы совершить его подвиговъ. Типъ избранника Божін въ наукъ гражданскаго права есть рыцарь Фабіянъ Фейличъ. Онъ не былъ докторомь правъ, но, выслушавъ дъло, изрекалъ всегда самое мъткое опредъление, между твиъ какъ другой не дошелъ бы до его выводовъ самымъ добросовъстнымъ изучениемъ дъла. Онъ не былъ ученымъ и образованнымъ юристомъ, а сотворенъ на то Богомъ. Первообразъ главы государства — Киръ, Өемистоклъ, Александръ Великій, Августь, Веспасіянъ, Карль V, Фридрихъ Мудрый. (1) Последній одинъ изъ великихъ чудодъйцевъ Божінхъ (er der Wundermänner Gottes einer gewesen und geschaffen) былъ сотворенъ на мирное правление государствомъ; онъ слылъ въ свое время свътомъ mipa (lux mundi) въ Римской имперіи. Онъ заставлялъ совътниковъ своихъ ръшать дъла, а самъ переръшалъ ихъ въ противную сторону, и никто не могъ уличить его въ несправедливости. Это искуство не дано ему ни ученіемъ, ни воспитаніемъ, а врожлено ему отъ природы (ез steckte zuvor in ihm). Вельможи старались не разъ обуздать его непреклонный умъ, но Фридрихъ былъ себъ на умъ; онъ отвергалъ не ръдко самые умные совъты своихъ приближенныхъ. Почему онъ такъ дълалъ, про то знаетъ Богъ одинъ, потому что онъ былъ

24

<sup>(1)</sup> Walch, §. 23, §. 49.

изъ посланниковъ Божіихъ. Было много людей, которые хотѣли поравняться съ нимъ мудростію, но они не были сотворены Фридрихами, а только неискусно подражали ему, оставаясь болтливыми Форміонами. Колокольчики звенѣли у нихъ на ушахъ и на шеѣ: за полмили отъ нихъ раздавался ихъ голосъ. Они походили на ословъ и свиней, которые приложили бы свои неуклюжія лапы къ звучнымъ струнамъ арфы, потому что какъ скоро появится человѣкъ избранный, какъ въ духовномъ, такъ и въ свѣтскомъ правленіи, дъяволъ не медля приводитъ на рынокъ своижъ обезъянъ в Побѣды избранныка. Кира дарованы Богомъ (Ис. XLV, 1.2)

правлении, дъяволъ не медля приводитъ на рынокъ своижъ обезъянъ.» Побѣды избранника Кира дарованы Богомъ (Ис. XLV, 1, 2.) Благополучное царствование Августа было особеннымъ дарованиемъ Божінмъ; другіе, которые хотъли итти по стопамъ его, не достигли желаемаго. Можетъ быть, у язычниковъ было больше государей мудрыхъ, чъмъ у Јудеевъ; можетъ быть, ихъ правление и законы были совершените, но они не были избраны; ихъ не велъ Богъ. (1) Они и сами пришли къ заключению, что никогда чудодъйца не можетъ быть безъ особеннаго вдохновенія свыше (sine afflatu), хотя и много было мужей высокаго ума и испытанной мудрости. (2) Они замъчали не безъ удивления, что одинъ человъкъ отличался особеннымъ счастіемъ передъ другими, что неръдко все удавалось такому, который и въ половину, или даже въ семь разъ, уступалъ въ разумъ, силъ и мудрости другимъ, отъ которыхъ по справедливости должно было ожидать лучшаго успъха, но которые, со всею своею мудростію, не умъли ни начать, ни покончить. Они называли случаемъ эту чудную силу (fortuna) и сдълали изъ нея Божество.» (3) И такъ ограниченный взглядъ реформатора воплощаеть чудод виственную силу Божію въ челов вкв, присущую въ невозмущаемомъ успъхъ его земныхъ начинаній, а «во всъхъ великихъ духовныхъ и тёлесныхъ дарахъ человъка: въ мудрости, краснорвчии, богатствъ и пр. видитъ истыя орудія діявольскаго тиранства, которыми мы служимъ бъсу и укръпляемъ на землъ его царство. (4) Неудостоенные избранія Божія не должны давать свободы смълымъ предначертаниямъ, потому что Богъ не благо-

(2) Walch, V, 101-H ac. §. 74, S. 1218.

(4) Walch, IX, §. 31, S. 401.

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Объясн. 127-го пс. §. 7, 76, S. 2628, 2664.

<sup>(3)</sup> Ibid. §. 149.

словить ихъ успѣхомъ. Димосоенъ и Цицеронъ, при всѣхъ великихъ своихъ дарованіяхъ, не принадлежали къ числу избранниковъ Божіихъ, потому что ничто не удавалось имъ въ государственной жизни. Цицеронъ если бы умѣрилъ порывы своего генія, былъ бы счастливѣйшимъ человѣкомъ въ мірѣ, какъ великій ораторъ, и ему не прокололи бы языка. Казалось, дѣла должны были принять оборотъ, какой назначила имъ напередъ его высокая мудрость; но безумцы Марій и Антоній посрамили буйствомъ своимъ его свѣтлыя соображенія. (<sup>1</sup>) Юлій Цезарь, если бы положилъ мѣру желаніямъ своимъ, изо́ѣжалъ бы плачевной участи. Въ новой исторіи къ числу несчастныхъ подвижниковъ, по мнѣнію Лютера, принадлежалъ Сигизмундъ, искусный, многоразумный, благочестивый, императоръ; но ни мудрость, ни могущество его не увѣнчались успѣхомъ. (<sup>2</sup>)

Это воззрѣніе на исторію принадлежить не собственно Лютеру; оно выкроено по мъркъ Августинова взгляда на исторію Церкви, которая делится на сончъ предопределенныхъ по избранію, независимому отъ личныхъ заслугъ избираемыхъ, и предосужденныхъ по отвержению, сыновъ царствия, и сыновъ діявола. Но приложение этой теоріи ко всъмъ проявлениямъ дъловой, частной и государственной жизни въ XVI въкъ, обозначаетъ, какъ нельзя лучше, безжизненность ученія Лютерова. Въ объяснении Соломонова проповъдника, это послъднее предлагается во всей совокупности выводовъ, которыми человъкъ долженъ руководствоваться на пути жизни. Дидактическій тонъ Экклесіаста пришелся по сердцу Лютеру. Мысль этой книги религіозно-нравственная: царь Соломонъ, мудръйший изъ всъхъ царей земныхъ. въ собрания Двора своего излагаетъ правила житейскаго опыта. Сдъсь видимъ грустное разочарование человъка, утомленнаго бурями жизни, прошедшаго черезъ всъ земныя мытарства, человъка, который не вмъстилъ величія дара, испрошеннаго и чъ у Бога, уклонился отъ мудрости, и снова возвратился къней на закатъ жизни, когда уже нагота міра разоблачилась передъ свътлымъ взоромъ, устремленнымъ въ въчность. Въ Соломонъ видимъ совершеннъйший идеалъ человъка, который утратиль райское совершенство и должень трудами достигать до утраченнаго. Онъ въ своей бурной жизни бросался во всъ

(2) Ibid. 101, uc. §. 72.

<sup>(1)</sup> Walch, V, Obbaca. Colonos, Bakiteciaera 2-a r.taki \$ 58-49.

области человѣческаго развитія, съ твердою вѣрою въ непреложность избранія Божія, и великая задача мудрости разрѣшилась для него такъ негаданно, сознаніемъ, выстраданнымъ въ школѣ опыта и разувъреній, что сердце человъка земнаго не въ состояніи носить премудрости Божіей. Экклесіасть есть не столько предостереженіе старца младенцу отъ соблазновъ житейскихъ, сколько указание того узкаго пути, по которому безпрерывно, по стопамъ Соломона, должны стремиться новые подвижники отъ колыбели до гроба, за коимъ живетъ уже Премудрость Божіл въ своемъ неприступномъ величіи. Мудрийшій изъ смертныхъ превосходно описываетъ свои царственные труды, окружаетъ себя державнымъ величіемъ, произведениемъ его богатства и разума, и кончаетъ глубокою скорбию о суеть мірской. Онъ исчерпаль до дна всь тайны человъческой мудрости; онъ могъ сказать отъ глубины сознанія, что нътъ ничего новаго подъ солнцемъ, но онъ не ръшилъ на землъ окончательной цвли бытія человъческаго. Эта скорбь знаменательна: она признакъ души высокой, которая во всъхъ созданіяхъ своихъ старалась воплотить божественный даръ, и увидѣла безсиліе своихъ начинаний. Воть первая половина Экклесіаста, которая, исторгая у него сильные возгласы противъ земной суеты, приводитъ его къ жизни загробной. Послъдняя мысль оживляетъ все содержание Экклесіаста и даетъ ему высшее, религіозное значеніе. По другая его половина относится исключительно къ человъку земному. Она рисуетъ картину жизни премудраго, который видитъ предъ собой лишения и скорой и, однако, выбираеть себъ достойную цъль въ мъру возраста совершеннаго и человъческихъ силъ своихъ. Этой картинъ соотвътствуетъ другая картина жизни безумнаго, который слабфеть въ виду угрожающихъ бъдствій и обрекаетъ себи на ничтожество. Премудрымъ Соломонъ оставляетъ свой собственный, великій примъръ; безумцевъ приглашаеть предаться сладостному самозабвению. Смотрите, говорить онъ, вси дние мудраго болтзней и ярости попечение ему; лишение покоя и пищи, забиение по смерти, --- удвлъ его на землъ. Умретъ премудрый, и безумный возобладаетъ трудомъ, которымъ трудился онъ и мудрствовалъ подъ солнцемъ, чувствуя всю тугу болѣзней, понесенныхъ его державнымъ помысломъ; онъ завидуетъ въчному покою усопшихъ. Съ другой стороны-соблазнительная картина земнаго рая, т. е., беззаботной чувственной жизни, въ которой чаша радостей выпивается до дна, пока врата ада не растворились для принятія жертвы.

Человѣкъ посредственный увлечется невольно красотою этой картины; но человѣкъ съ сильной душею поклонится величавымъ трудамъ исполина, и пойдетъ по тьсному пути, имъ проложенному. Благо ходити въ домъ плача, неже ходити въ домъ пира; блага ярость паче смѣха; сердце мудрыхъ въ дому плача, а сердце безумныхъ въ дому веселія—вотъ раскрытіе таинственной аллегоріи, въ которой побѣда окончательно ръщается въ пользу премудраго, хотя видимое торжество и остается за человѣкомъ тѣлеснымъ.

Посмотримъ теперь, какую мысль отражаетъ для Лютера Экклесіасть Солонона. «Нътъ болье мудрости въ поднебесной, "-говорить онъ, — «какъ каждому жить въ своемъ звании со страхомъ Божіемъ и прилежаніемъ, не возмущаться духомъ, когда успъхъ не соотвътствуетъ предначертаніямъ; довольствоваться жребіемъ, какой Богъ удъляетъ намъ и средствами, которыя у насъ подъ руками, по Ивлецкой пословицъ «Wie es Gott füget, daran mir gnüget.» Соломонъ наказываеть ненасытность сердца человъческаго, которое, не довольствуясь дарами Божінми, стремится къ чему-то невѣдомому, къ славъ и великому имени, какъ будьто расчитываетъ на въчную жизнь. Люди на зло себъ отравляютъ жизнь свою гнетушими заботами. Соломонъ, по мнънію Лютера, совътуеть человьку, еже есть изрядно, еже ясти, и пити, и видъти благостыню во всемъ (Эккл. У, 17-18). Онъ хочеть, чтобы мы проводили жизнь кратковременную въ в селіп и спокойствіи сердца: «Пріиди, яждь вь веселіи хлѣбъ твой, и пій во блазѣ сердца «ино твое; во всяко время да будуть ризы твоя отлы, и елей на главъ твоей да не оскудъетъ.» Въ Экклесіастъ Лютеръ видитъ Провидъніе, идущее на перекоръ всьмъ велики мъ замысламъ земнородныхъ, наказывающее гордость мысли и воли. Пэго отчасти наслъдіе Блаж. Августина. «Господи,» — говоритъ онъ, — «ты праведно постановиль, чтобы каждое безпокойное сердце въ самомъ себт находило въчную муку. Истинный Христіянинъ умфетъ ценить дары твои, понимать ихъ важность, и зная, отъ сколькихъ скорбей ты избавилъ его, тъмъ сильнъе благодарить тебя за настоящее.» — «Высшая мудрость,» — по словамъ Лютера,---«все поручить Богу alles Gott heimstellen), не мучить и не терзать себя собственными помышленіями, а слъдовать Премудрому, который изрекъ великое слово житейскаго опыта: «Пускай міръ идетъ, какъ ему суждено; ты не можешь изиънить его порядка.» (1) Лучшее правило не искать ничего отъ себя, а принимать

<sup>(1)</sup> Walch, V, 366.1. Предисл. 2022, §. 17, 2025, §. 21; 1 гл. §. 18, 22, 24, 28 и пр.

что даруеть Богъ Если хочешь имъть миръ и счастіе, ожидай ихъ отъ Бога. Даетъ ли Онъ смъхъ и веселіе, принимай ихъ, не обращаясь къ слезамъ, какъ делаютъ лицемеры, которые считаютъ великою свитостию плакать всегда, забывая, что всему время. Даеть ли Богъ блага земныя, пользуйся ими; отказываеть ли Онъ тебъ въ пищъ,-постись; даетъ ли славу, не отрекайся; насылаетъ ли бъдствіе, перенеси его; налагаеть ли узы, терпи заключеніе. Словомъ. и веселіе и покой, и безмятежная старость и исполненіе всёхъ даровъ Божіихъ, даются намъ не такъ, какъ хотимъ мы, а какъ Богу угодно. Что моженъ сдълать, то должны сдълать; чего не можемъ, оставить; камень, который не можемъ поднять, не сдвинуть съмъста.» (1) Мысль Лютера, по видимому, благочестивая, но въ применении къделовой жизни ни более, ни менее, какъ голословная. Стъснять дъятельность существа разумнаго ожиданиемъ какихъ либо особенныхъ откровеній Божественныхъ, или указаній Промысла, обнаруживаетъ не только ограниченное, но и плоское понимание, осуждающее, какъ гордое искушение Промысла, свободное развитие умственныхъ силъ. Неподвижность, безстрастие духовное, вызываемыя этемъ страннымъ нравоучениемъ, обрекають человѣка на самую жалкую посредственность, воспитываютъ мелочное себялюбие удалениемъ отъ общечеловъческихъ интересовъ. Но самыя себялюбивыя цели заключаются въ такіе тесные пределы труда механическаго, что жизнь человъка буквально низводится на стенень животнаго удовлетворения твлесныхъ потребностей. Человъкъ живетъ только въ настоящемъ, не заботясь о будущемъ. (2) Трудъ совершается имъ въ потъ лица, не съ разумною цалію возвысить жребій погомства, или, по крайней мара, увеличить матеріяльное благосостояніе; это трудъ неблагодарный, приковывающий къ землъ для того, чтобъ извлечь изъ нея пропитаніе. Отсюда частныя сравненія человъка, живущаго въ мірь, въ какомъ бы то ни было званіи, съ земледъльцемъ, который светь и пашеть въ спокойствии сердца, а потомъ предается беззаботному сну, оставляя будущее на волю Божію. (3) Еще выразительнъе сравнение съ выючнымъ животнымъ, которое исправляетъ работу страдательно, не заботясь о будущемъ; такъ и мы должны исполнять,

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, 2 r.r. §. 5, 2075; §. 11, 8. 2075.

<sup>(2)</sup> Ibid. 5. 54.

<sup>(3)</sup> Ibid, 4 r.a. §. 29, 5. 2162.

что случится у насъ подъ рукою, всъ невзгоды, насылаемыя Богомъ, переносить безропотно, и въ временной жизни преслъдовать одну только задачу — работать каждый согласно съ призваниемъ, чтобъ опезнечить себъ кусокъ хлѣба (und sollen dieses Lebens nicht anders brauchen, denn dass wir arbeiten, Jeder seinem Berufe nach unsern Theil und Stück Brod davon haben.» (1) И этъ наставленія прилагаются одинаково ко всёмъ состояніямъ, къ поселянину наровнъ съ государемъ. «Всъ ищуть улучшить свое состояніе, увели-чить могущество и богатство. У всъхъ въ головъ Александръ Великій, который не могъ помириться и на цёлой вселенной. Иной великій властитель лишаеть себя покоя и пищи, отходить ко сну съ тяжелою думою, встрвчается съ нею при пробуждении, и днемъ и ночью заботы грызуть его сердце. Не много такихъ, которые искренно поручають Богу заботы правления. (2) Посмотришь, сидить премудрый король, или князь, и расчитываеть дёло по пальцамъ; юристы приносять книги закона, и находять въ нихъ право, написанное четко и безъ ошибки; потомъ вельможный совётникъ, у котораго голова расходится отъ избытка премудрости, находитъ въ естественномъ правъ върнъйшее основание дълу; наконецъ, всъ вмёстё гудять въ большой колоколь; епископь, прелать, богословъ кладеть довершение делу сведетельствомъ слова Божія. И сидять четыре столиа государства, которые сдержали бы небо на плечахъ, если бы Богу угодно было уступить подобное распоряжение. Никто не просить совъта свыше.» (3) Стало быть, по мнѣнію Лютера, и правитель народа долженъ сидъть, склавши руки, ожидая вразумленія свыше, въ видъ особеннаго откровенія. «Богъ не хочетъ позволить намъ, тварямъ, править по своему; онъ хочетъ властвовать неограниченно; въ противномъ случать мы вознесли бы державу нашу выше небесъ.» (4) «Для чего озлобляетъ онъ (kränket) человъка безчисленными заботами и попеченіями? Отъ чего подвергаетъ опасности жизнь его въ управлении государствомъ, въ семейной жизни, въ трудахъ ремесленника? Для того, чтобы сохранить въ силъ свою первую заповъдь: «Азъ есмь Господь Богъ твой;» чтобы всъ боялись Его, и не обращались бы къ иному

<sup>(1)</sup> Ibid. 2 r.a. §. 62 S: 2105.

<sup>(2)</sup> Ibid. 2 ra. §. 21, §. 52, §. 69, S. 2110.

<sup>(3)</sup> Walch, V, 101 nc. §. 10, S. 1184.

<sup>(4)</sup> Ibid. Экнл. 2 гл. 5. 48.

Богу.» (1) Сдъсь унижается величіе Христіянскаго Бога. Судьба древнихъ, какъ Провидение Лютера, постоянно враждуетъ свободному развитію личности. Она вмъшивается въ событія міра, съ неистовою радостию преслъдуеть все великое въ жизни. Таковъ fatum древнихъ, таковъ и Богъ по Лютеру, чтобы тварь не восхитила первенства у Творца, который гонить все великое и украшаетъ дарами своими все недостойное. Вспомнимъ еще разъ слово Спасителя : «Царство мое не отъ міра сего.» Его смиренное поприще не зам'ятно совершалось въ то время, когда вселенная покориласъ императору Августу. Онъ безгласно предсталъ суду Пилата, чтобы исполнить всякую правду. Богъ непосредственно являетъ свое присутствіе только въ царстви виры, въ дълъ спасения. Въ истории развития человъческаго, въ общественной жизни дъйствують люди, и Богъ уже не руководить ихъ, какъ нъкогда народъ Израильский, постоянными и непосредственными откровеніяли. Сила Божія присуща только въ направлении событий, согласно съ невъдомыми цълями Промысла; но свобода дъйствія и исполненіе принадлежить исключительно земному двятелю. Исторія начинается тачъ, гдъ кончается въра. Она началась съ паденія Адама, съ перваго сильнаго проявленія свободной води въ созданіи разумномъ; въ раю она была бы невозможна.» (2)

Я изложилъ въ возможно короткомъ обзоръ главный вопросъ ученія Лютерова, не касаясь догматической его стороны, а останавливаясь преимущественно на его значеніи нравственномъ, въ примъценіи къ народу. Мы видъли, сколько разрушительныхъ

<sup>(1)</sup> Ibid. 5 r.a. §. 21, S. 2130.

<sup>(2)</sup> До какой стелени простиралось въ учении Лютера вторжение въры во визшия отношении, видно еще изъ многихъ отдъльныхъ примъровъ. Попечение отца семейства доставлять детямъ честнымъ трудомъ значительное наследство онъ считаетъ грехомъ. Walch, XXII, 350. Продажу хлъба по выгодной цене, даже выгодный расходъ печатыыхъ ьнигъ, считаеть также хищеніемь. Walch XXII, §. 111, S. 333. Сохранять вино въ погребахъ въ продолжения и всколькихь лють, значить отнимать у другихъ благословеніе и дары Божін. Ibid. 335. Горпые промыслы, по мивнію Люгера, — желаніе псторгнуть у Бога Его сокровенныя блага. Кто береть 5 процентовъ, грыпить противъ Бога. Хотя бы ссуда денегъ подъ 10 проц. все таки приносила значительную выгоду заемщику, но Св. Писаніе повельваеть решительно взаимь давать безъ ожиданія возврата. — Walch, X, §. 23, S. 1033.— Онъ вооружается на поручительство (Bürgschaften) въ торговыхъ оборотахъ, и хотя считаетъ ихъ полезнымъ и по видимому д<sup>ъ-</sup> ломъ Христілнской любви, но за то несогласнымъ съ заповъдію, которая повелъваетъ возлагать упование но одного Бога. Въ примъръ предлагается событие изъ Петкозавътной Исторіи, когда Іуда поручился отцу своему, Іякову, за цилость младшаго брата, Веніямина, и никазанъ былъ за гордость свою. - Walch, X, О торговля, 1524 года. S-1090-1125.

основъ вложено Лютеромъ въ это учение, въ противоноложность охранительному характеру его политически хъ теорій. Какъ же оно отразилось въ народъ? Самыми гибельными послъдствіями для въры и правственности. Въ 1527 году Лютеръ предложилъ курфирсту Саксонскому, Іоанну Фридриху, устроить церковный осмотръ въ его владъніяхъ. Осмотрициками назначены, между прочими, Лютеръ и Меланхтонъ. Они ужаснулись, встрвчая повсюду нищету духовенства, грубое невъжество народа и отчасти его духовныхъ наставниковъ. Въ предисловін къ малому Катихизису, изданному Лютеромъ по возвращении, онъ такими словами описываеть глубокое паденіе въры въ странахъ, имъ осмотрънныхъ: «Паписать Катихизись, привести его въ бѣдную, простую, ничтожную форму, принудила меня жалкая, несчастная необходимость, испытанная мною незадолго до того, когда былъ я визитаторомъ. Господи Боже мой! Какихъ дъйствій не насмотрълся я! Простой народъ ръшительно ничего не знаеть о Христіянскомъ ученіи, особенно по деревнямъ, гдѣ даже много приходскихъ священниковъ, къ наставлению нарсда неспособныхъ, и, однако, вст называютъ себя Христіянами, вст крещены и принимають Св. Тайны. Ни одинъ не знаетъ ни молитвы Господней, ни Символа въры, ни 10 заповъдей; живуть, какъ скоты безсмысленные, и, однако, не успело появиться Евангеліе, уже мастерски научились употреблять во зло Христіянскую свободу.» Видно, что Лютеръ не ожидалъ въ народъ такого невъжества; все виденное и слышанное имъ произвело въ немъ сильное потрясение я заставило раздуматься о причинахъ. Отнынъ онъ измъняеть совершенно образъ дъйствій въ отношенін къ народу. Онъ поняль, что проповъдь его о Благодати – орудіе опасное въ рукахъ грубой черни: замъчание, давно уже повторявшееся въ устахъ Католиковъ, и еще въ 1517 году сдъланное Георгомъ Саксонскимъ. (1) Два Катихизиса, большой и малый, были первымъ и самымъ значительнымъ противодъйствіемъ исключительности его ученія. Сдось, кромъ заглавія книги и имени ся сочинителя, ни одна черта не напоминаеть намъ любимыхъ мыслей преобразователя. Христіянская свобода, до сихъ поръ красугольный камень церковнаго устройства новой Евангельской общины, въ отношении къ народу вовсе отвергнута. Проповѣдникамъ вмѣняется въ непремѣнную обязан-

. . . . .

(i) Jurg. III, 500.

25

ность сохранять постоянно однъ и тъже внъшнія формулы для преподаванія ученія въры. «Молодой и глупой народъ должно учить всегда въ однихъ и тъхъ же словахъ; въ противномъ случав неизовжны заблужденія; ученіе Христіянское должно преподаваться ему одинъ годъ, какъ другой, въ однихъ выраженияхъ. не измѣняя ни малѣйшаго слова. Избери любую формулу преподаванія и оставайся при ней постоянно. Отче нашь, Символъ вѣры и Заповѣди заставляй ихъ учить наизусть, повторять за собою отъ слова до слова. Кто не хочетъ учиться, того не допускать къ св. Причастію; лътей его оставлять не крещенными; словомъ, отчуждать его оть всъхъ дълъ Христіянской свободы. Родителямъ и господамъ отказывать ему въ пропитании, угрожать ему изгнаніемъ изъ родины. Когда хорошо ознакомятся съ текстомъ, объясняй имъ смыслъ каждой заповъди коротко и отчетливо, придерживаясь также неизивнной формулы преподавания. Не принуждай никого къ принятию Таинства, но безпрестанно напоминай, что кто не приступаеть къ Причастию, по крайней мъръ, разъ въ годъ, презираетъ Христа и добровольно отрекается отъ его избраннаю стада.» Выборъ той или другой формулы Лютеръ оставляетъ на произволъ самимъ проповѣдникамъ, но вилно, не слишкомъ полагаясь на ихъ усердіе, или умѣнье, предлагаеть ихъ самъ въ Катихизисъ, въ видъ вопросовъ и отвътовъ. Правила исповъли и самое вопрошение кающихся, молитвы при началъ всякаго дъла, утромъ и вечеромъ, предъ объдомъ и послъ, также помъщены въ Катихизись, съ приказаниемъ, выучивать ихъ наизустъ и повторять по данной формѣ безъ перемѣны. Въ большомъ Катихизисѣ Лютеръ размъряетъ всякій шагъ Христіянской жизни; на каждый случай предписываетъ либо молитвы, либо благочестивыя изреченія; въ сильныхъ выраженіяхъ обличаетъ народъ, который изъ всей Евангельской проповъди извлекаетъ только одно необузданное своеволіе. Отселѣ законъ Христіянской терпимости смёняется противоположнымъ закономъ религіознаго самоуправства, какого никогда не бывало и въ западной Церкви. Свобода опущения наружныхъ, по мивнію Лютера, двлъ благочестія либо вовсе отмвняется, либо значительно ограничивается. 1) Свобода въ постахъ. До сихъ поръ соблюдение постовъ, установленныхъ Церковию, считалось насилиетъ совъсти, и народъ, отвергая ихъ, думалъ творить угодное Богу. Теперь Лютеръ въ объяснения У гл. Матеея, разбирая подробно вопросъ о постахъ, отвергаетъ ихъ только въ томъ видъ, въ какомъ

соблюдались они въ Латинскомъ духовенствъ за объдомъ съ 10 или 20 блюдами разомъ, съ лучшею рыбою, заграничными пряностями и превосходнымъ виномъ, а къ вечеру съ такимъ жирнымъ запасомъ, что чрево звучитъ барабаномъ; но оправдываетъ самый обычай, установленный св. Отцами съ хорошею цълно. Онъ принимаеть два рода постовъ похвальныхъ и полезныхъ: одинъ, который называетъ гражданскимъ, установленный правительствомъ, какъ всякое другое распоряжение, отнюдь же не въ видѣ Христіянскаго подвига. «Я желаль бы, чтобы императорь, или князья, постановили одинъ, или два раза въ недълю не ъсть и не продавать ничего мяснаго; это было бы распоряжение полезное, потому что предовращало бы дороговизну, необходимое слъдствие обжорства. Я желалъ бы еще, чтобы разъ въ недълю нась обязали не ъсть ничего, кромъ хлъба и воды, чтобы научить насъ, Нъмцевъ, жить умъреннъе, особенно молодое поколъніе.» Другой, церковный общій пость, который следовало бы постановить въ известные дни, на примъръ: въ навечерін Пасхи, Сошествія Духа Святаго, и Рождества Христова, опять же не въ видъ особеннаго богослужения, а для упражнения Християнъ, какъ мъру внъшняго порядка, для молодаго покольнія, чтобъ означеновать извъстные праздники проповъдію и благодарнымъ воспоминаніемъ событій Христовой жизни. Можно бы установить пость по пятницамъ черезъ весь годъ, какъ особенно достопамятному дню въ Христіянствъ, впрочемъ, не иначе, какъ по единодушному соглашению Церкви. Настоящий же пость,по мнънію Лютера, -состоить въ обузданія плоти умъренностію относительно встахъ пяти чувствъ. Въ высщей степени замъчательно при этомъ случав указание на древнихъ Огцевъ, которые ничего не вли цёлый денъ, спали мало, изнуряли плоть воздержаніемъ. (1) Сравнивши это свъдътельство съ ученіемъ, изложеннымъ въ 8 проповъднять противъ Карлитадта въ 1523 году, видимъ, что Лютеръ умфрилъ значительно ръзкость суждения своего о постахъ и почти возвратился къ древнему постановлению Церкви. 2) Такую же перемёну замёчаемъ въ учении о праздникахъ и другихъ церковныхъ обрядахъ. Первое предположение о Ивмецкой обвднъ сдълано Лютеромъ еще въ 1523 году, въ слъдствие множества жалобъ на произвольно устанавливаемыя богослужения (über die mancherlei der neuen Messen, dass ein jeglicher ein eigenes macht). (2)

<sup>(1)</sup> Orb 1532 roga. Walch, VII, §. 62-73, S. 782.

<sup>(2)</sup> Walch, X, S. 263.

Самый Служебникъ последоваль въ 1526 году, съ водробнымъ распредвлениемъ богослужения и проповъди по всъмъ днямъ недъли. (1) Въ объяснения 111-го псальма онъ велитъ праздновать Пасху по старой памяти (zum alten Gedächtniss); въ объяснении 110-го признаеть даже похвальный обычай облачаться въ св. ризы. «Этьми внъшними знаками,» — говоритъ Лютеръ, — «св. Отцы древней Церкви прекрасно знаменовали обязанности епископскаго и пресвитерскаго сана. Шапка двуостроконечная, оканчивающаяся на верху въ маломъ крестикъ, съ двумя сзади спущенными лентами, означаетъ разумѣніе обоихъ Завѣтовъ, соединеніе ихъ во Христь и свободное развѣвание смысла Писании посредствомъ проповѣди. (2) 3) Свобода опущения исповъди. Во вторую пору реформаторской дъятельности исповћањ возвращена ко всей строгости ея совершения въ Западной Церкви. Только приходские священники и более просвенценные люди имъють право приступать къ Евхаристи безъ предварительной исповъди. Это право отнимается у народа вмъстъ съ свободнымъ избраніемъ духовника между встын членами общины. «Молодой глупой народъ должно и воспитывать иначе, чъмъ испытанныхъ въ въръ и просвъщенныхъ людей. Они не должны быть допускаемы къ Таинству, не явившись предварительно къ приходскому священнику (Pfarrherr) и не подвергнувшись отъ него въ испытании въры и совъсти.» (3) 4) Свобода вступления въ бракъ, ограниченная въ каноническомъ правъ безчисленными законами, стъсняется снова гражданскими постановленіями. «Я предоставляю рышеніе частныхъ случаевь брака гражданскимъ законамъ,» — говоритъ Лютеръ.—«Если по церковному уставу запретить вообще супружества въ третьемъ и четвертомъ коленъ, то я и этъмъ доволенъ, ибо ради грубыхъ, дикихъ людей, презирающихъ Евангеліе и употребляющихь его во зло для своихъ наслаждений, я желалъ бы запретить имъ нятое, шестое и седьмое кольно, потому что они не стоять ни свободы, ни утъшенія. Ради отчаяннаго, злаго, неблагодарнаго свъта, не можеть быть лучшаго управленія міромъ, какъ Турокъ и Папы, а еще превосходнъе непосредственное владычество самаго діявола. Свътъ недостовнъ имъть и строку полезныхъ и кроткихъ законовъ, недостоинъ и глазами увидъть благочестиваго

<sup>(·)</sup> Walch, X, S. 268-272.

<sup>(2)</sup> Walch, V, Обьясн. 111-го пс. §. 3.—110 пс. §. 159, S. 1447. — VIII, 4 гл. Галаг. §. 187, 187, 188, S. 2471.

<sup>(3)</sup> Walch, X, Наставл. пряходскимъ священникамъ §. 53, S. 1957.

владыку; только гибельные и безчеловѣчные законы тирановъ годятся для свѣта, который не терпитъ правленія кроткаго и настоящихъ законовъ.» (1) 5) Самое важ ное право: свобода толковать слово Божіе, предоставленная имъ прежде 9-лѣтнему ребенку, который право судитъ по вѣрѣ, (2) устранено окончательно новымъ церковнымъ устройствомъ, въ которомъ проповѣдникъ или приходской священникъ возносится надъ своею Христіянскою общиною ужасною духовною силою, присвоенною ему положеніемъ. Займемся подробнѣе послѣднимъ вопросомъ, потому что въ немъ преимущественно выражаются отношенія Лютера къ народу, во вторую пору его преобразовательной дѣятельности.

Съ уничтожениемъ јерархи священства, сообщаемаго помазаніемъ или рукоположеніемъ, какъ сказано выше, Лютеръ уничтожалъ и значение духовенства какъ сословия, уничтожалъ всякое различие между мірянами и клиромъ, въ благодати священства и въ привилегіяхъ церковнаго сана. А такъ какъ различіе это въ Церкви первоначально основано было на превосходствѣ духовныхъ даровъ, сообщаемыхъ преемственныхъ рукоположениемъ, то имъ весьма естественно опредълялись отношения священниковъ къ паствъ, какъ духовныхъ наставниковъ, свыше одаренныхъ премудростию. Лютерь призналь общее духовное священство (das geistliche Priesterthum) всъхъ Христіянъ. Христосъ, высшій Іерей, самимъ Богомъ помазанный: 1) принесъ себя въ жертву за родъ человѣческій; 2) молился за насъ на кресть; 3) возвъстилъ намъ Евангеліе. Эть три служенія священства онъ сообщиль и каждому члену своего твла. Всв Христіяне, равно святые, единствомъ крещенія и таинствъ, всъ священники Бога Вышняго, получили уже просвъщение Духа и не требуютъ ни отъ кого поучения. Но здъсь само собой представлялся вопросъ: если нътъ различия духовныхъ даровъ между отдъльными членами Христіянской общины, то кто же возметъ на себя служение проповеди? (3) Лютеръ не слишкомъ замысловато ръшаетъ противоръчіе. Различіе между проповъдникомъ Евангельской церкви и общиною полагается общественнымъ званіемъ, въ которое онъ облеченъ. Всъ сцященники, но не всъ проповъдники; всъ Христіяне, но не всъ

<sup>(1)</sup> Walch, Hact. npon. Bb 35 1axb opaka, §. 98, 102, S. 254-958; X, §. 17, S. 711.

<sup>(2)</sup> Walch, XII, - §. 17-21, S. 1959-61.

<sup>(5)</sup> Walch, IX, Объясн. 2-и г.г. 1-го посл. Петрова §. 15-21 S. 700-204

учители. Общественное призвание къ проповѣди совершается выборомъ общины и утверждениемъ власти правительственной. Безъ этого внъшняго утвержденія (Befehl) недъйствительно внутренее призваніе или влеченіе духа къ служенію проповъди (Beruf). (1) Гражданское распоряженіе замъняеть благодать свищенства и изводить на избираемаго освящение Духа. Апостолы призваны къ служению проповъди непосредственно самимъ Інсусомъ Христомъ, равно и пророки Ветхозавътные. «Въ наше время,» — говорить Лютеръ, — «Господь призываеть служителей слова чрезь людей. Апостоль Павель призваль Тимовея и Тита; ученики апостольскіе, въ свою очередь, призвали епископовъ, епископы поздиващихъ потомковъ до нашихъ временъ.» И хотя Лютеръ признаеть неизмённымъ этотъ способъ избранія до конца міра, (2) но туть же самовольно замѣ-няеть епископское рукоположеніе простымъ распоряженіемъ власти гражданской. «Если Государь, или правительство, призоветъ кого либо къ служению проповъди, то избрание будетъ также посред-ственное, и этотъ способъ избрания нынъ единственный для всей Церкви послъ исключительнаго избранія апостоловъ, которые не дерзнули назначить отъ себя преемника Іудъ, отпавшему, а просили указанія Божія.» (3) «Призваніе власти гражданской, въ противоположность рукоположению священства, потому действенно,»по митнию Лютера,-«что въ немъ выражается воля и избрание Божіе. Орудіемъ правительства Богъ изрекаеть свое назначение быть проповъдникомъ тому или другому члену общины, а что такъ должно быть, по тому только вфрно, что оно есть, что оно существуеть на дълъ. Ибо если бы Богу угодно было изитнить распоряжение правительства, и назначить другаго проповъдника вмъсто меня, онъ указалъ бы на перваго, а меня заставилъ бы молчать и слушать другаго. По такъ какъ я дъйствую словомъ, значитъ, Богъ допускаеть мое служение, и ты должень повиноваться мнв, какъ истинному учителю и апостолу Божію. (4) Если правительство назначило меня проповедникомъ, я долженъ гордиться его назначениемъ, какъ истиннымъ и божественнымъ, потому что повельние Божие возвъщается мнъ изь усть моего государя. По

<sup>(1)</sup> Walch, X, O священія имени Божія, §. 14-25, S. 1801-1807.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 1 гл. Галат. §. 18, S. 1575.

<sup>(3)</sup> Ibid. §. 19, 25, S. 1576-1580.

<sup>(4)</sup> Walch, VIII, OGBach. 15 r.s. I Kop. §. 68, 5, 1191; §. 74, S. 1193.

просьбѣ одного или двухъ гражданъ, я не ръшился бы проповѣдывать; но если лице правительственное, облеченное властію, приглашаеть меня, я обязанъ принимать его просьбу за признание свыше. (1) Призванный этъмъ путемъ, проповъдникъ становится лицемъ обществелнымъ (persona publica), и ръшение его не какъ Мартина, а какъ доктора Лютера, имъетъ силу ръшения цълой общины, или даже всей Христіянской Церкви; такъ точно какъ гражданинъ Тарсійскій не имветь значенія, а св. Павель, призванный къ служению апостольскому, просвъщаетъ вселенную.» (2) Лютеръ замћчалъ не безъ сожалвния неосновательность своей теоріи, лишенной внутренней логической силы, потому что она постоянно противополагала Божественное наставление Апостоловъ и ихъ преемниковъ чисто внъшнему дъйствію власти гражданской, тъмъ болѣе, что противники его, Сакраментисты, особенно Карлштадть и Цвинглий, были гораздо послъдовательнъе его въ этомъ случать, оставаясь върными прежней системть, что вст члены общины, свыше облеченные Духомъ, не имъютъ нужды для проповеди ни въ какоиъ человеческоиъ утверждении. Онъ старался, по крайней мъръ, спасти свою личность, есылаясь уже не на выборъ его въ проповъдники мъстиымъ начальствомъ, а на утверждение въ степени доктора въ 1512 году отъ лица папы, главы Христіянства. (<sup>3</sup>) Онъ жалълъ и о древнемъ уставъ апостольской Церкви, въ которой служители слова и таинствъ назначались по жребно, (4) и утъшался только мыслио, что и имъ предложенный способъ избранія, по волъ правительства, также основанъ на древнемъ обычав; но въ томъ и въ другомъ случав все же умалчивалъ о посвящении, болсь слишкомъ явнаго противоръчія. Во всяковъ случаъ весьма замъчательно, что онъ нъкоторымъ образомъ принимаетъ и Епископское рукоположение, потому что въ обрядъ поставления проповъдниковъ, имъ сочиненномъ, возложение рукъ на главу избираемаго совершается Суперинтендентомъ или старъйшимъ пресвитеромъ, вмъстъ съ молитвою о нисхождении Духа Святаго. (5)

Объемъ духовной власти проповъдника, избраннаго общиною и утвержденнаго верховною властию, ничъмъ не разнится отъ јерархическаго значения Латинскаго духовенства, или лучше

<sup>(1)</sup> Ibid. 1 r.i. Falar. §. 21, 23, S. 1578-79.

<sup>(2)</sup> Walch, VII, Объяси. 8 гл. Іолина, §. 76-78, S. 2433-57.

<sup>(5)</sup> Walch, VIII, Объяси. 15 гл. 1 Кор. 5. 78, S. 1199.

<sup>(1) 1</sup>bid., 1 гл. Гилат. §. 24, S. 1580.

<sup>(5)</sup> Walch, X, S. 1874-1879.

сказать, во многихъ отношенияхъ его превосходить. 1) Лютеръ подтверждаетъ съ новою силою разъединение власти гражданской съ духовною, признаетъ совершенную свободу и независимость проповъдниковъ отъ всякаго вибшательства свътскаго начальства въ ду ховную область вёры и совёсти. Это послёднее совершается только однажды, при утверждении, но далье не простирается. «Папы, епископы, Второкрещенцы, гонялись за свътскою властию, добивались владычества въ области, чуждой призванию ихъ. Съ другой стороны государи, князья и дворяне, даже мыщане и сельские жители, вторгаются въ духовное въдомство приходскихъ священииковъ. Но правительство свътское носить только желъзный мечъ гражданскаго права; проповёдникъ носитъ жезлъ и духовный мечъ слова Божія.» Послъднее право во всъхъ отношеніяхъ завиднъе перваго, признавая за проповѣдникомъ безусловное владычество надъ совъстно Христіянской паствы, и сдъсь государь (исключан лица императорскаго, которое не подлежитъ суду человъческому) нисходить на степень послъдняго подланнаго. Я говорю безусловное, потому что однимъ изъ существенныхъ правъ проповъдника Лютеръ считаетъ свободное обличение и духовное наказание, доходящее снова, какъ въ Западной Церкви, до ужасовъ отлучения отъ Церкви или анаоемы. «Молодые дворяне,» — говорить Лютеръ, — «князья и юристы присвоиваютъ себъ незаконное право учить проповъдниковъ, принуждать Христіянъ къ принятію Таинствъ по ихъ разумѣнію. Кулачное право хотѣло бы переродиться въ духовную силу; земные владыки желали бы возобладать Церковію и каоедрою проповъдниковъ, и сдълатъ служителей Слова своими низкопоклонниками. Въ такомъ случат я уступаю мъсто свое сатань, потому что самозванцы дерзко привлекають къ себь мечъ Слова и Духа, и выгоняютъ изъ храма не торжниковъ, а истинныхъ учителей и проповъдниковъ. Этъ мъры теперь въ общемъ ходу: вездъ на церковныхъ вратахъ вы найдете приказы и распоряженія, чтобы міряне не принимали Евхаристіи подъ обоими видами.» (1) Основываясь на правъ обличения свътскихъ владътелей, Лютеръ смѣло вступаетъ въ борьбу съ Георгомъ Саксонскимъ, и цаъ своего Виттембергскаго прихода мещеть перуны въ Лейнцигскато тирана. «Благодатію Божіею изрядный докторь св. Писанія, надъюсь, что не менъе честно и добросовъстно исправляю служение

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Объяся. 2-й гл. Іоанна, §. 28-55, S. 1742, flg.

Христіянской проповъди и душеспасенія, какъ онъ свое княжеское. Но да не жалуется онъ на оскорбление своей княжеской чести. Въ отвътъ тъмъ, которое желали бы, чтобы я щадилъ Герцота, скажу смѣло, что я уже излишне щадилъ его ради славнаго дома Саксонскаго.» (1) Богъ единый, по учению Лютера, стоитъ въчно въ сонмъ боговъ (земныхъ государей) въ лицъ священниковъ и проповъдниковъ, которымъ дана власть обличать и наказывать. Есть много ленивыхъ учителей, которые засыпаютъ въ бездъйствін; есть много ядовитыхъ льстецовъ, которые льстять тому или другому сословію; есть много злор'вчивыхъ, которые изподтишка острятъ языки. Нътъ! Въ самомъ сонмъ боговъ, проповъдникъ долженъ обличать беззаконія, говорить правду въ глаза. Онъ не придворный служитель, онъ не рабъ черни, онъ слуга Божій, и власть его равно простирается надъ властителями и надъ рабами. (2) Значить, Аютеръ своимъ проповъдникамъ даетъ смъло права которыя въ тоже время отнимаеть у папы и Латинскего духовенства.

2) Церковное устройство, предложенное Лютеромъ, во многихъ отношенияхъ напоминаетъ Латинскую іерархію. По ученію Аютера, Христіянская церковь, или общество върующихъ, не терпитъ сосредоточения духовной власти въ лицъ могущественныхъ Іерарховъ, а должна быть распредълена на приходы или общины самой умъренной величины. Въ каждомъ изъ этъхъ приходовъ всъ дъла церковнаго управленія, проповъдь и совершение таинствъ поручаются въ полное въдомство настоятелю (Pfartherr), епископу (надзирателю), или пресвитеру (сеніору, старбішинь); между начальниками отдёльныхъ приходовъ не существуетъ взаимявго соподчиненія; независимые одинъ отъдругаго, они управляють подвъдомственною общиною со встмъ полномочиемъ папъ. Всякое вмъшательство въ дѣла постороннихъ приходовъ запрещается строго, а наблюдение за внъшнимъ порядкомъ этой общинной или лучше олигархической формы правления поручается мѣстнымъ начальствамъ. Первообразъ такому правлению Лютеръ находитъ въ примърв Христа и апостоловъ. «Христосъ всего чаще проповѣдывалъ въ Капернаумъ; тутъ была его казедра. (3) Апостолъ Павелъ не хотвль проповъдывать въ мъстахъ, гдъ прежде его дъйствовали

26

<sup>(1)</sup> Walch, V Объясн. 82 Пс. 5 1028-1073. §. 18-24.

<sup>(2)</sup> Walch, VII . Объясн. 6 гл. Іоанна, §. 400, S. 2155.

<sup>(3)</sup> Walch, OGBACH. 5, 6, 7, 13. Mare. §. 1-5, 8, 531.

возражать проповѣднику и облекаться въ права его, на томъ основани, что апостолъ говоритъ сдёсь о пророкахъ учителяхъ, а не о народъ учащемся. Онъ извлекаетъ изъ апостольскихъ словъ старинный порядокъ общественной проповъди въ Церкви первоначальной, а именно, что учители или пророки сидели между народомъ, и одинъ, или два, прочитывали тексть писанія, такъ точно какъ и въ Церкви Латинской по большимъ праздникамъ двое читаютъ Евангеліе, одинъ за другимъ, на распъвъ, да и самое пъніе распредѣляется въ антифонахъ на два клироса поперемѣнно. Другой проповъдникъ, почувствовавший влечение духа, объясняль тексть, прочитанный, или пропътый, третий дополняль его проповъдь разными текстами и примърами изъ святаго Писанія, какъ сдълали Іяковъ (Дъян. XV) и Павелъ (Дъян. XIII), но все же въ совершенномъ единомыслии. «Теперь,» -прибавляеть Лютеръ, - «такой порядокъ не можетъ быть возстановленъ, потому что народъ слишкомъ дерзокъ и грубъ, да и между приходскимъ священникомъ, проповъдникомъ и капелланомъ могло бы завязаться соблазнительное словопръние. Образцовая была бы проповъдь, если бы всякой получилъ право прерывать ръчь проповъдника и входить въ состязание съ учителемъ. Споръ могъ бы сдълаться общимъ; подъ конецъ и женщины стали бы препираться между собою, и собрание върующихъ обратилось бы въ настоящую ярмарку.» (1)

Я сказалъ выше, что первая особенность второй половины преобразовательной дъятельности Лютера есть ограничение Христіянской свободы въ примѣнении кънароду. Вторая особенность значительное ограничение догмата о безусловномъ оправдани вѣрою. Уже въ Катихизисахъ учение вѣры предлагается соверщенно въ другомъ видѣ, чѣмъ въ Богословскихъ или Университетскихъ сочиненияхъ Лютера. Согласно съ простыми, понятиями черни, онъ обнимаютъ въ особенности нравственную жизнь человѣка и даютъ ему полезныя практическия наставления. Не слишкомъ останявливаясъ на высокихъ тайнахъ воплощения и воскресения Христова, Лютеръ посвящаетъ общирный отдѣлъ объяснению Заповѣдей и Молитвъ Господней. Каждую заповѣдь толкуетъ подробно, примѣнительно чъ порокамъ народнымъ. Догматъ Благодати до того ограниченъ, что обращается совершенно въ учение умѣренваго Католицизма. За преступления заповѣдей Катихизисъ грозитъ наказаниемъ; за

<sup>(1)</sup> Walch, XX, §. 1-29, 2074-2088.

į

исполненіе объщаеть милосердіе Божіе и благодать. (1) Еще рази-тельнъе перемъна въ наставленіи приходскимъ священнякамъ, писанномъ за годъ до смерти Лютеря. Тамъ, между прочимъ, сказано, что «настоятели приходовъ слишкомъ много проповъдуютъ объ отпущении гръховъ, не говоря ни слова о покаянии, хотя безъ покаянія не бываеть и отпущенія. Оть такой проповѣди происходитъ ложное мечтание народа, что опъ уже получилъ отпущение, что дълаетъ его самонадъяннымъ и безнаказаннымъ. Проповъдники толкують о ядении мяса и другихъ ничгожныхъ обрядахъ, умалчивая вовсе о покаяніи. «Вожди слепіи, оцеждающій комары, вельблуды же пожирающе.» (Мато. XXIII, 24). Должно чаще и прилежные приглашать людей въ покаянию, ужасая ихъ страхомъ суда Божія. Предъ грубымъ простолюдиномъ самое названіе вѣры скрывать подъ именами поканнія, заповѣди, закона и страха Божія. 10 заповъдей объяснять прилежно, грозить наказаніемъ Божінмъ въ случав ихъ неисполненія. Особенно возставать на любодъяние, пьянство, завистъ и ненависть, грозить наказаніемъ въ будущей жизни. Не пускаться въ глубокомысленныя разсужденія о достоинствъ дълъ. Достаточно учить народъ, что Богъ требуетъ добрыхъ дълъ и даетъ награду за ихъ совершение. Есть проповъдники, которые только и знають что говорять: «Добрыя дъла не дають предъ Богомъ заслуги»». Гораздо бы лучше имъ, вмъсто праздныхъ возгласовъ, побуждать людей къ добродътели, оставляя въ сторонъ всякія строгія разграниченія. Прежде всего должно внушать грубому народу, что Богъ строго наказываетъ всякаго рода гръхи, на прим., непочтение къ власти родительской. Ибо многіе, услышавь, что ради въры отпускаются всъ согръшенія, сами вымышляють себѣ собственную въру и считають себя совершенными праведниками, а это внушаетъ имъ самонадъянность и излишнюю безпечность. Это ложное плотское успокоение (Sicherheit) хуже всъхъ заблуждений, бывшихъ до нашего времени. Вотъ судъ, который Богъ изрекаетъ на проповъдниковъ, внушающихъ людямъ спокойствіе духа, много говорящихъ о въръ и прощеніи гръховъ Благодатию и ничего о покаянии, страхъ и судъ Вожienъ: «Цъляху сотрение людей моихъ, уничижающе и глаголюще: ««Миръ, миръ, и гдъ есть миръ?»» (Іер. VI, 14). Лютеръ допускаетъ и поклонение Святымъ, не какъ заступникамъ, а по

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 9, fig.

скольку выражается въ нихъ образъ божественной благодати и милосердія, по скольку Святые служатъ спасительнымъ образцемъ настоящей въры и дълъ. Равно изъ Библейскихъ книгъ выбираетъ для объясненія въ школахъ такія, въ которыхъ найболѣе преподается ученіе о добрыхъ дълахъ; прежде всъхъ Евангеліе отъ Матоея, потоуъ оба Посланія къ Тимооею, Посланія Іоанна Богослова и Соломоновы притчи. Другихъ книгъ учители не должны объяснять, дабы не отягощать незрълаго разума юношей высокими и трудными для разумънія книгами: Пророка Исаіи, Посланія къ Римляномъ, Евангелія отъ Іоанна и пр.» (1)

Этоть внезапный перевороть въ образъ дъйствія Лютера въ отношении къ народу привелъ многихъ Нъмецкихъ писателей къ заключению, не совствиъ основательному, что Лютеръ въ дальнъйшемъ развити своей реформации возвратился незамътно къ убъжденіямъ Католицизма. Уже Ранке въ своей Исторіи реформаціи опровергаеть вскользь это мнѣніе; но Гагенъ съ особенной сялой выставляеть тв внутреннія противорвчія въ воззрвніи Лютера, которыя условлены были возобновленнымъ вліяніемъ Католической Церкви и еретическихъ митній въ особенности на ученіе его о Благодати. (2) По его замъчанію, отъ 1527 до 1530 года продолжаются усиленныя искушенія Лютера, доходившаго до ужасовъ отрицанія богочеловъчества Христова. Его переписка этого времени свъдътельствуеть о болъзненномъ настройствъ воображенія. Но это было вовсе не воздъйствіе Католицизма, или Протестантскихъ отступниковъ, которые именно около этого времени вели самый двятельный споръ съ Лютеромъ; то было внутреннее противоръчіе, давно уже затаенное въ сердцъ преобразователя и усиленное вреднымъ вліяніемъ его ученія на духовное развитіе народа. Что это дъйствительно такъ, доказывають его собственныя свъдътельства о бывшихъ ему явленіяхъ бъса бо плоти, передаваемыя съ такимъ простодушіемъ и откровенностію, что трудно ръшить, была ли то просто игра разстроеннаго воображенія, или и въ самомъ делъ подшучивало надъ нимъ бесовское царство. Во всъхъ подобныхъ явленіяхъ діяволъ постоянно принимаетъ роль обличителя совъсти и возмущаетъ шаткое убъждение Лютера сомнъниями въ истинъ догмата объ оправдания.

<sup>(</sup>i) Walch, X, S. 1902-1977.

<sup>(2)</sup> Hagen, III, S. 406.

«Я говорю по опыту»; — взываеть Лютеръ, — «мнѣ хорошо знакомы хитрыя уловки діявола, какъ онъ умѣетъ и искру ничтожнаго грѣха раздуть въ душѣ въ огромное адское плами, облекаться въ ангела свѣтла и внушать безнадежность. Извращан образъ ходатая нашего, Господа, онъ приводитъ въ ужасъ совѣсть человѣка, выставляя на видъ какой ни будь текстъ св. Писанія, или слово крещенія, наноситъ такой мѣткій ударъ запуганной совѣсти, что она надолго убѣждается въ истинѣ его внушеній. (1) Міръ будетъ ненавидъть и истреблять, «мня службу приносити Богу»; всѣ

крещенія, наносить такой мъткій ударь запуганной совъсти, что она надолго убъждается въ истинъ его внушений. (1) Міръ будеть ненавидать и истреблять, «мня службу приносити Богу»; всъ будуть считать это праведной казнію еретику. Къ суду міра приложится и обличительный голосъ совъсти, которая будетъ смущать васъ сомнѣніемъ: «Кто знаетъ, правильно ли твое ученіе?» Когда діяволъ говоритъ мив: «Смотри, сколько зла надълало твое ученіе,» я отвѣчаю ему: «А что добра произвело оно?» О! Онъ великій краснобай; онъ умветь сделать изъ сучца бревно; никогда не быль онъ такъ гнъвенъ на меня, какъ теперь; я хорощо его чувствую. Я энаю, что защищаю правое дело, но наваждение не отступаеть. Христось и Евангеліе неизмённы; я отречься оть нихъ не могу.» (2) Въ 1533 году Лютеръ говорилъ друзьямъ своимъ: «Всякую ночь, когда просыпаюсь, я чувствую присутствіе діявола. Онъ мучить меня вопросомъ: «Кто велёль тебё проповъдывать Евангеліе такъ, какъ ни одинъ человъкъ не проповъдывалъ его въ продолжение столькихъ столътий? Что, если Богу это не угодно, и ты понесешь вину осуждения столькихъ тысячь душъ?» Въ другой разъ діяволъ смущалъ его текстомъ посланія Апостола Павла къ Тимоеею до такой степени, что сердце его готово было разстаять. Онъ обвинялъ его въ упразднении монастырей, приводя ему на память слово апостола (1 Тим. V, 11) о юныхъ вдовицахь: «Егда разсвиръпъють противу Христа, посягати хотять, имущыя гръхъ, яко первыя въры отвергошася,» и т. д. «Потерявция Евангеліе,»-говорить Лютерь,-«я принуждень быль сражаться съ нимь оружіемь Закона; онь загналь меня въ уголь, такъ что мнъ некуда было податься. Со мною былъ въ то время докторъ Букенгагенъ; я разсказалъ ему свои искушенія. Когда же и онъ обнаружилъ сомнѣніе и сталъ колебаться, я пришелъ въ неизъяснимый ужасъ и мучился цёлую ночь. На другой день недоумёнія

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, 5. 408.

<sup>(2)</sup> Ibid. 5. 500, 672,

мон рынились въ пользу Евангелія.» (1) Чудна эта борьба самообольщения съ совёстио, олицетворяемая въ бъсовскихъ виденияхъ, и мучительная безвъстность напрасно ожидаемой развязки. Бориба эта продолжается съ перемънною силою отъ 1522 года до начала четвертаго десятильтія. Начало ея совпадаеть естественно съ началомъ проповъди о Благодати. По крайней мъръ, Лютеръ 4 Декабря, 1542 года, говорилъ въ откровенной бесъдъ съ друзьями, что искушение отчаяния и страха суда, происходящее оть невозможности помприть съ правосудіемъ Божіемъ безусловное спасеніе върующаго, онъ впервые почувствоваль за 20 лътъ. До 1527 года утихли терзания совъсти. «Я такъ былъ покоенъ,»-говоритъ Лютеръ,-«что вступилъ даже въ бракъ;» но послъ церковнаго осмотра онъ возобновились съ новою силою и не покидали его до позднъйшихъ временъ. (2) Въ 1541 году онъ говорить объ нихъ, какъ о прошедшихъ, по отдаленнымъ воспоминаниямъ, присовокупляя, что они доводили его до искушений самоубійства. (3) Въроятно, къ этому времени относится послъднее видение діявола, котораго Лютерь отразиль победоносными доводами и указаль ему путь отъ себя. Онъ пришель къ нему утромъ и, воздвигая съ одра, сталъ состязаться съ нимъ по обыкновению. Первое обличение относилось къ гръховности «Лютера. Это не новость. Скажи мнв что ни буль свъжве!» безстрашно отвѣчалъ проповѣдникъ. Второе касалось монастырей, упраздненныхъ усиліями Лютера. По равнодушіе истязуемаго обезоружило дінвола. «Я всею душею прильпился теперь въ догнату объ отпущении граховъ»:-такъ заключаетъ Лютеръ сердечную исповъдь;- «только и думаю объ немъ денно и нощно, и все помышленіе мое обращено къ Іисусу Христу, моему единственному Спасителю, который принесъ удовлетворение за гръхи мои и искупилъ меня своею кровію. Я отрицаю надъ собою всякую власть Закона и діяволовь. Блаженъ человъкъ, кто можетъ увъровать во отшущеніе гръховъ.» (4) Но Лютеръ дълился душевными страданіями своими съ небольшимъ числомъ приближенныхъ; въ отношении же къ міру всегда заключался въ недоступной исключительности своихъ убъждений, ограничивая ихъ разными оговорками

(4) 1bid. S. 1190.

Digitized by Google

<sup>(</sup>i) Walch, S. 1141, 1176.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 1263.

<sup>(3)</sup> lbid. S. 1191.

въ применени къ народу, но никогда не отрекалсь ни отъ малейщей іоты ученія, прояснявшаго подзаконную мглу Католицизма. Другихъ привелъ я къ блаженству,» — писалъ онъ гордо къ Гергарду Вискаминю 1-го Генваря, 1528 года, - «себя ли не могу снасти?....» Его непреклонность обуздала и слабодушнаго Меланхтона; нослёдній никогда не могъ помириться на мысли, что спасеніе дается исключительно вырой, но въ тоже время безъ дълъ невозможно достигнуть блаженства, а между темъ въ общественной деятельности упрямо настаяваль на этомъ учения, о которомъ онъ Лютеру говорилъ неоднократно въ глаза, что оно основано на оснзательнонъ противоръчия. Роковая минута возножнаго сближения съ Латинскою Церковію настала въ 1530 году на Аугсбургскомъ сеймъ. Историческая переписка Лютера и Меланхтова, главнаго представителя Протестантской стороны на этомъ сеймъ, лучше всего открываеть намъ внутреннюю слабость вождей Протестантскихв. Изнемогая духомъ, въ виду приближающейся грозы отъ Католиковъ, терзаемый внутренними сомивніями, Меланхтонъ оплакиваеть кровавыми слезами утраченное единомыслие вёры; ему бы хотвлось исключить изъ своей Апологіи роковое слово: одна в вра (sola fides) спасаеть; но строптивый Лютеръ ревниво оберегаеть сокровяще въры, имъ завоеванной; его испытующий взоръ устремленъ постоянно на дъйствія его подручника; письмо за письмомъ приходитъ изъ Кобурга отъ главы Протестантовъ, вызывая къ грозной ответственности запуганнаго Меланхтона; его движенія скованы этой страшной опекой; онъ готова заглушить голось совъсти, лишь бы только успокошть взволнованные помыслы Лютера. Тицетно льстиль онъ Католикамъ, стараясь внушить имъ вь Аугсбургскомъ исповедания, что Лютеране въ сущиооти держатся Римскаго ввроучения. Тщетно старалов онъ, скольно возможно, доказывать мивние свое сведетельствами Церковныхъ учи-. телей, а равно декреталіями папскими. Латиняне наказали презръніемъ его двоедушіе. Лютерь, сь своей стороны, громко обличалъ его ввролонство. Къ концу засъданий, когда Католики, видя уклончивость Меланхтона, отказались рашительно отъ всякихъ уступокъ съ своей стороны, а Наперские города, приступавние къ Протестанскому союзу, стали грояко обнаруживать негодевание на двусмысленное поведение своего представителя, Лютеръ въ послёдній разъ приложился къ мнёнію ихъ, и Меланхтонъ уступилъ окончательно. «Ты видишь,» — висалъ къ нему Лютеръ, --

единение вбры есть вещь невозможная, если пана не откажется отъ всего папскаго. Довольно, что мы изложили свое исповъданіе, и добровольно просили о мирв. Но можно ли надвяться обратить нечестивыхъ на путь истины? Вы затвяли чудное двло --согласить папу съ Лютеромъ; но напа не хочеть, а Лютерь не просить. Всв ваши труды оказываются тщетными. Если же вы, противъ воли обоихъ, успевете въ своихъ начинаніяхъ, то и я послёдую вашему примёру и постараюсь примирить Христа съ Веліяломъ. Но я знаю: Христосъ, который до сихъ поръ былъ вашею крыюстію, направить вась и небесною мудростію, и Италіянскія козни ничего противъ вась не возмогуть. Господь, положившій начатокъ, приложить я довершеніе. Ему поручаю вась оть глубины сердца. Благодать Божія да будеть съ вами. Аминь,» (1) Упорство его одержало вобъду. Роковое игновение прошло безъ возврата. Къ 30-мъ годамъ относятся именно тъ сочинения Лютера, въ которыхъ онъ до послёднихъ крайностей развилъ учение свое о Благодати, а Меланхтонъ раболъпно вторилъ знакомому голосу своего повелителя. (2)

И такъ сущность втораго веріода реформаторской деятельности Лютера заключается въ ограничения Христіянской свободы и ръзкаго ученія о Благодати оправдывающей. И то и другое произвело совершенное отчуждение народа отъ рефорнатора. Всв сословія вооружились противь іерократической власти Протестанскихъ проповъдниковъ, каждое по личнымъ цълямъ, всв вмъсть по общему чувству ревнивой ненависти къ прявилегированной касть. Съ точни зрвнія Лютеранскаго догмата, уравнивавшаго Христіянскія права всёхъ крещенныхъ и вёрующихъ, безъ различія духовенства всвхъ и мірянъ, онъ были гораздо последовательнее Лютера, который, противъ всякаго права, навязываль на нихъ духовное владычество приходскихъ священниковъ, и притомъ не щадилъ самолюбія паствы, прибъгая къ словачь и мерамъ насилія. Дворянство первое возвысило голосъ, предлагая вопросъ: «Къ чему намъ еще проповъдники? Если бы яхъ не было вовсе, мы и безъ нихъ уже знаемъ, что можно получить оправдание и блаженство только Інсусомъ Христомъ.» За твмъ поднялись и крестьяне, которые несколько резче определили свои

1:

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, S. 1092 flg. - S. 1698, 1700.

<sup>(2)</sup> Cz. Walch, XXII, c. 13, §. 13, 8, 721.

отношенія къ Лютеру: «Что проповъдуетъ намъ этотъ безумецъ? Къ чему исполнять его повелънія? Мы не хуже его попадемъ въ царство небесное; путь къ небу намъ также знакомъ, какъ и ему.» (1) Отсель между Лютеромъ и всёми народными сословіями завизалась распря, въ которой сила народнаго духа вступала въ права свои противъ личнаго начала, внесеннаго въ реформацію Лютеромъ и развиваемаго съ каждымъ годомъ въ более резкой противоположности къ народнымъ движеніямъ. Строптивая личность преобразователя чуждалась всякой уступки общественному мнѣнію, и въ неравной борьбъ съ народными толнами отражала открытую силу оружіемъ насмѣшки и презрѣнія. «Ни одинъ дворянинъ (Scharrhaus), крестьянинъ, мечтатель и еретикъ не получитъ Христа и Евангелія,»-гордо говариваль Лютерь,»-если напередь не вопросить меня и не приметь моего слова, если я не дамъ отвъта утвердительнаго (dass ich ja dazu sage), или и всякій истинный проповѣдникъ.» «Нѣтъ,»---возражали обиженные,---«вы хотъли бы снова возстановить господство и воцариться на упраздненномъ престол в духовнаго тиранства, какъ до сихъ поръ сидёлъ на немъ папа; теривніе наше уже истощилось; — въ такомъ случав мы лучше остались бы подъ владычествомъ папы.» (2) Победа не могла оставаться сомнительною, тъмъ болъе, что каждое сословіе вносило корыстные виды въ свои отношения къ новому Лютеранскому духовенству, а между темъ личина законности была на ихъ стороне. Владътельные князья и дворяне воспользовались раздоромъ между народомъ и проповъдниками, для окончательнаго присвоения себъ монастырскихъ и церковныхъ имъній; городское и сельское народонаселение отказалось отъ денежной платы на содержание приходскихъ священниковъ. Разумвется, духовное безначалие не могло остаться безъ гибельныхъ послёдствій для вёрьь и нравственности, и Лютеръ рисуетъ самыми яркими красками плачевное состояние народа, предавшагося всемъ уклонениямъ необузданнаго своеволія. Къ числу самыхъ драматическихъ эпизодовъ его сочиненій относятся ть, въ которыхъ предлагается пышная роспись порокамъ народнымъ, и первое мъсто между ними занимаетъ скупость и алчность, низкое стремление къ денежнымъ выгодамъ. «Помню время,»-говорить Лютеръ, --- «когда я дивился, почему св.

28

<sup>(1)</sup> Walch, Vil, Объяся, 8 гл. Іоанна §. 114, 8. 2458; §. 128, 9. 2466.

<sup>(2)</sup> Ibid. Объясн. 7 гл. Мате. §. 59-41, S. 867 flg.

Павель такъ убъдительно требуетъ отъ Христіянскихъ общинъ, чтобъ онъ содержали духовныхъ наставниковъ и проповъдниковъ. Въ Папской Церкви я видълъ, какъ всъ полными руками сносили богатства въ монастыри, и духовенство обладало, наконецъ, лучшими городами и землями во всемъ Христіянствъ. Я думалъ тогда, что гораздо полезнѣе отвращать Христіянъ отъ чрезмърныхъ подаяній, дабы не увеличивать алчности духовенства. Во время оно, отчина св. Петра (того самаго апостола, который, по собственному сознанию, не имълъ при жизни ни золота, на серебра) возрасла до того, что папа сдѣлался императоромъ, кардиналы и епископы королями и князьями вселенной. Теперь уже более не удивляюсь, когда вижу бъдныхъ проповъдниковъ Евангелія, лишенныхъ насущнаго хльба. Я не хотель бы, чтобъ Виттембергъ имель такую же злую молву, какъ Кориноъ, который во время голода отказывалъ въ хлъбъ нищимъ святымъ Іудейскимъ; но видно таково уже произволение Божие. Виттембергъ ежегодно платилъ монахамъ болье 10,000 гульденовъ, кромъ папскихъ повинностей. Нъть такого селенія, которое, при всей своей бъдности, не платило бы монахамъ отъ пяти до десяти гульденовъ. Теперь проповъдники, лишенные дневнаго пропитания, обращаются къ более выгоднымъ ремесламъ, а народъ, лишенный Евангельской проповѣди-въ дикихъ животныхъ. Апостолъ говоритъ Христіянамъ: «Аще мы духовная съяхомъ вамъ, «велико ли, аще мы ваша твлесная пожнемъ» (1 Кор. IX, 11)? А что теперь дълають получившие духовныя блага? Они узнали, что одна въра во Христа оправдываетъ, и что, слѣдовательно, не нужно давать ничего священникамъ. (1) Я не удивился бы, если бы Германія давно погибла подъ ударами Турокъ, или Татаръ, за адское, ужасное забвение и презръние великой благодати Божіей. Чудо, какъ земля еще носить насъ и солнце не скрываетъ лица своего, тогда какъ за нашу неблагодарность достойно и праведно небесамъ почернъть и землъ осолиться (Пс. 106). Куда ни взглянешь, везд'в видишь потопъ ужасныхъ примъровъ неблагодарности къ св. Евангелію во всъхъ сословіяхъ. Пигдъ нътъ ни одного города, или общины, которые содержали бы на собственный счеть своихъ церковнослужителей. Городъ съ четырьмя, или пятыо, стами жителей, который до сихъ

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объяси. 6 гл. Галат. §. 65-75. S. 2812-19. -- 11, Объяси. 59 гл. Быт. §. 36, 1811; -- VII Объяси. 8 гл. јоанна, §. 114, S. 2458; -- XII, §. 19, S. 1245.

поръ былъ въ состояніи платить по 5, 6, 700 гульденовъ однимъ только нищенствующимъ монахамъ, не считая доходовъ епископовъ и оффиціяловъ, который и теперь еще на разные предметы роскоши бросаеть на вътеръ не менъе 1000 гульденовъ, не можетъ заплатить 100 или 200 гульденовъ на хорошее училище, или каоедру проповѣдника. Духовенству отдавали мы города и замки; теперь не можемъ доставить безбъднаго содержания тремъ благочестивымъ служителямъ алтаря.» Лютеръ разбираетъ всъ сословія по ряду; онъ начинаеть съ князей. (1) «Когда сельскому священнику должно вручить десятину и другие доходы и принудить народъ заплатить ему узаконенную сумму, или прибавить 30 гульденовъ къ его содержанію, Протестантские князья говорять, что жадныхъ поповъ ничто не можетъ насытить, что Паписты ихъ обманули, а Лютеране заведуть еще больше. Гнёвные князья и епископы оставляють Турокъ въ покоб; съ этой стороны ствна слишкомъ тверда и плотъ слишкомъ крвпокъ. Другое дело, бедный гражданинь, или несчастный священникъ и проповъдникъ, который терпитъ жестокую нужду; тутъ стъна колеблется и плоть преклоняется; туть левь преслъдуеть мышь; туть всъ они становятся храбрыми рыцарями предъ людьми, и крестоносцами предъ Богомъ. Такими вельможами наполнена нынъ Германія; они храбрятся въ распивочныхъ и острятъ оружіе противъ нищихъ беззащитныхъ людей. Какіе же свиньи и дикіе звъри мы, Нъмцы, что въ насъ не найдешь ни одного благороднаго чувства! Если найдешь еще князя, который содержить оть щедроть своихь и кормить священнослужителей, то сердце такого, конечно, тронуто Духомъ Святымъ; остальные всѣ — хищники. Князья и епископы извлекаютъ не малую выгоду изъ Евангельской проповѣди. Они богатьють хищеніемъ церковныхъ имуществъ, но притёсненнымъ церковнослужителямъ не дають ничего. Когда бъдному приходскому священнику нужна рубашка, всё отказываются отъ пожертвования. (2) Правительства и чиновники папскіе недостойно обращаются сь нами, когда мы просимъ на бъдность, называютъ насъ алчными, а тъ, которые при княжескихъ дворахъ и въ городахъ, придумываютъ новыя средства разорять приходы и притъснять несчастныхъ церковно-

<sup>(1)</sup> Walch, XII, §. 16,—17, S. 1238;— II Обълси. 55 гл. Быт. §. 61, S. 1557; – V, 127 Пс. §. 3, S. 1862; – VIII, Обълси. 4 гл. Галат. §. 98, S. 1762.

<sup>(2)</sup> Walch, II, Обълси. 4-й гл. Второзак. 5. 67, S. 2197. V. 1. Исал. Обълсиен. 109 Ис. 5. 56, 5. 88; — И, 59 г.:. Бытін. 5. 57, S. 1812; 5. 54, S. 1821.

служителей, получаютъ награду за свою бережливость и достигаютъ высокихъ почестей, если только разумъють искуство мучить нищее духовенство, этёхъ хищныхъ птицъ и гарпій.» Лютеръ находить много даже и при дворъ своего покровителя, герцога Іоанна Саксонскаго, не смотри на усилія его поддержать благосостояніе училицъ и приходскихъ священниковъ; княжескій даръ, проходя черезъ ихъ хищныя руки, съ великимъ трудомъ и усилиемъ достигаеть своего назначения. Изъ другихъ Иъмецкихъ князей Лютеръ хвалитъ постоянно герцога Саксонскаго, Генриха, брата и преемника ненавистнаго ему, Георга, и выставляеть въ примъръ подражанія другимъ его мудрое слово: «Не могу же оставить безъ пропитанія священниковъ моего княжества»; постоянно преслёдуетъ хищнаго Майнцкаго кардинала, присвоившаго себъ Гальское аббатство, и самаго Карла V, который долго защищалъ духовныя имънія, но увидавъ, что всъ князья поперемънно похищають монастыри и лены, самъ началъ занимать, ихъ и оторвалъ Утрехтское и Люттихское епископство отъ хитона Христова. (1)

Еще болье князей дворяне притьсняли пасторовъ и имъли къ тому болѣе средствъ, находясь съ ними въ ближайшихъ непосредственныхь сношенияхь. Съ техъ поръ, какъ неосторожное слово Лютера поощрило и богатыхъ и бъдныхъ дворянъ, и графовъ и рыцарей, къ расхищению церковныхъ имуществъ, незаконныя присвоенія ленъ продолжались съ возрастающей силой; упразднение монастырей пришло на помощь господствующей системъ поборовъ. Лютеръ тщетно старался поправить ошибку прежнихъ лътъ реформации, преградить дальнъпшие грабежи. Отобраніе духовныхъ имуществъ совершалось противно всёмъ его предначертаніямъ, хотя вышло непосредственно изъ его собственной работы. Предположенное имъ назначение духовныхъ имуществъ вовсе не входило въ земельныя цёли Нёмецкаго вельможества. Лютеръ постоянно требовалъ распредъленія бывшихъ епископскихъ и монастырскихъ ленъ по тремъ главнымъ отраслямъ народнаго хозяйства: 1) для содержанія приходскихъ священниковъ и устроенія училищъ; для вспоможенія бъднымъ студентамъ, вообще для благодътельныхъ цълей общественнаго воспитанія и приготовленія людей способныхъ къ служенію проповъди.

<sup>(1)</sup> Walch, II Объясн. 31 гл. Быт. §. 54, 8. 925-927, 28 гл. Был. §. 213, 8. 661; §. 205, 8. 657;-41 гл. Быт. §. 149, 8. 983;-XVII, с. 4, §. 72, 95, 8. 325.

2) Для устроенія общественной кружки въ пособіе всёмъ неимущимъ: а) сиротамъ и дъвицамъ для честнаго замужства: б) объднявшимъ дворянамъ, согласно благой цъли завъщателей; в) бывшимъ монахамъ, которые оставляютъ упраздненные монастыри и нуждаются въ обезпечении, пока не вступять въ какое ни будь Христіянское состояніе. З) Для другихъ общественныхъ цълей. заведенія больницъ, устроенія путей сообщенія, укрыпленія городовъ и пр. Во всякомъ случат вст бывшія монастырскія и епископскія лены, для предохраненія отъ хищничества вельможъ и дворянъ, Лютеръ совътуетъ отдать въ полное распоряжение владътельному князю, для того, чтобы раздача ихъ происходила законнымъ порядкомъ и не повторились бы беззаконія самоуправства, совершавшагося въ подобныхъ обстоятельствахъ въ Чехіи. Всь духовныя лены, по мньнію Лютера, оставить въ пожизненномъ вла івній настоящихъ владельцевъ; по смерти же этёхъ послёднихъ, никому болёе не отдавать ихъ. Изъ нищенствующихъ монастырей сдёлать школы для воспитанія детей обоего пола: всь прочія обратить въ общественныя зданія. При такомъ порядкъ вещей всъ приходы имъли бы значительную общественную сумму и можно бы избъжать трехъ великихъ бъдствій: 1) нищенства: 2) злоупотреблений анавемы, налагаемой папой на духовныя имънія, и 3) ростовства. (1)

Теперь, какъ воспользовались дворяне совѣтами Лютера? Только въ Лесникѣ на Мульдѣ, небольшомъ городкѣ во владѣніяхъ Саксонскаго Курфиршества, установленъ, согласно съ предположеніемъ его, совѣть старѣйшинъ изъ выборныхъ города и деревень, принадлежащихъ къ приходу. Сдѣсь заведена общая кружка для храненія всѣхъ доходовъ съ монастырскихъ имѣній, съ земель, когда либо пожертвованныхъ завѣщателями съ документами самихъ завѣщаній и всѣхъ поборовъ съ крестьянъ и ремесленниковъ наличными деньгами, либо естественными произведеніями. 10 членовъ выбранныхъ изъ всѣхъ сословій (2 дворяннна, 2 совѣтника, трое мѣщанъ и трое крестьянъ) завѣдываютъ общею кассою. Заведены писцовыя книги съ обозначеніемъ всѣхъ имѣній какъ движимыхъ, такъ и не движимыхъ, вошедшихъ въ составъ городской собственности; всѣ публичныя зданія, училища и Богоугодныя зданія,

<sup>(1)</sup> Walch, X, уставъ о приходъ Лесинцконъ, S. 1148—1177; XVI, S. 2056, 2220 — 2227; 2390—92;—XVII, S. 432—450; 892—894; Seckendorf, Comm. I, 319—353; 445, и пр.

заведенія, всь подаянія неимущимъ прихожанамъ, находятся подъ вѣдомствомъ городскаго совѣта. Изъ городскихъ доходовъ выдается жалованье приходскому священнику (Pfarrherr), проповъднику (Prediger) и приходскому учителю (Schulmeister), выбираемому по распоряжению первыхъ. Виновникомъ и душею такого учреждения былъ преимущественно извъстный рыцарь Севастіянъ Котерицъ, о которомъ Лютеръ отзывается съ большимъ уваженіемъ. Впрочемъ, примъръ этотъ былъ единственный; онъ остался безъ подражанія. Въ письмъ къ ландграфу Гессенскому, Лютеръ обращаетъ внимание князя на его дикое дворянство (wilder Adel), которое по тому ненавидитъ Евангеліе, что привыкло грабить въ свою пользу всв церковныя помъстья. (1) Положение сельскихъ священниковъ. поставленныхъ въ непосредственую зависимость отъ гордыхъ бароновъ, если върить Лютеру, было самое жалкое. Дворяне ненавидъли приходскихъ священниковъ, какъ духовныхъ наставниковъ и какъ представителей умственнаго образованія. Они утверждали, что проповъдники сельские-лишнее бремя, потому что изъ книгъ можно научиться не хуже, чёмъ въ церкви отъ священника; что ихъ можно терпъть только по старой привычкъ, но плату имъ назначенную употреблять на что ни будь лучшее. (2) «Освободившись отъ папскаго ига,»-говорить Лютеръ,-«они притесняють тёхъ самыхь, которые доставили имъ эту свободу. Они воображаютъ себъ, что знаютъ Евангеліе лучше ап. Павла, попираютъ ногами проповѣдниковъ, обличающихъ беззаконія ихъ, и наказываютъ ихъ, какъ возмутителей. (3) Богъ выбираетъ изъ нихъ немногіе драгоцвнные камни, слагающие Его собственный перстень; огромное большинство принадлежить къбулыжникамъ, которыми діяволъ выкладываетъ мостовую, ведущую во адъ. (4) Эти хищники (Scharrhausen) воображаютъ себъ, что имя ученаго недостойно внимания ихъ. Оставь ихъ и обратись къ ученымъ и благочестивымъ дворянамъ, каковы были покойные: графъ Георгъ Вердгеймъ, Гансъ Ф. Шварценбургъ, Георгъ Ф. Фрундебергъ, изъ живыхъ: Бернардъ Ф. Мила, Евстафій Шлибенъ. Но какъ не уважать всего дворянства ради нъкоторыхъ благородныхъ членовъ его? И на прекрасномъ деревъ Нъмецкаго дворянства есть червоточина; другіе

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, X, 890.

<sup>(2)</sup> Walch, IV Объясн. 6 гл. Второзак. §. 55, S. 2566.

<sup>(3)</sup> Walch, VII, Oobacu. 8 r.i. Ioanna, §. 256-261, S. 2557;-XXII, S. 2155.

<sup>(4)</sup> Walch, X, объ искуплении, §. 8. S. 1511.

недозрълые плоды его преждевременно падають; но кто станетъ хулить за то самое дерево?» (1).

Но тв, которымъ болѣе всѣхъ приходилось страдать отъ духовнаго насилія Протестантскихъ проповъдниковъ, городское и сельское народонаселение, мъщане и крестьяне, вымещали на нихъ более прочихъ злоупотребления ихъ власти. Къ нимъ относятся самые ръзкие возгласы Лютера. Съ мъщанами онъ постоянно воюетъ за исключительное стремление ихъ къ матеріяльнымъ выгодамъ, за отвращение къ книжному просвъщению. Въ 1530 году онъ пишеть къ жителямъ Нюренберга 'наставление, гдъ возносить до небесъ ихъ знаменитую школу и укоряетъ ихъ въ нежелании пользоваться удобствами умственнаго образованія. «Нюренбергъ,»-говорить онъ, — «свътить во всей Германии, какъ солнце между звъздами и луною; это разсадникъ превосходный, устроенный съ великими издержками по лучшему плану воспитанія, снабженный преподавателями, которые ни въ чемъ не уступаютъ высокой школъ Парижа. Одна бъда, что, при лучшихъ учителяхъ, никто не хочетъ учиться.» «На что намъ посылать дътей въ училища,» — говорили богатые граждане?—«Будеть съ нихъ, если умъють читать и вести счеть; у нась довольно Немецкихъ книгъ.» «Нетъ.» — возражаетъ Лютеръ, ---«Нѣмецкія книги пусть дома читаютъ простолюдины; городъ не можетъ быть наполненъ одними кущами; для проповъди, суда и управленія гражданскими и духовными, для сношенія съ чужими державами, нужно всестороннее знание языковъ и наукъ. Если писание и наука погибнуть въ Германии, что останется въ ней, какъ не дикая пустыня, наполненная Турками, или Татарами, и толпа дикихъ звърей?» Для того, чтобъ върнъе подъйствовать на ихъ убъжденія. Лютеръ прельщаеть ихъ вещественными выгодами. «Досель,»-говорить онъ, - «родители считали себя счастливыми, когда дъти ихъ выходили священниками; право служить объдню ставили выше Маріи и Ангеловъ. Теперь гдъ же искать проповъдниковъ слова, какъ не между гражданами, которыхъ Богъ наградилъ семействомъ? Не въкъ же будутъ жить старики и не къмъ будетъ ихъ замънить. Способные пусть готовятся къ служенію проповъди; другихъ, менъе способныхъ, должно, по крайней яфрь, учить по Латини, читать и писать. Не всъ проповъдники, доктора и магистры; потребны и такіе, которые учили бы Еван-

<sup>(1)</sup> Walch, X, 520;-XXII, 2156-7.

гелію и Катихизису молодой грубый народъ, а равно совершали бы крещение и преподавали таинство. Смотрите! Сколько приходовъ и училищъ лежатъ въ запуствни и каждый день упраздняются! Что это, какъ не поварни и погреба, приготовленныя Богомъ для твоего сына, безъ всякихъ стараній съ его стороны? Когда былъ я студентомъ, въ Саксонскомъ княжестве, помнится, было не меньше 800 приходовъ. Если такъ, и къ каждому приходу приписано, по крайней мъръ, два церковнослужителя, проповъдникъ, діяконъ и пономарь, не считая капеллана, прислужника, приходскаго учителя и его товарищей, то на одну Саксонію требуется не менже 4000 ученыхъ, изъ которыхъ въ течение 10 лътъ вымираеть третья часть, а едва ли въ половинъ всей Нъмецкой имперіи найдешь 4000 студентовъ. Въ три года, если правительство не обратить вниманія на жалкое состояніе школъ, гдв возьмешь пропов'ядниковъ, школьныхъ учителей и пр.? Всъ университеты: Эрфурта, Лейпцига и въ другихъ городахъ, даже дътскія школы лежать въ запустъніи, и только ничтожный Виттемберьъ подаетъеще добрый примъръ.» Еще отвратительнъе была отъявленная вражда между сельскими жителями и невъжественными проповъдниками, поставленными во главь ихъ умственнаго и религіознаго воспитанія. Стоить только прочесть немногіе отзывы Лютера о тёхь и другихъ, чтобъ увидеть, до какой степепи невежества и одичалости дошли народныя нассы въ самую цвътупцую пору реформации. Неизмънные эвитеты Нѣмцевъ въ сочиненіяхъ Лютера: die tollen Deutschen, die harten, ungezähmten, wilden Leute, ein barbarisches grobes Volk, das narrische Volk Deutschlands. (1) Онъ не безъ зависти указываеть своимъ соотечественникамъ на примъръ Чешскихъ и Моравскихъ Братьевъ, которыхъ Евангельская община представляла въ XVI въкъ верхъ совершенства церковнаго устройства, а въ сочиненія о Нимецкой объдни 1522 года говорить о большинстви народа, что онъ еще не имъетъ въры, еще не созрълъ для Хри-стіянства, при Богослуженіе стоить, разиня ротъ, и смотрить (das stehet und gaffet), какъ на невиданное зрълище, точно такъ, какъ будьто бы мы совершали Богослужение на чистомъ полъ, среди Турокъ, или язычниковъ. «Здъсь не можетъ быть и ръчи»-продолжаеть Лютерь, - «о благоустроенной общинь, въ которой можно бы управлять Христіянами по Евангелію, а развѣ только о побужденіи

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Oobacs. 22 nc. 0. 285, 266, S. 1775.

къ въръ и Христіянству. Не безъ отношенія къ примъру Братьевъ, описываетъ онъ внашнее устройство настоящей Евангельской Церкви и считаеть ее невозможною въ Ивмецкой землв. Сдъсь Богослужение не должно бы совершаться явно на площади; а тв, которые искренно стремятся къ Христіянству и хотятъ сердценъ и устами исповъдывать Евангеліе, должны бы вписать имена свои въ особенную книгу и собираться въ общественномъ зданія для молитвы и чтенія, для принятія таинствъ и другихъ дълъ Христіянскихъ. Если бы мы имъли людей, которые обнаружили бы желание вступить въ такое Христіянское братство, не трудно было бы привести въ исполнение это церковное устройство. Но я еще не могу устроить такой общины или собранія. У меня нётъ людей, къ томуспособныхъ; немногіе изъявляють на то желаніе. Пускай до времени останется общественное Богослужение предъ народомъ, для упражненія юношей и проповѣди. Ибо мы, Нѣмцы, дикій, грубый, неистовый народъ, который трудно подчинить порядку.» (1) Проповъдники были немногимъ лучще паствы: слъпые вожди слёпаго народа, они были призваны продолжать и окончить великое дело преобразования Германии. Разсуждая о Таин ствя Тронцы въ объяснении посляднихъ словъ Давида, (2) Люгеръ овзнается, что «подобныя умствования слишкомъ высоки и неудобопонитны (scharf oder subtil) для Нъмецкаго ума и не должны бы выходить изъ твенаго круга школьнаго преподавания. Впрочемъ.»прибавляеть онъ, -- «полезно и необходимо, чтобы, по крайней мврь, нъкоторые, въ особенности приходские священники, проповъдники и наставники, учились размышлять и говорить по Шфмецки объ этихъ существенныхъ догматахъ нашей въры. Если же это покажется имъ слишкомъ труднымъ, то пусть остаются съ дътьми при Катихизись.» Если самъ преобразователь честилъ такъ большинство проповъдниковъ, то понятно негодованіе народа, котораго душевное спасеніе поставлено въ зависимость отъ такихъ недостойныхъ учителей, которые сами не и мвли плнятія объ основныхъ началахъ Христіянской вфры. Огно ценія между обоими сословіями, при всьхъ усиліяхь Лютера, разумъется, не могли быть основаны на взаимной пріязни

29

<sup>(1) «</sup>Denn wir Deutschen sind ein wild, roh, tobend) Volk, mit dem nicht leichtlich ist etwas anzufangen, es treibe denn die höchste Noth.» Walch, X, S. 263 flg.

<sup>(2)</sup> Watch, 1V, §. 69, S. 2839.

и уважении, и побъда не могла не остаться на той сторонф. которая имбла превосходство вещественной силы. «Нынъ бъдный сельский священникъ,»-говорить Лютеръ,-«есть самое презрѣнное существо; не найдемъ ни одного крестьянина, который бы не считалъ его отребіемъ рода исловъческаго и не пониралъ бы его ногали, чему теперь, къ сожалънию, встръчаемъ много примъровъ. (1) Свътъ наполненъ людьми изъ дворянъ, горожанъ и крестьянъ, которые не только не даютъ ничего на содержание бъднымъ приходскимъ священникамъ, но еще обираютъ и личатъ ихъ, и ничего лучшаго не желали бы, какъ выморить ихъ голодомъ и истребить съ лица земли. Каждый крестьянинъ, кто только умъетъ перечесть пять по пальцамъ, прибираетъ къ рукамъ всъ бывшія монастырскія пашни, луга и леса. Діяволь шепчеть имъ на ухо: «Не должно допустать проповъдниковъ до злочнотребленія власти.» Они слишкомъ хорошо знають, что это несбыточно, что свътская власть отчуждена отъ проповъдниковъ, потому что ни олинъ изъ нихъ въ приходѣ не имѣетъ частной собственности, а только временный гость въ деревняхъ, приписанныхъ къ прикоду, и что если двое, или трое, соберутся съ силами и заведутся домкомъ для вдовъ и сиротъ, послѣ нихъ остающихся, то прочая огромная половина ихъ-нищіе, и несравненно ниже любаго крестьянина, потому что на 10 флоринахъ далеко не уфдещь. Таковы всъ пынъшние Евангельские ученики. Посмотрищь на нихъ: всъ Христіяне и высоко чтуть слово истины, но проповъдниковъ, его возвѣщающихъ, ненавидятъ, какъ нъкогда Іерусалимъ, изо́ивавшій пророковъ. Если бы они отнимали у насъ только деныти, мы бы слова не молвили; но теперь, подъ личиной Евангелія, соверщаются такие разбон (solch scharren, kratzen, schinden und schaben, geizen, nehmen, stehlen und rauben), что мнъ за народъ становится стыдно. Словомъ, церковь представляетъ нынѣ плачевное зрълние (ein jämmerlich Ansehen), потому что служители слова, при такой отъявленной ненависти горожанъ и крестьянъ, едва не умирають голодною смертію. Служеніе проповеди погибнеть и безъ меча тирановъ (das Evangelium wird ausgehungert werden).» (2) Если върить Люгеру, то сельские священники не уходили ни

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объясн. 45 пс. §. 198, S. 577.

<sup>(2)</sup> Walch, VII, Oöbnes, 5 r.e. Mare., §. 65, 5. 570, - 6 r.e. Ioa ma, §. 6, S. 1898;-A. Hactan. o проповеди противъ ростовъ; §. 85 – 86, S. 1077 – 1080; – XXII, e. 4. §. 89, S. 520; IV, Объяси. 152 пс., §. 88–89, S. 2926; –122пс., §. 86–87, S. 2504; – XXII, c. 12, 8. 48, S. 677.

отъ насмѣшекъ, ни отъ кобревъ. (1) Эготъ порядокъ вещей продолжался равноифрно до самой смерти Лютера. Еще въ Эйслебенъ, за нъсколько недъль до смерти, онъ обличалъ крестьянъ за похищение скудной собственности приходскихъ свыщен**инковъ.** (2) Положение Протестанской Германии было ужасно; въ одномъ Вюрцо́ургскомъ епископствъ 400 приходскихъ церквей отказались рышительно оть всякой платы на содержание проповъдниковъ. (3) Послъдние, не имъя средствъ къ существованию, либо пускались въ другія занятія, либо заражались порокачи народа, съ которымъ жили, и забывали свое назначение. (4) Эга взаимная ненависть между мірянами и духовенствомъ угрожала совершеннымъ разложениемъ стихий народной жизни, падениемъ всякаго религіознаго и нравственнаго чувства. Лютеръ предвъщаеть неблагодарному народу участь Іудеевъ и страшное наказаніе Божіе. «Смотрите,»-писальонь въ 1531 году,-«сохранится ли черезъ 20 лётъ въ Германіи ученіе Евангельское? Какъ скоро нынъшніе благочестивые проповёдники сойдуть съ поприща общественнаго служенія, настануть другіе, которые будуть делать угодное діяволу. Смотрите, какъ быстро исчезаетъ Евангеліе между дворянаи въ селахъ и городахъ, а въ большихъ имперскихъ оно уже вовсе исчезло. Народъ толнится только въ питейныхъ домахъ; до слова Божія мы не охотники; мы думаемъ, что оно останется до скончанія въка. Нътъ! Придеть время, когда мы взыщемъ его ине обрящемъ, когда захотимъ вырыть изъ земли теперешнихъ слу жителей слова; тогда увидять крестьяне, что они сделали. Врачей и юристовъ довольно для управленія міромъ, а на одного юриста потребно 200 проповъдниковъ. Въ Саксонии герцогу Іоанну довольно 20 законниковъ, а нужно 18(х) священниковъ, по одному на каждое селение. Богъ накажеть презръние въ слову. Служение проповъди не можетъ не остаться въ міръ, если не истинное, то искаженное, и Турки имъютъ свое Богослужение и своихъ церковнослужителей. Въ настоящее время Богъ дарить намъ целое море своего слова. Онъ даетъ намъ даромъ учение всёхъ возможныхъ языковъ и всъ свобдныя науки, но за свътомъ Евангель-

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Обълса. 125 пс., §. 5, 8. 2519-20.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, S. 62.

<sup>(3)</sup> Walch, VII, Объясн. 6 гл. Іоанна, §. 8, 8. 1899.

<sup>(4)</sup> Walch, IV, 123-й пс., §. 27-30, S. 2551; - XXII, §. 91, S. 521.

скимъ послѣдуеть великан тьма, а потомъ, въ скоромъ времени, настанетъ Страшный Судъ.» (1)

Съ другой стороны гибельные слъдствія ученія Лютерова о въръ оправдывающей безъ участія дълъ не могли быть отвращены ни какими усиліями преобразователя умѣрить, сколько возможна, исключительность этого взгляда. Народъ остался въренъ данному ему направлению, тъмъ болъе, что Лютеръ самъ никогда не отрицалъ своей прежней дъятельности, и усиленныя понуждения его къ добрымъ дъламъ давали право народу обвинять его въ непоследовательности, и безъ зазръния совъсти оставаться при старомъ порядкъ вещей. Мракъ невъжества, обнимавший Нъмецкое человъчество до XVI столътія, ни сколько не прояснился во время реформаціи Лютера. Глубокое равнодушіе ко всему высокому и таннственному въ Христіянской религіи не уменьшилось, не смотря на торжественные возгласы его о Благодати, не смотря на ученіе, преимущественно направленное на загробную жизнь человька. Тщетно старался онъ дъйствовать на чувственность народа, чтобъ возбудить въ немъ стремление къ въчности, плъняя его грубое воображение картинами земнаго довольства и материяльныхъ утъхъ. «Только пожелай,» -- говоритъ онъ въ объяснении XV-й главы 1 Посл. къ Коринояномъ, — «и небо ороситъ тебн золотомъ и блестицими червонцами, Лаба (Эльба) будеть струиться жемчужинами и дорогими каменьями, земля изнесеть всю роскошь растительности: подойди къ любимому дереву, и оно од внется серебряными листьями, золотыми яблоками и грушами, а полевая трава и цвъты будутъ сіять, какъ чистый изумрудъ и чудныя маргариты всякаго рода,» «Народъ,»-по собственному выражению Лютера, --- «продолжалъ жить по въръ своей; они оставались свиньями, жили какъ свиньи, умирали какъ свиньи.» (2) «Что вы слушаете поповские басни?» такъ переговаривались между собой крестьяне; --«Неужели ты въришь, что въ твоемъ туловищъ живетъ другое существо? (Meinest du, dass noch ein Kerl in diesem stecke?) Любезный! Когда помремъ, ничто не оживить насъ; когда истлеть тело, погибнеть визсть и душа.» Такіе же разговоры ведуть и дворяне (Junker Hans vom Adel) и военные люди: «Если думать о смерти и върить въ будущую жизнь, кто пойдеть на войну? Поживемъ сдъсь

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Объясн. 7 гл. Іоанна, §. 157, S. 2307; -XXII, S, 25-25, 52-33, 125-128.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объяси. 15 гл. 1 Кор., §. 204, S. 1291.

въ довольствв и сытости, пока жизнь продлится; кто знаеть, какова будеть тамъ?» Другіе, которые хотять быть ене умнье, смвются надъ безуміемъ твхъ, кто проповъдуеть о въчной жизни, и говорять: «Надобно быть вовсе празднымъ человъкомъ, чтобы сокрушаться о будущемъ.» Укажу на любопытный образчикъ доказательствъ, приводимыхъ чернью противъ въчной жизни. «Когда всъ мертвые воскреснуть, какія будуть у нихъ тела? Когда соберется ихъ безчисленное множество, кому прокормить весь этоть сонмъ? Огкуда возмуть они столько быковъ, барановъ и свиней, чтобы всъ были сыти? (1) Эразмъ смъялся надъ усиліями Лютера разстять грубыя заблуждения народа, который отдельвался отъ проповваниковъ неподражаемыть силлогизмомъ, что онъ не имъетъ нужды молиться, потому что, «давая хлебъ приходскимъ священникамъ, имветь право требовать отъ нихъ и молитвы, и что съ туго набитымъ карманомъ богатому кущу нътъ дъла до Евангелія, и онъ не поссорится за небо съ Господонъ Богомъ.» (2) Лютеръ самъ, конечно, не налагалъ хулы на свой народъ, когда въ глубокомъ отчаянии обвиняль его въ совершенномъ бебожия. «Въра черни (des Pöbels Glaube) есть вѣра суетная и не можетъ быть названа върою, ибо то несомнънно (denn dass ist gewiss), что народъ не въритъ въ Бога Отца, Сына и Св. Духа.» (3) Съ безвъріемъ соединялось и падение нравственности, не поддерживаемой ни сознаніемъ долга, пи страхомъ Божіимъ. Нѣтъ такого порока, котораго Лютеръ не нашелъ бы въ каждомъ сословіи: общая принадлежность всъхъ сословій пародныхъ: Богохуленіе, гоненіе Евангелія, мстительность, взаимная ненависть и зависть, воровство и разбой, торжествующій безнаказанно; проповёдь уже не въ силахъ остановить господствующихъ наклонностей: мірь идеть къ худщему; человичество быстрыми щагами приближается къ судному дню. Особенно ръзко развитая черта народнаго характера, сребролюбіе, продающее совъсть за деньги, съ страшною силою обуяла Германію. Князья и дворяне пускаются въ низкіе торговые промыслы, заводять мельницы и пивоварни, покровительствують порокачь народнымъ изъ низкихъ цёлей своекорыстія; во время голода

.

<sup>(1) «</sup>Es sind gute alberne Leute gewesen, Christus und Paulus, die sagen, es soll noch ein Leben nach diesem sein.» Ibid. §. 238, 239, 255, 272, S. 1515-1342.

<sup>(2)</sup> Walch, IX, Обьяси. З гл. 1 цосл. Іоациа, §. 28, S. 1149.;—VII, Обьяси. 7 гл. Мато., §. 47, S. 873.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 7, §. 66, S. 444.

продають хлёбь за высокую цёну; (1) крестьяне до того привязаны къ золоту, что равнодушно провожаютъ глазами хлъбъ, уносимый волнами разлившейся Лабы, забывая, по выражению Лютера. что «золотомъ питаться нельзя.» (2) Ростовство умножается въ неудержимомъ поступания впередъ. Въ 1540 году безбожные мытари ежегодно беруть на Лейпцигской ярмаркъ 30, на Наумбургской 40 процентовъ; съ милліона флориновъ ежегоднаго росту 400,000, и въ одинъ годъ разоряють сильныйшихь владътелей Германіи. (3) Пеобузданная молодость не уважаеть ни святости браковь, ни священной воли родителей; одинъ изъ начальниковъ Протестантскаго союза, Филиппъ, ландграфъ Гессенский, предходитъ соблазнительнымъ примёромъ двуженства. Не входя въ подробности отвратительной картины народныхъ пороковъ, обрисованной Лютеромъ съ такимъ ужасающимъ безпристрастиемъ, приведу только нъсколько собственныхъ свъдътельствъ его, въ подтверждение мысли, что разрушительное свойство ученія его много способствовало нравственной порчь. Въ 1529 году, въ объяснения 6-й главы Второзаконія, Дютеръ писалъ, въ предостережение народу: «Теперь мы свободны; ни одинъ законъ масъ не связываетъ ни постами, ни праздниками. Тъмъ болъе должно остерегаться, чтобы свобода не обратилась въ своеволіе, чтобы мы не возгордились, какъ будьто бы ужь не нуждаемся въ Богъ, а напротибъ чаще воспоминали прошедшее и благодарили Бога, извлекшаго насъ изъ папской темницы.» (4) Наставленія его оказались безуспышными. Черезь три года, въ объясненіи Пѣсни Пѣсней, онъ говорить о народѣ: «Чернь, которая умветь лишь на словахъ пересказать главные догматы нашего исповъданія, а склонна ко всъмъ гръхамъ, на самомъ дълъ и не думаеть объ Евангелии, но стала гораздо хуже, нежели прежде (sein jetzt viel ärger, denn zuvorhin).» (5) Въ толковании на 7-ю главу Евангелія отъ Іоанна 1531 года: «Я никакъ не могъ думать, что мы такъ скоро забудемъ плачевное состояние, въ какомъ находились при папахъ. Мы живемъ припъваючи, какъ будьто бы въкъ наслаждались настоящей свободой.» (6) Въ объяснения перваго Послания



<sup>(1)</sup> Walch. XXII, S. 528.

<sup>(2)</sup> Ibid., S. 526.

<sup>(3)</sup> Walch, X, Наставл. проповъзникамъ противъ ростовщиковъ, 5. 1056 flg; — XVII, §. 51, S. 1773.

<sup>(4)</sup> Walch, Ill, §. 107, S. 2604.

<sup>(5)</sup> Walch, IV, Объясн. 126 пс. §. 41.

<sup>(6)</sup> Walch, VII, §. 387, S. 2129.

Ісаннова: «Въ папствъ мы жили нъкоторымъ образомъ въ наруж номъ Іудействъ, которое все же лучие язычества; ибо первое имъетъ отъ Бога и происхождение и заповъди внъшняго благоустройства. А теперь, освободившись отъ папы, люди погрязли въ язычестве; никто не делаетъ добра, никто не молится.» (1) Въ Застольныхъ ръчахъ: «Удивительно и вмъсть прискорбно, что съ техъ поръ, какъ чистое учение Евангелія вышло снова на свътъ Божій, мірь сдвлался хуже. Всв употребляють свободу Христіянскую только къ плотскому своеволію, какъ будьто каждому дана возножность двлать все, что угодно. Оть того царство діявола и владычество папы, относительно внъшняго управления, есть самое лучшее для испорченнаго міра. Ученіе о Благодати внушаеть ложную самонадъянность; узнавши, что есть другая загробная жизнь, люди довольствуются временною, а ввчную оставляють Господу Богу. (2) Научившись Евангелію, мы крадемь, обманываемъ, объвдаемся и пьянствуемъ и предаемся всемъ возможнымъ порокамъ. Мы говоримъ: ««Свободный о Христь, я могу делать, что мнѣ угод. но, могу продавать свое въ три дорога; если я не достигну блаженства дѣлами, то къ чему довать милостыни?»» Мы обращаемъ свободу духа вт своеволіе плоти. Пусть знають гордые презрители закона, которые никому не служать, а только обманывають, что они уже утратили свободу Христову и стали слугами діявола, въ семь разъ худшими, нежели прежде, подъ владычествочъ діявола, потому что сатана, едва изгнанный, возвратился къ нимъ съ 7 бъсами, элъйшими, нежели онъ самъ» (Мато. XII, 45; Луки XI, 25-26). (3) Въ одной проповъди Лютеръ укоряеть народъ въ умышленно превратномъ толковании текста апостола Павла (Римл. V, 20): «Законъ привниде, да умножится прегръшение; идъже бо умножися гръхъ преизбыточества Благодать.» «Если такъ,» — говорила грубая чернь, — «то давайте спокойно усиливать грёхъ, чтобы тёмъ обильнее получить Благодать.» (4) Обличительный голосъ Папистовъ постоянно преслъдовалъ Лютера, какъ главнаго виновника плачевныхъ послъдствий ученія о Благодати для нравственности народа: «ибо лишь только послышались первые звуки Евангелія, тотчасъ возникли разныя

<sup>(1)</sup> Walch, 1X, 5 ri. §. 50, S. 1251.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII c. 4, S. 60, S. 209.

<sup>(3)</sup> Walch, III, Объясн. 9 гл. Втородче. 8. 49. S. 2727; - VIII, Обълен. 5 гл. Галат. §. 155, S. 2682.

<sup>(4)</sup> Walch, XII, §. 1, S. 1000.

секты и ереси; исчезло благочиние церковнос; люди стали жить на всей волъ своей, какъ будьто бы уничтожены всъ права и законы»; и Лютеръ съ стёсненнымъ сердцемъ признаетъ справедливость обвиненія. «Действительно,» — говорить онъ, — «во всёхъ сословіяхъ возникло своеволіе, пороки и ужасы, несравненно болѣе прежняго, когда въ особенности чернь обуздывалась порядкомъ чиноначалия и тугой законовъ; теперь она разыгралась, какъ конь безъ узды. Она презираеть законы церковные, тяготъвшие прежде надъ нею, и употребляетъ во зло излишнюю кротость гражданскихъ властей. Крестьяне, во время бунта, разрушали замки и монастыри, осушали княжеские погреба; они требовали раздъла чужихъ имъній, а свои хотьли ударжать при себь; то была Христіянская свобода Христіянской братіи.» (1) Самое гибельное порожденіе Лютерова ученія была извъстная секта Антиномовъ или Законоборцевъ. Родоначальникъ ихъ, Іоаннъ Агрикола, родился въ Эйслебенъ, въ 1492 году, въ Виттембергъ занимался науками, подъ непосредственнымъ руководствомъ Мартина, присутствовалъ при Лейпцигскомъ првнія 1519 года, на Аугсбургскомъ сеймѣ 1530, а въ 1537, послѣ церковнаго осмотра въ Саксонскихъ владъніяхъ, онъ вступилъ въ явную распрю съ Меланхтономъ, который, въ изданномъ имъ руководствъ для приходскихъ священниковъ, настаивая на учение заповъдей, высказалъ мысль, что покаяние должно начинаться съ сокрушения совъсти и страха Божія. Агрикола находилъ въ этомъ словъ противоръчіе съ ученіемъ Лютера, что истинное покаяние начинается съ въры. Ударъ былъ искусно направленъ на самую сущность реформаторскаго ученія, и заключаль въ себь первый зародышъ будущихъ соблазнительныхъ распрей объ отношения въры къ закону, и первое мъткое указание на внутреннюю несообразность учения о Благодати. Лютеръ спъшилъ подавить начатки гибельной ереси, сознавая себя не безъ ужаса ея главнымъ виновникомъ, и бросая безпокойный взоръ въ будущее. Въ Виттембергъ Агрикола пользовался его особенной милостию и благорасположениемъ курфирста, но не отсталъ оть прежнихъ замысловъ, а въ 1538 году выставилъ главныя положенія Законоборческой ереси подъ заглавиемъ: «Positiones inter fratres sparsae.» По ученію Антиномовъ, покаяніе не должно извлекаться изъ ученія

-----

<sup>(1)</sup> Walch, V. Обълен. 2 пс. §. 15, S. 114. — XII, §. 7, S. 2060. — XVI противъ возмут. крестьявъ, §. 6. S. 94.

заповъдей, а единственно изъ страданій и смерти Спасителя; ибо Христосъ (Луки XXIV, 26), для того сказалъ ученикамъ, что ему «подобало пострадати и внити въ славу свою», чтобы во имя его проповъдывалось въ міръ покаяніе и отпущеніе гръховъ. А равно (Ісанн. XVI, 8) «духъ,» а не законъ, «обличитъ міръ о гръсъ», и послѣдній завѣть Богочеловѣка предъ вознесеніемъ былъ не понужденіемъ къ проповѣди о Законѣ, а относился къ Евангелію: «Шедше въ міръ весь, проповъдите Евангеліе всей твари» (Мар. XVI. 15). Апостолъ Павелъ, сказавъ Христіянамъ: «Сіе да мудрствуется въ васъ, еже и во Христь Іисусь..... со страхомъ и трепетомъ свое спасение содъвайте» (Филип. II, 5, 12), также показываеть, что покаяние, которое онъ называеть страхомъ и трепетомъ, должно извлекаться не изъ закона, а ихъ благодарнаго воспоми нанія о Христь Іисусь. Наконець изъ проповъдей ап. Павла и Варнавы (Римл. III, 20; Дъян. XIII, 38) Антиномы доказывали что законъ исключается вовсе изъ ученія Христова. Если Духъ Святый непосредственно изливается на Христіянъ, и человъкъ оправдывается върою безъ дълъ закона (Рим. III, 28), то и нътъ нужды проповъдывать Законъ Мойсеевъ, ни въ началъ, ни въ срединъ, ни въ концъ оправданія, что совершенно противно слову Христову и примфру апостоловъ, низводившихъ однимъ словомъ Благодати на язычниковъ Духа Святаго въ видимомъ образв, -- ставить законъ одной изъ существенныхъ частей ученія объ оправдания. Проповъдники, утверждающіе, что Евангеліе должно быть возвъщаемо единственно тъмъ, которыхъ сердца напередъ сокрушены перунами Закона, по мнѣнію Антиномовъ, извращають смыслъ простыхъ и ясныхъ словъ Спасителя. Ибо какъ твердо должно держаться буквальнаго смысла таинственныхъ словъ: «Сіе есть тъло мое,» такъ точно и буквальнаго смысла завъта Христова: «Шедше, проповѣдите Евангеліе, крестяще.» Законъ только обличаеть гръхъ, безъ посредства Духа Святаго, и обличаетъ въ въчное осуждение; Христіяне же нуждаются въ ученіи, облеченномъ высшею силою не только наказывать, но и оправдывать; а таково единственно ученія Евангелія, которое процовъдуеть вмъсть и покаяніе и отпущение гръховъ. Оно возвъщаеть гнъвъ Божий съ небесе, но въ тоже время и правду отъ въры въ въру; оно есть покаянная проповъдь, приложенная къ отрадному обътованию; разумъ не въ силахъ постигнуть ея; она познается только откровениемъ.

30

Лютеръ ужаснулся быстрому развитию Антиномической ереси. Опасиве всего была тесная, внутренняя связь ен съ учениемъ преобразователя, которой Законоборцы и не думали скрывать; напротивъ, ссылаясь на разныя мёста его сочиненій, отыскивали въ нихъ точки опоры и вмёстё указывали на противорёчія, въ нихъ заключающіяся. Они ссылались, въ подтверждение своего митнія, 1) на отрицание Лютеромъ апостольскаго происхождения соборнаго посланія Іякова, потому что оно принуждаеть угрозами Закона къ исполнению того, что, по учению другихъ апостоловъ, достигается только любовію; 2) на объяснение псаломскаго текста (XVIII, 1) «Небеса повъдають славу Божію,» гдъ, по словамъ Лютера, отряцается обязательная сила Мойсеевыхъ заповъдей; 3) на извъстныя уже намъ положения, извлеченныя изъ разныхъ истолковательныхъ творений, на пр.: «Какъ далеко отстоить земля отъ неба, такъ мало должно быть общенія между закономъ и совъстію; законъ простираетъ свою силу только на тълесные уды, на визыния занятия и упражнения; но кто считаетъ его нужнымъ для оправдания, тому будеть онь осуждениемь.» Слъдующия положения Агриколы еще прямѣе указывають на учение Лютера, какъ только усиленное повторение самыхъ ръзкихъ его выражений, въ особенности въ толкованіи на Галат.: а) Законъ недостоинъ называться словомъ Божіныт; въ Евангельской проповъди не должно быть и ръчп объ его нарушении, а только о страстяхь Сына Божія. б) Если ты весь погрязь въ гръхахъ самыхъ страниныхъ и хранишь въру, ты уже на пути къ блаженству, в) Христіянинъ, который общится съ Мойсеемъ, предаетъ себя діяволу; Мойсею подобаетъ смертная казнь г) Десятословіе или правственный законъ Мойсеевъ принадлежить къ гражданскому управлению, отнюдьже не къ каееодъ проповъдника.» Близко подходящія къ тому мнѣнія, мы находимъ въ разныхъ сочиненияхъ Лютера. Съ первымъ положениемъ можно сравнить слова Лютера: «Wenn es den Handel von der Gerechtigkeit vor Gott betrifft (т. е., когда дъло идетъ объ Евангеліи, въ которомъ Христось, по мивнію Лютера, никогда не является законодателемъ, а только животодавцемъ), rede von Gesetz aufs allerverächtlichste.» Со вторымъ: «Wenn es möglich wäre, einen Ehebruch im Glauben zu begehen, so ware ist nicht Sünde.» Сътретьимъ: «Weise Mosen mit seinem Gesetze nur ferne von dir, hatte ihn verdächtig, als den ärgsten Ketzer, als des Herrn Christi Feind, der noch ärger sei, denn der Pabst und Teufel selbst.» Съчетвертымъ: «Das Gesetz Mosis weiter

nichts schaffet und ausrichtet, denn nur allein was weltlich ist und in die Welt gehöret.» (1) Лютеръ на могъ отрицать разительнаго сходства между учениемъ Антиномовъ и собственными выражениямия взятыми отдёльно; и по смерти его многочисленныя секты, отроившіяся отъ Антиномовъ: Интеримисты, Адіяфористы, Мајористы, по свъдътельству Николая Амсдорфа (въ предисловіи къ толкованію Лютера на XVIII-ю главу Іоанна), ссылались именно на реформатора, говоря: «Кто учитъ, что добрыя дела для блаженства необходимы, тоть пишеть и говорить противь доктора Лютера, блаженной памяти, потому что онъ пишетъ вездъ, и въ особенности въ объяснении послания къ Галатомъ, что добрыя дъла не только излишни, но для спасенія и вредны.» (2) Положеніе Мартина было самое затруднительное; ему предстояло очистить себя оть подозрвнія въ законоборстве, не только предъ Католиками, но и предъ умъренными Протестантами, и подавить ужасную ересь, которая давно уже действовала въ большой части народа, въ неразвившейся формъ. Онъ немедленно вооружился на Іоанна Агриколу, и въ 1538 году, въ пяти пренияхъ, доказалъ всю ложность и вредное ствойство Антиномической ереси. Сдъсь онъ въ подробности развиваетъ учение о различии между Закономъ и Евангелиемъ, о назначении того и другаго закона, какъ обличителя совъсти, указателя гръха и гнъва Божін, Евангелія. какъ успокоевія сокрушеннаго и смиреннаго сердца. «Законоборцы,»-говорить онъ,-«отрицають гръхъ, покаяние и самого Бога. Ибо если гръхъ не служитъ къ осуждению человъка, то онъ лучше правды и живота въчнаго; потому что мы въ такомъ случав не нуждаемся въ ходатайствъ Сына и въ примирении съ правосудіемъ Божіимъ. Если Христіянинъ не нуждается въ учения Закона (lex non est docenda), то давайте всть, пить, веселиться, подражая примъру Епикурейцевъ, испивая до дна чашу радостей ныньче, не заботясь о завтрешнемъ днъ. Ибо законъ, жало гръха, уничтоженъ, а следовательно разрушена смерть и сокрушены врата ада, не драгоценною кровію Спасителя, а безсиліемъ гръха-осудить человъка. Уничтожена и Молитва Господня, въ которой мы исповъдуемъ ежедневно устами, что мы гръшники предъ Закономъ; прося объ священии имени

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, 5 гл. Галат. §. 23, S. 2371; — XIX, «Disputation aber die Frage: «Ob die Werke zur Rechtfertigung gehören?» a. 1520, 10-е положение, S. 1724; VIII, S. 2371; — XXII, с. 12, §. 17, S. 654; — VIII, 4 гл. Галат. §. 19, S. 2368 u. s. w.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, S. 802.

Божія, сознаемся, что оно еще не довольно святится между людьми прося о пришестви царствія Божія; сознаемся, что мы не совсемъ еще избавились отъ владычества діявола; прося о совершеніи воли Божіей, исповъдуемъ устами и сердцемъ, что мы ослушники заповъдей и остаемся должниками предъ правосудіемъ Божіимъ. Отрицается слово Христово: «Не мните, яко пріидохъ разорити законъ; не пріидохъ разорити, но исполнити» (Мато. V. 17). Отрицается отвътъ Фарисею, изложившему двъ великія заповъди нравственнаго закона: «Сіе сотвори, и живъ будеши» (Лук. X, 28). Отрицаются всё угрозы и прещения закона, которыми наполнено Евангеліе, такъ что смѣло сказать можно, что отъ самаго начала міра не являлись такіе наглые люди, какъ нынэшніе Законоборцы, которые не терпятъ закона въ управлении Церкви, а отсылають его въ Городскую Думу. Можно стереть мертвую букву съ скрижали закона; но кто вырветь изъ совъсти неизгладимую рукопись живаго закона, въ сердцѣ начертаннаго? Церковь Папистовъ извратила понятие о покаянии сомниниемъ о дийственности Благодати, безчисленными действіями частнаго удовлетворенія; но несравненно опаснѣе еретики, которые, вооружаясь на законъ, не териять и покаянія. Благодать и отпущеніе гръховъ не дълаеть гръшниковъ самонадъянными, я кладетъ имъ въ руки оружие къ ежедневной побъдъ надъ гръхомъ, закономъ и смертию чрезъ посредство Спасителя. А въра Законоборцевъ походитъ на въру бъсовъ, потому что и они непрестанно исповъдуютъ Христа Сыномъ Бога живаго (Лук. IV, 34; VIII, 28); ихъ должно избъгать, какъ самыхъ вредныхъ учителей, которые развязывають на всякие грвхи и соблазны, которые не Господу Іисусу Христу, а чреву работаютъ (Рим. XVI, 18) и ищутъ, безумные, угождать страстямъ человъковъ, прибытка ради и славы.»

Къ дальнъйшему препиранію съ магистромъ Эйслебенскимъ. Лютеръ старался сколько возможно очистить себя отъ подозрѣнія въ единомысліи съ отвратительной сектой, которая умышленно ссылалась на его значеніе и красила себя его именемъ. Онъ просить Эйслебенскаго проповѣдника, Каспара Гюттеля, истреблять по возможности эту мысль въ народѣ и, оставаясь при чистомъ ученіи, побуждать грѣшниковъ къ покаянію не однимъ только сладостнымъ воспоминаніемъ заслуги Христовой, а также спасительнымъ ужасомъ Закона. Въ оправдательномъ посланіи на обвиненіе Агриколы въ несправедливыхъ на него нареканіяхъ Лютера, онъ обличаетъ двоедушие Законоборца, который съ намъреніемъ принималъ на себя личину согласія съ Протестантскимъ учениемъ на Аугсбургскомъ сеймъ, чтобы тъмъ върнъе оправдать свои вымыслы мнимымъ согласиемъ Лютера и другихъ реформатовъ. «Мнѣдивно.» — говоритъ Лютеръ, — «какъ могутъ приписывать отрицание Закона, когда состоить на лицо мое объяснение Десятословія, ежедневно проповъдумое въ нашихъ церквахъ, не говоря уже объ исповъданіи Апологіи и другихъ сочиненіяхъ; когда ходять по рукамъ Протестантовъ безчисленныя изображения 10 заповѣдей живописныя, печатныя; когда дѣти повторяютъ его безпрестанно, и утромъ, и въ полдень, и вечеромъ, такъ что трудно придумать новое средство привести ихъ въ сознание народа, къ сожалению, слишкомъ мало ихъ исполняющаго; и самъ я, при всей своей старости и учености, ежедневно, какъ малолътный, повторяю ихъ отъ слова до слова. Все это такъ осязательно, что если бъ даже кого ни будь соблазнили мои сочиненія, то все же достаточно усиленныхъ занятій моихъ Катихизисомъ, чтобъ возбудить недовърчивость ко мнимому Антиномическому направлению Лютера. Правда, я училъ и продолжаю учить, что должно гръшниковъ побуждать къ покаянию, приводя имъ на память страданія Христовы, дабы они видели, какъ сильно Богъ возненавидъла гръхъ, когда Сынъ Божій самъ принужденъ былъ пригвоздить его ко кресту. Это учение не мое, а св. Бернарда, или лучше всего Христіянства, всёхъ апостоловъ и пророковъ. Отсюда не следуетъ, что я отвергаю Законъ. Но положимъ даже, будьто я говорилъ, что учение Закона не должно преподаваться въ Христіянской Церкви; и въ такомъ случав я лишился бы права на довъріе учениковъ, потому что я постоянно защищаль и противное мнение и, стало быть, самъ себъ явно противорѣчилъ.» (1)

Отсюда видно, что Лютеръ хорошо умѣлъ оцѣнить характеръ своего ученія и его отношеніе къ народнымъ потребностямъ. Не принося въ жертву своихъ убѣжденій призыву обстоятельствъ, онъ допускаетъ, однако, противорѣчія въ своей собственной дѣятельности; сознавая ложное ея направленіе, спасаетъ только чистоту своихъ намъреній. «Что я сгоряча (in der erste) такъ сурово говорилъ и писалъ противъ Закона (слова Лютера въ Застольныхъ рѣчахъ),

<sup>(1)</sup> Всв подробности извлечевы наъ Вальха, ХХ, S. 2014-2073.

произошло отъ того, что Христіянская Церковь страдала подъ игомъ человъческихъ узаконений, а имя Христово было забыто. Я хотълъ избавить истерзанныя совъсти отъ духовнаго рабства Евангельскимъ словомъ. Но я никогда Закона не отвергалъ.» (1) Съ каждымъ годомъ росло въ немъ сознание, что народъ не созрълъ еще для проповъли о Благодати въ томъ видъ, въ какомъ онъ щедро расточалъ ее на первыхъ порахъ отделения отъ Западной Церкви; но онъ продолжалъ проповъдывать, считан это роковою обизанностию учителя Евангельскаго. Онъ говорилъ, что хотя бы это произвоило вредное дъйствие на правственность, все же опъ обязанъ возвъщать Благодать, по повелънию Христову, въ то же время прилежно занимаясь десятью заповъдями. (3) Противоръчие открывалось само собою и вызывало въ немъ нравственное утомление безплодными усиліями согласить мнимый долгъ проповъдника съ духовнымъ назиданіемъ. Напрасно старался онъ убъдить себя въ томъ, что въ догматъ о спасении върою безъ участия дълъ не тантся зародышь отрицанія Закона; потому что какъ ввра приносить съ собой отпущение гръховъ, то невозможно быть истиннымъ Хрястіяниномъ и вѣрующимъ тому, кто открыто и нераскаянно живеть во гръхахъ. Ибо гдъ жизнь плотская, тамъ нътъ покаяния, нътъ и отпущения гръховъ, нътъ и въры; и кто въруетъ, тотъ живеть въ постоянной борьбъ со гръхомъ, пока не одержить побъду. (3) Въ недоумъніи, на что ръшиться, онъ говорилъ, что трудно попасть на путь истинной проповъди. Возвъщать ли учение Закона, какъ было при Папствъ, оскорбляется величіе Божіе и смущается совъсть; проповъдывать ли Благодать и Христа, похотствуеть плоть и гизвается Папская Церковь». (4) Подъ конецъ жизни сомнѣнія Лютера разрѣшились въ пользу проповѣди о Законѣ. «Я совътовалъ бы нынъ начинать проповъдь прочтениемъ текста, продолжать въ видѣ молитвы, заключать увѣщаніемъ къ доброй нравственности и Христіянской жизни. Это было бы лучшею проповъдію для огромнаго большинства народа. Только для бъдныхъ, сокрушенныхъ совъстей, чувствующихъ гнъвъ Божій противъ гръха (а много ли такихъ?), не совсёмъ оставлять утёшительное слово Евангелін. (5) Такъ какъ плоть наша постоянно немощна

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 12, §. 55, S. 681.

<sup>(2)</sup> Ibid. §. 61, 8. 684.

<sup>(3)</sup> Walch, VIII, Обьясн. 16 гл. Іоанна §. 104, 8. 555.

<sup>(4)</sup> Walch, XXII c. 4, §. 62, S. 301.

<sup>(5)</sup> Walch, XXII c. 22, §. 119, 5. 1018.

и лукава, то и должно постоянно проповъдывать Законъ и Десять Заповъдей, дабы упрямые, дикіе, безбожные люди и лицемъры заключены были въ немъ, какъ въ темницъ, пока не возчувствуютъ стремленія къ Благодати. Теперъ время такое, что должно гремъть и бросать перуны Закона противъ самонадъянности, въ которой погрязла большая половина народа.» (1)

Сарсь оканчиваю разсуждение объ отношенияхъ Лютера къ соплеменникамъ и о нравственномъ вліяніи проповѣди его на всю массу народа и на каждое сословіе въ отдёльности. Прёніе съ Антиномами доводить его до гробовой доски. Въ толкованіи на Книгу Бытія полемика съ Папскою Церковію отзывается лишь въ отдаленныхъ отголоскахъ; отселъ Протестантская Церковь ведетъ междоусобную распрю съ выродившимися отъ нея безобразными сектами; въ неравной борьбъ постепенно слабъетъ измученный Лютеръ и гаснетъ его духовная сила. Подъ конецъ бурной жизни онъ возвращается скорбно къ точкъ исхода; сила народнаго духа одержала побъду надъ строптивою личностію, погубившей себя гордою мечтою — наложить на него себялюбивой отнечатокъ собственнаго духа. Глубокою грустію исполнены предсмертные возгласы Лютера: лишившись довърін и любви народа, ибкогда славный пророкъ Германіи, исполняетъ послъднюю черту пророческаго служения; онъ предвъщаетъ падение въры, возвращение ужасовъ папскаго владычества, возстание лжепророковъ и лжепроповъдниковъ, страшныя бъдствія народнаго безначалія. «Мы, по милости Божіей, очистили ученіе въры; но за нами вскоръ послъдуютъ другие учители, которые отвергнуть истинное оправдание и снова воспримуть достоинство дёль и человёческія постановленія. Какъ скоро Мюнцеръ и Второкрещенцы замѣтили, что мы отвергаемъ дела и учимъ о духъ, они тотчасъ употребили во зло учение наше, отвергли слово и таинства. За ними послъдовали Законоборцы, которые учатъ, что гръхи всъ отпущены, что не должно ни обличать, ни наказывать ихъ, ни стращить человъка призракомъ закона. Они еще гласно не проповъдуютъ своего лжеучения, а только ищутъ опоры ему, но уже прямо ссылаются на слово апостола: «Ни едино убо нынв осуждение сущымъ о Христь Інсусь» (Римл. VIII, 1), и употребляютъ во зло прекрасное слово Іоанна: «Всякъ рожденный отъ Бога

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 12, §. 22, S. 659; §. 86, S. 705.

гръха не творить, яко съмя его въ немъ пребываеть; и не можетъ согръшати, яко отъ Бога рожденъ есть». (1 Іоанна III, 9) Они мечтають, что Церковь также праведна и безукоризненна, какимъ былъ нъкогда Адамъ въ раю и, подъ личной упованія на милосердіе Божіе, исполняють всь свои прихоти. Въ послёднее время Евангеліе обняло бы всю вселенную, если бы не преградили ему дорогу сектаторы и папа. Ни Латинские князья не ополчились бы на насъ съ такою страшною силою, если бы изъ нашей среды не вышли отступники. И если міру суждено еще продлить своескудное существование, то помяните слово мое, что чистое Богопознаніе погибнеть безь возврата. Останется имя Христово, но возстанутъ еретики и сектаторы, и обольстять народъ ложными знаменіями и ученіями, которыхъ нътъ въ св. Писаніи. Люди слъпые, до конца міра будуть свирвиствовать противь поклонниковь истины.» (1) Грустно подумать, что Лютеръ прощался съ міромъ въ увъренности, что Страшный Судъ не далекъ, что настало послъднее время, возвъщенное Апокалипсисомъ. Мысль о скоромъ преставлении свъта всегда была присуща ему: въ счастливые дни своей проповъди, онъ видълъ въ цапъ антихриста, а въ Церкви Папистовъ находилъ всъ признаки близкаго пришествія Суда Христова; но все же считалъ себя отдаленнымъ отъ роковаго дня, по крайней мъръ, на нъсколько столътій, и предвъщалъ конецъ міра къ 2000-му по Р. Х. (2) Но когда воздъйствовало учение еретиковъ, когда Лютеръ увидълъ, съ какой ужасающей быстротой возрастаютъ пороки и нечестие современниковъ, онъ перенесъ прещенія Апокалипсиса на собственную Церковь и на любимую Германию; онъ боялся дожить до послёдняго дня. «Проповёдь моя,»говорилъ онъ, -- «походитъ на гласъ вопіющаго въ дремучемъ лъсу; отзвукъ возращается къ нему, не проникнувъ за густую чащу; такъ и теперь никто не хочетъ признать Христа своимъ Богомъ. Евангеліе въ настоящее время можно сравнить съ челов комъ при посавднемъ издыхании. Ему едва достаетъ силъ произнести нъмъющимъ языкомъ слова. ««Господи! Въ руцѣ твои предаю духъ мой.»» Такъ и мы послъднее слабое движение Евангелия, исповъдающее Інсуса Христа. За нами, не болёе, какъ лёть черезъ пять, или шесть,

<sup>(1)</sup> Walch, I, Объясн. 24 гл. Быт. §. 85, §. 85, §. 2499; XXII; S. 28;—VII, Объясн. 6 гл. Іовина, §. 491—492, S. 2187; III Объяся. 15. гл. Исход., §. 22, S. 1482; IV Объясн. 10 ис., §. 91, S. 936.

<sup>(2)</sup> Walch, IX, Объясн. 1 гл. пос. Петр. §. 78, S. 677 — 4 гл. §. 13, S. 801; — 5 гл. 2 пос. Петр. §. 10, S. 901; — XXII, S. 198 flg. — Matthesius, 12 Pred.; S. 343, 351 flg.

послъдуеть Страшный Судь: такъ велики гръхи, нечести и лукавство міра.» (1) Къ страшному чаянію кончины міра присоединялось безотрадное сознание понесенныхъ безъ нользы трудовъ и усилий для проновъди неблагодарному народу; самъ Лютеръ говаривалъ, что двухъ, или трехъ, процовъдей ученыхъ Католиковъ достаточно, чтобы привлечь снова къ Латинской Церкви его Виттембергскую наству; (2) и внутреннія угрызенія, которыя олицетворялись уже не въ твлесномъ присутствіи діявола, а въ обличительномъ голосв совъсти, что онъ противъ воли содъйствовалъ утверждению новаго порядка вещей, и соблазнилъ народъ ученіемъ о Благодати. «Если бы я зналь въ началя своей проповеди, что народъ заплатить мяв такою неблагодарностью, десятью конями не привлекли бы меня на казедру.» Вотъ слова Лютера, передаваемыя въ Застольныхъ рвчахъ: (3) «Если бы призилось мив тенерь снова объяснять народу книгу Бытія, я бы иначе распорядился, потому что кто хочеть учить другихъ и самъ понимать эту книгу, тотъ долженъ обогатиться запасомъ жизненной опытности и оглядвться хорошенько въ міръ. Огромное большинство нераскаянныхъ гръшниковъ я оставилъ бы подъ игомъ папы. Въдь учение Евангелия имъ въ прокъ нейдеть, а только приводить къ злоунотреблению свободы: но истерзаннымъ и отчаяннымъ совъстямъ, я сталъ бы исключительно проповъдывать утъшение Евангелия. Проповъдшикъ долженъ прежде всего познакомиться съ міромъ, убвдиться, что онъ собственность діявола и не ожидать отъ него исправленія. Онъ не долженъ быть такимъ простодушнымъ агицемъ, какимъ былъ я. который върилъ не на шутку въ незлобіе міра и полагалъ, что при первомъ звукъ Евангелія всъ соберутся подъ кровъ его и примуть его съ восторгомъ. Теперь только узналъ я съ душевнымъ прискорбіемъ, какъ жестоко обманулся.» (4) Этотъ тяжелый грузъ дупевныхъ страданій, --- скорбная отплата за обаянія временной славы въ протекшей молодости, - провожалъ его до могилы. Въчный труженикъ въроисповъдной свободы, онъ уже не могъ избавиться отъ чнетущаго чувства, которое подтачивало медленно его жизненныя силы; онъ чаялъ смерти, какъ ослабы телесной, какъ

<sup>(1)</sup> Walch, XXII, c. 7. §. 65, S. 444; c. 12, §. 27, S. 665.

<sup>(2)</sup> Walch, VII, Объясн. 7-й. гл. Мате. §. 108, S. 914.

<sup>(3)</sup> Walch. XXII, S. 31.

<sup>(4)</sup> Walch, XX.I, c. 22, §. 95, S. 1054.

разрѣшенія скорбей душевныхъ на лонѣ Отца небеснаго. Смерть постигла его въ Эйслебевъ, въ томъ самомъ городъ, глъ онъ родился и очыть водами крещенія. Послъднія минуты его страдальческой жизни исполнены пламенной вѣры въ заслугу Искупителя. «Отче Пебесный, Боже и Огче Пашего Господа Інсуса Христа, Боже отрады и мира,»-взываль онъ въ последнемъ воздыхания,--«благодарю тебя, что ты открылъ мнъ твоего возлюбленнаго Сына, въ котораго върую, котораго исповъдывалъ предъ людьми, котораго любилъ и славилъ я, пріими духъ мой съ миромъ! Отче Цебесный! Совлекая земную храмину тела, я верю несомнённо, что вребулу въчно съ тобою, и что никто не вырветъ меня изъ твоей десницы!» 18 Февраля, въ три часа утра, 1546 года, онъ тихо скончался, въ упованіи на Сына Божія и на ученіе, имъ проповъланное. (1) Человъкъ не въ правъ предварять судъ Божій своимъ близорукимъ судомъ. Для насъ, Православныхъ, Лютеръ въ общественномъ служени останется въчно начальникомъ ереси, возмутителемъ церковнаго мира. По мы не имъемъ права налагать хулу безусловную на личность того же Лютера, въ одинокомъ развитіи его душевныхъ силъ. Строптивость и гордая исключительность мнѣній воспитана въ немъ нетерпимостіюЗападной Церкви, извратившей благородныя начинания его въ дълъ мирнаго преобразованія. Дальнъйшія уклоненія условлены были естественно его духовнымъ состояниемъ; возмездие постигло его еще на земль, въ томъ, что было ему всего дороже, въ безукоризненности побуждений, въ добромъ имени върнаго учителя Евангелія, въ свъдътельствь собственной совъсти. Безстращный обличитель пороковъ народныхъ, онъ прослылъ, и слыветъ еще до нынъ, угодникомъ страстей человъческихъ. Такъ назвали его уважаемые современники, такъ привыкла называть его и наша Православная Русь. Между тыль главный источникъ его заблуждений и плачевнаго раздвоенія съ народомъ заключался въ односторонности его личнаго развитія, въ невозможности применить къ нуждамъ современнаго человъчества темное и запутанное учение о Благодати (der finstern Hader über der Gerechtigkeit des Glaubens, какъ называетъ его Меланхтонъ). Опъ слишкомъ много довърялъ своимъ силамъ, слищкомъ много искренности народа въ стремлении къ истинъ. По Лютерь, съ младенческой вёрой въ возможность направить современное

<sup>(1)</sup> Matthesius, 14 Pred., S. 455-159.

человъчество къ благимъ цълямъ Провидения, соблазнилъ народъ обольстительной проповъдно милосердія Божія; а народъ самъ, давно уже склонный къзлоупотреблению своюды, обманулъ благородную довъренность Лютера, вручившаго ему Еванселіе на языкъ рэционъ. Стова преобразователя: «Wie schändlich bin ich betrogen!» налагаютъ пятно безславія и укоризны на его непокорную паству. По крайней мърв, Германия, возвеличенной Лютеромъ, Германи, съ которой онъ охотно двлился успехами своей ревнивой личности, не слъдовало подниматъ на смъхъ его простодущия. Справелливой оцтикой трудовъ, понесенныхъ имъ для славы народной, строгимъ, но безпристрастнымъ, судомъ надъ увлечениями его себялюбивой личности, современная Германія прочнѣе бы утвердила любовный союзь между народомъ и преобразователемъ, н смирила бы гордыя притязания послёдняго, который не могъ не сознать своего превосходства надъ окружавшимъ ничтожествомъ. Но она не умъла понять роднаго сокровища; вскруживъ ему голову нежданный сочувствиемъ, она отшатнулась съ презръниемъ и насульшкой отъ мнимаго апостола, когда онъ вступилъ въ права обличителя и не на щутку перенесъ на себя огношения Ветхозавътныхъ пророковъ. Корень зла таился въ отсутствии духовнаго единомыслія съ объихъ сторонъ. Но Лютеръ, оканчивая свои расчеты съ міромъ, соболѣзновалъ о потомствь и оставлялъ ему, въ видъ предсмертнаго завъта, спасительное предостережение отъ ложнаго мудрованія разума. «Адамъ,»-говорить Лютеръ въ толкованіи на книгу Бытія, -- «лишился блаженства безполезнымъ глумленіемъ о тайныхъ путяхъ Провидения. О какъ счастливъ былъ бы нашъ праотецъ, если бъ онъ, вперивъ очи на Слово Божіе, не протянулъ руки къ запрещенному плоду! Но ему хотвлось изслъдовать тайну произволенія Божія, — и сдълался добычею смерти. Теперь Богь открываетъ намъ волю свою, чрезъ Сына, въ Евангелии, а мы отвращаемся отъ древа жизни къ другимъ заповѣднымъ деревьямъ. Наша общая человъческая слабость, - когда заключены двери неба и рая, и Ангелъ приставленъ къ нимъ съ огненнымъ мечемъ,стремиться проникнуть за сокрытую завёсу. Христосъ сказалъ намъ въ Евангелии: «Бога никтоже видь нигдъ же,» и, однако, Богъ, по безпредъльной милости своей, явился намъ въ Словъ, дабы исполнить хотение наше, стремящееся къ Богопознанию. Онъ представилъ намъ видимое подобіе, сказавши: «Сей есть Сынъ Мой воз любленный; кто слушаетъ слово его и крестится, тотъ

вписанъ въ книгу животную. Эту волю мою я открываю вамъ черезъ Сына, котораго вы можете видеть своими глазами и осязать своими руками.»» «Вотъ что хотълъ и сказать въ предостереженіе многимъ, потому что по смерти моей многіе извлекуть мом книги изъ праха забвенія и, ссылаясь на нихъ, станутъ доказывать ими свои заблуждения и разные вымыслы. Правда, я говорилъ, между прочимъ, что все необходимо и должно совершиться; но я же прибавилъ къ тому, что должно взирать на откровеннаго Бога. Но они обойдуть безъ внимания этв свъдътельства, и будуть осылаться только на тв, въ которыхъ говорится о Богъ сокрытомъ. Я прошу васъ помнить, вы, которые слушаете меня нынъ, что я отвлекалъ васъ отъ опасныхъ мечтаний и сокрытыхъ путей промыслителя, а указывалъ на Сына Божія, въ которомъ все благоволение Отчее. Воть чему училъ я во встахъ своихъ книгахъ, и теперь еще въщаю живымъ словомъ. Я незиненъ въ послѣдствіяхъ.» (1)

Лютеръ предвидѣлъ јбудущія уклоненія Нѣмецкой науки. Подъ конецъ жизни онъ уже не проповѣдуетъ свободы совѣсти, не ссорится съ Закономъ, не успокоиваеть человѣка непреложностію предопредѣленія Божія, а возвращается къ младенческому любомудрію вѣры и требуетъ плѣненія разума въ послушаніе Слову. Отрекаясь отъ лжеумствованій пытливаго ума, онъ крѣпко стоитъ на основѣ Богочеловѣчества Христова и расторгаетъ всякую связь между собою и будущими мыслителями Иѣмецкими. Теперь, если вспомнимъ странныя формы, въ какихъ развивалась Христіянская мысль непосредственно до Лютера въ кругу гуманистовъ, и послѣдующія завоеванія Нѣмецкой фи.юсофіи, то уже этѣмъ однимъ утверждается несомнѣнное право Лютера на уваженіе человѣчества.

 $\sim 0 \sim 0 \sim$ 

(1) Walch, II, Объден. 26 г.4. Выт. §. 159-165, S. 268 -- 270.

# отдълъ ш.

# отношения гуса къ народу и его учение.

# ГЛАВА I.

Состояние Православия въ Чехахъ до Гуса.

Конечно, болъе утъшительное явление высокой религіозной иден и глубокимъ сопроникновениемъ личности съ духомъ народнымъ, представляеть намъ біографія Гуса, въ связи съ современной исторіей Чехіи.

Въ немногихъ словахъ можно опредѣлить различіе между общественной дѣятельностію Гуса и Лютера. Лютеръ—воспитанникъ Западной Церкви и отступникъ. Гусъ—питомецъ народа, издавна нерасположеннаго къ Риму. Ученіе Лютера возращено одинокимъ сознаніемъ и почти насильственно пересажено на почву народную преобразователемъ. Ученіе Гуса, выросши среди народа и въ правильной формѣ Христіянской догматики, отнюдь же не въ видѣ преобразованія, возвратилось къ тому же народу. Лютеръ съ вопросомъ вѣроисповѣднымъ соединялъ и вопросъ государственный; Гусъ, истипный учитель Евангелія, остался въ предѣлахъ чисто религіозной дѣятельности. Рѣшеніемъ этѣхъ трехъ вопросовъ опредѣляются вполнѣ отношенія Гуса къ народу. Разберемъ ихъ отдѣльно.

Что касается перваго, то онъ обнимаеть всю въроисповъдную исторію Чехіи отъ крещенія Боривоя, во второй половинъ X столътія, до самаго Гуса. Это время глухой борьбы Православія съ Латинскою Церковью, самый занимательный и вмъстъ самый загадочный вопросъ въ исторіи Западно-Славянскихъ народовъ. Совершенно удовлетворительное ръшеніе его въ пользу, или не въ пользу, преемственнаго сохраненія Греко-Восточныхъ преданій въ Чехіи, при теперешнемъ состояніи исторической критики, почти не возможно, если не будуть открыты новые пояснительные источники, или, по крайней мёрё, разработаны старые, относящіеся къ XV, XVI и первой четверти XVII столётія. Вь это время преимущественно занимались вопросомъ о Православіи ученые Гуситы, обнаружившіе явное сочувствіе къ Греческой Церкви и, пользуясь важными современными памятниками, до насъ не дошедшими, спасли отъ забвенія многія событія, не оставляющія никакого соинънія въ сильномъ развитіи Православія въ Догуситской исторіи Чехіи. Этотъ кругъ сочиненій, исключительно Богословскихъ, или Церковно-историческихъ, относящихся къ цвътущей поръ Гуситства и Чешскаго Братства до стращной победы Католичества, въ началъ 30-лътней войны (въ 1621 году), еще вовсе не разработанъ. Послъ битвы на Бълой Горъ, вопросъ о Православіи у Чеховъ отходить въ число историческихъ парадоксовъ, благодаря Мудрой предусмотрительности Католиковъ, которые всями возможными средствами истребляли въ народъ воспоминание о немъ. Самымъ дъйствительнымъ средствомъ казалось имъ истребление книгъ Чешскихъ писателей: что, въ продолжение нъсколькихъ въковъ, не удалось Латинской Церкви, совершено съ желаннымъ успъхомъ лукавыми Іезунтами, въ систематически жестокомъ гонении на все Гуситское. Витесть съ словомъ народнымъ уморили в преданія старины. Ісуиты первые занялись критической разработкой богатыхъ матеріяловъ исторіи Чешской и, располагая одни сокровищами древней письменности, передълывали на свой ладъ историческия событія. Вліяніе Протестантства на Чешскихъ Гуситовъ можетъ быть еще сильнее, чемъ гонения Іезунтовъ подействовало на самобытность народнаго духа и цельность народныхъ преданій. Ученіе Лютера, выросшее на почвъ, враждебной Славянству, какъ творение могучей личности безъ всякой связи съ прошедшимъ, отзывавщееся съ ненавистию о церковномъ предании, какъ человъческомъ вымыслё, вносило въ Христіянскую догматику характеръ чистаго отрицанія общепринятыхъ формъ ся въ Западной Церкви, характеръ исключительно противодъйственный. Оно могло въ извъстной мъръ пригодиться Европейскому Западу, прев мущественно Германіи, въ которой послёднее чувство въры забито было политикой Рима, но оно не иогло открыть ничего новаго Славянскимъ Братьямъ, которые въ то время обладали высшимъ религіознымъ образованиемъ и кой-чещу научили и самаго Лютера. Ресорматоры XVI стольтін не стыдились признавать себя учениками Гуса; Лютерь во всёхъ отношеніяхъотдавалъ превосходство общинё Братьевъ вредъ дикими Нъмцами. Не болъе какъ черезъ столътіе Чешскіе Братья начинають сливаться съ Протестанскими сектами. Это сближение, въ нъкоторыхъ общинахъ вынужденное, но въ большинствъ народа только слёдствіе нерасчетливой ненависти къ Латинскому Западу, говорить о глубокомъ падении народнаго духа, о возрастающемъ равнодушии къ преданиямъ отцевъ. Перерождаясь въ Протестантовъ, Чехи становились въ непріязненныя отношенія и къ Греко-Восточной Церкви. Правда, въ ХУП въкъ, въ числъ изгнанниковъ Чешскихъ, нашлось нъсколько дълателей на поприщъ науки, которые разсматривали завётный вопросъ съ такой же любовно и одушевлениемъ, какъ и Гуситы прошедшаго столътія, но, къ сожалънию, изслъдования ихъ, скудныя историческими данными, для науки безплодны. Огромный перевъсъ силы оставался за учеными Іезуитами, и они безъ труда побъдили слабое сопротивление отживающаго Православія Когда въ народъ подавлены были послъднія воспоминанія гонимой въры, настало темное владычество Нъмецкаго Католичества. Умолкли бранные клинарода великодушнаго; затихла отчаянная борьба Славянки ской стихии съ Ивнецкою; настала пора духовнаго изнеможенія, тяжелаго застоя въ народной жизни. И, однако, память о Православіи, какъ господствовавшемъ нъкогда исповъдания въ Чешскомъ народъ, не совсъмъ погасла, и въ концъ XVIII слолътія, при первыхъ слабыхъ начаткахъ возрождавшейся критики, вызвала новыя литературныя явленія, правда, только въ ограниченномъ кругъ немногихъ ученыхъ. Разсуждали о томъ, существовало ли когда ни будь въ Чехіи Богослуженіе на Церковно-Славянскомъ языкъ? Отступничество и обращение знаменитаго Добровскаго есть примъръ поучительный для изуки: его закоренълая ненависть къ Славянской Православной литурги подъ конецъ жизни обратилась въ изступленное одушевление въ пользу гонимой. Между тъмъ еще гораздо прежде, въ первой четверти XVIII столътія, трудолюбивый Ланфанъ коснулся вопроса о судьбахъ Православія въ Чещскомъ народъ; его мнѣніе нашло отголосокъ въ безпристрастныхъ изслъдованіяхъ Нъмецкихъ ученыхъ. Въ новъйшей исторической литературъ у Чеховъ замътно особенное сочувстие, хотя и не совстмъ ясно высказанное, къ тому воззрънно, которое считаетъ Православие исконною вврою Чешскаго народа. Недаромъ Шафарикъ посвятилъ подробное изучение Славянскимъ первоучителямъ; недаромъ воздвигнутъ въ Прагъ великолъпный памятникъ Кириллу и Меюодію. Въ Чешскомъ Архивъ и въ Исторіи Палацкаго много важныхъ указаній на Православный характеръ религіозныхъ движеній Чехій до Гуса. Въ недавнее время эта мысль и у насъ получила право гражданства. Первый пустилъ ее въ ходъ г. Бодянскій, въ статьв, помвщенной въ І ой книжкв «Чтеній въ Импе-«раторскомъ Обществъ исторіи и древностей Россійскихъ 1846 г.: ««Поиски въ Познанской Библіотекѣ»», потомъ въ сочиненіи: «О времени происхожденія Славянскихъ письменъ» (Москва 1855), и въ изслъдованіи преосвящ. Филарета, еписк. Рижскаго, нынъ ар-хіепископа Харьковскаго, «Кириллъ и Меводій», въ 4-ой кн.: «Чтеній» 1847 г., а въ 7-й за 1848 годъ, въ статьв г. Елагина: «Объ исторіи Чехіи, Франца Палацкаго,» мысль о преемственномъ сохранении Православія въ Чешскомъ народъ развита съ большей подробностію, но безъ точнъйшихъ указаній на современные памятники. Въ заключение укажу на собственную статью, помъщенную иъ 8-й книжкъ «Чтеній» того же года, гдъ приведены, по возможности, всв главныя свидвтельства средневвковыхъ Чешскихъ лётописцевъ о Православныхъ обрядахъ и обычаяхъ, отъ введенія Христіянской въры въ Чехію до появленія Гуса.

Не входя въ подробности этого вопроса, привожу только главные выводы сравнительнаго изученія памятниковъ. Въ 871 году Паннонскій архіепископъ, Меоодій, обращаетъ Чеховъ, дотолѣ язычниковъ, къ Христіянской вѣрѣ по Греческому обряду, крестивши Чешскаго князя, Боривоя, и супругу его, Людмилу, съ дътьми и вельможами. Не ранее, какъ черезъ 25 летъ Латинская вера получила доступъ въ эту страну, дотолъ исключительно Православную, въ слъдствіе государственныхъ переворотовъ. Отъ Х до XI въка продолжается борьба гонимаго Православія съ постепенно возрастающимъ въ силъ Католичествомъ. Представитель борьбы, съ одной стороны, Чешскій народъ, съ другой уховенство Латинское. Особенность религіознаго развитія Славянскихъ племенъ — оставаться върными слову Евангельскому вътомъ видъ, въ какомъ оно первоначально возвъщено имъ на языкъ родномъ. Первое впечатлъние слова Божия на новообращаемыхъ Славянскихъ язычниковъ, разумно принимаемое върой, утверждало ихъ въ неуклонномъ исповъдании религии, духовно ихъ просвътившей. Отсюда объясняется ревнивое пристрастие Чеховъ къ Восточному Православію, которое успѣло проникнуть въ сознаніе народное въ

Digitized by Google

послѣдней четверти IX столѣтія, обходя мирно города и селенія въ кроткомъ словъ смиренныхъ проповъдниковъ. Съ другой стороны безь этого разумнаго постижения въры остались бы непонятными великодушныя усилія народа — отстаивать каждый шагъ Православія противъ натисковъ враждебнаго Латинства. Сочувствіе народа къ Греко-Восточной въръ выражалось преимущественно: въ Евхаристін подъ обоими видами, въ бракъ духовныхъ, въ сохраненіи Греко-Славянской іерархіи и проповъди на языкъ народномъ, даже и по уничтожении Славянской литургии. Весьма замъчательно, что до самаго Гуса, при всъхъ невзгодахъ Православнаго Богослужения, не умолкало орудіе его. — Церковно-Славянская проповедь. Пустынножитель Прокопій получилъ свое воспитаніе въ Вышеградскомъ училищь, гдь, по выражению современнаго стихотворения, процвътала славная школа Славянскаго языка; а лътописецъ Сазавскій, для точнъйшаго опредъленія этой Славянской грамоты, прибавлнетъ, что она изобрътена и установлена нъкогда святъйшимъ Кирилломъ епископомъ. Церковная пъснь: «Hospodine, pomiluj ny !» до сихъ поръ поемая въ Чешскихъ церквахъ, избрание одного, или двухъ, Православныхъ священниковъ въ каноники соборнаго Витова храма, Богослужение по Греческому обряду, совершавшееся въ особомъ придълъ храма на Вышеградъ до короли Владислава II, и нъсколько отдъльныхъ именъ (приводимыхъ источниками), по преемству отъ Кайха, перваго настоятеля совъта пресвитеровъ при Боривов, — свъдътельства не маловажныя въ пользу постояннаго сохраненія Греко-Славянскаго Богослуженія и проповъди Извъстно, что въ Православной Церкви, особенно у Славянскихъ народовъ, проповъдь считалась первою обязанностию священнаго сана; подтвержение тому мы находимъ во всей древней Русской жизни, постоянно напутствуемой духовнымъ словомъ святителей и благочестивыхъ отшельниковъ. Въ Чехіи одна только проповъдь могла увъковъчить воспоминанія гонимой религіи, когда правительство приложилось окончательно къ Западной Церкви, а Латинскіе епископы неутомимо поддерживали ея выгоды. Православіе, изгнанное изъ городовъ, нашло твердую точку опоры въ сель скомъ народонаселении и въ замкахъ вельможъ. Коменский и Странскій говорять о многочисленныхъ собраніяхъ въ глуши лѣсовъ, гдъ совершалось приношение подъ обоими видами. Образовались особенныя средоточія въ Чехіи, гдъ Православіе пустило глубокіе корни. Таковы города Жатецъ и Сланый, окрестности Табора, 32

округъ Прахинскій и проч. Въ XIV вѣкѣ, тѣснимое со всѣхъ сторонъ, но любимое народомъ, Православіе приходить къ сознанию силы своей. Вельможи, которые еще въ 1249 году привътствовали короля Вячеслава I-го Церковно-Славянскимъ возгласомъ: «Господи, помилуй!» открыто переходять къ върь отцевъ; поль ихъ покровительствомъ приходские священники селъ и домовые замковъ, служать объдни и преподають таинства не по обряду Латинскому. По этому случаю происходить явное раздвоение между панами и Латинскимъ епископомъ; побъда остается за первыми. Верховная власть, въ лицъ Карла IV, принимаетъ участие въ народной борьбь: императоръ, въ своемъ повомъ Уложения, «Maiestas Carolina», провозглашаеть Католическую въру единственною въ Чехіи; еретиковъ и отступниковъ предаетъ суду инквизиціи. Онъ призываеть въ новооснованный Пражскій Университеть иностраниныхъ докторовъ, которые возстають протикъ Греческой ереси причащения подъ обзими видами. Не смотря на сильныя мъры правительства, стихия народная одерживаеть блистательное торжество; она вынуждаеть устройство Еммаусскаго монастыря съ Церковно-Славянскимъ Богослужениемъ; и сдъсь, не смотря на угрозы Карла IV, утверждается Евхаристія подъ обоими видами. Вълицъ Милича Православіе проникаеть съ неудержимою силою въ олатиненную Прагу. Онъ явно возстаетъ на Латинскую Церковь, зоветь папу антихристомъ, разсылаетъ вфрныхъ учениковъ по всьмъ окрестнымъ Славинскимъ державамъ. Ученикъ его, Матой изъ Янова, всенародно, съ дозволения архиепископа, совершаетъ Богослужение по Греческому обряду въ Вышеградской церкви королевскаго замка, и 12 льть сряду преподаеть народу т. в. и кровь Христовы. По смерти Матоія Латыняне сь новыми силами вооружаются на Православныхъ. Среди ужасовъ гоненія только ростеть духовная сила защитниковъ истины: «они продолжають причащаться по обычаю отцевь во внутренности домовь, въ лъсахъ и вертепахъ.» Когда и тутъ гонение не прекращается, «начинаютъ и сами ходитъ съ оружиемъ въ рукахъ многолюдными толпами». Тогда-то Янъ Гусъ, ученикъ Матеія Парижскаго или изъ Янова, вступаеть въ служеніе проповѣди въ знаменитой Ви**ө теемс**кой часовић.

Воть перечень самыхъ главныхъ событій вѣроисповѣднаго движенія Чехін до начама XV столѣтія. Но событія тогда только получають значеніе, когда оживляются мыслію. Обозрѣніе ихъ

приводить насъ къ тремъ выводамъ. Оно показываеть: 1) глубокое сочувствие чеховъ къ въроисповъдному вопросу, исключительно заничающему толпы народныя въ продотжение многихъ столътий. Въ этой чертъ въроисповъдной они сходятся съ восточными и южными братьями своими, Славянами. Тоже чувство въры и глубокаго убъждения въ сознанной ястинъ (veritas agnita, по выражению Гуса), действующее упрочивающимъ и охранительнымъ образомъ въ древней жизни Русскаго народа, въ Чехіи, по обстоятельствамъ, принимаетъ противодъйственный государственный характеръ, и укрѣпляетъ черты народнаго духа въ борьбъ съ чужими началами. И вездъ, въ самыхъ важныхъ мгновеніяхъ религіозной жизни Чеховъ, на первомъ планъ являются не частные дъятели, а великая личность народа въ неразрывномъ единствъ основныхъ убъжденій и народнаго духа. Только массы народныя оть начала до конца остаются върными преданіямь предковь; только онъ хранять неиз итино святые зародыши, завъщанные стариною, и уже къ нимъ ностепенно примыкають другие оторванные члены народнаго твла, вельможи и рыцари. Явление это однообразно проходить чрезь всю исторію Чехіи. Какъ въ ХІ-мъ стольтіи, въ счастливыя времена, когда верховная власть въ лицъ Ольдриха и Вичеслава, покровительствовала Православно, народъ стремился толпами къ св Прокопио наслаждаться его духовной беседой, такъ въ XIV-мъ ст., при менње благопріятныхъ обстоятельствахъ, проповѣдь Милича привлекала тысячи восторженныхъ слушателей. Этъмъ прямодчинемъ въ исповъдании въры и стойкостно въ убъжденияхъ, Чехи заслужили у современниковъ назваще народа по преимуществу Х ристіянскаго (populus Christianissimus) и похвальные отзывы самыхъ заклятыхъ враговъ. 2) По по тому-то именно и возможно было преемственное сохранение вързисповъдныхъ преданий отъ Мезодія до Гуса въ Чешскомъ народъ. Когда оскудъли средства общественнаго преподавания, когда исчезло Вышеградское училище Церковно-Славянской грамоты, и книги Кирилловскія истреблены Ифмецкими монахами вошедилими во владение Сазавскою обителию, тогда, въ самомъ народъ, открылся разсадникъ духовнаго образования. Рядомъ съ грочкой јерархіею Латинской Церкви, съ Пражскими епископами и архіенископами, идеть непрерываемая, хотя никъмъ и не замъченная, цъпь Православныхъ священниковъ. Преданіе сохранило имена Павла Кайха при Боровоћ, Летомила при Вячеславъ I, Простивоя при Болеславъ, Іоанна Моравскаго и Генриха

Лубенскаго при королѣ Янѣ, Болегоста, Мыслибора, съ четырымя товарищами, ходатайствовавшими у папы Григорія о возвращеніи роднаго языка при Богослужении. Въ одномъ спискъ житія св. Кирилла Философа, приписано, какъ Войтъхъ изсъкаетъ правовърныя епископы и попы. Имена Прокопія, Милича и Матоія Парижскаго сохранила исторія; всё трое, чтевесьма зам'ячательно, священствовали въ одномъ и томъ же храмъ, св. Климента, столь важнаго по отношению късв. Кириллу Философу. Не говорю о священникахъ, которые въ разныя времена подвергались гоненіямъ Западной Церкви за то, что не хотъли отказаться отъ брачной жизни. Имена всъ чисто Славянскія. Ясно, что они выходили изъ среды народной, и не имъли ничего общаго съ Латинскимъ духовенствомъ, состоявшимъ почти исключительно изъ Нѣмецкихъ выходцевъ. Рукоположение они могли принимать, какъ позднъе Чешские Братья, отъ Латинскихъ епископовъ, и потомъ возвращаться на родину къ гонимымъ братьямъ. Что такъ бывало на самомъ дълъ, доказательствомъ тому служитъ Миличъ. Они-то преподавали народу Евхаристію и прочія таинства по обряду Греко-Восточному, и проповъдывали слово Божіе на языкъ родномъ. У нихъ, въроятно, хранилось Церковно-Славянское переложение Библи, что дало возможность и Гусу пользоваться Кирилловскимъ переводомъ, когда онъ дълалъ новый изводъ Чешскій. (1) Ясно, что хранилось въ народъ преданіе о старянной въръ отцевъ, отличной отъ въры Латинской, н что это предание идетъ въ непрерывномъ рядъ явлений отъ Меводія до Гуса. Но мы имвемъ положительныя доказательства, что Гусъ въ самомъ дълъ воспитанъ былъ въ этомъ предании. Прежде всего несомнённо, что онъ былъ непосредственнымъ ученикомъ Матеія Парижскаго, о которомъ и отзывался, какъ объ учитель; что онъ былъ знакомъ съ его сочиненіями, потому что въ его собственныхъ книгахъ встръчаются выписки изъ доступныхъ намъ сочиненій Матоія изъ Янова. Потомъ императоръ Сигизмундъ предъ лицемъ собора призналъ его продолжателемъ ереси Яна Милича и Матоія Парижскаго. «Я былъ еще отрокомъ,» — говорилъ онъ, — «когда зародился этотъ расколъ, и начался въ землъ Чешской, и вотъ до какой степени онъ усилился и распространился.» (2)Укажу еще на собственное свъдътельство Гуса. «Во всъ предшествующие въка

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm III, 299-500. - Dějiny nár. česk. III, 1, str. 142-145.

<sup>(2) 1</sup>hid, S. 356, p. 463. - Dějin. n. česk. 111, 1, str. 192, pozn. 295.

нашей жизни,»-говорпть онъ, въ сочинении противъ Англичанина Стокеса, - «земля наша постоянно славилась твердостію Чешскихъ мужей въ Православной въръ (1) до такой степени, что истинный Чехъ никогда не выказалъ себя упорнымъ еретикомъ. Болѣе прямыхъ свъдътельствъ мы не имъемъ; но сдъсь учение Гуса должно говорить за него. Очевидно, что подъ именемъ Православной въры онъ не могъ разумъть ученія Западной Церкви, не впадая въ самое явное и нельпое противоръчие съ самимъ собою. 3) Самый важный выводъ, извлекаемый изъ обозрѣнія вѣроисповѣдныхъ событій Чешской исторіи, есть именно Греко-Славянскій характерь въроисповъднаго броженія въ Чехахъ. Правда, имя Греческой Церкви встрёчается только въ позднёйщихъ источникахъ, на что и ссылались противники, но явленія религіозной жизни народа, засвёдётельствованныя современными памятниками, такъ вполнё совпадаютъ съ Православной идеей, что даютъ право отчислить ихъ къ явленіямъ Церкви Греко-Восточной. Далее, характеръ ученія Гусова и преданія господствующей Гуситской Церкви, черезъ Гуса естественно связанныя съ предшествующей эпохой, отнимаютъ всякое сомнѣніе на этотъ счетъ. Въ самомъ дѣлъ, если въ ученія Гуса отозвались вопросы Православія, до тёхъ поръ занимавшіе его соотечественниковъ; если въ народъ сказалось сочувствіе къ этемъ вопросамъ, а Церковь Гуситская, Церковь непосредственныхъ учениковъ преобразователя, продолжала существовать подъ тою же вёрою, то вопросъ о Православіи въ Чехіи ръшенъ окончательно. И такъ разсмотримъ прежде всего въ главныхъ чертахъ учение Гуса, потомъ отношения къ нему современниковъ и ближайшаго потомства.

(1) «Faina Christiauissimi regni Bohemias semper retroactis temporibus firmitate orthodoxae idei in viris Bohemis germinavit continue».

Digitized by Google

#### ГЛАВА II.

# Ученіе Гусь.

Историческая литература всего, писаннаго объ Реформаціи въ продолжение трехъ прошедшихъ столътий и въ началъ текущаго, могла бы наполнить целую библютеку классическими сочиненіями и монографіями. Нётъ другаго вопроса въ исторіи, на ко-торый бы такъ постоянно направлено было вниманіе изсл'ёдователей, какъ по обилію частныхъ предметовъ, входящихъ въ составъ его, такъ и по особенной занимательности и всегдащней новости главнаго, предстающаго каждому съ новой, еще не разсмотрънной, стороны. Но о Гусъ, виновникъ реформации XVI-го стоятьтія, мы не имъемъ ни одного сочиненія, хотя сколько ни будь соотвъствующаго требованіямъ современной науки. Заблужденіе, давно уже получившее право гражданства въ наукъ, заблуждение, которое признаетъ въ немъ не более, какъ второстепеннаго деятеля, продолжателя прежнихъ срессей, въ смыслъ Западной Церкви, безъ всякаго самостоятельнаго характера, продолжаетъ дъйствовать и нынъ въ избитомъ мнъніи Нъмецкихъ писателей, что Гусъ былъ предшественникомъ Реформаціи, что онъ не развившійся Протестанть. Всякое новое литературное явление по этой части представляетъ не что иное, какъ утомительное повторение старины безъ прочныхъ доказательствъ, при самомъ поверхностномъ изложении событій и изслъдованіи источниковъ. Латинская Церковь положила начало; послѣдующіе писатели, начиная сь Ланфана, кладутъ довершение этой условной теоріи, въ которой стираются постепенно жизненныя черты Славянской личности Гуса. Въ высшей степени странно разсуждать о какомъ бы то ни было дъятелъ безъ отношенія къ народу, его воспитавшему, безъ связи съ прошедшимъ; а таковы именно всѣ тощія изслѣдованія о Гусѣ, которыми можеть похвалиться современная критика. Французское голословие, согласно съ духомъ партіи, нынъ господствующей, восторгается изуродованнымъ Гусомъ, прошедшимъ чрезъ всъ движения страсти людей, которые мало думають о невмъшательствъ науки и вносять въ нее свои политическія теоріи. Они лучше постигли себялюбивый характеръ реформы Лютеровой, и противополагають ему характерь всемірнаго братства и любви Христіянской въ ученіи. Гуса Но не въ области религия, а въ области государственной жизни, можно отъкскивать въ Лютерв начало раздора и отрицанія существующаго, потому что Лютеръ на столько же занимался политикой, на сколько и религіей; но находить зародышъ всёхъ послёдующихъ политическихъ переворотовъ въ незлобивомъ Гусъ, который въ проповъди, чисто Евангельской, отклонялъ отъ себя все земное, который, располагая всей нравственной и матеріяльной силой своего народа, добровольно отдалъ себя на жертву, безславно для науки, а еще болъе прискорбно для Славянскаго сердца. Нать, и въ самомъ Лютеръ, при явномъ раздвоении съ верховною властию, учение Евангелия не могло обратиться въ возмутительную проповёдь; еще менёе въ чистомъ сердцё Славянина и въ подражании подвигу Богочеловъка могли таиться коварные замыслы нарущить миръ человъчества. Я смотрю на дъятельность Гуса съ точки зрънія, единственно правильной, какъ на двятельность исключительно религіозную, чуждую всякихъ земныхъ отношений. Это полный сводъ Христіянскаго въроученія, изложенный, большею частію, въ живомъ словъ проповъди. Характеръ его, по моему мнѣнію, нельзя опредѣлить вѣрнѣе, какъ возвращениемъ Католицизма къ преданиямъ Церкви Апостольской, съ сильнымъ воздъйствиемъ Греко-Восточнаго начала. Я и не думаю утверждать, что Православіе въ ученіи Гуса явилось въ формахъ чисто Греко-Восточныхъ или Греко-Россійскихъ. Формы мъняются у всёхъ народовъ, смотря по обстоятельствамъ мёста и времени. сущность же заключается въ духъ Православія, явившагося въ учении Гуса во всей чистотъ временъ Апостольскихъ. Не имъя возможности возстановить Православія въ Чехіи, какъ оно было введено въ нее Бл. Месодіемъ, онъ вознамфрился возстановить его въ болѣе обширныхъ размърахъ, въ видъ Вселенской Церкви. Онъ върилъ въ возможность возсоздать въ ХУ-мъ въкъ Каеолическую Церковь, въ которой Римский епископъ занималъ бы мъсто не главы Церкви и викарія Інсуса Христа, а простаго епископа, какимъ онъ и былъ первоначально. Можетъ быть, если бы обстоятельства были благопріятнье, если бы Римское вліяніе, по крайней мъръ, уравновышивалось Византійскимъ, и если бы Константинополь самъ не искалъ на Западъ помощи, Гусъ съ радостию бросился бы въ объятія матери своей-Церкви Греко-Восточной, какъ сделали Гуситы при Рокицанъ. Но то была уже высшан степень развитія, когда защитники старины поняли, что возстановление Вселенской Церкви, управляемой однимъ духомъ Въры и Благодати, есть дъло несбыточное; что призывать его можно только въ молитвахъ; что

между Римскимъ антихристомъ (1) и Церковію Апостольскою не можетъ быть общенія. Такъ думали Гуситы второй половины XV-го вѣка; но Гусъ не могъ еще дойти до такого обособленія Церкви, а потому въ ученіи его мы найдемъ вліяніе Запада въ счастливомъ равновѣсіи съ преданіями Востока. Бл. Августинъ, имѣлъ на него обширное вліяніе, но вліяніе не безусловное; онъ заимствовалъ во всѣхъ частяхъ его ученіе о Церкви, ни сколько не сочувствія крайностямъ ученія его о Благодати. Не рѣдко риемованные Латинскіе гимны приводятся имъ въ доказательство какого ни будь Православнаго догмата. Онъ не усомнился самой Церкви придать названіе Римской въ общирномъ смыслѣ, признавая за Римомъ первенство надъ всѣми городами вселенной. Но подъ внѣшнимъ сходствомъ скрывается глубокое внутреннее различіе. Это покажутъ подробности догматики Гуса, къ обозрѣню которой приступаю теперь.

Главный источникъ сочинений Гуса—ero Monumenta. Онъ заключають въ себъ не менъе 30 разсуждений на разные Богословские вопросы, проповъди, толкования на книги Библейския. Вычислю главныя въ порядкъ лъточислительномъ. Самое первое: проповёдь о тёлё Христовомъ, 1401. (2) Второе: О прославленной крови Христовой, 1402 года, по соображению событий, подавшихъ поводъ къ его написанию; ятсколько проповъдей, говоренныхъ въ палатахъ архіепископскихъ къ собранному духовенству 1403-1406 и далее. Въ Мае 1410 года, по случаю сожжения Виклефовыхъ книгъ. Гусъ защищалъ сочинение Виклефа о Пресвятой Троицъ. Сюда же, конечно, относится и разсуждение о томъ, что книги еретиковъ должно читать, а не жечь. 10 Февраля 1411 года Гусъ проповъдывалъ противъ безъименнаго противника, подкинувшаго ему на каеедру записку съ опровержениемъ двухъ иъстъ одной изъ предшествовавшихъ его проповъдей. Въ Сентябръ того же года Гусъ держалъ Университетское прение противъ Стокеса. 1412 и 1413 годы самые богатые литературными произведеніями Гуса. Въ 1412 онъ отвъчалъ на три вопроса, предложенные ему въ Оломуцъ: а) Должно ли върить въ Пану? б) Можно ли спастись безъ устной исповъди ? в) Получили ли спасение нъкоторые изъ Египтянъ, потопленныхъ съ Фараономъ въ моръ, или изъ Содонитянъ,

<sup>(1)</sup> Такъ называлъ папу и Ки. К. К. Острожский въ послания къ Братьямъ.

<sup>(2)</sup> Hist. et. Mon. Hus. - De sacr. corp. et sangu. Dom., I, 39, ua oboport.

истребленныхъ огнемъ и жупеломъ, и каково о томъ мивние церковныхъ учителей (Tractatus de tribus dubiis factis in Holomutz). Въ началъ того же года онъ вооружался на казедръ противъ Пльзненскаго проповъдника, утверждавшаго, что худний священникъ гораздо угоднѣе Богу достойнъйшаго мірянина, и что онъ послѣ первой объдни становится творцемъ своего Бога, приношениемъ безкровной жертвы. Послъдняя половина 1412 года посвящена Гусомъ защищению нъкоторыхъ положений Виклефа, изъ числа 45 осужденныхъ (Defensio quorundam articulorum J. Vuicleph; de decimis, de ablatione bonorum temporalium a clericis). Въ Іюнь происходило знаменитое пръніе объ прощахъ (Adversus indulgentias papales, sive quaestio de cruciata Papae Ioannis XXIII), и произнесена другая проповъдь противъ крестовой буллы, возбудившая гонение городской думы противъ Гусовыхъ учениковъ. Къ 1413 году относятся пять знаменитыхъ твореній Гуса: О шести заблужденіяхъ (De sex erroribus), начертанное на стънахъ Виелеемской часовни противъ 8 докторовъ, разсуждение о Церкви, противъ Стефана Палеча и Станислава изъ Зноима. По прівздв въ Констанцъ написано имъ, въ течение поября мъсяца 1414 года, разсуждение О необходимости Причащения подъ обоими видами: De sanguine Christi, sub specie vini a laicis sumendo), а въ темницъ, въ разныя времена, много мелкихъ сочинений, о которыхъ сказано выше, между прочимъ о Таинствъ тъла и Крови Христовыхъ (De sacramento corporis et sanguinis Domini), нъсколько другихъ сочинений Гуса; не означенныхъ годами я опускаю. Кромъ толкованія на Библейскія книги, замъчательны еще два разсужденія: О страсти Христовой (De passione Christi), и О почитаніи иконъ (De imaginum adoratione), и то и другое помѣщенно во второмъ томѣ его «Monumenta». На основания этихъ источниковъ изложу въ главныхъ чертахъ догматическое содержа ніе ученія Гусова.

Гуса на Констанцкомъ соборъ обвиняли въ неправильномъ учении о Таинствъ Троицы. Отвътъ на обвинение находимъ въ слъдующихъ словахъ еге.

«Прибъгаю къ безконечному могуществу Бога Отца, къ безпредъльной премудрости Сына Божія, къ неистощимому милосердію Духа Святаго, воздавая славу и честь со всею матерію Церковію Богу Единому по существу, Троичному въ лицахъ, Троицъ несо-

33

творенной, благословенной и животворящей, началу, продолжению и концу всякой твари.»

«Различіе ипостасей обозначается въ словѣ Апостола Павла (Рим. XI, 36): «изъ Того, и Тѣмъ, и въ Немъ всяческая». Отецъ ни отъ кого не исходитъ; Сынъ Божій родится отъ одного Отца; Духъ Святый общимъ дуновеніемъ (per communem spirationem) отъ перваго и втораго лица.» (1)

Не смотря на это послѣднее, трудно рѣшить утверднтельно, какого мнѣнія держится Гусь на счеть исхожденія Духа Святаго. Сообщеніе Духа Святаго вторымъ лицемъ Св. Троицы посредствомъ дуновенія (spiratio): «И сіе рекъ, дуну: пріимите Духъ Свять,» должно строго различать отъ вѣчнаго исхожденія (processio) Духа Святаго отъ одного Отца, которое принимають и Чешскіе Братья. Да и самъ Гусъ говорить, что «все изъ Отца, и черезъ Сына, и въ Духъ Святомъ (ех ipso Patre, et per ipsum Filium, et in ipso Spiritu Sancto sunt omnia),» и прямо называеть Духа «Св. Даромъ Отца.» (<sup>2</sup>) Какъ бы то ни было, но то несомнѣнно, что Гусъ не далъ себѣ яснаго отчета въ отличін Греческой Церкви отъ Западной въ исповѣданіи этого догмата, и не занимался этимъ вопросомъ.

Онъ признавалъ всё семь Таинствъ Христіянской религіи, Это доказываютъ безчисленныя свёдётельства въ его сочиненіяхъ. Записные Католики, Еней Сильвій съ послёдователями, смёшивали его съ Таборитами, принимавшими только пять таинствъ. Сомнёніе могло бы бытъ допущено только въ отношеніи къ миропомазанію и елеосвященію. Но о первомъ (de Chrisinate) Гусъ говоритъ, какъ объ таинствё въ сочиненіи о десятинахъ, поставляя его непосредственно за Крещеніемъ; (<sup>3</sup>) о второмъ въ толкованіи на соборное посланіе Іаковле, на которомъ основано установленіе этого Таинства. (<sup>4</sup>)

Ланфанъ и Нъмецкіе писатели признали ученіе Гуса о Таинствахъ совершенно тождественнымъ съ Латинскимъ ученіемъ. Флате говоритъ именно, что Гусъ не вооружается на Таинства

(4) Hist et Mon. Hus. 11, f. 149.

<sup>(1)</sup> De Trinitate, f. 105. — De sufficientia legis Christi ad regendam ecclesiam. S. 44. — De mandatis Domini, f. 29, na oборотъ.

<sup>(2) «</sup>Lx immensitate doni Patris, quod est Spiritus Sanctus de Ecclesia.»

<sup>(3)</sup> De decimis, f. 134.

Западной Церкви, что онъ держится безпрекословно ученія Римскаго. Это мнение неосновательно. Латинская Церковь вносила понятіе личности въ духовное значеніе Таниства. Она не отдёляла лица совершающаго отъ дъйствія совершаемаго, и переносила на служителя Таинства благодатную силу самаго Таинства. Отсюда важное значение священства, дающаго помазанному сверхъестественную силу, каковъ бы ни былъ человъкъ, на котороиъ почило помазание. Мы видели выше, въ жизнеописании Лютера, что это. мнъние входило въ число существенныхъ догматовъ Запада, и высказано весьма определенно въ настольномъ творении Беля. Лютеръ, отвергая власть священника, творить Твло Божіе и низводить благодать своей собственной личностию, возстанавливаетъ ее въ другой области, въ служении проповъди. Онъ слишкомъ много подчиняетъ идею Таинства устному слову, когда говоритъ, что завъть Христовъ: «Сіе творите въ мое воспоминаніе,» значить проповъдуйте обо мнъ. (<sup>1</sup>) Онъ признаетъ служение проповъди (das Predigtamt) действіемъ, одинаковымъ въ таинственной силе съ Крещеніель, Евхаристіей, разръшеніемь. (2) Противь этого значенія личности въ совершеніи Таинства вооружается Гусъ. Онъ съ особенной силой указаль на Божественное происхождение Таинствь, и выразилъ мысль, что Таинство и при посредствъ недостойныхъ священниковъ низводитъ благодать Божію на прининающаго. Недостоинство лица ни въ какомъ случат не уменьщаетъ дъйствительности Таинства, ибо Таинство совершается силою Божіею, и священникъ есть только орудіе. Здъсь является всемогущество Божіе, совершающее великое и чистое дело (valde dignum et mundum opus) крещенія, разръшенія, посвященія и пр. черезъ посредство недостойнаго и нечистаго служителя (per indignum et immundum ministrum), къмъ бы ни преподавались Таинства въ Церкви Христовой, достойнымъ ли, или недостойнымъ; служителемъ; но какъ таниственно оживотворяетъ ихъ Духъ Святый, который некогда во времена Апостольскія являль себя въ видимыхъ знаменіяхъ, то сила Тавиства ни увеличивается личной заслугой праведныхъ преподавателей (dispensatorum), ни уменышается недостоинствомъ злыхъ, потому что «ни насаждаяй есть что, ни напаяяй,

<sup>(1)</sup> Walch, I. Объясн. 24 гл. Быт. §. 71, S. 2493.

<sup>(2)</sup> Walch, I, 17 гл. Бытія §. 153-156, S. 1571; V Объяся. 51 Пс. §. 211, S. 811.

но возращаяй Богь.» (1 Кор. III, 7). (1) А если такъ, то гдъ же участвуетъ личность священника въ совершении Таинства? Поистинь, онъ самый ничтожный помещникъ Божий (revera, modicus est adjutor Dei).» (2) Мысль эта отдёльно проводится Гусомъ черезь каждое Таинство; на ней основано опровержение имъ прощъ (индульгенцій), преимущественно въ Крещеніи и Миропомазаніи. По словамъ Св. Григорія (Quaest. 1 сар.) священникъ писходить на степень простаго орудія, потому что въ нихъ Благодать Божія двйствуеть особенно таниственнымъ образомъ (operatur discretius). Относительно Таинства Евхаристи, Гусь возстаеть противъ книги : «Звъзда духовенства (Stella clericorum)», въ которой высокая почесть приписывалась священникамъ за преимущество творить твло Христово во время объдни, и ссылается на слово Августина (de corpore Christi); въ Касолической Церкви Таинство Тела и Крови не совершается ни больше, ни меньше отъ того, что служитель Таинства хорошь, или дуревъ, потому что оно совершается не заслугою освящающаго, а словомъ Спасителя и силою Духа Свитаго. (3)

Въ приложении къ Таинству покаяния, тотъ же, чисто посредствующій характеръ свищенника исключаетъ высокое преимущество, присвоенное Латинскимъ духовенствомъ разръшать отъ вины и казни (a poena et culpa), въ прощахъ или, такъ называемыхъ, индульгенціяхъ.

Мы видъли выше, что право раздавать пропци существенно противоръчитъ таинственной силъ покаянія, потому именно, что оно переноситъ на папскую личность непосредственно власть низводить Благодать, отпускающую гръхи. Гусъ смотрятъ на индульгенціи не столько какъ на сокровище Церкви, находящееся въ непосредственномъ распоряжении папы, сколько на злоупотребление Таинства, поставленнаго въ зависимость отъ произвола лица совершающаго. Предложу въ короткихъ словахъ его мнѣнія объ этомъ предметь.

«Одна только Троица имъетъ верховную безусловную власть (potestas autentica), которан, въ лицъ Іисуса Христа, переходитъ и на его человъчество (subautentica). Епископы пользуются только распорядительною (instrumentalis) или служебною (ministerialis) властію, состоящей въ предварительномъ принятіи свъдътельства

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Mou. Hus, De decimis, 1, f. 134.

<sup>(2)</sup> Ad scr. 8 Doct., I, f. 307.

<sup>(5)</sup> Adv. praedic. Pizn. I, f. 145 .- De decimis, 1, 154.

совъсти, и въ заключительномъ приговоръ или ръшении на основании исповъди. Когда Христосъ велълъ прокаженнымъ показаться священникамъ, и они очистились еще на пути, то отсюда слъдуеть, по замъчанию Іеронима, что не священники очищаютъ гръхи, а что имъ предоставлено только испытание совъсти, для правильной оцънки духовнаго состояния кающагося. Естественно, что они только истолкователи (interpretes) и орудія (ministri) воли Божіей, открывающей, или закрывающей, для человъка двери Царствія Божія. Вотъ по мнънию Гуса значение словъ: «Примите Духъ Святъ: имъ же отпустите гръхи, отпустятся имъ, а имъ же держите, держатся». Но этъмъ ни мало не даетси свищенникамъ безусловнаго веограниченваго полновластія, которое такъ часто смущаетъ Христіянъ и приводитъ ихъ къ рабскому страху.

Смертный грѣхъ изгопяетъ-изъ души Благодать, дѣлаетъ грѣшника повиннымъ вѣчному осужденію, отлучаетъ его отъ общества вѣрующихъ. Для оправданія его потребны: 1) безконечное могущество, потому что, по словамъ Августипа, легче сотворить міръ, чѣмъ оправдать грѣшника; 2) безконечное милосердіе, замѣняющее недостаточность покаянія: отъ того Іудеи роштали на Інсуса, 1080ря: «Кто можетъ отпускатъ грѣхи, кромѣ Бога?» и Іоаннъ Креститель, предвидя будущую надменность клира, взывалъ: «Се Агнецъ Божій, вземляй грѣхи міра».

Слёдують возраженія: «Если Богь одинь отпускаеть и вяжеть, то для чего же сказано было Апостоламь: «Пріимите Духь Свять»»... н въ какомъ смыслё священникъ можеть вязать и рёшить?»

Отвѣть Гуса: «Вяжеть и священникъ, налагая епитимыю; рѣнитъ и священникъ, снимая ее и допуская очищенныхъ къ Таинству. Онъ можеть вязать и рѣшить не произвольно, а согласно съ духовнымъ состояніемъ кающихся — разрѣшать только заслуживающихъ, удерживать грѣхи нераскаянныхъ. И такъ разрѣшеніе грѣховъ раздѣляеть Богъ между собой и своимъ служителемъ. Только онъ одинъ можетъ разрѣшить ожесточоніе сердца — первый ипагъ къ покаянію. Самъ и черезъ священника разрѣшаетъ узы вѣчнаго осужденія: Самъ чрезъ обращеніе сердца, посредствомъ священника чрезъ устную проповѣдь; наконецъ, орудіемъ священника даетъ ему залогъ будущаго спасенія (въ епитимъѣ и причащеніи Таинству).

Ясно, что Богъ, отъ въка предопредъянощій, прежде Самъ отпускаетъ гръхи на небъ, чъмъ служитель Церкви разръшаетъ

ихъ на землъ; ибо собственно прощеніе гръха принадлежитъ ему единому; видимое же разръшеніе священника есть только обнародованіе, приведеніе въ гласность (promulgatio) ръшенія Божія.

И такъ заблуждается духовенство, приписывающее себѣ власть вязать и рѣщить по произволу (ad suum votum), безъ предварительнаго рѣшенія на небѣ. Но сказано: ««Еже аще свяжете на земли, будетъ послѣ связано на небеси.»» Богохульно утверждать, что папа можетъ прощать оскорбленіе, нанесенное величію Божію, и что Богъ допускаетъ такое вторженіе въ собственную власть. Въ такомъ случаѣ слѣдовало бы допустить непогрѣшительность папы, иначе онъ могъ бы заблуждаться, и, вмѣстѣ съ нимъ, Судъ Божій былъ бы неправеденъ.

Одинъ Богъ не можетъ не знать, кому должно отпустить согръшеніе. А всякой намъстникъ его на землъ можеть быть ослъпленъ пристрастіемъ, или обманутъ невъдъніемъ. Такъ, если онъ не даетъ разръшенія изъ побужденій гнъва, или корысти, человъку, истинно кающемуся, или если за деньги даетъ разръшеніе нераскаянному, или, наконецъ, если, на основаніи ложной исповъди, оправдываетъ лицемъра. Во всъхъ этихъ случаяхъ видимое дъйствіе власти оказывается несостоятельнымъ; и если священникъ и кающійся върятъ въ дъйствительность его, и тотъ и другой заблуждаются странно. Ибо ищущій разръшенія долженъ чувствовать сокрушеніе сердца, съ твердымъ намъреніемъ отстать отъ гръха. Кто умышленно остается въ ожесточеніи гръха, того всъ священники міра не въ состояніи очистить отъ гръха добровольнаго; равно весь соборъ духовенства безсиленъ связать смиренное и сокрушенное сердце.»

Другое возраженіе (изъ канона «Solitae de majoritate et obedientia) папы Иннокентія: «Спаситель, сказавши Петру и, въ лицѣ Петра, всѣмъ преемникамъ его: ««Еже аще свяжеши.... (quodcunque ligaveris),»» не допускалъ никакихъ исключеній.»

«Но могъ ли Петръ разрѣшить нераскаяннаго, когда (Дѣян-VIII, 22) самъ сказалъ Симону: ««Покайся о злобѣ твоей и молися Богу, аще убо отпустится ти помышление сердца твоего.»» Могъ ли онъ разрѣшить бракъ вопреки слову Божію? ««Еже Богъ совокущи, человѣкъ да не разлучаетъ.»» Могь ли онъ разрѣшить грѣхъ Іуды, сына погибельнаго? И такъ Слово Христово не даетъ произвола священникамъ. Христосъ не сказалъ: ««Всѣ, кого захотите, или вздумаете, связать, или разрѣшить, а кого дѣйсгвительно свяжете, иля разрѣшите, согласно съ правдою и милосердіемъ.»» Какъ бы сказалъ Христосъ Петру и прочимъ Апостоламъ: ««Кого ты обяжешь законнымъ удовлетвореніемъ за грѣхъ, тотъ останется должникомъ и предъ моимъ правосудіемъ.»» И наоборотъ: ««Кто дъйствительно заслужилъ у тебя прощеніе грѣховъ, тотъ не будетъ задержанъ и предъ Моимъ судомъ.»» «Еже аще свяжеши,»» слова эти прямо указываютъ на грѣшника нераскаяннаго; «Еже аще разрѣшиши»» — на искренно кающагося.» (1)

Воззрѣніе Гуса, отличное отъ Католическаго, не имѣетъ ничего общаго и съ Лютеранскимъ. Лютеръ, по возвращеніи изъ Аугсбурга въ 1518 году, читалъ двѣ проповѣди, въ которыхъ доказывалъ, что нужно только вѣровать, чтобъ получить разрѣшеніе; что человѣку требующему разрѣшенія отъ священника и, слѣдовательно, сознающему себя грѣшникомъ, священникъ не имѣлъ права отказывать въ ономъ. Съ 1525 года онъ утверждаетъ за своимъ духовенствомъ право отлученія отъ Церкви, право лишать нераскаянныхъ не только Евхаристіи, но и христіянскаго погребенія.

Важныйшій вопрось въ ученія Гуса о Таинствахъ, какъ извъстно, вопросъ объ Евхаристіи подъ обоими видами. До сихъ поръ въ наукв преобладаеть мнёніе, что Гусь мало причастенъ былъ общему движению Чешскаго народа въ пользу этого догмата Греческой Церкви, и приложился къ нему только изъ государственныхъ видовъ въ Констанцкой темницъ. Представители этого мнънія въ XVIII стольтіи: Ланфанъ, въ новьйшее время Палацкій и нъкоторые другіе. Но собственныя свъдътельства Гуса и ясныя показанія писателей ближайшихъ ко времени Гуса: Енея Сяльвія, Лютера, Теобальда, Коменскаго, несомнино доказывають: 1) что Гусь Причащеніе подъ обоими видами считалъ совершенно необходимымъ не только для священниковъ, но и для мірянъ, по слову Христову и согласно съ обычаемъ первоначальной Церкви; 2) что онъ собственно, а не Якубекъ изъ Стрибра, явился возстановителемъ этого догмата послѣ Матоія Парижскаго; 3) что онъ съ самаго начала своего богословскаго поприща занимался этимъ вопросомъ, и тогда уже признавалъ закопность и пользу Причащения подъ обоими видами, не проповъдуя о ней по тому только, что предполагалъ ее общензвъстною. Увидимъ ниже, на сколько обнаруживается вліяніе

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, cap. 10. – Adv. indulg. papales, I, f. 181 sqq. – De sex erroribus, I, f. 192 eqq. – Adv. scr. 8 Doct. I, S. 300 sqq.

Греческой Церкви въ привязанности Чеховъ къ этому догмату, и откуда заимствовали его Протестанты. (1)

Считаю излишнимъ доказывать въру Гуса въ пресуществленіе. Она засвъдътельствована общимъ признаніемъ Собора, засвъдъ тельствована всёми сочиненіями Гуса о Таинстве Евхаристін. Приведу одно только мёсто, которое можеть служить отвётомъ на всё обвиненія: «Несомнённо должно вёрить, что каждый священникъ, какъ достойный, такъ и недостойный, дъйствительно произнесеніемъ въ литургіи установленныхъ словъ, какъ орудіе Божіе, претворяеть хлъбъ въ самое истинное тело Христово, а вино въ Его пречистую кровь. Я говорю какъ орудіе: ибо священникъ словани и властію І. Христа совершаеть тоже пресуществленіе, какъ совершилъ Христосъ собственными словами и собственной властию.» И далье: «Этого мньнія держался я и прежде священства моего, такъ проповъдывалъ и писалъ я въ самомъ началь его, какъ явствуетъ изъ сочинения моего о тълъ Христовочъ, писанномъ въ первомъ году моей проповъди (1401-мъ); тоже самое учение преводовалъ я и въ Пражскомъ Университетъ въ 1409 году, объясняя сентенціи Петра Ломбарта. И такъ да простить Богъ всемогущій врагамъ моимъ, возведшимъ на меня клевету предъ Ринскою Церковію. будьто я проповъдывалъ, что священникъ, пребывающий въ смертномъ гръхъ, не въ силахъ освятить даровъ и совершить Таннство. Правда, я говорилъ только, и теперь говорю, что такой священникъ, хотя и не возбраняетъ сошествію Духа Святаго, но совершаетъ Таинство недостойно и безъ заслуги (non digne et meritorie) и въ судъ себъ (sibi in praejudicium), потому что презираетъ имя своего Бога. Сынъ Божій словомъ своимъ, посредствомъ пресуществления (per transsubstantiationem), прелагаетъ хлъбъ въ истинное тело Свое, а вино черезъ пресуществление въ истинную кровь Свою.» (2)

Таинство Покаянія, по ученію Гуса, состоить непремѣнно изъ трехъ частей: сокрушенія (contritio), исповѣди (confessio) и удовлетворенія (satisfactio).

Сокрушение есть внутренняя скорбь о гръхъ содъянномъ; потому что гръхомъ человъкъ утратилъ благодать Духа святаго, дружбу Спасителя и общение со всъми святыми.

(2) De Coena Domini, I, 39-40.



<sup>(1)</sup> Подробный расборъ дрязветельствъ предложенъ мною въ статъв: «Правоолавіе у Чеховъ», помъщ. въ «Чтеніяхъ въ Обществъ исторіи и древностей Россійскихъ при Московсковъ Усиверсатотъ 1848 г.», и отдъльно стр. 69—85.

И сповѣдь состоитъ въ разоблаченіи грѣховъ (recognitio peccatorum) предъ Богомъ и предъ священникомъ; она должна быть явственная (plana), дабы священникъ могъ ее понимать, и полная (integra), дабы умышленно не утаевать грѣха.

Третья и заключительная часть покаянія есть удовлет вореніе Богу смиреніемъ себя (humiliando se), сокрушеніемъ (affligendo se), возвращеніемъ ближнему, ему принадлежащаго (reddendo sibi, quae sua sunt). Согласно съ этимъ дѣленіемъ, Гусъ признаетъ три вида удовлетворенія: молит в у, постъ и милостыню, соотвѣтствующія тремъ главнымъ грѣхамъ, заражающимъ міръ: гордости, которая оскорбяетъ величіе Божіе; сластолюбію, которымъ человѣкъ грѣшитъ противъ собственнаго существа, и алчности, которая либо неправедно удерживаетъ мзду, либо прямо похищаетъ чужое. (1) Въ другомъ мѣстѣ Гусъ признаетъ, что удовлетвореніе имѣетъ многоразличные виды; что оно можетъ совершаться либо сильнымъ сокрушеніемъ сердца, либо постомъ, молитвой и милостыней, или вообще какимъ либо дѣйствіемъ, угоднымъ Богу и полезнымъ для Церкви. И такъ удовлетвореніе, о которомъ Гусъ говоритъ, не иное что, какъ наша епитимья. (2)

Что Гусъ признаваль устную исповъдь (confessio auricularis), не подлежить никакому сомнѣнію. Онъ самь потребоваль въ темницъ духовника и получилъ отъ него разръшение; хотълъ, какъ извъстно, еще разъ исповъдываться предъ постомъ. Въ письмъ къ одному священнику онъ предписываетъ даже правила исповъди. Наконецъ подробно говорить о правъ духовника, налагать наказание, но просить его не выходить изъ предъловъ умъренности. (3) Не смотря на то, Кохлей, въ Исторіи Гуситовъ, обвиняетъ его въ отрицании исповѣди, основываясь на сочинении его: De tribus dubiis, гдѣ Гусъ рѣшаетъ утвердительно вопросъ, предложенный ему, въроятно, намъреніемъ, какимъ ни будь Чехомъ Католикомъ: «Возможно ли спастись человъку безъ исповъди смертному священнику?» (4) Онъ доказываеть возможность спасения безъ устной проповеди, въ случав нужды, изъ примвра Евангельскаго мытаря, и сведетельствъ, церковныхъ учителей, на пр., Златоуста (въ кн. О сокруш. сердца), Августина, Магистра Сентенцій, и проч. Цъль Гуса обличить излишнюю крутость духовенства Латинскаго, отказывавшаго въ

<sup>(1)</sup> De poenitentia, 1, 37 ma oõ.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. 8 Doct., c. 9, f. 508 Ha ofop.

<sup>(3)</sup> Ad ser. 8 Doct., c. 10, f. 310, 325 ma of., 324.

<sup>(4)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit. p. 26.

вѣчномъ спасеніи тѣмъ, которые, по обстоятельствамъ мѣстнымъ, или физическимъ, лишены были возможности исповѣдываться передъ священникомъ. Явный намекъ на жестокосердіе Римскихъ прелатовъ въ заключительныхъ словахъ: «quae temeraria esset impietas et diabolica condemnare». Гусъ говоритъ только объ однихъ частныхъ случаяхъ: о младенцахъ, глухонѣмыхъ, объ умирающихъ насильственною смертію, о живущихъ въ пустыняхъ, или въ плѣну у язычниковъ; а потому употребляетъ частицу de, а не ех (въ оборотѣ: patet, de patribus veteris legis, de pueris etc.). Подобное же различіе полагалъ онъ между исключительно духовнымъ (spiritualis) и таинственнымъ (sacramentalis), т. е., тѣлеснымъ вкушеніемъ Евхаристіи. Для спасенія только первое совершенно необходимо; но гдѣ можно соединить и то и другое, послѣднее становится стольже необходимымъ условіемъ спасенія, що установленію Церкви. (1)

Признавалъ ли Гусъ въ числъ догматовъ законность поклоненія святымъ, — вопросъ любопытный. Католики обвиняли его въ отрицаніи святыхъ и необходимости поклоненія имъ и Божіей Матери. Но Гусъ передъ смертію, въ изложеніи въры своей (de fidei suae elucidatione) призываетъ противъ клеветниковъ «Пречистую Дъву, Матерь Спасителя, возстановительницу рода человъческаго, Царицу Небесную, благодатію превосходящую Ангельское естество, преблаженную паче встать торжествующихъ на небесахъ. оть полноты которой, по выражению Бернарда, всъ болящие получають исцъление, скорбящие утъшение, гръшники разръшение. праведные благодать, Ангелы радость, Сынъ Божій плоть человьческую, вся Троица славу. И такъ да посрамятся враги мои, или лучше враги своихъ собственныхъ душъ, возведшие на меня клевету, будьто я говорилъ, что Пречистая Дъва родила Господа не Приснодъвою, а по закону естества, между тъмъ какъ непреложное Писаніе, проповъданное миою въ присутствіи мпогихъ тысячь народа, говорить ясно, что Ангелъ Господень возвёстилъ во снъ Іосифу зачатие Іисуса по наитию Духа Святаго. И не одно это Писание о преславномъ зачати и рождествъ Спасителя я проповъдывалъ людямъ, но училъ ихъ и Символу въры, и велълъ расписать его на стънахъ Виолеемской часовни на родномъ языкъ: а тамъ говорится въ слухъ всему Христіанству, что единородный

(1) De corpore Christi, I, f. 167.

Сынъ Божій Іисусъ Христосъ воплотился отъ Духа Святаго и Маріи Дѣвы, посредницы и нѣкоторымъ образомъ причины воплощенія, страстей и воскресенія Христова, и, въ слѣдствіе того, искупленія всего рода человѣческаго.» (<sup>1</sup>)

Въ другой разъ Гусъ высказалъ мысли свои о Пресвятой Богородицъ, въ сочинении противъ Пльзненскаго проповъдника, въ отвътъ на извъстное мнъніе Католической Церкви, что худшій священникъ достойнъе Матери Господа, потому что, если блаженна Богоматерь, однажды родивши Христа, то гораздо блаженнъе всякій священникъ, который творитъ ежедневно своего Господа (въ пресуществленіи даровъ), и можетъ творить его, когда только захочетъ.

На эту выходку Гусъ отвъчаеть: «Такъ какъ Дъва Марія лице единственное послѣ Христа, выше всѣхъ ликовъ Ангельскихъ в всякой твари величиенъ чистоты своей, которою она удостоилась родить и воспитать Спасителя, подражать Его жизни, присутствовать при страстяхъ Его, то ясно, что священникъ, позволяющій себѣ этѣ дерзкія рѣчи, хочетъ стать наровнѣ съ Іисусомъ Христомъ.» Гусъ отвергаетъ безуміе не праздными возгласами, а со всёмъ простодушиемъ младенческой веры, темъ болёе, что это мнѣніе, повторяемое не рѣдко въ проповѣдяхъ, пользовалось общимъ довърјемъ и превосходно служило выгодамъ Латинскаго духовенства. «Если меньшій въ Царствъ небесномъ больше Іоанна Крестителя, то что же сказать о Матери Божіей, большей въ Царствъ Небесномъ послъ Христа, въ сравнении съ гръшнымъ священникомъ? О! если бы самъ верховный Апостолъ обличилъ высокомъріе этихъ сомозванцевъ собственнымъ смиреніемъ! Они, конечно, согръшили тяжеле того Фарисея, который выставлялъ заслуги свои предъ мытаремъ. Отъ чего же не отрицають они заслуги Матери Божіей, которою она получила высокое право ходатайства за кающихся гръшниковъ? Отъчего призываютъ Пречистую Дъву въ молитвахъ: «Сподоби насъ, рабовъ твоихъ, Господи, предстательствомъ преблагословенной и славной Приснодевы Маріи, избавиться отъ настоящія нужды и насладиться в'тнымъ блаженствомъ?» или: «Мать Благодати! Мать Милосердія! Защити насъ отъ врага, заступи насъ въ часъ смертный!»Видишь ли, безбожный священникъ, ты смъешь просить заступления Пресвятой Богородицы, а на землъ отъ гордаго и несытаго сердца возносищь себя надъ Царицею

<sup>(1)</sup> Hist. et Monum. Hus. I, 51 na ocop.

міра, владычицей ангеловъ и вратами Небесными, надъ Пречистою Дъвою, во чревъ которой совершилось таинственное обрученіе божества съ человъкомъ и Церкви Святой съ Сыномъ Дъвы, къ которому призванъ и ты недостойный!»

За тыль приводятся 37 подложныхъ стиховъ Овидія, которыхъ самый языкъ обличаетъ средневъковое происхождение, гдъ воспъвается воплощение Бога Слова и великая заслуга Богородительницы. Гусъ стыдитъ духовенство примъромъ язычника, какъ нъкогда женщина, воздвигшая гласъ отъ народа, посрамила гордость священниковъ, Фарисеевъ и книжниковъ, словами: «Блаженно чрево, родившее Тя, и сосца, яже еси ссалъ,» и оканчиваетъ благочестивыми размышлениями и величаниемъ Богородицы.

Укажу еще на событіе изъ жизни наперсника Гусова, Іеронима Пражскаго, свъдътельствующее о высокомъ уваженіи его къ Матери Божіей. Гуситскій историкъ, Лаврентій изъ Бржезовы, сообщаетъ, что когда Іеронима вели вонъ изъ Констанца на мъсто казни, онъ громко воспълъ Символъ въры, а потомъ молитву Богородицъ: «Благословенна ты въ женахъ», и, обращаясь къ народу, говорилъ по Нъмецки: «Милыя дъти! Какъ я пълъ предъ вами теперь, такова моя въра!» (<sup>1</sup>)

Нельзя опустить безъ внимания въ обоихъ упомянутыхъ свъдътельствахъ Гуса ссылки на св. Бернарда и св. Ансельма, которые въ Западной Церкви отличились особенно благоговъйнымъ усердіемъ въ прославленіи Дъвы Маріи. Лютеръ, высоко уважавшій Бернарда за живую въру въ Спасителя, упрекаетъ его и Ансельма именно въ томъ, за что Гусъ его хвалитъ, и называетъ виновникомъ суевърнаго Богослуженія, установленнаго Западной Церковію въ честь Богоматери. Въ его собственныхъ, непочтительныхъ отзывахъ о Богородицъ, замъчаемъ ръзкую противоположность съ вдохновенными воззваніями Гуса. Гусъ укоряеть Католиковъ въ оскорбленіи величія Богоматери, въ униженіи заслуги ея. Лютеръ, напротивъ, въ перенесения на нее величия и славы, подобающей одному Богу. Гусъ называетъ Пречистую Дъву посредницею между Богомъ и человъкомъ, виновницей искупленія падшаго Адама, существомъ, вознесеннымъ превыше Ангеловъ и всего сотвореннаго; Лютеръ ревнуетъ противъ всякаго участія ея въ цъль спасенія, указываетъ на особенность Ап. Павла и Іоанна, которые, по мижнію его, не слишковъ распространяются о высокой заслугъ Давы Марія.

<sup>(1)</sup> Letopisowé wálky Husit-ké M. Wawiince z Biezowé, str.21, по рукописи О. М. Бодавскаго.

«Первый, говоря объ Ней мимоходонъ, какъ будьто съ намърениемъназываетъ ее просто женою (Гал. IV, 4), что оскорбило многихъ учителей Церкви, которые во всякомъ случат считали приличние название Дъвы. Но Павелъ, говоритъ Лютеръ, занимаясь высшимъ догматомъ оправданія человъка, не обращаль на это вниманія. И Іоаннъ Богословъ, въ противоположность пространной повъсти Евангелиста Луки о рождении Спасителя отъ Дъвы Марии, при описа ніи воплощенія Божія, не упоминаеть даже о Матери. Чъмъ выше духомъ Апостолъ, тъмъ прилежнѣе смотритъ онъ на плодъ Богоматери, а не на самую Богоматерь, и устремляеть и наше внимание на единый свъть истины. Конечно, Божія Матерь была чистая, святая Дъва, благословенная въ женахъ, какъ величалъ Ее Ангелъ и какъ сама Она говоритъ въ своей пъсни: «Отнынъ ублажатъ мя вси роди.» Мы высоко уважаемъ Пречистую Деву, но она не страдала за нась, не распялась за насъ; Христосъ искупилъ насъ своими страданіями и молился за нась на креств» (Евр. У. 7.). А Паписты, въ описании страстей, говоря о Христь, проповъдывали и о Богородния, какъ дарованной Имъ Матери всему Христіянству.» (1) Лютеръ старается сколько возможно отдълить лице воплотившагося Бога; выискиваеть мёста въ св. Писаніи, гдё Христосъ, занятый служениемъ проповъди, по видимому, отрекается отъ плотской привязанности къ матери, на пр., на бракъ въ Канъ Галилейской: «Что есть мить и тебъ, жено?» или словачи: «Жено! Се сынъ твой»; съ намфреніемъ отдаляетъ Ее отъ креста (такъ думаеть Лютеръ), чтобъ показать, что мы въ немъ одномъ должны сосредоточить упование наше. Гусъ, совершенно напротивъ, указываетъ на пророчества Ветхозавътныя о 'Богоматери; сколько возможно представляеть ее существомъ нераздъльнымъ съ человъчествомъ Сына ея на землё, съ Божествомъ сына Божія на небѣ Онъ приводить, вопреки Лютеру, стояние ся при кресть и участие въ страданіи Спаса уязвленнымъ сердцемъ. Онъ взываетъ, съ женою Евангельскою: «Блажено чрево, носившее Спаса; блаженны сосцы, его воскормившіе! блаженна Марія, виновница нашего спасенія (quae omnibus salvandis profuit) ! Блаженна Богородительница, зачав. шая единороднаго сына, котораго имветь обще съ Богомъ Отцемъ, (quem habet communem cum Deo Patre), а потому покрыта особенной славой паче всъхъ человъкъ.» Вообще Гусъ отвергаетъ слишкояъ

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Объясн. 1 гл. Іолина, §. 258, S. 1554. — VIII, Объяси. 19 гл. Іолина, S. 102, S. 971. — 4 гл. Галат. XXII, с. 7, §. 10, S. 393.

тълесное пониманіе Западной Церкви о Богоматери; за то возстановляетъ ел духовное значеніе въ Христіянствъ, какъ высокой предстательницы міра, сохранившееся по преимуществу въ нашей Православной Церкви и въ Русскомъ народъ.

Почитание святыхъ въ учении Гуса является въ формъ противодъйственной характеру Западной Церкви. Въ этой послъдней поклонение святымъ отивчено какимъ-то мрачнымъ, суровымъ оттънкомъ. Потерявши изъ виду мысль о духовномъ союзъ между членами Церкви, земной и небесной, она не могла смотръть на отжившихъ праведниковъ, какъ на бывшихъ членовъ воинствующей Церкви. Она положила въ основу понятію святости мысль о совершенной безгрышности, о порабощении естества человыческаго законамъ безплотнаго міра и отвергла подобострастіе святыхъ служителей Божінхъ ихъ гръшнымъ сожителямъ на землъ. Отъ того-то основная мысль служения святымъ — общение между върующими Церкви, подвизающейся въ міръ, и прославленными Церкви, торжествующей на небесахъ, communio Sanctorum Апостольскаго Символа — отвергнуто Западной Церковию. Оть того служение святымъ въ Католической Церкви приняло характеръ символической чувственности; дабы умилостивить страшныхъ свъдътелей славы Божіей, долженствующихъ судить нъкогда міру, Церковь земная раболъпствовала предъ ними, отдъляя поклонение святымъ отъ служенія Богу. Заповъдь о подражаніи святымъ приведена въ забвение, невозможность достигнуть духовнаго совершенства, до котораго достигли они, успокоивала легковърныя совъсти. Этимъ рабскимъ служениемъ Церковь земная насильственно разръшала союзъ любви и единства съ небесными гражданами. Матоій Парижскій, описывая это странное раздвоеніе Церкви земной и небесной, выставляеть его въ цъломъ рядъ противоположностей, въ которыхъ неподражаемо схвачены отгънки гражданскаго чиноначалія, внесеннаго Западной Церковію во всемірное общеніе святыхъ. Они (духовенство Запада) преслъдуютъ святыхъ сожителей, благоговеноть предъ теми же святыми прославленными; такова природа надменныхъ: они грозны для слабыхъ, раболъпны предъ сильными. Они отнимають последнюю деньгу у святыхъ сожителей; святыхъ отшедшихъ, которые ни въ чемъ не нуждаются, одъвають шелкомъ и дорогими каменьями. Прославляють прославленныхъ, потому что сами стараются показать себя славными предъ всёми сожителями, какъ временщики, приковавшие стопы свои къ князьямъ и владыкамъ, чтобы отблескъ славы послъднихъ отразился и на нихъ. Нищихъ святыхъ на землъ презираютъ, считая безславнымъ хвалиться немощію Іисуса Ряспятаго. Они не ревнуютъ по славъ святыхъ небесныхъ, напротивъ красятся заслугами и хвалятся ихъ святыми останками, но завидуютъ славъ ихъ на землъ. Они похожи на лукавыхъ покупщиковъ, которые хулятъ товаръ покупаемый, а купленный хвалятъ. Похожи на Римлянъ, которые убивали царей своихъ, и потомъ причисляли ихъ къ сонму боговъ и воздвигали имъ статун. Похожи на язычниковъ, которые приносили въ жертву дътей своихъ, и ублажали, какъ мучениковъ, «1)

Гусъ въ учении своемъ о святыхъ не выпускаетъ изъ виду члена Апостольскаго Символа: «Върую въ общение святыхъ (credo communionem Sanctorum).»-«Святая Церковь,»-говорить онъ, - «въ объихъ частяхъ своихъ, торжествующей и воинствующей, имъетъ единство любви и взаимнаго содъйствія (habet communionem juvaminis et amoris); потому что святые, предопредъленные къ въчной жизни. соединены въ одно великое цълое единствомъ тъла и духа, въры, крепценія и Таинствъ и союзомъ любви (Ефес. IV, 3 – 7). Святые въ отчизнъ помогаютъ избраннымъ въ Церкви воинствующей и раачются ихъ покаянию и праведной жизни (vita meritoria); блаженные, на землъ подвизающиеся (beati viantes), въ отличие отъ святыхъ на небъ (sancti in patria), съ своей стороны, молитвами, постами и милостынями и другими делами Христіянскаго благочестія, помагаютъ усопшимъ святымъ пролетвть истязанія мытарствъ и водвориться скорте въ небесной отчизнъ. Исповъдуя сердцемъ и устами эту въру въ общение святыхъ, я MOAIO милосердаго Спаса, отпустить согрѣшенія твиъ, которые обвиняли меня явно, или тайно, въ отрицания заступления святыхъ, какъ въ отношения къ подвизающимся на земяв, такъ и въ отношении къ усопшимъ, въ надеждъ живота въчнаго (quod ego negarem Sanctorum suffragia, et respectu viantium et respectu in gratia mortuorum), потому что я знаю учение Христово, что каждый членъ Церкви помогаетъ другочу (какъ видно изъ примъра Хананеянки и сотника, которые живою върою испросили здравие, первая дочери, другой отроку». (2) Такимъ образомъ Гусъ возводитъ молитвы по усопшимъ и призывание святыхъ къ одному началу взаимнаго служенія удовъ тела Христова. Не то ли же делаеть

<sup>(1)</sup> De Mysterio iniquitatis Antichristi, c. 23, Mon. Hus, 1, f. 459-460.

<sup>(2)</sup> De fidei suae elacidatione I, f. 51.

и наша Православная Церковь, когда прежде всего возсылаеть молитвы за усопшихъ святыхъ, а потомъ и сама прибъгаетъ къ посредствующимъ молитванъ прославленныхъ? Но Гусъ, принимая общение святыхъ, не впадаетъ въ крайность возаръния Лютера, который название святаго признаетъ однозначащимъ съ названіень Христіянинъ, и приписываеть его безь различія всемъ Христіянамъ, какъ людямъ, получившимъ единое крещеніе, сохраняющимъ единую въру, и слушающимъ слово Божіе, для всъхъ одинаковое. Заблуждение Лютера основано на ложномъ поняти святости, опредъляемой не заслугой добродътельной жизни, а върой и общеніемъ Таинствъ. «Ап. Павелъ», - говоритъ Лютеръ, -- «въ посланіяхъ своихъ всёхъ Христіянъ именуеть святыми (1 Тим. У. 10), какъ собственнымъ именемъ, и обычай этотъ долго хранился въ Церкви первоначальной; и, въ самомъ дълъ, если върующие во Христь называютъ другъ друга святыми, то это дълается въ славу Божно, и туть гордости неть. Хотя мы и грешники и немоществуемъ илотію, но если прилъпимся къ Христу, пребываемъ въ крещеніи Его, уповаемъ на кровь Его, то Онъ закрываеть нашу немощь и нечистоту и делаетъ насъ предъ Богомъ святыми и чистыми. Въ этомъ смыслъ мы въруемъ въ Святую Христіянскую Церковь, т. е., въ собрание Святыхъ (communionem Sanctorum), а не прилагаемъ это название къ однимъ только усопшимъ святымъ. (1) До сихъ поръ насъ обманывали, никогда не проповъдуя намъ объ единственной святости върою въ великую жертву Христову, и говоря объ однихъ усопшихъ святыхъ, на небъ живущихъ; между тъмъ какъ слово Божіе цодъ именемъ святыхъ разумветъ только живыхъ Христіянъ. Ему нътъ дъла до мертвыхъ, лежащихъ въ землв. Такъ и мы должны называть святыми только нашихъ сожителей, кото рые имвють слово Христово и исповвдуеть его, хотя бы они были гръщные, слабые люди (elende, schwache Menschen). безъ особенныхъ признаковъ святости. Мы утверждаемъ, что истинные святые Христовы должны быть настоящими, сильными гръшниками (gute starke Sünder); они не должны стыдиться просить ежедневно прощенія грѣховъ въ молитвѣ Господней». (2) Такое же, или, по крайней мёрё, близкое къ тому, изображение святости находимъ у предщественника Гусова, Матоія Парижскаго. По его мнёнію, святые, пока не отрёшились оть тёла, дёлають скверну

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Объясн. 14 гл. Іоанна, §. 441-443, S. 269-271.

<sup>(2)</sup> Ibid. 17 гл. Іоания, §. 197-199, S. 779-781.

передъ Богомъ (faciunt abominationem contra Jesum); потому что во всёхъ ихъ дъйствуетъ грвхъ и они носятъ съ собой постоянно постыдныя слабости (infirmitates turpes), которыя и самыя добрыя дъла и святыя добподътели ихъ обращаютъ въ скверну предъ Божественной чистотой. Но этого не бываетъ по слову апостола: ««Ни едино убо ныив осуждение сущимъ о Христь Іисусъ»».... Они не хотять общенія между свѣтомъ и тьмою, не смѣшиваютъ въ сердцѣ своемъ мулрований плоти и діявола съ святыми внушеніями Духа; а потому духъ Христа распята сострадаеть (compatitur) ихъ немощамъ. покрываетъ гръхи ихъ и не вмъняетъ имъ беззаконій (Псал. 31, І).» (1) Такой совмъстности скверны гръховной съ выспею святостію Гусъ не признаетъ, а полагаетъ послъднюю, какъ сказано выше, въ добродвтельной жизни (vita meritoria). По мнънію его человѣкъ, преступающій заповѣди, лишается благодатнаго общенія святыхъ и пріобщается діяволамъ (sanctis omnibus privatur et daemonibus associatur). (2) Нечестивые изгнаны изъ сонма предопредъленныхъ, и только избранный добрый Христіянинъ (electus bonus christianus), по силь общенія межлу святыми, приносить пользу другимъ членамъ Церкви; нечестивый (criminosus) только вредить подвизающимся на землъ (obest vianti). Степепь святости, дающей человѣку смертному право на это названіе, опредѣляется въ слѣдующемъ положения Гуса: «Святый, не прошедший еще вратами смерти, можетъ имъть только гръхи несмертные (Sanctus mortalis peccatis irretitus vendalibus)». А что разумъетъ онъ подъ именемъ peccatum veniale, можно видъть изъ опредъления противоположнаго, въ сочинении О смертномъ гръхъ. Смертными гръхами, рессата mortalia, называются тв, которые повергають человька въ духовную смерть, лишая его благодати Духа святаго. Человъкъ, пока соблюдаеть заповъди Божіи, пребываеть въ благодати; преступая ихъ, умираеть духовно. И такъ смертный гръхъесть всякое преступление заповъди. И хотя ихъ безчисленное множество, но всъ они приводятся жъ семи главнымъ видамъ: гордости, алчности, сладост растію, зависти, объяденію, гнѣву и лѣни духовной. Эти виды грёховь плотскихъ и духовныхъ называются смертными, когда приводятся въ исполнение; когда остаются только въ мысляхъ и чувствованіяхъ-гръхами простительными (paccata venialia).



<sup>(1)</sup> De Carn. abomin. c. 51, f. 413. - De perfectione Evangelion, c. 5-1, f. 419, 151.

<sup>(2)</sup> De Mandatis Domini, I, f. 50 Ha ocop.

Стало быть, необходныое услов іе святости, какъ Гусъ ее понимаетъ, заключается не въ одной только борьо́т съ возможностію частныхъ паденій, а въ совершенной чистотъ жизни, въ побъдъ надъ гръховными помыслами, (<sup>1</sup>) стало быть, въ возможномъ совершенствъ для человъка тълеснаго.

Полное преображение существа человъка совершается только по смерти. Святые прославленные, по мнёнію Гуса, стоять на высшей степени приближения къ Богу. «Они имъють свыше могущество и высшие дары отъ Царя славы, пребывая во славъ, чъмъ какие имъли въ земной страдальческой жизни (in miseria dum viavit).» (2) Имъ принадлежатъ великія обътованія Спасителя: ««Еже аще разръшищи на земли, будутъ разръшена на небеси,»» т. е., по толкованию Бл. Августина: ««Я, Господь, и всъ чины небеснаго воинства, и всъ святые въ славъ, присно славящіе Бога, вмъсть со мною, подтвердять ръшение ваше»». Они будуть нъкогда судить міру на страшномъ судѣ,» (3). Прекрасно разсуждаетъ Гусъ и о томъ, въ чемъ состоитъ блаженство святыхъ, на небъ прославленныхъ: «Блаженство или вѣчная жизнь святыхъ состоитъ въ ясномъ созерцаніи трехъ лицъ Божества, въ постиженіи человѣчества Христова. Отъ этого лицезрвнія раждается любовь всесовершенная къ Богу; оть любви раждается радость. За постижениемъ, любовию, радостию, слѣдуетъ совершенное успокоеніе (quietatio) яли высшее, ни съ чъмъ не сравнимое, услаждение святыхъ въ Божественномъ Существв. Всемъ же прочимъ, что уготовано любящимъ Бога, святые наслаждаются по волъ преблагословенныя Троицы.» (4)

Православное служеніе святымъ заключается: 1) въ ихъ призываніе на помощь, и 2) въ поклоненіи мощамъ. Гусъ принимаетъ и то и другое бесъ всякихъ ограниченій. О заступленіи святыхъ, кромѣ выше приведенныхъ свѣдѣтельствъ, укажу еще на два: «Если святый, на землѣ живущій, не свободной отъ грѣха, можетъ благочестивой молитвой принести пользу (obtinere suffragium) передъ Господомъ Богомъ другому, даже цѣлой воинствующей Церкви, какой безумецъ осмѣлится сказать, что, пребывая во славѣ съ Христомъ, онъ не можетъ этого сдѣлать?» (<sup>5</sup>) «Мы никого болѣе

- (5) De fidei suae elucidatione, I, 51, na oô.
- (4) De decimis 1, 134, na où.
- (5) De mandatis Domini, 1, 51.

<sup>(</sup>t) De pace, I, f. 52, на об.

<sup>(2)</sup> De fidei suae elucidatione, I, 51 n: oô .- De peccato mortali, I, 56.

не можемъ просить о прощении гръховъ, какъ Всемогущаго Бога и Господа нашего Іисуса Христа; но въ тоже время должна возсылаться политва къ ходата іниць Пресвятой Дввв Маріи, Матери нашего Спасителя, и ко всёмъ гражданамъ неба, (ad suffragatricem..... et ad omnes coeli cives), да, предстательствомъ ихъ, Богъ проститъ намъ гръхи наши (ut eorum in-Всемогущій tercessionibus Deus indulgeat nostras culpas). Възнакъ сего, въ каждой молитвѣ къ святымъ, преимущественно призывается Богъ, и народъ ожидаеть оть него помощи при посредствующей молитвъ святаго (ut ad orationem talis sancti populus adjuvetur). А въ знакътого, что это совершается чрезъ ходатая Бога и человѣковъ, Христа Іисуса, молитвы эть оканчиваются обыкновенно воззваниемъ къ Господу». (1) Сатьсь призывание святыхъ согласно съ Православнымъ учениемъ мирится съ единымъ ходатайствомъ Сына Божія. Но Гусь замътилъ особенную наклонность Западной Церкви къ исключительному служению святыхъ, безъ отношения къ Богу, и прямо называетъ это идолопоклонствомъ. По его учению, «одному Богу подобаетъ полоненіе (датреіа), святымъ только служеніе (боυдеla; приносить поклонение кому бы то ни было значить въровать въ него. И такъ пусть вврують и покланяются существу сотворенному, кто не хочеть въровать въ единого Бога и Ему покланяться. Истинные же поклонники да кланяются Богу духомъ и истиною. Сдъсь заслуживають порицание тв, которые болве полагаются на помощь Божіей Матери, нежели самого Господа, и особенно тв, которые, по особенной любви къ тому, или другому святому (qui diversis Sanctis affecti), гръшать противъ Господа, надъясь единственно на помощь святыхъ». (2)

О поклонении мощамъ Гусь говоритъ подробно въ возражени на Крестовую Буллу. (<sup>3</sup>)

«Есть три рода мощей: 1) телеса святыхъ, о которыхъ гововорить Августинъ: ««Мы не только не должны презирать, но высоко уважать телеса святыхъ, которыя духъ Святый, пока они жили, употреблялъ какъ орудія для всякаго дела благаго.»» И Бл. Іеронимъ (въ 57 посланіи): ««Мощи святыхъ должны быть предметомъ уваженія верующихъ.»» 2) Другой родъ мощей—Евхаристія, оставленная верующимъ въ воспоминаніе Страстей, Воскресенія и Воз-

<sup>(1)</sup> Ad. ser. 8. Doct, c. 9, f. 508.

<sup>(2)</sup> Explicatio in 117 Psalm. 11, f. 120.

<sup>(5)</sup> Monum. Hus. I, f. 190-191.

несенія Господа, во оставленіе грѣховъ. По этому Евхаристія еще болѣе, чѣмъ мощи прочихъ святыхъ, должна быть предметомъ особеннаго благоговѣнія вѣрующихъ. (1) 3) Наконецъ слова Христовы, спасеніе и жизнь для вѣрующихъ, суть тѣже святые останки, о которыхъ сказалъ Исаія Пророкъ (1,9): «Аще не бы Господь оставилъ намъ сѣмене, яко Содома были быхомъ, и яко Гоморру уподобилися быхомъ.»

Говоря о мощахъ святыхъ, Гусъ вооружается противъ обычая, въ Западной Церкви не ръдкаго, выставлять на показъ поддъльную святыню и обирать богомольцевъ. Въ немъ говоритъ сдъсь чистая ревность по славъ Божіей, которая еще болъе преслъдуетъ злоупотребления, чъмъ защищаетъ начало, зная, что ничто такъ гибельно не дъйствуетъ на въру народа, какъ обольщение, или соблазнъ. «Должно проповъдывать народу,»-говорить Гусъ,-«чтобъ онъ остерегался обмановъ подъ личиной святости. Потому что мощи святыхь не должны выставляться для денежнаго сбора. Объ этомъ говорить и Бернардъ: ««О ужасное элоупотребление! Острашное беззаконие выставлять останки святыхъ для денежнаго прибытка! Праведниковъ, которые при жизни отказались отъ всякой собственности, заставляютъ нищенствовать по смерти.»» И Іоаннъ Златоусть (Homelia 24): ««Мощей не должно чествовать деньгами, потому что мученики вовсе не радуютия, когда поклонение имъ стоитъ нищимъ кровавыхъ слезъ. Гдъ же тутъ справедливость обогацать усопшихъ, и отнимая отъ крова несчастныхъ, приносить въ жертву Богу? Это значитъ, дълать Бога участникомъ ужаснаго насилія.»» Злоупотребленія эти усилились до такой степени, что папа Иннокентій (въ 3 кн. Декретал.) полагаетъ закономъ: ««Такъ какъ обычай выставлять на показъ и продажу мощи святыхъ очень много вредилъ и вредитъ Христіянству, то мы запрещаемъ показывать или выставлять для прибытка древнія мощи, где бы то ни было, исключая раки, въ которой они почивають. Новооткрытымъ мощамъ поклонение запрещается прежде признания и утвержденія властію Римскаго первосвященника. Начальники мѣстныхъ церквей должны принять строгія мъры, чтобъ богомольцы, приступающие къ поклонению мощамъ, не обольщались ни лож-

<sup>(1)</sup> Этвмъ свёдётельствомъ устраняются всякіе споры о томъ: признавалъ ли Гусь необходимость твлеснаго поклоненія Дарамъ, которое отвергали Табориты, не призвававшіе пресуществленія.

ными чудесами, ни подложными грамотами, какъ часто случается во многихъ мѣстахъ, ради сквернаго прибытка.»»О если бы», — прибавляетъ Гусъ отъ себя, — «о если бы священники, промышляющіе эти чъ об чаномъ, обращали вниніе на папское узаконеніе, а благочестивые, съ своей стороны, приводили его на память въ общественной проповѣди, въ обличеніе обманщиковъ!» Еще прежде Гуса Матоій Парижскій, въ болѣе рѣзкихъ выраженіяхъ, проповѣдывалъ противъ соблазна; но, возставая на злоупотребленіе, онъ коснулся и самаго върованія. (<sup>1</sup>) Гусъ, съ мудрой умѣренностію, обличаетъ обманы; чтобы, съ другой стороны, не подать повода къ отрицанію самаго догмата, въ тоже время исповѣдуетъ вѣру свою въ необходимость поклоненія мощамъ. «Прекрасно было со стороны проповѣдника, полагая преграду злоупотребленію, возстановлять въ народѣ чистую вѣру, напоминать священникамъ ихъ святыя обязанности». (<sup>2</sup>)

Приводить новыя доказательства въ пользу мнѣнія, что Гусъ признавалъ законность и необходимость почитания святыхъ, считаю излишнимъ. Лучшимъ доказательствомъ служатъ его сочинения, исполненныя свъдътельствъ св. Отцевъ Церкви Восточной и Западной, непреложныхъ свъдътелей истины. Между тъмъ какъ Матоій Парижскій позволяль себъ не ръдко кощунствовать надъ чудесами святыхъ, Гусъ занимался съ любовію ихъ житіями. Онъ составляли его любимое чтение въ молодости. Онъ упоминаетъ въ письмахъ своихъ о Великомученицъ Маринъ, жившей въ обители въ мужескомъ образъ. Многія чудеса святыхъ, заимствованныя изъ древнихъ житій, онъ приводитъ въ доказательство мнѣній своихъ, и притомъ такія, которыя более другихъ могли подать поводъ къ кощунству невърующихъ. Этв свъдътельства изъ жизни св. Мартина и Варооломея ставятся имъ на ровнъ съ примърами, заимствованными изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта. (3) Его чистая душа чуждалась обмана; онъ говорилъ, какъ думалъ, и отыскивать въдего откровенной исповъди какихъ ни будь скрытыхъ намърений было бы въ высшей степени недобросовъстно. Полныя любви отношенія его къ паствъ и довъріе къ нему народа устраняли всякій поводъ къ какимъ бы то ни было недоразумъніямъ.

<sup>(1)</sup> De Carn. abominat. c. 39, f, 469.

<sup>(2) «</sup>Caute sunt honoranda Sanctorum corpora, ne, propter cleri avaritiam, committatur error et idolatria.» Explic. sup. Ps. 116.

<sup>(3)</sup> De Sangu. Ghristi glorificato, I, f. 161.

Съ ученіемъ Гуса о святыхъ находится въ тесной связи ученіе его объ иконахъ. Мы имъемъ цълое разсуждение Гуса, посвя щенное этому предмету. Протестантский издатель подвель его подъ заглавіе, которое менње всего соотвътствуетъ его содержанію: «Сочинение противъ поклонения иконамъ (Contra imaginum adorationem)», хотя и написанное слишкомъ умъренно. Я не имъю его подъ руками, но вотъ драгоценная выписка, сделанная изъ него сочинителемъ Констанцкиго собора: «Предъ иконой Спасителя и всякаго святаго (vel alia cujuscunque sancti) люди могутъ законно (licite) преклонять кольна, молиться, двлать приношения, зажигать свечи (genua flectere, orare, offerre, candelas ponere); пусть такъ и дѣлають (et sic faciant), впрочемъ, не во имя самой иконы (non tamen in nomine imaginis), но во имя того, кто на ней изображенъ; потому что самая икона не изображения ради, а ради лица изображеннаго, становится предъ молящимися ръзнан, или живописная.» (1) Это мнъніе ни въ чемъ не различествуеть отъ Православнаго ученія и сходится съ положениями самыхъ уважаемыхъ Латинскихъ учителей. (2) Мы знаемъ также, что Виолеемская церковь, по распоряженію Гуса, расписана была изображеніями. Ему снилось въ течниць Констанцьой, что Латинские епископы и священники разломали всъ иконы Спасителя, въ ней находившіяся (3). Изъ того же свъдътельства мы знакомимся ближе съ его образомъ мыслей на счетъ значенія иконъ въ Христіянской Церкви. Въ толкованіи сна, предложенномъ рыцаремъ Хлумомъ и одобренномъ Гусомъ, иконы Спасителя являются прекраснымъ символомъ жизни Христовой, видимымъ нацоминовениемъ Христіянскихъ обязаностей. Это благочестивыя Христіянскія книги, написанныя, вмёсто буквъ, лицами и картинами. (4) Стало быть, лучшая, просвъщеннъй шая половина Чешскаго народа, вибств съ Гусомъ въ ХУ въкъ, умъряла чувственное поклонение Католиковъ свътлымъ Християнскимъ взглядомъ, и сходилась въ этомъ вполнъ съ Православною Церковію. Вь высшей степени зам'вчательно, что просв'ященные Католики этого времени жаловались на множество картинъ (picturae), и иконъ, испещрявшихъ Латинскія церкви, какъ поводъ къ соблазну людей некнижныхъ, на чрезмърное умножение святыхъ и

<sup>(1)</sup> Monum. Hus, II, 343. - Lenfant, I, p. 417.

<sup>(2)</sup> На пр., Герсона въ объяснения 10 заповъден (l, p. 245).

<sup>(5) 44-</sup>е Шисько, приведенное въ жизни Гуса.

<sup>(4)</sup> Православный Катихизисъ, 1843, стр. 142.

праздниковъ, вообще на возобладавшую чувственность во внъшнемъ устройствъ Церкви (1), а современные еретики въ смыслъ Запалнаго Католичества, требуя уменьшенія иконъ, для избъжанія языческихъ представлений о въръ, ссылалисъ на чистоту Греческой Церкви, которая держится въ этомъ случаѣ мудрой умѣренности. (2) Противъ этой чувственности Западной Церкви, угрожавшей не просто духовнымъ суевъргемъ, а уклонениемъ въ самыя грубыя формы язычества, ревнуеть и Гусъ, въ сочинения: «О вредномъ вліяніи человѣческихъ преданій (De pernicie traditionum humanarum)», которое можеть быть приписано ему съ въроятностию. какъсдялалъ Оттонъ Брунсфельский, который, впрочемъ, вздалъ, подъ именемъ Гуса, большую часть сочинений Матоія Парижскаго. Допуская живописныя и даже ръзныя изображения, Гусъ возстаетъ на пластический характеръ изваяний Христа и святыхъ, призывавній на помощь искусство, чтобы согрѣть холодную оболочку ихъ. ослеплявшихъ наружнымъ блескомъ легковеріе поклонниковъ. Онъ громко порицаетъ Латинскихъ богослововъ, утвердившихъ письменнымъ закономъ давнишнее обыкновение Церкви. Сдъсь Гусъ, какъ и вездъ, играетъ роль умъреннаго представителя того направленія, которое, въ крайнемъ развитіи и съ свойственными ему ръзкими формами, олицетворилось въ Матоји Парижскомъ. «Большая разница», -- говорить онъ, -- «высказать то, или другое, мнъніе условно (disputative) и въ схоластическихъ сочиненіяхъ, или высказать его въ проповъди простому народу съ амвона, соблазняя младенцевъ о Христь увъреніемъ, что должно кланяться статуямъ. Что могъ сказать Оома Аквинский, того не должно вводить въ общее обыкновение, и еще менте обращать въ церковное постановление. Кромъ вреднаго вліянія на въру народа, это особенно дурно и по тому, что подаетъ поводъ язычникамъ и Іудеямъ смъяться надъ Христіянами, называть ихъ идолопоклонникамии трудно опрове ргнуть справедливое обвинение.» (3). Гусъ говоритъ сдёсь прямо о статуяхъ, изсъченныхъ изъ камня и дерева, или

<sup>(1)</sup> Lenfant, Hist. du Conc. de Const., p. 419.

<sup>(2)</sup> Изъ разсуждения безъименнаго автора противь княги Якубка изъ Стрибра (въ Сборинкъ Фонъ деръ Гардта), гдъ, между признаками еретическихъ сектъ, между прочимъ, встръчается слъдующее умствование: «qu'il ne faut point avoir d'images dans les Eglises, pour éviter l'idolatrie, comme font les Grecs, qui ont peu d'images». L e n f a n t, Hist. du cons. de Const. p. 268-70.

<sup>(3)</sup> Hist. et Mon. Hus, I, de pernicie traditionum humanarum, c. 4, f. 445.

изваянныхъ изъ металла (statuae ligneae atque lapideae, argenteae et ceterae hujusmodi), отнюдь же не объиконахъ. Между тъмъ пристрастіе Протестанскихъ писателей отыскиваетъ сдѣсь отрицаніе послѣднихъ. По мнѣнію Флате и Гольцгаузена, Гусъ отвергаетъ ихъ, какъ чистое идолопоклонство.

Какъ разсуждалъ Гусъ о священномъ преданіи? Онъ насчитываетъ пять источниковъ познанія истины: св. Писаніе, особенное откровеніе свыше, преданіе, разумъ непогръшающій и неложное свъдътельство тълесныхъ чувствъ. (1)

Первенство принадлежить, разумвется, Откровенію письменному. Благоговёние къ Библии Гусъ доказалъ самымъ дёломъ, изучивши ее совершенно, зная книги ея почти наизусть. По крайней мъръ, безъ всякихъ пособій, онъ на Соборъ безстрашно предлагалъ духовенству состязание на св. Писании, приводилъ его въ доказательство, редко ошибаясь въ выраженияхъ и въ счете главъ. «Въ Евангели содержится все, что нужно знать и во что нужно въровать для достиженія блаженства. Одно Писаніе непогръшительно; все черпаетъ истину изъ этого единственнаго источника жизни.» (2) На возражение Палеча, что св. Писание есть вещь неодушевленная, а книга безмольная, Гусъ отвъчаетъ съ насмъшкой негодования: «Читалъ ли ты, что гласить эта безмолвная книга (Іоанна Х, 36)? ««Не можеть разоритися Писаніе, Его же отецъ святи и посла въ міръ.»» Если ты называешь св. Писаніемъ однъ мертныя буквы, или слова, начертанныя, ты пошелъ вспять, обращаясь отъ живаго смысла къ безжизненнымъ знакамъ. Нътъ! Эго самое слово въ день страшнаго суда будетъ судить человъка, различая между овцами и козлищами. И торжественный судъ подтвердитъ другое живое писаніе, святые Божіи, «яко посланія Христовы, написанныя не чернилами, а духомъ Бога жива на скрижалѣхъ сердца плотяныхъ» (2 Кор. III, 3). Св. Писаніе было единственнымъ поприщемъ, на которомъ сражался нашъ проповъдникъ, на которомъ онъ былъ истинно непобъдимъ. Противники знали великаго бойца Евангельскаго: они избъгали открытаго единоборства, извращали смыслъ

<sup>(1) «</sup>Scriptura, revelatio, autoritas eccelesiae, infallibilis ratio, sensualis experientia». Replica contra Stokes I, f 108 на концћ.—De Sanguine Domini I, 56 на об., 160, 9—11 строка; 162 на об., въ началћ.—De Decimis I, 125 на об. Ad. scr. Stanislai, I, 265 на об. и 78 на об.

<sup>(2)</sup> De sufficientia legis Christi ad regendam Ecclesiam I, f. 44-48.-Explicatio in 7 Epistolas canonicas II, f. 168-169.-Explicatio in Ep. Petri, II, f. 588.

писанія и заслужили отъ него презрънное названіе подавльшиковъ. (1) Всѣ сочиненія, всѣ состязанія съ противниками, всѣ школьныя првнія. Гусь начиналь постоянно освященною рвчью: «Свьавтельствуюсь, что не хочу утверждать ничего противнаго Писанію закона Христова, или его Божественной воль. Стою крапко на несокрушимой основъ, на камиъ въры, который есть путь, и истина, и животъ, на Господъ Іисусъ Христь. (2) Прежде чънъ защищать что либо противное канонической истинъ (veritati credibili), я готовъ, въ уповании на помощь Господню, подвергнуться страшной смерти, готовъ положить душу свою за законъ Христовъ, ибо върю несомнанно, что онъ во всъхъ частяхъ своихъ постановленъ совътомъ благословенныя Троицы и возвъщенъ міру святыми Божінын людьын во спасеніе рода человѣческаго». (3) Это было убъждение глубокое, вынесенное изъ отеческихъ преданий и повъренное опытомъ жизни. Оно проникало все существо проповъдника, и уста исповъдывали немолчно, чъмъ сердце было преисполнено, что онъ повторялъ бестрашно предъ костронъ Констанцкимъ.

Достаточность закона Христова для управленія воинствующей Церкви, признанная Гусомъ и выставленная имъ въ заглавіи одного сочиненія, не исключаетъ существованія другаго источника истины, преданія въ обширномъ смысль. Гусъ называеть его церковнымъ авторитетомъ и причисляетъ къ нему всѣ уставы Вселенскихъ Соборовъ, писанія древнихъ Учителей Церкви, сочиненія новыхъ, даже изпскія постановленія, согласныя съ св. Писаніемъ. Только это послѣднее условіе даетъ имъ обязательную силу, по извѣстному слову блаж. Августина, что «все, находящееся виѣ каноническихъ книгъ, нуждается въ повѣркѣ Евангеліемъ». Преданіе человѣческое имѣетъ право на уваженіе только тогда, когда согласно съ закономъ Евангельскимъ, потому что въ этомъ послѣднемъ заключается всякое знаніе, для блаженства необходимое; и все, что узнаеть человѣкъ внѣ Писанія, если вредно, заранѣе осуждено въ немъ; если полезно, заранѣе предписано. (4)

Гусъ върилъ въ постановления Вселенскихъ Соборовъ; онъ говорилъ, что къ Евангелию, праву Божественному, потому что оно получило начало отъ одного Бога, установленное словомъ

(1) Ibid. f. 47.

36



<sup>(1)</sup> Ad. scr. Paletz. 1, f. 290.

<sup>(2)</sup> Adv. indulg. pap. 1, f. 174.

<sup>(3)</sup> De sufficientia legis Christi, I, f. 45.

и примѣромъ Христовымъ, пріобщается и право духовное (јив canonicum), установленное отцами Церкви (a praelatis Ecclesiae), для обузданія ослушниковъ священными правилами. Таково объяснение догматовъ вѣры на св. Соборахъ (ut sunt articuli fidei in sanctis Synodis vel Conciliis explanati). Онъ объясняеть это сравнениемъ: подобно тому, какъ одинъ человъкъ измъняетъ наружную форму, смотря по различію одеждъ и другихъ принадлежностей, такъ одинъ и тотъ же законъ Евангельский, изложенный просто въ Евангеліи, можетъ быть истолкованъ другими словами, но не въ противномъ смыслъ (aliter, sed non contrarie) отцами, Церкви. А потому духовное право не противоръчить Евангелію.» (1) Изъ вселенскихъ Соборовъ Гусъ уважалъ въ особенности четыре первыхъ. опираясь на словъ св. Григорія, считающаго ихъ равносильными четыремъ Евангельскимъ книгамъ; (2) точнъйшихъ указаній на прочіе мы не имѣемъ. Онъ не отвергалъ и позднѣйшихъ на Западъ, по сколку уставы ихъ согласны съ св. Писаніемъ: «Veneror omnia Concilia generalia, de quanto consonant legi Dei». (3)

За Соборами слёдують писанія св. Отцевъ. Гусъ смотрить на нихъ, какъ на толкователей слова Божія, неизмънныхъ спутниковъ и самое върное пособіе при чтеніи и изученіи Библіи. Правда, онъ выставилъ положение, что св. Отцы заслуживаютъ вѣру, поскольку не противоръчать Евангелію; но положение это не только не увлекло его въ мудрования разума, а утверждало его еще более въ глубокомъ къ нимъ уважении. Приведу только несколько главныхъ свъдътельствъ. Прежде всего, инънія учителей Церкви для Гуса равносильны Евангелію, потому что онъ не отдёляеть одного отъ другаго. На пр., въ оборонъ нъкоторыхъ положений Виклефа: «Кто боится всемогущаго Бога, не дерзаеть поступать, въ чемъ бы то ни было, противно Евангелию, апостоламъ, пророкамъ и уставамъ св. Отцевъ.» (4) Тамъ же: «Кто живетъ согласно съ закономъ Христовымъ; кто проповъдуетъ не ложь, не суетное, вымышленное и апокрифическое учение, а законъ Христовъ и мнънія св. Отцевъ (sed legem Christi et sanctorum Doctorum sententias), тоть, конечно, посланный Богомъ церковнослужитель. (5) Въ сочи-

(5) Ibid. 115.



<sup>(1)</sup> Ibid. f. 48.

<sup>(2)</sup> De libris haereticorum legendis, 1, 102, на об.

<sup>(3)</sup> De fidei suae elucidat., I, f. 48, ua vo.

<sup>(4)</sup> Mon. Hus. I, 11 , 18 of.

неніи противъ 8 Докторовъ Гусъ говорить, что онъ опровергалъ крестовую буллу Іоанна XXIII-го свъдътельствами св. Писанія и св. Огцевъ (dixi, quae mihi ex Scriptura et Sanctorum sententiis occurrerunt)». (1) Тамъ же, «Я върю авторитету св. Учителей Церкви; не полагаюсь на собственный разумъ, а опираюсь на словѣ главы Церкви, Іисуса Христа, св. Апостоловъ и св. Отцевъ.» (2) Вспомнимъ послѣднее слово умиравшаго Гуса къ окружающему народу: «Проповѣдь моя имѣла главною цѣлію возвѣщать людямъ покаяние и оставление гръховъ, согласно съ учениемъ Евангельскимъ и толкованіями св. Отцевъ (secundum veritatem Evangelii et expositionem sanctorum Doctorum)». Онъ совътовалъ ученикамъ своимъ при чтеніи Библіи прибъгать къ толкованіямъ св. Отцевъ. Къ магистру Мартину онъ писаль: «Читай прилежне Библію, и въ особенности Новый завътъ. Если встрътишь что ни будь непонятное, прибъгай немедленно къ толкователямъ (statim recurre ad expositores), если только можешь имъть ихъ подъ руками. Кланяйся върнымъ братіямъ монмъ о Христь; сообщи имъ завътъ мой поучаться прилежно въ законъ Господнемъ и смирять мудрования разума (ut humiliter sapiant), держаться не собственнаго толкованія, а мивній Святыхъ (et non utantur glossis propriis, sed Sanctorum)». (3) Вотъ мудрые совъты, которые Гусъ давалъ своей паствъ, лишая ее права свободнаго толкованія Библіи, столь щедро расточаемаго Лютеромъ на первыхъ порахъ Реформаціи. И Церковь Гуситская свято хранизавътъ основателя. Прекрасно умствуетъ о достоинствъ цер-Ja. ковныхъ учителей знаменитый Утраквистъ и преемникъ учения Гусова во всей его чистоть, Рокицана. «Должно върить Святымъ и суду Каволической Церкви въ предметахъ, которыхъ слово Божіе не излагаеть подробно. Что стали бы делать неверующіе, если бы жили во времена апостольскія, когда Евангеліе еще не было возвъщено вселенной? Они не повърили бы проповъди отдъльныхъ апостоловъ, на томъ основания, что она не нашла еще мъста въ писаніяхъ Новозавѣтныхъ. Отъ чего же вѣрятъ они Іеронимову переводу Библіи съ Греческаго на Латинскій языкъ? Отъ чего не отвергаютъ и Ветхаго и Новаго Завћта? Отвергая писанія св. Отцевъ, они впадаютъ въ безчислепныя противоръчія. Излишнее мудрование вовлекаетъ ихъ въ безразсудность, излишняя осторож-

(3) Ep. 28, 1, f. 66.

<sup>(1)</sup> Ad. scr. 8 Doct. 1, f. 203.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 5, f. 302.

ность въ излишнюю дерзость; остерегаясь обольщенія, они считаютъ обманциками святыхъ мужей, въ которыхъ живетъ духъ Божій, духъ истины; уклоняясь отъ нихъ, върятъ испорченному разуму и духу лжи, обуявшему ихъ. Христосъ Іисусъ для того именно даровалъ первоначальнымъ святымъ (primis sanctis) духъ Евангельской истины, чтобы мы върили имъ несомнънно.» (1) Совершенно другія наставленія даваль Лютерь своимь послёдователямь. «Мой совътъ молодымъ богословамъ», --писалъ онъ, въ толкования на книгу Бытія, — «читать сочиненія старыхъ учителей съ осторожностию и разборчивостию (mit Bedenken und kalt), потому что онн часто дають волю воображению и личному произволу. Не говорю объ нашихъ епископахъ, которые не имъютъ ничего, кромъ титула, и заслуживають скоръе название разорителей Церкви. Я разумъю древнихъ епископовъ, сильныхъ словомъ и деломъ (die eines heiligen Lebens und der Lehre sein gewaltig gewesen). Bce, что найдешь въ нихъ не согласнаго съ истиной и противоръчащаго настоящему смыслу, отвергай смёло, не обольщаясь громкимъ именемъ и значениемъ Отцевъ и Учителей Церкви. Правда, то были великие мужи, но все же люди, которые могли заблуждаться, и заблуждались. Извъстно, что между призваниемъ Апостоловъ и святыхъ Отцевъ великая разница. Отъ чего же хотимъ мы писанія св. Отцевъ поставить на ровнъ съ писаніями «Апостольскими?»(\*)

Впрочемъ, если бы мы не знали образа мыслей Гуса о достоинствъ Церковныхъ учителей, то собственныя сочиненія его, въ которыхъ выписки изъ писаній св. Отцевъ наполняють не сравненно большую половину изложенія, служили бы лучшимъ ручательствомъ въ пользу его. Извъстно, что онъ такъ прилежно изучалъ богословскую письменность, что многое изъ учителей Церкви зналъ наизусть; на пр., въ сочиненіи О вечеръ Господней, приводя свъдътельства Августина и Григорія Великаго, Гусъ просить извиненія читателей, если не передаетъ ихъ буквально, «потому что писалъ въ темницъ, безъ пособія книгъ». (<sup>3</sup>) Нѣтъ ни одного писателя Церкви на Востокъ и Западъ, который бы не участвовалъ своими твореніями въ духовномъ воспитаніи Гуса. Онъ, можно сказать, вмъстилъ въ себъ весь цвътъ развитія Восточнаго и Заиаднаго Христіянства, и трудно сказать, которое изъ нихъ оставило

<sup>(1)</sup> Tractatus M. I. Rokyzanae de 7 Sacramentis Ecclesiae, BB Cochlaei Hist. Hussit., p.471-272.

<sup>(2)</sup> Walch, 1, Объяси. 1-й гл. Быт. §. 184,-S. 219-221; 359 flg.

<sup>(3)</sup> De Coena Domini, I, 59, на об.

болве следовъ въ сочиненияхъ; конечно, если принятъ въ соображение послъдние итоги, перевъсъ останется на сторонъ Запала. Причина естественна. Писанія Восточныхъ учителей становились съ каждымъ днемъ болве и болве чуждыми Западной Церкви; Гусъ жалуется, что онъ не могъ достать одного творенія Іоанна Златоустаго, (1) котораго содержаніе, впрочемъ, было ему извъстно; значить, книги эть мало по малу переводились на Западъ, или хранилися въ плохихъ переводахъ Латинскихъ. За то Церковные писатели Запада всё были унего подъ руками; между ними и бл. Августинъ, отличившійся самой обильной шисьменной диятельностию, которая обнимаеть всё догматы выры и всь возможные случаи Христіянской жизни, занимаеть первое мъсто: «В. Augustinus, Doctor Ecclesiae praecipuus.» (<sup>2</sup>) Вообще на Западъ первенствують четыре учители Церкви (sancti majores Doctores Ecclesiae): Григорій, Августинъ, Амвросій, Іеронимъ (3); изъ Восточныхъ: Діонисій Ареопагить, Кипріянъ, Аванасій, Евсевій, Кириллъ, Данаскинъ, Григорій Богословъ, менъе прочихъ Василій Великій, болве всвхъ Іовниъ Златоусть. Уважение Гуса къ послёднему едва ли не превосходить уважение къ самому Августину. Его изреченіямъ придается особенный ръшительный въсъ; овъ дълають излишнимъ всякое другое свъдътельство. Нельзя опустить безъ вниманія и того обстоятельства, что учителю Запада дается почти всегда название блажен наго, Златоусту почти исключительно название святаго. Хотя названия beatus и sanctus въ Латинской Церкви употреблялись безь различія одно вмёсто другаго, но такое распредвление ихъ Гусомъ между двумя представителя и Востока и Запада было, конечно, слёдствіемъ привычки, въ которой можно предполагать вліяніе Православія. Вообще, нельзя не видать чего-то особеннаго въ отношенияхъ Гуса къ свътилу Востока всякій разь, какъ приходится ему объ немъ говорить. Если на обвинение Католиковъ, что Гусъ принадлежитъ къ сектъ Вальдейцевь, потому что допускаеть значение одной Библии, отвергая испытанныхъ учителей Церкви, если Гусъ на свѣдѣтельства обвинение это отвъчаетъ, какъ будьто съ намърениемъ словами Августина: «И мнѣ самому върить не должно, если сказанное мною не основано на священномъ Писаніи,» то въ аругомъ случав

<sup>(1)</sup> Ad. scr. 8 Doct. c. 7, f. 305.

<sup>(2)</sup> De sufficientia legis Christi, I, 46;—Ad. scr. Paletz, 1, 257, на об. и таскольк разь въ сочинении о Церкви.

<sup>(3)</sup> Ad. ser. 8 Doct., c. 2, f. 294, ua oo., c. 8, f. 507, ua oo.

приводя въ доказательство чого же Августина и повъряя его Златоустычкь, онъ, конечно, не безъ умысла прибавляеть: «Пусть воніеть. сколько угодно, пусть отвергаеть, кто осмелится, этехъ Свя-. тыхъ.» (г) Антономазанія, весьма обыкновенная для имени Зда-TOVETA: «OS AUTEUM, SANCTUM OS AUTEUM,» BMÉCTO « Chrysostomus», BL устахъ Гуса получаетъ великую важность. (<sup>9</sup>) Обращаясь къ нему не такъ часто, накъ къ Августипу, Гусъ съ особенной любовію выписынаеть изв него обширные тексты, какъ будьто любуется его праснорвчиемъ, соединеннымъ съ истинно необъятного глубиною Христіянской мысли. Онъ смотрить на Августина, какъ на высшаго догнатическаю учителя, посвятивщаго себя исключительно ученію въры; Златоусту отдаетъ преимущество въ названіи великаго святато философа, (3) какъ мудрону истолкователю книгь св. Писанія, какъ боговдухновенному писателю Церкви по преимуществу. (4) Но еще несравяенно знаменательние уважение къ нему не какъ къ учителю въры, а какъ къ свътилу Церковныхъ іерарховъ, какъ къ великому пастырю Христіянской Церкви. Название великаго святато натріярха (magnus, sanclas patriarcha) въ устахъ Гуса, громко проповъдывшаго всемірное равенство Христіянскихъ епископовъ, заключаеть въ себъ неложное признание первенства его между святителями. (5) Великан заслуга его, по мнёнію Гуса, состонть въ непреклонной твердости духа, еъ которой онъ вынесъ гонение епископовъ и оградилъ отъ соблазна ввъренную ему панству. Онъ великъ не столько, какъ мученикъ святыхъ убъждений, а какъ добрый подвижникъ и naстырь, который умель соблюсти невредимыми души словесныхъ овець. «Сердцемъ въруется въ правду, усты же исповъдуется во спасеніе,»--говорить Златоусть, который, вмёсть съ народомъ, ему подчиненнымъ, вынося смиренно отлучение епископовъ, свободно проповъдывалъ истиву, а народъ слушалъ и, такимъ образомъ, словомъ и деломъ свободно защищалъ правду, дабы не сдълаться изленникомъ истине и не оказаться на Страшномъ судь предателемъ Господа Іисуса Христа. (6) Сдъсь нельзя не замътить

(1) Ad. scr. 8 Doct. c. 2, f. 294, на об.-De Decimis, I, f. 130.

(2) De sufficienti legis Christi, 1, 47, na ob. - Ad. scr. 8 Doct., c. 7, f. 506, etc.

(3) De Decimis, 1, f. 130.

(5) De Decimis, I, f. 129 ua ob.

(6) Defensio articul. Vuicleff 1, f. 115, na où. - De Decimis I, f, 120, Ba où. - Replica contra Stokes I, f. 109.

Digitized by Google

<sup>(4)</sup> Ad. scr. 8 Doct. c. 7, 1. 506: «Haec verba (Christi) cum sententia Chrysostomi, qui Domino jussjurante pensaverit».

разительнаго сходства съ личными отношениями Гуса къ народу и Западной Церкви. И онъ наставлялъ свою папству не словомъ однимъ, а преижущественно добрымъ примфромъ; и онъ полагалъ свою славу въ сочувствии къ нему народа, въ предохраненіи его отъ ложныхъ ученій, въ добромъ отвътъ за него на Странномъ Судъ. Въ одномъ изъ писемъ, посланныхъ изъ Констанцкой темницы, Гусъ извъщаетъ свою Пражскую паству о сожжении книгъ своихъ по ръшевію Собора, и приводить на память примеръ Златоуста. «Хотя два собора iepapxobъ провез» гласили его еретикомъ, однако, Богъ милосердый по смерти обнаружиль обмань. Имъя предъ глазами этоть примъръ, берегитесь оставлять мон книги нечитанными, страка ради человвяескаго, или выдать противникамъ на сожжение.» (1) Вообще, образъ Цареградскаго патріярха, какъ ревнятеля въры и облинителя ересей, постоянно носится въ воспоминания Гуса; онъ находить въ немъ разительныя пророчества о Церкви Латинской. Говоря о равличии между жизнію апостоловъ и новаго духовенства: папъ, кардиналовъ, епископовъ, онъ ссылается на Златоустово толкование текста Матеея: «Внемлите отъ дживыхъ вророкъ (VII, 15), гдъ описаны внёшніе признаки среси и, между прочимъ, сказано слёв дующее: «Подобно тому, какъ обезъяна имветь вся очертанія твла человъческаго и во всемъ подражаеть ему, но отсюда не слъдуеть, чтобъ она была человъкомъ, такъ и сретики подражаютъ чиноначалію Церкви, но все же долеки оть понятія Церкви. Воть слова Златочста,»-говоритъ Гусъ,-«и кто сравнитъ его мийние съсловами Спасителя: «Егда узрите мерзость запуствнія, счоящу на мізств святв»».... тому не трудно узнать по илодамъ, кого разунветъ Іоаннъ Златоустъ подъ именемъ сретиковъ. Богъ въдасть, какъ вен лико число обезьянъ, по мнънію Златоуста, занимающихъ Церковныя должности, которымъ меньшія обезьяны приносять поклоненіе подъ именемъ овятьйшихъ отцевъ (tanquam patres sanctissimi et reverendissimi (название папы и кардиналовъ).» (2) И такъ, устами Гуса (что въ высшей стенени замъчательно) Востояная Церновь, въ лицѣ высшаго своего представителя, обличаетъ въ среси свою Западную сестру и прилагаеть къ ней слово прещения Евангельскаго.

Въ какомъ смыслё Гусъ признаваль участіе разума въ деле вёры? Не въ смыслё свободнаго толкованія Слова Божія, а въ

<sup>(1)</sup> Ep. 13, 1, 61.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. 8 Doct., c. 7, f. 105, Ha oo., 306.

смыслъ разумнаго сознанія какой ни будь истины, почерпнутой изъ Евангелін и свъренной съ толкованіями учителей Церкви. «Я удостовърился священнымъ Писаніемъ и Церковнымъ авторитетомъ, слёдовательно, свёдётельствомъ разума, которое ръшаеть соинъніе невърующихъ. (1) Разумность (rationabilitas) каждаго богословскаго положения, по мневию Гуса, заключается въ возможности доказать его св. Писаніемъ. Миръ и единство возрастали бы въ Церкви, если бы паства смотръла только на истину и повъряла основательность папскихъ грамотъ закономъ Божимъ, извлекая отсюда правила, какъ поступать ей разумно (rationabiliter)», потому что въ св. Писании заключается вся сила богословскато доказательства (demonstratio theologica); ему одному подобаеть въра слъпая, младенческая (humiliter fidem, i. e., credulitatem Scripturae Sacrae adhibeo); слъдовательно, разумъ въ учении Гуса не участвуетъ авятельно въ познании истины; онъ долженъ только стараться понять смыслъ Писанія; ибо начало послушанія, по Августину, есть желание уразумъть повелънное: ««яко мудрымъ глаголю, судите вы, еже глаголю»» (Кор. Х, 15). Только тамъ, гдъ вносится въ дъло въры авторитетъ человъческий, разумъ вступаеть въ права своя, новъряя повелънное собственною совъстію и св. Писаніемъ, по слову апостола: ««Вся искушающе, добрая держите»» (1 Сол. У, 20) (2)

Оть чисто догматическихъ вопросовъ ученія Гусова, перехожу къ ученію о Церкви въ общирномъ смыслъ, подробно изложенному въ важнъйшемъ твореніи его: «De Ecclesia.» Разсужденіе это, вызванное незаконными дъйствіями Латинскаго духовенства противъ послѣдователей Гусовыхъ въ 1413 году, по назначенію своему препирательное, излагаетъ подробно и сълогической послѣдовательностію понятія Гуса о церкви Вселенской и его отношенія къ папѣ. По времени, когда оно писано, и по цѣли его написанія, оно заслуживаетъ особенное вниманіе, какъ первое систематическое опроверженіе теоріи папы и лучшее доказательство сочувствія сочинителя къ Греческой Церкви. Наукообразное изложеніе чрезвычайно облегчаетъ изслѣдователю взученіе частныхъ вопросовъ, входящихъ въ составъ его. Изложу содержаніе его въ возможно короткомъ обзоръ.

«Святая Вселенская Церковь есть сонмъ всъхъ предопредъленныхъ отъ въка, прошедшихъ, настоящихъ и будущихъ. Начинаясь



<sup>(1) «</sup>Certificatus sum ex Scriptura et auctoritate Eeclesiae et per consequens ratione, tollenti dubitationem discredentis». De sangu. Domini, I, f. 156, 11a o6.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. 8 Doct., c. 2, f. 296.

съ творенія міра, она, продолжается до суднаго дня, Казолическая. потому что члены ея разсвяны по лицу вселенной. Таинственное твло Христово по слову апостола: «Того даде главу выше всъхъ Церкви, яже есть тело Его». Она делится на три части: на воинствующую (militans), дремлющую (dormiens) и торжествующую (triumphans). Первая есть сонмъ иредопредъленныхъ, странствующихъ (viantes) на пути къотчизнъ; она называется воинствующею по тому, что ведеть борьбу Христову (exercet Christi militiam) противъ плоти, міра и діявола. Вторая есть сонмъ предопредъленныхъ, страдающихъ въ чистилищь (in purgatorio patiens). Третью составляють покоющиеся въ отчизнъ блаженные, которые на стражъ Христовой одержали окончательную побъду надъ діяволомъ. Христосъ, по смиренію своему, постилъ всъ три Церкви: вупъ земли обитаемой (umbilicum nostrae habitabilis), живя 33 года въ Іерусалимъ; адъ, въ которомъ очищались отцы (limbum, in quo patres purgati sunt); наконецъ, во славѣ вознесся на небо и съде одесную Отца (1). Церковь называется Апостольскою по тому, что Апостолы утвердили ее ученіемъ Христовымъ и сооственной кровію. Единство ея основано на единствъ предопредъления, потому что всъ отдъльные члены ся составляютъ едино по общению въ будущемъ блаженствъ. Это относится къ Церкви на небесахъ, на земля же единство ен состоитъ въ единеніи въры и любви».

Въ этомъ опредѣленіи Церкви, какъ видно, одни только предуставленные (praedestinati) причислены къ членамъ ел. Предосужденные (praesciti) исключены изъ благодатнаго общенія Церкви, но только въ отношеніи къ будущей жизни. Сдѣсь, на землѣ, они витаютъ съ праведными, потому что Богъ ожидаетъ ихъ обращенія. Царство небесное подобно мрежѣ, закинутой въ море и извлекающей рыбы вся каго рода. Оно призываетъ къ спасенію и мудрыхъ и юродивыхъ, и сильныхъ и немощныхъ; но какъ добрыя рыбы отдѣляютъ отъ прочихъ, такъ избранные пріемлются въ селенія славы, отверженные извергаются во тьму кромѣшнюю. Церковь есть великое гумно, въ которомъ до конца міра ишеница сиѣшана съ плевелами, предопредѣленные съ предосужденными.

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, сар. 2. Сдъсь ръшаются всякіе споры о значенія чистилища въ ученія Гуса. Это наши мытарства. Частилище Гуса есть вовсе не чистилище Католяковъ; 1) опо соотвътствуетъ соществію Христову во адъ, а Католики сдълали строгое равличіе между чистилищемъ и адомъ; 2) состояніе душъ по смерти сравнивается съ состояніемъ душъ Ветхозавътныхъ праведниковъ, избавленныхъ Христомъ оть ада.

Но при концъ видимаго міра Ангельі Божіи соберуть пшеницу оть плевель. Тогда окажется различие между членами тела Христова и членами діявола.

Какой существенный признакъ условливаеть различие между предопредвленными и предосужденными? Названія эть ввели въ заблуждение Бонньшоза и Гольцгаузена, которые, въ слъдъ за Констанцкимъ Соборомъ и Лютеромъ, отыскивали въ учении Гуса безусловность Благодати въ дълъ спасения. Это не было анахронизмомъ, потому что знаменитый современникъ нашего Гуса, канцлеръПарижскій, Іоаннъ Герсонъ, и, нъсколько прежде его, реформаторъ Англійскій. Виклефъ, задолго до Лютера, защищали въ своихъ сочиненіяхъ ученіе о благодати Августина. Но Гусъ разумѣлъ предопредѣленіе въ настоящемъ Православномъ значения этого слова, а именно въ томъ, что Богъ, предвидя, какъ люди будуть располагать свободною волею, согласно съ предвъдъніемъ назначаетъ однимъ награду, другимъ наказание, предопредъляетъ къ блаженству, или предосуждаеть. Въ этомъ смыслѣ предопредъление существенно противорѣчить понятію фатализма или безотчентаго избранія и отверженія, основаннаго со стороны человъка на шаткомъ поняти въры. Оно признаеть свободное действіе воли, и ставить спасеніе въ зависимость отъ образа ея проявленія въ жизни. Гусъ нѣсколько разъ говорить, что папа, не исполняющій обязанностей своего сана, не подражающій жизни Спасителя, не только не можеть быть главою воинствующей Церкви, но, какъ предосужденный, не принадлежитъ и къ числу истинныхъ членовъ ея. Въ отвътъ на 31-ю обвинительную статью, предложенную ему на третьемъ слушании Собора, онъ говоритъ, что дурной и предосужденный папа (Papa malus et praescitus) не можетъ хорошо исполнять обязанности своего сана, по тому, что для этого необходима чистота нравственная (sit bonus moraliter). Изъ безчисленныхъ примъровъ, сюда относящихся, можно вывести заключение, что Гусь предопредъление праведника. или предосуждение грышника, ставилъ въ прямую зависимость отъ дълъ человъка. Сильнъйшее доказательство противъ него заимствовано изъ сочиненія о Церкви, гдъ, по видимому, защищается мненіе, близкое къ ученію Лютера. «Дъла человъческія распредъляются на два отдёла: на добродътельныя и порочныя. Если человъкъ добродътеленъ, то все, что онъ ни дълаетъ, есть плодъ добродътели; если пороченъ, то всякое дъло его-дъло порочное.» (1) Самъ

(t) «Divisio immediata humanorum operum est, quod vel sunt virtuiosa, vel vitiosa. Patet quia, si

Лютеръ на Лейпцигскомъ прени (1) находить въ этихъ словахъ подтверждение своей теория, состоящей въ томъ, что всякое дело человъка, пребывающаго въ состоянии Благодати, угодно Богу; а всякое дело, совершаемое вне Благодати, хотя бы въ сущности оно было и доброе, гръхъ предъ Богомъ. Заблуждение Лютера поддерживалось объяснениемъ этого положения, предложеннымъ Гусомъ на Констанцкомъ Соборъ: «Какъ смертный гръхъ, который мы называемъ порочностию, заражаетъ всъ дъйствия человъка, такъ добродътель оживотворяеть всъ дъла праведника до такой степени, что пребывающий въ Благодати, по словамъ Августина, Григорія и другихъ, замаливаетъ и заслуживаетъ (orare et mereri) даже и во снѣ и въ какихъ бы то ни было дъйствіяхъ. И въ Евангеліи сказано: ««Если око»», т. е., побуждение, ««твое будетъ просто»», т. е., чисто отъ примѣси грѣховной, то и ««все тѣло твое»», или совокупность дъяний, «оудетъ свътло»», другими словами, богоугодно. (2) Сдъсь Лютеръ понятія добра и зла разумъеть не въ настоящемъ безусловномъ значении ихъ, а разсматриваетъ въ связи съ Благодатио, которая и безразличное дело обращаеть во благо присутствиемъ своимъ въ человъкъ, и правственно доброе дъло въ богословски порочное, какъ скоро отсутствуетъ въ его совершения. Гусъ совершенно напротивъ ставитъ сущность добра, или зла въ практическомъ ихъ проявления въ жизни, такъ что навыкъ къ добру, какъ дъйствующая причина, прелагаетъ человъка въ состояние Благодати, и навыкъ ко злу удалнетъ отъ него Благодать. Что Гусъ сообщение Благодати считалъ именно слъдствиемъ усилий человъка къ ея достижению, въ этомъ удостовъряеть насъ дальнъйшее развитие его основной мысли. Онъ ссылается на слово апостола Павла въ I посланіи къ Коринояномъ (XVI, 14). «Вся вамъ любовію да бываютъ», и выводитъ изъ него заключение: «весь образъ дъйствованія (totus modus vivendi) по закону любви (per caritatem) есть лобродътельный, весь образъ дъйствования внъ закона любви (ргаеter caritatem), порочный, потому что Богъ самъ говорилъ людямъ во Второзаконіи: «Кто сохранить запов'я мои, тоть благословится въ дому и на пашнъ, во входахъ и исходахъ, во снъ и бдъніи; кто нарушить ихъ, тоть будетьпроклять во всякомъ дълъ». И если,



homo est vitiosus, et agit quicquam, tunc agit vitiose. Et si est virtuosus, et agit quicquam, tunc agit virtuose». De Ecclesia c. 19, f. 258, un oõ.

<sup>(1)</sup> Walch XV, 1131.

<sup>(2)</sup> Hist. Sanct. Mart., f. 18.

по слову Григорія, и сонъ святыхъ угоденъ Богу, тъмъ болѣе ни фетъ заслуги дѣйствіе, исходящее отъ воли (quanto magis actio, procedens a voluntate, non vacat merito) и, слъдовательно, добродѣтельное (et per consequens virtuosa)». Ясно, что достоинство всякаго дѣло, по мнѣнію Гуса, измѣряется усиліемъ воли, приложенной къ его совершенію. Вообще, правильное отношеніе вѣры къ дѣламъ неоднократно высказано Гусомъ. Въ разсужденіи «О десяти заповѣдяхъ» онъ говорить, что «такъ какъ безъ вѣры невозможно угодить Богу, то Христіянинъ прежде всего долженъ истинно вѣрить, а потому, познавая заповѣди, совершать ихъ на самомъ дѣлѣ; (1) и въ 8 главѣ сочиненія «О Церкви»: «Грѣшить противъ вѣры, кто слабѣетъ въ примѣненіи щита ея къ добродѣтельной жизни; онъ имѣетъ твердую вѣру (habet firmum habitum credendorum), но въ жизни порочной уклоняется отъ совершенія заслуживающаго дѣла (ab actu operis ineritorii deficit)». (2)

И такъ, предопредъление Гуса, основанное на заслугъ человъка, въ супиности отлично отъ предопредъления Лютера, основаннаго какъ мы видели выше, на безотчетномъ избраніи Божіемъ. Оно можеть быть названо предопредвлениемъ только въ отношения къ всевъдънию Божию, которое предусмотръло отъ въка, кто по дъламъ своимъ окажется достойнымъ блаженства, кто осуждения; въ отношении же къ самому человћку, оно не болђе, какъ праведное возмездіе Божіе за дъла совершенныя Въ фатализмъ Лютера ожидание награды для всёхъ одинаковой предвариеть заслугу, отсутствіе которой искупается вѣрой. По мнѣнію Гуса, ни одинъ человъкъ, безъ ссобеннаго откровения свыше, не можетъ знать, написанъ ли онъ въ книгъ животной: Лютеръ отвергаетъ, какъ признакъ невърія, сомнъніе въ угодности Богу, не только служенія Ему вѣрою, но и лица служащаго. (3) Отсюда понятна закоренѣлая ненависть Лютера къ самому понятію, praedestinatio. (4) Оно предполагаетъ возможность противнаго, а предосужденія Лютеръ не допускалъ, потому что предопредъленіе въры получили у него всъ Христіяне безъ исключенія. Заблужденіе его перешло къ Протестанскимъ писателямъ, (5) которые считаютъ

<sup>(</sup>t) Mon. Hus. I, f. 29, ua oo.

<sup>(2)</sup> Ibid. I, f. 20.

<sup>(3)</sup> Walch, VIII, Объяси. 11 гл. Іолина, §. 437, S. 287, и пр.; 15 гл. Іолина, §. 65-72, S. 245-319.

<sup>(4)</sup> Walch, XII, §. 6, S. 2361; §. 3, S. 2366,

<sup>(5)</sup> Holzhausen, I, S. 307 flg.

возможность предосужденія нѣкоторыхъ членовъ. Церкви несовмѣстною съ правосудіемъ Существа Всеблагаго. Они видятъ въ немъ недовѣдомое дѣйствіе произволенія Божія, въ слѣдствіе котораго, какой-то Божественной прихотію одни причисляются къ избраннымъ, другіе къ отверженнымъ. Ихъ соблазняетъ особенно утвержденіе Гуса, что «Всевѣдующій Богъ, положившій все мѣрой и вѣсомъ, предуставилъ число спасаемыхъ, которое остается неизмѣннымъ и прежде и послѣ суднаго дня, что Богъ хочетъ предопредѣленнымъ доставить вѣчное блаженство, а предосужденныхъ обрекаетъ на вѣчный огонь»; (1) что есть, стало быть, люди, которые еще прежде рожденія осуждены на погибель; но оня забываютъ, на сколько самъ человѣкъ, злоупотребленіемъ свободной воли, участвуетъ въ исполненіи на немъ праведнаго суда Божія: «Много званныхъ, но мало избранныхъ».

Подробности ученія Гусова приводять къ твиъ же выводамъ. Предопредъление собственно бываетъ одно, приводящее въ въчному блаженству (gratia consummata secundum praedestinationem) людей, если не вовсе безгръшныхъ, то, по крайней мъръ, свободныхъ отъ гръха смертнаго. Они находятся въ постоянномъ благодатномъ соединени съ Богомъ, которое Гусъ называетъ коренной Благодатію (gratia radicalis); предосуждение также бываеть идно для людей, заслужившихъ его смертными гръхами и, слъдовательно, находищихся вив Благодати. Но къ числу предуставленныхъ (praedestinati) принадлежатъ и тъ гръшники, которые раскаяніемъ, или особеннымъ дъйствіемъ милости Божіей, возвратились въ лоно Церковное: таковъ Павелъ, прежде гонитель Христа, потомъ избранный апостолъ; таковъ Петръ, отлучившій себя на время оть Церкви трикратнымъ отвержениемъ и очистивший гръхъ свой слезами. Есть другіе люди, которые сдъсь, на земль. удостоились особеннаго избранія Божія (gratia secundum justitiam praesentem), но, по недостатку долготерпънія, не достигли вънца; въ нихъ состояние преходницей благодати (gratia fluens adventicia) уступаетъ предвъчному осуждению. Самый яркий примъръ: отступникъ Іуда, которому званіе апостола не помѣшало навлечь на себя осужденіе сына погибельнаго. Вездѣ на первомъ планѣ въ

<sup>(1) «</sup>Deus omnisciens, qui omnia in mensura, pondere et numero posuit, praefinivit, quot homines finaliter sunt salvandi». De Eccl., с. I, f. 197, — сар. 4, f. 203, на об. «Deus praescitum vult habere ignem perpetuum»; с. 4., f. 205, на об.

ученіи Гуса собственная заслуга, которая привлекаеть избраніе; но послѣднее сокрыто оть взоровъ человѣческихъ, потому что внѣшніе признаки слишкомъ обманчивы. Отсюда Церковь въ собственномъ смыслѣ составляетъ таинственное тѣло Христово, въ которомъ до конца видимаго міра равномѣрно участвуютъ всѣ земнородные, одинаково призываемые къ спасевію, пока Страшный Судъ не отдѣлитъ овецъ отъ козлищъ. (1)

Посмотримъ теперь, что такое Христіянская Церковь въ ученіи Лютера. «Церковь Лютера также разсвяна по всему пространству вселенной; не ограничиваясь ни мъстомъ, ни временемъ, она есть единая; ее составляютъ всъ върующіе въ Бога Отца Всемогущаго, въ Іисуса Христа, распятаго за насъ и воскресшаго; однообразно возсылающие къ Богу молитву Господню, имѣющие одинаковое слово и Таинства, живущие въ однихъ и тъхъ жесвятыхъ состояніяхъ. (2) Церковь называется общеніемъ святыхъ (communio Sanctorum), потому что кто въруетъ во Христа, становится свять, какъ и онъ самъ; онъ усвоенъ Христу и освященъ Его кровію. Крещеніе и вѣра прививаетъ его ко Христу; онъ приноситъ плоды не свои, а Христовы. Уста и языкъ его, исповъдающие слово Божие, суть языкъ и уста Богочеловъка; рука, простертая на служение ближнему — десница Христова. Отъ того всъ члены Церкви, и гръщные и праведные, равны предъ Богомъ. Только еретики. Донатисты и Манихен, Оригенъ, Іеронимъ и Паписты населяли Церковь святыми безгръшными, дабы она не имъла ни порока, скверны. Но Церковь во временной жизни имветь только ни начатки, а не исполнение духа. Только на небъ, по словамъ Августина, ожидать можно той Церкви, которая не нуждается въ молитвъ Господней: «И остави намъ долги наша». Возвъ новую жизнь, мы стали наслъдниками обътовародившись нія; мы равны апостоламъ Петру и Павлу, равны Богоматери и всемъ святымъ въ достоинстве и чести; и имъ надобно было возродиться; Спасителю также дорого стоило мое искупление, какъ искупление апостоловъ. Прежде того они также низко стояли, какъ и прочіе люди; послѣ того мы вознеслися также высоко, какъ и они. Сила Благодати въ насъ одинакова; они превзопили насъ единственно въ въръ. Богъ допускаетъ паденія въ святыхъ,

<sup>(1)</sup> См. de Ecclesia, сър. 3-6.-Трегій допрось Гуса вь Hist. Sauct. Mart., статьи 1 — 8, f. 15, на об., 18.

<sup>(2)</sup> Walch, VIII, Объясн. 16 гл. Іоанна, §. 20, S. 488; XII, §. 22, S. 1180.

чтобы показать, что и они такой же плоти и крови, какъ и прочіе люди, чтобы мы не отчаявались. Утвшительны паденія святыхъ для измученныхъ совъстей, грозны для лицемъровъ. Мойсей. Сампсонъ, Давидъ, Петръ и Павелъ, и другіе великіе мужи, исполненные Духа Святаго, падають тяжко: Іовь и Іеремія проклинають день рожденія; Илія и Іона, наскучивъ жизнію, просять смерти у Бога. Нътъ такаго паденія, которое не могло бы искупиться возстаниемъ; нътъ такого крыпкаго стояния, которое бы не было близко къ паденію. Унижаясь предъ святыми, какъ земля передъ небомъ, мы оскорбляемъ величіе Божіе и слишкомъ приближаемъ ихъ ко Христу. Всв люди грешники; Богъ одинъ Свять, и мы върующие святы, потому что Христосъ за насъ освятилъ насъ и облекъ насъ въ свою святость. Между членами Церкви различія нътъ. Образецъ Христіянина-мытарь Евангельскій. Церковь свя га не безгръшностію членовъ, а потому что ей дано право върить въ отпущение гръховъ. Вся святость ея въ Інсусъ Христв, а не въ ней самой». (1)

Въ 7-й Главъ de Ecclesia Гусъ начинаетъ борьбу противъ Запядной Церкви, для насъ особенно важную по отношению къ Греческой

«Если Христосъ одинъ глава св. Церкви вселенской, а всё предопредъленные таинственое тъло ея», такъ начинаетъ Гусъ, «то остается ръшитъ, Римская ли Церковь (въ тъсномъ значения) есть эта самая вселенская Церковь, невъста Христова? Конечно, если върить Буллъ: «Extravagans» папы Бонифація VIII, гдъ сказано: «Церковь единая, имъетъ единое тъло, единую главу (а не двъ, какъ чудовище) Христа, на чъстника Христова Петра, и преемника Петрова, по слову Спасителя: «Паси овцы мон, (всъхъ безъ изъятія)»»; и такъ если Греки, или другіе народы, не признаютъ себя ввъренными апостолу Петру и преемникамъ оного, то они тъмъ самымъ не признаютъ себя паствой Христовой, по словъ, Спасителя: ««Едино стадо и единъ пастырь.»» А потому объявляемъ», такъ кончается Булла, —

<sup>(1)</sup> Walch, IX, объясн. I гл. I Петр., §. 64, S. 669; 2 гл. §. 57, S. 724; — I гл. 2 Петр. §. 39, S. 855; — 2 гл. I Іоан. §. 63, S. 962; — VIII объясн. 15 гл. Іоанна, §. 85, S. 358; — V объясн. 51 н 117 Псал. IX объясн. I гл. Галат. §. 19, S. 27 — VIII, объясн. 5 гл. Галат. §. 258, 8. 2748; — IX объясн. I гл. I Петр. §. 15, S. 638; — III, объясн. 27 гл. Быт. §. 24—26, S. 650; —IV, объясн. 8, Петр. §. 83—85, S. 796; — VIII объясн. 2 гл. Галат. §. 110 — 115, S. 1774—1776; — V, 51, Псал. §. 55, S. 724 sqq.—VIII объясн. 14 гл. Іоанна, §. 373, S. 226; — 15 гл., §. 89, 8. 304.

что подчинение Римскому первосвященнику есть необходимое условие спасения всякой души человической.

«Заключеніе ложное», — отвѣчаетъ Гусъ; — «ибо Римская Церковь, по ученію Латинскихъ лжемудрецовъ, имѣетъ главой папу, а тѣломъ — коллегію кардиналовъ. Но такая Церковь не есть Святая Кафолическая и Апостольская, потому что паны и кардиналы далеко не включаютъ въ себѣ всецѣлаго сонма предопредѣленныхъ.

Замѣтимъ исходную точку всего препиравія Гуса. Онъ берется доказать ложность Бонифаціевой Буллы, которая распространяетъ владычество Западной Церкви надъ всѣми частными, между прочимъ и надъ Греческою. Главная цѣль его отстоять настоящее значеніе Вселенской Апостольской Церкви, но съ особеннымъ указаніемъ на Восточную ея половину. Перехожу къ подробностямъ.

Первенство Западной Церкви основано на извъстномъ обътованіи, данномъ Спасителемъ Апостолу Петру: ««Ты еси Петръ, ш на семъ камени созижду Церковь мою, и врата адова не одолъютъ ей. И дамъ ти ключи царства небеснаго.»» (Матө. XVI, 18—19).

Оспоривая это мнимое первенство, Гусъ, что весьма замѣчательно, старается изъ самыхъ Декреталій извлечь доказательства, что подъ именемъ Церкви Христовой, необоримой для ада, разумѣется не Латинская, какъ частная община, а Церковь Вселенская, которой отдѣльныя части равны между собою. Вотъ разсужденіе Гуса:

«Св. Петру, представителю Церкви Вселенской (gerenti Uuiversalis personam ecclesiae), на исповъдь въры: ««Ты еси Христось, сынъ Бога живаго,»» Спаситель отвъчалъ обътованіемъ блаженства ему и всей Церкви (Petro et soli S. Ecclesiae) за смиренное и постоянное исповъданіе Божества Сына Божія. Изъ словъ Спасителя явствуетъ, что Церковь эта едина Христова, святая, по Гречески каЭоλική, по Латинъ universalis, сверхъ того 'апосолики', какъ основанная на камнъ Христъ, и утвержденная ученіемъ и смертію апостоловъ.

Эта самая Церковь, говорить Гусъ, по моему миѣнію и называется Римскою. Ибо сказано въ Декреталіяхъ (dist. 21): ««Хотя частныя Церкви по всей вселенной составляють единую невѣсту Христову, однако св. Римская Каволическая и Апостольская многими соборными постановленіями вознесена надъ всѣми другими; она не имѣетъ скверны, или порока, но благодатію Божіею никогда не удалялась отъ преданій Апостольскихъ, и не подчинялась еретическимъ ученіямъ». Сдъсь, очевидно, подъ именемъ Рамской разумъется Латинская Церковь въ тъсномъ значенія; но Гусъ притворяется непонимающимъ; онъ переноситъ это названіе на Церковь вселенскую, основывалсь на противоръчіяхъ въ самихъ Декреталіяхъ. «Если Римская Церковь не должна имъть ни порока, ни скверны», — говоритъ Гусъ, — «то она, конечно не папа съ коллегіей и со всею ихъ челядью (сит sua familia et suis domesticis), потому что мы знаемъ изъ самихъ Декреталій, что папа можеть гръщить, и неръдко гръшилъ (19 dist. Anastasius и 40 dist: Si Paра); на пр., какимъ образомъ могла бы пребыть непорочной эта мнимая Римская Церковь въ лицъ язвъстнаго папы Іоанна (Агнесы), родившаго на папскомъ престоль? Что сказать и о другихъ папахъ еретикахъ и низложенныхъ за разнаго рода злодъйства (enormitates)?

Иронія Гуса торжествуеть възаключительной мысли. «И такъ, если по Декреталіямъ Римская Церковь имъетъ первенство надъ всёми другими, то ясно, что она-то и есть всецёлая Церковь воинствующая, которую Богъ возлюбилъ преимущественно предъ каждой отдъльною частию. Мы въруемъ, что она наша матерь, разсъянная по всёмъ племенамъ и языкамъ, какъ Декретали учатъ согласно съ св. Отцами. Она-то въ пъсни Амвросія и Августина исповъдуетъ Бога по всей вселенной; объ ея умирения, хранения и единении, непрестанно молимся въ первой ектении литурги (in canone missae primo). Впрочемъ, не отвергаю», — прибавляетъ онъ, въ видъ уступки. --- «что между отдъльными ея членами въ порядкъчиноначалія (in comparatione majoritatis) первенствуеть папа съ коллегіей, но въ такомъ только случай, если онъ, отклоняя самолюбивое искание первенства, служить матери своей действительнее и смиреннъе прочихъ. Въ противномъ случаъ онъ становится преемникомъ Іуды предателя, и коллегія прямо противоположна смиренному сонму Апостоловъ.» (1)

На какомъ основаніи Вселенская Церковь получила названіе Римской? Вървшеніи этого вопроса Гусъ обнаруживаетъ особенное сочувствіе къ церковной исторіи и уваженіе къ преданіямъ Церкви первоначальной, утвердившей за Римскимъ патріярхомъ право старвйшинства въ засъданіяхъ соборныхъ.

«Прежде Римскою Церковію называлась собственно община върующихъ, находившаяся въ повиновеніи Римскаго епископа въ такомъ же смыслъ, въ какомъ и Антіохійская, Алексан-

38

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, cap. 7; cap. I, f. 196 na of., строка 8.

дрійская и Константинопольская (признаніе четырехъ патріяршествъ). Въ этомъ частномъ значеній общины извѣстной страны, или города, встрѣчается название Церкви въ писанияхъ Апостольскихъ: I Петр. I. 1; V. 13; Рим. XVI, 16, 23; 1 Кор. I. 2; I Солун. І, 1 и пр. Христіянская Цекровь началась въ Іудев, и первая церковь называлась Іерусалимскою (Делн. VIII, I); вторая была Антіохійская, основанная св. Петромъ, утвержденная Варнавой и Павломъ, и имя учениковъ впервые замёнено въ ней именемъ Христіянъ (Дѣян. XI, 25, 26). И такъ св. Церковь Христова процвътала первоначально въ Јерусалимъ, во время странствования Христа и апостоловъ, потомъ въ Антіохіи, подъ предсъдательствомъ (tempore cathedrationis) св. Петра, потомъ уже въ Римъ, во время проповѣди и страданій апост. Петра и Павла. И потому хотя Церковь Христова началась въ Іудеѣ, и глава Церкви, Христосъ, пострадалъ въ Іерусалимѣ, но названіе Римской перешло на всю Церковь разумно по тремъ причинамъ: 1) Христосъ зналъ, что язычники, находившиеся подъ Римскимъ владычествомъ, сядутъ на мъстъ Іудеевъ, упорно отринувшихъ благодать (Рим. XI, 1). 2) Ни одинъ городъ не можетъ выставить такого многочисленнаго воинства мучениковъ, откуда название мъста перешло на поборниковъ. Прилично было Церкви, которой многія отдъльныя части зародились въ Римъ, и которая сама возрастала побъдно между язычниками, назваться именемъ столицы языковъ священнаго Рима. 3) Богъ хотълъ показать, что ни мъсто, ни древность, но утвержденіе въры полагаеть основаніе Церкви. Въ противномъ случаь Церковь должна бы называться по имени древныйшихъ столицъ. Впрочемъ, если не ради мъста языкъ, на языка ради мъсто Господь избра (2 Маккав. У, 19), то совершенно все равно называть Церковь Христову по имени каждаго мъста, въ которомъ живутъ върующие. Какъ и самъ Христосъ, Назорей по зачатию, могъ бы называться Виолеемскимъ по рождеству, Капернаумскимъ по множеству, совершенныхъ въ Капернаумъ, чудесъ, Іерусалимскимъ по славной страсти и воскресению». (1)

Весьма замѣчательно это уваженіе Гуса къ Риму апостольскому, возрастающее по мѣрѣ отвращенія къ папскому. Какъ скоро Гусъ заговоритъ о послѣднемъ, продолжается таже иронія, которую мы замѣтили выше въ разборѣ Декреталій. Въ 12-й главѣ,

(1) Cap. 7, 201-208.

Digitized by Google

послѣ разныхъ отступленій, онъ возвращается снова къ Бонифаціевой Булль. «Справедливо», -говорить онъ, -«заключение Буллы, что подчинение Римскому первосвященнику есть необходимое условие спасения для всякой души человъческой, потому что никто не можеть спастись, не признавая надъ собой власти Іисуса Христа, а онъ-то и есть настоящій Римскій первосвященникъ (Romanus Pontifex), какъ глава вселенской и всъхъ частныхъ Церквей (I Петр. II, 25; Евр. VII, 23-27). Воть святыйшій верховный Римскій епископъ, «съдящій одесную Отца и всегда съ нами сый, во вся дни до скончанія въка». Онъ, какъ Богъ неописанный, всюду являетъ свое присутствіе; Опъ креститъ Духомъ Святымъ и «вземлетъ гръхи міра» (Іоан. 1, 29); Онъ связываеть бракъ неразрывно (Мато. IX); Онъ поставляетъ священниковъ (Апок. 1, 6,); Онъ совершаетъ Таинство Евхаристія (Луки XXII, 19); Онъ укръпляетъ върныхъ обътованіемъ: ««Азь дамъ вамъ уста и премудрость, ей же не возмогутъ противовъщати вси, противляющинся вамъ»» (Лук. XXI, 15); Онъ пасеть овець своихъ словомъ, примъромъ и тъломъ своимъ; Онъ неусыпно стоиту на стражв паствы своей, и ««не воздремлеть, храняй Израиля»». Онъ уготовилъ намъ легкий путь къ отчизнъ. Онъ истинный папа, ««отецъ будущаго въка, чудный совътникъ»». У насъ нътъ другаго первосвященника, потому что: 1) человъчество Іисуса Христа неподчинено ни какому земному начальству. Богъ даровалъ ему имя, «еже паче всякаго имени, да о имени Іисусовъ всяко колено поклонится небесныхъ, и земныхъ и преисподнихъ»». 2) Бого-Креститель, ап. Петръ со всёми святыми на небе, естематерь, ствомъ человѣки, не подлежали иному первосвященнику, и папа Клименть слишкомъ далеко простеръ свою власть, когда Буллою повелъваетъ Ангеламъ неба ввести въ въчное блаженство освобожденную имъ отъ чистилища душу богомольца Римскаго, чтобы не сдълалась она добычею ада. Не такъ возносились апостолы, на прим., великій Боговидець и возлюбленный ученикь Христовь, который, конечно, стоитъ выше нынъшнихъ папъ, и особенно Климента, не повелъвать хотълъ Ангелу, а, падши къ ногамъ его, поклониться ему, и Ангелъ, возбраняя ему, велълъ кланяться одному Богу.

Апостолъ, въ 7 и 9 гл. Посл. къ Евреямъ, раскрывая черты священства Христова, указываетъ въ немъ верховнаго первосвященника и пастыря душъ, въ которомъ находитъ свое довершенie (consummatio) все множество прочихъ священниковъ. Вотъ почему и апостолы не дерзали именовать себя святъйщими папами, главами Церкви Вселенской, или всемирными первосвященниками. но, имъя съ собою верховнаго первосвященника до скончанія въка, смиренно называли себя рабами Христовыми и служителями Церкви, и этотъ святой обычай сохранялся до времени Григорія Великаго. Въ одномъ изъ декретовъ своихъ (dist. 92) онъ говорить: «Въ заглавии грамоты вашей вы приложили мив гордое название ««вселенскаго папы»». Прошу Святьйшество ваше впредь не оказывать мит чести неподобающей. Не въ громкомъ имени, а въ праведной жизни, я ищу своей славы, и не считаю честію отличіе, въ которомъ братья мои унижаются. Честь моя — есть слава Церкви Вселенской, честь моя есть кръпкое стояние братьевъ. Меня почитають достойно, когда каждому отлельному члену воздають должную почесть. Оставимъ слова, воздымающія личность (quae unitatem inflant) и оскорбляющія любовь». Не такъ думають новъйшие первосвященники, въ которыхъ сознание неправды усвливаеть гордость. Не даромъ Африканский соборъ (dist. 99) положилъ, чтобы епископъ старшаго патріярхата не назывался ни главою священниковъ, ни верховнымъ священникомъ, и подавно не величался Вселенскимъ, или Римскимъ, первосвященникомъ. Теперь все это пришло въ забвение отъ гордости папы, отъ лести и алчности подданныхъ, отъ слъпаго обольщения простаго народа». (1)

Опредѣливши значеніе Церкви Вселенской, Гусъ точнѣе разбираетъ вопросъ о мѣстѣ, занимаемомъ въ немъ Римскою каседрою, папою и кардиналами: разбираетъ его отрицательно, въ видѣ опроверженія осьми докторовъ Богословскаго факультета; утвердительно, въ идеѣ о равенствѣ всѣхъ епископовъ.

Папа не есть глава Церкви, и коллегія кардиналовъ не есть тъло Церкви Вселенской, потому что предопредъленіе, дающее право быть членомъ ея, скрывается въ тайнъ предвъдънія Божія. Стало быть, папа и подавно не можетъ называться главою не только Вселенской, но и какой ни будь частной, а развъ служителемъ Церкви и намъстникомъ Христовымъ, если онъ достойно исполняетъ обязанности своего сана и подражаетъ нравамъ и жизни А постола.

На возражение, что папа есть видимая или твлесная глава Церкви, а Христосъ невидимая, Гусъ отввчаетъ, что «это замвчаніе праздное. Должно прежде доказать, что папа двиствительно

(1) Cap. 12. f., 218-219.

можеть быть главою Церкви, и что Христосъ есть глава только невидимая, тогда какъ мы знаемъ, что Онъ принялъ на себя плоть человеческую и объщаль Апостоломь пребывать съ ними вечно. Онъ гораздо ближе къ намъ, нежели папа, отдаленный на цълыя сотни миль, и управляеть воинствующей Церковію безь препятствій мъстнаго разстояния и безъ временнаго начальника, папы. Любопытно было бы предложить докторамъ ръшение вопроса, была ли дъйствительно папша Агнеса главою Церкви, какъ думало современное духовенство, или Церковь два года слишкомъ оставалась ажефалоя? И какъ бываеть она безъ главы въ промежутокъ отъ смерти одного папы до избранія новаго? Послѣднее противники объясняють пельпостію: «какъ одушевленное сложное твло можеть прожить безъ головы короткое время, сохраняя жизненныя силы, такъ и Церковь безъ папы». Нътъ! Церковь безъ главы оставаться не можеть, потому что глава ея и есть Спаситель выше всёхъ, Церкви, которая есть твло его, управляющий ею непогрынитель но, сообщающій ей духовное движеніе и смыслъ. Ибть причины, чтобъ Церковь, которая въ продолжение двухъ съ половиную лѣтъ при Агнест пребыла безъ главы, не теряя благодатнаго соединения со Христомъ, въ лицъ многихъ отдельныхъ членовъ, чтобы Церковь и болёе продолжительное время не пребыла обезглавленною лишениемъ папы, потому что Христосъ и безъ этихъ чудовищныхъ главъ можетъ лучше управлять Церковію черезъ върныхъ священниковъ своихъ, разсъянныхъ по лицу вселенной. Вообще, Христосъ есть самая достаточная глава Церкви, что доказало трехсотдётнее ея процвётание до начала владычества папскаго». (1)

Кардиналы не составляють тёла Каволической Церкви, потому что это послёднее состоить изъ цёлаго сонма предопредёленныхь. Апостолъ въ 1-мъ Посл. къ Коринояномъ (гл. XII, 12 и сл.), говори о единствё тёла Христова, не ограничиваеть его одними апостолами, вычисляя разныя степени Христіянскихъ подвижниковъ, сравнинаетъ ихъ съ различными членами тёла человёческаго. Не лучше ли главою Церкви назвать І. Христа, отдёльныхъ предопредёленныхъ членами, а всю совокупность ихъ тёломъ Церкви Вселенской, держась мудраго Августинова слова: «То, конечно, не тёло Господне, что не пребудетъ съ нимъ вёчцо»; а мы не знаемъ, сохраниться ли вёчно коллегія кардиналовъ, и дай Богъ, чтобъ отдёльные члены ея

(1) Ad scr. Stan. I, f. 277, wa ob., 283, ma ob.

Digitized by Google

302

боялся оскорбить величіе Божіе, называя Христа челов вкомъ Господнимъ, то не гораздо ли оскорбительнъе для величія сына Божія называть человѣка главою воинствующей Церкви, когда это имя предоставлено, какъ неотъемлемая собственность, второму лицу Св. Троицы? Какъ имъютъ ученые, не опираясь на словъ Божіемъ, величать папу главою, а коллегію твломъ, когда Христіянину достаточно въровать, что есть единое братство спасаемыхъ силою заслуги Богочеловъка, главы Церкви Вселенской, не принепосредственно къ какому бы то ни было верховному бъгая намѣстнику его на землѣ? Такъ многіе спаслись въ Іуден, Евіопіи, Азіи върою во Христа по ученію апостольскому, хотя и не признавали главою св. Петра, или даже и вовсе не слыхали о немъ».

Какое же мѣсто, по мнѣнію Гуса, занимаеть Римская Церковь въ ряду прочихъ Церквей, и папа съ кардиналами въ ряду прочихъ епископовъ?

По ученію Гуса, «всь епископы Церкви Вселенской равны между собою». Доказательство можно прочесть въ сочиненіяхъ о Церкви противъ Палеча и Станислава. Онъ особенно важны, какъ излагаемыя съ очевиднымъ намекомъ на Восточную Церковь. Приведу ихъ сокращенно.

«Два текста Писанія, на которыхъ Латинская Церковь основываеть первенство ап. Петра предъпрочими: I) «Ты еси Петръ, и на семъ камени созижду Церковь мою»», и 2) ««Паси овцы моя»». Гусъ опровергаетъ, основываясь на древнихъ Церковныхъ учителяхъ. Что касается перваго, онъ держится совершенно буквально толкованія блаж. «Августина. Прежде всего», -говоритьонь, -«самъ Спаситель Христосъ есть то основание или краеугольный камень, на которомъ построена Церковь (Іоанн. ХУ, 5; Лук. УІ, 48; 1 Кор. III, 11; X, 4). На немъ, какъ на положенномъ основании. апостолы продолжали ее созидать. Это основание и есть тотъ камень правды, о которомъ сказалъ Христосъ: «На семъ камени созижду Церковь мою»», т. е., на семъ камени, котораго ты исповъдалъ, называя меня сыномъ Бога живаго, на мнъ самомъ созижлу Церковь мою, и врата адова не одолъютъ ей. Не слово petra образовалось изъ Petrus, а на обороть, точно также какъ имя Христіянинъ произощло отъ Христа, но не обратно Если бы названіе камня относилось къ апостолу, Христосъ сказалъ бы ему:«« Ты еси

рейда, а не Petrus». Такимъ краеурольнымъ камнемъ сами апостолы прямо называють Христа (1 Пет. II, 4). (1)

Что касается втораго, то Гусъ возражаетъ, что и это доказательство более говорить противъ папы, нежели въ пользу его. Христосъ, сказавъ Петру: «Паси овцы моя», ни мало не даетъ ему права быть главою Церкви, а только пастыремъ словесныхъ овецъ, какъ примъромъ жизни, такъ и словами учения, но овцы тёмъ не менње остались Христовыми. По этому самъ апостолъ именуеть себя не более, какъ старцемъ и служителемъ Христовыхъ страстей (1 Петр. У, 1). (2) Притомъ, Христосъ не поручаетъ ему всёхъ овецъ своего стада, потому что до многихъ изъ нихъ во времена апостольскія ни слово проповѣди, ни примѣръ добродѣтельной жизни Петровой не дошелъ ни посредственно, ни непосредственно. Онъ пасъ немногихъ овецъ дому Израилева, которыхъ обратилъ къ покаянию словами пророческими. Онъ пасъ еще словесное стадо Христово въ Антіохіи и въ Римъ, не всъхъ, а тъхъ только, которыхъ Христосъ непосредсвенно покорилъ его проповъди. И такъ какъ нельзя заключать: «Петръ пасъ овецъ Христовыхъ, слёдовательно: Петръ пасъ всёхъ овецъ безъ изъятія»». такъ точно не слъдуетъ: ««Римскій епископъ есть пастырь словеснаго стада, слъдовательно, Римский епископъ пасетъ все стадо Христово»». Отъ такого пасенія не былъ исключенъ ни одинъ изъ апостоловъ, включая Павла и исключая Іуду». (3)

Изъ прочихъ доказательствъ о равенствъ власти апостоловъ важнъйшія слъдующія:

«Полнота власти», — говорять доктора, — «не можеть раздробляться между многими лицами, изъ которыхъ каждое имѣло бы первоначальную и верховную полноту власти управлять и пасти словесное стадо. Но мы болѣе вѣримъ славному мученику, Кипріяну, котораго высоко уважалъ Августинъ (24 q. 1 сар.), что Христосъ, но воскресеніи своемъ, далъ равную власть всѣмъ апостоламъ, а по смерти ихъ на мѣсто ихъ возстали епископы. И такъ не сомнѣнно, что всѣ апостолы получили отъ Христа одинаковую полноту власти, въ правѣ вязать и рѣщить и исправлять всякое духовное дѣло въ Церкви воинствующей. Потому что обѣтованіе Спасителя: «Елико аще свяжете на земли, будутъ связана на небеси»», дано было сообща

(3) Ad. scr. Stan. 1, f. 282.

<sup>(</sup>i) De Ecclesia, c. 9, f. 209-210.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. Paletz, I, f. 257, na ob.

всёмъ апостоламъ (Мато. XVIII, 18). Въ противномъ случав Онъ не сталъ бы посылать ихъ по одиначкъ на проповъдь въ отдаленныя области. Ибо прочте апостолы не относились къ Петру, какъ верховному представителю власти Церковной, изъ своихъ Напротивъ, изъ повъствования Павлова (Галат. II. **участков**ъ. 6 — 15), видно: 1) что Богъ не пріємлеть лица человъка; й Петръ не могъ получить преимущественной власти предъ другими апостолами, на томъ основании, что онъ былъ епископомъ Римлянъ. 2) Что Петръ, Іяковъ и Іоаннъ, мниміи столпы, т. е., пользовавшиеся особеннымъ уважениемъ между учениками, ничто же привозложиша ап. Павлу, т. е., что не они сообщили ему власть и умѣнье Евангельской проповѣди, и что Павелъ, по собственному сознанію, пропов'єдываль безь позволенія Петра. 3) Что между апостолами не бывало въ ходу отличія свътскаго и названія святвишихъ отцевъ. Такъ Іяковъ, епистокъ Герусалима, прославленный смертію, не даромъ ставится выше Петра, и верховные апостолы: Іяковъ, Петръ и Іоаннъ, исповъдали Варнаву и Пабла своими братьями, и дали имъ десницы общение, не называя себя ихъ главами, владыками или учителями. 4) Павелъ изъ ревности противусталъ въ лице Петру, убђанвшись, «яко зазоренъ бъ», и защищалъ противъ него Евангельскую свободу Церкви. Не должно опускать безъ вниманія: 1) что Петръ не дерзнуль самовластно назначить Мателя, а вмёсть съ другими апостолами и другими святыми молился, чтобы Господь показаль ему, кого должно выбрать (Дѣян. I, 23 — 26); 2) на соборъ апостольскомъ Іяковъ подаетъ свое мнѣніе независимо отъ св. Петра: «изволися апостоломъ и старцемъ со всею Церковию» (XV, 6, 22); 3) апостолы въ Іерусалимъ услышавъ, что Самарія приняла слово Божіе, послали къ нимъ Петра и Іоанна (VIII, 14), для утвержденія народа въ въръ. А нынъ откажется ли преемникъ Петровъ отъ самовластнаго избрания епископовъ, неизвъстныхъ народу, безъ вопрошенія Божія? Подчинить ли мнёніе свое другому епископу? Согласится ли быть посланъ однимъ изъ своихъ кардиналовъ, прообразующихъ прочихъ апостоловъ, на проповъдь Евангельскую въ Чехію, съ которой онъ болье получаетъ доходу, нежели Петръ получалъ съ Самаріи?» (1)

Ап. Павелъ, въ 1 гл. Посл. къ Галатамъ, свъдътельствуетъ, что онъ, по обращении своемъ, не тотчасъ пошелъ въ Герусалимъ къ

<sup>(1)</sup> Ad. scr. Stanislai, c. 4, I. f. 280-281.

первъйшимъ его апостоламъ и проповъдывалъ въ Аравіи. Не прежде какъ черезъ три года вошелъ онъ въ Іерусалимъ, дабы видъть Петра, и пробылъ тамъ 15 дней, но никого не видалъ изъ апостоловъ, кромѣ Іякова, Брата Господия. Потому что, какъ самъ говоритъ, онъ сдёланъ апостоломъ ни отъ человекъ, ни человъкомъ, но Інсусъ Христомъ, отъ котораго принялъ благовъствование въ непосредственномъ откровения (I, 1, 11, 12), «споспъществовавый Петру въ послание обръзания, споспъшествова ему въ языки» (II, 8). Равно и Оома поставленъ въ епископы Индін самимъ Інсусомъ Христомъ, Такъ и прочіе апостолы получили призваніе викаріята непосредственнооть самаго Господа. Потому что Христось. когда возносился на небо, встыть вмъсть сказаль: «Шедше въ міръ весь, проповъдите евангелие всей твари (Марк. XVI, 15). Дадеся ми всяка власть на небеси и на земли; шедше, научите вся языки. крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ, и се азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка. Аминь». (Мато. XXVIII, 18—20).

Источникъ Благодати и Святъйщая Глава Церкви не наложилъ на членовъ ея тяжкой обязанности обращаться за 1000 миль къ прибъжищу, о которомъ доктора суесловятъ; напротивъ, онъ разослалъ апостоловъ по всъмъ концамъ вселенной, повелъвая имъ, Госполу поспъшствующу, учить языки, не прибъгая къ Петру. Каждый изъ нихъ получилъ одинаково Духа Святаго (Іоанн. XX, 33) для просвъщенія и наставленія на путь жизни въчной, избран ной паствы Христовой въ урочной страмъ. «Не вы меня избрасте,» возглащаетъ Спаситель,—«но азъ избрахъ васъ, и положихъ васъ, да вы идете и плодъ принесете, и плодъ вашъ пребудетъ.» (Іоанн. XV, 16), и, какъ будьто предвидя недоумъніе апостоловъ, что дълать каждому изъ нихъ, если встрътится сомнъніе въ ученіи въры, прибавилъ: «Да его же аще просите отъ отца, во имя мое, дастъ вамъ,» давая разумъть тъмъ, что имъ должно прибъгать непосредственно къ Богу Отцу.

Такъ и сдълали апостолы: они разошлись по Европъ, Азіи и Африкъ; по всей землъ обитаемой пронеслось въщаніе ихъ; они учили посредственно и непосредственно всъ племена и народы. Христосъ не указалъ ни одному изъ нихъ особенной области; нъкоторые прошли съ Евангеліемъ царствія болъе странъ. Ап. Павелъ, паче всъхъ потрудившійся, лично обошелъ и обратилъ многія области. Каждому апостолу и его намъстнику дано было право

39

обратить ко Христу столько странъ и народовъ, сколько силы позволять, и Христось не разграниль между ними судебной власти. Онъ не сказалъ Петру: «Поди, и отдёльно проповедуй міру всему, и стъсняй предълы Евангельской проповъди прочихъ апостоловъ». Върнъе, что духъ повелълъ Павлу выйти на общирною ниву язычниковь. Петру остаться въ более тесныхъ пределахъ заблудшаго дому Израилева; но и тотъ и другой, и всъ прочіе ученики и намъстники ихъ, обязаны предъ всякой душей человъческой сообщить своей двятельности самое полезное направление. Ясно, что всъ и каждый были истинными преемниками Іисуса Христа и пастырями словеснаго стада, и что ихъ преемниками и намѣстниками были святые епископы, которые и нынф, живя благочестиво и праведно въ нынъшнемъ въкъ, въ упования вћуной жизни, пасуть овець Христовыхъ, будуть ли то епископы, или и простые священники (sive sint episcopi, sive sacerdotes simplices), лишь бы они соблюдали законъ Евангельский.

Смиренные помазанники Христовы, имъя великаго Архіерен, Христа, прибъгаютъ къ нему съ прошеніемъ помощи во время благопотребное. Ибо такъ научилъ ихъ апостолъ возлагать упованіе на Спасителя, а не на св. Петра. «Имуще Архіерея велика, да приступаетъ съ дерзновеніемъ къ престолу Благодати». Вотъ та вселенская, святая, непорочная Римская Церковь, которой върные чнены не имъютъ нужды прибъгать къ папъ и кардиналамъ». (1)

Выслушавъ доказательства Гуса о равенствъ власти апостоловъ и, въ лицъ ихъ, епископовъ, спросимъ самихъ себя, къ какому общему выводу приводятъ насъ главныя мысли ученія Гуса, которыя послъ легли въ основаніе реформаціи Лютера? Вносилъ ли онъ, какъ увъряетъ Гольцгаузенъ, разрушительное начало Виклефо-Гуситское въ преобразован е Церкви? Отрицалъ ли Іерархію и объективное значение духовнаго сана въ Католическомъ смыслъ, внося въ идею священства субъективное достоинство личностей? Отсъкалъ ли, какъ Лютеръ, всю папскую Церковь отъ единства всемірнаго Христіянскаго братства, какъ предстательницу полуіудейскаго и полуязыческой Церкви? Признавалъ ли, какъ Лютеръ, епископа Римскаго антихристомъ въ настоящемъ значению этого слова, звъремъ Апокалипсиса, василискомъ Церкви Христовой и язвою

<sup>(1)</sup> Ad. scr. Stanislai, c. 5, f. 278.—Ad. scr. Steph. Patetz, f. 261. — Ad. scr. Stanislai, c. 9, f. 289, ma o6.

міра? (1) Справедливо ли воззрѣніе Ульманна, отчисляющаго Гуса къ мужамъ исключительно дѣла, къ практическимъ поборникамъ религіозной идеи, наровнѣ съ Іеронимомъ, Жижкой, Савонаролой и прочими? Можно ли называть его дѣятельность единственно браннымъ натискомъ на злоупотребленія Церкви, разрушеніемъ стараго, безъ совмѣстнаго лучшаго новаго?

Гусъ, какъ мы имъли уже случай замътить, одаренъ былъ глубокимъ историческимъ смысломъ. Онъ любилъ формы, заввшанныя Церковнымъ преданіемъ. По этому онъ не только признавалъ три степени Іерархіи: епископа, священника и діякона, но не отвергаль и древниго раздъления Церкви на больщие отдълы, ИЗвъстные подъ именемъ патріярхатовъ. Церковное чиноначаліе условливается видимымъ преемствомъ даровъ Благодати, независимо отъ личнаго достоинства членовъ Іерархін; какъ скоро вносится личность въ характерь священства, уничтожается значение таинства. Гусъ, самъ священникъ, отстаивалъ независимость Церковнаго значенія отъ характера лицъ, облеченныхъ въ званіе правителей Церкви. Подражание жизни апостоловъ, по учению Гуса, входить, конечно, въ число непремънныхъ обязанностей сановниковъ Церкви, и условливаеть действительность пречничества ихъ оть Христа и апостоловъ; уклонение отъ пути Евангельскаго вовлекаетъ ихъ въ гръхъ Іуды предателя, который становится ихъ первообразомъ, а они его истыми преемниками. Въ первомъ случав они истинные члены Тела Христова, св. Касолической Церкви; во второмъ-настоящие члены антихриста и сонма предосужденныхъ. Но видимое управление Церкви не имъеть ничего общаго съ таинственнымъ странствованиемъ (vialio) членовъ ея къ небесной отчизнъ. И потому ложно мнъніе Гольцгаузена, что представленіе о Церкви, какъ сонмъ предопредъленныхъ, исключаетъ возможность ея правильнаго устройства на землъ, потому что право принадлежать къ ея членамъ зависить единственно отъ внутренняго существа человъка, не опирансь на видимыхъ знакахъ. Церковь, какъ собрание върующихъ, ищущихъ царства небеснаго, совершаетъ течение къ живогу въчному, независимо отъ внъшнихъ переворотовъ; она торжествуетъ въ гоненіи, когда нарушены всъ условія существо-Іерархическаго Твла, управляемая державванія ея, какъ невидимаго кормчаго. Но Церковь, какъ община ною рукою

<sup>(1)</sup> Предисловіе Лютера кь сочиневіянъ Гуса.

нуждается въ законахъ, учрежденіяхъ, ограждающихъ ея внутреннюю безопасность, въ соподчиненіи членовъ. Во главъ ея можетъ стоять человъкъ недостойный; но это не освобождаетъ другихъ низшихъ членовъ отъ обязанности повиновенія во всемъ законномъ (in omnibus licitis), т. е., согласномъ съ закономъ Евангельскимъ».

Такъ смотритъ и Гусъ на внѣшнее устройство Церкви, сознавая необходимость Герахіи, какъ видимаго представителя власти Христа на землъ. Приведу знаменательныя слова его, уничтожающія всякое сомнѣніе на этоть счеть. «Вѣрные, со всей вселенной въ видимомъ человъческомъ обществъ (in conversatione humana visibili), должны прибъгать къ св. Римской Церкви, чрезъ посредство видимыхъ и осязательныхъ частей этой Церкви, каковы папа и кардиналы. Но върующие не должны смотръть на нихъ, какъ на первоначальниковъ (respicere principaliter) и прибъгать къ этвмъ лицамъ, по ихъ человвческому естеству (tales personas, in se humanas), но чрезь посредство ихъ къ самой формъ и формальной сущности самой Римской Церкви (ad formam et formale esse). Эта форма въ нихъ и черезъ нихъ управляетъ правовърными во всъхъ Касолическихъ и Церковныхъ дълахъ». (1) Другими словами: лица Іерархіи имёють верховную правительственную власть въ дълахъ Церкви, независимо отъ собственной личности, а по благодати преемственнаго рукоположения, по праву духовнаго сана. Противники Гуса обвиняли его въ подущении народа къ ослушанию власти сановниковъ Церкви. Гусъ отклоняетъ отъ себя обвиление, ограничивая повиновение предълами законнаго требованія, согласно съ словомъ Евангельскимъ, и самъ говорить, что «Церковь воинствующая, имвя главою одного Інсуса Христа, имфетъ и вфрныхъ намфстниковъ его на землё, простыхъ ли іереевъ, или епископовъ, упасающихъ ее словомъ Евангелія, по благодати, дарованной свыше Главою (ex capitis gratia)». (2) Прилагая къ собственнымъ ученикамъ различіе между видимымъ управленіемъ Церкви и невидимымъ дъйствіемъ Промысла, пріобщаю. щаго, или отсткающаго, видимыхъ членовъ отъ сонма предопредъленныхъ, Гусъ говоритъ не менъе опредълительно: «Если разумѣть то послѣдованіе закону Христову, которое состоить въ словесномъ исповъдании Евангельской истины, (si de sequela tenendi scripturam Evangelicam in veritate intelligit), то мы сиѣло назовемъ

<sup>(1)</sup> Ad scr. Stan., с. 9, f. 281, на об.

<sup>(2)</sup> Ad scr. Paletz, f. 280, Ha ob., 263.

себя истинными послѣдователями Христовыми, а потому и Евангельскимъ клиромъ. Если же дѣло идетъ о дѣятельномъ исповѣданіи слова Божія праведной жизнію (sequela meritoria), то мы не увърительно и не самонадѣяно (non praesumptuose vel temerarie), а уповательно (speranter) считаемъ себя послѣдователями закона Христова. Мы надѣемся, и въ надеждѣ хвалимся названіемъ клира Евангельскаго, хотя никто изъ насъ не можетъ знать утвердительно, достоинъ ли онъ избранія, или отверженія. Я разумѣю тѣхъ только, которыхъ собственная совѣсть не обличаетъ въ грѣхѣ». (1)

Признавая Іерархію, Гусъ признавалъ равенство всъхъ епископовъ, хотя, впрочемъ, въ порядкъ управления одинъ, по необходимости, подчиняется другому, старъйшему. Къчислу епископовъ апостольскихъ преемниковъ принадлежитъ и Римский первосвященникъ, викарій свят. Петра, одинъ изъ тъхъ (unus de illis), которымъ сказано слово Спасителя: «Еже аще свяжете на земли», и т. д. Въ слъдствіе этого, Гусъ считалъ себя обязаннымъ къ повиновенію папь; оправдывался передъ кардиналами въ ослушаніи власти Григорія XII; ослушался Александра V только по законнымъ причинамъ; вызванный на судъ Іоанномъ XXIII, представилъ своихъ прокураторовъ. Вообще онъ признаетъ папу старшимъ епископомъ, потому что находить въ предании Церкви слъды предпочтительнаго уваженія св. Петру, оказаннаго ему другими апостолами. На пр.: Діонисій (De divinis nominibus, cap. 3) называеть его верховнымъ anocroломъ (verticalem seu capitaneum), а въ книгѣ страданій ац. Петра и Павла сообщаеть повъствованіе о послъднемъ словь, сказанномъ Павломъ св. Петру, когда обоихъ вели на мучение: «Миръ тебъ, основание Церквей»! И Августинъ величаетъ его первымъ апостоломъ, также и Буллы Римскихъ епископовъ, Маркелла и Анаклета. На основании этъхъ свъдътельствъ, Гусъ допускаетъ преимущество почести, отнюдь же не первенство власти св. Петра, и объясняеть его превосходствомъ его добродътелей: 1) Върой, которая живо и дъйственно сказалась въ отвътъ Петровомъ: «Ты еси Христосъ, Сынъ Бога живаго», и вызвала отъ Искупители обътование блаженства, а передъ крестною смертию засвъдътельствование въры Петровой: «Я молился за тебя, да не оскудъетъ въра твоя, и ты, ижкогда обратясь, утверди братьевъ твоихъ». 2) сми-

(1) Ibid., f. 260, ua of.

реніемъ, которымъ Петръ отличался по преимуществу предъ другими апостолами, посвящая себя служению Церкви. Онъ смиренно пощелъ въ Іоппію и пробылъ тамъ нисколько времени у кожевника Симона (Двян. IX, 43.; позванный изъ Іоппіи Корниліемъ, смиренно отошелъ въ Кесарію (Х, 23); на соборъ Іерусалимскомъ смиренно согласился на мижніе Іякова (XV, 22); обличенный апостоломъ Павломъ (Галат. 11), смиренно перенесъ укоризну. Въ этомъ смирении особенно, по мнёнию Гуса, утверждаетси право на первенство (majoritatem) его передъ другими апостолами, по слову Христову: «Смиряяй себя, вознесется». (1) По мнѣнію Гуса, папа-старшій епископь, по праву преемства оть стапшаго апостола; онъ Старший и по тому уже, что его казедра вь Римъ, котораго имя Гусъ переносить и на всю Касолическую Церковь. Предблы власти его обозначаются Гусомъ въ такихъ выраженіяхь: «Онъ непосредственый викарій І. Христа и верховный священникъ (supremus sacerdos) сдъсь, на землъ, въ отношении къ служению и сану (ratione officii), имъющий власть суда, наказания преступленій и гръховъ, отлученія даже князей и властителей, но не иначе, какъ законпымъ судомъ и предшествующимъ увъщаніемъ; право разръшать отъ гръховъ силою власти ключей или давать прощи (индульгенціи), въ настоящемъ значеніи этого слова; но туже самую власть имветь и всякій епископь, съ тою разницею, что въ папѣ она, по соглашенію Церкви, въ слъдствіе разумныхъ причинъ, является въ болѣе общирныхъ размѣрахъ (Licet in Papa sit potestas ex rationabili causa et consensu Ecclesiae plus laxata)». (2) Нельзя не воздать заслуженной чести благоразумию Гуса, который, не смотря на личныя свои отношения къ папъ, не уступилъ движению страсти и не преслъдовалъ его свиръпою ненавистію, какъ въ послъдствіи Лютерь въ оскоро́нтельномъ названіи антихриста. (3)

(3) Ланфанъ, въ Исторін Констанскаго собора, несприведнию обянялеть Гуса вь пристраствыхъ отзывахь о Римской Курін, въ особенной суровости и ожесточения слова, неприличныхъ для христіянийа, въ особенности для священника, въ увлеченияхъ личности и въ пазвани пацы ангихристомъ. Эго основано на заблуждения, которое было общимъ въ XV-мь въкъ, в только въ новъйшее время открыто Палацкимъ и Флате. А именно: вса вторая половния пергаго тома «Historia et Monumenta Hus», пздаяная въ 1524 году, съ предисловиемъ Отгона Брунсфельскаго къ Люгеру подъ именемъ Гуса, песомићимо принядаемить Матејю Парижскому. Она состоить изъ въсколькихъ разсуждений,

<sup>(.)</sup> De Eccl. c. 9, f. 2.2.

<sup>(2)</sup> De credere, f. 170;-Ad. scr. 8 Doct., c. 11, f. 511, na oó., 512 n r. g.

Повторяю: весьма значительно благоговѣніе Гуса къ Риму апостольскому, уваженіе къ папѣ, какъ епископу Рима, по скольку живеть въ немъ воспоминаніе св. апостола. Оно свѣдѣтелъствуетъ о любовной привязанности Гуса къ церковному преданію, ко всему, что носитъ на себѣ отблескъ первобытной Апостольской Церкви. Но изнанка священнаго Рима въ современномъ состояніи папства поражаетъ его глубокимъ негодованіемъ, и сдѣсь-то съ особенной силой сказалось его задушевное чувство, которое опредѣлило его отношеніе къ Восточному Православію. Всею своею дѣятельностію увлекаемый къ Западу, Гусъ тѣмъ не менѣе съ любовію обращался къ родному Востоку, отдаленному отъ него и пространствомъ и временемъ, но близкому по воспоминаніямъ народа, его воспитавшаго. Онъ читаетъ сильныя отповѣди преемникамъ св. Петра, уклонившимся отъ своего первообраза къ безнравственой жизни, въ сребролюбіи, въ гордомъ исканіи свѣтскаго мо-

ственой жизни, въ сребролюбіи, въ гордомъ исканіи свътскаго могущества, въ опущеніи святыхъ обязанностей апостольскаго служенія и проповъди. Недаромъ приводитъ онъ слово Восточнаго учителя, въ которомъ можно видъть намекъ на современныя отношенія Запада, при объясненіи текста: «Сребра и злата нъсть у мене, но еже имамъ, сіе ти даю: во имя І. Х. Назорея востани и ходи! Эту власть творить чудеса потеряли тъ, которые погнались за серебромъ и золотомъ» (Златоустъ). Опускаю всю великую нравственную часть его проповъди, преимущественно направленную на Римскаго первосвященника, и укажу только на тъ немногія, но драгоцънныя, свъдътельства, въ которыхъ сказалось его отвращеніе

нивющихъ главнымъ преднетомъ описаніе Западной Церкви, вакъ тела Автихриcra. De anatomia membrorum, de regno populo, vita et moribus, de mysterio iniquitatis Antichristi, de revelatione Christi et Antichristi, и пр. Тамъ находимъ атйствительно чудовищное изоорежение Западной Церкан въ разчленевии теля Антихриста. Голова его - Римский цервосвящевникь; волось-чувственныя страсти, гнетущія Церковь; хребеть образують монахи, руки-легаты престола Апостольскаго, ноги-нищенствующия брагыя. Это отвратительное изображение гораздо ближе къ воззранию Люгера и всей Реформатской Церкви, признающей папу представителемъ языческаго начада, внесемного въ Христіянство, чъяъ къ унфреннымъ представленіямъ Гуса, который не осмълился викогда отрицать Христіанскаго хариктера Запалной Церкви. Ученіе о папів, какъ объ Ангихристь, есть цвлая система, возникшая въ средніе въки, согласно съ современнымъ мистицизмомъ; ово встръчается у Вальденцевъ, Бичующихся, Бегардовъ, Виклефо, Митеја Парижскаго, и переходитъ къ Люгеру, какъ бы по преемству. Гусъ снягчилъ это инзвание виервые, сделивъ родовымъ, отделяя его отъ иден великаго Антихристи, который должевъ быть при концъ видимаго міра. Это не epitheton perpetuum для папы; овъ только недостойныхъ няшъ называетъ членами Антихриста, какъ и всикихъ другихъ противниковъ Христя, въ противоложность предъизбраннымъ членамъ Церкви или тела Христова.

къ Папскому Западу, въ противоположность Православному Востоку.

Уже Ланфанъ, разбирая причины осужденія Гуса на Констанцкомъ соборв, уливляется кротости, съ которою поступили отцы Собора, присудившие Гуса къ костру, съ отвратительною сектою Бичующихся. Въ самомъ дълъ, надобно было внушить немаловажныя опасенія Римской Куріи, чтобы перещеголять во инвніи Собора и въ строгости наказанія самихъ Бичующихся и прослыть опаснъйшимъ еретикомъ, какие когда либо являлись со времени Рождества Христова. По мнёнію Ланфана, главная Гусова ересь заключалась въ томъ, что Римская Церковь не есть мать и глава Каволической, что папа и кардиналы не существенно необходимые члены послъдней, и что она легко могла бы безъ нихъ обойтись, не нарушая цъльности своей и единства. Но послъднее доказываль въ знаменитъпшемъ своемъ сочинении: «De auferibilitate Рарае ab Ecclesia», и самъ виновникъ сожженія Гуса; оно повторялось неоднократно въ устахъ многихъ еретиковъ. Отъ чего же ни съ однимъ изъ нихъ не поступлено было такъ строго, какъ съ проповъдникомъ Чешскаго народа? Причины не раскрыты въ соборныхъ дъяніяхъ; имя Греческой ереси ни разу не упомянуто было на трехъ истязанияхъ Гуса, и весьма естественно, по точу что и прежде и послъ того Латинская Церковь постоянно держалась одного и того же образа двиствія, скрывая тщательно все Православное, дабы истребить его въ воспоминания Чеховъ; такъ причисление св. Прокопія, Православнаго пустынножителя въ Чехіи, къ лику Римскихъ святыхъ, и основание Славяно-Еммаусскаго монастыря во имя Месодія и Войтеха императоромъ Карломъ, были върными отголосками одроборазной политики. Причины должно отыскивать въ сочиненияхъ Гуса, въ его полемической дъятельности противъ Западной Церкви. Тамъ найдемъ объяснение, которое не было новостию для духовенства, послъ отчаянной борьбы Чешскаго народа съ Римомъ за религіозную свободу, объясненіе сочувствія Гуса къ Восточной Церкви. Есть въ Гусь что-то, похожее на противорѣчіе, когда онъ, изложивъ теорію папской власти, какъ преемственной отъ высшаго апостола, Петра, рвшительно отрицаетъ это преемство въ современной Латинской Церкви, не смотря на собственное свъдътельство, что личное достоинство папы не входитъ въ расчетъ его Іерархическаго значенія. По мнимое противорвчіе рвшается твмъ, что папская

Церковь слишковъ явнымъ соблазновъ и очевиднымъ уклоненіемъ отъ пути Апостольскаго, на виду у вёрныхъ учениковъ Каоолической, лишилась всякаго права на законное наслѣдіе св. Петра. Сдѣсь теорія раздружилась съ дѣйствительностію. Новѣйшіе первосвященники, не имѣющіе, по выраженію Гуса, и искры прежней святости, (<sup>1</sup>) совершенно нарушили порядокъ управленія Церковію, ни въ чемъ не напоминая великихъ предшественниковъ, похожіе на самозванцевъ, на викаріевъ Антихриста.

Когда начался, по мнѣнію Гуса, великій расколь въ Каеодической Церкви, и кто былъ виновникомъ онаго? Лютеръ св. Григорія Великаго называль последнимъ Римскимъ епископомъ: первымъ папою преемника его, Събиніяна, имввшаго намвреніе сжечь канги предшественияка, который такъ громогласно проповядывалъ равенство отдёльныхъ частей Касолической Церкви. Гусъ выводить начало плачевныхъ событій, нарушившихъ единеніе Церкви оть Константинова въна. Триста лъть отъ воплощения Бога Слова блаженствовала Церковь подъ управлениемъ благочестивыхъ епископовъ, не оскорблившихъ любовнаго союза мира гордыми притязаніями о первенствѣ (2). Въ отвѣтъ на положение 8-е доктора, что, для порядка управленія Церковію, необходимо твлесное присутствіе папы, преемника св. Петра и 12 кардиналовъ, преемниковъ прочихъ апостоловъ, Гусъ отвъчаетъ прекрасно: «Христосъ есть глава, совершенно достаточная (caput sufficientissimum), что доказало трехсотлѣтнее существование Церкви и больше, когда она процвътала въ миръ, и законъ Христовъ не оскудъвалъ въ управленія Церковно, когда благочестивые священники преподавали его народу, согласно съ метніями святыхъ учителей, писавшихъ по внушению Духа Святаго (instinctu Spiritus Sancti), каковы быля: святые Августинъ, Іеронимъ, Григорій, Амвросій, ниспосланные свыше для поученія міра послѣ апостоловъ. Нътъ сомнѣнія, что одинъ Августинъ принесъ Церкви болъе пользы, нежели многіе папы, а въ учении стоялъ выше, чёмъ всё кардиналы, начиная оть первыхъ даже до нынъшняхъ. Этъ четыре учителя болъе достойны названія истинныхъ викаріевъ апостольскихъ, нежели папа (modernus Papa) съ своими кардиналами, которые не просвъцаютъ народа ни жизнію святою, ни чистымъ ученіемъ. Тоже

<sup>(1) «</sup>Moderni Pontifices, in quibus scintilla non cernitur sanctitatis». De Ecclesia c. 12, f. 219, wa o6.

<sup>(2)</sup> De Eccl. e. 15, f. 221, l. 1-1.-Ad. scr. Stanislai.

должно сказать и о другихъ святыхъ (Церкви Восточной). объ Іоаннъ Златоусть, Григоріи Богословь, Іоаннъ Дамаскинъ. Ліонисів Ареопагить, которые, по вдохновенію Духа Святаго (docti a Spiritu Sancto), просвъщали Церковь ученіемъ и жизнію. (1) Въ то благословенное время не было папы въ Латинскомъ значения этого слова; святые епископы, не бывши никогда Римскими первосвященниками, носили это название. Іеронимъ, въ 8 письмъ къ Августину, именуетъ его папой святымъ и блаженнымъ. Августинъ, въ 18 письмъ къ Павлину, называетъ Амвросія, въ 10-мъ Аврелія, блаженными папами. (2) Въ 301 году совершился великій перевороть: императоръ Константинъ (такъ думаетъ Гусь, со гласно съ общимъ повъріемъ въ средніе въки) установилъ папу и кардиналовъ. Опираясь на человъческомъ происхождении папства. Гусъ находитъ въ немъ воздъйствие языческаго начала, съ указаніемъ на слово Спасителя: «Царіе языкъ господствують ими; вы же не тако» (Лук. XXII, 25). Онъ върить преданію, что въ самое время надъленія слышались въ воздухъ гласы Ангельскіе: нынѣ вылился ядъ во святую Божію Церковь. (3) Съ тъхъ поръ дъйствительно, по мнѣнію Гуса, начались всь бъдствія Церкви. Прежде надъленія Римскаго первосвященника, начавшагося въ 301 году, ни одинъ Римскій епископъ не поднималъ оружін, не волновалъ народа въ свою оборону, а смиренно переносилъ изгнаніе и муки. Но лишь только утвердилось его светское могущество, начались войны, роскошь и алчность, ересь, распри изависть, оскудѣли миръ, смиреніе, нищета, вѣра, согласіе, любовь и Евангельская проповъдь, за немногими исключениями; изсякли и вънцы мученические въ Римскихъ первосвященникахъ (martyrium exstinctum est), по свёдътельству летописцевъ». (4) «Отъ начала IV-го въка до нашихъ временъ (слова Гуса) каждое столътіе ознаменовано важного распрето между Римскими папами; Гусъ насчитываеть до 15 значительныхъ переворотовъ въ престолонаслёдіи папскомъ, до великаго раскола въ исходъ XIV стольтія, (5) замъчаеть справедливо, что привилегія Кесаря поставила Римскихъ первосвященниковъ въ странное положение (in perplexitatem).

- (1) De Eccl. c. 15, f. 224, HB OO.
- (2) Ad. scr. Stan., c. 3, f. 273, MH OR.
- (5) Ad. scr. Stan., 0. 12, f. 290, HA OO.-De Eccl., c. 16, f. 250, HA OG.
- (4) Ad. scr. 8 Doct, c. 16, f. 321.
- (5) De Keclesia, c. 16, f. 230.

На вопросъ императора: «Не они ли въ могуществъ власти и первенствъ превосходятъ всъхъ смертныхъ?» Они должны отвъчать утвердительно, потому что на этомъ основана сущность значенія папы. Петръ и Павелъ не сказали бы того о себъ, потому что власть ихъ была не отъ Кесаря». (1)

Въ ченъ преимущественно, по мивнію Гуса, оказались вредныя следствія наделенія? Въ произвольномъ расширеніи пределовъ Римской казедры и, вузсть съ тъчь, въ измънения понятия о Церкви, перенесеннаго отъ общества върующихъ на лице папы и кардиналовъ. Непосредственнымъ слъдствіемъ такого насильственнаго переворота было непріязненное вторженіе папы въ предёлы духовной власти епископовъ, дотолъ во всемъ ему равныхъ и отъ него независимыхъ. Это сосредоточение власти въ рукахъ одного, на счетъ мъстныхъ епископовъ, по мнънію Гуса и Матеія Парижскаго, было главной причиной отгоржения Востока. Весьма замѣчательно, что оба учителя, представляющие ръзкую противоположность въ догматическихъ мньніяхъ, сощлись въ совершенномъ единомысліи во всемъ, что касается Греческой Церкии. Вотъ свёдётельство магистра Парижскаго, въ одномъ изъ сочинений его, изданныхъ Оттономъ Брунсфельскимъ: «Первый жезлъ владычества Римскаго сокрушился, когда Греки отделились отъ Римской Церкви, за дарование папъ свътской власти (quando Graeci propter dotationem Papae a Romana Ecclesia recesserunt). (2) Всв бъдствія начались тогда, когда папа привлекъ къ себъ всъ бенефиціи и церковныя должности, и сталъ заниматься произвольной раздачей ихъ и привилегия, распространяя по всей Церкви множество новыхъ чиновъ (alios ordines excogitando), съ изъятіемъ отъ власти непосредственныхъ начальниковъ (a suis immediatus praepositis exempti). Со временъ безумнаго надъленія началась пышность и роскошь владыкъ-кардиналовъ и самаго папы, обладателей тучныхъ бенефицій, ими выдуманныхъ и раздаваемыхъ по произволу.... мало по налу получили начало всё громкіе титулы духовныхъ лицъ: названія аколита, иподіякона, діякона, пресвитера, не дававшія права на бенефиціи, пришли въ совершенное презръніе. Выродивинеся служители Божін, нисходя къ занятіямъ самымъ презръннымъ въ Куріяхъ богатыхъ сановниковъ, покрывались позоромъ, забывъ высокое достоинство царственнаго священства. Началось

<sup>(1)</sup> Ibid., c. 15, f. 220.

<sup>(2)</sup> De carn. abomin., c. 28, f. 404.

неуважение низшихъ священниковъ къ высшимъ, отвращение настоятелей къ своимъ подчиненнымъ; ослабъло благочиние церковное и рушились отношения подителей къ дътямъ. На примъръ: когда низшіе духовные имѣли притязаніе на занятіе какой либо должности, они получали ее не отъ мъстныхъ епископовъ, которые обязаны имвть за ними надзорь и поставлять ихъ непосредственно своею властію, но въ Римъ отъ папы, который слишкомъ отъ нихъ удаленъ и не имъеть никакихъ свъдъній о жизни ихъ и личномъ достоинствъ. Оть того низшее духовенство не обращаеть никакого вниманія на своего непосредственнаго епископа. Извративши порядокъ церковнаго чиноначалія, прелаты разорвали естественное и необходимое соподчинение между членами Церкви, святые узы повиновенія и гармоническія отношенія (unionem harmoniacam) подчиненныхъ къ начальникамъ.... Тогда-то начался великій расколь и великое потрясеніе въ папствѣ, во всемъ духовенствъ и въ Церкви Вселенской. И Вавилонъ великій, т. е, Церковь плотскихъ Христіянъ, распалась на части: на Церковь Греческую, Римскую и Армянскую (in Ecclesiam Graecorum, in Ecclesiain Romanorum et in Ecclesiain Arminensein, vel Romanorum, Graecorum et Francigenarum». (1)

Точно также смотрить и Гусъ на Римскую Церковь, въ томъ видъ, въ какомъ устроилась она послъ Константинова въна. 1) Онъ признаетъ ее только въ первоначальномъ значении, какъ соподчиненную, вмъстъ съ другими, св. Касолической Церкви; 2) ръшительно отвергаетъ папу и кардиналовъ въ современномъ значения, какъ представителей великаго раскола между Востокомъ и Западомъ, и 3) отдавая предпочтение устройству Греческой Церкви, отрицаетъ всякое подчинение Чехии Римскому первосвященнику.

Относительно перваго, Гусъ дълаеть строгое различіе между Римскою Церковію и Римскою Куріею. Приниман за точку исхода преимущество Рима и Верховныхъ Апостоловъ въ Каеолической Церкви, онъ прилагаетъ названіе Римской Церкви въ тъсномъ значеніи старьйшей каеедръ Христіянскаго міра, т. е., преемственной власти апостоловъ Петра и Павла, поставленныхъ во главъ этой каеедры, названіе же Римской Куріи собственно папъ и кардиналамъ, какъ новому установленію позднъйшихъ временъ (<sup>2</sup>) Первой во всемъ подобаетъ повиновеніе; второй, если паны и

<sup>(1)</sup> Ibid. c. 30, f. 407-409; e. 62, f. 441.

<sup>(2)</sup> De Ecclesia, e. 76, f. 229.

кардиналы со всею Римскою Куріею предписывають что либо несогласное съ истиною, върнымъ не слъдуетъ повиноваться. (1) Но Ринская казедра не имбетъ уже апостольскихъ мужей, которые проповъдывали бы законъ Вожій и право судиля предметы духовные. Она обратилась въ Римскую Курію, которую Латинские доктора напрасно называють наставницею Церксей; вы этомъ совъть нечестивыхъ, на этомъ съдалища губителей, возсъдають ныяв фарисен и книжники; они любять преждестданія на сомянщахъ, т. е., пъ срединенія Церквей (in ecclesiarum aggregationibus); тоть хочеть быть кардиналомь, другой патріярхомь, трети архиепискополь, и зватися оть человъкъ: «Учителю, учителю!» (2) Римской Курін принадлежать всв новые вылыслы, утвердившіе могущество напы: продажа прощъ (ин цульгенцій), непограшительность напы, отлучение цалыхъ странъ и народовъ. «Въ св. Инсаніи», — говорить Гусь, — «не находим», чтобы святые говорнии другь другу: ««Я отпускаю тебъ гръхи, я разръшаю тебя отъ гръховъ»». Никто изъ нихъ не давалъ прощъ отъ вины и казни на извъстное число дней и лътъ. Я искалъ, и ло сихъ поръ отыскиваю, кто бы изъ святыхъ раздавалъ когда индульгенціи, и не нахожу; и наши доктора, которые считають стольтіями древность установленія прощъ св. Отцами, не смеютъ приписывать имъ положительнато происхождения за тысячу, триста, двести, или даже сто леть. Не вазывають также по имени установителей. А почему? Потому что они сами не знають, когда начались индульгенцій, не знають и св. Отцевъ, которые бы установили ихъ. Отъ чего же отпуски, столь спасительные для человъчества, дремали въ продолжение тысячи и болъе лътъ? Оть того, въроятно, что въ то время изысканность сребролюбія не получила еще своего довершения». (3) «Въ Римской Куріи», - по мнъню Гуса, -- «получили начало три опоры владычества папы: обычай налагать на невинныхъ Христілнъ обвиненіе въ ереси, и подвергать ихъ сожжению, по приговору невъжественныхъ, или пристрастныхъ, судей, обычай отлучать отъ Церкви человъка невиннаго, и по своему произволу прекращать Богослужение въ цъломъ народъ; обычай провозгланнать гонителемъ Церкви того, кто

<sup>(1)</sup> Ibid., f. 228.

<sup>(2)</sup> C. 1\*, f. 254, Ha of.

<sup>(.)</sup> Adv. indulg. Pap., f. 187.

полагаеть преграду ихъотъявленной алчности». (1) Черезъ 1000 лътъ послъ Верховныхъ апостоловъ, когда ризръшились узы діявола и духовенство утучнилось благами міра сего, начался интердикть. Въ 1154 году Адріянъ папа первый наложилъ запрещеніе на всю Римскую область за одного раненаго кардинала. Александръ III въ 1159 году обложилъ интердиктомъ королевство Англію. Целестивъ III (въ 1182) упоминаетъ о запрещения. Иннокентий (1199) обнародоваль во иногихъ изъ своихъ декосталий, потомъ Бонифацій VIII, Иннокентій IV и Клименть V въ Секств и Клементинахъ, распространили понятіе объ интердиктъ. Тенерь. по м'вр'в того, какъ духовенство распаляется въ алчности и пышности міра, умножаются и запрещенія. (2) Таковъ давній обычай (stylus) Римской Церкви и Курін; но, Боже мой! оть какой Церкви ведеть онъ начало? Конечно, не оть Аностольской. Скажите, доктора, отъ какого апостола, отъ какого святаю, явившагося послѣ апостоловъ, ведется это тредание? Или это установленіе Інсуса Христа, вѣчной Главы св. Церкви, отлучать народъ отъ общенія Таниствъ, лишать его Христіянскаго погребенія? По этому Римскому стилю, всё разумныя существа подлежать повелёніямъ Куріи; въ экстраваганть Бонифація VIII, Римскому первосвященнику повичуется всякая душа человъческая; повинуются ангелы въ буллъ Климента У. Стало быть, если отлученный Янъ Гусъ, прошедщи, вратами смерти, уклонится къ небесному Іерусалиму, что возможно для могущества Божін), то и небо должно подпасть отлучению папскому, по точному смыслу толкования буллы?, (3) Върно соблюдая различие между Римскою Церковно и Куріею, Гусь, на обвиненіе 8 докторовь, что онъ уклоняется оть ученія св. Рищской Церкви, матери всего Христіянства, отвъчаеть такь: «Разве въ томъ только, что я поридаю алчность Римской Курім и другіє пороки, противорънащіе жизни Христовой. (4) По трудно доказать, что священники, порицающие злоупогребленія папы, кардиналовь и Куріи отъ ревности въ преобразованіи Церкви, ополчаются на св. Римскую Церковь. Можеть священникъ Христовъ говорить осторожно и кротко о нечестия

(2) De Eccl., c. 23, f. 252.

(4) Ad scr. Patelz, f. 260, na oo.

<sup>(1)</sup> Ad ser. 8 Doct., c. 12, f. 313, Ma ob.

<sup>(3) 1</sup>bid., f. 254.

Куріи Римской, оставаясь при должномъ уваженія къматери Церкви. Св. учители: Августинъ, Іеронимъ, Амвросій, Григорій, Бернардъ, Златоустъ, Исидоръ и другіе святью, порицали нечестіе епископовъ и духовенства, пребывая върными чадами Церкви Христовой. (<sup>1</sup>) Поскольку судъ произносится согласно съ непогръшимымъ Писаніемъ, человъкъ обязанъ подчиниться приговору судіи. По этому и я готовъ подвернуть себя насгавленію не только престола Апостольскаго, т. е., папы и кардиналовъ, какъ называютъ ихъ доктора, но и всикому частному лицу, произносящему праведный судъ. Но если Римская Курія, или тъ, которые занимаютъ мъсто апостоловъ, захотятъ произнести приговорь не по слову Писанія, кто согласится признать его истиннымъ? Мы знаемъ, что папы заблуждаются часто, произнося неправедный судъ, по невъдъню, или пристрастию». (<sup>2</sup>)

Отвергая впредъления Куріи, Гусъ отвергаеть и лица, ее составляющія, отръшается и оть Западной Церкви, поскольку поддерживаеть она притязанія папы. Имя папы онъ возводить къ первоначальному значению его въ Казолической Церкви; другаго не признаеть. «Название папы», --- говорить онъ, въ сочинения противъ Палеча,-«не заимствонано изъ св. Писанія, но введено язычниками. Если же докторъ разумъетъ подъ именемъ папы человъка, вознессиннато славою паче всёхъ человъкъ, то павою будеть только Христось, верховный Первосвященициъ и Епископъ душть, и другаго подобнаго нътъ. (3) Въ противномъ случат паною можеть называться каждый епископь, по законному преемству отъ Христовыхъ апостоловъ». «Если Палечъ называетъ непосредственнымъ викаріемъ Інсуса Христа того, кто поставленъ въ духов« ное служение никъмъ инымъ, какъ нопосредственно самимъ Іисусомъ, то одинъ только Петръ съ другими апостолами и безъ Матеін можеть быть къ тому причисленъ, но ни единъ папа не имъетъ этого права. Либо докторъ называетъ непосредственнымъ викаріемъ Христовымъ того, кто имъетъ высшую власть въ духовновъ служения, тогда столько же было бы викаріевъ, сколько законныхъ папъ, т. е., законныхъ преемниковъапостольскихъ. (4) Я допускаю, что подъ именемъ папы разумвется тотъ

<sup>(1)</sup> Ad scr. Stan., f. 279, на об.

<sup>(2)</sup> Ibid., f. 262;-Ad scr. Stan., c. 10; f. 277, na o6., 278.

<sup>(3)</sup> Ad. scr. Paletz, f. 256, na of.

<sup>(1)</sup> Ad ser. Paletz, f. 281.

духовяьни спископъ, который выше и совершениве всвхъ завъняеть Христа, какъ дълалъ Петръ по Его вознесения. Но если напой назовется всякое лице, которое Запалиан Церковь привнаеть Римскимъ епископомъ (quaecunque persona, quam Occidentalis Ecclesia acceptat pro Romano Episcopo) для верховнаго ръпенія всьхъ двлъ Церковныхъ, для самовластнаго распоряженія върующими (ad praecipiendum fidelibus quicquid voluerit), это будить злоупотреблениемъ названия папы, потому что въ такоиъ случать следовало бы допустить, что и невежественный мірянинъ и епетикъ могутъ бытъ папани. Принкры бывали въ Церьовной исторін: для перваго Константинъ, который, прошедъ противъ исякаго права священныя степени, также внезапно низложенъ съ престола и всв расноряжения его отменены около 707 года. Голгорій, который, по незнанію грамоты, пріобщиль себъ въ соправители другаго, а народъ, недовольный темъ, избралъ третьяго, и всь трое низложены императоромъ. Еретикомъ былъ папа Либерій, посланный Константіємь вь изгнаніе за покровительство Аріянамъ. Когда же, съ согласія императора, Римское духовенство поставило, вместо его, правоварнаго напу Феликса, который, въ следствіе увшенія Соборнаго, отставиль Аріянскихь пресвитеровь, Урзація и Валента, Либерій, вызванный изъ заточенія, вступаеть сиова на ванский престоля, вооруженною рукою занимаеть Церкви св. Петра и Лаврентія и подвергаеть мученію паву Феликса сь православными священняками». Гусъ отвергаеть и свособъ избранія папы коллегіею кардиналовь, какъ дыйствіе чисто человьческаго распоряжения, въ которомъ благодать не участвуетъ, потому что не дано человъку передавать кому бы то ни было полноту духовной власти и высшую степень приближения къ Богу, опредъляемую только личной заслугой предопределеннаго. (1) Пусть же папа и кардиналы покажуть высокую власть, ниъ будьто бы Богомъ дарованную, въ обращении невърныхъ, исцъления больныхъ, въ изгнании нечистаго духа словомъ, или посланиями, какъ дъляли апостолы. Пусть покажуть ученіемъ и праведной жизнію, -- и двіствіе обнаружить причину. (2) Но въ томъ-то и является великая разница между жизнію и властію апостоловь и нынёшнихъ папъ, что и бъсы могли бы отвъчать послъднимъ: ««Мы знаемъ Христа,

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, c. 15, f. 220;-Ad. scr. Paletz, f. 559;-Ad. scr. Stanislai, c. 5, f. 274; c. 6, f. 279, nu oc.

<sup>(2)</sup> Ad scr. Stan., c. 6, f. 280, na où.

знаемъ Петра и Павла, и прочихъ апостоловъ; а вы кто такie?»» (Дъян. XIX, 15). (1)

О кардиналахъ Гусъ разсуждаетъ въ сочинени противъ Станислава изъ Зноима въ такихъ выраженияхъ: «Совершенно необходимо для спасенія върить, что 12 апостоловъ, по вознесенія Господа. были его истинными и очевидными намъстниками. Но вовсе не необходимо върить, что 12 кардиналовъ, установленныхъ не на основании Евангелія (praeter Scripturam Christi), суть истинные и законные преемники коллегии прочихъ апостоловъ. И такъ, если папа по видимому (videtur colorem habere) и есть намъстникъ св. Петра, потому что, какъ извъстно, занимаетъ мъсто его въ городъ Римѣ, и поставленъ отъ человѣкъ въ служение апостола, то гораздо трудиње доказать (multo obscuriorem habent colorem), что теперешніе кардиналы-намфстники прочихъ апостоловъ, потому что: 1) не всъ они саномъ священники, какъ были апостолы; 2) они не исходять на проповёдь и не крестять язычниковь, какъ дёлали первые; ни одинъ изъ нихъ не проповъдуетъ въ Ахаін съ Андреемъ, въ Индіи съ Матојемъ, въ Еојопія съ Матоеемъ, въ Ефест съ Іоанномъ, въ Іерусалимъ съ Іяковомъ старщимъ, въ Индіи съ Өомою, въ Фригіи съ Филиппомъ, въ великой Индіи и Персіи съ Варооломеемъ, Симономъ и Іудою. Никто не пронесъ слово Божіе въ Испанію съ Іяковомъ младшимъ, никто не проходиль Греціи съ апостоломъ Павломъ, и даже не величаетъ себя его намъстникомъ, потому что Павелъ не входитъ въ число дванадесятыхъ апостоловъ. И такъ; поелику «не во всю землю изыде вѣщаніе» проповъди кардиналовъ, то и преемство и начъстничество ихъ въ отношении къ апостоламъ, покрыто особеннымъ мракомъ, потому что ни прочіе люди, ни сами кардиналы не знають, кто изъ нихъ кому именно изъ апостоловъ служитъ преемникомъ и викаріемъ истиннымъ и очевиднымъ. (2) И если Христосъ сказалъ ученикомъ своимъ: «Радуйтеся, яко имена ваша написана суть на небестахъ» (Лук. X, 20); или: «Сядете и вы на двоюнадесяте престолу, судяще объманадесяте колънома Исраилевома» (Мато. XIX, 28), то отсюда не слёдуеть, чтобы этё слова относились и ко всякому папё и ко встыть кардиналамъ, потому что въ такомъ случат слъдовало бы допустить, что всякій папа и всякій кардиналь вписань въ книгу въ день суда сядетъ на одномъ изъ двѣнадцати животную, и

4!

<sup>(1)</sup> Ad. scr. 8 Doct., c. 7, f. 305, na oô., c. 8, f. 307.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. Stan., c. 2, f. 271.

престоловъ судейскихъ. А это противоръчитъ словамъ Станислава, допускающаго совмъстность верховной полноты власти въ коллегии съ смертнымъ гръхомъ, подобно тому, какъ пребывало апостольство въ Іудъ предателъ; между тъмъ какъ извъстно, что ни одинъ предосужденный не написанъ въ книгъ животной вмъстъ съ апостолами». (1) Еще замъчание: «Латинские доктора безъ доказательствъ библейскихъ дълять коллегию кардиналовъ на три резряда: на высшій: епископовъ, средній: пресвитеровъ, и низшій: діяконовъ. Это чистое противоръчіе, потому что всь апостолы были епископами, и общая обязанность ихъ состояла въ благовъстіи Евангелія. въ крещении народа, въ поставлении пресвитеровъ и діяконовъ. Притомъ между ними не бывало деления на высшихъ, среднихъ и низшихъ, по слову Христову: «Иже аще хошеть въ васъ вящшій быти, да будеть вамъ слуга; И, иже аще хощеть въ васъ быти первый, буди вамъ рабъ» (Мато. XX, 26); стало быть, Христосъ, совершенно иначе распредблилъ коллегио своихъ апостоловъ; и порядокъ между кардиналами, очевидно, заимствованъ не изъ Евангелія, а отъ примъра язычниковъ (а gentili exemplo)». (2)

Опредѣливъ съ такою необыкновенною ясностию личныя свои отношенія къ Латинской іерархіи, Гусъ переносить ихъ и въ современныя отношенія Церкви, съ особеннымъ примъненіемъ къ своему народу. Онъ призываетъ молитвенио отъ глубины сердца возвращение благословеннаго единства Каволической Церкви и совершеннаго равенства отдельныхъ частей ея, соединеннаго съ самостоятельнымъ управленіемъ: «Богъ всемогущій и всеблагій.» говорить онъ, --- «можеть отмёнить привилегію, данную папь царемъ Константиномъ, и возвратить свою Церковь къ равенству между первосвященниками, какъ было прежде наданія. Онъ уничтожилъ преемство Ветхозавътныхъ священниковъ, Фариссевъ и книжниковъ, со всъми преданіями ихъ, за то, что они не сохганили закона Господня, по слову Христову: «Отъимется отъ васъ царствіе Божіе, и дастся языку, творящему плоды его» (Мато. XXI, 43). Развѣ укоротилась десница Господня, что Онъ не можетъ отвергнуть папу и кардиналовъ и поставить на место ихъ другую іерархію, которая будетъ назидать Церковь безъ громкихъ титуловъ? Что дивнаго, если Богъ всемогущій, умерщвляя (morti-

<sup>(1)</sup> Ad. scr. Stan., c. 7, f. 281.

<sup>(2)</sup> Ibid., c. 12, f. 290, na oo.

ficans) папу и кардиналовъ, впрочемъ, не отнимая у нихъ въчной жизни, если заслуживають, допустить Церковь свою воинствовать твмъ же порядкомъ, какъ прежде, по всей вселенной, безь этихъ мнимыхъ столповъ (sine illis cardinibus), повелить ей быть управляемой, какъ она управлялась во время оно, сообразно съ всесовершеннымъ закономъ своимъ, и возставитъ епископовъ и священниковъ, которые будутъ прилежно пасти его стадо благовъстіемъ Евангелія, молитвою и примъромъ жизни святой? (1) Благословенъ Христосъ, верховный Римский первосвященникъ, который далъ благодать свою върнымъ, что они и безъ видимаго Римскаго первосвященника могуть достигнуть небесной отчизны подъ высшимъ его руководствомъ! Ибо кто осмелится сказать, что въ два года и пять мъсяцовъ мнимаго правления папши Агнесы, ни одинъ человъкъ не достигнулъ блаженства; что по смерти одного папы, въ промежутокъ времени до избрания новаго, никто изъ умирающихъ не можетъ спастись? Благословенъ Богъ всемогущий, который такъ устрояетъ свою Церковь воинствующую, что не отъ папы, а отъ главы Христа, зависить ен духовная жизнь, и если обунетъ цапа, если даже сдълается еретикомъ, то все же Церковь остается върной невъстой Господа». (2)

Впрочемъ, не одной только молитвою, не однимъ желаниемъ сердца, участвуетъ Гусъ въ достижении благодатнаго единства и умиренія Церкви, а, согласно съ этою целію, направляетъ и всю свою двятельность. Чего онъ искалъ, къ чему онъ стремился въ пръніи съ Западомъ, выражается ясно въ его собственныхъ словахъ въ сочинении «О Церкви»: «Ложно обвинение, на насъ возводимое, будьто бы ищемъ отвратить народъ отъ истиннаго повиновенія. Наше намвреніе: 1) чтобы нарэдъ былъ единый и управлялся однообразно закономъ Христовымъ (concorditer regulatus); 2) чтобы противухристіянскія установленія не обуяли народа и не отдълили его отъ Христа, а чтобы царствовалъ безпримъсный законъ Іисуса Христа съ соотвътственными обычаями народа, сообразными съ этъмъ законокъ (cum consuetudine populi, ex lege Domini approbata); 3) чтобы духовенство жило во всей чистотъ соблюденія Евангельскихъ заповѣдей, отложивъ въ сторону роскошь, алчность и пышность; 4) наша сторона желаеть и проповъдуетъ, чтобы Церковь воинствующая, по частямъ, на когорыя

<sup>(1)</sup> De Ecclesia, c. 15, f. 224, na ob., 225, na ob., 226.

<sup>(2)</sup> De Ecclesia, c. 23, f. 254;-Ad. scr. Paletz, f. 261, ua o.5.

распредѣлилъ ее Богъ (secundum partes, quas ordinavit Dominus), составлялась изъ священниковъ Христовыхъ, соблюдающихъ законъ его во всей чистотв, изъ князей міра cero (ex mundo nobilibus), побуждающихъ къ его сохранению, и изъ простолюдиновъ (vulgaribus), служащихъ и темъ и другимъ по закону Христову. Ласкательство предъ прелатами и страхъ, нагониемый на нашу сторону, выражаются въ обвинении противниковъ, что мы стараемся привести върный народъ къ ослушанию высшему духовенству, къ неуважению папскаго, епископскаго, священническаго и вообще духовнаго сана. Благословенъ Христосъ Іисусъ, что они не осмълись наложить на пасъ клевету въ неповиновении Господу, служение которому есть царственное». (1) Другими словами: Гусъ требуеть самобытнаго существованія и управленія народною Церковію, огражденнаго цальностію и любовнымъ единствомъ ея составныхъ частей. Онъ отрицаетъ, какъ незаконное, всякое вмѣшательство папы въ дъла посторонниять епархий. Строгое распредѣленіе округовъ, которое весь Западъ Европы подчинило въдомству (jurisdictioni) Римскаго первосвященника, по мнёнію Гуса, вышло первоначально отъ Римской Куріи (a capite et fronte Romaпае Curiae). «Несправедливо», — говорить онъ, — «что епископъ, или начальникъ (Rector) какой ни будь частной Церкви не имветъ права служить проповъдію Слова Божія жителямъ другой епархін; напротивъ, когда есть надежда, что онъ принесетъ болте пользы въ чужомъ приходъ, онъ долженъ оставить на время собствеяный и безмездно приступить къ служению чужаго. (2) Но вмъшательство папы въ церковныя двла чужихъ епархій имветь въ виду не духовное назидание върующихъ, а денежные сборы посредствоиъ легатовъ. Посольство Александра У въ Чехию не посило характера посольства апостольскаго; онъ, слыша въ своей Куріи, что Чехія приняла слово Божіе, прислалъ въ нее не Петра и Іоанна, лля молитвы и низведенія Духа Святаго на слышащихъ слово возложениемъ рукъ, а прислалъ какихъ-то отступниковъ съ повелениемъ остановить благовестие Слова Божія въ Чешской столицъ. (3) Стоитъ только сличить такія посольства съ святыми Апостольскими, чтобъ убъдиться, что легаты Куріи Римской, приходящіе съ великою пышностію и сь корыст-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> De Eccl., c. 17, f. 251.

<sup>(2)</sup> Ad scr. Stan., c. 5, f. 278, Ha of.

<sup>(3)</sup> Ad scr. 8 Doct., c. 5, f. 297, Ma oc., 298.

ными видами, суть легаты неправды. (1) Отсюда Гусъ выводить непремънный законъ благочиния церковнаго, въ примънении къ собственной родинь, всеми силами препятствовать дипломатическимъ сношеніямъ съ Римскою Куріею «Богъ видитъ», — говоритъ онъ, - «что если бы въ мое время, какимъ ни будь чудомъ, явилось отъ Куріи Римской посольство въ Апостольскомъ духъ, я съ радостію воспълъ бы на встръчу ему церковную пъснь: ««Граждане Апостольские и служители Божи прибыли нынъ, нося свътильники и просвъщая отечество, возвъстить миръ языкамъ и освободить народъ Божій»». Но такіе легаты, къ сожальнію, не посылаются въ наше отечество, а приходятъ съ другими условіями, такъ что, кто можеть преградить имъ путь, и не двлаеть того, навлекаеть на цълый народъ неисчислимый вредъ. (2) Такимъ нарушителямъ церковнаго мира, народъ долженъ указывать путь отъ себя, какъ сдълали Угры съ кардиналомъ Бонифація IX, посланнымъ низложить съ престола короля Сигизмунда и возвести Ладислава, короля Апуліи. Легатъ принужденъ воротиться съпустыми руками, потому что нарушилъ порядокъ церковный (turbaverat statum Ecclesiae) въ Далматіи и Угріи, пришедши не съ благовъстіемъ мира, а съ перунами отлученія». (3) Самостоятельное управленіе Церковію, помнѣніюГуса, преимущественно должно выражаться въ свободномъ выборь епископа, безь вниманія къстьснительнымъ распоряженіямъ папы. «Если бы папѣ вздумалось», -говорить Гусъ, -- «отъ полноты своей власти, поручить управление паствой епископу, недостойному носить высокое звание, по причина безправственной жизни, или невъжества въ законъ Господнемъ, или, наконецъ, по незнанію роднаго языка той страны (nec non propter idiomatis populi inexperientiam), которая поручается его управлению, ясно, что онъ не долженъ исполнить приказанія папы. А равно и народъ не долженъ принимать его въ пастыри, потому что и къ свинному стаду не приставляютъ негоднаго пастуха». (4) Очевидный намекъ на современное положение Чехии. Въ друготъ мъстъ Гусъ прямо говоритъ, что «Чешскій народъ не имфетъ епископа, испытаннаго въ законъ Господнемъ, искуснаго въ Евангельской проповъди на языкъ родномъ, живущаго праведно, цъломудренно и благо-

<sup>(1)</sup> Ibid., c. 4, f. 298, Ha oo., 299.

<sup>(2)</sup> lbid., f. 299, на об.

<sup>(3)</sup> lbid., c. 11, f. 311.

<sup>(4)</sup> De Eccl., c. 21, f. 245.

честиво». (1) Начальникъ епархіи долженъ охранять ввъренную ему паству отъ злоупотреблений постороннихъ властей, побуждать къ тому же приходскихъ священниковъ. Во время Гуса большая половина народа защищала этотъ основной залогъ церковнаго управнезваннаго вмѣшательства Римскаго ленія, противъ престола, (2) издавна привыкшаго продавать епископский санъ, отъ полноты своей власти, людямъ недостойнымъ и стёснять свободное Богослужение и проповъдь буллами, или дъйствиемъ церковнаго суда, (3) до того, что безъ воли первосвященника не могъ быть поставленъ и титулярный епископъ (nullatensis, по Чешски plaиу). (4) «Ясно», -- говорить Гусъ, -- «что ослушание папь, уклонящемуся отъ пути истины, есть повиновение Господу. Призываю въ свъдътели міръ весь, что папская раздача бенефицій распространяеть въ Церкви наемниковъ на огромное пространство, со стороны папъ даеть случай величать въ нихъ излишне намъстническую власть. (5) Въ слядствіе этого, Гусъ даетъ добрый совъть прекратить сношенія съ папой, потому что не онъ одинъ получилъ ключи царства небеснаго, принадлежащие всей воинствующей Церкви, согласно съ распредълениемъ отдъльныхъ частей ея (secundum partes ad hoc habiles); (6) потому что лучшій наставникъ для Церквиобътованный Духъ истины, котораго не нужно отыскивать въ предвлахъ далекаго Рима, или Герусалима, какъ всюду присущаго и наполняющаго собою вселенную»; (7) потому что Церковь вездъ, гдъ собраны двое, или трое, во имя Христово, и апостолы, а за ними и святые, подкръпляемые этъмъ обътованиемъ, долгое время управляли Церковію безъ расколовъ и ересей, пока возрастающее могущество папы не положило начала раздорамъ. (8) Апостольское съдалище въ городъ Римъ не составляетъ необходимаго условія существованія Церкви, потому что Римъ можетъ погибнуть, на подобіе Содомы, но Христіянская Церковь будетъ стоять до скончанія века». (9) Папа Анаклетъ называль Римскій престоль

- (1) Ad scr. Stan., с. 5, f. 278, на об.
- (2) Ad scr. 8 Doct., e. 1, f. 291.
- (3) Ad scr. Stan., c. 3, f. 274, Ba of.
- (1) De Ecclesia, c. 18, f. 236, na 06,
- (5) Ad scr. Stan., с. 7, f. 281, на об.
- (6) Ibid., с. 9, f. 284, на об.
- (7) Ad scr. Stan., c. 8, f. 283.
- (8) 1bid., f. 283, na ob., c. 9, f. 235.
- (9) De Eocl., e. 18, f. 237, ma of.



вереею и княземъ (сариt et cardo), употребляя сравненіе, какъ дверь вращается на петляхъ, такъ властію съдалища Римскаго, по распоряженію Господа, управляются всъ прочія Церкви. «Довольно съ него», — прибавляетъ Гусъ иронически, — «хорошо управлять самимъ собою и своими кардиналами (cardinibus), потому что, какъ на каждой петлъ двигается одна только дверь, такъ и для нихъ достаточно быть управляемыми собственнымъ ученіемъ и властію, оставляя въ покоъ прочія Церкви». (1)

Отвращаясь отъ Рима, Гусъ, во многихъ мъстахъ, выражаетъ сочувствие къ Грекамъ. Мы уже видели выше, что онъ оспариваеть доказательства Римлянъ на подчиненность Греческой Церкви верховной власти первосвященника. Есть свъдътельства еще болве ясныя. Въ сочинения «О Церкви» Гусъ говоритъ, что «есть много, върующихъ, которые ничего не знаютъ о Римъ, о папъ и кардиналахъ, и преимущественно отрицаютъ значение папы, какъ истиннаго преемника св. Петра, и кардиналовъ, какъ священниковъ изъ рода Левитовъ». (2) Въ отвътъ на положение Палеча, что Церковь не можеть дробиться на нѣсколько частей, по числу папъ, оспаривающихъ другъ у друга первенство, Гусъ говоритъ, что «Церковь воинствующая, разсвянная по всей вселенной, глъ только есть върующіе, дробится не на три, а на многія, части, изъ которыхъ слагается вся еяцъльность (dividitur multipliciter in partes, ipsam universalem Ecclesiam integrantes), а по тому, если два, или три, или многіе въ Индіи, Греціи, Испаніи, или другой какой бы то ни было области, будуть собраны во имя Христово, какъ возбранить имъ название Христинской общины и самыхъ върныхъ Христіянъ»? Онъ приводить въ доказательство слова Іеронцма, въ посланіи къ Евандру пресвитеру: «Не должно полагать различія между Церковію Римскою и Церковію Вселенскою: и Галлія, и Британія и Африка, и Персія, и Воотокъ, и Индія и всъ варварские народы, кланяются одному Христу, соблюдають одинъ законъ истины. Если споръ зайдеть о достоинствъ, то Вселенская выше одного города; гдъ бы ни былъ епископъ, въ Римъ ли, въ Константинополъ, въ Александріи, онъ вездъ одинакого достоинства, одного и того же священства». (3) Въ сочинении противъ 8 докторовъ онъ сместся надъ буллами папы, посыланными

<sup>(1)</sup> De Eccl., f. 256, un oó., 257.

<sup>(2)</sup> Ibid., c. 16, f. 228, na oö.

<sup>(3)</sup> Ad sc. Pal, f. 260, na oõ.

въ целый мірь, по выраженію Латинянъ. «Докторамъ бы не слъдовало», --- говоритъ онъ, --- «распространять дъйствие ихъ на такое огромное протяжение, потому что я слышалъ, что Французы и Англичане не хотъли принять ихъ, да и Греки бы имъ не повърили (et Graeci illis non crederent), и многія бы царства ихъ осмѣяли, но Чехи, пугливее ослицы Валаамовой, приняли ихъ безъ сопротивления». (1) Онъ считаетъ усиление папы послѣ надания, главной причиной отторжения Грековъ. Сколько заблужденій возстало въ Церкви съ тёхъ поръ преимущественно, какъ папа процвълъ не въ смиренной ризъ Христовой, а въ царской багряницъ, читаемъ въ лётописяхъ и въ дъяніяхъ папскихъ. Во съъдетельство чего возрасли многія ереси и расколы въ Церкви воинствующей съ твхъ поръ, какъ усилился папа. А потому, не только Греки соблазняются первенствомъ этой главы (non solum Graeci scandalizantur in illo capite), но, при раздорахъ, возникшихъ между самими папами, началось раздвоение въ народъ. (2) Спаситель, не желая тяготить певыносимою ношею св. Вселенскую Церковь въ ея отдёльныхъ членахъ, не утвердилъ ни въ Римѣ, ни въ другомъ какомъ либо городъ исключительнаго прибъжища върныхъ и разослаль по всему міру апостоловь, изъ которыхъ каждый чогъ поставлять епископовъ и пресвитеровъ, не прибъгая къ Петру; ноо до человъческаго постановления, утвердившаго привилеги папы и императоровъ, върные Христіяне (Christi fideles) не обязывались прибъгать къ папъ и кардиналамъ. И теперь еще, женихъ Христосъ не принуждаетъ върныхъ, разсвянныхъ по вселенной, обращаться къ папъ, какъ не обращаются нынъ Инды и Греки, о которыхъ не должно думать, что они достойны осужденія (sicut nec recurrunt Indi et Graeoi, de quibus absit credere, quod singuli sint damnandi)». (3) Говоря объ апостольской проповъди, Гусъ. подобно Матейю Парижскому, отдаваль предпочтение Г, екамь: «Апостолы непосредственно, или посредственно, просвъщали всъ племена и народы: Грековъ, Латинянъ и варваровъ». (4) Еще въ 1405 году, следовательно, въ самомъ началъ его богословскато поприща, если върить обвинениямъ, на него возводимымъ, Гусъ утверждалъ, что какъ Церковь, по случаю великаго раскола. не имъеть болъе

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ad scr. 8 Doc., c. 1, f. 295.

<sup>(2)</sup> Ad scr. Stan., c. :, f. 279.

<sup>(3)</sup> Ibid., c. 9, f. 285.

<sup>(4)</sup> Ibid., c. 5, f. 278.

истинной главы, то должна жить по примъру Грековъ, не признающихъ папы. (1)

Обозръвши догматическія мнънія Гуса, и въ особенности его отношенія къ Риму, спросимь самихъ себя: въ какой связи находились они съ религіознымъ движеніемъ въ Чехахъ, предшествовавшимъ явлению Гуса? Въ самой естественной, судя по характеру ученія Гуса, близкаго къ Православію, и въ особенности по слъдствіямъ его для народа. Сличимъ главные виды въроисповъднаго противодъйствія Чеховъ Римскому престолу до начала XV стольтія: Евхаристію подъ обоими видами, богослуженіе и пропов'ядь на родномъ языкъ, отрицание Латинской Іерархія, съ коренными вопросами ученія Гусова, и увидимъ совершенное тождество. Потреб юсти народа живо отозвались во всенародной проповъди Чешска о учителя. Сдесь съ самаго начала не могло быть того раздвоения между проповёдникомъ и паствой, которое отразилось въ плачев. ныхъ событіяхъ Нъмецкой реформаціи. Ученіе Гуса не имъло притязанія на новость, на возстановленіе лучшаго, но утраченнаго, порядка вещей; оно только собирало въ стройное целое всъ народныя върования и предлагало ихъ въ богословской системъ разумиому сознанію слушателей. Совершенно другое въ ученіи Лютера. Преобразователь Нъмецкий проповъдывалъ такое учение, о которомъ самъ говорилъ, что оно потеряло чистоту свою непосредственно послѣ апостоловъ, искажалось въ продолжения 1400 лѣтъ, и въ новъйшее время снова выведено на свъть Божій его собственной проповъдію. Гусъ, на обвиненіе противниковъ, что онъ вводить заблужденія новыя, отвѣчаль превосходно: «Я не слѣдую Вальденской ереси, а истинъ Господа Іисуса Христа; не слъдую секть Армянской, а ученію апостоловъ». (2) И дъйствительно, ученіе Гуса не поражаеть насъ особенной новостію своихъ положеній; мы слышимъ въ немъ отголосокъ какихъ-то родственныхъ звуковъ; оно опирается всёми частями своими на учение апостоловъ и церковныхъ учителей. А потому въ отношения къ большой половинъ Чешскаго народа, оно, въ собственномъ смыслъ, не было преобразованиемъ, потому что не вносило новаго элемента въ религіозную жизнь, а только пробуждало старинныя воспоминанія, свёжо хранившіяся въ извёстной части народа. Оно по тому

<sup>(1)</sup> Lanfant, Hist. du conc. de Basle, I, 52.

<sup>(2)</sup> Ad scr. 8 Doct., f. 302.

не могло называться по имени какой ни будь частной Церкви отрип.ніемъ Латинской, или возвращеніемъ къ Греческой, что вело начало свое отъ того благодатнаго времени, когда еще не было строгаго дъленія между той и другой, когда обрядовое различіе исчезало въ общности преданий апостольскихъ. Въра Христова, возвъщенная во всей чистотъ апостольскаго исповъдания въ новопросвъщенной Меводіемъ Чехіи, какъ въра, гонимая въ продолженіе стольтій Латинскою Церковію, вь ея постепенномъ уклоненін отъ истины, окръпла въ разумномъ сопротивленія народа, оставилагося върнымь преданию отцевь: она возрастила и Гуса, котораго жизнь и учение носять на себъ яркий отпечатокъ единства и всемірной любви, соединявшей Христіянскія общины временъ, ближайшихъ къ апостоламъ. Церковь торжествующая въ гоненіи, (а такова была Чешская Церковь учениковъ Месодія), сохраняеть естественно неизманныя формы своего первобытнаго супсествованія, потому что гоненіе укрѣпляеть вѣру, заставляя привязываться сердцемъ къ гонимому. Отсюда понятно, почему учение Гуса по видимому мало сочувствуеть современности, а возводить всъ противоръчія къ давно прошедшимъ временамъ апостольскаго единомыслія. Его препираніе съ папой не отзывается наукообразнымъ изложениемъ Лютера; на ней лежить печать особенной торжественности; это живой отголосокъ того церковнаго стиля, которымъ учители Церкви поборали возникавшія ереси. Изъ этого отношения къ прошедшему объясняется, почему Гусъ, обнаружившій признаки живаго сочувствія къ Греческой Церкви, не сказаль послёдняго слова народу, по видимому, его ожидавшему, не призналъ себя прямо единомышленникомъ Православія, не протянулъ руки къ братскому соединению съ Греками, какъ сдёлали лёть черезъ сорокъ его послядователи. объясниется, почему Гусъ гонялся за возстановлениемъ Апостольской Церкви, съ всемірною проповъдію, съ обращеніемъ язычянковъ, безъ строгаго распредъленія епархій. Ему Христіянская Церковь представляется все темъ же нераздельнымъ полемъ Евангельской пропов'яди, какимъ было она во времена апостоловъ. Инды, Ефіспы, Сарацины и Греки стоять на одинаковыхъ степеняхъ постижения въры, по отношению къ той же апостольской проповъди, просвъщавшей вселенную (1). Но, съ другой стороны, въ отно-

<sup>(1)</sup> А какъ Апостольская Церковь во всей чистотъ сохранилась только во время Гула и наше въ Церкви Греческой Православной, которая оть переой стличается

шеніи къ Латинскому Западу, ученіе Гуса является настоящимъпреобразованиемъ, какъ первое наступательное движение стороны, дотолъ державшейся только оборонительно. Гусъ самъ усилія своя положить предфлы злоупотребленіямъ папы объясняеть искреннимъ желаніемъ преобразовать, реформировать Церковь (ex affectu reformationis Ecclesiae). (1) То было, послъ Виклефа, первое стройное возстание противу первенства папы и Западной Церкви, выраженное въ литературныхъ произведенияхъ. По оно исходило изъ совершенно другаго источника, нежели дъятельность Виклефа, не смотря на усилія Запада пріобщить ее къ прежде бывшимъ явленіямъ еретическихъ сектъ. Вопрось о вліяніи Виклефа на Гуситское движеніе въ Чехіи, послъ новъйшихъ изслъдований о первомъ, можно считать окончательно ръшеннымъ. Не говоря уже о значительной разницъ въ догматическихъ инъніяхъ Гуса и Виклефа, племенное начало, ръзко выдающееся въ богословской дъятельности того и другаго, утверждаеть между ними цълую бездну. Преобразование Церкви, предложенное Виклефомъ, носитъ по преимуществу государственный характеръ. Религіозное значеніе папы, нарушившаго правильное отношеніе между епископами, остается у него въ сторонъ; онъ отрицаетъ только свътское могущество, присвоенное духовенству Константиновымъ въномъ. Въ учения Виклефа, выросшемъ изъ чисто народныхъ началь, заключается зародышь будущей реформаціи Генриха VIII. Коренное начало, которое легло въ основания последней, что король-

(1) Ad scr. Stan., c. 6, f. 279, Ha of.

Digitized by Google

одникь лишь ижележь, даннымь ей по тому народу, который інайболее погрудился для нея, касательно распространения и сохранения чистоты учения Христова пеносредственными учениками и последователями его, то отсюда само собою вытекчеть, что Гусь, ратуя за первую, ратоваль высть съ твиъ и за вторую: та и другая для мего были безразличны. Памать объ этой Апостольской Православной Церкви никогда не истребляльсь между Чехами: Гусъ посвятилъ свою деятельность на более спльное проявление ся въ жизни своего народа. Съ одной стороны, признавая ес единою истивною Церковію, а съ другой боясь, что бы она, съ теченіемъ времени, не уступила матиску своей соперинцы, Церкви Латинской, извращенной элоупотребленіями своего духовенства, преимущественно папъ, Гусь по гагалъ обязанностью каждаго истиниаго сына Цериви истичной заботнъся о преобразования первой посредственно и непосредственно. Употреблан название «Церковь Апостольская», онъ обнаружиль твуъ глубокий такть въ отношения къ Латинянамъ: это наявание не обижало ихъ гордости, менъе щекотило ихъ самолюбіе, было полемъ, на которомъ легче и скорте всего могли сонтись два противника. Въ мирольбивонъ стреплении своемъ опъ соглашался даже называть се Церковію Римсков, но ве въ современномъ значения этого имени, а въ томъ, въ какомъ можно было ее величать такъ, по его мивнію, безъ обиды кому бы то ни было. См. выше, стр. 316 и с гвд. Издит.

глава Церкви, во всей определенности еще не высказано Виклефочъ; но уже подготовлены имъ всв условія будущаго владычества государства надъ Церковію: 1) отнятіе недвижимой собственности у духовенства; 2) преобразование Церкви не духовенствомъ, а черезъ посредство правительства, короля и парламента. Оставляя священникамъ только обязанность проповедывать и толковать мірянамъ Евангеліе, онъ отнимаетъ у нихъ наблюденіе за порядкомъ церковнымъ, допускаетъ вторжение власти гражданской въ самые догматы въры, считаетъ его не только позволеннымъ, но даже законнымъ и необходимымъ. Поклонникъ Англійской аристократіи, Виклефъ не раздражаетъ и Рима. Не даромъ Католики заклеймили его позоромъ двукратнаго отречения; а сочинения его, исполненныя противоръчий, остались живымъ- памятникомъ шаткости его върований. Низшіе слои народные, которымъ онъ польстиль на время надеждой освобождения отъ ига епископовь. перешли еще въ болѣе тягостную зависимость отъ свѣтской аристократіи. А потому возстаніе крестьянъ, которое приписывало ену духовенство, искавшее случая обвинить его предъ гражданскою властію въ нарушенія общественнаго порядка, ни нало не причастно его реформаціи.

На сколько участвовало учение Лоллардовъ и Виклефа въ религіозныхъ двяженіяхъ Европейскаго материка? Для полнаго рвшенія этого вопроса необходимо подробное изученіе всей современной исторія церковной и политической. Латинская Церковь во већ времена охотно связывала Гуситский переворотъ съ предшествующими событіями Реформаціи Англійской. «Отвратительная ересь Виклефистовъ и Чешскихъ Гуситовъ, превосходящая въ жестокости вст ереси протекщихъ столътій, усилилась въ наши дни»,говоритъ усердный Католикъ, Кохлей. (1) Нъмецкие писатели едипогласно признають непосредственную связь между учениемъ Виклефа и учениемъ Гуса. Но еще Ланфанъ справедливо замътилъ, что послъднее несравненно умъреннъе перваго и гораздо менъе отступаеть отъ ученія Римскаго. Совершенно наобороть, Гуситы Пражскіе ввру свою называють в в рой отцевь: они просили Юрія Подворадскаго не отдавать преимущества священникамъ, вводящимъ Римской обрядъ, и не подвергать гоненіямъ тъхъ, которые следують вере отцевь. «Безславно предпочитать чужие обычан

(1) Ilist. Hussit., p. 240.

преданіянъ отеческниъ». (1) Проконт великій, вождь Таборитовъ. ученый представитель ихъ на Базельскоиъ соборь, не можетъ удержать своего негодованія, когда кардиналъ-предсъдатель называеть его еретикомъ. На состязании въ Краковъ между Гуситами и Католиками, о которомъ повъствуетъ Длугошъ, Табориты, на увъщание короля Польскаго обратиться къ истинной върв, отвечали: «Мы слъдуемъ прямому пути Евангелія и нашихъ отцевъ, пути долго не познанному, но въ наше время открывшемуся, и будемъ слъдовать ему неуклонно, пока не докажутъ намъ ложности его Вселенскимъ соборомъ». Сдесь, вопреки усиліямъ Западной Церкви, окрестить ихъ новою Виклефскою ересью, Гуситы, считають себя настоящею Церковію, преемственно хранящею преданія отцевъ Церкви первоначальной. Съ другой стороны, нельзя не сознаться, что Гусь многому научился у Виклефа и постоянно защищаль его мивнія. Какое же отношеніе между обоими?

Въ концъ XIV столътія между Чехіею и Англіею завязались тесныя сношенія, по случаю брака дочери Карла IV съ Ричардомъ II. Сопровождавшие ее Чехи долго оставались при Британскомъ дворъ, по свъдътельству Вальсингама, который жалуется на безстыдство этвхъ иноземцевъ. Въ свою очередь, ученые Англичане набзжали во множествъ въ Парижский Университетъ, достигшій въ то время Европейской значительности. Можно полагать съ въроятностію, что Виклефъ переписывался съ Матеіемъ Парижскимъ. (2) Когда сочинения Виклефа сдълались извъстными на материкъ? По замъчанию Палацкаго, еще до конца XIV столътія происходили, по всей въроятности, въ Прагъ сильныя прънія о положеніяхъ Виклефа, потому что Щитный упоминаеть о распряхъ между докторами Университета о догмать пресуществленія. (3) Важнѣе всего въ этомъ случав собственное свъдътельство Гуса. Въ сочинения противъ Англичанина Стокеса (1411 года) онъ говоритъ, что Оксфордский Университетъ имъетъ и читаетъ

<sup>(1)</sup> Ibid., S. 337.

<sup>(2)</sup> Это предположение Ланфапа, основанное на письмъ Виклефа иъ Гусу, сохраннашенся въ изкоторыхъ источникахъ. См. приложения иъ монографіи Кеппена о Моравскихъ Братьяхъ, гдъ письмо это приведено въ подлининиъ, а въ переводъ въ Исторіи Констанциаго собора. Пись мо это, безъ сомизния, искажено, потому что надписано иъ Гусу, который, въ годъ смерти Виклефа, былъ только 17 лътній ученикъ.

<sup>(3)</sup> Palacky, G. v. Böhm., 111, 190, Anm. 238. Dějiny nár. česk. 111, 1, str. 39, pozn. 58.

творенія Виклефи около 30 лать, а онъ самъ и члены Пражскаго Университета около 20 и болъе лътъ; слъдовательно, въ Чехіи онъ сдълались извъстными около 1390 года, и Гусъ читалъ ихъ, не бывши еще баккалавромъ. (1) Этъмъ опровергается разсказъ Теобальда, что Іеронимъ, ученикъ и другъ Гуса, впервые познакомилъ его съ сочиненіями Виклефа, привезенными имъ изъ Англін. въ 1402 году, и что Гусъ не имъвшій объ нихъ ни какого понятія, просиль его либо сжечь, либо бросить ихъ въ рѣку Велтаву, какъ еретическия, чтобъ онъ не попались въ руки нововводителей. Изъ словъ Гуса видно, что онъ въ продолжение 10 лътъ читались свободно Университетомъ, не подвергая читавшихъ подозрѣнію въ ереси, потому что первое ихъ осуждение въ Прагъ послъдовало не ранъе 1403 года. Какія именно сочиненія Виклефа распространены были въ Чехіи? Діалогъ, Тріалогъ и книга De realibus universalibus. О первой говорить Гусь въ возражении Стокесу, о последнихъ Теобальдъ, что онъ привезены Іеронимомъ. (2) Достовърно извъстно, что Гусь перевель Тріалогь съ Латинскаго на Чешскій языкъ и посвятилъ переводъ Іодоку Моравскому. Кохлей, сообщающій это извъстіе, прибавляеть, что Гусъ повсемъстно, и устно и письменно, разглашаль достоинство сочиненій Виклефа, перевель и другія книги его на Чешскій языкъ и, въ видъ подарка, разсылалъ ихъ къ знатнымъ Чехамъ и Мораванамъ. (3) Изъ прочихъ 16 книгъ, сожженныхъ архіепископомъ Сбинкомъ, только пять содержанія богословскаго (De incarnatione Verbi, De Trinitate, Super Evangelia Sermones, Decalogus, De corpore Christi); остальныя, по словамъ самаго Гуса, относятся къ области Логики, Философін, Математики, Иеики. (4) Писатели, которые старались теснее свизать учение Гуса съ ересью Виклефа, приписывали ему нечаянное знакомство съ сочинениями послъдняго, и всю послъдующую дъятельность его, направленную на духовенство и Церковь, обънсияли естественно вліяніемъ Англійскаго реформатора. Въ доказательство приводили ложную мысль о постепенномъ развити антијерархическихъ убъжденій Гуса, о зам'ятномъ совершенствованіи въ его богословско-литературныхъ произведеніяхъ (5). Но исторія показываетъ, что книги

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus., I, f. 108.

<sup>(2)</sup> Theob., Hussitenkr. 1, p. 9.

<sup>(3)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit., p. 15. — Heller, Hieronymus v. Prag, S. 28.

<sup>(4)</sup> Appellatio Hus ad Papam, I, f. 90, 91.

<sup>(5)</sup> На пр., Флате, который слишковъ много върштъ Кохлею.

Виклефа, одно изъ лучшихъ достояний современнаго ученаго міра, давно уже были собственностію Пражскаго Университета; что онъ составляли предметъ академическихъ диспутовъ между магистрами и докторами, въ которыхъ принимали участие всъ, хотя сколько ни будь значительные, члены Университета: кромъ Гуса и Іеронима, Якубекъ изъ Стрибра, Андрей изъ Чешскаго Брода, Палечъ, Станиславъ изъ Зноима и много другихъ. Этъ споры могли касатьси и области въры, но, судя по большинству сочинени Виклефа, извъстныхъ въ Чехіи, обращались преимущественно около схоластическихъ вопросовъ двухъ школъ: реалистовъ и номиналистовъ. Это могли быть обыкновенныя приния, какими почти исключительно занимались Университеты средняго въка, безь ближайшей связи съ современнымъ религіознымъ вопросомъ. Въ Чехіи особенная важность придана сочиненіямъ Виклефа Западной Церковію уже послѣ начала богословской дѣятельности Гуса; во всякочъ случаћ, обвинить его въ сочувстви къ Виклефу было бы въ высшей степени недобросовъстно, потому что первое разсуж сеніе его (1401 г.) «О Твлъ Христовомъ,» подробно разбираетъ вопросъ о пресуществлении, и сдъсь защищается митніе, противное Виклефу, который не върилъ въ дъйствительное присутствие Тъла и Крови Христовыхъ въ видимыхъ символахъ хлъба и вина. Значитъ, Гусъ, давно уже имъвшій цодъ руками сочиненіе Виклефа тогоже содержанія (De corpore Christi), не слишкомъ слёпо доверялъ своему мнимому учителю, а въ сочиненіяхъ Якубка изъ Стрибра не видать и слёдовъ вліянія Виклефа. Если въ послёдствіи Гусъ занимался предпочтительно обороной его положений противъ незаконнаго дълствия Церковной власти, то это объясниется, съ одной стороны, чертой правдолюбія въ его характеръ, съ другой, отношеніями къ Пражскому Университету, котораго привилегіи были нарушены самовластнымъ вмъшательствомъ архіепископа. На первомъ осужденія 45 статей, Гусъ, какъ извъстно, не защищаль ихъ безусловно, а только обличалъ обвинителя, магистра Гибнера, въ подлоги небывалыхъ статей. (1) На второмъ собрании магистровъ, докторовъ и студентовъ 1408, по самому достовърному свядътельству одного изъ присутствовавшихъ магистра, Яна изъ Прибрама, Гусъ, вмъстъ съ прочими, осудилъ два, или три, положения Виклефа

<sup>(1)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm. III, 1, S. 195, Anm. 232.-Dějin. nár. česk. III, I, str. 44, pozn. 72.

относительно таинства Евхаристіи; (1) да и посль, вездь, гдъ ни приходилось Гусу говорить объ немъ, онъ нигдъ не признавалъ его непогръшительнымъ, но и не порицалъ отъявленнымъ еретикомъ? На пр., въ сочинения противъ Стефана Палеча: «Сознаюсь, что я готовъ защищать справедливыя митния Виклефа, не по тому, что онъ принадлежатъ ему, а по скольку онъ основаны на св. Писаніи. Если же онъ въ чемъ ни будь заблуждался, то я нисколько не намбренъ подражать ни ему, ни другому кому либо въего заблуждения (2); надобно умъть между шипами выбирать прелестныя розы». (3) На Констанцкомъ соборъ онъ съ такимъ же мудрымъ безпристрастіемъ опредълилъ свои отношенія къ Виклефу. Вообще же, до самаго 1410 года, онъ ни въ проповъдяхъ, ни въ сочиненіяхъ не упоминалъ объ и чени Англійскаго преобразователя, и ограничивался самыми слабыми протестами противь осуждения книгъ его, на которое возставалъ по тому только, что осуждавшие не дали себъ труда сдълать правильный разборъ предложенныеъ статьямъ, и доказывать ложность ихъ св. Писаніемъ. Въ то время героями оппозиціи были отступники: Палечъ и старшій докторь Станиславъ изъ Зноима, съ любовію защищавшіе истину ученія Виклефова. Послё сожженія книгъ архіепископочь Соннкомъ, Гусь, въ первый разъ всенародно принимаетъ на себя роль защитника ихъ, и до 1413 года преслъдуетъ цъль свою съ неутомимой ревностію. Честь Университета была сильно затронута истребленіемъ книгъ, насильно отобранныхъ у докторовъ и магистровъ и сожженныхъ, не смотря на протесты Университета. Еще болве затронута честь государства подозрѣніемъ въ ереся, потому что книги, осужденныя нъсколько разъ въ другихъ Католическихъ державахъ, стали распространяться во всёхъ сословіяхъ Чешскаго народа, какъ плодъ запрещенный. Этъми двумя отношениями опредълнются всв последующія препиранія Гуса съ Латинскою Церковію за сожженіе книгъ. Въ жалобъ къ папъ, въ защищеніи кни ги о Пресвятой Троицъ, въ возражении Стокесу, Гусъ отвъчаетъ на обвинение въ ереси правильнымъ силлогизмомъ, что если чтеніе книгъ еретическихъ влечетъ за собою участіе въ ереси, то все Христіянство, отъ первыхъ въковъ своего существованія, подпадаетъ этому нареканию, потому что Августинъ, Іеронимъ,

<sup>(1)</sup> Mon. Hus, I. f. 264.

<sup>(2)</sup> Ad. scr. Stan., c. I, f. 267. - Replica contra Stokes, f. 108, v. v.

<sup>(3)</sup> M. Joannis de Przibram, Bohemi, de professione fidei Catholicae, et errorum revelatione, an. 1428, y Koxaea crp. 22 H 48, 515, 539.

Амвросій и Беда совѣтують знакомиться съ книгами еретиковъ, дабы не гръшить противъ въры невъдъніемъ и, отдъляя свия отъ плевелъ, предохранить себя отъ паденій примвромъ еретиковъ. И Іоаннъ Златоусть не хотълъ приложиться, безъ доказательствъ несомнѣнныхъ, къ приговору, произнесенному надъ книгами Оригена епископами и духовенствомъ. «По какому же праву, безъ тизательнаго разбора, истреблять такое множество книгъ онлософскаго содержанія ко вреду Университета и къ униженію Чешской державы? Отъ чего же не сожгли они книгу Аристотеля о небъ и міръ, которая вся направлена противъ перваго догмата нашей въры, противъ лерваго стиха Бытія: ««Въ началъ сотвори Богъ небо и землю?»» Отъ чего не истребили и Физику Аристотеля, гдъ осмъивается митьние Платона о сотворении міра? И книгу сентенцій М, Петра Ломбарда, въкоторой содержится множество заблуждений? Сдъсь таится что-то невъдомое, что побудило ихъ сжечь именно книги М. Іоанна Виклефа, и пощадить другія. Выходите же къ отвъту, виновники сожженія, покажите явныя ереси въ сочиненія о Троицъ, изложите разумятыя причины, побудившія васъ къ такому ноступку?» (1)

Причины заключались въ лукавой политикъ Рима, которая силилась отвлечь внимание народа отъ Православнаго вопроса и, выставляя на первомъ планъ сочинения Виклефа, старалась насильственнымъ образомъ объяснять нововведения Гуса этъмъ постороннимъ вліяніемъ. Она успъла нъкоторымъ образомъ въ своемъ намърения, потому что молва о Виклефской ереся въ Чехіи пронеслась по окрестнымъ державамъ и соблазнила многихъ легковърныхъ. Но Чехія и Моравія не могли поддаться обману, потому что слышали проповъдь Гуса и могли оцънить безпристрастно его отношенія къ Виклефу. Гусь, съ своей стороны, умълъ воспользоваться обстоятельствами, чтобъ нанести ударъ Латинскому духовенству. Съ 1410 года получили начало всъ сочиненія, писанныя имъ въ пользу Виклефа. А такъ какъ все дело касалось преимущественно членовъ Университета, то онъ, въ разборъ 45 положений, какъ можно менъе дълился съ народомъ своими открытіями, а дълалъ ихъ предметомъ академическихъ споровъ въ Коллеріи Карла. (<sup>2</sup>) Такимъ образомъ, въ продолжение первой

43



<sup>(1)</sup> Actus pro defens. libri de Trinitate, I, f. 107.

<sup>(2)</sup> По обыкновению, общему въ ученомъ сословия, призывая на совъщание докторовъ и сосъднихъ Университетовъ. De ablatione temporalium a clericis, l, f. 117, ня об.

половины 1412 года, онъ защищалъ преимущественно четыре положенія Виклефа: 1) Тѣ, которые опускають обязанность проповѣди, изъ страха отлученія папскаго, будутъ судиться на Страшномъ Судѣ, какъ предатели Господа. 2) Позволено діякону, или пресвитеру, проповѣдывать безъ особеннаго разрѣшенія папы, или Католическаго епископа. 3) Десятины суть чистыя милостыни. 4) Духовенство не должно имѣть частной недвижимой собственности. Изъ всѣхъ разсужденій Гуса, три диспута, на которыхъ разсматривались вышеозначенныя положенія, всѣхъ болѣе отзываются средневѣковой схоластикой, а это объясняется весьма естественно чисто ученымъ ихъ назначеніемъ.

Ясно, что отношения Гуса къ Виклефу были условлены не тождествомъ догматическихъ мнѣній, а необходимостію, въ которую онъ былъ поставленъ Латинскою Церковію - точнъе опредълить ихъ, дабы не подать и народу повода къ соблазну. Не сочувствие Виклефу, потому что Гусъ прибъгалъ къ очевиднымъ натяжкамъ для того, чтобы умърить, сколько возможно, его ръзкое воззрѣніе на многія истины вѣры, а особенная черта правднвости побудила его познакомиться ближе съ сочиненіями предшественика, на которыя онъ до тъхъ поръ не обращалъ особеннаго вниманія. Она повторилась и въ его послѣдователяхъ, Прибрамъ и Рокицанъ, изъ которыхъ въ особенности первый, не смотря на личныя отношения къ Западной Церкви, выискивалъ съ большими натяжками всё те скудныя места въ сочиненіяхъ Виклефа, которыя могли послужить къ его оправданию переда строгимъ судомъ духовенства. Къ этой главной причинъ присоединилась другая, не менње важная-спасти чость любимаго Университета и славу королевства, обнесеннаго злонамъренными агентами Куріи Римской. Во всякомъ случат, Латинское духовенство болте проиграло, нежели выиграло отъ своихъ притязаній на Гуса. Вся часть его ученія, которая касается свътской власти духовныхъ не столько носить на себъ яркіе слъды ученія Виклеча, сколько цёликомъ перенесена изъ послъдняго и вскоръ воздъйствовала въ Чехіи въ борьбъ свътскаго начала аристократін съ безусловнымъ дотолѣ преобладаніемъ клира. Она положила начало общему отобранію церковныхъ имуществъ на материкъ Европейскомъ, и кровавыя явленія, сопровождавшія бранныя чудеса Таборитовъ, были первымъ, отчаяннымъ взрывомъ въковой борьбы, которая силялась, съ одной стороны, возвратить духовенство къ первоначаль-

Digitized by Google

ному назначению его въ Церкви Апостольской, съ другой, поддержать сокрушавшийся колосъ іерократіи Запада.

Оборона Виклефа, споры съ докторани за осуждение статей его, отрицание свътскаго могущества папы и вообще духовенства, подчинение послъдняго въ дълахъ свътскихъ верховной правительственной власти въ лицъ короля-если обратимъ внимание въ особенности на послъдствія ихъ для жизни народной-принадлежать, конечно, къ числу важнъйшихъ сторонъ всенародной дъятельности Гуса, но отходять въ ряды второстепенныхъ явлений его реформации, какъ скоро поставимъ ихъ въ соотношение съ великой догматической и церковно-исторической частію его ученія. Правда, Гусъ первый съ особенной ясностью выразилъ мысль о чисто духовномъ назначении священства, о разъединении свътской власти съ духовною въ лицъ высшихъ сановниковъ Церкви. По митнію его, пять главныхъ обязанностей священнаю сана: 1) истинная проповъдь Евангелія Христова; 2) непрестанная молитва за народъ; 3) безмездное совершение и преподавание Таинствъ; 4) глубокое изучение св. Писания; 5) жизнь примърная. (1) Вогъ наставление, посланное имъ изъ Констанца одному священнику Пражскочу: «Возлюбленный брать! Нельностно проповьдуй Евангеліе, твори дело добраго благовъстника; не забывай своего призвания, трудись, какъ върный воинъ Христовъ. Прежде всего живи благочестиво и свято; за тъмъ учи върно и истинно. Будь образцемъ для другихъ въблагодълании, дабы не терпъть укоризны отъ паствы; обличай гръхи, приводи на память въчное блаженство, проповъдуй прилежно, но кротко, и съ мудрымъ разумъніемъ Шисанія; не утверждай сомнительнаго, дабы не подпасть осужденію противниковъ, которые рады случаю чернить ближняго и ругаться надъ служителемъ Божіимъ; побуждай къ исповъданію въры и къ причащению тълу и крови Христовымъ подъ обоими видами, дабы истинно кающиеся тъмъ чаще приступали къ Таинству». За тъмъ слъдуютъ сильные возгласы противъ общения съ женщинами, увъщание къ одиночеству, къ непрестанной проповъди противъ хищнаго звъря, сластолюбія». (<sup>9</sup>) Тотъ же характеръ въ рвчахъ Гуса къ современному духовенству. Онъ нападаеть на основные столпы могущества духовнаго сана: на его властолюбіе,

<sup>(1)</sup> De quinque officiis sacerdotis. His. et Mon. Hus. 1, f. 154.

<sup>(2)</sup> Ep. 9, 1, 59, na of.

на превратныя отношенія къ мірянамъ, на святокупство, Ha пышность, богатство и свътскую власть; особенно поражаеть его возмутительный обычай Латинскаго клира облекаться въ воинскіе доспяхи, ополчаться на брань, проливать кровь непріятелей на полъ битвы. (1) «Есть высшая духовная брань, совершаемая не съ мечемъ въ рукъ, а съ молитвой въ устахъ. Только смирениемъ, служениемъ и высокой терпимостию священникъ стоитъ выше мірянъ. (2) Христосъ никогда не сражался мечемъ вещественнымъ, и учениковъ своихъ отклонялъ отъ того же. (3) И апостолы не сопротивлялись гонителямъ, повелфвая особеннымъ правиломъ, чтобъ епископъ, пресвитеръ и діяконъ, дерзнувшій поднять руку на кого бы то ни было, на върнаго, или невърнаго, немедленно лишенъ былъ священства. Іеронимъ брань епископа полагаетъ въ учения и молитвъ за народъ и воспрещаетъ ему твлесную брань. Амвросій въ письмѣ къ Валерію пишеть трогательно. «Я не могу покинуть паствы своей; принужденный сражаться, не умѣю владъть оружіемъ; молитвы и слезы-единственные доспъхи служителя Божія». Григорій Великій отказывается посылать рабовъ своихъ на войну съ Лонгобардами, чтобы не сдълаться невиннымъ орудіемъ чьей бы то ни было смерти. А теперь Римский епископъ крестовыми буллами посылаетъ на смерть цълыя тысячи народа. (4) Церковь, собрание върующихъ, имъетъ два меча: духовный и свътскій. Она дѣлится на духовенство и паству, чтобы церковнослужители не сражались за себя лично, а поручали это дёло мірянамъ, призваннымъ къ защитъ закона и Церкви. Въ особенности оскорбляють величіе Божіе споры священниковь за свътскія владёнія. Христось нёсколько разь уклонялся оть гоненія враговь, верховные апостолы въ Римъ усмирили возмущение народа противъ Нерона. Апостолы Андрей и Іоаннъ терпъніемъ обезоружили народъ, готовый отплатить ихъ мучителямъ. Если и папа желаеть побъдить враговъ своихъ, то пусть возстанетъ на нихъ оружіемъ молитвы, по слову Христову: ««Царство мое не отъ міра сего»». Напрасно говорять, что это обязанность однихь только избранныхъ. Въ священствъ, высшемъ даръ духовномъ, не можеть быть отверженныхъ. Что противно Церкви Апостольской, противно в

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ad ser. 8 Doct., c. 12, f. 513.

<sup>(2)</sup> Adv. indulg. p. p. f. 178. - Ad. scr. 8 Doct., c. 13, f. 516.

<sup>(3)</sup> De suffic. legis Christi, L 48. - Adv. indulg. pap., f. 176.

<sup>(4)</sup> Ad ser. 8 Doct., c. 13, f. 315, na 00. - Adv. indulg. pap., f. 177, ua 00. u r. a.

новому духовенству; иначе не сохранялся бы въ немъ непрерывный законъ Евангельский. Запрещение распрей о свътскихъ владъніяхъ есть добрияй совъть для мірянъ, но священный долгь для духовныхъ». (1) А потому Гусъ предлагаетъ упразднение церковныхъ имуществъ, привязывающихъ къ міру ихъ обладателей. Въ общирномъ разсуждения объ этомъ предметъ, онъ излагаетъ 44 причины, на основании которыхъ свътские владъльцы могутъ законно отбирать имънія у духовенства, въ случав ихъ употребленія во зло. Еще важные законъ о подчинени духовной власти гражданской во всемъ, что выходитъ изь предъловъ чисто религіозныхъ обязанностей. «Цари и всякое земное начальство, какъ служители Бога, поставлены отъ него въ отмицение злымъ; они должны взыскивать неправду съ погръшающаго духовенства, потому что если Богъ далъ право царямъ управлять по закону Евангельскому, то онъ далъ имъ и средства защищать свою власть, а слёдовательно и наказывать грёхи духовенства. Такъ Веспасіянъ и Тить, по соизволенію и внушенію Божію, разорили священство и храмъ Іерусалимскій; и императоръ Карлъ IV, обуздывая развратныхъ священниковъ, двятельнымъ образомъ защитилъ законъ Господень и истребилъ гонителей онаго. А потому Богъ всемогущій и даровалъ ему счастіе и славу земную, а по смерти, какъ твердо надъемся, блаженство небесное». (2)

Конечно, то были рѣчи неслыханныя съ тѣхъ поръ, какъ утвердилось могущество духовнаго сословія на развалинахъ другихъ общественныхъ стихій Европейскаго Запада. Но онѣ принадлежатъ не собственно Гусу и не входятъ въ его отношенія къ народу. Гусъ мало занимался вопросомъ о свѣтской власти духовныхъ, объ ея отношеніяхъ къ прочимъ сословіямъ, къ верховной власти. Онъ касался ея, поскольку излишнее развитіе ел вредило духовному характеру Евангельскаго священства. Вопросъ политическій всегда подчинялся исключительности его религіознаго воззрѣнія, согласно съ преобладающею чертою народнаго духа. Гусъ по преимуществу занимался догматомъ, и въ опредѣленіи его нуждался во всестороннемъ знаніи исторіи Церкви. Вотъ собственно великая заслуга его передъ потомствомъ и внутренняя связь съ народомъ, для котораго преданія Церкви составляли единственное

<sup>(1)</sup> Adv. indulg. pap., f. 178, ma oo.

<sup>(2)</sup> Contra occult. adversar. I, £ 136 sqq.

сокровище, потому что только на нихъ оцирались скудные остатки пятивѣковыхъ воспоминаній о процвѣтавшемъ когда-то Православіи въ Чехіи. За это вся догматическая часть ученія Гуса есть его собственное создание. Приготовленная трудомъ добросовъстнымъ, она отъ первой до послъдней строки отражаетъ неизмънныя убъждения испытаннаго бойца, который ничего не заимствоваль оть обстоятельствъ, кромъ внъшней формы своихъ произведений. Въ самомъ дѣлѣ, въ религіозномъ развитіи Гуса трудно провести раздѣленіе на періоды, которое прилагается съ такою послѣдовательностію къ богословскому поприщу Лютера. Безъ означенія годовъ ніть никакой возможности опреділить літочислительный порядокъ разсуждений Гусовыхъ: такъ онъ отъ перваго до послъдняго связаны единствомъ религіозной идеи, и каждое могло бы стать на мъсто другаго. Флате, относительно догмата пресуществленія, замфтиль значительное видоизмфненіе въ воззрънія Гуса; но именно сдъсь выражается особенная стойкость и упругость его въ исповъдании разъ навсегда сознанной истины. Объ этомъ догматв и о соединенномъ съ нимъ чисто посредствующемъ значении священнника при совершении Таинства мы уже видели выше сведетельство Гуса, что онъ постоянно держался одного мнънія, какъ въ 1401 году, при началъ богословсколитературнаго поприща, такъ въ 1409 году, въ то переходное время, когда начиналось ближайшее знакомство его съ Виклефомъ, такъ, наконецъ, и въ темницъ, гдъ ужасъ ожидания смерти не поколебалъ его твердости, напротивъ, твердость его одержала блестящую побъду надъ кознями противниковь въ чистотъ исповъданія этого догмата. Палацкій и Гизелеръ доказывають, съ своей стороны, что Причащение подъ обоими видами возстановлено уже въ отсутствие Гуса Якубкомъ изъ Стрибра; а Гусъ приложился къ этому догмату изъ пріязни къ возстановителю и для предотвращения расколовъ въ народъ. Въ подробномъ разборъ этого вопроса, я, въ другомъ мъстъ, старался доказать, вопреки Чешскому исторіографу: 1) что честь возстановленія Евхаристів подъ обоими видами, если только она нуждалась въ возстановителъ, принадлежить не Якубку, а Гусу; 2) что Гусъ еще въ первомъ своемъ сочинении «О твлъ Христовомъ» указывалъ несомнънные признаки знакомства своего съ этъмъ догматомъ, а можетъ быть тайно и совершалъ его. Наконецъ, въ отрицани первенства папы и Занадной Церкви, послъдующія мысли, развитыя имъ въ состязательныхъ сочиненіяхъ противъ 8 Докторовъ, ни сколько не резче выражають его отношения къ папъ, нежели первыя попытки въ 1403 году, когда онъ требовалъ уничтожения папства, въ подражаніе Грекамъ. Извъстіе это предлагается въ такомъ загадочномъ свътъ, что трудно опредълить его настоящее отношение къ 9 му положению Виклефа: «По смерти Урбана VI, не нужно выбирать новаго папы, а должно жить по собственнымъ законамъ, какъ живутъ Греки (more Graecorum, sub legibus propriis)». Странно было бы предполагать возможность заимствования со стороны Чеха, когда въ собственномъ отечествъ его, такъ недавно еще совершалось, въ Вышеградской церкви св. Климента, православное богослужение Матоія Парижскаго по Греческому обряду, при которомъ Гусь могъ присутствовать, не будучи уже ребенкомъ. Во всякомъ случав, замъчательно совпадение двухъ преобразователей, столь отличныхъ одинъ отъ другаго, въ сочувствіи къ Греческой Церкви, которое въ Виклефъ могло быть случайнымъ, но въ Гусъ явилось плодомъ историческихъ воспоминаний. Сдъсь можно бы, и съ въроятностію, отыскивать новую черту, поясняющую его отношения къ Виклефу. Не отъ того ли такъ упорно защищалъ онъ истину 45 положений, что въ нихъ заключались такіе, которые принадлежали къ числу задушевныхъ его убъждений? Какъбы то ни было, но въ сочине. ніяхъ Гуса не видать постепенности догматическаго развитія, но онъ равно отъ начала до конца стоитъ на одной и той же умъренной степени пониманія Церковной исторія. Иначе я быть не могло, если допустить всемогущее вліяніе народныхъ вѣрованій на его убъжденія, прежде нежели онъ выступиль на поприщъ литературномъ. Въ немъ сказалась упругость народнаго духа, которая сломила неравныя силы Католицизма, и, сохранивши цёльность преданій отеческихъ, завъщала ее любимцу народному. Гусу пришлось только разработывать богатые матеріялы, подготовленные пятью въками исторической жизни Чеховъ.

Дъйствительно, значение Гуса въ истории Чешской опредъляется высокою воспримчивостию къ драгоцъннымъ залогамъ духовной жизни Чешскаго племени, которые въ XV въкъ едва ли устояли бы противъ усиленнаго напора иноплеменнаго, если бы не сосредоточились въ лицъ одного человъка, въ высшей степени приспособленнаго къ постижению и разумному воспріятию народныхъ потребностей. Въ началъ XV въка, послъ великаго гонения, воздвигнутаго Западною Церковію на поклонниковъ Православія. настало время открытой борьбы, которой суждено было рышнть жизненный вопросъ всего прошедшаго Чехін. Средства къ борьбъ были готовы въ усилившейся ненависти народа ко всему Нъмецкому, въ общемъ неудовлетвореніи, которое проникало народныя массы, въ готовности стать подъ знамена перваго опытнаго вождя. Въ то время въ Чехіи было много знаменитыхъмужей, стоявшихъ въ явномъ противодъйствів къ Западной Церкви. Станиславъ изъ Зноима громко проповъдывалъ свое уважение къ Виклефу. Іеронимъ Пражскій нарочно для того ходилъ въ Англію, чтобы вступить въ ближайшия отношения съ Оксфордскимъ Университетомъ и познакомиться ближе съ ученіемъ Виклефа. Якубекъ изъ Стрибра еще прежде Гуса обличалъ ничтожность человъческихъ преданій и продолжаль мистическое ученіе Милича и Матеін изъ Янова о царствъ Антихриста. Гусъ позже всъхъ вышелъ на **IIO**прище общественнаго служения всенародною проповъдію. Но первый шагъ его уже указывалъ въ немъ будущаго знаменитаго дъя. теля. Въ 1391 году, какой-то военный сановникъ, любичецъ Вячеслава IV, Янъ Мюльгеймъ изъ Пардубицъ, и Пражский мъщанинъ, подъ названиемъ Крижъ, разсудили, по вдохновению Божію, что хотя въ Прагъ множество храмовъ, устроенныхъ для общественнаго Богослужения, но ивть ни одного, исключительно назначеннаго для проповъди слова Божія; проповъдники же, говорящие на Чешскомъ языкъ, принуждены скрываться въ донахъ и скитаться по дебрямъ. Для того, чтобы върные жители Праги могли сходиться по буднямъ и праздникамъ для слушанія всенародныхъ проповъдей въ особенно на то опредъленное мъсто, (такъ сказано въ современной грамоть на основание Виолеемской часовни), — вышеупомянутые граждане купили мъсто, удобное для построения храма, близъ приходской церкви св. апостоловъ Пражскихъ, Филиппа и Іякова и, назвавъ его Виолеемомъ, одарили богатыми приношеніями. Потомъ построили туть часовню во имя младенцевъ, убіенныхъ Иродомъ, и изъ собственнаго имуплества назначили приличное содержание для двухъ настоятелей (Rectores) этой часовни и проповъдниковъ на родномъ языкъ, предоставивъ себъ и своимъ преемникамъ потоиственное право-представлять кандидатовъ на звание ея настоятелей. Строение храма утверждено согласіемъ папы, короля Вячеслава, епископа Пражскаго, Іоанна Вольфрама, и приходскаго священника дерквя св. Апостоловъ, къ которой и приписана Виолеемская часовня.

Digitized by Google

Эта веслёдняя назначена не только для одной Праги, но в для вствить върныхъ жителей королевства Чешскаго. Благочестивое намърение оспователей, вынужденное народной потребностию, благословилось усветоять. «Всё Чехи,» -- говорить Гусь, -- «питають великую любовь и великое благоговение къ Виолеемскому храму, и со всёхъ сторонъ королевства стекаются во множествё для принятія въ немъ духовной пищи слова Божія». (1) Въ 1402 году, 14 Марта, по отречения магистра Стефана изъ Колина, Магистръ Янъ Гусъ заступилъ его мъсто, (<sup>2</sup>) и тотчасъ послъдовали на него жалобы къ архіепископу Вольфраму; значить, что онъ съ самаго начала созналъ обязанности своего сана вовсе не такъ, какъ предполагало Латинское духовенство, утвердившее согласиемъ своимъ. основание часовни. Какъ молодость Гуса сливается съ Пражскимъ Университетомъ, такъ послъднія 15 летъ его зрълаго мужества неотторгаемо прикованы къ скамът проповъдника Къ исторіи этой часовни относятся самые драматическіе эпизоды жизни его. На нее направлены были всь гоненія враговъ его; она возбуждала опасенія и въ отдаленновъ Римь, гдъ уже ръшено было ен упразднение, и только предстательство королевы Софин, покровительницы Гуса, спасло невинное орудіе его пропов'я. (3) Въ последствин, Гусъ до того сроднился съ этой часовней, что считалъ ее своею собственностію и отъ себя назначилъ въ нее преемни. комъ себъ священника Пражскаго, Гавлика. Бальбинъ сравнивалъ ее съ Кароагеномъ, а Гуса съ Юноной, которая такъ возлюбила городъ, посвященный преимущественно служению ей, что покинула для него древній, знаменитый Самосъ. «Ніс illius arma, hic currus fluit,»прибавляеть историкъ, въ ознаменование народной любви, которую Гусь умель пріобресть себе исключительно ежедневными проповедями на родномъ языкъ. (4) Гоненія, которымъ подвергалась эта часовня, по выражению Сильвія, «templum haud ignobile», не столько направлены были на личность самаго Гуса, потому что Латиняне выбирали для нихъ самое удобное время, отсутствие Гуса изъ Праги, сколько на Богослужение, совершавшееся тамъ, по ясному свъдътельству Кохлея, (5) не по обряду Латинскому (contra ritum

<sup>(1)</sup> Appellatio Hus ad Papam, 1, f. 91, na vô.

<sup>(2)</sup> Stařj letopisowé.

<sup>(3)</sup> Palacky, Gesch. v. Böhm. III, 258, Anm. 317. - Dějioy. nár. ček. III, 1, str. 104, pozo. 175.

<sup>(4)</sup> Balb., Epitome, p. 415.

<sup>(5)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit. l. 5, p. 154.

S. Ecclesiae). Память Гуса жила въ соборномъ храмъ его послъдователей до самыхъ поздивномхъ временъ, когда изсякли предания славы Гуситской въ эпоху религіознаго изне оженія Чехін. Теобальдъ въ XVII въкв видълъ святыню Гуситскую и оставиль нанъ подробное ея описание, въ которомъ особенно замвчательны слъдующія черты. «Невдали оть Коллегіи Лазаря стоить Виолеемская часовня. Это широкая, не слишкомъ высокая, со сводами церковь, въ которой хоронятся многіе Івмцы, особенно изъ Нюренберга; тамъ стоитъ еще казедра (der Predigtstuhl), не круглая, а четвероугольная; на правой сторонъ ся изображенъ Маг. Ісронимъ, прикованный къ столбу; въ срединъ Янъ Гусъ, окруженный палачами, изъ которыхъ одинъ бросаетъ въ огонь его книги, другой облаченія; по левую руку изображенъ св. Іоаннъ въ котлё, обляваемый сверху кипящей смолою. Вюйти на эту канедру нельзя иначе, какъ выходя изъ церкви, чрезъ самую дверь, оставя вправѣ часовню, гдѣ лежатъ: облачение Гусово изъ чернаго бархату, и рака, по преданию, одного изъ младенцевъ, избіенныхъ Иродомъ». Следуеть описание раки ..... «Выходя изъ часовии, поднимаешься по лёстниць, откуда ходь, съ одной сторовы, въ адиннистратору Пражской епархіи, съ другой къ двери, ведущей къ канедръ, на которой проповъдывалъ Гусъ. На лъвой сторонъ ея еще стоить скамья, почти совершенно истлеваная. на которой сяживалъ проповѣдникъ. Разноплеменные богомольцы отръзывають оть канедры стружки, до того, что въ нъкоторыхъ мъстахъ можно продъть кулакъ. Поднимаясь еще выше этаженъ, приходншь къ комнатъ или върнъе клъти, гдъ жилъ магистръ Янъ Гусь Въ ней только два окошка, пропускающія свіять.» (1)

Отъ чего же слава Гуса, при самонъ началъ его проповъда, затмила всъхъ его сверстниковъ? Отъ чего любовь народа досталась ему безъ раздъла? И прежде его въ Виолеемской часовнъ проповъдывали люди безвъстные, которыхъ имена не дошли до потомства. Любопытное, и въ высшей степени поучительное, явленіе представляютъ отношенія къ нему всъхъ мужей, стоящихъ во главъ противодъйствія: Якубка изъ Стрибра, Іеронима, Прибрама и прочихъ, которые послъ, во второмъ деситилътіи XV въка, играютъ первенствующую роль въ въроисповъдномъ движеніи Чеховъ Съ того времени, какъ впервые раздался голосъ проповъдника, до

<sup>(1)</sup> Theobaldi, Hussitenkrieg, I, S. 34-33.

торжественныго мгновения, когда закрылись уста его въ предсмертномъ славословіи Бога, очи народа устремлены на одного Гуса; всв прочие двятели исчезають съ поприща двиствия, или теряють свою самобытность, въ соприхосновении съ его могучею личностию. Между темъ эта личность нисколько не выдается впередъ, вопреки Палацкому, не ищеть соблазнительнаго шума одобрений народныхъ; добровольно удаляется изъ Праги, когда, ради присутствія Гуса, должно прекратиться въ ней Богослуженіе; изъ глуши изгнанія признаеть ничтожность своихъ начинаній, признаеть незаслуженное первена другихъ проиовъдниковъ, которыхъ «орлиной полетъ далеко превосходитъ смиренную походку ручнаго животнаю». И, однако, исторія идеть наперекоръ его простодушнымъ увъреніямъ. Пока живъ былъ Гусъ, гдъ бы онъ ни былъ, въ изгнания ли, или въ темниць, около него, какъ вождя народнаго, постоянно собираются всв его совместники; они ожидають отъ верховнаго приговора его рвшения важныйшаго вопроса во всей послъдующей религіозной жизни народа. Обратимъ вниманіе на отдъльныя личности. Іеронимъ Пражскій, мужъ дъла по преимуществу, участвуеть въ современныхъ событіяхъ, поскольку присутствие его необходимо для Гуса, поскольку теоріи нужно проявляться въ дъйствительности. Его жизнь предстаетъ намъ въ современныхъ источникахъ слишкомъ отрывочною и загадочною. Значительные пробылы въ ней дополняются, сколько возможно, только изъ жизни Гуса. Только въ Пражскомъ Университеть изумительная ученость его даеть ему право выступать самостоятельнымъ двятелемъ; на площади, въ жизни народной, онъ красится только свътлыми отблесками Гусовой славы. Во время отсуствія Гуса, источники молчать и объ Іеронимъ: ему, какъ будьто недостаеть силь на самобытное двиствование. Въ самыя торжественныя мгновенія Гусовой жизни, въ изгнаніи Нъмецкихъ докторовъ и студентовъ, въ оборонъ Виклефа, въ борьбъ съ продавцами прощъ, онъ играетъ вездъ второстепенную роль, приводить въ исполнение предначертания учителя; уклониясь отъ него, предается неистовствамъ, грубымъ увлечениямъ твлесной силы. Въ темницъ только близость возлюбленнаго поддерживаетъ его упадающія силы, и только горестное воспоминание измёны укрёпляеть Іеронима въ какомъ - то дикомъ безчувстви къ предстоящей казни. Ученость его, по сказанию современниковъ, превосходившая вчетверо ученость Гуса; его увлекательное краснорвче, подвигнувциее цёлый соборъ представителей Церкви и засвёдётельствованное, какъ какое-то диво, знаменитымъ Поджи, не согрёвають народа. (<sup>1</sup>) Его безпокойная дёятельность смиряется предъ крот кимъ словомъ незлобиваго, самоотверженнато, Гуса. Тоже можно сказать и о прочихъ двигателяхъ народной мысли въ началъ XV столѣтія. До самой казни Гуса, они только являются въ числѣ его поклонниковъ; имена ихъ однообразно наполняютъ списки членовъ Университета въ его торжественныхъ собраніяхъ, гдѣ первенство все таки безспорно принадлежитъ Виелеемскому проповъднику. Чѣмъ объяснить это, поистинѣ йзумительное, явленіе?

Разгадка таится въ свойствъ проповъди Гусовой, въ глубокомъ соприкосновении съ потребностями народа. Чехіи XV стольтія нужно было сосредоточиться въ избыткъ своихъ духовныхъ силь; избъгая безполезной растраты ихъ въ одинокихъ взрывахъ противъ Западной Церкви, громившей ее в ей тяжестью своихъ всемірныхъ перуновъ, собрать во едино богатый запасъ накопившихся матеріяловъ пережитаго прошедшаго, вступить въ борьбу неравную съ хладнокровнемъ искуснаго бойца, который размъряеть силу удара съ силой сопротивления. Готовившийся переломъ не могъ обойтись безъ страшныхъ потрясений въ народной жизни; для будущаго обновления нужны были твердыя ручательства въ прошедшемъ. Въ Чекін не было ісрархін, кромъ Латинской; не было ученія вёры, засвёдётельствованнаго письменными памятниками, кром'в Латинскаго. Чтобы зналъ народъ, за что будетъ онъ сражаться; чтобы было на что опереться его разумному сознанию, нужно было развить стройную систему въроучения, присвособленнию къ его потребностимъ, и вручить ее хранению священно - служителей Чтобъ приготовить и матеріяльныя силы народа къ отражению крестоносцевъ Латинскихъ, надобно было привести растерзанныя сословія къ сознанію великаго единства въры и взаниныхъ выгодъ; надобно было облегчить соединение ихъ, напомнивъ каждому изъ нихъ его Евангельскія обязанности.

И такимъ-то полнымъ представителемъ народныхъ нужаъ явился Гусъ въ началъ XV столътія. Всъ условія, потребныя для

Digitized by Google

<sup>(1) «</sup>Quem (Hieronymum) et qui drupho doctiorem Joanne Hus existimabant (ученые собора)». Cochlaei, Hist. Hussit., pag. 72....«Acutus (Hieronymus) et disertus habebatur, tandemque iu scholis, quam Hus in templis palmam ab auditoribus habebatur». Dubrav. Hist. Bohm. l. 23. Герсовь говорнить ему на соборт: «Hieronyme! Tu, quum esses Parisiis, putabas te esse angelum curm eloquentia tua». Hist. et Mon. Hus, II, f. 523.

духовнаго вожля въ предстоящей брани, сошлись въ счастливомъ равновъсія, въ ръдкой соразмърности, въ его всеобъемлющей дъятельности. Онъ постить и выполниль свое великое назначение: въ жизни очистить путь грядущему воколёнію, приготовить зародыши стройнаго преобразования народной Церкви. Предчувствуя, что онъ не жилецъ сдвшияго міра, онъ считаеть проповедь роковою обязанностію; онъ спенитъ передать соотечественникамъ основные итоги пятивъковаго развитія ихъ духовной жизни. «Молю васъ, братья, будьте готовы къ борьбъ; уже начались козни антихриста; уже занимается заря кровавой брани». Все поприще его оть водворенія въ Виелеемской часовив до Констанцкаго костра, есть неуклонное шествіе къ предназначенной цъли. Ни вражлебныя обстоятельства, ни козни гонителей, ни угрозы Занадной Церкви, не своротили его съ прямаго пути безиезднаго служения народу. Не силой меча, даже не силою слова, а могуществоиъ воли и убъжденія, онъ низдагаль враговъ своихъ. Когда слово его залегло глубоко въ живомъ сознания боготворившаго его народа, тогда онъ уклонился отъ міра, чтобы въ мирь почить отъ трудовъ оконченнаго подвига. Совершилось служение родинь; но великая мысль еще требовала великой жертвы, и Гусь съ радостию положилъ за нее свою побъдную голову. Только начинались бользни его родной страны, и первая живучая рана для нея была казнь подвижника; но Гусъ просвътленнымъ взоромъ созерцалъ уже лучшее будущее. Онъ предвъщалъ соплеменникамъ, что имъ будетъ великая радость черезь тридцать лътъ; что Констанцкий соборъ не перейдеть за предвлы Чехін; что многіе члены его скорве тамъ найдутъ свою смерть, нежели вынудятъ у народа хотя одно изъ его сочиненій. Въ свътломъ чаяніи грядущаго искупленія, онъ съ спокойной насывшкой взяраль на огонь, который истребляль его книги въ Констанцъ, который скоро долженъ былъ истребить и его самаго. Онъ съ гордостию бросалъ въ лицо исполнителей казни великое слово самосознанія: «Я проповъдывалъ истину согласно съ Евангеліемъ и св. Отцами. Могу ли соблазнить своимъ отреченіемъ столько душь, напитанныхъ иною чиствишимъ учениемъ въры, огражденныхъ отъ козней сатаны? Да не будетъ того!»

Гуса можно по справедливости назвать первовиновникомъ религіознаго преобразованія Чехіи. Вся богословская, литературная и устная дёнтельность его была смиреннымъ подвигомъ Христіянскаго благовъстника. Великое значеніе проповъди его состояло,

безспорно, въ ея всеобъемлющемъ свойствъ. Она обнимала не одну только Прагу, а всю его родину, и въ ней всв слои народные. Тогда какъ Лютеръ, заключалъ предвлы своей двятельности въ тесныхъ границахъ Виттембергскаго прихода, и противъ воли содыйствоваль раздроблению Германии на множество секть и расколовъ, всъ Чехія была обширнымъ полемъ Евангельской проновъдн Гуса, весь Чешскій народъ его любезною паствою. Она высылала къ нему отвсюду своихъ представителей въ Виолеемскую часовню; но Гусъ и самъ, по встамъ областямъ и городамъ ея, разносилъ свою проповъдь. Въ двукратномъ удалении изъ Праги, онъ обходилъ города и селенія; мы видимъ его поперембнио то на родинъ, въ южной сторонъ Чехіи, въ окрестностяхъ Табора, въ Прахинсконъ и Бехинскомъ округахъ, то на съверо-западъ, въ Козьенъ Городкъ, гдъ онъ проповъдывалъ въ житницъ, и множество народа изъ окрестностей, особенно изъ города Усти, стекалось на его проповъдь. (1) Онъ находился въ письменныхъ сношенияхъ со вствия значительными городами Чехіи и Моравіи: съ Католической Пильзной, съ Прахатицами, Лунами, съ Голонуцемъ Моравскимъ. Въ сочинении «О трапезъ Господней», -- писанномъ въ Костанцкой темница, изложивъ вкратца свое исповъдание въры, онъ самъ гоговорить: «Такъ училъ, говорилъ и ни салъ я въ Пражскомъ Уняверситеть; такъ проповъдывалъ и повсему королевству Чешскому, особенно въ Прагъ, Евангеліе Інсуса Христа. (2) Я болье 12 льть трудился между вами въ благовъстіи слова, какъ Богъ инв свъдътель», -писалъ онъ къ Пражанамъ, во время изгнанія, -«и высшимъ утъщеніемъ для меня было, когда я видълъ ваше усердіе въ слушанія Евангелія, и замъчалъ истинное и чистосердечное покаяние многихъ. (3) Слыша объ успъшномъ возрастаніи въ васъ слова Божія, я благодарю Бога, возлюбленные, я молю его даровать вамъ совершенное разумъніе; надъюсь на его милосердіе, что онъ довершить благое дъло, въ васъ начатое, и не попустить васъ уклониться отъ истины. (4) Я желаю жить для техъ, которые терпять насилие и нуждаются въ проповъдн слова Божія; а потому и проповѣдую, и совершаю служение не

(4) Ep. 6, 1, f. 95, ma of.



<sup>(1)</sup> Starj letopisowé. II punomenie 2-e, crp. 474.

<sup>(2)</sup> Hist. et Mon. Hus., I, f. 38, 118 00.

<sup>(3)</sup> Ер. 13, f. 99, на об.

въ одной только Прагѣ, зная, что такова е мнѣ воля». (1) Въ другомъ письмъ изъ того же изгнанія: «Молите Бога о мнѣ, чтобы онъ сподобнать даровать мить благіе успъхи въ благовъстіи своего слова, на всъхъ мъстахъ, гдъ предстоить топу вотребность, въ городахъ и мъстечкахъ, въ селеніяхъ, кръпостяхъ, на поляхъ и въ лѣсахъ, гдъ только могу и принести пользу, чтобы дарование Божіе не оказалось во мнъ тщетнымъ.» (2) Къ жителямъ Лунънзъ Праги: «Хотя я, возлюбленные, и не видаль вась твлесными очачи, а только внутренними, но слышу о вашей твердости въ въръ и о любви къ Евангелию Христову. Я знаю, что Спаситель соединиль вась въ одномъ духв въры, любви, мира и слушания слова Божія, такъ что ваше согласіе и единодушіе, паче всъхъ прочихъ городовъ Чехін, сокрыто въ моей утробъ. Молю васъ, возлюбленные, хотя лично незнаемый вами, но върный служитель спасенія вашего въ Богь, мобите другь друга, пребывайте въ единомыслія и не попускайте лукавому разъединить васъ, какимъ бы то ни было образомъ». (3) «Кто восприщаетъ проповъдь слова Божія»,-говорнаь онъ, съ очевиднымъ памекомъ на булмы Александра V,--ктотъ не мудрствуеть о Христь Іисусь, который самъ, проповйдуя и діломъ и слокомъ въ синагогахъ, въ весяхъ, на площадихъ, въ полъ, на берегу и на моръ, ученикамъ своимъ повельль проповъдывать на кровляхъ». (4) На обвинение Католиковъ, что онъ не хотблъ выдать магистрамъ своихъ сочинений и обольщаль народь ложнымъ ученіемъ, Гусь отвечаеть: «Я открыто говориль предъ встани; я училь въ школахъ и въ Виолеемскомъ храмь, гдъ сходятся магистры, баккалавры, студенты и люди простые; я украдкой не говорилъ ничего. Вопросите о мнъ слышавшихъ». (5) Прощальное письмо его, передъ отъъздомъ въ Констанцъ, хотя и имъетъ въ виду любимую Прагу, но надписано: ко већић вфримала Чехоић ихъ вфримања проповъдникомъ (per me fidum concionatorem vestrum). •Возлюбленные братья», -- такъ гласить оно,—«Вы знаете, что я сь давнихъ лътъ наставлялъ васъ въ истинной въръ, уча васъ словомъ Господнимъ, а не ложнымъ ученіемъ, противнымъ въръ Христовой. Я всегда искалъ, ищу и

- (4) De Trinitate, f. 706, na ob.
- (5) Ad scr. 8 Doct., c. I, f. 292, na of.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ibid., f. 97.

<sup>(2)</sup> Ep. 13, 1, f. 100.

<sup>(3)</sup> Ep. 14, f. 100, na of.

буду искать, пока жизнь моя продлится, спасенія вашего. Враги стараются подавить слово истины, восхитить отъ васъ Евангеліе Христово, которое я проповёдываль вамь, совратить вась съ пути спасенія. Вспомните прежде всего оскорбленіе, наносимое твиъ величію Божію; всполните униженіе, въ которое повергають лицемфры вашъ славный народъ; вспомните личное озлобление, неправедно на васъ налагаемое. Но, все приниман съ радостию, побъждайте терпъніемъ. Какъ бы діяволъ ни смъялся надъ вами, какъ бы антихристь ни ругалси вамъ, вы побъдите его, только любите слово Господне, защищайте его всъми силами, Богомъ вамъ данными. И миж сатана грозить уже ижсколько лёть, но онъ не коснулся души моей, возложившей надежду на Бога, и съ каждымъ днемъ возрастаетъ во мнъ духовная радость. Молите Бога за гонителей, предаванихъ меня въруки враговъ моихъ, наложившихъ на меня узы. Васъ, Пражане, особенно заклинаю Богомъ, любите храмъ Виолеемскій; старайтесь, сколько Богу будетъ угодно, чтобы не оскудъвала въ немъ проповъдь. За него прогнъвался на насъ сатана; противъ него возбудилъ онъ канониковъ и приходскихъ священниковъ, потому что въ немъ сокрушился оплоть сатаны. Но я твердо надеюсь, что Богъ, пока нужно будеть, сохранить эту святую обитель, и чрезъ другихъ проповѣдниковъ, успѣшнѣе, чѣмъ мною недостойнымъ, возраститъ въ немъ обильные плоды своего слова». (1) Сдъсь превосходно сказался характеръ всенародной дъятельности Гуса, и притомъ враждебной Западной Церкви и Латинской Іерархін. За то и на Констанцкомъ соборъ Гусъ вынесь отвътственность за распространение ереси (по понятиямъ собора) не въ одной Прагѣ, но и во всемъ королевствъ. Онъ предсталь обличителемъ Запада за цёлый народъ. Въ послании своемъ къ Сигизмунду, Чешскіе и Моравскіе вельможи свъдътельствовали, что Маг. Янъ Гусъ добровольно вызвался вхать на Констанцкій соборъ, съ цилію отвичать на обвинения, направленныя не столько на него, сколько на цёлый Чешскій народъ; что онъ готовъ на этомъ соборъ защищать и очистить себя и всъхъ своихъ Чеховъ (se suosque Bohemos omnes) отъ ложнаго подозрънія въ ереси, отвъчая свободно на всь возраженія; что онъ желаетъ привести въ извъстность учение свое (замътимъ, не передъ однимъ только Латинскимъ Западомъ, а) передъ всѣми,

<sup>(1)</sup> Ep. 2, 1, 57. - Ep. 8, 59. - Ep. II, f. 61, HA OG.

во Христа върующими; что не только королю Сигизмунду, но и всей Чехіи (universae Bohemiae), причинится великое зло, если праведный человъкъ пострадаеть невинно. (1) Вся Чехія и Моравія, въ лицъ самыхъ знатныхъ велиможъ своихъ, воздавала Гусу свъдътельство въ томъ, что онъ жилъ у нихъ безукоризненно (apud nos vixisse). (2) «Общественная жизнь этого великаго мужа», -- свъдътельствоваль, съ своей стороны, Пражский Университеть», --- въ отношеніи къ Богу и къ людямъ, была поприщемъ зрълаго мужества (extitit maturior), достойнымъ уважения всъхъ Христіянъ. Его частная жизнь, отъ самыхъ нажныхъ лать не укрывавшаяся отъ свъта общей извъстности, до того красилась святыми нравами, что никто изъ насъ не смѣетъ обличить ее ни въ малѣйшемъ нарушенін заповъдей. Насъ поражала удивленіемъ высокая богословская мудрость учителя (magistralis intellectus); онъ быстрже всъхъ принимался за перо, превосходние всёхъ отвечаль, въ проповёди слова Божія явился усерднее и возвышеннее всехъ (ferventior et melior ceteris)». (3)

Другая черта Гусовой проповёди общность, которою обнимаетъ она всъхъ членовъ народа, равно призывая ихъ къ участію въ великомъ дълъ готовящагося преобразования. Прекрасныя отношенія его къ верховной власти, къ духовенству, народу отразились и въ словъ его. Сдъсь, въ области Евангельской проповъди, совершалъ онъ сближение между членами общества. Въ высшей степени замвчательно, что всв сословія, до твхъ цоръ преслвдовавшія одинокія цёли, подвигнутыя могуществомъ слова его. соединились теперь въ общемъ чувствъ взаимной пріязни. Въ отношеніяхъ Гуса къ народу едва ли можно замѣтить послѣдовательность постепенно прилагающихся къ нему, или отлагающихся отъ него, элементовъ, которая такъ ясно проводится въ началъ преобразованія Лютера. Постоянно враждовала ему вся Латинская половина народа; а мы уже знаемъ, что она состояла почти исключительно изъ высшаго духовенства и Нъмецкихъ обитателей Чехін; все же родное и своеязычное съ самаго начала приложилось къ нему въ сознательномъ единодушии. Причина понятна. Гусъ не

45

<sup>(1)</sup> Ep. 59, I, f. 76.

<sup>(2)</sup> Ер. 60, I, f. 76, на об.

<sup>(3)</sup> Ep. 65, I, f. 89.

развиваль въ своей проповъди земныхъ отношений политическаго авятеля; не касался ни государственныхъ, ни финансовыхъ отношеній Чехіи къ папъ; въ его проповѣди, религіозно-нравственной, не слышимъ отголоска современныхъ политическихъ вопросовъ. Правда, число приверженцевъ его росло кажлодневно; но сочувствие ихъ къ Гусу опредълялось не какой ни будь единовременной уступкой частнымъ выгодамъ того или лругаго сословія, а прочнымъ союзомъ одинаковыхъ убъждений, которыя сглаживали вст мелкія противоположности. Уже въ жалобъ къ папъ, по случаю приговора архіепископа о сожженіи книгъ 1410 года, въ рядахъ единомышленниковъ Гуса, кромъчленовъ Университета, нахолимъ вельможъ, пановъ, жителей областей, округовъ, городовъ, крѣпостей, мъстечекъ и деревень, многія лица правительственныя, начальниковъ общинъ и уножество всякаго званія подей, духовныхъ и свътскихъ. (1) Можетъ быть справедливо, что съ 1412 года начинается общее корыстное возстание всего сословия дворянскаго противъ Западнаго духовенства въ приведения въ дъйствіе предначертанія Гусова объ отнятія церковныхъ имуществъ. Прав.: а, въ сочинении De ablatione temporalium a clericis», устами Гуса раздаются такія же жалобы, какія послъ въ Германіи на Вормсскомъ сеймъ, что если всъ имънія, когла либо пожертвованныя королемъ Чешскимъ, или вельможани, въ пользу духовенства, отходять въ мертвый капиталъ папскій, то король Чешскій не есть король цвлой Чехіи, вельможи не свътскіе владвльцы, потому что слишкомъ четвертая часть королевства перешла во владъніе духовныхъ. А какъ съ каждымъ днемъ ростетъ имущество духовенства, отходя отъ вельможъ, пановъ и другихъ свътскихъ людей, то когда ни будь вся поземельная собственность можеть перейти въ руки перваго, какъ случилось на Рейнъ. (2) Но связь между Гусомъ и Чешскими вельможами была основана на другихъ, болте важныхъ, соображеніяхъ. Мы замътили уже съ XIII стольтія постепенное возвращение вельможъ, дотолъ лержавшихся Западной Церкви, къ родному началу. Въ началъ XIV-го, какъ сказано въ лътописи, одинъ изъ нихъ жарко поспорилъ съ епископомъ, обнаруживая больше готовности обратиться къязычеству, чёмъ остаться при Католичествъ. То была давнишняя вражда, условленная

(7) De abl. tempor., 1, 122, 11 of.

<sup>(1)</sup> His. et Mon. Hus., I, 89.

разпомысліемъ вь въръ; къ тому же духовныя имънія отбирались свътскою властно и прежде, при Карлъ IV, и Гусъ, съ свой стороны, вовсе не имълъ въ виду передачу ихъ въ руки свътскихъ вельножъ. Онъ гронко порицалъ неумфренное искание богатствъ и земнаго могущества, обращая народъ къ духовнымъ помышленіямъ о жизни въчной; а преемники его ограничи и особенными узаконеніями право свётскихъ владёльцевъ присвоивать себъ церковныя имънія. Какъ бы то ни было, но къ концу его поприца, не большинство народа, а цълый народъ стоитъ за любимаго проповъдника, совершенно противно Лютеру, уносившему съ собою въ могилу презрание и ненависть всахъ сословій народа. Доказательство ръдкой привязанности цълаго племеми къ возстановителю его духовной жизни легко прослъдить въ современныхъ и позднъйшихъ источникахъ. Сдъсь, на первомъ мъсть, стоитъ народъ въ собственномъ смыслъ, низшій слой общества. Въ письмъ къ Пражанамъ, 1411-го года, Гусь уже увъренъ въ силь этой любви, неизмённой, какъ самая вёра, въ которой почерпнула она свою силу. «Вы изъ любви ко мнъ охотно свидълись бы со иною, какъ съ валимъ ближнимъ, и я желалъ бы васъ видъть и проповъдлвать вамь слово Божіе». (1) Во время прълія объ прощахъ (индульгенціяхъ) въ Коллегіи Карла, ректоръ Университета, напрасно старался удалить чернь, подъ темъ предлогомъ, что она не въ состоянии понять спора, имъющаго происходить по Латини. Народъ остался, и кончилъ громкимъ изъявлениемъ своей благодарности Гусу, едва не побивши каменіе въ одного изъ возражателей. По свъдъгельству Теобальда, студенты провожали Іеронима въ торжественномъ шествіи; народъ, весь безъ исключенія, шель за Гусомъ. Все многолюдное сословіе ремесленниковъ, не смотря на потери, понесенныя удалениемъ промышленныхъ Нѣмцевъ, боготворило Виолеемскаго пастыри. Онъ изъ темницы просилъ магистра Мартина «передать усердный поклонъ его учителямъ и возлюбленнымъ о Христь братьямъ, сапожникамъ, портнымъ и писцаяъ, убъждая ихъ къ върному хранению закона Господня и отклоняя оть мудрованія разума». (2) Одинъ изъ нихъ, Полякъ, портной, благодарилъ его со слезами за то прекрасное

<sup>(1)</sup> Ep. II, I, f. 99.

<sup>(2)</sup> Ep. 28, f. 66.

ученіе, въ которомъ Гусъ наставилъ его. (1) Стало быть, любовь на рола была не просто изступленнымъ увлечениемъ черни, привязанпой всегда къ новизнъ, а сознательнымъ чувствомъ уважения и нъжной пріязни благодарной паствы къ учителю. Каждый изъ нихъ читалъ и переписывалъ Гусовы книги; каждый изъ нихъ занимался усердно и чтеніемъ Библін и Богословскими првніями. (2) Въ то время, какъ учение Гуса возбуждало живъйшее сочувствие въ Польшъ, при дворъ Владислава Ягайла, и королева Ядвига вторила Чешской Софін, Полики, принадлежавшие къ Виолеемской братіи (socii, ad Bethlehem pertinentes), раздъляли съ туземцами искренюю привизанность къ Гусу. На Констанцкомъ соборъ они, къ удивлению Гуса, принимали больше участія въ судьбъ заключеннаго, чёмъ природные Чехи. (3) Особенно любопытныя явленія представляють въ Чехіи женщины, наполняющія ряды самыхъ пламенныхъ приверженцевъ Гуса. Послъ казни трехъ юношей, Станислава, Мартина и Яна, когда Магистръ понесъ тъла ихъ въ Виолеемскую церковь, въ сопровождении многочисленной толпы народа, но сказанию современника и очевидца, «паны и паны шли за ними съ велякимъ рыданіемъ и плачемъ, съ великимъ благоговеніемъ провожая ихъ къ могилѣ, жалѣя объ нихъ, какъ казненныхъ неправедно». (4) Участие женщинъ въ этомъ событи засвъдътельствовано самимъ Гусомъ. (5) По словамъ Кохлея (свъдътеля, въ высщей степени пристрастнаго, но важнаго по множеству данныхъ), «послъ сожженія Виклефовыхъ книгъ, ученики Гуса: кожевники, портные, сапожники и разнаго рода ремесленники, прилежные слушатели его всенародныхъ проповъдей, читая усердно (fervide legentes) св. Писаніе, въ переводъ на родномъ языкъ, по наущенію Гуса, вступали въ словопренія съ священниками. И не только мужчины, но и Бегарды и другія женщины дошля до такой степени безстыдства и наглости, что вздумали разсуждать о св. Писаніи, входить въ состязанія съ пресвитерами, даже сочинять книги. Объ одной изъ нихъ я прочелъ слъдующее въ старияной

- ' (2) Ep. 28-29, f. 66.
  - ( ) Ep. 51, I, f. 74 sq.
  - (1) Starj letopisowé, str. 18.
  - (5) См. выше.

<sup>(+)</sup> Ep. 53, f. 68, na oó.

книгъ какого-то безъяменнаго Чеха. Эта жен цина Гезавель, свирвиствуя въ страниныхъ угрозахъ противъ служителей Божіихъ, вознося св. Писаніемъ не Церковь святую, а собственную секту. суесловить, что во встхъ состоянияхъ, въ духовномъ по преимуществу, исключан Гуситовъ, не найдень никого, кто захотълъбл жить благочестию и въ страхъ Божіемъ, и проповъдывать слово Евангелія въ Духъ святомъ. Разсужденіе это было принито съ особеннымъ унажениемъ единомыниленниками обоего пола; всъ читали благоговъйно творение женщины, которан умвла защитить истину ученія Гуса и его последователей съ дивнымъ остроуміемъ и глубокомысленной мудростію»; (1) свёдётельство важное, нотому что Бегарды, которыхъ Католики не даромъ сливали съ Гуситами, отличались особенной преданностию къ Греческой Церкви. Они въ XII въкъ указывали на нее, какъ на первообразъ чистоты Апостольской. (2) Между тъмъ лътописцы подъ 1318 годомъ приводять извъстие, что они наводнили всю Чехию, распространяясь по всъмъ городамъ въ безчисленномъ множествъ, и Матоій Парижскій свъдътельствуеть, что въ его время послъдователей истинной въры, чужлавшихся Западной Церкви, называли Бекардами и Турлупинами. (3) Изъ сказаннаго ясно, что проповъдь Гусова нашла самыхъ жаркихъ последователей въ рядахъ простаго народа, отличавшагося высокимъ книжнымъ образованиемъ, которое осталось законнымъ наслъдствіемъ встхъ позднайшихъ Гуситовъ, даже найболве уклонившихся оть ученія Гусова. Таборяты такъ коротко знакомы были сь св. Писаніемъ, что приводили въ проповъдяхъ наизусть общирные тексты. (4) Они знакомы были съ Латинскою, Греческою и Еврейскою письменностью. Жижка раздёлиль между Братьями, какъ сокровище неоцъненное, ръдхія книги, найденныя имъ въ обозъ бъжавшаго короля, Сигизмунда. (5) Еней Сильвій, постившій ихъ Таборъ въ 1451 году, не можеть нади-

- (1) Cochlaei, Hist. Hussit., pag. 18-19.
- (2) Flathe, I.
- (5) De carn. abom., c. 30, f. 408, ua oò.
- (4) Dubrav., Hist. Boh., l. 26, p. 677.
- (5) Theobald., Hussitenkr. 1, S. 289.

вить я нобви ихъ къ книжному просвъщенію: «Perfidum hoc genus, hoc solum bonum habet, quod litteras amat». (1) «Да устыдятся Италіянскіе свищенники!»—говорить онъ въ порывъ чистосердечія, не смотря на всю ненависть къ кровожадной, по словамъ его, сектѣ,—«между которыми ръдкій кто прочелъ и Новый Завѣтъ, х итя разъ въ жизни; у Таборитовъ же не найдень и послѣдней женщины, которая не умѣла бы возражать изъ всей Библіи, какъ Ветхаго, такъ и Поваго, Завѣта». (2) Тоть же упрекъ, по всей справедливости, можно бы обратить на Германію, современную Лютеру.

Кром'в простаго народа, дворянство и духовенство стояло за Гуса. О гъ одинъ, въ 1405 году, могъ тронуть раскаяниемъ ожесточенное сердце разбойника, рыцаря Зуля. Онъ проповъдывалъ въ окрестностяхъ города Усти, подъ непосредственнымъ покровительствомъ тамошнихъ пановъ; но это не мѣщало и простому народу и среднему сословію восторгаться его пропов'ядію; изъ города Усти, изь числа его слушателей, вышель суконникъ Пытель, одинъ изъ первыхъ основателей Табора. (3) Заступничество вельможъ и пановъ за него на соборъ извъстно. Смерть его подала знакъ къ образованию союза 452 вельможъ, открыто отложившихся оть Западной Церкви. Дворяне, и богатые и бъдные, одинаково любили его. (4) Эта любовь сказалась въ безстрашномъ свъдътельствъ благороднаго рыцаря изъ Хлума, въ полномъ присутствіи членовъ собора и императора: «Я-бъдный дворянинъ и, однако, берусь безъ труда, въ продолжение цълаго года, охранять Гуса отъ всякаго насилия. Теперь, что же сказать о другихъ вельможахъ, ему преданныхъ, которые владнотъ кръпкими замками, и въ каждомъ изъ нихъ могли бы свободно защищать его на неопредъленное время, даже противъ соединенныхъ силъ королей Чешскаго и Угорскаго?» Память его чтилась особенно въ сословіи рыцарей. Жижка изъ Троцнова всю жизнь свою посвятиль великой задачь отметить за сожжение Гуса н

<sup>(1)</sup> A eu. Sylv., Ep. 124.

<sup>(2) «</sup>Pudeat Italiae sacerdotes, quos ne semel quidem novam legem constat legisse, apud Taboritas vix mulierculam invenias, quae de novo Testamento et veteri respondere nesciat» De vita Alfonsi, l. II.

<sup>(5)</sup> Starj letopisowé, прилож. 2-e, стр. 471.

<sup>(4)</sup> Ep. 59, f. 76.

Іеропима. Бальбинъ разсказываетъ, что однажды, задумавшись надъ страшнымъ событіемъ, онъ былъ спрошенъ королемъ Вячеславомъ о причинъ печали. «Государь!»-отвъчалъ Жижка,-«сильно смущаетъ меня неправда, съ какою поступлено противъ согражданъ коихъ на Констанцкомъ соборъ. «Любезный !»-возразилъ Влиеславъ. - «ни я, ни ты, не можемъ отистить за эту неправду; впрочемъ, если встратится тебъ случай, соберись съ силами, отисти за своихъ Чеховъ!» Это слово, какъ искра, заброшенная въ сердце юноши, оказалась пророчествомъ. (1) Король, какъ извѣстно, въ тайнѣ покровите иствовалъ проповъднику; королева выбрала его въ духовники. В е низшее, собственно Чешское, духовенство стояло за Гуса. Въ отвътъ на свъдътельство Палеча, что все духовенство, какъ Чехіи, такъ и всего Христіянства, прелано Западной Церкви, Гусъ дѣлаетъ оговорку: «За насъ стоятъ немногіе бѣдные священники (nos paucos et pauperes sacerdotes habemus fautores)». (\*) По это малое число возрасло вскорѣ въ огромное, когда еще прежде изгнанія Палеча, все большинство приходскихъ священниковъ склонилось на сторону Гуса, повиновавшись прежде прелатамъ изъ страха лишиться своихъ бенефицій. Палечъ зналъ хорошо расположение духовныхъ, когда, въ постановленияхъ мъстнаго собора въ Прагъ, старался подтвердить изгнание Гуса такой оговоркой: «Не слёдь духовенству Пражсьому судить поступки собора».

Въ чемъ же заключалась внутреняя сила Гусовой проповѣди? Гдъ искать (бъясненія той чудной народности, о которой враги его отзывались съ робкою ненавистію, заклиная его именемъ Божіимъ умърить невыносимую гордость? «Несытымъ сердцемъ возпосясь, какъ Богъ земной (такъ писалъ къ нему Палечъ), опираясь на могущество своихъ надменныхъ апостоловъ, ты стремишься, словно конъ необузданный. Ты уготребляещь во зло могущество свое надъ народомъ, съ неслъ ханнымъ отъ въка высокомъріемъ». (<sup>3</sup>) Гусь умълъ превосходно разгадать потребности отдъльныхъ сословій. Возстанавливая человъческія права угнетенныхъ, онъ огдавалъ каждому должное. Но еще лучше постигъ великую

- (2) Ad scr. Patetz, f. 264.
- (3) Cochlaei, Hist. Hussit., pag. 39.

<sup>(1)</sup> Balb, Ep. 1., p. 424.

язву народнаго твла—отсутствіе единомыслія, при общемъ разложении общественныхъ началъ. Силой слова Евангельскаго онъ смирилъ увлечения строптиваго произвола; умѣлъ связать всѣхъ членовъ народа союзомъ любви и общностно святыхи убъждений; покорилъ своекорыстныя цёли ихъторжествующему единству вѣры. Чуждый лицепріятію рабской лести и самолюбію ревнивой личности, онъ ставилъ всъхъ наровнъ предъ закономъ Евангелія, сохраняя свободу служителя истины въ безстрашномъ обличени пороковъ. «М. Янъ Гусъ», — писали высшіе паны Чехіи и Моравіи (числомъ 54), пораженные ужасомъ при въсти о казни его, -«мужъ добрый, праведный, училъ и насъ и нашихъ подданныхъ (nos et subditos nostros) закону Евангельскому и пророческимъ книгамъ Ветхаго и Новаго Завътовъ, согласно съ толкованиями св. Отцевъ, постоянно убъждая насъ противоборствовать ересямъ, словомъ, писаніемъ и деломъ побуждая насъ къ міру и взаимной любви». (1) Вся полнота его духа вылилась въ завъщании, писанномъ въ темницъ, за нъсколько недъль до смерти. (2) Сдъсь онъ въ послёдний разъ обнимаетъ свътлымъ взоромъ всю совокупность народа, и посылаетъ лобзание мира своимъ върнымъ братьямъ о Христѣ Інсусѣ. «Магистръ Янъ Гусъ,»-такъ гласитъ завъщание,-«всъчъ върнымъ Чехамъ, возлюбившимъ Бога, желаетъ жить и умереть въ благодати Божіей и достигнуть въчной жизни, аминь. Вы всв, стоящіе во главь прочихь, богатые и бъдные, возлюбленные и върующіе! Молю вась, повинуйтесь Богу, величайте слово его и, слушая прилежно, исполняйте въ жизни. Молю васъ, прилъпляйтесь къ истинъ слова Божія, которую я проповъдывалъ вамъ устно и письменно, по св. Евангелию и толкованіямъ св. Отцевъ. Молю васъ, если кто либо во всенародной проповъди, или въ частныхъ бесъдахъ, или въ писменныхъ трудахъ моихъ, читалъ, либо слышалъ, противное истинъ Божіей, тому не слъдовать, хотя совъсть моя чиста предъ Богомъ и вами. Молю васъ, если кто либо замътилъ легкомыслие въ монхъ бесъдахъ и нравахъ, не подражать тому, а молиться за меня Богу, да отпустить мнь гръхъ невъдънія. Молю и заклинаю васъ именемъ Божіимъ, върные паны, любите добрыхъ священниковъ, трудящихся на нивъ Господней и, по возможности, охраняйте ихъ отъ

<sup>(1)</sup> Ep. 62, l, f. 78.

<sup>(2) :0</sup> hons, 1415 r., Ep. II, I, f. 60.

притъснений. Для того Богъ возвеличилъ земную долю вашу, и, мнится мнъ, настанетъ великое гонение въ королевствъ Чешскомъ на върныхъ служителей Божінхъ, если Богъ самъ не приложитъ руки своей черезъ свётскихъ владёльцевь, которыхъ онъ больше духовныхъ просвѣтилъ въ познаніи закона своего. Молю васъ, остерегайтесь отъ ложныхъ учителей и безбожныхъ священииковь, о которыхъ Спаситель сказаль, что они волки хищные, подъ личиною агнцевъ. Молю васъ, владыки, обращайтесь милостиво съ своими бѣдными подданными, управляйте ими по правдъ. Молю васъ, ремесленники, упражняйтесь прилежно въ своихъ ремеслахъ, въ страхъ Божіемъ. Молю Васъ, рабы, учители, живите благочестиво, наставляйте въ истинной въръ учениковъ своихъ, учите ихъ прежде всего страху Божно, упражняйте въ честномъ трудъ, для славы Божіей, для пользы государства и собственнаго спасенія. Молю васъ, студенты высокой школы, и всѣ прочіе учащіеся во всемъ полезномъ, повинуйтесь наставникамъ, подражайте имъ, имъя въ виду славу Божно и пользу общественную. Молю васъ всъхъ виъсть, благодарите великодушныхъ заступниковъ моихъ на соборъ, Чешскихъ, Моравскихъ и Польскихъ пановъ, особенно Дубу и Хлума. Молю васъ еще разъ, приносите молитвы за короля Сигизмунда, за вашего и моего государя, за супругу его, королеву Софис, да пребудетъ съ ними и съ вами Господь милосердый, нынъ и присно въ въчной жизни, аминь. Благодарю ихъ за милости, за любовь ко мнѣ и участіе въ судьбѣ моей. Цѣлуйте всѣхъ друзей моихъ, и знаемыхъ и незнаемыхъ. Никого не называю по имени, чтобъ не казаться лицепріятнымъ, чтобъ иные не думали, что я не сохраняю ихъ въ памяти, или не люблю ихъ всей силой любви, какую заслужили они. Во имя Отца и Сына и Св. Духа. Аминь»! (1)

Сяъсь собственно оканчивается ръшеніе моей задачи. Я старался очертить, сколько могъ, двъ великія личности, о которыхъ можно сказать, что онъ не умъстились въ пространствъ одного стольтія, потому что отблескъ славы каждой изъ нихъ освъщаетъ общирную полосу человъчества. Лютеру нужно было послъдовать за Гусомъ, чтобъ начать новую эпоху развитія, на развалинахъ старой, которая не могла привиться на почвъ Западно-

<sup>(1)</sup> Ep. II, 19-20, 24-25, I, f. 60 - 65.

Европейской. Народное значение того и другаго сливается съ ихъ всемірнымъ значениемъ и опредъляетъ степень участія, принятаго двумя Европейскими народностями въ духовномъ развити человъчества. Перехожу къ заключительному отдълу, въ которомъ мысль о Православной особенности учения Гусова получитъ окончательное ръшение въ раскрыти степени влияния, какое дъйствительно имъли на Лютера въ роисповъдныя движения Чехии.

## отдълъ ич.

## ВЛІЯНІЕ ГУСА Н ЧЕШСКАГО ВЪРОНСПОВЪДНАГО ДВИЖЕНІЯ НА ЛЮТЕРА Н ВООБЩЕ ПА НЪМЦЕВЪ.

## ГЛАВА I.

Вліяніе Гуса на Лютера и отзывы Лютера о Гусф.

Гуситское движение отозвалось во всей Германии современно началу его въ его Славянскомъ отечествъ. Еще при жизни Гуса, какъ видно изъ описанія его путешествія въ Констанцъ, Нѣмцы съ любопытствомъ слъдили за ходомъ въроисповъдныхъ событий въ сосъдней Чехіи. Изгнанные Нъмецкие студенты принесли въ новооснованный Лейпцигскій Университеть достов врныя свъденія о первыхъ зародышахъ ученія Гусова, а, можетъ быть, и первыя съмена Гуситства. По крайней мъръ, замъчательно въ высшей степени общее сочувствие къ Гусу, сказавшееся на всъхъ его перепутьяхъ къ Швейцарія, не только въ народъ, но въ священникахъ и даже въ ученомъ сословіи. Много способствовали тому путешествія Іеронима. Епископъ города Лоди, въ ръчи, произнесенной имъ на 21-мъ засъдании собора, 30 Мая 1416 года, прямо обвинялъ его въ томъ, что молва объ ереси его разнеслась по цълой Германін. «In Anglia, in tota Bohemia, in Francia, in Ungaria, in Polonia, in Lituania, in Russia, in Italia et in tota Allemania de haeresi tua pervolavit infamia». (1) И дъйствительно, въ 1410 году, возвращаясь изъ Польши, Іеронимъ долго дъйствовалъ въ Угріи, про-

<sup>(1)</sup> Cochlaei, Hist. Hussit., l. III, pag. 136.

повѣдывалъ въ Остригомѣ (Гранѣ) и Будинѣ (Будѣ, Нѣм. Offen), оттуда перешелъ во владѣнія Австрійскія, и въ Вѣнѣ, по проискамъ духовенства Угорскаго, заключенъ въ темницу, откуда бѣжалъ, въ Сентябрѣ, послѣ 14 дней заключенія. Но, кажется, онъ и прежде путешествовалъ по Нѣмецкимъ землямъ. По свѣдѣтельству Теобальда, онъ въ Гейдельберскомъ и Кёльнскомъ Университетахъ получилъ степень магистра. Въ 1406 году, по рукописнымъ источникамъ города Гейдельберга, онъ былъ еще тамъ и занимался Богословскими прѣніями. (1) Между тѣмъ другіе источники оспориваютъ пребываніе его въ этомъ городѣ въ 1406 году, потому что есть слѣды думать, что онъ въ то время въ Прагѣ участвовалъ въ схваткѣ между Гуситами—Чехами и Латинянами—Пѣмцами. (2) Какъ бы то ни было, но пребываніе и дѣяте. ость Геронима въ Германіи не подвержены ни какому сомнѣнію.

Посль Гуса и Іеронима, въ первой половинъ ХУ столътія, Табориты продолжали распространять Гуситское учение, разнося оное съ оружиемъ въ рукахъ по всѣмъ окрестнымъ странамъ. Не входя г г въ какія подробности, укажу только на одно обстоятельство. Возможно ли, чтобы герать Жижкиныхъ и Прокоповыхъ ратниковъ обращала въ бъгство огромныя ополченія короля Сигизмунда однимъ страхомъ своего имени? Необходимо предполагать особенное сочувствие въ Ибмцахъ къ религиозной мысли, которой Табориты были носителями, чтобъ объяснить себь бранныя чудеса н.побъдниой дружины, предъ которой Ивмцы обращали тылъ, не смотря на панские перуны свирвнаго Мартина У, и подъ начальствоиъ такихъ полководцевъ, каковъ былъ Юліянъ кардиналъ. Въ сочиненіяхъ Лютера много важныхъ данныхъ для ръшенія этого вопроса. Онъ говорить, что «на многихъ мъстахъ Пъмецкой земли постоянно носилась молва объ Іоаннъ Гусѣ (das Mummeln von Joh. Huss) и безпрестанно усиливалась, нока и онъ не покорился общему мнёнію (bis ich auch darein gefallen)». (3) Въ другомъ мъстъ: «Къ чему было кровожаднымъ тиранамъ Констанцкимъ поступать такъ безчеловъчно съ умершимъ сожженнымъ Гусомъ и бросать въ Рейнъ его пепель? Робкая съвъсть ихъ боялась его невинности; они выдумали страцинию казиз,

<sup>(1)</sup> Ullmann, I, 375.

<sup>(2)</sup> Theobald., Hussitenkr. I, 12.-Balb., p. 418.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, Von den neuen Eckischen Bullen und Lügen, 1520, §. 35, S. 1687.

чтобъ подвиствовать ужасовъ на бъдныхъ мірянъ и подавить истину насиліемъ и страхомъ. И все безполезно; истина выходитъ наружу; на зло Папистамъ, и камни возопіютъ противъ Гусовыхъ палачей. Вотъ уже сто лътъ, какъ Паписты противодъйствуютъ вліянію Гуса, и чъмъ болье противодайствують, тамъ сильнае оно выражается, и становится явнымъ, что дъло Гусово-дъло-святое, а дъло Констанцкаго собора-дьявольское; истина не хочетъ и не можетъ удрыться. Не довольно ссылаться на значение собора: должно привести доказательства, чтобъ заставить молчать противниковъ и удовлетворить насъ самихъ». (1) Еще въ другомъ мъстъ, разбирая дъйствія Западной Церкви въ отношеніи къ прелшествующимъ преобразователямъ, Лютеръ доходитъ до Гуса: «Какъ Паписты побъдили Іоанна Гуса и Іеронима Пражскаго на Констанцкомъ соборћ, давно извъстно и признано; мнъ не нужно ссылаться ни на письмо Флорентинца Поджи, ни на громкую и единодушную молву, которой не могли потушить никакие папы и Университеты, напротивъ, магистры сами тайкомъ переговариваются о томъ между собою». (2)

Исно, что Германія вовсе не оставалась равнодушною къ върс. исповъдному движению, которое въ ХУ столъти нанесло такой чувствительной ударъ Западной Церкви. Укажу на нъсколько случаевъ, которые несомнённо доказываютъ сильное воздействие ученія Гусова почти всюду въ Нъмецкой земль. Всь, сколько ни будь замбчательныя, личносги, которыми Германія можетъ гордиться, какъ предшественниками Реформации, отъ него заимствовали побуждения къ дъятельности, враждебной Католичеству. Баварія, особенно съверо-восточная ея полоса, прилежащая къ Чехіи, была изстари Славянскою почвою. Въ первой половинъ VIII стольтія св. Бонифацій заселиль владенія Вюрцбургскаго епископства и Фульденскаго монастыря Славянскими язычниками. Въ IX и X стол. Славяне занимали не только Вунсидельский, Вальдсаскій, Тиршенрейтскій и Берновскій края, (которые до XI стол. принадлежали Чехамъ), но и окрестности ръкъ: Пабы, Радницы и верхниго Майна, около Байрейта, Бамберга, Вюрцбурга, Нюрнберга, Аншпаха, отъ чего края этъ въ грамотахъ средняго въка часто

<sup>(1)</sup> Walch, §. 52, S. 1386; 55, 1688.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, Ответъ Лейденскимъ и Кёльнскимъ магистрамъ, §. 16, S. 1606.

называются землею Славянскою (terra Slavorum). (1) Сдесь именно сказалась сильная наклонность къ Гуситству. Вспомнимъ пріемъ, сдъланный въ Нюрнбегъ его основателю; тамъ хранились преданія устныя о разныхъ событіяхъ жизни послёдняго, собранныя послъ историкомъ Теобальдомъ. Мы видъли выше, что многіе Нъмцы хоронились въ Виолеемской часовнъ, въроятно, приверженные къ учению Гуса. Самаго Теобальда Бальбинъ упрекаетъ въ пристрастіи къ еретику. Въ Бамбергъ, въ 30-хъ годахъ XV въка, въ славную пору Таборитской дружины, мъщане всъ исключительно склонялись къ учению Гуса. Городская Дума сочла нужнымъ вынудить у нихъ объщание клятвенное не приступать къ мнимой ереси. Въ окрестностяхъ Аншпаха, Ротенбурга, Нейштадта, Виндегейма, около 1446 года, какой-то Фридрихъ Мюллеръ проповъдывалъ Гуситскія мнѣнія и нашелъ много сочувствія въ народѣ. Учение его обратило внимание и мъстнаго епископа; 130 человъкъ отъявленныхъ приверженцевъ Мюллера приведены плёнными въ Вюрцбургъ и принуждены къ отречению. (2) Въ высшей степени замъчательно появление какого-то Чеха въ епархия Вюрцбургской около 1476-го года. Родонъ изъ Чехіи (что показываетъ названіе его въ современныхъ источникахъ: Hans Böheim или Behem). занятіемъ пастухъ и свирвльщикъ или бубенщикъ (Pauker, Pfeifer. у Тритгейма: tympanista et pastor porcorum), онъ сталъ проповъдывать въ деревнъ Никласгаузенъ, на ръкъ Таубергъ, не вдали оть города Вершгейма. Учение Яна есть крайнее выражение изступленныхъ мнъній Таборитовъ, какими передаеть ихъ, на пр., Лаврентій изъ Бржезовы. Онъ говорилъ, что «подходитъ послъдное время; что гнъвъ Божій грозитъ всему роду человъческому; что всь люди повинны осуждению». Какъ Табориты только въ пяти городахъ полагали возможнымъ спасение избранныхъ, такъ и Янъ Чехъ, приглашалъ всёхъ къ покаянію въ долинё Тауберга, и только тамъ, по словамъ его, Богоматерь принимаетъ поклонение върующимъ. Онъ выразилъ основной законъ Таборитской общины, что «при наступлении послёдняго дня исчезнеть всякое земное владычество, всъ люди будуть доживать свои дни въ единении всемірнаго братства». Удары его были направлены преимущественно на духовенство, на роскошь папы и богатыхъ епископовъ. Онъ



<sup>(1) &</sup>lt;sup>Š</sup>afarik, Slow. starož. I, str. 917; въ Русскомъ переводъ Бодянскаго Слав. древя. II, кн. I, стр. 277.

<sup>(2)</sup> Hagen, I, 169-170.

отвергалъ Латинское въроученіе, чистилище, отлученіе папское, все человъческія установленія Западной Церкви. Современники прямо называли его послъдователемъ Гуса: старая Нюренбергская хроника Крейцера говорить, что онъ принялъ учение свое отъ одного изъ Гусовыхъ учениковъ. Тритгеймъ говоритъ о какомъто Фринцисканскомъ монахъ; старъйшие памятники о какомъ-то Бегардь, съ которымъ Янъ Чехъ находился будто бы въ тъсныхъ сношеніяхъ и получалъ отъ него наставленія. Все указываетъ на ближайшую связь съ миссіонерами Братьевъ, которые въ то время высылали во всё окрестныя страны проповёдниковъ для распространения своего учения. Проповъдь юноши имъла неслыханные успѣхи: изъ восточной Франконіи, Баваріи и Швабіи, даже Эльзаса и Рейнскаго побережья, изъ Фульды и Гессена, изъ Тюрингіи, Саксоніи и Мышенской области, стекались во множествъ слушатели; ремесленники оставляли рабочія, крестьяне полевыя работы, безъ позволенія господъ; другаго привътствія не было между сходившимися, какъ «братья и сестры»; до 30,000 собиралось на проповъдь Яна. Рудольоъ Шернбергъ, епископъ Вюрцбургский. узнавъ о предположенномъ нашестви фанатиковъ на епископский городъ, разогналъ ихъ военною силою и взялъ въ плёнъ самого проповъдника. Янъ Чехъ погибъ на костръ, не вдали отъ Вюрцбурга, и пепелъ его, какъ нъкогда Гусовъ, брошенъ въ близъ протекающій Майнъ. Но память о чудномъ юношъ, который слылъ иежду современниками пророкомъ и посланникомъ неба, сохранилась до позднъйшихъ временъ. Севастіянъ Брантъ упоминаетъ о немъ въ своемъ «Narrenschiff». (1)

Рейнская область усѣяна была поселеніным Гуситовъ. Въ Буллѣ противъ Базельскаго собора, 1431 года, Евгеній IV указываетъ, между прочимъ, и на то обстоятельство, что въ самомъ Базелѣ, а равно и въ окрестностяхъ, жители заражаются во множествѣ Гуситскою ересью. Около Гейдельберга дѣйствовалъ въ 20-хъ годахъ XV вѣка нѣкто Іоаннъ Дрендорфъ изъ Шлибена. Лютеръ называетъ его Дрендорфъ и приводитъ въ прикосновеніе съ Гусомъ. Саксонскій дворянинъ, поставленный въ Прагѣ въ священники, неизвѣстно, въ слѣдствіе какихъ обстоятельствъ «онъ явился въ городкѣ Пейнебергѣ, вооружалъ жителей противъ наложеннаго на нихъ отлученія, проповѣдывалъ Евхаристію подъ обоими

<sup>(1)</sup> Ullmann, Reformation, J, 1-e приложение, стр. 421 - 446.

видами, но схваченъ въ Гейльброннъ на Неккарь и въ Гейдельбергѣ, присужденный къ костру инквизиціонной коммиссіей, сожженъ въ Вормсѣ, 3-го Февраля, 1425 года. Таже участь постигла, въ 1426 году, въ Шпейерѣ, еретика Петра Турнау, а въ 1458 въ Страссбургѣ Фрилриха Рейзера Тунауера или Дунайскаго, по мъсту рожденія. Этотъ послѣдній въ Чешскомъ плѣну воспламенился ученіемъ Гуса и поставленъ въ священники; проповѣдывалъ ересь Гуситскую въ тайныхъ собраніяхъ единомышленниковъ, въ городахъ Вюрцбургѣ, Гейльброннѣ, Пфорцгеймѣ, Базелі, опровергалъ вѣно Константина Великаго; въ Страсбургѣ схваченъ Доминиканцами и погио́ъ на кострѣ со многими приверженцами нисшаго и средняго сословія. (1)

Побережье Лабы и Салы, исконная Славянская почва, рано подчинилось вліянію Гуситства. Между верхней Унструтой н Виперой находились въ старину многочисленныя поселенія Славяьь и, собственно такъ называемая, Славянская жупа (Winidongau). (2) Сдъсь сказалось сильное сочувствие къ Гусу во время Констанцкаго собора, а во время Базельскаго Графы Гонштейнъ, Штольбергъ и Шварцбургъ соединились между собою, для окончательнаго истребленія Гуситской ереси въ своихъ владъніяхъ, лежащихъ весьма близко къ родинъ Лютера. Въ 1465 году сожжены въ монастыръ Валькенридскомъ два мужа изъ Брандероде и Саксы. Въ 1517 году Валькенридский монахъ, приступивший къ ученію Гуса, оставиль обитель, а въ 1526 году сожжень на костръ въ городкъ Верденъ (3) Важнъйшимъ средоточиемъ оппозиціонныхъ элементовъ въ ХУ въкъ явился знаменитый Эрфуртъ. Тамошній Университеть получиль сильное приращение посль выъзда Нъмецкихъ магистровъ изъ Праги. Сдъсь, по близкому сосъдству съ Чехами, господствовали, какъ и въ Тюрингіи, значительныя секты еретиковъ, Вальденцы, Бичующіеся, Бегарды. Сдъсь, по закону противоположностей, должны были развиться два крайнія выраженія религіозной идеи, которыя въ то время продолжали бороться и словомъ и оружіемъ; ученіе Латинское вошло во враждебное соприкосновение съ новымъ Гуситскимъ началомъ. не только въ ученыхъ пръніяхъ Университета, но и на площади во всенародной проповѣди. Во время Гуситскихъ войнъ городъ

<sup>(1)</sup> Ulimann, I, 375-376. - Walch XV.

<sup>(2)</sup> Šafarik, Starož. 1, 917.

<sup>(3)</sup> Jürgens, III, 14.

приведенъ былъ въ оборонительное положение. Духовенство и богатые граждане жалъли издержекъ для этой цъли; они отстаивали свои выгоды, которыя должны были пострадать неминуемо въ случав разрушения города Таборитскими полчищами; тъмъ сильные склонялись на сторону послёднихъ низшіе слои народные, которые могли только выиграть при въроисповъдноить перевороть. По крайней мёрь, въ началь Гуситской войны Эроуртская городская дума опасалась за весь простой народъ вліянія распространявшейся ереси. Университеть, основанный въ исходъ XIV стольтія, имвлъ уже своихъ депутатовъ на Констанцкомъ соборъ. Одинъ изъ нихъ, докторъ Іоаннъ Захарія, памятенъ по отношенію къ судьбъ преобразователя Чешскаго. Въ половинъ XV въка одинъ изъ преподавателей Эрфуртской школы, Іоаннъ Гагенъ, писалъ спопныя сочинения противъ Гуситской среси (до насъ не дошедшія, но отмъченныя въ «Словаръ церковныхъ писателей», аббата Тритгейма: «Contra errores Bohemorum; De communione sub utraque specie; De doctrinis peregrinis cavendis»), что несомнѣнно доказываеть существование ся въ этъхъ предълахъ. (1) Дълтельность знаменитаго Везеля, въ половинъ XV въка, проливаеть пркій свътъ на вопросъ о судьбахъ Гуситства въ Германіи. Въ библіотекъ Эрфуртскаго Августинскаго монастыря хранились сочиненія Гуса, съ которыми Лютеръ познакомился тамъ въ первый разь. Erfordia Praga! знаменательная поговорка, сохраненная Литеромъ, указываеть также на сильное развитие Гуситскаго начала въ эточъ городъ и, въроятно, во всей окрестной странъ. (\*) Въ намфрении нъкоторыхъ Измецкихъ куронстовъ избрать императоромъ короля Юрія Подебрадскаго вмёсто бездарнаго Фридриха, Эрфуртский Университеть принималь двятельное участие. Когда же въ 1465 году папа Павелъ II отлучилъ отъ Церкви короли Чешскаго, отъявленнаго Утраквиста, а Юрій. съ своей стороны, перенесъ дъло къ Вселенскому собору, то Майнцкий архіепископъ и князья Браниборский и Мышенский, вопросивщи Университеты Лейпцига и Эрфурта, достоить ли начать съ нимъ войну по желанию папы, получили въ отвътъ, что Ричскому первосвященнику не подобаеть обходиться такъ круто съ Чешскичъ народомъ. Наконецъ, въ исходъ ХУ-го столътія, докторъ Іоаннъ

47

<sup>(1)</sup> Ull ma'n n, 1, 248.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 229, f. 327.

Переннигъ, Эрфутскій проповъдникъ, спасаясь къ Чешскимъ Гуситамъ отъ гоненій Латинянъ, попался въ плънъ къ Альбрехту Саксонскому и, отданный въ руки епископа Мышенскаго, умеръ въ темницъ. (1)

Кромѣ трехъ названныхъ средоточій Гуситскаго движенія въ Германии, намъ извъстно еще иъсколько значительныхъ личностей, которыхъ антијерархическое направление въ ХУ и ХУІ столът. было условлено ближайшимъ знакомствомъ съ учениемъ самаго Гуса. Что книги его, по крайней мъръ, особенно важныя, въ отавльныхъ спискахъ ходили по рукамъ частныхъ людей въ Германія. въ этомъ нътъ ни какого сомнънія. Чешскіе и Моравскіе Братья, равно и Чашники, считали самымъ дъйствительнымъ средствомъ. Къ распространению своихъ мнёний, присылку книгъ и священниковъ, поставленныхъ въ Чехіи. Примфры последнихъ мы уже видели; разумется, они возвращались въ Германию не съ пустыми руками, а въроятно, съ сочинениями Гуса и другихъ представителей Чешскаго раскола. Книга «О Церкви» лоставлена Лютеру при письм' отъ двухъ Пражскихъ священниковъ. Но мы имѣеми самое вѣрное доказательство, что въ Германии и безвѣстные люди занимались сочинениями Гуса. Въ письмъ Іеронима изъ Эндорфа къ Сигизмунду Дитрихштейну, Штирскому воеводъ, о буллъ проклятія на Лютера, принесенной въ Германію Эккомъ, встръчаемъ нъсколько строкъ переводныхъ изъ Гусова сочиненія «О Церкви», но безъ указанія на подлинникъ; приведу, для повърки, Латинский текстъ Гуса и Нъмецкий переводъ Іеронима. Въ 15 главћ «De Ecclesia», разбирая предание сбъ империи Римской, уступленной будьто бы Перономъ св. Петру. Гусь прибавляеть: «Utinam Petrus, si fuisset voluntas Dei, dixisset: «Ego tuam concessionem non accipio, quia dum fui Romanus Episcopus, religueram omnia, et a Nerone dominationem super Roma non optavi, et ea non indigeo, et video, quod meis posteris multum nocet; impedit enim eos in praedicatione Evangelii, in oratione salutari, in completione mandatorum Dei et consiliorum, et facit plurimos superbere». Въ письмѣ Энлоров ..... So ist doch zu gedennkhen, wo Sanct Peter leiblich entgegen gewest, er het gesprochen: Ich nym dein Zuestellung nit an. Wann die weil ich Römischer Bishof gewesen bin, hab ich all Ding verlassn und vom Nerone khain hershung uber Rom begert, und darff Ir nit, sonnder sehe, das

(1) Jurg., 1, 530 - 558.

sy meinen nachkhommen vil shadt, dann sy irret d'eselben an der Preig des Evangelii an hailsamen bet, und an erfüllung der gebot Gottes, macht sich gross zu uberneinen, und hochfart zu ubn». (1) Нельзя сказать утвердительно, откуда заимствоваль этв слова переводчикъ, изъ особеннаго ли списка сочиненія «О Церкви», или печатнаго изданія Лютера, незадолго до того вышедшаго въ свъть; но во всякомъ случаѣ видно, съ какою охотою читались и изучались творенія Гуса.

Изь предшественниковъ Лютера по отношению къ Гусу замъчательны слъдующие: 1) Іяковъ изъ Юттербока (1383-1465), современникъ Гуса, профессоръ Эрфуртскаго Университета, обнаруживающій въ своихъ сочиненіяхъ общее всему Западному человъчеству стремление къ преобразованию Церкви, а въ ученій объ прощахъ, сколько извъстно, значительно отходящій отъ общепринятой теоріи въ Церкви Латинской. Весьма замъчательно, что онъ учился въ Краковъ и въ тамошней Академіи получилъ степень доктора, потомъ долгое время проживалъ въ Прагь, какъ самъ говорить о себъ въ разсуждении объ отпускахъ: «In solenni monasterio aulae regiae degebam prope civitatem Pragensem, ubi abundantissimae indulgentiae in reliquiarum ostensione conferebantur»;стало быть, прежде начала Гуситской войны. Онъ могъ быть свъдътелемъ прънія Гусова объ индульгенціяхъ 1412 года въ Прагъ; ему было тогда 29 лътъ. (°) 2) Іоаниъ Везель или Везалія, 1481, находившійся въ непосредственныхъ сношеніяхъ СР Чешскими и Моравскими Братьями и исповъдывавший догмать Восточной Церкви объ исхождения Духа Святаго. 3) Андрей Пролесъ (1429 – 1503), родомъ изъ Дрездена, игуменъ Верниге. родской обители, викарій Августинскаго ордена въ Тюрингіи и Саксоніи около 1450 года, по словамъ Лютера, мужъ великой славы и пламенной въры, заживо прославленный святостию. Онъ памятенъ любопытнымъ преданиемъ о розв доктора Іоанна Захарія, полученной, въ увъковъчение побъды надъ Гусомъ, на Констанцкомъ соборъ. Пролесь, взглянувши однажды на картину Захаріи, съ розой поверхъ докторскаго барета, какимъ изображался онъ по встать Августинскимъ монастырямъ, нечаяно проронилъ слово въ Конвенть: «Я не хотълъ бы носить украшение, купленное

(2) Ullmann, 1, 251.

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus, I, f. 22% - Walch, XV, S. 1905.

такою ценою», и на вопросъ Ступица: «Что это значитъ?» отвечаль разсказонь о предательскомъ поступкъ Захаріи, уличившаго Гуса его собственной Библіей. «Изъ сего видно», - прибавляеть Лютерь, передающій намъ это извъстіе, --- «что и Андрей Пролесъ держался того мнѣнія, что съ Іоанномъ Гусомъ поступлено несправедливо, и что Захарія, если не принесъ покаянія, повиненъ върному осужденію, не смотря на временную славу. (1) 4) И Ступицъ, по свъдътельству Лютера, раздълялъ тоже мнъніе (2) 5) Лютерь охотно приводить въ соприкосновение съ Гусомъ и извъстнаго Эйзенахскаго проповѣдника, Гильтена, который въ 1500-хъ годахъ доживалъ въ темницъ послъдние дни за сиълое обличение современнаго духовенства. Юргенсъ считаетъ весьма вфроятнымъ знакомство его съ учениемъ Вальденцевъ, а можетъ быть и съ книгами Гуса. Меланхтонъ, въ своей Апологіи, величаеть его свѣдѣтелемъ истины въ Церкви Папистовъ, познавшимъ и проповъдывавшимъ учение объ оправдании в врою и о добрыхъ дълахъ, а равно о св. Евхаристіи въ первоначальной его чистотъ. Лютеръ въ Застольныхъ ръчахъ, говоря о неправедномъ сожжении Гуса, прибавляеть: «Теперь наступило время отмщенія за Гуса, по пророчеству Іоанна Гильтена, Францисканца въ Эрфуртскомъ монастыръ, удавленнаго на нашей памяти». (3) 6) Іоаннъ Греф-Фенштейнъ, преподаватель Эрфуртскаго Университета, котораго въ 1520 году уже не было въ живыхъ, мужъ ученый и благочести вый; онъ говаривалъ Лютеру, ученику своему, что Іоаннъ Гусъ не былъ уличенъ доказательствами изъ св. Писанія, а погибъ въ слъдствіе тайнаго соглашенія членовъ собора, какъ пишуть иныя Делнія, т. е., что члены совещались между собою тайкомъ, и Гусъ, по приговору невъжественныхъ тиранновъ: «Placet», казненъ безъ уликъ, безъ суда и доводовъ». (4) 7) Кромъ того у всёхъ людей благонамёренныхъ, по свёдётельству Лютера, постоянно хранилось предание о томъ, что съ нимъ поступили неправедно и беззаконно: «Tale omni tempore bonorum virorum judicium fuit, quod illata ei sit vis et injuria». Лютеръ слыхалъ оть достовър-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Предисловіе къ Гусовымъ письмамъ. — Walch, XV, Vou den neuen Eckischen Bullen und Lugen, §. 55, S. 1687. — Walch, XVI, §. 6-8, S. 2561 — 657-XXII, с. 58, §. 5, S. 2068. — Aurif. II, f. 242, пис. Лют. къ Спалаг. 1523 г.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, S. 2568. «Qui judicio D. Staupitius quoque suffragatus est» lipegne. No Fj-Совымъ письмамъ.

<sup>(5)</sup> Walch, XXII, c. 27, §. 135, S. 1405.

<sup>(1)</sup> Walch, AV, §: 51, S. 1617.

ныхъ свъдътелей, что и императоръ Максимиліянъ не ръдко отзывался объ Гусъ въ такихъ выраженіяхъ: «He, he! fecerunt bono illi viro injuriam!» (1)

Пазову еще изскилькихъ современниковъ Лютера, но ранъе его выступившихъ на поприще письменное. Бернардъ Адельманнъ изъ Адельманисфельда (род. 1457 г.), въ письмахъ къ Богуславу Газенштейну изъ Лобковицъ, извъстному двигателю просвящения въ Чехіи, отъ 1494 года, защищаетъ Гуситския мивнія: Евхаристію подъ обоими видами, и бракъ духовенства. (2) Еразмъ Роттердамский пишеть въ посланияхъ своихъ, что Гусъ хотя и сожженъ, но не уличенъ. Адольфъ Страссбургский. написавшій «Собраніе шутокъ (Facetiae)», по образцу Бобеля, приводитъ мнѣнія Чеховъ объ индульгенціяхъ: «Когда укоряютъ Чеховъ въ презрѣніи къ прощамъ, они отвѣчаютъ: «Есть два рода ковчеговъ. Въ одномъ заключается сокровище Христово и заслуга Его; этоть ковчегъ безконеченъ и неистощимъ; другой принадлежить папѣ; въ той же мъръ, какъ первый неистоцимъ, послядній никогда не наполнищь». (3) Но между тёмъ, какъ большинство ученыхъ мужей, стоящихъ во главъ письменнаго и въроисповъднаго движенія Германіи въ исходъ XV и началь XVI стольтій, сильно склонялось на сторону Гуса, другая, меньшая половина, чуждалась Гуситовъ, какъ еретиковъ. Таковы: Тритгеймъ, Вимфелингъ, Цальтесъ, Богуславъ Газенштейнъ, даже Гуттенъ въ началъ своего поприца. Въ письмахъ темныхъ людей (Epistolae virorum obscurorum), которыя, по всей въроятности, писаны имъ, 1516-1517 г., Доминиканцы жалуются на общее сочувствие Германіи къ Рейхлину и всемъ Гуманистамъ, и грозятъ, буде папа и кардиналы порвшать дело въ ихъ пользу, приступить къ союзу съ Гуситами; (4) самъ же онъ то сдёлалъ не раньше Лейпцигскаго состязанія, въ которомъ открыто призналъ себя поклонникомъ Гуса, и всъ Гуманисты къ нему при зожились. Такъ, въ небольшомъ сочинении: •О способѣ производить слѣдствія надъ еретиками», безыменный сочинитель приводить Гуса и Іеронима, не уличенныхъ въ ереси св. Писаніемъ, а сожженныхъ по суду св. Римской Церкви, мърила

(4) Ibid. 305, 447.

<sup>(1)</sup> Предисл. къ Гусов. письмамъ.

<sup>(2)</sup> Hagen, I, 174, 305.

<sup>(5)</sup> Hagen, I, 406.

въры. Прямое вліяніе Лютера видно изъ другаго выраженія того же отрывка, «Спрашивается, какъ объяснить эту странность. что св. Церковь въ продолжение 1300 лътъ до Констанцкаю собора, обходилась безь казней, огнемъ и мечемъ, а нынъ не ножетъ быть управляема безъ казни еретиковъ, не смотря на то, что вь то время насчитывали множество ересей, а въ настоящее почти нътъ ни одной, кромъ Чешской»? - Таже мысль встръчается почти въ тъхъ же словахъ въ сочиненіяхъ Лютера. (1) Въ другомъ отрывки неизвистнаго писателя: «Совищание Кельнскихь богослововь противъ друзей Пъмецкой земли и свободныхъ наукъ, Стенторъ, одинъ изъ присутствующихъ, подаетъ свое мнъніе, что «Лютеръ, -- новый Гусъ, и сожжение его было бы великой услугой, оказанной Церкви. Предстоить одна только опасность: учение Лютера, какъ нъкогда учение Гуса, все же останется въ силъ. Въ отрывкь: «De corrupto statu Ecclesiae», сочинитель, по всей въроятности, Гуттенъ, говоритъ, что «Лютера упрекаютъ напрасно во введеніи Чешской ереси, потому что враги его и сами гораздо хуже Чеховъ. Въ сатиръ Пирнгеймера: «Застроганный Эккъ», также говорится объ Лютеръ, какъ послъдователъ Гуса. (2)

Переходимъ къ самому Лютеру.

Въ отно шеніяхъ Лютера къ Гусу можно прослѣдить три періода постепеннаго къ нему приближенія, по мѣрѣ удаленія отъ Западной Церкви. Молодость Лютера протекаетъ въ наслѣдственной ненависти къ еретику, котораго воспоминаніе такъ живо хранилось въ народѣ. До 1518 года онъ вооружается однообразно на секту Пикардовъ (такъ назывались въ Германіи Чешскіе Братья), и не столько въ письменныхъ трудахъ, сколько въ проповѣди, передъ народомъ, для того, вѣроятно, чтобъ противодъйствовать общему въ массахъ сочувствно къ ученію Гуса. Въ первомъ отдѣлѣ я уже коснулся его отношеній къ Пикардамъ; теперь разберу ихъ подробнѣе. Главная причина негодованія его противъ Чешскихъ еретиковъ заключается въ ихъ отчужденіи отъ Западной Церкви, въ то время, когда Лютеръ находился въ рядахъ ея вѣрныхъ сыновъ. Такъ, въ одной проповѣди, относящейся, по всей вѣроятности, къ 1517 году, Лютеръ говорить объ общинѣ Братьевъ:

<sup>(1)</sup> Hagen, II, 42, на об. — Walch, IV, V. d. neuen Eckischen Bullen und Lügen, §. 54, 8. 1685. — Grund und Ursache aller Artikel, durch die Fömische Bulle verdammt; ст. 55, §. 221, S. 1855.

<sup>(2)</sup> Hugen, 11, 46, 51, 65.

«Тъ, которые самовольно отчуждають себя отъ единения и поридка чиноначалія Церкви Вселенской, напрасно хвалятся высокими откровеніями и высокими подвигами, каковы наши Пикарды и другіе упрямые сретики. Послушаніе лучше жертвы безумныхъ». (1) Въ примънении къ нимъ же сказано Лютеромъ въ объяснении заповъдей: Условная отговорка еретиковъ, что они проповъдуютъ учение свое по внутреннему убъждению въ истинъ онаго и съ божественной ревностио, но это и служитъ къ вящшему ихъ осуждению. Ревность ихъ есть плодъ гордости. Они не принимають ни отъ кого наставлений, а сами себъ хотять быть наставниками (Рим. X, 2; Гал. V, 10; I, 8). Глубоко затаена въ нихъ надменность; не сознавал ее въ себъ, они красятъ ее мниной личиной Анстоты убъждений. Потому что истинное убъжденіе никогда не бываеть безъ страха; оно недовѣрчиво къ самому себъ, всегда готово уступить другимъ, не смотря на увъренность въ истинъ». (<sup>2</sup>) Въ обънснения 110-го псальма, 1518 года, Лютеръ отчитываеть сильныя отповбди Чешскимъ и Моравскимъ Братьямъ. (3) «На землъ нътъ ничего опаснъе, какъ высокий, богатый разумъ (hochreiche, sinnige Vernuft), преимущественно, когда онъ вдается въ область духовныхъ предметовъ Боговъдънія и самопознанія. Легче выучить грамотъ существо неразумное, чъмъ объять премудрость премудрыхъ, и тълъ привести ихъ къ познанію истины. Таковы ослъпленные сосъди наши, Чехи, бъдный, жалкій народъ (das elende, erbärmliche Volk), которые внесли свѣтильникъ разума въ область Слова Божія, и видятъ все, кромъ разума, потому что премудрость Божія утаена отъ разумныхъ, а требуетъ не слъпаго, но чистаго, ока младенца (Іоанн. IX, 39). Гав худоумный нуждается въ одномъ учитель, тамъ умъ высокій имбеть нужду въ лесяти». (4) Въ проповъдяхъ, говоренныхъ народу 1516 и 1517 годовъ въ Виттембергскомъ соборъ, при объяснения 10 заповълей, онъ вооружается, кромътого, и на отдъльные догматы ихъ исповъдания. Возставая на исключительность служенія святымъ въ Католической Церкви, Лютеръ въ то же время защищаетъ поклонение святымъ, противъ мнъний Пикардовъ. «Безсмысленные (Чешскіе еретики) не должны думать, что

<sup>(1)</sup> Walch, XII, S. 2221.

<sup>(2)</sup> Walch, III, 8 sauon., §. 4,-5.

<sup>(3)</sup> См. выше.

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объяся. 110 пс., §. 21-2;.

я защищаю ихъ мнѣніе, которымъ они, по невѣжеству и оскорбительной гордости, обличають нась, Ифицевь, въ близкомъ идолопоклонству почитании святыхъ. Въ доказательство этого мненія они собирають разные тексты Писанія, въ которыхъ запрещается поклонение кому бы то ни было, развъ единого Бога. И чтобы усилить къ намъ ненависть въ своихъ единомышлениикахъ, они искусно обходятъ тъ мъста въ Св. Писаніи, гдъ B03дается поклонение Давиду, Соломону и прочимъ, извращаютъ свъдътельство Библіи и лукаво поносятъ Богослужение наше. Они учатъ крестьянъ, что должно кланяться одному Богу, и хвалятся этъмъ открытіемъ, какъ будьто бы мы когда либо отвергали эту старую истину; хотя въ тоже время имъ нельзя отрицать, что часто воздаешь почести и какъ будьто возносишь молитву къ царскимъ слугамъ о предстательствъ предъ царемъ» (Іов. V, 1; Пс. 132, 1; Быт. XLVIII, 16). (1)

Тъже отношения къ Братьямъ продолжаются во время спора объ прощахъ (индульгенціяхъ). Говоря о чистилищъ, онъ возстаетъ на Пикардовъ (der verdriessliche Pighardus), отвергающихъ предание Западной Церкви. (2) Съ ужасомъ воспоминая о наказъ продавцамъ индульгенцій, гдъ, за покупку отпуска, объщаются четыре благодатные дара, Лютеръ обращается къ Тецелю: «Стыжусь за противника, что онъ не побоялся издать эту книгу въ виду четырехъ окрестныхъ Университетовъ: жалъю также, что сосъднимъ еретикамъ, Пикардамъ, представился, наконецъ, удобный случай, справедливо поносить Римскую Церковь, когда они слышать, что въ ней проповъдывають такие ужасы. (3) Опровергая общее мифије Запада, что заслуга Христова есть сокровище Церкви, онъ снова указываетъ на Чешскихъ еретиковъ: «Я и прежде не разъ говорилъ, что утверждать что либо въ учении въры безъ достаточнаго основания въ словъ Божиемъ, значитъ подвергать Церковь насмъшкамъ еретиковъ. Пикарды, не признающие надъ собою власти Римской Церкви, не обратять вниманія на папскую прихоть; они потребують богословскихъ доводовъ и доказательствъ разумныхъ». (4) Въ первыхъ состязательныхъ сочиненісъ Эккомъ еще чаще упоминаются Чешские Братья, на яхъ

(4) Ibid. 485.

<sup>(1)</sup> Walch, Ill, объясн. 1 запок., §. 138, на об., \$. 1759.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, Resolut., 555.

<sup>(3)</sup> Ibid. 459.

примъръ, въ Астерискахъ: «Я не върю схоластикамъ, если мићніе ихъ не основано на церковныхъ учителяхъ. А таково мнѣніе Экка о заслугъ и недостоинствъ. Чтобъ не быть принужденнымъ отвергнуть чистилище, вмъстъ съ Пикардами-Чехами, на основании мъста, приводимаго ими изъ Екклесіяста, онъ выдумываетъ собственныя свои объясненія». (1) И нёсколько далёе: «Если Эккъ не на шутку въритъ, что усвоение церковныхъ молитвъ за живыхъ и усопшихъ не состоить исключительно въ волѣ Божіей, то мнѣ страшно слышать такую ересь не отъ Жида, не отъ Турка, не отъ Чешскаго еретика, а отъ Католическаго богослова». (2) Эккъ, въ «Обелискахъ», разбирая отдъльно 95 положений, во второй половинъ ихъ находитъ вліяніе Чеховъ (sie schmecken nach Böhmerland); и Лютеръ одно это предположение находитъ въ высшей степени для себя оскорбительнымъ. «Какое название»,--гово рить онъ, - «можеть выдумать зависть для любви и милосердія къ ближнему, какъ не самое худшее? Но я повторяю еще разъ: будь Эккъ въ числъ серафиновъ и ангеловъ, онъ все же останется заклятымъ врагомъ милосердія и обольстителемъ бъднаго народа, называя Чепскою ересью проповъдь любви Христіянской». (3)

Отвращенію Лютера, не къ секть Бегардовъ, какъ думаеть Юргенсъ, будьто бы сильной въ окрестностяхъ Виттемберга, а къ Чешскимъ Пикардамъ, соотвътствуетъ ненависть къ Гусу, въ первый періодъ его богословскаго поприща. Вотъ свъдътельство Лютера изъ поздявішей поры жизни, въ толкованіи на посланіе ап. Павла къ Галатамъ. «Такъ высоко уважалъ я значеніе папы, что считалъ смертнымъ гръхомъ отступленіе отъ него въ малъйшемъ предметъ въры Въ этой безбожной мечтъ я видълъ въ Іоаннъ Гусь такого проклятаго еретика, что считалъ тяжкимъ гръхомъ передъ Богомъ и думать о немъ, а изъ ревности по папъ самъ согласился бы подложить къ костру его дрова, камни и огонь, если не самимъ дъломъ, то, по крайней мѣръ, желаніемъ и сердечной готовностью». (4) Въ примѣчаніяхъ къ первому посланію апостола Павла къ Тимовею повторяется тоже свъдътельство: «Какъ св. Павелъ долго не зналъ ученія въры, такъ

(3) Ibid., 841.

48

<sup>(1)</sup> Asterisci, 817.

<sup>(2)</sup> Ibid., 828.

<sup>(4)</sup> Walch, VIII, Oorbach. 1 r.t. Falar. §. 192, S. 1688.

и я долгое время не былъ знакомъ съ ученіемъ Гуса. Я содрогался при одномъ имени еретика и не върилъглазамъ своимъ, когда въ первый разъ, въ одиночествъ, прочелъ его рукописную проповъдъ». (1) Но эта святая простота не въ силахъ была устоять противъ новыхъ впечатлъний, которыя, приходя извиъ, невольно и съ неудержимою силою влекли его къ примирению съ великою твнію его предшественника. Постоянная молва, хранившаяся, по его же словамъ, между всёми людьми благородными о невинности Гуса, не могла не производить сильнаго вліянія на его неразвившіяся убъжденія. Наставники, имъ уважаемые, Ступицъ и Греффенштейнъ, противодъйствовали, конечно, не разъ, слъпой, безсознательной ненависти Лютера къ Гусу, и нельзя думать, чтобы внушенія ихъ оставались совершенно безплодными. Рано зараждается въ немъ глухая борьба между ранними представленіями угрюмаго Католичества и более мирными чувствами правдолюбиваго Христіянина. По крайней мъръ, Греффенштейнъ дъйствоваль на него въ Эрфуртскомъ Университеть, въ то время, когда онъ не былъ еще не только докторомъ, но и священиякомъ, слъдовательно, ранъе 1507 года. (2) Съ этъмъ указаниемъ вполнъ совпадаетъ другое, въ послъсловіи къ изданнымъ имъ, въ 1537 году, письмамъ Гуса изъ Констанцкой тюрьмы. «Лътъ тридцать назадъ (стало быть, въ 1507 году)», -- говорить реформаторъ, ---«я слышаль отъ многихъ противниковъ Гуса, и при томъ отъ великихъ богослововъ, единодушное признание, что Гусъ былъ мужъ отлично ученый и превосходиль, въ глубинъ разумънія, всъхъ докторовъ во всемъ соборъ. Все это должно было возбудить въ молодомъ богословъ желание познакомиться ближе съ ученіемъ Гуса. Вотъ драматическое описание этого события, предложенное самимъ Лютеромъ. «Во время оно, въ Эрфуртв, когда я былъ еще новичкомъ въ богословскихъ занятіяхъ, мнъ случайно попалась книга проповъдей Іоанна Гуса, въ монастырскомъ книгохранилищь. Прочитавши заглавіе на переплеть: «Sermones Joannis Hus», я былъ завлеченъ любопытствомъ и желаніемъ узнать, какіе именно догматы распространяль ересіярхь, и по какому случаю книга эта могла спастись оть пожара и храниться въ публичной библіотекъ. Читая, — я не върилъ глазамъ; — меня

<sup>(1)</sup> Jurg., I, 584.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, 1687.

поражало какое-то непостижимое изумление; я спращивалъ себя: «За что же, наконецъ, подвергся сожжению такой великий мужъ въ объяснения и толковании Библии, столь искусный и глубокомысленный?» Но имя Гуса покрыто было такимъ позоромъ, что я не на шутку боялся, буде случится мнъ произнести его съ уважениемъ, что небо разразится надо мною и солнце померкиеть. А потому, закрывши книгу, я- отошель съ уязвленнымъ сердцемъ (saucio corde), утъшая себя такими помышленіями: «Можетъ быть, онъ писалъ это прежде, нежели уклонился въ еретическія заблужденія». Въ то время я не зналъ еще подробностей двяний собора, его осудившаго». (1) То же самое, и почти въ техъ же словахъ, повторилъ онъ въ предисловіи къ «Исповѣданію Братьевъ», въ 1535 году. Случайно напавши на книги Гуса и нашедши въ нихъ чистое и мощное толкование св. Писания, я изумился, отъчего папа и Констанцкій соборъ сожгли великаго, незабвеннаго, чужа. Вь ужась закрыль я книгу, боясь, не таится ли подъ медомъ ядъ, въ уловлении моей простоты; такъ сильно владычествовало надо мною еще безуміе папы и соборный авторитеть».

Эта нервшительность Лютера въ сужденіяхъ о Гусв продолжается до временъ, ближайшихъ къ Лейпцигскому состязанію. (2) Враждебныя его отношенія къ Чешскимъ Пикардамъ отнынв уже не могутъ служитъ мвриломъ его отношеній къ Гусу. Его, родоначальника Братьевъ, онъ могъ считать настоящимъ послвдователемъ Западной Церкви; но ихъ, во множествв уклонившихся оть ученія Гуса, настоящими еретиками, потому что мнвнія ихъ до

<sup>(1)</sup> Hist. et Mon. Hus. I, npequezosie; Bb nepesogt, Walch, XVI, §. 9, S. 2564.

<sup>(2) «</sup>Тому, кто извлекъ меня изъ чрезя матери», -говоритъ онъ, -«угодно было явить нав сына погибели. Я нного спориль и бесвдоваль съ учеными мужами, съ которыин сводилъ мени случай. И боялся, чтобы свъть, котораго присутствие я ощущалъ въ себь, не оказался мракомъ: такъ мало я довърялъ себъ, ради пространства, величія в глубины могущества папскаго, о которонъ а до твхъ поръ искренно върилъ, что оно управляется Духонъ Святымъ и заблуждаться не можеть. Мало по малу, по частямъ, становился я крешче, пока, вызванные косвенными легкими монын нападеніями, Паписты, какъ дикія волны морскія, пачали перыгать собственную хулу. Тугь-то возънмель я подозръвне къ папъ, сталъ презпрать его и, наконецъ, когда собственные защитники его обвяжили его предо мною, призналь его мерзостію на мъсть свять. Тогда возрадовалось сердце мое и, озираясь кругомъ, я сталъ признавать настоящими святыми я мучениками инимыхъ еретиковъ, осужденныхъ и погубленныхъ папон, прежде чвяъ могъ познакомиться съ ихъ Христіанскими сочнисніями и исповеданісиъ. О прочихъ я думаль, что они или не уличены, пли заблуждались по слабости, которую пужно было вивнить нив во благо», и пр. Это справед ниво въ особенности вь примвнении къ Гусу.

разрыва Лютера съ Римскою Церковію дъйствительно противоръчили задущевнымъ его убъждениямъ. При всемъ томъ мимолетное, но, въроятно, не разъ смущавшее его помьшиление, что соборъ поступиль беззаконно съ праведнымъ мужемъ, могло, и должно было, охладить его преданность къ Западной Церкви и располовъ пользу гонимой общины послъдователей Гуса. Въ сажить момъ дѣлѣ, не сочувствуя догматическимъ убъжденіямъ Братьевъ. онъ, какъ новый Еней Сильвій, отдаетъ превосходство ихъ высокой учености и религіозному духу предъ невъжествомъ и ограниченностію религіознаго пониманія Нъмцевъ. Посредствующія обстоятельства постепенно укрѣпляли его въ чувствъ уваженія къ Гусу. Тецель (стр. 348) сообщаеть извъстие о любопытномъ посольствъ, отправленномъ къ Лютеру, въ началъ его состязания съ Тецелемъ. Въ числъ приверженцевъ Гуса, присутствовавшихъ на Констанцкомъ соборъ, находился Силезский помъщикъ, Сигизмундъ Целлицъ, изъ стараго дома Нейкирхенскаго. Сынъ его, Георгъ, наслъдовалъ отъ отца уважение къ памяти Гуса. Когда разгласился споръ Лютера съ Тецелемъ, 74-лътний старецъ, почти современникъ Базельскаго собора, пережившій и самаго Лютера (онъ родился въ 1444, умеръ въ 1552, окруженный потомками въ четвертомъ колент и огромнымъ семействомъ изъ 180 человъкъ), услышавъ, что монахъ Виттембергский началъ проповъдывать противъ Церкви Папистовъ, отправилъ къ нему, въ 1518 году, двухъ вословъ привътствовать молодаго витязя и спросить у него: «Онъ ли тотъ лебедь, о которомъ пророчествовалъ Іоаннъ Гусь?» Лютеръ отвъчалъ: «Пе знаю; время покажеть, что суждено миъ Господомъ Богомъ». Латинская Церковь сама указала ему на ближайшую связь съ реформаторомъ Чешскимъ, о которой самъ онъ не смълъ и подумать Лютеръ, ни въ объяснении положений (resolutiones), ни въ проповъди объ прощахъ и Благодати, ни разу не упоминаеть объ Гусъ. Тецель, въ опровержении того и другого, прибъгаетъ къ натяжкамъ, чтобъ насильно связать его мнънія съ ученіемъ Гуса и имъть, такимъ образомъ, право причислить его къ Чешскимъ еретикамъ. На примъръ: «Еретики, когда хотятъ распространить въ народъ свои заблуждения, отвергають прежде всего учителей Церкви, писавшихъ когда либо противъ ереси, защищаемой ими. Такъ дълали и Виклефъ и Гусъ; послъдній считалъ излишнимъ не только удовлетворение за гръхъ, но и сакраментальную исповъдь, и проповъдывалъ въ этомъ духъ народу, за что и присужденъ къ костру приговоромъ Констанцкихъ отцевъ». Тоже самое повторнется въ опровержения 6-го положения Лютера. «Словами этого положенія», — говорить Тецель, — «когда то еретики, Виклафъ и Гусъ, опровергали необходимость исповъди и удовлетворения, почему въ нъкоторыхъ странахъ и до сихъ поръ священникъ не налагаетъ на каюпцихся епитимыи, а отпускаеть ихъ съ миромъ, только бы они возъимъли ръшимость никогда не гръшить». (1) На этъ обвиненія Лютерь не отвѣчаль ни слова: молчаніе значенательное; онъ не сићетъ называть Гуса еретикоиъ; съ другой стороны, еще, не будучи знакомъ съ его сочиненіями, не берется и защищать его. Къ концу 1518 года вся Германія пророчила ему судьбу Чешскаго мученика. На перепуть въ Аугсбургъ, въ Веймарскомъ монастырь Францисканцевь, какъ повъствуеть Миконій (стр. 30), монахи излагають ему свои опасения, что онъ будеть сожжень. и Лютеръ отвъчаетъ шутя: «Крапивой, пожалуй; огнемъ, слишкомъ жарко!» По Лютеръ самъ до 1519 года не обнаруживалъ еще явнаго сочувствія Чехамъ, и не вступалъ съ ними ни въ какія сношенія. Когда появленіе Мильтица, папскаго нунція, встревожило Фридриха Мудраго и заставило его отказаться отъ участія въ судьбъ писобразователя, Лютеръ задумалъ искать убъжища не у Чешскихъ Гуситовъ, какъ послъ, а въ отдаленной Франции. (2)

Въ 1519 году начинается для Лютера новая пора перемѣнившихся отношеній къ Гусу. Онъ еще не даетъ себъ права очистить его отъ по юзрѣнія въ ереси, но признаетъ справедливыми многія мнѣнія его, осужденныя на Констанцкомъ соборѣ. Какъ совершилась эта перемѣна? Астерисками Лютера оконченъ былъ продолжительный споръ о прощахъ. Въ бытность Лютера въ Аугсбургѣ, Эккъ посѣтилъ его, и, напомнивъ ему старинную дружбу, просилъ его посредничества въ порѣшеніи состязаніемъ стариннаго спора между имъ и Карлштадтомъ о Благодати и участіи свободной воли въ дѣлѣ спасенія. Когда Лютеръ изъявилъ согласіе, Эккъ немедленно возвѣстилъ всему ученому міру предстоящее прѣніе въ 13 положеніяхъ, имъ обнародованныхъ. Лютеръ, вообще не слишкомъ ободрявшій богословскіе споры, какъ среаство не достигнуть истины, а развѣ пощеголять безплодной ученостію, самъ не намѣренъ былъ принимать никакого участія

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, 8. 539, 545, 553.

<sup>(2)</sup> Aurif., I нис. Лютери къ Слушицу. Ер. 69, f. 101, v. v.

въ готовившемся прѣніи между двумя богословами. Но какъ удивился онъ, когда въ положеніяхъ Экка, назначенныхъ къ препиранію въ Лейпцигѣ 4 Іюля 1519 года, онъ прочелъ новый вызовъ лично себѣ, въ положеніяхъ, направленныхъ на его собственное ученіе, гораздо болѣе, чѣмъ на схоластическіе выходки его товарища. Главное изъ нихъ было 13-е, касавшееся первенства папы̀ между епископами, въ которомъ Лютеръ въ то время начиналъ сомнѣваться. Въ порывѣ негодованія, онъ рѣшился принять предложенный вызовъ, и въ письмѣ къ Боденштейну (въ Февралѣ 1519 года), изливается въ горькихъ упрекахъ на низкое чванство прежняго друга. (<sup>1</sup>)

Такимъ образомъ завязывался споръ несравненно важиве предшествовавшей схоластической перебранки по поводу продажи отпусковъ. И сдъсь снова Западная Церковь, въ лицъ своихъ представителей, вынесла Лютера на широкое поле, давно уже задуманной, но все еще не начатой, реформации. 13-мъ положениемъ Лейпцигскаго диспута Эккъ крвпко затягивалъ узелъ, отселъ перазръщимый, между Гусомъ и Лютеромъ. Дело въ томъ, что сомнение въ Латинскомъ догматъ первенства папы надъ всъми епископами, зародилось въ Лютерь отъ чтенія соборныхъ дъяній Констанцкихъ, гдъ, между прочниъ, на третьемъ слушании, разбирается мнъніе Гуса о человъческопъ происхождении папской власти. Замъчательно, что Эккъ, выставляя для првнія съ Лютеромъ 13-ое положение: «Мы отрицаемъ, что Римская Церковь не имъла первенства надъ всёми другими до папы Сильвестра; напротивъ, сидящаго на престолѣ св. Петра признаемъ его преемникомъ и вселенскимъ намѣстникомъ І. Христа», (2) не проронилъ ни слова о Гусѣ, равно и въ отвѣтномъ посланія на письмо его къ Карлитадту, также ни слова о Гусь и Чехахъ, а только обличение безпокойному богослову, который хочеть нарушить мирь и единство Церкви, отвергая первенство папы, и раздуваетъ старый пепелъ въ новое пламя. (3) Но Лютеру, испытанному бойцу, довольно и этого намека, чтобы понять настоящий смысль обличений противника. Онъ отвъчаетъ ему вътакихъ выраженіяхъ: «Что Эккъ поноситъ мени Чехомъ и еретикомъ, говоря, что я раздуваю старый

(2) Id. XVIII, S. 865.

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 965-939.

<sup>(3) 14</sup> Mapra 1519 roga. Walch, XV, S. 969.

пепель въ огонь, это воказываеть только его обычную скромность. Но знай, благосклонный читатель, что я, ради владычества папы, не намъренъ презирать единодушнаго ободренія столькихъ върующихъ въ Италіи, Германіи, Франціи, Испаніи, Англіи и другихъ государствахъ. Я не могу, ради Римской Церкви, отвергать владычество Інсуса Христа и въ Индіи и на Востокъ. Такъ знай же, читатель, что къ положеніямъ Іоанна Гуса многіе причисляють и то, что первенство папы основано на Императорскомъ правъ, какъ ясно пишеть и Платина. А я говориль, что это первенство доказывается не императорскимъ, а папскими декретами. Да и Латеранская Церковь воспъваетъ духовные гимны о томъ, что она стала матерыо всъхъ прочихъ Церквей, равно и папскими и императорскими узаконеніями; стало быть, по мнёнию Экка, и Церковь сама должна слыть Гуситскою и раздувать старый пенель въ новое пламя. А такъ какъ она поеть эту пёснь по приказанію папы, съ согласія всёхъ кардиналовъ, въ городъ Римъ, и по всей вселенной, то ясно, что и папы, и кардиналы, и вся Латеранская Церковь, раздувають Гуситскую золу, и одинъ только Эккъ остается правовърнымъ Католикомъ». (1)

Въ этомъ письмѣ мы читаемъ, съ одной стороны, желаніе очистить себя отъ подозрънія въ Гуситской ереси, подозрънія, во всякомъ случаѣ, весьма основательнаго; съ другой, откровенное признаніе, что мысль его о равенствъ встахъ частей Церкви вселенской, и о человъческомъ происхождении папства, есть именно наслъдие Гуса. Первые признаки сомнънія Лютера въ верховномъ владычествѣ папы высказаны вскользь, въ письменныхъ отвѣтахъ кардиналу-легату въ Аунсбургъ, гдъ онъ старается доказать равенство между всёми апостолами: а) обличениемъ, послёдовавшимиъ св. Петру отъ ап. Павла (Гал. II, 14); б) первенствомъ Іякова младшаго на Іерусалимскомъ соборъ (Дъян. ХУ, 13); в) текстомъ 1 пос. къ Коринояномъ (XIV 30): «Аще ли иному открыется съдящу, первый да молчитъ». (2) А въ Аугсбургскихъ дъянінхъ, вышедшихъ въ Октябръ 1518 года, Лютеръ сообщаеть извъстіе, что отрицание первенства папы привело Каетана въ сильное негодование, и онъ ссылался на декреталію папы Пелагія (Dist. 21), утверждающую

<sup>(</sup>i) Walch, XV, S. 975-977.

<sup>(2)</sup> Aurif. 1, Ep. 63, f. 88.

первенство Римской Церкви надъ прочими. Вытств съ темъ предлагаются Лютеромъ первыя доказательства общаго равенства всёхъ Христіянскихъ Церквей. Этё доводы: 1) что более 800 леть по вознесении Господа ни одна Восточная Церковь не повиновалась епископу Римскому; 2) что Григорій Великій запретиль называть себя Вселенскимъ первосвященникомъ; 3) что не апостолъ Петръ поставилъ прочихъ апостоловъ и, въ слъдствие этого, преемнику Петрову не присвоено право поставлять преемниковъ прочихъ апостоловъ; 4) что слова Христовы: «И дамъ ти ключи царства небеснаго; еже аще свяжеши на земли», и т. д., въ лицъ Петра сказаны всёмъ апостоламъ вмъсть. Все это указываетъ на ближайшее знакомство съ сочиненіями Гуса. (1) Указаніе Лютера на Индію и Восточную Церковь имъетъ, конечно, не случайное только сходство съ словами Гуса: «Ad Papam non recurrunt Indi et Graeci». Ничто не противоръчить предположению, что Лютеръ могъ въ 1518 году познакомиться ближе съ сочиненіями Гуса противь Палеча и Станислава, откуда могла быть заи иствована большая часть выше приведенныхъ доказательствъ противъ первенства папы, хотя самъ онъ не говорить ничего ни въ пользу, ни противъ этого мятьнія. Въ первой половинъ 1519 года, готовясь къ опровержению Экка на Лейпцигскомъ пръніи, Лютеръ, разумъется, не остановился на изучения одного Гуса, а занялся изслёдованиемъ первоначальныхъ источниковъ преданія церковнаго, папскими декреталіями, церковной исторіей Платины и проч. Для насъ особенно важно совпадение Гуса съ Восточною Церковію въ перемънившемся возэрьніи Лютера.

На сколько сочиненія Гуса послужили Лютеру на самомъ состязаніи въ опроверженіи первенства папы, будеть указано ниже, когда перейду къ разбору его отношеній къ Греческой Церкви. Теперь займусь исключительно его отношеніями къ Гусу въ томъ видѣ, въ какомъ развиты онѣ на Лейпцигскомъ прѣніи.

Эккъ началъ прѣніе, послѣ общаго опредѣленія вопроса, немедленнымъ указаніемъ на ересь Виклефа, не признающаго первенства Западной Церкви надъ прочими. (<sup>2</sup>) Онъ какъ будьто манитъ противника на широкое, еще невоздѣланное, поле Гуситства. Лютеръ, съ своей стороны, не принимаетъ вызова и ни слова не

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 750.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, S. 1072.

ни о Виклефф, ни о Гусв. Напрасно ожидая отвъта, Эккъ уже прямо выводить Гуситскую ересь на поприще богословскаго состязанія. Въ пяточь обороть првнія онъ заключаеть свои доказательства такимъ отступлениемъ: «По этому въ числъ вредныхъ и еретическихъ мижний І. Виклефа находимъ и следующее : ««Для спасенія не необходимо върить, что Римская Церковь выше всъхъ прочикъ»». А равно между заблуждениями Іоанна Гуса приводитъ слъдующія: «1) Петръ не былъ и не есть глава Римской Касолической Церкви. 2) Иттъ ни малъйшаго основания върить въ необходимость духовной главы, управляющей Церковно, которая бы постоянно сопутствовала Церкви воинствующей. З) Папская власть установлена императоромъ. Сознаюсь, что Чехи, въ упорной оборонъ своихъ заблуждений, не упускаютъ ссылаться на тв доказательства, на которыхъ оппрается докторъ, какъ можно видъть въ исповъданіи втры, предложенномъ ими на Базельскомъ соборъ, и въ друтомъ пръніи, проясходившемъ, въ присутствіи короля и имперскихъ чиновъ, между Іоанчомъ Дубровницкимъ и служителемъ неправды, Іоанномъ Рокицаной. А потому, я прошу извиненія у почтеннаго доктора, если враждую Чехамь (не истипно върующимъ, а еретикамъ), какъ врагамъ Церкви, и упоминаю обънихъ вънастоящемъ прѣніи, потому что вчеращнее положеніе доктора о человъческомъ происхождения первенства Западной Церкви, по бъдному моему разумёнию, очень близко подходить къ ихъ заблужденіямъ, и, какъ носится слухъ, они и сами очень радуются этому сходству. Впрочемъ, я замътилъ это только мимоходомъ, и буду ждать отвѣта на вышесказанное».

Иронія Экка не могла остаться безъ желанныхъ послъдствій. Лютерь, до сихъ поръ хранившій упорное молчаніе во всемъ, что касалось Гуситовъ, теперь, завлеченный горячностію спора, выступаетъ открыто защитникомъ Гуса, но съ большими ограниченіями, умъряющими знаменательный смыслъ его первыхъ признаній.

«Прежде всего», — говорить онъ, — «я хочу опровергнуть клевету доктора, который старается пріобщить меня къ Чешскимъ еретикамъ, и даже называетъ меня ихъ покровителемъ. Я прошу его пощадить мою честь, не дълать изъ меня Чеха. Мнъ ненавистенъ всякій расколъ. Чехи неправы, отрывалсь самовольно отъ единства съ нами, хотя бы право Божественное говорило за нихъ; ибо высшее право есть любовь въ единеніи духа».... За тъмъ отступленіе къ Греческой Церкви.... Послъ длиннаго объ ней разсу-49 жденія, Лютеръ обращается снова къ Гуситамъ. «Если почтенному доктору Чехи такъ иснавистны, то что мвшаетъ ему вступить съ имми въ открытый бой, писать противъ нихъ? Мнъ дивно, что въ такомъ множествъ враговъ и хулителей Чеховъ, не нашлось до сихъ поръ ни одного человъка, который изъ братской любви къ заблуждающимся, потрудился бъю опроверснуть ихъ ересь, во славу св. Римской Церкви». (1)

Послъ краткаго отдыха, Лютеръ снова вступаеть въ ръчь.

«Почтенный докторъ привелъ, въ видъ возражения, еретическія мнѣнія Виклефа и Гуса и слова Бонифація, ихъ осуждающаго. Отвъчаю какъ прежде: 1) Чешскаю раскола и не хочу и не могу оправдывать, а защищаю только Греческую Церковь въ продолжении 14(0) лътъ; ея ли держатся Чехи, до этого мнъ дела неть. 2) Песомпенно, что (2) между положениями Гуса, или и вообще Чеховъ, есть много вполит Православныхъ и Евангельскихъ, которыхъ Вселенская Церковь осудить не можетъ. Между прочимъ одно: «Есть единая Вселенская Церковь». Оно осуждено ляцемърами, какъ ложное, между тъмъ какъ вся Церковь гзываетъ въ Апостольскомъ символъ: «Исповъдую Единую Соборную Церковь». Этотъ высокій догмать считають они между Гусовыми положеніями. Другое: «Для спасенія не нужно вѣрить, что Римская Церковь выше другихъ». Я и не спрашиваю, принадлежитъ ли оно Гусу, или Виклефу? Съ меня довольно, что Григорій Пазіянзинъ, Василій Великій, Епифаній, Кипріянъ и безчисленное множество Греческихъ епископовъ, получили спасеніе и, однако, не върили первенству Рима». (3)

Экку только того и хотълось, чтобы Лютеръ склонился на его просьбу, сказать свое мнъніе о Чехахъ. Опровергая его по пунктамъ, онъ прежде всего приводить учителей Запада, писавшихъ противъ ереси Чешской: 1) Констанцкихъ отцевъ; 2) Іоанна Дубровницкаго, отвъчавшаго Чехамъ на соборъ Базельскомъ; 3) Францисканца Іоанна Капистранскаго; 4) Нъмца, Пиколая Кузанскаго.



<sup>.. (1)</sup> Ibid. 13, 1107-1114.

<sup>(2)</sup> О внезанности висчаглънія, произведеннаго на слушателей этых неждавныхь признаніемъ, свъдътельствуетъ М. Ссбаст. Фремель, присутствовавшій на диспуть: «Auf einmal D. M. Luther diese Worte saget zum D. Ecken, der ihn hart beschweret mit dem J. Hussen. «Lieber H. Doctor! Non omnes articuli Hussitici sunt haeretici». Darauf sprach Herzog Georg mit 1 uter Stimme, laut, das mans übers ganze Auditorium hörete: Das walt die Sücht, und schüttelt den Kopf, und setzet beide Arme in die beide Seiten. Das habe ich selber gehöret und geschen».--Walch, XV, p. 1430.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, 1111-1115.

Потомъ переходить къ Православнымъ, по мнёнію Лютера, догматамъ Гуса; притворяется глубоко оскорбленнымъ этёмъ нежданнымъ признаніемъ; доказываетъ, что Гуспты, ободренные его нокровительствомъ, и слыша, что Констанцкій соборъ осудилъ неправедно два положенія Гуса, воспользуются случаемъ отвергнуть и прочія шаткія постановленія онаго.

Лютерь повторяеть безстрашно свое прежнее мнёніе, что между осужденными статьями Гуса есть насколько вполна правоварныхь: «1) Есть Единая Святая Вселенская Церковь, собрание предопредъленныхъ. 2) Св. Вселенская Церковь есть только единая, какъ едино собрание предопредъленныхъ. Эть два положения принадлежать не собственно Гусу, а дословно выписаны изъ Августинова толкования на Евангелие отъ Іоаниа. 3) Два естества, Божественное и человическое, соединиются въ одномъ Христь. 4) Дила человыческія раздаляются на благія и элыя: дала добродательнагоблаги; двла порочнаго - злы. Поэтому, прибавляетъ Лютерь, доктору, изъ одного уважения къчести собора, следовало бы допустить, что онъ этвхъ статей, особенно третьей, о соединения лвухъ естествъ во Христв, осудить не могъ, но что онв вставлены какимъ ни будь обманщикомъ. Къ тому же и самый соборъ не всъ статьи, осужденныя имъ, подводитъ подъ общій разрядъ еретическихъ, а иныя называеть ложными, другія дерзкими, третьи состязаніе возмутительными». (1)

Состязаніе еще долго тянулось въ утомительномъ словопрёніи о чистилищь, прощахъ и другихъ схоластическихъ вопросахъ. По окончаніи его, Лютеръ, въ Августъ того же 1519 года, издалъ письменное объясненіе всёхъ 13 положеній, согласно съ объщаніемъ, даннымъ Экку на прёніи. Сдёсь онъ коснулся мимоходомъ и положеній, извлеченныхъ изъ допроса Гусова на Констанцкомъ соо́оръ, но не видать, чтобъ онъ сдѣлалъ какія ни будь новыя открытія. Сочиненія Гуса по прежнему ему незнакомы. Пеправильное разумѣніе четвертаго положенія (о распредѣленіи дѣлъ человѣческихъ на благія и злыя, безъ посредствующихъ безразличныхъ), вовлекаеть его въ первыя заблужденія на счетъ истиннаго смысла ученія Гусова. Доказавъ справедливость его положенія, что папа не есть глава всѣхъ Церквей по праву Божественному, онъ прибавляетъ въ общихъ словахъ: «Есть другія справедливыя миѣнія Гуса, осужденныя на ссборъ, которыми я займусь, когда

<sup>(1)</sup> Подробности см. Walch, XV, p. 1132-1158.

противникъ вложить мнѣ въ руку оружіе. Ибо туть докажу я, собственными словами собора, что Гусъ и не думалъ, отрицать папскаго званія въ лукавомъ первосвященникъ, одержимомъ смертнымъ грѣхомъ, хотя кровожадные судьи цоставили ему въ вину небымалую ересь. Пускай зовутъ меня покровителемъ Чеховъ. Я привожу собственныя слова собора, которыми хвалятся противники. Мнъ подобаетъ безъ страсти, безъ лицепріятія, защищать истину и обличать ложь. Если я не нравлюсь противникамъ, подъ именемъ Христіянина, пускай величаютъ меня, пожалуй, хоть Туркомъ». (1) Изъ этихъ словъ видно, что исторія Гуса на Констанцкомъ соборъ уже во всей подробности извъстна Лютеру, но онъ еще не смѣетъ приступить къ совершенному оправданію Гуса, по недостатку матеріяловъ, хотя отрывки изъ сочиненій Чешскаго реформатора, какъ видно изъ соображенія всъхъ обстоятельствъ, и какъ выше замѣчено, давно уже находились у него подъ руками.

Этвиъ объясненіямъ (resolutiones super propositionibus, Lipsiae disputatis) предпослано письмо къ Спалатину, отъ 15 Августа 1519 года, которое, вместе съ другимъ объяснениемъ, представленнымъ Карлинтадтомъ и Лютеромъ 18 Августа Курфирсту Саксонскому, (2) можеть служить настоящею мерою современныхъ отношений его къ Западной Церкви и къ Чехамъ. Всъ усилія его направлены къ тому, чтобы доказать свёдътельствомъ самыхъ Католиковъ на Констанцкомъ соборъ истину положения Гусова о человъческомъ установлении папства, не основанномъ на правъ Божественномъ. Доказательства вообще слабы. Лютеръ хочетъ оправдывать Гуса, оставаясь въ миръ съ Западною Церковно; отсюда естественныя противо, вчія. (3) По всему видно, что онъ уступилъ только движению страсти, коснувшись на прении вопроса Гуситскаго. Онъ еще считаеть высшимъ для себя оскорблениемъ название, придаваемое ему противникомъ, еретика и покровителя Чеховъ. (4) Враги Лютера запѣтили его слабую сторону и старались воспользоваться его двоедушиемъ и нерзицительностию, чтобъ повредить ему вь общественномъ мнѣніи. Между тъмъ какъ хитрый Эккъ всюду разглашаль его Чешскимъ еретикомъ и возбуждалъ противъ него Ричскую Курію, новый противникъ чернилъ его, съ другой стороны.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, 873.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, S. 1553-1551.

<sup>(3)</sup> Walch, XV, 1357 - 1379; - Aurif., 1. Ep. 115, f. 185 - 197.

<sup>(4)</sup> Письмо Лютера къ Спялат. огъ 15 Авг. Walch, XV, §. 5, 8. 1383.

стараясь подавить возраставшее къ нему сочувстве Чеховъ. Въ самомъ дълъ, еще по окончания Лейпцигскаго спора Герцогъ Георгъ Саксонский говорилъ Лютеру наединъ, что Чехи сильно на него полагаются, считая его самой надежной опорой. (1) На саномъ прени, по сведетельству Экка, присутствовало много подосланныхъ Ченскихъ Пикардовъ, которые всъ утверждали, что Лютерь великій защитникъ Евангельскій, ни въ чемъ не уступающій Гусу. (2) Этому сочувствію, опасному для Церкви Латинской, рышился противодъйствовать секретарь Саксонскаго Герцога. Геронинъ Энзеръ. 14-го Августа 1519 онъ писалъ къ Д. Жаку, адучнистратору Пражской епархін и Лютомерицкому пробсту висьмо, въ которонъ внушалъ всемъ Чешскимъ диссидентамъ, что Лютерь и не дунаеть за нихъ заступаться, что онъ на Лейпцияскомъ првыи осудилъ самовольное отпадение ихъ отъ Западной Церкви, и объявилъ громогласно, что онъ никогда не одобрялъ и не одебрить такаго поступка. «Хотя прение это», -- такъ продолжалъ Іероцимъ, -- вообще мало послужило къ назиданию, а только раздражило противниковъ, но всеже имъю ту пользу, что Лютеръ самъ. безспорно ученъйшій мужъ, такъ на отрызъ, съ такою твердостію и основательностию, посрамиль ожидании Чеховь, укоряя ихъ св великных негодованиемъ въ упорномъ сопротивлении папѣ». (3)

Лютерь немедленно вооружился на Эмэера. Отвѣтное посланіе, вышедшее въ томъ же Августв мѣсяцѣ: «Ad Aegocerotem Emseraпит M. L. responsio», онъ начинаеть такими словави: «Кто бы подумаль объ Эмзерѣ, что онъ когда ни будь выступить вѣрнымъ зацитникомъ Лютера и, непрониенный, и очень не кстати, вздумаетъ спасать его имя отъ нареканія въ Чешской ереси? О дивное чудо! Между тѣмъ какъ безумный Эккъ разглашалъ меня Чехомъ, еще болѣе враждебный мнѣ Эмзеръ доказывалъ совершенно противное. Кто вселилъ духъ раздора между обонми? Кто внушилъ Эмзеру такую услужливость въ осношения къ Люгеру? Что же мнѣ дѣлать? Принить ли молча двусмысленную похвалу? Въ такомъ случаю я отрекаюсь отъ всего, чему училъ я, признаю побѣду за врагомъ истипы, Эккомъ, и становлюсь настоящимъ Чеховъ, во мнѣ-

<sup>(1)</sup> Ibid. §. 21, 8, 1356.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, S. 1457. Пис. Экка къ Писольшт. профессорамъ: Георгу Гауну и Францу Буркарду, 1 Іюля 1519 года.

<sup>(3)</sup> Лас. Эмзера къ Жаку, Walch, XVIII, 1479-89.

нін народа и паствы».... Нервшительность Лютера продолжается : онъ колеблется между той и другой стороной. Онъ новторяеть съ новой силою, что не хочеть быть покровителемъ Чеховъ, не оправдываеть ихъ заблуждений раскола; но отсюда не слъдуетъ, что догматы, имъ защищаемые, ложны, потому только, что одобрены Чешскими еретиками. «Чехи», -- говорить онъ, -- «исповъдують таинства св. Писанія и учителей Церкви; исповъдують Христа и святыхъ; ненавидять алчность, разврать, сребролюбие, гордость духовныхъ; принимають всв догматы истинной въры. Пеужели все это ересь, потому что одобрено Чехами? Если правда, что Чехи ежедневно приносили за меня общественныя молитвы, нока и состизался въ Лепацить съ Эккомъ, значить, они сочувствують мив именно въ томъ, что защищалъ я на прении. По твоему, стало быть, это и есть заблуждения, въ которыхъ имя мое служить покровомъ для Чеховъ и даетъ пиъ поводъ называть меня ихъ покровителемъ. Не думаещь ли ты, что Чехи не люди, а какис-то звъри, и что они не скажуть тебъ: ««Къ чему противоръчншь самъ себъ, козерогъ (Aegoceros)? Мы хвалимъ учение того самаго Мартина, котораго я ты признаешь Православнымъ. Что общаго между нами и ересью?» Не трудно понять, что если Чехи сочувствують мнъ, то не сооственно мнѣ, а ученію! Если послѣлнее ты считаешь истиннымъ, то самъ воздаещь свъдътельство правовърію Чеховъ, потому что они всенародно молились за истину. Такъ пусть же застенаетъ Риять, пусть разсвирытьеть Эккъ, несчастный защитникъ Римской Церквя и Апостольскаго престола, ложно и неправедно провозгласивший Чеховъ еретиками! Пускай они будуть еретиками; но когда они молятся за истину, смѣешь ли ты называть Богослужение ихъ еретическимъ? Пора кончить комедію между Римлянами и Чехами, пора говорить о тъхъ и о другихъ безпристрастно. Я желаль бы, чтобы Римскій цапа быль старшимъ, чтобы его уважали вст прочіе; и я ведоволенъ отторжениемъ Чеховъ. Но чтобы Римской напа получилъ старшинство по праву Божественному, этому я ни въ какомъ случав не могу върит.. Мое мнание есть мнание собора Шикейскаго, который и Римскіе папы считали равносильнымъ Евангелію». (1)

Это посланіе Лютера, при всей умъренности взгляда, еще не совсъмъ утвердившагося въ познаніи истины, можно считать новою степенью приближенія къ Гусу. По въ концъ 1519 года Гусъ

<sup>(1&#</sup>x27; "Valch, XVIII, 1489-1531.

окончательно торжествуетъ надъ Римскою Церковію въ воззраніи Лютера. Туть онъ впервые познакомился съ знаменитъйшимъ разсуждениемъ Гуса «О Церкви». Молва о Лейпцигскомъ состязании, лошедши до Праги, побудила умъренную сторону Гуситовъ «роd овоје. или, такъ называемыхъ, Утраквистовъ, то есть, Чашниковъ, вступить съ нимъ въ непосредственныя сношенія. 10-мъ Іюля означено письмо Яна Подушки, священника у св. Богородицы ante laetam curiam, 17-мъ другое письмо, Вичеслава Розделовина, пробста Карловой Коллегін, къ Лютеру. Подушка писаль къ нему, называя его Мартиномъ, возлюбленнымъ братомъ. «Хотя я лично съ тобой незнакомъ, и никогда не видалъ тебя, но знаю по духу; потому что у меня перебывали въ рукахъ многія твои сочиненія, въ которыхъ открывались черты твоей личности. Мы удивляемся тебъ, по тому уже, что ты, среди множества гонителей Евангельской истины, не боншься свободно и открыто проповідывать ученіе Христа и апостоловъ, не обращая вниманія на хулу злорвчивыхъ, которые все, несогласное съ ними, величаютъ ересью безъ разбора. Отъ сердца желаю тебъ успъха, возлюбленный братъ, единственное лице во всей Германии, которое не только проповъдуеть истину (т. е., законъ І. Христа и древнихъ учителей, во всей чистоть и безъ примъси человъческихъ постановлений-Богословие, къ сожалёнию, слишкомъ забытое въ настоящие время), но и бодро противустаешь всему, несогласному съ духоиъ Христова учения. Прошу и умолню тебя, не скрывать Благодати, присущей въ тебъ во спасение многихъ. Богъ поставилъ тебя стражемъ народа своего; преслёдуй враговъ Христіянства, какъ ты уже началъ! Помощь небесная тебя не оставить. Многіе върные и боголюбивые Чехи молятся за тебя день и ночь. Объ одномъ прошу тебя: остерегайся, когда будешь защищать Христа отъ антихриста, не сдълаться добычей послъдняго! Онъ имъетъ тысячу средствъ вредить върнымъ; онъ напрягаетъ лукъ свой сострвляти непорочнаго вътайныхъ». Еще замвчательнее другое письмо: «Пока я перелистываль, любезный Мартинъ Лютеръ, твои сочиненія и беседоваль объ тебе въ кружку короткихь, нечаянно явился органщикъ Яковъ, одинъ изъ твоихъ обожателей, и разсказалъ намъ все, происходившее въ послъднее время между тобою и Эккомъ. Трудно высказать радость, съ какою услышалъ я о славной побъдъ твоей надъ схоластическимъ и Аристотелевымъ Богословіемъ Экка. Онъ же сообщилъ мна, что ты

очень желаешь имфть сочинения Гуса, аностола Чековъ, чтобы познакомиться ближе съ личностію этого мужа, не по общей только молет и ложному донесению собора, а изъ собственныхъ его сочиненій, истиннаго зеркала души человической. Охотно посылаю разсуждение «О Церкви», его преимущественно предъ всвии другими: 1) по тому, что я читалъ нъсколько положений, защищенныхъ тобою въ Лейпцигъ противъ старыхъ и новыхъ ересей; ты найдещь ихъ и въ этой книжечкъ, по виду, ничтожномъ, но желаяномъ тобою, подарки; 2) по тому, что при жизни онъ, можетъ быть, за одну эту книгу вынесъ отъ всъхъ прелатовъ гоненія, ненависть, проклития и клевету, пока не сожженъ безвинно на Констанцкомъ собојть. Довольно. Прибавлю еще знаменательно. Что былъ нъкогда въ Чехіи Янъ Гусь, то ты, Мартинъ, теперь въ Саксонін. Молись п мужайся о Госнодь и остерегайся людей; не отчаявайся, когда назовуть тебя еретикомъ и отлученнымъ, потому что и Христось и апостолы страдали, и вышь страдають всв, хотящіе жить благочестиво о Христь Інсусь». (1)

Письма отправлены были въ Іюль, но получены въ Октябрь, какъ узнаемъ изъ свъдътельства Лютера въ посланіи къ Ступицу, вечеромъ наканунъ св. Франциска, т. е., Октября З-го. «Я сейчасть получилъ изъ. Чешской Праги письма отъ двухъ свищенияковъ изъ числа Утраквистовъ, коротко знакомыхъ съ свящ. Писаніемъ, вивсть съ книжкою Іоанна Гуса, мною еще нечитанной (quein nondum legi). (2) Они уговаривають меня къ терпънію в твердости; по мивнію ихъ, я проповідую чистое ученіе віры. Они удивительно подражають Эразму, какъ въ содержании, такъ и въ слогв; письма ихъ дошли до меня черезъ дворъ нашего герцога, и присланы мив Спалатиномъ; тамъ все уже изявстно». (3) 15 Октября Лютеръ отпускаетъ назадъ Спалатинова посланца, какъ думаетъ Гизелеръ, того же самаго Чеха, который привезъ ему книгу «О Церкви», съ письмомъ такого содержания: «Мы все облалали съ твоимъ Чехомъ, человъкомъ истинно образованнымъ, какъ увидишь самъ и прочтешь; я вручилъ ему всь мои сочиненія, Филиппъ (Меланхтонъ) продиктовалъ ему письмо въ присутствия всей нашей братіи въ монастыръ». (4)

(4) Ibid. Ep. 124, f. 215.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 1627-1651.

<sup>(2)</sup> Новое доказательство, что были такія, которыя овъ читаль.

<sup>(3)</sup> Aurif, 1, Ep. 124, f. 210.

Между тыль какъ Лютеръ съ жарочъ предался изучению Гуса, Эккъ, старанеь вредить сму всвив возможными мерами, обратился письменно къ Фридриху Мудрому и объясняль ему всю важность обороны Гуса, предпринятой Лютеромъ на Лейпцигскомъ првніи. «Мнв все равно», —писаль онь изь Ингольштадта, 8 Нолбря 1519,-«защищаеть ли онъ, или нътъ, статьи Гусовы противъ собора; но выслушайте, какъ они снова возопили противъ неправеднаго сожжения ихъ учителя. Извъстно, что они радуются его ученію; что они молились за него въ общественныхъ собраніяхъ, что многіе изъ нихъ присутствовали тайкомъ при Лейпцигскомъ првнии. (1) Онъ всюду распускалъ слухи о двятельной перепискъ между Лютеромъ и Гуситами Чешскими». (\*) Около 20 Декабря самъ реформаторъ писалъ къ Лангу въ Эрфуртъ, что въ Виттембергъ появилось разсуждение какого-то Чеха, весьма ученое, на Латинскомъ и Нъмецкомъ языкахъ, противъ тиранства Римской Курін; а 25 Декабря къ Спалатину, что священники Мышенскіе, виъстъ съ Эмзеромъ, ищутъ убить его, въ надеждъ совершить тъмъ угодное Богу, потому что Чехи, какъ носятся слухи, величають его своимъ покровителемъ. (3) И въ самомъ дълъ, весьма подозрительно, что Лютеръ именно въ эту пору усиленныхъ сношеній съ Славянскими сосъдями, подалъ въ первый разъ голосъ въ пользу Евхаристін подъ обоими видами. Въ проповеди, говоренной имъ въ Декабръ мъсяцъ, Лютеръ изъявлялъ желание, чтобы Церковь постановила Вселенскимъ соборомъ преподавание двухъ видовъ Евхаристии мірянамъ, безъ различія съ священниками. 27 Декабря, Георгъ Саксонский писаль къ Фридриху Мудрому, въ навечеріи великаго дня (24 Декабря): Я читалъ печатную проповѣдь Д. Лютера на Таинство св. Евхаристіи. Я пересмотрѣлъ ее самъ и отдалъ на разсмотръние другихъ ученыхъ. Всв ръшили единогласно, что она писана вся въ Пражскомъ духъ, заключаетъ въ себъ много соблазна и сресей, и тъмъ болъе опасна, что она расходится въ простомъ народъ, переведенная на Нъмецкий языкъ. Многіе думають, что изображеніе чаши на этой книжкѣ должно служить символомъ соединения съ Чашниками. Знаю достовърно, что Лютомерицкій священникъ съ двумя горожанами былъ у

(3) Aurif., I, f. 224-225.

**50** 

<sup>(1)</sup> Walch, XV, §. 38, S. 1365; §. 65, S. 1373.

<sup>(2)</sup> Въ своей expurgatio, какъ обличнетъ его въ томъ Лютеръ. Walch, XV, 1403.

Лютера, и пересылается съ нимъ посольствами; а они, какъ извъстно, отъявленные еретики. Знаю также неложно, что съ тъхъ поръ, какъ говорена эта проповъдь, прибавилось въ Чехіи 600 нсповъдниковъ Причастія подъ обоими видами. Эккъ распускалъ другіе, еще болье знаменательные, слухи: что Лютеръ родился въ Чехіи, воспитанъ въ Прагъ, выросъ на Виклефовыхъ книгахъ, по собственному сознанию отца его. Толковали имя его изъ языка Чешскаго; два символа Таинства, изображенныхъ въ заглавіи проповѣди, считали знакомъ для единомышленныхъ Чеховъ; къ довершению соблазна, замъчали на чашъ изображение двухъ гусей, по сходству съ названиемъ Гуса. Лютеръ, въ письмъ къ Спалатину, отъ 14-го Генваря 1520 года, и въ объяснении проповъди, отвъчаетъ хладнокровно на всъ обвинения, и въ отзывахъ о Чехахъ не измѣняетъ прежней системѣ дѣйствія мѣшать похвалу съ укоризною. Изложивъ свою родословную, онъ говоритъ, что никогда не былъ въ Чехіи и ближе не подходилъ къ ней, какъ въ городъ Дрезденъ; что всъ его родственики живуть въ Эйзенахъ и. конечно, никто изъ нихъ не согласился бы признать его, кто внукомъ, кто племянникомъ, кто дядей, если бы они хотя сколько ни будь подозръвали родителей его въ Чешскомъ происхожденіи. Что касается до изображения Чаши, то Лютерь отвъчаеть насмъшкой: «Мит, право, некогда прежде печатанія осматривать, какіе рисунки, какого рода буквы, чернила и бумагу выбирають печатчики. Говорять еще, что я принималъ посъщения Чеховъ и переписывался съ ними. Отъ дущи жалъю, что Чехи не приходятъ ко мнъ и не пищутъ; я сталъ бы принимать ихъ радушно и ласково; но то же самое сдълалъ бы и въ отношении къ Туркамъ, Жиданъ и язычникамъ, еще болъе въ отношении къ врагамъ моимъ. Этого мало: будь я такъ ученъ и такъ праведенъ, какъ полагають противники, я бы лично отправился въ Чехію и постарался пріобщить ее, сколько возможно, къ единенію съ Римскою Церковио, не словами проклятій, а проповъдію мира и благословения. Замъчу еще, что Чехи слывуть еретиками, не по тому что принимають два вида Причастія, ибо Римская Церковь никогда не видала въ томъ ереси, допуская употребление Чаши Чешскимъ мірянамъ. Это было бы хулою на Евангеліе I. Христа, по тому, что Евхаристія установлена имъ первоначально въ двухъ видахъ, и вся Церковь, по всей вселенной, итсколько въковъ сохраняла этоть обычай. Такъ думають только невъжи, которые не въ

силахъ состязаться съ Чехами на св. Писании, и, отдёлываясь отъ нихъ только бранными словами, возбудили въ народъ желание принимать оба вида, особенно на Чешской границъ. Но такъ какъ Христосъ не поставилъ Таинства Причащения необходимымъ условіемъ спасенія для всъхъ безъ изъятія, то я и не думаю оправдывать Чеховъ за то, что они не покорились насилию Рима и не удовольствовались однимъ только видомъ. Но, съ другой стороны, если Чехи такъ слабы въ въръ, что они не могли безъ соблазна приступить къ Латинскому догмату, то намъ слъдовало съ Римскою Церковію, по примъру Павла (Рим. XIV, 1), слълать уступку ихъ немощи и не клеймить ихъ названиемъ еретиковъ. Они неправы, настаивая на необходимость двухъ видовъ; неправы и мы, считая два вида ересью. Ни съ той, ни съ другой стороны сдѣсь ереси нѣтъ, а только расколъ, и въ такомъ случаѣ они должны приступить къ полюбовному соглашению, или съ общаго согласія сохранять каждая преданіе отеческое, какъ празднованіе Пасхи въ старину двоилось на Востокъ и Западъ, но не подавало поводу къ взаимнымъ раздорамъ. А что Чехи опираются на словъ Христовомъ: ««Аще не снъсте плоги Сына человъческаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себѣ» (Іоанн. VI, 53), это не есть доказательство. Христось не говорить сдъсь о самомъ Таинствъ, а о въръ въ дъйствительность онаго. Доказательства Латинянъ-недостатокъ вина во многихъ странахъ и опасность не менње слабы. Но вотъ общее правило для всћаъ Христіянъ: «терпяще другъ другу любовію, тіцащеся блюсти единеніе духа въ союзъ мира» (Ефес. IV, 2-3).

«О Чешской ереси», — продолжаеть Лютерь, — «я слышу, что она дробится на три разряда: 1) Пикардовь, которые въ соблазнительной книгь, читанной мною, не только настаивають на совершенную необходимость двухъ видовъ, но и отвергають дъйствительное присутствіе Тела и Крови Христовыхъ. Этехъ Чеховъ я считаю еретиками, и много касался ихъ въ своихъ сочиненіяхъ. Боже милостивъ буди имъ гръшнымъ! Вторая сторона зоветъ себя Ямниками. Ихъ въра мнъ неизвъстна, а потому и не берусь судить объ нихъ. Третья слыветъ род о воје, и я знаю ихъ только по свъдътельству противниковъ моихъ, что они отходятъ отъ нашего въроученія только въ двухъ видахъ Причастія. Если это правда, то они не еретики, а только тщепенцы (schisinatici). Я совътовалъ бы и Чехамъ и Римлянамъ не унорствовать долье, а соединиться въ любовномъ согласіи. И сдъсь любовь наша должна бы искать пользы душевной для братьевъ, а не владычества; Чехи, съ своей стороны, не собственнаго произвола и прихоти, а единства и повиновенія власти Но я слышу, что Чехи во время раскола присвоили себъ церковныя имущества, а наши духовные требуютъ ихъ возвращенія. И тъ и другіе не правы. Прискоро́но, что преходящія блага ставятъ выше любви и единства». (<sup>1</sup>)

Черезъ двъ недъли Лютеру снова пришлось отвъчать на приказъ епископа Мышенскаго, Іоанна Шлейница, отъ 24 Генваря, 1520, всему духовенству подвъдомственной ему епархія, отбирать у читающихъ проповёдь Лютера и всёми мёрами противодъйствовать вліянію ереси. (2) «Три подкупленныхъ сочинителя Окружнаго посланія епископскаго», — говорить Лютеръ, — «къ немалому унижению Римскаго въса и въ подкръпление Чешскаго раскола, осуждаютъ Евхаристию подъ обоими видами, ссылаясь единственно на послъдній Римскій Соборъ, надъ которымъ сиъются въ самой Италіи и подавно въ Нъмецкой землъ. Они не замътили, что тъмъ самымъ признаютъ истиннымъ учение Чеховъ отъ начала раскола до новъйшихъ временъ. Мнъ грустно, что такіе люди берутся писать противъ Чешскихъ заблужденій, забывая, что за горами живуть также люди, и ребяческимъ голословіемъ только поддерживаютъ упрямство раскольниковъ. Сознаюсь, если бъ родился я Чехомъ, и мнв предложили бы такія нельпыя возраженія подъ грознымъ именемъ епископа, я повърилъ бы общей молвь о приводить сочинитель Напрасно приводить они и слово писанія: «Послушаніе наче жертвы». Пе этъчъ ли тексточь и Чехи обличають насъ въ гораздо высшемъ непослучании Евангелию? Это значитъ влагать оружие въ руки противниковъ и обнаженной головой отражать ихъ удары. И я писалъ противъ Чеховъ, и еще намфревался писать; но жалкій возражатель вынимаеть изъ рукъ готовое перо. Не отвергаю постановлений собора; по мнъ досадно на этвхъ неввжъ, неумъстнымъ и ничтожнымъ своимъ возражениемъ выставляющихъ насъ въ посмъшище Чехамъ, которые требують отъ насъ свъдътельствь Евангелія и древнихъ Учителей, а мы имъ подносниъ лишь новыя изобрътенія новыхъ людей. Впрочемъ, они не должны еще хвалиться побъдою; есть между намя

(2) Walch, XIX, p. 561-565.

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, p. 555-561. - Aurif., I, Ep. 139, f. 227 sqq.

другіе ученые мужи, которые сов'тують употребленіе одного вида Причастія, и готовы представить на то доказательства». (1)

До сихъ поръ, какъ мы видѣли, Лютеръ говорилъ еще чистымъ Католикомъ. Ни любовныя къ нему отношенія Чеховъ, ни слабѣющія связи съ Латинскою Церковію, не склоняли его къ окончательному примиренію съ Славянскими сосѣдями. Онъ чуждался ихъ по стариннымъ воспоминаніямъ, или, можетъ быть, до окончательнаго разрыва съ Римомъ, осторожно скрывалъ свои убѣжденія. Впрочемъ, всего вѣроятнѣе, что онъ говорилъ искренно, и дѣлая мудрое различіе между основателемъ Церкви Гуситской, и ея позднѣйшими членами, не одобрялъ уклоненій послѣднихъ отъ ученія Гусова. Лютеръ могъ помириться съ великою тѣнію своего предшественника, потому что она не могла уже развѣнчать его собственнаго величія; а современные Гуситы и Чешскіе Братья. опредѣляя чистоту ученія Лютерова, большимъ или меньшимъ

<sup>(1)</sup> lbid. p. 564-586.-Замътимъ, что изо всъхъ обвиненій Экка, Лютеръ осгавляеть безъ отвъта только одно: с Славянскомъ происхождении его фамильмаго прозвища. Охотно върнять, что ин Лютеръ, ни родители его не были Чехами; но нельзя утвер-Ждать того же объ его отдалевныхъ предкахъ. Эйслебевъ, Мансфельдъ лежали на границъ великаго племени Сербовъ, котораго мелкія вътвя: Нудичи, Жирмунты, Житичн, Сусельцы, занимали и вкогда все правое побережье Салы, въ сосъдствъ значнтельной жулы Сербиште, извъстной нынъ подъ назнаніемъ Цербста. Эго сильное племя, рано покоренное Франками, не могло не смѣшаться съ ближними сосъдями, и доселенія нать покрывали, безъ сомити, большую часть ливаго берега Солы. Мы виавли выше (Отд. 1), доказательства присутствія спльныхъ Славянскихъ елементовъ въ окрестностяхъ Виттемберга. Въ исходъ XV стольтія еще нападали на Лужицы могущественныя вытви Славянъ (Walch, XVII, §. 73, S. 183). Въ области прежнихъ Древанъ досель хранятся остатки Славянскаго языка. Въ Славянскомъ происхождения имени Молча — мъсторождения отца Мартинова, не усоянится ни одинъ безпристрастный изследователь. Вспомнимъ название жупы Muritz или Möritz въ грамоте герцога Генриха 1171 года, на такъ называемомъ-Muritzer-See; название другой жуны Morrha въ соцлеменной вътви въ Западной Оракіи; цълую вътвь Морачанъ, часто упомикаемую въ льтописихъ Средияго въка, на ръкъ Любъ, у Дъвина, не въ слишкомъ большомъ отдалевін на стверъ отъ родивы Лютера. Молча, не имъющая корня въ Измецкихъ нарвчіякъ, есть, безъ сомивнія, олатиненная Морава (Морица, Морча, Молча, Молча, т.е., плавная въ плавную, р въ л. и дальн вишее стяжение уменьшительнаго). Ими Лютера удовлетворительно объясняется изъ Славинскихъ наръчій. Эккъ объяснялъ его изъ Чешскаго, въроятно, словомъ luty, указывающимъ на великое иленя Лютичей или Велетовъ, впрочемъ, слищноять отдаленное отъ редним Лютера. Лютеръ самъ трудился надъ объясневіенъ своего ямени и доказывалъ его Намецкое происхожденіе. «Lotharius и Lutherus»,--говориль онь, -- «слова однозначащія; имя это чвь большовь ходу у нась, особено у Саксонцевъ, и означаетъ властителя или владыку людей. «Dean das Sachsische Wort Lude ist so viel als Leute, Menschen. Her, so viel als Herr, Dominus». Саксонцы и до сихъ порь има. • Лотаря называють Lydher или Ludher (Jurg. I, 12). Думаль ли Лютерь, что онь слять такъ удовлетворительнодокажетъ памъ полу-Славянское происхождене своего имени, въ которонъ название покореннаго люда слито во едино съ именемъ побъдителя? Мышенско-Ивнецкое нарвчіе, въ которомъ Лютеръ началъ и покончилъ свою Реформацію, испытало сильное вліяніе Славянскаго языка. Ся. Cestopis J. Kollara, 1843, str. 101-

сходствомъ съ свои иъ исповъданиемъ, вовсе не намърены были искать въ немъ наставника, и даже, какъ сказано выше, остерегали его отъ заблуждений. Лютеру не могла нравиться эта тягостная опека; онъ старался удержать за собой старъйшинство, котораго Братья съ своей стороны не могли уступить. Оскорбленное самолюбіе Лютера продолжало дѣйствовать въ постоянномъ недоброжелательствь къ представителямъ Братьевъ, даже тогда, когда онъ давно превзощелъ ихъ въ крайности въроисповъдныхъ понятій. Теперь же къ этой причинъ присоединились еще неразвившіяся убъжденія полу-Католика, полу-Протестанта, который шагъ за шагомъ проходилъ исторический путь, давно уже пройденный Чехами, и перенимая у нихъ давнишнія преобразованія въ области въры, стыдился сознаться въ заямствовании. Преимущественно въ суждении объ Евхаристи подъ обоими видами открывалось младенческое разумание Лютера, еще во многомъ опутаннаго предразсудками Католичества. Такихъ оборотовъ суждено было совершить ему нъсколько до конечнаго отдъленія отъ Церкви. Впрочемъ, въ его раздвоеніи съ Чехами въ настоящее время участвовало не столько догматическое разногласие, сколько стремление къ всемирному единству Церкви, задача жизни великаго Гуса, давно уже отвергнутая огромнымъ большинствомъ его послъдователей. Мы помнимъ, что нигдъ эта мысль о единой Вселенской, Апостольской Церкви не легла такъ ясно на вдохновенныхъ страницахъ учителя Чешскаго, какъ въ разсуждении «О Церкви». Занимаясь чтениемъ онаго, Лютеръ слышалъ върный отголосокъ собственной мысли, а потому естественно завлекался этвиъ занятіемъ. Въ Ноябръ 1519 года, когда начиналъ уже знакомиться съ книгою Гуса, онъ писалъ знаменательно къ Экку: «Теперь я знаю несравненно боле православныхъ мнѣній Іоанна Гуса, чѣмъ на Лейпцигскомъ состязаніи, и когда ни будь укажу и на нихъ». (1) Въ Февралъ 1520 года, съ удивлениемъ писалъ къ Спалатину: «Представь себъ, что я, безъ въдома, проповъдывалъ и защищалъ досего дня всѣ мнѣнія Гуса, равно и Ступицъ. Словомъ, всѣ мы Гуситы, сами не зная того. Наконець, самъ Павелъ и Августинъ ни въ чемъ ни различествують отъ ученія Гуса. Смотри, пожалуп, въ какую бездну ниспали мы безъ руководства учителя Чеш-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 1392.

скаго (vide monstra, quaeso, in quae venimus sine duce et doctore Bohemico). Я внѣ себя отъ изумленія, и не знаю, что думать, познавая страшныя судьбы Божій надъ человѣчествомъ, помышляя, что самая свѣтлая Евангельская истина, всенародно сожженая сто лѣтъ тому назадъ, до сихъ поръ считается осужденною и никто не смѣетъ ее исповѣдать». (1) Въ началѣ Марта онъ уже окончилъ чтеніе Гуса, и занимался изданіемъ его книги «О Церкви», какъ свѣдѣтельствуетъ о томъ письмо его къ Спалатину: «Посылаю тебѣ Іоанна Гуса. Если хочешь, прочти его, и прочитавши, пришли назадъ; его мужество и ученость не только нравятся, но и служатъ предметомъ удивленія для всѣхъ». 2000 экземпляровъ изданы Юомой Ансельмомъ. (2)

Вотъ ясное указание самаго Лютера, что чтение Гуса просвѣтило его умственный мракъ и, глубокимъ отвращениемъ къ виновникамъ казни Гусовой, ускорило разрывъего съ Римомъ Въ отвътъ на извлечение еретическихъ статей изъ его собственныхъ книгъ, начатое Лейденскимъ Университетомъ, по настоянію Экка, въ концъ 1519, и оконченное Кельнскимъ въ началъ 1520 года, имена Гуса и Іеронима въ первый разъ являются страшилищами Западной Церкви. (3) Вмъстъ съ тъмъ измъняются и отношенія Лютера къ Чешскимъ Гуситамъ. Что онъ имѣлъ намъреніе искать въ Чехіи убъжища отъ буллы проклятія, приготовлявшейся въ Римъ въ Іюлъ мъсяцъ, узнаемъ мы изъ свъдътельства Аврифабра (4) и письма рыцаря Шаумбурга (около 10 Іюня), гдъ онъ просилъ Мартина не обращаться къ Чехамъ, у которыхъ нъкоторые ученые мужи во время оно испытали много непріятностей, и союзомъ съ ними только увеличили опасность своего положенія. (5) Въ посланіи Лютера къ императору и дворянамъ Нёмецкой земли (изданномъ въ послъднихъ числахъ Іюля), о которомъ самъ онъ писалъ къ Вячеславу Линку, что оно въ высшей степени оскорбить Римскую курію, вся 24-я статья посвящена памяти Гуса

- (2) Aurif., I, Ep. 160, f. 251, oô.
- (3) Walch, XV, §. 16, S. 1606.
- (4) Ibid., S. 1911.

(5) Ibid. S. 1943.—Seckendorf, Comment. de Lutheran. I, p. 181. – Aurif., I, Ep. 180. Лют. въ Спилат. отъ 10 Іюля 1520.

<sup>(1) «</sup>Ego prae stupore nescio, quid cogitem, videns tam terribilia Dei judicia in hominibus, quod veritas Evangelica apertissima jam publice plus 100 annis exusta, pro damnato habetur, nec licet hoc confiteri». De Wette, Ep. 208.

и оправданію его послѣдователей. «Пора, давно пора», —пишеть Лютеръ,-«правдиво и безпристрастно заняться Чешскимъ вопросомъ, позаботиться о соединении съ Чехами, чтобы разъ навсегда положить конецъ страшному злорвчио, клеветамъ и ненависти съ объихъ сторонъ. Я первый, по крайнему моему разумѣнію, предложу свой совѣтъ, въ ожидании лучшаго. 1) Должно сознаться, что Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій сожжены въ Констанцъ, вопреки папской, Христіянской, императорской опасной грамоть и клитвенному объщанию, чемъ нарушена заповедь Божія и Чехи доведены до высшей степени ожесточения. И хотя они и могли перенести терпёливёе отъ нашихъ эту тяжкую обиду и нарушение правды, но все же они не были обязаны освятить согласиемъ своимъ сожжение Гуса, напротивъ, должны и теперь пожертвовать жизнію скорбе, чёмъ оправдывать вёроломное нарушение грамоты. И такъ, при всемъ упорствъ Чеховъ, все же за однимъ папою остается вина всъхъ несчастій, заблужденія и кровопролитія со временъ Констанцкаго собора.

Я не берусь ни судить, ни оправдывать Гуса, хотя собственный разумъ мой еще не нашелъ въ немъ никакихъ заблужденій; съ другой стороны, я върю охотно, что нельзя ожидать безпристрастія отъ тѣхъ самыхъ судей, которые измѣнили данному слову, руководимые, конечно, не духомъ святымъ, а развѣ духомъ нечистымъ. Никто не сомнѣвается въ томъ, что духъ святый никогда не дѣйствуетъ на нарушеніе закона Божія, равно не трудно понять, что измѣнить обѣщанію, хотя бы оно дано было не только еретику, а и самому діяволу, есть не что иное, какъ нарушеніе заповѣди. Неоспоримо также, что Іоанну Гусу и Чехамъ дана была опасная грамота, и она же нарушена сожженіемъ Гуса. Я не хочу славить Іоанна Гуса святымъ мученикомъ, какъ дѣлаютъ Чехи; но я не могу не сознаться, что съ нимъ поступлено несправедливо и ученіе его осуждено противъ всякаго права. Страшны и непостижимы судьбы Божіи!

Я говорю только одно: еретикъ ли онъ, или нѣтъ, но сожженіе его есть неправла, вопіющая къ небу, и принуждать Чеховъ сознаваться въ противномъ есть лучшее средство навсегла отдалить примиреніе. Еретиковъ должно уличать не огнемъ, а писаніемъ, какъ дѣлали старые учители Церкви; въ противномъ случаъ палачи были бы ученъйшими докторами на свътъ. Императоръ и князья Нѣмецкіе должны отрядить въ Чехію Благочестивыхъ, ученыхъ и умныхъ есископовъ, отнюдь же не кардиналовъ и не папскихъ легатовъ и инквизиторовъ, которые славятся совершеннымъ невъжествомъ въ дълъ въры, и нисколько не ищутъ спасенія душъ, они жевиновники всвяъ Констанцкияъ несчастій. Выборные послы должны на мѣстѣ изслѣдовать вѣрованія Чеховъ и придумать средства соединить, по возможности, всвихъ секты въ одну. Сдесь папе надлежить отказаться на время отъ собственной власти и, по уставу Христіянскаго собора Никейскаго, позволить Чехамъ выбрать изъ среды своей архіепископа Пражскаго котораго могъ бы поставить или Голомуцкий епископъ въ Моравіи, или Остригомскій (Гранскій) въ Угріи, или Гивзненскій въ Польшъ, или Дъвинский (Магдебургский) въ Германии; двухъ епископовъ достаточно для его посвящения, какъ было во времена Кипріяна. Папа не долженъ препятствовать избранію епископа; въ противномъ случав онъ волкъ и тираннъ, и проклятие его можно отразить новымъ проклятіемъ. Пражскій архіепископъ долженъ смотръть за строгимъ храненіемъ въры и слова Божія, не навязывая на Чеховъ всъхъ Римскихъ обрядовъ и догматовъ, не принуждая ихъ къ оставлению Евхаристи подъ обоими видами, но строго наблюдать, чтобъ изъ за этого догмата не возникли несогласія въ паствъ. Онъ долженъ внушать ей, что нътъ грѣха и въ принятии Таинства подъ однимъ только видомъ; равно облаченія священниковъ нисколько не относятся къ сущности въры. Если бъ я зналъ, что Пикарды только въ томъ заблуждаются на счеть Евхаристіи, что, отвергая пресуществленіе, принимають все же дъйствительное присутствие тъла и крови Христовыхъ, и бы и ихъ не отвергнулъ, а пріобщилъ бы къ стаду епископа Пражскаго. Всѣ прочія разногласія могли бы исчезнуть сами собою, при попечительномъ управления пастыря. Присутствие его необходимо для возстановления мира, нарушеннаго Римскимъ тиранствомъ». (1)

Немедленно по окончаній окружнаго посланія въ Августъ и Сентябръ, Лютеръ занялся разсужденіемъ о Вавилонскомъ плъненіи Церкви, вышедшимъ въ началъ Октября 1520 года. (<sup>2</sup>) Кохлей говоритъ, что прежде обнародованія буллы Льва Х, Лютеръ, выписавъ изь Чехіи, чрезъ монастырскую братію, книги Виклефа и Гуса, многое изъ нихъ заимствовалъ и помъстилъ въ книгъ,

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 126-135, S. 572-347.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, IIpegaca. S. 2.-Seckend., 1, p. 165.-Aurif., 1, Ep. 194, f. 285 v. v.

изданной имъ подъ названіемъ : «De captivitate Babylonica Ecclesiae». (1) То было первое сочинение, направленное противъ догматовъ Церкви Датинской, и сдъсь же, въ первый рязъ, Евхаристія подъ однимъ видомъ осуждается, какъ произвольное установление Римскихъ тиранновъ, безъ согласія Церкви, т. е., народа Божія, какъ настоящая ересь. Изложивъ доказательства въ пользу необходимости двухъ видовъ Причастія, а именно, слово Спасителя при установлении Таинства: «Пійте оть нея вси», Лютеръ прибавляетъ, съ очевиднымъ намекомъ на источникъ, откуда почерпнуто, имъ доказательство: «Сознаюсь, что я, побъжденный этъмъ доводомъ, для меня неопровержимымъ, не читалъ, не слыхалъ и не нашелъ ничего, чтобы могъ возразить на него. Вотъ причины, удержавшія меня отъ приговора надъ Чехами, которые, каковы бы ни были въ другихъ отношенияхъ, въ этомъ случаѣ имѣютъ на своей сторонъ и слово и дъйствіе І. Христа. Они не спрашиваютъ, что приснилось противникамъ, а что говоритъ объ этомъ Писаніе. и слово Писанія-могучій перунъ, ихъ оправдывающій. Если изъ двухъ враждебныхъ сторонъ приложить къ которой ни будь название ереси, то еретиками и отщепенцами (haeretici et schismatici) будуть не Чехи, не Греки, а вы, Римляне, которые гордо ссылаетесь на собственный вымысель, вопреки ясному слову Божію. (2) Возражають напрасно, что ап. Павель повелъль принимать Евхаристию подъ обонми видами не всей Каволической Церкви, а одной только Церкви въ Коринов. Допустимъ и это; и въ такомъ случав, Греки и Чехи имбютъ право на своей сторонв, ибо они составляютъ отдельныя Церкви, и не противоръчать ап. Павлу, допускающему оба вида Причастія. Но могь ли апостоль депустить что либо, противное установленію Христову? А потому, противопоставляю тебъ, Римъ, и всъмъ твоимъ ласкателямъ слова Христовы и Павловы, въ оборону Грековъ и Чеховъ, и повторяю: от казывать мірянамъ въ двухъ видахъ Причастія безбожно и беззаконно. Этого и ангелъ сделать не можетъ, не только что папа, или соборъ. Если ссылаетесь на Констанцкий соборъ, то мнф позволено отвъчать вамъ значениемъ Базельскаго, допустившаго противное Чехамъ, послъ многихъ переговоровъ какъ свъдътельствують о томъ соборныя дъянія». (3) Ударъ слъдовалъ за удароиъ. Въ

(3) Ibid., §. 23-29, S. 22-27.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Cochlaei, De actis et scriptis M. L., f. 21.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, §. 19-27, S. 19-21.

сочинени противъ новой подложной Экковой булды, изданномъ въ концъ Октября, Лютеръ торжественно, предълицемъ всей Германіи, оправдываеть Чешскаго мученика. «Эккъ», — говорить онъ, — «какъ истинный Романисть, утверждаеть опять, что на Констанцкомъ соборѣ не нарушена клятва, данная Гусу и Іерониму. Хорошо! Если мучить вась любопытство, то и я, разъ навсегда, скажу напрямикъ свое мнѣніе объ этомъ соборѣ: 1) Въ то время, на Лейпцигскомъ првнін, я не читаль еще Іоанна Гуса; въ противномъ случав я оправдаль бы не нѣсколько, а всѣ статьи, осужденныя въ Констанцѣ; и этого мнѣнія держусь я теперь, прочитавши благородную Христіянскую книгу многоразумнаго Іоанна Гуса, какихъ не писалось въ продолжени 400 лътъ; она вышла въ свътъ произволениемъ Божимъ, во свъдътельство истины и посрамленіе всёхъ, ее осудившихъ. Это положенія не Гуса, а Христа, Павла и Августина, основанныя на самыхъ неопровержимыхъ доводахъ, въ чемъ долженъ сознаться всякий, кто только прочтетъ ее. О лай, Богъ, чтобы и я сподобился пострадать за такую истину, и хотя бы она стоила мнъ тысячу разъ жизни, я не отрекся бы ни отъ одного положения ел. Я не хочу возвеличить тъмъ Гуса и провозглашать его мученикомъ, потому что не дошелъ до такой степени дерзости, чтобы возводить во святыхъ, какъ делаетъ папа съ слъпыми папистами. Я знаю, что Богъ страшенъ и неисповъдимъ въ судьбахъ своихъ; что и праведникъ можеть выстрадать злую муку, и все же никто не въдаетъ, на что обрекаютъ его судьбы Божіи. По въ очищение моей совъсти, я умываю руки отъ крови неповинной, противъ всѣхъ предателей, дабы они знали, какъ сами они отвергають и распинають Христа». (1)

Съ совершеннымъ отдѣленіемъ Лютера отъ Западной Церкви начинается третья пора его отношеній къ Гусу, пора обожанія послѣдняго, какъ истиннаго предшественника и настоящаго виновника Нѣмецкаго преобразованія. Отселѣ всѣ отзывы Лютера о Гусѣ проникнуты глубокимъ благоговѣніемъ. Прежде всего доведу до конца историческую часть его отношеній къ Гусу и Чехамъ, а потомъ укажу настоящее мѣсто, занимаемое Гусомъ въ ряду предъуготовителей его реформаціи. Римскій Дворъ хорошо понималъ всю опасность сближенія Лютера съ Чехами, противъ

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 1683 sqq.

воли его, совершеннаго Эккомъ и другими неудачными неборниками Латинства. Папская булла старалась возбудить въ Немецкомъ народъ чувство славолюбія ствринными воспоминаніями преданности Западной Церкви; самого же Лютера выставляла отъявленнымъ врагомъ Ивиецкой народности, указывая преямущественно на союзъ его съ Чехами, давнишними противниками Рима и Нёмецкаго Запада. «Возстани Боже, во гнёвё твоемъ»,писалъ Левъ X, съ выражениемъ глубокой скорби, - «суди прю твою; помяни поношение твое, еже оть безумнаго весь день. Приклони ухо твое къ моленію мому (Пс. 73, 22; 87, 3), ибо возстали лисы, губящія винограды (П песн. 2, 15); возсталь вепрь оть дубравы, и уединеный дивій пожираеть его (Пс. 79, 14). Возстаньте, св. Петре и Павле, противъ новаго Порфирія, возстаня сонмъ всъхъ святыхъ, возстань вся Церковь Божія! Ибо мы собственными глазами видёли и читали великія и многія ереси, заключающія въ себъ заблужденія Грековъ и Чеховъ, въ послёднее время вновь распущенныя въ славномъ народъ Нъмецкомъ, и это тъмъ съ большею скорбію, что мы и предки наши всегда любили Нёмцевъ, искони самыхъ пламенныхъ искоренителей ереси. Свъдътелями тому - похвальные законы Нъмецкихъ императоровъ во славу св. Церкви и въ посрамление еретиковъ; свъдътелемъ тому въроломство безбожныхъ Гуситовъ, Виклефа и Іеронима Пражскаго, наказанное на Констанцкомъ соборѣ; свѣдѣтелемъ тому, такъ часто проливавшаяся кровь Н вмцевъ въ бою съ отступниками Чехами». За темъ вычисляется 41 заблуждение Лютера, большею частию съ очевиднымъ намекомъ на Гуситскую ересь. Лютеръ, дотолъ считавшій буллу подложною, убъдившись въ ея подлинности, послъ краткаго опровержения въ Ноябръ 1520, издалъ пространный отвътъ на всъ, приведенныя въ ней ереси, въ Генваръ 1521 года. 30-я гласила такъ: «Нъкоторыя положенія Гуса, осужденныя въ Констанцъ, суть самыя правовърныя, истинныя и Евангельскія, которыхъ и все Христіянство осудить не можетъ». Ошибся, ошиося, читатель», —отвъчаетъ Лютеръ въ другой разъ,-«и какъ прежде говорилъ, такъ и нынъ повторяю, не нъкоторыя только, а всъ положения Гуса, вполнъ Християнскія, и сознаюсь, что папа съ своими поступилъ въ этомъ случав, какъ настоящій Антихристь, осудиль, вмъсть съ Гусомъ, св. Евангеліе, и поставилъ на мъсто его ученіе адскаго змія. И въ этомъ я ютовъ стать къ отвъту, гдъ слъдуетъ и, съ помощію Божію, берусь

доказать свое положение». Въ отвъть на 33-ю статью: «Сожженіе еретиковъ противно духу Святому», Лютеръ снова указываетъ на Гуса и Іеронима. «Я говорилъ только объ еретикахъ; но Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ были Христіяне благочестивые, сожженные отступниками и Антихристами, Папистами. Ради св. Евангелія, и по примфру ихъ, Римскій папа, съ своими инквизиторами, жегъ другихъ Христіянъ на многихъ мъстахъ; довольно указать на Савонаролу Доминиканца, сожженнаго во Флоренции, по повелънію Александра VI-го. (1) Въ объясненія 22 Псалмовъ Лютеръ около этого времени воздаеть тоже блестящее свъдътельство правовърію Гуса. «Во очищение совъсти моей, дабы, въ грозный часъ смерти и на страшномъ судъ, не воздать отчета за безбожное и безотвътное молчание, я исповъдую и свъдътельствую нышъ предъ всякимъ, кто читаетъ, или слышитъ, это признание, предъ небомъ и землею, что тъ статьи, которыя я въ Лейпцигъ исповъдалъ истинными Евангельскими догматами Христіянской вёры, а именно: что вселенская Церковь есть сонмъ предопредѣленныхъ, и всѣ положенія, вытекающія изъ этого главнаго, осуждены на соборъ безотчетно и беззаконно. Свъдътельствущсь и исповъдаю, что Констанцкій соборъ, что касается осужденія этѣхъ статей, былъ скопищемъ дьявольскимъ (conciliabulum Satanae); я отлучаю, отвергаю и осуждаю всёхъ и каждаго, кто присутствовалъ при этомъ соборъ и утвердилъ приговоръ его своимъ согласіемъ, или же одобреніемъ, кто бы онъ ни былъ, папа ли, епископы, или князья, все равно, дабы мнѣ не осквернить и не запятнать моихъ рукъ въ крови праведника. Еще свъдътельствую предъ всъми, что если Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій сожжены только ради этъхъ статей и ученія (какъ оно и есть въ самомъ дълъ), то съ ними поступлено беззаконно, то папа и клевреты его величайшие и самые жестокіе убійцы Христа и гонители Церкви его. Призываю каждаго во свъдътели моего исповъдания, кто ни будетъ читать его. Въ Лейпцигъ л еще не зналъ настоящаго смысла этъхъ статей, но уже видълъ, что внъшняя форма ихъ выражения вполнъ согласна съ Христіянской вфрою. По этой причинф я и не могъ настоящимъ образомъ опровергнуть превратнаго смысла, придаваемаго имъ льстецомъ и ласкателемъ папы. Теперь же, когда мы

<sup>(1)</sup> D. M. L. Grund und Ursache aller Artikel, so durch die R. Bulle unrechtlich verdammt worden. Walch, XV, S. 1847-1853.

имѣемъ въ рукахъ самую книгу Гуса, я вижу изъ связи мыслей, что значение словъ его вполнъ Христіянское». (1)

На Вормскомъ сеймъ съ особенной силой воскресли воспоми нанія Констанцкаго собора и, какъ уже разъ замвчено мною, спасли безстрашнаго Лютера отъ участи Гусовой. Самъ отвътчикъ не совсёмъ равнодушно смотрёлъ на эту особенность своего пребыванія въ Вормсь, которая разительнымъ сходствомъ съ пребываніемъ Гуса въ Констанцъ, не могла не заставить преемника Сигизмундова задуматься надъ прошедшимъ и предохранить себя отъ такого же будущаго. Первые намеки сдъланы были въ отвътномъ посланіи Лютера на вопросъ курфирста, что будетъ онъ делать, если императоръ позоветь его въ Вормсъ? (21 Дек. 1520 года). «Пріъду», пишеть Лютерь къ Спалатину, --- «и если не могу явиться здоровый, прівду больной. Потому что зовъ императора равносиленъ для меня призыву Божію. Молю Бога объ одномъ, чтобы начало его славнаго царствованія не обагрилось кровію моею, или кого бы то ни было, въ защиту неправаго дъла. Я желалъ бы погибнуть отъ руки однихъ Романистовъ, безъ участія Карла. Ты помнишь, какія бъдствія постигли короля Сигизмунда посль казни Гуса; какъ неудачны после того были все его начинания; какъ онъ умеръ, бездътный; какою жалкою смертію погибъ внукъ его, Ладиславъ; какъ потомство его изсякло въ первомъ колѣнѣ; какъ жена его, импер. Варвара, покрылась безславіемъ, и прочее по ряду. Если же такъ должно быть, то да будеть воля Господня. Аминь!» (\*) Съ своей стороны, враги Лютера действовали также на юнаго Карла, побуждая его къ истреблению ереси достохвальнымъ примъромъ короля Сигизмунда. Въ Ноябръ 1520 года вышла ръчь подъ вымышленнымъ именемъ Оомы Радина, Доминиканца, къ князьямъ и народамъ Нѣмецкимъ, въ которой Лютеръ и Меланхтонъ узнали немедленно складъ ръчи Эмзера. (3) Она выхваляетъ умъ и ученость Мартина, порицаетъ непомърную гордость и свиръпыя выходки его

(3) Aurif., I, Пис. Лютера къ Спадат. 4 Нонбря 1520 и 27 Февраля 1521, I Ер. 197 и 214, f. 288-507.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, IV, Объясн. 16 Пс., §. 40—21, S. 1218. — То были Университетскія лекціи Лютера, читанныя по Лятини. Писаны, по свъдътельству самого Лютера, отъ 1517 до 1521. Въ приложенномъ къ нимъ письмъ къ куре. Саксонскому, онъ говорить, что дочитадь до 22 пс. и должевъ былъ итти на Вормскій сеймъ, и уже, по окончанія сейма, прибленлъ объясненіе 22 пс. въ Вартбургскомъ уединенія. См. Пред. къ IV тому Вальхв.

<sup>(2)</sup> Aurif., I, Ep. 205, f. 296.

противъ Римскаго престола, отыскиваетъ противоръчія въ его сочиненіяхъ, приписываетъ ему заблужденія Виклефа, Гуса, Марсилія Фицина и пр., укоряетъ его преимущественно въ ненависти къ Доминиканцамъ, въ которой онъ будьто бы подражаетъ примъру Гуситовъ, разрушившихъ до основанія монастырь Проповѣдниковъ въ Клатовахъ, наконецъ, молитъ святыхъ отвратить отъ Германіи грядущія бъдствія, и либо смягчить свирёлые помыслы преобразователя, либо, для умиренія Церкви, ускорить конець его. Пока Меланхтонъ отвъчалъ на обвиненія Эмзера, Лютеръ продолжалъ сношения съ Чехами. Онъ писалъ къ Спалатину 17 Февраля 1521 года: «Одинъ Чешскій юноша прислаль ко мнѣ разсужденіе, гдѣ, въ 18 пунктахъ, старается доказать, что апостолъ Петръ никогда не былъ въ Римъ; но доказательства слабы. Чехи прислали ко мнъ мои объяснения 10 Заповъдей и Молитвы Господней, изданныя у нихъ на родинъ, на языкъ Чешскомъ; они сильно преуспѣваютъ въ словѣ Божіемъ. (1) Въ отвѣтѣ Ланцелоту Политу (Амвросію Контарину), монаху Доминиканскаго ордена, вышедшемъ 1-го Апреля 1521 года, Лютеръ не упускаетъ случан о любимыхъ витязяхъ своихъ. Прилагая къ папъ упоманате слова пророчества Даніилова (VIII, 25): «На пагубу многимъ возстанеть», онъ говорить: «Сюда относится то, что папа открыто осудилъ слово Божіе въ Констанцъ, въ лицъ Іоанна Гуса, и до сихъ поръ упорствуетъ во враждъ противъ Духа Святаго». (2)

Лютеръ въ Апрълъ мъсяцъ отправился въ Вормсъ. «На дорогъ», — говоритъ простодушно Миконій, — «очень многіе не совсъмъ удачно утъшали его, говоря, что если на сеймъ собралось такое множество кардиналовъ и епископовъ, то его непремѣнно сожгутъ въ порошокъ, какъ сдѣлали съ Гусомъ» (р. 73). И дъйствительно, легатъ Алеандеръ предупредилъ его появленіе ръчью, произнесенною въ полномъ собраніи сейма, съ явнымъ намекомъ на Гуситскую и Греческую ереси въ ученіи Лютера. (3) Немедленно по прибытіи Лютера въ городъ, 16 Апрѣля 1521, императорскіе совѣтники дали совѣтъ Карлу V погубить еретика, ссылаясь на примъръ Сигизмунда. Отвѣтъ императора увѣковѣченъ преданіемъ. (4) На открытомъ и частномъ допросахъ, Лютеръ свѣдѣ-

- (3) Walch, XV, 2038.
- (1) Ibid., 2185.

<sup>(1)</sup> Ibid. Ep. 212, f. 305.

<sup>(2)</sup> Walch, XXIII, §. 298, 307, S. 1954, 1919.

тельствовалъ, что онъ порицалъ не всѣ соборы, а единственно Констанцкій, осудивщій положенія Гуса; Христіянская Церковьсобрание върующихъ, предопредъленныхъ къ блаженству, а слъдовательно и членъ Апостольскаго Символа: «Върую во Единую Святую Соборную Христіянскую Церковь». Онъ объявилъ торжественно, что если на будущемъ соборъ повторится осуждение Констанц. кихъ статей, то онъ не будетъ молчать, потому что слово Божіе выше уставовъ человъческихъ. (1) Императоръ, съ своей стороны, клялся торжественно въ неизмънной върности матери Церквя. Въ извъстномъ эдиктъ 8-го Ман 1521 года противъ книгъ и ученія Д. Лютера, противъ всъхъ приверженцевъ и послъдователей его, сказано: «Онъ не стыдится открыто хулить св. соборы, преимущественно оскверняетъ нечистыми устами Констанцкий, называя его, въ посрамление всей св Церкви и народа Ивмецкаго, сатанинскияъ скопицемъ, присутствовашихъ на немъ и осудившихъ на казвь еретика І. Гуса, предка нашего, короля Сигизмунда, и Имперскихъ князей-антихристами, посланцами діявола, убійцами в Фарисеями; все осужденное на соборъ считаетъ совершенно святымъ, и дошель до такой степени безумія, что передь всёми хвалится : «Есля Гусъ еретикъ, то Лютеръ въ десятеро противъ него». (2) Послъдствія эдикта извёстны — продолжительное заключеніе Лютера вь Вартбургскомъ замкъ.

Саѣсь, въ уединенія, въ жестокихъ страданіяхъ неудовлетворенной дѣятельности и глубоко оскорбленнаго народнаго чувства, укрѣпляется духъ преобразователя къ предстоящей борьбѣ, созрѣваютъ первые плоды одинокаго Богомыслія, въ которыхъ имя Гуса подъ перомъ обращается въ жестокую укоризну Римскимъ тиранамъ. Такъ, въ объясненіи 22-го (21) Псальма, Лютеръ пишеть, что «на Констанцкомъ соборѣ истина, какъ говорится, побита на голову, осмѣяна и попрана ногами, въ лицѣ святаго мужа, Ісанна Гуса, котораго Паписты осудили какъ еретика и сожгли, и поставили мерзость папскихъ законовъ на мѣстѣ святѣ». (3) Въ отвѣтѣ Эмзеру, который, еще прежде осужденія Лютера, въ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> lbid. Описаніе предстоянія Лют. въ Ворисъ предъ Импер. и чинами, §. 54 - 51, S. 2213-17.

<sup>(2)</sup> Walch, XV, §. 13, S. 2269. — Cs. Walch, XIX, Огвътъ Лютера на предлож. юнросы въ Ворисъ, S. 1256.

<sup>(3)</sup> Walch, VI, §. 277, S. 1783.

новомъ воззвания приглашалъ императора къ истреблению ереси. (1) Лютеръ говорить: «За проповъдь слова Божія сожжены въ Констанцъ Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій, потому что ученіе ихъ затронуло могущество волковъ и козлищъ, и произвело возмущеніе, такъ что на совъщаніи между папой и кардиналомъ, какія преграды положить распространению Евхаристии подъ обоими видами, Флорентинский кардиналъ возопилъ: «Пускай ъдятъ и пьють, что хотятъ, лишь бы только не думали о преобразовании Церкви». А потому, хотя Эмзеръ и выводить на свъть Аристотеля, но я лучше желаю безславія Гуса, чъмъ Аристотелевой славы; пускай возметь себь на долю безстыднаго изычника и предоставить мнф Гуса, который нынѣ, благодатію Божіею, воздвигнутъ отъ мертвыхъ и гораздо сильнѣе истязуетъ убійцъ своихъ, папу, съ его клевретами, нежели смущалъ ихъ при жизни. И хотя бы папа со встми своими обнанщиками истаялъ съ досады и злобы, но онъ долженъ слышать обличительный голось Гуса: ««Убійцы Христовы! Вы можете проливать неповинную кровь, но не помъщаете ей взывать къ небу о мести : только по смерти Авеля начались съ особенной силой мученія братоубійцы. И я надъюсь, по волъ Божіей, больше причинить бълствія въ мірѣ по смерти, чымъ въ продолженіе всей моей жизни»». Мић дћла ићтъ до пророчества о какомъ-то монахћ, который долженъ обольстить вселенную своимъ учениемъ. Учение святыхъ апостоловъ я ставлю выше ложныхъ пророковъ. Не такъ училъ папа съ своими тираннами. Гусъ доказалъ это, и я, съ помощію Божіею, докажу еще лучше». (2)..... «Обманомъ осуждены на соборв Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій; убійцы, не находя возраженій правдивыхъ, истолковали превратно ихъ мнѣнія, какъ ясно свъдътельствуютъ о томъ ихъ творения и книги». (3).... «Ты пипешь, что въ наше время необходимо жечь еретиковъ, потому что книгопечатание легко размножаетъ заблуждения, чего прежде не было; но ты забыль, что Гусь и Іеронимъ сожжены въ Констанцъ прежде изобрътенія книгопечатанія». (4) Въ замъчаніяхъ на буллу «Coenae Domini», вышедшую во время Ворыскаго Сейма, 28 Марта, въ великій четверкъ, Лютеръ приводить (въ 1522 г.) слова псалом-

52

<sup>(1)</sup> Seckend., I, прилож. р. 131.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, S. 1556.

<sup>(3)</sup> Ibid. S. 1564.

<sup>(4)</sup> Ibid. S. 1641.

скія: «Преклонится грешный и падеть, внегда ему обладати убогими» (Пс. 9, 31), и прилагаеть ихъ къ сожжению Гуса, одного изъ убогихъ, котораго слава сто летъ таилась подъ мракомъ. (1) Въ сочинении объисповъди, надписанномъ Зикингену (1521), снова упоминаеть онъ объ Гусъ. «Слово Божіе говорить ясно, что никто не можетъ отпускать гръховъ, если не будетъ имъть Духа Святаго. Пускай говорять, что эта статья Виклефа, или І. Гуса, осужденная въ Констанцъ. Осуждать не довольно, нужно доказывать». (2) Въ книгъ о злоупотреблении Литурги, писанной въ Вартбургъ въ томъ же 1521 году, обращается къ Папистамъ съ такими словами: «Идите, вопросите совъта Богохулителей въ Парижъ в Лейденъ, а мы низложимъ ваше священство, ибо оно не отъ Бога, потому что преслёдуеть единое спасительное служение дука и слова. Для того-то и осудили вы статью Гуса, постановивь, что не следуеть принимать оть всякато проповедь о Христе, а весь піръ долженъ слушашь ученіе діявольское изъ вашихъ хульныхъ устъ». (3) О Вормсконъ соборъ, пошедшемъ по слъдамъ Констанцкаго, отзывается съ негодованиемъ. «Ты знаешь», -писалъ онъ, въ 1522 году, къ Гартманну Кронбергу,-«что неразумное осуждение истины Божіей на Вормскомъ сеймъ, есть общій гръхъ всей Нъмецкой земли. Богъмнъ свъдътель, я боюсь, что слово Евангельское исчезнеть въ Германии, что Господь ниспошлетъ на нее ожесточение и слыпоту, о которой страшно подумать; потому что Намецкій народъ уже слишкомъ погрѣшилъ противъ истины. Овъ впервые осудилъ въ Констанцъ Евангеліе, и пролилъ кровь неповинную, кровь Іоанна Гуса и Іеронима; потомъ, въ Ворисъ в Гейдельбергъ, кровь Драмсдорфа и многихъ другихъ; не говорю уже о Майнцв и Кёльнв; весь Рейнский потокъ обагренъ кровію. О несчастное племя! Долго ли быть тебъ палачемъ Антихриста надъ святыми пророками Божіими?» (4)

Между тъмъ какъ папа, Адріянъ VI, грамотою, посланной на Нюренбергскій Сеймъ, 1522 года, въ трогательныхъ выраженіяхъ увъщавалъ Нъмецкій народъ къ подражанію великому дълу предковъ, достойно наказавшихъ въ Констанцъ Іоанна Гуса и Іеронима

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 2166.—Unterricht der Beichtkinder über seine verbotene Bücher, XV, . §. 12, S. 2290.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, §. 63, S. 1051.

<sup>(5)</sup> Walch, XIX, §. 48, S. 1332.

<sup>(4)</sup> Aurif., 11, f. 105-107.

Пражскаго, которые (по выражению граноты) снова ожили въ Лютерь и пользуются особеннымъ его уважениемъ, (1) Люгеръ, возвратившійся въ Виттембергъ, (въ Мартъ 1522 года) вступилъ въ явныя сношения съ Чехами. Въ 1521 году вышелъ въ Англін, а въ 1522 году въ Нъмецкомъ переводъ Эмзера и въ Германии отвътъ Генрика VIII, на книгу Лютера о Вавилонскомъ плънени Церкви. Король обвинялъ преобразователя въ низкомъ ласкательствъ предъ Чешскою чернію, съ намъреніемъ приготовить себъ друзей отъ маммоны неправды, и върное убъжище въ гостепріямной странь, въ случав невзгоды на родинь. (2) Не успълъ еще Лютеръ отвъчать пресловутому защитнику въры, когда въ исходъ Іюня явилось къ нему посольство отъ Братьевъ: Іоаннъ Горка и Михаилъ Вейссъ-привътствовать его и пригласить къ единению. (3) Послы отправлены были къ Лютеру Павломъ Сператомъ, Моравскимъ проповъдникомъ: они приносили свое исповъдание и требовали у него разръшения на разные догматические вопросы. Подробности узнаемъ изъ двухъ писемъ Лютера къ Павлу Сперату и въ Спалатину, отъ 4-го Іюля 1522 года. «На вопросы, присланные ко мит съ послачи Вальденцевъ», -- писалъ онъ къ Сперату,---«отвъчаю такъ: «Я желалъ бы, чтобы они вовсе не предлагались, какъ безполезные и опасные для простаго народа, потому что неопредъленностию и голословностию (ruditate et levitate) только отвращаютъ огъ сущности Христіянскаго ученія, огъ въры и любви.... Но чтобъ не думали неразумные, что я не могу отвъчать на вопросы ихъ, скажу свое мнъніе: а) Я думаю, что поклонение Христу въ Евхаристи есть дело совершенной свободы. Кто имъеть въру и любовь, тотъ не можеть гръшить, хотя бы и не кланялся; и наобороть, кто не имветь ея, тоть грешить и кланиясь. Потому что поклонение въры состоитъ въ томъ, когда обнимаешь встать сердцемъ Того, Чье тало и кровь несомнанно присутствуетъ въ Таинствъ. Сдъсь конецъ Православію. Ибо никто, конечно, изъ Братьевъ не отрицаетъ дъйствительнаго присутствія тела и крови Того, Кому приносится поклоненіе Если же кто пожелаетъ изследовать, какимъ образомъ Божество присутствуеть въ Таинствъ, тъхъ обличай за излишнее любопытство, дабы

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 2349.

<sup>(2)</sup> Walch, XIX, §. 9, S. 177.

<sup>(3)</sup> Gieseler, Kirchengesch., III, I Abth'., S. 438.

соблюсти ихъ въ смиренномудрій въры и въ чистомъ разумънін Таинства, Такой же отвътъ предлагаю и на второй вопросъ : б) Что именно заключается подъ видомъ Хлъба: одно ли Тъло Христово, или вмъстъ и пречистая Кровь? Видишь самъ, какъ безполезно посвящать грубый народъ въ эть богос новскія тонкости, не способствующія къ утвержденію въры, а только умножающія расколы? Для вёры довольно знать, что подъ видомъ хлёба предлагается Тело, подъ видомъ вина-пречистая Кровь Христа живаго и царствующаго; а какимъ образомъ Кровь соприсутствуетъ Телу и Тело Крови вь каждомъ раздъльномъ видъ, вопросъ безполезный. в) Такимъ же образомъ разръшить можно и третій вопросъ: о поклонении Богу, во Святыхъ обитающему, поклонения, совершенно свободномъ. Мы читаемъ (1 Кор. XIV, 25), что и невърный падетъ ница и поклонится Богу во Святыхъ, когда услышитъ ихъ пророчествующихъ. И Авраамъ трехъ Ангеловъ видълъ, а одному Господу поклонился; и что другое и мы сами двлаемъ, другъ друга честію больше творяща, какъ не поклоняеися Богу, въ насъ обитающему? И такъ совершенно свободно призывать Бога въ твари, или внѣ твари, потому что «Я исполняю и небо и землю», -- глаголетъ Господь. Та въра никогда не можетъ гръшить, которая во всемъ ищеть и пріемлеть одного Бога». (1) Письмо это писано подъ вліяніемъ прежняго недоброжелательства къ Братьямъ, на которыхъ онъ все еще смотрълъ, какъ на еретиковъ. Впрочемъ, изъ письма къ Спалатину видно, что онъ, отпуская пословъ на родину, имълъ уже болъе выгодное понятіе объ исповъданіи Братьевъ. «Ко мнъ прівжали послы Пикардовъ, совъщаться со мною о въръ своей. Я нашелъ учение ихъ почти совершения чистымъ, но не одобряю употребленія темныхъ и неудобопонятныхъ реченій (obscurae phrases et barbarae), вмъсто яснаго текста писанія. Потомъ соблазняеть меня и то, что они считають безполезнымъ крешение младенцевъ, и, однако, крестятъ ихъ, и подвергаютъ новому крещенію переходящихъ отъ насъ. Наконецъ, что они принимають 7 Таинствъ. Они одобряютъ еще безженство священниковъ, хотя и не ставять его непременнымъ закономъ для всехъ. Такъ трудно найти во всемъ міръ совершенную чистоту Евангельскаго ученія Истинно ли мивніе ихъ объ отнощеніи въры къ дъламъ, не могу еще ръшить,

<sup>(1)</sup> Aurif., II, p. 71-73.

но сомнъваюсь сильно; въ Евхаристіи и Крещеніи не погръшають, развъ только въ словахъ. (1)

Какъ Чешскіе Братья искали союза съ Лютеромъ, такъ Лютеръ, въ свою очередь, искалъ союза съ умъренными Гуситами, Утраквистами или Чашниками. 15 Іюля 1522 года онъ писалъ грамоту, весьма зам'вчательную къ князямъ и сановникамъ, собраннымъ на Пражскомъ сеймъ. «Хотя бы и не подобало моему ничтожеству», --говорить онъ въ началь, --- «обращаться къ такимъ знаменитымъ мужамъ, но важность вопроса побуждаетъ меня отрешиться отъ всякихъ приличій. До насъ дошли слухи, что многіе изъ вашихъ намърены снова приложиться къ престолу погибельному Римскаго тиранства, не находя другаго средства удовлетворить всеобщему желанию мира. Во время оно, и мив ненавистно было Чешское имя, когда я не видалъ еще въ папъ Антихриста; но съ тъхъ поръ. какъ возсіяло Евангеліе, я надъюсь, не безьизвъстно и вамъ, что я съ такимъ рвеніемъ защищаль отдяленіе ваше отъ папства, что никто изъ васъ, конечно, не понесъ всей туги позорнаго вашего имени въ той степени, въ какой я выношу ее; ибо сколько разъ до сего дня меня обличали въ происхожденіи Чешскомъ, въ намъреніи искать убъжища въ Чехіи? (Явный намекъ на послъднее обвинение короля Английскаго). И дъйствительно, я не опустилъ бы случая побывать въ Чехія, не спасаться въ ней отъ гоненій. а взглянуть на васъ, узнать вашу въру. Но я не хочу давать поводъ врагамъ моимъ хвалиться побъдой своей надъ Евангеліемъ. называть меня измённикомъ, покинувшимъ родныя знамена, хотя ныяв, благодатію Божіею, имя ваше въ почетв у благороднъйшихъ Нъмецкихъ вельможъ, что даетъ мнъ право надънться на скорое соединение Чеховъ и Нъмцевъ въ единомысли духа Евангельскаго, лишь бы мы до времени съ Христіянскою терпимостію снисходили ко взаимнымъ недостаткамъ. Нельзя измѣнить всего вдругъ и насильственно; мы должны черезъ добрыхъ благовъстниковъ подготовлять постепенно соединение обоихъ народовъ во Христь единомъ. Есть между вами расколы; правда, ихъ запрещаетъ апостолъ, но вамъ не удастся уничтожить ихъ соединениемъ съ Римомъ; напротивъ, подъ Римскимъ владычествомъ они разовьются съ ужасною силою. А развъ ихъ нътъ между нами? Одни Нищенствующие монахи распались на семь орденовъ, Минориты

<sup>(1)</sup> Ibid., f. 78-79.

на столько же, в Святвйшій папа питаеть раздоры, боясь выше всего единенія въры. Никогда Чешскія секты не могуть сравниться съ безконечнымъ дроблениемъ Папистовъ. Другаго врачевства противъ раскола не можетъ быть, какъ чистое благовъстие Евангелія. Если народа нельзя удержать оть измёны, то, по крайней мёрв, вы приложите усилія, чтобы не осуждались два вида Причастія; по крайней мёрё, вы сами, не налагайте хулы на невинную кровь вашихъ Гуса и Іеронима, съ ихъ учениемъ въры. Этого двойнаго предательства усильно требуеть отъ васъ кровожадная блудница; она не приметъ, она не можетъ принятъ, васъ въ свое лоно спокойно, иначе, какъ подъ этъмъ условіемъ. А кто решится на предательство, того я назову предъ Богомъ и предъ людьми изменникомъ Христу Богу. По крайней мере, я и наши не выдадимъ Гуса, и еслибъ вся Чехія отъ него отреклась, онъ будетъ нашимъ, но тогда кровь его будетъ на васъ. И такъ молю васъ, пребывайте въ отрицании діявола, въ которомъ стояля до сихъ поръ пролитіемъ крови сыновъ своихъ, не налагайте безславія на наше Евангеліе. Не бойтесь, если все между вами не бываеть, какъ должно. Если вы Галаты, отыщется Павелъ, который воззоветъ васъ и исцёлить ваши язвы; только сами не поддавайтесь тиранству. Молю Господа Інсуса Христа просвътить сераца ващи и направить ихъ къ полнотъ Боговъдънія. Аминь. (1)

Того же числа (15 Іюля, 1522 года) Лютеръ писалъ къ одному изъбогатыхъ помъщиковъ Чешскихъ, Графу Себастіяну Шлику, пересылая къ нему свой отвътъ на возражение короля Англійскаго. «Вотъ уже слишкомъ три года, какъ яростные Паписты обвиняють меня въ соединении съ Чехами, ликують я вопиоть: «Еретикъ приложился къ еретикамъ». Три раза я становился предъ ними, предсталъ и на Ворискій сеймъ, хотя зналъ уже, что изператоръ, къ въчному стыду Германіи, нарушилъ опасную грамоту. Но въ этъ три года ни одинъ изъ Папистовъ ве явился къ намъ въ Виттенбергъ, хотя власть императора ручалась за ихъ безопасность. И они же смеють хвалиться победой и трубить повсюду о предполагаемомъ будьто бы мною бъгствъ. И король Англійскій разносить туже молву своей книгой; онъ думаеть, эта послъдняя тогда только одержитъ побъду, когда Лютеръ спасется въ Чехию. Бъдная голова! Но я, при всемъ желании видъть Чеховъ

<sup>(1)</sup> Aurif., II, f. 85-36.

и на мъстъ изслъдовать въру, столь ненавистную папъ, доселъ удерживался, и буду удерживаться, отъ путешествія къ нимъ, не по тому, чтобъ я боялся позора ихъ имени, какъ нечистой пёны, которою злобные Паписты, противъ всякаго права, окалили благородное племя (ибо Чехи, по самымъ законнымъ причинамъ, покинули кровожадныхъ тирановъ, по сожжении праведнаго Гуса и осуждении Евхаристіи подъ обоими видами). Нѣтъ, не по тому не вду я въ Чехію, ибо знаю, что безславіе Чешскаго имени есть честь предъ Богонъ, а по тому, что Христосъ велёлъ мнё оставаться на страже и мучить чудища папскія. Онъ хочеть, чтобы они очистились собственнымъ ядомъ и истаяли въ собственной злобѣ. Но я помышляю о другомъ быхтвь въ Чехію; я хочу сочиненіями своими, съ Божіею помощію, очистить Чеховъ отъ въковаго безславія и заклеймить всесватнымъ позоромъ имя Папистовь. Пищу къ тебъ, великодушный витязь; къ тебъ прежде всего направляю стопы свои; потому что владания твои пограничны съ Германиею; черезъ нихъ совершу я течение свое по всей вашей родинъ. Такимъ образомъ, я не только спасусь бъгствомъ въ Чехію, но и буду жить въ ней постоянно. Твой благодушный пріемъ благословитъ начало моего бытства и будетъ похвальнымъ примъромъдля прочихъ Чешскихъ вельможъ». (1)

Пропаганда, начатая Лютеромъ, продолжалась успѣшно и во весь 1521-й годъ. Каменскій (въ Исторіи о тяжкихъ гоненіяхъ Церкви Чешской, гл. 28, стр. 79) говорить, что появленіемъ Лютера, перуна Божія, нѣкоторые Чашники, какъ бы пробужденные отъ сна, приложились къ его чистому ученію и охотнѣе стали посылать іереевъ своихъ на посвященіе въ Виттембергъ, нежели прежде въ Римъ. Это было прямымъ слѣдствіемъ новаго посланія Лютера къ совѣту и общинѣ города Праги о томъ, какъ должно избирать и поставлять церковнослужителей. Онъ начинаетъ съ того, что послѣ многихъ и частыхъ приглашеній писать къ нимъ объ этомъ предметѣ, любовь Христіянская побудила его

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, р. 347. —251. Къ этому же году относится письмо Силезскаго герцога Карла къ Лютеру (29 юля), въ когоромъ тоть жалуется послѣднему, что проклатіе, надоженное папой на прадъда его, Корода Чешскаго, Подъбрада, за догматы Гуса, тагответь на потоиствъ его до 4-го рода, и просить Лютера острить по прежнему азыкъ к перо противъ звоупотребленій Пацистовь. Отвъть Лютера, о которомъ онъ самъ говорить, до насъ не дошелъ.—Secken dorf, I, р. 336. Но въ слѣдующемъ 1523 году, онъ упоминаеть со славой о королъ Георгъ и Мюнстербергскихъ герцогахъ, съ авнымъ намскомъ на эту передиску.—Walch, X, §. 22, S. 1829.

склониться на общее желание. За твых следуеть повесть: «Съ техъ поръ, какъ діяволъ одержалъ побъду и Чешская держава опустъла, вы, по изгнании епископовъ и священниковъ, принуждены были ежегодно обращаться къ Италіи и покупать у Папистовъ поставление священнослужителей. Римские же епископы, считая васъ еретиками, не дають вамъ священниковъ. Не говоря уже о трудахъ и издержкахъ, съ которыми сопряжены отдаленныя странствованія среди непріятелей и иноплеменниковъ, сколько злыхъ обычаевъ, сколько душевныхъ болъзней, выносите вы ежегодно изъ Рима? Пословица не даромъ говоритъ, что Нѣмецкій высѣльникъ годился бы въ попы Чешскіе. Отсюда пустота и Вавилонское смъшеніе въ благородномъ королевствв Чешскомъ, гдв всякій учить по своему; самозванцы принимають на себя роль священниковъ: одни покупають приходы, другие сами навязываются. Лучше бы вовсе не имъть вамъ служителей слова, и каждому отцу семейства читать дома Евангеліе своимъ домочадцамъ. И какъ единодушное върование всъхъ странъ и народовъ допускаетъ мірянамъ крещение младенцевъ, то мой совътъ вамъ не прибъгать BOBCe къ священникамъ, хотя бы вы во всю свою жизнь лишены были счастія вкушать Евхаристію. Іуден въ Вавилонскомъ плёну, не имъя возможности итти въ свой возлюбленный Іерусалимъ, для приношенія молитвы и жертвъ, не утратили твмъ слова въры, хотя и вздыхали о градъ Божіемъ. И у васъ семьянинъ, лишаемый Евхаристи тиранствомъ папы, если бы сталъ воздыхать о лишеніи Таинства, конечно былъ бы оправданъ.

Вамъ не только грѣшно предъ Богомъ, но позорно и предъ людьми, искать и принимать поставленіе отъ вашего врага, который сжегь Іоанна Гуса и Іеронима, который жаждетъ вашей погибели, который донынѣ безъ конца и безъ мѣры хулилъ васъ позорнымъ названіемъ еретиковъ, котораго преступные замыслы стоили благороднѣйшей крови сыновъ вашихъ. И кровавый тираннъ не стыдится неправды своей, не раскаевается въ невинно пролитой крови, не возвращаетъ вамъ похищеннаго имени Христіянъ. Онъ не жалѣетъ и о крови Нѣмецкой, сголько лѣтъ проливаемой тщетно въ бою съ вами за неправое дѣло; до сихъ поръ желѣзное чело его ищетъ нашей погибели, дабы померкла послѣдняя искра, которая свѣтитъ во мракѣ его беззаконій.

Не боитесь ли вы нововведеній? Но отъ чего же вы не боялись ихъ, когда одни противились папѣ и дерзали на все, ради Гусовой памити. Борьба ваша съ папой, не была ли неслыханной новостію, которой и нынъ еще не можетъ надивиться вселенная? Стыдитесь цъловать руки того, кто обагрилъ свои собственныя неповинною кровію вашего Гуса, припадать къ ногамъ того, кто самихъ вась иопираетъ ногамв!» (<sup>1</sup>)

Посланіе Лютера имъло, по видимому, желанный успѣхъ. Собранные въ Прагѣ чины королевства, въ присутствіи уважаемыхъ церковнослужителей, Павла Сперата, Бене шкта Оптата, Вячеслава Лютомышльскаго, Яна Харпы и 20 магистровъ Университета, начертали основныя положенія будущаго преобразованія Церкви Гуситской. Предположено уничтожить преданіе объдни, возношеніе Даровъ, освященіе плодовъ и другіе обряды. Администраторомъ Пражской Церкви род обоје выбранъ Гавлъ Цагера, свящекникъ у Божіей Матери Тынской. Учившись долгое время въ Виттембергѣ, Цагера лично знакомъ былъ съ Мартиномъ, о которомъ отзывался всегда съ уваженіемъ, какъ о великомъ орудіи Божіемъ; отъ него, по словамъ Каменскаго, исходило увъщаніе Лютеру написать къ Чехамъ послѣднюю грамоту, возвысившую его въ званіе начальника Церкви Гуситской.

По одушевленіе было только минутное; сила народнаго духа немедленно вступила въ права свои. Мстительный феодальный характеръ преобразованія Лютерова не приходился къ терпимости кроткой общины Чашниковъ. Върные рукоположенію апостольскому, они, большею частію, приложились къ Римскому престолу. Виновникомъ новаго переворота былъ тотъ же, по словамъ Коменскаго, предатель Цагера. Въ 1525 году онъ писалъ отъ лица Консисторіи къ папскому легату, что Чешская земля, опираясь на кръпкой основъ всемірной въры, до сихъ поръ, какъ неподвижная высокая скала, возмогала надъ всъми крушеніями различныхъ ересей, тяжестью которыхъ колеблются сосъднія Нъмецкія области, и какъ маякъ указываетъ надежную пристань всъмъ, плавающимъ по бурному морю религіозныхъ волненій». (2) Сдъсь, въ послъдній разъ ръшался вопросъ о возможности Православнаго ученія совмъстить неприкосновенность Чеховъ съ правительственнымъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 18-18-1875.

<sup>(1)</sup> O těžkých protjwenstwjch cyrkwé české, str. 80 – 82. – Лютеръ шкеллъ объ немъ къ Гаусману: «Gallum Bohemorum portentum novi, Deus conterat studia ejus, qui nobis sic illusit».– Aurif., II, 270, v. v.

подчиненіемъ Риму. Чашники, признавая папу первосвященнакомъ, тёмъ не менёе ограждали цёльность своего исповёданія отъ Латинства. Но предначертанія ихъ не сбылись. Сѣмя раздора, заброшенное Лютеромъ въ ихъ стройную общину, отразилось въ печальныхъ послёдствіяхъ. Окрёпшія связи съ Римскимъ престоломъ, корыстная опека Западной Церкви противъ выродившихся Гуситовъ, сгладили мало по малу черты различія между вѣрными Чашниками и сынами Запада. Лучшая половина Церкви Гуситской переродилась, съ одной стороны, въ Лютеранъ и Кальвинистовъ, съ другой снова подпала насилію Рима. (1) Послёдній ударъ намесенъ ей уставомъ собора Тридентскаго, допустившаго, въ видѣ уступки, общеніе Чаши, и избраніемъ Латинскаго Архіепискова.

Такъ кончились, въ 1525 году, переговоры Лютера съ умъренными Гуситами, сверхъ всякаго чаянія, совершеннымъ неуспьхомъ. Но сношения съ Чешскими и Моравскими Братьями продолжались, постепенно слабъя, до самой смерти его. Въ 1523 году Братья прислали ему Катихизисъ свой, въ Латинскомъ и Нъмецкомъ переводахъ, сдъланныхъ епископомъ или сеніоромъ Дукой, по желянію Лютера, сообщенному устно посламъ ихъ. Ему преимущественно хотелось узнать догмать Братьевъ о Танистве Евхаристии. Въ присланномъ Катихизисъ, по прежнему, соблазнило его мнёніе, что Христось не присутствуеть въ таинстве самостоятельно и естественно и что дарамъ покланяться не следуетъ. Онъ писалъ къ Николаю Гаусманну: «Пикарды держатся такого мивнія о Таинствъ, что Христосъ не присутствуеть тълесно подъ видояъ хлъба (какъ говорятъ иные, что видъли младенца и кровь), а духовно и таинственно, т. е., что видимо вкушая хлъбъ, невидимо, хотя и дъйствительно, принимаешь тъло Сидящаго одесную Отца. (Отрицание пресуществления). Дарамъ не кланяются они на тояъ основании, что Христосъ, по мнънию ихъ, не присутствуетъ въ нихъ телесно, а только невидимо». (2) По этому случаю Лютеръ и санъ написалъ къ нимъ цёлое разсуждение подъ заглавиемъ: «О поклонении Таинству тела и крови, къ возлюбленнымъ друзьямъ моимъ, Чешскимъ и Моравскимъ Братьямъ, слывущимъ Вальденцами». (3) Оно начинается такъ: «Я устно слышалъ отъ вашихъ

**418** 

<sup>(1)</sup> Gieseler, Kirchengesch. III, 1 Abthl., S. 144-.45.

<sup>(2)</sup> Aurif., 11, i. 68.

<sup>(3)</sup> Walch, XIX, 1593-1630.

пословъ, что вы вфрите единодушно дъйствительному присутствию въ Таннствъ плоти и крови, той самой, которая родилась оть Дъвы Маріи и вистла на древт. Но въ присланномъ мит Катихизист этоть вопросъ надлежащимъ образомъ не поясненъ, а потому я и не вельль переводить его по Измецки, боясь пограшить противъ смысла Латинскаго подлинника». Далъе Лютеръ излагаетъ свое собственное мизніе на счеть Евхаристіи и всв возможныя ереси въ учении объ этомъ Таинствъ. «Должно върить въ истину дъйствительнаго присутствія тъла и крови, остерегаясь значенія символа въ словахъ: «Сіе есть». Поклоненіе Дарамъ онъ также оправдываеть по самой святости Божества, въ нихъ заключаюцагося, хотя ставить его несравненно ниже поклонения внутренняго. Потонъ переходитъ къдостоинстванъ и недостаткамъ Апологіи Братьевъ. Правовърнымъ считаетъ онъ догматы ихъ: 1) о Пресвятой Тронца; 2) о воплощении одного Сына Божія; 3) объ Единой Христіянской Церкви и о власти ключей, т. е., власти разръшать отъ гръховъ и возвъщать Евангеліе, присвоенной каждому върующему; 4) отряцание папы, епископовъ и человъческихъ преданій; 5) отрицаніе чистилища, литургін, монашества; 6) ходатайство одного Сына Божія, безъ посредствующихъ молитвъ Богоматери и Святыхъ. Недостат. и находитъ: 1) въ исповъдании Таинства Евхаристіи (какъ сказано выше, оть недоразумънія); 2) въ крещении младенцевъ, не по въръ и молитвъ церковной, а по будущей въръ самихъ крещаемыхъ, когда придутъ въ возрастъ; 3) въ признании всъхъ семи таинствъ, когда слово Божие, по его митнию, принимаетъ ихъ только два: Крепценіе и Транезу Господню; 4) въ запрещении церковнослужителямъ возвъщать слово Божіе по вступлени въ бракъ, предоставленномъ, впрочемъ, на произволъ каждаго; 5) въ неправильномъ понятіи объ отношени въры къ дъламъ. «Мив кажется», -говорить Лютерь, - «по выраженіямь Апологіи вашей, что вы все еще слишковъ много приписываете двламъ; и хотя я не знаю, на сколько интение ваше подходитъ къ истинъ, но вижу, что вы выражаетесь не совствить ясно и не даете разуить, что одной только въръ, безъ участія дълъ, принадлежить оправдание, жизнь и блаженство. Вы еще соблазняетесь текстомъ ап. Павла, что любовь выше въры, и текстомъ Іякова, что въра мертва безъ двлъ». Онъ упрекаетъ ихъ далве въ пренебрежении языковъдънія, необходимаго для правильнаго толкованія Библін. Впрочемъ, отдаетъ превосходство ихъ церковному благочинию и Евангельской жизни, преимущественно въ сравнении съ Нъмцами. «Мы еще не можемъ достигнуть такого благочинія въ преподаванія Евхаристіи подъ обонми видами, такого правильнаго упражненія въ въръ и правственности, какое у васъ. Унасъ все еще зелено (гез adhuc apud nos crudae sunt) и подвигается медленно; но молитесь за насъ!... Я хотълъ воздать вамъ свъдътельство, что община ваша несравненно ближе къ Евангелию, нежели всъ другія, извъстныя мнъ. Слыша, что вы, по милости Божей, ведете святую, благочестивую, непорочную жизнь, не предветесь распутству, объядению и пьянству, не хулите имени Божія проклятінми и суетной божбой, не хвалитесь всенароднымъ развратояъ, какъ мы; напротивъ, каждый питается отъ труда рукъ своихъ, гдъ только можеть; и нъть у васъ праздныхъ чревоугодниковъ и пьяницъ, какъ между нами; и ниціє не остаются безъ помощи; зная это, я почель Христіянской обязанностью указать вамъ на слабую сторояу вашей внутренней жизни по въръ. Мы, живущие посреди Содомы, Гоморры и Вавилона, не имветь возможности, безъ особеннаго чуда, довести внашнюю Христіянскую жизнь до того совершенства и безукоризненности; за то у насъ свътитъ истинное, чистъпшее учение Евангелия, какъ яркое свътило въ родъ прелюбодъйномъ и гръшномъ. Мы желали бы сообщить его всемъ, а равно оть всехъ принимать наставленіе, котораго и ожидаемъ отъ васъ. Аминь»!

Въ следствіе этого, въ 1524 году, тотъ же Іоаннъ Горка, явился снова посланникомъ отъ общины Братьевъ, дабы точнъе познакомиться съ церковнымъ устройствомъ юной Протестанской Церкви. Разумфется, онъ не могъ найти въ Германіи, чего искалъ. Пе лалее какъ въ 1523 году сделано было Лютеромъ первое предположение объ устройствъ однообразнаго Богослужения. До тъхъ поръ каждый служилъ свою собственную объдню, по закону Хрястіянской свободы, но вопреки встить законанъ Христіннскаго благочинія. Между тъмъ Лютеръ не пересталъ отзываться довольно обидно о пристрастии Братьевъ въ родному языку. Сознаваясь самъ въ невозможности учредить въ Германии настоящую Церковь, или собранія Евангельскія для всенароднаго Богослуженія, по невъжеству, грубости и невърно простаго народа, онъ съ завистью смотрълъ ва строгое благочиние церковнаго устройства, какъ выражался, Пикардовъ, и въ замънъ того вооружался усильно на презръние ихъ къ священнымъ языкамъ древности.«Яжелалъбы», -- писалъ онъ въ1523 году, -- «воспитать такихъ юношей, которые могли бы приносить

Digitized by Google

пользу и иноплеменникамъ, объясняться съ чужими народами на языкћ, имъ понятномъ, дабы не было съ нами того же, что съ Вальденцами Чешскими, до того уловившими втру свою въ свой народный языкъ, что никто не можетъ быть посвященъ въ тайны ихъ исповъданія, не зная ихъ языка. Но Духъ Святый не такъ устроилъ благовъстіе Евангелія. Онъ не повелатлъ встмъ языкамъ сходиться въ Іерусалимъ и учиться Еврейскому. Онъ ниспослаль на апостоловъ дарование встать языковъ». Тъже мысли. въ примънении къ Братьямъ, повторились въ послании Лютера къ думнымъ совътникамъ и начальникамъ всъхъ Нъмецкихъ городовъ въ 1524 году. «Я не могу похвалить Братьевъ Вальденцевъ за презръніе ихъ къ языкамъ. Ибо если бы даже ученіе ихъ было совершенно истинно, и тогда бы они по необходимости подвергались частымъ оплибкамъ въ тольования текста, и не имъли бы возможности защитить свою въру оть заблуждений. Притомъ, исповъдание ихъ такъ темно, такъ сосредоточено въ самомъ себъ (so auf eine eigene Weise gezogen), что я сомнъваюсь въ возможности соблюсти его въ чистотъ. Ибо очень опасно о дълахъ въры говорить инымъ языкомъ, нежели какимъ Господь самъ благоводилъ открыться намъ въ Словћ». (1) Обидный тонъ Лютера и самъ по себъ не могъ нравиться представителю Братьевъ, но между ними еще произошла размолвка и за догматы втры, и они разстались съ неудовольствіемъ. Братья на цълыхъ 8 лътъ прекратили сношенія съ Лютеромъ и вступили въ переговоры съ Карлштадтомъ и Цвингліемъ. Въ томъ же 1524 году вышло Чешское возраженіе на всв замвчания Лютера относительно догматовъ, найденныхъ имъ неправовърными. (2) Сдъсь, между прочимъ, защищались мизнія Карлитадта и Цвинглія объ Евхаристіи. Это было время для Лютера самое тревожное; вся Германія волновалась въ ожиданіи Крестьянской войны; Сакраментисты возстали съ удвоенной силой; Цагера и большал часть Утраквистовь отлагались отъ Лютера; Братыя въ первый разъ стали въ враждеоныя къ нему отношения. Въ Генваръ 1525 года Лютеръ пишетъ къ Гаусману: «Я отвъчалъ Карлштадту въ двухъ книгахъ, въ которыхъ и Пикарды прочтутъ мое мнъніе. Я не читалъ еще возраженій ихъ, потому что былъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 263-268; X, S. 558 sqq., 551.

<sup>(2)</sup> Gies ler, I, 5 Abthl., S. 440.

слишкомъ занятъ. (1) Въ этъхъ двухъ книгахъ Лютера мы узнаемъ одно изъ знаменитъйшихъ его сочиненій: «Противъ небесныхъ пророковъ (Wider die himmlischen Propheten)», во второй части котораго подробно опровергается заблужденіе Карлштадта на счетъ Евхаристіи.

Непріязненныя отно енія къ Гуситамъ не мъшали Лютеру всею душею предаться изучению Гуса. Эту пору ближайшаго знакомства съ его сочинениями я назову третьей (и послъдней) порой его отношений къ преобразователю Чешскому. Въ 1524 г. Оттовъ Брунсфельскій, Страсбургскій врачь, издаль, подъ именемъ Гуса, нъсколько сочинений Матојя Парижскаго, найденныхъ имъ въ книжныхъ сокровищахъ покойнаго Гуттена, и посвятилъ ихъ Мартину. Въ предисловіи онъ говорить, что целькать 800 леть не писано было ни одной книги, болве соответствующей нуждаль настоящаго времени. Гуса называеть мужемъ прославленнымъ върою, святостію и ученостію паче встхъ старинныхъ учителей, одниль изъ тъхъ, конечно, которые предстоятъ престолу Божно и убълили ризы свои въ крови Агнца. Люгеръ съблагодарностию принялъ подарокъ и писалъ къ Отгону, 17 Октября 1524 года: «Радуюсь, что Іоаннъ Гусъ, истинный мученикъ Христовъ, въ наше время выходить на свътъ и достойно прославляется святость его, на эло Папистамъ. О, если бы имя мое было достойно принять посвящение великаго мужа и стать во главъ издания его сочиненій! Я боюсь только собственныхъ, незаслуженныхъ, похваль; впрочемъ, по милости Божіей, до того привыкъ уже къ папскияъ проклятіямъ, что равнодушно смотрю въ этой жизни и на проклятія и на благословенія. Продолжай начатое; что отыщешь еще, напечатай, чтобъ слава Гуса могла возсінть полнымъ блескомъ (ut plane canonisetur)». (2) Въ сочинении противъ канонизации епископа Мышенскаго, Бенно, 1524 года, онъ сравниваетъ настоящее время съ Констанцкимъ соборомъ, гдъ и осуждали праведныхъ и возвышали гръшниковъ; сожгли Іоанна Гуса и Іеронима Пражскаго, истинныхь мучениковъ и святыхъ чадъ Божіихъ, а возвысили Оому Аквинскаго, источникъ и основание всъхъ ересей, заблужденій и истребленія Евангелія. Такъ и нынъ, пяпа Адріянъ

<sup>(1)</sup> Aurif., II, f. 270.

<sup>(2)</sup> Hist. et Mon. Hus. 1, f. 333-336.-Aurich, II, f. 36%.

сжегъ въ Брюсселѣ Іоанна и Генриха, а Бенкона причислилъ къ лику святыхъ». (1) Во время Аугсбургскаго сейма, 1530 года, Дютеръ укрёпляетъ малодушнаго Меланхтона воспоминаниемъ объ Гусв. «Безпокойства, гнетущія тебя, происходять не отъ важности совпеменныхъ вопросовъ, а отъ невърія, ибо тъже вопросы раздававались несравненно живве при Іоаннъ Гусъ и многихъ другихъ. чвиъ въ настоящее время». (2) Такія же наставленія даеть и Бренцію»: Филиппъ слишкомъ много заботится о водвореніи общаго мира и о потомствъ, слишкомъ мало оставляя на долю промыслителя Бога. Не посрамляеть ли Богъ человвческихъ начинаній? Когда Паписты сожгля Іоання Гуса въ Констанцъ, они думали: ««Паша вознесется, какъ Богъ»», и никогда папство не было въ большемъ презръния, какъ именно послъ собора». (3) Истомленный безполезнымъ ожиданіемъ развязки, Лютеръ пишетъ изъ Кобурга къ Юсту Іонв. «Я желаль бы погибнуть на этомъ соборв, какъ погибъ Іоаннъ Гусъ на Констанцкомъ». (4) Послъ окончанія сейма, въ предостережении Нъмцамъ (Warnung an seine lieben Deutschen), приводить на память Германіи унизительную роль, разыгранную ею на Констанцкомъ соборъ. «Да благословитъ васъ Господь такнить же успъхомъ, какимъ онъ некогда благословилъ вашихъ предковъ, когда они нарушали клятву, данную праведному мужу, Іоанну Гусу, и противъ всякаго закона и права вступили въ войну съ добрыми Чехами; когда папа лукаво отдавалъ ихъ на жертву; когда Нъмцы искупали прихоть его своею кровію, гибелью женъ и дътей, потерею жизни и собственности, и боролись противъ Божественной правды. Но Богъ можетъ воздвигнуть новаго Іуду Маккавея, который низложить оружие Антіоха. какъ Чехи разъ наказали уже въроломство наше въ кровавомъ бою». (5) Когда возникала мысль о созвании новаго собора, Виттембергские Богословы, между прочимъ и Лютеръ, остерегали Курфирста Саксонскаго отъ опрометчиваго согласія на осуществленіе этой мысли по старымъ образцамъ, преимущессвенно гибельнымъ примѣромъ Констанцкаго. «Мы не нуждаемся», -- писалъ Лютеръ въ 1533 году,-«въ соборахъ на старый ладъ, папа еще менъе насъ;

(5) Walch, XVI, §. 17, S. 1968.

<sup>(1)</sup> Walch, XV, §. 5, 8. 2774.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, S. 1092, инс. Ают. къ Меланх. 28 1юня, 1550.

<sup>(5)</sup> Пис. Люг. въ Бренцію 30 Іюня, 1530.-Walch, XVI, 1080.

<sup>(4) 21 110.18, 1530</sup> Walch, XVI, 2845.

потому что на соборѣ Констанцкомъ слишкомъ достаточно постановлено было, каковъ долженъ быть порядокъ въ учения и жизни Папистовъ. Мы знаемъ, что за предначертаниемъ послъдовало в исполнение: лились ръки крови Ивмецкой и Чешской; многия тысячи Христіянъ истреблены огнемъ и мечемъ, и до сихъ поръ гоненіямъ не видать конца; къ чему же еще новый соборъ по старому образцу?... Можетъ быть папа ищеть такого же осуществления новаго въ междоусобной Намецкой война, какого удалось ему прежде достигнуть въ кровавомъ бою между Нъмцами и Чехами». (1) Въ 1537 году члены Смалькальденскаго союза, при продолжающихся переговорахъ между Павломъ III и императоромъ, приводили на память послъднему позорное нарушение опасной грамоты Гуса, по проискамъ Римскаго двора. (2) Самъ Лютеръ старался открыть глаза Нѣмецкимъ князьямъ на счетъ предстоящаго собора, познакомивъ ихъ ближе съ исторіею Гуса. Съ этою цълію онъ позаботился о переводъ на Иъмецкий языкъ нъкоторыхъ Чешскихъ писемъ Гуса (3), посланія Чешскихъ и Моравскихъ вельможъ къ собору по смерти подвижника, и описанія предсмертныхъ минуть его, сделаннаго очевидцемъ, и напечаталъ въ 1537 году, съ предисловіемъ и послёсловіемъ, написанными къ членамъ будущаго собора. «Кто читаетъ, или слушаетъ, письма этъ», -- говоритъ Лютеръ, - «если есть въ немъ хоти искра разсудка и совъсти, тотъ легко увидить, какими высокими дарами Духа Святаго украшень быль Іоаннъ Гусъ, тотъ мужъ, который такъ Христіянски училъ и писалъ, такъ рыцарски боролся съ искушеніями смерти, такъ терпѣливо и смиренно все переносилъ, и наконецъ такъмужественно подвергался позорной казни за истину, между великими и сильными земли, собранными со всей вселенной, одинъ, какъ агнецъ, посреди лютыхъ волковъ. Если онъ еретикъ, то, конечно, не бъло еще во всей подсолнечной ни одного Христіянина, ибо по какимъ еще плодамъ узнавать настоящаго Христіянина, какъ не по этъмъ плодамъ въры Іоанна Гуса?

Величайшее зло его состояло въ томъ, что онъ училъ: «Если папа человъкъ нечестивый, то онъ глава Церкви по сану, но не по предопредъленію. «Ему надобно было сказать: «Нечестивый папа все же святъ и непогръщителенъ, и всякое слово его равносильно

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ibid., S. 5 8. 2276, XIX, 1716-1717, S. 159-164

<sup>(2)</sup> Ibid., S. 245:.

<sup>(5)</sup> B'b Hist. et Mon. Hus, no cuery 112, 15, 11, 14, 62.

догмату въры. Вотъ чего хотълось добрымъ отцамъ Констанцкаю собора, которые и сами низложили трехъ папъ; но никто не осмълился возложить ихъ за то на костеръ. Іоаннъ Гусъ, сказавъ тоже самое, пострадалъ за истину.

Причина спора извъстна: папа разослалъ индульгенціи по всему міру и, объщая немедленное водвореніе въ небесной отчизнъ богомольцямъ, умирающимъ на дорогъ въ Римъ, строжайше заказывалъ Ангеламъ (какъ Богъ земной) въ мигъ препровождать души ихъ въ обители неба. Противъ этой страшной хулы возопилъ въ Прагъ Іоаннъ Гусъ, священникъ въ Виолеемской часовнъ, и обличилъ проповъдниковъ, отвергая такое полномочіе папы. Коснувшись его непогръшимости (а въ то время эта ересь была ужаснъе отрицанія самаго Бога), онъ сдълалъ еще шагъ впередъ, и назвалъ нечестиваго папу недостойны въ служителемъ Церкви: Da schrieen alle Säue wider ihn, sträubeten die Bürsten auf dem Rücken, wetzeten die Rüssel und liefen zusammen, bis sie ihn verbrannten.

Все прочее приносить великую честь осужденному. Ибо и самые противники его воздають ему блестящія свёдётельства, къ сожалёнію, слишкомъ забытыя, которыхъ одно воспоминаніе, если бы и ослепленнымъ глазамъ ихъ дано было видеть, должно бы навести на нихъ краску стыда.... Если тотъ, кто въ полномъ присутстви духа, въ ожидани сперти, призываеть Іисуса, Сына Божія, за насъ пострадавшаго, и съ такимъ терпъніемъ и върою за такое святое дёло предаетъ свое тело огню..... Если тотъ, говорю я, не заслуживаетъ имени великодушнаго и доблестнаго страстотерица Христова, то кто же спасется?.. Ибо самъ Христосъ говорить: «Всякъ, иже исповъсть мя предъ человъки, исповъмъ его и Азъ» (Мато. 10, 32). Что сказать еще? Римскій первосвященникъ многихъ причисляетъ къ лику святыхъ, о которыхъ не знаетъ, не принадлежать ли они скорће къ сожителямъ ада? Гуса повергаеть въ преисполнюю, того, кому безспорно приготовлена обитель въ небъ.

Вотъ что хотълъ сказать я, въ предостережение богословамъ будущаго собора. Ибо и Констанцкие отцы, конечно, не думали, что возстанетъ нъкогда человъкъ, который обличитъ ихъ словомъ и писаниемъ, а Іоанну Гусу поклонится, какъ святому. И теперь власть ихъ не больше той, какую имъли они за 100 лътъ; ибо 54

Digitized by Google



тотъ, кто сидёлъ на судищё въ то время, сидить и нынѣ, и они должны уступить ему мѣсто». (1)

Въ 1532 году возобновились сношения Лютера съ Чешскими Братьями. Но объ стороны сознали ясно невозможность прочнаго соединения. Правда, Лютеръ написалъ предисловие къ «Исповъданію въры», врученному Братьями маркграфу Георгу Браниборскому, опекуну молодаго короля ихъ, Людовика, и издалъ его въ Виттемберить въ 1533 голу. Это было слъдствіемъ сближенія его съ Сеніорами Братства, которые передблали прежній переводъ свое і Апологія, вышедшій на Итмецкомъ языкт въ Цюрихт 1532, съ большими ограниченіями въ пользу Цвингліева ученія объ Евхаристіи. Въ предисловіи Лютеръ говоритъ, что онъ долго не въ состоянии былъ понимать ихъ учения, слишкомъ неясно выраженнаго; но послъ многихъ переговоровъ убъдился, наконецъ, въ совершенномъ согласии съ собственнымъ, а именно, что въ Таинства Причащенія принимаются дъйствительное твло и кровь. «Посль этого», - прибавляеть Лютеръ, - «я сталъ снисходительнъе къ нимъ, тъмъ болће, что они во всъхъ прочихъ догматахъ въры не отступають отъ истичы, и издаль ихъ «Исповъдание», дабы содъйствовать соединению съ ними. Правда, учение ихъ приведено въ такую систему, которая въ ясности изложения далеко не можетъ сравниться съ нашей Апологіей, строго разграничивающая благодать и дёла и каждону разряду приписывающая отдёльный кругъ дъйствования. При всемъ томъ, прошу всъхъ, кто прочтетъ Апологію Братьевъ, молиться объ единомыслій духа и въры, а кто останется ею недоволенъ-вмънить имъ смирение въ заслугу, не сокрушать надломленной трости, и не гасить тлеющаго светильника. Ибо и всёмъ намъ далеко еще ло совершенства». (2) По п эта снисходительность Лютера все же отзывалась оскорбительнымь притязаніеми на первенство, которое мъшало соединенію съ Брать ями, столь же упорно стоявшими на своемъ. Въ 1531 и 1536, два года сряду, прівзжали къ Лютеру посланники Братьевъ. Подробности мало извъстны. Въ послъдний разъ въ 1542 году они отправили въ Виттембергъ Сеніора Іоанна Августу, который и прежде находия-



<sup>(1)</sup> Walch, XVI, S. 2535-2566.— Hist. et Mon. Hus. I, предисловие Лютера. — См. еще свъдътельства объ Гусъ: Walch, XVI, S. 2568, 2574; Walch, XVII, S. 1281; Walch, XXII, S. 1381.

<sup>(2)</sup> Walch, XVI, S. 306. - Gieseler, 441-442.

ся въ личныхъ спошеніяхъ съ Лютеромъ. Послъдній откровенно признался Августв, какъ ему жаль, что онь сначала свлей реформы встать безъ различія допускаль къ Евхаристіи, и не завель у се бя того же порядка, какой существуеть въ церковномъ устройствъ Чешскихъ Братьевъ. Спутники Сепіора: священни сь Георгій Изранль и Іоакимъ Простиборь изъ дворянъ, жаловались Люгеру. что большая часть Братьевь переходить къ его исповъданию на тонъ основания, что въ немъ можно найти тоже чистое учение Евангелія, не подчиняясь строгому благочинно и поридку церковному, и что община ихъ терпитъ огъ того велили уронь. «Между тъмъ», -- говорили они, -- «конечно и ты не оправдываещь отсутствія церковнаго благочинія, напротивь, очень часто отзывался похвально о нашемъ чиноначали». Въ заключение предлагали вопросъ: «Можетъ ли быть терпимо такое злоупотребление Евангелия»? Лютерь отвъчаль имъ въ полномъ собрании богослововь: «Папство не можеть сокрушиться иначе, какь свержениемъ ига суевърий и насилія совъсти; но такъ какъ міръ бросается сльпо въ противную крайность, то и онъ видитъ необходимость противодъйствовать злу возстановлениемъ церковнаго б тагоустро іства. Задача трудная, къ которой начъренъ онъ приступить при первомъ удобномъ случав, теперь же папа все путаетъ снова предположениемъ обудущемъ соборъ». Братья возразили, что они ничего добраго не ожидають отъ такаго положения делъ, какое существуеть у Пъмцевь, пока въ Университетахъ и школахъ тако много будутъ обращать вниманія на науку и такъ мало на совість. Предь от віздомъ ихъ изъ Виттемберга, гдъ пробыли они двъ недъли, Лютеръеще разъ принялъ ихъ ласково и, въ знакъ единения, протянувъ имъ руку, сказаль: «Будьте вы апостолами Чеховъ; я же, съ своими, буду апостоломъ Пъмцевъ. Совершайте тамъ дъло Христово, сколько позволнтъ ванъ силы! Мы буденъ продолжать его сдъсь, по возможности». Чрезь нъсколько мъсяцевъ, 3 Опт. 1542 года, онъ писаль къ тому же Августь: «Увъщаваю тебя во Христь пребывать съ нами до конца въ единеніи духа и въры и бороться словомъ и молитвою противъ вратъ адовыхъ». (1)

Къ какимъ же послъдствіямъ привело сближеніе Лютера съ послъдователями Гуса: Каликстинцами и Чешскими Братьями?

<sup>(</sup>I) Köppen.

Первоначально, оно основано было на обоюдномъ сочувствія, условленномъ общностью отношений къ Риму; потомъ обратилось во взаи чную недовърчивость, при соблюдени внъшнихъ формъ согласія и мира; по смерти Лютера выродилось въ безконечное препирание съ разными Протестантскими сектами на всъхъ точкахъ столкновения ихъ съ Братьями. Въ частныхъ бесъдахъ, особенно подъ конецъ жизни. Лютеръ отзывался съ особеннымъ недоброжелательствомъ о Гуситахъ всъхъ исповъданий. На вопросъ одного изъ близкихъ своихъ, можно ли безъ гръха принимать причащение въ Чехіи оть Гуситовъ, или Пикардовъ? онъ отвъчаль отрицательно, «потому что Гуситы приложились къ папъ и ужене слъдуютъ Гусу, а Пикарды совершаютъ Евхаристию не всенародно въ церкви, а по домамъ, въ тайныхъ сходбищахъ». (1) Въ другомъ м'вств, совершенно на обороть, Лютеръ спорилъ съ природнымъ Чехомъ объ обязанности повиновенія папь, и защищаеть законъ послушанія, вопреки Чешскимъ Вальденцамъ, которые, по мявнію его, не дълають различія между началомъ и злоупотребленіемъ. (2) Причина взаимнаго недоброжелательства таилась въ глубокомъ различіи во внутреннемъхарактеръ объихъ Церквей. Высокая терпимость Гуситовъ не могла дружиться съ мелочнымъ фанатизмомъ брезгливыхъ сектаторовъ; сочувствіе къ церковнымъ преданіямъ Апостольской и Греческой Церкви постоянно отвращало ихъ отъ союза съ новымъ Протестантизмомъ, отръшавшимся болве и болве отъ всякаго историческаго авторитета; наконецъ, практическій характерь ихъ Христіянскаго ученія, естественно, притиворъчилъ безплодности Иъмецкой Богословской науки, не воплощавшей теоріи въ жизни. Ученіе Лютера должно было разрушительно действовать на Гуситскую Церковь, основанную ва совершенно другихъ началахъ Христіянской въры и церковнаю благоустройства; онъ вмъстъ существовать не могли; одно по необходимости уничтожало другое. Эго оказалось въ последствін, когда, при усиленномъ воздъйстви на гонимыхъ Гуситовъ, съ одной стороны распространяющагося Протестантизма, съ другой сосредоточеннаго въ силахъ своихъ Католицизма, они мало по малу лишились самостоятельности, сливаясь насильственно съ тёмъ и други нь.

- (i) Walch, XXII, S. 924-926.
- (2) 1bid. S. 9.1.

Три черты различія, указанныя мною, ръзко выдаются на всемъ историческомъ пути столкновенія ихъ съ главными двятелями Нъмецкаго преобразованія. Мы. помнямъ, съ какимъ восторгомъ отзывались они объ Лютеръ, когда онъ на Лейпцигскомъ состязании съ честію отстанвалъ апостольскую чистоту Греческой Церкви, и какъ внезапно отъ него отложились, когда реформація его проложила себъ новый путь всеобщаго отрицания, существующаго на развалинахъ церковнаго авторитета. Гоненія и насилія, начавшіяся со времени Лютеровой пропаганды, на которую жаловались представители Чеховъ при послъднемъ свидании съ реформаторомъ, ознаменовали невольное соединение Братье въ съ враждебными Протестантскими сектами, особенно въ Польшѣ, послѣднемъ убъжищъ гонимыхъ Гуситовъ. Превосходное изображение этой борьбы, болье народной, чыть выроясповыдной, можно прочесть въ «Исторіи Гельветическихъ исповъданій въ Польшъ, соч. Іос. Лукашевича», и въ «Исторіи Польской Реформаціи, графа Вал. Красинскаго». Наконецъ, внутреннее различіе живаго ученія въры Гуситовъ и сухаго логическаго остова Богословскаго построенія Лютера, сознано было всъми главными представителями Нѣмецкой Реформаціи. (1) Опо было неизсякаемымъ источникомъ страданий для себялюбивой личности Лютера, которая и сама извърилась въ пользу и истину своихъ начинаний, но не могла отказаться отъ любимаго ученія объ оправданіи второю безъ участія дель. Оно слишкомъ ясно было указано Лютеру и другимъ сотрудникамъ его прівзжавшими въ Германію Чехами. Но Лютеръ упорно стоялъ на голословномъ признаніи, что учение въры, имъ проповъданное, есть самое чистое, хотя самъ сознавался, что этотъ Евангельскій свътъ горить одиноко въ густомъ мракъ всеобщаго невърія и развращенія народа. Съ неподражаемымъ простодущиемъ выразилось это противоръчие въ свёдётельствё, которое влагаеть въ уста его Ласицкій, благородный Полякъ, одинъ ихъ сочинителей «Исторіи Братьевъ». Со

<sup>(1)</sup> Посолъ Чешскихъ Вратьевъ, Сеніоръ Матойй Эритрей, посланный въ 1511 году въ Страсбургскимъ богословамъ, сообщилъ имъ подробности церковнаго устроиства Братьевъ. Буцеръ не могь удержаться отъ слезъ, и сказалъ, обращаясь въ товарищамъ: «Это не земное, а небесное чиноначаліе».—La siti i, De Ecclesiastica disciplina, motibus et institutis Fratrum Bohemorum. Amstel. 1660, l. 8, S. 158.

временъ апостоловъ не возстало людей, которыхъ Церковь такъ близко подошла бы къ впостольской чистотъ и устройству, какъ Чепскіе и Моравскіе Братья. И если они не превосходять насъ въ чистотъ учения, за то далеко превзошли насъ въ стройнокъ чиноначаліи Церкви и въ благословенномь управленіи своими общинами. Сдесь мы признаемъ за ними первенство во славу Божію и во имя истины. Ибо нашъ Нъмецкий народъ еще не хочеть подчиниться игу благочинія. (1) Въ Застольныхъ Рѣчахъ Лютеръ часто хвалилъ Вальденцевъ «за цъломудренную, непорочную жизнь, за борьбу съ злыми похотями, за внъшний порядокъ и благочиние». Но къ похвалъ присоединилъ порицание: «Они только что мучатъ себя исполнениемъ закона, и хотя презирають вымышленныя дъла благочестія Папистовъ, но все же они святодъйцы и никогда не имъютъ спокойной совъсти. Они не разумъють учения объ оправданіи, приписывають спасеніе не одной Благодати, а совокупности въры и дълъ. Они заблуждаются: 1) въ томъ, что ставятъ оправдание въ зависимость отъ въры, преображаемой дълами любви. (fides formata); о правдъ же, усвояемой върою, не имъють понятія; 2) не разуменоть силы слова Божія, что Богь посылаеть намь Благодать и воззываеть насъ спасительнымъ словомъ, прежде нежели мы начинаемъ въровать и дълать добро». (<sup>2</sup>) Это было послъднее слово Лютера относительно Братьевъ. Между тъмъ уважаемые писатели Запада прямо свъдътельствовали, что одно только самолюбіе и ложный стыдъ мъшали ему сознаться въ противномъ, при всемъ искреннемъ желаніи снять образецъ съ церковнаго устройства Братьевъ для управления собственной Церкви. (3)

При такихъ отношеніяхъ къ Гуситской Церкви любопытно узнать, какое значеніе приписываль Люгеръ ея основателю въ ряду предшественниковъ своего преобразованія, и въчемъименно подчинился вліянію его? Мы уже видѣли мнѣніе Ульманна, который ставитъ Гуса на ряду съ другими практическими поборниками Христіянской идеи (относительно вліянія на Лютера), но не приписываетъ ему никакого прямаго вліянія на развитіе его

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, §. 65-67, S. 1578-1581.

<sup>(3)</sup> Salig въ «Петорін Аугебургскаго исновідана».

догматическихъ убъждений. Укажу вкратцъ на тъхъ богословсколиттературныхъ дѣятелей, которые въ разныя времена имѣли на Лютера болње или менње значительное вліяние. Прежде отльленія отъ Рима, его славнымъ наставникомъ, главнымъ пособіемъ при изученіи Августина, является Герсонъ. Уваженіе къ этому мужу, котораго имя стало стягомъ особенной Богословской системы, наравнъ съ великими схоластиками средняго въка, отразилось и въ большомъ Катихизисъ, гдъ онъ, вмъсть съ Бернардомъ и Гусомъ, составляетъ тріумвиратъ самыхъ уважаемыхъ, по мнѣнію Лютера, церковныхъ учителей. (1) Онъ ставиль его несравненно выше не только схоластиковъ: Скота, Оомы, Рихарда, Оккама и прочихъ, но и самыхъ отцевъ (2) «Онъ былъ лучшій во мракъ Папистовъ (такъ опредъляеть достоинство его реформаторъ); онъ первый началъ вооружаться на папу, хотя самъ еще ясно не. созналь вопроса, но дошель до того, что ослушание папъ не считаль смертнымъ гръхомъ, съ оговоркой, если оно совершается не изъ презрънія». (3) Изучению Герсона Лютеръ, по видимому, посвятилъ преимущественно переходную пору отделения отъ Церкви; въ состязательныхъ сочиненіяхъ 1517 и 1518 годовъ встрвчаются весьма частыя указанія на Герсона, (4) чёмъ и навлекъ на себя отъ противниковъ название Герсониста. Кромъ Герсона Лютерь временно восхищался проповъдями Нъмецкаго мистика, Таулера, хотя особеннаго вліянія ихъ на практическій смыслъ предполагать невозможно (5) Какъ бы то ни было, но уже Ульманнъ замътилъ, что его усиленныя занятія Таулеромъ относятся ко времени, когда онъ и не думалъ еще о сопротивлении Церкви, преимущественно къ 1516 году. Къ той же переходной эпохв его богословской двятельности относится знакомство съ Лаврентіемъ Валлой, Вильгельмомъ Оккамомъ Парижскимъ. Іяковомъ Фабромъ Этапльскимъ. Пико де Мирандола, Везелемъ, Рейхлиномъ, Эразмомъ. (6) Съ 1519 года начинается изучение Гуса. Ульманит, предполагаеть особенное влия-

- (1) Walch, X. §. 281, S. 160.-Walch, XXII, S. 864.
- (2) Walch, XXII, c. 58, §. 9, S. 2011.
- (3) Ibid. c. 27, §. 40, 8. 1357.
- (4) W alch, XVIII, Resolut. 329, 553, 341 u. s. w.
- (5) Jurg. III, 248-261.

Digitized by Google

<sup>(6)</sup> Walch, XVIII, 401-492-Walch, XV, S. 1602-106.-Aurif., 1, f. 27, 32, 34.

ніе на Лютера его чисто. Нѣмецкихъ предшественниковъ, но не приводить на то никакихъ доказательствъ. Не должно опускать безъ вниманія, что коренное начало догматики Лютера о безусловномъ оправдании върою прямо противоръчить религиозному воззръню собственно Нѣмецкихъ предъуготовителей Реформации; она привилась преимущественно на почвъ Романской, развита Герсоволь и Виклефомъ. Да и въ послъдствіи крайнее выраженіе ся въ Кальвиновомъ учении отозвалось не въ Германии, а въ Гугенотахъ Французскихъ. Нѣмецкая философія постоянно до Лютера чуждалась этой односторонности и ставила совершенство Христіянкой жизни въ дъятельномъ исполнении заповъдей. Не говорю уже о Гуманистахъ, ближайщихъ предшественникахъ и современникахъ Лютера (каковы: Цельтесъ, Эразмъ и другіе), которые съ самаго начала стали въ прямое противодъйствие къ этому ученію; но и собственно посвятившіе себя религіозному вопросу, литтературные двители, начиная съ старъйшихъ, нисколько не сочувствовали такому отвлеченному пониманию въры. Оно было собственно наслъдіемъ Лютера, его наличнымъ капиталомъ, подготовленнымъ всею совокупностію религіозныхъ впечатлѣній, на него дъйствовавшихъ, укръпленныхъ извнъ изучениемъ Августина и Герсона. Сущность ученія Гоха и Ступица есть въра, осуществленная дълами любви. Весьма знаменательно изречение Гоха, приводимое Ульманномъ: «Пусть другіе хвалятся познаніемъ слова; наше высшее любому дріе есть познаніе дрла (scientia fiendorum); не учители закона, а совершители будуть оправданы. Иное желать добра, иное дълать добро. Внутреннимъ стремленіемъ въры желаемъ и избираемъ благое; наружнымъ исполнениемъ совершаемъ доброе». (1) Тоже правильное отношение въры къ дълачь повторяется однообразно и въ учении Немецкихъ мистиковъ, Братьевъ общаго житія у Вейзеля, Гейлера, Кейзерсберга, Феликса, Геммерлина. Одинъ только Вессель ближе подходитъ къ воззрънію Лютера, (2) но именно съ Весселемъ онъ познакомился позже встахъ, когда учение его о Благодати уже развилось до послъднихъ крайностей. Перейдемъ теперь къ собственнымъ свидътельстванъ Лютера объ его отношеніяхъ ко встить мужамъ сопротивленія,

Digitized by Google

<sup>(</sup>i) Ullmann, Reform. I, 36, 104.

<sup>(2)</sup> Ibid. 11, 508-531.

предшествовавшимъ его появлению. О Гохъ онъ не упоминаетъ ни разу, и нёть никакихъ доказательствъ знакомства его съ сочиненіями Гоха, изданными въ первый разъ въ 1521 году (1) О Везелъ упоминаетъ четыре раза: 1) въ 1418 году въ объяснения положений, гдъ касается его отречения на инквизиционномъ процессъ; 2) въ 1520 мимоходомъ въ отвътъ на положения Лейденскихъ и Кельнскихъ богослововъ; 3) въ письмъ къ Спалатину отъ 23 Марта 1521 года, где толкуетъ истинный смыслъ одного изъ парадоксовъ его о значении словъ: «Да пріидетъ царствіе Твое», -- въ Молитвъ Господней; 4) въ 1539, въ сочинении о Соборахъ и Церкви: «Магистръ Іоаннъ Везалія (бывшій проповѣдникъ въ Майнцъ, управлявщий Эрфуртскимъ Университетомъ, чрезъ свои книги, изъ которыхъ и я приготовился къ сану Магистра) потому только былъ осужденъ инквизиторами Доминиканцами, что онъ не хотвлъ сказать: «Credo Deum esse», а говориль: «Scio Deum esse». (2) Но Юргенсь справедливо замътилъ, что книги Везеля, сохранившіяся въ высокой школъ Эрфурта, были, конечно, не антијерархическія, истребленныя инквизиціоннымъ судомъ, а книги ексегетическія въ духѣ Западной Церкви. И дѣйствительно, Фалькенштейнъ говоритъ въ исторіи Эрфурта, что толкованія Везеля на сентенція Петра Ломбарда получили въ послѣдствіи особенную значительность въ тамошнемъ Университетъ. (3) Но положимъ даже, что Лютеръ, приступая къ спору съ Тецелемъ, руководствовался разсуждениемъ Везеля противъ прощъ, какъ думаетъ Ульманнъ, приводящій сходныя положенія у того и другаго; все же несравненно болье разительнаго сходства между сочинениемъ Везеля и академическимъ првніемъ Гуса, подъ твмъ же заглавіемъ; а притомъ, если примемъ въ соображение общирныя сношения Эрфуртскаго проповѣдника съ Чешскими и Моравскими Братьями, съ которыми онъ переписывался не только частными письмами, но и пересылался сочиненіями о разныхъ Богословскихъ предметахъ, и чуть ли не былъ однимъ изъ епископовъ общины Братьевъ, какъ прямо обвинили его на Вормскоиъ судъ, то ближайшее знакомство его съ сочиненія им Гуса перестаеть быть загадкой. Оть Весселя Лютеръ ничего не заимствовалъ, какъ самъ говоритъ

(3) Ullmann, 1, 258.

55

<sup>(1)</sup> Ibid. I, 149-162.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, 401;—XV §. 14, S. 105; — Aurif., II, 203, v. v.—Walch, XVI, §. 192, S. 2743.

въ предисловія къ нъкоторымъ отрывкамъ его сочиненій, вышедшихъ въ Баклѣ въ 1522 году. «Выходитъ на свѣть Вессель или Василій, Нидерландецъ изъ Грёнингена, мужъ дивнаго разума, ръдкаго высокаго духа, богодухновенный по истинъ, какъ и я, получившій ученіе свое не отъ человъкъ; и еслибы я прежде читаль его, противники могли бы обвинить Лютера, что онь почерпнулъ все изъ Весселя, до такой степени сходится духъ нащъ въ единомысліи». (1) Вліяніе Ступица было случайное; его наставленіями впервые возсіяль свъть Евангельскій въ стъсненномъ подзаконными узами сердиъ Мартина; онъ памятенъ въ жизнеописании Лютера посредствующей примиряющей ролью, между страданіями безпомощнаго инока и уклоненіями стролтиваго преобразователя. Остается одна только книга, имъвшая безспорно значительное вліяніе на общій ходъ развитія религіознаго самосознанія Лютера. «Нѣмецкое Богословіе (die Deutsche Theologie)», неизвьстнаго сочинителя, составляло любимое чтеніе Лютера. Задолго до разрыва съ Западной Церковію, въ предисловіи къ изданно ея, сдъланному имъ еще въ 1516 году, онъ называетъ ее благородною книгою, бъдною изложениемъ и человъческой мудростию, но за то несравненно драгоценнейшею глубиною Божественнаго разумения, и прибавляеть: «Ни одна книга, послѣ Библіи и Августина, не открыла мит такъ превосходно отношений Бога и Христа къ человѣку». (2) Изъ этихъ словъ ясно, съ какой стороны она возъимѣла вліяніе на юнаго богослова, какъ книга мистическая, какъ живое противодъйствие безплодной схоластикъ. А потому историческое значение ен во влинии на Лютера ограничивается также переходной порой; послъ 1519 года, онъ, по видимому, уже болъе незанимается мистикою, и даже получаеть къ ней отвращение боле и болфе, привязываясь къ буквальному смыслу Писанія. Когда Лютеръ выступилъ на поприще литературное противникомъ Рама, она уже совершила свое дъйствие; для борьбы съ величавымъ колоссомъ, ему нужна была болве твердая опора въ знакомствъ съ другими, несравненно важнайшими, матеріялами всеобъемлющей, логматической оппозиція Риму, и туть-то начинается изученіе Гуса.

Ульманнъ предлагаетъ вопрось: «Сказалъ ли Лютеръ, относятельно вліянія на собственное его религіозное и богословское развитіе, объ извъстнъйшихъ чужеземцахъ (а слъдоват., и объ Гусъ)

<sup>(1)</sup> Aurif., II, f. 89;-Walch, XIV, S. 220.

<sup>(2)</sup> Walch, XIV, 298.-Ullmann, II, 253-256.- Jurg, III, -61-270.

что-либо, подобное тому, что сказаль онь о менье известныхъ верхне и нижне-Ивлецкихъ его соотечественникахъ?» Конечно, если обратить внимание на одностороннее развитие догмата объ отношенія Божества къ человѣчеству--отвѣтъ отрицательный; хотя и сдъсь побочныя занятія Ивмецкимъ Богословіемъ и Таулеромъ, внушенія Ступица и другихъ подобныхъ, только пришли на помощь его собственному, въ то время уже развившелуся, сознанию необходимости Благодати, следовательно, ничего не приложили самостоятельнаго къ совокупности его религіознаго развитія. Но въ общей массв его преобразовательской двятельности, имввшей цвлио низложение Римскаго владычества и Латинской исрархии, возстановление всей чистоты Апостольскаго ученія, Гусь играеть несравненно важнъйшую, первенствующую и, можно сказать, единственную роль. Сдесь Лютеръ сказалъ объ немъ то, чего не могъ сказать ни о комъ другомъ безъ оскорбления истины. Онъ назвалъ его прямымъ предшественникомъ, непосредственнымъ виновникомъ своей ре-Формаціи; онъ праздновалъ торжественное воскресение отъ мертвыхъ втораго Авеля; онъ славу его называлъ всемірною, обличенія папь грозными перунами, оть которыхъ и въ самомъ Римь становится жутко первосвященнику. Съ какою-то дикою радостно выставляеть онъ имя его въ укоризну Западной Церкви, а, самъ съ простодушиемъ младенца, кланялся великой твни его, безъ стыда и укора называя себя Гуситомъ. Приведу нъсколько самыхъ важныхъ свъдътельствъ изъ разныхъ эпохъ его жизни въ подтверждение сказанному. «Іоаннъ Гусъ сто лътъ и болъе слылъ самымъ страшнымъ еретикомъ, отъ того, что коснулся тройной тіары. Богохуление и другие пороки не навлеки бы на него наказания, какого стоило ему нападение на трехвънчанную главу папы. Но все таки осталась его песенька; во все это время не переставали роптать на неправедное его осуждение. Мало того, въ самыхъ Университетахъ должны были сознаться, что правда на сторонъ его; и враги его говорятъ, что онъ не былъ уличенъ, а что поступлено съ нимъ беззаконно. Какая же польза теперь отъ сожжения его? Онъ стоить увѣнчанный честію; Богъ приходитъ и говорить: «Гдъ Іоаннъ Гусъ?»» И онъ утаиться не можетъ. На зло врагамъ своимъ зовется святымъ, а они-убійцами праведника». (1) «Папа съ своими осудилъ и сжегъ Іоанна Гуса и многихъ другихъ; но Богъ

<sup>(1)</sup> Ibid., §. 67, S. 1634;--- §. 81, S. 1641, 94-ii ac., §. 31, S. 63.

не забыль ихъ, и самъ папа принужденъ проповъдывать память ихъ въ буллъ своей на Великій Четверкъ. Не смотря ни на какія проклятія, вопли, свиръпство, неистовство и грамоты за панскою печатію, Гусъ постоянно стояль впереди и во славъ. Ни епископы, ви Университеты, ни короли, ни князья, не возмогли противъ него, чего никогда еще не бывало ни съ однимъ еретикомъ. Единый, праведный, убіевный Авель, казнить живаго Каина, папу, со встми клевретами его, какъ еретиковъ, отступниковъ, убійцъ, Богохулителей, сиъясь надъ ихъ безсильною злобою (1) Могли ли надъяться когда нибудь Авель и Гусъ при жизни исполнить вселенную славою своего имени? Нынъ по смерти имя ихъ произносится съ благоговъніемъ на всёхъ мёстахъ, на всёхъ казедрахъ проповёдниковъ; оно не сходитъ у насъ съ языка; оно читается во всъхъ книгахъ, живеть повсеньстно. Вотъ неоцѣннѣнное преимущество: вся тварь должна знать, что Авель и Іоаннъ Гусъ были люди благочестивые; звъзды должны поклоняться имъ; убійцы ихъ пасть къ ихъ ногамъ, и все же тщетно молить о полиловании. (2) Богъ черезъ 100 лѣтъ слишвоздвигъ отъ мертвыхъ учение Гуса и сотворилъ ему искомъ тинную пятидесятницу. Кровь его непрестанно вопіеть къ небу, пока не сотрется въ конецъ могущество папы. (3) Человъкъ върующій, если и погибнетъ насильственною смертію, если и преданъ будетъ сожжению, и прахъ его развъется вътромъ, какъ прахъ Іоанна Гуса, непремънно воскреснетъ и получитъ въчную жизнь. Ему суждено быть владыкой вселенной; но на это потребны очеса въры, потому что сдъсь на землъ онъ страдаетъ; за то, какъ Авель и Гусъ воцарится въ земли живыхъ. (4) Такъ Іоаннъ Гусъ осужденъ былъ задолго до нашего времени на позорную смерть, и Паписты мечтали, что имя его истребится въ конецъ; а теперь, на зло имъ, оно оглащаетъ вселенную, не только Римъ, но и міръ весь сталь ему тьсенъ (Rom selbst und schien die ganze Welt ist ihm zu enge geworden, und ist dennoch kein Aufhören  $da)_{v}$ . (5)

(1) Walch., V, объясн. 112 пс., §. 61, S. 1650; Объясн. 37 пс., 8. 50, S. 25.

(2) Walch, V, Ofbacs. 112 uc., §. 62, S. 1651.

(3) Walch, V, обълси. 4-й гл. Екклее. 5. 10, S. 2148; Объясв. 118 цс., 5. 101, S. 1586.

(5) Walch, VII, Объясн. 16 г.1. Мато., §. 106, S. 168; §. 79, S. 773; - VIII, Объясн. 15 гл. I Кор. §. 28, S. 1435;—Х, О гонемин за Евангеліе, §. 2, S. 2262;—ХХІІ, гл. 75, §. 2, S. 2.42.



<sup>(4)</sup> Walch, VII, Объясн. 5 гл. Іонния, §. 1, S. 1872; S. 1513;-8 гл. Іонняя, §. 161, 5. 2487.

Вотъ великое значение Гуса въ ряду предшественниковъ и предуготовителей Реформации. Лютеръ прямо называетъ его «главнымъвиновникомъ оной, первымъ сокрушителемъ папства, возстановителемъ чистаго ученія Евангелія. «Папство низложено кровію Іоанна Гуса..... сожигая его на соборъ, Паписты торжествовали, въ увъренности, что теперь-то утвердилось величіе папы: но онъ никогда не былъ въ большемъ презрънии, какъ и менно съ этой поры..... Гусъ больше зналъ, нежели міръ весь; но осужденъ безвинно. Съ тяхъ поръ папство стало клониться къ упадку. Констанцъ, нынъ бъдный, ничтожный городокъ. Богъ наказалъ его за то, что граждане его въ оружии и разныхъ доспъхахъ провожали святаго Гуса къ костру...... Какъ въ видимой природъ изъ съмени рождается дерево, такъ бываетъ и съ Евангеліемъ. Іоаннъ Гусъ былъ зерномъ или съмянемъ; онъ долженъ истлёть, погребенный въ землё; но отъ него зараждаются могучія отрасли. Гусъ вырубилъ и искоренилъ изъ винограда Христова несколько терній, волчцовъ и пней; онъ обличиль злоупотребления и соблазны Папистовь; а я, Д. М. Лютерь. вступилъ на ровное, чистое, воздъланное поле и окончательно низринулъ папство. Слово Гуса, имъ проповъданное, проломило преграды и просвъщаетъ міръ весь... Великныъ чудомъ было сохранение въ папствъ многихъ существенныхъ частей ученія Христова: Символа въры, Молитвы Госполней, Крещенія, Евхаристіи. Особенная сила Божія проявилась въ мужахъ, прилъплявшихся къ этому учению. Къ тому же, Богъ, отъ времени возставлялъ Богобоязненныхъ ученыхъ мужей, открывалъ имъ слово свое, даваль имъ и силы къ открытому обличению ложныхъ наростовъ и злоупотреблений, вкравнияхся въ Церковь, Таковы: Іоаннъ Гусъ и другіе. Гусъ первый провозгласилъ папу Антихристомъ; ему безъ раздѣла прина лежитъ эта честь. Пана въ то время былъ въ такой чести и славъ, что, при одномъ мановения его, короли и владыки преклоняли колъна. Но по смерти Гуса, его постигло такое возмездіе, какого лучше не могло бы пожелать и сердце самаго Гуса. Онъ согласился бы сто разъ пожертвовать жизнію, если бы могъ предвидъть при жизни такой плачевный исходъ могущества папы. Ибо папство съ тъхъ поръ стало тотчасъ клониться къ паденію и оплотыего сокрушаться одинъ за другимъ. Въ самомъ дълъ, что можеть быть ниже и презръннъе папстна въ настоящее время въ глазахъ Христіянъ? И чъмъ больше, тъмъ пуще, пока онововсе не исчезнетъ». (1) Послъ такихъ ясныхъ свъдътельствъ самаго Лютера, провозглашающаго Гуса отцемъ своей рефориаціи, нужно ли еще, вмъстъ съ Ульманомъ, отыскиватъ въ сочиненіяхъ Гоха, или кого бы то ни было изъ второстепенныхъ дъя телей, начало противоборственнаго преданія, ведущаго преемственно до самаго Лютера?

Перехожу къ частностямъ. Лютеръ, какъ извъстно, изучалъ не всъ сочинения Гуса. Елу были доступны немногия, ть самыя, на основании которыхъ Констанцкие отцы изрекли приговоръ. А потому, суждения его о заслугахъ и учении Гуса во многомъ неполны, отрывочны и несправедливы, но въ общей массъ приблизительно върны. «Гусь», -- говоритъ онъ, -- «нападалъ преимущественно только на жизнь Папистовъ; онъ не совершенно постигъ еще значение папства, а казнилъ только нъсколько частныхъ злоупотребленій и судиль лице папы, по жизни его. Мы преимущественно вооружаемся на учение папы, отъ жизни его не переносимъ заключенія на лице, а ученія ради провозглашаемъ его Антихристомъ. (<sup>2</sup>) Гусь ни на волосъ не отступилъ отъ ученія папскаго (er ist vom Pabstthum nicht eines Fingers breit gewichen), a только обличалъ порочную жизнь Папистовъ. Онъ не погръщилъ противъ папства, какъ и Христосъ не сдълалъ никакого зла Фарисеямъ, и все же безвинно казненъ. Онъ не отрицалъ ходатайства Святыхъ, не отвергалъ приношения безкровной жертвы, принималь 12 совътовъ Евангельскихъ». (3) Заблуждение Лютера понятно въ устахъ человѣка, который не могъ и не далъ себѣ труда изслѣдовать строго отношения Гуса къ Западной Церкви, и не слишкомъ хорошо понималъ внутреннее различие въ духовномъ характерћ обћихъ Церквей, Восточной и Западной. Дъйствительно, отрицание всей обрядовой стороны Католичества и всей совокупности догматовъ, несовмъстимыхъ съ одностороннимъ пониманіемъ Лютера о действенности жертвы Христовой, было исключительнымь



<sup>(1)</sup> Walch, X, S. 2, S. 22(2.—Х, О духовномъ иснушения, S. 2007; —ХХИ, с. 58, S. 10, S. 2073.—с. 12, S. 65, S. 686; —VIII, Объяси. 17-й гл. Іовина, S. 28, S. 681; —ХХИ, с. 7, S. 91, S. 461; —V, Объяси. 112 пс. S. 71, S. 1636; —И, объяси. 49 й гл. Быт., S. 99, S. 2868.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, с. 22, §. 103—101, S. 1037—1038, S. 2069;—V, Обълен. 2 цс., §. 23, S. 118;-XXII, с. 27, §. 149, S. 111.

<sup>(3)</sup> Walch, XXII, c. 27, S. 135, р. 1405; – V, Объясн. 2 ис., S. 23, р. 118; – XXII, с. 55, S. 4, S. 1513, c. 27, S. 103, S. 1378.

завоеваниемъ Нѣмецкаго преобразователя. Но въ чемъ же отразилось неоспоримое вліяніе Гуса и Церкви Гуситской на убъжденія Лютера? Въ томъ, что было самаго благоподнаго и умфреннаго въ его начинаніяхъ, и если бы приведено было въ исполнение, могло бы способствовать къ возсоединенію Латинства съ Восточною Церковію. Замътимъ прежде всего, что Гусъ у Лютера былъ изъ числа тъхъ немногихъ, которые умѣли соединить живую вѣру въ Искупителя съ добрымъ подвигомъ жизни. При первомъ знакомствъ съ его сочинениями, Лютеръ думалъ найти въ нихъ подтверждение мысли своей о безусловномъ оправдании върою, объ уничтожении свободной воли, (т) но послѣ убѣдился въ противномъ. И, однако, Гусъ, не смотря на то, что уловленъ былъ, по словамъ Лютера, въ заблуждение о достоинствъ дълъ (<sup>2</sup>). явилъ высокія чудеса вѣры, обнаружившія въ немъ присутствіе Духа Божія. «Въ то время», — говоритъ Лютеръ, — «искушение въры было несравненно сильнее и опаснее, чемъ въ настоящее. Церковь казалась близкой къ паденію, и однако, Богъ исполнилъ Гуса и Іеронима силою Духа Святаго до такой степени, что одинъ человъкъ осмълился противостать собору представителей великихъ народовъ Европы и защищать противъ нихъ слово Божіе. Я дивился не разь, какъ святый мужъ могъ одинъ стоять противъ папы, императора и всего собора, гдъ ни одна душа за него не предстательствовала, а всв наперерывъ осуждали и проклинали его. Не думаешь ли ты, что часто въ темницъ ему небо казалось съ овчинку? И, однако, онъ долженъ былъ побъдить уныние свое темъ самымъ словомъ, какимъ и Христосъ утешалъ себя: «Я одинъ – и все же не одинъ, потому что Отецъ со мною». Онъ былъ мужъ ученый и благочестивый, какъ видно изъ его книги «О Церкви». Онъ умиралъ не какъ Второкрещенецъ, а какъ истинный Христіянинъ. Мы видимъ въ немъ Христіянскую слабость, но она тотчась сменяется силою Божіею, его воздвигающею. Борьба плоти и духа во Христь и въ Гусъ представляетъ зрълище сладкое и поучительное. Гусъ ощущалъ въ себъ могучее присутствіе Духа Святаго, напаяющаго человъка истиннымъ познаніемъ Сына Божія. Когда вели его на мученіе, онъ исповъдывалъ, что одна только въра во Христа спасаетъ отъ гибели и, бодрымъ и

<sup>(1)</sup> Walch, XVIII, S. 856-562.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, c. 57, §. 66, S. 1580.

трезвеннымъ сердцемъ возопилъ къ Богу: «Христе, Сыне Бога живаго, за насъ пострадавшій, умершій и воскресшій, помилуй ия грѣшнаго!» Никогда бы не могъ онъ сказать этѣхъ словъ, если бъ не былъ упоенъ виномъ Духа Святаго». (1) Стало быть, Гусъ производилъ умиряющее дъйствіе на суроваго Лютера; а чудное сочетаніе въ немъ пламенной вѣры въ испупительным страсти Спасителя, съ исполненіемъ заповѣдей и ученіемъ о необходимости дѣлъ, конечно, не разъ наводило реформатора на мысль о несостоятельности собственной теорім. Собственно же отъ ученія Гусова, или преданія Церкви Гуситекой Лютеръ заимствовалъ: 1) Евхаристію подъ обоими видами; 2) ученіе о единой вселенской Церкви, съ равенствомъ сподчиненныхъ частей, и 3) особенное сочувствіе къ Греческой, проявлявшейся во всъ роковыя минуты его Реформаціи.

Что касается перваго (Евхаристіи), то мы уже видёли историческій ходъ развитія мыслей его объ этомъ предметь, въ которонь трудно оспорить вліяніе Чеховъ, не смотря на собственное отреченіе Лютера. Но, кромъ того, есть слъды думать, что ему не безъизвъстно было и сочинение Гуса: «О необходимости причащения Чаши для мірянъ и духовныхъ». Оттуда видимымъ образомъ заимствовано многое, повторяющееся въ разсуждения Лютера объ Евхаристи подъ обоими видами. Сдёсь честь возстановления полноты Таинства безь раздъла приписана Гусу. «Ни въ панскихъ соборахъ, ни въ декреталіяхъ, ни въ Церковной исторіи, не читаемъ ни слова объ отнятіи Чаши. Этотъ обычай вкрался бъ Христіянскую Церковь, какъ и другія безчисленныя суевърія. И ни одинъ папа, ниже Римская Церковь не содъйствовали къ его исправлению, пока не возсталъ на него Іоаннъ Гусъ, въ Чешской землъ. Тутъ духовенство возбудило гиввъ папы на проповъдника. Оно хотъло дать силу закона укоренившемуся злоупотреблению изъ зависти и ненависти, чтобы Іоанну Гусу не досталась честь возстановленія прежняго порядка въ преподавания Тамиства. Съ тъхъ поръ распря о Причащении подъ обоими видами постоянно усиливалась у Чеховъ и до нашихъ временъ, съ дозволения самаго папы». За твиъ следують доказательства необходимости Чаши, и первое изъ нихъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, Одуховномъ искушевия, S. 2007;—II, Объяси. 49 гл. Быт, 5. 244—245, S. 2946;—VIII, Объяси. 16 гл. Іоания, 5. 269, S. 650;—AAII, с. 38, 5. 5, S. 2069; 5. 10, S. 2075;—с. 57, 5. 66, S. 1580.

свъдътельство папы Геласія: «Comperimus» (De consc. dist. 2) — и въ сочинении Гуса стоитъ на первомъ мъстъ.

Еще яснье заимствование въ опровержении Лютеронъ папской теріи. До временъ ближайшаго знакомства съ Гусомъ, Лютеръ върилъ первенству Западной Церкви и Римскаго Первосвященника. Равенство всехъ частей Церкви и всёхъ епископовъ между собою, съ такимъ успѣхомъ защищенное на Лейпцигскомъ состязании, есть наслёлие Гуса. Проводникомъ къ этой мысли, какъ мы уже видели, была 12 статья, осужденная на третьемъ соболномъ допросъ Гуса: «Dignitas papalis a romanis imperatoribus orta est». Когда послѣ чтенія книги «О Церкви», по собственному сознанію Лютера, открылось ему настоящее значение перваго положения: «Тапtum una est Sancta Ecclesia Catholica sive Universalis», тогда и онъ началъ прямо опровергать теорію папы, ссылаясь на Гуса. Въ оправдания 40 еретическихъ инвний, извлеченныхъ изъ сочинений Лютера панскою буллою, преимущественно 25 положенія : «Римскій епископъ, преемникъ св. Петра, не есть намъстникъ Христовъ, поставленный Богомъ надъ встами частными Церквами вселенной», Лютеръ, большею частію, повторяеть доказательства Гуса, и не скрываеть источника, откуда онъ ихъ заимствовалъ. «Сюда, зацитники папы!»---говоритъ онъ, --- «ръшайте вопросъ: твердыня ваша разрушена; ибо слово Христово: «Ты еси Петръ, и на семъ камени созижду Церковь мою»» (Мато. XVI, 18), -единственная ваша опора, теперь изчёнила вамъ. Папство низложено; ибо доказано, что слово Христово больше говорить въ нашу пользу, чъмъ противъ насъ. Если ты, папа, раскусищь оръхъ; если съуутвешь доказать свою ложь, то я назову тебя папой, установленнымъ Богомъ. Все это слълалъ Іоаннъ Гусъ, а не Лютеръ (Dies alles hat Johannes Hus gethan, und nicht Luther), какъ сказано: «Усопшій праведникъ осуждаетъ живыхъ нечестивцевъ»». Въ оправдания 26-й статьи: «Слово Христово: ««Еже аще свяжеши на земли»», и т. д., простирается только на твхъ, которые связаны были Петромъ»; читается новое указание на Гуса. «Папъ котълось бы извратить смыслъ этого слова, поставивъ себя на мъсто верховнаго судін, Бога. Такъ случилось во времена Гусовы, когда онъ приказывалъ ангеломъ возвести въ обители неба души умиравшихъ на дорогъ въ Римъ богомольцевъ. Противъ этого страшнаго высокомърія и болъе чъмъ діявольской гордости вооружился Іоаннъ Гусъ, и пожертвоваль жизнію; за то папскіе трубы умолкли, и болже не раздавались

56

до нашихъ временъ». Въ Застольныхъ Ръчахъ повторяется слово п слово доказательство Гуса противъ первенства напы, какъ главы Христіянства: «Папа не есть глава Христіянской Церкви; въ противномъ случаъ Церковь была бы чудовищемъ о двухъ головахъ. потому что Христось несомивнию есть глава ся, какъ говорять св. Павелъ. (1) Въ состязательныхъ сочиненияхъ противъ Ютербоцкихъ Миноритовъ и Амеросія Катарина защищаются многія положенія Гуса, извлеченныя изъ его разсужденія о Церкви. (2) Лютера до конца жизни смущало беззаконное осуждение члена апостольскаго Символа въры на Констанцкомъ соборъ подъ названіемъ: первой статьи Іоанна Гуса: «Есть только Единая святая Вселенская Церковь». (3) Въ объяснения 2-го псальма онъ такъ вычисляетъ заслуги предшественника: «Гусъ спорилъ о первенствъ напы и говорилъ, что папа не есть верховная глава Христіянства, что прощъ продавать не слёдуеть, что чистилища нёть; поточу что онъ виделъ, что и темъ и другимъ только обманываютъ легковѣрныхъ и производятъ соблазнительный торть. (4) Стало быть Лютеръ самъ себѣ явно противорѣчилъ, когда, въ другомъ мѣстѣ, говорилъ совершенно напротивъ: «Св. Іоаннъ слишкомъ мало затронулъ папство, и только началъ слабый зародышъ Евангельскаго ученія. Я сдёлаль виятеро больше, и все же боюсь, не слишкомъ ли мало. Іоаннъ Гусъ не отрицаетъ (?), что папа верховное лице во всемъ міръ; онъ только доказываеть, что нечестивый папа не можеть быть членомъ св. Христіянской Церкви, хотя и должно терпъть его, какъ тиранна. А я, - хотя бы санъ Петръ апостолъ сидълъ нынъ въ Римъ,-отрицаю упорно, что папа выше всёхъ прочихъ епископовъ по установлению Божественному. Панство есть вымыселъ человъческий; всъ Церкви равны между собою и единство ихъ жключается не въ видимомъ сосредоточени власти въ лицъ одной мнимой главы, а по слованъ 200стола, въ единствъ въры крещенія, а въ такомъ случав вся приходы вселенной равны между собою». (5) Мысль Гусова, къ сожальнію, доведенная Лютеровь до отрицанія Христівискаго зарактера Западной Церкви!

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 1854, 1847; — XXII, c. 27, S. 51, S. 1343.—Hist, et Mon. Hus. | Dr Ecclesia.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, S. 1697 sqq.

<sup>(3)</sup> Walch, V, Объасн. 118 пс. §. 116, S. 1793.

<sup>(4)</sup> Ibid. §. 25, S. 118.

<sup>(5)</sup> Walch, XV, S. 213, S. 1847-48.

Если бы Лютеръ остановился на благоразумной среднив оттицанія папы, какъ верховнаго первосвященника, какъ главы Христіянства, на какой стоялъ онъ свободно въ 1519 году, на Лейпцигскомъ преніи; если бы отрешеніе отъ древнихъ церковныхъ преданий не повело его далье по пути преобразовательскихъ уклоненій, ему открывалась бы сама собой надежная точка опоры лля примиренія Востока съ Западомъ. Но онъ слишкомъ заключился въ одностороннемъ воззрѣніи на папство, какъ отрицаніе въры, какъ высшее развитие Пелагіянизма, и выпустилъ изъ виду вопросъ исторический. Предание не могло устоять противъ дерзкаго признания Лютера, что непосредственно послѣ апостоловъ затмилось учение Евангелия, и началось владычество Антихриста; что онъ первый, послъ тысячелътниго мрака, вывелъ снова забытое Евангеліе на свътъ Божій. Отсюда странный взглядъ его на исторію Церкви. Въ воззръніи Лютера исторія Церкви однообразно проходить отъ начала міра до возднейшихъ временъ, разделяясь на двъ огромныя половины: на царство въры и благодати съ одной, царство тьмы и невърія съ другой стороны. Въ основъ дъленія положена мысль Августина: объ оправдании върою безъ участія дёль. Истиная Церковь хранилась въ той части потомства Адамова, которая върнла твердо, что спасение должно совершиться не собственными усиліями, а единственно благодатію Божіею и ходатайствомъ Інсуса Христа. Противоборство этому догмату составляеть сущность Церкви Антихриста. Борьба объихъ наполняеть однообразно все общирное поле церковно-библейской и церковной исторіи. «Наша ввра не новая», -- говорить Люгерь; -- «она

проповъдывалась за 15 столътій, когда родился Христось, и за 5 тысячельтій до его Рождества; а въра Папистовъ началась за 200, или 300, лътъ, со времени Римскихъ соборовъ, гдъ все, что приходило имъ въ голову, получало законную силу непреложнаго догмата. (1) Наша въра современна началомъ своимъ сотворению мира. Она началась въ раю, немедленно послъ паденія Адама и Евы; но тутъ же началась и борьба Благодати съ невъріемъ кровавою жертвою Авеля. (2) Каннъ и Авель-первообразы будущей Церкви. Высшій, мудрайшій изъ сыновъ человаческихъ, первенецъ святыхъ прародителей, Каинъ, выше всъхъ потомковъ украшенниый дарами

<sup>(1)</sup> Walch, XII, §. 25, S. 1863. (2) Walch, VIII, Обълси. 16 гл. Ісания §. 45 — 46, S. 303 — 504.

природы, за невърје свое изверженъ изъ царства, униженный Авель получаеть наслъдіе. (1) Между тьмъ, какъ Аданъ и Евва учили и проповъдывали въру въ Богочеловъка Христа, побъдителя гръха смерти и діявола своимъ чадамъ и внукамъ по 7-го патріярха, Еноха, въ продолжение 500 лъть; когда діяволь, черезъ Канна и потомковъ его, сильно искушалъ Христіянскую Церковь, в кораблецъ Христовъ, волнуемый бурею, совсъмъ уже начиналь исчезать подъ водами; тогда Богъ послалъ въ міръ другаго проповъдника, Еноха, который, виъстъ съ старымъ Адамомъ, спасалъ чистоту въры въ развножавшемся человъческомъ родъ. Послѣ Еноха Богъ воздвигнулъ Ноя до всемірнаго потопа, когда Церковь подверглась сильныйшему искушению выры и весь мірь отступилъ, исключая 8 человъкъ, въ которыхъ Сынъ Божій сохранилъ и возставилъ въру спасающую. Богъ долженъ былъ опыть лице гръшной земли, чтобъ защитить отъ насилія невърующихъ проповъдника истинной въры, благочестиваю Ноя. Такъ проповъдь живо кипъла во времена патріярховъ въ устнояъ словъ Адама, Еноха и Ноя. Въ лицъ Сима и Хама открылось старое дъление Церкви. Авраамъ, Исаакъ, всъ пророки, цари, Давидъ, Езекія и пр. до самаго Інсуса Христа, проповъдывали одну эту въру въ ходатайство Сына Божія, спасающее безъ участія дёль. Утышительно видёть Христіянину, какъ одинь и тотъ же Христосъ постоянно управлялъ своею Церковію, и всв волны діявольскія сокрушались объ эту скалу, весь мірь языческій: царства Египтинъ, Ассиріянъ, Вавилонинъ и Персовъ, потомъ Грековъ и Римлянъ. Лютеръ смотрълъ и на язычество, какъ на «отрицание Благодати спасающей, какъ на общее стремление человъчества угождать делами своими тому или другому Богу, избавяться отъ гръха и смерти собственнымъ произвольнымъ Богослужениемъ, безъ ходатайства Сына Божія, какъ то доказывають всъ дъеписанія и книги язычниковъ. Та же странная ошибка въ летосчисленія повторяется и въ сужденія Лютера объ Іудеяхъ, въкоторыхъ онъ видить то же упорное противодъйствие Благодати Христовой, тотъ же зародышъ Пелагіянизма. «Наконецъ явился Христосъ. Его пришествіе въ міръ, какъ исполнение проповъди Ветхозавътной, какъ воплощение Слова, прежде невидимаго, но также сильно дъйствовавшаго въ истинной Церкви», - по мнению

(1) Weich, XII, §. 12, Sr 877.

Лютера,-«не составляеть новой поры вь исторія Церкви. Его проповъль есть продолжение прежней, завъщанной цълому ряду новозавётныхи пророховъ, апостоловъ, мучениковъ, которые устремляли всю свою двительность на защиту слононъ и двлонъ предвъчнаго ученія о спасенія върой. Церковь Ветхозавътная была таже Христіянская Церковь; мы точно также вёримъ и проповёдуемъ», -- говорилъ Лютеръ, -- «какъ върнаи праотцы, Адамъ, Авель, Енохъ, Ной, Авраамъ, и пророки: Мойсей и Давидъ, были истинные Христіяне, ни въ чемъ не уступавшіе Іоанну и Павлу. Если всѣ они пили отъ духовнаго камня, камень же бѣ Христосъ; если Христосъ руководиль ихъ въ пустынѣ и крестилъ ихъ духовно, то они не могли не быть Христіянами въ строгомъ значения этого слова». Онъ находитъ у Мойсея еще болъе яркія свъдътельства о св. Троицъ, нежели въ Повомъ Завъть. По вознесении І. Христа продолжается съ новою силою древний борьба Благодати съ невъ. ріемъ. Первое гоненія чернаго діявола продолжалось около 300 лать: страдали мученики за проповъдь въры; преслъдовали Римлине, гордые святодъйцы, противники Благодати, какъ превосходно изобразилъ ихъ Бл. Августинъ въ своей книгъ «О градъ Божіемъ». Ярость на Христіянъ дошла до того, что вь одинь день, орудіемъ Римской имперіи, казнено 70 т. пропов'ядниковъ истины. То было гонение чернаго діявола, прообразованное первымъ искушениемъ Інсуса Христа въ пустынъ, когда діяволь говорить ему: «Аще Сынъ еси Божій, рци, да и каменіе сіе хлъбы будуть» (Мато. IV, 3). Это тогъ діяволь, который въ первые въка Христіянства искушаль върующихъ алчбой и жаждой, болъзнями, скорбно, телесными нуждами. Второй свътлый діяволь ведеть Сына Божія не во внутренность храма, а ставитъ его на кровлѣ и силится низвергнуть его избранное стадо ложныхъ толкованиемъ Евангелія. Лишь только Константинъ обратился къ истинной въръ, тотчасъ возстали еретики, не юные ученики, Евіонъ и Керинов, а главные еретики: Аріяне, Македоніяне, Манихен и пр. Никто не возставалъ на Божество первато лица св. Троицы; за то началась постоянная брань съ Сыновъ Божінмъ: Манихей вооружился на Его человъчество; Арій на Его божество; Несторій на Его ипостась; Евтихій на естество; Гельвидій на чистоту его рождества. Этотъ діяволъ былъ гораздо опаснъе перваго. Онъ оставилъ внъшнюю Церковь въ поков, допустилъ Христіянъ, особенно пастырей и учителей Церкви, содълаться мудрыми, святыми, учеными; снабдиль ихъ

внѣшними благами отъ щедрости Римскихъ императоровъ. Они возлюбили покой, и потеряли ревность; наслаждаясь внъшникъ миромъ, мало по малу оставили благовъстіе Слова. Со временень они потеряли истинный смыслъ Писанія и стали задавать себя странные вопросы о въръ, искажать произвольно учение о Благодати, подводить его подъ свои человъческія толкованія. Такимъто путемъ сатана, облеченный въ ангела свътла, вывелъ ихъ изъ пустыни на кровлю высокаго храма. Они пали, и въ падении своемъ увлекли Христіянство въ страшныя ереси. Напрасно св. Константинъ вооружался на Арія и изгналъ его изъ страны своей; діяволъ вскорѣ освободилъ свое чадо и обуялъ весь міръ до того, что въ цяломъ Востокъ, кромъ двухъ благочестивнихъ епископовъ. Иларія и Аванасія, не осталось ни одного человъка, незараженнаго Аріевымъ ядомъ. Съ твхъ поръ Христіянская Церковь ва Востокъ никогда вполнъ не могла побъдить его, и черезъ 300 лътъ, бъсъ Магометъ явился продолжателемъ ереси Арія. Трудно было устоять противъ свътлаго діявола; ибо кто не соблазнится, когда онъ разгибаетъ Христіянскую книгу и шепчетъ на ухо: «Такъ гласить Писаніе; такъ самъ Богъ говорить». И, однако, Христіянство вынесло и это опасное время, и ввра спасена смиренною проповъдію тъхъ Христіянъ, которые въ простотъ сердца держались буквальнаго смысла Писанія. По вотъ настало третье ужаснъпшее искушение въры, в ремя Антихриста. Тутъ-то діяволъ явился уже не чернымъ, убійственнымъ, не мудрымъ, опирающимся на словъ Божіенъ; онъ явился божественнымъ, величавымъ, онъ сталъ выдавать себя за Бога и говорить человъку, какъ нѣкогда самору Сыну Божію: «Сія вся тебѣ дамъ, аще падъ поклонишися» (Мато. IV, 9). Это было послъднее ужасное время. Когда св. Отцы, поразившіе бъса въ бълой одеждъ, положили главы свои, и народъ угомился богословскими пръніями, послёдовало гибельное равнодушіе; всё отложились оть слова Божія, оставили его въ сторонъ; начались произвольныя богослужения. «Величавое проявление третьяго бѣса», - по мньнію Лютера, — «папская Церковь». «Со времени св. Петра», — говоритъ Лютеръ, — «ни одинъ папа не проповъдывалъ Евангелія, ни одинъ не оставилъ по себъ труда письменнаго, запечатлъннаго духомъ апостольскимъ. Папа Григорій быль святой человъкъ; не таковы его проповъди; такъ что, по моему мнънію, Римскій престоль отмичень какимь-то особеннымь проклятіемь Божінмь.

Никто не совмъстилъ въ себъ всей совокупности свойствъ настоящаго Антихриста въ такой полнотв и съ такимъ лукавствоиъ, какъ папа. Были отдёльные противники Христа, которые вооружались на него по частямъ; но папа есть полный Антихристъ, противоборствующій всему Христу. Ибо существенный догмать нашей въры есть тоть, что Христосъ-оправдание наше. Кто еретичествуетъ противъ ипостаси Христовой, не столь опасенъ, какъ тотъ, кто отнимаетъ у насъ Благодать, отрицая заслугу Христову. Осталась личина въры; сохранилось Писаніе, таинства, папа върить въ пришествіе Христово для спасенія міра, исповѣдуетъ устами заслугу Христову, но въ тоже время выдумываеть новыя условія жизни и собственныя удовлетворения, которыхъ главная цёль - доказать недостаточность жертвы Христовой для оправдания гръшника. Такъ дѣлалось цѣлыхъ 900 лѣтъ, въ продолжение коихъ умолкла проповъдь о Христь, и никто не осмълился обличать хуленія папы. Пелагіянская ересь, низложенная Ветхозавттною проповъдію, Новозавътнымъ словомъ Христа и апостоловъ, по рожденіи Пелагія, сокрушенная снова Августиномъ, въ лицъ папы окончагельно воцарилась на мъстъ святъ. Служение Христу смънилось служениемъ святымъ; монахи принуждали несчастныхъ ложиться въ гробъ въ монашеской шапкъ, подъ опасениемъ въчнаго проклятія; начались объдни, какъ жертвы, приносимыя Богу за гръхи человъка, гдъ второе распинался Христосъ. Во всемъ Христіянскомъ Богослужении, во всъхъ благочестивыхъ обычаяхъ, Лютеръ видить однообразно проведенную мысль — купить снасение дълами у гнявнаго Бога. «Римская Церковь воплотила въ себя Пелагіянскую ересь, и принудила къ принятію ея всёхъ своихъ чадъ. Университеты открыто преподавали ее; князья и весь міръ за ней следовали; слабыя попытки въ Париже побороть ее остались безплодными; и Пелагій по праву получилъ названіе a pelago, его ересь есть море, поглотившее міръ весь. Діяволь показуеть себя, яко Богъ есть; и это третье искушение въры продлится до страшного суда. Чернаго діявола смирилъ Константинъ; свътлаго благочестивые цари и епископы; отъ третьяго не избавитъ ни какая земная сила: Самъ Христосъ сокрушитъ его духомъ устъ своихъ. И хотя въ папствъ Христіянская Церковь не имъла всенародной проповъди о Христь, какъ единомъ ходатав, но и въ великой ночи вселенной, Богъ чудесно возвращалъ въру многихъ, другимъ открывалъ свою истину на смертномъ одръ. Такъ спасся Бернардъ, когда передъ смертію овладѣло имъ отчаяніе въ угодности Богу всѣхъ его подвиговъ — исповѣдалъ смиренно величіе жертвы Христовой. Всѣ прочіе невозвратно погибли, несчастные! умиравшіе съ молитвою на устахъ, чтобы Богъ простилъ имъ ве грѣхъ невѣдѣнія, а нарушеніе папскихъ уставовъ. Только въ наше время Христось наложилъ руку на діявола и, въ лицѣ своей Церкви, отгоняетъ словомъ Своимъ: «Иди за мною, сатана и (Матө. IV, 10). Евангеліе снова, черезъ насъ явленное Богомъ, неблаго дарному міру, срываетъ съ лица его величавую маску, и показываетъ Христіянамъ во всей отвратительной его наготѣ. Антихристъ слабѣетъ въ сердцахъ вѣрующихъ, сокрушенный устами младенцевъ и ссущихъ. Памъ остается ожидать только славнаго пришествія Господа, когда папа низверженъ будетъ въ адскую бездну. II страшный судъ близокъ». (1)

Вотъ въ сокращении исторія Церкви, какою представляль себѣ ее Лютеръ. Картина, безспорно, поэтическая, но въ которой недостатокъ историческаго изучения, полведеннаго подъ любимую теорію его о Благодати, во влекъ его въ грубыя погръшности. Слёдя внутреннюю борьбу свёта съ тьмою въ Церкви Папистовь, Лютеръ вовсе опустилъ безъ вниманія Восточную Церковь, коснувшись поверхностно борьбы ея съ Аріянскою ересью и распрей о первенствъ съ Западомъ. Дъятельность Лютера, принявъ слишкомъ одностороннее направление, согласно съ полемическимъ характероиъ, сосредоточила всъ свои свои силы въ отрицании папства, и отразилась въ узкомъ взглядъ его на многія части преданія церковнаго, которыя могли быть оцфнены безпристраство только добросовъстной повъркою Запада образцами Востока. Поклонение святымъ, литургия, монашество, никогда не облеклясь бы въ глазахъ его въ противухристіянскій характеръ отрицанія въры, если бы опъ познакомился ближе съ правильною формою

<sup>(1)</sup> Walch, VIII, Предисловіе въ толкован. Галат. XII, с. 15, S. 1574 ард. 5. 4, S. 1617; — V Объасн. 110 ис. — 118 ис., §. 75 — 78, S. 1765 — 1767. — III Объасн. посл. словъ Давида; — IX, Обълси. 1 Петров. 5. 54–36, S. 649 — 651; — Объ обаз. под. къ правит. §. 24, S. 442; — XII, Проповъдь, говоренина въ Смалькильденъ 1537 г. на Мато. IV, I—II, о трехъ искушенияхъ Інсуса Христа и Церкви Его, S. 1606—1701;—XXII, с. 7, §. 26, S. 411; — IV Обълси 22 ис. §. 256 — 226, S. 1758 зец. — Х Исповъд. върм въ Смалькальденъ, §. 1 — 14, S. 1205 — 1214; — X, Оль Ангелахъ, §. 26, S. 1301; — IX, Обълси. 2 гл. 2 Истр. §. 57, S. 892; — IX, Обълси. 5 гл. 1 Истр. §. 7 — 35, S. 817— 831; — IX, Обълси. 1 Іоам. §. 41, S. 1157, §. 13, 17, S. 1014 — 1016; §. 56—58, S. 936-60; — §. 70, S. 966; — IV, Обълси. 17 ис. §. 77 — 79; S. 1514; — VIII, Обълси. 4-й гл. Гадат. §. 196, S. 2475.

ихъ проявленія въ Церкви Восточной; никогда бы не отзывался онъ съ такою венавистію о литургіи заздравной и поминовенной, если бы не преслъдовали его, какъ призракъ, ужасныя картины Италіянскаго кощунства, смутившія его въ продажномъ богослужени Рима; монашество не окрасилось бы такимъ чернымъ оттенкомъ раздраженнаго легковерія, если бы онъ могъ отрешиться; хотя на мгновение, отъ соблазнительной внутренности Западныхъ монастырей и изучать идею монашества въ его Восточной колыбели; самая папская Церковь не предстала бы ему въ полуязыческомъ, полуіудейскомъ свътъ, если бы преланія Восточной сестры ея приходили на помощь его раздраженному помыслу своимъ примиряющимъ противодъйствіемъ. Увлеченный страстью, преобразователь не былъ способенъ къ спокойному наблюдению. которое одно могло остановить его въ пору на краю всеобщаго неразборчиваго отрицанія и добраго и худаго. Вотъ великая разница въ историческомъ воззрѣніи Гуса и Лютера на современныя и давнопрошедшия события религиозной жизни на Западъ. Вопросъ о первенствъ папы, объ отношенияхъ Рима къ Византии, о равенствъ власти епископовъ, вопросъ, которымъ Люгеръ занимался съ такою любовію въ пору, ближайшую къ Лейпцигскому прънію, потерялъ для него половину своей занимательности въ послъдстви, когда онъ, отвергнувъ священство, предание, авторитеть учителей Церкви, смотрвлъ на великія распри между Востокомъ и Западомъ, условившія вселенской расколъ, съ точки зрвнія черстваго догматика; когда, весь погрузившись въ созерцаніе Благодати и въ темную область недовъдомыхъ путей Божественнаго домостроительства, покрывалъ умышленнымъ презръніемъ великую драму религіозной жизни Христіянскихъ народовъ, какъ смъшную комедію, какъ счетное игрище страстей человъческихъ. (1) Поздно разгадалъ онъ безжизненный характеръ своей отвлеченной догматики, подъ конецъ жизни снова предался изучению Церковной исторіи и, возвращаясь къточкъ исхода, старался, но тщетно, наполнить безану, которая увлекала его за собою съ неудержимою силою. Въ ребяческихъ выходкахъ Ieюнима, въ праздномъ риторствъ Златоуста, въ самомъ монашестве, онъ сталъ подозръвать тогда что-то высшее, чего прежде не замъчалъ въ предубъжденномъ своемъ фанатизмъ; тогда возвратилось уважение къдревнимъ учителямъ и любовное сочувствие

57

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Walch, IV, обълся. 7 пс. §. 37, S. 707.

къ Греческой Церкви. Позднее раскаяние! Сухое учение въры уже погребено было въ многотомныхъ плодахъ его трудовой жизни; мечтательная теорія папства была уже построена; отреченіе не могло совершиться безъ самоотридания и духовнаго самоубійства. И онъ до конца жизни ругался безумно надъ священнымъ Римомъ и предавалъ проклятию свою Папскую Церковь, истощая до дна свою желчную насмъшку. Въ воззрънии Лютера папа есть то чудовище, о которомъ сказалъ Даніилъ, что оно противится Богу боговъ, которое Павелъ называетъ человъкомъ беззаконія, сыномъ погибели, Греческій 'арито́линоз, Намецкій Baerwolf, животное, обладаемое духомъ нечистымъ, другими словани, антихристь, предтекущій судному дню. (1) «Когда спросять тебя, признаешь ли папу главою? отвѣчай смѣло: главою злодѣевъ и нечестивцевъ. У тебя подъ руками Апостольский тексть: «Въ послъдняя времена отступять нацыи отъ въры, возбраняюще женитися, удалятися отъ бран енъ» (1 Тим. IV, 1, 3). Папа запретилъ бракъ и нищу: стало быть, онъ-то и есть настоящій антихристь; что Христось заповьдуетъ, то папа запрещаетъ. Христосъ говоритъ: «Гръха нъсть»; напа говорить: «Грѣхъ». (2) «Римский епископъ, съ техъ поръ, какъ сдъ лался папой, 600 лётъ слишкомъ, ничего не дълалъ, кромъ пролитія крови: онъ стравливалъ королей и князей, дабы прослыть намфетникомъ Божимъ, полу-Богомъ, полу-человъкомъ, выше ангеловъ неба и діяволовъ ада, какъ прообразуетъ его тройное владычество надъ небомъ, землею и адомъ». «Римская Церковь», - по мнѣнію Лютера,—«не благородная половина вселенской, а великая вавилонская блудница, облеченная въ червленицу, съдящая на звёрь червленномъ, пьяная кровію мучениковъ, испецренная хульными именами», (Откров. XVII) (3) «Папская въра буквально имаводится имъ на одну степень съ язычниками, Іудеями, Туркани. Она носить всъ признаки ученія Антихристіянскаго; внъшней личиной, сохранениемъ Таинствъ и Евангелія, какимъ-то чудомъ удержавшихся въ Церкви Папистовъ, ободьщаеть сердца; въ лицъ ложныхъ святыхъ своихъ творитъ даже знаменія и чудеса. Но сущность ученія папскаго враждебна Христу. «Потому что, какъ скоро утрачена основа оправданія вфрою, всякое ученіе теряеть Христіянской характеръ, все равно, обращается ли человъкъ къ служению закону, или къ поклонению идоламъ; все равно, монахъ

<sup>(1)</sup> Walch, X, §. 56, S. 687.

<sup>(2)</sup> Walch, IX, Объяся. 1 гл. I Петр., §. 50, S. 778.

<sup>(5)</sup> Walch, X, Посланіе къ изгнанныхъ жителямъ Лейицига §. 30-31, S. 2284.

ли онъ, Іудей ли, Турокъ ли, или Второкрещенецъ. Каждый выбираетъ отдъльное служение Богу, которое считаетъ самымъ удобнымъ для достижения блаженства. Такия понятия о Богъ имъють всв люди, непросвъщенные върою: Паписты, Іудеи, Магометане; между ними только внёшния разница въ лицахъ, въ мёстахъ и образъ Богослуженія, но въ сердцъ одинакія мысли о Божествъ. Дурно дълають Паписты и Турки, что ссорятся между собою о вторт и богослужении изъ пустыхъ ребяческихъ игрушекъ и обрядовъ, когда въ сущности они защищаютъ одно и тоже начало. Алкоранъ Турокъ, Талмудъ Іудеевъ, Декреталіи папы, одинаково враждують съ Христіянской Библіей. Они имѣють то обцаго, что ищутъ Бога въ безполезномъ глумлении, теряя изъ виду посредника, І. Христа. Но Богъ недоволенъ мертвою върою Іудеевъ, Язычниковъ, Турокъ, Папистовъ, признающихъ его творцемъ неба и земли. И Іудеи и Турки наравиъ съ папою хвалятся върою во единого Бога, а надъ нами смъются, обвиняя насъ въ многобожін. Къ тому же и Турки принимають рождение Христа отъ дъвы, распятие и воскресение, но ограничиваются исторической вфрой, отвергая посредничество его Благодати въ спасеніи гръшныхъ. Паписты, Іудеи и Турки въруютъ во единого Бога, судію неумытнаго, требующаго отъ насъ добрыхъ дълъ во искупленіе злыхъ. Какъ Турки не хотять отстать оть своихъ умовеній, такъ Паписты держатся за свое монашество. По этому папу ожидаеть одна судьба съ Магометомъ-въчное мучение ада». Въ другихъ мъстахъ Лютеръ ставитъ Папистовъ еще ниже Турокъ; «послёдніе признають Христа, по крайней мёрь, пророкомъ, а папа, признавая, по видимому, Его Божество, отрицаетъ въ немъ силу Божественную». Въ противоположность языческой Церкви Папистовъ, онъ приписываетъ по преимуществу название Христіянъ себъ и послъдователямъ, возстановившимъ учение Евангелия въ полномъ блескъ апостольской чистоты. (1)

<sup>(1)</sup> Walch, VII, Объясн. 1-й гл. Іоанна, §. 370-372, S. 1628 sqq.; VIII, Объясн. 3 гл. Галат. §. 540, S. 2308; – 4 гл. §. 135 – 153; S. 2442 – 2451; – VII, Объясн., 1 гл. Іоанна, §. 135, S. 1480; §. 365, S. 1625, sqq.; – VIII, Объясн. 15 гл. Кор. §. 37, 1461; VII, Объясн. 5 гл. Іоанна, §. 2, S. 1867; – 8 гл. §. 99, S. 1450; – VIII, 13 гл. Іоанна, §. 176, S. 107; – 16 гл. §. 54, S. 599; – 15 гл. Кор. §. 4, S. 1490; – VIII, 1 гл. Галат. §. 54 – 59, S. 1597 – 1602; VII, 1 гл. Іоан. § 13, S. 1335; §. 18, S. 1838; – 5 гл. Іоан. § 25, S. 1882; §. 29, S. 1887; 6 гл. §. 51, S. 1927; §. 203, 289, 299, S. 2073-78; §. 191, S. 2019 sqq.; – 1 гл. Іоанна, §. 120, S. 1171.

### ГЛАВА II.

### Отношения Лютера къ Православному Востоку.

Отвращаясь отъ возмутительнаго изображенія папства, какъ продолжения языческой идеи въ нъдрахъ Християнской Церкви, взглянемъ на другую картину, болъе мирную и утъшительную-на егоотношенія къ Православному Востоку. Замътимъ прежде всего, что вопросъ о соединении съ Греческой Церковью всегда былъ живымъ вопросомъ на Западъ. Извъстны всъ усилія Рима достигнуть этой цёли, не въ духё любви и всемирнаго единенія, а изъ корыстнаго желанія утвердить вселенское владычество папы. Но въ концъ ХІУ и въ ХУ столътіи къ Римской пропагандъ присоединились еще другія условія сближенія съ Грекани. Давно уже еретики въ нападеніяхъ своихъ на Римскую Церковь, указывали съ завистью на апостольскую чистоту Византійской. Въчислъ общихъ признаковъ, приписанныхъ Латинскими Канонистами всякаго рода еретикама, читаемъ, между прочимъ, слъдующіе: «Не должно имъть въ Церквахъ вконъ, для избъжанія идолопоклонства, какъ дълаютъ Греки, имѣющіе мало иконъ; Греческая въра лучше Римскаго обряда; должно служить Литургио на квасномъ хлъбъ, какъ дътаютъ Греки». (1) Но злоупотребления Западной Церкви возрасли до такой степени, въ XIV въкъ, что самые поборники папской системы, самые записные Католики, указывали на стихію Греческую въ сочиненіяхъ противниковъ, и приводвли Восточную Церковь въ образецъ Западной, слишкомъ явно уклонявшейся отъ апостольской чистоты. Петръ Алльяко, въ сочивеніи «О преобразованіи Церкви», приводить свъдътельство Гумберта Романскаго, что одной изъ главныхъ побудительныхъ причинъ къ расколу Греческому были жалобы на Римскую Церковь въ поборахъ, отлученіяхъ и декреталіяхъ. (2) Стало быть, первое противод вйствіе Западу вышло изъчисто апостольскаго духа смиреннаго Православія. Великіе защитники представительной системы, современники Констанцкаго собора, не могли не замътить

<sup>(1)</sup> Lenfant, Hist. du conc. de Const. 1, 268 - 270.

<sup>(2)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeitalter der Reformation 1, S. 246.

необоримаго противоръчія между верховной и судебною властію собора и олицетворениемъ той же власти, при отсутстви Собора, въ лицъ Римскаго первосвященника. Первая предполагала совершенное равенство соподчиненныхъ властей, т. е., частныхъ епископовъ, и сдъсь Византійская Церковь съ стройнымъ управленіемъ невольно обращала внимание просвъщеннъйшихъ сыновъ Запада, которые и сами догадывались, что папа-единственный камень преткновенія, при общихъ безплодныхъ усиліяхъ положить конець, такъ называемому, Восточному расколу. Къ тому же идея вселенскаго собора, не полнаго, безъ участія Восточной половины Церкви вселенской (ибо титулярные епископы Рима въ глазахъ самихъ Католиковъ были болѣе или менѣе смѣшною комедіею), также заставляла искать сближенія съ Греческой; а Греціи, охранявшей ревниво свое Православіе, при всѣхъ государственныхъ буряхъ, не нужно было собора; она взыскана была самимъ Западомъ. Проводникомъ этого вліянія издавна служила Славянская держава на Западъ, въ которой Православіе пустило глубокіе корпи. Въ Чехіи, въ концѣ XIV столѣтія, уже не въ глухомъ противодѣйствіи народа, а открыто, въ Университетъ, боролись двъ Церкви: Карлъ IV приглашалъ въ свою Академію ученыхъ Франціи и Италіи для опроверженія Евхаристіи подъ обоими видами, какъ ереси Греческой. Отсюда понятно, какого рода драма разыгрывалась на первомъ великомъ соборъ ХУ стольтія, гдъ Гусъ явился защитникомъ Восточнаго догмата, а Іеронимъ обвиненъ прямо въ томъ, что, во время пребыванія своего въ Литвъ, въ 1413 году, сопутствовалъ Витовту въ походъ на Витебскъ, и когда на встрѣчу побѣдителю вышли жители города, Католики съмощами и Русскіе, въ глазахъ самаго князя, усерднаго Католика, при всёхъ оставилъ Латинянъ и примёшался къ толпъ Православныхъ; далъе, что въ самомъ Витебскъ онъ несказанно соблазнилъ Миноритовъ, называя тамошнихъ Русскихъ Православными Христіянами, посвщаль Богослужение Греческихъ храмовъ, прикладывался къ Русскихъ мощамъ, принималъ Таинства по обряду Греко-Восточному, съ колѣнопреклоненіемъ, и старался самаго Витовта обратить кь Православію; тоже самое повторяль и въ Псковѣ, не смотря на прадставленія Виленскаго епископа. (1) Развязка этой

<sup>(</sup>I) Cochlaei, Hist. Husit, 25 и 24 обвинит. статьи, I. III, pag. 128.— Palacky, Gesch. v. Böhma., III.

драмы, по видимому, совершилась на Флорентийскомъ соборъ. Но именно сдъсь съ особенной силой сказалась внутренняя слабость Католичества и невозможность примиренія, какъ религіознаго насилія, котораго никогда не чуждалась Римская Церковь. Константинополь падалъ полъ ударами Магомета II-го, но Православіе тор жествовало на трехъ отлёльныхъ точкахъ, въ замёнъ сокрушившагося оплота на Югъ. Оно утверждалось въ Россіи, при Василіи Темномъ. Церковь Гуситская, пораженная проклятіемъ на Флорентійскомъ соборъ, торжественно соединялась съ Греческой, какъ истинной матерію, по ръшенію народнаго сейма и мъстнаю собора въ Прагъ, за годъ до взятія Константинополя. Въ сердцъ Германія, въ Эрфурть, Іоаннъ Везель проповъдывалъ догмать Восточной Церкви объ исхождении Духа святаго оть одного Огца. (1) Въ аппелляціи Геймбурга отъ папы къ собору, въ которомъ отрицается первенство папы между апостольскими преемниками по праву Божественному, Өедорь Лелій, отыскиваль также вліяніе Восточнаго и Чешскаго яда. (2) Феликсъ Геммерменъ, въ сочиненіяхъ противъ папской Куріи, жаловался па безбрачіе духовенства и отдавалъ предпочтение обычаю Греческой Церкви. (3) Въ концъ ХУ въка Римская Церковь и Нъмецкихъ Гуманистовъ обвиняла въ сочувствии къ Греческой схоластикъ, между прочилъ инквизиторъ Гохіштрассенъ, обвинялъ Рейхлина въ занятіяхъ Греческой литтературой, языкомъ, враждебнымъ исповеданию Римскому, матеріею всвхъ заблужденій, его и сообщниковъ его называль Греческими раскольниками. (4) Въ началь XVI стольтія Германія, (что весьма замѣчательно) считала Чеховъ приверженцами и послъдователями Церкви Восточной, и Латинская Церковь сама, какъ видно изъ примъра Геймбурга, распространяла это повърье, отступивъ въ этомъ случав отъ прежней лукавой политики. Отсюда понятно, что первое столкновение Лютера съ Чехами на столько же сблизило его съ Восточною Церковио. И дъйствительно, въ послъсловіи къ Аустбургскимъ дъяніямъ, изданнымъ въ октябръ 1518 года, Лютеръ въ цервый разъ касается Греческой Церкви, при разборъ вопроса о первенствъ папы. «Латиняне», -- говоритъ онъ, «не считаютъ Христіянами тъхъ, которые не кланяются Римскому

<sup>(1)</sup> Ullmann, 1, 388, 394, 416.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 225.

<sup>(3)</sup> Ranke, I, S. 555.

<sup>(4)</sup> Hagen, J, S. 365, 366.

папъ. Они исключаютъ изъ Церкви Христовой болъе чъмъ за 800 лътъ Христіянъ всего Востока и Африки, никогда не признававшихъ надъ собой власти Римскаго папы». (1) Въ споръ съ Іеронимомъ Дунгерсгеймомъ, въ началъ 1519 года, Лютеръ, по видимому, еще признаеть первенство Римскаго епископа, но съ оговоркой: «Хотя и не знаю, какимъ обрязомъ защитить это положение противъ Грековъ; ибо если признаю верховную власть его по праву Божественному, то по необходимости наложу ересь на Киприяна. Асанасія, Григорія, и всёхъ Восточныхъ епископовъ». (\*) Въ письмъ къ Спалатину, предъ Лейпцигскимъ пръніемъ, прямо отрицаеть первенство Западной Церкви надъ прочими; потому что никогда Византійская или Греческая Церковь, никогда Антіохійская, Аленсандрійская и Египетская, не стояли подъ Римскою и не принимали поставленныхъ ею епископовъ. И нынъ еще Христіяне, живущіе въ Турціи, Персіи, Индіи и Скиоји, не признають надъ собой власти Римской». (3)

На Лейщигскомъ состязании, согласно съ объщаниемъ, даннымъ Спалатину, Лютеръ прямо выступаетъ защитникомъ Греческой Церкви. Сколько онъ нервшителенъ и остороженъ въ защищении Гуса, столько; напротивъ, свободенъ и безстрашенъ въ защищении Грековъ. «Я не спорю», - говорить онъ, - «что если бы върующіе со всего міра согласились между собою признавать папу верховнымъ епископомъ, соглашение это имъло бы законную силу. Но этого никогда не было и не будетъ, потому что Греческая Церковь и до сего дне не изъявила на это согласія, и все же не подлежала за то обвинению въ ереси. Если же говорить о первенстве какой ни будь Церкви, то это первенство принадлежить неоспоримо Іерусалимской? Эккъ, оскорбленный признаніемъ Лютера, проситъ его не сивяться надъ нимъ, приводя въ образецъ Грековъ и Восточныхъ Христіянъ, которые, въ отпаденіи отъ Римской Церкви отложились въ то же время и отъ Христіянской вѣры. «Нѣтъ!»--отввчаеть Лютеръ, -- «никто не осмѣлится назвать Восточныхъ Христіянъ отщепенцами; напротивъ, прошу Д. Экка, по хваленой скромности своей, пощадить столько тысячь святыхъ; ибо Греческая Церковь стояла и до нашихъ временъ, и, безъ сомнънія,

(3) Walch, XV, S. 987.

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 750.

<sup>(2)</sup> Aurif., 1, Ep. 91, f. 148, Ha oo. - Walch, XVIII, S. 621.

будетъ стоять, потому что Христосъ получилъ въ одержаніе свое не одну только Римскую почву, но и всъ концы земли и въ достояніе себв всв народы». (Пс. 2, 8).

Сдъсь пръніе принимаеть болье важный характерь и маю по малу вытьсняеть всё прочія спорныя статьи. Эккъ отвъчаеть, что Греки не только съ давнихъ временъ слывуть отщепенцами, но и ересіархами (haereticissimi) во многихъ предметахъ въры: въ ученіи о Духъ Святомъ, объ исповъди, о ложности трехъ Евангелистовъ (?) и о прочихъ безчисленныхъ догматахъ, хотя они часто и оказывали Западной Церкви притворное повиненіе, на пр., при Евгеніи IV на Флорентійскомъ соборъ. А потому въ Турціи не могутъ спастись ни одни Христіяне, исключая немногихъ монаховъ, върныхъ преданіямъ Рима».

Л. — «Мић дивно, какъ докторъ позволяетъ сеоъ называть Грековъ злыми еретиками, когда во всемъ Христіянствѣ не было лучшихъ писателей, какъ въ Греческой Церкви. А что онъ лукаво ссылается на Чешскую ересь и позволяетъ себъ разныя другія обиды, это я предоставляю софистамъ, и считаю недостойнымъ важнаго Богословскаго прѣнія». Замѣтимъ, что Эккъ не промолвилъ ни слова о Чехахъ; но Лютера обличаетъ собственная совѣсть.

Э. — «Согласенъ, что Греки нъкогда были очень ученые и върные Христіяне, когда они признавали Римскую Церковь первопрестольною. Но когда изъ зависти и высокомърія отложились отъ Рима, то впали въ ужасныя заблужденія и потеряли въру и Царство».

Л. — «Подумай, не въ высшей ли степени беззаконно исключать изъ Церкви столько тысячь мучениковъ и святыхъ, возращенныхъ Греческою въ продолжение 1400 лътъ, когда они уже царствуютъ во славъ на небъ? Къ тому же, Греческая Церковь до нашихъ временъ никогда не получала изъ Рима епископовъ, и если бы то было установлениемъ Божественнымъ во всъ времена, то всъ епископы Александрийские и Византийские, и самые святые, какъ то: Григорий Назіянзинъ и другие, были бы Чешскими еретиками, а это—страшное Богохуление. Заключение отъ потери царства на въру совершенно неправильно: въръ нътъ дъла до земнаго могущества (такой же отвътъ въ 1451 году, на подобное возражение, дали Табориты Енею Сильвию). Я не защищаю Чешскаго раскола, а только Греческую Церковь, въ продолжение 14 протекшихъ столътій; ея ли держатся Чехи, до этого мнъ дъла нътъ. И какъ докторъ преслъдуетъ меня Чехами, которыхъ расколъ продолжается не болъе ста лътъ, такъ я поставляю ему на видъ 14 въковъ существованія Восточной Церквя, лучшей части вселенской.

Э. — Старыхъ Грековъ и св. мучениковъ и я постоянно хвалилъ; но докторъ смѣшиваетъ святыхъ Грековъ съ еретиками и отщепенцами, чтебъ защитить вѣроломство послѣднихъ подъ личиной Отцевъ.

Л. — Но кто же можетъ оспорить, что при разрушении Константинополя жили добрые Христіяне въ Имперіи Греческой, и многіе изъ нихъ приняты были въ Италію? Такъ пусть же докторъ укажетъ на раскольниковъ и еретиковъ между Греками!

Э. — А развъ Несторій, Македоній, Евтихій, Акакій, Іоаннъ Константинопольскій, не были начальниками ересей? Правда, послъ долгаго упорства, Греки объщали покорность при Евгеніи IV на Флорентійскомъ соборъ, но снова оказались предателями. И если бы Греки не были отщепенцами и еретиками, мы не имъли бы ръшительнаго опредъленія всей Католической въры, которое обличаетъ ихъ въ ереси; или, можетъ быть, докторъ не знаетъ, что Өома написа лъ цълую книгу о заблужденіяхъ Грековъ?

Л. — Но еретики Несторій и пр. не составляютъ Восточной Церкви. И Латинская Церковь имъла своихъ еретиковъ: Пелагіянъ, Манихеевъ, Ельпидіевъ и прочихъ. Но кто же дерзнетъ, ради нъсколькихъ отступниковъ, клеймить отверженіемъ цълую Церковь?

Саъсь споръ прерывается Гуситскимъ вопросомъ. На самомъ концъ прънія Эккъ возвращается еще разъ къ Греческой Цсркви. «Совътую доктору признать Римскаго папу верховнымъ епископомъ, какъ исповъдали самые Греки, императоръ, патріархъ и чины, обязавшись повиновеніемъ Риму, 2 Ноября, 1439 года, дабы способствовать умиренію Церкви». (1)

Въ оправдательномъ посланіи къ курфирсту Саксонскому, на обвиненія Экка, 13 Августа, 1519, Лютеръ еще съ большимъ уваженіемъ отзывается о Греческой Церкви. «Эккъ защищалъ пер-«венство папы jure divino, я возражалъ ему Восточною Церковію,

58

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 1074 — 1195. — См. сще объясн. 13-го положенія на Лейпи. прівня. Walch, XVIII, S. 970, 1016, 1018.

которая цѣлыхъ 1400 лѣтъ никогда не стояла подъ Римскою. Если бъ положеніе Экка было справедливо, то великіе учители Церкви: Василій, Назіянзинъ, Аванасій, Златоустъ и другіе, подпали бы осужденію, по тому, что правили безъ отношенія къ Римскому престолу. На это Эккъ отвѣчалъ безстыднымъ ругательствомъ, что Греки всѣ безъ изъятія rebelles, schismatici и haeretici; я никогда не слыхивалъ такого дерзкаго, наглаго хуленія св. Церкви Восточной; между тѣмъ какъ въ самыхъ канонахъ славится Греція и Восточная Церковь, и никто не налагалъ на нее никогда укоризны. Правда, были въ ней еретики: Аріяне, Македоніяне и пр., но и въ Западной Церкви были Манихеи, Пелагіяне, и ради Іуды не должно хулить Христа и Апостоловъ». (1)

На Лейпцигскомъ состязании важно совпадение вопроса Гуситскаго съ Греко-Восточнымъ. Опровержение папской теория, какъ на самомъ пръніи, такъ и въ пояснительныхъ ему сочиненіяхъ. могло быть заимствовано какъ изъ допроса Гусова на третьемъ слушаніи собора, такъ преимущественно изъ разсужденій противъ Палеча и Станислава. Многія частности слишкомъ явно указывають на знакомство съ этъми послъдними. Таково разсуждение о плић, видимой, и о Христћ, невидимой главћ Церкви. «По смерти напы безъ главы Церковь не можеть оставаться (acephala); почему же и при жизни папы не считать Христа единственною главою? Церковь не нуждается въ сугубомъ начальствѣ». (<sup>2</sup>) Мы помнимъ подробное разсуждение Гуса о томъ же предметъ. Еще ясиъе, заимствование въ любимой, не разъ повторяющейся, мысли Лютера: «До сихъ поръ еще не подчинены Римскому папъ Персы. Инды, Скибы и всъ Христіяне Восточные. Или думаещь, что тамъ нътъ Христіянъ, и что царство Христово ограничивается только Римомъ, не наполняя вселенной?» Это можно сравнить съ извъстнымъ свъдътельствомъ Гуса: «Et nec nunc fideles, per universum orbem sparsos, artat Christus sponsus recurrere ad Papam, sicut nec recurrunt Indi et Graeci, de quibus absit credere, quod singuli sint damnandi». (3) Отселъ, что весьма замъчательно, Греки и Чехи не

<sup>(1)</sup> Walch, XV, §. 18 - 19, S. 1558; §. 21, 29. sqq.

<sup>(2)</sup> Walch, XVIII, S. 1047.

<sup>(5)</sup> Walch, XVIII, S. 1040. — Лютеръ (Walch, XVIII, 572) прямо выводитъ распрю о Греческой Церкви на првайи изъ 12 статьи, 5-го слушанія Гуся. — Walch, XVIII, Отвътъ Эмзеру, S. 1522. — Hus. Hist. et Monum., l, S. 285.

раздъльны у Лютера, какъ защитники одной и той же религіозной идеи. Такъ нъсколько разъ въ сочинении противъ Эмзера, особенно въ книгъ противъ Францисканца Августина Альфельда (въ Марть 1520 года), гдъ выводятся, и наши предки, говорить онъ: «Камень, на которомъ воздвигнута Церковь, значенуетъ не папскую власть, а необходимую въру. Что не истребилось могушество папы, хотя многіе и силились его сокрушить, это не показываеть еще побъды надъ врагами ада; ибо точно также сохранилась и Греческая Дерковь, и всъ прочіе Христіяне по всей вселенной. Точно такъ пребываютъ до сихъ поръ Москвитяне и Чехи. Вопросъ заключается въ томъ: Римское папство, нынъ, по видимому, спокойно обладающее верховною властію надъ всемъ Христіянствомъ, есть ли установление божественное, или человъческое? И, въ слъдствие этого, можно ли, безъ нарушения правды сказать, что всъ прочіе Христіяне во всемъ міръ еретики и отступники, хотя бы они сходились съ нами въ Крещении, Евхаристін, Евангелін и всъхъ прочихъ догматахъ въры, съ одной только разницей, что они не въ Римъ поставляютъ священниковъ своихъ и епископовъ, и не даютъ себя дурачить, какъ Нѣмцы, покупающие за деньги своихъ пастырей Церкви, каковы: Москвитяне, Белоруссы, Греки, Чехи и другія великія державы міра? Этв последние верують какъ мы, крестять какъ мы, проповъдуютъ какъ мы, живутъ какъ мы, уважаютъ и папу, но не платять ему денегъ за поставление епископовъ; не върять его прощамъ, булламъ, грамотамъ и всей продажной святынъ Римской; охотно приняли бы благовъстие Евангелия отъ папы, или посланниковъ паискихъ, но до сихъ поръ не сподобились такого благодъянія. Я думаю, эть народы не только не еретики и отступники, но, можетъ быть, лучшіе, чёмъ мы, Христіяне. Носятся слухи, что Русскіе просили быть приняты въ единеніе Римское, но св. пастыри Рима не иначе хотвли пасти свое новое стадо, какъ обязавъ его в вчнымъ платежемъ сколькихъ-то сотень тысячь червонцевъ. Пасомые не захотъли такого пастбища и отвъчали: ««Если Христосъ покупается деньгами, то останемся лучше по прежнему, и дожденся времени, когда и сами предстанемъ на небо передъ въчнымъ Первосвященникомъ»». (1) Въ сочинении о Вавилонскомъ плёненіи Церкви, какъ мы уже видели, Лютеръ торжественно

(1) Walch, XVIII, §. 95, S. 1214; §. 2. S. 1199; - §. 125, S. 1257.

оправдываеть Грековъ и Чеховъ, а Римлянъ называеть отщепенцами и еретиками. Въ Генваръ 1521 года, въ опроверженін Буллы проклятія, отзывается снова съ любовію о Грекахъ и Чехахъ. Защищая 16-ю мнимую ересь объ Евхаристіи подъ обоими видами, излагаетъ сперва богословские доводы, потомъ переходить къ исторіи: «Противъ Римскаго папы говоритъ, кромъ Павла, и древній обычай всего Христіянства по всей вселенной, который длится и нынъ у Грековъ. Повторяю опять: Греки и Чехи въ исповъдании этого догмата не еретики, не раскольники, а самые Христіянскіе и самые благочестивые послѣдователи Еван гелія на земль. И въ настоящемъ трудъ моемъ умоляю ихъ, ради Христа, не измънять своимъ върованіямъ, не обольщаться превратными законами Римскаго тиранна и антихриста». Въ оборонъ 25 статьи: •Римской епископъ, преемникъ св. Петра, не поставленъ Христовыиъ намъстникомъ надъ всъми Церквами вселенной». Лютеръ говоритъ такъ: «Пускай владычествуетъ надъ міромъ; мнѣ до этого дѣла нѣтъ; но л не позволю ему: 1) извращать слово Божіе для доказательства своего права; 2) порицать, хулить, проклинать Грековъ и всёхъ, не стоящихъ подъ рукою его, какъ не Христіянъ. Ибо въра Христова непривязана къ папъ и Риму. Если же камень-папская власть, а созидание на немънослушание папъ, то какимъ же образомъ врата адовы возмогли надъ Римскою Церковію, и все Христіянство отложилось отъ папы: Греки и Чехи, Африка и цълый Востокъ?....» И нъсколько далье: «Все это доказаль Іоаннь Гусь, а не Лютерь». Въ оправданіи 37 статьи : «Св писаніе не говорить о Чистилищь»-новое указание на Грековъ. «Кто не въритъ Чистилищу, не долженъ считаться еретикомъ, если во всемъ прочемъ не отступаетъ отъ слова Божія, какъ дълаетъ Греческая Церковь». (1) Въ сочинении противъ Амвросія Катарина (1 Апр. 1521 г.), Лютеръ считаеть особеннымъ дъйствіемъ промысла блестящую побъду, одержанную папствомъ, не смотря на сопротивление всей Греціи. (2) На Вормскомъ Сеймъ легать Алеандеръ, вычисляя ереси Лютера, между прочимъ коснулся Чистилища, и, въ доказательство истины этого догмата, приводя Флорентійское соединеніе

<sup>(1)</sup> Luth. Grund und Ursache aller Artikel, Walch, XV, §. 153 - 154, 176, 180, S. 1819-1832, §. 244, S. 1861.

<sup>(2)</sup> Wulch, XVIII, §. 280, S. 1921.

предъявилъ и Буллу Евгенія IV, и присовокупилъ, что, не смотря на частное сопротивленіе иъсколькихъ Восточныхъ епископовъ, вся Греція единогласно признала первенство папы. Но совътники Куроиста Саксонскаго письменно отвъчали на эту грамоту, отвергая подлинность акта и привъшенной къ оному печати императора Греческаго, отрицая всякое участіе Германіи въ этомъ мнимомъ Вселенскомъ соборъ. (<sup>1</sup>) Стало быть, въ началъ XVI столътія, въ Германіи не одинъ только Лютеръ склонялся на сторону Грековъ, но имногіе примъромъ Востока оправдывали свои отношенія къ папъ.

Послъ Ворискаго сейма трудно отыскивать въ сочиненияхъ Лютера свъдътельства въ пользу Греческой Церкви. Для него настала пора всеобщаго опровержения стараго, пора основания собственной Церкви, которая взирала враждебно на всъ преданія исторической давности и, можеть быть, потому только съ гордостію опиралась на Ветхозавѣтномъ, преимущественно допотопномъ, авторитеть, что слишкомъ мало имъла ручательствъ въ Христіянской старинь. Отсюда юнятны стремленія Лютера связать свою юную, безпомощную, недозрълую Церковь съ перво - Евангеліенъ по изгнании изъ рая, съ предвъчною тайною воплощения, общностію Христіянской иден. Въ Вартбургскомъ уединенія Лютерь еще разъ, вь объяснения 22 (21) псальма, оправдываетъ отдѣление Грековъ отъ Западной Церкви. «Тиранство нашего Ровоама было причиной отпадения 10 коленъ народа Израильскаго, всей Церкви Восточной, отторишейся оть Римскаго деспота, и, можно надъяться, что въ ней сохранилось, по крайней мъръ, 7000 мужей, которые не хотвли поклониться Ваалову идолу». (2) Свъдътельство это было послъднее. Въ гордой мечтъ своей, что немедленно послъ апостольской проповъди исказились Христіянскія черты истинной Церкви: что все великое, мудрое, святое, вся Іерархія Востока и Запада, постоянно враждовала смирению въры, съ тъхъ поръ особенно, какъ кончились гоненія язычниковъ, и что онъ, послъдній членъ гонимой Церкви праведниковъ, т. е., ищущихъ оправдания върою, возстановиль Евангеліе во всей чистоть, Лютерь писаль осужденіе яа всю Христіянскую древность». Богъ за невъріе отнялъ Евангеліе

<sup>(1)</sup> Walch, XV, S. 2058 - 2012.

<sup>(2)</sup> Walch, IV, §. 282, S. 1787. — Впрочехъ, еще ранъе сейма онъ отзывался не совсъмъ похвально о распряхъ между Рамскою Церковію в Византійскою. См. Walch, IV, 2 Пс. §. 58—91, S. 528 sqq.; 7 Лс. §. 37, S. 707 и т. д.

у Восточныхъ народовъ и далъ имъ Магомета съ его Алкораномъ; Западнымъ народамъ далъ папу и съ нимъ всв ужасы царства антихристова». (1) Вотъ главная мысль, на которой основано воззрѣніе его на исторію Церкви. Она утвердилась въ немъ преимущественно въ первыхъ годахъ реформации, когда онъ съ особеннымъ жаромъ защищалъ свою проповъдь о Благодати. Но въ 30-хъ годахъ замътенъ возвратъ, какъ вообще къ болъе умъренному взгляду на предметы въры, такъ преимущественно къ преданіямъ Церкви Восточной. Отвращаясь отъ Рима, овъ отыскиваль соединенія съ Востокомъ, по крайней мъръ, призываль его всею силою желаній своихъ. Не даромъ называлъ онъ Константинополь благороднымъ городомъ (die edle Stadt); не даромъ сравнивалъ его съ новой, обращенной къ чистотъ Христіянства, Германіей. «Духовный Іерусалимъ, начавшійся въ видимомъ, разстянъ нынт по всьмъ концамъ вселенной. Онъ можетъ быть въ Вавилоніи, Турціи, Татаріи, въ Россіи, Индіи, Германіи, гдъ только есть люди, имъюцие Евангеліе и върующие во Христа. Діяволь не можеть помъшать владычеству Христа во вселенной. Въ Константинополъ и во всей Турціи есть Христіяне также точно, какъ и въ Римъ; потому что тамъ Нънцы имъютъ особенный храмъ, гдъ Евангеліе преподается на языкъ родномъ, хотя тамъ Христіяне не такъ чисты и тверды, какъ въ другихъ мъстахъ. Если бы всъ Христіяне признавали Христа единственнымъ свътомъ, мы имъли бы вездъ одно исповъдание, учили бы и проповъдывали вездъ одинаково. Единомышленные съ нами были бы наши Восточные братья. Пришелъ бы кто ни будь изъ предъловъ Вавилона, услышалъ бы проповъдь нашу, и сказалъбы: ««И я върую также, какъ вы»». Пришелъ бы я я въ Турцію, къ какому ни будь Христіянину, услышалъбы его проповъдающимъ Христа, единого свътильника, и воздалъ бы свъдътельство истинъ его ученія. Отъ того-то всъ мы и называемся Христіянами, чтобы испов'єдывать Христа единымъ путемъ къ жизни въчной. Пускай другие зовутся Францисканцами, Доминиканцами, Картезіянцами, Папистами, Магометанами, они все же останутся блудящими оснями, которые ночью обольщають путника обманчивымъ свътомъ». (2) Не даромъ Лютеръ отдаетъ превос-

<sup>(1)</sup> Walch, V, Объясн. 110 пс. §. 235-254. — XII, §. 50, 5. 922. XXII, S. 21, 85, 131, 132, 1975.

<sup>(2)</sup> Walch, XXII, S. 176; — VIII, 4 г.1. Галат. §. 286; S. 2535; — XXII, S. 687; — VIII, Обълси 1 г.1 Іоанна, §. 34, S. 1479, sqq. — См. еще, XXII, S. 2336.

ходство учености и мудрости Восточнымъ Отцамъ предъ Западнымн. (1) Въ другомъ мъстъ, ссылается на обычай Греческой Церкви, гдъ въ старину пресвитеры проповъдывали вмъсто епископовъ въ присутствіи ихъ. (2) Въ послёднихъ спорныхъ сочиненіяхъ противъ папы онъ возвращается совершенно къ точкъ исхода, относительно первенства папы во всемъ Христіянствѣ. «Епископы: Александрійскій, Іерусалимскій, Константинопольскій, и всъ прочіе епископы во всей Греціи и на Востокъ, никогда не были подъ властію папы и теперь отъ него независимы», (3)-писаль онъ въ 1538 году, въ сочинении «О подложномъ Константиновомъ вънъ». Тоже самое повторялъ онъ и въ предисловіи къ Смалькальденскочу исповъданию въры. «Святан Церковь, по крайней мъръ, первые 500 лёть, существовала безъ папы, и до сихъ поръ Церковь Греческая и другія Христіянскія общины Церквей на Востокъ имъютъ своихъ священнослужителей, независящихъ отъ папы». (4) Въ 1545 году, въ одномъ изъ послѣднихъ сочиненій его о папствъ въ Римъ, еще болъе прямое свъдътельство, приводищее на память счастливыя времена Леппцигскаго спора: «Паписты и сами знають, что св. Кипріянь, Августинь, Иларій, Амвросій, Іеронимъ. Ліонисій и множество святыхъ епископовъ по всей вселенной ничего не знали о папствъ и не стояли подъ властію Рим ской Церкви. Они знаютъ и сами, что суевърное папство осуждаетъ, какъ еретиковъ, всфхъ св. Отцевъ и соборы всфхъ Христіянъ, какіе были въ продолженіе 1500 лѣтъ и еще есть и нынѣ между племеначи Востока». (5)

Но, кромъ приведеныхъ сужденій о Греческой Церкви, которые могли быть условлены общностію непріязненныхъ отношеній къ Риму, Лютеръ и вся Протестантская Церковь, ему современная, прибъгала къ авторитету Восточной, въ затруднительныя минуты постепеннаго отрышенія отъ Латинскихъ догматовъ въ спорныхъ предметахъ въры. Она чувствовала необходимость опереться на церковномъ преданіи, оправдывала свои уклоненія примъромъ уважаемаго Востока. Начнемъ съ брачной жизни духовныхъ.

<sup>(1)</sup> Walch, I, Объясн. 1 гл. Быт. §. 70, S. 45.

<sup>(2)</sup> Wider den flschgenannten geistlichen Stand des Pabsts und der Bischoeffe, Walch, XIX §. 138, S. 901.

<sup>(3)</sup> Walch, λVI, S. 250; - XXII, S. 1422.

<sup>(4)</sup> Ibid. S. 2341, 2372.

<sup>(5)</sup> Walch, XVII, S, 1322. 1333, 2334.

Бартоломей Бернгарди Фельдкирхенский, въ Апологии, представленной куропрсту Саксонскому, ссылается на примъръ Иларія и Спиридона Кипрскаго, и на древній обычай, сохранившійся до нынѣ въ Греческой Церкви. (1) Межиборский епископъ, въ допросъ, сдъланномъ двумъ Протестантскимъ священникамъ въ Шенбахъ и Бухѣ (1523 г.), вступившимъ въ бракъ, вопреки Римскимъ законамъ, обвиняеть ихъ также въ подражании Грекамъ. (2) Объ Евхаристи подъ обоими видами говорить Меланхтонъ въ Апологіи Аугсбургскаго исповъданія, что она сохраняется и по нынъ въ Греческой Церкви; была когда-то и въ Римской или Латинской, по свъдътельству Кипріяна и Іеронима. Самъ Лютеръ изъ Кобурга, совътуя главамъ Протестантовъ на Аусгбургскомъ сеймъ, не уступать въ этомъ догматв насилію Католиковъ, прибавляетъ: «Христосъ установилъ его; все Христіянство единодушно сохраняло его многія сотни лёть, въ ознаменование чего онъ блюдется и нынъ въ Греческой Церкви, и въ міръ долженъ сохраниться, по крайней мъръ на ивсколькикъ мъстахъ, «да не отпадеть слово Божіе» (Римл. IX, 6). Въ замъчаніяхъ на эдиктъ императорскій посль Аугсбургскаго сейма, Лютеръ говоритъ, что всъ прочія Церкви во всемъ міръ, исключая Папистовь, все Христіянство принимаеть Причастіе подъ обоями видами. Когда начались переговоры Протестантскихъ чиновъ съ королемъ Англійскимъ, отступившимъ отъ Западной Церкви, Саксонские послы, между прочимъ, Миконий, выставили въ Лондонъ три главные догмата, «три основныхъ столпа тиранства и суевърія папскаго», при которыкъ ученіе въры никогда не можеть очиститься и владычество Римскаго епископа не можетъ искорениться», а именно: запрещение двухъ видовъ Причастия, брака духовныхъ и потаенную объдню (Stillmesse). Опровергая ихъ по одиначкъ, они всюду ссылались на Греческую Церковь. Доказавши нвобходимость Причащенія чаши изъ ученія Христова и обычая Церкви первоначальной, они прибавляють: «Къ тому же и Греческая Церковь до сихъ поръ сохранила два вида Причастія; она противоборствовала въ этомъ папскому тиранству и никогда не подчинила себя духовному насилію. И исторія свъдътельствуетъ, что и въ Германии и во многихъ государствахъ и областихъ (указаніе на Чеховъ), сохранялось истинное употребленіе таинства, пока

<sup>(1)</sup> Walch XV, S. 2337.

<sup>(2)</sup> Ibid. S. 2823, - Walch, XVI, S. 1243.

не было подавлено перунами Римскими». Генрихъ VIII отвъчаеть, что образь употребления двухъ видовъ Причастия въ Греческой Церкви достовърно не извъстенъ, потому что вся Греція, страдая подъ игомъ Турецкимъ, не имъетъ свободы исповъдывать Христа. Слово Божіе всенародно не проповъдуется; народъ не сзывается къ службъ колокольнымъ звономъ; не совершаются также обычныя молитвословія съ преднесеніемъ хоругвей. Къ тому же, и тамъ въ великую пятницу священникъ и весь народъ причащаются подъ однимъ видомъ хлъба (?), въ ознаменование того, что пречистая кровь Христова пролилась въ этотъ день на креств за наше спасение. Подобныя возражения не стоили никакого опровержения. почти всъ они — чистое незнание, что знать следовало бы, принимаясь за перо съ цълно спорить». Въ сочинении о папствъ въ Римъ (1545 года) Лютеръ ревнуетъ противъ папскихъ соборовъ, въ которыхъ осуждаются, какъ еретики, Христіяне, въ продолжение 1400 лъть принимающие два вида Причастия, а императору вивниется въ обязанность преслъдовать, убивать и жечь Христіянъ, сохраняющихъ этотъ обычай въ Индіи, Персіи и на цъломъ Востокъ. (1)

Въ вопросъ о литурги, всего чаще указания на Грековъ. Лютеръ, въ проповъди о Новомъ Завъть, говоритъ, что «при первомъ установлении Таинства, апостолы, а за ними долгое время и всъ Христіяне, служили об'єдню во всей простоть, пока не начались отдельные обряды, одни у Римлянъ, другие у Грековъ». Но, такъ какъ чинъ литурги, чъмъ ближе подходитъ къ первой литурги Христовой, тъмъ чище и превосходнъе, то мы неможемъ хвалиться передъ Русскими, или Греками, какъ будьто ны только одни служимъ истинную объдну. Почему бы и Иъмцамъ не служить ея на своемъ языкъ, по примъру Латинянъ, Грековъ и другихъ народовъ?» Извъстно, что всего болъе соблазняло послъдователей новаго ученія въ Латинской объднь: 1) отнятіе у мірянъ причащенія чаши и богослуженіе, совершаемое однимъ священникомъ, безъ народа присутствующаго, въ противность слову общенія, communio, положенному въ основаніе литургіи апостольской; 2) усвоение литургия, исключительно назначенной къ преподаванию Таинства, въ пользу живымъ и усопшимъ, какъ жертва не благодарственная (Евхаристія, Dankopffer), а умилостивительная, приносимая отъ лица священослужителя, въ какомъ случав, она, по мивнію Лютера и всей его Церкви, отходила въ разрядъ, такъ

<sup>(1)</sup> Walch, XVI, S. 1553, 1101, 2132; -XVII, S. 273 311, S. 2188; XIX, S. 1523-21.

называемыхъ, opera operata, т. е., добрыхъ дълъ, совершаемыхъ для получения блаженства. Всёмъ этомъ злоупотреблениямъ, что въ высшей степени замѣчательно, Протестанты отыскивали противодъйствія въ Греческой Церкви. Когда въ бытность Лютера въ Вартбургскомъ замкъ, въ 1521 году, уничтожена Латинская объдня въ его приходъ, Виттембергские депутаты, въ оправдательномъ изслании въ Фридриху Мудрому, ссылались на Грековъ. «До временъ Кипріяна», -- говорили они, -- «хранился первый, старинный обычай Причащения подъ обоими видами; онъ хранится до сихъ поръ во всей Греціи и Церкви Восточной; тамъслужатъ объдню, какъ служили Апостолы. А что нынъшній Латинскій совершенно новый, доказательствомъ тому служитъ все Миланское епископство, которое вовсе не имъетъ главной части канона Латинскаго, такъ что ни одинъ Римлянинъ не можетъ служить по Миланскимъ служебникамъ. Самъ Лютеръ, провзжая Миланомъ и намвреваясь служить, остановленъ быль торжественнымъ объявленіемъ тамошнихъ священниковъ: «Nos sumus Ambrosiani». Что мы не служимъ частныхъ объденъ (missae privatae), — говоритъ Меланхтонъ въ Апологіи, — «а одну всенародную, это не противоръчитъ общей Христіянской Церкви. Ибо въ Греческихъ церквахъ до сихъ поръ не служатъ потаечныхъ объденъ, но по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ всенародныя». Это все указаніе на старинный церковный обычай. Такое назначеніе объдни, Меланхтонъ выводитъ изъ настоящаго смысла Греческаго слова: «литургія», и продолжаеть: «Греческій чинъ литургіи не усвоиваетъ ее въ видъ удовлетворения усопшимъ, потому что въ тоже время усвоиваеть ее и всемъ патріярхамъ, пророкамъ, апостоламъ. Изъ сего явствуетъ, что Греки приносятъ въ своей литургіи жертву благодарственную, но не удовлетворение за казни Чистилища. Ибо они, конечно, не думають объ искуплении пророковъ и апостоловъ отъ муки Чистилища, а только возносять благодарение, вивств съ ними, за высокія ввчныя блага, дарованныя намъ, наравить съ ними». Лютеръ, какъ извъстно, оправдалъ Апологию, и самъ въ тоже время указывалъ на литургию Амвросія и Греческій чинъ. Еще подробнѣе защищали мнѣніе это послы Протестантовъ въ переговорахъ съ королемъ Англійскимъ. «До временъ св. Григорія (папы) не было потаенныхъ объденъ, какъ явствуетъ изъ многихъ свъдътельствъ, въ особенности изъ Златоустова: «Священникъ да предстоитъ алтарю, допуская одняхъ къ причащению,

отлучая другихъ»,-и изъ старыхъ служебниковъ, гдъ предоисывается иладшимъ іереямъ и діяконамъ принимать Причащеніе оть предстоятеля. Этоть обычай, какъ слышно, хранится и нынь въ Греческихъ приходскихъ церквахъ, гдъ только по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ совершается литургія общенародная, и не знають потаенныхъ объдень. «Греческая Церковь,—«прибавляютъ нослы, -- «была въ этомъ случав гораздо счастливее Латинской, сохранивъ лучшій способъ преподаванія Таинства: 1) тъмъ, что она не раздълила, подобно Латинской, двухъ видовъ Причастія, и 2) не приняла потвенныхъ объдень. И мы думаемъ, что то была одна изъ главныхъ причинъ, почему она не призналаверховной главой Каболической Церкви епископа Римскаго, виновника богохульнаго ученія и почти всёхъ злоупотребленій, введенныхъ въ Церковь». На всъ это Генрихъ VIII отвъчалъ, что «если и при всенародной торжественной литурги, все же никто изъ присутствующихъ не причащается, кромъ священника, она становится той же частной объдней; потому что», --- прибавляеть онъ знаменательно,—«и между Греками, гдв, по вашему, служится только воскресная и праздничная литургія, причащается ръдко кто изъ народа, какъ слышали мы отъ достовърныхъмужей, присутствовавшихь при Греческомъ богослужении. Надлежитъ ли священнику опустить совершение литургии, когда изъ народа, сошедшагося къ богослужению въ праздникъ, никто не намъренъ приступить къ Таинству? И такъ, если вы оправдываете литургію безь причащенія присутствующихь, лишь бы только она совершалась при стечении народа, причащающагося духовно, то необходимо оправдать и частную объдню, гдъ священникъ одинъ олицетворяетъ въ себъ всю Христіянскую Церковь, иначе не будетъ послъдовательности». (1) Ясно, что Протестанты воздавали свъдътельство Апостольской чистотъ Православія, и даже прибъгали къ натяжкамъ, чтобъ доказать свое единомыслие съ свётозарнымъ Востокомъ. Съ своей стороны, противники судили ихъ отъ собственныхъ усть и обличали примъромъ того же Востока. Отъ чего же и нынъ Протестантская Церковь не приложится ко мнѣніямъ своихъ патріярховъ? Вѣдь это было не частное изъявление чувства того или другаго проповъдника? Это было общимъ признаниемъ, которое легдо въ Апологии, настольномъ

<sup>(1)</sup> Walch, XIX, \$, 1267 - 1280; - XV, \$. 2351; - XXII, \$. 897, 1515; - XVI, \$. 1522, 1576, 1597, 1600, 1707; XXII, c. 55, §.4, \$. 1513.

<sup>4</sup> 

колексъ ихъ шаткихъ върованій. Передъ нимъ смирилась и саман строптивость Лютера; оно вышло отъ Меланхтона, самаго умъреннаго и самаго ученаго изъ ихъ представителей.

Если, въ заключение, спросимъ самихъ себя, къ чему послужили герою Ивлецкой Реформации знакомство съ Славянскимъ преобразователемъ и сближение съ Чехами? Отвътъ на готовъ. Это знакомство было не случайное; оно условлено было не столько историческою преемственностію явленій, вытекающихъ одно изъ другаго, сколько особеннымъ дъйствіемъ Прочысла въ недовидомыхъ судьбахъ религизной жизни человичества. Что-то роковое постоянно сближало этвхъ двухъ человвкъ, столь различныхъ духомъ, свойствами, върованиями, отдъленныхъ въ пространстъв и времени всею бездной историческаго призвания двухъ великихъ народностей. Не даромъ говорилъ Лютеръ, что «значение Гуса несравненно важнее по смерти, чемъ могло быть при жнзни, мирно оконченной въ Чехіи». Въ трехъ великихъ мгновеніяхъ Лютеровой жизни совершилось преображение Гуса. Онъ указалъ преобразователю истинное значение папства и разорвалъ оковы, привязывавшія его къ Западной Церкви. Онъ спась его въ Вормсь, въ торжественнъйшую минуту его бытія; онъ обратилъ его Цъмецкую физіономію къ отдаленному Востоку, и твиъ отвращалъ его отъ скользкаго пути реформации въ одинокомъ развити его Западной личности. Эть три задачи могъ совершить только Гусъ, а не кто другой изъ предшественниковъ Лютера. Онъ былъ посланъ ему въ невидимые спутники, руководить, наставить, предохранить его отъ заблуждений. Онъ дъйствовалъ на него примирительно, а Лютеръ обратилъ его въ орудіе казни. Онъ не понялъ учителя, или лучше, не захотълъ итти по его указаніямъ. Въ его реформации есть что-то недодъланное, чего онъ самъ не въ силахъ былъ довершить, а завъщалъ потоиству. Въ новъйшее время Нѣмецкая наука взялась пополнить его создание, обратившись съ жаромъ къ изучению Гуса, пока, однако жь, безплодному. Желательно, чтобъ она не остановилась на полдорогъ, или не обратилась вспять, заглядываясь слишконь на своеземные образцы, пуще же всего была бы безпристрастной, безъ чего всуе будеть трудиться надъ прочнымъ созданіемъ. Въ въроисповедной жизни не намъ, Славянамъ, принимать наставления отъ Нъмцевъ нынь, когда мы, въ лицъ Гусл, давали ихъ уже Лютеру за три стольтія.

**...** 

## СОДЕРЖАНІЕ

# BT OPOŘ NACTH.

### отдълъ II.

# Отношенія Гуса и Лютера къ соплеменникамъ.

ГЛАВА І.

|                                               | стр. |
|-----------------------------------------------|------|
| ательность Лютера по отношенію къ государству | 1    |
| ГЛАВА П.                                      |      |
| влтельность Лютера по отношенію къ въръ       | 59   |
| глава III.                                    |      |
| ательность Лютера богословская                | 144  |

#### отдълъ III.

### Отношенія Гуса въ народу и его ученіе.

| ГЛАВА І.                                | /          |     |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------|------------|-----|--|--|--|--|--|--|
| Состояніе Православія въ Чехахъ до Гуса | •••        | 245 |  |  |  |  |  |  |
| ГЛАВА II.                               |            |     |  |  |  |  |  |  |
| Ученіе Гуса                             | . <b>.</b> | 254 |  |  |  |  |  |  |

### отдълъ и.

### Вліяніе Гуса и Чешскаго вброисповбднаго движенія на Лютера и вообще на Нбищовъ.

#### ГЛАВА І.

| Baianie | Гуса         | na - | Лютер | а, и | 073ស8ស      | Лютера      | 0  | Гус | <b>:b</b> . | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | ••• | 363 |  |
|---------|--------------|------|-------|------|-------------|-------------|----|-----|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|--|
|         |              |      |       |      | J           | <b>LABA</b> | n. |     |             |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |  |
| Отноше  | ais <b>J</b> | ютер | 8 KL  | Ilpa | BOCJ 3 BRON | у Восто     | ĸy |     |             |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |     | 442 |  |





.

.

•

.

.

\_\_\_\_\_ . . . 



ć.



