辨物 辩總 辨 禽典州 辨木

總辨

毛詩稽古編卷第二十

而異名 據已目前之物與土俗稱名以求合手詩此大謬也古今既殊鄉土又别其同 爾雅釋州等七篇次之則陸幾詩疏揚雄方言以及諸家本州注釋而已後儒多 島獸州木之名可貨學者多識此説詩家所以樂為攻覈也吸堪為證據者止 同名而異物者多矣可勝語乎乃欲朝近今之土語釋先古之經文必

物

有

合矣又

而

物之生其形色性味亦从而異斷難氣今以律古也姑舉一二端言之如行藻

匪直此也物産之壮天地問亦往往随世更易益天時地氣久則有變變

楽二物 古 後 其兒状又稷乃五穀之悉故以為官名又以名祭黍必與稷並何古家重此二穀 豚 皮 而 愈 頻蘇古以奉祭祀后夫人昼大夫妻親承之見周召二南州木疏亦言其甘美 不空人發宿疾為八穀中之最下者蘇領亦言稷米不甚珍以備他穀之不熟 麻勃華麻黄子列於藥品不聞以為設古以葵為五菜之主笔羹則以離亨鷄 今此 月命五時之穀 則實夢今此三州 世或不能辨其品類陶弘景言稷米人不識又誤以泰苗為任蘆郭珠謂稷臭 為 四 五穀長正相反又周禮臨 而三名本州又分稷泉為二先儒程之而孔仲達亦不能沒又陷言稷米 卅 無一堪併七箸內 不數稻而數麻詩亦言未麻言麻麥言叔直今惟緝其皮為布 不登於祖至遠茶道微之類古為飲食所必需而今件早識 則養父母粉檢劉於珍味今惟荒歲飢民始食其 人饋食之豆有砥鹽禮記 人君葵食之废羞有

李今人 苦 沈 周南 觞 諸家説詩所 背 為今近矣陸言蜉蝣可匹美於蟬陷言蜉螬與豬蹄化養乳母不能辨之二蟲者 蝸 括筆 也孔 目驗 切古 於先儒者 可薦齒牙子益 雕 華 該 鳩楊許郭陸 疏 有對之欲 而 西盖 辨之曰 引孫炎尔雅注以為今甘州蔓生茶似荷青黄蓝夷有節節有枝 大口 及期臺於 亦百有一二未可暴置也今衛 釋州木島獸州木之名時多異同固以 之豈不迁哉 ンス 歐 不獨習俗之妹亦物性之變也乃欲取千百年前之州木鳥獸 注 四家分為三說當以郭為勝本篇 耳而 借纸者競子也蝸者亂也明者蟬也等者養也以 所 云乃黄藥也其味極苦甘州枝葉如槐高五六尺與 古 以為珍膳陸 元格孫吳人也陶隱居蕭梁人 列之 近古者為正矣吸後儒之 簡兮隰有爷毛云爷 此 也較 列 相 2 務 解

條 菜也孔疏以為是鳥頭詩緝以為是內則之墓首殿說當矣詳見 秦崔豹 詩有三紀 以為登 而大郭 熊毛 陸 蜀云葵 **魚躺亦名鱘魚與鲤** 雅 侶 牙 食 門 的 陸 我 云 販 馬 梓 榆 樹 也 皮 青 白 販 華 送 視 矣案鄭以游龍為放縱當目其長大者陶説得之 與毛異孫郭得之 鄭陽有游龍毛云龍紅州也疏 雅茂蘆葵亂 **食野之華毛云華新也鄭以為賴蕭孔** 惟鳣六 残以 慎 亦 1% 以館 陷隱 說當矣 為巧婦郭珠以為鸽類郭勝陸 古 中 鶪 下泉道粮毛云童梁鄭根作涼云涼州較勝篇本 、販交 三世三茶二梅二桐 今注數 些 不可名嫁宋陸何以爲憐者人之微名久血 居 鲤為一奧益祖毛傳郭珠分鹽鲤為二魚謂毛為誤案本州鹽亦名黃 小人 鸡鸦草 聽傷 本州 許說為允 聲五 近患 螢火異名云一名燐廣雅云景天燐火螢也皆祖毛說 王逸以賜る 注言紅 玩功 17 李巡樊光以蘆藍為一州與毛 今通用之餘則源特有所取馬尔 廻别郭得之 月秀與鄭 詳上見三 州極 本篇問 為巧婦楊雄 二柱 イレス 以與為王賞奶 馬勢而甚長大即詩之游龍然則與馬夢别 大車毳衣如葵毛云葵雞也蘆之初生也介 櫟二棘二竹二蒲二鬱 耀宵行毛云熠耀燐也燐螢火也 疏是鄭今用之 東山娟娟看蝎毛云蝎桑蟲也說文 ンス 為益 曹氏 旦郭 晨風陽有六駁毛云駁如 同孫炎郭珠以蘆亂為二 引陸幾云游龍一名馬夢别 螢火皆可名 姓言是 似駁馬孔疏 以為 注偷 縣為養茶如飴 函 二次三更二桑色皆 雅以為似 J. 風 料曹得之 七月鳴賜張華 右 俩其有理此 凡 鶷 31 十有 毛 疏 轄音 鹿 云 鷷 非 稳 鸣 44 夏音

44

說

内藥

形状皆與沈

合當以

沈為正

碩

人鱣鮪設設毛云鱣鯉

也

舍

人注

説

形状

不類案郭注亦同孫而云今甘州又曰藍似地黄亦疑而未定也又案

雅 南 谷 港 見陳澤 棘 見 者 衛 同名而異物者也三祀者一祀 露 卷 者一酸素見那凱風魏 1. 才要 一茅秀見鄭出其東門幽鴟鴉一委兼見幽七 一苔饒見陳 雅 有梅 阿 枸 米芝 陂 二柱櫟者一色樂見秦晨風 竹箭見 檖 雅魚藻韓夷二鬱者一車 一相見秦終南 一 切古 部 防有鶴巢一陵若見小 衛 見大 見雅 竹竿雅斯干二蒲者一浦柳見王楊 雅 四 牡 園有桃一菜剌見雅焚災青蠅嚴緝二竹者一篇 秦陳墓門二桐者一白 文王有聲一穀見生民三茶者 林 杜 柳見鄭将仲子一山木四學紀 11: 之此 4 下李見極 雅若之華二樣者一 四 月同此 緝 林巖 栩杼見唐陳二風 風七月一鬯州見大 月頌相良二梅者一 桐見郁定之方中 杜緝 北之 山説 傳無明 之水 一苦菜見邶谷 果實見那 與此王鄭 見雅南 及二 文三艺者一菜 雅 典說 雅諸篇 酸 簡 梧 江遠 莞符 果見 山有臺 桐 風 竹 唐 見 若 見 四日

屋益見 見雅采薇 文見桑扈凡為物 中 曹 甫 鳴鳴 一馬二 田瞻彼洛矣三負者 雅早麓 者三十 目白見魯領駒篇二桑邑者一青質食肉見雅小宛一素質有 一木名 有 四 見雅 而井十五名馬 一水蟲 青蝇 二茨者 見諸 詩 族勒見郡 海獸似豬皮可為弓鞋 檣 有炎 雅楚炎 矢龍

州木辨

誤染 者 黍稷菽麥稻 言五穀者有二說 有五穀 称稻即 1). 宗 泰 六穀 伯文 稷麥梁於亦名六 九州 九穀者光鄭以為黍稷稻林麻大小 九穀 麻黍稷麥豆 之五穀也 百穀 之名 食見周禮食醫之文及膳夫飲 亦名五種見周禮職方氏之文及孟子五穀 而 五行之五穀也見月命五時之文及周禮 後世又 有三穀六米 豆大 八穀 17. 麻麥後鄭太 之目 內 注 穀 亦 之為説 名 注 疾醫 秋 長矣 注 作俗

林為 楽 穀 黏 流 於本 柜 稷 **蜀旨不能歷舉其名也梁楊泉物理論始以稻梁裁三者各二十種蔬果助穀** 醉君云穀 稻 理論云稻者流種之總名梁者泰稷之總名殺者衆豆之總名是也六米者泰 言近 為白 名郎 稷者 明白易曉其黍稷梁敖四者難於别識而遠以來又以泉為穀名 曰直者皆麻也曰麥曰來年者皆麥也曰故曰在故曰雖者皆故也其曰禾 日 果各以 日東者總名也日 十種當 梁於大豆見周禮舍人注及疏後鄭九穀麻小豆小 八穀亦有二說一黍稷稻粱禾麻殺麥見本州注陷 少少 称梁 在者旨泰也 泰者矣頭 菜者矣皆 矣真許 之李謂黍稷即今北方之黍子黏者為黍不黏者為稷梁林 脂麻 偁 稻 麻案 百名不得併疏果於穀方成百數楊說始非是三穀者 類非一故言百國語周弃播殖百穀注云黍稷稻粱麻麥在栽 百穀之數災外傳言裂山氏柱能 復 梁 有以 也胡 相 麻麥小有 一稻黍大小麥大小豆桌麻見大家賦 音難 景陶 强 稷梁泉為一穀者矣 曰稷者稷也 重桂 有以泰為黏稻者矣能有以東為似稷而黏 逐 據信 大叔 解者約紛各有異同有以梁為就稷者矣犯 曰 源曾合本 植择者種之早晚而 大郎 小豆 曰稻曰茶者皆稻 有太郎 贾公彦郭 州諸家注 雕 乔北 随百穀百歲易言百果甲 等珠 九者足該之矣其壮於詩 釋奏諸 有以 非教名也今惟稍麥我麻太 也日梁日藥日艺者皆梁也 又引五 稷米為人不 麥皆無米故獨數 注五海総諸説 E 、驗 惟 者矣旗 近世李 即稻梁教 識者 日之 與東 勝 陷隱居載 有以 圻是穀 師 矣有 即 雕 日泰 林為 有 今 也 胡 稷 th 五 E 日

泰

而

增梁於旨見周禮大宰注崔豹古今注以為泰稷稻梁三豆二麥炙較子以

稷麻麥稻梁於大小豆又與二鄭異說總出於臆見耳百穀者古無定名韓

據豈 堅 遠 方之小 而 敌 矢口 實有 也李 艸蘇 結 方最多編離織席縛帚供新 當古何穀季 為 之蜀黍蘆際俗稱蜀秋 實 北 因 米大而毛長者為梁納 說泉即梁也遠 不 說 陷隱 又謂今之高梁乃黍稷之别種即廣雅之翟梁木稷食物本州 \_ 種黏者 同桌穗叢簇聚而 乎啖論其名 居 訓為泰 本 可 州注及未子集傳言泰苗似蘆斑 和 以後始 稬 稷别 則黍稷梁林泉五者兼之論其 亦、 糯俗 粒 何蘆泉李高梁莖菜皆似蘆高大餘 作 種未可信也竊意此穀名蜀黍又名蜀 圓黍稷之穗疏散成 分其粒納毛短者為桑耳黍稷與梁林 而毛短者為東本唐蘇恭宋東之黏者 俱用其蓝菜誠如李言但目為黍稷别種未審 林釀酒作餌 不黏者可作餘煮鬻南 風見 枝 而粒長合 且 开 則 見近世祭 五者 粒大 無一 2 PÍT 祀 بال 林 為机本孫矣 皆 苗菜相 相 女口 見 沙 汪明 用 椒 自蜀 植 類 the 額正 2 框 而 間 何

我茶菜都 短高三 也養亦 周 傳所言穀 如華芳館 又 曰 禮大幸 名恭 此植 時蜀 首 四 之異壤歲人汙泥 相 結 為遠裔 尺斯又其别種也 化人 九穀 小 四疏 名未必有此 實長寸許霜後来之米甚白 春末生白芽如草者蔬菜也又謂之茭白 種云 雅謂之蘧蔬 食醬 稻禾 北 物 種木 六穀倉 渠名 也宋王財 種矣 中郭 革非 入其中以潘水 X 中 医注 皆徒 人六米 又 可泰 有王高梁 之云 國 所謂雕 恬似 名稷 如胡麻安 滑土 中 而 皆數於米詩雖 温則太 胡之飯 而滑膩 同生 1. 亦名王蜀黍 氍菰 雅 石 耗州 榴 陳饋八簋旅 枝 内 作 之此就首之不滅者也 之類 飯香脆 有異灰如墨者名 乗七戮所 中心亦小 皆後 種出 不及獎藝 世始 亦 周禮奧宜旅 西 謂 居 土葉似高梁 見聞者名焚手 得 安胡曹植 一馬案旅蒲 風 之禾實兼 而裁 島鬱羅 九月華 于寳 之則 而 經 願 肥

恭

米

飯

膳

1%

與同

水

七

古人 皮 染者也七 旨用之五見旨麻見也皮升服翦服玄端服沒衣皆麻衣也蜉蝣之麻衣如雪不 黃實朝事之邁 務州吳人呼恭為妾今池澤中多有然但采其白食之其恭米一任波潭矣 州麻入本經上品華實旨入樂華名麻勃本經云麻華上勃勃者七月七日米 服耳不止俗尚之異亦物性之變也又有約麻獨提土中不種自生其皮可緝 所謂芳恭皆此米也陷隱居云恭米一名雕胡可作餅食案恭說文作於又名於 可續碩 門之池 ンス 麻 為穀 可以 月之載玄載黃我朱孔楊染之者也後世不食麻其以為衣懂施於老 人聚衣說文云聚榮嗣太 又用以 温約是也又有尚蘇一名 道麻萊大如桐華黃夏開北土最多其 强, 風权直以九 為衣於 月此其實之供於愈者也績其皮為布則吉凶 五行屬金月令秋食之仲秋又當之周禮邁 也祭泉蜀祭聚尚演字同正此麻也又來 ンス

詩兩言教勢有苦兼酌之用勢是也三言教齒如新犀甘瓠累之幡幡 其不同以為長而麥上日新短頸大腹日勢似勢而園日盛勢苦瓠甘復 用勢新茶斷 良子名麻黄又名 不用吳晉云有每食之殺人 言麼八 古愈甘瓜五代始有西瓜树 有苦 之名耳菜瓜有胡瓜越瓜諸種信南山之瓜剥之以為道其菜瓜乎有敦 之為類甚多約之止有二王禎農書云供果者為果瓜供菜者為菜瓜是也果 月斷盛是也凡六詩言葉者二言實者三言複辨者七苦葉甘蘇與也 亦 非果瓜矣七月與縣之瓜則未有以宜矣 金 班也新犀比也毛傳說文州木疏旨以乾新為一物 麻蓝又名青葛本經云九月米入土者損人太殼為麻仁惟 回給之啖二瓜花葉性味得相類後 陸 一世樣易 新菜 是· 佃 有長 埤 ンス 瓜者 茶

采芹內見詩旨與也雅米放以與車服就毛領泮水以與徳化并宮則米 名 各得之目驗古今物性變易不可執一論矣 也案片本州作薪陶隱居以片為俗字然片字見說文云从州斤聲則片字古 苦也本州言其形状 之妹陸此言始因小雅甘瓠左傳苦匏之語而分之乎然苦乾不材義本於詩詩 食惟子香美可調飲食業偷雅焚牛斬即此郭法云葉約碎似并亦可食與黄異 之苦葉陸璣以為少時可為養八月中堅殭不可食則非性本苦也且葉若非實 陶語誤矣本州名水蘇又名水英入本經下品即介雅之楚葵矣厥種有二青片 之其有苦者陷隱居以為甘者忽苦韓係昇以為甘苦二種甘者大苦者小 **想灰芹取蓝菜周禮以片道為豆實故永之韻會云又有馬片俗謂胡芹不** 雖然而性味則一大抵 **匏新古本通偁後世因其形異而** 

生為該長大為蘆成則為章中者炎亂在又名雖一物而四名初生為炎長大為 為薕說文云廉兼也然則兼獨一州而又小於在也廉其别名也三者之辨如此 華也亂與雞其别名也 毛傳云兼嚴也尔雅云兼嚴注似往而納高數尺江東呼 未秀者又云章大葭也災則葭章并一州也華與蘆其别名也毛傳云炎亂將 葭英兼 該崔幸皆見詩蒙言之凡為物者三馬毛傳云該盧也又云該為華尔 為炭說文云葵往之初生一日亂二日離又日亂葵也然則往炭并一州而小 尔雅又云其前難總注准章之類其初生者皆名雜此則總三者為言矣嚴稱南 也又云炭雞也又云貳為在小雅云英貳注似章而小實中夏小正傳云在未秀 云該举注即今蘆也又云該蘆注章也夏小正傳云章未秀為蘆說文云該章之 而斷之曰兼也該也選物而十一名大者該蘆葦又名華一物 四 名 雅

廉為於矣復以 適為 推而於 訓亦同是 在兼鉅細之分獨郭注辨之它家 循姻 異案說文記 前成則名為在小者兼藤於一物而三名也秦風之兼 該舉小與大者言之也 中者中空皮厚而色青蒼小者短小而中實可作簾此嚴語所未及又毛傳以炎 名获惟見王篇至廣雅 似 風之葭葵豳 信矣孔 言臨少 也嚴祖 為一州 與葛俱周南王風大雅凡三見楊木箋疏釋文皆以 說 郭説 引州木疏 雖 以英為住之初生以蘇為華矣復以兼為在之未秀者王篇民以兼 風及小雅之往幸舉中與大者言之也其言明且悉矣但謂兼蘇别 非臆見矣又本州别三者状兒言大者長丈餘中空皮薄而 出光儒而未盡信 云藟 云邁就在也陸幾云於至秋為在皆謂在於 一名巨瓜似葵剪亦延蔓生李巨瓜陷隱居 為葛藟 一州說與嚴 以為 二物 而 色白 相

歲臨 普高 a本或作藥又左傳杜注解葛臨為葛之臨蔓滋養恐非是 其 云 左 云酯 冬只凋葉大者盤薄故名千歲臨引詩葛藟及陸 亦中 釋木有諸應山藥構 是也 汝南 一高鼓坛 之種 山藥手緣生之物 44 春 汝 類 也藥木名而引其其葛萬以證萬 别 生 至多詩話詩緝及韻 録上品又名萬無云藤生如蒲菊葉似鬼桃 习注今人 秋 人皆 香美可食又可愛埤雅 云散 州木內 涉虎藥山藥注云 呼青蒿香中炙强者為故即鹿鳴食野之蒿是也 一蘇 皤蒿注白蒿即召南于以来蘇函 可通安尔雅 會皆偷箸之今取其名見尔雅與毛詩者 今江東呼藍為緣仍為而粗大然則葛藍 云嵩青而高蘇白 以為本說文以為 則以詩之臨 疏巨 陳藏器云蔓似葛葉下 為州類な介雅釋 瓜證之是臨乃木類 而解 州矣楊木釋文亦 北 風 1. 二蒿 雅 两 之辨 米 44 到 44 矣 無論 說 於 云 文 白

臺其以此乎二月宿裡生苗並直上白色葉白布面青背白七月八有花實一並 菽 賴 雜萬或埤雅 見故 葵壮故注 也其字从 居别録注陸疏 可食一蕭於稅注為也即王風彼米蕭兮曹風浸彼芭蕭小雅募彼蕭斯米蕭 大雅 詩人不能精識所以為惡思之至與一艾水臺注今艾蒿即王風很采艾兮是 髓蕭注今賴高也初生亦可食即鹿鳴食野之革是也州木疏云蓝旧着香美 云 無也 取蕭祭胎是也 义州之可以 無子者即募我匪我伊葵是也亦名齊頭高杜高與馬新高别州見隱 以為又名為蒿者非是埤雅我俄而蒿直葵粗而我納此其易辨也 一我離注今我高一名蒙高即小雅青青者我羡慕者我是也亦 合之誤矣三四月生苗秋華黄結實如車前子而內子微細 州木疏云今謂荻蒿或云牛尾蒿可作燭有香氣故祭 人病者又削水合圈舉以向 日以艾泉其影則得大日 不

時 以胎羹音 蘇蕭我之類 有蘇苑奚箔蘇由胡二種注旨未詳炎州木疏謂皤蒿一名游胡北海人謂之易 勃而引夏小 雅又盡彫達薦泰達郭汪不言是嵩而說文及埤雅以為蒿屬見召南騶虞衛風 日蘇竟奚則斯二蘇與儲高故一種矣要之蘇之醜其郎高之醜與故 酿類也春時各有種名至秋老成皆通呼為蒿今案釋州蘇之類自儲蒿已外 即 可如别 今又著州亦高類不見介雅而曹風下泉詩有之又 周南言刈其婁是也蘇革 録 之為香亦名香蒿一購商選注養蒿也生下田初出可强江南用養奧 云柴胡菜名芸高辛香可食又本州茵陳似達高而菜緊納後世 又月令芸始生養頡解話云芸高也視名此胡此音紫及音樂葉 正蘇游胡游胡易勃語證之埤雅謂白高白免食之而優故 題為州木疏云葉似艾高大餘已上八種皆見詩 **介雅云蘇之醜** 邢疏 秋為蒿 介雅 以

此不載詩雅而俱得為名 名當又有同為那萬宋嘉祐始列本州同高氣味與當同那當似高而葉紋皆那

卷耳又名卷施詩采采卷耳是也二次一言場一言抽亦以為惡州矣卷耳王 蒺藜詩橋有茨楚巷者茨是也蒙即王勞詩作緑緑竹椅椅終朝来緑是也施即 離縣云資羡施以盈室益以惡州喻小人也此三州皆見詩資詩作淡本作於即

樂王錫可染皆有用於人而王錫以與正公之德尤為嘉植非惡州也騷又云翁 不盈意亦非嘉卉乎啖內詩取與之意實不壮此又卷耳堪站英勒

奪此之本蘭夕攬洲之商莽商莽即卷施以其故心不好故名爾雅郭注以為 州矣案本蘭太皮不好宿养終冬不枯喻已性堅貞不為護人所問與盈室取譬

不同則靈均之寓與于物豈可一律論乎

茅賤州也而用於人甚溥又以其潔白故古人重之青茅見於書白茅見於易祭 質言之日茅白茅包之畫爾于茅白茅東兮是也或本其初生日美自牧歸美手 菅茅而並上間 華華於淡秋可索納三者華相似皆白華相甘 如柔美是也或引其花日茶有女如茶予所将茶是也其類之贵者則别而言之 合之詩則召南小雅之茅白茅也陳風之管小雅之白等管茅也豳風之茅黄茅 勝香茅一名青茅一名精順茅荆州貢之芭茅叢生華大如浦長六七尺以五者 **世音之屬白茅短小華於春夏之間管茅生山上似白茅而長華於初秋黄茅似** 曰管可以温管曰華管兮是也及之本州厥種不一有白茅管茅黄茅香茅芭茅 則以東酒封諸侯則以直土食禮則為以愚罪所謂物溥而用重也其在詩或 知何茅静女毛傳謂取其有始有終始為美終為茅可以併祭祀則此 可入藥而白茅為

也二美不

條 樊 兩木毛陸意正同矣又說文云梅相也可食从木每聲或从某作樣徐算哲 梅 梅之名四 忘皆在荣是也然郭珠謂忘州皮可為繩索復獨則七月之于茅容或取之矣 美其香茅乎碩人之茅徒取柔為比則泛指諸茅可也芭茅不見詩而見爾雅 字必各異後世涵為一耳況梅性皂寒不産北土召南江汽已入梁境自應植 又云某酸果也从木甘闕古文从 梅 茶戒讀熊特方音六者皆茅秀之别名鄭盛之茶當之矣 也秦陳二傅旨云梅科也陸元恪標梅係梅亦各有疏於標梅 又云白等野管此管等也又云遊牡茅注曰白茅屬則詩所未及又云葉精孝 日梅樹皮葉似豫章然則召南之梅是和羹之梅祭陳之梅是梅相之梅 見於國風而召南與秦陳之梅毛皆有傅召南傅云盛極則隋簡落 17 作器徐算後切是兩木元各一字古人經 曰梅杏類 於

合於經 詩終南之條是介雅之档 豫章子有奏白 陸 詩有二梅 非秦陳所安木也其為科樹無疑陸疏又言豫章子青不可食相之木理納級 子 梅非召南 亞 作胡 疏為 非果類也詩言五樣為果實者四訴見那都大雅先儒旨以為似果曹在克豫 疏言榛有內 而遠於注 桃味遠東上賞皆饒案味如胡桃者今本用為果俗呼樣子品與松子相 而 之梅郭注云似杏實酢益誤認內梅為一也 介雅之梅科是條梅非標梅也郭注 二種說 種一種枝葉如桌子如樣子味亦如桌一種枝葉如木夢高大餘 又不辨其同異疏忽甚矣 文以為可食始對豫章言與介雅釋木梅相明是秦陳之 明山 複非相对條也埤雅以為相誤矣當以毛傳及 以 為似本誤矣介雅 邢疏引陸氏條梅疏證 有 三條而

問未必産遺果大抵四樣皆東耳

虚 華之時陶說近之矣二桐之外又有青桐即梧桐之無實者又有問梧早春開淡 紅勢實大而園南人用之作油亦名油桐名罄子桐名在桐名虎子桐名款華桐 桐名椅桐名泡桐三月開華如軍牛華而白色心微奏實長寸餘殼內有子片輕 桐有四種詩與介雅得其二馬定之方中之桐白桐也即介雅之紫桐木亦名華 一本者誤至月命三月桐始華陶貞白以為白桐宋寇宗夾爽以為梧桐言其始 如榆華葵實材堪作琴瑟埤雅謂其不實者誤悉阿之桐梧桐也即介雅之機 四月開顿黄小花五六月結子可食古稱鳳凰非此不棲矣郭珠合上二桐為

足當離離之目矣

米羅願謂堪露詩其桐其椅乃此桐恐無明據如以其實離離證之則輸陽之

桐

何害不敢實乎又港露與定之方中皆桐椅並何所指自應一種祭桐實長寸餘

唐陳內風及四壮皇華之栩車牽之托新承殺之托枝縣呈麓皇矣之托皆作 名皂斗儉歲可以樂飢服食家亦用之孫思適所謂非果非穀而最益人者也 葉木堅而理那故有不材之僻四五月著華黄色子名芋班 又名樣可染卓亦 本公之所縣仲治之所拾旨是物矣車牽為云其兼潛兮来殺為云其華蓬蓬 即今雅栩行是也案此木又名行樹高二三丈小則貸枝大則優塞葉如樹 狙

至秦風之首樂華谷以為别木

羽

四牡為日也也訓練早養為日琴瑟訓衆則又藏生之木也

為美一本也而美刺不同詩人取與豈有定乎鄭箋云杭之菜新将生故乃落

可見菜之蕃茂但車牽喻妬女敬君故以滑兮為識承故喻才賢相繼故以逢達

当 麓 本 中中 唐 屮 風 栩显也介 東門之 放之詩 縣諸詩於樂 之作 州指 調 木疏言榆之類 之首 如柘 為 零輸 栩 菜如榆為站美消於白榆陳藏器本州謂江東無大榆有刺榆是也 雅 各 粉 及 秦之苞櫟皆有托 一木亦算辨其 介雅 樂其實林結泰風 尔 有釋執文類聚亦 雅 本 引介雅實林 榆 經 有其七馬唐 有十種養皆 白 上品 粉此 其菜名榆 非 惟嚴氏詩緝云詩 櫟 白榆 及秦風芭樂之陸疏 風 相 之色樂是也好 之名 分作 侣 也 山有樞尔雅稳至造汪云今之 皮 說 郭 錢三月取 櫟為二木於作 及木 詩者 注 云粉榆 理異耳今 不 其仁作麼美銀 而全 有 明言其為 則嚴說 引於 先生茶部著炭皮色白显也 31 枪 機調 + 實風 非無樣 種 林不 凼 榆 栩 誤引 木 小 基棚 不 杼 雅 宋掌禹錫脩嘉 别 刺榆 可得 及車 亦 棚 今案州木 村唐風 可 牽米放 也陸 而 至久、 數 矣 疏 之首 疏 早 唱 -祐

檴 駁陸疏 酒 機 DO 壮棒午貫象蓋 枯 風 桌類啖元恰 迷 今柳榆 榆也生 曜乾 五 隰有榆此矣榆也矣榆有灰白二種而 尔 = 迷尚 云 月米實陰乾 捌 可作醬謂之養歐及崔是 L 駁馬梓榆皮青白駁拳選視似馬災陸疏 也菜 杨 注木似 中 可得較 所言十種惟 菜園 ンス 如榆及坠韌 殺 馬則駁 槲椒而庫 淵 而學剥 陶云氣臭如 神者 取亲似 可為緬 雖 印 取皮合清之其味辛 小陸疏 名榆 此 如孔音信小獸也黄色有性如文云棒音枯亦音姑山榆山 月見 树葉似榆當亦榆類矣此 令說 而亦 索甑帶材 文 云菜如椒木理堅動而亦 白者名 1. 似檀 雅大東浸彼獲新 也 可為杯器是 尔雅無姑其實夷郭汪云 粉則此其本榆子桑風限有 香所謂無夷周禮盛派 又 引里語云祈檀 殺 也大 四者詩雅俱載之 垂 釋 尔 雅皇矣其灌其 辟 本 可為車轅 雅樓落陸 蛀 中中 唐 不諦得緊 禮 别 用 録 橯 疏 唐 云 ンス

莊 JE 榆 有 偁 郎釋 此 殺 内 母估與無姑音同其即姑檢乎刺榆剌如柘檀榆其即極乎災說文云榎 榆榆 英皆二月生此獨 刺策可為蘇存並 美百同者則授檢 淵 柳故 得當其七 未審異同如何耳又廣雅云杜仲蔓輸也山榆母估也柘榆模榆也杜仲 四年楚子伐随卒於橘木之下孔疏以為木似榆偕呼為朗榆益橘 神始 甘古 反構 得榆名然 IF It 亦其氣臭乎此三者二見詩一見雅合南凡七矣元恪所云十種未 之併 否也 木矣齊民與術有被好 粉檢與馬後世亦有檢摩檢衛皆用其矣是榆 外此 + 種榆菜皆相 則 ソス 本 44 月異矣廣記云鄉檢無策則誤也 有柳 111 而 協偷凡榆校榆味者凡榆味甘此於詩雅 本 即姑榆耳豈姑刺內榆同類而 中中 謂 杜 仲兼似辛夷亦 乃住味 似 又名 柘 汁 稍 則 秋生矣 郎榆 朗 今 别乎案 非 同音 L 皮 無、 榆 左 類 類 矢口

楊楊 榆 郁 2 PIT 名 種白者大楊青者小楊皆可為箭幹齊風之折柳小雅采微 浦泰 災者 偷 朱楊又名 之柳 何在浦乃董澤之浦者即此亲廣長條短勁等與柳 水為萍古今春 雅 歃 所謂捏河極也郭注云今河易灰莖小楊小幹弱板約葉如絲名灰楊 陳 桺 惟 采其視皮 下 聚王 篇 雅 灰裡又名雨 風之楊即介雅所謂楊浦柳也亦名浦楊 所謂桑柳 取 人於榆 ンス 柳垂條本此二木之辨也啖其為類不 和香劑而歲 醜條也注云阿 師又名聚絲椰又名三春柳氣能應雨負雪不 柳郎此陶貞白 飢則貧民食之可見物之性味古 那聚條矣禁長枝 以為 即水楊者非是大雅皇矣之 又名 同陸 水楊 較俗 之楊柳小 一其名亦 疏 云 作其華名 有皮青皮白 又名青楊左傅 互通 今 并之柳菀 凋 不 一歲 王風 同 郁 甚

遠廣綢然為生黃鳥王鄭內楊之水皆言楚楚荆也荆有二壮荆蔓荆楚乃載 南之唐棣秦風之芭棣即介雅所謂唐棣移也園兼弱帶微風大搖名核楊又名 槐檀葉如櫟樹寇宗奭云謂檀非檀謂柳非柳然則介雅之旄與後始一木乎召 治 自是一類而小别耳其白楊不見詩雅而文選十九首詩有之 可謂車較其約條可為箱篋孟子所謂為栝楼者即此對收以為柜柳矣來柜 三華華穗長三四尺紅色如蓼行義云汴京甚多案近世呼為西河柳醫家用之 非蔓生其壮荆乎神農經名小荆圖經名黄荆唐本州汪云蕃杖用此壮荆枝 柳又名高飛又名獨搖郭云似白楊江東呼夫核案今通呼白楊俗假之誤也 小兒麻疹即此木矣鄭風之樹把即介雅所謂旋澤柳也亦名把柳木理微 雅後該柜柳暗郭讀柳為柳云柜柳似柳是也本州作櫸柳陶隱居云皮

灰二種青者為荆灰者為搭換條皆可為答箱古貧女以荆為銀即此二木也大 雅棒搭濟濟陸疏謂搭似荆而夾並上賣人調問婦人欲買釵否曰山 亦以二木為一類 也凡木心園荆木心獨方故上龜用之縣詩爰契我龜疏以契為楚厚是矣有青 冬季不模則樹大於盤錯新束楚皆模用也葛蒙馬島止馬非模之餘則未模者 科故 何壮以别於蔓蔓荆子大壮荆子小故又名小荆亦安於新本州綱 中 自有搭 目云

禽蟲辨

嚴氏詩緝黃氏韻會皆謂郊子五鳩備見於詩今復合之下雅祭之本州分别其 王雖是也汪云江東人呼之為端李弱賜類似屬而土黄色沒目好時又名奧應 以為說詩之一助雎鳩氏司馬杜注驚而有别 故即開班 之雖鳩尔 雅云

勝 誤 相 尔 同 也汪云今鴉鳩秦此島亦名辨鳩小而灰色大而辨如梨華點者不善鳴惟項下 辨如真珠者善鳴掌高錫曰秋分化為黃褐灰春分復為辨鳩黃褐灰者青鶴瓣 淮南子謂之沸波以其翱翔水上弱魚命出也鄭模以為見類詩話以為杜鵑皆 雅云鳴鳴鳴一音鶇暗是也注云今布穀月合鷹化為鳩注謂之搏穀搏布音 者誤嚴緝用歐陽氏說謂鶴樂之傷非陽傷亦謬奏鳴氏司寇杜云鬱故為即 祝鳴氏司徒故為 也嚴氏以為寫鳩者誤鳴鳴氏司空相云平外故為即鶴巢之鳩曹風之鳴鳩 近矣似鹞長尾又名鵠鵯又名稜穀又名郭公旨以其聲之似也方言以為戴 明之鷹尔雅云鷹鵯精鳩是也汪云鵯當為鷞字之誤鷹與鳩同氣禪化故亦 矣體鳩氏司事杜云春來終即小宛之鳴鳩氓詩食桑葚之鳩尔雅云鶴鳩 司鷦 主教民孝即四壮嘉奧之雖爾雅云住其楊鸦音夫是也鷦鳴孝即四壮嘉奧之雖爾雅云住其楊鸦音夫是

衛十江淮而南曰搖十一南方曰馬十二東方曰當十三北方曰稀十 蹲此背見介雅而微 不見詩 明翰其尾屈促其羽如禮樓飛翔不遠往子謂之鹭鳩鄭模以為鸛鵠者誤黄氏 鹘鵤是也注云似山鶴而小多聲案此楊春來秋去好食桑葚易醉而言溫其音 E, 自呼江東名為鳥鬼本州綱 始類甚多說文載其名有十四一**盧**諸雄二喬維三島暗姓黃色鳴自呼四數姓 以鳴鳩非鶻鳴亦誤此所謂五鳩也介雅又有鷄鸡鳴為音平總注云小異鳥 秋秋海雉色灵狂海中山上六翟山雉七翰雉八卓雉九伊洛而南 不同尔雅盧作鸕翟作鸛稅翰作雜清卓作躬及軍搖作鷂 謂之傷犁五更斬鳴至陽而止 此在五鳩之外亦目言即戴第三月即鳴小於島能此在五鳩之外亦 四國方 日 至五米

+ 北方沙漠本州拾遺名突厥雀斯非中國島故說文十四雄弗與馬 別名止此三者其餘言雄皆其統名介雅又有殼难名鶏機鳴又名決決注云 其之程分曰程弟以朝此程姓也曰如量斯飛此量姓也曰有集組鶴此鶴姓也 為車被旨取其文米也鷸雉尾又是於程能在且鳴性耿介故詩人以與碩女鷸 顯也程雄尔雅謂之山维注云長尾者故萬舞則右手東之后夫人以飾衣又 為六服之首刺續其形其雄類之貴者乎斯干取其飛以比宫室鄭以為形兒之 方 江東呼白雜亦名白雞則為十三種矣左傅五维杜註以量及四方维當之惟南 四 攻皮量雄設五色 亦達與樊光之說杜何弗从也其見於詩曰右手東程曰姓搏植程維及金鶴亦達與樊光之說杜何弗从也其見於詩曰右手東程曰 則曰程不曰己彼疏謂說本賈達但不知達又何本況以五维 維其三見詩量雄程雄鷸维是也量姓素質五色衛生伊洛之南王后韓衣 配五工 正、攻勢 用

偽 島鳴先儒說詩葬著為何島宋羅願以當當之引禽經當鳴嬰婴為證謂名當 賦 陸璣詩疏諸書其所於詩止黄鳥倉康內名埤雅云名黄鳥者皆與名倉康者皆 北 黄島四見尔雅一皇黄島二倉康高康三智黃楚雀四倉康製黃也為名凡六馬 有采毛勢姓在首錦鷄在腹錦鷄小於勢姓文九燦爛尔雅轉天鷄乃此島矣郭 程二维俗通呼為程矣程姓亦名山鷄然山鷄有四種鶴程外繁始錦鶏是也皆 其名又曰黄鸝雷白黄泉雷曰黄鹭同日長股日搏泰曰黄袍見夏小 引周書文翰證之 此持鄭說耳東山之倉康毛不以為賦也至當字雖見詩而非島名其伐木之 撰之書其言不足據信惟出谷之解於理可通良不認也又案王篇云常有支 又言當是盤島冬以泥自裹至春破土而出此正出谷遷喬之事案禽經後 正毛詩傳

鷂屬又名擊征又名題扇曠雕作又名雀鷹性健點以中之為後故待響飲矣 尾短翅土黄色其皂者即寫也米艺之隼隼也尔雅鹰隼聰其飛也暈陸疏以 是四月之霧鵰也說文務作殿云鵬也从鳥敦聲與獨同類而別島似鷹而大長 也原始合鸇鶴為一截文類聚又合鸇隼鶴為一引詩義問云是銀今之鶴俱非 鷹鸇鴞賜年皆勢島也而皆見於詩周南之雅鸠獨也即介雅之王雖秦風之是 島始指詩求友語則以伐木之島為為其來古矣 風鸇也尔雅亦云晨風鸇注以為鷂屬陸疏亦以為鸇似鷂青黄色是鸇鷂别島 正取斯島名矣大明之隱隱也尔雅謂之楊鳩與鳩同氣故亦名楊頭有毛為亦 名角鷹五者皆勢島也詩以獨喻后如以鸇喻賢者而隼以喻将士鷹以喻尚 賜為食殘之喻取與豈有定乎說文又以為為勢易為為然不雅云夢島聽旱

鳥有四種而三見於爾雅慈鳥反哺小而純異又謂之孝島路作鴉島不反 肉者四 楚 美 馬 馬 照 并子亦言其街 屬鼠而 與 躬此正茂 所先謂不善搏擊 貪於樓 二音萬三音尔雅葵白短島是也山島似雅島而小亦獨穴乳出西方尔雅鸚哥轄曷萬夏葛尔雅葵白短島是也山島似雅島而小亦獨穴乳出西方尔雅鸚音 也當必有據 小雅有兩桑唇介雅亦兩釋之埤雅謂咏泉之桑扈以性之竊脂腦竊言即介 合於義允矣陸疏解竊脂為竊取胎內正指小究桑唇言也李時珍非之誤矣李 又謂桑扈毛養褐色而有黄點其淺黃淺白淺青淺哭淺玄淺丹皆家色非毛色 之對前章者是當羽之來尾以色之竊脂言即介雅之對竊丹者是此解與郭注 白 月詩雖與鶉並學要非其倫 爾雅魯斯鵯鴉傳作平居是也葵易似雅島而大白項而奉飛又名鶷

鸲鸽一 爾雅紀 老鶴居竟注云木兔也似鴻鵠而小兔頭有毛肉脚夜飛好食鷄一日島少美 山鳥是也惟不箸慈鳥至云島崔類其掌編則四島兼之矣詩小卉之譽斯雅島 配 日 也 怪鸽注 餘島 級小 馬案本州拾遺以鶴賜縣怪傷老鵝三者為一島而 夫島之名 則 曰 鴉注 如鳴傷也合之郭注則大者怪鳴而小者乃傷與往矣又以泉總 未 鸱 云 有以 云鶴鴉循流 即鳴傷也見廣雅 鴉勢等楊注云 賜類 立之 凡七一日為格為與數注云今江東呼傳聽為為欺亦謂 離詩 鸱案 所謂流離之子此七者析之有十一名 傷廣 一曰在茅總注云今鶴并飛鴻也 怪雅 鸱云也肥 鵂 一日泉鶴注云今土泉一日在 分大小鴻鵠大如鳴鷹傷 似鹰而 併注則 酿 白

一島觀

郭注以景鳴

為土泉鶴

即詩之流

離則藏器之說信矣但謂獨即景訊

詩釋文 蟾 下楊倞 **梟堅**尭 鸱弱鷄鳩泉云不孝鳥是異物也其在詩則泉者在立之流離也所謂少美長醜 必然鴉景字異物亦異說文鴉以号湖到得聲景以島頭在木上是字異也鴉 鴉 郭注既不从巧婦之說而以為賜類當即此禽矣豈與萬難為一鳥乎李氏本 注謂詢諸野人鴞鼻果是一島此惡可信也今據尔雅以合之詩則旄丘之流離 食母而飛者也弱者墓門之弱也所謂惡聲之島如辨鳩緑色者也介雅之鳴鸡 即尔雅 印之泉即尔雅之泉鸱鸛鶇也墓門之鴉豳風之鸱鴉瞻印之鴉鸦泮水之飛 及說文王篇廣韻皆同獨正韻吁嬌切壹因于吁字形相類致此誤 注云泉與鴉 切當讀如微鴉于嬌切當讀如切逸音各不同荀子非十二子篇泉散 之鸋鳩也若等碼則儘存於逸詩篇名其鶴在怪碍則詩不及馬又案 同不知楊之意以為音同乎義同乎烈誤又案鴉 于嬌 耶 切

鳴月命仲夏之月蟬始鳴周書時訓解云夏至又名五日期始鳴其兼指兩 島多取名馬尔雅總務茅鳴怪傷景鳴旨是郭注鶴鴻鴻佛亦焚 餐是也本州注言塘期頭上有華冠一名蟬華又名冠蟬矣 朱此內 寫說文云鶴號為也徐云俗呼為鶴一日寫也是鶴乃貪殘之島非怪島也唆怪 方言以娘期為 始始於唐世藏器唐人安其合泉鴉為一島也 正傳釋之夏小正云五月良處作期鳴傳云良期者五采具是也二塘期夏小 蟬有多種蟬與蝸其大者也爾雅别其類有七而總備之曰蜩一娘蜩注引夏 家與罰同音併泉字亦作罰音幾欲溷泉鴉為一字矣觀首子注則內字之誤讀 月唐蜩鳴傳唐夷者邊郭亦 期 而二名藻書師古注 引之引唐作塘又云俗呼為胡蟬江南謂 以轉期為切勞特犯皆誤三生結時時 期告以 之婚

詩 陸體師謂癌蟬初看得寒風冷露乃鳴內言雖異俱可證方言之不誤七蜓外 謂與是 馬蟬本 鳴礼傳云礼者寧縣也鳴而後知之故先鳴而後礼是已又名麥盐四鐵箭茅期 木獎焼音美注云 也六與城方寒期注云寒蠻也似蟬而小青色月合日寒蟬鳴鄭注云寒蟬寒蜩 此云柳上乃詩云鳴蜩嘒些者形大而異五月傻鳴俗云五月不鳴嬰兒多次是 注云江東呼為茅截 切注云 訓解旨以寒蟬鳴為七月之候郭注既引月命以證與則三書所偁當 料謂之此惻格蟬入本經中品別録云此蟬生楊桥上五月来奏隱居云 方言謂之唐蟬景純引月命規其失似矣然陶隱居云遊蟬自是雖者 如蟬而小方言曰有文者謂之緣夏小正曰鸣弘虎縣案夏小正云。 即是勢音帶料又也一名聽站齊人呼髮聽是也案小 似蟬而小青色是也五蛹武艇切馬期注 曰蜩中最大者為 同為 Ĭ. 月命 月

信矣其 時 雅 色青灰回寒蟹回寒蜩回寒蟬回 期 也其湯 如塘 引在 録而詩雅俱弗載 雅 謂 騷 云秋 丁 郭注所云蟪蛄 螽 之文莊 雅之糖 之如 画鬼 月鳴而青紫色者曰蟪蛄 奮 期 而 分云 蜩 列螽之類凡 乃 馬 也 不轉 小 自蛄 班, 則轉目秋蟬矣今合之於詩碩人之樣首尔雅之盐也 雅總名之期 之鳴蜩 聊不 站春 五其三見於詩案許惧以蝗為發察邑以發 鸣秋 與是二期同一 **尔雅之娘糖馬三蜩** 今此 耳又有蛸育 曰 奶蝎目 啾蟬 此見秋道 蟬遙見游 蜓蚞 物形色小異耳至蟪蛄之名 母 二三月鳴小於寒蠻見隱居 也 曰蜉蝣 抬騷 隱云 1)-士歲 之鳴蜩 ンス 日蚂蛉 為兼夏秋之 則獨指 古 為 1)-埤 而

鳴於秋

與隱

居謂

蚆

뼟

音同

刀蚋

聊螃

又色青以

x

月鳴寒蠻聲凄急於九十月

鸣

李

物然小

正傳云蟬也者輕樂也是樂應即點勢是獎號而非寒蟬之二蟲者其皆

州茅中 已詩周 鑫認矣詩 文蝗 别者乎本 名春箕陸幾以為蝗類五月以股相 能害樣性不忌姑 **蝗子陳藏器** かく 蜙蝑 經傳轉言螽 蝗一者物 南 而 者也羅願謂即立明者誤詩阜螽尔雅蟲明螽攀是也李巡陸幾皆以 中中 和 屮 좚 从对 盛 漢不 斯 綱目 長又有土金嬢攘谿郭 以為状 尔 郎 世知 者 雅 云數種皆似蝗而大小不一長角修服善跳有青灵辨數色 風 俗名 即蝗也 一母百子五月動股作聲至冬入土穴中也郭夷人食之要之 偁螽 斯 **州盡員盤特是也又名常羊陸幾以為大小長短** 如蝗有異辨治遺證類 鑫 耳者 疏取 尔 非二點也 之名 雅玄明螽松 如春 切作聲者也嚴紅乃謂螽斯是阜螽而 注 至余 以為 秋經書發者是或據遠書五 婚是也亦名香黍亦名 樂茶 似蝗 雅 所 又有蟿 而小二螽不見詩亦 列五螽音 契鑫螇虾 别以宅名特蝗類 母音 同蚁 則行 郭 如蝗好 地 大類 名記 注 切子 蝗於 ンル 而 紅 證春 為 鑫秋 而

陸二家直指為蝗藏器以為似蝗埤雅以為今之跨蛇青色飛不能遠未知熟是 汀 雅云鑫聽奮注云好奮迅化聲此足見龜之性状矣五鹼惟阜龜先儒異說存 師古注遠書以螽為阜益祖李陸之說也嚴緝釋螽斯又因而加誤

好旅行轉好獨行二奧命名以此騙似與而頭大於鱗就似轉而形大於轉與

亦名與熊亦名舞皆常魚也

題 新同類而題大鮪小鹽背有甲鮪背無甲為不同耳鹽又名黃臭蠟臭王板

鮪 又名與奧又名與面實縣 麵 題 對 又有大小二種大者王朝 小者蘇科

題詩潛放亦言季冬薦魚春獻賄是鮪少特薦鱧懂與諸魚並列而已可見古 亦 名熟治子見小雅及郭注案周禮言獻納月令言薦賴夏小正言祭賴俱不

而髮麵也今鱘魚味甚美較黄魚實勝云

毛詩稽古編卷第二十九

數典礼 門典 樂舞 用

制

田

旗戲

佩玉

和典

鄭玄王肅論 郊祀各不同鄭謂天有六天歲有九祭王謂天惟一天歲止一祭

天者天皇大帝及五精帝也九祭者冬至園丘祭天皇大帝配以帝嚳為一祭大

感生帝配以 司樂地上之國立大宗伯極祀昊天上帝祭法稀馨是也夏正月祈穀於南郊祭 后稷又為一祭郊特性迎長日之至春秋書郊左傳版盤 而郊祭法

弯左傳龍見而零是也四時及季夏迎氣祭五精帝亦配以五人帝又并為五祭 郊 稷是也夏於穀於南郊偏祭五精帝配以五人帝又為一祭春秋經及 月令大

皆祭人帝非祭天後儒各宗其師說故歷代郊祀之制互有變易宋儒主王惟 堂之祭仍以為上帝云以鄭學言之其樂章則國立歌昊天有成命明堂歌我 社 也此在九祭之外 春科穀夏大害皆歌噫嘻而商領長發大稀亦國丘所歌也至迎氣之樂章則 武王是也合之凡九矣王則謂國立即郊日至與孟春止祭一天其迎氣與明堂 領無文馬又玄島至之日郊祺祈祭亦祭感生帝而配以先禄生民克種克祀是 祀文王於明堂以配上帝祭法祖文王尚修之日孝經周公 小宗伯兆五帝於四郊月令迎氣於四方是也李秋大饗明堂祭五精帝配以 稷歲凡三祭其二祭見詩載芝所社稷此春祭也月命仲春命民社指此南 帝及文武又為一祭以文配五帝曰祖以武配五帝曰宗月令大饗帝孝經宗 行故文言祖高宗 五 周 田

帝聚訟後儒算能定其是非馬 安國賈達馬融之說而王肅祖之者也謂社是五土總神而可能配之稷為原隰 未及馬案王鄭論社稷亦多異議謂社祭句龍稷祭后稷是人鬼非地神者此孔 之神而后稷配之此鄭玄之說而其徒馬昭等述之者也肅與昭等往復辨難不 ンス 方良招秋報社稷此秋祭也又一祭在孟冬月令大割祀於公社是也詩

首鄉書穀梁傅及劉歆馬融之言其來已久鄭何弗之信乎 劉之矣鄭信韋玄成議而不見古文尚書故有此該然王氏之說實祖禮器王制 七廟為天子常禮二世室在七廟之外二說之是非止據商書七世之廟一語 七廟之說王鄭亦不同鄭謂周止祭四代及太祖合文遂二世室而為七朝王謂 可

先儒言稀給其說有三鄭玄以為給大而稀小王肅張融孔晁之徒以為稀大而

再郎 祭天而配以魯一禘也南郊祭感生帝而配以稷二帝也大宗伯以饋食享先王 祭廟皆得稀名矣周頌雖為五年之稀也商領長發南郊之稀也朱儒則从王義 見論之賈劉杜之說長也孔 給小賈達劉歆杜預之徒以為禘給一禮而二名古經該暑無由斷其朝是以 般祭三稀也致新主於廟遠主當桃因大祭以審昭穆四稀也四者二祭天二 疏釋詩轉據鄭箋為說而鄭之言稀則有四馬園

樂舞

事益奏大武象盗王之事左傅孝机所見舞象文王之象也禮器文王世子内 禮記下而管象成童舞家鄭注以為大盗益周領有二衆維清奏象舞象文王之 樂則干戚以舞之故曰舞象 明堂位祭統仲尼葵居所云象皆武王之象也武詩則蕭管以吹之故云管象遂

先王不 義家安解為二南 鼓鐘詩舉南樂以總 舉八國而擊微庸漢旨南蠻可見也故南樂九重馬旋人以教國子胥鼓其節而 不同止以美大王者之德無所不被耳又周之王化先致南方盗王伐紂誓師獨 也特設蘇 制夷禮 師報優氏二職以掌之容太廟亦納夷蠻之樂然有舞而無聲與雅樂 而制夷樂白虎 四夷毛韓二家皆云示徳廣之所及必有本矣宋儒不信古 何不制夷禮禮者身當覆而通曰先王推行道德和調陰 行之夷秋 能故

禮制

度稍有三代之遺用此證彼或可得其仿佛耳今以見於詩者言之抱禍遠抱 也副漢步搖 王伯厚麟言康成釋禮其經傳無明文者斬引漢禮證之益漢世太古未遂其 也六 劲口 步搖上飾也那士之館衣諸廬也重為所以 縣毛 羽也

載檢 成 、紙例 冬釀 至調 古顯遠即漢制亦不可及何況三代乃欲執近事以 斗之尺寸則漢之禮器猶存也然循不致質言之懂曰某若今之某而 證以唐祭 周 ンソ 釋月離 歇縣樣 兵則 閉有逐逐上有徑至萬夫有 也戈 土 土 田 田 1]-制則 今 2 司徒 制 大限 汕墳署也那幅 于畢樣俗說蘇頭吹篳葉以釋一之日獻發皆非吾所敢信 之句子勢也 鄉遂都鄙 曲 五人為伍至五師 ンス 釋漢有游女據姚宗焚蝗之令 不 以至有瞽樂器則大予樂可據也智盡之刻 同 行縢也酶今之勸 鄉遂之法溝洫 11 為軍 川上有路此溝遍法也而 义 凡起徒母遇家一人是一家出 以授 酒也蕭賣陽者所吹也春酒中 測 田貢以 古經如據韓愈盡記以釋 以釋東界炎火據渡魚 制縣 ソス 什一貢法 st 伍 ンス 已後 漏 調 王 世 1,

耕井族 為與公邑米地共為部 百 乗也清海 一人丘 菱以 鄉 里實六十 出 為成 而居 乗七家出 井 3% 至 軍此比伍法也都鄙之法井 十去 カナ 其鄉遂乎信南 四 四縣為都此 井出 里其 數 兵車一 井 人此其其也康潛室木鐘 本詩其兼子鄉遂都都乎 田 田 萬敏其都鄙乎噫嘻之三十里箋以為萬夫之地 井 以九欽數比伍以家飲兵丘東以 東甲士三人步卒七十二人馬 田法 山之高甸箋以為甸方八里居一成之中南 也而以 田 れ 以授 助法制 今案良相之百室箋以 田 助リン 致縣丘 **縣至調兵則司** 田 四 飲兵比 東以 匹牛十二頭此 調 伍一家 兵 為 馬法甸 共渔 1). 疏 司 而 丘 方 徒 ンス

梁名

梁之名所施甚多而詩有其四無逝我梁在彼淇梁維雜在梁寫為在梁 有楊 在

與馬 從衡上而 茨如梁橋梁也以木為之月令謹關梁周語十月成梁浮梁也雖用以渡水 梁皆漠梁也石絕水為堰而笱承其空天官戲人為梁王制虞人入澤梁指 橋惟天子得東之五蔡梁朝車上之梁也毛云朝上句衙謂朝利曲 T 可之則衡横於朝下如屋之梁朝亦名轅以上為梁者四而棟梁不 而上至衡 而異

門室

優之内 門亦名 朝 天子有五門最外日舉門次內日庫門又內日雄門又內日應門最內日路門 在皐門內治朝在應門內勢動亦名路優在路門內所謂三朝也路門亦名 則為后之六寝亦謂之六宫康成 虎門亦名復門以其內有路復也路復之內有小復五是為王之六復 日婦人俱優日宮正優一焚優五與

同 諸矣 有庫路 姓而無辜應惟魯以周公故庫姓二門得兼天子專應之制 秋 止

三門而已無五門也

牖 而靈實手 下通 明之地 也朱子以與當之屋属當白之處也朱子以暗室假之始未因名

器用

車 之不以東也周禮小司徒鄉師縣師稍人均人遂人所掌者是皆併徒役之用詩 曰 人挽車曰 夏后氏二十人而華殷十八人而華周十五人而華宋書及通典皆曰夏之末 攻傳以徒為董者為田衛也泰苗篇我華為城部也何州不黄篇有棧之車簽 所造井丹亦云禁駕人車然董之為用行則載任器止則為蕃營師於 華周禮汪 引司馬法 日夏后氏謂華日余車殷日胡奴車周日輜車 又 田役 用

易曰應有時也四篇者加以泰稷諸矣朔月食之而養賢者以為平常葵食則 待之隆也六簋者加以麥於天子朔月食之若盛學則稻梁各二合黍稷麥於是 梁故古書言益多不言盤凡言二益者稻梁也諸侯日食以之若用享則薄矣故 禮盖方而盖園盖或稻梁盖盛黍稷然用盖則盆從用盖或不設盤盖亦以盛 六監此則禮食所用不同於常食矣 為八望伐木篇陳饋八望是也又有十二望王者以待諸庭而上大夫望下大夫 乗獎王后止東於宫中三子或遇變或疾或老皆非其常也無故而傷之則 使二婦人華而如公齊子尾疾於公宫華而歸衛公叔文子華而如公此俱用以 以為議矣黄公紹謂王朝步自周步為步輦恐不可信 云輦者為用兵不息也皆以載任器惟中車掌王后五路有輦車左傳晉范宣子

深米故之筐以受豆難良相之筐以受齒的之黍而與笞偕者三馬其小筐子若 園曰筥方 大管則盛米以讀實用之 五升沒者為懿往沒者為項往来桑欲其多容故取其沒塞耳易盈撲梅将盡則 用其淺而已鹿鳴之筐以受幣帛焚炎之筐以受黍稷牢肉蘇米賴之筐 曰筐筐五斛笞五升笞小而筐大災筐之為制又不同大筐五斛小筐 以受蘋

惟康成據周禮分為三鉄之矣獨得之陸個言皮矣有鵠無正采矣有正無鵠獸 敗也毛以首章為葵 敗矣鄭根馬融王肅謂鵠大於正正大於質并在一矣皆誤 敏也賓之初遊箋云舉鵠而棲之於侯此大敗也經云發彼有的傳云的質此葵 以采盡為之葵族敗獸矣的以質盡與麋虎豹鹿豕之形為之猗簷不出正此賓 有正有質而 的其總名也大熊熊皮族的以鹊製皮為之賓縣縣来族的

矣有質無鵠無正是也質亦来盡但正盡五色質盡各獸之形為異則質亦可為 正案實亦名執行董傳云已均中教簽云執質也疏以質為正鵠之總名又正亦 鳴鴻鵠擊瑪皆鳥也鵠高遠鳴捷點以中之為俊故的取名馬

旗幟

者皆見詩都之干旄毛以為旃鄭以為旃與物則二者亦見詩詩得九旗之七 次馬天子建常諸庭建於非他人可得假故詩咏於轉目諸庭矣尔雅釋天亦詳 於制大約等首設在在首注在九旗所同而旗竿則網以索錦轉変之級章毛云 於九 要及之出車米 艺之於以出師庭燒米 故載見之於以勤於王玄島之於以 司常九旗日常也於也檀辦作也物也旗也旗也旗也樣也在也常於旗旗在 助祭闕宫之桥以承祭韓奏之於天子所賜旨諸庭事也九旗中常最尊而於即

縷維矣 陽後後皆旒終之兒状也書素龍於終故載見闕宫玄島三詩皆言龍旂也縣鈴 於等首故載見又言和鈴央央也至於綦組之飾與諸旗等耳而朱縷以維持之 大級指竿首之徒也下以緩帛為終暗而眾流著馬流有九詩所云央央海沸陽 則同於大常案王之金路亦建大於此或王之於制乎諸庭旒不曳地當不必用

昭

馮氏名物疏引左傳楚子元魯陽虎之称證六月詩白布是匍前大旗當矣至

胡不稀旃與左傳不施之義同其白旆央央悠悠旆旌方是旗幟之名案司常力

也結妆斂之也傳不稀即收斂之謂稀之即舒承之謂非實指旗幟之名也小雅

經傳用字有虚實此傳之稀乃虚字耳曲禮武車級旌德車結旌注云級舒承之

十三年晉治兵都南辛未建而不旆玉申復旆之為大将所建大旗則不然

時所建則施即大白無疑 者也然則白者旆之色繼旅者旆之形也詩之白旆左傳之大旆及諸旆皆戰伐 為殷旗鄭當趙商以為王不親将故建先王之正色又釋名白旆殷旌也帛繼旅 旗不列称名尔雅長為日旅繼旅白旆注云帛續旅為發尾孔仲達亦謂旆是旗 之及意無葵尾為旅有葵尾為旅此其異乎中車革路建大白以即我注以大白

佩玉

我佩玖秦風瓊瑰王佩大雅何以用之維王及瑶玉瑶容刀之飾云皆佩也者詩 古之君子必佩王亦用以克耳唆惟天子純用王下此皆襟王石其見於詩者如 之瓊華瓊英瓊莹毛以為佩而鄭以為克耳也木瓜之瓊琚瓊瑶瓊玖經雖不言 風王之頭也衛風克耳琇瑩小雅克耳瑪實皆克耳也如鄭佩王瓊琚王風

傅惟瓊云王之美者据云佩王名瓊玖云王名其務堂務實及衛之瓊瑤齊之瓊 所見災据見鄭風玖見王風瑶見大雅皆以為佩名則此三者亦佩也今及之毛 先誤釋州木将馬欺乎 華旨云美石王之佩玖齊之瓊莹秦之瓊瑰皆云石似王至齊之瓊英毛無傳而 方成實為王之旣成亦循州木之英華與實也斯穿鑿之見矣況爾雅木謂之華 州謂之荣荣而不實謂之英是三者之在州木元不得有生成之别黃欲釋王而 鄭以為簡瓊華則亦美石也孔疏又以王之佩玖例衛之佩玖謂玖亦非全王唆 以王之生成比之州木謂瑩猶州木之荣王之始生也英為王之寂美華為王之 石兼用可知益古制如此其說必有本矣黄公紹韻會議毛傳為非而自為之解 則詩言填佩止瓊琚是全王耳餘皆石也但英瑶玖瑰莹諸名俱合瓊為文則王

是而下如孤士則爵弁是服皆玄衣總裳爵弁服純衣總裳緇帶執輪皮弁服素 南鄭唐檜之羔表鄭之緇衣元并服也外又有般升服这般也并經服界服也幸 車之毳衣毳兔服也米放之輔絲晃服也終南之散衣繡裳玄晃服也瞻彼洛矣 服惟大表不見詩九武之家衣采菽之玄家家是服也唐風之七衣幣是服也大 衣素績緇帶素雜别并亦謂之玄宛亦謂之委兒其服謂之朝服緇衣素裳凡九 自營是而下如公子男自養是而下如矣伯孤自絲是而下如子男卿大夫自玄 絡冕也玄是也弁服三者爵弃也皮弁也冠弃也公之服自家晃而下如王矣伯 之蘇點周領之絲衣載并爵并服也淇澳之會并終南之錦衣旅表皮并服也召 王之吉般九其六是服其三弁服是服六者大表而是也家是也瞥是也義是也

并服我般也在九般之外矣而幸并服亦見詩東山之裳衣六月之常服我服来 韓衣徹程關程鞠衣衰衣禄衣此王后之六服也其色經傳無文惟衰衣用丹穀 世之命服皆是又有玄端服亦玄冠玄衣與朝服同而裳不用素為異上士 士 野服也都人士之緇撮則大古之冠而用為始加者也 此服非禮之常服也故鄭以騏為基理或然也秦風之袍澤敦服也無羊之簑笠 也會風之素宛毛以為練完鄭以為祥冠也鳴鳩之騏升襟色之并也顧命特設 得用素衣不得朱裸矣若夫檀風之旅表則息民之祭服也曹風之麻衣則沒衣 唐風之素衣朱襮諸矣是服之中衣也謂之繡黼丹朱惟君得服之大夫士中 并服絲衣也中衣用素皮并服朝服麻衣也中衣用布即什五所謂帛不裏布也 矣皆以朱 天子視賴以皮升諸庭視朝以朝服大夫士在私朝以玄端免服爵雜色天子諸 天子視賴以皮升諸庭視朝以朝服大夫士在私朝以玄端免服爵

裘有派裘有羔裘有鹰靡 葵有務有程而羔裘之用風多大葵而屬異羔裘也 孫說為正男子禄衣色異則婦人亦宜災內家說同亦有微信者也至禕衣之為 麴塵又泉柔桑始生空為黄色而以丹穀為衰衣毛說必有本則賴衰之色當 赤為玄關程之為亦為黑無可據矣其見於詩則為軍之凝衣毛以為副韓盛 程也其之衰衰衣也惟賴衣弗及馬 鄭以為禮至禄皆是也来蘇之被衰禄二衣之首飾也那之緑衣鄭以為禄衣 服則異要皆臆說難信約而論之三程本象雉而鶴剛姓青質則鄭說近之鞠 見毛傳耳孫毓以為禕衣亦衛程青闕程異鞠衣黄衰衣炎緣衣異鄭玄以為禕 君子偕老之副并禕衣徹程之首飾也象服鄭以為衛程闕程也其之程亦此二 衣玄徐程青嗣程奏鞠衣黄衰衣白禄衣異徐程翰衣禄衣内家所說色同餘三

裘天子視朝皮升服用之諸矣朝天子亦同皆楊以錦衣鄉大夫在王朝亦衣旅 皆治并服也君用純臣異其衰飾故有豹松豹袖豹飾之俱馬派裘有三一派白 書哲情而衣裡製是也外又有虎裘狼裘裘之盗猛者也君之車右及左服之又 表大夫士玄衣之裘也王藻玄綃衣裼之是也玄衣即玄端服與天子諸矣服同 聘享亦然楊衣或絞着黄或素而素為正矣見論語王崇聘禮注而不見詩豳風 放立者孤青聚也音蒼色同處聚者諸庭視· 君臣皆皮升服則服之其受外 白惟楊用素衣為異二黃衣旅義始祭後息民之祭及兵事章并服用之三旅青 五晃之服爵并服行罪民其葵天子諸侯葵居玄端服亦哭無裘詩之其表 取雅務為家務変以發居論語旅務之厚以居是也雅表以从我左傳行九東郭 而爽異矣見秦終南者派白表也見槽盖表及小雅都人士者黄衣旅変也見那

稽點 集傳監誤 髭 誤 正義 31 小 雅 瑟 誤 監 本 經 注 莊 誤 釋文 驻

設

葵天子傅云驅禽於王之左右見東京縣李注 顔而 毛傳之來最古後儒相傳讀本各别它注所引與今本不無異同亦及證之一 例融 后之命於宫中故謂之卷伯伯被讒将刑寺人孟子傷而作詩以刺幽王也 也特録之如左 無傳汎玩次章末章傳文則以被讒為巷伯決非毛意章懷注誤傳注今謂之卷伯以上是簽非傳伯被讒以下傳簽俱無之案我 不速死也 注見 **鳣鲔發發傳云鳣** 無選之李 斯車惟裳傅云懂客見周禮巾車 疏 似 點見文 今傳云鱣鲤 老伯傅云卷伯内小臣也掌王 胡 不過死傳云 引下 悉率左右 其絕 則 胡 旦力 ンス

直傳云 之語嚴 水之山見山海經云 也 云當用 之何 云置羽也 右諸 可務語哉 公 不失其絕直之室也 即諸矣為藩屏也規 條多是引者之誤惟韋注最古必不認而 后今 11-葵亦 致 天之 無見 之東京縣 注後 注不 今漢 無光 属傳云属極也注 其何城篇 字注 之武 方三百里水 崇牙樹羽傳云置羽於栒上以 今文選字 維藩大師維垣大邦維 今逸其文以此推之傳文 電服虎皮也見東京 稷勤百穀 死於異 為飾 舜 知聪 傅

正義引爾雅疑誤

醫 詩疏引介 話文今釋話 雅也疏肯以為釋言文今釋言云幼鞠雅也無育鞠字孔疏又引郭珠云鞠 雅 無此語又如替意恐育鞠鄭箋云答育育稚也當子之関斯毛傳 及郭注 每有與今本不合者 如書脩厥德毛傳云書述也 疏 ソス 為釋

郭注非 者為以生之始今釋乃胎始非始始郭注云胚胎未成亦物之始則亦非始字孔 疏 疏 通用乎然郭注極誅引書縣則極外注属極則云有所限極二字義並不相通 也 作毓故鬻為稚也今郭注亦無此文但引尚書康誥不念鞠子哀而已豈今尔雅 所據室非郭義也 所據豈孫李重讀本異邪又如始及公子同歸毛傳云始始也疏云釋詁文說 疏皆以為釋言文今釋言云極謀也不云極又云居極也不云極意極極二字 全書那又 如小雅後子極馬鄭箋云極謀也容領天致之屆鄭箋云居 不災或詩之始及古本原作胎及也姑記以族博識

監本經注疑誤

學不淺推其由 今世監本注疏是萬歷十七 始緣監臣不親些較率委粟監為之此事文義疏 年鶴及辨經學者少據此為證然為姓甚多贻誤 随徒州州 越局

傳簽之誤有定本可對或諸本俱誤又有孔疏印釋可推較而知然疑信者相 者安改之反致誤者有書寫偶誤失於較正者經文人 楊且誤作楊經傳同 饗 受之禮餐誤作響 矣今録出以偷及併使後世鶴是書者用為較響之一助云 百 瑶美石石誤作王當依孔疏及呂記改 好 以數其長致滋錯謬也且其誤非一端有沿為已久因循不改者有原本不誤 **堪其脩矣傳脩且乾也吳越韻補引此** 校誤作後又箋文之大著傳齊大子內大誤作太 **鳣賴發發當依石經改為撥撥** 終然允臧然誤作馬此俗人據朱傳而安改 迨冰未洋冰誤作水洋誤作洋經傳疏同水洋皆俗字 IF 氓二章傳能 自悔悔誤作誨 作 日乾 王風譜至于夷属上少一圈與疏 免爰傳造為也為誤 美目盼兮盼誤作 人誦智其誤顯然可見 我姑酌彼 碩人箋妓 作 粉經傳 金器袋文 偽

常棣 經傳疏 成之有漸 飲彼飛隼經默誤作就 傅 疾威當依孔疏改為昊天 有事傳有同國之三卿同誤作司 具箋索則有之索誤作素 處當依孔疏改正 譜秦之變風秦誤 衣箋澤聚衣澤誤作擇當依呂記嚴緝改 圻父當依孔疏改為若壽 也合誤作 金鳥傳諸侯灰芾金鳥鳥達復也 月次章箋又本於此於誤作作 明之時且誤作早 疏 正是四 補入 疏皆誤 较 下箋召穆公脱穆字 同 齊計 玩文義及 作 國傳正長也長誤作是 朋 女心傷止首章經文女誤作汝 酒斯餐傳餐字誤作響 訓傳話字誤作語 作弱 白石如数經傳皆誤作数鄰 着東方未明內放下箋云俱誤作傅云 載沈沈誤作沉經注同 疏語正當作止 飲彼是風經傳飲皆誤作就 田車既好傅大艾州以為防艾誤作芝疏 傳笺光戎駐當作多式 而 勿图君子箋勿當作未未誤作未下末图同 月斯征箋月視朔朔誤作朝 況也永嘆況誤作况經傳同 采蘇和和傳設作和和 内寫字中問程脱一金字 亦孔之海傳有行文詳附録 齊語高貢青州上少一圈 幽語后稷之自孫 日公劉者日誤作也 三十維物傳異毛色異誤作灵 東山次章箋家無人則 正 新 視介如故箋男女交會女誤作 由儀敍下箋為弟之意意誤作 無衣美晉武公美誤 田傳新美天下之士 載弄之璋箋正以璋者 傳験疾験誤作缺 鑿冰沖沖誤作冲 無乔爾所生經 素強強从夕食 兄弟既豹傳豹 **祈父笺引書者** 蟲飛笼東方且 然則誤作 同 雨無正是 下誤作子 作 爾牲 刺 擇 惧门 無 則 無

火叉具楊傳楊楊光也玩疏語傳行一楊字呂記嚴解引此亦無下楊字 站薦

經養誤作蘆 秦洧傳海春水盛也今脱春水二字當依呂記嚴緝及元本注

顧顧誤 録 子誤作予 其德不猶傳猶若也若誤作苦 作 言無刀勇者言下脫無字 會傳簽皆作較車與經異今經注同誤作校 漸漸之石敏役久病於外於誤作在 缺文詳附録 天 而 股箋骸前前誤作膝 呂記引箋稅作種 月離于畢傅畢喝蜀誤作躅 疏申傳同 今適南畝箋互辭互誤作玄 華 傳客 林之陝陝箋林持持聚內持俱誤作将 析之機誤作機析誤作折 塵雞難誤作雜經注同 匪我 箋我視之以為非我我誤作稅玩疏可知 作劇 廢為殘賊傅廢状也状當依王肅及立本改為大 縣蠻箋飢則子之人食飢誤作食 酌言當之箋立實主主誤作注 民胥災矣箋天下之人皆如之今如誤作知 刀刀誤 以所爾爵箋爵女當作女爵 與雨和和該作所所經注疏同 受天之枯枯誤作祐 作力 福禄應之應誤作脫經傳同 經應誤作煙 兄弟具来箋具猶旨也皆誤作来 大庭民抗箋有 式殼以女箋是使聽乎天命乎字誤在天字下 琴瑟擊鼓袋擊土鼓擊誤作擊 契契箋契憂苦疑當作契契憂苦 載角傳衛誤 何州不玄箋州并孽者孽誤作蘇有棧之車據韻 我新泰稷新設作藝 曾孫之稽箋鼓税曰稽 不皇騎矣箋皇正也正誤作王疏亦誤 卷伯敌未脱四字箋內行四字詳 自古有年箋豐年之法豐誤作農 **迺立皋門葵有闕文詳附録** 采救袋牛组牛誤作生 不顯亦世傳仕者世禄仕誤作也 大田田畯至喜笺勞倦俸字誤 **角弓傳調和元本作調** 獲新袋機落木名也既伐 四月傳溥大大誤 後予邁馬箋引左傳 炎大箋盛陽氣 灰芾在 利

呂記

不離于裏離誤作雅

譬彼壞木箋傷病之木木誤作本

無拳無勇袋

字誤作母此見釋文云毋音無故妄改之也不知釋文經本作母元與今本異見

傳雖能誤作雕雕 依孔疏及呂記改為無擾 既誤作即 稀稀結誤作稀經傳同 實種傳雜種雜誤作雜 載燭載烈箋既為郊祀之酒 公一章經注疏皆缺約有內禁在卷十六之三弟十七葉弟四行後 難雖在宫 彼徑舟淠誤作潭經注疏同 王女箋君子比德馬馬誤作為 相偶成誤作城 爾禄葵禄臨天下臨誤作福當依元本改正 公劉敍下箋周公居攝公誤 止基箋作宫室之功 干戈簽句子教子誤作子 或肆之筵傳或陳之筵者之誤作言 葵異傳奏安安誤作及 在我傳教在我我也我下脫我字 上帝者之傳者惡也惡誤作老 傳山東日朝陽山誤作由 止止誤作也當依元本改正 條枝箋木之枝本枝誤作枚 京師之野傳是京乃大限所安居之野野誤 **臨箋熊祖熊誤作非** 作豐伊匹袋大小適與成 正敗箋敗壞敗誤作一萬 婚于庚人奚無擾 思齊篇脱惠子宗

誤作麻 誤作止 贏箋贏緩緩誤作緩 士 技拔誤作按箋大木本誤作本 廣大無 悔箋悔恨也誤作侮慢也上三條當依元本改正 卿士誤作公即當依孔疏及嚴緝改正 一墨 靡居靡究簽日祝祖誤作旦 宜無悔怒箋我何由當遭此旱當誤作常三條當依元本改正 大又何求箋女歸誤作時歸噫嘻成王傅噫勃粉誤作和箋能成周王 予豈不知而作箋而猶女也女誤作與 民各有心箋二者意不同意誤作竟 面命箋對面語之語誤作與 入鄭于王葵以常職來常誤作當 遠循辰告箋有缺文詳附録 會算惠我師箋不宜惠施以賜瞻农民施誤作 內要要誤作要經注疏同 周頌譜降於祖廟上功大如此上各 寧算我聽箋我之精誠誠誤 國步斯頻箋頻比 顯父箋之箋周之即 屋属箋罪隱扉 顛沛之揭傳沛 昭假無

後後誤作后 行今俱作大字與敌無辨後有鐫是書者似宜改正 也升誤作大當依元本改正 皆云有其義而止其解此乃毛公語係禮疏謂之毛公續较當依傳簽例細字單 箋二耜為偶二誤作三當依元本補入改正 主之於是民大事耕其私田萬耦同學也竟三十至其私田凡二十字皆脫太又 天命多辟箋告曉楚晓誤作競下告晓俱誤作饒 二誤作三 幅関既長經順誤作順 有震且業箋是君之震君誤作吾 有歸傳有缺誤詳附録 王誤作公 販於小私終三十里箋使民疾耕發其私田竟三十里者一部一吏 将予就之箋女扶将我女誤作艾 屢豐當依石經改屢為婁 從公丁邁簽于往往誤作邁 烈祖以假以享簽假升 古帝命武湯箋誤獲行寫 縣鰭箋白熊縣誤作躺 又六心詩華泰由庚二枝 又傳養附入經文故須别 龍旂十東第二王後 克昌厥

或有取於都言 祭 遇人意馬其餘誤字止可臨文堂し未能别簡條陳姑嗣勿論 它本皆然雖元本亦不免不知誤始何時也惟近世毛子晉家刻本从王易作幾 圈別之頗有失圈致譜疏無辨如前所指摘者皆因立例未善也後世錦是書者 則因又便連及之至所引州木蟲臭疏甚多凡陸幾朝作陸機通本俱誤又偏檢 經低一格以孔疏分注其下度覽者獎然今本細字雙行與正義文相問雜止以 以經字然亦單行以異於釋文正義至鄭譜置卷首與經異處自應作大字或比 以上止及經文傳箋其疏文浩汗為謬難縷指或與經注同誤

釋文程誤

陸氏釋文有功經學然載在注疏中者已非全書至近世九不為俗學所尚罕寓 目馬襲姓仍為承奧連幅十倍傳簽良足院也案古人經由師授讀本各分而字

畫亦異略載於釋文其曰某本又作某本亦作某者讀本之不同也其曰字又 其文甚有但改元字而别作之字不改逐至內字相同者非有它據何由 某字亦作某者古字之通用也相沿既久脱誤愈滋又釋文元本所載經文或 存 釋文多引爾雅說文字林方言州木蟲吳疏廣雅等書及韓詩之語亦時與彼 今本經文異則別作之字與今本同而元字反異俗儒傳寫不知其故往往互易 無戰傅殿原釋文厭本亦作厭二厭少有一誤 說文作顏今說文無顏字有際字疑釋文經本作顏而云說文作廢今本二字 何林云云 之以俟傳識者擇馬 同 内異少有一誤然未可臆斷也兹據管見所及稍辨其 州是也說文同孔疏 関雅我后妃之惡也下釋文獨單行寫與箋逐 引說文亦云州都今說文云蒲器 填筐傳春屬云以下凡單言 一二其可疑者 虺隤云虺隤 IF. 2 與

易是俗儒安改後做 是止 作 辦云光字又作門今光門互易當依呂記改正又推此則部月吉日經衣釋文門 文云食馬穀也今說文無秣字字作餘 題當作 纸 作光當亦近本互易其字又云觵本亦作斜今顏誤作類 云止本又作趾今止趾互易當依呂記改正 王篇多部云姓 祖今兩字皆作祖葛萬紫之云带本亦作紫今帶紫互易皆當依呂記改 詵 云詵說文作好今說文無好字而許字注引此詩程許好五易案好字 **龜音然**你 免買云竟又作免今苑免互易當依呂記改正 也或作辟辨就姓 雅 此 作姓終下當脱一斯字傳蚯野云蛇字林作蛇 我姑酌彼金雪云秦以市買多得為及及誤作盈 又云螽斯江東呼為此越音竹帛反音字 怒如調飢勉溺當作題關詳附録 又云立介雅顕也顕誤作頭 陟彼 言林其馬云林說 砠 下蛇當作 矣云確本 螆

釋文 被 見今見誤作見 擊鼓箋公子馮云馬本亦作憑同皮水反今脫同字 本又作暮今枚誤作露 穿我屋云穿本又作穿穿今誤作穿穿音川亦見禮 緑衣云檀衣毛氏云融皆云色灰句有誤 二字互易當依呂記改正 選雪克反選也下選字誤 附録 之僮僮箋髮影云髮皮寄反鄭音髮下三字可疑 云說文云軌車載前也从車凡聲今斬誤作軌凡誤作九 迨其吉兮韓詩云追顧也當依王海改顧為願 云刺俗作如今由字皆作刺 勿廟云廟韓詩作刻今刻誤作災當依王海改正 五縱云縱字又作縱二縱必有一誤 親閔云遘本或作親今遺觀 互易當依元本改正 有鳴云鳴沈姓皎反元本雉作耀 葵葵箋戴為生子名完云完字又 采賴引韓詩藻字當作藻 **妖庸云麏本亦作庸** 行露箋早校云 旭日云說文旭讀 不可選也 雄雉 云

若 象般箋衛程徹音遙字又作榆今榆誤作榆遙誤作遇當依元本改正 亦 引釋文云髦韓詩作琴今說文琴乃或體本作製引此詩則作琴係韓詩為是 云玉色鲜 作驅 族丘云音毛丘或作古北字疑北當作至至乃古丘字又云旄字林作整山 好今說文好 字亦日然丘今內然皆誤作整當依元本改正 而下二字可疑 今監驅互易當依呂記及元本改正推此則釋文驅字本皆作監其言 新臺有此云此說文作班 日椅椅誤作样 二子乗舟內駛字俱誤作財秦晨風誤同 作勖 冰洋洋誤作洋 流離云鸛鴨誤作鴨 干旄箋旅終云緣何沈相沾誤作沽 云新色鲜也君子偕老篇引說文同今說 采對云對今松菜松音高今高誤作高 **歩彼泉水引說文有誤字行文** 蒙戎云蒙徐依 兩毫云說文作琴呂說 載馳云 椅桐 左傳讀

字可疑 浮也从 角也 篇 稱字其灰苗字作豐 作 墠 疆 云朝本大作刀元本朝作忍觀下文陸以傳字為假俗則作忍良是 無鵠云鵠 稱 解此瑞云未之灰苗謂之橘王色如之今稱稱皆誤作 奔二水名今陸疏無此文 粉誤作今 巨中友誤作巨中 八人 依字作得 t 繳今承早早三字繁繳內字各互易當依元本改正 馬齊驅載 也反有誤 文作稿今說文無稿字字見玉篇云承把也 今內字皆作單當依呂記改正 笺子於引方言云其柄謂之於今方言於作鈴彼注云今字作權又引郭 河廣云 水凡聲不引此詩徐孚梵切 伯兮箋較也云較本亦作軟今軟誤作賴又因矛云因在由反發聲未 **琇莹云琇說文作璓今內字俱作琇** 報之以瓊瑶云瑶說文云美石今說文云王之美者引此詩 之類俱後人互易 今內字俱作楊 明星箋早於别色時云蚤音早本亦作早七見箋七繳软 刀説 施眾云歲大奧四 扯 河之看引介雅夸上洒下不看不誤作水 文作關正義云說文作關今說文無期關字字見王篇云音 逍遥云道本作消今兩字俱作道 丘中傳境物云均苦肉反苦誤作若 緑竹云湯萬筑也又云篇筑本亦作扁今內萬皆 釋柳云箭篇節誤作為 洪奥引州木疏云霁亦水名 目豁豁也今脱一豁字又引避流與說文異詳本 海濟云海說文作汎汎父弓切今說文云 贈之以为藥云勺藥韓詩云離州也今脫 情盼云倩本亦作看得誤作倩 其樂只且云且子餘反 東門之蟬云壇依字當作 清 瑞禾誤作木今説文 古 人云南南疆也疆誤作 正義亦引陸幾云 抽云抽説文作指 如瑞云瑞説文 樹檀傳體勒之未 云繁本夫 泰離 作 誤 淇

十六字當依呂記補入

**龜飛歲萬云歲呼弘切夢作夢** 

總角云總本又作

傳第九 改 作開今誤作開開音閱當依元本改正 素餐云餐說文作餐或从水上餐字誤 賣云賣音續說文音其或及此反大遠續音訊誤 其魚唯唯釋文誤編 挖 **角枕又引内則敏枕箧云齊本亦作齊箧** 逅 改 朱續箋繡當為稍云繡鄭改為官官音消本作約今內官皆誤作約當 今兩字並作總當依王海及元本改正 TF 今觀追互易 下 白 有杖之杜敌兼其宗族云宗族本亦作宗矣今矣誤作族 云姬姓國也誤作 石鄰鄰云鄰到新反鄰誤从鄰刊非母當作利 豹衰云夏本又作衰今內字皆作衰上二條當依呂 疏後 簟 韩云第音弗第誤作弟當依呂記改正 姬魏 榜榜云榜說文作機鐵左誤从木 口際反今齊誤作齊口誤作日 射鄭云鄭象呂及鄭誤作鱗 桑者開開云閉閉音開本 見此避追親本 葛生傳齊 記 魏 言来 又 依元 又 亦

依呂 斯 梅 在 矛云 在 音求 各誤 夫本亦作美渠本亦作集今夫美渠業各互易當依元本改正 云 且 重實揚 字當依呂記補 移離 今且 説文 南 丹韓詩作石石 記 環 及 也該誤作多 作 誤 也 原本改 鴥 作 少少 云新環居朝 今説 日 人不 撻 聞 文 淑 IE 入記 同原本 角反撻左誤从木 名 好 作公當依呂記 科觀沈 又云皇皇者華篇内同 乗駒 月出云皦本又作较劉本又作劉今歲校劉劉各互易當 云叔音淑本亦作叔 反本又作朝今新朝互易己上共四 云縣舊音駒沈 下語 同他云袍抱毛反抱誤 改 乃孔疏則當 IE 晨風云飲說文作場呂記 今誤作淑音叔 云或作駒字是後 有條有梅云沈云荆 有蒲與荷箋美慕之並曰荷 云荆 作袍 H 日 梅揚 字當依元本改 毅旦云 人 斧以斯文 檜弟十三云子 改之今脱 # -14 引此 日 日 相楊州 旦本 引爾 同 the 亦 渥 IF 雅 本 曰

消消 男誤 舞曲也蹲本或作博說文云士舞也今說文發注日繇也舞也樂有章博注日舞 說文作畢学說文作學发 也又云蹲七旬反七誤作毛 棣棣云棣作移者亦亦字疑當作非 浮作碧 倭遲云遲韓詩作倭夷遲上點脱倭字 縣傳夫不引州木疏一名浮鳩今陸 疏 是叱云訛又作此今批此互易當依元本改正 酸之已久今說文無此語 也與毛傳氣寒臭義不引此詩 盤彼南畝箋俱以饟來云饟式亮反式誤作 依呂記及元本改 灰芾云帝音味反服謂之帝此有誤 又據呂記則釋文直作縣又說文引詩我馬維縣云馬高六尺為縣 作租如字二租有誤 云雪本又作連遭到設連疾兼切疾也 正補入 九戰云戰本亦作戰二戰有一誤 始及公子同歸釋文始作迨云追始也今迨誤作殆又脫始也二字當依呂 次作子南 妻帑云今讀音祭也努誤作努當依元本改正 蠨蛸云說文作蟰壩今誤作輔 我新引說文方登谷登誤作欽 我馬維駒云駒音俱恭矣反本作騎元本無恭矣反三字本下有亦字 重移云說文云未過作重是種桂之字未過作種是種類之字今 曹弟十四云曹者誤作曹昔 IF 係我寤數云懷說文云太息也今說文無懷字 感發 又難乃旦反乃誤作及 鸱鴞云鴞于縣反于誤作吁 桌製云說文作雕颲今說文颶風雨暴疾也颲剑 吉蠲云蠲舊音主主設作里 根政云很政首郎獸也省是作音 載堂 浸彼色根云邊本又作漫今邊漫互易當 况左誤二 鹿鳴引說文本萬也今說文云州也 歸說云說音統稅誤作悦 又脩素彫及條字誤陸本經 伐柯云饌士戀反士誤作王 閱播云播本或作墙元本墙 坎蹲云坎説作文發云 蓄租云租子胡反 泉弭袋末幣云幣 常棣傳常 三百 四 或

道思逐字又作逐今誤云道字又作逐當依呂記及元本改正 設作乎 其下維毅云教从未設聲設誤作教 當作蹟蹟足跌也今脫此八字當依嚴緝補入 甫 大兕云兕本又作光今光誤作光 枚未央引說文與今異詳本篇 不蹟云 作熟 車攻敍脩器械云三萬云械總名也說文云無所盛日械今說文云械器 竟反尺誤作反 之總名一日有盛日被無盛日器 或作麼慶今誤作霓 田舊音補補誤作浦 方叔治止云在本又作治今在治互易當依呂記改正 形方箋敵慎云慎說文作鎮鎮今誤作饒 孔熾云熾 尺 沒拾云安本又作沒今安沒互易三條當依元本改 傅艾州云艾氨發反艾誤作芝 袋南田云 繁之云繁徐丁立反丁誤作 為錯云錯說文作居字林同 来遂箋牛顏云

說文方血反今說文無勢字 旆旆云旆浦貝反貝誤作具 奧嚴傅不露云處

魔本又作 賴今陳賴 互易當依元本改正 賜星歷反又作蜥蜴蜥當倒轉 介雅云 勒當依呂記今元本改正 II. 俱設作禮當依說文及**呂**記改正 依呂記及原本改 說文及王篇改正 引說文與今本異詳本篇又引說文志小製也並誤作小熟當依元本注疏今本 又 願也 有嘉設云春本又作殺職維趣馬云歷俱衛反今春般互易歷誤作職當 強也且 訊之占夢云凯本又作訊今凯訊互易當依元本改正 IE. 箋極轄云極本有作手<u></u>
新至者本有誤作又 也今尔雅無此文惟願也强也見小尔雅又正義引說文 監妻煽方處云說文作偷今兩字俱作煽 載衣之楊云楊韓詩作禮齊人呼上兒被為禧內 有競其特云竟音鬱今死誤作竟當依呂記 尔姓則具索誤作素 如鳥斯革云革韓詩作朝 惡心如快釋文正義 鞠 不愁遺云愁 いいい 今朝誤 虺遇

母 文作改 道義相講建云肄字亦作肆元本上肄字作肆 韻疑當作 改 注 為句 設 今誤作界 丈夫也言誤作 怒釋文誤入日月方與下 文作旨云南語也高字設當依說文為最語又說文引詩本作耳耳幡幡與翻 面 互易當依元本改正 今像誤作僧當依呂記改正 補 愁写从 梅云梅又音悔當依元本改正 I 王海改 IL 作種 E 祝築受嘏云嘏古 頭詳本篇 則語 云且 戎成不退云退徐音退本又作退首退字必誤 C 旅霖云歌心華 反心誤作士 今改誤作歧 IF 為鬼為城云城音或或誤作或 觀箋意宜七也反也誤作池 我戴泰稷戴誤作藝 屬上章與幡幡 也亦與今説文異 尊杏云哈本又作沓今哈沓互易當依呂記及元本改 無浸穫新云邊子傷反字又作浸今沒誤作復 巷伯傳編屋云編又作編所 亨于祖考箋納亨云亨普康反亨設作享 田 攸介攸止云介音断王大也王誤作止當依元本改 雅反雅誤作嘏 或修修的勞云修字又作操操字誤監當作保 宛彼鳴鳴云竟於遠反竟誤作苑當依呂記改正 為可則語屬下章未詳親是 惡心且始云如郭音介雅盧叔反又音迪今介雅 孔棘且始箋甚急连且危云管本又作连今等 连 讒口罵罵云韓詩作拳藝今警誤教當依呂記及 如彼行邁云邁遠行也今脫此四字當依嚴緝 祝祭于防防說文作蔡云門內祭云誤作示 神者云者而至反者今誤作嘴當依呂 疆場有瓜箋剥削淹漬云淹英组 維王之邓云印其凶切 大梅今誤作梅 有配面目云姑面聽也疏 不根云根說文作節云根或字 督督日 卒云像子感 沈泉云 南 政彼織 緝緝翩 田述簽語南 凶誤作斤 沈字 IF 引說 翩 女云改説 又 皂此 云 亦孔 IF 作 緝 文 之三百 日 非 記 郭 之

作文 當依元本改正 誤作故 遊結云苑於粉反粉誤作勿當依元本改正 二殺有 巓 大東推之漫邊二字必經俗儒互易 度今捷字有此內音 依吕記及元本改正 火 作販販浦板反善兒今販誤作販當依王海改正炒炒云炒說文作伙伙今誤 誤作提當依王海改正 大庭院抗云抗苦浪反苦誤作若 云喝又音畫本又作濁今晝誤作盡濁誤作獨 延反面誤作而 也衰誤作妻 臺笠云尔雅作臺今尔雅作臺 此文鵠字注云鴻鵠也 發彼有的云勺音的本亦作的今誤作的音勺當依 元 云楊鶴也說文云郎鶴也小而難中又云鵠者覺也直也般者直已意今說文無 也禾桌之采生而 誤作蘇釋文亦誤 侧井之俄云俄五何反又廣雅云爽今家誤作哀 采菽云故本亦作故 便天云, 說文譬喻也喻誤作譽 一誤以生民推之上放字當作叔 錫 漫彼稻田云漫本又作演漫今誤作寝二條當依元本改正又以下泉 見見引韓詩曖則誤作職見當依王海改正 尔純嘏嘏古雅反今脱嘏字當依元本補入 最其左翼箋禮義相下云下退嫁反退誤作段 漸漸云漸漸亦作漸漸今漸誤作漸當依呂記改正 不成者謂之童節今內節字皆誤作節采字誤作莠 炎火袋 言綸之絕箋綸釣繳也云繁音灼亦作繳今繁誤作繳繳 如戴袋尾未搜然云捷其言及又音震當作立言反又音 和誤作所 我其左翼云 我韓詩云捷也捷其喝於左 嘯歌云軟音嘯本亦作啸今誤作嘯音軟 福禄脫之脫設作脫 造舟云造廣雅作船說文船古造字 及帶云帶音帶今誤作帶音帶當 三星在電云雷本亦作電又設 尹吉云吉毛如字吉誤作言 妻縣引介雅哀鳩樓聚 威儀反反云反韓詩 簽舉皮矣而棲患 解解引說文 縣蠻云縣面 傅軍蛋

實種脫字詳附録又雍種亦誤作雜 或榆云榆弋沼反弋誤作戈 釋之傳新 米云新說文云法米也法 文與今異詳附録 與今異詳本篇 阱也从因為屬食因無厭也非舌義 較實傳觀者如堵醬云堵丁古反丁誤作 本又作腦說文云舌也又云口次因也今說文函作面象舌形函从人在自上小 林持誤作将又引說文引取誤作引聖 模之云栖字亦作模今極模互易當依 旣醉葵下編奉臣云編音遍今遍誤作音當依元本改正 二條當依正元本改正 化化云說文作北今北誤作忆 元本改正 作覆覆今誤作覆 王一本且並作且字今三且字皆誤作宜當依品記及元本改言 囊索引說文 王云哲本又作您今您誤作哲 似 二船皆誤作船 荆上黨人織以為答箱織誤作蔑當依陸疏改正 民所燒矣云柴祭天柴誤 大斗云斗字又作科令科誤作科 攘之云攘如羊反攘誤作樓 行章袋為東梨也云梨利知反又利方反方字誤 傅構抱木也云柜音毛反音字誤 在蠍云廟本又作蠍今觀蠍互易當依元本改正 縣稅本由大王也云一本無由字本誤作反 俾立室家云卑本又作俾今脱此五字當依吕記補入 飄風云票本又作飄今票飄互易當依呂記及元本改正 在我云叔或作款令叔教互易當依呂記及元本改 下脱米字 靈臺葵民冥也云冥又と**定反**と誤作云 維罪正之簽契约云挈本又作契令挈契互易 王此大郑王徐于沢切于誤作子 取紙字纸字亦作紙今紙紙互易當依元 台灣箋點文云點湯來反湯誤作易 **渒誤作渒** 安君安王云且君且 牌據傳藤函云函 棒枯引州木疏枯 陶復云復說文 取鍛引說 崇墉

推

此則匪風寒我釋文飄作票亦是近本互易

**惛椒云情說文作唇云椒也** 

港今耽誤作沈上四條當依元本改正 內要誤作要又箋時人状於惡云状說 當依說文改正 易誤作異 俾晝作夜云单使也本亦作俾今卑俾互易 簽沉酒云耽本或 簽女攜學民云學本又作學今學學互易 牖民孔易袋易易也云易也以致反 告之話言云話說文作話今話設作話上三條當依元本改正又 哲今結哲互易當依元本改正 覆芳服切芳誤作苦 僚元本經與釋文僚察字俱相反 殿屎云屎說文作叩叩誤作呼 攜無日益 文云習也又四 廷庭互易 辭之俸矣云緣本亦作慘緣今誤作緣當依元本改正 元本改正 文情亦不優也案昏當作恨釋文當作說文下情字當作情優當作懷井誤四字 **查奖泄泄云角雅云今云誤作及又云泄説文作此今世誤作泄** 不惜不賊云醬諸本亦作僧汪及下我醬 月正義引說文與此同今說文無伏字 下民卒癉云僤本又作癉當但反今僤癉互易但誤作宣當依 及爾同僚云察字又作 同个譜楷踏三字皆 靡哲不愚云結本又作 洒掃庭内云廷音庭今 引說文訓故言

字誤 **露字誤當作處徐鼓** D 家務維實同今內家字皆誤作禄上三條當依元本改正 蟊賊云蟊說文作蟊 之聲當般殷然上然字上當有缺文 云 数本亦作吸令或誤作效上四條當依元本改正 雲蓮敏銷公云銷音廟廟 今訓作話元本作話皆設當改从說文 茶莓箋愠怒云愠舒運反新誤作舒 昇禍以燼去盡本亦作儘今盡遠互易 好是稼穑云家王申毛音駕下句 盡盡云點尔雅作與今處誤作盡 笺雷聲尚殷殷云然然一本作雷雨 日惟此字象蟲形不从矛 炎炎云炎于連反于設作如 中场云垢古口反古誤作舌 旗旅有翻云偏本亦作翻今偏翻 哀恫 云同本又作恫 今同恫 如快如焚 互

暫三條當依元本改正 朝競紋下釋文誤單行寫上又誤顕箋云 威儀反反云反反如字令誤作一 薛君章句作惟當改从之 易二條當依元本改正 箋坤以簡能云以亦作坤今以誤作巡 時邁我柴望云說文字林崇作柴 與崔本同今首句誤作頑音真元本不誤案頑真不同音況據下文義又合之孔 爾 疏 移反巨誤作豆 其般維何云脊本亦作毅今春般互易當依元本改正 文云旅污窬也常訓頗者字應作旅上从山不从穴說文無此字情旅偷 方人也今說文云北方多種也 如震如怒云一本此肉如字皆作而今內誤 反救非韻避當作致 **处其丘云林說文作餘施本又作她今餘誤作林施处皆作她上三條當依元本** 云快音談今談誤作淡二條當依原本改正又云快說文云炎燎也今說文云息 及尔雅劉應改从元本 楼直云直士加反加誤作如 敬共 正又亦字誤作音 駿設爾私云沒本亦作駿今後駿马易 我儀圖之云我義毛如字鄭作儀今義誤作儀當依呂記及原本改 明神云明祀本或作明神今祀神互易 云鋪韓詩作敷敷誤作敷 **計計云計汎南反南誤作為** 八鸞餅銷云将本亦作銷今內字旨作斜 衛管 笺賣錫云錫方言云張皇反即乾糖也反字誤今 皋奉訓試傳訊就然不供事也云就說文云賴也今說 維周之被云祺音其尔雅云同徐云本又作複音貞 維天之命引韓詩維念維訓念當从心旁文選注引 天作傳夷易云易羊或反下除易日皆同除誤作徐 清廟敍洛邑云維本作各今各维互易當依 哲夫城成云語音哲本亦作哲今話哲 其追其貊云貊說文作務云 有瞽云瞽本或作鼓令鼓誤作 趣馬師氏傳趣馬不林師氏 邁豆有且云且又七 祁祁云祁 生見史 救

慶說文作標云縣銀田也今說文云耕禾間也 有椒云椒沈作椒椒今誤作椒 當依元本改止 漫字音又不合必有誤 說文作鐵今說文非字引此詩而以鐵為俗字 今說文依字引詩并服依依云短飾自然字引詩不競不然云急也獨縣及熊云 云融餘戎反尚書作形今融誤作戎當依元本改正 載并依依云依說文作終 尔功云者鄭云惡也案箋云老不云惡句有誤 敬之云漫子息反經傳箋並無 云哲本亦作哲以抑瞻印推之上哲當作語 方言云錫謂之餦餭郭注云即乾糖也 有客叙箋熊點殷命云絀又作點今組點互易二條當依元本改正 殺時特壮云将本亦作将二特有一誤 祖陽祖野傳歌場云場音易音誤作替 縣縣其處云 潜云潜小介雅作楷今脱不字 宣哲 俾緝熙云卑本亦作俾今卑俾互 不吳不敖引說文與今異詳本 絲衣秋袋商謂之形 者定

憬彼淮夷云憬說文作魔音擴云閣也一云廣大也今說文引此詩云覺悟也又 音誤作关音話同今誤誤作吳民誤作吴當依元本改正又作吳上疑有關文 薄米其非云前或名水葵葵誤作戾當依州水疏改正 堯聲徐古堯切然則縣乃此詩駒字縣乃别字 又云坰古类切古今誤作若 治二

治

方

一

次

有

一

次 鼓咽咽云咽本又作淵鼓鼓字行或是於字誤分為內字 古榮反說文作聽又作既今說文駒字引詩在駒之野云从馬同聲牧馬苑也縣 字引詩四壮縣號云从馬光聲馬肥盛也二字徐皆古熒切號字云良馬也从 元本改正 **跨** 八进云造指也指誤作諸 般云於緣思毛詩無此的齊者韓詩有之今脱有字 其於我放云伐本又作找今內字俱作後當依元本改 屢豐 云婁力住反妻誤作屢二條當依 不吳云吳鄭如字又 語孫子云語本或作 斯鼓下云駒 E

誤 顯有完據者則云某字今誤作某或繼之云當依某書正改正雖無據而可信者 讀此為日齊齊在也今內齊俱誤作齊 則云某字設當作某其欲信而未致沒者則云疑當作某其可疑者則云有必誤 矍字注云讀若詩顏彼淮夷其應字不引此詩旗續俱 作采网誤作內 女卯反卯該作印當依元本改正 宋入云說文果作果从两米云目也 非韓字也恐有誤 許箋築臺於薛云薛字又作薛二薛有一誤 儿 IE 也禄誤作稱當依王海改正 有一誤 作敷音孚本亦作孚二條當依元本改正 遂荒大東云荒如字下注作荒云至也應依元本改下注為韓詩又內荒字 三葉引韓詩云葉絕也絕誤作色當依王海改正 齊哲云也字音哲字或作哲今誤作哲音也 亮緣云緣字又作峰同山名也同誤作周當依元本改正 松树有极云极五車及柔挺同物耳的有誤 天命多群云辟音壁王者辟邪也者字當依元本改作音下辟 駿魔云駿音峻今誤作音俊 俾民稼福卑本又作俾今卑俾互易當依元本改 昭假云假沈云鄭獎云寬服以此義訓 百禄是總云總本又作酸酸今誤 那葵齊之日云齊本又作齊今齊 敷奏云傳音浮本亦作敷 聖故日踏云鄭注禮記 植釋云釋韓詩云 且業袋撓敗云撓 右凡字當改正 初線

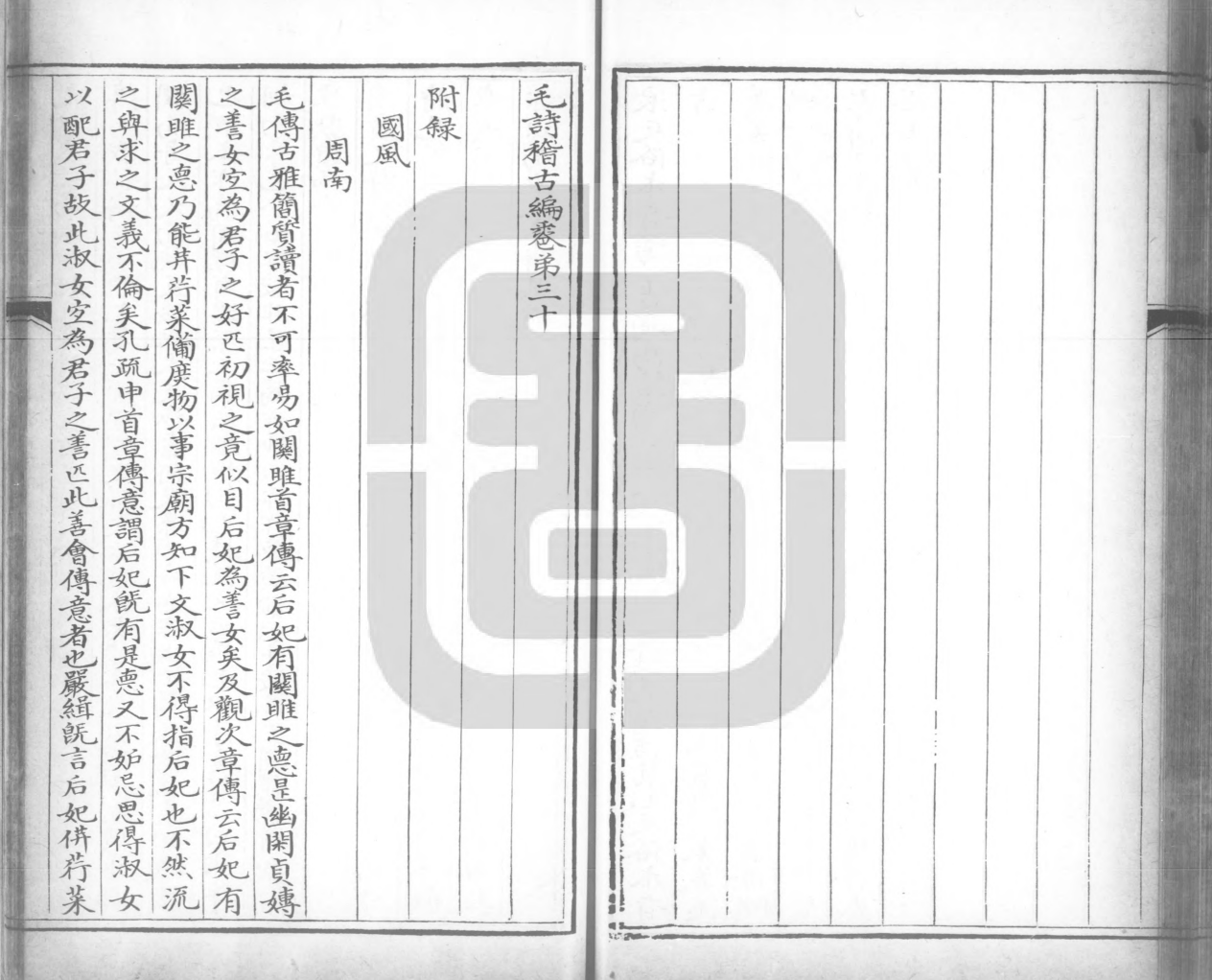
所見必有差殊至其書中引述不盡相符也故於誠字之外亦備列之俾好古者 成於唐初所載經注猶存漢隸舊體後衛包改用今文字書盡失其舊矣至所 其引完典文雖異而義同者弗贅及其義異而各通者則內存之不置辨案釋文 介雅今止存郭氏注本又今世說文乃徐鼓韻譜非許氏始一終亥之舊與元

福禄院之院設作院題本注 吹龙誤作死 抑篇如彼泉流誤作流泉 誤作我 朔月辛卯月誤作日 集傳所載經文近儒馬嗣宗以注疏本較之得調字及文倒者并十有二余續較 小雅言歸斯復斯誤作思 小是如彼泉流誤作流泉 之又得十二萬字脫者倒者各一今列於左 王羊牛下括誤作牛羊下括 何彼禮矣禮誤作禮 衛竹竿遠兄弟父母誤作遠父母兄弟 界天大無大誤作泰 楚淡以亨以祀亨誤作變 商頌降予卿士誤作降于比較專 爰其適歸爰誤作奚 大雅天降滔德滔誤作怕 **粤不能趨趨誤作越** 齊不能后放后設作是 小雅求爾新特尔 胡然厲矣然誤作為 家伯維宰維誤作家 **解然灰允城灰設作馬魚監本** 不皇朝矣皇誤作建下 召南無使夜 也

**集傳經文多誤而傳中論字亦復不少有朱子欲改而不及者有後儒知而辨** 其適歸天降怕德降于卿士此六詩確是朱子自改觀注語可見也 其失韻者趨之為超點而代於則不成字皆當急改之其餘雖於義無損啖不 章同 妄易經文也又馬氏謂朱子作傳時三家詩已也所據止毛傳本耳不應有同異 之饗誤作享 亦有相智而莫覺者今列于左 此定是傳寫之誤余謂傳寫之誤固有之至如不能晨衣家伯家军界天泰無奚 右 并二十六條其中有妨文義者羊牛之為牛羊尾之為是爾之為我予之為于 散衣繡裳注散之状亞两已相肯亞當作亞已當作弓 小人所財法 大雅海彼徑舟海誤作津監本法 唇領其於後沒作代代 商領來格祁部誤作所於此上續 壹發五配注配壮承也壮字設當作北對空陳 以篤于周祜脱于字 周頌既右饗 可

瑾言揖讓當作移移 資注此領文武之功文武當作文王 話誤初學矣 頡之頏之頡户結反俗本音潔 招招月子招點遙反俗本音韶 交桑扈注俗吗青歲對字誤當作准 類并賦而與又比也原本作賦而比輔廣劉瑾增入與又字誤三篇同 小宛交 馬之盛輔廣言信公當作客矣其語載 右并十二條 池之竭矣章注賦也未子自云作比為是親大 関子小子引大招三公揖讓劉 俗本集傳将原本反切皆轉為直音意社便童蒙之誦智也然其間姓誘頗多反 行未克升疏義辨 楊且之哲也且子餘反俗本反音直後且皆設音 子之湯兮湯定即反又完 子語朱子自云欲删而未及親大 南有嘉魚注轉鄉肌鄉字誤當作鱗肌字 或裝或行注引漢書苗生兼脱生字際其上誤作遺其土 築城伊減注減城溝也城字誤當作成 駒注此言僖公牧

何故致誤不知 姜素誤同奉 浪反俗本音荡 吉蠲為舊蠲古空反俗本音娟 既信且開信其心反俗本音 俗本音奏 左傅作嘉俗本音嘉 我心惨惨惨當作條俗本音像 酸假無言酸中庸作奏 下民之野學臭烈反俗本音禁 瓜缺處邊處布孔反俗本音軒 奉養養 又有元本設而今本是者又有二本異而皆通者兹不贅及 聽我稅稅稅人人人人不音麥 如壞如荒荒音池俗本音除此 又有元本乃破字而俗本誤以為音者 假樂君子假依中庸



又以求之為求后如此誤認傳意者也

薄污我私傳云污煩也袋云煩煩擱之釋文云阮未孝緒字畧云煩潤猶接於

握 而專反又而純反接奴禾反於素何反案煩字亦作類王篇云頻扶袁切頓 接

由

相 潤本作糯周禮有糯祭王篇云潤推物也接說文云推也 切摩也今俗作按非是王篇作抄云亦作於廣韻云手接於也周禮鬱齊獻 从手麥聲一日

獻讀為沙 以 醪酒摩莎沙之

漢廣之游女韓詩以為遠神其祖屈永湘巫之說子秋曰說人也章句云言遠

時見不可得而求之見去選夫說之必求之然惟可見而不可求則暴說益至

意或尔尔又從 而實之以事逐有交前請佩之說矣又鷄鳴防有鶴巢二詩韓

亦 以為說 人未詳其義

飢則溺 怒 如調飢釋文云怒本又作勉韓詩作為 乃關之為也又來說文云關惡見讀與恐同王篇云題奴歷切思也愁也 音同今案王海載釋文 了韓詩愵 如

或作畅二字音義皆與畅同字形與紅獨相似獨當為關紅當為題皆傳寫之為 耳吕記引釋文云怒本又作愁愁乃怒之俗書亦誤

汝墳未章韓詩薛君章句日王室政教如裂火矣猶往而仕者以父母甚迫飢寒 之惡為此禄仕韓義雖未必得詩情然後漢周磐居貧養母儉薄不克誦此 服 狱

而嘆詩可以與信夫

召南

象婦德與或日鳴鳩生三子一為陽然則二鳩同種而賜為責矣 雎鸠點也鳴鳩鷹所化也皆驚鳥也后夫人取興馬有别與均一非 營不能故 22

沈但比萍則有根不浮游耳羅語良是藻與藻字形相類因而致誤耳又案黄氏 浮萍之無根而漂浮也故韓詩云沈者曰蘋浮者曰漂漂音瓢即小萍也蘋亦 采蘋釋文引韓詩云沈者曰蘋浮者曰藻今目驗此二州藻沈而蘋浮頗怪其相 者為糾耳又案說文云組緩屬糾圖承也禮疏應本此為說釋文以組為緩想未 韻 會引韓詩亦作藻王海內引此文一變而一藻則此字之誤其來久矣 左傳說采賴詩云齊澤之阿行漢之頻藻真諸宗室季蘭尺之故也襄二十 反案漢字尔雅異反王海引韓詩皆作藻雅異云蘋根生水底華敷水上不若 然緩縷也簡兮熟轡如組取其有文章豈一縷之謂子 之類案組糾之别詳內則疏云組糾件為條皇氏云組是緩也但薄閣島組 米蘋菱引內則織紅組糾疏云紅也組也糾也皆織之紅謂網帛糾線也組亦係

易以圖象作樂之聲詩以樂泉圖之聲皆言其盛此亦可通但不若以殷殷象雷 召南大夫妻是蘭姓女乎季蘭之何與季姜季姬一倒矣蘭姓不載經傳故後世 近世說文長葵引易豫卦殷薦語證詩殷其雷殷當如字讀謂殷本訓作樂之歐 姓非季女父族之苗裔乎 氏其祖之名者沉鄭之七移並無蘭氏旗說未必然也詳左傳之言安知後世蘭 岩非殼深傳則亦草可致矣杜注以李蘭為少女之佩蘭者始是臆說案後世亦 無聞古或有之也桑中之孟庸它典亦不載以與姜弋此舉故知是姓弋之為奴 有衛姓如漢蘭廣晉蘭維梁蘭欽皆是師古注急就篇謂出自鄭穆公蘭古未有

聲尤有致耳

**標有梅釋文標婢小反又符表反說文她字注云弃也以手从九以力或以手票** 

聲詩標有梅落也義亦同匹交切是標乃抛之重文唆標字別見去聲云擊也 日挈屬牡也符少切音義皆與詩異

傷之而作斯亦巧於傳會矣不知桓公初被殺魯即請以彭生除恥而齊亦从之 裹殺唇桓在王将平之使荣叔錫桓公命因使在公主婚以桓王妹嫁襄公國 何彼禮矣詩後人誤以春秋事實之前辨之詳矣近世有偽為申公詩說者謂齊

矣齊審未當相雖馬用天子女為釋憾之具哉

it

謂衛殷謂都都又云周公降辟一叔俾康叔守於殷俾中族父守于東晃注云 周書作維篇云述王克殷建管权于東建蔡权羅叔于殷俾監殷臣孔晃注云東 权代羅叔中在代管权據此則康叔乃封於那都而衛地以與中旄非康叔國與

諸 經傳異未詳其故竊意分與二子當在初點殷時厥後中旄或遷發則併 ンス

與康叔容有之也姑記以存至

康成詩語云衛項 元年春獻公之三十 二年也當属王十六年 寻路周周命為衛矣時仁人不遇 周夷王夷王命為衛侯故知當夷王時案劉怒通鑑外紀辨世家語為非云項、 公當周夷王時衛國政良變風始作孔疏云衛世家頃公厚路

人在側變風始作今合周本紀衛世家觀之厲王以三十七年奔與衛釐戾之

三年立不得與夷王同時而世家乃言其路夷三代世表亦以頃當夷世其書 三年也逆計釐侯之立應在属二十五年釐乃頃之子頃在位十二年應以属

相矛盾至貼周得侯索隐駁之良有理則其事亦不足信譜疏皆以世家為據 未及其真也至劉謂路周在属十六年又不知何據井和以前紀年修短件不

終風韓詩章句云時風且又暴使已思益隆二語頗似五言古詩陸士衛贈顧彦

先詩隆思數心曲正用辭君語

雉鳴雌曰鳴雄曰 雅詩求壮何鳴求雌偁雅是也故潘岳數姓縣云姓鳴鳴以 朝

雖而徐爰引顏延年語以譏其誤

以渭濁箋云涇水以有渭故見渭濁舊本如此釋文云故見渭濁舊本如此本渭作 謂

後 人改耳今玩文義作謂為是疏申箋云先述徑水之意言以有渭故人見謂

濁則孔氏亦以為作謂

是是其江袋云是是持正免唐皇甫是字持正本此

夫子謂商大宰曰西方之人有聖人者焉不治而不敢不言而自信不今而自

南大法 湯為乎民無能名馬此目我釋尊言也簡分詩西方美 人說者以為即神足弟子中天臺之建實佛利之濫觞可見此時大法必稍有流 雖未被東土然觀周昭穆二王時太史蘇由扈多觀光風而 人所指将無同盖漢 知祥 西極 明 ンス

渴仰戀慕情見於詞那賢人其脩净土觀者與姜氏所引書曰懷與安實疾大事 晉語亦引西方之詩書齊姜氏大國女所聞必有由来矣彼美人兮西方之人兮

傳一二士大夫明悟淵識者能默記之但未比户誦習耳故鄉國詩人聞

風思慕

懷則不能解脱安則不能精進太事所謂一大事因緣也姜引之雖斷章要皆微 妙宗旨略見於周世者合之夫子之言及證東土之有大法久矣及秦大之後已

遭煙燼然劉向殺列仙箸有佛名傳殼承明帝問便對以天竺之教非素有流傳 豈能知之乎又夫子之當太宰抑三王卑五帝藐三皇獨歸聖於西方非神孚冥契

杜語言文字之表不能推尊至此所謂惟聖知聖也與那賢齊女得之於流傳者 又異矣意此 可為知者道也

泉水然則說文引詩乃作沙非作敗也王篇亦云說文作沙矣不知何人改汝為 耿又讓入直視之訓也觀品記引釋文云弦說文作沙是非本注疏原無誤而 元 安彼泉水釋文云歩說文作 恥直視也案今說文 敗字注云直視也讀如詩歩彼

本注疏則誤與今同可見誤之来已久

韓詩作捉吕記引此捉作泥今改玉篇録韓詩異同此字亦从土易作捉又廣韻 云状地名當指詩敏酸之處則獨此一字今本得之 釋文別作之字為好最多賴詩記所引得正其一二惟泉水敏餞于禰釋文云 爾

王事敦我簽云敦猶投擲也擲釋文作摘云與擲同或作摘非案說交趟直隻反

極也投也無擲字王篇趙姓鼓反投也弃也擲同是擲字後世所益也其摘字說 文它歷竹尼二切王篇多革切注皆云拓拾她之果實也與趙義別故陸 說俸說釋經本各不同鄭特據釋以改降乎姑說記以俟及 康成非破字也然簽云說降當作說釋則明显改降為釋非原作說釋矣意當時 說像女美鄭讀學為釋案說文學字注云經典通用釋是漢以前此詩元作說釋 以為非

郭

後說詩者以為箸衛心之由也然宣姜所生子女五人皆無失惠戴文二公宋許 四 二夫人並見詩而文公九賢狄難以後衛得復存者文公也自此近君為又血食 刺宣姜之詩俱列雕風橋有淡君子偕老鶉之奔奔凡三馬而定之方中即繼其 百餘年非中毒貼羞康叔久不祀矣史記謂昭伯乃公子仮同母第國人以仮

亦 子文公無異也由世因然而得子卒处四百餘年之國祚誰謂天道禍淫邪吁文 公之後有衛者宣姜之子孫也看宗之後有唐者武后之子孫也二事千載若 之好沒惡朔故莫官與狄戰而衛以之然則文公之為衆心所附併克昌厥後始 以仮故與但昭伯之母夷姜也宣公然於夷姜生仮點年及頑昭伯之生與其

詩多用相字如相鼠有體相彼鳥矣相彼投免相彼泉水相其陰陽之類皆訓為 視孫炎示見編據陸璣疏河東大鼠能人立之說亂疏又牽合韓愈詩禮鼠拼立 之不如斯亦鑿矣詩本以鼠之食惡愈無禮之人豈如孫所云哉相州與河東部 之句欲解相嚴為相州之眾謂相州與河東相鄰當有此嚴詩以嚴有禮體喻人 西平陽府解州平陸縣中隔晉地不可謂都禮鼠之何文人俗經語為涤河南彰徳府魏漢河北中隔晉地不可謂都禮鼠之何文人俗經語為涤

論衡云彼詩妹者子何以予之其傳曰譬彼練終染之藍則青染之未則奏丹朱 節量足為據況此詩作於文公時衛已徙河南矣相杜河北非復衛有詩人目其 地産以為與端何得及之哉

商均已染於唐虞之化矣然丹朱傲而商均虚者至惡之質不受藍朱變也此 小飲臣子好善賢者樂告以善道意略相符矣毛氏無此文少是三家詩說然為

詩無傳齊詩有后氏孫氏傳韓詩有內外傳而外傳今好克所謂傅其齊之后 孫氏及韓之内傳乎充又解維惡用先為伯奇放流首髮早白解子孫十億為

王徳順天地 天地祚之子孫衆多皆與今詩異其言鶴鳴九是聲問于天及周

勒民靡有子遺則與毛鄭之說同

誰針乎 與婦數語目成學之歸家雖出而實點矣婦以輕信被給失身匪人後之見弃 即古黄河北岸氓居在馬則河之北洪之南也內人本各天一涯氓以異鄉客子 婦汝其而遊氓至此又汝其而嫁之是婦居其 水經注洪水東部而西轉逕頭丘城兆又訟逕頭丘城西則頭丘在洪水東南也 西北矣其水東南流入河復開門

王

而脩在其間故毛以将躬為訓乎又脩之本義謂脯之加薑桂者脯乃自溼而乾 堪其脩矣傅云脩且 就也孔疏無解案且者将然之詞上章言遠乾下章言 葉 之物宜取且竟為義美劉熙釋名云脩縮也乾燥而統也亦堪助發毛義吳核韻 引傳作日乾烈不如且義長

苗也苗脩也王篇云條苗也脩條也苗脩也皆祖尔雅 釋文云脩如字本或作複音同案舊字內見尔雅云樣稽者彼釋文音陽云苗 歷二反格者彼釋文它周切郭注皆未詳則衛是州名非此詩脩字又說文云脩

王 風傳內言離而義不同推離也是州炎雖也是色

青者如雞鄭禽張逆又謂雞鳥青非州名英本青蓋鞋晃服具五色英言其青瑞 義衣如美傳美雖言其色也袋美敲言州名也 言其灰各舉一色也是傳意以鳥色比州也一以鳥房一以房物異而義同 杜青白之間釋畜云養白雜色縣是介雅之意以馬色比州也毛傳字作號袋言 引釋州文以定之是已今案傳語即尔雅釋言文但釋言字作駐注云炎色如縣 疏謂傅但言美色未詳州名故祭

鄭了

門記曰東門財日閨門見日時門見日郭躬門日倉門曰舊北門也上皆又有遠 當國要衝為市塵鱗萃之虛與故諸門載於左傳亦惟東門則數及之隱四年宋 左傳紀鄭事所言城門凡為名十有二日渠門見日皇門一見日師之梁門即日北 風大行凡五篇其有女同車有女如雲二詩雖說婦人皆一刺忽一関敵不言淫 周禮買公彦疏謂鄭說婦人者九篇衛則三樂記孔疏亦言鄭風二十一而說婦 郊門日桔奶結扶妖結之門見又有外郭門日純門見惟東門內見於詩意此門 所舉桑中乃郡風也 行而女不隨東門之彈刺不待禮而相奔野有蔓州男女思不期而會深洧刺淫 者九篇今案之殆不然也鄭之刺淫者惟女曰鷄鳴刺不說徳而好色丰刺男 即併數之亦懂七篇安得九乎至衛刺云溫則不止於三若不數那審則貫疏

衛陳祭四國以師圍馬襄十一年晋悼公以諸侯伐鄭齊未之師門馬是年又伐 與 是其為鄭之孔道可知宜乎詩之一與一點皆舉以為端也雖然除地之輝行上 之則觀兵馬二十四年楚伐鄭亦門馬子產對晋使所謂井埋水利指斯地也昭 十年鄭火子産群公子公孫於此門之外馬盖師旅之屯聚實客之往來無不 之栗特假以寓興耳至五爭之後室家相弃出此門者但見戲離之意詩所為関

齊

胡詩 東方之日兮韓詩辞君章句以為說其顏色美盛若東方之日後世文人率祖其 語以入詩詞如神女照耀乎若白日初出照屋梁日出東南隅行淑兒耀朝日 明艶侔朝日正龍北意也故存善注文選皆引解語證之然以為詞家佐筆

義成於太宗時孔永見麟徳歴的言太史所候其甲寅元歷乎近歷日法止據寒 等益日見之前日入之後距昏明各二刺年故論昏明則晝多五刺夜少五刺據 暑為脩短無復五刻之顧縮不始知於何歷也疏又言馬王畫漏六十夜漏四十 於夜五刺惟馬融王肅注堯典因有日出日入語遂以見日為限故晝夜之刺相 日出入則晝夜均也鄭作士皆禮目録舉其全數謂日入三商為昏即此義案正 釋乃於尚書不用其日法又自違其日入三商之義斯不可解 已減晝以俾夜鄭注弄典又減晝五刺以增之誠為妄說案劉洪乾象歷鄭為注 不能屁夜孔疏言乾象以來諸歷及今太史所候晝夜以昏明為限故畫漏率多 之資洵美矣若釋經自當以毛鄭為正

臺文水又西南流詩云文水滔滔矣然則文姜臺者即康成所謂都乎 當入客境益詩四章皆上二句言襄公下二句言文姜也案水經注云汶水又南 逕鉅平縣故城東而西南流城東有容道詩所謂容道有湯也沒水夾水有文姜

載驅簽以為文水之上益有都馬襄公與文姜所會孔疏謂汶北尚是魯地襄公

魏

**稻田之躬耕公桑之親樂云尔但二南敬以併祀魏風儉而非禮故美刺分馬** 后妃而来行夫人而来蘇國君而来莫来桑米賣雖曰躬親非少身氣其役也個

祭

州木疏釋蔡風苞櫟言河内人謂木熟為櫟椒椒之屬也其子房生案本熟本 韻會謂上字从革作報下字从韋作報不知何據 小戎虎裝鏤膚交報二弓二報告从韋觀釋文云報初亮反下同則今本無誤矣 44

咏 蜀詩有地丁葉媆和盛采天影并新入粉煎之句是也又有藤天影小天影并 三馬唐本注謂作縣蔓華白子如東者縣夫勢也食養謂樹姫如子冬月不凋者 子作林形似紫麻子可藏作果實近世季氏網目云其子可為燭其并可食韓田 謂之木夫夢宋圖經云今出信陽木高一二丈三月四月開華似柘華五月米子 小天夢也三者雖異功用相勢報云

強

古人順時布令必援星象以示期如立中水正木見之類皆是而言火尤多季春 次言房心當大火以星言心獨為火也又火出而火陳知陳必建有星字於大点 埃龍見舊龍三次大大實當其中盗王伐殷出師之日月在底馬馬馬心也 火見則出火季秋火伏則内火土功則火見而致用用冰則火出而畢聪雪祭必

幾二千年而火之昏中未有在夏後者今歲差顯甚目驗星宿直至七月中氣方 言火伏 惟仲與季不同斯乃歲美所致孔疏據鄭當孫皓語謂堯典通舉大太火之次月合 時事耀語在周景王時前此則星火以正仲夏見尭典五月初合大火中見夏小 獨指心星故異始非也歲差法始於晉虞喜康成未及知耳觀小正之大火是心 耀云火中寒暑乃退火昏中而暑退有既退而火西流當為七月矣趣風詠夏商 , 如宋衛陳鄭将灾用以占驗九不與馬案魯梓慎言火出於夏為三月夫子即大知宋衛陳鄭将灾用以占驗九不與馬案魯梓慎言火出於夏為三月夫子 而以五月中則夷典非統舉可知夏近克世所羌尚微秦則逐矣要之自唐近秦 正小正傳云大火者星也後此則季夏昏火中見不幸月令皆以火為夏之中星 明大舉日并見易以曉民空古人多用以布令也越風流火着将寒之漸也智張 而蟄者畢是火之伏見乃一歲寒婢發斂之大界又房四星心三星體皆

星以記夜之淺淡非以其明大而易見耶大人者太底之誤也吳語人似級稍異 蓉同句合於古而郊於今時未諳星象耳然農人暑夜田作猶指房心尾為大人 得昏中及西流則已仲月矣及冬至日躔較祭時又羌二十四度火中遅至初秋 何怪馬余舊有即席詩其鎮聯云蘭並秋風人北渚美蓉夕露火西流流火與美

瑕為遠與毛異 公孫碩膚德音不瑕小尔雅云道成王大美聲偁遠也以公孫為成王與毛同

以

小雅

鹿鳴之什

唐文宗述毛詩鹿鳴疏謂並禁園而華白叢生野中恐非賴蕭今孔疏無此語先

儒以為疑源案孔氏詩級言昔之為義疏者有全級何為舒暖到軟思到聰到掉 言乃詩學之最古者不誤矣歐陽以為變文協韻始不然益文體兄長莫盛於宋 故其釋詩亦徒取文義疏達其中精義界首俱順口讀過不復尋究反飲先儒之 古人文字簡貴語無虚設況皇華詩趣謀度詢字各有義內外傳所載看楊叔之 劉炫諸家而焊短為殊絕今據以為本然則文宗所見其孔氏所刑者乎孔所據 說為过盡掃而弃之斯亦經學之一护也 獨二劉耳餘家義疏雖不来入正義然唐世必有存者文宗或偶見之

諸矣世子之子耳遷岐之初民稀國小地又監險而多樹木或當親自伐木所以

說謂史記本紀周大王日我世當有與者其括昌乎則大王時文王年已長大是

鄭箋以代木為文王未居位在農時與友生於山嚴伐木為勤苦之事孔氏申其

歲亦陽止袋十月為陽坤用事釋文云坤本亦作以困魂切天作袋引易坤以簡 也又音問新生州也腰說文音有骨醢也从因更聲人移切 易斷也此为切王篇同又云俗作脫脫詩釋文音問玉篇無阮無怨二切色肥澤 采藏箋柔謂脫脫之時疏云宣本作脫腰案說文脆以因從絕消小耍前大也 能釋文坤作以云以本亦作坤易坤卦釋文亦云坤本又作以以今字也大戴禮 動率下民案鄭説似無稽而孔氏印之則有理也遂丁商王小し子也祖甲遂丁 見張揖廣雅一云順也一云柔也集韻云坤古作以象坤畫六劉 係傳篇坤字亦作以案以字部針形優之則三立之則以耳此字不見說文而內 世與商二王不遠風俗空相類文王伐木於山不可謂必無其事矣 子也皆逃居荒野溷迹民間父居天子位尚且躬為小人況矣國之孫乎大王之

案今釋文無暫字王篇作辦年結平計二切弓戾也亦作暫廣韻亦作強智方結 泉珥笺云弓末反警者釋文云幣釋文方血反又 邊之入聲埤萬云弓未反矣 也 皆與毛鄭相左紀年之書非先儒所取信姑記以偷弦 逸 周書序言文王立 西距民吾北偷檢稅則亦為初年事二書語正相合意南仲 切義同又案滿幣哲納一字四形見改併五音集韻 又云王命南仲往城于方又云天子命我城彼朔方則紀年語頗近之但據此則 以王臣會西伯出征如春秋所書王人會伐之事與玩詩云自天子所謂我来矣 正出車詩詠事也又據紀年文王以 仲乃王臣非文王之屬矣一年而平二敗在即位之五年不社受命之四年矣 仲之名不見他典惟汲家紀奉有之云帝七三年王命南仲距民夷城朔方此 丁十二年立至帝し三年枉位五年矣而

音異王海載釋文云韓詩作檀車張張音同恐候 檀車憚憚釋文云憚韓詩作終案說文憚車散見昌言切綠偏緩也只言切二字 同音然則偏緩者正車做之状與廣雅镁緩緩也注樣字因淺治美二切義同而

奧麗傳體銅疏云偏檢諸本或作體鍾或作體與或作體課足本作與案說文 詞也即古稱字顏師古曰左傳始作縣案縣从上从縣今俗多脫十字溷作絲 卜筮偕止會言近止箋云或上之或筮之俱占之合言於縣為近縣音由兆卦 嗣 2

尔 雅郭注合惟作體與者乃叔孫然之說

與名一曰靈也直龍切默鱧也胡瓦切鱧雞麵網各同音是一與而異名也皆與

南有嘉與之什

南有嘉吳傳軍軍崔也催說文作羅云軍負者也竹角切重文為羅釋文羅字助

可典也 罩正與傳合不可易也捕灸之器古今容或殊制矣 **炀及又穫護二音皆與說文異且言沈重說羅非單豈疑傳誤乎案小雅羅謂之** 克升疏義已辨其誤詩經大全課襲疏義成書竟不改正此二字又不載克升語 埤雅云嘉魚鯉質鱗外以甚美會乳泉出於內穴集傳用其語曰鯉質鱗即肌 出於污南之两穴改鳞為鄭又割取下可肌字不成文義其傳寫之為乎元本朱

義煤見說文云澤中守州樓則非捕魚器矣而無翼字翼見玉篇云罟也壮交切

又初教切其模字注同說文意古止有模字故傳俗為聚義其栗字則後人所益

傳山山樔也釋文樣則交反或作單同疏引尔雅模謂之山案模單二字本為內

與韻會止載翼字注云通作樣合果模為一字則反以異為正矣正韻承其誤故

模字不收韻中

彩蕭箋引虞書外簿四海釋文薄音博慶書釋文薄荷各切徐音扶各反與詩不 同又易臨風相薄釋文薄音易各反與書釋文同則管博二音俱可訓迎矣案王

為廣韻止有滿各二切

俸乃革轡轡首謂之草亦謂之乾革未飾以金謂之金色亦謂之盛凡三物矣俸

徒彫切鉴說文云鐵也一日轡首銅以周切俸祭異物亦異字趙宣光謂詩本作

俸革石經並改為筆非是

鉤股良得之疏引中車金路鉤樊纓以證鉤響之表然釣膺擊帶乃車制之盡飾 名義其於鉤車則云鉤擊行曲直有正也攀釋文作般云般今作擊余謂釋文作 元戌十來傳引司馬法文衛舉三代路軍車名夏鉤車殷寅車周元戎袋復釋其

者不以施於草路豈反為衝突之用乎韓詩言元戎之制車緩輪馬被甲衡乾之 艺次章傅云言周室之疆車服之美也言其 美斯为矣疏引老子語順家昏亂 門脩惡而服混夷因壘而克崇武王以三百乘而禽紂故皇矣詩言伐密伐崇来 直一曲皆方正而不敵故云曲直有正孔疏又云攀定本化般或謂車行鉤曲般 股之名限問禮横闊為鉤直長為股其形磬折即工人之矩也車之行似之則 反文於周乎況與先正之意亦不相合也車先疾元或光良案九章第析有鉤 上盡有好致被甲之馬安用金鏤之鉤采罽之带乎夏后忠質之世豈陷軍之車 雖勝然未少毛意先王除的靖嚴惟以使競不極兵威周之盛草如文武文王閉 有好和申之以為名生於不足宣王承敵为弱矣故詩人盛何其禮美源謂此語親不和申之以為名生於不足宣王承敵为弱矣故詩人盛何其禮美源謂此語 放曲直有正不必為馬飾此說較優於鉤攀然不如取成於鉤股尤為明確也米

盛豈力不足哉所恃不壮此也荆蠻小醜耳宣王起十八軍以臨其國雜克有成 功然威已舜矣至於路車命服炫燒於道元臣轉聞以北國體可耳制勝之本當 薇出車二詩言改檢犹及西戎大明未二章言代約皆不俊偁車田之多軍容之 毛傳以殭美為尚謂禮美在武力斯为者在文德耳 不在此詩人述中與事業而區區以此見其禮美於翻之餘其有諷切之思乎故

遠 異奉自言學齊詩其說吉日庚午云南方之情惡也惡行廉貞寅午主之西方 車攻傳大芝州以為防元本化大芝州得之釋文気發切正合芝音而字作芝設 矣吕記及王海引此皆作支穀梁傳解,說田胤之制文頗與此傳同首句云艾 之情喜也喜行寬大已酉主之是以王者吉午酉也然則此其齊詩之說乎後世 以為防則字當作艾無瑟

東其情樂行姦那併南西二方而六各以其日時與方占風之来以觀休計奉主 狼亦可主東方其情然行会賊戌丑王下方爾與其情哀行公正紀未主上方與 風占有六情之說益本於此六情者好惡喜怒哀樂也印子主北方其情好行 二而詩指其一馬

務意同武王所以為美案孔言今泰誓即河内女子所獻偽泰誓也所引一語與 其将有安居是安居為重也宣王之為是務言所為安集萬民是以民之父母為 鴻雁鄭熒云書曰天将有立父母民之有政有居宣王之為是務孔疏云今泰誓 古文直聰明作元后元后作民父母意相仿解非無義趣矣又大明七章孔疏 文言天将有立聖徳者為天下父母民之得有誓政有安居彼正将伐紂民喜 鴻雁之什

尚書自應从鄭作壽疏語得之今監本作時當改正又案說文閱聽意揭榜談 謂未卒也然而中也至如淵明讀山海經詩壽考豈深史渠讀為太聲深又轉為 夜未央箋云猶言夜未渠央也釋文云渠其據反示見編辨渠字音義甚詳今録 渠處通又古樂府調弦未處央淵明襟詩枯悴未處央及之廣韻處卒也急也是 得六師次戴之情定非部語惟思文箋疏所引奏烏之事則屬緯書之說耳 其文曰師乃鼓諫前歌後舞格于上天下地成曰孜孜無怠此紀武王入商事沒 受疏云彼注云順受萬民之圻父定本作若畴與鄭義不合誤也案此本是簽引 前父簽引書若時好父釋文云思此古時字本或作壽孔汪尚書直留切馬鄭音 部深部皆訓豈與遠音同而義異 之云渠其據反則與逐同音首子修身篇渠渠然唐楊倞渠竟注渠讀為遞古字

壽而時觀翻構榜轉構替从之為亦同詩左執翻意我親兮怒馬如搏動言轉之 報傷情場轉楊梅字从爲省而弱朝復从歌思直由切能也从口思又聲思古文 委後為為差與 獻轉交錯如相轉矣一朝轉之皆是轉樓字不見詩而小星衾稠鄭以為轉馬 眼也今眼作時高本从是而時反从壽隸變之為也宜時壽之互異矣又意以作 斯干傳以瓦為紡軟朱子以畫中漆室女手執物當之黄氏以湖州婦人覆都一 指姜我也而字皆作悉孔疏申傳箋道云姜我為敗姜先字形相似豈傳箋元作 所父傅云宣王之未 司馬職發差戎為敗袋引千畝之戰實之亦言與差戎戰實

智見然則唐也猶有此物

九 當之皆是而未沒是其制已不存矣孔疏云婦人所用凡惟紡數而已始其所

音同則丁復反當是古音又明載陸氏釋文而字書不沒亦屬疏属 沒日孝道者萬世之枉舍又引說文日極車錯也今說文云極足械也之日切並 維周之氏鄭破氏為桎梏之程釋文云程之實反又丁履反嚴也疏引孝經的命 無車錯之訓豈徐氏韻譜遺之子又字書極字止有之實一切案康成破字多取

式夷式已釋文云已毛音以鄭音紀案傅文已已已二字形各不同何至由 可

乎甚哉隸變之誤經學也

惡心如醒傳云病酒曰醒疏引說文云病酒也醉而覺言旣醉得覺而以酒為病 故云病酒此說得之徐鉉韻譜因醉而覺語疑醒即古醒始未必然

禁約之世有湯文而幽厲之未問有代應詩云瞻鳥爰止于誰之屋民之望湯文

急矣也號秦而湯文不出島始不棒屋而止馬三代以後所以多無禄之民也誰 謂天道古今不變哉

悠悠我里亦孔之海毛云悠悠惡也里居也海病也鄭云里居也釋文云里本或 作種後人改也孔疏云毛以為悠悠乎可息也為此而病亦甚因病矣鄭以為悠

集注同之今毛以里為病益當毛作傳時字為瘦也尔雅云瘦病也那疏引悠悠 您乎我居今之世亦甚困病為異吕記云董氏曰里顧野王作種小雅以種為病

當云里病也中間居也海三字乃昧者妄增耳伯兮心病傳已有釋故此詩止訓 也又言鄭里居與毛異合之吕記邢疏則毛鄭里字剖病不訓居明甚源謂傳文 重訓毛果云里居鄭不應複出矣孔述毛云為此而病指里也亦甚因病指孔海 我里為證而云里瘦音義同總觀諸說方知傳文有誤也凡箋義與傳同者例不

然毛義由師授不姨據經文且古字多通用當僧里耳後儒據小雅改為連容有 以實之耳注疏諸本誤皆同雖元本亦誤又己記謂毛作傳時字當作產此未必 里字俗儒怪病字非里字常訓因增入海字以當之見里字無釋則讚袋文居也 之釋文所云良是也

慢也聚从到私服也智御正取神智之義 曾我智御朱傅引國語居優有智御之箴國語正此智字耳劉遠辨之以為楚語 作熟意遠所見國語必非善本反氣其誤字以為正可睡已案智以朝日神智相

也則袋文作送為長 孔棘且始箋甚急追且危釋文云连本又作差側格及案說文迄追起也選迫

巧言云夹瘦廟闕官云新廟夹夹用禮隸僕注引詩優廟緩緣不知何篇文又

尚者 曲二字耳然諸本皆同讀者莫覺也案本州桑扈喙或白如脂或黄如蠟並無青 肉食不食果們去准字曲字不成文義此必傳馬之誤當云俗呼青雀而刑去赏 云五傷五廟之傷也天子之廟惟桃無傷緣緣相連貌前日廟後日復 爾雅桑扈竊脂郭汪云俗謂之青往衛曲食肉不食栗朱傅用其語曰俗呼青衛

之城女毛韓直以為心疾之名則構似特俗耳疏語恐非毛怕但說文無壽字 也語證之案釋文云橋或作為韓詩作府除又反義同屬好皆从了疾病象倚着 怒馬如持毛云橋心疾也孔申之言如有物之橋心又引說文橋手推也一日祭 府訓小腹痛與心疾不合疏姑據橋字本訓釋之亦非無見

卷伯詩叔云卷伯刺幽王也寺人傷於護故作是詩也袋云卷伯在官寺人內

載敏語皆無此四字則近本之敏不為誤也至箋之何卷伯者移以解寺人其誤 者誤将我內巷伯在官移入袋而袋內巷伯不應複出逐改為寺人也疏又謂定 箋文直當云巷伯內小臣也而中間在官寺人四字皆行文矣此其誤始因傳寫 解卷伯非解寺人也不應云寺人内小臣下文云奄官不應上文先出奄官則 字箋卷伯下內小臣上行卷官寺人四字疏印敘謂經無巷伯字而篇名卷伯故 官用奄上士四人内小臣而謂之巷伯者以此官於宫中為近是褒文內小臣 **敬解之日巷怕奄官言奄人為此官也則知敌未脫此四字矣又印箋謂巷伯** 本敘內無卷伯在官四字於理為是釋文亦云官本将此注為敘文而品記嚴緝 人醬寺人寺人又傷其将及巷伯故以名篇案叙故作是詩也下脫巷伯愈官 臣也愈官上士四人掌王后之命於宫中為近故謂之巷伯與寺人之官相近說

茂伯傳奏盡縮屋而繼之釋文云縮又作指疏云指謂抽也論文義指字為正矣 最甚非孔疏無由正其失矣 李說文縮歇也 一日僦也搖蹴引也皆所六切

谷風之什

大車袋置置官司釋文云置音開字亦作開齊風載驅袋置 置開二字音義同矣 等說文置苦亦切王篇廣韻同又曰亦音開其義則同釋文 有劉九泉疏引說文云劉寒免今說文無劉字止有劉字訓水清 釋文盟亦音開則

南田之什

或裁或好傅云行能本也疏引遠書食貨記以釋能本之義而文多不同案遠書 言后稷畎田之法苗生葉以上稍梅境州因際其土廣下也以附苗根比盛暑境

盡而根液能耐風與旱疏引此苗生兼脱生字價字作遺盛字作成又脱暑字玩 文義定是詩疏之誤吕記朱傳皆引此文誤亦與疏同惟王伯厚王海引此與遠

當之謂祭五精帝必配以五人帝神農以配灰熳怒也此謬矣月命云仲夏命 南田次章社方田祖三祭近世馬氏名物疏何氏古義三書欲以月命仲夏大雲 精帝則五人帝成在何獨舉其一也大零用盛樂月令所言樂器十有九馬詩止 祭亦不同時不得總社方於零也田祖是神農固為炎帝矣然大零之祭偏於五 尊詩不應反略之也山川百源将雲而先前也非社非方也且社方與雲各一祭 司為民新祀山 及其三不得謂之盛也彼徒見詩言所兩與大雪相合又點好正仲夏時因為 11 百源大害帝用盛樂以詩合之絕不相符大害之祭以上帝為

說耳不知古人龍見而雪當以建已之月不以仲夏月令不幸之書未必合古禮 事也上言耕褥之勤此亦所報之至義各有取不少指皆仲夏如氣無好二字以 皆是此詩述春前之祭因反甘雨以起下黍稷之文耳非媽言前雨也豈可因 康成注已規其失何足用為據手詩本傷今思古非若身遇而目覩者姨該一時 指為所穀而幾之不已過乎詩就農事往往言雨如信南山之嚴深大田 注疏則尤妄以御 概全詩則末章千倉納庾萬箱載稼亦與輕好同時乎馮又以祈穀非所兩識古 且所穀之祭祭上帝而配以后稷不祭神農也此與經田祖之祭顯不相合為誤 之言則引月合注元底吉京始耕之祭為證矣始耕之祭在祈穀祭後非一事也 一語逐因方社田祖為一祭而以祈雨概之哉近書多多說不足置辨惟馬疏 田祖鄭引周禮篇章文證之矣不言於設也孔申鄭郊後始耕 之與

據頗確然亦有此無稽之語訊誤後學故特辨之

詩云前所采蘇七月出車大田韓爽玄島是也右南皆从邑今監本注疏大田誤 前與五詩異嚴緝云監本作祁俗本作祈誤今監本已誤矣惟朱傅嚴緝作祁

其玄島詩祁祁則品記朱傳誤作祈

坪塚有班傅云天子王塚而班遙致諸侯盗城黨塚而塚將班大夫錢遼塚而

班士 動切計緣而 助 致秦宜本集本如此釋文同而孔疏稍異諸侯琴,致

**露班大夫銀班作鎮班云天子諸侯琫班異物大夫士則同尊卒之祭也如今本** 

則棒班同物者惟士耳又案說文亦載此文惟不言大夫耳其云士協緣而班

則士亦異物餘與今本毛傳同益各據所聞也又疏引說文云鴉盛屬而不及於

**虚故天子用昼班金土用场今說文無不及於昼旬豈韻譜遺之乎又案傳言珠** 

之物為名凡七然王球皆正也盪與正同色銀美者之與珍皆金也錢白班功告

盛也三物 而七名馬

大候既抗弓矢斯張鄭箋並不推明賓飲名正之義而孔疏中箋論之甚詳今本

箋文必有脫落在君侯謂之大矣以下大侯張而弓矢亦張之上

發彼有的以所爾爵蘇氏釋此謂求勝以爵不勝者意本鄭箋箋云發矢之時各

心競云我以此求爵女嚴華容辨之謂求勝以爵不勝不如較義求中以辞爵之

為耳孔中鄭云以求不飲女養病之爵又云我以此求女爵謂求不飲也又引飲 優所見良是然害求之孔疏知鄭箋本不作是解爵女當作女爵文倒者傳寫之

義舜爵語證之使仲達為疏時簽文已作爵女則不應以求不敏釋之其引鄉飲 文又當較論其同異矣不知二字之倒始於何時也朱傳全用簽語亦作對女

散後重其先敬者故存之示不忘古則當為敬前明矣又你雅衣敬前謂之稽注 蔽前得據 吕記以正之 奏 希在股袋云 希大古敬前之象今本作敬滕始俗儒妄改耳敬都條作乃 希之 云今敬都采緑毛傳亦云鄭敬前之偶當本此今諸本得誤化都惟呂記引箋化 别名周世用之何云大古又何云象哉孔疏申箋以為大古衣皮先知敬前後知

来緑之緑郎衛風其界之緑尔雅所謂王獨與竹各一州陸骏以緑竹為一州孔 數尺今其澳家生如州其州恐礪可以洗攪易及盤桃利於刀錯俗呼為木財彼 衛風正義所引各不相同故録之以衛及嚴引疏曰州也其並葉似竹青綠色高 疏已辨其器嚴緝復引陸疏以釋米緑則尤誤又其所引疏語與今本州本疏及

華寸寸有節此所言物色與陸疏迎異 土人謂之緣竹自如州至木賊二十三字皆今本所無況能云州也又云如州義 有礙嚴殆誤也案木賊州始見於宋嘉祐補注本州云苗長尺許無根一幹世華 國語記能聚之妖固已異矣白華詩疏引帝王世紀合之九足為異世紀謂幽王

粹而學即自學後計之亦四十二年矣妖物之生 固異於人乎老明在母腹亦七 妾感聚妖時方七歲歷井和十四年而宣王立立三十六年而妖子生則裒奴之 其不同者雖然使衰似生而白首豈能致聽山之禍哉 十餘年與之相似但老期生而白首故有老子之何妖子夜啼猶然娶童耳斯又 在母腹凡五十年其母生子時亦五十六歲及童妾十五歲而幹為并和九年飲 三年嬖裒奴時裒奴年十四推其初生當在宣王三十六年也属王派最之年童

惠口井四切徐鉉口迎切玉篇二切即釋文顧反也曹徐除島攜口井口迥外惟 構島主近之又耿字以娃省為聲則頃音近之當以回頃兩讀為正今機讀為意 者其農功畢乃為酒漿以合朋友習禮講道教壹漢世猶有此風乎觀此可想見 餘二切為異合前共七讀矣案說文性从火主聲讀如回此許音也為最古則島 此二反之直音也合之并五讀矣又王篇口迎島主二切廣雅曹汪島攜島缺主 他行道執故献弘之人皆通經析習禮儀教兼首章簽云此君子指度人有賢行 古之學者且并且養三年而通一執族黨之官歲時月吉必屬民讀法數酒及其 及又何康瑩反又顧野王口井鳥構二反惟口類口井同音小雅釋文娃音項即 印烘于堪傳云堪姓竈也姓字釋文音反不同一音意又立頭反又吕沈同口類 从釋文首音也

古人之田家樂矣

漸漸之石首章釋文最多遺脱只如勞字鄭訓遺閣與毛不同則音亦當異朝字 鄭王孫皆釋為朝見則當讀為朝內字俱應有音反今釋文只云勞如字而已 能正荆舒使朝於王下兩軍又云不能正之則為正字無疑又釋言云王臣正也 韻會云較通作棧詩有棧之車注从車然則經與汪字各别也今本汪疏棧字皆 案王肅述毛訓皇為服而後儒宗之文最明順令集傳經文作追定是傳寫之誤 並無皇王之文若皇王君也則見釋話況以訓此皇字文表放矣今諸本俱誤又 不皇朝矣簽云皇正也疏云皇正也粹言文箋疏內正字今皆誤作王箋又云不 从木不从車黄所見是宋本也今本作棧定是財者據經字而改耳

## 文王之什

法也 文王篇自次章以下章法首尾相承如貫珠近世王元美謂曹子建贈白馬王詩 之二三章雲漢之七八章然民之首二章江遠之五六章瞻印之三四章皆此章 相連矣完若核構之首二章皇矣之七八章生民之五六章假樂之三四章桑柔 此消謂大雅多有此章法下武旣醉二詩亦然下盗惟三四章不接而餘章皆

詩言學仲氏任是大任乃擊國次女遠儒謂禮惟嫁長女餘俱為併自殷以前皆 大明詩八章毛鄭次章六句三章八句四章六句五章八句品記朱傅嚴緝皆次 章八句三章六句四章八句五章六句取其與首尾兩章六八相間也不知改

然與此詩不合通義疑之良是矣源謂漢儒之言亦不認但所言者特禮之大概 妾不以為辱待之既卑亦不甚絕以節行故列國夫人往往淫佚不制而通室易 於施氏孔圉之於大叔齊人之於衛公子頑者此今人市井無賴子所不忍為 餘者或嫡夫人所出得嫁為嫡而姊姓取諸康出更有餘或以備屯國之併皆未 耳在當時行之少更有變通生女者多寡不齊不足者或取同姓國女為婦姓有 亦不以女第隨嫁也則當時之變通可知已源又因此竊數古人風俗有不若今 内之事時見於世家右族甚有奪人之妻以予人體人之子而暴其母如容人之 人之美者男女之别爾其大也古人尊南而卑女故姑姊姊姓一人為妻餘皆為 姬為部夫人皆非長也見於衛碩人詩者齊女三姊妹嫁衛那譚三國皆為夫夫 可知也不獨學任為仲女而已見於春秋者紀姜季為王后唇叔姬為齊夫人季

當日名邦卿大夫為之恬不知怪何今人之反勝古即壹非珠泗之文誦習旣久 禮之事人即以王法議其後安其有所顧忌也況愧取内生所得於聖人之赦澤 皆有土有民怙後縱欲有自来矣後世天下定於一統無常貴常富之家一有敌 漸沒入乎人心各生其愧恥邪又不懂此也古者諸族世其國鄉大夫亦世其家 者有素乎

便天之妹毛訓俱為譬韓詩俱化勢孔疏言俗語譬喻為磬作以<br />
響為磬壹可 今人文義求之乎觀孔疏則唐世方言循然矣 ンソ

**禮客廣雅云遠龍也說文云龍遠州也一日拜當你離裡其說相同則詩之遠容** 遠茶之養是苦養而非鳥頭前已辨之矣釋文據廣雅合之三輔人土語謂養是 或怕此也又來本州有朝禮别録言此一名養州生田野春夏采葉秋冬米並亦

其絕則直釋文云絕本或作東案經作絕傳作東箋云傳破之東字後人遂誤改 月方親又蘇恭以芹名水英接骨名木英供此州為陸英名三英云 圖經云春抽苗並有節節間生枝葉大似水片行義云華白子初青如緑豆颗十 經文今來傳引釋器絕謂之縮誤絕為東耳此訓縮版不訓絕且也與經文絕字 以養養為一州蘇恭疑其無出處誤矣陶蘇又謂與陸英一物甄權之說亦然宋 所述笑語今並無之此不可解 廼立 是門章 第云内有路門當作内有優門一日路門中間脱太四字觀疏云文 何涉又鄭袋云東聲之誤當為絕是言後人傳寫之為耳不以傳為破字也釋文

故係而名之則可見矣

王世子曰至於復門是內有復門也疏又云復門一日路門以路優在路門之內

華之衆来故為旂動之形核構為用行之兒同此津字今津被淫用諸本俱作津 淠水名說文云出汝南从水 群聲也制切詩三俗其字皆為免狀之何小并為 往 翻其順非有如此者則內字之混久矣 則同今俗人寫獨字多消筆作發莫辨其音之異佩鶴集忠納云奔發之發為進 左右趣之傳云趣移也案說文云移翻銷在也讀如馳从在多聲疏印第云趣向 趣字本義非轉訓也又獨奏也七逾切敏七喻切錢直離切三字音形各異而義 之趣於義無取故轉為疾趣然說文云敏疾也王篇文云鄉發也遽也則疾極乃

黄流在中傳云黄金所以流鬯也釋文云一本作黄金所以為飾流鬯也是後人 溥本作舜說文云水在丹陽从水草聲 也計切王篇簿又作津 則傳寫之誤也觀韻會濟字注引此三詩正韻濟字亦引极構詩則設尚未久

辟其荆之儀式荆文王之典所刑者君也祖也亦将忍於君祖邪 飾字者該陸孔二君意正相反余謂無飾字簡而當矣且黄金以為勺不懂飾也 思齊篇大全録陳止察之言曰古人於夫婦之分甚嚴刑于寡妻刑于二女刑之 一字法近於忍此真認論詩之言刑多矣其恒訓不過法則之意耳儀荆文王百 加正義云定本及集注皆云黄金所以飾流也有飾字於義易曉則俗本無

皇矣首章孔疏引書多方曰惟天五年須夏之子孫注云夏之言服今世尚書諸 本皆作服莫知原文之為夏者未審何時所改豈唐明之世與即此以推可見後 家國與也之際忠臣義士所痛心也雖有聖人受命不能禁人故土之思矣殷之 世五經文字竄易者多矣賴有古注疏得知其萬一耳

旣 也 也 揭 周 者 有 四 國 馬 吾 讀 破 斧 詩 而 知 之 劇 周 之 将 興 也 不 心 般 者 亦 有 四

甚蹈之為上天甚神假以溢我之為何以恤我皆彊詩義以就完書而爰其適歸 誤降水警子改降為海供禹貢北過降水亦改為海正用斯倒也它如孝經繁詞 爰之為奚則直據家語以改經字安知此詩于字非因孟子而刪之察仲默注禹 集傳經文多論脱其六字為晦新自改旣論之於稽疑中矣至皇矣篇以為于周 命亦是民之先覺者也吁可與論世矣文王之伐密也管叔諫曰其君天下之明 國馬吾讀皇矣詩而知之親疏云密須疑周将叛殷故距之密須之君雖不逢天 之是直以作者自居而聖人文語特述其進退點以耳至夷夫諸卦圖本出道 武成大學往往鼠易其文而孝經九多所刑削孔子之詩叙子夏之詩般則擅弃 君也伐之不義颠遇皇是或一見也所以有啟商之域與 枯脫本于字雖未見其為朱子意然觀假樂之讀為嘉樂殿假之讀為奏格上帝

書之說則取升周易卷首又指為養文二聖所為後儒耳目可盡塗乎先君子當 **置鼓逢逢樂書縣陳以為電鳴應更故詩人託言以為靈徳之應非實鼓也此謬** 謂源云汝徒讀宋儒之經耳尚未讀孔氏之經也向頗以為疑今乃知其信然 笺有明解若託鼓為喻則虚業鼓鐘又喻何物乎 矣應度白鳥但言其得所不言其似何樂以為靈異也況此二章言靈追見於樂

生民之什

支男一反推其故定是種字上脱一實字案釋文云種支勇反注種雅種種生不 生民第五章二種字以文義論之種之黄茂應太聲實種實聚應上聲釋文止有 雜並同觀此童注內尚有使種黍稷種字而釋文不及此可知矣鄭箋使種黍稷 正解經文種之黃茂耳敬鄭以泰稷釋黃種字去聲者是本音故不反切但童

生民或跡第云潤淫之将復替之趣於鑿也釋文云鑿子洛反精米字林作穀 嚴絕二種字俱云上聲此外其設而不覺也品記音反皆遵釋文獨此二種字故 機米一石 容為八斗也子沃反立傳桓二年舞孔疏引召是第云米之率機十幹 斗也許委切其鑿字自作樂云从穀幸讀如汲聲獨米萬得聲洛帶切一好看 九鑿八侍御也亦以八斗為鑿與釋文同案說文穀从果城九从父米一外餐 則疑之也惟朱傅二種字前公聲後上聲卻與古暗合 内有二種字其支勇反宜加實字别之今本無實字則傳寫之局也然其設已久 疏所引召是笺本於九章桌米法信而有後又左傳報一盛餘食不鑿若鑿為 一鹊聲不可易字林殿字與鑿同音但省幸首耳至稗九樂八正當以孔陸為正 斗曰擊則洛切又牌字注云殿也與陸孔之說異源謂說文殿鑿二字一會意

禘郊之事皇后親唇毅梁傅四年亦言宗廟之事夫人親唇而此詩唇 近以供 敢地用皆不用概之證也說文毅鑿內字注互易之為是其料字以隨數而复矣 不擊者直是獨米用獨米為靈盛必無是理楚語言天子親督神之盛又言

济借也济本水名今借用潛 汁亦作擀廣韻云手揭披華切酒也然則於了正當沿義袋及周禮禮記注皆作 爾酒既滑箋云滑酒之沙者也釋文云沙字又作霽同案王篇嚴子禮 度其夕陽孔申鄭以為總言極人一國之所處及其地當在梁山之西蘇氏謂度 切手出其

山西之地以廣函人之居不知又是何山之西吕記朱傅皆从之殼緝則用疏義

銀釋文云銀丁亂反本又作 假說文殿属石字林大與反案破今說文作 服 属

取

錯出近世書都無善本俗人溷寓其多誤固室至来褚師段釋文云徒敵反依徐 **顧梁人曹隨人礪石皆是破非破而破字注則王篇别義可見唐以前說文元作** 鄭公孫破今本作段亦作段印段亦段段选見釋文俱無音反茂由致辨又宋褚 石 碬 音訓音同唐韻而吸引詩及廣雅破字不用王篇注則過信徐鉉矣其春秋傳 須視音切為辨陸徐不同如此當必有一誤矣又案王篇內字並載云破都敲反 師段作又部段字第東爾文部此三字皆字子石名亦空同而今監本注疏二文 以段徒玩切以音酸破以段音遐音形俱異但段段二字筆畫相似書者易設 也以石段偕姓反聲春秋傅日鄭公孫殿字子石徐鉉音子加 故二書音切與陸同釋文當不誤也唐韻破假俱訓礪石徐音殆宗之韻會破 石也破下加反陪后轄車跟高下也廣雅釋器云葉破礪也曹憲注破都玩 切外並無銀字

悉阿般孔疏引釋文云賢堅也以其人能堅正然後可以為人臣故从字臣今說 必有遐音可見段段溷風在唐初已然 反室切作受部段字而監本作段定是傅寫之為但釋文别徒散為徐反則當時

婚于度人品記引箋云親忠廣人謂撫擾之今監本作無擾文義俱通但疏 文云賢多才也从貝堅聲與疏所引要 云無

擾皆安樂之義則品記得之矣無擾止一義何云皆乎又煩擾字从手馴擾字从

牛右皆从憂憂即徐字今右誤从憂左又溷从手談甚 民勞袋汽幾也釋文幾音祈易并針注釋文幾音所又音機案訓很者當讀機音 訓近者所機二音俱可讀

湯之什

告也周禮大宰正月縣治象小宰正歲觀治象正月周之正月正歲夏之正月已 歲縣之象魏也今鼓正歲一證則文義不全矣 再縣之也二時不同與謀定時相告合故以定命為正月始布政敦以底告即正 文銨即正歲縣之象魏也八字案疏印簽謂民云謀定而别云時告則謀定時未 於邦國都鄙也為天下遠圖廣事而以歲時告施之即正歲縣之象魏也今本簽 計謨定命遂循尾告鄭箋當有闕文以疏合之當云大謀定命謂正月始和布 政

萬民靡不原釋文云靡一本作是案鄭笺云天下之民有不疑順之乎謂承順之

也則康成讀本靡當作是

屋漏箋云設假於西北隅而难隱之處釋文云罪扶味反隱也沈云許慎凡非反 今說文罪隱也从厂非聲扶沸切徐氏此切非許意矣又罪字从厂不从ナ厂

旱切广奥儉切音各異今本注疏誤从广作扉 淑慎爾止傳云止正也為人君止於仁云云止於信此特僧大學文釋此詩止義 云大學引此文何前後相戾邪 也疏謂大學為此言引此詩證之故傳依用馬誤矣然文王篇於緝聚敬止疏又

皆不自知其誤也豈可執以為據 古於杜韓乎案唐分進士明經為內科故文人多不語經義如文王時尚未有錦 京而宋之問詩鎬飲周文樂常禄非黄華字亦不作常而李商隱詩荣禄黄雄義 誰能朝勢近世楊用修謂勢不太體為朝勢非手持之義杜詩氣勢露日頭韓文 如氣勢之濯清風古義本如此此語甚辨而實非也手持勢物解出鄭笺鄭不較

好是稼穑鄭解為居家各番之人後儒議之然釋文言所見鄭本此重稼穑皆作

家審則元非改字也鄭箋詩時齊魯韓詩俱好被或別有據矣

以 征以中垢韓詩征作往外傳以為人君不用賢無知妄行之意與箋疏異外傳 云 明扶 明則昇於天以明扶閣則歸其人內聲相扶不傷婚本不胚井穿則其吞

也詩云維被不順在以中垢闇行也斯義亦勝矣

徹申伯土田箋云正其并收釋文牧手又及又如字案并收者周禮小司徒并收

其 田野注引左傅牧隰皋井行沃襄年大釋之以為二牧而當一井是也若手又

反則牧當作牧井以見易井卦然牧以異文乃破字不當用音反且論箋文義則

井牧優矣

愛民箋引書天聰明自我民聰明疏云泰誓文豈今文泰誓那何與皋陶謨語相 合也講亦今文安知鄭所引非謨那又引書注云天之所謂聰明有徳者由民也

言天所善惡與民同當亦鄭說

顯父餞之呂記引鄭箋云題父周之即士也今本鄭箋即士作公即孔疏則作即

士云諸庭及國王臣錢进惟鄉士故知顯父周之卿士則今本之誤信矣又嚴緝

引箋及總注皆作公即嚴後於呂其所見本應誤

我居圉卒荒箋云荒虚也疏云荒虚釋詰文某氏曰周禮野荒民骸則削之惟其

氏本有荒字耳其諸家尔雅則無之要周禮野荒必是虚之義也案康成箋詩本

據尔雅為說則荒虚之文古本立有之不知何時逸荒字而諸家俱不見以奉有 某氏解俸持於孔氏詩疏後儒尚得知之耳獨怪刑馬作尔雅正義竟不載孔疏

某氏語以補今文之故方宗信人經學遠不遠漢唐也 直字有十四音義各不同綠載其說部為水中浮州者當讀如樣召是詩如彼

李韻會六麻韻直字與茶植同鋤加切其見六奧韻子余切者又云士加切 詩棲直證之盖用此釋文切也可見宗本釋文不誤呂朱誤切亦起於近本耳 棲直是也今監本釋文直士如及呂氏詩記士始反樣音當士加反意監本誤 則是麻之有子者豳風叔直當从其音非此直也其七字豈又釋文士字之為乎 為如呂記誤加為始皆因字形之相近也嚴緝直音茶獨得其正至朱傳七如反 因 马 力口

頌

周頌

康謂武王也詩中往往有此皆非舉益為言界天有成命及噫嘻兩領皆言成 文武吉南調吉南也文武是憲調申伯也文武維翰謂文王也不顯成康自彼成 正猶下並及酒語之成王何彼禮矣之平王也以三須所稱為兩王之益 因調康

達得存之於疏雖是價化然乃光漢遺文惱其全篇不可見已今記之如左泰誓 鄭箋因今文泰誓以釋詩貼我来年孔疏因詳録其語今文泰誓唐世猶存故 構更以祭變禮也又日至于五日有火自上復於下至於王屋流之為賜其色**灰** 鴉鴉鳥也燎後五日而有火為鳥天報武王以此瑞書說曰鳥有孝名盗王卒父 其聲魄五至以穀俱來注云五日燎後日數王屋所在之舍上流猶變也鶥當為 中流白奧入於王月王跪取出漢以燎之尚有晕公咸日休哉句注云白奧入自 仁人在位未可伐也得白奧之瑞即變偶王應天命定號也疾涯也王命於岸上 天之瑞也與無手足象紂無助白者殷正也天意若曰以殷與武當待無助今有 日惟四 以後尚有領者此歐陽之臆說而未子和之者也駁難之交備於通義矣 月大子發上祭亏畢下至於孟津之上注云孟津地名又曰大子發升月 仲

業故鳥瑞臻灰周之正穀記后稷之應又禮說曰武王灰鳥穀也應周尚灰用兵 農旅今馬銜穀故云記之也案孔氏引雜書以補大誓注所未備正可作大誓疏 符后注云五至随五來不知一日五来為當異日也言五至以穀則弟五至時乃 注云右助也天告以伐紂之意是其助然則目下有此投右之字也而授右之下 誓止言白奧不言奧之大小中條合符后云奧長三尺灰文有字題之目下授 麥也詩曰貽我来年是鄭所據之文也已上所云注當即鄭氏書注孔疏又云太 何有一百二十餘字乃云王維退 為以二十字 奧文治益其鱗甲之上有此字 王命日為年天意若曰須假約五年乃可誅之武王即位此時已三年矣穀益年 有穀耳書說云穀以記后稷之應者尚書璇幾鈴及合符后皆有此文注云稷好 目下所能容直言出漢以燒不言廻用在此岸燉也大誓之注不解五至而

詩言捕奧之器凡十有二既詳之於潛領矣今觀唐皮相陸觀濟具詩為題十有 此乃来字注云来周所受瑞麥来辨一來二缝象芒束之形天所来也故為行来 為機巧日滋肆為不仁之罷殘害水族是可慨也吾邑多水民恃捕臭為恒業渙 藥與曰飲與回種與曰舴艋日答着首詩所未有又宋陸游入蜀記言吳江縣治 者既長子孫於中而邑人亦賴以克口腹廣殺物命恬不知怪非大覺緣果之文 有石鍋曾文清公船賴等洁與具詩比松陵唱和集所載的該及增十事俗報民 五惟四軍梁務衛四與詩同餘日因城滅曰筒日車日鳴柳日滬之鋪日又與日 之来詩曰語我来好與疏所引文小異其對字注云来對麥也或从州作革 豈能救之哉或謂两罟化於包據義皇聖人未當不教人以殺吁此闡提革所籍 引說文云好周所受來年也一麥二年發达刺之形天所来也案今說文

費廣大八卦旣畫則天事物總不出其範圍非謂古聖人果列離益諸卦於前朝 養作四罟獨是易繁詞耳禮運古未有火代民食鳥獸之四是 煙里以前民已擊 教之 那易詞明易象之悉備則以為在 影畫卦之後禮運推禮制所由與則以為 耳豈真包據作之那布两轉九昆蟲尚能之而何況於人即後也沒具日增並無 煩聖人之教也意两罟本出自民間聖人順民之欲不為禁制遂以為義皇作之 夕觀玩方造出四罟耒相諸器也作是解者無智人也與其書不能讀者也又包 耳如謂羲皇作两男以教殺則张矢能殺人而殺人亦聖人之教邪擊詞之意本 口以助其貪養而不知為此論者正坐不讀書之故也两署之制始於包藏之世 鮮而食漁獵之昇此時即應有之所非始於養皇時矣盖并荒以來民物雜居各 以智力相角人為物之靈自能角物而勝之因取以薦齒牙事勢應爾豈必聖人

時事無書史可指夫子止約署言之耳何可偏熟其一語遂謂盡皇之教殺子大 在未鑽火之前立言之怕各有攸歸故內書皆夫子之言而先後不同要之洪荒 欲味則教之以時而取以禮而食以禁其多殺如是而已若果能窮其淫殺之根 抵古人立法惟是因民利導公其大甚知民之欲色則為婚禮以防其淫知民之 而悉除之量不甚願然必待覺王降生方能為此要其出也有期其化物有緣非 人間帝王所可代為也夫覺皇之於鈍根循有權教況帝王子

當有一白字否則日當作白必有脫誤然諸本注疏及呂記朱傳嚴緝引傳皆同

贈贈無豪肝白之名傳言豪肝白者謂豪毛在肝而白長也如疏言則傳豪肝

駒篇有與有奧毛傳曰豪肝輪日顯孔疏云說文日散散路也釋富云四駁皆白

魯頌

不應諸本俱為傳旣無白字則孔疏豪毛白長之解又从何来況豪肝白聽亦不

成文義此甚不可晓也

其旅校校校从州从伐朱傅獨从竹从代作校花不成字字書所無或諸本皆同 不知誤始何時今讀者俱莫覺近世俗下書有字賣者遂造一代字收入竹部堪

發一笑

薄采其菲釋文云菲干實云今之疑聽州堪為道江東有之案疑聽音鴨鹿說亦

作魯王篇包鴨同一字廣雅曹憲注云色於甲反亦有鴨字如此宋庠國語補音

云紀島甲及即鴨字又茶鳥鴨一類前亦名見葵其以此與

東菜於那風辨萬舞兼干粉其見諱矣至魯領之脚宫商領之那仍依用鄭箋以

萬為干舞盖公劉次章以後皆未經刊定之書也又國風二雅皆詳載鄭譜之文

三領則關馬始信已亥重脩此書為功不淺偕未竟其緒耳

商領

那領熱事有格箋云執事薦假則又敬也釋文薦作豪溪練反本又作薦雜記薦

馬釋文亦作蒙云蒙又作薦鄉飲酒祭薦釋文云薦本亦作夢案廣韻云夢畜食

作甸切薦之本訓為獸所食州是薦蒙音義俱同也其俗為奉進之義亦同

玄鳥長發殷武三詩皆句句用韻惟天命玄鳥四海来假維女荆楚數語不協 耳

今號句句協韻者為柏梁體啖虞廷慶歌三句皆韻五子弟三歌若依左傳則六

白皆韻 陶唐下多率彼天常風風二雅如碩人者待響九戰皇皇者華斯干見醫

等篇中多有連句用韻者及商領三篇亦然此體之来古矣惟七言則始於柏梁

耳

隕左从自本順墜字以近音圓脚班故讀圓而訓均諸本皆然獨監本經文作 順 學者算覺 詩幅員既長今詩作順注當作圓據此則幅順字有从中あ者而不以為詩字殆 誤也放字書俱無順字惟元人韻府群王有之注幅順禮部續降此又員字注云 禹功也詩人稱述住聖主於領揚祖德周所言惟后稷公劉大王王季文武二 王 增此俗字耳今字書不收盖已覺其誤而監本經文反用之不可不急為改正也 小雅云信彼南山維禹甸之大雅云豐水東注維高之績又云奏奏界山維禹面 又康成讀順為圓本以音之近今圓讀為園逐併詩幅順字亦讀為園為以生為 因幅順二字往往連用而幅本从中寫者談移幅旁之中加之於價相沿既久 之魯領云續高之緒商領云高數下土方又云設都于高之續皆指所目覩追念

商所言惟 穀萬世之天下皆禹所再造也後人舉目軟見之逐箸之於詩耳不儘詩也仲虺 言讚為舊服周公言改為之迹劉子言為明使之遠皆在百千載之後況當日之 則言之至再至三者何與洪水之灾民其與矣高復取而置之平土俾得耕田食 傳至大康而黎民成貳致弄界得乗豐篡稿微少康中與高幾不祀矣即祭之惡 亦非甚於約也約之也有西山義士洛邑頑民祭飲放即帖然井戴商豈夏之臣 民躬被其澤者乎宣其德岛之沒併愛其子孫雖有僻王植奉為君不忍叛乃再 民得聖人而為君者已百五六十年父子祖孫智見其如此彼以為為吾君者非 民盡不忠不義哉皆思其故而嘆人心之囿於習俗不可變也堯舜尚三聖相 聖人不可矣竟不知此乃萬古一逢之泰運也又堯舜皆傅賢則易姓之事彼亦 玄王相土成湯武丁中宗除此而外雖二帝之聖不一及馬而獨於為

見民始不甚求偷於君且知革命之為大變也而各職念其故主矣民之歸周 而至禁藏又加甚馬遂舍而歸湯不復顧彼素所責望其君者利且沒固不同 習以為常也獨高傳子及孫而大康又免豫滅德民乃翻然思太之矣又十餘傳 子孫而恕之也至商之未造則傳子已習為故事而賢聖之君又不過累也而 ンソ 如戴商之連時使之然也夏與商儀兩代間而人心之不同乃尔後之儒者乃欲 近今習俗斷三代以前之治數得失量知論世者哉

毛詩稽古編後飲 時日質於朱子老孺賴其指摘得日改正者數十條今復再易豪所改正又數倍 犯申寅記丁而閱十有四載三易豪始成此編雖唆未致自謂盡善也憶初脱豪

詩吟誦不太口時童小無知識徒以其範詞韻語傻於喉吻故好之耳及稍是粗 有是編也豈偶喚哉余家本世為易學幻姨習之而後以餘力及屯經顧心獨好

通文義則疑之甚日為五經皆聖人所以訓世詩獨連章累幅俱淫媒之談此壹

於前矣欲求就正之人不能起是孺於九原也輕斤息弦之數島能已已境余之

皆與馬若从今解則外第之言不踰閩少為嘉賓所談可見古詩義不知是告余 是余因思春秋卿大夫賦詩相贈當如風雨褰裳捧兮有女同車野有道 可為訓時時為同學者道之算余當也後或告余日此解者自誤耳詩義本不如 一諸篇

者波非安言但未知古人詩說載在何書也速又悉将成人矣適暑月上君子命 處最密持論又多與余同故所著周易廣義尚書均傳毛詩通義讀左日抄等書 至如馬貴與楊用修極口為詩教訟冤語俱明確甚泰其先得我心馬然以語 古經真面目汨没於後儒之訓釋者不懂詩也從此先儒之說始沒入識田每持 見天始信詩教之真足訓世不婉為聖化矣而向日之是盡釋更易覧餘經愈數 氏箋太喜曰此其古人詩說乎遂請此其於先君子伏而誦之則益喜忧若披竅 源暴春見笥中有十三經注疏者卷帙頭多竊闕之方知詩有子夏钦毛 傳鄭 編也豈偶然哉雖然經義宏淡管閱蠡測致自謂盡言乎因感就正之世人故述 並以示余共為論定余頗效其一得而詩則亦自成一書云盖余自童年好詩繼 朝笑而弗信學者沈於所聞又何怪乎惟朱子長孺懷然以窮經自任而與余遊 以折衷經義不為眾場所或後又於它書曳見南軍論經學多有右遠而左宋者 乃歷疑而得信以至白首而其信益堅又轉以前輩之同心知已之并事方有是

其顛木書於卷後

135.50