

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

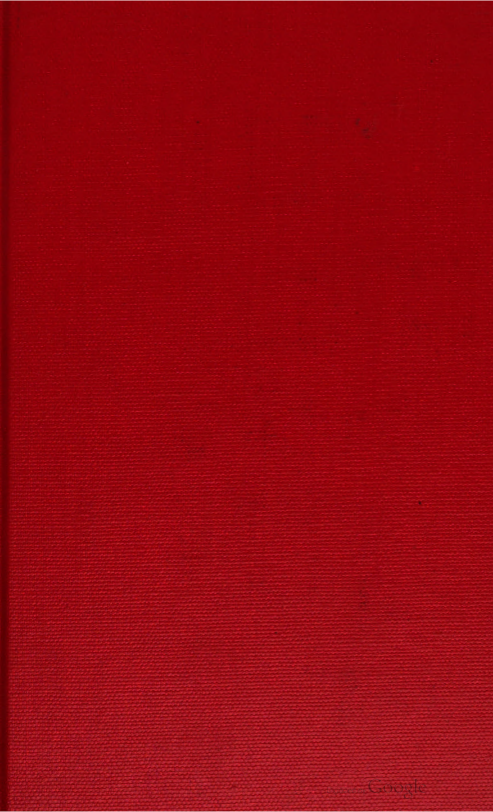
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











.

.

.





# исторія РУССКОЙ ЦЕРКВІІ

въ періодъ монгольскій.

Makeri, Met a dilan of liescew

митрополита московскаго.

khnla II.

BX 485 .M23 v.5

.





# NCTOPIA

# PYCCROЙ LEPRBI

Makapiy,

МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО.

томъ у.



615694-406

dr SA 96 08120 88E98X



.

415494-404

\_

dy st 96 08120 88E98X



.

# исторія Русской церкви.

Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать позволяется. С.-Петербургъ, Ноября 20-го дня, 1885 года.

Цензоръ Архимандритъ Тихоне.

Digitized by Google

-----

-



1

•

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

## глава у.

церковное право.

| I. | Правила и постановленія собственно церковныя:                                                       | Стр.         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|    | 1. Древнія в основныя, заключающіяся въ Коричей:                                                    |              |
|    | а) Пріобрѣтевіе митрополитомъ Кирилломъ ІІ-мъ сла-                                                  |              |
|    | вянской Кормчей изъ Болгаріп                                                                        | 1            |
|    | б) Была ли вновь переведена эта Кормчая или только<br>обогащена толкованіями?                       | . 3          |
|    | в) Два доселѣ сохранившіеся у насъ списка славян-<br>ской Кормчей XIII-го в. и какой изъ нихъ можно | Ð            |
|    | признать копіею съ Кирилловскаго?                                                                   | 5            |
|    | r) Откуда произошли редакцій правиль, заключаю-<br>щихся въ обоихъ этихъ спискахъ?                  | 11           |
|    | д) Значеніе митрополита Кирилла II-го въ исторія                                                    | 11           |
| •  | пашего церковнаго права и значение обопхъ                                                           |              |
|    | этихъ списковъ Кормчей                                                                              | 13           |
|    | е) Была ли вновь переведена Коричая митрополитомъ                                                   | ` <b>4</b> 0 |
|    | Кипріаномъ?                                                                                         | 16           |
|    | ж) Сборнаки церковныхъ правалъ изъ Кормчей и дру-<br>гихъ источниковъ.                              | 22           |
|    | з) Слёды употребленія у насъ Кормчей въ настоящій                                                   |              |
|    |                                                                                                     | 23           |

Digitized by Google

.

| •  |                                                                                                             | Стр.  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| •  | 2. Правниа и постановленія новыхъ соборовъ и цареград-<br>скихъ патріарховъ по дёламъ русской Церкви.       | 24    |
|    | <b>— —</b>                                                                                                  | 26    |
|    | 3. Правила и постановленія пашихъ митрополитовъ.                                                            | 30    |
| _  | 4. Постановленія нашихъ епископовъ                                                                          | 30    |
| П. | . Гражданскія узаконенія на пользу Церкви:                                                                  |       |
|    | 1. Узаконенія греческихъ государей, вошедшія въ со-                                                         | • •   |
|    | ставъ Кормчей                                                                                               | 32    |
|    | 2. Уставы нашихъ древнихъ вел. князей — Владиміра и                                                         |       |
|    | Ярослава: употребленіе этнхъ уставовъ въ на-                                                                | 33    |
|    | стоящій періодъ                                                                                             | 00    |
|    | а) Понятіе объ ярлывахъ в сколько вхъ сохранплось                                                           | 37    |
|    | б) Какія права предоставлялись въ ярлыкахъ русскому                                                         | . • • |
|    | духовенству?                                                                                                | 40    |
|    | в) По какому побуждению ханы давали ярлыки на-                                                              |       |
| -  | шему духовенству?                                                                                           | 44    |
|    | r) Какую силу и значеніе имѣли ярлыки?                                                                      | 45    |
|    | 4. Жалованныя грамоты нашехъ князей преимущественно                                                         |       |
| -  | на неднижимыя пмущества:                                                                                    |       |
|    | а) Нашимъ архипастырямъ: содержание этихъ грамотъ                                                           | . 48  |
|    | 6) Нашимъ монастырямъ: какія права предоставлялись<br>прид. произволя с с с с с с с с с с с с с с с с с с с |       |
|    | имъ грамотами?                                                                                              | 54    |
|    | в) по какаять побужденнять давались духовенству,<br>въ особенности монастырямъ, грамоты ва не-              |       |
|    | двожимыя имущества?                                                                                         |       |
|    | г) Всв ли монастыри имбли такія грамоты и какъ                                                              |       |
|    | смотрѣли тогда у насъ на недвижнимия имуще-                                                                 |       |
|    | ства монастырей?                                                                                            | 71    |
|    | а) Двѣ грамоты польскихъ королей православному ду-                                                          |       |
|    | ховенству въ Галидін                                                                                        | 75    |
| I  | 1. Приложевіе этихъ церковныхъ и гражданскихъ законовъ                                                      | •     |
|    | къ жизни: управленіе русской Церкви:                                                                        |       |
|    | 1. Митрополитъ, какъ глава русской митрополіи:                                                              |       |
|    | а) Его отношеніе въ подчиненнимъ епископамъ                                                                 | . 77  |

Л

Digitized by Google

.

•

CTP. б) Отношение ко всей митрополия.... 83 в) Доходы съ митрополіп.... 85 г) Мёсячный судъ матрополачій и споры о немъ. 86 2. Митрополить, какъ спархіальный архісрей в домохо-38885: а) Его управлевие спархиею киевскою и владимиро-92 MOCKOBCKORO . . . . . . б) Его доходы съ этихъ епархій и вотчины 95 3. Участіе митрополита въ делахъ гражданскихъ 98 4. Отношение къ матрополнту великаго князя. . . 102 5. Архіенископъ новгородскій: а) Способъ его избранія и поставленія . . . 104 б) Отношение его къ митрополяту.... 108 в) Отношение къ своей епархия и въ особенности ко 110 г) Политическое значение новгородскаго владыки . . 116 119 6. Прочіе епархіальные архіерен: пхъ управленіе-епархіями, отношеніе къ князьямъ п народу, спо-121 7. Настоятели монастырей и вообще пноки.... 125 8. Бѣлое духовенство. 126

#### ГЛАВА VI.

#### ДУХОВНАЯ ЛИТЕРАТУРА.

| I. | Bo | второй | почован.р | XIII-ro | bęra: |  |
|----|----|--------|-----------|---------|-------|--|
|----|----|--------|-----------|---------|-------|--|

| а) Общее замѣчаніе о писателяхъ этого врем                                        | een  | • •   | 131 |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|-------|-----|
| 6) Сочиненія митрополита Кирилла II-го                                            |      | • • • | 132 |
| в)-Серапіона, епископа владимірскаго                                              |      |       | 137 |
|                                                                                   |      |       |     |
| г) Сказаніе о. Андрея о мученической конч                                         | ппар | CB.   |     |
| г) Сказаніе о. Андрея о мученической конч<br>Михаила, киязя черниговскаго, п болу |      |       |     |

ш

CTp. д) Житіе св. князя Александра Невскаго . 147 е) Житіе св. Исаін, епископа ростовскаго . . 150 ж) Замѣчаніе о характерѣ этихъ сочиненій... 152 II. Въ XIV-мъ въ́въ́: 1. Сочинения учительныя: поучения, послания: а) Св. Петра, митрополита . . . . . . 153 б) Василія, архіепископа новгородскаго . . . . . 156 в) Св. Алексія, митрополита.... 159 r) Матоія, епископа сарайскаго. . . . 165 170 л) Безънменныхъ писателей. . . . . . . 2. Сочинения историческия: б) Сказанія о благочестивыхъ князьяхъ . . . . . . 182 в) Повѣсти о Мамаевомъ побопщѣ и о чудесномъ спасение Москвы отъ Тамерлана. . . . . 3. Путешествія на востокъ: 183 а) Стефана-Новгородца.... б) Игнатія, ісродіакона смоленскаго..... в) Дьяка Александра . . . . . . . . . . . . . . . 184 4. Замѣчаніе о другихъ писателяхъ нашихъ XIV-го вѣка и о характерѣ литературы. . . . . . . . Ш. Въ первой половинъ XV-го въка: 1. Сочиненія трехъ нашихъ митрополитовъ, получившихъ образование не въ России: 187 а) Митрополита Кипріана . . . . . . . 197 · б) Митрополита Фотія.... 216 в) Митрополита Григорія Самвлава..... 2. Сочинения нашихъ отечественныхъ писателей - учительныя: 230 а) Посланія преп. Кирилла Бѣлоезерскаго . . . . б) Поученія Самеона, архіепископа новгородскаго. . 234 3. Сочененія всторическія в описательныя: а) Житія Стефана Пермскаго и Сергія Радонежскаго, 236 написанныя Епифаніемъ . . . . . .

I۲

|                                                                                                 | Стр.        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 6) Житіе Диматрія Прилуцкаго, написанное игуменомъ<br>Макаріемъ.                                | 242         |
| . в) Житіе св. митрополита Алексія, написанное Пи-<br>тиримомъ                                  | 243         |
| г) Путешествіе въ св. землю («Ксенось») іеродіакона                                             |             |
| Зосемы                                                                                          | 245         |
|                                                                                                 | 246         |
| IV. Переводная п южно-славянская литература у насъ въ<br>монгольский періодъ:                   |             |
| а) Книги св. Писанія и толкованія на нихъ                                                       | 249         |
| 6) Писанія догматическія, правственныя и аскети-                                                |             |
| ческія                                                                                          | 252         |
| в) Церковныя поученія, слова п бесѣды                                                           | 254         |
| г) Житія Святыхъ, Прологи, Патерики                                                             | 255         |
| д) Сочиненія в Сборники сифшаннаго содержанія                                                   | 256         |
| е) Писанія апокрифическія или лживыя                                                            | <b>2</b> 59 |
| ж) Общее замѣчаніе о нашемъ духовномъ просвѣще-<br>ніп п духовной литературѣ въ монгольскій пе- |             |
|                                                                                                 | 261         |
| Frida                                                                                           |             |

Y

#### глава VII.

#### состояние въры и нравственности.

| 1. | Общій взглядъ на это состояніе                      | 265         |
|----|-----------------------------------------------------|-------------|
| 2. | Приверженность Русскихъ къ св. въръ и Церкви и при- |             |
|    | <sup>ч</sup> ивры протавнаго                        | 267         |
| 3. | Приверженность къ св. храмамъ и обителямъ и при-    |             |
|    | мвры противнаго                                     | <b>2</b> 70 |
| 4. | Уважение въ пастырямъ Церкви и примъры противнаго   | 271         |
| 5. | Милосердіе къ бѣднымъ и несчастнымъ и примѣры не-   |             |
|    | мплосердія и безчеловѣчія                           | 272         |
| 6. | Главный недостатовъ времени-грубость и жестокость   | <b>2</b> 75 |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | • -     | Стр. |
|------------------------------------------------|---------|------|
| Другіе ведостатки: суевѣрія, языческіе обычан, | страсть |      |
| въ вину, сквернословіе и проч                  | ••••    | 279  |

### ГЛАВА. УШ.

۲1

# ОТНОШЕНИЕ РУССКОЙ ЦЕРКВИ КЪ ДРУГИМЪ ЦЕРКВАМЪ.

### I. Къ церкви греческой:

| а) Избраніе русскихъ мнтрополитовъ въ самой Россіи<br>и сужденіе объ обычав избирать для Россіи ми-<br>трополитовъ въ Греціи и изъ Грековъ |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| б) Повременное раздъление русской митрополи и объ-                                                                                         |       |
| ясневія этого событія                                                                                                                      | 293   |
| в) Отношенія цареградскаго патріарха къ русской                                                                                            |       |
| Церкви и самихъ Русскихъ къ патріарху.                                                                                                     |       |
| г) Путешествія Грековъ въ Россію в Русскихъ въ<br>Грецію                                                                                   | 810   |
| <ul> <li>д) Вспомоществованія Грекамъ взъ Россів и бракт</li> </ul>                                                                        |       |
| греческаго царевича на русской княжив                                                                                                      | 312   |
| е) Какъ смотрѣли въ Россів на христіалъ неправо                                                                                            |       |
| славныхъ, жившихъ въ Греціп и вообще на вос-<br>токѣ                                                                                       | . 314 |
| II. Къ церкви Римской:                                                                                                                     |       |
| 1. Во второй половинѣ XIII-го вѣка:                                                                                                        |       |
| а) Сношенія папы съ Данівломъ Романовичемъ га                                                                                              |       |
| лицкимъ                                                                                                                                    | . 315 |
| б) — съ св. Александромъ Невскимъ                                                                                                          | . 322 |
| в) — съ Миндовгомъ, княземъ литовскимъ                                                                                                     | . 325 |
| 2. Въ XIV въвъ и въ первой половнив XV-го:                                                                                                 |       |
| а) Отношенія латинства къ православію въ княжеств                                                                                          |       |
| галицкомъ                                                                                                                                  | . 327 |
| б) Попытка шведскаго короля Магнуса распространит                                                                                          |       |
| латинскую вѣру па сѣверѣ Россіи                                                                                                            |       |
| в) Рядъ попытокъ къ насажденію латинства въ вели                                                                                           | •     |

|                                                                             | Стр. |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|
| комъ кнажествѣ литовскомъ п состояніе тамъ пра-<br>вославія.                | 337  |
| III. Флорентійскій соборъ:                                                  |      |
| 1. Переговоры греческихъ императоровъ и папъ, пред-<br>шествовавшіе собору: |      |
| а) Цёль, какую вмёлъ въ виду пмператоръ, и предва-                          |      |
| рительныя мёры, имъ принятыя                                                | 348  |
| б) Цёль папы и предварительныя мёры                                         | 353  |
| 2. Какъ происходилъ самый соборъ:                                           |      |
| а) Сперва въ Феррарѣ                                                        | 356  |
| б) Потомъ во Флоренціи                                                      |      |
| в) И какъ состоялась флорентийская унія                                     |      |
| 3. Суждение о Флорентийскомъ соборъ и уни                                   |      |
| 4. Достигъ ли императоръ своей цёли?                                        |      |
| 5. Достигъ ли иапа своей цъли?                                              |      |

6. Какъ встрвчена была Флорентійская унія въ Россія? 372

#### приложения.

| N                     | I.   | Свидътельства о существовании у насъ славянской                                                |     |
|-----------------------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                       |      | Кормчей въ до-монгольский періодъ                                                              | 379 |
| Nº.                   | 11.  | Правпла митрополитовъ — Петра и Фотія о вдо-                                                   |     |
|                       |      | выхъ священникахъ                                                                              | 381 |
| <b>№</b>              | III. | Двѣ патріаршія грамоты 1393 года къ Новгород-<br>цамъ по случаю споровъ ихъ съ митрополитомъ о | ,   |
|                       |      | мвсячномъ судв                                                                                 | 382 |
| $\mathcal{N}_{2}^{2}$ | IV.  | О сочиненияхъ митрополита вісвскаго Кирилла 11-го .                                            | 391 |
|                       | γ.   |                                                                                                |     |
|                       |      | хапла, князя черпиговскаго, и боярина его Өеодора.                                             | 417 |
| N                     | VI.  | Отрывокъ изъ поучения св. Петра митрополита                                                    | 421 |
|                       |      | Поученіе владыки Сарайскаго Матеія.                                                            |     |
|                       |      | . Древніе списки этого поученія и можетъ ли оно                                                |     |

|    |      | быть признано за сочинение метрополета Riebcka-<br>го Кирилла I-го | 426 |
|----|------|--------------------------------------------------------------------|-----|
| N  | IX.  | О посланін противъ Стригольниковъ, приписывае-                     |     |
|    |      | момъ цареградскому патріарху Антонію                               | 428 |
| Ne | X.   | Обзоръ сочинения митрополита Григорія Самвлака.                    | 430 |
| N  | XI.  | Гранота цареградскаго патріарха въ в. князю                        |     |
|    |      | московскому Василю Дмитріевичу (ок. 1393 г.).                      | 477 |
| N  | XII. | Грамота того же патріарха къ митрополиту кіев-                     |     |
|    |      | скому о пособін (1397 г.)                                          | 482 |

1:

YIII

#### ГЛАВА У.

#### ЦЕРКОВНОЕ ПРАВО.

#### I.

Новыя обстоятельства, въ которыя поставлена была Церковь русская порабощеніемъ Россіи Монголами; новые, а частію и прежніе, но только усилившіеся, недостатки и безпорядки въ церковномъ благочиніи и нравственности духовенства вслёдствіе этого порабощенія и обстоятельствъ; новыя потребности и вопросы, естественно обнаружившіеся и возникавшіе съ дальнёйшимъ движеніемъ церковной и государственной жизни въ нашемъ отечествё-все это вмёстѣ имѣло весьма ощутительное вліяніе на судьбу нашихъ церковныхъ законовъ въ періодъ монгольскій.

Первая по времени и самая важная, по существу дёла, перемёна коснулась основнаго законоположенія Церквп, обнимающаго правила св. апостоловъ, св. соборовъ, вселенскихъ и помёстныхъ, и св. отцевъ, изложенныя въ Кормчей книгѣ. Митрополитъ Кириллъ II-й, не разъ странствуя по Россіи для обоврѣнія своей обширной паствы, видѣлъ И. Р. Ц. Т. V. 1

повсюду не одни только слёды опустошенія, произведен-Монголами, но и многія, какъ самъ выразился въ HAPO рвчи на владимірскомъ соборъ (1274 г.), нестроенія, многія «несогласія и грубости» въ церквахъ, происходившія частію оть неразумныхъ обычаевъ, частію отъ нерадёнія цастырей я непосъщенія епископами своихъ епархій, частію отъ «неразумныхъ» (непонятныхъ) церковныхъ правилъ: «помрачени бо бяху прежь сего, говорнаъ святитель, облакомъ мудрости еллинскаго языка». Считая послёднее обстоятельстьо особенно важнымъ и думая, - какъ можно видёть язъ той же ръчи, --- что самое нашествіе Монголовъ на Россію было наказаніемъ Божіныъ за пренебреженіе церковныхъ правилъ, первосвятитель обратился письменно КЪ деспоту Болгаріи Іакову Святиславу и просиль его прислать въ Россію славянскій списокъ означенныхъ правилъ. Святиславъ съ полнымъ сочувствіемъ отозвался на просьбу, и, по его приказанію, три писца, судя по припискѣ или замъткъ одного изъ нихъ-Іоанна Драгослава, въ пятьдесять дней переписали всю книгу правиль, въ 1270 году. Препровождая ее къ нашему митрополиту и называя ее Зонарою, конечно, по имени одного изъ толкователей церковныхъ правилъ, Святиславъ, между прочимъ, писалъ, что эта Зонара въ каждомъ христіанскомъ царствѣ должна быть одна на соборъ, что къ ней ничего не надобно прибавлять, и что потому онъ испросиль ее у самого патріарха, «препустилъ» (перевелъ или переписалъ?) и посылаетъ на поминъ души своей и своихъ родителей. Кириллъ II-й, когда получилъ желанную книгу и познакомился съ нею, свядётельствоваль на владимірскомъ соборѣ, что церковныя

2

правила, прежде неразумныя для Русскихъ, какъ помраченныя облакомъ мудрости греческаго языка, «нынѣ облисташа, рекше истолкованы быша, и благодатію Божіею ясно сіяютъ, невѣдѣнія тьму отгоняюще и все просвѣщающе свѣтомъ разумнымъ» (<sup>1</sup>).

понимать это свидётельство? Взявъ во вниманіе Какъ весьма часто употреблялось въ значто слово толковать переводить, и сопоставляя выраженія митрополита ченіи относительно церковныхъ правилъ, что прежде они были помрачены для Русскихъ облакомъ греческаго языка и потому оставались неразумными или непонятными, а теперь ясно сіяють свётомъ разумнымъ и прогоняють тьму невъдънія, мы думаемъ, что здъсь ръчь именно о переводъ правилъ на славянскій языкъ или о томъ, что прежде они были извёстны въ Россіи на греческомъ языкѣ, а теперь сдёлались извёстными и на славянскомъ. Въ такомъ смыслѣ свидѣтельство митрополита можетъ показаться несогласнымъ съ другими свидътельствами древности, указывающими на существование у насъ славянскаго перевода церковныхъ правилъ и въ прежнія времена. Но эти послёднія свидѣтельства недовольно рѣшительны и тверды, п лучшія изъ нихъ или наиболёе достовёрныя ведуть только къ мысли, что нёкоторыя церковныя правила дёйствительно извёстны были тогда у насъ на славянскомъ языкѣ и употреблялись въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, а отнюдь не даютъ права заключать, чтобы у насъ существовали тогда всѣ

Digitized by Google

3

•

<sup>(&#</sup>x27;) Русск. Достопамятн. I, 106—107; Восток. Опис. Румянц. Мув. 290— 291; Розенкамиф. о Кормч. книгъ, 56—59, а по изд. второму 51—52.

церковныя правила по-славянски или чтобы они находились во всеобщемъ, церковномъ употребления (<sup>2</sup>). Напротивъ, естественнъе думать, что такъ какъ почти всв наши митро-• политы въ періодъ до-монгольскій и многіе изъ епископовъ были Греки, то они и сами пользовались греческимъ текстомъ правилъ, и оставляли его въ церковномъ употребленіи, не запрещая, впрочемъ, желающимъ пользоваться и славянскимъ переводомъ. Митрополитъ Кириллъ II могъ даже · не знать о существовании и употреблении въ России этого перевода правилъ, или если и зналъ, то не былъ убѣжденъ въ исправности его и не счелъ благонадежнымъ на него положиться, - потому и рёшился вытребовать себё славянскій списокъ церковныхъ правилъ изъ Болгаріи, который снять быль съ другаго списка, испрошеннаго непосредственно отъ самого цареградскаго патріарха. Впрочемъ можно понимать выражение-«истолкованы быша»-въ разсматриваемомъ нами свидътельствъ и буквально и видъть въ словахъ митрополита ту мысль, что церковныя правила прежде были невразумительны для Русскихъ по несовершенству славянскаго перевода, который былъ затемненъ множествомъ эллинизмовъ, и еще потому, что не имѣли толкованій, а теперь пріобрѣтены въ новомъ славянскомъ переводѣ и съ толкованіями, - отчего ярко сіяють и прогоняють тьму невъдънія, хотя, признаемся, эта тыма невъдънія невольно. заставляеть предполагать не одну только невразумительность церковныхъ правилъ для Русскихъ въ прежнее время,

(\*) См. Приложен. № I.

4

а совершенную ихъ неизвёстность или недоступность для разумёнія. Можно, говоримъ, понимать разсматриваемое свидётельство и въ такомъ смыслё, по крайней мёрё, сообразно съ историческими обстоятельствами. Ибо если и употреблялся по мъстамъ въ Россіи славянскій переводъ церковныхъ правилъ еще въ XI и XII вѣкѣ, то безъ толкованій, которыя въ самой Греціи явились не прежде второй половины XII столётія изъ-подъ рукъ извёстныхъ юристовъ - Зонары, Аристина и Вальсамона. А митрополитъ Кириллъ II дъйствительно получилъ изъ Болгаріи славянскій переводъ правилъ съ толкованіями подъ именемъ Зонары. Во всякомъ случав, въ первомъ ли или въ послёднемъ смыслё мы будемъ понимать свидётельство Кирилла II, мы должны согласиться, что онъ первый ввелъ въ Россіи славянскую Кормчую во всеобщее, церковное употребление. первый пріобрёль для Русскихь славянскую Кормчую съ толкованіями.

Подлинный списокъ Кормчей, присланный митрополиту Кириллу изъ Болгаріи, не дошелъ до насъ. Но сохранились два списка XIII вѣка, оба съ толкованіями, писанные вскорѣ по смерти Кирилла, и въ одномъ изъ нихъ не безъ основанія можно видѣть точную копію съ присланнаго изъ Болгаріи. Предварительно, однакожъ, познакомимся съ самими этими списками. Первый называется рязанскима или iocuфовскима, потому что былъ написанъ для рязанскаго епископа Іосифа въ 1284 году. Въ спискѣ содержатся правила церковныя сокращенныя, какъ они изложены у Аристина, но по мѣстамъ между ними встрѣчаются и правила полныя по изложенію Зонары; равно содержатся и толкованія Ари-

стиновы, а по мёстамъ между ними Зонаровы. Другой списовъ писанъ, по догадкамъ, въ 1282 г. или несомивнио между 1280-1294 г. и называется софійскима по имени Софійскаго новгородскаго собора, въ которомъ первоначально хранился. Туть-правила всё по изложению только Зонары, одни полныя, другія неполныя или нецфльныя, т. е. Heвполнъ, лишь по частямъ, списанныя, но сокращенныхъ правиль вовсе нёть; а толкованія тё же самыя, какія и вь рязанскомъ спискъ. Такимъ образомъ оба списка заключаютъ въ себъ правила и толкованія смътанныя: первый — правила сокращенныя и отчасти полныя, второй-правила полныя и отчасти неполныя или нецёльныя, оба-толкованія Аристиновы и по мёстамъ Зонаровы. Слёдовательно списки различны между собою только по изложенію правиль и сходны по толкованіямъ. Различны они еще по самому переводу правилъ, который въ софійскомъ спискё гораздо древнёе, чёмъ въ рязанскомъ, и сходны по переводу толкованій, который въ обоихъ спискахъ буквально тотъ же. Наконецъ, послёднее сходство между списками можно находить въ томъ, что переводъ, пом'єщенный въ каждомъ изъ нихъ, сдёланъ не въ Россія, а въ Болгаріи или вообще у южныхъ Славянъ, судя по нѣкоторымъ словамъ, встрѣчающимся въ этихъ переводахъ, южно-славянскимъ, которыя въ Россіи не употреблялись; послёднее различіе-въ томъ, что въ рязанскомъ спискѣ помѣщены только статьи, переведенныя съ греческаго, и нётъ статей русскихъ, а въ софійскомъ-къ греческимъ статьямъ присоединены и русскія, какъ-то: посланіе митрополита Іоанна Іакову черноризцу, отвѣты Нифонта Новгородскаго КЪ

- 6. -

на вопросы Кирика, церковный уставъ Владиміровъ и друг. (<sup>3</sup>).

Обратимся теперь къ рѣшенію вопроса: какой же изъ этихъ двухъ списковъ можно признать копіею съ первоначальнаго, присланнаго митрополиту Кириллу? Нѣтъ сомнѣнія, что самъ митрополитъ Кириллъ пользовался тѣмъ именно спискомъ, какой получилъ изъ Болгаріи. И что же? Въ той самой рѣчи или соборномъ дѣяніи, въ началѣ которой митрополитъ такъ ясно засвидѣтельствовалъ на владимірскомъ соборѣ о достоинствѣ своего списка церковныхъ правилъ, вскорѣ затѣмъ приводится второе правило халкидонскаго собора. Въ какомъ видѣ и переводѣ? Въ томъ точно видѣ сокращенномъ (т. е. по Аристину) и въ томъ буквально переводѣ, какъ оно читается въ рязанскомъ спискѣ, а отнюдь не въ томъ видѣ и не въ томъ переводѣ, какой находится въ спискѣ софійскомъ (<sup>4</sup>). Этого мало. Рязанскій списокъ переписанъ

(\*) Тексты этого правная и по сокращенію Аристина, т. е. по рязанскому списку, и по списку софійскому представляеть баронь Розенкампфъ, и самъ же сознается, что матрополить Кирилль привель это правило (см. Русск. Достопам. I, 108) именно по сокращенію Аристинову (о Корич., примъч. стр. 51-53, изд. 1). А между тъмъ, къ изумленію, держится мысли, что не разанскій, но софійскій списокъ есть копія съ того, который получиль митрополить Кирилль изъ Болгаріи (тамъ, же 10). Нельзя не пожальть, что Ровенкампфъ не сличиль и всё другія правила, приводимыя Кирилонъ въ томъ же соборномь двяніи, съ текстами по спискамь рязанскому и софій-

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Свёдёнія о софійскомъ списка-въ Русск. Достопам. I, 19-21. О софійскомъ и рязанскомъ-у митрополита Евгенія (Словар. духови. писат. I, 324-329, изд. 2) и барона Розенкамифа (о Кормчей, 7-12 и друг.), которые оба изучали эти списки непосредственно и сравнивали ихъ между собою. Большею ясностію и точностію, при всей своей краткости, отличаются свидѣтельства митрополита Евгепія, который, наприм., говорить, что «тодкованія въ обовхъ спискахъ буквально сходны», или «слово въ слово сходны» (Словар. духови. пис. I, 327; Опис. Кіево-Соф. соб., Прибавл. 239).

былъ въ 1284 г. въ Рязани со списка, присланнаго, по просьбъ рязанскаго епископа Іосифа, изъ Кіева отъ митрополита Максима. Трудно повърнть, чтобы спустя четыре года по смерти митрополита Кирилла при кіевской казедръ существовалъ уже какой-либо другой списокъ церковныхъ правилъ, а не тотъ, который такъ недавно добыть изъ Болгарін, - тёмъ болёе, что митрополить Максимъ, какъ Грекъ, лично не имблъ никакой нужды ни отмбнять прежняго списка славянской Кормчей, ни вводить новаго. Но-что особенно важно-рязанскіе переписчики помѣстили въ своенъ спискъ отъ себя извѣстіе, при комъ, когда и какъ совершенъ ихъ трудъ,-и въ этомъ извёстія они очевидно воспользовались не только мыслями, но даже выраженіями изъ письма болгарскаго деспота Святислава къ митрополиту нашему Кириллу II и изъ приписки или замътки Драгослава, одного изъ переписчиковъ книги церковныхъ правилъ, присланной изъ Болгаріи этому митрополиту (5). Явный знакъ, что списокъ, доставленный изъ Кіева въ Рязань для снятія коціи, былъ именно Кирилловскій и содержаль въ себѣ помянутыя и письмо Святислава къ Кириллу и замътку Драгослава: иначе какъ могли узнать о томъ и о другой рязанскіе переписчики и съ чего бы вздумали подражать имъ? Между тёмъ въ софійскомъ спискъ Кормчей вовсе нёть ни этого письма болгарскаго деспота къ нашему митрополиту, ни приписки Дра-

скому: тогда можно было бы уже съ непререкаемостию рёшить вопросъ, какой изъ этихъ синсковъ есть копія съ первоначальнаго—Кириловскаго.

(<sup>5</sup>) Чтобы убёднться въ этомъ, довольно сличить извёстіе рязанскихъ инсцовъ съ инсьмомъ Святислава и принискою Драгослава, которыя всё напечатаны у Розенкамифа (о Корич. 56-63).

гослава, ни даже какого-либо подражанія имъ. Кромѣ того извѣстно изъ послѣдующихъ списковъ славянской Кормчей, что приписка или замѣтка Драгослава помѣщена имъ именно послѣ предисловія къ правиламъ кареагенскаго собора: рязанскіе переписчики въ этомъ самомъ мѣстѣ оставили прооѣлъ, не рѣшившись, можетъ быть, переписать замѣтки Драгославовой потому, что уже воспользовались ею прежде отъ собственнаго лица въ своемъ извѣстіи, съ нѣкоторыми только перемѣнами (<sup>6</sup>). Такимъ образомъ, намъ кажется, есть достаточныя основанія признавать копіею съ Кирилловскаго списка рязанскій, а не софійскій (<sup>7</sup>). Скажутъ ли, что деспотъ болгарскій Святиславъ назвалъ книгу правилъ, отправленную къ митрополиту Кириллу, Зонарою, а въ рязан-

(7) Этого мнёнія держался митрополить Евгеній (Слов. духовн. пис. І, 326; Опис. К.-Соф. соб., Прибавл. 238) и держится авторъ статьп: «о первоначальн. составъ славянской Кормчей книги», напеч. въ Христ. Чтен. 1851, I. 558. Баронъ Розенкамифъ, какъ мы уже замѣтиля, напротивъ приянаваль софійскій списокъ копісю съ Кирипловскаго или болгарскаго. А авторъ «Обвора русской духовной литературы» вамёчаеть, что «спискомъ съ болгарской Кормчей, присланной къ митрополиту Кириллу, надобно признать списокъ Румянц. Муз. XVI в. № 232, такъ какъ въ немъ сохранидось самое инсьмо, при которомъ препровождена была къ нему Кормчая», и присовокупляеть, будто тексть восточныхъ правилъ предложенъ вдёсь въ подлинномъ, полномъ видё его, какъ у Зонары и софійской Кормчей, а не какъ въ рязанской (I, 55, въ статъй о Кирилли II). Между тимъ баронъ Рогенкампфъ этоть самый синсокъ Кормчей Румянц. Муз., означенный въ Оппс. Востокова подъ № 232, а у него-Розенкамифа подъ № 5, относитъ именно къ рязанской фамилін, а не къ софійской (о Кормч. 12; Восток. Опис. Рум. Мув. 297), и судя по описанію этого списка у Востокова, который неоднократно замбчаеть, что правила изложены въ немъ, какъ въ печатной Кормчей, не можеть оставаться никакого сомнёнія, что списокъ действительно относится къ рязанской фамилія.

<sup>(\*)</sup> Розенкам. О Корич., примъч. 47, стр. 56, или яснъе примъч. 46, стр. 268, ивд. 2. Снес. Восток. Опис. Румянц. Муз. 290. 298.

СКОМЪ СПИСКВ СОДЕРЖАТСЯ ПРЕИМУЩЕСТВЕННО И ПРАВИЛА. КАКЪ они изложены у Аристина, и толкованія Аристиновы? Но содержатся также, хотя въ меньшемъ количестве, правила и толкованія по издоженію Зонары. Слёдовательно не въ точномъ смыслё Святиславъ могъ назвать и такой списокъ Зонарою, по имени одного изъ толкователей, а не обоихъ, можеть быть, потому что имя Зонары болёе было извёстно и болёе уважалось. Съ другой же стороны, вёдь, и въ софійскомъ спискъ толкованія преимущественно Аристиновы, а не Зонаровы. Укажуть ли на то, что въ нёкоторыхъ позднёйшихъ копіяхъ съ софійскаго списка встрёчаются и письмо Святислава къ митрополиту Кириллу и приписка Драгослава? Но эти копіи не суть только копіи, а съ разными прибавленіями, и если имѣють въ себѣ означенныя письмо и приписку, то заимствовали ихъ, конечно, не изъ софійскаго списка, гдё ихъ нёть, а изъ другаго источника (<sup>8</sup>). Между тъмъ письмо это и приписка находятся и въ копіяхъ съ рязанскаго списка, а-главное-какъ мы видёли, самый то рязанскій списокъ списанъ съ такого, гдѣ они несомнённо находились (<sup>9</sup>).

(\*) Таковы сински Румянц. Муз. Ж 233 и Ж 234. Но стоить только сравнить, наприм., русскія статья, пом'ященныя въ этихъ синскахъ, съ тёми, какія находятся въ софійскомъ (Русск. Достопам. I, 20-21), чтобы видёть сдёланныя прибавленія или дополненія.

(\*) Розенкамифъ указываеть на однить списокъ XV в., принадлежащій курцу Лаптеву и «совершенно сходный» съ рязанскимъ, сибдовательно безъ изм'яненій и прибавленій, —и въ этомъ Лаптевскомъ спискѣ есть означенное письмо и приниска (о Корич. 12 и примъч. 47, стр. 36, а яснѣе по язд. 2-му примъч. 46, стр. 268). Есть также въ спискать рязанской фамиліи— Румянцевскомъ № 232 (Опис., стр. 290) и Новгородскомъ (Опис. Кіево-Соф. собора, Прибавл. 238).

Если мы согласимся признать рязанскій списокъ копісю съ первоначальнаго-Кирилловскаго: то самъ собою рёшится вопросъ и о происхождения находящейся въ этомъ спискъ смёшанной редакція правиль и толкованій. Очевидно, она произошла не въ Россіи и даже не въ Болгаріи, вопреки мнѣнію нѣкоторыхъ, а въ самой Греціи: такъ какъ, по свидётельству деспота Святислава, онъ испросиль отъ самого патріарха цареградскаго прототипъ того списка, который послалъ нашему митрополиту Кириллу. Пусть нынъ въ извёстныхъ греческихь спискахъ Кормчей не находятъ такой сившанной редакціи правиль и толкованій; но отсюда не слёдуеть, чтобы она не существовала у Грековъ въ XIII и даже въ послёдующія столётія (10). Что же сказать о происхожденіи софійскаго списка и другой смѣшанной редакціи правилъ и толкованій, какую онъ представляеть? Намъ кажется въроятною догадка, что правила въ софійскомъ спискъ, полныя и частію неполныя или нецбаьныя, суть ть самыя, какія по мъстамъ употреблялись въ Россіи еще прежде митрополита Кирилла, и потомъ къ нимъ только принисаны гото-

<sup>(\*\*)</sup> Имфенъ въ виду мифніе Розенкамифа (о Корич. 64). Кстати замфтимъ смѣдующее. Патріархъ Никонъ говоритъ, что при первоначальномъ печатанія у насъ славянской Кормчей она была свидътельствована по многимъ снавянскимъ спискамъ, «ванпаче же свидътельствова тую книгу греческая Кормчая книга Пансін патріарха св. града Іерусалима, яже древнями писцы написася за многая лѣта, ему же патріарху Пансів въ та времена бывшу въ царствующемъ градъ Москвѣ» (Послѣсл. къ I части печатной Кормч. л. 647). А извѣстно, что печатная наша Кормчая издана по редакціи смѣшанной, такъ называемой у насъ рязанской. Не слѣдуетъ ли отсюда заключить, что и греческая древняя Кормчая, по которой наша печатная была повѣряема и свидѣтельствована при печатаніи, принадлежала къ той же самой смѣшанной редакціи?

выя толкованія наъ списка, полученнаго Кирилломъ. Ибо, какъ мы уже замѣчали, правила софійскаго списка, по педеводу южно-славянскому, гораздо древнёе правиль списка Кирилловскаго, или, что то же, рязанскаго, а толкованія въ обоихъ спискахъ буквально сходны; между тёмъ, судя по памятникамъ, у насъ прежде митрополита Кирилла дъйствительно употреблялись правила полныя (11). Или, быть можеть, эти толкованія новаго перевода присоединены къ полнымъ правиламъ древнъйплаго южно-славянскаго перевода въ самой Болгаріи, и списокъ ихъ въ такомъ видъ присланъ былъ въ Россію, напримёръ, въ Новгородъ и послужилъ прототипомъ для списка софійскаго и другихъ подобныхъ. Соотвётственно тому, какую примемъ мы догадку, первую или послёднюю, редакція софійскаго списка можно будеть приписать происхождение или русское или болгарское, по врайней мёрё, въ томъ смыслё, что соединеніе здёсь толкованій, преимущественно Аристиновыхъ, съ правилами по Зонару совершено или въ Россіи, или въ Болгаріи, хотя относительно сочетанія въ этомъ спискъ самихъ правилъ, цёльныхъ и нецёльныхъ, кёмъ и когда оно сдёлано, въ Россіи ли или въ Болгарін или даже въ Греція, мы ничего сказать не можемъ.

Впрочемъ, справедливы или не совсёмъ справедливы изложенныя нами мысли о старёйшихъ спискахъ нашей Кормчей, рязанскомъ и софійскомъ, за достовёрныя можно признать

<sup>(&</sup>quot;) Таково мийніе о происхожденія софійской редакція митрополита Евгенія (Опис. Кіево-Соф. собора, Прибави. стр. 239; Словар. духови. писател. I, 327). Въ отвётахъ новгор. епископа Нифонта на вопросы Кирика—XII въка-приводятся правида полныя (*Розенк.* о Кормч., примъч. 40, стр. 47).

савдующія положенія. Первое: время митрополита Кирилла составляетъ эпоху въ исторіи церковнаго законовёдёнія въ Россіи. Кромѣ того, что онъ первый принялъ въ Россію славянскую Кормчую съ толкованіями, которыя прежде у насъ были неизвёстны, и предложиль ее для употребленія всей Церкви, а не частныхъ только лицъ, онъ своимъ примъромъ, а можетъ быть, и особымъ распоряженіемъ возбудилъ другихъ къ списыванію славянской Кормчей и содбиствоваль распространенію ея въ нашемъ отечествѣ. Не даромъ онъ самъ свидѣтельствовалъ на владимірскомъ соборѣ, спустя не болёе четырехъ лётъ со времени полученія изъ Болгаріи книги церковныхъ правилъ, что эти правила, благодатію Божіею, уже ярко сіяють въ Россія, прогоняя тьму невѣдѣнія и все просвъщая свътомъ разумнымъ: одного своего списка, конечно, тутъ не могъ разумъть первосвятитель. Съ его времени славянскую Кормчую у насъ списывали не только епископы, напримъръ, новгородскій и рязанскій, судя по уцълёвшимъ ихъ спискамъ, но и князья, напримёръ, волынскій Владиміръ Васильковичъ, для котораго переписана была она въ 1286 г., а можетъ быть, и другія лица. По крайней мъръ, съ послъдней четверти XIII въка, впродолжение двухъ столётій, мы можемъ насчитать болёе десяти списковъ Кормчей, писанныхъ въ Россіи и доселѣ сохранившихся или извѣстныхъ въ позднёйщихъ копіяхъ (12). И замёчательно, что,

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Досенё сохраннянсь списки Кормчей, кром'й рязанскаго и софійскаго: XIII в.—въ Сунодальной библіотек', XIII—XIV в.—въ той же библ. (Саевы Указател. Сунодал. библ. 194), XIV в.—въ библ. бывшей Царскаго (Опис. рукоп. Царск. стр. 169), XV в.—въ библ. московской Д. Академін (Розенк. о Корм., прим'яч. стр. 266), еще XV въка—списокъ Брандовскій, въ Имие-

спесывая Кормчую, наши епископы предназначали ее не для себя только, но и для своихъ священниковъ и для мірянъ. Въ замёткё или предисловіи къ рязанскому списку сказано, что епископъ Іосифъ списалъ внигу правилъ «на увъдение разуму и на просвъщение върнымъ и послушающимъ», а въ предисловіи къ списку софійскому зам'ячено, что архіепископъ Клименть положилъ свою Коричую «въ церкви святыя Софія на почитание священикомъ и на послушание врестьяномъ» (13). Другое положение: оба старъйшие списка нашей Кормчей, рязанскій и софійскій, или вёрнёв, тв, съ которыхъ они списаны, послужили прототипами для всёхъ послёдующихъ списковъ, какіе употреблялись у насъ не только въ XIII-XV столътіяхъ, но до самаго изданія печатной Кормчей (1650), по крайней мёрё, насколько дёло разслѣдовано учеными. Отсюда раздѣленіе этихъ списновъ на двѣ фамиліи: рязанскую или іосифовскую и софійскую. Такъ, къ рязанской фамиліи принадлежатъ: одинъ изъ Сунодальныхъ списковъ XIII-XIV в., одинъ изъ списковъ Лаптев-

РАТОР. публ. библіотекѣ, списокъ Архангельскій или Строгановскій и два списка купца Лаптева (*Розенк.* о Кормч. кн., по изд. 2-му, стр. 7-8). Извѣстны въ поздиѣйшахъ копікхъ списки: писанный въ 1286 г. для волынскаго князя Владиміра Васильковича (*Восток.* Опис. Рум. Муз. 313), писапный въ 1375 г. въ Суздали (*Калачов.* о Кормч., въ Чтен. Москов. Истор. Общ. 1847, Ш, отд. I, 117) и писанный въ 1403 г. въ Москвѣ (*Восток.* Опис. Рум. Муз. 296). Впрочемъ относительно послѣдняго списка должно сознаться, что сдѣланная въ концѣ его вамѣтка о времени написанія его, т. е. 1403 г., могла относиться не ко всему этому списку Кормчей, а только къ послѣдней статьѣ, въ немъ помѣщепной, именно къ грамотѣ в. к. Василія Двинтріевича митрополиту Кипріану, при которой замѣтка эта и сдѣлана (см. тамъ же).

(1) Розени. о Кормч. 62; Русси. Достопам. I, 19.

скихъ XV в. и до десяти списковъ XVI столётія (14). Къ софійской фамиліи принадлежаль списокь волынскій 1286 г., писанный для тамошняго князя Владиміра Васильковича и имъвшій нъкоторыя отличія оть списка софійскаго-новгородскаго (откуда естественно заключить, что первый (15) списанъ былъ не съ послъдняго, а существовалъ еще прежде того и другаго особый прототипь для всёхь списковь этой фамиліи); принадлежать также списки XV вѣка-Браиловскій или Строгановскій и второй-Лаптевскій и болѣе десяти списковъ XVI-XVII столътій (16). Надобно, впрочемъ, замѣтить вообще, что судя по описаніямъ списковъ какъ рязанской, такъ и софійской фамиліи, переписчики ихъ не ограничивались однимъ конированіемъ ихъ прототиновъ, а позволяди себъ разныя отступленія, иногда переставляля статьи, иногда исключали, иногда переносили изъ одной редакція въ другую, иногда присовокуплили новыя статьи греческаго и русскиго происхожденія, — отчего русскія статьи встрѣчаются въ позднихъ спискахъ и рязанской фамиліи, а не софійской только. Слёдуеть также зам'єтить, что есть списки

<sup>(&</sup>lt;sup>14</sup>) Въ Сунодальной библ., кромв софійскаго списка Кормчей, есть еще трв: XIII, XIII-XIV и XVI в. (Савв. Указат. 194). Два изъ этихъ списковъ Розенкмифъ относитъ къ рязанской фамиліи, но какіе-не опредвляетъ (о Кормч. 12). Во всякомъ случав, въ числв ихъ долженъ находитьси одинъ XIII или XIII-XIV в. О прочихъ спискахъ рязанской фамилія см. у Розенкамифа-о Кормчей, стр. 8-9, по изд. 2-му.

<sup>(&</sup>lt;sup>15</sup>) Въ немъ, напрямяръ, русскихъ статей только двъ: уставъ Владяміровъ и правило митрополита Іоанна II въ Іакову черноризцу; притомъ уставъ-другой редакцій, а не той, что въ софійскомъ спискъ, и помъщевъ не въ концъ Кормчей, а вдругъ послъ правилъ 7-го вседенскаго собора (Опис. Рум. Мув. 309-312. Снес. Русск. Достоп. I, 20).

<sup>(16)</sup> Розснкампф. о Кормчей-стр. 7-8, по инд. 2-му.

Коричей XIII—XIV в., не обсл'ёдованные учеными, и потому неизвёстно къ какой фамиліи принадлежащіе (17).

Существуеть мнёніе, доселё повторяемое нашими писателями безъ всякой повърки, будто послъ митрополита Кирилла митрополить Кипріань также немало сдблаль для славянской Коричей въ нашемъ отечествъ своимъ новымъ переводомъ церковныхъ правилъ. Но это мнѣніе крайне сомнительно: оно основывается единственно на свидътельствъ двухъ нашихъ книжныхъ людей XVII въка-московскаго богоявленскаго игумена Иліи и справщика Григорія. Въ своихъ состязаніяхъ съ литовскимъ протоіереемъ Лаврентіемъ Зизаніемъ, по поводу его книги-катихизиса, они не соглашались принять одного правила, которое Лаврентій приписываль константинопольскому патріарху Никифору, и утверждали, что такого правила «у насъ въ греческихъ переводехъ нътъ въ никифоровыхъ правилехъ», что «у васъ (литовцевъ) оно нововведено, а мы новыхъ вводовъ не пріемлемъ». Когда же Лаврентій спросиль: «да откуда у васъ взялись греческія правила?» - Илія и Григорій отвѣчали: «Кипріанъ, митрополить кіевскій и всея Русіи, егда пріиде изъ Константина града на русскую митрополію, и тогда съ собою привезъ правильные книги христіанскаго закона греческаго языка правела и перевелъ на словенскій языкъ, и Божіею милостію пребывають и донынѣ безъ всякихъ смутовъ и прикладовъ . новыхъ вводовъ; да многія книги греческаго языка есть у насъ старыхъ переводовъ, а нынѣ къ намъ которые книги

(\*7) Описанія Кормчихъ-въ Опис. Рум. Муз. Списки не обол'йдованные XIII в. Сунодальной библ. и XIV в. библ. Царскаго (см. прим'яч. 12).

входять печатные греческаго жъ языка и будеть сойдутся съ старыми переводы, и мы ихъ пріемлемъ и любимъ, а будеть что въ нихъ приложено ново, и мы тъхъ не пріемлемъ. хотя они и греческимъ языкомъ тиснуты, потому что Греки живуть нынё вь великихь теснотахь въ невърныхъ странахъ и печатати имъ по своему обычаю невозможно» (<sup>15</sup>). Здёсь наши книжники допустили двоякую ошибку. Они выражають мысль, какъ будто только съ митрополита Кипріана къ намъ введены греческія правила въ славянскомъ переводъ и будто переводъ Кипріановъ есть самый древній въ Россіи. тогда какъ еще гораздо прежде, со временъ митрополита Кирилла, правила постоянно употреблялись у насъ въ славянскомъ переводъ, судя по многочисленнымъ спискамъ, - не говоримь о періодѣ древнѣйшемь. Выражають также мысль, будто въ ихъ время, т. е. въ двадцатыхъ годахъ XVII столътія, греческія правила находились въ церковномъ употребленія у насъ въ переводѣ Капріановомъ безъ всякихъ сму-. товъ и прикладовъ, - между тѣмъ несомнѣнно, что тогда если не исключительно, то преимущественно употреблялся или, по крайней мёрё, уважался въ нашей Церкви переводъ правилъ, существовавшій со временъ митрополита Кирилла, по редакція рязанской: потому что когда чрезъ нѣсколько лѣтъ духовныя власти и книжники ръшились напечатать славянскую Кормчую, то напечатали ее пменно по редакція рязанской, отдавъ ей предпочтение предъ всёми другими. Мало

17

И. Р. Ц. Т. Ү.

2

<sup>(&#</sup>x27;\*) Это преніе Лаврентія Зизанія съ нгум. Илією напечатано въ «Лѣтопес. русской литерат. и древпостей», изд. Тихонравовымъ, 1859, кн. IV. отд. II, стр. 99.

того, патріархъ Никонъ свидётельствуетъ, что хотя при печатанія Коричей собраны были многіе списки ея, --- «многія переводы сея святыя книги ко свидётельству», но оказалось. что всё эти Кормчія «въ толкованіяхъ св. правилъ во всёхъ переводёхъ, яко друга друзей, вси согласуютъ» (19). Явный знакъ, что въ числё собранныхъ тогда списковъ находились только списки рязанской и софійской фамилін, содержащіе въ себъ одни и тъ же толкованія, буквально сходныя, которыя и вошли потомъ въ печатную Кормчую, и что другаго перевода Кормчей, по крайней мёрё, съ другими толкованіями, полными, по одному Зонару, тогда не употреблялось или не было извёстно въ русской Церкви. Все это невольно возбуждаетъ недовъріе къ свидътелямъ о переводъ церковныхъ правиль, будто бы сдёланномъ митрополитомъ Кипріаномъ, которые притомъ жили болёе двухъ столётій послё Кипріана, и располагаеть подозръвать, не смъшали ли они митрополита Кипріана съ митрополитомъ Кирилломъ, не приписывають ли первому того, что собственно принадлежить послёднему, не называють ли Кипріановымъ перевода, существовавшаго въ Россіи со временъ Кирилла и принятаго потомъ за основаніе печатной Кормчей. Правда, въ одной лътописи говорится, что когда въ 1547 г. митрополить Макарій спасался язъ Успенскаго собора, по случаю страшнаго пожара, охватившаго весь московскій кремль, то взяль сь собою икону, писанную святителемъ Петромъ и «книгу-божественныя правила, юже Кипріанъ митрополить изъ Царяграда при-

(") Посяйслов. въ 1 части печатной Кормчей в. 647.

Digitized by Google

18

неслъ» (20). Но кромъ того, что здъсь говорится о книгъ правиль, принесенной Кипріаномь, спустя уже около полутораста лёть послё него, говорится еще очень неопредёленно: что содержала въ себъ эта книга правилъ, греческий ли тексть ихъ или славянскій переводь; быль ли это новый переводъ правилъ или прежній, употреблявшійся уже въ Россін; если новый, то Кипріаномъ ли онъ сдёланъ или кёмъ другимъ; пріобрѣтена ли была эта книга Кипріаномъ въ Константинополѣ уже готовая или имъ самимъ переписана. Извѣстно, что митрополить Кипріанъ не разъ проживалъ въ Константинополё и занимался тамъ списываніемъ книгъ въ Студійской обители. Тамъ списаль онъ въ 1387 г. Лъствену съ толкованіями, сохранившуюся досель, по переводу, незадолго предъ тъмъ сдъланному иноками Хиландарскаго монастыря, и принесъ ее въ Россію (21). Тамъ же могъ списать онъ собственноручно и книгу правилъ по переводу, уже существовавшему и даже тому самому, какой употреблялся въ Россіи еще со временъ митрополита Кирилла. И эта-то книга правиль, какъ принесенная изъ Константинополя митрополи-- томъ Кипріаномъ, особенно если она была вмъстъ его автографомъ, могла храниться съ особеннымъ уваженіемъ при казедръ московскихъ митрополитовъ въ Успенскомъ соборъ. А наши грамотеи XVII вѣка, безъ дальнихъ справокъ, могли

2\*

19 •

<sup>(&</sup>lt;sup>30</sup>) Степ. кн. П, 248. Въ другихъ лётописяхъ упоминаются здёсь только *правила*, но не сказано, чтобы они были принесены Кипріаномъ изъ Царяграда (*Карамз.* VIII, примізч. 173), или даже вовсе не упоминается и о правидахъ (Ник. Літ. VII, 56).

<sup>(\*)</sup> Горск. и Невостр. Опис. рукоп. Сунод. библ. отд. И, ин. П, стр. 216. 218.

автографъ Кларіана или даже книгу, имъ только принесенную язь Грецін, назвать уже его переводомъ, подобно тому, какъ и въ наше время нёкоторые признають Лёствицу, только переписанную въ Студійской обители, его собственнымъ переводомъ (22). Подтвержденіемъ нашей догадки, что если и существовала вныга правилъ, принесенная Кипріаномъ изъ Паряграда, то она заключала въ себъ не новый переводъ ихъ, а тоть самый, можетъ быть, съ нэкоторыми только исправленіями, какой извёстень быль у нась и прежде, или, по крайней мёрё, не представляла собою новой редакція церковныхъ правилъ и толкованій неизвёстной у насъ прежде, могуть служить слёдующія соображенія. Преемникъ Кипріана, интрополить Фотій, въ извъстномъ посланіи противъ избранія Григорія Самвлака, приводить до 15 церковныхъ правилъ съ толкованіями, и эти толкованія почти всё краткія-Аристиновы, которыя употреблялись у насъ по объимъ прежнимъ редакціямъ-рязанской и софійской (<sup>23</sup>). Если действительно сабланъ былъ Кипріаномъ новый переводъ Кормчей и заключаль въ себъ новую редакцію ся, напримъръ, правила только полныя съ толкованиями одного Зонары или Валсамона, и если переводъ Кипріановъ въ первой четверти XVII столѣтія находился еще въ такомъ употребленіи и уважени у насъ, на какія указывають игуменъ Илія и справщикъ Григорій: то становится страннымъ и непонятнымъ, отчего духовныя власти наши около половины того же столётія пренебрегли этимъ новымъ переводомъ, украшеннымъ

20

<sup>(&</sup>lt;sup>23</sup>) См. Обвор. Русск. Дух. Литерат., ч. I, 77, въ статъй о митроподитй Киярианя, и того же автора Истор. Русск. Церкв. II, 62, изд. 2. (<sup>23</sup>) Акт. Ист. I, № 19.

именемъ достоуважаемаго святителя и напечатали Кормчую по редакціи рязанской, существовавшей еще со временъ митрополита Кирилла П-го. Но дёло совершенно объяснится. когда предположимъ, что книга правилъ, принесенная Кипріаномъ изъ Константинополя, была только однимъ изъ списковъ этой самой рязанской редакціи и, можетъ быть, даже принята была издателями печатной Кормчей за главное основаніе и пособіе при ея изданія (24). Считая несомнѣннымъ существование особаго перевода — Кипріанова — церковныхъ правилъ, нёкоторые наши писатели старались даже указать тоть или другой списокъ этого перевода; но указывали безъ достаточныхъ доказательствъ или вовсе безъ доказательствъ (<sup>25</sup>). Мы отнюдь не отвергаемъ, что со временемъ, когда внимательнѣе и подробнѣе будутъ обслѣдованы всѣ уцѣлѣвшіе у насъ списки славянской Кормчей, можетъ быть, и подтвердится, что Кипріаномъ точно была переведена Кормчая п особой редакція. А говоримъ только, что, при настоящемъ положении дѣла, признать за историческую истину существованіе этого перевода нёть достаточныхь основаній.

(<sup>35</sup>) Баронъ Розенкамифъ думалъ вядёть Кипріановъ переводъ церковныхъ правняъ въ переводъ, который нашелъ онъ въ сводной Кормчей по списку 1615 года: такъ какъ переводъ этотъ отлаченъ отъ всъхъ прочихъ переводовъ и по слогу можетъ будтобы приличествовать Кипріану (О Кормч. 75). Преосв. Филаретъ, называя догадки Розенкамифа севърными, говоритъ только, что списокъ Кипріановой Кормчей-въ библ. московскаго Успенскаго собора (Обзор. Р. Дух. Лит., I, 78; Истор. Русск. Ц. II, 129, примъч. 217) и ссылается въ послёднемъ своемъ сочинения на Сисирска-Памитн. Моск. Древност., стр. 46-48, хотя во всемъ описания этой Кормчей, здъсь помѣщенномъ, нътъ ни малъйшаго намека на ем происхождение отъ Кипріана.

<sup>(&</sup>lt;sup>24</sup>) Патріархъ Никонъ, упомянувъ о многиъъ Кормчихъ, собранныхъ для свидътельствованія, дъйствительно говоритъ о какой-то одной, наиболъе важной: «въ нихъ же едина изче прочихъ въ сущихъ правилѣхъ крѣпчайши» (Послёсл. къ 1 части печ. Кормч. л. 647).

Со временъ матрополата Кирилла II-го предки наши имъли воэможность изучать церковные законы въ полномъ ихъ составъ, какъ они изложены въ Кормчихъ рязанской и софійской фамилін. Но кромѣ того, для той же цѣли служили разные сборники, въ которые вносились не всъ, а лишь некоторыя узаконенія церковныя, или вносились по частямъ. отрывками и безъ всякаго опредбленнаго порядка M связи. Таковъ сборникъ XIII-XIV в., писанный въ Россіи и заключающій въ себ' только правила по изложенію патріарха Іоанна Схоластика въ древнъйшемъ славянскомъ переводъ, и притомъ не въ порядкъ, а перемъщанныя съ правилами и статьями другаго перевода и поздибишаго происхожденія. Таковы оба сборника Никона Черногорца-Пандекты и Тактиконъ, довольно распространенные у насъ въ XIV-XV столётіяхь и наполненные множествомъ приводимыхъ правилъ и узаконеній по разнымъ предметамъ церковной, особенно монашеской жизни. Наконецъ, таковы же доселъ сохранившіеся сборники преп. Кирилла Бълоезерскаго подъ заглавіями: «отъ правидъ св. апостолъ и св. отецъ», или: •отъ Никонскихъ правилъ (т. е. изъ Никона Черногорца)», и содержащіе въ себё отрывки и цёлыя статьи самаго разнообразнаго дерковно-юридическаго содержанія (<sup>26</sup>).

Само собою разумъется, что если предки наши списы-

Digitized by Google

22

<sup>(&</sup>lt;sup>26</sup>) О Сборникѣ съ правилами по Іоанну Схоластику—Восток. Опис. Рум. Муз. № 230, стр. 283. О Пандектѣ и Тактиконѣ Никона Черногорца—Саев. Указат. Сунод. 6пбл. 213; Калайдов. Опис. рукоп. Толстов. 79. 169. 510. 701. 705; Варлаам. Обозр. рукоп. Кирилла Бѣлоез. — въ Чтен. Ист. Общ. 1860, П. отд. П. 45—55. О трехъ Сборник. преп. Кирилла Бѣлоез. — Ваулаам. тамъ же 26—68.

вали Коричія въ полномъ ихъ составъ или сборники цер. ковныхъ правилъ, то списывали не для одного изученія ихъ. а преимущественно для практическаго употребления. Митрополить Кириллъ, столько сдёлавшій для распространенія у насъ славянской Кормчей, первый показалъ примъръ и придоженія ся къ современнымъ потребностямъ русской жизни. Желая искоренить различные недостатки и злоупотребленія въ своей обширной митрополіи, онъ созвалъ въ 1274 г. соборъ во Владиміръ и на соборъ постановилъ извъстныя правила: въ этихъ правилахъ онъ не только ссылается на древніе каноны Церкви, но еще чаще приводить ихъ цёликомъ изъ славянской Кормчей. Въ 1382 г. константинопольский патріархъ Нилъ послалъ суздальскаго архіепископа Діонисія, какъ «священныхъ каноновъ извёстна хранителя», во Псковъ для вразумленія стригольниковъ, и когда здѣсь братія Снѣтогорскаго монастыря попросили Діонисія исправить безпорядки въ ахъ обители, то онъ, «възръвъ въ Номоканонъ. во правила св. отецъ», далъ монастырю уставную грамоту, въ которой приводитъ два правила, одно пятаго вселенскаго собора, другое св. Василія великаго. Въ 1385 г. жители Новгорода всё, начиная съ посадника до послёднихъ черныхъ людей, дали присягу на въчъ, чтобы «не зватися къ митрополиту, а судити (пхъ) владыкв Алексею въ правду по Манакануну. (27). Митрополитъ Кипріанъ въ своей настольной грамотѣ новгородскому архіепископу Іоанну ссылается на правила св. апостоловъ, преданіе св. соборовъ и уставъ св.

(\*\*) Русск. Достопам. I, 106—118; Акт. Ист. J, M-M 4 и 5, стр. 6. 7. 8; П. Собр. Р. Лит. IV, 92.

Digitized by Google

23

отцевъ: въ своей грамотв Псковичамъ, которою отмбиялъ грамоту суздальскаго архіепископа Діонисія, зам'вчаеть, что послёдній сдёлаль то «не по закону и не по правиламъ»; наконецъ, въ своей грамотв одной вдовъ, желавшей усыновить пріемыша, говорить, что, «воззрѣвъ въ Намаконунъ», нашелъ въ немъ правила касательно этого предмета, которыя вслёдь затёмь и приводить. Еще чаще пользовался въ своихъ посланіяхъ и грамотахъ древними канонами Церкви митрополить Фотій: онъ приводить въ окружномъ посланіи противъ избранія митрополита Григорія Самвлака-30 такихъ правилъ, въ поучении псковскому духовенству-10, въ посланіи во Псковъ о стригольникахъ-6. А въ другомъ посланіи туда же, приведши буквально только два правила и указавъ еще пять, извиняется, что не успёль отыскать и написать эти послёднія правила, и просить: «и вы, сынове, сами поищъте въ св. правилъхъ тъхъ правилъ, пишущихъ о томъ», -- знакъ, что Кормчая книга употреблялась тогда и въ Псковъ (28).

Дополненіемъ къ правиламъ древнихъ соборовъ, изложеннымъ въ Кормчей, служили у насъ постановленія новыхъ соборовъ, разсуждавшихъ о дѣлахъ нашей Церкви. Такихъ соборовъ, оставившихъ свои постановленія, въ настоящій періодъ было только два: одинъ въ Россіи, во Владимірѣ на Клязьмѣ, при митрополитѣ Кириллѣ, въ 1274 г.; другой въ Царьградѣ въ 1301 г., гдѣ, въ присутствіи нашего иитрополита Максима, сарскій епископъ Өеогностъ предлагалъ

(2\*) ART. Ecrop. I, No No 7. 8. 10. 21. 22. 23. 255, crp. 16. 17.19.27-40 42.-49. 484.

свои вопросы и получиль на нихь отвёты. Опредёленія обоихъ этихъ соборовъ почти всё относятся къ совершенію талнствъ и вообще къ общественному богослужению, и потому изложены были нами въ своемъ мъстъ. А здъсь намъ остается замётить, что тё и другія имёли у насъ практическое употребление: правила собора владимирскаго, какъ данныя для всей русской Церкви, чрезъ какихъ-нибудь восемь или десять лёть уже занесены были въ новгородскую Кормчую и вслёдь затёмъ перешли и въ другія Кормчія; а отвѣты цареградскаго собора на вопросы Өеогноста, хотя вызваны были преимущественно потребностями одной епархіи сарайской, встречаются и въ Кормчихъ и въ некоторыхъ сборникахъ церковныхъ правилъ (29). Къ числу соборныхъ ръшеній или правилъ надобно отнести и всъ постановленія, грамоты и подобные акты цареградскихъ патріарховъ, которые они издавали и присылали въ Россію обыкновенно не отъ своего только лица, но вмъстъ и отъ лица своего патріаршаго собора, и о которыхъ мы не разъ упоминали въ сдоей исторіи. Таковы, напримъръ, постановленія то о раздъленіи русской митрополіи на двѣ и на три части, то о возсоединении ихъ, настольныя грамоты митрополиту кіевскому Алексію и митрополиту галицкому Антонію, пославія къ · Новгородцамъ и къ ихъ владыкамъ о покорности митрополяту, грамоты объ отлучении отъ Церкви нѣкоторыхъ русскихъ князей, о возведении Суздаля на степень архіепископія, о причисленіи къ ней Нижняго Новгорода и Городца,

(<sup>24</sup>) См. нашей Исторія т. IV, примъч. 373 и 396.

о запрещения луцкаго спископа Іоанна и проч. Всё эти акты, бевъ всякаго сомиёнія, имёли полную обязательную силу для русской Церкви.

Случалось, что наши митрополиты и отъ себя издавали правила, писали грамоты и каноническія посланія, предназначавшіяся то для всей отечественной Церкви, то для нѣкоторыхъ лицъ и мёстностей. Митрополить Максимъ издалъ навъстное уже намъ правило о временахъ поста, содержавшее въ себъ, кромъ того, и заповъдь правовърнымъ христіанамъ, чтобы они держали женъ отъ св. соборныя и апостольскія Церкви и не держали ихъ безъ благословенія церковнаго: правило это внесено было въ нъкоторыя Кормчія (<sup>30</sup>). Митрополить Петръ издалъ слёдующее постановление или «поученіе» касательно вдовыхъ священниковъ: «если у попа умреть попадья и онъ пойдетъ въ монастырь и пострижется: то онъ сохраняеть свое священство. Если же захочеть пребывать въ мірѣ и любить мірскія сласти: то да не служить и, если не послушаетъ моего писанія, да будетъ неблагословенъ, равно какъ и тв, которые будутъ сообщаться съ нимъ. А если какой попъ будетъ упиваться: да не считается тотъ за истиннаго священника Христова». Нътъ сомнѣнія, что только недостойная и соблазнительная жизнь вдовыхъ священниковъ могла вынудить архипастыря сдёлать такое постановленіе. Не видно, чтобы оно оставалось въ силъ при ближайщихъ преемникахъ св. Петра; но митрополитъ Фотій, какъ только прибылъ въ Россію, тотчасъ возобновилъ это правило во всей

(\*) Восток. Опис. Румянц. Мув. 304. 321.

своей митрополіи, запретивъ вдовымъ священникамъ совершать богослужение, если они не шли въ монастырь, и только однажды, на короткое время, разрёшалъ ихъ, по случаю моровой язвы, когда оказался недостатокъ въ пастыряхъ Церкви. Правила святителей Петра и Фотія о вдовыхъ священникахъ не были занесены въ Кормчія книги; но за достовърность и виъстъ важность этихъ правилъ ручается то. что на нихъ ссылался въ своемъ опредълении московский соборъ 1503 г. и оба они цёликомъ были приведены стоглавымъ соборомъ въ его Стоглавѣ (<sup>31</sup>). Отъ митрополитовъ *Феогноста и Алексія сохранилось только по одной правитель*ственной грамоть, и содержанія самаго частнаго, именно о разграничении двухъ епархий, сарайской и рязанской. Зато отъ послъдующихъ святителей-Кипріана и Фотія дошло до насъ очень довольно подобныхъ актовъ въ видѣ грамотъ и посланій къ частнымъ лицамъ, монастырямъ и церквамъ, а иногда ко всей Церкви, ко всему духовенству и народу. Большая часть изъ этихъ актовъ содержатъ въ себѣ правила, ръшенія, распоряженія относительно церковнаго богослуженія, которыя нами уже разсмотръны. Но есть акты, касающіеся исключительно или преимущественно церковной власти, суда и управленія. Митрополить Кипріанъ въ настольной грамотъ новгородскому архіепископу Іоанну говорить о правахъ и власти епархіальныхъ архіереевъ сл'ёдующее: «пред'ёлы церквамъ Божінмъ, митрополіямъ и епископіямъ уставлены по преданию св. апостолъ и правиламъ св. отцевъ. Что потягло

(\*) А. Э. І. № 383, стр. 486. Самыя правила эти см. въ Приложен. № II.

въ которой митрополіи или епископіи, монастыри, игумены съ чернецами, попы, діаконы и всякій церковный человёкь,то все должно находиться подъ властію и въ послушанія , святителю, и никто да не смбетъ, ни одинъ христіанинъ, ни малый ни великій, вступаться въ тв дела. Если же какой нгуменъ, или попъ, или чернецъ будетъ отнимаемъ мірскими властелинами отъ святителя: таковаго божественныя правила извергають и отлучають; а кто за нихъ станеть заступаться, того не благословляють. Также погосты и села и земли и воды и пошлины, что потягло къ церкви Божіей, или купли, или кто далъ на память по душё своей, - во все то ни одинъ христіанинъ да не вступается; а кто вступится, того не благословляють божественныя правила». Далёе митрополить предоставляеть всё эти права и владыкё новгородскому Іоанну въ его епархіи. Какъ бы развитіе тѣхъ же самыхъ мыслей находимъ въ грамотъ Кипріана къ Псковичамъ (12 мая 1395 г.). «Я слышалъ, пишетъ онъ, что въ Псковв міряне судять поповъ и казнять ихъ въ церковныхъ дёлахъ: ино то вопреки христіанскому закону; не годится мірянамъ ни судить попа, ни казнить, ни осуждать его, ни слова на него молвить. Но святитель, который ихъ (священниковъ) ставить, тотъ ихъ и судить, и казнить, и учить.... Еще я слышалъ, что нѣкоторые молодые попы да овдовѣли и, не оставивъ священства, поженилися: и того вамъ не годится судить, не касайтеся ихъ ничёмъ. Вёдаеть то святитель, который ихъ ставить: онъ и поставиль, и извергнеть, и осудить, и казнить. и научить. А вамъ не годится въ тъ дъла вступаться. Кого церковь Божія и святитель огласить, и вамъ слёдуетъ по тому оглашенію держать его. А земли церковныя пли

28 -

села. будуть ли куплены, или къмъ пожертвованы прелъ смертію которой церкви, — въ земли тв никто бы изъ васъ не вступался, чтобы церковь Божія не была изобижена». Въ 1391 г. Кипріанъ далъ грамоту своему владимірскому Константиновскому монастырю, который числился за нашими митрополитами. Крестьяне этого монастыря принесли жалобу архипастырю на игумена Ефрема, что онъ наряжаетъ имъ дёло не по пошлинё и береть съ нихъ пошлины, какихъ прежніе игумены не брали. Кипріанъ обратился къ предшественнику Ефрема, находившемуся тогда въ Москвѣ. и къ своимъ владимірскимъ боярамъ, желая узнать отъ нихъ съ точностію, что отбывали крестьяне для монастыря прежде. И когда убъдился, что и при прежнихъ игуменахъ крестьяне несли тв же самыя повинности, какія требовались оть нихъ при новомъ, то изложилъ все это на бумагѣ, которую и передалъ на храненіе въ монастырь для руководства игумену и врестьянамъ (<sup>32</sup>). Изъ грамотъ и посланій митрополита Фотія по дёламъ собственно церковнаго управленія замѣчательны: посланіе въ Новгородъ (29 авг. 1410 г.) и нёкоторыя посланія во Псковъ. Въ первомъ посланія святитель запрещаетъ священникамъ и инокамъ заниматься торговлею и отдавать деньги въ рость, вооружается противъ живущихъ съ женами безъ благословенія церковнаго, противъ вступающихъ въ третій и особенно въ четвертый бракъ, противъ укоренившагося обычая сквернословія, противъ лихихъ бабъ, ихъ басней, ворожбы и причитаній, наконець, противъ поедин-

(32) ART. MCTOP. I, No. 7. 9; ART. 9Ren. I, No. 11.

Digitized by Google

ковъ на полё, и за все это опредёляеть различныя епитимія. Въ посланіяхъ къ Псковичамъ, въ одномъ-митрополить заповёдуетъ, чтобы православные не вкушали удавленины и чтобы съёстные припасы, приносимые изъ нёмецкой земли, вино, хлёбъ, овощи, предварительно были очищаемы молитвою отъ iepes и потомъ употребляемы въ пищу; въ другомъ-запрещаетъ мірянамъ вмёшиваться въ дёла монастырскія; въ третьемъ-повелёваетъ духовенству упорныхъ и нераскаянныхъ стригольниковъ отлучать отъ Церкви, а вёрнымъ не имёть съ ними общенія; въ четвертомъ-предиисываетъ, чтобы ротники, нарушающіе клятву и присягу, были удалены отъ званія судей и церковныхъ старостъ и чтобы старостами при церквахъ не были также двоеженцы и троеженцы (<sup>33</sup>).

Какъ митрополиты въ своей митрополіи, такъ точно и епископы, каждый въ своей епархіи, дёлали постановленія и издавали указы, смотря по открывавшимся нуждамъ своей мёстной церкви. Напримёръ, владыка новгородскій Симеонъ, узнавъ, что въ псковскомъ Снѣтогорскомъ монастырѣ нѣкоторые иноки живутъ не почернечески, не держатъ духовника, не повинуются игумену и старцамъ, а вышедши вонъ изъ монастыря, вооружаютъ на игумена и старцевъ мірскихъ людей и мірскихъ судей, которые и судятъ тѣхъ мірскимъ обычаемъ, послалъ (1416—1421) во Псковъ свою грамоту и повелѣлъ: мірскимъ людямъ и судьямъ отнюдъ не мѣшаться въ монастырскія дѣла, а держать о тѣхъ дѣлахъ

(") ART. BEOR. I, Nº 369; ART. Morop. I, NON 22. 26. 33. 34.

30 —



игумену и старцамъ свою крёпость монастырскую; чернецамъ быть у игумена и старцевъ въ послушания и имъть духовнаго отца; если же кто не будеть такъ жить, а начнеть возбуждать въ братій брани и не покоряться игумену и старцамъ, таковыхъ удалять изъ обители и не отдавать имъ внесеннаго ими вклада; также въ случат смерти какого-либо чернеца все, оставшееся послъ него, должно поступить монастырю и братіи, а мірскимъ людямъ къ тому не пріобщаться; если какой чернець, вышедъ изъ монастыря, начнетъ возставлять противъ игумена и старцевъ мірскихъ людей или судей, таковый да будеть подъ тяготою св. Церкви. Равнымъ образомъ и другой новгородскій владыка-Евеимій, когда получилъ извъстіе, что во Псковъ приходять игумены. священники, діаконы изъ другихъ странъ, изъ русской земли и изъ литовской, а также тѣ, которые прежде ходиле изъ Пскова на Русь или Литву ставиться въ попы или въ діаконы, —то прислалъ (1426 г.) псковскому духовенству наказъ: отъ встхъ такихъ игуменовъ, священниковъ и діаконовъ требовать, чтобы каждый представилъ свою ставленную и отпускную грамоту и каждый исповъдался предъ отцемъ духовнымъ; у кого окажется та и другая грамота и за кого поручится отецъ духовный, того допускать къ литургисанію и вообще священнод тиствіямь; а у кого не будеть грамоть или за кого не поручится духовникь, тёхь не принимать къ себъ (34).

(34) ART. ECTOP. I, No.No 24 H 31.

31 -

Коричая книга, со временъ митрополита Кирилла II, спи-СЫВАЛАСЬ У НАСЪ ВЪ ПОЛНОМЪ СВОЕМЪ СОСТАВВ, Т. С. ЗАКЛЮчала въ себъ не только правила собственно церковныя: св. апостоловъ, св. соборовъ и св. отцевъ, но и узаконенія греческихъ императоровъ, относящіяся къ Церкви. Уже отсюда можемъ заключать, что пастыри наши не считали для себя налышними и эти послёднія узаконенія и могли пользоваться ния, по крайней мёрё, настолько, насколько они согласовались съ гражданскими законами отечественной земли или ямъ не противоръчили. И дъйствительно иногда пользовались. Митрополитъ Кипріанъ, рѣшая вопросъ по дѣламъ семейнымъ объ усыновленіи пріемыша одною вдовою, привелъ изъ Кормчей два гражданскихъ греческихъ узаконенія и на нихъ основалъ свое распоряжение. Митрополитъ Фотий, витств съ правилами св. соборовъ, св. отцевъ и вселенскихъ патріарховъ, привелъ узаконенія греческаго императора Исаакія Коминна о пошлинахъ при поставлении на церковныя степени и императора. Льва премудраго о неупотребленіи въ пищу удавленины (<sup>35</sup>). Но какъ не всѣ законы греческихъ государей, находящіеся въ Коричей, могли имъть V насъ приложение, будучи написаны совсёмъ для другой страны, не всв могли гармонировать съ нашими отечественными гражданскими законами: то еще съ XIV въка, если не ра-

(<sup>35</sup>) ART. Истор. I, № 21, стр. 44; № 22, стр. 47; № 255, стр. 484.

Digitized by Google

32

II.

нёе, у насъ начали появляться юридическіе сборники подъ именемъ «Мёрила праведнаго», въ которыхъ преимущественно помёщались только нёкоторыя изъ этихъ греческихъ узаконеній, только извлеченія изъ нихъ, и помёщались вмёстё съ русскими законами, и еще другіе сборники, въ которыхъ вмёстё съ русскими законами помёщалась только одна статья изъ греческихъ гражданскихъ постановленій, находящихся въ Кормчей, извёстная подъ именемъ «закона суднаго людямъ» или Судебника царя Константина. Такое соединеніе нёкоторыхъ церковно-гражданскихъ узаконеній греческихъ съ русскими въ этихъ сборникахъ даетъ поводъ заключать, что они предназначались для практическаго употребленія въ нашихъ судахъ, церковныхъ и гражданскихъ (<sup>36</sup>).

Гораздо болёе мы имёемъ данныхъ на то, что въ монгольскій періодъ у насъ оставались въ силё узаконенія нашихъ отечественныхъ древнихъ князей на пользу Церкви. Разумёемъ — церковный уставъ Владиміровъ и служившій какъ бы дополненіемъ къ нему уставъ Ярославовъ. Во второй подовинѣ XIII вёка уставъ св. князя Владиміра внесенъ въ Кормчія книги, изъ которыхъ одна написана была въ Новгородѣ, и другая на Волыни (<sup>37</sup>). Къ концу того же вѣка одинъ изъ епископовъ владимірскихъ писалъ къ великому князю владимірскому, сыну св. Александра Невскаго: «вѣдай сынъ мой-князь, какъ великіе князья, твои прадѣды и

И. Р. Ц. Т. Ү.:

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>36</sup>) Русся. Достопвияти. II, предися. II—V и стр. 138—200; Калачее. О «Ибрияв праведномъ»—въ Архивъ историко-юрия. свъд. о Россіи I, отд. III, 28—40, и его же «о значенія Коричей», въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1847, № 3, отд. I, 117—120.

<sup>(&</sup>lt;sup>37</sup>) См. нашей Исторія т. І, примвч. 270.

дёды и отець твой великій князь Александрь украсили церковь Божію клирошанами и книгами и обогатили домы ея великими десятинами по всёмъ городамъ и судами церков. ными. А ныев, сынъ-князь, я отецъ твой, епископъ Волоимирский, напоминаю тебъ, сыну своему, о церкви Божией: самъ ты въдаешь, что церковь та ограблена и домы ея пусты». Вслёдъ затёмъ епископъ перечисляетъ суды церковные тёми самыми словами, какъ они перечислены въ уставъ Владиміра, в заключаеть: «то все-суды церковные, данные закономъ Божінмъ, прежними царями и нашими великими князьями; князю и боярамъ и судьямъ въ тё суды не должно вступаться» (<sup>36</sup>). Если бы уставь Владиміровь не находился тогда у насъ во всей силь: могь ли бы такъ говорить епископъ владимірскій своему великому князю? А изъ словъ епископа къ этому князю, что не только предки его, но и самъ отецъ его, обогатили Церковь десятинами и судами церковными, -- которые вслёдь затёмь перечисляются словами устава Владимірова, естественно заключить, что и св. Александръ Невскій, во дни своего княженія, подтвердель княжескою властію этоть древній церковный уставь. Впродолжение всего XIV въка мы уже не видимъ, чтобы какой-либо князь подтверждаль для Церкви наши древніе церковные уставы, или чтобы какой митрополить и епископъ просили о томъ князя: въ этомъ совершенно не оказывалось нужды. Тогда было время ханскихъ ярлыковъ русскому ду-

<sup>(&</sup>lt;sup>36</sup>) Восток. Опис. Рум. Мув. 291; Прав. Собесёдн. 1861, III, 467—472; Матеріаны для Истор. Руссв. Церкви I, 14—15, Харьк. 1862 г. Объ автор'я этого посл. см. въ Придожен. № IV.

ховенству; а въ ярлыкахъ ханы ясно говорили: «да вси покаряются и повинуются митрополиту, вся его церковныя причты, по первымъ изначала закономъ ихъ...; да не вступаются въ церковное и митрополиче никто же...; HO вся стяжанія и имёнія ихъ церковныя, и люди ихъ, и вся причты ихъ, и вся законы ихъ, уложенные старые отъ начала ихъ-то все вёдаетъ митрополитъ, или кому прикажеть; да не будеть ничто же перечинено, или порушено. или къмъ изобижено» (39). При такой охранъ отъ хановъ никто, конечно, ни изъ подданныхъ ни изъ князей не могъ стёснять прежнихъ правъ нашего духовенства. И утверждая всть старые, изначальные законы, какими пользовалось наше духовенство, не утверждали ли ханы тёмъ самымъ и древнихъ уставовъ, данныхъ Церкви нашими первыми христіанскими князьями-св. Владиміромъ и Ярославомъ? Но вотъ когда, послё куликовской битвы, власть монгольскихъ хановъ начала видимо упадать въ Россіи и прекратились самые ханскіе ярлыки русскому духовенству, а между тѣмь самостоятельность и могущество московскихъ князей постоянно возрастали: митрополить Кипріанъ, не обращаясь уже къ хану за ярлыкомъ, счелъ нужнымъ просить своего великаго князя московскаго Василія Димитріевича о подтвержденів древнихъ церковныхъ уставовъ. И Василій Димитріевичъ далъ слёдующую грамоту: «Я, великій князь Василій Дмптріевичь всей Руси, съдъ съ своимъ отцемъ-Кипріаномъ, митрополитомъ кіевскимъ и всей Руси, управилъ по старинѣ о судахъ церковныхъ, нашедши старый Номоканонъ, какъ

35 .

(39) Ярдыкъ Узбека св. Петру-въ Собран. Госуд. грам. II, № 7.

3\*

управиль прадёдь мой, св. князь великій Владимірь и сын1 BCI II его великій князь Ярославъ всей Руси, какъ управили онг COBEL съ своими митрополитами, о судахъ церковныхъ и списали TO BOT Номоканонъ по греческому Номоканону, что-суды церков-HO K ные и всё церковныя правила, какъ пошло издавна. По-IN тому же и мы нынё управили, чтобы то неподвижно было, OT'S B чтобы ничего впередъ ни умножать, ни умалять, а все оста-IPE валось неизмённымъ, какъ тё великіе св. князья вписали и DYTTEE. укрѣпили. Списанъ же этотъ свертокъ изъ великаго и ста-Iahos раго Номоканона въ Москвѣ, въ лѣто 6911 (1403), индикта не тол II. мѣсяца ноября въ 19 день». Въ одномъ изъ списковъ Bepani вмёсто Кипріана стоить имя Фотія: очень этой грамоты ь наг могдо случиться, что Василій Димитріевичь подтвердиль ее I Iper и по просьбё новаго митрополита (40). Какъ бы то ни было, HCTISE но въ первой половинѣ XV вѣка замѣчаются ясные слѣды o bots употребленія у насъ нашихъ древнихъ церковныхъ уста-XB I вовъ. Новгородский владыка Симеонъ (1416-1421), заповъ-(СБ C+ дуя Псковичамъ не вибшиваться въ монастырскія дёла Снб-TEL тогорской обители, предостерегалъ ихъ: «а кто начнетъ всту-)CTOE патися мірянъ, и вы бойтеся того, какъ писано въ Володи-The S меровѣ уставѣ, въ рукописаніи, что таковымъ непрощенымъ JHER быти и горе соб'в наслёдуеть». Туть не только указание на 5 ICE! извёстный Владиміровъ уставъ, но и точныя слова изъ eBIT него (41). Въ 1443 г. мстиславский князь Юрій Семеновичъ-IVI.

(") ART. Истор. I, Nº 24.

HOYS

.puri

Fast.

<sup>(\*\*)</sup> Восток. Опис. Рум. Муз. 296; Розенк. о Коричей, примич. стр. 209. 210. Грамота эта нанечатана у Карамзина — Ист. Госуд. Росс. У, примич. 233, и въ Опис. К.-Софійск. соб., Приб. № 9. Сомийнія Карамзина касательно подлинности ся разрищены въ статъй Неволина: о простр. церк. суда въ Россіи до Петра В. (Полн. Собр. Сочин. Невол. УІ, 313-315).

Лингвеневъ въ своей жалованной грамоть Онуфріевскому монастырю о неподсудимости его ни митрополиту, ни мёстному епископу писаль: «а владычнымъ десятникомъ и городскимъ тыхъ людей монастырскихъ не судить.... и винъ (т. е. пеней за вины) не имать на владыку, што въ свитку Ерославли стоить, - судить и рядить и вины имать въ духовныхъ судёхъ на тыхъ людехъ монастырскихъ самому архимандриту». Этотъ свитокъ Ярославль есть, конечно, не другое что, какъ извъстный церковный уставъ Ярославовъ, въ которомъ дъйствительно перечисляются церковные суды и пени за преступленія назначаются въ пользу владыкъ. Hο предоставляя эти самыя пени и суды, по крайней мъръ, надъ монастырскими людьми архимандриту своего Онуфріевскаго монастыря, а не владыкъ, Юрій Семеновичъ мстиславскій показаль, что наши удёльные князья удерживали 38. собою право измёнять въ своихъ владеніяхъ или различно примёнять, по своему усмотрёнію, дёйствовавшіе въ Россіи церковные уставы, какъ бывало то и прежде въ XII въкъ (42).

Обратимся теперь къ ярлыкамъ ханскимъ, о которыхъ мы уже не разъ мимоходомъ упоминали въ нашей исторія. Ярлыками назывались жалованныя или льготныя грамоты. какія давали ордынскіе ханы нашимъ князьямъ и святителямъ. Изъ снесенія разныхъ мѣстъ лѣтописей можно видѣть, что такіе ярлыки должны были испрашивать себѣ у хановъ всѣ наши князья, великіе и удѣльные, всѣ митрополиты и епископы, и потомъ у каждаго, вновь воцарявша-

(<sup>42</sup>) Авт. Запад. Россія I, № 43, стр. 58. Снес. нашей Истор. II, стр. 223-225; Ш, стр. 198-200.

- 37 -

МСЯ, ХАНА ИСПРАШИВАТЬ НОВЫХЪ ЯРЛЫКОВЪ ДЛЯ ПОДТВЕРЖДЕНИЯ прежнихъ. Съ этою пёлію князья и святители, большею частію, отправлялись сами въ Орду, а иногда получали ярлыки чрезъ пословъ и другія посредствующія лица (43). Изъ нашихъ митрополитовъ, дъйствительно, ходили въ Орду: Максниъ, Петръ, Өеогностъ два раза, Алексій два раза, и о Петрё при этомъ замёчено въ лётописи, что онъ получилъ ярлыкъ, а о Өсогностъ, что онъ ходилъ «за причетъ церковный» (44). Изъ нашихъ епископовъ ходили въ Орду епископы ростовскіе: Кириллъ два раза, Игнатій два раза и иченно «за причетъ церковный», и Тарасій, а о Кириллё притомъ сказано въ его житіи, что ханъ Берка повелёлъ князьямъ ростовскимъ и ярославскимъ «оброки годовыя своя давати владыцѣ въ домъ св. Богородица Ростовскія». Кромѣ того объ одномъ сарайскомъ епископъ (Варсонофіи) читаемъ въ лётописи, что царь Узбекъ (1329 г.) «даде ему вся по прошенію его, и никто же его ничимъ же да не обидить», нначе-даль ему ярлыкъ (45). Впрочемъ, всё ли или не всё наши митрополиты и епископы получали ярлыки отъ хановъ; но изъ числа даже несомнённо полученныхъ дошли до настоящаго времени только семь: четыре отъ хановъ и три оть извёстной ханши Тайдулы, которую исцёлиль святитель Алексій. Древнѣйшій изъ дошедшихъ ярлыковъ данъ Менгу-Темиромъ, въроятно, по случаю возшествія его на пре-

38

(4) HER. JST. III, 108. 179. 195; IV, 4. 9. 28. 137. 296.

(") Ник. Лэт. III, 76. 108. 179; Карамя. IV, примъч. 245; П. Собр. Р. Лэт. III, 77. 82; I, 230; Степ. ин. I, 456.

(<sup>43</sup>) П. Собр. Р. Лът. I, 227. 228; Нин. Лът. III, 155. О Кирилиъ – въ жити св. Петра, царевича ординскаго (Сборн. моей библ. № 8, д. 232).

.

столь въ 1266 или 1267 г., вообще «русскимъ митрополитомъ и церковнымъ людемъ», безъ означенія имени тогдашняго интрополита Кирилла II: здёсь уже упоминается о другихъ такихъ же ярлыкахъ, данныхъ прежними ордынскими царями русскому духовенству. Вторый ярлыкъ-хана Узбека митрополиту Петру, 1313 года; третій-хана Бердибека митрополиту Алексію, 1357 года; четвертый-хана Атюляка или Тулунъ-бека (нареченному) митрополиту Михаилу, т. е. архимандриту Митяю, 1379 года. Ханша Тайдула, жена Джанибекова, дала ярлыки: митрополиту Өеогносту въ 1342 г., митрополиту или, какъ догадываются, епископу ростовскому Іоанну въ 1347 г., и митрополиту Алексию въ 1356 году (<sup>46</sup>). Послёдній ярлыкъ есть не болёе, какъ подорожная святителю Алексію на случай потздки его въ Константинополь. А прочіе шесть предоставляють разныя права и преимущества русскому духовенству и по содержанію совершенно сходны между собою. Разнятся только тёмъ, что одни исчисляють эти права подробнѣе, другіе короче: самый обширный ярлыкъ есть Узбековъ святителю Петру; потомъ/слёдуютъ ярлыки Менгу-Темира, Бердибека и Атюляка; а самые короткie-ярлыки Тайдулы. Но такъ какъ всё эти ярлыки гово-

<sup>(\*)</sup> Ярлыки напечатаны: всё семь — въ древи. Росс. Вивліоникѣ, М. 1787, т. ІV; кромѣ Узбекова — въ Суздал. Лѣтописи, Спб. 1792, т. III, 101. 123; кромѣ Тайдулина Іоанну — въ Собр. Госуд. грамотъ и догов. II, №М 2. 7. 9. 10. 11. 12; всѣ семь — въ сочиненін Григорьева: о достовирности ханскихъ арлыковъ, М. 1842, 112—130. Соображенія о митрополитѣ Іоаннѣ, которому данъ ярлыкъ Тайдулою, см. у Григорьева тамъ же, стр. 74—76. Въ ярлыкахъ — Тайдулиномъ Θеогносту и Атюляковомъ Миханлу упоминается еще объярлыкахъ, которые даны были пашему духовенству ханами Джанибекомъ ж Азвзомъ, но не дошли до насъ.

рять, что они даются по примёру прежнихъ, данныхъ первыми царями, нисколько тёхъ не изыначивая, и слёдовательно каждый послёдующій ярлыкъ подтверждаетъ всё предшествовавшіе: то всё шесть уцёлёвшіе ярлыки можно разсматривать собственно какъ одинъ ярлыкъ по содержанію. Права и льготы, какія предоставляли ордынскіе ханы русской Церкви и духовенству въ своихъ ярлыкахъ, были слёдующія:

1. Ярлыки охраняли святость и неприкосновенность вёры, богослуженія и законовъ русской Церкви. «Кто въру ЯIЪ (Русскихъ) похулитъ или ругается, тотъ ничбиъ не извинится, в умреть злою смертію... Что въ законъ ихъ иконы и книги ние иное что, почему Бога молять, того да не емлють, ни издеруть, ни испортять» (Ярл. Менгу-Тем.). «Вся законы ихъ уложенные старые отъ начала ихъ - то все вѣдаетъ митрополить, или кому прикажеть; да не будеть ничто же перечинено, или порушено, или къмъ изобижено... Да всъ будутъ цёлы соборныя церкви митрополичи, никёмъ, ни отъ кого не взобижены... Что законъ ихъ и въ законъ ихъ церкви, и монастыри, и часовни ихъ, ничтыъ да не вредятъ ихъ, ни хулять; а кто учноть вёру хулити или осуждати, и тоть неловъвъ не извинится ничимъ же и умретъ злою смертію» (- Узбек.).

2. Ярлыки охраняли неприкосновенность всёхъ лицъ духовнаго званія, а также всёхъ церковныхъ людей, т. е. мірянъ, находившихся въ церковномъ вёдомствё и жившихъ на церковныхъ земляхъ, и наконецъ всего церковнаго имущества. «Да никто же обидитъ на Руси соборную церковь митрополита Петра, и его людей, и церковныхъ его; да никто же взимаетъ ни стяжаній, ни имѣній, ни людей... Вся его

люди и вся его стяжанія, какъ ярлыкъ имбетъ, архимандриты, и игумены, и попы, и вся причты церковныя, начёмъ накто ла не будетъ изобиженъ... Что будутъ церковные люди, ремесленницы кои, или писцы, или каменные здатели или деревянные, или иные мастери каковы ни буди, или ловцы какова лова ни буди, или сокольницы, а въ то наши никто не вступаются и на наше дёло да не емлють ихъ; и пардусницы наши, и ловцы наши, и сокольницы наши, и побережницы наши да не вступаются въ нихъ и да не взямаютъ у нихъ ихъ дёльныхъ орудій, да не отнимаютъ ничего же... Да не вступаются никто же ничтых въ церковныя и въ мятрополичи, ни въ волости ихъ и въ села ихъ, ни во всякія ловли ихъ, ни въ борти ихъ, ни въ земли ихъ, ни въ улусы ихъ, ни въ лъсы ихъ, ни въ ограды ихъ, ни въ волостныя мъста ихъ, ни въ винограды яхъ, ни въ мельницы ихъ, ни въ зпмовища ихъ, ни въ стада ихъ конныя, ни во всякія скотскія стада» (-Узбек.). «Что церковныя земли и воды, домы, огороды, винограды, мельницы, зимовища, лътовища, того у нихъ никто ничего незамаютъ, ни насилуютъ надъ ними; а кто будетъ что взялъ, и онъ отдастъ безпосульно» (-Менгу-Тем., Тайдул., Бердибек. и Атюл.). Въ ограждение же жизни и собственности церковныхъ людей сказано въ одномъ ярлыкъ: «а кого нашихъ пословъ или пошлинниковъ убіютъ церковные люди надъ своимъ добромъ, тому телева нътъ; а кого нашь убіеть церковныхь людей, и тоть самъ смертію да умретъ» (-Атюл.).

3. Ярдыки освобождали все духовенство, а также церковныхъ людей и церковныя имущества отъ всякаго рода податей, пошлинъ и повинностей ханамъ. «Во всѣхъ пошлинахъ не

надобё ниъ (духовнымъ) ни котора царева пошлина, ни царицына, ни князей, ни рядцевъ, ни дороги, ни посла, ни которыхъ пошлинниковъ, ни которые доходы» (-- Менгу-Tem.). «Дань ли на насъ емлють, или иное что ни буди: Тамга ли, поплужское ли, ямъ ли; мыть ли, мостовщина ли, война ли, ловитва ли коя ни буди наша; или егда на службу нашу съ нашихъ улусовъ повелимъ рать сбирати, гдъ восхотимъ воевати, а отъ сборныя церкви и отъ Петра митрополита никто же да не взимаеть, и оть ихъ людей и отъ всего его причта... По первому пути которая дань наша будеть, или запросы наши накинемъ, или поплужное, или послы наши будутъ, или кормы наши и коней нашихъ, или подводы, или кормъ пословъ нашихъ, или нашихъ царицъ, или нашихъ дътей, и кто ни есть и кто нибудь, да не взимають, да не просять ничто же; а что возмуть, и они отдадуть назадь третицею, аще будеть взяли за нужду великую» (-Узбек.). «Весь чинъ поповскій и вси церковній люди, какова дань ни буди, или какая пошлина. или которые доходы, или заказы, -- или работы, или сторожа, или кормы, -- ино тёмъ церковнымъ людемъ ни видёти. ни слышати того не надобь... Не надобь ему (митрополиту), ни его людемъ, ни всёмъ церковнымъ богомольцамъ, попомъ, и чернецомъ, и бъльцомъ, и ихъ людемъ, отъ мала и до велика, никакова дань, ни которая пошлина, ни кормъ, ни питіе, ни запросъ, ни дары, ни почестья не воздають никакова; ни служба, ни работа, ни сторожа, ни которые доходы, ни поминки, ни поклонное, ни выходъ, ни полётное, ни становое, ни въёздное, ни мимоходное на дорозё послу, ни баскаку, ни которому моему пошлиннику» (-Атюл.). «А что церковныя люди: мастеры, сокольницы, пардусницы, или

- 42 -

которыя слуги и работницы, и кто ни будеть ихъ людей, тёхъ да не замають ни на что, ни на работу, ни на сторожу» (--Менгу-Тем.). «А въ церковныхъ домѣхъ никто же не ставится, ни рушити ихъ; а кто ся въ нихъ имѣеть ставити, или рушити ихъ учнеть, и тотъ во грѣсѣхъ да будетъ и умретъ злою смертію» (--Бердиб. и Атюл.). Вмѣстѣ съ духовными лицами освобождались отъ всякаго рода повинностей и ихъ братья и сыновья, но только въ такомъ случаѣ, когда жили не въ раздѣлѣ съ ними: «попове, единъ хлѣбъ ядуще и во единомъ мѣстѣ живуще, и у кого братъ или сынъ, и тѣ потомужъ пожалованы будутъ; аще ли отъ нихъ отдѣлилися, изъ дому вышли, и тѣмъ пошлины и дани давать» (--Менгу-Тем. и Узбек.).

4. Ярлыки освобождали духовенство и церковныхъ людей отъ всякой отвётственности предъ властями и судами гражданскими во всёхъ дёлахъ, даже въ разбоё и душегубствё, и подчиняли этихъ людей только власти и судамъ церковнымъ. «Знаетъ Петръ митрополитъ въ правду, и право судить, и управляеть люди своя въ правду, въ чемъ нибудь: и въ разбои, и въ поличномъ, и въ татьбѣ, и во всякихъ дёлахъ вёдаетъ самъ Петръ митрополитъ единъ, или кому прикажеть. Да вси покаряются и повинуются митрополиту, вся его церковные причты, по первымъ изначала закономъ ихъ и по первымъ грамотамъ нашимъ.... Вся своя церковная управляеть (митрополить) и судить и въдаеть, или кому повелить таковая дёяти и управляти. А намъ въ то не вступатися ни во что, ни дётямъ нашимъ, ни всёмъ нашимъ княземъ нашего царства, и всёхъ нашихъ странъ, и всёхъ нашихъ улусовъ» (-Узбек.). «Кто учинить татьбу или ложь,

нян нное какое злое дёло, а не нмешь (митрополить) того смотрити, или слуги твои почнуть какову нужу церковнымь людемъ твоимъ творити, ино то на тобѣ, и ты самъ вёдаешь, каковъ отвѣтъ Богу за то воздаши, и тотъ грѣхъ на тобѣ, а мы о томъ ничто же пе имѣемъ» (—Атюл.). «Кто разбоемъ и татьбою и ложью лихое дёло учинить каково, а не имешь того смотрити, и ты самъ вёдаешь, что будетъ тебѣ отъ Бога» (— Бердиб.).

По какому побужденію и съ какою цёлію монгольскіе ханы давали такія права и льготы русскому духовенству, - это объясняють они сами въ своихъ ярлыкахъ: «да не вступаются въ церковное и митрополичье никто же, занеже то Божіе есть все... Мы жалуемъ ихъ ярлыки, да Богъ насъ пожалуеть, заступить; а мы Божія брежемъ и даннаго Богу не взимаемъ....; да пребываетъ митрополитъ въ тихомъ и кроткомъ житія, безъ всякія гонки, да правымъ сердцемъ и правою мыслію молить Бога за насъ, и за наши жены, и за наши дёти, и за наше племя».... (-Узбек.). «Мы пожаловали поповъ и черицовъ и всёхъ богодёльныхъ людей, да правымъ сердцемъ молятъ за насъ Бога, и за наше племя, безъ печали, и благословляють насъ...; да не кленуть насъ, но въ покои молятся за насъ.... Аще ли кто имать неправымъ сердцемъ за насъ молити Бога, ино тотъ гръхъ на немъ будетъ» (-Менгу-Тем.). Всѣ эти объясненія хановъ мы признаемъ за сущую правду, а отнюдь не за притворство. Въ силу коренныхъ узаконеній великаго Чингисъ-хана потоики ero обязывались соблюдать полную в ротерпимость во всёхъ своихъ владёніяхъ, оказывать уваженіе ко всёмъ религіямъ и покровительство духовнымъ лицамъ всёхъ исповёданій, подъ

Digitized by Google

- 44 -

опассніемъ, въ противномъ случай, лишиться престола. Такъ пёйствительно и поступали монгольскіе ханы всюду, глё они ни царствовали, въ Китав, Индіи и Персіи: такъ должны были поступать и у насъ-въ Россіи (47). А что они подлинно желали себъ молитвъ нашего духовенства и върили въ ихъ силу, хотя сами сначала были язычниками. ิล потомъ магометанами,---на это мы имбемъ примбры. Ханъ Берка, когда опасно заболѣлъ сынъ его и врачи не принесли больному никакой пользы, послаль въ Ростовъ за владыкою Кврилломъ, прося его молитвъ и объщая ему богатые дары, если асцёлить больнаго. Кириллъ повелёль пёть молебны во всемъ Ростовѣ, освятилъ воду и. отправившись къ хану, дѣйствительно исцёлилъ его сына. Другой ханъ Джанибекъ, совершенно въ подобныхъ же обстоятельствахъ, посылалъ, какъ извъстно, за святителемъ московскимъ Алексіемъ. который также исцёлиль своими молитвами жену хана Тайдулу (<sup>45</sup>). Такіе случан, естественно, могли поддерживать и еще болѣе возбуждать въ ханахъ то высокое понятіе о силѣ молитвъ нашихъ святителей, которое высказывается въ ханскихъ ярлыкахъ имъ.

За нарушеніе вообще своихъ ярлыковъ и почти каждаго изъ правъ, въ нихъ изложенныхъ, а не нёкоторыхъ только правъ болёе важныхъ, ханы угрожали гнёвомъ Божіимъ и смертію: «кто нашъ ярлыкъ и.наше слово преслушаетъ, тотъ есть Богу повиненъ и гнёвъ на себя отъ Него пріемлетъ, а

45



<sup>(\*)</sup> Григор. О достов. ханск. ярлыковъ, 36-51.

<sup>(&</sup>lt;sup>44</sup>) Ник. Лът. III, 208; Степ. кп. I, 454. См. еще пашей Исторія т. IV, Прилож. № XVII, числ. 1.

OTS BACS BASHS CAY GYICTS CHEDTHAM ... RTO BCTYNHTCH BL церковное и въ митрополичье, и на того гийвъ будетъ Боxif: a no nameny belekony actasatio to assurated huvens. же и умреть здою казнью» (-Узбек.). «Кто безпутно силу учинить какову, или пошлину замыслить, тоть смертію умретъ» (-Тайл.). Отъ кого могли охранять и защишать ханскіе ярныки русское духовенство? Преимущественно отъ Татаръ. - и сами ханы въ ярлыкахъ прежде всего обращались ко всёмъ свониъ князьямъ, великниъ и среднимъ и нижнить, ко всёмъ своимъ воеводамъ и вельможамъ, баскакамъ и посламъ и разнаго рода чиновникамъ, наконецъ-ко всёмъ нодямъ своего царства, и ихъ-то обязывали не обижать русскую Церковь в русское духовенство (49). Но потомъ ханы обращались въ ярлыкахъ и въ Русскимъ и говорили: «мы дали есия митрополиту грамату сію крёпости ему для, да сію грамату видяще и слышаще вси людіе, и всъ церкви, я всё конастыри, и всё причты церковные, да не преслушають его ни въ чемъ, по послушни ему будуть по ихъ закону и по старинъ, какъ у нихъ изстари идетъ... Да вси покаряются и повинуются митрополиту, вся его церковныя причты по первымъ изначала законамъ ихъ... Вся ихъ законы уложенные старые отъ начала ихъ, - то все въдаетъ митрополить, или кому прикажеть; да не будеть ничто же перечинено, или порушено, или къмъ изобижено» (--Узбек.). Поэтому ярлыки могли охранять наше духовенство N отъ

- 46 -

<sup>(\*)</sup> Чтобы лучие понять ниена и значение многочисленныхъ чичовняпортоньскихъ на Руси, упоминаемыхъ въ ханскихъ ярлыкахъ, чит. объ этомъ статью Г. Билясеа-въ Архив. поторико-юрид. свёд., изд. Калачовынъ, т. 1, отд. I, 97-110.

- 47 -

соотечественниковъ, кто бы они ни были, князья, бояре или простые люди. Но действительно ли ярлыки имели силу и соблюдались? Наши лётописи свидётельствують, что каждый разъ, когда чиновники татарскіе перечисляли въ Россіи народъ, чтобы обложить его данію, они не перечисляли, не включали въ общую перепись только «архимандритовъ, н нгуменовъ, и иноковъ, и поповъ, и дьяконовъ, и клирошанъ, н всего причета церковнаго» (<sup>50</sup>): знакъ, что духовенство наше, какъ требовали и ярлыки, на самомъ дълъ освобожлалось оть податей и не платило ничего въ казну ханскую. Могин, безъ сомнёнія, нёкоторые и изъ Татаръ нарушать иногда ханскіе ярлыки, какъ бывають нарушители, всегда и вездё, даже самыхъ строгихъ законовъ, - могли разорять и дъйствительно разоряли наши церкви и монастыри, могли обвжать наше духовенство и церковныхъ людей, особенно въ военное время среди всеобщихъ смуть и безпорядковъ. Но это не доказываетъ, что ярлыки ханскіе не имбли силы иля всёхъ вообще Татаръ и особенно въ мирное время. Есте--ственно думать, что ярлыки монгольскихъ государей русскому духовенству, по крайней мбрб, въ періодъ ихъ грознаго могущества надъ Россіею, имбли всю свою силу и для русскихъ князей и вообще для Русскихъ. А съ другой стороны трудно предположить, чтобы при одномъ уважении къ такинъ первосвятителямъ, какіе были у насъ въ тотъ періодъ, вменно-Петръ, Өеогность и Алексій, наши князья рёшались нарушать дарованныя имъ права и преимущества. хотя, разумвется, могли быть и исключенія. Но когда власть

(40) II. Coop. P. Jtr. I, 203. 226; HER. Jtr. III, 37. 59.

хановь въ Россия начала замётно ослабёвать, когда прекратились, можеть быть, самые ярлыки ханскіе русскому духовенству (послёдній изъ нихъ, сколько извёстно, данъ въ .1379 г.): тогда владёнія даже мнтрополитовъ нашихъ стали подвергаться притёсненіямъ со стороны князей в бояръ.--н чтобы оградить себя оть подобныхъ обидъ, митрополиты Кипріанъ в Фотій уже не искали себ'я ярлыковъ у хановъ, а проснии грамоть у великаго князя московскаго Василія Динтріевнча. Что касается до частныхъ ограниченій нёкоторыхъ правъ и льготь, которыя распространялись ярлыками на самнуъ церковныхъ людей-мірянъ и на церковныя имущества: то такого рода ограниченія наши князья, великіе и удёльные, могли дёлать всегда въ видахъ государственной пользы и общественнаго благоустройства, не опасаясь никакого сопротивленія со стороны нашихъ архипастырей или жалобъ нхъ монгольскимъ ханамъ. Такія ограниченія мы двиствительно и находимъ въ жалованныхъ грамотахъ князей нашниъ святителямъ и монастырямъ.

Изъ числа грамоть, пожалованныхъ тогда нашими князьями митрополитамъ и епископамъ, извёстны нынё въ печати только четыре, которыя притомъ относятся всё уже къ XV вёку: одна митрополиту Кипріану, двё митрополиту Фотію и одна митрополиту Исидору. Впрочемъ, извёстно еще содержаніе шести грамоть (1303—1390), данныхъ рязанскимъ владыкамъ мёстными князьями; но самыя грамоты не изданы. А по содержанію онё совершенно подхожи на жалованныя грамоты митрополитамъ и монастырямъ, которыя мы сейчасъ будемъ разсматривать (<sup>61</sup>).

(\*) Иловайся. Истор. Рязанся. княжества, М. 1858, стр. 284-285.

Грамота, данная въ 1408 г. великниъ княземъ Васнліємъ Дметрієвечемъ метрополету Капріану, составлена княземъ виёстё съ самямъ Кипріаномъ, по яхъ обоюдному согласію, и касается трехъ предметовъ: владёній митрополнта. церковныхъ даней и бълаго духовенства (52). Въ первой части, самой обширной, сначала говорится о двухъ селахъ (Лухё и Сенегь), которыя прежде были оспариваемы и даже несправедливо отнимаемы у митрополита и которыя теперь князь признаеть за нимъ (5<sup>2</sup>); потомъ упоминаются вообще «села митрополичи», тянувшія издавна, еще до Алексія митрополита и при немъ, къ митрополиту; наконецъ-села двухъ владимірскихъ монастырей Константиновскаго и Борисоглѣбскаго, непосредственно завиствшихь отъ митрополита. Жители всёхъ этихъ селъ-а) освобождаются отъ разныхъ податей и повинностей князю и обязуются нести то и другое для митрополита; б) освобождаются отъ суда княжескаго или свътскаго и подчиняются суду митрополита или назначенныхъ имъ властей, а въ монастырскихъ селахъ суду игуменовъ. Но, освобождая отъ своихъ податей и повинностей митрополичьихъ людей и села, великій князь требоваль, чтобы и они-а) вносили ему дань, по его оброчной грамотћ. въ тв годы, когда

И. Р. Ц. Т. Ү.

- 49

<sup>(&</sup>lt;sup>43</sup>) Акт. Эксп. I, № 9. Грамота эта не могда быть дана въ 1389 г., когда Кипріанъ еще не пріфажадь въ Москву наъ Константиноподя, а дана въ 1408 г. іюня 28, индикта 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>43</sup>) Въ грамотъ сказано: а) чтобы бояре и слуги великато князя и митроноличьи не покупали земель Луховокихъ, а которые покупили, тъмъ дъзти вонъ, а серебро свое взяти; б) что духовцы ставлявали хоромы на дворъ всликаго князя въ Володимеръ, ино то обыскано, что то было учинилося пово, не по пошлинъ, а нынъчя не надъ, — и в) что Сенетъ должзиъ принадлежать митрополиту по тому, какъ обыскано и управлено по старичъ.

самому ему придется платить «выходъ» или подать въ Орду; б) участвовали въ ямской повинности, поставляли подводы. по старинё, въ шестый день; в) не платили торговой пошлины (тамги) только тогда, какъ будутъ продавать свое, а платили ее, когда кто-либо изъ нихъ будетъ торговать прикупоиъ, и чтобы-г) наконецъ, когда князь начнетъ съ къмъ войну, въ ней участвовали и бояре и слуги митрополичьи подъ воеводою митрополичьимъ, а подъ стягомъ самого великаго князя. Равнымъ образомъ, освобождая вообще митрополичьихъ людей отъ своего суда, князь однакожъ присовокупилъ: а) въ случав сместнаго суда, т. е. когда изъ двухъ тяжущихся одинъ будетъ митрополичій человъкъ, а другой княжескій, и ихъ будутъ судить митрополичьи судьи вмёстё съ княжескиии, прибытки съ суда дёлить пополамъ; б) если какой-либо человъкъ великаго князя ударитъ челомъ на игумена или попа или чернеца, а митрополита не случится тогда въ великомъ княжении вслёдствіе объёзда митрополіи: то судить ихъ великому князю; в) если, наконецъ, кто ударитъ челомъ великому князю на митрополича намъстника, или десятинника, нли волостеля: то судить ихъ самому великому князю. Такных образомъ Василій Димитріевичъ московскій нѣсколько поограничиль тв. права и льготы, какія предоставлялись ханскими ярлыками не только духовенству, но и церковнымъ и митрополичьимъ людямъ, хотя эти ограниченія были почти нечувствительны для самого митрополита и сдёланы съ его согласія. Во второй части грамоты относительно церковныхъ даней постановлено: сборнаго для митрополита взимать съ каждой церкви по шести алтынъ, да «забзда» при обозрбнін имъ епархія по три деньги, а больше того не брать ни-

чего; десятиннику же, какъ сядеть на десятину, взимать пошлины. «За въбалное и за рожественное и за петровское». по шести алтынъ, а больше не брать ничего (34); взимать сборное для митрополита о Рождествъ Христовъ, а десятиннику свои пошлины — о Петровѣ днѣ. Соборныя церкви по городамъ, которыя не давали сборнаго при митрополитахъ Өеогность и Алексіи, не должны давать и теперь. Это постановление, судя уже потому, какъ оно выражено, по всей въроятности, было вызвано какими-либо злоупотребленіями. Наконець, въ послёдней части грамоты великій князь говорить: «слугъ моихъ и моихъ даеныхъ людей въ діаконы и въ попы митрополиту не ставить. А если какой поповичь, хотя бы онь быль записань въ мою службу, захочеть ставиться въ попы или діаконы, ино ему вольно ставиться. Тоть поповичь, который живеть у отца и бсть отцовь хлёбь, есть иитрополичь; а который отдёлился отъ отца, живетъ собою и ъсть свой хлъбъ, тоть мой-великаго князя». Такое раздъленіе поповичей между въдомствами духовнымъ и гражданскимъ мы видбля уже въ ханскихъ ярлыкахъ. Остается замѣтить, что вся эта грамота, данная московскимъ княземъ митрополиту, могла имъть полную силу только въ областяхъ великаго княженія и простиралась лишь на ть митрополичья

вотчины, которыя находились въ убздахъ владимірскомъ и

4+

Digitized by Google

<sup>(\*4)</sup> Такъ какъ въ алтынъ шесть денегъ: то сборъ съ каждой приходской церкви для митрополита простирался до 75 денегъ. Но при в. к. Василіи Дмитріевичъ деньга заклі зала въ себъ не менѣе 14 гранъ аптекарскаго въса, а иногда 15 и 16 (А. Ч. Опис. древн. Русск. монетъ, Москва 1834, стр. 4). Значитъ, каждая церковъ ежегодно ваносила митрополяту до 75 золотвиковъ серебра.

московскомъ, но не могла простираться на вотчины митрополита, бывшія въ предёлахъ кіевскихъ или вообще югозападныхъ.

Обѣ грамоты того же великаго князя митрополиту Фотію имъють предметомъ своимъ исключительно владънія митрополита. Въ первой изъ нихъ (1421 г.) князь дозволяетъ Фотію купить деревню Яновльскую съ тёмъ, чтобы деревня эта, доселѣ тянувшая судомъ и всѣми пошлинами къ волости Тальшё, тянула впредь судомъ и всёми пошлинами къ митрополиту, кромѣ дани княжеской (вѣроятно, ордынской) и яма. Митрополиту дается вмёстё право перезывать въ свою деревню для поселения стороннихъ людей, но не изъ той же волость и вообще не изъ великаго княженія, а изъ иныхъ княженій, и эти пришлые люди освобождаются, со времени переселенія, на десять лёть даже оть дани князю и оть яма, а по истечения десяти лёть обязуются отбывать эту дань и ямскую повинность по силь. Во второй грамоть (1425 г.) подобную привилегію даеть князь митрополиту на два другія его села-Андреевское и Мартемьяновское: старожильцы, поселившіеся въ этихъ селахъ, освобождаются отъ всякой княжеской дани и повинности на пять лёть, а тё, кого перезоветь къ себѣ митрополить изъ иныхъ княженій, но не изъ великаго, на пятнадцать лёть. Свётскіе судьи не вмёшиваются въ тёхъ селахъ ни во что, кромѣ душегубства; а вѣдаеть и судить тё села митрополить, или кому прикажеть. Въ случав сместнаго суда въ немъ участвуютъ и митрополичьи и свътскіе судьи; но правъ ли или виновать окажется митрополичій человёкъ, съ него ничего не берутъ судьи свётскіе, а вѣдаетъ его судья митрополичій. Только татя и раз-

- 52

бойника оба судьи казнятъ совокупно. За нарушение этой грамоты князь угрожаетъ своимъ наказаниемъ и говоритъ, что онъ ея не измёнитъ (<sup>55</sup>).

Грамота митрополиту Исидору, данная кіевскимъ княземъ. Александромъ Владиміровичемъ, касается кіевскихъ имѣній митрополита, и хотя сама относится уже въ 1441 г., но указываеть на порядокъ дёль, существовавшій издавня. Князь именно говоритъ, что даетъ, по старому, св. Софія-церкви Божіей и митрополиту все, что издавна принадлежало митрополіи, а также при Фотіи митрополить, -- всъ села и волости, съ даньми и со всёми доходами, равно земли и воды. съ бортами и со всѣми пошлинами, съ людьми и съ озерами, которыя издавна пожертвованы въ церковь Божію, на поминъ души, великими благовърными князьями и княгинями, боярами и боярынями и другимя именитыми людьми. Во всё эти церковныя вотчины, ихъ доходы и пошлины не должны вступаться ни воеводы, ни тіуны князя, а все то держить и въдаеть митрополить кіевскій, какъ держали пзъ старины первые митрополиты. Только половину османичного (торговой пошлины, взимавшейся съ цёны товаровъ) давать митрополиту, а другую половину брать на князя. Также люди митрополичьи должны помогать въ поборъ и въ отбываніи подводъ, по старинѣ. Да еще когда нужно будеть дѣлать городъ (вѣроятно, городскую ограду), то митрополичьи люди софійскіе задёлывали бы свое мёсто, которое дёлывали изъ старины. Кромъ того князь предоставилъ митрополиту пошлину - мыто конское у св. Флора и Лавра, вфроятно,

(55) ART. BECH. I. Nº 20 H Nº 23.

церкви кіевской. Въ случа отъ взда митрополита вс вин его им вніями завёдываеть его нам встникъ. Когда случится судъ см встный, то въ митрополича челов вка, окажется ли онъ правымъ или виноватымъ, не вступается судья княжескій, а въ челов вка княжескаго — судья митрополичій; но пусть тотъ и другой в бдаютъ только своихъ въ правд и въ винъ. За нарушеніе грамоты князь угрожаетъ великимъ наказаніемъ (<sup>56</sup>).

Жалованныхъ грамотъ нашимъ монастырямъ сохранилось очень довольно (напечатано до 50). Большая часть изъ нихъ относится къ первой половинѣ XV в. и едва одна четверть--къ XIV в., преимущественно ко второй его половинѣ; но въ нѣкоторыхъ изъ этихъ послѣднихъ утверждаются грамоты, данныя еще въ концѣ XIII и началѣ XIV столѣтія (<sup>57</sup>). Всѣ эти грамоты излагаютъ права, предоставлявшіяся монастырямъ, почти исключительно на ихъ недвижимыя имущества (о немногихъ другихъ правахъ, излагавшихся въ грамотахъ, сказано будетъ послѣ) и часто, какъ по содержанію, такъ и по формѣ, весьма сходны между собою, равно и съ подобными же грамотами митрополитамъ, только-что нами разсмотрѣнными. Различаются же грамоты тѣмъ, что въ однѣхъ

(<sup>54</sup>) ART. Истор. I, № 259.

(<sup>47</sup>) Гранотъ, пожакованныхъ нашимъ монастырямъ въ періодъ 1240-1448 г., напечатано: 24-въ Акт. археогр. Экспед. т. І, девять-въ Акт. Истор. т. І, тря-въ Допол. къ Акт. Истор. т. І, пять-въ Акт. Запад. Россія т. І, восемь-въ Акт., относ. до юридич. быта древней Россія т. І, одна - въ Истор. Росс. Іерархія т. VI, 229, нигдъ не перепечатанная. Истор. І, № 2 и въ Истор. Росс. Іер. VI, 229, упомпнаютъ о другязъ древнъйщихъ грамотахъ, данныхъ тъмъ же монастырямъ въ концъ XIII и въ начанъ XIV въка.

предоставлялось монастырямъ менёе правъ, по отношенію къ ихъ недвижимымъ имуществамъ, въ другихъ болёе, или одни и тё же права въ однёхъ излагаются короче, въ другихъ подробнёе и обстоятельнёе, а еще – тёмъ, что самыя права въ однёхъ грамотахъ предоставлялись монастырямъ въ меньшемъ размърѣ, съ значительными ограниченіями, въ другихъ въ большемъ размърѣ, въ третьихъ безъ всякихъ ограниченій. Права эти были слёдующія:

1. Право владёть недвижимыми имуществами н, въ частности, землями, не населенными и населенными. Оно выражалось—а) въ тёхъ грамотахъ, въ которыхъ князья разрѣшали монастырямъ покупать земли и принимать отъ жертвователей, а также покупать людей для заселенія своихъ земель (<sup>58</sup>), и — б) въ тёхъ грамотахъ, гдѣ князья заявляли, что сами дарятъ тому или другому монастырю разныя угодья: луга, острова, озера, рѣки, съ рыбными и бобровыми ловлями, или пустоши и села съ хлѣбомъ, скотомъ, нивами и проч., или даже села и деревни съ людьми, въ нихъ живущими (<sup>59</sup>). Это же право естественно предполагалось и во всѣхъ другихъ жалованныхъ грамотахъ монастырямъ на ихъ недвижимыя имущества.

2. Право приглашать людей на свои земли для заселенія ихъ. Извѣстно, что въ то время наши поселяне или свободные крестьяне могли ежегодно — «о Юрьевѣ дни о осеннемъ» — переходить съ одного мѣста на другое, отъ одного

<sup>(\*\*)</sup> Акт. Эксп. I, Ж.Ж. 31 в 36; Акт. Ист. I, Ж.Ж. 15 в 28; Акт. до юрид. быта I, стр. 92. 98; Акт. Юридич. I, № 72.

<sup>(\*\*)</sup> ART. BRCH. I, N.W. 12. 22. 41; ART. MCT. I, N.W. 2. 14. 15. 29. 36. 38; ART. BRH. Poccin I, N.W. 7. 13. 14; ART. до юрид. быта I, стр. 96.

землевладёльца къ другому; оттого села населенныя дёлались иногда пустошами, а пустоши населялись. Въ грамотахъ предоставлялось монастырямъ перезывать на свои земли и въ свои села какъ прежнихъ жителей — «тутошнихъ старожильцевъ», — если они еще прежде куда-либо переселились, такъ и людей новыхъ — «пришлыхъ» — изъ чужихъ мѣстъ. Впрочемъ, относительно этихъ пришлыхъ во всёхъ грамотахъ дёлалось ограничение: каждый князь непремѣнно требовалъ, чтобы монастыри перезывали къ себё людей только изъ иныхъ княжений — «изъ зарубежья», — а отнюдь не изъ княжения самого князя, не изъ его вотчины, и за нарушение послёдняго условія нёкоторые князья угрожали даже строгимъ наказаніемъ (<sup>60</sup>).

3. Право пользоваться оброками и вообще повинностями отъ своихъ поселянъ и доходами съ своихъ владёній. Въ нѣкоторыхъ грамотахъ князья прямо говорятъ, что отдаютъ монастырямъ свои села со всёми пошлинами и доходами, какіе прежде сами получали съ тѣхъ селъ. Такъ, въ грамотѣ ряванскаго князя Олега (1356—1387) Ольгову монастырю сказано: «далъ есмь св. Богородицы дому Арестовское село,

<sup>(\*\*\*)</sup> Акт. Эксн. I, NN 4. 18. 21. 38 и друг.; Акт. до юрид. быта I, стр. 90. 95. Въ пёкоторыхъ грамотахъ ясно опредёляется, что это быля на сторожилони, которыхъ предоставлянось монастырямъ перезывать и привимать на свои земли (Акт. Эксп. I, N 39; Акт. Ист. I, N 25). Въ концё грамоты Отрочу монастырю, послё словъ: «архимандриту изъ нашея отчивы кюдей волостныхъ въ монастырскіе села не пріямати», прибавлено: «а приметъ ли кого прикащикъ архимандричь, ино его казнити» (Акт. Эксп. I, N 34). Въ одной только грамотё князь рязанскій какъ будто позволяетъ монастырю перезывать къ себё людей не только съ вныхъ сторонъ, но и изъ своего княженія (Акт. Истор. I, N 36).

съ винами и съ поличнымъ, и съ ръзанькою съ шестьюдесять и со всёми пошлинами». Въ грамоте нижегородской княгини Маріи Спасо-Евеиміеву монастырю (1425) сказано: «дала есми свое село Омуцкое св. Спасу въ домъ, такъ какъ было при моемъ князи и при мнъ, и съ судомъ, и съ татьбою, и съ поличнымъ, и съ тамгою, и со всёми пошлинами». Еще яснье то же выражено въ грамотъ (1443 г.) истиславскаго князя Юрія Симеоновича Онуфріевскому монастырю, гдѣ князь пишеть, что отець его и самъ онъ «подавали люди къ тому монастырю, съ пашнями и сбножатями, и данники съ данью медовою, и съ бортными землями, и съ серебряною данію, съ бобровыми гоны, и со всими приходы. што къ тымъ землямъ и пашнямъ прислушаетъ вбрно», --- и вслёдъ затёмъ установляетъ: «тые дани, и дачи, и пошлины, имать на нихъ, людехъ монастырскихъ, архимандриту Онофртевскому» (<sup>61</sup>). Впрочемъ, само собою разумвется, что если князья дарили монастырямъ недвижимыя имущества, и сами монастыри иногда покупали себъ земли и людей, то не съ иною целію, какъ съ одною, чтобы пользоваться отъ этихъ земель и людей какими-либо выгодами и прибытками. А такъ какъ князья рёдко дарили монастырямъ земли вмёстё и людей съ опредѣленными уже оброками и повинностями, большею же частію дарили только земли, на которыя сами монастыри должны были перезывать свободных ь людей: то въ княжескихъ грамотахъ повинности монастырскихъ поселянъ по отношению къ монастырямъ вовсе не опредълялись. Эти повинности, по всей в роятности, определялись по взяимному

(\*1) Акт. Ист. I, NN 2 и 29; Акт. Запад. Росс. I, N 43.

\_ 57 \_

соглашению и уговору монастырей и самихъ поселянъ при первоначальномъ переселения послёднихъ на монастырскія земли, и потому въ разныхъ монастыряхъ и монастырскихъ вотчинахъ могли быть не одинаковы. Въ чемъ состояли такого рода повинности монастырскихъ поселянъ, можемъ заключать изъ одной только грамоты, въ которой объ этомъ говорится. Когда крестьяне Константиновскаго митрополичьяго монастыря пожаловались митрополиту Кипріану на новаго своего игумена, что онъ наряжаеть ихъ «не по пошлинв»; тогда Кипріанъ велёлъ спросить прежняго игумена, который случился въ Москвъ, и этотъ послъдній даль слёдующее показаніе: «при моемъ игуменствъ такъ было въ святомъ Констянтинъ: болшимъ людемъ изъ монастырскихъ селъ церковь наряжати, монастырь и дворъ тынити, хоромы ставить, и гумновъ жеребей весь рольи орать взгономъ, и святи и пожати и свезти, сбно косити десятинами и въ дворъ въвезти, баъ бити и вешней и зимней, сады оплетать, на неводъ ходити, пруды прудить, на бобры имъ въ осенинѣ поити, а истоки имъ забивати; а на Великъ день и на Петровъ день приходять къ игумену, что у кого въ рукахъ; а пѣшеходцемъ изъ сель къ празднику рожь молотити и хлѣбы печи, солодъмолоть, пива варить, на семя рожь молотити; а ленъ дасть игуменъ въ села, и они прядуть, съжи и дъли неводные на. ряжають; а дають изъ селъ всё люди на праздникъ яловицу (но одинова ми, господине, добили челомъ, а не въ пошлину, треми бараны, и язъ ихъ пожаловалъ за яловицу, занеже ми была не надобъ яловица, а по пошлинъ по старой всегды ходить яловица на праздникъ); а въ которое село прівдетъ нгуменъ въ братшину и сыпцы дають по зобнѣ овса конемъ

58

игуменовымъ». Владимірскіе бояре подтвердили справедливость этого показанія, и Кипріанъ заповёдалъ «христіаномъ монастырскимъ ходить по прежней пошлинё» (<sup>62</sup>). Подобные же оброки и повинности могли отбывать поселяне и въ вотчинахъ другихъ монастырей. Во всякомъ случаё надобно думать, что повинности монастырскихъ поселянъ были вообще легче казенныхъ или общественныхъ повинностей, какія несли они прежде: подъ этимъ только условіемъ они и могли соглашаться покидать прежнія свои жилища и переходить на монастырскія земли.

4. Право тарханное, освобождавшее монастырскихъ поселянъ и владѣнія отъ оброковъ и повинностей казенныхъ или княжескихъ (<sup>63</sup>). Вольные крестьяне, жившіе на государственныхъ земляхъ, обыкновенно тянули тогда своими повинностями къ ближайшему городу или волости и взносили подати княжескимъ намѣстникамъ, волостелямъ, тіунамъ и другимъ чиновникамъ. Эти подати и повинности, отъ которыхъ освобождались монастырскіе крестьяне, были весьма многочисленны и разнообразны, судя по нѣкоторымъ тарханнымъ грамотамъ. Вотъ что говорилъ, напримѣръ, звенигородскій князь Юрій Дмитріевичъ въ своей грамотѣ Савво-Сторожевскому монастырю (1404 г.) о монастырскихъ земляхъ и людяхъ въ Рузскомъ уѣздѣ: «которын люди имуть жити на тѣхъ земляхъ монастырскихъ, и тѣмъ людемъ не надобѣ моя дань, ни ямъ, ни подводы, ни мытъ, ни тамга, ни писчея бѣлка,

(62) ART. 9KCH. I, Nº 11.

(<sup>63</sup>) Названіе *тарханняю* права, *тарханных* грамоть ванято намя отъ Татаръ, у которыхъ *тарханомъ* пазывался человъкъ, освобожденный отъ всъхъ повинностей, какія взносились царю.

- 59 -

ня осмьничій, ни костки, ни явка, ни вная которая пошлина, ни города не дёлають, ни двора моего не ставять, ни коня моего не кормять, ни свнъ моихъ не косять, такожъ ни къ сотцкому, ни къ дворскому, ни къ десятскому, съ тяглыми людми не тянуть ни въ которые проторы и въ разхеть, ни въ иныи въ которыи пошлины. А намъстницы мои Звенигородцкій и волостели Звенигородцкій, и Рузскій мон намёстники и волостели мои Рузскій, и ихъ тіуни, на тёхъ хрестьянёхъ на монастырскихъ кормовъ своихъ не емлють, ни всылають къ нимъ ни по что, а праветщики и доводщики поборовъ не берутъ, ни вътжщаютъ (64). Тогда какъ въ одебхъ грамотахъ монастырскіе люди и имущества освобождалесь вообще отъ казенныхъ податей и повинностей, другими грамотами освобождались они отъ какихъ-либо частвыхъ пошлинъ и повинностей: запрещалось, напримъръ, брать пошлины съ монастырскихъ старцевъ и бѣльцевъ, посылаемыхъ на ватагу или на иную какую-либо службу; съ хонастырскихъ возовъ и людей, отправляемыхъ съ товара-ИП (65); заклейменіе лошадей, покупаемыхъ и продаваемыхъ монастырскими крестьянами, - для чего позволялось иногда монастырямъ имъть свое клеймо или пятно (66); или повелъвалось, чтобы княжескіе намёстники, воеводы и другіе ёздоки не тодили мимо монастыря и черезъ монастырское село «непошлою дорогою», чтобы не останавливались близъ мо-

(") Акт. Ист. I, № 15. См. также подобное — Акт. Эксп. I, №№ 5 в 29.

(") Акт. Эксп. I, № 39 и 42; Дополн. къ Акт. Ист. I, № 184. (") Акт. Эксп. I, № 28; Акт. Ист. I, № 15; Акт. до юрид. быта I, стр. 92, 94. настыря, не ставились у монастырскихъ крестьянъ, не брали съ нихъ проёздныхъ кормовъ и никакихъ поборовъ (<sup>67</sup>). Впрочемъ по отношенію къ тарханному праву, предоставлявшемуся монастырямъ съ ихъ вотчинами, жалованныя грамоты княвей довольно различны между собою.

а) Въ однёхъ грамотахъ всё крестьяне какъ жившіе уже на монастырскихъ земляхъ, такъ и имёвшіе на нихъ поселиться, освобождались отъ всёхъ казенныхъ податей или навсегда или безсрочно. Таковы вообще грамоты XIV вѣка, за исключеніемъ одной, доселѣ сохранившіяся (<sup>68</sup>). Таковы же немногія и изъ грамотъ XV в., и преимущественно тѣ, которыя давали князья, когда сами отъ себя жертвовали монастырю людей и села (<sup>69</sup>). Въ этомъ случаѣ, очевидно, тарханныя грамоты нашихъ князей были совершенно сходны съ ярлыками ханскими, освобождавшими церковныхъ людей отъ всёхъ вообще оброковъ.

6) Въ другихъ грамотахъ и монастырскіе крестьяне обязывались взносить князю какую-либо дань, отбывать какуюлибо повинность, хотя незначительную. Ярославскій князь Василій Давидовичъ († 1345), освобождая людей Спасскаго монастыря отъ всёхъ податей, опредёлилъ, однакожъ, чтобы они давали ему «на годъ два рубли». Углицкій князь Андрей Владиміровичъ положилъ (1414), чтобы съ одного села Троиц-

(\*7) Акт. Эксп. I, No. 24. 37. 39; Дополн. къ Акт. Ист. I, N 185.

(\*\*) Грамоты эти суть: Акт. Эксп. I, №№ 4. 5. 7. 15; Акт. Истор. I, № 2; Акт. Запад. Россін I, № 14. Грамота, составляющая исключеніе, папеч. въ Истор. Росс. Іерарх. VI, 229.

(\*\*) Акт. Эксп. I, №№ 37. 38. 41; Акт. Истор. I, №№ 15. 29; Акт. Запад. Росс. I, № 43; Акт. до юрид. быта I, стр. 97.

- 61 -

каго Сергіева монастыря взносимъ былъ оброкъ княжескому сотнику «по три четверти» два раза въ годъ, на Юрьевъ день, весенній и осенній. Другой князь углицкій Димитрій Юрьевичь (1434—1447) поставляль въ обязательство тому же монастырю, чтобы съ его сель и деревень, находившихся въ углицкомъ княженіи, доставлялся ежегодный оброкъ въ княжескую казну «по три рубли» на Рождество Христово, и еще чтобы монастырскіе крестьяне участвовали вибсть съ другими въ томъ дель, «коли учнутъ городъ рубити» (70). Въ большей же части своихъ жалованныхъ грамоть князья выговаривали себѣ съ монастырскихъ крестьянъ только одну «дань», предназначавшуюся въ Орду, и это выражали такъ: «а коли придетъ моя дань князя великаго, и архимандрить (въ друг. - игуменъ) за нихъ (монастырскихъ людей) самъ платитъ мою дань по силъ (въ друг.-по силамъ)»; или: «придетъ къ намъ коли изъ Орды посолъ силенъ, а не мочно будетъ его опровадити, ино тогды архимандрить съ тёхъ сиротъ пособить въ ту тяготу, съ половника дасть по десятку кунами»; или еще: «а придеть моя дань великаго князя не минучая, и игуменья сама сбереть дань съ тыхъ людей да пришлетъ къ моей казнѣ» (71). Очень вёроятно, что нёкоторые князья обязывали еще монастырскихъ крестьянъ отбывать ямскую повинность (72). О другихъ какихъ-либо оброкахъ князю, кромѣ нами исчислен-

(<sup>70</sup>) Истор. Росс. Іерарх. VI, 229—231; Акт. Эксп. І, №№ 19 и 28. Посяддяяя грамота вновь напечатана въ Акт. до юряд. быта I, стр. 93—94. (<sup>71</sup>) Акт. Эксп. I, №№ 17. 18. 21. 34. 35.

(<sup>72</sup>) ART. Ист. I, № 36. Снес. АКТ. Эксп. I, № № 9 н 20.

ныхъ, въ тогдашнихъ грамотахъ монастырямъ не упоминается.

в) Впрочемъ и отъ этихъ немногихъ повивностей для князя освобождались монастырскіе люди, когда они вновь селились на монастырскихъ земляхъ, или монастырскихъ седахъ, хотя освобождались только на опредёленный срокъ. Срокъ назначался различный и обыкновенно одинъ для тутошнихъ старожильцевъ, которые вновь возвращались Ha свои прежнія мёста или въ села, когда-то ими покинутыя, а другой для людей пришлыхъ изъ иныхъ мъстъ и княженій и для людей, купленныхъ монастыремъ. Для старожильцевъ срокъ бывалъ въ два, три года, ръдко въ пять лътъ; для людей пришлыхъ и купленныхъ большею частію простирался на десять лёть и только въ одной грамоте на двадцать, а въ двухъ на три года (73). По окончании же положеннаго срока и вновь поселившіеся на монастырскихъ земляхъ крестьяне должны были нести тоть же оброкъ князю. какой несли прежніе монастырскіе люди, издавна жившіе на тёхъ земляхъ. Князья выражали это: «а какъ отсидятъ тъ люди пришлые урочныя лёта, и они потянуть въ дань съ монастырскими людьми по силамъ»; или: «а отсидятъ его (монастыря) люди урочныя лёта, и они потянуть въ мою дань по силѣ» (<sup>74</sup>). Въ двухъ только грамотахъ пришлые,

<sup>(&</sup>lt;sup>73</sup>) Для старожизьцевъ на два года—Акт. Ист. I, №№ 25. 36; на три—Акт. Эксп. I, № 18. 21; на пять дѣтъ—Акт. Эксп. I, № 39. Для пришамхъ на три года—Акт. Ист. I, №№ 13 и 36; на двадцать дѣтъ—Акт. Эксп. I, № 36; на десять—Акт. Эксп. I, №№ 17. 21. 31. 39; Акт. Ист. I, №№ 25. 28; Акт. до юрид. быта I, стр. 95.

<sup>(&</sup>lt;sup>74</sup>) Акт. Эксп. I, №№ 18. 21. 39; Акт. до юрид. быта I, стр. 95. 96.

съ самаго своего переселенія въ монастырскія села, обязывались участвовать въ небольшомъ оброкѣ князю наравнѣ съ прежними монастырскими людьми-старожильцами (<sup>75</sup>).

5. Право суда налъ своими монастырскими людьми и неподсудимости этихъ послёднихъ судамъ гражданскимъ. Въ первонь отношения жалованныя грамоты монастырямь совершенно согласны между собою и обыкновенно выражаются: «а вълаеть свои люди игуменъ (или архимандрить) самъ во всбхъ дблёхъ и судитъ самъ во всемъ, или кому прикажетъ (76). Въ послёднемъ отношения, т. е. въ отношения неподсудимости монастырскихъ людей гражданскимъ властямъ, грамоты разнятся между собою. Въ однёхъ, впрочень очень немногихъ, говорится вообще, что монастырские люди не подлежать гражданскимъ судамъ во всёхъ своихъ аблахъ. а потому князь повелбваеть: «волостели мои и ихъ тіуны не всылають къ тёмъ людямъ ни по что, ни судять ихъ ни въ чемъ и доводчики ихъ поборовъ не берутъ, а судить свои люди игуменъ самъ или кому прикажетъ» (<sup>77</sup>). Въ другихъ грамотахъ подчиняются и люди монастырскіе въ нъкоторыхъ своихъ дълахъ судамъ гражданскимъ, и мы читаемъ слова того или другаго князя: «а намъстницы мон и волостели и тіуны тёхъ людей не судять НИ въ чемъ, опричь душегубства», или: «опроче одного душегубства» (<sup>78</sup>),

(<sup>16</sup>) Акт. Эксн. I, М.Ж 19. 28. 31. 36 (вдёсь — опрочё одною душегубства). 87. 41; Акт. Ист. I, №№ 15 и 29.

- 64 -



<sup>(&</sup>quot;) ART. BRCH. I, NON 19 H 28.

<sup>(&</sup>lt;sup>16</sup>) Акт. Эвсп. 1, Ж.№ 17. 18. 21. 28 и друг.; Акт. Ист. 1, № 15.

<sup>(17)</sup> ART. ORCH. I, No 38; ART. MCT. I, No 2; ART. 3au. Pocc. I, NoNo 14 at 43.

или: «оприче душегубства и разбоя съ поличнымъ» (<sup>79</sup>), или еще: «опроче татбы и разбоя и душегубства» (<sup>50</sup>). Есть, наконець, грамоты, которыя даже въ татьбѣ, иногда въ татьбѣ в разбов, иногда вмёстё и въ душегубстве, предоставляля монастырскихъ людей не гражданской, а одной монастырской власти, если только эти преступленія совершались между самими монастырскими людьми и не выходили изъ ихъ круга. Въ такихъ грамотахъ писалось: «а учинится татба межъ ихъ сиротъ монастырскихъ, а то въдаетъ игуменъ или его ириказщикъ». Или: «а въ разбот и въ татот ихъ бояря мон не судять». И еще: «а будеть въ тёхъ людехъ монастырскихъ татба съ поличнымъ или разбой, или душегубство, и игуменья судить тё люди сама»... «А что ея учинеть, пли разбой, или душегубство, или татба, который судъ ино будетъ межи монастырскихъ людей, судитъ ихъ и дворянъ даетъ монастырскій тивунъ одинъ, а нашимъ судьямъ не надобъ ничто» (<sup>81</sup>). Кромъ того въ большей части жалованныхъ грамотъ говорится о смъстнома судъ, который назначался, когда монастырские люди имвли двло съ людьми не монастырскими, а городскими или волостными. Этоть судь производили вмёстё судьи монастырскій и гражданскій, а исполнение приговора надъ каждымъ изъ тяжущихся предоставлялось только тому изъ судей, кому былъ подчиненъ тотъ или другой: «а будетъ судъ смѣстной моимъ людемъ съ монастырскими людми, и намъстницы мон или ихъ тіуни



<sup>(79)</sup> ART. BRCH. I, MAN 17. 18; ART. MCT. I, NN 25 H 28.

<sup>(&</sup>lt;sup>80</sup>) Акт. Эксп. I, № 4; Ист. Росс. Іерарх. VI, 230.

 <sup>(&</sup>lt;sup>81</sup>) Акт. Эксп. I, №№ 5. 7. 31. 35. 37; Ист. Росс. Іерарт. VI, 230.
 И. Р. Ц. Т. V.

съ игуменомъ, или его приказщикомъ, судять: и будетъ правъ или виновать волостной человёкъ, ино вёдають его намъстницы или ихъ тіуни въ правдё и въ винъ, а игуменъ или его приказщикъ не вступается; а будетъ правъ или виновать монастырьскій человёкь, ино вёдаеть игумень ние его приказникъ и въ правдъ и въ винъ, а намъстницы нон и ихъ тіуни не вступаются въ монастырьскаго человъка, ни въ праваго ни въ виноватаго» (\*3). Надобно замътить, что освобождение монастырскихъ крестьянъ отъ свѣтскаго суда и подчинение ихъ суду своихъ игуменовъ и архямандритовъ было выгодно и для крестьянъ и для монастырей. Первые, какъ видно изъ самыхъ жалованныхъ грамоть, вмёстё съ тёмъ освобождались отъ непріятныхъ Ha. ·ВЗДОВЪ ВЪ ИХЪ СЕЛА СВЪТСКИХЪ ЧИНОВНИКОВЪ И СУДЕЙ, ОТЪ кормовъ для нихъ и отъ разныхъ съ ихъ стороны обременительныхъ поборовъ п притёсненій. А монастыри пользовались судебными пошлинами съ своихъ подсудимыхъ, по тогдашнимъ законамъ, и это служило однимъ изъ источниковъ .для монастырскихъ доходовъ.

Кром'й разныхъ правъ на недвижимыя имущества и вотчины, не населенныя и населенныя, князья давали иногда монастырямъ и нёкоторыя другія права и льготы. Въ одной грамотъ (посл'в 1420 г.) пожалована была Лаврашевскому монастырю десятина изъ села Туреца, находившагося въ новгородско-литовскомъ округѣ; въ другой — монастырю Ольгову предоставлены были княземъ мытныя и побережныя

(<sup>8</sup>) АКТ. ЭКСП. I, № 37. См. ТАКЖЕ №№ 5. 18. 19. 21 н друг.; АКТ. Ист. I, № 28 н друг. (бравшіяся съ судовъ пристававшихъ къ берегу) пошлины, собяравшіяся въ Ряз. я (\*3). Въ двухъ грамотахъ Отрочу монастырю вмёстё съ монастырями, къ нему приписными, освобождались отъ всёхъ казенныхъ податей и гражданскаго суда не только монастырскіе крестьяне, но еще прежде сами монашествующіе: архимандрить, игумены, священноиноки и всё прочіе черноризцы и, послушники, - что въ другихъ грамотахъ, конечно, предполагалось необходимо, но не выражалось прямо (<sup>84</sup>). Наконецъ въ двухъ грамотахъ, данныхъ въ лятовскомъ крат монастырямъ полоцкому Предтеченскому (ок. 1399 г.) и мстиславскому Онуфріевскому (1443), H0настыри эти освобождались отъ всякихъ пошлинъ И отъ подсудимости не только свётскимъ властямъ, но и епархіальному своему архіерею и митрополиту; а Онуфріевскаго архимандрита, даже въ духовныхъ дёлахъ, князь хотёлъ судить самъ вмъств со владыкою. Оба эти монастыря были княжескіе (<sup>85</sup>).

Всё жалованныя грамоты нашихъ князей, какъ святителямъ, такъ и монастырямъ, безъ всякаго сомнёнія, имёли полную силу: князья давали грамоты только на тё земли и вотчины, какія находились въ ихъ владёніяхъ и куда простиралась ихъ княжеская власть. Сами князья, конечно. могли измёнять и отмёнять свои грамоты; но въ предотвра-

5\*

- (\*4) ART. Эксп. I, №№ 5 н 34.
- (85) ART. 3anag. Pocc. I, No.No 14 H 43.

<sup>(\*\*)</sup> Акт. Запад. Росс. I, № 28; Акт. Ист. I, № 2, стр. 3. Сохраниясь. извёстіе, что *десятиною* пользовался (1446 г.) еще одннъ изъ нашихъ монастырей, именно Рождественскій во Владимірѣ Кляземскомъ, и пользовался по старияв-съ нёкоторыхъ селъ князей суздахьскихъ (Собр. Госуд. Грам. I, № 62, стр. 136).

щеніе и этого они часто связывали себя собственнымъ словомъ и напередъ заявляли въ грамотахъ, что ту или другую изъ нихъ не измёнятъ никогда (<sup>36</sup>). По смерти князей, преемники ихъ могли также нарушать ихъ жалованнь і грамоты, и потому монастыри старались испрашивать подтвержденія прежнимъ грамотамъ у новыхъ князей (<sup>37</sup>). А пока сами были живы, князья прямо угрожали всёмъ, за нарушеніе своихъ грамотъ, наказаніемъ и иногда опредёленнымъ денежнымъ штрафомъ (<sup>35</sup>).

Какими побужденіями и соображеніями водились наши князья, когда жаловали духовенству, въ особенности монастырямъ, свои грамоты на недвижимыя имущества? Прежде всего, разумѣется, тутъ дѣйствовало чувство религіозное: любовь къ вѣрѣ, уваженіе къ пастырямъ Церкви, и особенно къ инокамъ, надежда на ихъ молитвы и ходатайство предъ Вогомъ. Князья часто начинаютъ свои грамоты словами: «се азъ пожаловалъ есмь (такой-то монастырь) Бога дѣля и свя-

(<sup>68</sup>) «А вто сей моей грамоты ослушается, выъ отъ меня быти съ казки» (Акт. Эксп. I, №№ 7. 17. 18. 19. 21 и др.). «А чрезъ сю мою грамоту вто..., заповъди деа рубля, а отъ меня быти ему въ казни» (тамъ же № 22). «Кто норушитъ сю нашу милостыню..., да не будетъ на немъ милость Божія..., и проклятъ будетъ въ си въкъ и въ будущи; а къ тому азъ, князь веиний, велю его казнити торновою казнью, а себъ возмемъ на немъ вину противу дани съ архимандритомъ наполы, а взятое велимъ взяти строс и съ проторы» (Акт. Эксп. I, № 34). «А ито мое данье порушитъ, а то судитъ ему Богъ..., а князю великому дастъ сто рубля» (Акт. Эксп. I, № 4).

<sup>(\*)</sup> Въ такихъ случаяхъ внязья обыкновенно выражалнов: «а на воторую свою грамоту дамъ грамоту, а на сію мою грамоту иныя мося грамоты натъ»; или: «а хотя коли повеленъ имати на тъхъ, у кого будуть грамоты нами жакованные, на монастырскихъ людехъ ни тогды никто не емии инчего по сей нашей грамотв». Акт. Эксп. I, №№ 5. 17. 18. 21. 23. 28. 30. 35 и мног. друг.

<sup>(\*7)</sup> CDABH. FDAMOTH-ART. ЭКСП. I, № 5 н № 34; № 18 н № 21.

таго дёля Юрья»; или: «Святыя дёля Троицы»: или: «Св. атля Спаса и Святаго деля Благовещенья»; или: «Святыя дъля Богородицы»... «Пречистыя ради милости и честнаго Ея Рождества» и под. (<sup>89</sup>). Въ другихъ грамотахъ князья говорять, что пожаловали свои села и грамоты какому-либо монастырю «своего ради спасенья... на память преставльшимся» родственникамъ и «за въздоровіе еще пребывающимъ въ житіи»; или выражаются, - что дали монастырю <**П**0 душѣ своей, на поминокъ своихъ родителей и всему своему роду» (<sup>90</sup>). Въ то же время князья не могли не сознавать, что надобно же какъ-нибудь обезпечить содержание и благосостояние духовенства и монастырей, -- тёмъ болёе, что нёкоторые монастыри основывали сами князья или ихъ предки, другів основывались, по крайней мёрё, съ ихъ согласія, въ ихъ владеніяхъ, а къ тому-жъ лица духовныя, iepapxи и настоятели монастырей часто обращались въ князьямъ съ просьбою пособить имъ и оградить ихъ прежнія имѣнія. И вотъ князья жаловали святителямь и монастырямь иногда разныя угодія и вотчины съ грамотами на то и другое, а гораздо чаще однѣ грамоты на тѣ имущества, какія они уже имѣли, и даже на тѣ, какія могли имѣть со временемъ и пріобрѣсть собственными средствами или отъ жертвователей. И во встаъ этихъ грамотахъ говорилось, что святителямъ и монастырямъ предоставляется право пользоваться доходами и оброками съ своихъ вотчинъ и поселянъ, равно судебными пошлинами съ послёднихъ. Но кромё духовенства и, въ частности, мона-

69

(\*\*) ART. BECH. I, NON 4. 19. 21. 23. 28. 30. 31 E HDYR.; ART. HCT. I, No 15. (\*\*) ART. BECH. I, No No 5. 34; ART. MCT. I, No 29. 38.

стырей, которымъ жалованныя грамоты приноснии непосредственную пользу, указывая и обезпечивая имъ средства для содержанія, грамоты не могли не сопровождаться и дъйствительно сопровождались выгодными послёдствіями для самихь князей, —и это понять было такъ легко и, по всей вброятности, входило въ расчеты князей. Когда князья точно приносили отъ себя жертву монастырямъ и что-либо теряли? Только тогда, когда они жаловали монастырямь не однё грамоты, но вмёстё и собственныя села съ людьми и со всёми оброками, какими прежде пользовались сами. Но такие случан были весьма рёдки (\*1). Обыкновенно князья давали монастырямъ грамоты на земли не населенныя, которыя иногда сами и жертвовали. Въ этихъ случаяхъ князья не теряди почти ничего: потому что, при малочисленности тогдашняго народонаселенія и общирности свободныхъ, никъмъ не занятыхъ земель, многія земли не приносили княжеской казнъ никакого дохода. Нербдко князья жаловали монастырямъ грамоты на земля, которыя были пріобрѣтены самими монастырями или подарены имъ другими лицами: тутъ уже князья ровно ничего не теряли. А всего чаще и почти всёми своими Грамотами князья предоставляли святителямъ и монастырямъ только право перезывать на свои пустоши и въ свои села людей стороннихъ, и непремённо изъ чужихъ княженій: тутъ князья не только ничего не теряли, а ръшительно пріобрътали. Каждый князь, такимъ образомъ, пріобрѣталъ себѣ новыхъ подданныхъ и, очевидно, даромъ; чрезъ нихъ совершалась колонизація его края, увеличивалось народонаселеніе въ его

**—**6,**70** 

(\*1) Сюда относятся-Акт. Ист. 1, №№ 2. 15. 57.

княжестве, и нередко населялись и начанали обработываться цустыни, прежде совершенно глухія и не приносившія казнѣ някакой выгоды. И если эти пришлые люди на первыхъ порахъ освобождались княземъ отъ всёхъ его податей п оброковъ, то на извъстный только срокъ. А по окончания срока и они, на ряду съ прочими монастырскими людьми, обязывались нести для князя нікоторыя повинности, хотя и неиногія. Наконецъ жалованныя грамоты, - чего также не могли не видёть князья, - которыя они давали святителямъ п монастырямъ, были полезны и для церковныхъ людей или крестьянъ. Не говоримъ уже, что оброки этихъ людей владыкамъ и монастырямъ могли быть легче, нежели какіе отбывали казенные поселяне, - важно одно то обстоятельство, что владыч ные и монастырскіе крестьяне, какъ нами было замфчено и прежде, подъ охраною льготныхъ грамотъ, были независимы оть многочисленныхъ гражданскихъ властей и чиновниковъ и свободны отъ ихъ частыхъ натодовъ, поборовъ и неизбъжныхъ притёсненій: ибо тогдатнія власти и чины, въ замънъ жалованья отъ казны, должны были самп собирать себѣ кормы съ подвластныхъ имъ лицъ и народа. А какъ церковные люди, находясь въ то же время подъ защитою - ханскихъ ярлыковъ, были свободны и отъ натодовъ ханскихъ чиновниковъ и вообще отъ притёсненій со стороны Татаръ: то состояние этихъ людей было, безъ сомивния, гораздо лучше, нежели всёхъ прочахъ русскихъ поселянъ.

НФТЪ основанія предполагать, будто всё наши монастыри въ монгольскій періодъ имёли жалованныя грамоты отъ князей на недвижимыя имущества. Монастырей этихъ мы можемъ насчитать болёе 180-ти, а грамотъ—едва около 50-ти, и въ

- 71 -

чеслё ихъ по двё, по три и болёе данныхъ одному и тому же монастырю ("). Правда, грамоты многихъ другихъ монастырей могли не дойти до насъ; но это не даетъ намъ права утверждать, что такія грамоты дъйствительно существовали в были у всёхъ монастырей. Вёроятнёе, что жалованныя гра-. моты удостоявались получать только монастыри, почему-либо близкіе князьямъ, находившіеся въ ихъ стольныхъ городахъ и прениущественно извъстные по святости своихъ основателей и настоятелей, каковы: Троицкій-Сергіевъ, Кирилловъ-Бълоезерскій и подобные. Неосновательно также было бы думать, будто имънія нашихъ тогдашнихъ монастырей были обширны, многолюдны и приносили имъ большіе, даже огромные доходы. Въ грамотахъ предоставлялось монастырямъ перезывать къ себѣ людей; но многіе ли дѣйствительно къ нимъ переходили и у нихъ селились, неизвъстно; предоставлялось владъть угодіями, землями и населенными вотчинами; но велики ли были эти земли, велико ли въ нихъ народонаселеніе, мы почти не знаемъ (93). Можетъ быть, всёхъ доходовъ, какіе получали монастыри съ своихъ крестьянъ и недвижимыхъ имуществъ, едва доставало на содержание монашествующей братіи, неръдко многочисленной, на поддержаніе монастырскихъ зданій и храмовъ. И мы знаемъ изъ жи-

(\*\*) Напримъръ, конастырю Отрочу-дъъ, Евонміеву нижегородскомутри, Благовъщенскому нижегородскому-три, Солотчинскому рязанскомутри, а Тронцкому Сергіеву-до двънадцата.

(<sup>33</sup>) Въ одной только грамотъ Ольгову монастырю (1356, 1387) обозначено количество народонаселения въ пожалованныхъ ему селахъ: «тогды дали Св. Богородицы дому девять земель бортныхъ, а пять погостовъ, Песочва, а въ ней 300 семий, Холоходна, а въ ней полтораста семий, Заячины, а въ ней 200 семий, Вепрія 200 семий, Заячковъ 100 и 60 семий «(Акт. Ист. I, № 2). тій нёкоторыхъ подвиженковъ того времени. что даже въ такихъ монастыряхъ, какъ Сергія Радонежскаго и Кирилла Белоезерскаго, братія, по крайней мёрё, при жизни ихъ. пногда нуждались въ самомъ необходимомъ (<sup>94</sup>). Что жъ сказать о другихъ обителяхъ? Нѣтъ спора, что впослѣдствін, по свержение ига монгольскаго, вотчины нашихъ MOHACTЫрей постепенно умножались и увеличивались и нѣкоторые монастыри достигли значительнаго богатства; но у насъ ръчь собственно о періодѣ монгольскомъ. Наконецъ немало погрѣшиль бы и тоть, кто вздумаль бы ставить въ укоръ нашимъ тогдашнимъ іерархамъ и монастырямъ, что они хлопотали о вотчинахъ и о жалованныхъ грамотахъ на вотчины. Были и тогда лица въ духовенствъ, которыя хорошо понимали, что такія хлопоты не совстмъ приличны духовному и особенно монашескому званию. Но что же было дёлать, когда другихъ средствъ для содержанія себя не представлялось? Извъстенъ отвътъ митрополита Кипріана игумену Аванасію, вопросившему его объ этомъ предметѣ. «Владъть инокамъ селами и людьми, - писалъ святитель, - не предано св. отцами. Какъ можно отрекшемуся однажды отъ міра и всего мірскаго, снова связывать себя мірскими дёлами, - снова со-

<sup>(\*\*)</sup> Вотъ что, напрям., читаемъ въ житіи преп. Сергія: «овогда убо не достаяше хдёба и муки и пшеницы и всякого жита, иногда же не достаяше масяа и соли и всякого ястія брашеннаго, оногда же не достаяше вина, имже объдня служити, и фиміяна, имже кадити, овогда же воску, имже свъщи скати. И пояху в нощи заутренюю, не имуще свъщь, но токмо лучнною березовою или сосновою свътяху себъ, и тъмъ пужахуся канонархати или по кингамъ чести, и сице совершаху всенощныя службы своя. Преподобный же отецъ Сергій всяку нужу ону и тъсноту и всяку скудость и недостатки терпяще съ благодареніемъ, ожидая отъ Бога богатыя милости» (Сбори. моей библ. № 42, л. 144 об.—145).

зидать, что разрушиль, какъ говорить Апостоль, и такихъ образомъ быть преступникомъ своихъ обътовъ? Древніе св. отцы не стяжавали ни сель, ни богатства, какъ, наприм., св. Пахомій, св. Өеодосій общежитія начальникъ, св. Герасимъ и многіе другіе св. отцы въ Палестинѣ, въ горѣ Сянайской, въ Ранов и въ Сэ. Горв, которую и самъ я вндбаз. Но уже впослёдствія, когда прежній порядокъ малопо-малу ослабълъ, монастыри и скиты начали владъть селами и стяжаніями. Это требуеть большаго вниманія и осторожности. Ты меня спрашиваль, что тебь делать съ селомъ, которое далъ князь въ монастырь? Вотъ мой отвётъ и совътъ: если ты съ своею братіею уповаешь на Бога, и до нынѣ Богъ васъ пропитываетъ безъ села, да и впредь пропитаеть: то для чего связывать себя мірскими попеченіями н витсто того, чтобы помнить о Богт и служить Ему единому, вспоминать о селахъ и мірскихъ дёлахъ? Обрати вниманіе и на то: докол'я инокъ свободенъ отъ встхъ заботъ мірскихъ, онъ въ мирѣ со всѣми мірянами, всѣ его любятъ, всв ему отдають честь. Когда же обяжется попеченіемъ о селахъ и другихъ мірскихъ дёлахъ: тогда откроется нужда ходить и къ князьямъ и къ другимъ начальникамъ, постщать судебныя мёста, защищать обижаемыхъ, ссориться и невольно унижаться предъ всякимъ, только чтобы не выдать своихъ въ обиду, предпринимать великіе труды и оставлять свое правило. А что еще страшнёе: когда иноки начнуть владёть селами и производить судъ надъ мужчинами и женпринами, часто къ нимъ ходить и за нихъ хлопотать: тогда чёмъ они будутъ различаться отъ мірянъ? Инокамъ входить въ общение съ женщинами и творить съ ними бесёды-

опасно. Но если бы можно было, хорошо было бы устроить такъ: пусть будетъ село близъ монастыря, но инокамъ никогда въ немъ не бывать, а отдать его въ завѣдываніе какому-нибудь богобоязненному мірянину, и ему заботиться о всёхъ дёлахъ, съ тёмъ, чтобъ онъ доставлялъ въ монастырь все готовое, жито и другія потребности. Ибо вредно инокамъ владёть селами и часто ходить въ нихъ» (<sup>95</sup>). Давать денежное жалованье владыкамъ и монастырямъ князья не хотёли и, можеть быть, считали для себя труднымъ и даже невозможнымъ; а надълять ихъ участками земли и иногда населенными вотчинами-находили легкимъ для себя и необременительнымъ. И. видя въ вотчинахъ главнъйшій. если не единственный, источникъ для своего содержанія, владыки и монастыри неизбъжно должны были отстанвать ихъ, пріобрътать вновь и охранять княжескими грамотами.

Мы не сказали еще о двухъ грамотахъ, пожалованныхъ нашему духовенству въ юго-западномъ древне-русскомъ краѣ, собственно въ Галиціи, находившейся подъ владычествомъ Польши: о грамотѣ польскаго короля Ягайлы перемышльскому епискому Асанасію (1407 г.) и о грамотѣ сына Ягайлы Владислава III-го всему греко-русскому православному духовенству (1443 г.). Въ первой грамотѣ король утверждаетъ за владыкою всѣ земли, мѣстечки, села и монастыри, какими издавна владѣла перемышльская каседра, и предоставляетъ ему право суда въ своихъ владѣніяхъ п неподсудимости ихъ властямъ гражданскимъ. Но эта грамота, сохранившаяся только въ позднѣйшей копіи, представляется

(\*\*) ART. Mor. I, Nº 253, crp. 479-480.

наиз сомнительною по двумъ причинамъ: въ началъ грамоты король говорять, что даеть ее, по ходатайству Квпріана, мятрополита кієвскаго я залищкаго, а въ концё пресовокупляеть, что грамота дана въ Сандомиръ именно въ 1407 г., и въ числё свидётелей именуеть того же митрополита Кипріана. Правда, Кипріанъ посётилъ юго-западный край Россіи въ 1404-5 г., видёлся тамъ съ Ягайлою, польвовался его расположенностію и могь исходатайствовать у него грамоту перемышльскому владыкъ. Да митрополія-то галицкая не была подчинена Кипріану, и еще въ 1397 г. патріархъ, какъ мы знаемъ, не похвалилъ его за то, что онъ позволилъ себѣ поставить епископа въ одну изъ галицкихъ епархій. Слёдовательно Кипріанъ едва ли могъ называться митрополитом илицкимо: развѣ предположить, что патріархъ дозволилъ ему впослёдствін въ началё XV в. временно завѣдывать этою митрополіею. А гораздо важнѣе то, что Кипріанъ 1-го января 1406 г. возвратился уже въ Москву и въ сентябрё того же года скончался. Слёдовательно HK. какъ не могъ лично находиться въ Сандомиръ при написанія Ягайлою грамоты въ 1407 году: развё предположить, что король сослался на Кипріана, какъ на свидътеля, заочно, иля что туть при написании года въ позднъйшей коции съ грамоты допущена ошнбка (<sup>96</sup>). Владиславъ Ягайловичъ, король польскій и венгерскій, даль свою грамоту греко-рус-

<sup>(\*\*)</sup> Подинникъ этой грамоты сгорйнъ въ 1535 г., а колія съ нея тогда же представлена была перемышльскимъ епископомъ Лаврентіемъ польскому королю Слгизмувду, который и подтверднаъ ес, внесши цёликомъ въ свою грамоту. Послёдная напечатана Зубрицкимъ (Повёст. о Червонной Руси, прилож. стр. 6—7, подъ буквою – Д).

скому духовенству по случаю флорентійскаго собора и заявляеть въ ней, что Греки и Русскіе соединились съ Церковію римскою во Флоренціи, что теперь надобно прекратать всё пратёсненія имъ, что онъ предоставляетъ въ сво- . ихъ владёніяхъ русскимъ владыкамъ и духовенству тъ самыя права и вольности, какими пользовалось доселѣ одно латинское духовенство, и утверждаетъ за владыками всѣ села и владёнія, которыя издавна имъ принадлежали. Ho эта грамота, писанная въ 1443 г., по всей въроятности, не была приведена въ исполнение: ибо самъ Владиславъ III-n въ слёдующемъ году былъ уже убитъ въ сражении съ Турками; а послёдствія показали, что флорентійская унія не была принята Русскими (97).

## III.

Оть законовъ, церковныхъ и гражданскихъ, которыми опредёлялись и внутреннее управление нашей Церкви и внъшнія права нашего духовенства, обратимся теперь къ самой жизни и посмотримъ, какъ въ дъйствительности, подъ вліяніемъ разныхъ условій и обстоятельствъ, выражались и обнаруживались это управленіе и эти права.

Главою русской Церкви, въ зависимости отъ цареградскаго патріарха, оставался митрополить, который одни дъла по управленію ръшаль самь, а другія съ соборомъ своихъ

<sup>(\*7)</sup> ART. 3anag. Pocc. I, X 42.

епископовъ, по примъру патріарха. Митрополиту принадлежало, во-первыхъ, право избирать и рукополагать епископовъ въ своей митрополін, разумъется, при соучастій другихъ епископовъ (<sup>98</sup>). Каждый новоизбранный долженъ былъ предъ своимъ рукоположениемъ произнести торжественно въ церкви «Исповёданіе», въ которомъ, кромѣ собственно-исповёданія православной вёры, даваль слёдующіе обёты или принималь на себя слёдующія обязательства по отношенію къ митрополиту: a) «еще же и церковный миръ исповѣдаю соблюдати и ни единымъ же правомъ противная мудрствовати во всемъ животв своемъ, во всемъ послёдуя и повинуяся пресвященному господину моему, митрополиту кіевскому и всея Руси»...; б) «всповбдую, яже имать пошлины митрополичьскій престолъ во всемъ предёлё моемъ соблюдати непреложно»...; в) «об'вщеваюся, внегда позвати мя тоб'ь, господину моему..., безъ слова всякаго бхати ми къ тебъ, и хотя мя князи держать, хотя ин бояре держать, не ослушати ин ся повелёнія твоего, господина моего»...; г) «объщеваюся не хотъти ми прівматя вного мятрополита, развѣе кого поставять изъ Цариграда, какъ то изначала есми приняли». Вибстб съ тбиъ избранный во епископа исповёдываль, что, для пріобрётенія себѣ епископіи, онъ не давалъ никому ничего, кромѣ положенныхъ въ священной митрополіи исторовъ, и изрекалъ обѣты-править порученнымъ ему стадомъ со страхомъ Божіниъ и боголюбивымъ правомъ, а себя соблюдать чиста, сколько есть силы, и отнюдь не творить ничего святитель-

(\*\*) ART. HCT. 1, Nº 18, CHec. ART. BRCH. I, Nº 375.

78 —

скаго въ чужой епархіи безъ повелёнія митрополита (<sup>29</sup>). Послё рукоположенія митрополить вручаль новому епископу «Настольную грамоту», и въ ней сначала свидѣтельствоваль, что, по данной ему-митрополиту благодати, онъ избраль, вийстё съ священнымъ соборомъ священнёйшихъ архіепископовъ и епископовъ, такого-то священноинока и поставилъ его во епископа въ такую-то епископію; потомъ предоставляль этому пископу, своему возлюбленному сыну и сослужебнику, принять порученную ему церковь и творить въ ней все, что слёдуетъ епископу: поставлять чтедовъ, уподіаконовъ, діаконовъ, пресвитеровъ и игуменовъ и учить людей закону христіанскому, а заблудшихъ наставлять на истинный путь; наконецъ, призывалъ христолюбивыхъ князей, весь священническій и иноческій чинь и всёхь христоименитыхъ людей той епископія-слушать своего новаго архипастыря и воздать ему подобающую честь (100).

Вторымъ правомъ митрополита по отношенію къ еписконамъ было право суда надъ ними. И лѣтописи передаютъ намъ нѣсколько случаевъ такого суда, который митрополитъ производилъ иногда самъ одинъ, а иногда съ соборомъ епископовъ. Въ 1280 г. митрополитъ Кириллъ, прибывъ изъ Кieва въ землю суздальскую, услышалъ, что ростовскій епи-

(<sup>100</sup>) Акт. Ист. I, № 18.

<sup>(\*\*)</sup> Акт. Экси. I, № 370. Напечатанное вдёсь «Исповёданіе» произнесено было Евонміемъ, архієпископомъ новгородскимъ; но оно не составлено имъ, а только переписано съ готовой общей формы, какъ онъ и самъ въ концё засвидётельствовалъ словами: «списана же сія вся быша рукою моею и подписана». Форма эта, по которой произноснии тогда и всё другіе новопаречевные наши епископы свое исповёданіе, напечатана сполна—въ Акт. Экси. I. № 375, стр. 470—471.

скопъ Игнатій осудиль за что-то ростовскаго князя Глёба Васильковича, уже умершаго, и чрезъ девять недбль по смерти князя велёль изринуть тёло его, въ полночь, изъ соборной церкви и погребсти въ Спассконъ монастырѣ. За это митрополить отлучилъ-было епископа отъ службы, и простилъ его только вслёдствіе ходатайства за него ростовскаго князя Димитрія Борисовича, сказавъ Игнатію: «кайся до своей смерти въ томъ грбхъ; ты осудилъ мертвеца прежде суда Божія, а пока онъ былъ живъ, ты принималъ отъ него дары, пилъ и йль съ нимъ» (101). Митрополитъ Максимъ свелъ съ епископін владыку владимірскаго Іакова (1295 г.), а митрополить Петръ снялъ даже санъ съ владыки сарайскаго Измаила (1312 г.): преступленія этихъ владыкъ намъ неизвѣстны (102). Митрополить Өеогность лишиль каеедры суздальскаго епископа Даніила за какую-то вину, но потомъ снова благословилъ его (1351) архісрействовать въ Суздали (13). Митропо-

<sup>(&</sup>lt;sup>101</sup>) П. Собр. Р. ЛЭт. VII, 174; Ник. ЛЭт. III, 69. Впрочемъ, въ одной ноъ болёв древнихъ лътописей сказано, что м. Кириялъ разгийвался-было на еп. Игнатія только «по окдеветанію и, разсмотривъ, паки благослови его» (П. Собр. Р. ЛЭт. I, 227). Можетъ быть, оказалось, что Игнатій позвоинъ перенесть тэло Глаба Васильковича изъ соборной церкви въ монастирь, основанный его матерью, вовсе не съ цёлію осудить покойника и наругаться надъ нимъ, а по просьбё родныхъ его и, въ частности, ростовскаго князя Дамитрія Борясовича, который потому-то и ходатайствовалъ за епископа предъ митрополитомъ.

<sup>(102)</sup> II. Coop. P. JHT. I, 228; VII, 186; HER. JHT. III, 108.

<sup>(&</sup>lt;sup>103</sup>) П. Собр. Р. Лфт. VI, 215; Ник. Лфт. III, 193. Неизвёство, откуда. Татищевъ нозаимствовалъ свёдёніе, будто Даніндъ, «желая болёе селъ имёти, гизвался на суздальскаго князя Александра; но той не даде. Онъ же начатъ бояръ его запрещати въ церковь не пущати, и за то отлучи его митрополитъ. Но по пёколицемъ времени, за просъбу князя, благослови его Эсогностъ митрополитъ служити паки, и пріятъ паки прежній чинъ архіерейства» (Истор. IV, стр. 170).

лять Кипріань, по приглашенію тверскаго князя Миханла Александровича, ёздилъ (1390 г.) въ Тверь, виёстё съ двумя греческими митрополитами, находившимися тогда въ Москвѣ. и епископами -- Стефаномъ перискимъ и Михаиломъ сиоленскимъ, чтобы произвесть соборный судъ нядъ тверскимъ. епископомъ Евеиміемъ Висленемъ. Судъ происходилъ въ палатахъ княжескихъ. На Евения возстали все мъстное духовенство, монашествующее и бълое, и бояре, и простые люди, жаловались на него «о мятежи и раздорѣ церковнѣмъ», и взводили на него разныя обвиненія и будто бы клеветы. Евений не могъ оправдаться и лишенъ былъ своей казедры. Митрополить пытался-было примирить его съ княземъ; HO увидёвь, что отъ этого вражда и смятение въ городё только усиливаются, счелъ лучшимъ взять Евоимія съ собою въ Москву и помъстилъ его въ своемъ-Чудовомъ монастыръ, гдѣ черезъ два года этотъ епископъ и скончался (<sup>104</sup>). Въ 1401 г. Кипріанъ созывалъ подобный же соборъ въ Москвъ, на которомъ присутствовало девять владыкъ. На томъ соборё отписались своихъ епископій архіепископъ новгородскій Іоаннъ и епископъ луцкій Савва, и митрополить, недовольный на нихъ «за нъкія вещи святительскія», приказаль обоямъ не выбажать изъ Москвы, «да не точію сами полезное и спасеное обрящутъ, но и инъмъ полезное и спасеное будетъ».

И. Р. Ц. Т. Ү.

٠,

<sup>(164)</sup> Свёдёнія объ этомъ соборё язложены въ современной записи (Карамз. У, примёч. 232) и въ лётописи Никоновой (IV, 195—197). Но первая составлена лицемъ, не расположеннымъ къ Ербимію, а въ послёдней дёло представлено въ его пользу. Впрочемъ, и взъ записи и изъ лётописи нельзя не видёть, что тверской князь Михаилъ Александровичъ всячески старался задобрить митрополита и склонить его на свою сторопу противъ епископа.

Вланыка новгородскій Іоаннъ, который подвергся опаль. какъ можно догадываться изъ хода лётописного сказанія, едва ли не за то. что благословилъ Новгородцевъ дъйствовать противъ в. князя московскаго, просидблъ въ Москвъ, въ одномъ изъ монастырей, три года и четыре мъсяца и снова былъ отпущенъ на свою епархію (105). Въ 1405 г., когда Кипріанъ обозрѣвалъ юго-западныя спархіи, одинъ изъ тамошнихъ епископовъ - Антоній Туровскій былъ оклеветанъ предъ Витовтомъ, княземъ литовскимъ, въ государственной измънъ. Витовть обратился съ жалобою къ митрополиту и препроводиль къ нему самыя грамоты клеветниковъ, которые доносили, будто Антоній посылаль въ Орду къ татарскому царю Шади-беку и призывалъ его на Кіевъ и на Волынь и на другіе города. Кипріанъ, можетъ быть, узнавъ, что клевета эта происходила отъ латинскаго духовенства, враждовавшаго на Антонія за его ревность по православію, думалъ-было сначала ограничиться тёмъ, чтобы удержать Антонія при себё. Но потомъ, уступая гнѣву и угрозамъ Витовта, рѣшился снять съ епископа туровскаго святительскій санъ и послалъ его на цокой въ московский Симоновъ монастырь (106).

Очень нерёдко пользовались наши митрополиты и своимъ правомъ вызывать къ себё епископовъ. И иногда вызываля того или другаго по одиночкё, какъ вызывалъ, напримёръ, Кипріанъ въ 1397 г. новгородскаго владыку Іоанна «о святительскихъ дёлёхъ»; а гораздо чаще вызывали нёсколькихъ

<sup>(106)</sup> П. Собр. Р. Лит. III, 98. 102. 134; Ник. Лит. IV, 300. 301. 311. (106) Лит. Тровцк. у Карамз. У, премич. 232; Ник. Лит. IV, 315; Татиш. Истор. IV, 419. 420.

владыкъ вмёстё для соборныхъ дёлъ и совёщаній. При митрополитъ Кириллъ, когда онъ посътилъ въ 1280 г. Переяславль Залёсскій, мы видимъ трехъ владыкъ: новгородскаго, ростовскаго и владимірскаго. Митрополить Максимъ, возвратившись изъ Орды, вызвалъ къ себъ (1384) въ Кіевъ всъхъ русскихъ епископовъ и чрезъ шесть лътъ ходилъ въ Новгородъ съ двумя епископами для рукоположенія тамошняго архіепископа Өеоктиста. Митрополить Өеогность, находясь (1331 г.) въ землѣ волынской, созывалъ къ себѣ всѣхъ югозападныхъ епископовъ, которые, между прочимъ, участвовали и въ рукоположеніи новгородскаго архіепископа Василія. Митрополита Пимена, когда онъ отправился въ 1389 г. въ Царыградъ, провожали до ръки Дона пять епископовъ, а одинъ изъ нихъ-Михаилъ смоленскій отправился съ митрополитомъ въ самую Грецію. При поставленіи митрополитомъ Фотіемъ новгородскаго владыки Симеона (1416 г.) въ Москвъ находилось пять владыкъ (107). Вообще самымъ обыкновеннымъ поводомъ для созыванія нёсколькихъ епископовъ служили митрополитамъ тѣ случаи, когда открывалась потребность избирать и рукополагать новыхъ епископовъ.

Имѣя подъ своею непосредственною властію всѣхъ епископовъ русской Церкви, митрополиты наши уже чрезъ епископовъ завѣдывали и управляли и всею Церковію. Впрочемъ, по временамъ они дѣйствовали и непосредственно въ предѣлахъ своей митрополіи. Это бывало, во-первыхъ, тогда, когда митрополиты посылали свои грамоты, поученія, посланія или ко всѣмъ вообще православнымъ христіанамъ русскимъ или

<sup>(107)</sup> II. Codp. P. Jtr. III, 67. 75. 98. 101. 106; Hus. Itr. III, 70. 77. 97. 158; IV, 160.

ко всему русскому духовенству, или въ извёстныя только иеста, города, монастыри, или къ извёстнымъ лицамъ (105): а во-вторыхъ тогда, когда сами предпринимали путешествія. ия обозрънія разныхъ епархій своей митрополіи, или отправиялись въ какой-либо городъ для рукоположенія мъстнаго. архіерея или для суда надъ нимъ. Лётописи неразъ 88**M**Bчають. что во время этихъ путешествій митрополиты наши были встръчаемы съ особенною торжественностію. Когда въ 1390 г. Кипріанъ побхалъ въ Тверь, то для встрвчи его за тридцать версть отъ города тверской князь Михаилъ Александровичъ выслалъ внука своего съ боярами, за двадцать версть своего старшаго сына, а за пять встрётиль святителя санъ съ прочими дътьми и боярами. Передъ городскими воротами у Георгіевской церкви митрополить быль встрёчень. съ крестами всёмъ духовенствомъ. Въ слёдующемъ году того же митрополита торжественно встрѣчали въ Новгородѣ самъ архіепископъ Іоаннъ и все духовенство въ полномъ облачении. съ нконами и крестами, при безчисленномъ стечени народа. на Ильинской улицъ у Спасской церкви, -и митрополить, облачившись здёсь въ свои ризы, совершиль крестный ходъ чрезъ торговую площадь и великій мость къ св. Софін, гдъ в совершиль божественную латургію (109). Но тв же лётописи замвчають, что путешествія митрополята по епархіямь быливногда тяжелы и обременительны для духовенства: TOTONY что митрополить обыкновенно путешествоваль съ большою свитою и содержание его и всей свиты падало тогда на мъст-

(<sup>106</sup>) Акт. Ист. I, №№ 1. 3. 8—11. 19—23. 33—35 и друг. (<sup>108</sup>) Ник. Лът. IV, 196. П. Собр. Р. Лът. IV, 98.



наго владыку и монастыри, хотя и случалось, что имъ помогали въ этомъ мёстный князь или городское общество. Въ то же время митрополиту подносимы были дары, иногда «дары многи», напримёръ, въ Новгородѣ—отъ владыки и монастырей или отъ одного владыки, въ Твери—отъ самого князя; а Псковичи присылали къ Кипріану, когда онъ находился (1395) въ Новгородѣ, своихъ пословъ «съ поминкомъ», и митрополитъ принялъ ихъ съ честію и благословилъ игуменовъ и поповъ, и весь Псковъ, и окрестные грады (<sup>110</sup>).

Кромѣ этихъ доходовъ случайныхъ, какіе получалъ митрополить при обозрѣніи подвѣдомыхъ епархій, онъ имѣлъ отъ своей митрополіи еще доходы постоянные. Не знаемъ, шла ли въ казну митрополичью какая-либо опредъленная дань оть самихъ епархіальныхъ владыкъ: въ лѣтописи упоминается только, что владыка новгородскій пріфзжалъ (1415 г.) къ митрополиту «съ дары и съ честію» (111). Но есть основанія думать, что для митрополита взимаемы были церковныя дани съ приходскихъ церквей и духовенства всей митрополін, а не одной митрополичьей епархіп. Когда въ Константинополъ поставили (1354) на Русь разомъ двухъ митрополитовъ-Алексія и Романа, то оба они прислали оттуда своихъ **no**словъ въ Тверь ко владыкъ, –и «бысть священническому чину тяжесть ведія вездё», вёроятно, по случаю собпранія даней. Митяй, занявшій-было, по смерти святителя Алексія,

("') П. Собр. Р. Лэт. III, 81; IV, 99. 194; V, 245; VII, 207; Ник. Лэт. III, 173; IV, 197.

("") Нек. Лът. У, 47.

его престоль, «по всей митрополіи съ церквей дань собираше, сборные петровскіе и рождественскіе доходы и уроки и оброки митрополичи всё взимаше». Припомнимъ также слова, которыя произносили новонареченные владыки наши въ «Исповёданіи» предъ рукоположеніемъ своимъ: «исповёдую, яже имать пошлины митрополичьскій престолъ во всемъ предёлё моемъ, соблюдати непреложно» (<sup>113</sup>). Въ чемъ состояли собиравшіяся съ церквей дани для митрополита, объ этомъ приблизительно можемъ судить по уставной грамотѣ в. князя московскаго Василія Дмитріевича митрополиту Кипріану, которая нами прежде разсмотрѣна. Наконецъ, въ казну митрополита поступали пошлины и съ мірянъ его митрополіи, когда они подвергались такъ называвшемуся мъсячному суду митрополита.

Первыя извёстія объ этомъ судё встрёчаются въ лётописяхъ подъ 1385 годомъ. Къ концу предшествовавшаго года великій князь московскій Димитрій Іоанновичъ присылалъ въ Новгородъ своихъ бояръ собирать черный боръ (подать съ простаго народа) по всёмъ новгородскимъ волостямъ, — что въ высшей степени раздражило Новгородцевъ. Вскорё затёмъ прибылъ въ Новгородъ московскій митрополитъ Пименъ, собираясь идти въ Царьградъ, и началъ требовать себё мёсячнаго суда и соединенныхъ съ нимъ пошлинъ, — и Новгородцы, враждуя противъ Москвы, не только не дали Пимену суда, но еще, собравшисъ всё на вёчё, торжественно цёловали крестъ и подписали клятвенное обёщаніе, чтобы не

(<sup>113</sup>) Ник. Лът. III, 204; IV, 70; П. Собр. Р. Лът. VIII, 29; Степ. кн. I, А.с. Эксн. I, № 370. Снес. Примъч. 99.

SBATLES. MMS HUROFAL BE MOCKBY HA CYAE RE MATDOHOMETY, a судиться у своего архієпископа по Номоканону: рёчь очеведно о тёхъ дёлахъ и тяжбахъ, въ которыхъ и міряне подлежать суду Церкви (113). О такомъ поступкъ Новгородцевъ доведено было до свёдёнія константинопольскаго патріарха и собора въ то время, когда въ Царьградъ еще находился Кипріанъ, впрочемъ уже назначенный на русскую митрополію (1389 г.), и по его-то просьбъ патріархъ Анто- / ній написаль грамоту, подписанную п прочими членами собора, въ которой убъждалъ Новгородцевъ отложить данную нии илятву и подчиниться суду митрополита. Грамота пришла въ Новгородъ (1390 г.) вскорт послт того, какъ Кипріанъ прибылъ въ Москву; но не произвела никакого дбиствія: упорные Новгородцы съ пренебреженіемъ бросили ее и остались при своемъ (114). Тогда Кипріанъ ръшился самъ тать въ Новгородъ. Новгородцы приняли его (11 февраля 1391 г.) съ великою торжественностію, отвели нёсколько дворовъ для его свиты, присутствовали при его богослуженія, внимательно слушали его поученія, а владыка честиль его двё недёли угощеніями и дарами. Но когда митрополить началъ просить своего суда, -- то всъ единогласно отвъчали:

«мы цёловали вресть и написали между собою врестную

j. -

<sup>(&</sup>lt;sup>118</sup>) П. Собр. Р. Лит. IV, 91; V, 239; VIII, 49; Ник. Лит. IV, 146. Въ одной только Архангелогородской литописи замичено: «того же кита (6893) интрополить Пименъ пойде въ Новгородъ великій о мислиномь суду, и не даша ему Новгородци» (стр. 91. Снес. стр. 94. 95, гди повторяется то же выраженіе о мислинома суди). И это хожденіе Пимена подтверждается грамотою патріархя. См. Приложен. № III.

<sup>(&</sup>lt;sup>114</sup>) П. Собр. Р. Лът. V, 244; VIII, 61; Ник. Лът. IV, 195. См. еще Придожен. № III.

Граноту: и запечаталь, чтобы не зваться на судъ въ митрополнту». Сколько ни говориль имъ Кипріанъ: «я цёлованіе. (т. е. клятву) съ васъ снимаю, печать съ вашей грамоты сорву, васъ благословляю и прощаю; а вы дайте мий судъ. какъ было при другихъ митрополитахъ», -- Новгородцы оста-. лесь непреклонны; самъ владыка былъ на ихъ сторонъ подтверждаль ихъ клятву. Видя такое ръшительное сопротивленіе ихъ своей духовной власти и явное пренебреженіе въ грамотв патріарха и собора, Кипріанъ прибѣгъ къ послѣднему средству: онъ наложилъ на весь Новгородъ отлучение, запретиль въ немъ церковныя службы и удалился, не преподавъ никому своего благословения. Но и эта крайняя мъра не подбиствовала: новгородский владыка и священники продолжали отправлять всё церковныя службы и священнодёйствія, а Новгородцы и не думали измёнять своего рёшенія. Кипріанъ увидѣлъ необходимость обратиться въ Царьградъ и, вибсть съ вел. княземъ московскимъ, послалъ туда посломъ Димитрія Аевнейскаго. Патріархъ, съ своимъ соборомъ, выслушавъ донесение, написалъ къ Новгородцамъ общирную грамоту (сентября 1393 г.), въ которой излагалъ весь ходъ дъла, объяснялъ всю ихъ виновность предъ нимъ и митрополятомъ на основании церковныхъ правилъ, укорялъ ΒЪ особенности архіепископа и священниковь за то, что они, будучи запрещены, дерзають священнод виствовать, и убъждаль всёхъ раскаяться въ своемъ проступкъ и непремённо подчиниться митрополиту. Но прежде, нежели грамота эта была отправлена, въ Царьградъ прибылъ и новгородскій посолъ, какой-то Кириллъ, виёстё съ другими людьми, и принесь грамоты къ царю, патріарху и собору. Изъ грамотъ не ока-

- 88 -

-вылось ничего новаго; чего бы прежде не сообщиль Димитрій Авинейскій. Патріархъ, однакожъ, три раза открывалъ засъдание собора, чтобы подробно выслушать новгородскаго посла съ товарищами, -и этотъ посолъ все повторялъ одно и то же: «не хотных судиться у митрополита; не хотимъ, чтобы онъ унижаль нашего епископа, чтобы митрополить приходилъ въ великій Новгородъ и судилъ въ теченіе одного утсяца или чтобы присылалъ къ намъ своего человтка для суда... Просимъ благословенія вашего, патріархъ и архіереи; а если вы насъ не благословите, то желяемъ сдблаться латинами»... Такія рѣчи заставили патріарха написать къ Новгородцамъ другую грамоту, въ которой. признавая наложенное на нихъ отлучение совершенно законнымъ и справедливымъ. онъ снова убъждалъ ихъ принесть покаяние предъ митрополитомъ и возвратить ему его право и подъ этимъ только условіемъ соглашался разрѣшить ихъ и благословить (115). Между тёмъ, какъ дёло Новгородцевъ разсматривалось въ Константинополь, вел. князь московскій Василій Дмитріевичъ потребоваль отъ нихъ, чтобы они непремённо выслали къ митрополиту Кипріану свою цёлованную или клятвенную грамоту, и, получивь отказъ, выступиль противь нихъ (1393 г.) съ войскомъ и отняль у нихъ нёсколько городовъ и волостей. Новгородцы отвѣчали опустошеніемъ княжескихъ городовъ и, наконецъ, не желая видъть большаго кровопролитія, послали къ Василію Дмитріевичу пословъ съ челобитьемъ о

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>115</sup>) П. Собр. Р. Лът. Ш, 96; IV, 99; V, 245; Ник. Лът. IV, 200—202. А грамоты патріарха—въ Приложен. № III. Имена новгородскихъ пословъ,бывшихъ у патріарха, по лътописи: Ктугъ Созоновъ и Василій Шенкинъ (—IV, 99, 100).

старинё, а къ митрополиту отослали свою цёлованную грамоту. Митрополить приняль грамоту, простиль и благосло. виль ихъ; князь заключиль съ ними миръ, и они дали князю черный боръ, а митрополиту прислали 600 рублей за то. что благословиять ихъ владыку Іоанна и весь Новгородъ (116). Въ слёдующемъ году прибылъ изъ Царьграда виелеемскій владыка Михаилъ и привезъ объ грамоты патріарха къ Новгородцамъ. Спустя нъсколько времени митрополитъ Кипріанъ отправился (1395 г.) съ этимъ посломъ въ Новгородъ.-и Новгородцы, хотя сначала не соглашались-было дать суда митрополиту, но наконецъ согласились. Кипріанъ пробылъ у нихъ всю весну до Петрова поста, написалъ имъ свое поученіе на предложенные ими вопросы о церковныхъ службахъ, епнтиміяхъ, кумовствѣ и под.; архіепископъ новгородскій оказаль митрополиту и патріаршему послу великую честь, и Кипріанъ, отходя въ Москву, съ любовію благословилъ сына своего владыку Іоанна и весь Новгородъ, а чрезъ нёсколько ивсяцевъ и самъ принималъ у себя съ честию того же владыку (117). Такъ окончились споры Новгородцевъ съ митро-

<sup>(\*\*\*)</sup> П. Собр. Р. Лэт. ПІ, 96; IV, 100; V, 246; Ник. Лэт. IV, 253-254; Степ. кн. І, 521; Собр. Госуд. Грамотъ II, № 13. О шестистахъ рубляхъ мятрополяту говорятъ Никонова лътопись и Степ. книга; послъдняя прибавляетъ, что еще 350 р. дали Новгородцы мятрополячу послу, привезшему имъ прощеніе. Но въ лътописи Новгор. четвертой упоминается только о 350 р. митрополяту и потомъ о 350 р. митрополичьсму боярину за доягъ повгородскихъ пословъ, тадившихъ въ Царьградъ. А въ Софійской-только о 350 р. митрополичьему послу.

<sup>(\*\*\*)</sup> Акт. Истор. I, № 11. Въ древней Новгород. автописи сказано, что и мъ этотъ разъ Новгородцы матроподиту «суда не даша» (III, 97); а въ Ник. датописи (IV, 257) м въ Степ. кн. (I, 522) напротивъ говорится, что Новгородцы теперь «судъ ему даша по старинъ». Первое могдо быть свъчан, какъ только призхавъ Кипріанъ въ Новгородъ; послёднее могдо слу-

политомъ о мёсячномъ его судѣ. Въ чемъ же состояль этотъ су дъ? Въ томъ, сколько можно догадываться по изложеннымъ нами извёстіямъ, что митрополить пріёзжалъ на одинъ мёсяцъ въ Новгородъ и судилъ всёхъ по дёламъ, подлежащимъ церковному суду, или присылалъ для того своего уполномоченнаго человёка, и собираль, разумёется, съ подсудимыхъ положенныя пени. На чьей же сторонь была правда въ спорё объ этомъ судё? Кипріанъ не ссылался ни на какой законъ въ подтверждение своего права: ибо такого закона и не было; а ссылался только на обычай, на прежніе примѣры: «дайте миб, -- говориль, -- судь, какъ давали прежнимъ митрополитамъ». Новгородцы не отвергали этого обычая и примѣровъ, но очень хорошо понимали, что, по законамъ, по Номоканону, они должны были судиться у своего епархіальнаго архіерся. Слёдовательно если нельзя назвать неправымъ Кипріана, то нельзя также утверждать, чтобы вовсе были неправы и Новгородцы и чтобы они действовали здёсь только по одной вражде противъ Москвы, по одному нежеланію находиться въ зависимости отъ митрополита, по одному своеволію и упорству. Въ одномъ ли только Новгородъ или и въ другихъ епархіяхъ матрополитъ нашъ имблъ право мбсячнаго суда? Извѣстій не сохранилось; но послѣднее вѣроятнѣе. Иначе трудно объяснить, почему нашъ первосвятитель усвоялъ себѣ такое право по отношенію только къ одной епархіи и почему Новгородцы въ своихъ спорахъ съ Кипріаномъ не

читься чрезъ нёсколько времени. Впрочемъ, какъ бы то ня было, только всё дёйствія митрополита въ Новгородё заставляютъ предполагать, что опъ быль теперь доволенъ Новгородцами, я слёдовательно получилъ отъ нихъ судъ свой. указывали на одно это, какъ на ясное доказательство незаконности его притязаній, которыхъ онъ самъ не распространялъ на другія епархіи.

Будучи верховнымъ пастыремъ надъ всею русскою Церковію, митрополить быль вмёстё и епархіальнымъ архіереемъ и, кромѣ того, при своей казедрѣ имѣлъ многія земли и вотчины. Все это возлагало на него новыя обязанности и требовало новыхъ трудовъ, темъ болбе, что епархія митрополита была раздблена на двб половины или, вбрибе, на дев особыя епархін, которыя находились одна отъ другой на огромномъ разстоянія и объ были весьма растянуты. Къ одной изъ этихъ епархій принадлежали - Москва, Владиміръ, Нижній Новгородъ, Городецъ, разумѣется, съ селами, къ ныхъ тянувшими, и, въроятно, нъкоторые другіе города и села великаго княжества московскаго. Къ другой-Кіевъ, Вильно, Новгородовъ литовский, Гродно и нѣкоторые другіе города и села въ западной Россіи (<sup>118</sup>). Равнымъ образомъ и Вотчины митрополита находились какъ въ той, такъ и въ другой оперхія. Завёдывать первою изъ нихъ митрополить могъ еще самъ, Зживя постоянно въ Москвѣ; а во вторую, которую самъ посвщалъ лишь изръдка, онъ обыкновенно назначаль своего наибстника. Намъстнику поручались дъла всей епархія и всей митрополичьей экономія: онъ освящаль церкви, раздаваль имъ антиминсы, освященные митрополи-

<sup>(\*\*\*)</sup> Это видно изъ сновъ митрополита Іоны кіевскому своему намёстнику: •се язъ... приказаль есмь ему держати намёстничество свое въ Кіевѣ, и въ Вильнѣ, и въ Новгородкѣ, и въ Гроднѣ, и по всѣмъ градомъ, и мъстомъ, и по селомъ, гдѣ ни есть мон митропольскій церкви, ноторыи изъ старини потялам при моемъ братѣ, при Фотів митрополить, къ тому нашему митропольскому намёстничеству». Акт. Ист. 1, № 48.

томъ, избиралъ и испытывалъ ставленниковъ на всё церковныя степени и, кого признавалъ способными, посылалъ съ своими свидётельствами къ сосёднимъ архіереямъ для поставленія; онъ имълъ власть надъ архимандритами, протојереями. игуменами и всёмъ священнымъ клиромъ, судилъ духовенство и самихъ мірянъ, когда они подлежали церковному суду. я собиралъ церковныя и судныя пошлины; онъ надвиралъ за всёми митрополичьими вотчинами и людьми, защищаль ихъ отъ всякой сторонней обиды, творилъ надъ ними судъ, собиралъ съ нихъ оброки и доходы, которые и доставлялъ. интрополиту (<sup>119</sup>). Эти намъстники жили обыкновенно въ Кіевѣ на митрополичьемъ дворѣ у св. Софіи. Трое изъ нихъ извёстны дажи по имени: нъкто чернецъ Оома Святогорецъ Изуфовъ, про котораго ходила молва, будто онъ поднесъ отраву (въ 1396 г.) князю Скиригайлу, сыну Ольгердову, пригласивъ его къ себѣ на пиръ въ митрополичій дворъ (<sup>120</sup>); архимандрить Тимоеей, котораго Кипріанъ митрополить за допущенные безпорядки смёниль и отослаль въ MOCKBY (1404 г.), и архимандритъ Спасскій Өеодосій, котораго тогда же Кипріанъ назначилъ на мѣсто Тимоеея (121). Вѣроятно, что иногда митрополитъ посылалъ не одного своего намъстника для завёдыванія всёми городами своей западной епархін и своими вотчинами, а нёсколькихъ: по крайней мёрё,

<sup>(11\*)</sup> ART. HCT. I, Ne No 48 H 259.

<sup>&</sup>lt;sup>(120)</sup> П. Собр. Р. Лёт. II, 352; Данилович. Лётон. князей Литов. въ учен. Запнок. II-го Отд. Ак. Наукъ I, отд. III, стр. 40. Стрыйковскій же передаеть, будто этоть митрополичій намботникъ, отравнешій Скиригайлу, быль Кіево-печерскій архимандрить Авраамій (IV, с. 2). А Длугошь говорить только: ab uno religioso Ruthenorum venenatus moritur (Hist. Polon. lib. X, p. 142, Lips. 1711).

<sup>(121)</sup> Ник. Лът. IV, 312; Карамз. V, промеч. 254 подъ 1404 г.

навёстно. что когда Витовть вооружился на митрополита Фотія. то повелёль (въ 1414 г.) переписать всё принадлежав. шіе ему въ литовскомъ княжествъ города и села, раздалъ. нхъ своимъ панамъ, а «намёстниковъ Фотіевыхъ митрополичьихъ» ограбилъ и отослалъ въ Москву (122). Впрочемъ. н въ московской своей епархіи, если не всегда, то по временамъ митрополиты наши имёли у себя намёстниковъ. Танимъ намъстникомъ у Өеогноста былъ св. Алексій болёе двънадцати лътъ, пока не сдълался владимірскимъ епископомъ. Для самого Алексія данъ былъ на время намёстникъ изъ Царьграда патріархомъ-нѣкто діаконъ Георгій. О намѣстникъ при митрополитъ Кипріанъ ясно говорится въ уставной грамоть ему московскаго князя Василія Димитріевича (123). Конечно, въ Москвё дёятельность митрополичьяго намёстника была менте самостоятельною, чты въ Кіевт. N не столько обширною: здёсь ему поручались, кажется, преимущественно дёла судебныя какъ надъ духовенствомъ, такъ н

(12) HER. JET. V. 53.

(<sup>12</sup>) П. Собр. Р. Дът. VIII, 27; нашей Истор. IV, примъч. 44; Акт. Эксн. 1, № 9. Надобно замътить, что намъстники нашего митрополита отяюдь не были его викарными епископами и такить епископовъ у митронолитовъ нашихъ тогда вовсе не встръчаемъ (Пр. Филар. Ист. Русск. Ц. 11, § 26). Алексій считался намъстникомъ Georhocta только до рукоположснія своего въ санъ епископскій, а сдълавшись епископомъ владимірсквиъ, называется уже прежде бызнимъ намъстникомъ (Ник. Лът. III, 201). Азанасій водинскій управлялъ митрополіею только временно на мъсто митрополита Алексія и по его порученію, пока самъ Алексій ходилъ въ Царьградъ (П. Собр. Р. Лът. VI, 121; см. еще нашей Истор. т. 1V, Приложен. № ХХ, числ. 6). Герасимъ коломенскій также управлялъ митрополією временно и уже по смерти митрополита: «бяше бо въ ти дни на Москвъ не сущу никому же митрополиту, Алексъю убо къ Господу отшедшу, а другому не у пришедшу» (Жетіе Стефана Перм., въ Памятн. стар. Русск. Литер. 1V, стр. 125).

94'.---

надъ мірянами и крестьянами митрополита (<sup>124</sup>). Кромѣ намѣстниковъ, по управленію своими епархіями и вотчинами, митрополиты имѣли еще у себя *десятинников*з, которые завѣдывали церковными округами подъ именемъ десятинъ и, между прочимъ, собирали съ церквей и духовенства дани и пошлины, и *волостелей*, которые завѣдывали митрополичьими селами и волостями, судили въ нихъ людей, и потому назывались также митрополичьими судьями (<sup>125</sup>).

Въ казну митрополита изъ его епархій шли двоякаго рода доходы: а) церковныя пошлины-съ церквей и приходскаго духовенства, извѣстныя подъ именами «зборнаго» и «заѣзда» (собиравшагося по случаю объёзда митрополитомъ епархія), а по времени сбора называвшіяся рождественскими и петровскими, и-б) пошлины судебныя, собиравшіяся со всёхъ, судившихся судомъ церковнымъ, какъ духовныхъ, такъ и мірянь (126). Но самымъ главнымъ источникомъ для содержанія нашихъ митрополитовъ служили ихъ вотчины. Когда наши первосвятители переселились изъ Кіева во Владиміръ и Москву, то они начали пользоваться здёсь тёми «имёніями, слободами и селами», которыя подариль еще Андрей Боголюбскій владимірской казедральной церкви и архіерею, и которыя не отъемлемо съ тъхъ поръ оставались за нашими интрополитами, по свидётельству московскаго собора 1503 года (127). Впослёдствія сдёланы быля новыя пріобрётенія.

<sup>(121)</sup> П. Собр. Р. Лит. VIII, 27; Ник. Лит. VIII, 58; Степ. кн. I, 450; Акт. Эксп. I, № 9.

<sup>(125)</sup> ART. BECH. I, No No 9 H 23; ART. MCTOP. I, No 259.

<sup>(126)</sup> ART. BECH. I, Nº 9; HER. ALT. IV, 70.

<sup>(&</sup>lt;sup>137</sup>) П. Собр. Р. Лит. I, 149; Чтен. Моск. Истор. Общ. 1847, Ж 3, отд. I, стр. 42-43.

Святитель Петръ купилъ для своей казедры или для своего московскаго Успенскаго собора городъ Алексинъ съ волостями и съ селами, и съ водями, и со встми угодьями, что издавна тянули къ тому городу, также съ данью и съ оброками, и съ судомъ, и со всёми пошлинами (128). Святитель Алексій, основавь въ Москве Чудовъ монастырь, и возобновивъ монастыря-Влаговъщенскій въ Нижнемъ-Новгородъ и Константиновскій во Владимірь, которые съ того времени начали считаться митрополичьими, надёлиль всё эти монастыри землями, угодіями и селами, а Чудову монастырю зав'ящаль еще предъ своею смертію двѣнадцать селъ и нѣсколько деревень, частію купленныхъ имъ на собственныя деньги (129). При Кипріанъ, кромъ трехъ названныхъ монастырей, считался митрополичьимъ еще монастырь владимірскій Борисоглёбскій и, вмёстё съ ними, тянуль къ митрополиту всёми своими селами и доходами. За этимъ первосвятителемъ утверждены были всв владенія, какія издавна, еще до Алексія и при Алексін, принадлежали московскимъ владыкамъ, и Кипріанъ обмънялъ только одинъ городъ Алексинъ великому князю Василію Дмитріевичу на слободку Святославлю (130). Митрополить Фотій, прибывь въ Москву спустя четыре года по смерти своего предшественника и чрезъ два послъ страшнаго нашествія Едигеева (1408), нашелъ митрополичій домъ и казну въ совершенномъ запустънии, а волости своей ка-

(139) Ник. Лёт. IV, 60. 61. 63; Сненирев. Памятн. Моск. Древп. стр. 131. 142—143. Извёстна собственноручная заинсь святителя Алексія: «Черкизово сельно куплено на мое серебрещо» (Карамз. V, примёч. 397). Акт. Эксн. J. № 9; Акт. Ист. I, № 215.

<sup>(198)</sup> ART. Ист. I, N 215; НЕВ. ЛВТ. III, 190.

еедры расхищенными отъ князей, бояръ и другихъ людей. Потому ришился возстановить и возвратить все потерянное. Это ввело его въ столкновенія и споры съ сильными людьми. причинило ему множество огорчений, но не могло побълить его настойчивости въ преслёдования пёли: мало-по-малу онъ обновиль всё стяжанія и доходы своей митрополіи, поотыскаль всё ся вотчины. Кромё того нёкоторыя села прикупилъ самъ, а большое село Кудрино съ тридцатью деревнями и со всёми угодіями получиль въ даръ по завёщанію князя Владиміра Андреевича. По смерти Фотія пожертвовано еще (ок. 1433-1440) ма политской казедръ въ Москвъ-Успенскому собору село Оксиньинское съ деревнями и землями (131). За кіевскою казедрою нашихъ митрополитовъ или за Кіево-Софійскимъ соборомъ числились также многія земли и села, которыя издавна были пожертвованы разными князьями и боярами и находились не только въ кіевскомъ, но и въ волынскомъ, новгородско-литовскомъ и другихъ округахъ (132). Случалось, что нёкоторыя изъ этихъ селъ, во время смутныхъ обстоятельствъ, отпадали отъ митрополіи, но потомъ были возвращаемы. Митрополить Кипріань, когда быль еще только литовскимъ, писалъ (въ 1378 г.) преп. Сергію Радонежскому: «мёста церковная, запустошена давными лёты, оправилъ есмь приложити къ митрополіи всея Руси. Новый-Городокъ литовскый давно отпалъ, и язъ его оправилъ и де-

(<sup>184</sup>) П. Собр. Р. Лэт. VI, 148; Ник. Лэт. V, 33—35; Акт. Экси. I, № 20. 23; Акт. до юрид. быта I, № 63, VIII, стр. 446. (<sup>133</sup>) Акт. Ист. I, № 259; Акт. Запад. Росс. I, № 26 и примъч. 23. И. Р. Ц. Т. Ү. 7

Digitized by Google

— 97 <sup>·</sup> —

сятану досийль въ матрополія же в села» (<sup>133</sup>). При Фотія въ прежнимъ владёніямъ митрополіи въ Литвё присоединились новыя пожертвованія (<sup>134</sup>). Если теперь мы совокупимъ все, что шло нашимъ митрополитамъ изъ ихъ митрополіи, нвъ ихъ общирной епархія, съ ихъ многочисленныхъ вотчинъ: то невольно придемъ къ мысли, что доходы митрополичьи были, по всей вёроятности, весьма велики. Неудивительно, если митрополитъ русскій жилъ подобно какому-нибудь князю: имёлъ у себя бояръ, стольниковъ и отроковъ, которые служили ему, и если домъ митрополичій назывался "дворцомъ, какъ и домъ княжескій (<sup>135</sup>).

Глава русской Церкви и виёстё епархіальный архіерей, митрополить нашъ нерёдко являлся и дёятелемь государственнымъ: принималь участіе въ дёлахъ гражданскихъ и общественныхъ, насколько это соотвётствовало его сану. Иногда митрополить дёйствовалъ только своимъ благословеніемъ, посредничествомъ, свидётельствомъ. Великіе князья московскіе Димитрій Іоанновичъ, Василій Дмитріевичъ и Василій Ва-

(<sup>435</sup>) Правося. Собесёдн. 1860, II, 97. И далёв Кыпріанъ говоритъ: «тако не отприсная сена Софійская отпада въ внязямъ и въ бозромъ: и язъ тыхъ донскиваюся и оправдаю, чтобы по моей смерти было, кого Вогъ оправдаеть» (- 98). Что разумъдъ здёсь Кыпріанъ подъ именемъ десятины, которую досявля въ митрополии? Не дань зи церковную, которую собирали для митрополита десятинники въ своихъ десятинахъ?

(<sup>134</sup>) Въ своемъ завёщанія Фотій, между прочемъ, писалъ: «чт., сыну князь всянки, отвуду миз пришко въ вотчинъ всянкаго вашего государства и въ *Литоеской земли»...* и проч. (П. Собр. Р. Лът. VI, 147).

(\*\*\*) П. Собр. Р. Лёт. IV, 100; V, 256; VI, 147; VIII, 29; Акт. Эксн. I, 36 9. Здёсь вел. князь говорить: «а что люди митрополичи живуть въ городв, а тянуть къ деория, а тёхъ описавъ да положить оброкъ, какъ и на можла князя великаго деорчанъ.

сильевичь заключали договоры съ другими князьями, очень неръдко, по благословению отца своего-митрополита; предъ никъ давали присягу, его печатью или подписью скръпляли свои грамоты и, въ случаяхъ разногласій при осуществленіи договоровъ, къ нему же полагали обращаться, какъ къ посреднику и судіи: такъ было при митрополитахъ-Алексік, Пименъ, Кипріанъ и Фотіи. Равнымъ образомъ и духовныя свои грамоты закрѣпляли свидѣтельствомъ митрополита (136). Иногда митрополить участвоваль въ гражданскихъ дблахъ своими совътами: такого рода участие всего болте замътно было при святителё Алексіи, котораго еще в. кн. Симеонъ Ісанновичь заповёдаль своимь братьямь «слушать» и который дъйствительно впродолжение всего малолътства в. кн. Димитрія Ісанновича заправляль думою боярскою, а потомъ сдёлался его главнымъ совётникомъ и сподвижникомъ (137). Еще чаще митрополиты старались содъйствовать общественному благу своими пастырскими убъжденіями и наставленіями, какъ миротворцы. Въ 1270 г., когда Новгородцы изгнали отъ себя в. князя Ярослава Ярославича и противъ его войска выступили съ своимъ войскомъ, митрополитъ Кириллъ прислалъ къ нимъ грамоту, въ которой писалъ: «мнъ поручиль Богъ архіепископію въ русской земль, а вамь должно слушать Бога и меня. Не проливайте крови; Ярославъ оставляетъ всякую злобу: за это я ручаюсь. Если же вы цёловали кресть противъ него, я принимаю на себя епитимію за нарушеніе вами клятвы и отвѣчаю за то предъ

(<sup>136</sup>) Собр. Госуд. Грам. I, № № 27. 28. 30. 32. 33. 36. 37. 38. 41. 42. 43. (<sup>137</sup>) Собр. Госуд. Грам. I. № 24, стр. 38.

7\*

Богомъ»: Новгородцы послушали митрополита и примирились съ княземъ (136). Въ 1310 г., въ то время, какъ святитель Петръ прибылъ въ Брянскъ, къ городу этому подступалъ съ татарской ратію брянскій князь Василій, изгнанный предъ тёмъ дядею своимъ Святославомъ. Желая предотвратить кровопролнтіе, архипастырь убъждаль Святослава или подълиться княженіемъ съ племянникомъ или бёжать изъ города. Святославъ не принялъ убъжденія, выступилъ противъ Татаръ и вскорѣ, покинутый Брянцами, былъ убить. Варвары ворвались въ городъ, и самъ святитель едва спасся отъ нихъ, затворившись въ церкви (<sup>139</sup>). По смерти в. князя Василія Димитріевича (27-го февр. 1425 г.), митрополить Фотій въ ту же ночь послалъ боярина своего къ брату покойнагозвенигородскому князю Юрію, приглашая его въ Москву за тёмъ, чтобы онъ призналъ великимъ княземъ своего десятиявтняго племянника Василія Васильевича. Юрій не согласился и, удалившись въ Галичъ, началъ собирать полки, противъ которыхъ вскоръ выступили полки московские. Принужденный бёжать, Юрій просиль только перемирія на годь. Тогда Фотій, по общему сов'єщанію, р'єшился самъ бхать въ Галичъ и, будучи встрёченъ здёсь торжественно княземъ, началь убъждать его прекратить кровопролитіе и навсегда примириться съ своимъ племянникомъ. Упорство Юрія дотого огорчило святителя, что онъ, не благословивъ ни его, ни города, быстро удалился, и вслёдъ затёмъ въ городё открылся моръ, свиръпствовавшій уже тогда въ разныхъ

(135) П. Собр. Р. Лэт. III, 62; V, 197; VII, 170; Ник. Лэт. III, 52. (139) П. Собр. Р. Лэт. V, 205; VII, 185; Ник. Лэт. III, 106.

Digitized by Google

4

- 101 городахъ русскихъ. Юрій, принявъ это за вразумленіе свыше,

посибшно свлъ на коня, погнался за Фотіемъ и едва умолилъ святителя возвратиться въ Галичъ и преподать ему благословение, а самъ объщался непремённо помириться съ княземъ московскимъ и не искать великаго княженія, пока ханъ не объявить, кому должно принадлежать оно (140). Случалось, что наши митрополиты, въ видахъ государственной пользы, употребляли и свою духовную власть тамъ, где оказывалось недостаточнымъ одно слово убъжденія. Въ 1328 г. ханъ Узбекъ повелёлъ русскимъ князьямъ выслать въ Орду тверскаго внязя Александра Михапловича. Александръ удалился во Псковъ, и Псковичи ни за что не соглашались выдать его, не послушавъ ни пословъ вел. князя и новгородскихъ. ни самого новгородскаго владыки Моусея. Великій князь Ісаннъ Даниловичъ подступилъ къ Пскову съ многочисленнымъ войскомъ; но, не желая кровопролитія, упросилъ митрополита Өеогноста подъйствовать на непокорныхъ церковною казнію. Өеогность «посла проклятіе и отлученіе» на князя Александра и на Псковичей. И цёль была достигнута: Александръ удалился въ Литву, а Псковичи прислали съ челобитьемъ въ вел. князю и смирились (141). Припомнимъ еще, какъ святитель Алексій, подкрѣпляя своею властію требованія вел. князя Димитрія Іоанновича, затвориль въ Нижнемъ-Новгородъ церкви чрезъ преп. Сергія, чтобы примирить тамошнихъ князей и предотвратить кровопролитие, и какъ тотъ же святитель наложиль отлучение на смоленскаго князя Свя-

<sup>(140)</sup> П. Собр. Р. Лэт. VIII, 92-93; Ник. Лэт. V, 82-85.

<sup>(141)</sup> П. Собр. Р. Лът. III. 74; IV, 185-186; V, 218; VII, 201; Ник. Лът. III, 153.

тослава и на другихъ русскихъ князей за то, что они, вопреки данной клятей, измёнили Димитрію Іоанновичу в воевали противъ него виёстё съ Ольгердонъ. Наконепъ, извёстенъ случай, хотя единственный, когда митрополить русскій, тоть же Алексій, уступая мольбань вел. князя московскаго Іоанна Іоанновича, отправлялся въ Орду ходатайствовать предъ ханомъ за все свое отечество, и когда по этому ходатайству вровожадный Бердибекъ отмёниль (1357 г.). и новую тяжкую дань, которую потребоваль-было отъ князей русскихъ, и войну, которою угрожалъ имъ (142). Перебирая всв. изложенные нами, факты, не можемъ не примътить. что дъйствія нашихъ митрополитовъ для блага общественнаго преимущественно были направлены къ пользъ того княжества. въ которомъ жили они сами. Исполнилось предсказание святителя Петра, переселившагося въ Москву, что она возвысится надъ всёми городами русскими. Много было причинъ, благопріятствовавшихъ этому возвышенію; но одною изъ важнвашихъ, по справедливости, надобно признать пребываніе въ ней русскихъ первосвятителей и усердное содъйствіе ихъ князьямъ московскимъ.

Великіе князья московскіе, безъ сомнёнія, понимали, что значили для нихъ митрополиты, и тёмъ болёе старались оказывать имъ высокое уваженіе, подобающее ихъ сану. Князь не иначе называлъ митрополита, какъ своимъ отцемъ, даже въ оффиціальныхъ бумагахъ, а митрополитъ князя-

(143) OTOH. RH. I, 456-458.

сыномъ (143). Разумбется, степень этого уважения не могла не обусловливаться и личными достоянствами митрополитовъ: при святителяхъ Петрв, Өеогноств и особенно Алексіи она была гораздо выше, нежели при Пименъ, Кипріанъ и даже Фотін. И извёстные поступки Димитрія Донскаго съ Пименомъ и Кипріаномъ всего болѣе, по нашему мнѣнію, завистли отъ ихъ собственныхъ, не менте извъстныхъ, дъйствій, которыя неизбёжно должны были унизить ихъ въ глазахъ и князей и народа русскаго. Впрочемъ, почему бы ни поступиль такъ Димитрій Іоанновичъ, надобно сознаться, что онъ позволилъ себѣ болѣе, нежели сколько предоставляли себѣ прежніе князья наши: безъ всякаго суда, соборнаго и патріаршаго, даже вопреки волё патріарха. Цимитрій не только не приняль митрополита Пимена, но и лишиль его всёхь принадлежностей митрополичьяго сана; бевъ всякаго суда, по одной собственной воль, изгналь въ Кіевъ митрополита Кипріана, — не упоминаемъ о всемъ прочемъ. Это не то, что одно участіе нашихъ князей въ избраніи митрополитовъ, которое случалось и прежде, и повторялось въ настоящій періодъ, и не то, что одно вліяніе, хотя, быть можеть, очень сильное вліяніе на избраніе епископовъ (144). Здёсь великій князь Россіи въ первый разъ усвоилъ себѣ полную, безусловную власть надъ самимъ главою русской Церкви, а чрезъ него и надъ всею русскою Церковію.

(14) См. напримъръ-Собр. Госуд. Грам. I, №№ 27. 28. 53 и друг.; Акт. Ист. I, № 259; Акт. Эксп. I, №№ 9. 19. 23; Акт. до юрлд. быта Росс. I, № 83; П. Собр. Р. Дът. VI, 147.

(144) См. нашей Истор. IV, Приложен. № XVIII, числ. 13.

т. 1. Въряду: епархіальныхъ: архіереевъ, подчиненныхъ русскому. митрополиту, первое мёсто занималъ владыка новгородскій: его архіепископія считалась древнёйшею изъ нашихъ архіепископій. Кромё того этотъ владыка отличался отъ всёхъ прочихъ нёкоторыми особенностями, какъ въ іерархическомъ, такъ и въ политическомъ отношеніи, происходившими отъ мёстныхъ условій того княжества и общества. гдё онъ жилъ и дёйствовалъ.

- Избраніе новгородскаго архипастыря зависёло не отъ митрополита. Съ соборомъ епископовъ, а исключительно отъ самихъ Новгородцевъ, отъ ихъ въча. Это право, которое усвоиль себв великій Новгородь, согласно съ общимъ строемъ его жизни, еще прежде (съ 1156 г.), выражалось въ настоящій періодъ троякимъ образомъ. Однажды Новгородцы избрали себъ новаго владыку по указанію и благословенію прежняго. Въ 1274 г. незадолго предъ кончиною архіепископа Далмата, -- повёствуеть лётопись, -- ему «били челомъ посадникъ Павша съ мужами старбищими: кого, отче, благословишь на свое мёсто пастуха намъ и учителя? Далматъ назваль двухь игуменовь -- Георгіевскаго Іоанна и своего духовника Климента и сказаль: кого себе излюбите, того вамъ благословяю. И пошолъ посаднивъ на дворъ Іоанновъ, совваль Новгородцевь, передаль имъ слово Далматово. И възлюбили всё Богомъ возлюбленнаго Климента, и благословиль его Далмать своею рукою» (145). Слёдовавшихъ затёмъ четырехъ своихъ архіепископовъ Новгородцы избирали по общему

(44) II. Coop. P. Mar. III, 637 of Marsh H. We are all a

- 104 -

совѣщанію, но, кажется, безъ жребія: по крайней мъръ, въ итописи не упоминается ни о жребіи, ни о предварительномъ избранія трехъ кандидатовъ для этой цёли. А говорится только: «по преставления Климента (1299 г.), Новгородцы, много гадавши съ посадникомъ Андреемъ, възлюбили всѣ Богомъ назнаменаннаго мужа добраго и смиреннаго, Өеоктиста игумена». Потомъ, когда Өеоктисть пошель на покой (1308 г.), «Новгородцы всё съ игуменами и со всёмъ iepeйскимъ чиномъ, възлюбили Богомъ избраннаго и св. Софіею отца его духовнаго Давида, а Өеоктистъ благословилъ его на свое мёсто». По смерти Давида (1324), «сдумавши Новгородцы, и игумены, и іереи, и чернецы, и весь Новгородъ, възлюбили всѣ Богомъ назнаменаннаго Моусея, прежде бывшаго архимандритомъ у св. Георгія». Когда Моусей принялъ схиму (1330) и удалился въ монастырь, «много гадавши, Новгородцы оставались безъ владыки восемь мѣсяцевъ, и взлюбили весь Новгородъ, и игумены, и священники, Богомъ назнаменаннаго Григорія Калеку, мужа добраго и смиреннаго, бывшаго священникомъ у св. Косьмы и Даміана» (14°). Съ 1359 г., когда Моусей, вторично управлявшій епархіею, вторично удалился на покой, въ Новгородъ началось или, върнже, возобновилось избраніе владыкъ по жребію, бывшее иногда и до Монголовъ. Лётопись издагаетъ 10дъ дёла такъ: «и иного гадали посадникъ, и тысяцкій, и весь Новгородъ, игумены и священники, и не изволили себъ сотворить избранія оть человёковь, но изволили себё при-

(144) TAME RO III, 67. 69. 73. 75; IV, 45.

. нять навъщение оть Вога, уповая, что кого Вогь захочеть в св. Софія, того назнаменаеть. И избрани трехъ мужей; чер. неца Алексія, ключаря св. Софія, Савву, нгумена Антоніева монастыря и Іоанна, попа св. Варвары. И положили три жребія на престолё въ св. Софія, утвердивъ себё слово, что кого Богъ захочеть имъть своимъ служителемъ, того жребій да оставить на своемъ престолъ. И избралъ Богъ и св. Софія чернеца Алексія, его жребій оставиль Богь на престоль св. Софія». Этимъ самымъ порядкомъ совершалось избраніе и всёхъ преемниковъ Алексёевыхъ: Іоанна, Симеона (Сампсона), Өеодосія, Евенмія І-го (Емеліана) и Евенмія ІІ-го. Всегда избирались три кандидата; жребін ихъ полагались на престояв въ св. Софін; два жребія, по окончанія литургів, вынимались одинъ послё другаго протопопомъ и объявлялись всему народу; наконецъ жребій, оставшійся на престоль, укавываль на избранника Божія. Лишь послёднею чертою возобновившіеся въ Новгородё выборы владыкъ и отличались отъ прежде бывшихъ: вбо тогда вынимался и объявлялся народу . только одинъ изъ трехъ жребіевъ, и онъ-то собственно укавываль избранника (147). При выборь себь архипастыря Новгородцы держались неизмённо одного правила, чтобы онъ быль изъ мёстнаго духовенства, чернаго ли или бёлаго, а затёмъ обращили внимание только на достоинства избираемаго, нимало не стёсняясь его саномъ. Изъ монашествующихъ они избирали и архимандритовъ (Моусея), и игуменовъ (Климента, Өсоктиста, Іоанна, Өсодосія), и ісромонаховъ

<sup>(&</sup>lt;sup>447</sup>) Тамъ же III, 86. 94. 106. 110. 140; IV, 95. Снес. нашей Исторія III, 205-206.

(Лавнда, Евения І-го и Евения ІІ-го), и простыхъ чернеповъ (Арсенія. Сампсона), а изъ бѣлаго духовенства-только священниковъ, которые, въ случав избранія, постригались въ монашество, какъ и поступилъ Григорій Калека, приняв**тій вийстё съ постриженіемъ имя Василія** (148). Новоизбраннаго тотчасъ возводили съ честію на владычныя «сёни». т. с. вводили въ домъ владыки и предоставляли ему завѣпывать дёлами епархіи, а сами давали знать митрополиту о своемъ выборѣ. Митрополить присылаль своихъ пословъ въ Новгородъ звать новоизбраннаго на ставление и, по ихъ зову, онъ отправлялся въ митрополиту, сопутствуемый знатнъйшими боярами, иногда самемъ посадникомъ и тысяцкимъ (149). А какъ случалось, что митрополить находился гдё-нибудь далеко, обозръвая свою митрополію, наприм., на Волыни, или путешествоваль въ Грецію, или и вовсе не было въ Россіи митрополита по смерти прежняго: то поэтому, иногда же и по другимъ причинамъ, новоизбранный владыка новгородскій управляль епархією до рукоположенія своего нѣсколько мёсяцевъ или даже лёть, именно: Іоаннъ — восемь мъсяцевъ, Өеоктистъ и Моусей по году. Климентъ около двухъ лётъ, Евенмій II-й болёе пяти лётъ. А одинъ изъ такихъ новоизбранныхъ владыкъ, Өеодосій, игуменъ Клопскаго монастыря, хотя управлялъ церковію два года, вовсе и не удостоился рукоположенія. Новгородцы сослали его въ тоть же монастырь, говоря: «не хотимъ шестника (т. с.

(<sup>149</sup>) П. Собр. Р. Лэт. III, 75. 181. (<sup>149</sup>) Тамъ же Ш, 75. 87. 94.

÷.

пришлеца, не природнаго Новгородца) владыкою» (<sup>13</sup>•). Если избранный владыка былъ простой чернецъ: то онъ сначала былъ рукополагаемъ, разумѣется, во діакона, потомъ во священника и наконецъ въ архіепископа. Достойно замѣчанія, что двое изъ избранныхъ, чернецъ Сампсонъ и священноинокъ Емеліанъ, при рукоположении въ санъ архіепископа, получили отъ митрополита новыя имена, первый Симеона, а второй Евенмія (<sup>13</sup>).

И новгородскій владыка, подобно всёмъ прочимъ, давалъ предъ рукоположеніемъ своимъ объть соблюдать миръ церковный и повиноваться во всемъ митрополиту. Но иногда политическія, непріязненныя отношенія Новгорода къ Москвѣ, которымъ не могъ вполнё не сочувствовать владыка, какъ гражданинъ и духовный глава Новгорода, а иногда и личныя отношенія самого владыки къ митрополиту-были причиною того, что новгородскіе архіепископы оказывали неповорность своему первосвятителю, жаловались на него, даже противодъйствовали ему. Въ первый разъ это обнаружилось въ 1353 г. при архіепископѣ Моусеѣ и, кажется, по однимъ личнымъ побужденіямъ. Извёстно, что предшественнику Моусея Василію митрополить Өеогность даль (1346 г.) право носить крещатыя ризы-важное преимущество по понятіямь того времени, а Моусею не давалъ, - далъ потомъ это же право и владимірскому епископу Алексію, только-что рукоположенному (дек. 1352 г.). И вотъ чрезъ нёсколько мёсяцевъ Мочсей послалъ въ Царьградъ просить «исправленія о

(<sup>450</sup>) Tana me III, 67. 73. 94. 110. 140. 182-183. (<sup>151</sup>) Tana me III, 106. 140. 183.

непотребныхъ вещехъ, происходящихъ съ насиліенъ отъ митрополита», выставляль предь патріархомъ, что Өеогность далъ врещатыя ризы даже новопоставленному епископу владимірскому, и умоляль пожаловать и ему-архіепископу такія же ризы. Патріархъ отвѣчалъ Моусею, что, согласно съ его собственнымъ желаніемъ и моленіемъ, жалуеть и ему врещатую ризу, но съ тёмъ, чтобы онъ повиновался во всемъ своему митрополиту по священнымъ канонамъ и отнюдь не дерзаль и не искаль предлоговь противиться ему, угрожая въ противномъ случат утвердить все, что сделаетъ надъ нимъ митрополить (152). То же повторилось при преемникѣ Моусея-владыкъ Алексіи, и уже не по однимъ личнымъ, а и по политическимъ побужденіямъ. Митрополитъ ИЗВЕСТИЛЪ патріарха, что этотъ владыка самовольно присвояеть себѣ право носить врещатую фелонь, данное его предщественнику, и не только не оказываеть должной чести и послушанія ему-митрополиту и великому князю, но и противится имъ, противорѣчитъ. Патріархъ написалъ (1370 г.) къ архіепископу, чтобы онъ снялъ съ своей фелони кресты безъ всякихъ отговорокъ и воздавалъ надлежащее почтение и покорность какъ митрополиту, такъ и вел. князю, и прибавилъ: «если же ты не исполнишь моего приказанія, то я велю митрополиту удалить тебя и снять съ тебя архіерейство» (153). Наконецъ, всего болѣе обнаружилось противление новгородскаго владыки, какъ и всего Новгорода, митрополиту въ

(153) П. Собр. Р. Лёт. III, 83. 86. Снес. нашей Истор. IV, примёч. 46 в тексть, къ которому оно относится.

<sup>(158)</sup> См. нашей Истор. IV, Приложен. № Х.

извёстномъ спорё о мёсячномъ митрополичьемъ судё (1385-1395), когда дёйствовали исключительно политическія причины. Другихъ случаевъ такого противленія, кромѣ трехъ указанныхъ, мы не знаемъ; а выводить изъ этихъ трехъ мысль, будто новгородскіе архіепископы искали себѣ независимости церковной и домогались отдёленія своей епархіи отъ митрополія, значитъ, по нашему мнёнію, преувеличивать дёло. Большею частію, особенно когда Новгородъ находился въ добрыхъ отношеніяхъ къ вел. князю московскому, новгородскіе владыки сохраняли надлежащее повиновеніе къ митрополиту, съ честію принимали его у себя, безъ прекословія отправлялись къ нему сами по его требованію и подчинялись его суду и положенному отъ него наказанію (<sup>154</sup>).

Въ управлении своею общирною епархіею, которая обнимала не только Новгородъ, но и его пригороды и всё его волости, новгородскій владыка слёдоваль тёмъ же самымъ канонамъ и уставамъ, какимъ слёдовали и прочіе наши епископы. Онъ училъ, ставилъ на всё церковныя степени, освящалъ антиминсы и церкви, правилъ духовенствомъ и монастырями, судилъ мірянъ по дёламъ, подлежащимъ церковному суду, польвовался церковными и судебными пошлинами и иногда обозрёвалъ лично свою духовную паству: напримёръ, въ 1364 г. мы видимъ владыку Алексія въ Торжкё, гдё онъ освящалъ церковь; въ 1419 г. владыка Симеонъ объёвжалъ корельскую вемлю послё того, какъ Норвежцы произвели въ ней опустошеніе и разорили нёсколько церквей

<sup>(14)</sup> П. Собр. Р. Лэт. III, 97. 98; IY, 53. 98. 102. 134; Ник. Лэт. III, 162 и друг.

и монастырей: въ 1442 г. владыка Евенмій освящаль церковь въ Русв, въ Спасскомъ монастырв, -а въ 1446 г. тотъ же владыка ёздилъ за Волокъ «благословити новгородскую вотчину, и свою архіепископію, и своихъ лётей» (155). Одинъ Псковъ, пригородъ Новгорода, находившійся также подъ властію новгородскаго архіепископа, рёзко выдёлялся въ его епархіальномъ управленіи. Тамъ владыка держалъ обыкновенно своего намёстника, который завёдываль духовенствомъ чрезъ поповских старость, производиль суль надъ духовными и мірянами по дёламъ церковнымъ, собиралъ церковныя и судныя пошлины, равно какъ оброки съ земель X водъ владычныхъ. А самъ владыка прібзжалъ во Псковъ только въ положенные сроки, какъ можно догадываться, чревъ три года, и въ это время проживалъ мъсяцъ на содержании города, творилъ въ немъ мъсячный суда, бралъ «подъйздъ» съ духовенства, а съ мірянъ судныя пени, и возвращался въ Новгородъ (156). Еще болте Псковъ отличался тъмъ, что неръдко оказывалъ сопротивление своему архипастырю. При-

(<sup>154</sup>) П. Собр. Р. Лѣт. IV, 118. 191. 209. 211. О поповскомъ старостѣтамъ же 189.

<sup>(445)</sup> П. Собр. Р. Дёт. III, 88. 108. 114; IV, 119. 125. Впроченъ, что-до права освящать антиминсы, то оно едва ли не усвоялось у насъ одному интрополиту, судя по слёдующимъ словамъ Кипріана къ Псковичамъ: «а коли есмь былъ въ Новгородѣ въ Великомъ, тогды есмь антимисы свящалъ, а приказалъ былъ есмь епископу послати и къ вамъ тѣхъ антимисовъ. Нынѣча слышу, что самъ былъ тогды у васъ, а далъ вамъ отъ тѣхъ антимисовъ. Нынѣча слышу, что самъ былъ тогды у васъ, а далъ вамъ отъ тѣхъ антимисовъ, а приказалъ вамъ на четверо рѣзати каждый антимисъ: ино то неправо учинилъ, на свою пагубу; и нынѣча язъ послалъ съ вашею братьею, съ попомъ съ Харитономъ и его товарищи, антимисовъ 60; а въ Троецькій кыпросъ перешлите тѣи антимисы, а держите ихъ по старой пошлинѣ; а свящайте церкви, но не рѣжите ихъ такъ и кладите, какъ порѣзаны и наряжены и свящаны» (Акт. Ист. I, № 8).

чины этого сопротивленія были различныя. Первая условиквалась политическими обстоятельствами. Случалось, что Псковъ приходилъ во враждебное столкновение съ Новгородомъ: оно неизбѣжно отражалось и на отношеніяхъ Пскова ко владыкѣ. И вотъ, напримъръ, въ 1307 г. «бысть Псковичемъ немирье со владыкою Өсоктистомъ и съ Новгородцы». Случалось, что Псковъ добивался невависимости отъ Новгорода и пріобрѣталъ себѣ самостоятельнаго князя: естественно рождалась мысль и о невависимости церковной. И однажды, именно въ 1331 г., когда Псковитяне приняли къ себѣ княземъ Александра Михаиловича тверскаго, они совстмъ-было ртшились осуществить эту мысль, избрали и послали къ митрополиту Өеогносту инока своего Арсенія, ходатайствуя о рукоположение его въ санъ исковскаго епископа, хотя митрополить и не уважилъ ихъ просьбы (157). Другая причина сопротивленія Псковитянъ новгородскому владыкъ заключалась иногда въ самомъ владыкъ: каждый разъ, когда онъ приходилъ въ нимъ въ положенные сроки, «въ свой прібздъ, въ свою чреду», они принимали его съ честію, судились у него, вносили ему пошлины; но когда онъ приходилъ не въ свою чреду и требовалъ мѣсячнаго суда, или присылалъ витето себя протојерея, они противились и отказывали въ повиновении. Такъ былъ у нихъ владыка Василий въ 1330 и потомъ въ 1333 г., -и въ оба раза его принимали съ честію, а прібхаль онъ въ нимъ въ 1337 г., слёдовательно только чрезъ годъ послё своей чреды, и Псковичи суда не дали

(187) Tanb me III, 75; IV, 52. 183; V, 219; HEE. Jbr. III, 158.

владыка, и онъ, отъбажая онъ нихъ, проклялъ ихъ (158). Равнымъ образомъ прітажалъ во Псковъ владыка Іоаннъ въ 1399 г. въ свою чреду, и Псковичи дали ему честь великую и «судъ ему даша мѣсяцъ судити по старинѣ»; то же повторилось и съ владыкою Симеономъ въ 1418 году. А прислалъ владыка Іоаннъ въ 1411 г. своего протопова Тимоеея «на попѣхъ подъѣзда просить», и Псковичи не велѣли давать и сказали: пусть владыка самъ прібдеть къ намъ. и подъбздъ его будетъ чистъ, какъ пошло исперва по стариив (159). Третьею причиною несогласій между Псковичами и владыкою были его намёстники или, вёрнёе, опять самъ владыка. До 1348 г. владыки назначали намъстниками своими во Псковъ Новгородцевъ, какъ посылались туда и посадники изъ Новгорода. Въ этомъ году Новгородцы, нуждаясь въ помощи Псковитянъ противъ шведскаго короля Магнуса, заключили съ ними договоръ, по которому признали Псковъ младшимъ братомъ Новгорода и узаконили, чтобы посадникамъ новгородскимъ во Псковв не сидёть, а оть владыки быть во Псковъ намъстникомъ Псковитянину (160). Не смотря на это, владыка Евепмій въ 1435 году, кромъ того, что прібхаль въ Псковъ не въ свою чреду и сталь требовать себѣ мѣсячнаго суда, назначилъ еще Псковичамъ новаго своего намъстника — Новгородца. Они, естественно, отказали въ судъ и заговорили о стъснении своихъ правъ. Владыка прогнъвался и чрезъ недълю утхалъ. Псковичи

(158) Tamb me III, 75. 77. 78; IV, 53. 186.

И. Р. Ц. Т. Ү.

Digitized by Google

8

<sup>(159)</sup> TAND ZE III, 101. 108; IV, 104. 201. 202.

<sup>(160)</sup> Tamb me III, 227.

УСТУПЕЛЕ: ДОГНАЛЕ ЕГО, УПРОСИЛИ ВОРОТИТЬСЯ И ДАЛИ СМУ СУЛ Но когда новый намёстникъ принялся судить не по стары и не по псвовской пошлинё, началь сажать діавоновь по стражу, то Цсковитяне вступили въ бой съ Софіянами, т. со свитою владыки, и владыка чрезъ три дня съ гибвои увхалъ изъ Пскова, не принявъ даже обычнаго поминка о: жителей, а причинивъ только «много протора попомъ и иг меномъ», какого не бывало никогда отъ самыхъ первы: владыкъ (161). Такимъ образомъ оказывается, что Псковитя: едва ли не всегда были правы, когда обнаруживали непоко ность своему архипастырю. Въ другія времена они не толы не противились ему и принимали его съ честію, а сами п сылали просить его къ себъ, жаждали получить отъ не благословение, видёть его священнодъйствие, какъ напримёр 1352 и 1361 г. при появлении между ними моров въ язвы (163). Скорће надобно пожалѣть о томъ, что влады новгородские болбе, кажется, заботились о своемъ мёсячном судё во Псковё и о своихъ пошлинахъ, нежели о духо ныхъ потребностяхъ паствы, - о томъ пожалѣть, что Псков: чамъ не былъ данъ, не смотря на ихъ собственное жедані особый епископъ, который бы усердние потрудился для из духовнаго блага. По крайней мёрё, извёстно, что къ коні XIV и въ первой четверти XV вѣка церковное состоян Искова было самое неутёшительное. Искавшіе себё свяще ства отправлялись за рукоположеніемъ не въ Новгородъ, каз слёдовало бы, а или на Русь или въ Литву. Псковскіе св

('\*') Tanz me IV, 209; V, 28.

(109) Tan's 200 III, 85. 87; IV, 191.

- 114 --

шенных не знали церковнаго устава, не имбли исправныхъ богослужебныхъ книгъ, иногда крестили чрезъ обливание, употребляли латинское муро, а вдовые јерен женились въ другой разъ и продолжали священнод биствовать. Міряне вибшивались въ дёла монастырскія и церковныя, сами судили и наказывали духовныхъ. И въ то же время во Псковъ свили себъ гнъздо стригольники. Дошло до того, что Псковитяне съ своими недоумёніями и духовными нуждами обращались не къ своему новгородскому владыкѣ, а прямо къ митрополиту. И митрополиты, Кипріанъ и Фотій, не полагаясь ли болбе на новгородскихъ владыкъ, или принимая во вниманіе политическія несогласія между Новгородомъ и Псковомъ, неръдко возникавшія, сами старались разръшать эти недоумънія, удовлетворять этимъ нуждамъ псковскаго духовенства. хотя всего лучше было бы дать Псковитянамъ особаго благонадежнаго архипастыря. Митрополить Исидоръ, переходя въ 1438 г. чрезъ Псковъ на пути въ Италію, поступилъ еще рѣшительнёе: онъ прямо отняль здёсь и судъ и печать, и воды, и земли, и оброки владыки новгородскаго у его намфстника и передалъ все это своему намъстнику, архимандриту Геласію, т. е. присоединилъ Псковъ непосредственно къ своей интрополичьей епархіи. По возвращеніи изъ Флоренціи Исидоръ, хотя взялъ Геласія къ себѣ, но прислалъ Псковичамъ другаго своего же намёстника, архимандрита Григорія. Уже послё бёгства митрополита Исидора изъ Россіи прежнее отношение Пскова къ новгородскому владыкѣ возстанови-**JOCE** (163).

115 .

(163) Tans me IV, 211. 214.

8\*

Политическое значение владыки въ Новгододъ было такое. какого не имблъ самъ митрополить въ Москвъ, не имбли н всё прочіе русскіе іерархи. Владыка считался въ Новгородъ первымъ лицемъ, какъ бы главою его и отцемъ, безъ согласія и благословенія котораго Новгородцы не предпринимали ничего важнаго въ своихъ гражданскихъ дълахъ. 1) По благословенію владыки они начинали войну. «Не можемъ, господине отче, -- говорили они въ 1398 г. владыкъ Іоанну, -- терпъть насилія отъ вел. князя Василія Дмитріевича, что отняль у насъ нашу отчину и дъдину... Благослови насъ, отче владыко, поискать св. Софіи пригородовъ и волостей, и мы или отънщемъ ихъ или положимъ свои головы за св. Софію и за своего господина за великій Новгородъ. И владыка Іоаннъ благословилъ своихъ дётей, и воеводъ новгородскихъ, и всёхъ воевъ» (164). 2) Ко владыкъ обращались Новгородцы, когда хотвли заключить миръ, и посылали владыку, какъ своего главнаго представителя, съ другими мужами для переговоровъ о миръ. Въ 1380 г. «били челомъ весь Новгородъ господнну своему архіепископу владыкѣ Алексѣю», чтобы онъ пошелъ къ вел. князю Димитрію Іоанновичу для заключенія мира, - и владыка приняль челобитье своихъ дётей и всего Новгорода, ходилъ въ Москву съ множествомъ бояръ и имёлъ успёхъ. Точно также въ 1397 году «и посадникъ, и тысяцкій, и бояре, и весь великій Новгородъ били челомъ господину своему владыкъ Іоанну», отправлявшемуся въ Москву, походатайствовать за нихъ и ихъ нарушенныя права предъ

- 116

(164) Tama me III, 98-99.

вел. княземъ Василіемъ Дмитріевичемъ.-- и Іоаннъ ходатайствовалъ вмёстё съ другими послами, хотя и не могъ склонить князя къ миру. Съ подобными порученіями отправляемъ былъ владыка Новгородцами и прежде нѣсколько разъ (165). И всё договорныя грамоты Новгорода съ вел. князьями тверскими и московскими начинались обыкновенно словами: «благословение отъ владыки, поклонъ отъ посадника и тысяпкаго» и проч. Равно и князья, съ своей стороны, заключали договоры «со владыкою и съ посадникомъ и съ всѣмъ Новымъ-городомъ», и начинали иногда свои грамоты «поклономъ въ отцу ко владыкѣ» (166). А Псковитяне присылали посольство свое прямо ко владыкъ и били ему челомъ, чтобы онъ благословилъ вел. Новгородъ примириться съ ними, и владыка благословлялъ дётей своихъ-Новгородцевъ принять «братію свою молодшую» Псковичей по старинѣ (167). Участіе владыки требовалось даже въ договорахъ Новгорода съ чужеземцами: въ 1339 г. вмёстё съ новгородскими послами отправляемъ былъ посолъ и отъ владыки за море къ шведскому королю, чтобы закончить миръ по старымъ грамотамъ; а въ-1428 г. тэдилъ владыка Евенмій къ Порхову съ послами новгородскими и заключилъ миръ съ вел. княземъ литовскимъ Витовтомъ (168). 3) По благословенію владыки Новгородцы начинали и совершали и свои внутреннія дёла, каковы: строеніе городовъ, раздача льготъ, жалованныхъ грамотъ и под. Въ 1387 г. «благословилъ владыка Алексъй весь Новгородъ

<sup>(165)</sup> Tamb me III, 91. 98. CHec. III, 70. 72. 77. 94.

<sup>(166)</sup> Собр. Госуд. Грам. I, №№ 1-17; Акт. Ист. I, № 258.

<sup>(167)</sup> П. Собр. Р. Лът. Ш., 97.

<sup>(&</sup>lt;sup>168</sup>) Тамъ же Ш, 79. 110.

ставить городь Порховъ каменный ....и исполнили Новгородцы волю владыки. Въ 1448 г. далъ великій Новгородъ на въчв, по благословению владыки Евенмия, жалованную грамоту Троицкому Сергіеву монастырю, которою освобождаль монастырскихь людей, отправлявшихся съ товарами на Двину и Вологду, отъ торговыхъ пошлинъ (169). 4) Во дни народныхъ волненій и мятежей владыки старались убъждать возмутившіяся толпы, успокоивать страсти и являлись мпротворцами. Въ 1342 г., когда весь Новгородъ раздёлилсябыло на двё стороны и обё стороны готовились взяться за оружіе, владыка Василій съ посадникомъ примирили враждовавшихъ и предотвратили кровопролитие. Въ 1359 г., когда на самомъ ввчв произошелъ бой между согражданами и потомъ однихъ убили, а другихъ ограбили, и смятение продолжалось три дня, владыка. Моусей, удалившійся уже на покой, и новоизбранный на владычество Алексій — оба обратились къ враждовавшимъ партіямъ съ своими убъжденіями и склонили ихъ къ миру. Въ 1418 г., когда возмутившаяся чернь ограбила цёлыя улицы и начала звонить во всё колокола, вогда потрясся весь городъ, сторона Софійская возстала на Торговую и толпы съ объихъ сторонъ бъжали съ оружіемъ на большой Волховскій мость, при чемъ многіе были задавлены и убиты, когда страхъ напалъ на всёхъ, -- владыка Симеонъ въ полномъ облачении, сопутствуемый соборомъ духовенства, вышель на тоть же мость, сталь на среднив и началь благословлять об'в стороны св. крестомъ: при видв

(100) TAN'S ME III, 94; ART. DECH. I, 34 42.

этого многіе прослезились, а другіе сившили повергнуться предъ владыкою и вся, по благословенію его, разошлись въ свои домы (<sup>170</sup>).

Къ каеедръ новгородскаго архіепископа издавна тянули «погосты, и села, и земли, и воды, со всёми пошлинами». Изъ числа этихъ владёній случайно упоминаются въ лётописяхъ волость Вель, находившаяся въ Заволочьё, на которую въ 1398 г. сдёлалъ нападеніе бояринъ вел. князя московскаго Василія Димитріевича, и городокъ Молтовици, подвергавшійся пожару въ 1401 г. (171). Кромъ разнаго рода доходовъ съ вотчинъ, въ казну владыки поступали пошлины съ церквей и духовенства и пошлины судныя съ духовенства и мірянъ, и какъ тъ, такъ и другія, при обширности епархіи, были, безъ сомнѣнія, очень не малы. Владыка жилъ въ богатыхъ палатахъ, имѣлъ своихъ бояръ, столниковъ и многочисленную прислугу, а для управленія вотчинами-своихъ волостелей, для завёдыванія казною—своего казначея (172). Къ чести новгородскихъ владыкъ надобно сказать, что свои экономическія средства они употребляли не на себя только, а преимущественно на построеніе и украшеніе храмовъ Божінхъ и св. обителей: почти каждый изъ нихъ, какъ мы видбли, соору-

(170) II. Coop. P. Jur. III, 82. 87. 108. 136. 137.

(174) ART. MCT. I, No 7; II. Coop. P. Jist. III, 99. 101.

(<sup>173</sup>) П. Собр. Р. Лют. Ш. 44. 98. 99. 107; IV, 117. «Постави внадыка (Васный) теремъ великій» (—Ш. 81). «Владыка Евений постави на двору у себя полату каменну, а дверей въ ней тридцать; а мастеры ставили Новгордскіе и Нимецкіе изъ-за моря» (—238). Казначении у новгородскихъ владыкъ всегда были міряне до владыки Симеона (1414—1421), который первый избралъ себъ въ казначен инока Евения, бывшаго впослидствін также владыкою новгородскимъ (Памяти. старин. Русск. Литер. IV, 18).

дняъ одну, двё или три церкви и монастыря, а напримёръ. владыка Моусей устроиль пять монастырей, владыка Евений П-й-шесть церквей. Виёстё съ тёмъ не щадили владыка своихъ денегъ и для дёлъ общественныхъ. Владыка Василій впродолжение двухъ лётъ (1331-1333) поставилъ «городъ каменъ», т. е. каменную ограду вокругъ кремля или дътинца, начиная отъ церкви св. Владиміра, находившейся на однихъ изъ воротъ кремлевскихъ, до церкви св. Бориса, а въ слѣдующемъ году и покрылъ всю эту ограду. Тотъ же владыка въ 1338 г. построилъ новый мость черезъ Волховъ своими людьми (173). Владыка Іоаннъ въ 1400 г. продолжилъ каменную ограду вокругь детинца, начиная оть церкви св. Бориса и Глёба; а во Псковё даль свое сребро для сооруженія костра (каменной башни) надъ Псковою въ дётинцё исковскомъ (174). Владыка Евонмій въ 1428 г. для выкупа плённыхъ у князя Витовта приложилъ свою тысячу рублей къ тёмъ пяти тысячамъ, которыя поднесли ему новгородскіе бояре (<sup>175</sup>). Въ случаяхъ крайней нужды Новгородцы и сами пользовались, конечно не безъ согласія владыки, Софійскою казною, какъ будто общественною: по крайней мъръ, былъ такой случай въ 1391 г., когда послъ страшнаго пожара Новгородцы ввяли пять тысячъ сребра у св. Софіи съ по-

латей, «скопленія владычня Алексіева», раздёлили на пять концевъ, по тысячи на каждый, и воздвигли каменные костры у всякой улицы (<sup>176</sup>).

(173) II. Coop. P. Jhr. III, 75, 76, 77, 78, 131.

(<sup>174</sup>) Tanz me III, 101; IV, 195; V, 18.

("") Tamb me III, 238; V, 263.

(176) Taxa me III, 233; IV, 98.

- 120 -



О другихъ нашихъ епархіальныхъ архіереяхъ того времени сохранилось гораздо менбе свёдбній. Для управленія своими епархіями, которое совершалось, безъ сомнѣнія, по общимъзаконамъ отечественной Церкви, они имъли у себя намъстниковъ и десятинниковъ: о тёхъ и другихъ упоминается еще въ «правилѣ» владимірскаго собора (177). Намѣстниковъ, можеть быть, имѣли у себя и не всё архіереи и не всегда, а только нѣкоторые и въ случаяхъ нужды, по обширности ли епархіи или по своей болёзни. Такъ, когда епископъ ростовскій Кириллъ сдёлался крайне дряхлъ и слабъ, въ помощь ему, съ его согласія и по благословенію митрополита Кирилла. «изведоша архимандрита св. Богоявленья Игнатья, и бысть причетникъ церкви св. Богородицы въ Ростовъ», а въ слъдующемъ (1262) году, по смерти Кирилла, занялъ самую его каеедру (178). Десятинники завѣдывали судебною частію въ своихъ десятинахъ или церковныхъ округахъ и собираніемъ судебныхъ пошлинъ, и иногда, если не всегда, были люди свътскаго званія (179). По гражданскимъ дъламъ значеніе нашихъ іерарховъ было очень немаловажное. Епископы благословляли князей на княжение; по благословению своихъ епископовъ князья давали жалованныя грамоты; епископовъ приглашали они въ качествъ свидътелей при написаніи своихъ

<sup>(177)</sup> Русск. Достопамяти. І, 106-118.

<sup>(&</sup>lt;sup>178</sup>) П. Собр. Р. Лѣт. II, 118.

<sup>(&</sup>lt;sup>179</sup>) Акт. Запад. Росс. І, № 43, стр. 58. Подъ 1436 г. явтописи говорять, что когда князь Василій Юрьевичь Косой взяль Устюгь, то «десятильника владычня (ростовскаго) Іева Булатова повъсиль» (П. Собр. Р. Лът. V, 266; Ник. Лът. V, 120). Этотъ десятильникъ не названъ ни священникомъ, ни инокомъ.

духовныхъ завещаній (<sup>180</sup>); . епископовъ отправляли князья аругь къ другу для переговоровъ о наслёдствё, о раздёлё земель и вообще для взаимныхъ объясненій (181); епископовъ же посылали иногда для заключенія мира посль военныхъ дъйствій (183). А въ другое время епископы и сами примиряли князей и предотвращали между ними кровопро-· литіе (183). Весьма замёчательно въ этомъ отношении посланіе оть леца пяти нашихъ архипастырей съ нёсколькими архимандритами и игуменами, писанное въ 1447 г. къ углицкому князю Димитрію Шемякъ послъ того, какъ онъ, давъ клятву признавать Василія Васильевича великимъ княземъ московскимъ, началъ снова домогаться великокняжескаго престола. Въ послание святители напоминали Димитрію, какъ напрасны были всё усилія его отца и брата овладёть великимъ княженіемъ, представляля потомъ цёлый рядъ его собственныхъ дъйствій противъ великаго князя и отечества и съ особенною подробностію обличали его послёднее вёроломное нарушеніе клятвы, а въ заключение убъждали Шемяку исполнить свято всё условія заключеннаго договора и, между прочимъ, говорили: «и о томъ тебѣ, господину нашему, напоминаемъ п бъемъ челомъ, пожалуй, пощади свою душу И свое христіанство, соблюди свое крестное цёлованіе и предъ своимъ

(<sup>180</sup>) П. Собр. Р. Лит. II, 216; Акт. Ист. I, № 2; Собр. Госуд. Грам. J, стр. 41. 43.

(181) II. Coop. P. Jtr. II, 214-215. 218. 224.

(43) Tamb me I, 232; II, 198.

(143) «Заратися Иванъ князь да Костянтинъ, смери изъ владыка Семенъ» (П. Собр. Р. Лът. I, 228). «И малымъ не бысть межи има (между нятью князьями, собравшимися во Владиміръ) кровопролитія, сведоша бо изъ въ любовь владыка Семенъ и владыко Измайло» (--VII, 181).

братомъ старъйшимъ исправься во всемъ чисто... Молимъ тебя, смирись сокрушеннымъ сердцемъ, -и Божія благодать и милость, а нашего смиренія молитва и благословеніе будуть съ тобою. Если же захочешь остаться въ твоемъ жестокосердія, то самъ на себя наложишь тяжесть церковнаго проклятія и чуждъ сдёлаешься отъ Бога и отъ Церкви Божіей я отъ православной христіанской вёры, и не будеть на тебъ милости Божіей и пречистыя Его Матери и силы того истиннаго и животворящаго креста, который ты цёловаль въ знакъ върности своему брату старъйшему, великому кн. Василію Васильевичу; такъ же не будеть на тебѣ нашего святительскаго и священническаго благословенія и молитвы, ни на тёхь, кто станеть вмёстё съ тобою замышлять зло на великаго князя и его дётей. И если при такомъ твоемъ упорствё прольется христіанская кровь, то вся эта кровь будеть на тебѣ» (184). Голосъ архипастырей подъйствовалъ на Шемяку: онъ просилъ вел. князя Василія Васильевича принять его въ дружбу и любовь (185), хотя вскорт заттмъ снова нарушилъ миръ. При всемъ уважении, какимъ пользовались наши іврархи среди своей паствы, были однакожъ примёры и непріязненнаго отношенія къ нимъ князей и народа. Въ 1295 г., когда ростовский епископъ Тарасий отправилсявъ Устюгъ, вслъдъ за нимъ побхалъ и князь ростовскій Константинъ, •и ять владыку, и люди около его избиша», неизвёстно за что (186). Незадолго передъ тѣмъ временемъ народъ муромскій, подозрѣ.

<sup>(184)</sup> ART. MCT. I, Nº 40.

<sup>(185)</sup> Собр. Госуд. Грам. I, № 67.

<sup>(186)</sup> П. Собр. Р. Лът. I, 228; VII, 181.

вая своего архицастыря Василія († 1295) въ нечистой жизни. ВЗДУМАЛЪ САМЪ, безъ всякаго законнаго разслёдованія, изгнать его или умертвить. Напрасны были всё убёжденія святителя въ своей невинности: на другой день онъ долженъ былъ удалиться изъ города и, хотя совершившееся при этомъ чуло засвидѣтельствовало о его непорочности и пробудило въ Муромцахъ чувство раскаянія, но владыка уже не захотёль возвратиться къ нимъ, а перенесъ свою каеедру въ Рязань (187). Точно также жителя Ростова изгнали епископа своего Іакова по одному подозрвнію его въ нечистой жизни и безъ всякаго суда со стороны митрополита. Іаковъ построилъ себъ хижину въ двухъ верстахъ отъ города на берегу озера Неро и хотя простиль Ростовцевь, но уже не согласился, не смотря на всё ихъ просьбы, снова занять свою казедру, и скончался (1392) въ основанной имъ обители, въ которой донынѣ почивають его св. мощи (188). Для содержанія нашихъ епархіальныхъ архіереевъ точно также, какъ и самого митрополита, служили прежде всего церковныя и судныя пошлины, собиравшіяся для каждаго изъ нихъ въ его епархін (189). Кромѣ того, по господствовавшему обычаю вре-

(188) См. Пролог. и Чети-Мин. подъ 27 ноября.

(<sup>180</sup>) «А что будеть церковная пошлина, а то ему (епископу) давайте по давному по церковному обычаю» (Акт. Ист. I, №№ 1 и 3). Вёроятно, для внадыкъ собирались пошлины и съ епархіальныхъ монастырей, какъ можно заключать изъ словъ жалованной грамоты полоцкаго князя полоцкому монастырю: «а владыцё съ нгумена и съ нашего монастыря Островьского куницы не брати, а никакихъ пошлинъ» (Акт. Запади. Росс. I, № 14).

124 -

<sup>(&</sup>lt;sup>187</sup>) П. Собр. Р. Лът. I, 208; VII, 181; Няк. Лът. Ш, 93. Продотъ подъ 21 мая; Лътопис. Русск. Литерат. кн. IV, отд. III, стр. 97, М. 1859; Памятники стар. Русск. Литер. I, 235-237; Голосъ въ защиту преданія о св. Васядія І-мъ, епяск. рязанся., въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1859, III, 147-160.

мени, епископы владёли землями, селами и вообще вотчинами. Напримёръ, рязанскій владыка имёлъ нёсколько такихъ селъ и земель, которыя частію были куплены, а больше подарены князьями (<sup>190</sup>). У владыки перемышльскаго и другихъ западно-русскихъ іерарховъ издавна были земли, села съ людьми и подворья (<sup>191</sup>). О волости тверскаго епископа— Олешнё и о томъ, что онъ имёлъ «слуги довольны», упо-

минають лётописи (<sup>192</sup>).

Послё владыкъ наибольшимъ уваженіемъ пользовались настоятели монастырей—архимандриты и игумены. И ихъ приглашали князья въ качествё свидётелей при написаніи своихъ договоровъ (<sup>193</sup>); и ихъ посылали другъ къ другу для заключенія мира, какъ примирилъ (1386 г.), напримѣръ, преп. Сергій Радонежскій рязанскаго князя Олега съ вел. княземъ Димитріемъ Іоанновичемъ (<sup>194</sup>). И игумены позвоияли иногда себё сами говорить смѣло князьямъ и убѣждать ихъ къ справедливости и любви. «Слышалъ я, государь князь великій,—писалъ преп. Кириллъ Бѣлоезерскій къ Василію Димитріевичу московскому,—что произошло великое несогласіе между тобою и сродниками твоими князьями суздальскими. Ты, государь, выставляешь на видъ свою правду, а они свою, и изъ-за этого несогласія между вами открылось

(190) Иловайск. Истор. Разванск. Княж. 257. 284-285.

(193) Coop. Focyg. Fpam. I, crp. 37. 41. 43. 61. 79.

(<sup>194</sup>) Ник. Лит. IV, 151; П. Собр. Р. Лит. VIII, 49. Снес. III, 76. 100. 110. 113.

<sup>(\*\*)</sup> Акт. Западн. Росс. I, №№ 31 в 42; Зубрицк. о Червовной Русв. 72-74.

<sup>(192)</sup> П. Собр. Р. Лът. I, 207; IV, 112; Нак. Лът. III, 85.

сниьное вровопродетіе въ народё христіанскомъ. Но, государь, вникни безъ предубъжденія въ ихъ дёло и. въ ченъ будеть яхъ правда предъ тобою, уступи имъ со смиреніемъ; а въ чемъ будетъ твоя правда, предъ ними, стой за свою правду. И если они будуть просить у тебя, государь, милости, Бога ради окажи имъ милость, по ихъ мёрё. Я слышаль, государь, что доселё они были въ утёснении у тебя.и это было причиною всей брани между вами. Итакъ Вога ради покажи на нихъ свою любовь и милость» (195). При томъ всеобщемъ уважении, какимъ пользовались у насъ не Только настоятели монастырей, но и вообще иноки, очень естественно, если не одни князья, а и бояре, и мужи служилые, и люди всёхъ сословій дёлали на монастыри свои вклады, особенно предъ смертію и въ своихъ духовныхъ завъщаніяхъ, и если монастыри наши владъли разнаго рода угодіями и вотчинами (<sup>196</sup>).

Въ челё бёлаго духовенства видимъ протоіереевъ, которые находились въ Москвё, въ Новгородё и, вёроятно, при всёхъ казедральныхъ соборахъ, и которымъ владыки дёлали по временамъ разныя епархіальныя порученія (<sup>197</sup>). Въ другихъ церквахъ сельскихъ и городскихъ, даже въ соборахъ не казедральныхъ, служили только священники: по крайней мъ́ръ, во всемъ Псковъ, который считалъ у себя три соборныхъ церкви, не было ни одного протоіерея. Причты церквей были не многолюдные, какъ можемъ заключать изъ того,

<sup>(&</sup>lt;sup>196</sup>) ART. Ист. I, № 12.

<sup>(\*\*\*)</sup> Акт. до корид. быта Росс. I, № 31, I. III. IX; № 63, II. IV. V. VI. VII.

<sup>(107)</sup> HER. JST. IV, 78; II. Coop. P. JST. III, 87; IV, 201.

что даже въ главномъ исковскомъ соборё. Троицкомъ. состояло, кажется, всего: два священника, діаконъ и дьячекъ, да еще два старосты (<sup>198</sup>). И священники принимали иногда участіе въ дёлахъ общественныхъ: бывали свидётелями при договорахъ княвей, посылались въ числё пословъ для заключенія мира и другихъ подобныхъ дёлъ (<sup>199</sup>). Есть основанія думать, что и приходскія церкви иногда владёли землями и селами, которыя то пріобрётали чрезъ покупку, то получали отъ православныхъ по духовному завѣщанію (<sup>200</sup>).

(100) П. Собр. Р. Лэт. IV, 195-196. Снес. 191. 202.

(199) Собр. Госуд. Гран. I, стр. 41. 43; П. Собр. Р. Лит. Ш, 224; IV, 189. 194.

(<sup>300</sup>) Літопися свидітельствують, что во время страшнаго мора, бывшаго въ 1352 г., люди богатые давали церкваль святыль и монастырянь села, озера, сады (П. Собр. Р. Літ. IV, 61; Ник. Літ. III, 196). А митрополить Фотій въ 1395 г. писаль Псковичамъ: «а что земли церковным вли села, купили ни будуть или кто будеть даль, умирая, которой церкви; а въ тй бы есте земли не вступалися никто отъ васъ, чтобы церковь Божія не изобижена была» (Акт. Ист. I, № 9). - не странатична у странатична степа с салати на степа странати странатична у странатична с странатична и странати

1.0

Владычество Монголовъ надъ Россіею не осталось безъ пагубнаго вліянія и на ея просвѣщеніе. Во время своихъ нашествій, такъ часто повторявшихся, они, истребляя города и села, церкви и монастыри, неизбѣжно истребляли и школы, какія гдѣ встрѣчались, и истребили безчисленное множество книгъ (<sup>301</sup>). Но въ мирное время Монголы отнюдь не преиятствовали Русскимъ (по крайней мѣрѣ, о препятствіяхъ не сохранилось ни одного извѣстія) учиться грамотѣ и поддерживать или вновь открывать школы, какъ не препятствовали строить и возобновлять церкви и монастыри, какъ не вмѣшивались вообще во внутренніе порядки нашей общественной и особенно церковной жизни. А ограждая духовенство отъ всякихъ притѣсненій, подтверждая его права и льготы, предоставляли ему полную возможность, по прежнему, заниматься

(<sup>201</sup>) Напрямъръ, при нашестви Тохтамыша на Россию и разграбления имъ Москвы, «книгъ множество снесено (было) съ всего града и зъ селъ, въ соборныхъ церквахъ многое множество наметано, съхранения ради спроваждено, то все безвъстно (Татары) сътворища». П. Собр. Р. Лът. VIII, 46. науками и распространеніемъ грамотности въ народѣ. И мы не видимъ никакого основанія утверждать, будто просвѣщеніе угасло въ русской Церкви при Монголахъ или даже ослабѣло; напротивъ, намъ кажется, что оно оставалось все на той же степени, правда, очень не высокой, на какой было и до Монголовъ, — хотя, быть можетъ, находило менѣе сочувствія со стороны народа, постоянно бѣдствовавшаго подъ тяжелымъ игомъ.

И теперь, какъ прежде, въ Россіи существовали по мѣстамъ училища, разумѣется, первоначальныя. Напримѣръ, во второй половинѣ XIII вѣка была школа на Волыни, гдѣ обучался святитель Петръ; въ XIV вѣкѣ были школы: въ Кіевѣ, гдѣ обучался пр. Стефанъ махрицкій; въ Москвѣ, гдѣ обучался святитель Алексій; въ Твери, гдѣ обучался св. Арсеній тверской: въ Ростовѣ, или области ростовской, гдѣ обучался преп. Сергій радонежскій съ своими братьями; въ Устюгѣ, гдѣ обучался св. Стефанъ пермскій; въ первой половинѣ XV вѣка были школы: въ Кашинѣ, гдѣ учился грамотѣ преп. Макарій колязинскій, и въ Новгородѣ, гдѣ учились св. Евенмій и Іона, впослѣдствіи новгородскіе архіепископы. Въ житіи послѣдняго сказано, что обученіемъ дѣтей занимался какой-то діаконъ и что онъ имѣлъ у себя множество учениковъ (<sup>202</sup>). Въ Ростовѣ, какъ при соборной церкви Пресв.

(<sup>203</sup>) Въ житіи св. Петра сказано: «рождышужеся отрочати и седьмаго айта возраста достигшу, вданъ бываетъ родителема книгамъ учитися; но убо учителеви съ прилѣжаніемъ ему прилежащу, отроку же неспѣшно ученіе творяшеся» (Степ. кн. I, 411). Въ житіи пр. Стефана махрицкаго: «времени приспѣвшу вданъ бываетъ отъ родитель своихъ на ученіе божественвымъ книгамъ, и вскорѣ извыче божественныхъ книгъ писанія» (Сборв.

И. Р. Ц. Т. V.

. 7

9

Богородицы, такъ и въ епископскомъ монастырѣ св. Григорія, существовали даже библіотеки, заключавшія въ себѣ много книгъ, изъ которыхъ первая сгорѣла въ страшный пожаръ 1408 года (<sup>203</sup>).

Обращаясь къ духовной литературѣ монгольскаго періода, мы находимъ ее отнюдь не бѣднѣе литературы предшествовавшаго времени. Если собственно по талантамъ, которые даются отъ Бога, едва ли можно указать теперь писателей, равныхъ митрополиту Иларіону, или преп. Нестору, или св. Кириллу туровскому: зато по образованію писатели настоящаго періода были вообще нисколько не ниже прежнихъ. Самые роды письменныхъ произведеній оставались въ употребленіи тѣ же, какіе господствовали и прежде, такъ что между литературою одного и другаго періода не предста-

моей библ. № 51, л. 189). Въ житін св. Алексія Пахомієвомъ: «таже времени бывшу и книжному ученію вданъ бысть» (Сборн. моей библ. № 66, г. 196). О св. Арсевіц тверскомъ у Муравьев. въ Жит. св. Русск., март., стр. 5. Въ житін пр. Сергія радонежскаго читаемъ: «родители его вдаша грамотв учити ..., учитель же его со многимъ прилежаніемъ учаше его, но отрохъ но внимаше, и не умъяше, и неточекъ бысть дружнив своей, учащимся съ нымъ. (Сборн. моей библ. № 42, л. 40). Въ житін св. Стефана перискаго: «и еще дітищемъ сый, измлада вдапъ бысть грамоти учити, юже вскори извыче» (Памятн. старин. Русск. Литер. IV, 121). Въ житін пр. Макарія колязинскаго: «егда же достизающу ему възраста, вдашя его родителы въ наученіе грамоті» (Сборн. мосй библ. № 3, л. 241 обор.). Въ житін св. Евенмія: «времена пришедшю вданъ бываетъ учитися божественнымъ внигамъ» (Панятн. старин. Русск. Литер. IV, 17). Въ житія св. Іоны: «вдану бывшу ему никоему діакону наказатися священнымъ книгамъ..., и аще когда отъ учителя отхождаше со множествоиъ ученическимъ, улица града въ дому ему преходити бываше» (Тамъ же 28).

(<sup>203</sup>) Тѣ «книги старина многи», которыя сгорѣля въ ростовскомъ соборѣ, были, можетъ быть, преимущественно, если не псилючительно, богослужебвыя (Ник. Лѣт. V, 15). Но о Григорьевскомъ монастырѣ сказано, что «книги многи бяху ту, довольны суща ему (Стефану пермскому) на потребу мочитакія реди» (Памятн. старин. Русск. Литер. IV, 121).

- 130 -

a,

вляется никакого перерыва: это проповёди, посланія, житія, повёсти и описанія путешествій, хотя въ сочиненіяхъ отражались уже иной духъ и событія иного времени. Что же касается до литературы переводной: то она оказывается теперь у насъ даже богаче, чёмъ была прежде.

I.

Первыми литературными дѣятелями въ настоящій періодъ, естественно, пришлось быть лицамъ, которыя получили образование еще въ предшествовавший періодъ и которыя. потому, послужили живою связію между обоими періодами. Это были: митрополить Кириллъ II-й и епископыростовский Кириллъ († 1262), владимирский Серанионъ († 1275) и тверской Симеонъ († 1289). Къ сожалънію, о двухъ изъ нихъ мы знаемъ только отзывы лѣтописей, именно: о Кириллё ростовскомъ, что онъ былъ пастырь «учительный» и что для слушанія «ученья его, еже отъ святыхъ книгъ». стекались въ его соборную церковь не только жители Ростова всёхъ возрастовъ, а даже изъ окрестныхъ городовъ,и о Симеонъ тверскомъ, что онъ былъ «учителенъ и силенъ въ книгахъ божественнаго писанія», и смѣло возвѣщалъ слово Христово, правое и истинное, предъ самими князьями и обличалъ всякую неправду (<sup>204</sup>). Но оставили ли послё себя оба эти святителя какія-либо сочиненія, или они проповъдывали только устно, сохранились ли гдб-либо ихъ сочине-

(<sup>204</sup>) П. Собр. Р. Лът. I, 195. 204; Ник. Лът. III, 86.

9\*

нія до настоящаго времени, неизвёстно. Правда, Кирилу, епископу ростовскому, приписывають нынё нёсколько словь и поученій; но приписывають совершенно произвольно и неосновательно (<sup>205</sup>). А подъ именемъ Симеона, епископа тверскаго, встрёчается въ рукописяхъ небольшой разговоръ его съ полоцкимъ княземъ Константиномъ, происходившій во время пиршества у послёдняго и записанный какимъ-то лицемъ стороннимъ, слёдовательно вовсе не составляющій литературнаго произведенія этого епископа (<sup>206</sup>).

Митрополиту Кириллу II-му также приписывають нё-

(206) Пр. Филар. Обв. Руссв. дух. Литер. вн. I, № 51; Правосл. Собестди. 1859. І. 244-258. Прицесывають единственно на томъ основанін, что слова эти встручаются въ рукописяхъ подъ вмененъ: св. отца Кирилла, вля св. отца Кирилла архіспископа, или св. Кирилла спископа. Но слудуеть на отскода, что такія слова в поученія принадлежать именно Кириллу, епископу ростовскому, а не современникамъ его-Кириллу I-му или Кириллу II-му, иптрополитамъ или архісинскопамъ кіевскимъ, которые оба не менфе извёстны по своему образованию и учительству? Не справедливие ли даже, если основываться на одныхъ оглавленіяхъ, усвоять такія слова какому-лебо дъйствительно св. отну Кириллу, наприм., Кириллу философу или Кириллу, епископу туровскому, нежели Кирилау ростовскому, который вовсе не польгается въ числё святыхъ? Не говоримъ уже, какъ произвольно иногда наши превніе переписчики надписывали именами св. отцевъ тв или другія сочиненія. Напрямёръ, одно взъ словъ, приписываемыхъ Кириллу ростовскому, не потому ян только надписано именемъ св. отца Кирилла архіепископа, что въ самомъ словъ, чрезъ нъсколько строкъ отъ начала, сказано: «глагодетъ Кирилъ архіепископъ?= (Опис. рукоп. Моск. Сунод. библ. отд. 11, № 230, л. 137, стр. 63; Правосл. Собесад. 1859, І, 248). То же должно заматить и касательно извёстного слова се. отна Кирилла о импарствахт, гдё въ приступе читается: «якоже Кириллъ философъ рече». А еще два слова, которыя Обворъ Русск. Дух. Литературы приписываетъ Кириллу ростовскому, именво: о первозданномь и о небесныхь силахи, цванкомъ запиствованы изъ слова на соборь архистратига Михаила, которое тоть же Обзорь принисываеть митроподату Каридау II-му. См. объ этихъ словахъ въ Придожен. № IV.

(<sup>206</sup>) Разговоръ этотъ напечатанъ у Карамз. IV, примъч. 178, и у Роленисмиф. о Кормчей, примъч. стр. 217—218, а по 2-му изд. стр. 139.

сколько сочиненій; но изъ нихъ принадлежитъ ему, по крайней мъръ, одно. Это — извъстное «правило» или, върнъе. слово, въ которомъ- онъ изложилъ правила владимірскаго собора 1274 г., и которое онъ сначала произнесъ предъ лицемъ самого собора, а потомъ разослалъ по всёмъ епархіямъ для руководства. Въ словъ различаются три части: вступленіе, гдъ митрополить говорить объ обязанности святителей ревностно блюсти священные каноны, о замъченныхъ пиъ нестроеніяхъ въ отечественной Церкви, ихъ причинахъ и горестныхъ послёдствіяхъ; изложеніе самихъ правилъ соборныхъ, въ которомъ митрополитъ обращается и къ епископамъ, и къ священникамъ, и вообще къ духовенству; наконецъ, заключение, гдъ онъ обращается исключительно къ собору івреевъ и убъждаетъ ихъ достойно проходить свое высокое служение. Первыя двъ части, которыя несомнънно принадлежать митрополиту Кириллу, встрёчаются всегда нераздъльно въ рукописныхъ Кормчихъ подъ заглавіемъ: «правило Кюрила митрополита Русьскаго» и проч. Послъдняя часть, которую мы приписываемъ митрополиту Кириллу только съ въроятностію, иногда встръчается непосредственно вслъдъ за «правиломъ» подъ особымъ заглавіемъ: «поученіе къ попомъ», а иногда и отдёльно въ качествъ самостоятельнаго сочиненія: такъ какъ наши епископы пмѣли обычай переписывать это поучение и разсылать отъ себя ПО своимъ епархіямъ (<sup>207</sup>). Не станемъ разбирать здёсь главной, канонической части разсматриваемаго нами слова, съ которою

<sup>(&</sup>lt;sup>207</sup>) О сочиненіяхъ митрополита Кирила II подробно чит. въ Прилож-н. Ж IV.

мы познакомились уже въ своемъ мёстё, а обратимъ вниманіе только на двё остальныя части слова, собственно литературныя.

Во вступления къ слову митрополить говорить: «Преблагия-Вогъ нашъ, всецбло промышляющій о нашемъ спасенія и все строящій по невёдомымъ судьбамъ своимъ и премудростію своего Пресв. Духа, даруеть (намъ) достойныхъ святителей и облекаеть ихъ высокою честію съ тёмъ, чтобы они со всякою ревностію блюли священныя правила св. апостоловъ и св. отцевъ нашихъ, которые своими пречистыми законоположеніями, какъ бы нёкіими чудными стёнами, оградили церковь Божію, основанную на твердомъ камени и неразрушимую, по обътованію Христа, отъ самаго ада. Поэтому я-Кириллъ, смиренный митрополить всей Россія (сильно скорбълъ), видя и слыша многія нестроенія въ нашихъ церквахъ, многія разности, несогласія, безпорядки, происходящіе пли оть нерадёнія пастырей, или оть неразумныхъ обычаевъ, нли отъ непосёщенія епископами своихъ епархій, или отъ непониманія правилъ церковныхъ: такъ какъ они доселѣ затемнены были для насъ облакомъ невразумительнаго оллинскаго языка. Но ныяв они просвётлёли, т. е. истолкованы, я благодатію Божіею ясно сіяють, разгоняя тьму невёдёнія, освъщая все свътомъ разумнымъ и избавляя насъ отъ гръховъ невёдёнія: да сохранить же насъ Богъ на будущее время, а прежніе грёхи да простить и да вразумить насъ во всёхъ святыхъ правилахъ, чтобы чрезъ преступление оте-. ческихъ заповъдей не наслъдовать намъ горя. Ибо какую выгоду наслёдовали мы, оставивъ божественныя правила? Не разсвяль ли насъ Богъ по лицу всей земли? Не взяты

- 184 --

и городы наши? Не пали ли наши сильные князья отъ оотрія меча? Не отведены ли въ плёнъ чада наши? Не запустёли ли св. Божіи церкви? Не томимся ли мы каждый день отъ безбожныхъ и нечистыхъ язычниковъ? Все это намъ за то, что мы не хранимъ правилъ св. отецъ пашихъ. Посему я разсудилъ нынъ съ святымъ соборомъ и преподобными епископами произвесть нёкоторое изслёдованіе о церковныхъ дёлахъ» (<sup>208</sup>).

Въ послёдней части, извёстной подъ названіемъ «поученія къ попомъ», первосвятитель сначала раскрываетъ мысли о высокой важности и страшной отвѣтственности священническаго сана, потомъ убѣждаетъ священниковъ блюсти и самихъ . себя отъ грѣховъ и свое духовное стадо, далѣе преподаетъ имъ разныя наставленія относительно ихъ тройственной обязанности, какъ поступать въ дѣлѣ ученія, въ совершеніи богослуженія, въ употребленія духовной власти, наконецъ повелѣваетъ заботиться и о собственныхъ дѣтяхъ и даже ослугахъ. Вотъ главныя черты этого поученія къ попомъ. очевидно, произнесеннаго на соборъ: «внимай, соборз iepeeвъ преподобный, къ вамъ мое слово. Вы нареклись земными ангелами, небесными человѣками. Вы съ ангелами предстоите у престола Господня, вы съ серафимами носите Господа. Вы сводите съ небеси Духа Святаго и претворяете хлёбъ въ плоть. я вино въ кровь Божію. Вы просв'ящаете людей св. крещеніемъ, вы связываете, вы разрѣшаете. Вамп совершаетъ Господь тайну спасенія человъческаго рода; вась поставиль стра-

(<sup>308</sup>) Руссв. Достопамят. I, 106-108.

жайн и пастырями словесныхъ овецъ своихъ, за которыхъ пролилъ кровь свою. Вамъ передалъ Онъ талантъ свой, за который имбеть истязать васъ во второе свое пришествіе, какъ вы умножили данный вамъ даръ, какъ упасли словесное стадо Христово, какъ соблюли святыню вашу неоскверненною, какъ не соблазнили людей върныхъ... Души человъческой и одной не стоить весь міръ: какъ же не погрузится въ огнъ неугасимомъ соблазнившій многія души? Простецъ согрѣшить: онъ дасть отвёть предъ Богомъ за одну свою душу; а іерей, согрѣшивъ, соблазнитъ многихъ и за ихъ души получитъ осуждение. Блюдитесь же отселѣ всякаго грѣха: не работайте плоти, отстаньте отъ пьянства и объяденія, прекратите тяжбы, свары, вражды... Блюдите и порученныхъ вамъ людей, вакъ научить ихъ и представить непорочными на судъ предъ Богомъ, чтобы каждый изъ васъ могъ сказать: се азъ и дъти моя, яже ми есть далъ Богъ... Ложныхъ книгъ не читайте, еретиковъ уклоняйтесь, чародбевъ бъгайте, говорящимъ не отъ божественныхъ писаній заграждайте уста... Разумбите, какъ учить двтей духовныхъ: не слабо, чтобы лѣнивы не были; не жестоко, чтобы не отчаялись.... Разумъйте, кого отлучить отъ тъла и крови Господней, или кого отъ Церкви, и на сколько времени... Святую же и страшную службу совершайте со страхомъ: никогда не входи въ олтарь, имъя вражду съ къмъ-либо...; не озирайся назадъ, но весь умъ имъй горъ.... О важныхъ вещахъ надобно извъщать епископа, да разсудить по правиламъ апостольскимъ и отеческимъ... Блюдите и родимыхъ своихъ дътей... Илій первосвященникъ былъ безъ грѣха предъ Богомъ, но за сы-**ВОВНІЕ ГРЁХИ ПОСЛАНЪ БЫЛЪ ВЪ МУКУ:** ПОТОМУ ЧТО НЕ УЧИЛЪ

- 136 -

сыновъ своихъ добру и не наказыьалъ ихъ. И слугъ своихъ наставляйте въ ученіи Господнемъ и доставляйте имъ пищу и одежду въ довольствё.... Если все это сохраните, то молитва ваша будетъ услышана отъ Бога, въ землё нашей налоги отъ поганыхъ уменьшатся и Господь подастъ намъ обиліе всего, если мы въ волё Его будемъ, соблюдая Его заповёди. Молитесь и ва меня грёшнаго, да подастъ миѣ Господь крёпость для управленія паствою и отпущеніе грѣховъ по молитвамъ вашимъ. Я мало сказалъ вамъ, но вы сами знаете, что угсдно Богу» (<sup>209</sup>).

Отъ епископа владимірскаго Серапіона, который, по словамъ лѣтописей, былъ «зѣло учителенъ и силенъ въ божественномъ писаніи» (<sup>210</sup>), дошло до насъ пять словъ или поученій: но несомнѣнно, что ихъ было гораздо больше: онъ самъ свидѣтельствуетъ, что училъ своихъ духовныхъ чадъ всегда, проповѣдывалъ имъ много и многажды, хотя, съ другой стороны, не должно забывать, что архипастырская дѣятельность его продолжалась не болѣе года (1274—1275) (<sup>211</sup>). Уцѣ-

(<sup>509</sup>) Поученіе въ попомъ нацеч. въ Прибавд. въ Тв. Св. Отц. I, 428—432. Мы подьзовались также спискомъ изъ рукоп. Кормчей новгор. Соф. библ. XVI в., in F. № 437, л. 207—208 обор.

(<sup>210</sup>) П. Собр. Р. Лит. VII, 172; Ник. Лит. III, 59.

(\*\*\*) Свёдёнія о Серапіонё, какъ проповёдникё—въ Приб. къ Тв. Св. Отд. I, 92. Тамъ же напечатаны четыре его слова (97—111. 193—205). Пятое издано г. Шевыревымъ (Поёздка въ Кирилло-Бёлоез. монастырь, II, 36). Въ первомъ словё Серапіонъ говоритъ: «многа же глаголахъ вы, братье и чада»... (--101); во второмъ: «многажды глаголахъ вы», и еще: «всегда свю въ ниву сердецъ вашихъ съмя божественное»; въ пятомъ: «азъ бо гръшный всегда учю вы, чада» (--37). Въ Правосл. Собесёд. изданы еще два слова подъ именемъ Серапіона, епископа владимірскаго, но приписываются ему по одной догадкё. 1858, II, 472-484.

лъвшія поученія владем' скаго святителя не богаты содержанісыть и очень сходны вежду собою, однообразны. Во всёхъ онъ вооружается противъ господствовавшихъ пороковъ своего времени; во всёхъ указываеть на современныя казни Божіи, особенно на монгольское иго; во всёхъ призываетъ слушателей къ покаянію и исправленію жизни. Пороки, которые онъ преслёдуеть, обыкновенные между людьми и встречающиеся во всё времена; только въ четвертомъ словё онъ возстаеть противъ частнаго языческаго обычая - сожигать волхвовъ, а въ пятомъ кромъ того – противъ обычая выгребать изъ могнлъ. удавленниковъ и утопленниковъ. Впрочемъ, при всемъ сходствв и даже единствв главнаго содержанія, слова различаются между ссбою и по составу, и по формъ, и нъкоторыми частностями, и неодинаковымъ выраженіемъ однёхъ и тёхъ же мыслей. Пропов'вдникъ говоритъ просто, ясно, кратко, безъ многословія и риторизма. Его рѣчь сильна убѣжденіемъ, проникнута пастырскою ревностію и любовію и отзывается современностію. Характеръ его пропов'ядей можно назвать обличительнымъ.

Вотъ какъ, напримёръ, описываетъ Серапіонъ въ первомъ словѣ казни Божіи: «вы слышали, братія, слова самого Господа въ Евангеліи: и въ послѣдняя лѣта будутъ знаменія въ солнцѣ и лунѣ, и звѣздахъ, и труси по мѣстамъ, и глади (Лук. 21, 25; Мате. 24, 7). Сказанное тогда Господомъ нашимъ сбылось нынѣ, при послѣднихъ людяхъ. Сколько разъ мы видѣли солнце затмившимся, луну померкшею, видѣли перемѣны въ звѣздахъ! А нынѣ собственными глазами видѣли землетрясеніе. Земля, отъ начала утвержденная и неподвижная, нынѣ движется по повелѣнію Божію, колеблется

отъ грёховъ нашихъ, не можетъ носить нашихъ беззаконій. Мы не послушали Евангелія, не послушали ацостоловъ, не послушали пророковъ, не послушали великихъ свътилъ, то есть: Василія, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго и другяхъ святыхъ святителей, которыми утверждена въра, отринуты еретики, и чрезъ которыхъ познанъ Богъ всёми народами. Они непрестанно учать нась, а мы держимся однихъ беззаконій. Вотъ и наказываетъ насъ за сіе Богъ знаменіяии, землетрясеніемъ, бывшимъ по Его повелѣнію. Не говорять устами, но наказываеть на дёлё. Всячески наказавъ насъ, Богъ не отъучилъ насъ отъ злыхъ привычекъ: и потому нынв потрясаеть и колеблеть землю, хощеть стрясти съ земли беззаконія и грёхи многіе, какъ листья съ древа. Если же кто скажетъ: «землетрясенія и прежде были», отвѣчаю: бывали землетрясенія, это правда. Но что потомъ было у насъ? Не гладъ ли? Не моръ ли неоднократный? Не частыя ли войны? Однакожъ мы не покаялись, пока пришелъ на насъ, по Божію попущенію, народъ немилостивый, опустошилъ нашу землю, плёнилъ города наши, разорилъ святыя церкви, избиль отцевь и братій нашихь, поругался надъ нашими матерями и сестрами».

А воть обличеніе пороковь и увѣщаніе къ покаянію во второмь словѣ: «дѣги! я чувствую въ сердцѣ своемъ великую скорбь о васъ: ибо вовсе не вижу вашего обращенія отъ дѣлъ беззаконныхъ. Не такъ скорбитъ мать, видя дѣтей своихъ больными, какъ скорблю я, грѣшный, отецъ вашъ, видя васъ болящихъ дѣлами беззаконными. Многократно бесѣдовалъ я съ вами, желая отвратить васъ отъ худыхъ навыковъ. Но не вижу въ васъ никакой перемѣны. Разбойникъ ли кто изъ васъ, не отстаеть оть разбоя; воръ ли вто, не пропустить случая украсть; имёеть ли вто ненависть въ ближнему, не имёеть покоя отъ вражды; обижаеть ли вто другаго и захватываеть чужое, не насыщается грабительствомъ; лихоимецъ ли вто, не перестаетъ брать лихву (обаче, по словамъ пророка, всуе мятется: сокровиществуетъ и не вёсть кому собиреть я (Псал. 38, 7); бёдный, онъ не подумаетъ о томъ, что какъ родился

мятется: сокровиществуеть и не вёсть кому собиреть я (Псал. 38, 7); бёдный, онъ не подумаетъ о томъ, что какъ родился нагимъ, такъ и умретъ, не имвя ничего, кромъ въчнаго проклятія); любодъйствуеть ли кто, не отказывается оть любодъяства; сквернословецъ и пьяница не отстаетъ отъ своей привычки. Чёмъ мнё утёшиться, видя, что вы отступили отъ Бога? Чему мнё радоваться? Всегда сёю я на нивё сердець вашихъ сёмя божественное, но никогда не вижу, чтобы оно прозябло и принесло плодъ. Умоляю васъ, братія и дъти, исправьтесь, обновитесь добрымъ обновленіемъ, перестаньте дълать зло; убойтесь Бога, сотворившаго насъ; вострепещите суда Его страшнаго! Къ кому идемъ? Къ кому приближаемся, отходя оть сей жизни? Что скажемь? Какой дадимъ отвъть? Страшно, дъти, подпасть гнъву Божію... Умоляю васъ, братія: пусть каждый изъ васъ вникнеть въ свои мысли, разсмотритъ сердечными очами дела свои, возненавидить ихъ и откажется отъ нихъ. Прибъгните къ покаянію: гнёвъ Божій прекратится, и милость Господня изліется на насъ. Мы въ радости будемъ жить на землё нашей; а по отшествія изъ сего міра придемъ съ радостію къ Богу своему, какъ дѣти къ отцу, и наслѣдуемъ царство небесное, для котораго Господомъ мы созданы. Ибо Господь сотворилъ насъ великими; а мы чрезъ непослушание сдълались малыми. Не погубимъ, братія, своего величія. Не слышащіе о дёлахъ и законѣ спасаются, но

140 —

исполняющіе законъ (Римл. 2, 13). Ежели въ чемъ согрѣшимъ, опять прибѣгнемъ къ покаянію, обратимся съ любовію къ Богу; проліемъ слезы; будемъ по мѣрѣ силъ давать милостыню нищимъ; имѣя возможность помогать бѣдствующимъ. отъ бѣдствій избавляйте ихъ. Если не будемъ таковыми, то продолжится гнѣвъ Божій на насъ. Пребывая же всегда въ Божіей любви, будемъ жить въ мирѣ» (<sup>212</sup>).

Въ третьемъ словѣ всего замѣчательнѣе изображеніе нашествія Монголовъ на Россію: «видя, что наши беззаконія умножились, видя, что мы отвергли Его заповёди, Онъ (Богъ) показалъ многія знаменія, неоднократно училъ чрезъ рабовъ Своихъ. И мы ни въ чемъ не оказывались лучшими. Тогда Онъ навелъ на насъ народъ немилостивый, народъ лютый, народъ, не щадящій ни юной красоты, ни немощи старцевъ, ни младости дътей; ибо мы подвигли на себя ярость Бога нашего. По словамъ Давида, вскоръ возгоръся ярость его на насъ (Пс. 2, 12). Разрушены Божіи церкви, осквернены священные сосуды, попрана святыня; святители сдѣлались добычею меча; тёла преподобныхъ иноковъ брошены въ пищу птицамъ; кровь отцевъ и братьевъ нашихъ, аки вода многа, напоила землю. Исчезла кръпость нашихъ князей, военачальниковъ; храбрые наши бѣжали, исполненные страха; а еще болбе братьевъ и чадъ нашихъ отведено въ плёнъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>315</sup>) Списокъ этого втораго поученія Серапіонова мы нашли и въ Сборникв нашей бвбл. XVI в., № 72, л. 17—19. Здёсь оно озаглавлено такъ: «Во вторникъ 1-й недёли поста поученіе святаго Іоанна Златоустаго, да престанемъ отъ грѣхъ нашихъ». Разнословія въ текстё съ напечатаннымъ списксмъ—неважныя.

Поля наши поросли травою, и величіе наше смирилось; красота наша погибла; богатство наше досталось въ удёлъ другимъ, труды наши достались невёрнымъ. Земля наша стала достояніемъ иноплеменниковъ, мы сдёлались предметомъ поношенія для сосёдей нашихъ, посмёшищемъ для враговъ нашихъ.

Изъ четвертаго слова приведемъ обличение обычая сожигать волхвовъ: «вы еще держитесь языческихъ обычаевъ, върите волхвованію и сожигаете невинныхъ человъковъ, и дълаете виновными въ убійствъ все общество и весь городъ. Кто и не совершилъ убійства, но будучи въ собраніи убійць. соглашался съ ними, и тотъ убійца. Или кто могъ помочь, а не помогъ, тотъ какъ бы самъ дёлалъ повелёние убить. Изъ какихъ книгъ или какого писанія узнали вы, что отъ волхвованія бываеть голодъ на землё, и опять волхвованісмъ умножается хлёбъ? Ежели сему вёрите, то почему сожигаете волхвовъ? Вы молитесь и почитайте ихъ, приносите имъ дары, ежели они благоустрояють мірь, пускають дождь, наводять теплую погоду, повелёвають землё приносить плоды! Воть нынѣ по три года не родится хлѣбъ, не только на Руся, но и въ землё латинской: волхвы ли сдёлали это? Не Богъ ли распоряжаетъ свою тварь, какъ хочетъ, наказывая насъ за грѣхи?»

Изъ пятаго-обличение обычая выгребать утопленниковъ и удавленниковъ: «нынѣ, видя гнѣвъ Божій, вы разузнаете, не погребъ ли кто удавленника или утопленника, и выгребаете ихъ, чтобы избавить людей отъ пагубы. О злое безуміе, о жаловѣріе! Мы исполнены зла, а не каемся. Былъ потопъ при Ноѣ, но не изъ-за удавленнаго или утопленника, а за

- 142 -

июдскія неправды. Точно также и другія безчисленныя казни. Драчыградь стояль четыре тысячи лёть (?), а нынё затоплень моремь и находится подь водою. Вь Ляхахь оть сильнаго дождя потонуло шестьсоть человёкь; въ Перемышлё потонуло двёстё и быль голодь четыре лёта. Все это совершилось вь наши дни за грёхи наши. О люди! Это ли ваше покаяніе? Тёмъ ли умолите Бога, что выгребаете утопленника или удавленника? Тёмъ ли думаете утишить казнь Божію? Лучше, братіе, перестанемъ оть зла, удержимся оть всёхъ влыхь дёль—разбоя, грабительст а, пьянства, прелюбодёянія, скупости, лихоимства, обиды, татьбы, лжесвидётельства, гнёва, ярости, злопамятованія, лжи, клеветы...» и проч.

Къ послъдней половинъ XIII въка слъдуетъ отнести также: 1) Сказаніе о мученической кончинъ св. князя Михаила черниговскаго и боярина его Өеодора, 2) Житіе св. князя Александра невскаго и 3) Житіе св. Исаіи, епископа ростовскаго.

Первое сочиненіе пом'єщено въ одномъ Сборникѣ XIV—XV в. подъ заглавіемъ: «Слово новосвятою мученику, Миханла князя русскаго и Θеодора воеводы, перваго въ княженіи его, сложено вкратцѣ на похвалу святыма отцемз Андреемз», и, съ нѣкоторыми, хотя небольшими, измѣненіями, внесено въ лѣтописи (<sup>213</sup>). Сочинитель изображаетъ событіе съ такими подробностями, что невольно заставляетъ предполагать въ немъ современника, если не очевидца этого событія, а въ одномъ

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>313</sup>). П. Собр. Р. ЛЭт. V, 182—186; VII, 152—156. А тексть этого слова во овначенному Сборнику; какъ представляющій пёкоторыя отличія, см. въ Приложен. № V.

мъстъ своего сказанія, по крайней мъръ по некоторымъ спискамъ, дъйствительно представляетъ себя очевидцемъ. «Въ лъто 6746 (1238), — такъ начинается сказание въ упомянутопъ Сборникъ, -- было нашествіе поганыхъ Татаръ на христіанскую землю, по гнёву Божію за умноженіе грёховъ нашихъ. Тогда нёкоторые затворились въ городахъ, а Миханлъ бёжалъ въ Угры. Другіе же бёжали въ дальнія земли и иные укрылись въ пещерахъ и пропастяхъ земныхъ. Тъ, которые затворились въ городахъ, молясь Богу со слевами и покаяніемъ, всё безжалостно избиты были отъ поганыхъ. А изъ числа сокрывшихся въ городахъ, и въ пещерахъ, и въ пропастяхъ, и въ лъсахъ, осталось мало. Ихъ-то, чрезъ нъсколько времени, посадили Татары въ городахъ, перечислили и начали брать съ нихъ дань. Услышавъ о томъ разбъжавшіеся по чужимъ землямъ князья и всё люди, сколько ихъ осталось, возвратились на свои земли. Тогда начали ихъ звать Татары неволею къ хану и къ Батыю, говоря: «не слёдуетъ вамъ жить на землё хановой и Батыевой, не поклонившись имъ». И многіе побхали и поклонились хану и Батыю. Обычай же имблъ ханъ и Батый, что если кто прівзжаль поклониться ему, то не повелёвалъ приводить его прямо предъ себя, а приказывалъ волхвамъ провести его сквозь огонь и чтобы прибывшій поклонился кусту и идоламъ; также и отъ всёхъ даровъ, какіе кто приносиль съ собою царю, волхвы брали часть я сначала бросали въ огонь. Потомъ уже пущали предъ царя самихъ прибывшихъ съ ихъ дарами. Многіе князья съ своими боярами проходили сквозь огонь и покланялись солнцу, и кусту, и идоламъ, ради славы свёта сего, и каждый просилъ себъ власти. Они же (Татары) невозбранно давали каждому,

144 -

вто какой просниь власти, да прельстятся славою свёта сего. Блаженный князь Михаилъ пребываль тогда въ Черниговъ, и послалъ на него Богъ благодать и даръ Св. Духа, и вложилъ ему въ сердце бхать предъ царя и обличить прелесть его. которою онъ прелыцаеть христіанъ. И прібхалъ къ отцу своему духовному и повёдаль ему, говоря: «хочу бхать къ Батыю». И отвёчаль ему отець: «многіе, поёхавь, сотвориля волю поганаго, прельстившись славою свёта сего, прошля сквозь огонь, поклонились кусту и идоламъ и погубили души свои. Но ты, Михаилъ, если хочешь вхать, не делай такъ, не ходи сквозь огонь, не кланяйся кусту и пдоламъ; а исповёдуй христіанскую веру, что недостоить христіанамъ ничему покланяться, какъ только Господу Богу I. Христу». Михаиль же сказаль ему: «молитвою твоею, отче, какь Богь дасть, такъ и будетъ; я хотълъ бы пролить кровь свою за Христа и за вѣру христіанскую». То же повториль и Өеодорь. И сказаль имъ отецъ: «вы будете въ нынъшнемъ въкъ новосвятыми мучениками на утверждение другимъ, если такъ сотворите». Михаилъ же и Өеодоръ объщались ему такъ сотворить и благословились у отца своего. Тогда отецъ далъ имъ на путь причастіе, и благословивъ, отпустилъ ихъ, го-воря: «да утвердить васъ Богъ, за котораго вы желаете пострадать, и да пошлеть вамъ помощь». Тогда Михаилъ отправился въ свой домъ и взялъ отъ имѣнія своего, что нужно было для пути, и, протхавъ многія земли, прибылъ къ Батыю». Изложивъ затёмъ со всею подробностію, какъ волхвы, по приказанию Батыя, предлагали Миханлу пройти сквозь огонь, и Михаилъ не согласился; какъ Батый выслалъ вельможу своего Елдегу объявить ему, чтобы онъ выбиралъ одно 10

**И.** Р. Ц. Т. Ү.

изъ двухъ: или жизнь, если исполнитъ волю хана, или смерть. если не исполнить; какъ убъждали Михаила покориться внукъ его ростовскій князь Борисъ и бояре и какъ подкрёпляль его бояринъ Өеодоръ, сочинитель продолжаетъ: «слышавъ Елдега. что нивто не могъ убъдить его, повхалъ повъдать царю, что говориль Миханль. Стояли жь на мёстё томь множество хрястіанъ и поганыхъ и слышахомо слова сін, которыя отвічалъ царю великій князь Михаилъ (214). Тогда Михаилъ и Өеодоръ начали пъть себъ и, окончивъ пъніе, приняли причастіе, которое даль имъ отецъ ихъ. И воть предстоящіе заговорили: «Михаиле, идуть убійцы оть царя убить вась; поклонитесь, и останетесь живы». Михаиль и Өеодорь какь бы одними устами отвѣчали: «не поклонимся и васъ не послушаемъ». И начали пѣть: «мученицы твои, Господи, не отвергошася тебе», и еще: «страдавше тебе ради, Христе»... и прочая. Тогда пріфхали убійцы, скочили съ коней и взяли Михаила, и растянули его за руки, стали бить его руками по сердцу; потомъ повергли его на землю и били ногами. Долго это продолжалось, и нёкто, бывшій прежде христіаниномъ, а потомъ отвергшійся христіанской въры и сдълавшійся

<sup>(&</sup>lt;sup>314</sup>) Такъ въ одновъ неъ списковъ Софійской изтописи и въ спискалъ изтописи Воскресенской. Но кажется, здъсь описка, судя по ходу ръче, я слашахомъ поставлено виъсто слашаху. Вотъ текстъ по Софійской лътоинся: «стоящима же има на мъстъ томъ, множество крестьяныхъ и поганыхъ слашахомъ (а по друг. списку той же лѣтописи—слашаху) словеса си, яже отвъща всл. князъ Миханлъ царю» (-V, 185). По лѣтописи Воскресенской: «отоящима же има на мъстъ томъ, множество христіанъ и поганыхъ слашахомъ словеса сія, яже отвъща ему всл. князъ Миханлъ царю» (-VII, 155). Но еще важнѣе то, что въ спискѣ слова по Сборнику XIV-XV в. мъсто это читается такъ: «бяще же на мъстъ томъ множество хрисстіянъ и поганыхъ и слашаща, еже отвъща Миханлъ ко цареви».

поганымъ законопреступникомъ, по имени Даманъ, отрёзалъ главу св. мученику Михаилу и бросилъ ее прочь. Потомъ говорили Θеодору: «поклонись ты нашимъ богамъ, и получищь все княжение князя твоего». И отвёчалъ Θеодоръ: «княжения не хочу, богамъ вашимъ не поклонюся; но хочу пострадать за Христа, какъ и князь мой». Тогда начали мучить Θеодора, какъ прежде Михаила, наконецъ отрёзали его честную главу. И такимъ образомъ, благодаря Бога, пострадали новосвятые мученики и предали св. души свои въ руцѣ Божіи, а святыя тёла ихъ повержены были на снѣдѣніе псамъ...., но нѣкоторыми богобоязненными христіанами были сохранены. Случилось же убіеніе ихъ въ лѣто 6753 (1245) мѣсяца сентября въ 20 день»... и проч.

Житіе св. Александра невскаго († 1263) написано современникомъ, который называетъ себя даже «самовиддемъ возраста его» и свидътельствуетъ, что одно онъ слышалъ отъ самого князя Александра, а другое отъ своихъ отцевъ и вообще отъ самовидцевъ и соучастниковъ описываемыхъ событій (<sup>315</sup>). Авторъ изображаетъ св. Александра слъдующими чертами: «взоромъ онъ превосходилъ всъхъ людей; голосъ его былъ, какъ труба въ народъ; лице его, какъ лице Іосифа, котораго поставилъ египетскій царь вторымъ царемъ по себъ въ Египтъ; сила его была часть отъ силы Сампсоновой. И далъ ему Богъ премудрость Соломона, а храбрость римскаго царя Веспасіана, плънившаго іудейскую землю... Посему нъкто сильный отъ западной страны изъ числа тъхъ, кото-

10\*

<sup>(&</sup>lt;sup>215</sup>) Поменено въ автописяхъ-сподна (--V, 2-6), и по частямъ (--I, 204-206; V, 176-182; VII, 146-152).

рые вовутся слугами Божіным (ливонскіе рыцари), пришель. чтобы видёть дивный возрасть его. Какъ древле царица южская приходила къ Соломону, желая слышать его премул. - рость; такъ и этотъ, по имени Андрбянъ (Андрей, магистоъ ливонскій), видъвъ князя Александра и возвратившись къ своимъ, говорилъ: я прошелъ многія страны, но не видѣль такого ни въ царяхъ царя, ни въ князьяхъ князя»... () побздкъ св. Александра къ Батыю говорится слъдующее: «быль въ то время царь сильный въ восточной странь, которому покорилъ Богъ многіе народы отъ востока до запада. Услышавъ этотъ царь, что Александръ такъ славенъ и храбръ, послаль къ нему сказать: «Александръ, знаешь ли, что Богъ покорилъ мнѣ многіе народы? Ты ли одинъ не хочешь покориться мнё? Но если желаешь сохранить свою землю, то приходи ко мнѣ скоро и увидишь честь моего царства». Князь же Александръ пришелъ во Владиміръ, по смерти отца своего, въ силѣ великой, и грозенъ былъ пріѣздъ его, п промчалась въсть о немъ до устья Волги, и начали жены моавитскія стращать дётей своихъ словами: «Александрь вдеть». Сдумалъ князь Александръ, и благословилъ его еппскопъ Кириллъ, и пошелъ къ царю въ орду. И, видъвъ его царь Батый, подпвился и сказаль вельможамъ своимъ: «правду вы говорили, что нътъ подобнаго сему князя. И почтивъ его честно, отпустиль оть себя»... Подъ конецъ житія четаемъ: «и умножились дни жизни его въ великой славѣ. Былъ онъ івреолюбецъ и мнихолюбецъ, и нищихъ любилъ, а матрополита и епископовъ чтилъ и слушалъ ихъ, какъ самого Христа. Случилась тогда великая нужда отъ инопле-

менниковъ: они принуждали христіанъ воинствовать съ собою.

Потому вел. князь Александръ пошелъ къ царю, чтобы отмоить людей оть той бъды. А сына своего Димитрія послаль на западныя страны, и всё полки свои послаль сь нимъ и блажнихъ своихъ домочадцевъ, сказавъ: «служите сыну моену, какъ мнѣ самому, всёмъ животомъ своимъ». Пошелъ князь Димитрій въ великой силъ и плёниль землю нёмецичю. и взялъ городъ Юрьевъ, и возвратился въ Новгородъ со многиль плёномъ и съ великою корыстію. А отець ero Александръ, возвращаясь изъ орды, дошелъ до Нижняго Новгорода, и пробывъ тамъ мало здравъ, дошелъ до Городца и разболёлся. О горе тебё, бёдный человёкъ! Какъ можешь ты описать кончину господина своего? Какъ не отпадутъ у тебя зёницы вмёстё съ слезами? Какъ не оторвется сердце твое отъ горести? Отца можетъ еще оставить человъкъ. а добраго господина нътъ силъ оставить; если бы можно было. то полезъ бы съ нимъ и въ гробъ. Пострадалъ же Александръ крѣпко для Бога, оставилъ земное царство и сдѣлался мнихомъ: ибо чрезмърно желалъ ангельскаго образа; затъмъ сподобилъ его Богъ пріять и большій чинъ-схиму. И такъ предаль духь свой Богу съ миромъ мъсяца ноября въ 14 день, на память св. апостола Филиппа. Тогда митрополить Кириллъ сказалъ: «чада мои, знайте, что уже зашло солнце суздальской земли». Іереи, и діаконы, черноризцы, нищіе и богатые, и всё люди говорили: •уже погибаемъ •. Святое же тело его понесли къ городу Владиміру. Митрополить, князья и бояре, и весь народъ, малые и великіе, встрѣтили его въ Боголюбовъ со свъчами и кадилами. Толпы народа тъснились, желая коснуться честному одру св. тёла его, и были-вопль, в врики, и туга, какой не было никогда, такъ что, казалось,

потряслась земля. Положено же было тёло его въ Рождествъ св. Богородицы, въ великой архимандритіи, мъсяца ноября въ 24 день, на память св. отца Амфилохія»...

Житіе св. Исаін, епископа ростовскаго, написано, вёроят. но, вскорѣ послѣ 1274 года, когда совершилось перенесеніе мощей угодника Божія: потому что неизвёстный жизнеописатель оканчиваеть свое повъствование именно этимъ годомъ, и по языку житіе можеть быть отнесено къ концу XIII въка (<sup>216</sup>). Для примъра приведемъ изъ житія два отрывка: одинъ-объ игуменствъ св. Исаји и его архипастырской дёятельности, а другой-о его кончинѣ и объ открыти и перенесении мощей его. •По Божію устроенію приходить въ монастырь къ преп. Өеодосію благовърный и великій князь Изяславъ, сынъ великаго князя Ярослава, и просить у него блаженнаго Исайо на игуменство въ монастырь св. Димитрія. Преподобный Өеодосій даеть ему сего блаженнаго, какъ нёкоторый даръ, и митрополить Іона поставляеть его на игуменство въ монастырь св. Димитрія въ 6570 году. Блаженный пришель въ монастырь и быль истиннымъ пастыремъ и наставникомъ живущей тамъ братіи, а не какъ наемникъ, нерадящій о овцахъ своихъ, предался большему подвигу, подражая жизни апостольской; душу просвъщаль благими дёлами, а тёло изсушаль, труды къ трудамъ прилагая; ученіемъ же своимъ напоялъ души върующихъ, на истинный разумъ и къ Богу приводилъ. Въ 6585 году, за многія добродѣтели, по избранію Святаго Духа, поставляется

(<sup>316</sup>) Житіе это и соображенія о немъ напечатаны въ Правосл. Собесёди. 1858, I, 432-439.

- 150 -

епископомъ города Ростова отъ митрополита Іоанна. Достигаеть блаженный своего престола, и видить тамъ людей новокрещенныхъ и неутвержденныхъ въ въръ: какъ новонасажденный виноградъ, онъ напаяетъ ихъ своимъ ученіемъ, возращаетъ сторичный плодъ добродътелей и приноситъ благому владыкъ, какъ тотъ благій рабъ; потомъ обходитъ прочіе города и мёста въ ростовской и суздальской области и невърныхъ увъщеваетъ въровать во Святую Тройцу, Отца п Сына и Святаго Духа, и просв'ящаеть святымъ крещеніемъ, а вёрныхъ укрѣиляетъ быть неподвяжными и непоколебямыми въ въръ; гдъ находитъ идоловъ, всъхъ предаетъ огню, я во всемъ подражалъ апостольской жизни»... «Онъ добродътельно пасъ порученное ему Христово стадо словесныхъ. овецъ, и преставился ко Господу, котораго измлада возлюбилъ, п блаженное тёло его погребено было въ церкви святой Бого-родицы въ городъ Ростовъ. Посль многихъ лътъ, когда, по сгорвній чудной деревянной церкви, въ 6672 году копали. ровъ для каменной церкви, нашли гробъ блаженнаго Исаіи. Открывши его, увидъли ризы и тъло святаго цълыми и нетлѣнными и прославили Бога и пречистую Матерь Его. который не только въ сей жизни, но и по смерти прославилъ. своего угодника св. Исано, такъ что послъ столь многихъ лёть тёло и ризы блаженнаго непричастны были тлёнію. Когда же построили церковь, положили святаго въ притворъ на правой сторонь, при входь въ церковь. Много тогда было и чудесь оть святаго тела. Минуло потомъ много лёть, и гробъ святаго оставленъ былъ въ небрежения, такъ что въ притвор'в томъ никогда и свѣчи не горѣло у гроба святаго, и священникъ не приходилъ ко гробу съ кадиломъ. Архіепископъ той же соборной церкви Божіей Матери, видя. что образъ святаго Исаін всё почитають и покланяются ему, а гробъ его остается заключеннымъ въ великомъ небрежения. созываеть 15 мая священниковь той святой церкви и, сотворивъ молитву, касается чудоноснаго гроба пречуднаго отца, переносить оттуда блаженнаго во святыхъ Исано въ 6782 году, и полагаеть съ великою честію въ новомъ гробъ, на той же сторонь, близь южныхь дверей, где и нынь онь подаеть исцёление съ вёрою приходящимъ къ его гробу. О блаженный учитель нашь! Не переставай молиться о нась съ Богородицею и со святителями, предстоящими престолу Христову, да молитвами вашими избавимся отъ голода и габели. и отъ нашествія иноплеменниковъ и отъ всякаго зла, и здъсь богоугодно и праведно поживемъ и въ будущемъ въкъ со всёми праведными будемъ причастниками вёчныхъ благъ, славя Святую Тронцу: Отца и Сына и Святаго Духа».

Если бы мы захотёли выразить кратко характерь духовныхь сочиненій русскихь второй половины XIII вёка, какія только дошли до нась: то мы сказали бы, что они отличаются по формё—простотою и безънскуственностію, отсутствіемь многословія и витіеватости, а по содержанію—преимущественно современностію. Митрополить Кирилль и епископь Серапіонь говорять о нашествіи Монголовь, о бёдствіяхь отечества оть Монголовь и вооружаются противь современныхь пороковь вь духовенствё и народё. О. Андрей изображаеть мученическую смерть оть Татарь современнаго героя вёры—князя черниговскаго. Безънменный писатель излагаеть жизнь другаго современнаго героя, равно великаго и подви-

гами вёры и подвигами воинскими. Еще безъименный пишеть житіе святителя ростовскаго по случаю современнаго событія перенесенія мощей угодника Божія.

II.

Съ началомъ XIV вёка у насъ выступаютъ на поприще литературы дюди, которые и родились и получили образованіе уже въ періодъ монгольскій. Мы не упоминаемъ о двухъ нашихъ тогдашнихъ митрополитахъ—Грекахъ, Максимѣ и Θеогностѣ: такъ какъ я «правило» перваго и «грамота» послѣдняго на Червленый Яръ, единственныя ихъ ппсанія, суть содержанія юридическаго, и нами разсмотрѣны въ другомъ мѣстѣ. Самый главный отдѣлъ литературныхъ памятниковъ русскихъ XIV вѣка составляютъ сочиненія, касающіяся ученія вѣры и нравственности и изложенныя въ формѣ посланій и поученій. Нѣкоторыя изъ этихъ сочиненій принадлежатъ лицамъ извѣстнымъ, каковы были: св. Петръ митрополитъ, св. Василій, архіепископъ новгородскій, св. Алексій митрополитъ и Матеій, епископъ сарайскій. Большая же часть — лицамъ неизвѣстнымъ.

Отъ святителя Петра сохранилось одно только окружное // посланіе къ духовенству или «поученіе игуменомъ, попомъ и діакономъ» (<sup>217</sup>). Поученіе это имѣетъ не мало сходства съ

<sup>(&</sup>lt;sup>217</sup>) Напеч. въ Приб. къ Тв. Св. Отц. II, 85-90. Новый списокъ этого поученія мы нашли въ рукописномъ Сборникъ XVI в. безъ №, бывшемъ въ нашихъ рукахъ въ 1848-1849 г., изъ библіотеки *Ив. П. Сахарова.* Здъсь находится цълое отдъленіе, опущенное въ печатномъ спискъ, которое мы цъликомъ и представляемъ въ Прадожен. № УІ.

«поученіемъ къ попомъ» митрополита Кирилла II-го, и такъ же излагаетъ мысли о важности священнаго сана и обязанностяхъ пастырей къ самимъ себѣ и къ паствѣ. Сходство, естественно, могло произойти отъ одинаковости предмета, а частію и отъ того, что, можетъ быть, св. Петръ зналъ и читалъ сочиненіе своего предшественника. Впрочемъ, поученіе святителя Петра отличается большею краткостію, простотою и тѣмъ, что почти каждую мысль подтверждаетъ словаин св. Писанія. Представляемъ отрывки изъ этого поученія въ послѣдовательномъ порядкѣ по списку, болѣе полному, нежели тотъ, съ какого оно напечатано.

«Разумѣйте, дѣти, въ какое достоинство вы призваны Богомъ, какъ пишетъ апостолъ Павелъ: кійждо въ званія, въ немъже призванъ бысть, въ томъ да пребываетъ (1 Кор. 7, 20). Вы, дѣти, называетесь стражами Церкви, пастырями словесныхъ овецъ, за которыхъ Христосъ пролилъ Свою спасительную кровь. Будьте же, дѣтя, истинными пастырями, а не наемниками, которые млеко ядятъ и волною одѣваются, а объ овцахъ не пекутся (Ieзек. 34, 3)».

«Будьте, дёти, образцемъ для своего стада, по слову Спасителя, какъ Онъ говорилъ своимъ апостоламъ: вы есте свётъ міра, вы есте соль земли. Тако да просвётится свётъ вашъ предъ человёки, яко да видятъ ваша добрая дёла, и прославятъ Отца вашего, иже на небесёхъ (Мате. 5, 13. 14. 16). Прежде всего вамъ должно просвётиться сими добродёгелями: кротостію и смиреніемъ; такъ же блюстись отъ всёхъ дёлъ непристойныхъ, которыми міръ соблазняется: ибо горе человёку тому, сказалъ Спаситель, имже соблазнъ приходитъ (Мате. 18, 7). Оградившись страхомъ Божіимъ, отсёките,

\_ 154 -

дёти, отъ сердецъ вашихъ всякую отрасль пагубную для души: гнёвъ, ярость, зависть, ненависть, піянство, которое есть корень всякому злу, и смёхотворство. Ибо сказано: всяко слово гнило да не исходитъ изъ устъ вашихъ (Ефес. 5, 29).... Упражняйтесь, дёти, въ чтеніи св. книгъ и въ ученіи день и ночь, по слову пророка: въ законѣ Господни поучится день и нощь, и проч. (Псал. 1, 2)».

•Если сами вы, дёти, будете творить добрыя дёла передъ Богомъ; тогда въ состояни будете научить п своихъ дътей духовныхъ. Ибо сказано: иже сотворитъ и научитъ, сей велій наречется въ царствіи небеснѣмъ (Мате. 8, 19). Іерей долженъ приносить молитву Богу сперва за себя, потомъ и за людскія прегрѣшенія, а духовныхъ дѣтей своихъ поучать сперва страху Божію, потомъ покаянію во грѣхахъ, любви, кротости, смяренію, милостынѣ. Везъ епитимін дътей своихъ не держите, но назначайте противъ каждаго гръха соотвътствующую по силь; во-время надобно связать и во-время разрѣшить. Учите жъ дѣтей свопхъ всегда удаляться отъ блуда и пьянства, чародъянія, волхвованія, ръзоимства, да не будуть рабами гръха. Если такъ, дъти, сотворите и научите, какъ я написалъ вамъ по закону Божію; тогда возможете сказать Богу: Господи, се мы и дѣти, которыя Ты намъ даль, - и вы примете похвалу отъ Бога и неизреченную радость. Но если не сотворите и не упасете своего стада: великая ожидаеть васъ пагуба и вѣчное мученіе. Ибо всѣ блага свъта сего ничто предъ Богомъ сравнительно съ единою душею челов вческою»...

«Писаніемъ и неписаніемъ понуждаю васъ, дѣти, на дѣла благія: потому что и долженъ всегда напоминать вамъ и пи-

сать о томъ, что душеполезно и спасительно. Вмёстё и самъ прошу васъ, преподобные: помолитесь о моемъ недостоянствё и о моей худости, — по слову апостола: молитесь другъ за друга, яко да исцёлёете (Iak. 5, 16) »....

Изъ послёднихъ словъ святителя Петра можно заключать, что онъ неразъ *писаніем*з понуждалъ дётей своихъ на добрыя дѣла, а слёдовательно были и другія его писанія, кромѣ настоящаго поученія. Но изъ числа ихъ намъ неизвёстно ни одного. И другое приписываемое этому святителю окружное посланіе къ епископамъ и вообще духовнымъ и мірянамъ, написанное имъ будто бы предъ наступленіемъ великаго поста (<sup>218</sup>), вовсе ему не принадлежитъ: оно большею своею частію, и по мѣстамъ буквально, заимствовано изъ посланія митрополита Фотія къ Новгородцамъ 1410 года (<sup>219</sup>).

Василій, архіепископъ новгородскій (1331—1352), написаль посланіе къ тверскому епископу Өеодору (<sup>220</sup>). Поводомъ къ посланію послужилъ споръ о раѣ, бывшій въ Твери, и ученіе тверскаго епископа Өеодора, что земный, чувственный рай уже не существуеть, а есть только рай духовный на небеси. Услышавъ объ этомъ спорѣ и ученія, архіепископъ новгородскій Василій счелъ братскимъ долгомъ вразумить Өеодора съ подвѣдомымъ ему духовенствомъ и старался доказать продолжающееся еще существованіе земнаго рая,

(216) Обвор. Русск. Духов. Литер. ч. 1, § 65-о св. Петр'я митрополите.

<sup>(&</sup>lt;sup>219</sup>) То в другое сочинение напечатаны: одно въ Памятн. старин. Русск. Литер. IV, 186—188, а другое—въ Акт. Экспед. I, 369. Всякому дегко сравнить ихъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>226</sup>) Напечатано въ П. Собр. Р. Лът. VI, 87-89; VII, 212; Степ. кв. I, 280.

ибстами изъ св. Писанія, сказаніями изъ Пролога, изреченіями св. Златоуста и Патрикія, толкуя все это по своему, п наконецъ тёмъ, будто нёкоторые Новгородцы сами видёли рай на какой-то чудной горб, какъ видбли и адъ на западъ. Не будемъ ставить въ укоръ нашему архіепископу мнёнія о чувственномъ раб, которое раздбляли не только тогда, но и прежде и послё многіе въ христіанскомъ міръ, ни перебирать самыхъ доказательствъ этого мнёнія, слабыхъ и неосновательныхъ. Но не можемъ не остановиться на нѣкоторыхъ частностяхъ посланія, показывающихъ, какъ не высоко\стоялъ въ своемъ образовании Василий и, конечно, не одинъ, а вмѣств со многими современными ему соотечественниками. Онъ говорить, напримёрь, будто Адамь, изгнанный изь рая, со слезами взываль: «о раю пресвятый, помолися о мнѣ Господу».... Утверждаетъ, будто Пресв. Богородица, Енохъ. Илія и вообще всё святые находятся нынь въ раю земномъ, чувственномъ, а мысленный или духовный рай начнется уже послё втораго пришествія Христова, когда будеть новое небо и новая земля: мысль-противная ученію Церкви, которая исповёдуеть, что Пресв. Богородица, равно какъ всё святые Божіи, и теперь находятся на небеси вибсть съ ангелами. т. е. въ раю мысленномъ, духовномъ. Странно читать слъдующія слова: «самовидецъ есмь сему, брате, егда Христосъ иды во Іерусалимъ на страсть волную, и затвори своима рукама врата градная, и до сего дне неотворима суть; и егда постился Христось надъ Ерданомъ, своими очима видель есмь постницу его, и сто финикъ Христосъ посадилъ, недвижими суть и донынъ, не погибли, ни погнили». Еще страннъе описаніе того, какъ нѣкоторые Новгородцы видѣли рай, пере-

даваеное авторомъ съ полною довърчивостио и убъждениемъ: «и то мёсто святаго рая находилъ Моиславъ новогородець и сынъ его Яковъ, и всёхъ было ихъ три юмы, и одина отъ нихъ погибла много блудивъ, а двъ ихъ потомъ долго носило море вётромъ, и принесло ихъ къ высокимъ горамъ. И видёша на горё той написанъ Деисусъ лазоремъ чюднымъ и велми издивленъ паче мёры, яко не человёчьскима рукама творенъ, но Божіею благодатію; и свътъ бысть на мъсть томъ самосіяненъ, яко не мощи человѣку исповѣдати: и пребыша ту долго время на мёстё томъ, а солнца не видёша, но свъть бысть многочестный, свътлуяся цаче солнца; а на горахъ тёхъ ликованіа много слышахуть и веселія гласы свёщающа. И повелёта единому другу своему взыти по шеглё на гору ту, видёти свёть и ликованія гласы; и бысть яко взыде на гору ту, и абіе восплеснувъ рукама и засмѣяся, и побъже отъ друговъ своихъ къ сущему гласу. Они же велми удивлешеся, и другаго послаша, запретивъ ему, да обратився скажеть имъ и что есть бывшее на горѣ той; и той тако же сотвори, нимала возвратився къ своимъ, но съ великою радостію побѣжа отъ нихъ. Они же страха наполнишася, и начаша размышляти къ себъ, глаголюще: «аще ли и смерть случится, но видбли быхомъ свътлость мъста сего», и послаша третьяго на гору, привязавь ужищемь за ногу его; и такоже и той хотъ сотворити, и восплескавъ радостно и побъже, въ радости забывъ ужища на нозъ своей, они же . здержаща его ужищемъ и въ томъ часѣ обрѣтеся мертвъ. Они же побътоша въспять, не дано имъ есть далъ того видъти свътлости тоя неизреченныя, и веселія и ликованія, тамо слышащаго; а тёхъ, брате, мужей и нынёча дёти и внучата добры здоровы». Впрочемъ, есть въ посланіп Василіевомъ и здравое ученіе Церкви о девяти чинахъ ангельскихъ, которые онъ перечисляетъ всё въ восходящемъ порядкъ.

Подъ именемъ св. Алексія, митрополита московскаго, извёстны нынё три сочиненія. Первое, болёе другихъ обширное, написано въ формё окружнаго посланія или поученія ко всей паствё (<sup>221</sup>). Въ немъ, кромё краткаго вступленія и заключенія, можно различать три части.

Сказавъ въ самомъ началѣ о своей обязанности учить духовныхъ чадъ и приглашая ихъ быть скорыми на слушаніе его поученій, святитель въ первой части предлагаетъ двъ евангельскія притчи. Сперва-притчу о стмени, т. е. о словъ Божіемъ, и на основанія ся выражаетъ благожелательство своимъ слушателямъ: «да не будетъ же, дъти, сердце ваше ни землею тернистою, не принося плода духовнаго отъ лѣности и небреженія, ни каменистою, не имъя въ себъ страха Божія...; но да будетъ сердце ваше землею благою для принятія истиннаго слова Божія, и да приносить плодъ духовный, ово тридесять, ово шестьдесять, ово сто (Мате. 13, 8)». Потомъ-раскрываетъ другую притчу о виноградъ, т. е. о всемъ человѣчествѣ и о Церкви, которую предалъ Господь дѣлателямъ — св. апостоламъ и св. отцамъ, патріархамъ, митрополитамъ, епископамъ и всему священническому чину, и на основании этой притчи объясняетъ свои права и обязанности, какъ пастыря и учителя: «такимъ образомъ и я грътиный, -- говорить онъ, -- сподобившись святительства, т. е.

(231) Напечатано въ Приб. къ Твор. Св. Отц. У, 30.

- 159 -

- 160 -

епископства, не по моему достоинству, но по щедротамъ Божінмъ и по великой милости, которую Господь изліялъ на насъ изобильно, сподобился вмёстё быть вашимъ, дёти мон, пастыремъ и учителемъ, пасти и учить порученное миё стадо словесныхъ овецъ».

Во второй части святитель преподаеть своимъ духовнымъ чадамъ разныя наставленія. Сначала общія-о взаимной любви, страхѣ Божіемъ и другія: «напоминаю вамъ слово Спасителя, сказанное Имъ въ своимъ ученикамъ и апостоламъ: сія заповъдаю вамъ, да любите другъ друга (Іоан. 15, 17). О семъ разумѣютъ вси, яко Мон ученицы есте, аще любовь имате между собою (-13, 35). Такъ и вы, дъти, имъйте между собою миръ и любовь. И апостолъ Павелъ говорить: весь законъ во единомъ словеси исполняется, въ еже: возлюбиши ближняго своего, якоже себе (Гал. 5, 14). Также имћите, дъти, въ сердцахъ своихъ страхъ Божій: ибо при немъ человёкъ можеть стяжать всякую добродётель. Сказано: начало премудрости страхъ Господень (Притч. 1, 7). И Григорій Богословъ пишеть: гдё страхъ Божій, тамъ очищеніе илоти и соблюдение заповъдей; гдъ соблюдение заповъдей. тамъ возвышение души въ горний јерусалимъ... Имъйте въ умѣ своемъ смерть, воскресеніе, судъ и воздаяніе каждому по деламъ». Затемъ-частныя наставленія князьямъ, боярамъ и простымъ людямъ: «князи, и бояре, и вельможи, судите судъ милостиво: судъ бо безъ милости не сотворшему милости, и хвалится милость на судъ (Іак. 2, 13). Мзды на неповинныхъ не принимайте и не будьте лицепріятны: яко судъ Божій есть (Второз. 1, 17). Судите людей праведно в не обижайте вдовъ, сиротъ и пришельцевъ, да не возопіютъ

на васъ къ Богу. А люди простые-Бога бойтеся и князя чтите». Наконецъ, -- опять общія наставленія объ уваженія въ пастырямъ Церкви, о покаяніи, милостынѣ и добрыхъ дѣлахъ: «Святительство имбйте выше своей головы съ всякою покорностію и безъ всякаго прекословія: тіи бо бдять о душахъ вашихъ, яко слово воздати хотяще (Евр. 13, 17).... Приходите къ іерею, отцу духовному, съ покаяніемъ и слезами. Отвергните отъ себя всякія дёла злыя, и не возвращайтесь къ нимъ. Истинное покаяніе въ томъ и состоитъ, чтобы возненавидёть свои прежніе грёхи. Видя такую рёшимость, іерей можетъ тебя очистить, приблизить къ Богу и содблать причастникомъ тбла и крови Христовой. Святители и іерен суть ходатаи между Богомъ п человѣкамя... Старайтесь, чада, быть милостивыми и доброхотными дателями... И сколько есть у васъ силъ, исполняйте законъ Божій не словомъ, но дёломъ, по слову Спасителя: что Мя вовете: Господи, Господи, и не творите, яже глаголю (Лук. 6, 46)»...

Въ третьей части святитель исключительно говорить о хожденіи въ церковь, о важности церковной молитвы и о томъ, съ какимъ расположеніемъ должно входить въ церковь въ ней. «Къ церковной службъ будьте пои пребывать спътны, стараясь предварить другъ друга, какъ Іоаннъ предварилъ Петра, когда спѣшили ко гробу Христову... Не говорите: отпоемъ себъ дома. Такая молитва не можетъ нийть никакого успёха безъ церковной молитвы. Какъ храмина безъ огня, отъ одного дыма не можетъ согръться: такъ и та молитва безъ церковной. Ибо церковь именуется земнымъ небомъ; а въ ней заключается Агнецъ-Сынъ и слово Бо-11

И. Р. Ц. Т. Ү.

жіе, для очищенія грёховъ всего міра; въ ней проповѣ. дуется Евангеліе царствія Божія и писанія св. апостоловъ...; въ ней престоль славы Божіей, невидимо осёняемый херувимами; въ ней руками священническими пріемлется тёло и кровь Божественная, и преподается вёрнымъ на спасеніе и очищеніе души и тёла... Когда приходите, дёти, въ церковь, то имѣйте со всёми миръ и любовь... А входя въ церковь, вострепещи душою и тёломъ: ибо не въ простую храмину входишь... Въ церкви же когда стоите, помышляйте о своихъ прегрёшеніяхъ... И не смѣйте, дѣти, прогнѣвлять Бога своими разговорами въ церкви»...

Въ заключение святитель снова упоминаетъ о своей обязанности пасти духовное стадо, желаетъ себъ успъха, убъхдаетъ своихъ чадъ угождать Богу добрыми дълами, имъть въ душахъ своихъ знамение Христово, т. е. быть причастниками тъла и крови Христовой, и говоритъ, что если они исполнятъ все, имъ написанное, то сдълаются причастниками и небеснаго царствія.

Второе поученіе св. Алексія митрополита написано къ правовѣрнымъ христіанамъ области нижегородской и городецкой и имѣетъ большое сходство съ первымъ его поученіемъ не только по общему характеру, но и по частнымъ мыслямъ и выраженіямъ (<sup>322</sup>). Послѣ обычнаго пастырскаго привѣтствія и нѣсколькихъ словъ о своей обязанности воспоминать христіанамъ «душеполезное и спасительное», святитель большую часть этого небольшаго посланія обращаетъ къ игуме

<sup>(&</sup>lt;sup>323</sup>) Напечатано г. Невоструевымъ въ «Душеполезн. Чтенія» 1861 г. ч. I, 449, съ предварительными примъчаніями.

намъ и јереямъ и наставляетъ ихъ учить духовныхъ своихъ лётей страху Божію, исповёданію грёховъ, милостынё, взаниному согласію, любви, правдѣ и проч. При этомъ, указывая на современныя нестроенія въ области нижегородской и городецкой, замёчаеть: «смотрите, дёти, какой мятежь (у васъ) возсталъ въ сіе время! Отъ чего намъ все это приключается? Отъ нашей неисправности предъ Богомъ, какъ пишеть великій Григорій Богословь: оть чего бывають удары на города, т. е. казни или непріятельскія нашествія, голодь, моръ или пожары? Все это бываетъ по нашему прегръшенію предъ Богомъ». И съ особенною силою возстаетъ противъ пьянства: «еще, дёти, пишу вамъ и о томъ, чтобы вы отсёкли отъ себя корень зла, возбуждающій всякое беззаконіе, то есть пьянство: оно, во-первыхъ, погубляетъ душу, отнимаетъ зрѣніе очей, тѣло дѣлаетъ безсильнымъ, сокращаетъ жизнь телесную, истребляеть въ человёкё страхъ Божій, отдёляеть его отъ Бога и доводитъ его до нищеты душевной и телесной. Смотрите же, дъти, сколько зла въ пьянствъ!» Преподавъ затёмъ нёсколько другихъ краткихъ наставленій духовнымъ пастырямъ, митрополитъ продолжаетъ: «впрочемъ, я пишу сіе не однимъ игуменамъ и іереямъ, но и князьямъ и боярамъ, и мужамъ, и женамъ, и встмъ православнымъ христіанамь, чтобы вы, дёти, имёли почтеніе, покорность в послушание къ отцамъ вашимъ духовнымъ, поколику они учать вась душеполезному и спасительному. Наконець, дъти. живите въ мирѣ и здравіи душевномъ и тѣлесномъ. Также, дёти, поминайте въ молитвахъ свопхъ и наше смиреніе, дабы Христосъ Богъ насъ соблюлъ отъ непріязни въ семъ вѣкѣ, а въ будущемъ бы сподобилъ насъ Христосъ стать предъ 11\*

лицемъ Его и сказать съ дерзновеніемъ: Господи, се авъ и дъти мон, яже ми далъ еси». Посланіе оканчивается пастырскимъ благожеланіемъ и благословеніемъ.

Третье сочинение св. Алексія есть его послание или грамота на Червленый Яръ боярамъ, баскакамъ, духовенству н мірянамъ о подсудимости ихъ рязанскому епископу (<sup>223</sup>). Но двё трети этого посланія содержать въ себё наставленія въ истинахъ вёры и вравственности, напоминающія нёкоторыми мыслями и самыми выраженіями «поученія» того же святителя. «Молю Бога и Святую Богородицу, - пишеть онъ, -да будете душою и тёломъ всё добры, здоровы, и да исполняете заповёди Божіи... Имёйте вёру правую во святую единосущную Тройцу, въ которую вы крестились, любовь и мирь другъ къ другу, правду, цёломудріе, исповёданіе грёховь своихъ... Но вы, какъ показываетъ то и время, словъ монхъ и поученія не слушаете, а творите волю тёлесную и дѣла темныя. Но ведаете ли, что всё владыки русской земли находятся подъ моею властію и въ моей воли? И я яхъ ставлю благодатію Св. Духа. Такъ подана власть и вашему владыкв. А вы слова его не принимаете, но пріемлете стороннихъ пастырей; вы, какъ видно, не отъ паствы истиннаго пастыря Христа, но противнаго духа... Покайтеся и обратитеся къ Вогу, научитесь творить благое и блюсти себя, поминайте смерть, воскресеніе, страшный судъ и Судію великаго и всевёдущаго, вёчный покой праведниковь и вёчную муку грёшниковъ. Если все это будете помнить: то никогда не согрвшите и не будете ослушаться насъ, которыхъ Духъ Святый

(<sup>223</sup>) Напечат. въ Акт. Истор. I, № 3.

поставилъ пастырями и учителями всёмъ христіанамъ. Къ церквамъ всегда притекайте съ женами и дётьми, и дёлайте въ церкви свои приношенія, а священниковъ и иноковъ любите и просите молитвъ ихъ; вдовъ и сиротъ, плённиковъ и странниковъ милуйте и призирайте, находящихся въ темницахъ посёщайте».

Въ одномъ рукописномъ Сборникъ XV въка помъщено «Поученіе владыки Матееа сарайскаго г детемъ моимъ» (<sup>224</sup>). Поученіе это, судя по началу и концу его, не было произнесено архипастыремъ въ церкви, а было разослано имъ по епархіи. Здъсь нътъ никакихъ обличеній, а излагается только рядъ наставленій о въръ, о любви, относительно постовъ, духовенства, князя, домочадцевъ и проч. Наставленія не имъютъ между собою никакой внутренней связи и отличаются совершенною простотою и общедоступностію. Представляемъ это краткое поученіе съ немногими и неважными пропусками:

«Чада мон милыя! Прежде всего имѣйте вѣру правую въ Бога—Отца и Сына и Св. Духа. Затѣмъ пребывайте въ послушаніи св. Его апостоловъ и св. отцевъ, которые пострадали за Христа... Любовь имѣйте ко всѣмъ, къ богатому и убогому, къ нищимъ и бѣднымъ и въ узахъ страждущимъ, какъ и Христосъ имѣлъ любовь ко всему міру, подавая намъ образъ собою... Еще молю васъ, чада, постъ имѣйте чистый,

<sup>(\*\*\*)</sup> Сборн. Кирилло-Бѣдоез. библ. въ 8 долю листа, № 174, л. 306—315. Въ одной изъ статей, въ немъ помѣщенныхъ, именно послё молитвы надъ оскверненнымъ сосудомъ, подписано: «въ лёто 6984, апрёля 10, кончахъ страстныя недёли въ среду»; а послё другой, именно хиротоніи: «въ лёто 6990, апрёля 5. 6, преинсахъ сію хиротонію». Матеій рукоположенъ во синскопа митрополитомъ Алексіемъ (Ник. Лёт. IV, 62). А поученіе его см. въ Приложен. № VII, числ. 1.

когда слёдуеть постяться, да просвётлёете подобно Мочсею... Нищимъ раздробляйте хлёбъ свой, убогихъ милуйте и немощныхъ. и на улицахъ лежащихъ и съдящихъ; посъщайте находящихся въ темницахъ и утёшайте; нагихъ одёвайте, босыхъ обувайте. Сирыхъ домочадцевъ не бейте, но еще больше милуйте и не морите голодомъ, ни наготою: ибо они суть домашніе нищіе. Убогій выпросить себ' и въ другомъ мёсть. а они только въ твои руки смотрять. Правымъ помогайте, а грёшныхъ милуйте. Странныхъ вводите въ домъ свой н напитайте ихъ отъ своей трацезы. Вдовицъ призирайте, сущихъ въ бъдахъ избавляйте, старцевъ чтите, также поповъ и діаконовъ: ибо они суть служители Божіи. Челядь свою милуйте и наставляйте на путь спасенія и покаянія; старыхь отпущайте на свободу, а юныхъ учите добру и послушанію... Состъда не обижайте и не отнимайте у него земли. Господь сказалъ Мочсею: пришельца не обидите. Ахавъ и Іезавель погибли за отнятіе земли. Дафана и Авирона поглотила земля за имъніе неправедное. И при Іоаннъ Златоустъ Евдоксія царица не погибла ли за отнятіе винограда? Богъ не одному человъку велить жить на земли, а многимъ. Блюдитесь же. братіе, и не отнимайте чужаго».

«Монастыри, чада, любите: то суть домы святыхъ и пристанища сего свёта. Вшедши въ нихъ, вы видите игумена, пасущаго стадо свое, а чернецовъ нимало не прекословящихъ страха ради Божія. Видите, какъ одинъ, воздёвъ руки горё, а очи устремляя долу, возносится сердцемъ къ престолу Божію; другой плачетъ въ келліи своей, лежа ницъ; этотъ работаетъ, какъ плённый; тё заняты трудами, какъ бы скованные цёпями; третьи стоятъ въ церкви, будто каменные,

- 167 -

возсылая непрестанныя молитвы къ Богу за весь міръ. Одни изъ нихъ подвизаются въ монастыряхъ, другіе въ пещерахъ и на столпахъ, около Іерусалима и по всей земли, такъ что плоть присохла къ костямъ ихъ отъ сухояденія. Они своею вѣрою въ сердцѣ вскорѣ могутъ творить всякое прощеніе, какъ-то: помогать больнымъ и недужнымъ, избавлять отъ всякаго гнѣва Божія и напасти и отгонять всякую скорбь своими молитвами. Къ святымъ мѣстамъ приходите, у подвижниковъ благословенія просите, приводите къ нимъ своихъ дѣтей для благословенія, вводите ихъ въ домы свои для благословенія и поученія, какъ и Закхей пріялъ Христа въ домъ свой для благословенія».

«Епископа чтите, какъ Петра и Павла, а въ домы церковные, и въ суды, и въ земли церковныя не вступайтеся. Если же кто епископа не чтить, тотъ не получить отъ негоблагословенія ни здѣсь, ни на судѣ. Онъ есть молитвенникъ всего міра за ваши души и домы п за ваше спасеніе. Бѣльцовъ—священниковъ и діаконовъ чтите достойно: пбо они ежедневно творятъ за васъ молитвы къ Богу. Если пригласите въ домъ свой чернеца или причетника и пожелаете ихъ угостить: то болѣе трехъ чашъ не принуждайте его пить. но дайте ему волю. Если самъ упьется, самъ за то и отвѣчаетъ»...

«Князю земли своей покаряйтеся и не желайте ему вла въ сердцё своемъ. Служите ему головою своею, и мечемъ своимъ. и всею мыслію своею, и не возмогутъ тогда противиться князю вашему. и обогатёстъ земля ваша... И еще скажу вамъ, чада мои, если кто о своемъ князё мыслитъ зло и передается другому князю, тотъ подобенъ Гудѣ, который быль любимь Господомь и замыслиль продать его князьямь іудейскимь... Друзьямь, малымь и великимь, покаряйтеся. Позовуть вась на пирь, садитесь на послёднемь мёстё... Тогда, если подойдеть къ тебё позвавшій тебя и скажеть: друже, сядь выше, — тебё будеть честь и слава предь всёми, сидящими съ тобою»...

«Имѣйте, чада, въ сердцахъ своихъ страхъ Божій. Ибо написано: начало премудрости страхъ Господень... Вѣра съ страхомъ Господнимъ повелѣваетъ на всякій часъ памятовать смерть и страшный день суда... Если кто сотворитъ грѣхъ по внушенію діавола, въ тотъ же день да локается, опасаясь внезапной смертп»...

«Еще скажу вамъ, чада мои: челядь свою кормите до сытости, одёвайте и обувайте. Если же не кормите, не одёваете и не обуваете, - а холопа вашего или рабу убьють при воровствъ, за кровь его и душу тебъ отвъчать. Посему снабжайте сироть своихъ всёмъ и учите ихъ на крещеніе и на покаяніе, и на весь заковъ Божій. Ты, какъ апостолъ, въ дому своемъ. Учи грозою п ласкою. Если же не учишь: отвёть дашь за то предъ Богомъ. Авраамъ самъ научилъ своихъ 318 домочадцевъ всему доброму закону и доброму нраву. Пріявши страхъ Господень, они не опечалять тебя на старости. Если же не послушаютъ тебя ни мало, то не щаде лозы и дай до 4 или до 6 или и до 12 ударовъ. Если рабъ или рабыня не исполняютъ твоей воли: то давай имъ до 6 или до 12 ударовъ; если велика вина: то до 20 ударовъ; если весьма велика: то до 30, а болѣе того не позволяемъ. Если такъ будешь наказывать ихъ: то душу его (раба) спасениь, а тело избавить отъ муки. И послѣ восхва-

- 168 -

лять тебя рабы и рабыни, если такъ будешь кормить ихъ и одёвать. Да услышимъ блаженный оный гласъ Христа Бога нашего: пріидите благословеніи Отца моего, наслёдуйте уготованное вамъ царство отъ сложенія міра. Милость же Божія и св. Богородицы и мое благословеніе да будетъ съ вами».

Представленное нами поучение извёстно въ двухъ видахъ: въ краткомъ, въ какомъ и мы представили его, и въ общирномъ. гдё оно оказывается почти цёлою третью длиннёе. Въ краткомъ оно усвояется сарайскому епископу Матеію, изложено, какъ одно цёлое посланіе, безъ всякаго раздёленія на главы, и оканчивается приличнымъ заключеніемъ. Въ общирномъ оно не усвояется никому, раздёлено на небольшія главы съ особыми названіями, притомъ произвольно и неудачно, и неодинаково въ разныхъ спискахъ, и оканчивается безъ заключительнаго благословенія со стороны епископа и вообще безъ всякаго заключенія. Всёхъ главъ здёсь, по одному списку, восьмнадцать, изъ которыхъ въ первыхъ десяти излагается то самое, что содержится въ поученія по краткой редакція, и въ томъ же порядкъ, а въ восьми послёднихъ-являются совершенно новыя статьи. Прибавлены ли эти послёднія статьи чужою рукою къ сочиненію святителя сарайскаго, или находились и въ подлинномъ текств. рышить ныть возможности, хотя складь рычи въ нихъ тотъ же, что и въ первыхъ десяти статьяхъ. Во всякомъ случат, нельзя не согласиться, что поучение въ общирной своей редакція, гдё лишено оно обычнаго въ святительскихъ посланіяхъ заключенія и произвольно раздѣлено на главы, подверглось измёненіямь оть сторонней руки, тогда

١

какъ не находится никакихъ причинъ предполагать какіялибо измёненія въ краткой его редакціи. И мы тёмъ болёе не сомнёваемся въ подлинности этого поученія, какъ сочиненія Матеія, епископа сарайскаго, что не въ состояніи придумать, что могло бы заставить кого-либо къ концу XV вёка приписать чужое произведеніе святителю, неизвёстному по лётописямъ ничёмъ, кромѣ своего имени (<sup>225</sup>).

Къ числу поученій и вообще сочиненій учительныхъ, составленныхъ у насъ въ XIV вѣкѣ неизвѣстными лицами, съ достовѣрностію могутъ быть относимы только тѣ, которыя находятся въ Сборникахъ нашихъ XIV в., каковы: Златая Цѣпь, Измарагдъ, безъименный Сборникъ Царскаго, и Сборникъ Паисіевскій, и которыя частію своимъ складомъ, а частію обличеніемъ религіозныхъ и нравственныхъ недостатковъ русскаго народа свидѣтельствуютъ о своемъ русскомъ происхожденіи. Въ Златой Цѣпи таковы слова и поученія: о правой вѣрѣ, о постѣ вообще, о постѣ великомъ, Петровскомъ и Филипповскомъ, о воскресеніи Господнемъ и о свѣтлой недѣли, о пьянствѣ и другія (<sup>226</sup>). Въ Измарагдѣ таковы—слово о лихоимствѣ и пьянствѣ, слово о духовномъ празднованіи и и въянствѣ, помѣщенное и въ Златой Цѣпи, слово о жалѣющихъ (т. е. плачущихъ), находящееся также и въ Златой Цѣ-

(223) См. Приложен. № УШ.

(\*\*\*) Здатая Цёнь XIV в. находится въ библ. Сергіевой Лавры. Оглаваеніе статей этой Цёни нанечатано въ Чтен. Московск. Истор. Общ. 1846, № 2, огд. 1V, 45—48. Отрывки изъ нёкоторыхъ поученій, нами исчисленныхъ, помёщены въ Историч. Христоматіи г. Буслаева 483—499. Слово о постё, велик., Петров. и Филип., нанеч. въ Правосл. Собесёди. 1859, 111 4-15—452.

- 170 -

пя (227). Въ безъяменномъ Сборникъ Царскаго, гдъ на ряду съ статьями изъ св. отцевъ помёщены-поучение св. Алексия интрополита, поучение Матеія сарайскаго, хотя безъ имени. и ибсколько словъ св. Кирилла туровскаго, находится еще болёе двадцати словъ и поученій, неподписанныхъ именами св. отцевъи, вёроятно, имёющихъ русское происхождение (225). Особенно замёчательны девять словъ на воскресные дни св. четыредесятницы и на недбли, предшествующія ей, начиная съ недбли о мытарб и фарисеб. Слова эти, которыя помбщены также въ Златой Цёпи и въ другомъ Сборникъ XIV в. Сергіевой Лавры, имѣють между собою внутреннюю связь и составлены какимъ-то однимъ, русскимъ или вообще славянскимъ, проповѣдникомъ. Авторъ несомнѣнно пользовался писаніями св. отцевъ — Златоуста и Василія великаго. но не переводилъ только эти писанія, а излагалъ мысли самъ, стараясь приспособиться къ нуждамъ времени и

(<sup>277</sup>) Измарагдъ XIV в. въ Румянц. Муз. № 186. Въ спискахъ Измарагда XV и XVI в. (Тодстов. Опис. I, № 215; Царск. № 142; Сунод. № 230) насчитиваютъ до сорока поученій, которыя, можетъ быть, имёютъ происхожденіе русское (Опис. рукоп. Сунод. библ. кн. IV, стр. 81; Прибавл. къ Черниговск. епарх. Вёдом., 1863, 642—650). Но согласнться, что составленіе этихъ Измарагдовъ должно быть относимо къ XIV в. по тому одному, что въ нихъ не встрёчается, напримёръ, ничего изъ сочиненій Григорія Самнака, мы не рёшаемся: причины, почему не только въ XV, но и въ нач. XVI в. сочиненія этого писателя, подвергавшагося тогда проклятію даже въ архіерейской присятё, могли не входить въ Сборники русскіе, очень понятим.

(<sup>228</sup>) Сборникъ библ. Царск. № 361. Въ немъ находятся, напр., слово о жазъющихъ, помъщенное также въ Измарагдъ и въ Златой Цъ́пи, и нъкоего отца къ сыну слово душеполезно, помъщенное въ той же Цъ́пи и напеч. въ Москвитянинъ 1851 г. № 6.

къ простому разумёнію своихъ слушателей (<sup>229</sup>). Наконецъ, въ Пансіевскомъ Сборникё (около 1400 г.) находятся, съ признаками<sup>•</sup> русскаго происхожденія — слово о твари и о недѣли, поученіе христіанамъ, слово о ротахъ и клятвахъ и друг. (<sup>230</sup>).

Впрочемъ, и въ Сборникахъ XV вѣка встрѣчаются иногда слова, которыя, обличая суевѣрія и недостатки русскаго народа или указывая на иго монгольское, какъ еще тяготѣвшее надъ Россіею, по самому языку своему несомнѣнно относятся къ XIV, если даже не XIII вѣку. Таковы: а) слово ко всему міру на пользу слышащимъ, б) слово о кончинѣ міра, в) слово о христіанствѣ п—г) слово, како жити крестьяномъ.

Слово ко всему міру обращено отъ лица самого Бога и къ духовенству и къ мірянамъ, но содержитъ въ себѣ обличенія и наставленія преимущественно пастырямъ Церкви (<sup>231</sup>). «Троица—Отецъ и Сынъ и Св. Духъ, Господь Богъ нашъ, благословляетъ всю тварь и все созданіе: митрополитовъ и епископовъ, и игуменовъ, и священниковъ, и діаконовъ, царей

(<sup>339</sup>) Слова эти разсмотрѣны, по двумъ Сборникамъ XIV в. Сергіевой Лавры, въ статьѣ: о древнихъ словахъ на св. четыредесятницу (Прибавл. въ Тв. Св. Отц. XVII, 34-64). Тамъ же напечатаны и два слова на первую и на вторую недѣлю вся. поста.

(<sup>330</sup>) Первое и послёднее напечатаны г. Срезнеескима въ Дополн. къ Обовр. древн. памятн. Русск. писъма и языка, въ Изв. II-го Отд. Акад. Наукъ, Х, 697—704. Выписки изъ всёхъ помёщены въ Историч. Христомат. г. Буслаева, 530—533. Свёдёнія о самомъ Сборникъ Пансіевскомъ у Шемир. Поёздк. въ Кир.-Вёдоевер. монаст. 11, 32—39.

(<sup>33</sup>) Находится въ Сборникъ Румянц. Муз. 1419 г., № 451 (Опис. стр. 722), впрочемъ безъ начала, и въ Сборн. того же Муз. XVI в. (--стр. 231-232).

\_ 172 \_

и инязей, и вельможъ, и весь міръ на сіе дело», такъ начинаеть неизвёстный свое слово..... И вслёдь затёмь продолжаеть: «воть вамъ говорить Господь устами своеми: ча**да мон милыя! Зачёмь вы вышли въ чужую землю и за-** 1/ блудились, а ваша земля запустёла и возрасли на ней терніе и волчцы? Пойдите въ свою землю, взыщите истиннаго пути. пойдите къ отцу своему, пребывайте въ любви. Чада моя милыя! Не забывайте того, говорить Господь, что Я есмь любовь и пребываяй въ любви во Мив пребываетъ. Отче наша,-призываете вы Меня, а воли Моей не творите. Если называете Меня отцемъ: то творите и волю Мою. А воля Моя есть любовь. Безъ любви непріятны Мнѣ молитвы ваши и службъ вашихъ не приму..... Зачёмъ въ гнёвё совершаете службу? Трудитесь напрасно. Если пибете гибвъ: зачбиъ ядете въ церковь и оскверняете св. храмъ и оскорбляете Монхъ св. ангеловъ..... Такъ говоритъ Господь іереямъ, книжникамъ и игуменамъ: почему не учите дътей своихъ страху Божію?..... Устами своими говорите: Господу помолимся, возглашаете ектенію: стинема добрь, станема со страхомъ, а сердца ваши удалились отъ Меня, содержа влобу и гнёвъ..... Не принимайте просфоры и всякаго другаго приношенія въ церковь отъ корчемника, рѣзоимца, грабителя, чародёя, убійцы, неправеднаго судія, мздопица, татя, разбойника и отъ гнъвливаго: просфоры ихъ гнусны, а свъчн ихъ угасаютъ, говоритъ Господь. На роту въ церковь не пущайте: это вамъ не ротница, а молебница; собирайте къ ней на молитву.... Когда кто принесеть просфору, ты, учителю, скажи ему: если имбешь, чадо, на кого гибвъ, примирись съ нимъ; и я приму просфору твою и принесу на жертвенникъ, и

возносотся тогда молитва твоя въ Богу чистая..... Внимайте себъ, учители; когда пойдешь въ церковь и кто-нибудь начнеть говорить тебъ о сустныхъ вещахъ: ты прекрати молитву и научи его стоять со всёмь страхомь Божіниь. Хотя бы то быль князь, не стыдись его. Пусть отъ него будеть тебъ безчестье. за то отъ Бога будетъ тебъ добро и честь..... Зачъмъ вы пренебрегаете монин словами? Я послалъ вамъ епистолію на землю. вы и тому не повёрили. Зачёмъ затворяете врата отъ нишихъ. говоритъ Господь. Для кольевъ и саней есть мъсто въ дворахъ вашихъ, а для Меня въ вашихъ дворахъ нътъ мъста, гдъ бы Я могъ главу подклонить; Я скитаюсь по улицамъ. Что принесли вы на этотъ свътъ, или что возъмете отсюда съ собою? Не могу терпъть вашего неразумія. Я потрясъ землею, вы не повёрнли Мнё. Иустила на васа Измаильтяна, которые пролили кровь вашу по земль. Любя ли ихъ, пустилъ ихъ на васъ, или ненавидя ихъ; но Мнѣ милъ родъ христіанскій, говорить Господь. Послушайте Меня. и Я избавлю васт от муки поланых; примите епитимію, хотя по малу, глаголеть Господь. Весьма вы прогнѣвали Меня, и Я все стерибль; но сего не могу стерибть: зачбыъ вы затворили церкви? Если бы возбранили вамъ это поганые, и тогда вамъ сивдовало бы оставить все имъніе и идти въ церковь. Если бы даже пришлось вамъ пролить кровь, и тогда вы не должны преступать Моихъ заповъдей..... Я далъ вамъ искусъ, искушая васъ, и содержу всѣхъ васъ въ рукѣ Моей, и далъ вамъ животъ. Не дивно человѣку пасть, но послѣ паденія нужно возстать покаяніемъ и добрыми дёлами.... Не пріидохъ призвати праведники, но гръшники на покаяніе. А Самъ съ вами есыь до скончанія вёка, аминь».

- 174 -

Слово о кончинъ міра имъетъ сходство, по содержанію и языку, съ словами Серапіона, епископа владимірскаго. И если по одному этому еще не можетъ быть, съ непререкаемостію. усвоено владимірскому епископу, во всякомъ случав справелливо относится къ памятникамъ нашей словесности XIII-XIV в., когда со всею силою тяготёло надъ Россіею монгольское иго (232). Въ послёдней мысли легко убёдиться изъ слёдующихъ мёстъ слова: «братіе, бойтесь грознаго и страшнаго суда Божія: ибо внезапно придеть тоть страшный день. Если мы не приготовимся добродътелями, то, нагіе и странные. будемъ осуждены въ неугасимый огонь. О братіе, живите въ страхѣ Божіемъ, ибо время жизни сей мало, какъ дымъ исчезаеть; и много бъдствій приключается за гръхи, и скорбь не малая: нашествія поганых, волненіе между людьми, неустройство церквей, безпорядки между князьями, безчиніе священниковъ..... Если кто впадетъ въ руки разбойниковъ. возлюбленные, то какъ умиленно просить, чтобы сохранили ему жизнь, а имъніе взяли бы. Какъ же, братіе, не худо то, что ради худой жизни мы всего лишаемся, а о душевной пользѣ не заботимся? Для чего жалѣемъ давать неимущимъ? Почему не отстанемъ отъ злыхъ дълъ и не хотимъ преклонить сердецъ на покаяние? Вотъ и земля трясется отъ лица Господня намъ на страхъ, и многіе города опустѣли по Божію гнѣву. Мы и того не убоялись; не перестаемъ творить зло. И поганых Бого попустило на насо: сыны и дщери ваши поруганы были и отведены въ илѣнъ: все для того, чтобы мы убоялись; несмотря на то, мы одинаково неправды



<sup>(&</sup>lt;sup>232</sup>) Слово это напечатано по Измарагду XV в., вмъстъ съ предварительвыми замъчаніями, въ Правосл. Собесъдн. 1858, II, 472-480.

творимъ. Не оставляемъ гнёва и зависти, блуда и пьянства, и отъ грабительства не отстаемъ и отъ прочи ть злыхъ дёлъ, которыя ненавистны Богу. О братіе, доколё есть время покаянію, потщимся жить въ добродётели; будемъ милостивы, да будетъ и Господь къ намъ милостивъ. Смотрите, братіе, какъ и своихъ церквей не щадитъ Богъ, ни святыхъ книгъ, когда землю оставляетъ пустою, за грёхи человёческіе, дабы принудить ихъ къ покаянію. Если же и казнимые не каются и не отстаютъ отъ злобъ: то еще большія томленія и вёчныя муки ожидаютъ ихъ».

«Послушайте, — говорится въ третьемъ словъ (<sup>233</sup>), — многіе именемъ христіане, а обычаемъ и делами, какъ невърные, навыкли дъйствовать по язычески.... Что вы за върные, когда навыкли языческому кощунству, жидовскимъ баснямъ и уродословію, глумленію на улицахъ и бесъдахъ града, чарамъ, волхвованію, снамъ, яденію крови и удавленины и другимъ многимъ подобнымъ дъламъ? Какіе вы христіане, если творите сіе, и какъ смъете принимать св. тайны, будучи хуже язычниковъ? Вы навыкли языческимъ дъламъ: плясанію, илесканію руками, сатанинскимъ пъснямъ, пьянству, блуду, гнъву, зависти и другимъ, о которыхъ нельзя здъсь и говорить. Творя это, какъ вы зоветесь христіанами, а хуже невърныхъ? О братіе, если вы върные, то не смъшивайтесь съ таковыми..... Многіе называютъ себя върными, а не знаютъ, что есть христіанство и какъ жить въ въръ и законъ. Вижу

(323) Это слово о христіанствѣ находится въ Сборникѣ Новгор. Соф. библ. XIV-XV в., по старому Катал. № 94, п. 84-85, и напечатано въ Ж. М. Н. Просвѣщ. 1854, декабр., отд. 11, 182.

не только юношей неистовыхъ и неразумныхъ, но и старцевъ. и весьма скорблю, когда на бесёдахъ и на улицахъ вижу мужа, украшеннаго съденами, толкующаго здое, или влекущаго съ собою на позоры или на пиръ дитя свое. О върные! Какъ вы сами устрояете погибель душамъ своимъ?... Если кто вопросить тёхъ безстудныхъ, какъ жили пророки и апостолы, и что творили, и сколько было пророковъ и апостоловъ, --они не знають и не умбють, что сказать. А если спросять о коняхъ и о птицахъ или о чемъ иномъ, -- они философы и интрецы... Если продолжится слово ученія, то многіе стоять съ принуждениемъ, какъ бы у нѣкоего зла. А случится быть на улицъ или на бесъдъ и на игрищъ: тамъ пробудете до полудни и дальше. Или если случится пить, то не спять и ночи, творя пагубное. Какіе вы христіане, если больше поганыхъ творите замышленіе сатаны? Онъ научилъ позорамъ и сибхотворца, и кощунниковъ, и скоморохъ, и игрока, чтобы ихъ злыми дёлами погублять насъ. Ибо присутствующіе на поворищахъ не то ли же творять? Когда пустошникъ, глуияся, изречеть что-либо, тогда они еще больше смѣются. Зловреднаго кощунника слёдовало бы побить и отогнать, а они только чудятся ему и учатся злу; другіе же даютъ еще игрокамъ мяду, возжигая тъмъ большій огнь на главу свою»... и такъ далбе.

Четвертое слово написано, вёроятно, митрополитомъ или, по крайней мёрё, епископомъ, судя по тому, что проповёдникъ выражается: «аще нёціи дёютъ влая, и духовнаго не слушаютъ ученія, и не каются, — велима градскимъ властителемъ не щадити таковы..., велима градскимъ казнити за-

И. Р. Ц. Т. Ү.

12

кономъ» (234). Въ уста ъ простаго священника подобная рвчь не имвла бы значенія. Это слово, при нёкоторомъ сходствё съ третьимъ, представляетъ и замёчательныя осо. бенности. «Братіе и сестры! Послушайте св. ученія. Есть между христіанами такіе, которые только имя христіанское носять на большее осуждение себъ, не творя воли Божией. а живуть по язычески, въ пьянствё. блудё и другихъ здодвяніяхь, будучи омрачаемы окаяннымь діаволомь, въ клятвахъ, обидахъ, тёлесныхъ нечистотахъ, оклеветая и обижая другъ друга; считаютъ себя какъ бы бевсмертными... какъ бы за ложь признають уготованныя грёшникамъ муки, которыхъ трепещетъ и сатана. Всёмъ таковымъ мы запрещаемъ, да, устрашась Бога и грядущаго суда, покаются отъ злыхъ дълъ и проклятаго любодъянія, изъ-за котораго Содомъ и Гоморра и окрестные грады огнемъ пожжены... А что сказать о хульныхъ словахъ, мы не знаемъ. Тъ, которые клянутся Богомъ, цёлуютъ крестъ, ходять ротою до церкви и олтаря, тё на погибель себъ призывають Божество... За то и казни шлеть на насъ Богъ иногда засухою, иногда пожаромъ и другими бъдани, что люди клянутся Богомъ и святыми Его, и стараются превзойти другь друга клятвами, оскверняя ротою церковь Божію... Подобна этой и другая вина: лечать немощь волшьбою, и наузами, и чарами, приносять требища бъсамъ, и бъса, называемаго трясавицею (трясцею), думаютъ прогонять тёмъ, что пишутъ еллинскія слова на яблокт и кладуть его на престоль во время службы. Это проклято.

(\*34) Сдово, како жити христіаномъ, напечатано по списку XV В. Въ Правося. Собесёдн. 1859, I, 473-477.

Потому и многія казни на нась оть Бога за неправды наши. Господь не заповёдаль лечиться чарами и наузами и вёрить во встрёчю, въ полазъ и въ чехъ: то дёло поганское. А если вто изъ христіанъ поступаетъ такъ: онъ осудится больше язычниковъ, если не покается... Если пресвитеры таковыхъ не учатъ, не исправляютъ, не запрещаютъ, ревнуя о славъ Божіей: горе будетъ такимъ учителямъ. Каждый держить ісрейство, чтобы тёмъ кормиться, а не заботится о духовныхъ дёлахъ, чтобы пріять мзду вѣчнаго живота; не преподаеть праваго ученія во спасеніе, а больше снисходить. льстить и изъ-за дара прощаеть безъ епитимін; все и дълаеть и говорить ради чрева, чтобы не лишиться временной чести... Если же нѣкоторые дѣлаютъ зло, п не слушаютъ духовнаго ученія, и не каются, такіе воспріимуть по дёламъ законное мученіе; а мы велимъ градскимъ властелямъ не щадить таковыхъ, творящихъ зло предъ Богомъ, но наказывать льстецовъ, хульниковъ, ротниковъ, мужеложцевъ, убійць, татей, чародбевь, насилующихь дбвь, блудящихь съ замужними. Такихъ велимъ казнить градскимъ закономъ. а не щадить злыхъ, да научатся и перестануть дёлать злое... Посему, властели, не щадите творящихъ зло, но наказывайте ихъ и не отпущайте по мздъ, чтобы и вамъ, какъ содътелямъ беззаконія, не воспріять тяжкаго суда отъ Bora»...

Второй отдёль духовной литературы русской XIV в., впрочемь очень небогатый, составляють сочиненія историческія. Мы опускаемь лётописи, которыя еще продолжаемы были тогда въ разныхъ мёстахъ Россіи, Москвё, Новгородѣ, Псковѣ, можетъ быть, лицами духовнаго званія, судя по 12\* тону и характеру этихъ лётописей; а имёемъ въ виду повёствованія о нёкоторыхъ замёчательнёйшихъ лицахъ и частныхъ событіяхъ. Сюда относятся: 1) житія нашихъ святителей—св. Кирилла, епископа туровскаго, и св. Цетра митрополита, 2) сказанія о благочестивыхъ князьяхъ Довмонтѣ исковскомъ, Михаилѣ тверскомъ и Димитріи Донскомъ, 3) повѣсти о Мамаевомъ побоищѣ и о чудесномъ спасеніи Москвы отъ Тамерлана.

Житіе св. Кирилла, епископа туровскаго, очень кратко и составлено, по всей вёроятности, въ самое тяжкое время монгольскаго ига, и слёдовательно къ концу XIII-го или въ первой четверти XIV в., какъ показываютъ слова заключительной молитвы, обращенной къ святителю: «моли о насъ Вседержителя, емуже нынё предстоиши съ дерзновеніемъ, отъ настоящія намъ бёды избавитися и отъ безбожныхъ агарянъ, присно мучащихъ насъ». Это житіе напечатано въ Прологё подъ 28 числомъ апрёля, съ немногими отступленіями отъ рукописныхъ списковъ (<sup>235</sup>).

Житіе св. Петра, митрополита московскаго, написано св. Прохоромъ, епископомъ ростовскимъ († 1327). Оно драгоцённо, какъ сказаніе о великомъ святителё современника в очевидца, и рёзко отличается отъ другаго житія того же угодника, составленнаго митрополитомъ Кипріаномъ. Сколько послёднее растянуто, многорёчиво и витіевато, столько первое кратко. просто и безъискусственно. Вотъ какъ, напримёръ, описываетъ Прохоръ вступленіе Петра въ обитель и

(<sup>238</sup>) Пом'ящ. въ Продогахъ, руконненыхъ (Опис. Рум. Муз. 457) и печатянихъ подъ 28 числ. апр'ядя.

его монашеские труды: «когда было ему 12 явтъ, пошелъ онь въ монастырь и слблался инокомь; служиль въ монастырѣ въ поварнѣ, на всю братію носилъ воду и дрова на памѣ своемъ и оставался въ этой службѣ нѣсколько времени. Затёмъ пожелалъ навыкнуть иконному писанію и сдёлался «пконникъ чуденъ», писалъ иконы Господа нашего І. Христа. св. Богородицы, пророковъ, апостоловъ. мучениковъ и встхъ святыхъ. представляя каждаго «по сличью образа ихъ». А посту и молитвъ такъ прилежалъ, какъ никто другой въ нынёшнее время, и творилъ милостыню изъ того, что пріобрёталъ своими праведными трудами. Послѣ сего поставилъ церковь св. Спаса на ръкъ Рати и сотворилъ монастырь, и созваль братію, и прилежно, съ увъщаніемъ училь ихъ спасенію душъ»... Или вотъ повѣствованіе о переселеніи св. Петра въ Москву: «проходя грады онъ обрѣлъ градъ «честенъ кротостію», называемый Москва, а въ немъ князя благочестиваго, по имени Ивана, сына Даніилова, внука Александрова, который быль милостивь къ святымъ церквамъ и нищимъ, самъ «гораздъ святымъ книгамъ» и слушался святыхъ ученій. Поселившись въ градъ томъ, онъ сказалъ благочестивому князю: «о сынъ мой! Велико твое благочестие, послушай меня днесь». Когда благочестивый князь объщался, то св. митрополить сказаль: «да созиждется въ градъ твоемъ каменная церковь святыя Богородицы». Благовърный князь поклонился и отвѣчалъ: «твоею молитвою, св. отче, да будетъ». Когда основана была церковь, онъ и гробъ себъ сотворилъ своими святыми руками. Спустя мало времени возвѣщена была св. ангеломъ смерть его» (<sup>236</sup>).

<sup>(&</sup>lt;sup>236</sup>) См. нашей Истор. IV, Приложен. № III.

Сказанія о благочестивыхъ князьяхъ, нами прежде исчисленныя, извёстны всё въ печати. Сказаніе о св. Довмонтё, князё исковскомъ, написано вскорё послё его смерти, очень кратко и внесено въ мёстную лётопись (<sup>237</sup>). Сказаніе о мученической кончинё св. Михаила, князя тверскаго, написано со словъ очевидцевъ и помёщено въ нёсколькихъ лётописяхъ (<sup>238</sup>). Сказаніе о житіи и преставленіи вел. князя Димитрія Іоанновича Донскаго, оканчивающееся похвалою ему и по мёстамъ проникнутое истиннымъ чувствомъ, хотя и многорёчивое, написано современникомъ и издано было неоднократно (<sup>239</sup>).

Изъ двухъ повёстей о замёчательнёйшихъ событіяхъ того времени первая и лучшая—о Мамаевомъ побоищѣ, не безъ основанія, приписывается рязанскому іерею Софоніи, жившему къ концу XIV въка. Но она дошла до насъ не въ первоначальномъ видѣ, а съ позднѣйшими вставками и измѣненіями. И хотя проникнута вся духомъ христіанскимъ; однакожъ, по главному предмету своему и характеру, болѣе поэтическому, принадлежитъ не столько духовной литературѣ, сколько свътской (<sup>240</sup>). Вторая повѣсть о спасеніи Москвы отъ Тамерлана, написанная также современникомъ, очень кратка и разсказываетъ сначала о Тамерланѣ и его дѣлахъ, потомъ о перенесенія Владимірской иконы Богоматери въ Москву, о снѣ,

<sup>(\*\*\*)</sup> II. Coop. P. Jar. IV, 180; V, 192.

<sup>(&</sup>lt;sup>200</sup>) П. Собр. Р. Лът. V, 207; VII, 188; Степен. кн. I, 425.

<sup>(&</sup>lt;sup>339</sup>) П. Собр. Р. Лит. VI, 104; Русск. Историч. Сборн. III, 81 и др.

<sup>(&</sup>lt;sup>240</sup>) Напеч. въ Ник. Лът. IV, 86; Русск. Истор. Сборн. III, 1-81. Разборъ этого повъданія ван Сказанія см. въ Истор. Русск. Сковесн. Шевир. III, 258-274.

видённомъ Тамерланомъ, и удаленіи его отъ Москвы, наконецъ о благодарности Русскихъ Богу и пресв. Дёвё и установленіи праздника въ память этого событія. Повёсть внесена въ лётописи (<sup>241</sup>).

Съ половины XIV въка возобновились путешествія русскихъ людей къ св. мъстамъ востока или, върнѣе, начались новыя описанія этихъ путешествій, составленныя самими путешественниками.

Новгородскій инокъ Стефанъ былъ въ Царьградъ около 1350 года при патріархъ Исидоръ и въ своемъ «Странникъ» говоритъ болъе всего о св. Софіи константинопольской, потомъ о другихъ церквахъ и монастыряхъ, которые посътилъ; о чудотворныхъ иконахъ и мощахъ, которымъ поклонился; о нъкоторыхъ святыняхъ, перевезенныхъ въ Царьградъ изъ Іерусалима; о замъчательнъйшихъ колоннахъ и памятникахъ, украшавшихъ тогда греческую столицу. Старецъ—паломникъ передаетъ то, что слышалъ съ дътскою върою и простотою (<sup>242</sup>).

Между тёмъ, какъ Стефанъ Новгородецъ изложилъ свои впечатлёнія, полученныя въ одномъ только Царьградъ, хотя оттуда странствовалъ и въ Іерусалимъ, Игнатій— іеродіаконъ смоленскій обнимаетъ въ своемъ описаніи гораздо большее число предметовъ. Онъ находился въ свитъ митрополита Пимена, путешествовавшаго въ Грецію въ 1389 году, и въ первой части своего сочиненія изображаетъ по порядку это самое «хожденіе» отъ Москвы до города Халкидона. гдъ вскоръ

- 183 -

<sup>(&</sup>lt;sup>241</sup>) П. Собр. Р. Лът. VIII, 65; Ник. Лът. IV, 258.

<sup>(&</sup>lt;sup>242</sup>) Путешествіе его вядано Сахаровима въ квигв: «Путешествія русскваз вюдей по св. вемлі», ч. II, 7—28.

митрополить скончался. Во второй — передаеть то, что самь видёль и слышаль въ Константинополё, при чемъ съ подробностію разсказываеть о смерти турецкаго султана Амурата и о вёнчаніи на царство греческаго императора Мануила. Послёднюю часть посвящаеть описанію своего «хожденія» въ Іерусалимъ и пребыванія тамъ (<sup>243</sup>).

Третій путешественникъ, дьякъ Александръ, приходилъ въ Царьградъ къ концу XIV в., какъ самъ выражается, куплею, т. е. по дёлямъ торговли. Но воспользовался этимъ случаемъ, чтобы поклониться цареградской святынѣ, былъ въ св. Софіи, посётилъ важнѣйшіе монастыри и со всею краткостію перечисляетъ находившіеся въ нихъ чудотворныя иконы, мощи святыхъ и другіе священные предметы, — при чемъ о монастырѣ Подромѣ не безъ намѣренія сдѣлалъ замѣтку: «у сего монастыря нѣтъ ни селъ, ни городовъ; но, Божіею милостію, всѣхъ монастырей богатѣе» (<sup>244</sup>).

Были у насъ въ XIV вѣкѣ и другія лица, отличавшіяся образованіемъ и даромъ учительства, но отъ которыхъ или дошли до насъ только писанія юридическія, какъ напр., отъ св. Діонисія суздальскаго (<sup>243</sup>), или не дошло никакихъ сочиненій. Такъ, о новгородскомъ архіепископѣ Моусеѣ († 1362) повѣствуется, что онъ «добрѣ пасяше свое стадо, многи писца изыскавъ и книги многи исписавъ, и многи утвердивъ ученіемъ своимъ..., и по семъ скончался, много писаніе

<sup>(243)</sup> Haney. Bb Han. Jbr. IV, 158-184.

<sup>(&</sup>lt;sup>244</sup>) Издан. Сахаров. въ книгѣ: «Путеш. русск. людей по св. земяз», Ч. 11, 65-70.

<sup>(&</sup>lt;sup>345</sup>) ART. Истор. I, № 5; Спес. № 10.

оставивъ» (246). Что разумвется здёсь подъ многимъ писаніемь. сочиненія ли владыки, или ть книги многи, которыя онъ исписалъ, неизвёстно, хотя послёднее, судя по контексту рѣчи, вѣроятнѣе. Одинъ старецъ нижегородскаго печерскаго монастыря, по имени Павелъ высокій († 1382), быль скниженъ велми и философъ велій; егда же бесталы время бываше ему, много разсуденъ и полезенъ збло, и слово его солью божественною растворено» (247). Не знаемъ, откуда прибавилъ къ этому Татищевъ, будто Павелъ «писаше книги учительныя многи и къ епископомъ посылаше». Но во всякомъ случат тъ сочинения, какия приписываются ему нынъ, приписываются совершенно произвольно, томъ только на основании, что они современны ему и приличны ему по тону и по содержанию (<sup>215</sup>). — какъ будто у насъ не было въ XIV в. и другихъ учительныхъ старцевъ, напримъръ, хоть Діонисія суздальскаго или Моусея новгородскаго, которымъ сочиненія эти столько же современны и могуть быть приличны. Св. Стефанъ, епископъ пермскій, кромѣ того, что зналъ языки греческій и зырянскій и могъ говорить на нихъ, быль мужь, по словамь его жизнеописателя, мудрый, разумный, смышленый, искусный въ книгахъ, сильный словомъ, виёль дарь учительства, отличался умёньемь изьясцять пи-

санія пророческія и апостольскія и разрѣшать самые трудные вопросы (<sup>249</sup>). Къ сожалѣнію, и отъ этого великаго святи-

(144) П. Собр. Р. Лът. III, 182.

(<sup>317</sup>) HER. JET. IV, 141.

(<sup>343</sup>) Обв. Русск. Дух. Литер. кн. I, № 72; Прибави. къ Чернигов. епархіальн. Въдом. 1863, 654-655.

(<sup>249</sup>) Памятн. Старин. Русск. Литер. IV, 122. 154 я др.

теля не уцёлёло ни одного сочиненія и то «списаніе» или посланіе противъ стригольниковъ, которое доселё приписывалось цареградскому патріарху Антонію, а нынё начинають усвоять Стефану пермскому, вовсе ему не принадлежитъ (<sup>250</sup>).

Судя по сохранившимся памятникамъ, наша духовная литература XIV въка почти ничъмъ не отличалась отъ литературы XIII столътія. Писатели, если не исключительно, то преимущественно обращали свое вниманіе на предметы современные и въ изложеніи мыслей соблюдали простоту и безъискусственность. Только въ двухъ-трехъ позднъйшихъ сочиненіяхъ, каковы о Мамаевомъ побоищъ, о жизни Димитрія Донскаго, начали обнаруживаться витіеватость, многословіе и напыщенность, которыя вскоръ достигли у насъ еще большихъ размъровъ.

## III.

Главными представителями у насъ риторизма, многословія, напыщенности къ самому концу XIV и съ начала XV вёка, хотя съ другой стороны, и главными представителями просвёщенія болёе обширнаго, нежели какое мы видёли у себя доселё, можно назвать трехъ нашихъ митрополитовъ: Кипріана, Фотія и Григорія Самвлака, которые и рожденіемъ и воспитаніемъ своимъ не принадлежали Россіи, а пришли къ намъ съ готовымъ образованіемъ изъ Сербіи и Греціи.

(<sup>250</sup>) См. Приложен. № IX.

- 187 -

Кипріанъ, родомъ Сербъ, былъ мужъ «всякаго пѣлоиудрія и разума божественнаго исполненъ и вельми книженъ». Онъ старался непрестанно учить народъ страху Божію п своими умными, одушевленными наставленіями услаждалъ встать. Любя безмолвіе, онъ часто уединялся въ свое загороднее село Голенищево, и тамъ въ тихомъ пріютв, нахоившенся между двумя рёками-Сётунью и Раменскою, и окруженномъ лёсомъ, предавался размышленію. чтенію слова Божія, и своею рукою писаль книги (251). Онъ быль знатокъ церковныхъ каноновъ, какъ свидётельствуютъ его посланія и грамоты юридическаго содержанія, числомъ девять, которыми мы воспользовались въ своемъ мѣстѣ (252); былъ ревнитель церковнаго богослуженія и перевель съ греческаго нёкоторыя чинопослёдованія и службы, а одну молитвуразрёшительную даже сочиниль самь, о чемь также было уже сказано нами. Теперь обратимъ вниманіе на остальныя его сочиненія.

Нельзя не пожалёть, что ни одно изъ поученій митрополита Кипріана, которыя онъ несомнённо проповёдываль въ церкви «велегласно», не дошло до насъ, что даже окружное его посланіе, вёроятно, учительное, которое онъ, по примёру своихъ предшественниковъ, написалъ «къ игуменомъ и попомъ, и діакономъ, и ко мнихомъ, и ко всёмъ православнымъ христіаномъ», доселё не издано (<sup>253</sup>). А изъ числа из-

<sup>(251)</sup> HER. JET. V, 2-3; CTEI. RH. J, 558.

<sup>(&</sup>lt;sup>253</sup>) Напечатаны---въ Акт. Ист. I, №№ 7---11. 253. 255 и въ Акт. Эксп. I, № 11.

<sup>(233)</sup> П. Собр. Р. Лит. IV, 99. Посланіе находится въ Сунодал. рукописи за № 228 (Шевыр. Ист. Р. Слов., Левц. XIII, примич. 10).

данныхъ посланій только въ заключенів одного, болёе другихъ обширнаго, встрёчаются учительныя мысли и нравственныя наставленія такого рода: «нынь, говорить архипастырь, уже послъднее время и приходить конець въку. А бёсь сильно рыкаеть, желая поглотить всёхь, по нашему небреженію и лёности. Оскудёла добродётель, престала любовь, удалилась духовная простота, а зависть, лукавство, ненависть водворились, и мы исполнились ухищренія и высокоумія. Горе намъ, потому что мы оставили путь правый! Всё хочемъ обладать, всё хочемъ быть учителями, не бывши еще учениками... Остается мнѣ плакать и проливать слезы; особенно же плачу и скорблю о неправдахъ человъческихъ, какъ мы, не боясь Бога и не стыдясь людей, сплетаемъ лживыя слова на ближняго, движимые завистію... Лютый недугь душевный -- это зависть: много убійствъ въ мірѣ совершено ею и многія страны запустѣли. Завистію былъ подвигнуть Каинъ на братоубійство, и оттолѣ убійство вошло въ міръ; зависти ради Іаковъ бѣжалъ изъ отеческаго дома, предался въ работу Лавану и прослужилъ у него четырнадцать лёть; по зависти продали братья Іосифа въ Египеть, гдъ Господь прославилъ его и предоставилъ ему власть надъ всёмъ Египтомъ. Но что много говорить? Самого Господа, неба и вемли. Іудеи распяли по зависти. Злая Творца страсть-зависть, и кто одержимъ ею, тому нътъ спасенія... Позаботимся же избътать этой страсти, а вмъсто ея пріобрьтемъ братолюбіе и состраданіе, имъя миръ въ сердцъ и душъ своей... Инымъ путемъ невозможно спастись, кромъ чистой любви, хотя бы кто истощилъ тъло свое великими трудами, какъ говоритъ великій учитель Павель; аще предамъ тѣло

мое, во еже сжещи е, любве же не имамъ, никая польза ми есть (1 Кор. 13, 3)» (<sup>354</sup>). Здёсь кстати замётить, что съ 1392 года началось послёднее столётіе седьмой тысячи лётъ, по истечении которой многіе христіане ожидали кончины міра, и мысль о близости этой кончины быстро распространилась тогда какъ въ Греціи, такъ и въ Россіи. И вотъ Кипріанъ уже выражалъ эту мысль, а Фотій, какъ увидимъ, повторялъ ее даже очень часто.

Недавно открыты и изданы еще четыре посланія митрополита Кипріана, которыя, по главному содержанію, можно назвать историческими. Они писаны къ знаменитымъ игуменамъ Сергію радонежскому и Өеодору симоновскому и касаются разныхъ обстоятельствъ жизни этого святителя и современнаго состоянія западно-русской Церкви: въ первомъ Кипріанъ извѣщаетъ о своемъ путешествія изъ Кіева въ Москву на митрополію; во второмъ описываетъ притёсненія и обиды, сдёланныя ему на пути въ Москву, по повелёнію вел. князя Димитрія Іоанновича, показываеть незаконность притязаній архимандрита Митяя на московскую митрополію, объясняетъ свою невинность предъ великимъ княземъ и свои дъйствія въ Литвъ; въ третьемъ и четвертомъ-увъдомляетъ о своемъ путешестви въ Константинополь (235). Первое и два послъднія посланія очень кратки и маловажны; но второе очень любопытно по новости свёдёній, въ немъ сообщаемыхъ. «Не утаилось отъ васъ, — пишетъ Кипріанъ озна-

(244) Пося. къ нгум. Аванасію-въ Авт. Ист. I, стр. 481.

(<sup>255</sup>) Напечатаны, съ предварительныхи свъдъніями и соображеніями о нихъ, къ Правосл. Собесъдн. 1861 г., 11, 75—106.

ченнымъ игуменамъ, --и отъ всего христіанскаго рода, что сдёлали надо мною, чего не дёлалось ни надъ однимъ святителемъ, какъ стала русская земля. Я, изволеніемъ Вожимъ, и избраниемъ великаго и святаго собора, и благословеніемъ вселенскаго патріарха, поставленъ митрополитомъ на всю землю русскую, какъ знаютъ всв. И нынѣ поѣхалъбыло, со встит чистосердечиемъ и благожеланиемъ, къ великому князю. Но онъ разослалъ пословъ, чтобы не пропустить меня, сдблаль заставы, сбилъ ратниковъ, поставилъ надъ ними воеводъ и наказалъ имъ, какое зло сдёлать падо иною и даже предать насъ безъ милосердія смерти. Я, предохраняя князя отъ безчестія и заботясь больше о душт его, прошель инымъ путемъ, надбясь на свое чистосердечие и свою любовь къ нему и его княгини и его дитямъ; но онъ приставиль ко мнё мучителя, проклятаго Никифора, и какого зла не совершилъ надо мною? Хулы, поруганія, насмѣшки. грабительство, голодъ! Меня ночью заточиль нагаго и голоднаго, и оть той студеной ночи донынь страдаю... Если міряне опасаются князя, потому что у нихъ жены и дъти, стяжанія и богатства, которыхъ они не хотять лишаться...; то вы, отрекшиеся мира и живущие одному Богу, какъ вы, вндя такую влобу, умолчали? Если вы желаете добра душъ великаго князя и всей его отчинь, зачёмь вы молчали?» Представивъ затемъ нёсколько правилъ св. апостоловъ и св. отцевъ о поставления іерарховъ, Кипріанъ продолжаеть: «если все это такъ: то какъ у васъ на митрополичьемъ мъстъ стоить чернець (Митяй), въ святительской мантіи и клобукт съ святительскимъ посохомъ въ рукахъ? Гдт слышалось такое безчиніе и влое дёло? Если брать мой (св. Алексёй)

- 190 -

1

преставился: я святитель на его мёстё, моя митрополія. Не могь онъ оставлять наслёдняка при смерти своей. Когда слыхано было возлагать на кого-либо прежде поставленія святительскія одежды, которыхъ не можеть носить никто, кромѣ одного святителя? Какъ же смѣетъ онъ стоять на мёстё святительскомъ?... А что клевещуть на митрополита. брата нашего, будто онъ благословилъ его на всё тё дёла: это ложь... Развѣ мы не знаемъ, что случилось при смерти митрополита? Я видбаъ грамоту, которую написалъ митрополить умирая, -и та грамота будеть съ нами на великомъ соборѣ»... Потомъ Кипріанъ снова обращается къ самому себт и говорить: «какую вину нашель во мнт князь великій? Чѣмъ я виноватъ предъ нимъ и его отчизною? Я ѣхалъ къ нему благословить его, и княгиню его, и дітей его, и бояръ его, и всю отчину его, и жить съ нимъ въ своей митрополіи, какъ жили моя братья съ его отцемъ и дёдомъ, великими князьями, а еще хотёль дарить его честными дарами. Винить меня въ томъ, что я прежде былъ въ Литвѣ: но какое вло сдёлалъ я, находясь тамъ? Если я былъ въ Литвъ, то многихъ христіанъ освободилъ отъ горькаго плѣна, многіе изъ ненавидящихъ Бога познали нами истиннаго Бога и пришли къ православной вёрё чрезъ св. крещеніе. Ставилъ я св. церкви, утвердилъ христіанство, присоединилъ къ русской митрополіи мёста церковныя, за давностію лёть пришедшія въ опустѣніе. Новогродокъ литовскій давно отпалъ, а я возстановилъ его, и возобновилъ десятину митрополіи и села. 👔 Въ волынской вемлъ сколько лътъ владимірская епископія оставалась безъ владыки, въ запустѣніи, и я владыку поста-ВИЛЪ И МЪСТА ИСПРАВИЛЪ ....

. Должно сказать, что въ посланіяхъ метрополита Кипріана .еще мало замётны многорёчіе и витісватость; но они рёзко бросаются въ глава въ его историческомъ трудъ-въ жити св. Петра, митрополита кіевскаго и всея Россіи, напечатанномъ въ Степенной книгъ (Г, 410). Въ этомъ сочинения, которое авторъ основалъ на томъ, что слышалъ отъ «сказателей», онъ не только изображаетъ всю жизнь святителя отъ рожденія его до смерти, но и упоминаеть о нёкоторыхъчу. десахъ его по смерти и о причтении его къ лику святыхъ. а наконецъ разсказываеть уже съ меньшимъ многословіемъ. какъ и самъ удостоился чудесной помощи отъ угодника Божія. Приведемъ для примъра этотъ послъдній, лучшій отдёлъ сочиненія. «Прежде сихъ лътъ, не знаю, какъ, ими же Богъ въсть судьбами, -- говоритъ Кипріанъ, -- и я, смиренный, возведенъ былъ на высокій престоль митрополіи русской святвишимъ патріархомъ и дивнымъ Филовеемъ съ его священнымъ соборомъ. Но когда пришелъ я въ русскую землю, прилучилось мий ийчто противное по грёхамъ моимъ. И съ наступленіемъ третьяго лёта я опять устремился въ Царьградъ, и достигши туда послё многихъ трудовъ и искушеній, я надвялся найдти некое утешение, а нашелъ всякое нестроение въ царяхъ и патріархахъ. На патріаршемъ престолѣ сидѣлъ неправильно возведенный Макарій, безумный, который взошелъ на высокій патріаршій престоль безъ соборнаго избранія и безъ указанія Св. Духа, а только по царскому хотёнію. Между тёмъ какъ прежде украшалъ престолъ великаго патріар**шества** вселенскаго святъйшій и блаженный натріархъ Филоеей, который, поживъ довольно, добръ упасъ Христово стадо, подвизался противъ ереси Акиндиновой и Варлазмовой, раз-

рушивъ учение ихъ своими поучениями, попралъ своими духовными словами и сретика Григорія, низложивъ до конца его ученіе, а самихъ еретиковъ предалъ проклятію, и многія книги написалъ на утверждение православнымъ, и слова похвальныя, и сложилъ каноны многоразличные. Сего-то патріарха, какъ святаго, великаго и дивнаго словомъ и дѣломъ. тогдашній царь не восхотёль, а по оболганію и клеветё съ престола сводить и заключаеть въ монастырь; по своему же праву избираетъ нъкоего Макарія, безумнаго и лишеннаго всякаго разума, и вопреки церковному уставу и преданію посаждаетъ мерзость запустёнія на мёстё святё.... Но дивный Филовей, человѣкъ Божій, медоточивый языкъ, въ своемъ заточенія и нестерпимыхъ болтзняхъ непрестаннно славословилъ и благодарилъ Бога и чрезъ лъто уснулъ блаженныхъ сномъ... Царь же, озлобившій его, потерялъ свое царство; а Макарій, поставленный царемъ, соборнъ низвергвуть судомъ Божінмъ, какъ злословный, и посланъ въ заточеніе. На томъ соборѣ былъ и я вмѣстѣ съ другими святителями, равно какъ въ свиткъ низверженія его и я подписался. Пробылъ я въ то время въ Константинополъ тринадцать мёсяцовъ. Нельзя меё было выйти изъ него. потому что великое нестроеніе и нужда тяготѣли тогда надъ царствующимъ градомъ. Море было занято латинами, а земля и суша находились во власти безбожныхъ Турокъ. И когда я пребывалъ въ такомъ затворѣ, постигли меня нестерпимыя болёзни, такъ что еле былъ живъ. Но, пришедши въ себя, я призвалъ на помощь св. святителя Петра. молясь къ нему: «рабе Божій и угодниче Спасовъ! Знаю, что ты имфешь великое дерзновение предъ Богомъ и можешь, И. Р. Ц. Т. У.

13

если захочешь, помогать нападствуемымъ и больнымъ. Итакъ, если угодно тебѣ, чтобы я достигъ твоего престола и поилонился твоему гробу, даруй мнѣ помощь и облегченіе отъ болѣзни».... Повѣрьте мнѣ, что съ того времени мои нестерпимыя болѣзни прекратились, и чрезъ нѣсколько дней я вышелъ изъ царствующаго града и, поспѣшеніемъ угодника Божія, пришелъ и поклонился его чудотворному гробу»...

Съ особенною похвалою отвывается летописець о луховномъ завъщанія или «прощальной грамоть» митрополита Кяпріана, которую написаль онь за четыре дня до своейкончины и которая, по приказанию его, была прочитана наль его гробомъ ростовскимъ архіепископомъ Григоріемъ. Сказавъ предварительно о своей старости и умножающихся болёзняхъ. которыя и заставили его написать эту грамоту, митрополить начинаеть ее слёдующими словами: «прежде всего исповьдую св. богопреданную апостольскую въру во св. Троицу и истинное благочестіе православія, и заповѣдую соблюдать цѣлыми и неизмёнными всё свящ. апостольскія повелёнія и преданія св. Божіей Церкви, какъ написано въ моемъ исповъдания, которое предалъ я вначалъ, когда, по обычаю, рукоположенъ былъ во святителя»... Потомъ святитель преподаеть послёднее цёлованіе, прощеніе и благословеніе-правовърнымъ царямъ, живымъ и скончавшимся послъ его рукоположенія, святьйшимъ патріархамъ и всёмъ митрополитамъ, живымъ и умершимъ, благовърному великому князю всей Россіи Василію Димитріевичу съ его семействомъ, прочимъ великниъ князьямъ русскимъ и всёмъ князьямъ удёльнымъ; встиь русскимь епископамь, живымь и умершимь, и всему священническому и иноческому чину; князьямъ, великимъ

и малымъ, прежде скончавшимся; боярамъ, великимъ и малымъ съ ихъ семействами, и всему христіанскому народу.-а отъ патріарховъ, митрополитовъ и спископовъ просить и себѣ взаимнаго благословенія я прощенія. Далѣе разрѣшаеть всёхъ, подвергшихся отъ него епитиміи, прощаетъ роптавтихъ на него или явно возстававшихъ, и благословляетъ тёхъ, которые любили его и помогали ему въ нуждахъ и во время его путешествій въ чужія земли. Наконець, поручаеть свою душу, домъ пресвятыя Богородицы и встать своихъ бояръ и слугъ великому князю Василію Димитріевичу и преподаеть всъмъ отъ Господа благодать, миръ, прощение и свое благословеніе. Въ концё грамоты Кипріанъ приписаль нёсколько общихъ мыслей о скоротечности и сустности человѣческой жизни. Грамота эта, частію по новизнѣ своей,такъ какъ прежде никто изъ митрополитовъ не писалъ такого завъщанія, --а частію и потому, что во время чтенія ся надъ гробомъ Кипріановымъ многихъ привела въ слезы, могла показаться чудною, какъ названа она въ лётописяхъ, хотя не представляеть ничего особенно замѣчательнаго (256).

Въ лѣтописи Татищева (IV, 424) приписываются Кипріану еще нѣкоторые другіе ученые труды, и именно говорится: «книги своею рукою писаше, яко въ наставленіе душевное, преписа соборы, бывшія въ Руси, многія житія святыхъ русскихъ и степени великихъ князей русскихъ; иная же въ наставленіе плотское, яко правды и суды, и лѣтописъ русскую отъ начала земли русскія вся по ряду, и многи книги

13\*

<sup>(&</sup>lt;sup>254</sup>) Напечатава—въ П. Собр. Р. Лът. Ү, 254; Ник. Лът. V, 3; Степ. кн. I, 559; Акт., относ. до юрид. быта Россія, I, 543.

къ тому собравъ, повелблъ архимандриту Игнатію спасскому нокончати, яже и соблюдохъ». Но это свидётельство, во-первыхъ, сомнительно: потому что не извёстно, откуда заимствоваль его Татишевъ, и оно не подтверждается никакими дру-'гими лётописями и сказаніями. Выраженіе: яже и соблюдохъ, ваставляющее предполагать въ свидётельствё слова современника Кипріанова, спасскаго архимандрита Игнатія, не есть ли одна изъ тёхъ описокъ и ошибокъ, которыхъ такъ не мало въ Татищевской лётописи? А во-вторыхъ, если в признать свидётельство достов фрнымъ, оно крайне не ясно. Что значить слово преписа: то ли, что Кипріанъ только переписаль сочиненія, исчисленныя въ свидътельствъ, или и то, что нъкоторыя изъ нихъ онъ самъ составилъ? На какомъ же основании по отношению къ однимъ сочинениямъ мы будемъ принимать это слово въ первомъ смыслѣ, а по отношенію къ другимъ въ послёднемъ? Если скажемъ и должны сказать, что Кипріанъ собственно переписалъ дёянія русскихъ соборовъ, бывшихъ прежде (нынъ извъстно дъяніе одного изъ нихъ-владимірскаго 1274 г.), равно правды и суды, какъ догадываются, Русскую правду и судныя грамоты князей: то почему же станемъ утверждать, что онъ не переписаль только, а самъ составилъ степени русскихъ государей, многія житія русскихъ святыхъ (изъ которыхъ извъстно нынъ, какъ составленное Кипріаномъ, лишь односвятителя Петра) и Русскую лѣтопись, доконченную архпмандритомъ Игнатіемъ? Поэтому отнюдь не болбе, какъ за догадву, можно принять мысль, что Кипріанъ составилъ Степенную книгу въ ея кратчайшемъ видъ, или положилъ ей начало, и что онъ написалъ, хотя не докончилъ, русскую

истопись, можеть быть, и Троицкую, доведенную до 1408 года (257).

Отъ митрополита Фотія дошло до насъ гораздо болёе сочиненій. Донынѣ извёстны подъ его именемъ: восемь словъ или поученій, произнесенныхъ въ храмѣ, двадцать девять посланій и грамотъ и духовное завѣщаніе. Но, по всей вѣроятности, это не все, имъ написанное, какъ можно заключать изъ его собственныхъ свидѣтельствъ (<sup>258</sup>).

Изъ поученій митрополита Фотія пять написаны на дни праздничные и воскресные, именно: на день Благовѣщенія и на случившееся въ этотъ день освященіе походнаго храма, устроеннаго вел. княземъ Витовтомъ; на Срѣтеніе Господне; на недѣли—о блудномъ сынѣ, мясопустную и православія. Остальныя три, изъ которыхъ впрочемъ одно служитъ только повтореніемъ или сокращеніемъ другаго, написаны по случаю современныхъ народныхъ бѣдствій: бездождія, моровой язвы и вообще казней Божінхъ (<sup>259</sup>).

(<sup>367</sup>) Снес. Сдовар. Дух. писат. Русск. Евисия. II, 321; Приб. къ Тв. Св. Отд. VI, 351-356; Ист. Русск. Сдов. Шевыр. II, 176.

(<sup>263</sup>) Такъ, въ словѣ на недѣлю о блудномъ смнѣ онъ говоритъ «сихъ ради убо всѣхъ, възлюбленній, по долъгу духовнаго ми настоятельства часто о сихъ всѣхъ слово возвожу и глагодю вашей любви» (Прав. Собесѣдн. 1860, денаб., 499). Въ посланій въ Кіевопечерскій монастырь упоминаетъ объ одномъ словѣ своемъ, сказанномъ тамъ «во прешедшихъ лѣтѣхъ» (Дон. къ Акт. Ист. I, 315). А въ посланій въ Псковичамъ 1426 г. напоминаетъ имъ, какъ онъ еще «прежде многа кратя и пространно словесъми духовными и учительными» писалъ къ нимъ о пользѣ духовной (Акт. Ист. I, 58, снес. стр. 40).

(<sup>250</sup>) Слово на Благов'ящение напеч. въ Доп. въ Акт Ист. I, № 182; слъдующия четыре слова недавно изданы въ Правосл. Собес'ядн. 1860, П. 453; III, 97. 222. 357 и 481. Два слова о казняхъ Божинхъ напеч. также въ Правосл. Собес'ядн. 1861, П. 181. 303. Зам'ячание о третьемъ такомъ же словъ

Въ словъ на Благовъщение Господне можно различать четыре части. Въ первой Фотій изображаеть сначала торжественность праздника Благов вщенія самыми общими и неопредёленными чертами, по мёстамъ повторяя однё и тё же мысли; потомъ приглашаетъ ублажать и воспёвать Пресв. Дёву Богородицу: наконецъ разсказываеть о чудъ Ея, послужившемъ поводомъ къ составлению Ей аказиста, т. е. о события, вовсе не относящемся къ Благовѣщенію. Во второй части, упомянувъ о новоосвященномъ храмъ, подробно наставляетъ христіанъ, какъ имъ присутствовать въ храмѣ, молиться Богу и исповъдывать гръхи свои предъ отцами духовными. Въ третьей учить самихъ священниковъ новоосвященной церкви прилично вести себя въ ней и заботиться о врученномъ имъ духовномъ стадъ. Въ четвертой обращается къ князьямъ в вовнамъ, напоминаетъ имъ объ обътахъ крещенія, и какъ храмъ созданъ былъ во имя честнаго и животворящаго креста, разсказываеть о явлении вреста Константину Великому и о громоносномъ легіонѣ христіанъ, по молитвамъ котораго Римляне во дни Марка Аврелія одержали побъду надъ варварами, хотя послёдній случай прямо не относится къ дёлу. Вообще Слово очень растянуто и многорѣчиво, не отличается ни силою, ня послёдовательностію мыслей, не чуждо повтореній, написано языкомъ крайне неправильнымъ и темнымъ. Чтобы скольконибудь познакомиться съ этимъ словомъ, приведемъ изъ него отрывокъ о стояніи въ церкви, который намъ представляется

смотр. въ Донолн. къ Акт. Ист. I, примъч. стр. 14. Одно няз этихъ трехъ сковъ, какъ обозначено въ заглавія его, было произнесено проповъдникомъ многократно.

лучшимъ: «смотрите, какъ входить вамъ въ церковь, со всякинъ испытаніемъ своей совбсти и чистоты и съ устраненісмъ себя отъ всякихъ временныхъ помышленій. Вспоминайте о транезъ сей, что въ ней находится и кто возлежить въ ней. Возлежитъ не земной царь, но Царь небесный и Царь царствующихъ, а вокругъ Него со страхомъ обстоятъ ангелы и архангелы, многоочитые херувимы и серафимы. Итакъ, непреставно помышляйте, чье это жилище, да не вносите въ это земное небо чего-либо неподобнаго, безгодныхъ торжищь, мерзкихъ знаній, совъщаній на зло и осужденіе брата... Ибо Церковь существуеть не для того, чтобы мы, сходясь въ нее, разговаривали о неподобномъ, но чтобы мы молились съ ангелами и ликовствовали, испов'дуя каждый грёхи свои. Ей, убойтесь самого Господа, сказавшаго Іудеямь: доиъ мой домъ молитвы есть, вы же сотвористе его пещеру разбойниковъ (Лук. 19, 46). Знаете, какъ Онъ древле, вопедши во святилище и узрѣвъ купующпхъ и продающихъ, сотвориль бичь и со стыдомъ изгналь всёхъ. Но тогда совершались приношенія ветхозавѣтныя, закалаемы были безсловесныя животныя; а нынѣ на сей трапезѣ закалается самъ Христосъ, Сынъ Божій, давшій себя за насъ, и возлагается животворящее Его, тело и пречистая кровь; вокругъ же все наполняется архангельскими и ангельскими пъснопѣніями вмѣстѣ съ человѣческими, и евангельскими благовѣствованіями, и апостольскими преданіями, и отеческими ученіями. Для сего-то и сооружена сія святая Божія церковь отъ Промысла Божія, насъ назирающаго..., чтобы мы, приходя въ сію духовную и божественную баню, покаяніемъ и слезами омывали скверны тёлесныя и получали разръшеніе

оть грёховъ. Посему молю васъ, чада мон, притекайте сюда съ бодростію и со страхомъ въ слушанію божественныхъ заповёдей, къ славословію и чтенію церковному, устремляя унъ къ единому Богу и устраняя себя отъ всего мірскаго»...

Въ словъ на Срътение Господне-двъ части. Въ первой проповъдникъ говоритъ о предметъ праздника и восхваляетъ св. старца-Сумеона; во второй преподаеть наставленія святителямъ и священникамъ, князьямъ и боярамъ, наконецъ всвиъ сущимъ подъ властію-«среднимъ и убогимъ». Излагая празднуемое событие на основании Евангелия, проповъдникъ дѣлаетъ и свои замѣчанія, но большею частію общія, которыя могли бы быть повторены и въ другіе Господніе праздники. Напримъръ: «сіе Отроча поютъ ангелы, его тревещуть власти, славять силы; ему работаеть солнце, ради человъка поставленное, ему служить луна, его слушають тихін, ему покаряются источники. И, узрѣвъ сіе Отроча, цвери адовы затворились, а небесныя двери отверзлись. Сіе Отроча, при видѣ котораго вострепеталь адъ, упразднило мерть, посрамило діавола, разрушило клятву, утолило скорбь, сокрушило змія-губителя, разрушило средостѣніе, раздрало укавое рукописаніе, попрало грѣхъ, упразднило лесть, возтавило тварь, спасло нашего праотца, воздвигло Еву, привало язычниковъ, просвётило міръ». Св. Сумеонъ богопріииець изображается слёдующими чертами: «этоть блаженный южій человёкъ Сумеонъ, по видимому, быль человёкъ, но, ю разумъваемому, быль выше человъка, --- человъкъ сущетвомъ и естествомъ, но добродътелію ангелъ; человъкъ, извшій пребываніе чувственно въ дольнемъ Іерусалимъ, в ысленно въ горнемъ іерусалимъ; человъкъ, пребывавшій

- 200 -

плотію съ человёками, а духомъ ликовавшій съ ангелами. Онъ лаже какбы выше и ангеловъ: потому что болве ихъ **VAOCTOИЛСЯ ВИДЁТЬ** Невидимаго, и не только видёть, но. что еще важнёе и преславнёе, воспріять на свои руки». Въ своихъ наставленіяхъ святителямъ и священникамъ митрополить Фотій относить къ нимъ слова Спасителя: вы есте свъть міру, вы есте соль земли, приводить изреченіе св. Піонисія ареопагита: «достоить господню священнику свёту быти и тако просвъщати, чисту быти и тако очищати, святу быти и тако освящати»; --- показываетъ высокое значение и тяжкую отвётственность священнаго сана и, между прочимъ, дълеть замѣчаніе: «о семъ убо, о настоятеліе духовній, въкратиб часто слово изношу любви вашей». Князей и вельможъ убъждаетъ имъть попечение объ убогихъ, миловать сира и вдовицу, защищать обидимыхъ, питать взаимную любовь и творить судъ праведный. Сущимъ подъ властію заповъдуетъ стяжать несомнённую въру въ Бога и оказывать / всякую покорность своимъ властителямъ.

Въ словѣ или, вѣрнѣе, въ бесѣдѣ на недѣлю блуднаго сына, послѣ общихъ предварительныхъ соображеній о томъ, какъ ъБогъ долготериѣливъ и милостивъ ко всѣмъ людямъ, въ особенности къ грѣшникамъ. какъ Онъ щадитъ иногда предковъ ради имѣющихъ произойти отъ нихъ потомковъ и какъ Онъ скоръ къ помилованію обращающихся къ Нему, митрополитъ Фотій изъясняетъ по порядку евангельскую притчу о .блудномъ сынѣ. Главная мысль толкователя та, что человѣкъ, ичѣвшій у себя двухъ сыновъ, есть Богъ, старшій сынъ его праведники, а младшій грѣшники. Соотвѣтственно этой главной мысли сдѣланы и частнѣйшія

изъясненія всёхъ подробностей притчя болёе или менёе удачно. Напримъръ: «и, расточившу ему (младшему сыну) вся, бысть гладъ крёпокъ въ земли той, и начать лишатися. Все благое воспріялъ грѣшникъ отъ Бога и былъ во всякой нищеть; а работающие Богу питаются отъ Его божественныхъ словъ. Такъ, работающіе Господу ядять благая, а работающіе грѣху алчуть и терпять лишенія и гладъ,-гладъ не только хлёба и воды, но гладъ отъ того, что они не насыщаются оть трапезы Божія слова. Гдё нёть страха и закона Божія, тамъ гладъ великъ: нбо начало нашего спасенія есть страхъ Божій, а корень всего добраго въ насъ-законъ Божій. Гдё нёть милости, любви и правды, тамъ гладъ крёпокъ. Гдъ не рождаются пшеница цъломудрія и грозды чистоты, тамъ гладъ кръпокъ. Гдъ изобиліе лукавыхъ дълъ, тамъ оскудъние и нищета добродътелей и благихъ дълъ. Впрочемъ для согръшившаго человъка не вдругъ настаетъ гладъ, и тогда, когда онъ замедлить во гръхахъ и истощить богатство всёхъ своихъ добродётелей». Въ концъ своей бесёды проповёдникъ приглашаеть слушателей къ покаянію преимущественно двумя мыслями: мыслію о современныхъ бёдствіяхъ и господствовавшею мыслію вёка-о близости кончины міра: «вы слышите и видите, какъ повсюду Богъ нешадно попустиль на нась праведный гневь свой, видите безчисленную смертность людей и запуствние жилищь нашихъ. Посему, возлюбленные, съ духовнымъ усердіемъ молю вашу любовь, придите въ покаяніе истины, удалите себя отъ злобы и отъ всякаго лукавства и сопротивныхъ дблъ, отъ всякой лёности и небреженія, ради которыхъ належитъ на насъ гнёвъ Божій; постарайтесь обратиться отъ всякаго

заблужденія и помраченія и отъ всякихъ сквернъ, плотскихъ и духовныхъ, и обновить себя во всемъ покаяніемъ и исповёданіемъ цёломудреннымъ. Вотъ, любимые, приближается конецъ лётамъ живота человёческаго, какъ сёни преходящей, и приспёваетъ послёдній день. Если и подъ конецъ не обратимся чистымъ и цёломудреннымъ покаяніемъ во всемъ, то что будемъ отвёчать грозному и страшному и немздоимному Судіи, проведши жизнь во злё и небреженіи и не внимая никакимъ наказаніямъ Божіпмъ?»

Слово въ недблю мясопустную святитель начинаеть такъ: «древле божественные пророки богодухновенно предсказали о страшномъ и второмъ пришествіи Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа; также и блаженные апостолы и богоносные отцы изложили божественнымь, небеснымь языкомь евангельское учение отъ божественной премудрости. Потому, возлюбленные, хочу и я нынё предложить о семъ слово любви вашей. Ибо многіе отъ небрежнаго унынія впадають во множество грёховъ и изнеможеніе, и, помышляя о человёколюбія Божіенъ, говорять: нътъ геенны огненной и нътъ муки, Богъ простить намъ всё согрёшенія. Но ихъ вразумляють святые, вдохновенные отъ Бога. Что всё мы воспріимемъ по заслугамъ, послушай пророка Іезекіиля, въщающаго отъ лица Божія: въ чемъ тя обрящу, въ томъ тя сужю. И Давидъ говорить: яко ты воздаси комуждо по деломъ его (Пс. 61, 73). И Павелъ тоже сказалъ: воздаси комуждо по дёломъ его (Рим. 2, 6)». Послѣ такого вступленія пропов'вдникъ сначала изображаетъ послъдній судъ общими чертами, какъ онъ будетъ страшенъ, какъ откроются на немъ всё наши дёла, какъ грозенъ и не лицепріятенъ будетъ Судія, какія тяжкія, нескончаеныя муки ожидають гръшниковъ, и неразъ призываетъ своихъ слушателей къ покаянію. Затёмъ, въ частности, обращаеть внимание на слова самого Спасителя о второмъ его пришествия и всемірномъ судё (Мате. 25, 31 и слёд.). При этомъ показываеть различіе втораго примествія Спасителя оть перваго: «первое пришествіе, возлюбленніи, было, когда Онъ приходилъ на вемлю, чтобы спасти насъ, въ смиреніи и нищеть, въ безчести и поругании и въ поношении, а о второмъ пришествіи сказано: егда пріидетъ во славъ своей. т. е. пріядетъ съ славою и силою, копьеносимый ангелами, предстоящими Ему со страхомъ и трепетомъ». Объясняеть, почему праведники названы овцами, а гобшники козлищами: «овцами называеть (Спаситель) святыхъ ради кроткаго, смиреннаго и незлобиваго ихъ житія и потому, что какъ овцы дають волну, такъ и святые дають намъ плодъ и пользу, т. е. божественный и духовный покровъ, и напояють насъ млекомъ, подавая душамъ нашимъ пригодную пищу, полезную и спасительную. А козлищами называеть гръшныхъ потому, что они идутъ къ стремнинамъ на беззаконіе и на пропасти и такъ же безчинны и неплодны, какъ козлища». Раскрываеть мысль, почему праведники получать награды, именно за дъла милосердія, а гръшники-наказаніе за несовершеніе этихъ дёлъ: «праведный и милостивый наслёдуеть царство потому, что онъ исполнилъ любовь, которая есть главизна всёхъ добродётелей. а часть любви есть милостыня. Немилостивый же хищникъ и неправедникъ OTсылается въ огнь, потому что стяжалъ ненависть, главизну всёхь золь, а часть ненависти есть немилосердіе»... Βъ заключение проповъдникъ старается возбудить своихъ слу-

\_ 204 \_

шателей къ покаянію, съ одной стороны, указаніемъ на современныя бёдствія, — при чемъ довольно подробно излагаетъ ученіе, что бёдствія посылаются на насъ за наши грѣхи и для нашего исправленія, а съ другой — напоминаніемъ о приближающемся постѣ, какъ времени покаянія и спасенія.

Слово Фотія въ недѣлю православія очень обширное, многосложное и очень неудачное. Въ первой, вступительной части, хотя она вовсе не служить вступленіемь кь послёдующей рёчи, авторъ говоритъ о томъ, что великое благо есть постъ и молитва, если только мы благодаримъ Бога за все, получаемъ ли отъ Него просимое или не получаемъ; что Богъ иногда не внемлетъ намъ, когда мы просимъ о неполезномъ. какъ не внялъ нёкогда даже св. Павлу, Мочсею и другимъ пророкамъ; что мы должны всегда молиться и непрестанно призывать Господа Інсуса, а особенно во дни святаго поста; что пость есть лёствица на высоту добродётелей, и что мы не должны останавливаться на первой ступени, а должны пройти и всѣ остальныя, т. е. подвизаться не только первую недблю, но и вст послъдующія. Во второй части представляетъ краткую исторію иконоборства и происхожденіе торжества православія, призываеть благословлять и ублажать благочестивыхъ царей и божественныхъ отцевъ, подвизавшихся за православную в вру, анавематствовать еретиковъ и твердо сохранять всё церковныя преданія, писанныя и неписанныя: «вст держащиеся ея (Церкви) должны мудрствовать такъ, какъ предали божественные апостолы и какъ, пріявъ оть нихъ, утвердили и живописали св. отцы: то есть въра апостольская, то вёра отеческая, то вёра православная, та въра утвердила вседенную». Въ третьей части снова ведетъ

рвчь о поств, убвадая къ строгому прохождению св. четыредесятницы, и говорить, что несоблюдение поста Адамомъ было причиною его погибели, что Христосъ постился сорокъ дней. Моусей-сорокъ. Илія и Даніилъ-тоже, что апостолы узаконили четыредесятницу, а св. отцы предали православнымъ: повторяетъ мысль, что постъ есть лъствица на высоту добродътелей: «пость есть поновление души и цъломудрие жития; пость хранить младенца, цёломудрить юныхъ, благоукрашаеть старцевъ; постъ очищение и освящение душъ и тълу; постъ приближение въ Богу и лику ангельскому». Въ четвертой части обращается въ князьямъ и вельможамъ, убогимъ и нищимъ, повторяеть имъ тёже наставленія, какія преподаль въ словѣ на Срътение Господне, и умоляеть всъхъ притекать со слезами покаянія къ духовнымъ врачамъ и открывать имъ, безъ всякаго стыденія, всё свои грёхи, напоминая о будущемъ судѣ, о неизвѣстности смерти, о грозномъ Судіи, о вѣчныхъ мученіяхъ. Пятая часть, самая обширная, есть собственно сокращение окружнаго послания митрополита Фотия ко всему священническому и иноческому чину, которое мы разсмотримъ въ своемъ мёстё, какъ сознается и самъ проповёдникъ въ самомъ началъ, говоря: «вамъ же, о Господни священницы, по большемъ первомъ наказанія, вмалъ нынъ наказаніе вашей любви предлагаю». Здёсь повторяются тё же самыя наставленія, нербако тёми же самыми словами, о важности и отвбтственности священнаго сана, объ обязанностяхъ пастырей, . КЪ САМИМЪ СООБ И КЪ ПАСТВЪ, КАКЪ ПРИГОТОВЛЯТЬСЯ КЪ СОвершенію литургіи и какъ блюсти себя послѣ и проч. а проч. Здёсь встрёчаемъ и тё мысли, то изречение св. Діонисія ареоцагита и другіе уроки священникамъ, какіе читали мы уже въ словѣ на Срѣтеніе Господне. Въ заключеніе проповѣдникъ умоляетъ всѣхъ своихъ слушателей, и священниковъ и вообще православныхъ, воспользоваться настоящимъ временемъ поста, очистить свою совѣсть покаяніемъ и такимъ образомъ приготовить себя къ срѣтенію свѣтоноснаго праздника Воскресенія Христова.

Считая излишнимъ разсматривать остальныя слова митрополита Фотія, очень похожія во всемъ на только-что разсмотрённыя нами, переходимъ къ его посланіямъ и грамотамъ. Эти посланія и грамоты двухъ родовъ: окружныя, т. е. обращенныя ко всему духовенству или ко всёмъ христіанамъ русской Церкви, и неокружныя. адресованныя только въ извёстныя мёста и къ извёстнымъ лицамъ. Тё и другія или содержать въ себѣ наставленія въ истинахъ вѣры, нравственности и благочинія христіанскаго, или трактують о современныхъ событіяхъ: о раздёленіи и возсоединенія русской интрополіи, противъ ереси стригольниковъ и противъ разныхъ другихъ безпорядковъ въ церкви (<sup>260</sup>). Мы остановимся только на немногихъ изъ этихъ посланій и грамотъ содержанія не юрпдическаго, которыя не были намп разсмотръны прежде.

Въ окружномъ своемъ посланія ко всему священническому и иноческому чину (<sup>261</sup>) Фотій-въ первой части го-

\_\_\_\_ 207 \_\_\_\_

<sup>(340)</sup> Большая часть этихъ посланій и грамотъ напечатаны въ Акт. Эксн. т. І, въ Акт. Ист. т. І, въ Донолн. къ Акт. Ист. т. І, въ П. Собр. Р. Лът. IV, 116, къ Ник. Лът. V, 65. Заглавія другихъ, еще не напечатанныхъ показаны въ Дополн. въ Акт. Ист. І, примъч. стр. 14—15; въ Опис. Румянц. Муз. стр. 272. 273; къ Опис. рукоп. Моск. Сунодал. библ. кн. IV, 755. (<sup>241</sup>) Дополн. къ Акт. Ист. 1, № 181.

ворять о важности и тяжкой отвётственности священническаго сана; во второй излагаеть обязанности духовныхъ пастырей по отношению къ самимъ себъ, къ паствъ, храму н богослуженію; въ третьей преподаеть правила противъ незаконныхъ браковъ, касательно постовъ, исповѣди, поста въ среды и пятки, крещенія дётей и елеосвященія. Это посланіе, несмотря на растянутость, повторенія и темноту, обычныя въ сочиненіяхъ Фотія, принадлежитъ къ лучшимъ его посланіямъ. Вотъ нѣкоторыя наставленія его пастырямъ: сразумейте, о священники Господни, каковы должны быть мы. Мы должны, какъ говоритъ великій Діонисій, облечься во всякую добродётельную силу, учительную, словомъ и дъломъ подвизаясь во всякой добродътели и возводя къ ней людей Господнихъ: достоить бо, сказалъ онъ, быти Господню священнику чисту и тако очищати, свъту быти и тако просвъщати, святу быти и тако освящати. И къ намъ же относится высшее слово: вы есте свѣть міра, вы есте соль земли; аще же соль обуяеть, чимъ осолится (Мате. 5. 13. 14). Разумбите же, священники Господни, какъ долженъ быть чисть и доброд теленъ священникъ Господень, быть образомъ для всёхъ, пріявъ такую Божію благодать и власть. быть подражателемъ совершенствъ Владыки Христа, по благовъстію Его: будете совершени, якоже Отецъ вашъ небесный совершенъ есть (Мате. 5, 48). Посему, священники Господни, да искушаемъ себя каждый, съ какимъ страхомъ и трепетомъ мы должны содержать санъ великаго Божія священства, которое и самимъ ангеламъ ужасно и недостижимо. Нерадящие о семъ, какъ уничижающие божественное Я Heрадивые рабы, подлежать въчному осуждению, по великому Христову евангельскому слову: рабъ вёдёвый волю господина своего... біенъ будетъ много (Лук. 12, 47). Итакъ, о священники Господни, заботливо внимайте и о Христовой паствё, зная, что если отстанетъ одна овца и будетъ похищена звёремъ по нашему небреженію, то кровь ея истяжетъ праведный Судія отъ рукъ нашихъ. Молю васъ и о томъ, чтобы вы истрезвились, умёряя себя во всемъ, чтобы проповёдывали евангельское ученіе истинное, блюли себя по апостольскимъ и отеческимъ преданіямъ и пасли паству Христову, и отвергали отъ себя всякую нечистоту и попеченіе и пьянство, помня слово божественнаго Павла: піаницы царствія Божія не наслёдятъ (1 Кор. 6, 10)».

Два посланія Фотія въ Кіевопечерскій монастырь довольно сходны между собою (<sup>262</sup>). Въ томъ и другомъ митрополитъ напоминаетъ братіи о древнихъ великихъ подвижникахъ и ихъ правилахъ, также объ Антоніи и Өеодосіп печерскихъ, в заповёдуеть подражать ихъ жизни. Но первое посланіе гораздо обшириње последняго. Кроме того, въ первомъ посланія святитель возстаеть противъ нетрезвенной жизни нѣкоторыхъ иноковъ, повторяетъ мысли о важности священства, изложенныя въ окружномъ посланіи его ко всему духовному чину, и внушаетъ всёмъ миръ и любовь; а во второмъ-упоминаеть о бывшемъ раздѣленіи и послѣдовавшемъ соединении русской Церкви, учить уподобляться пяти дъванъ мудрымъ въ евангельской притчъ п, по случаю казней Божінхъ, поражавшихъ тогда Россію, призываетъ всѣхъ къ

(<sup>30</sup>) Напечатаны въ Дополн. къ Акт. Ист. I, № 180. Заглавіе третьяго, не напечатаннаго, см. тамъ же въ прим'яч. стр. 15.

И. Р. Ц. Т. Ү.

14

самонспытанію и исправленію жизни. Вотъ нёсколько наста. вленій изъ перваго посланія: «и о семъ пишу вашему иночеству, да будеть во всемъ вашемъ сожительстве всякое ду. ховное согласіе и духовная любовь. Вы знаете заповёдь самого великаго нашего пастыря Христа, данную св. апосто. ламъ, о любви: о семъ разумѣютъ вси, яко мои ученицы есте, аще любовь имате между собою. Единымъ миромъ божественные апостолы просвѣтили всю вселенную и привеля къ богопознанию. И божественные отцы были преемникамя мира: такъ какъ Христосъ самъ есть миръ и истина. А вражда отъ сопротивнаго, и всёми таковыми коварствами занимаеть насъ нашъ супостать. Онъ искони ратуетъ враждою на человёка, и какъ ржа снёдаетъ желёзо, такъ вражда оть сопротивнаго отъемлеть человеческую добродетель, или ближе, какъ нѣкая птица ударяетъ въ дерево и оттого все дерево сгниваетъ, такъ и брятоненавидение погубляетъ всю добродётель человёческую... Молю вашу любовь, чтобы вы, по примъру божественныхъ отцевъ, стяжали всякіе подвиги духовные и показали всякое духовное наслёдство этихъ велижехъ настоятелей духовныхъ, создателей сея честныя обители, за труды которыхъ Господь столько прославилъ ващу св. обитель... Ибо отъ вёры и отъ дёлъ оправдывается человёкъ и дёлается наслёдникомъ царствія небеснаго... По мёрё подвиговъ и. трудовъ духовныхъ раздаются вёнцы отъ мздовоздаятеля Христа, и потому молю вась во всемь соблюсти свое исповёданіе и въ чистой и нескверной ризё представить душу свою своему Владыкѣ». Во второмъ посланія

относительно казней Божіихъ митрополитъ говоритъ слёдующее: «когда я слышалъ о страшныхъ прещеніяхъ Владыкв, обнаруживавшихся здёсь лютыми болёзнями и мороиъ,-то, олинъ Богъ въдаетъ, какъ, слыша это, я изливался слезами предъ Богомъ, имъя неусыпное попечение о Христовой паствъ. И им должны знать, чада моя, каковы мы были и что значать постигающія насъ б'ёдствія. Всякому возрасту и роду нужно знать это и разсматривать себя въ самосудительныхъ своихъ совъстяхъ. Рабы и свободные, простые люди 1/ и воины, владёльцы и находящіеся подъ властію, мужи и лёти, старцы и юноши, священники и святители, вельможи и князья-вст войдемъ въ свои совтсти и испытаемъ себя, не уклонились ли мы отъ пути праваго и не содѣлалесь ли непотребными по грѣхамъ своимъ и нечестію. За сіе-то и постигають насъ таковыя праведныя прещенія, которыми Господь Богъ желаетъ перемёнить естество наше я возвесть его въ первое достопнство, наказуетъ насъ временно, да не постраждемъ вёчно. Посему молю вашу любовь, булемъ всегда возвышать гласы моленія нашего, вмёстё съ очистительными душами, къ могущему спасти насъ Господу. предваряя гибеъ Его обращениемъ. Постараемся снова возвратиться на путь правый, да увидимъ общаго Владыку. премёняющагося отъ гнёва в ярости на всякую милость». Нельзя не замътить, что оба посланія въ Кіевопечерскій монастырь написаны Фотіемъ въ самомъ Кіевѣ: потому что въ обоихъ святитель выражается: «пріидохъ къ вашей любви». чтобы преподать вамъ духовное наставление. Но, судя по началу посланій и потому, что въ обонхъ онъ неразъ повторяетъ: «пишу вамъ», надобно заключать, что они не были произнесены имъ самимъ, а были прочитаны братіи къмълибо по его порученію и отъ его имени.

14\*

· Въ посланія въ Дитовцамъ православнымъ (<sup>268</sup>) Фотій. упомянувъ о совершившемся возсоединения русской митро. подін, говорить, что онъ съ теплою любовію духовною пришелъ къ ихъ любви, чтобы свять между ними свия слова Вожія, объясняеть притчу «о человёкё царё, состязавшемся о словеси съ рабы своими», прилагаетъ ее къ тёмъ страшнымъ казнямъ Божіимъ, которыя тогда поражали Литву и всю Россію, убъждаеть встхъ покаяться и исправиться, угрожая гнёвомъ Божіимъ, и въ частности даетъ наставленія князьямь, вельможамь, богатымь и проч. «Вы же, благородные князи и вельможи, которымъ врученъ народъ христіанскій, молю васъ, непрестанно, оказывайте всякое благодѣяніе. и заступленіе, и помощь Христовымъ людямъ, по природъ родственной вамъ и присной братіи, отъ которыхъ и вы сами... И за нихъ Христосъ пролилъ кровь свою, а васъ поставилъ надъ ними владъльцами. Посему умоляю васъ, чада мои, призирать и блюсти ихъ, въ соблюдение заповъдей Христовыхъ, и во всемъ содержать нелицемърный судъ Божіей правды... Имъже судомъ судите, судится вамъ; въ нюже мъру мърите, возмърится вамъ. Такъ, чада мон, немилостивымъ владбльцамъ предлежитъ тяжкій судъ, державныхъ и сильнъйшихъ ожидаетъ грозное испытаніе отъ праведнаго Судіи. Ибо какъ правосудіе, такъ и правомъріе любить Богь, будучи праведень и промышляя о праведныхъ... Въ постановленіяхъ касательно торжищъ не дёлайте ничего вопреки правды Божіей и узаконеннаго вамъ, не оби-

(363) Допоян. въ Акт. Ист. I, № 183.

жайте и не корыстуйтесь излишнимъ несправедливо на счеть братія вашей. Ибо неправильно собранное злё погибнеть и пріобрящеть вамъ вёчную душевную тщету; а сёющіе съ благословеніемъ, съ благословеніемъ и пожнуть, я въ тишинѣ снёдять труды плодовъ своихъ. Итакъ, молю васъ, будьте довольны оброками вашими... Богатые, всячески стяжите малосердіе и человёколюбіе и оказывайте нищимъ щедрое подаяніе... Самъ Богъ убожить и богатитъ, смиряетъ и возноситъ, возводитъ отъ земли убогаго и воздвизаетъ отъ гноища нищаго».

Къ числу лучшихъ посланій Фотія принадлежить написанное имъ во Псковъ по случаю моровой язвы (264). «Изначала, — пишетъ митрополитъ, — Творецъ нашъ Христосъ Владыка наказываеть нась, свое достояние, многоразличными наказаніями и болѣзнями къ нашему исправленію, требуя обращенія нашего, а не погибели. Посему многократно всячески претитъ намъ, щадя корень, да сохранитъ плоды. Воть и на насъ, возлюбленные, послъдовало такое Божіе наказаніе. на Москву и на иные окрестные грады, и на Тверь, и на другія страны. Мы за то только благодаримъ глубину судебъ Божінхъ и неизреченную пучину человѣколюбія Господа, что Онъ не внезапно и не горько взимаетъ свои созданія, а даеть вполнѣ приготовляться къ христіанской кончинь съ чистымъ покаяніемъ и исповеданіемъ, съ елеосвященіемъ и причащеніемъ честнаго животворящаго Христова тыа и божественныя и животворящія Его кровн; а многіе

(<sup>264</sup>) ART. Ист. I, N 30.

- 213 -

- 214 -

отходять въ Богу и въ подобіи великаго ангельскаго одѣянія. И и имъю надежду на человѣколюбіе Божіе объ отходящихъ такимъ образомъ въ вѣчному животу. Молюсь также человѣколюбцу Богу и надѣюсь, ожидая, что Онъ праведный гнѣвъ свой обратитъ въ прежнее милосердіе въ намъ, своему достоянію. Страшась же и трепеща постигшихъ насъ Владычнихъ наказаній, всё мы, православные, вмѣстѣ должны внимательно испытать себя и познать, за что мы такъ страдаемъ, и не уклонились ли съ праваго пути. А затѣмъ со слезами да потщимся снова вступить на правый путь, прлбѣгнемъ въ Богу, чистосердечно исповѣдуясь Ему во всемъ, и отступимъ отъ всѣхъ нечистотъ и страстей»... Послѣ этого святитель преподаетъ краткія наставленія священникамъ и инокамъ, посадникамъ, властителямъ и нарочитымъ града, приличныя ихъ званію.

Духовное завѣщаніе митрополита Фотія раздѣляется на двѣ половины. Въ первой—онъ бросаеть взглядъ на свою протекшую жизнь, съ любовію вспоминаеть о лѣтахъ своей молодости, которыя провелъ въ пустынѣ подъ руководствомъ блаж. старца Акакія, говорить о своемъ внезапномъ и почти невольномъ возведеніи въ санъ митрополита русскаго и перечисляетъ тѣ скорби, какія испыталъ въ Россіи въ продолженіе своего архипастырства. Во второй части, исповѣдавъ кратко православную вѣру, прощается съ греческими царями и русскими князьями, живыми и умершими, съ митрополитами, архіепископами и епископами и со всѣми православными духовнаго и мірскаго чина, благодаритъ тѣхъ, которые любили его—своего архипастыря, и оказывали ему пособія въ жизни, прощаетъ и разрѣшаетъ всѣхъ оскорбляв-

- 215 -

шихъ его и подвергшихся его запрещенію, поручаетъ свое митрополичье достояніе, бояръ и слугъ великому князю и его супругѣ, и еще разъ преподаетъ всѣмъ конечное цѣлованіе, прощеніе и благословеніе. Эта послѣдняя часть, которая и есть собственно завѣщаніе, дѣйствительно составлена по образцу завѣщанія Кипріанова, хотя содержитъ въ себѣ болѣе подробностей (<sup>265</sup>).

Всё сочиненія митрополита Фотія показывають, что онъ быль пастырь образованный и хорошо знакомый съ канонами и установленіями православной Церкви, пастырь въ высшей степени попечительный и ревностный, принимавшій самое живое, сердечное участие въ своихъ пасомыхъ. Главное направление его сочиненій можно назвать учительнымъ, или еще точнев, нравственнымъ. Не только въ пропов'дяхъ, но и въ посланіяхъ и въ грамотахъ, онъ болёе всего старается учить духовныхъ чадъ и учить нравственности. Потому-то самыя его посланія не безъ основанія названы въ рукописяхъ поученіями. Но нельзя не сознаться, что сочиненія Фотія лишены силы и жизни, вялы и скучны. Видно, что они составлялись на - скоро и мало обработаны. Большая часть изъ нихъ скудны содержаніемъ. Мысли изложены въ нихъ крайне растянуто и многоръчиво, часто безъ связи и послъдовательности, и перепутаны вводными предложеніями. Авторъ нервдко повторяется и въ одномъ и томъ же, и въ разныхъ своихъ писаніяхъ. Чаще всего онъ любилъ бесъдовать о трехъ предметахъ: о казняхъ Божінхъ, обязанностяхъ па-

(<sup>344</sup>) Нацечат. въ П. Собр. Р. Лът. VI, 144; Ник. Лът. V, 100.

стырей Церкви и скорой кончинѣ міра, которой тогда ожидали. Въ языкѣ русскомъ и славянскомъ, какъ самъ совнается, онъ не былъ искусенъ, и потому слогъ его сочиненій какой-то странный и неправильный, представляеть не мало словъ, а еще болѣе сочетаній словъ, въ которыхъ трудно добиться смысла (<sup>266</sup>). Близкій переводъ этихъ сочиненій на русскій языкъ былъ бы труденъ, а по мѣстамъ и невозможенъ по неясности выраженій. Впрочемъ, и при такомъ переводѣ сочиненія ничего не пріобрѣли бы во внутреннемъ своемъ достоинствѣ. Драгоцѣнны они, какъ памятникъ пастырской дѣятельности первосвятителя, но имѣютъ мало цѣны, какъ памятникъ литературный.

Гораздо важнёе въ послёднемъ отношенія сочиненія другаго нашего тогдашняго митрополита, совмёстника Фотіева, Григорія Самвлака, состоящія изъ 22 словъ, трехъ историческихъ сказаній о святыхъ, одной полемической статьи противъ латинянъ и одного богослужебнаго стиха на Успеніе Пресв. Богородицы. Судя по этимъ сочиненіямъ, Григорій превосходитъ Фотія и естественными дарованіями и образованіемъ, а по сохранившимся о немъ отзывамъ былъ вообще человёкъ весьма ученый и начитанный (<sup>267</sup>). Онъ основательно зналъ св. Писаніе и творенія

(<sup>366</sup>) Въ посланія въ Кієвопечерскій монастырь Фотій писаль: «незазрите убо смёренію моєму, яко неискусну ми сущю писанію вашему и языку» (Доп. въ Акт. Истор. I, стр. 323).

(<sup>267</sup>) Въ Никоновой автописи о немъ замйчено: «книженъ зйло, изученъ убо бѣ книжнім мудрости всяцей изъ дѣтства, и много писаніа сотворивъ остави» (Y, 73). Коядовичъ говоритъ о немъ: «Gregoreus Cemivlacus vir singularis eruditionis, in sacra scriptura commendatus» (Miscell. rerum ad stat. eccles. in magno Lituaniae ducatu. Vilnac, 1650, p. 43).

превнихъ учителей Церкви, которымъ старался слёдовать не только въ мысляхъ, но и во внёшнемъ изложени ихъ, въ составъ проповъдей, въ самыхъ пріемахъ и оборотахъ ручи. Болбе всего Григорій подражаль знаменитьйшему изъ христіанскихъ витій-св. Іоанну Златоусту; но неръдко пользовался мыслями изъ поученій св. Василія великаго, св. Епифанія, св. Андрея критскаго, св. Іоанна Дамаскипа и другихъ, переработывая впрочемъ эти заимствованія такъ, что сообщаль имъ характеръ самостоятельный. своеобразный. Таланть Григорія Самвлака быль по преимуществу таланть ораторскій: онъ не отличался глубокомысліемъ, но отличался воспріимчивостію, гибкостію, плодовитостію. Стремленіе къ витіеватости, сравненія, противуположенія. метафоры, вообще тропы и фигуры встръчаются у него на витіеватая рѣчь отзывается каждомъ шагу. Пногда эта искусственностію, холодностію, напыщенностію, но нерѣдко она согръта теплымъ чувствомъ и проникнута сильною мыслю и одушевленіемъ. Въ проповѣдяхъ Григорія Самвлака, какъ и въ проповѣдяхъ древнихъ учителей Церкви, нельзя искать строгаго расположенія мыслей по правиламъ риторики; но однакожъ всегда соблюдается порядокъ ръчи боле вля менее естественный, бесёдуеть ли авторь объ одномъ предметъ въ цёлой проповъди, или о различныхъ. Большая часть проповѣдей Самвлака посвящена древнимъ священныхъ событіямъ, воспоминаемымъ Церковію; но въ нѣкоторыхъ своихъ сочиненіяхъ онъ отозвался на событія, ему современныя или близкія по времени: такъ, въ одной изъ проповћдей онъ вооружается протлвъ ереси Акиндиновой, Волновавшей тогда Грецію; въ другой-противъ обычая

латинянъ совершать евхаристію на опръснокахъ; третью написаль въ похвалу недавно скончавшемуся дядв своему Кипріану, митрополиту русскому; четвертую-въ похвалу другому своему бывшему покровителю и руководителю Евенмію, патріарху терновскому; всё три историческія сказанія Григорія повёствують о новоявленныхъ угодникахъ его родины-Сербін. Господствующее направленіе въ проповѣдяхъ его, въ однёхъ догматическое, а въ другихъ историческое; но нравственныхъ наставлений слушателямъ, за исключеніемъ двухъ-трехъ проповёдей, къ изумленію, почти не встрёчается. Пропов'я Григорія вообще довольно обширны, а нёкоторыя даже очень общирны. Слогъ его почти всегда-чистый славянскій и удобопонятный, кром'в нікоторыхъ выраженій и двухъ-трехъ греческихъ словъ. Предлагая довольно подробный анализъ сочинений Григорія, какія только мы имёли подъ руками, въ особомъ Приложении (<sup>265</sup>), представимъ здёсь для примёра, въ полномъ составѣ, одну изъ лучшихъ его проповъдей, именно въ великій четвертокъ.

«Печаль объемлеть мою душу, — говорить проповъдникъ, — и недоумѣніе останавливаеть мой помысль, когда я вспоминаю объ окаянномъ Іудѣ. Съ такой высоты и въ какую пропасть онъ повергъ себя! Отъ такой славы апостольскаго чина къ какому, страстный, пришелъ безчестію! Отпалъ отъ такой сладости Учителя и обложилъ себя такою горечью сребролюбія! Оно-то и довело его до горькой смерти

<sup>(&</sup>lt;sup>206</sup>) См. Приложен. № Х. Перечень и оглавленіе сдовъ Григорія Самвлана-въ Опис. рукоп. Моси. Сунод. библ. кн. IV, № 235, стр. 134-140, и Шевир. Ист. Русси. Слов. ПІ, лекц. XV, прим. II.

отъ удавленія. И сбылось на немъ пророческое слово: удаляющіеся отъ Тебе погибнутъ.

«Владыка и словомъ и дёломъ отвлекаль его отъ паденія. Пеломъ. -- когда омылъ ему ноги и сподобилъ вечери. Словонъ. -- когда говорилъ: единг отз васт предастъ мя, -- выражаясь вообще, а не желая обличить его предъ всъми, обличая только его совёсть и возбуждая ее къ покаянію. Кого не умилили бы эти слова: Сынз человъческий идеть по речен. ному: обаче горе человъку тому, имже предается (Лук. 22, 22)? Но Іуда не внялъ... Такова-то жестокая душа: ей трудно придти къ исправлению, она постоянно взираеть на погибель, къ которой стремится. Посмотри, какой примфръкъ исправленію видёль Іуда въ блудной жень. Но онъ не обратилъ вниманія на ея покаяніе, а погибалъ въ то самое вреия, когда она спасалась. Повъствуя объ этомъ, евангелистъ говорить: тогда шедъ единъ отъ обоюнадесяте, глаголемый. Іуда искаріотскій, ко архіереомъ рече: что ми хощете дати, и азъ вамъ предамъ Его (Мато. 26, 14). Тогда шедъ... когда же? Когда блудница возненавидъла гръхи и пришла въ покаянію, когда совлеклась скверной одежды блуженія, когда притекла къ Учителю, являя много любви въ многоцённости принесеннаго дара, когда слезами омочила пречистыя ноги Его и власями своими отерла ихъ, когда получила совершенное отпущение многихъ гръховъ, раздрала рукописаніе ихъ и посрамила діавола... А Іуда тогда шелъ соглашаться въ цёнё, помрачивъ духовное око свое сребролюбіемъ. Онъ уже не чувствоваль, съ какой высоты падаль. О чудо! Какое внезапное измёненіе той и другаго! Одна, бывши рабою врага спасенія, получила свободу, припавъ къ

Избавителю; другой отошель отъ Учителя и сталь рабомъ сребра. Та, блудная и посрамленная, пріобщалась въ чину муроносицъ, — этоть имя ученика измѣняль на мерзость предательства. Та удостоивалась благохваленія во всемъ мірѣ, по слову Господа: аминь глаголю вамъ: идпже аще проповъдано будетъ еваниеліе сіе во всемъ міръ, речется и еже сотвори сія, въ память ея (Матө. 26, 13); а этотъ покрывалъ себя безславіемъ. О окаянство Гудино! Потому-то и говоритъ Павелъ: мняйся стояти да блюдется, да не падетъ (1 Кор. 10, 12).

«Тонда шедъ единъ отъ обоюнадесяте... рече... этимъ показывалъ евангелистъ, что Іуда былъ не изъ числа другихъ учениковъ, т. е. семидесяти, но изъ двѣнадцати, всегда пребывавшихъ со Христомъ, слушавшихъ Его сладостное, небесное ученіе, и въ церкви, и среди народа, и наединѣ, изъ двѣнадцати, которымъ даровалъ Господъ силу творить чудеса, власть изгонять бѣсовъ и повелѣніе крестить,—изъ тѣхъ двѣнадцати, которымъ Опъ обѣтовалъ, что они возсядутъ на двѣнадцати престолахъ и будутъ судить обѣманадесяти колѣнамъ Изранлевымъ. Единъ отъ обоюнадесяте..., сказалъ евангелистъ, чтобы показать, на какой высотѣ стоялъ Іуда и въ какую пучину злобы низвергъ себя. Прибавилъ къ имени его и отечество, сказавъ: *Іуда искаріотскій*, потому что былъ и другой Іуда, называемый Іаковлевымъ.

«Они же поставища ему тридесять сребренникъ. И зачъмъ ты, Іуда, для чего продаешь Учителя? Зачъмъ цънишь безцъннаго? Зачъмъ спътишь отнять отъ Сіона камень краеугольный? И что тебя подвигло на предательство? Или Онъ оставилъ тебя, нарицая другихъ апостолами? Или, бесъдуя

съ ними, отгонялъ тебя? Или имъ вручилъ ковчеженъ, утанвъ оть тебя? Иля, вкушая съ ними, презрёль тебя? Или, омывъ ноги имъ, тобою возгнушался? О слёпота! Ты говоришь: что ми хощете дати? Да что больше хочешь ты получить взамёнъ оставляемаго тобою? Оставляешь свёть и становишься тьмою; оставляеть то, чего око не видь, и ухо не слыша и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящима Его, — и принимаешь вѣчное поношеніе; оставляешь новую чашу, которую Владыка объщаль дать другамъ своимъ въ царствія своемъ, и испиваешь горькую чашу удавленія; оставляешь право быть судіею вселенной вмёстё съ Петромъ и прочими учениками, и становишься рабомъ діавола. О безуміе Іудино! Ты говорить: что ми хощете дати? Такъ-то ты исполняешь повелёние Учителя... Онъ заповёдываль не стяжать сребра и злата, не облачаться въ двё ризы, не имъть при поясахъ мъди и влагалища; а ты безстыдно говоришь: что ми хощете дати... О, крайнее нечувстве! Ты не вспомнилъ блаженнаго пребыванія съ Учителемъ. Его частыхъ и уединенныхъ собесъдованій: ибо иного разъ Господь принималь ихъ (дебнадцать учениковъ) наединъ, уча ихъ въ безмолвномъ мѣстѣ приготовить сердца свои къ принятію словесь Его. Не вспомниль ты чудесь Его, предсказаній будущаго, таинства той самой вечери, когда Онъ изрекъ: желаніеми возжельки сію паску ясти съ вами. Ты не устылился наконецъ Владыки, встающаго съ вечери, снимающаго рязы, препоясывающагося лентіемъ по обычаю рабовъ, влпвающаго воду въ умывальницу и умывающаго ноги ученикамъ, и, какъ говорятъ церковные богословы, прежде дру-· ГИХЪ УМЫВАЮЩАГО НОГИ ПРЕДАТЕЛЯ...

Что же ты, о Іуда?... Если прочіе ученики омывали ноги, будучи чистыми, -- какъ сказалъ Господь: вы чисти есте, но не еси, исправляя тебя, - то они, добрые дёлатели правды, готовилясь въ проповёде и сёянію евангелія; пиъ надлежало въ скоромъ времени идти въ міръ весь для благовъстія, пріявъ крещеніе и совершеніе отъ Утёшителя. А ты, къ чему ты готовясь, простираешь безстыдно ноги для омовенія? Къ тому ли, чтобы скоро идти на преданіе Господа и увидеть сребренники въ рукахъ своихъ? О неразуміе прелателя! Когда другіе ученики, будучи таинниками и князьями вселенной, -- поставиши бо ихг, сказалъ Давидъ, князи по всей земли, - когда они принимали таинства, которыми имъли обновить вселенную: тогда ты, будучи предателемъ, зачъмъ дерзостно простираешь руку твою къ хлёбу? Затёмъ ли, чтобы вскорѣ предать себя лукавому, чтобы исполнилось надъ тобою псаломское предречение: ядый хлюбы моя возвеличило есть на мя пяту? Этого не слушалъ и не помыслиль неразумный ученикъ, но остался неисправимымъ. Душа, однажды потерявшая стыдь, не уцбломудривается жестокими словами и не умиляется кроткими, но бываеть подобна тому городу, о которомъ пророкъ, рыдая, сказаль: лице жены блудницы бысть тебъ, не хотъла еси постыдитися ко всъмъ (Iep. 3, 3).

«Такъ пострадалъ окаянный Іуда! Подобно ему страждуть и тѣ, которые приносять опрѣсноки въ жертву, прельщающіе и прельщаемые, и говорящіе безъ стыда, будто Господь въ вечеръ таинства далъ опрѣснокъ, произнеся: *cie есть тало мое.* Они не слышатъ Павла, учителя языковъ, вопіющаго и говорящаго: *азъ пріяхъ отъ Господа, еже и предах*  вамъ, яко Господь Іисусъ въ нощь, въ нюже преданъ бываше. пріємь ханьбь, и благодарись преломи и рече: пріимите, ядите: сіе есть тъло мое, еже за вы ломимое: сіе творите въ мое воспоминание. Елижды бо аше ясте хлобъ сей и чаши сію пісте, смерть Господню возвъщаете, дондеже пріидета (1 Кор. 11, 23. 24. 26). Апостолъ сказаль: азъ пріяхъ отъ Господа; они же, не стыдясь, предлагають безквасное. Имъ прилично сказать: вы ли, своезаконники, истините, или Павель, учитель вселенной, Павель, - эта душа, досягавшая до небесь, Павель, -- этоть человёкь, восхищенный до третьяго неба, толикій и таковый, Павель, кого, хотя онь быль прежде гонителемъ, послалъ Богъ во языки проповѣдывать тапиство евангелія, сказавши: яко сосуда избрана ми еси? Онъ (Павель) не сказаль-оприснока, хотя бы могъ сказать, если бы хотълъ, но сказалъ – хлюбъ. А хлъбомъ никогда не называется безквасное, какъ несовершенное. И какъ назвать хлѣбомъ брашно съ водою безъ кваса, когда оно носитъ на себъ образъ мертвенности? Хлѣбомъ же И называется N есть только квасное, каки имѣющее въ квасѣ образъ жизни, по причинѣ восходительнаго (свойства), принимаемаго за образъ души разумной и словесной. И потому всякій, приносящій въ жертву опрѣсноки, недугуетъ ересію аполлинаріевою и евагріевою, дерзнувшею называть плоть Господню бездушною и неразумною.

«Но евангелисть, говорять, сказаль: ез переый день оприсночный приступиша из Іисусу ученицы, гласолюще: ида хощеши, да уготоваема Ти ясти пасху? Если же это быль первый день опрёсноковь, то ясно, что сообразно съ закономъ Господь и самъ вкушаль опрёсноки, и преподаль

ученикамъ. Нётъ, нётъ! Евангелястъ ничего не сказаль о снёди опрёсночной, но сказаль: ядущима има, пріема Іисиса **хлъбъ и благословивъ преломи**, и даяше ученикамъ, и рече: пріимите, ядите: сіе есть толо мое. Какъ же могъ Господь назвать вешію бездушною тёло свое, когда Онь пріяль плоть разумную и одушевленную? Какъ Онъ могъ дать опрёсноки, когда они еще не начинались, а квасный хлёбъ еще не былъ оставленъ? Въ четырнадцатый деньмъсяца овча закалалось къ вечеру, когда и Владыка нашъ . былъ пожренъ на крестъ, установляя законную жертву. Въ тотъ день, въ шестый часъ труба возвъщала отложение и оставление кваснаго хлёба. И въ ту ночь до утра ёли пасху, какъ повелѣвалъ законъ, обувшись, стоя и подпершись жезлами. Тогда не было ничего варенаго въ домѣ, но все печеное огнемъ безъ сокрушения кости, съ сожжениемъ остатковъ. На разсвётё пятнадцатаго дня, въ субботу, начиналя Всть опрёснови съ горькими травами и бли въ продолженіе осьми дней. Это былъ праздникъ опръсноковъ, называемый пасхою. Первымъ же днемъ опрѣсночнымъ евангелисть назваль не самый день опрёсночный, пятнадцатый мъсяца, но третій предъ темъ, тринадцатый того мъсяца, какъ прежде бывшій. Такъ, Матеей (26, 17) и Маркъ (14, 12) говорять: во первый день опръсночный, егда пасху жряху, глаголаша Ему ученицы Его: гдъ хощеши, шедше уготоваемъ, да яси пасху? А премудрый Лука (говорить): npiude день оприснокова, въ ониже подобаше жрети пасху: и посла Петра и Іоанна, рекъ: шедша уготовайта намъ пасху, да ямы (22. 7. 8). Сказаль: пріиде день оприснокова, т. е. уже при дверяхъ былъ, наступалъ, какъ и мы говорцыъ при

нсходё зимы, что весна пришла, — не потому, будто мы вошли въ нее, но потому, что она близка; подобно тому, какъ о друзьяхъ и знакомыхъ, слыша, что они идуть къ намъ, мы съ радостію говоримъ къ находящимся съ нами: «онъ пришелъ сюда», — между тѣмъ какъ его раздѣляетъ отъ насъ еще далекое разстояніе. Такъ же — и о жатвѣ, предвидя ея приближеніе, когда еще зеленѣютъ колосья, земледѣльцы говорятъ: «жатва пришла», — говорятъ, чтобы, при вѣсти о приходѣ ея, изострились серпы, приготовились жнецы, гумно очистилось, житницы были прибраны. Такъ же и здѣсь сказано: *пріиде*, потому что былъ близокъ.

• Ше дша же, пишеть евангелисть, обувтоста, якоже рече нма, и уготоваста пасху (-13), и потомъ, ни о чемъ другонъ не упомянувъ, продолжаетъ: и егда бысть часъ, возлеже, и обонадесяте апостолы съ Нимг. И рече къ нимг: желаніемъ возжельхъ сію пасху ясти съ вами, прежде даже не пріиму мукъ. Вечерю эту Господь назваль пасхою; сказаль: желаніема возжельха, чтобы показать, какъ близко было время таинства Его преданія и крестной смерти. И пріима хльба, хвалу воздава, преломи, и даде има, глаголя: сіе есть тило мое, еже за вы даемо: сіе творите въ мое воспоминаніе. Такожде и чашу по вечери, глаголя: сія чаша — новый завить моею кровію, яже за сы пролисается (-19. 20). Итакъ, видишь ли, какъ ученики совершали законное приготовление къ пасхъ и чаяля (видъть) обычный законный день, а Владыка творилъ тайную вечерю, назвавъ ее вожделънною пасхою, на которой предаль таинство другамъ своимъ? Потому-то они и не стояли. какъ повелѣваетъ законъ, подпершись жезлами и вкушая печеное, но возлежали и употребляли вареное. Тамъ была соль,

И. Р. Ц. Т. У.

15

Въ которой Владыка омочивъ хлёбъ далъ лукавому ученику. Пріимъ хлюбъ, хеалу создасъ, преломи и даде имъ, научая ихъ священнодъйствію и возбуждая ихъ разумы къ благодаренію за то, что такимъ великимъ дарамъ они сподоблялись. Сіе есть тюло мое, еже за сы даемо..., ва васъ и послъдующихъ Мнъ и пріобщающихся скорбямъ моимъ и гоненію, за всю вселенную, которую вы хотите крестить, ходя овцами посреди волковъ, превращая ихъ звърство въ овчую кротость. Сіе творите съ мое воспоминаніе, потому что Я искренне пріобщился плоти и крови и уже иду исполнить все смотрѣніе таинства и уже не буду жить съ вами, какъ прежде. Но исчаль да не объемлетъ сердца ваши, что Я оставляю васъ, единожды избранныхъ Мною: вкушая хлѣбъ сей—плоть мою—и чашу сію—кровь мою, во Мнѣ пребудете и Я въ васъ.

«Но окаянный Іуда остался сему чуждымъ. Онъ приняль отъ руки Господней хлёбъ сребролюбивою рукою, и по хлёбѣ вошелъ въ него сатана, какъ сказалъ возлюбленный Іоаннъ. До тёхъ поръ сатана искушалъ его, подстрекая на предательство; а теперь, такъ какъ Іуда былъ совсёмъ оставленъ по непреоборимому своему стремленію, совершенно овладѣлъ его душею: ибо такое безчувствіе одержало его, что и въ солило безстыдно простеръ свою руку. Потому и Господъ вслёдствіе такой дерзости, омочивъ хлёбъ въ солило, далъ Іудѣ, являя тѣмъ ученику, тайно спросившему, что сей-то п есть предатель, а самому предателю сказаль: еже творищи, сотвори скоро (Іоан. 13, 27), скрывая отъ учениковъ его намѣреніе. Ибо, если бы предательство было узнано, теплый вѣрою Петръ, отрѣзавшій ухо архіерейскому рабу предъ множествомъ воиновъ, чего не захотвлъ бы сдвлать съ Іудою, когда теперь Петру ничто не препятствовало? Онъ непремѣнно убилъ бы Гуду.

«Сего же никтоже разумь отз возлежащих», продолжаеть евангелисть, ко чесому рече ему. Иљиши же мняху, понеже ковчежець имяше Іуда, яко глаголеть ему Іисусь: купи, сже требуемъ на праздникъ, или нищимъ да нъчто дастъ (-28. 29). Слышите ли вы, презирающие нищихъ и собирающие сребро. какъ Владыка, по безмърному милосердію, обнищавшій даже по подобія раба, не имѣвшій, гдѣ главы приклонить, даеть милостыню? А ты, имъя дома четырехкровные и трехкровные, не пускаешь нищаго даже на дворъ? Онъ, не имъя доходовъ, предлагалъ дневную, убогую пищу не Себѣ только. но и такому лику учениковъ, даже и нищимъ еще: а ты. владбющій селами, стяжаніями и доходами, не вспомнишь объ убогихъ? Какой ты думаешь имъть отвъть, презирая ученіе Владыки, которое внушаль Онъ и дёломъ и словомъ, когда самъ подавалъ милостыню и когда заповѣдывалъ: будьте милосерды, якоже и Отець вашь небесный милосердь есть, и еще чревъ пророка сказалъ: расточи и даждь убогима; правда его пребываеть въ въкъ въка: а ты, дълая противное Ему, собираешь сокровища, и чёмъ больше соберешь, тёмъ болёе стараешься пріумножить собранное? Таковъ лютый мучитель сребролюбія: чёмъ болёе поёдаетъ, тёмъ болёе становится ненасытнымъ, доколѣ не приведетъ въ послѣднее осмѣяніе окаяннаго рачителя сребра, когда сбудется на немъ пророческое слово: се человъкъ, иже не положи Бога помощника себъ, но упова на множество богатства своего и возможе сустою своею. Земля даеть сребро, по Владычнему повелёнію, на по-15\*

требу твиъ, которые въ пользу его принимають. А ты, на. обороть, сврываешь сребро въ нёдрахъ земли, воспаляя инъ геенну, угрожающую немилостивымъ, и становясь по страсти ненасытимости безчувственные земли, недугуя подобно окаянному Іудь. Что, предаль ли бы онь Господа и Господь быль ли бы предань, если бы Іуда не хотёль опутать душу свою мрежами сребролюбія? Размышляя о великости предательства, уподобляю ему немилосердіе къ братіи Христовой; нбо-Господь сказаль: не ктому васт нареку рабы, но братію: н еще: понеже сотвористе единому отъ сихъ меньшихъ братій монка, Мню сотвористе. Видишь ли, кто суть братія Его, о которыхъ Онъ всегда промышляетъ? Ибо и самъ понесъ некоши наши. Онъ былъ пастырь добрый, ему же были овцы сеоя, в Онъ пекся о нихъ, подъемля слабыхъ, заботясь о покинутыхъ и осуществляя на самомъ дблё то, что сказаль: ан душу мою полагаю за овиы (Іоан. 10, 15). Этого мало. Не насытилась любовь Его къ овцамъ даже тъмъ, что Онъ цоложилъ за нихъ душу свою; но смотри: и ины овцы имама, сказаль Онь, яже не суть отъ двора сего, и тыя Ми подобаеть привести, и будеть едино стадо и единь пастырь (Іоан. 10, 16). Ибо не во дворъ закона и не въ оградъ писаній пророческихъ находились язычники, но заблуждались въ горахъ в Пустыняхъ, дёлаясь каждый день пищею мысленнаго звёря. И ихъ освободилъ Пастырь, предавъ Себя, и сотворилъ единое стадо, предложивъ имъ тёло свое въ снёдь и чашу своея кровн. Потомъ, поручая ихъ Петру, сказалъ: аще любниии. Мя..., паси овцы моя (Іоан. 21, 16), и не однажды, в тражды спросиль: любищи ли Мя, — не для того, чтобы узнать объ этомъ: ибо есть единый, создавшій сердца и разумёющій всё дёла ихъ, но чтобы мы видёли, какое Онъ имѣеть попеченіе объ овцахъ. А такъ какъ Онъ искупилъ насъ не сребромъ или влатомъ, но своею кровію, то да блюдется же всякій, чтобы, называясь овцею Христова стада, не уклониться къ волкамъ и противникамъ благочестія — еретикамъ, являясь по имени — Христовымъ, а на дѣлѣ — сыномъ діавола. Такъ поступалъ и Іуда: жилъ съ апостолами, а сходился съ фарисеями; хлѣбъ принималъ отъ рукъ пречистыхъ, а сребренники взялъ отъ рукъ беззаконныхъ, вечерялъ съ Учителемъ, а сердцемъ возсѣдалъ среди безумныхъ старѣйшинъ.

«Прошу любовь вашу, да никто изъ васъ не будетъ, по сребролюбію, христопредателемъ. Если бы этою страстію не объята была душа окаяннаго Іуды, онъ не дервнулъ бы на предательство, какъ я сказалъ прежде. Ибо какъ ты причастишься тѣлу и крови Владычней неосужденно. нося на себѣ недугъ предателевъ? Нѣтъ, молю васъ... Но, оставивъ этотъ горькій недугъ, который св. Павелъ назвалъ идолослуженіемъ и корнемъ всѣхъ золъ. приступимъ къ тайной вечери во оставленіе грѣховъ и съ надеждою будущихъ благъ, которыя получить да удостоимся всѣ мы благодатію п человѣколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, съ Нимъ же безначальному Его Отцу и пресвятому и животворящему Его Духу слава и держава и поклоненіе нынѣ и въ безконечные вѣки. Аминь».

Всё ли, извёстныя намъ, сочиненія Григорія Самвлака написаны имъ въ Россіи, въ послёднія двёнадцать лёть его жизни (1407—1419), или нёкоторыя написаны прежде, въ другихъ мёстахъ его служенія св. Церкви, опредёлить нётъ возможности: потому что тё же самыя сочиненія, которыя въ однёхъ рукописяхъ надписываются именемъ Григорія мника и пресвитера, или изумена Пантократоровой обители, въ другихъ- надписываются именемъ Григорія архі. епископа российскаго, а нёкоторыя проповёди, составленныя имъ еще на родний, онъ могъ произнесть и въ Россіи. Вудучи призванъ быть первосвятителемъ православной Церкви ВЪ Землъ литовской, гдъ многіе, начиная съ самого вел. князя Витовта, исповёдывали римскую вёру, Григорій, кромё того, что въ одной изъ проповъдей, только-что нами приведенной, вооружается противъ употребленія латинянами опрёсноковъ въ таинствё Евхаристіи, написалъ еще особую статью о вёрё нёмецкой. Здёсь онъ перечисляеть до 35 пунктовъ несогласія датинянъ съ православными въ вёрё, обрядахъ и жизни. Этотъ перечень, составленный на основанія подобныхъ греческихъ перечней, но съ нѣкоторыми дополненіями, могъ служить руководствомъ для православныхъ, чтобы предохранять себя отъ заблужденій и нововведеній римской церкви (269).

Кромѣ трехъ первосвятителей конца XIV и первой половины XV столѣтія, распространявшихъ въ Россіи свѣтъ духовнаго просвѣщенія, который принесли они съ собою изъ Греціи и Сербіи, были тогда у насъ писатели и изъ числа нашихъ соотечественниковъ, получившихъ образованіе въ самой Россіи. Двое изъ нихъ, именно преп. Кириллъ Бѣлоезерскій и Симеонъ, владыка новгородскій, оставили писанія въ учительномъ родѣ.

Первому принадлежать три посланія въ русскимъ квя-

(\*\*\*) Onne. pynon. Mockob. Cynog. 6862. RB. IV, 3330, etp. 741.



зьямъ (<sup>170</sup>). Въ посланіяхъ виденъ человъкъ, не только здравомыслящій, но и достаточно образованный и хорошо владъвшій роднымъ языкомъ, виденъ скромный пустынникъ,

который однакожъ горячо любилъ свое отечество и смёло въ-

Въ посланія къ великому князю московскому Василію Диатріевичу (1399-1402) св. Кириллъ прежде всего выражаеть свою радость и скорбь, -- радость о христіанскомъ смирени князя, обращающагося къ нему, такому гръшному иноку, съ просьбою о молитив, а скорбь о своемъ недостоинствё, и, упомянувь о частыхъ милостыняхъ князя обители, даеть объщание со всею своею братиею молиться за него и за его семейство и за всёхъ христіанъ, врученныхъ ему отъ Бога. Потомъ поучаетъ князя его обязанностямъ: «ты же, господине, самъ, ради Бога, внемли себѣ и всему княженію твоему, въ которомъ поставилъ тебя Духъ Святый пасти люди Господни... Великой власти ты сподобился отъ Бога,-твмъ болбе ты долженъ и воздавать Ему. Воздай же благодателю долгъ, храня Его св. заповъди и уклоняясь всяваго пути, ведущаго на пагубу. Какъ на корабляхъ, если ошибется наемный гребецъ, вредъ отъ того бываетъ не большой плавающимъ съ нимъ; но если ошибется кормчій, тогда творить пагубу всему кораблю: такъ, господине, бываетъ и съ князьями. Если изъ бояръ кто согрѣшить, онъ творитъ напасть не всёмъ людныъ, но только себѣ; а если согрѣшить самь князь, онъ причиняеть вредъ всёмъ людямъ,

(77º) ART. HCT. I, N.N. 12. 16. 27.

щаль правду сильнымъ міра.

Digitized by Google

- 231 -

ену подвластнымъ. Храни себя, господине, со многою твердостію въ добрыхъ дѣлахъ... Возненавидь всякую власть, влекущую тебя ко грѣху, имѣй непреложный помыслъ благочестія и не надмѣвайся временною славою къ суетному шатанію... Бойся, господине, Бога, истиннаго царя, и блаженъ будеши»... Наконецъ, св. Кириллъ убѣждаетъ великаго князя примириться съ князьями суздальскими.

Посланіе въ можайскому князю Андрею Димитріевичу. въ области котораго и находилась Бѣлоеверская обитель, св. Кириллъ написалъ (1408 или 1413 г.) въ отвътъ на его посланіе, извѣщавшее о чудесахъ Богоматери. По этому случаю св. старецъ даетъ такія наставленія князю: «и ты. господние князь. Андрей, видя челов колюбіе и милосердіе Господа нашего І. Христа, который отвелъ отъ насъ гнёвъ свой и явиль милость свою народу христіанскому, по молитвамъ пречистыя Госпожи Богородицы, Матери своея, помни то, что ты властелинъ въ своей отчинѣ и поставленъ отъ Бога унимать людей отъ лихаго обычая. Смотри, чтобы судъ творили правильно, какъ предъ Богомъ; чтобы не было, господине, ни поклеповъ, ни подметовъ, чтобы судьи не принимали посуловъ, а были довольны своими оброками... Внимай себѣ, господине, чтобы въ твоей отчинѣ не было корчмы: нбо отъ нея великая пагуба душамъ, христіане пропиваются, а души ихъ гибнуть. Также, господине, чтобъ не было у тебя мытовъ: ибо то куны неправедныя. А гдъ перевозъ, тамъ прилично дать труда ради. Также, чтобъ не было, господине, ни разбоя, ни татьбы въ твоей отчинѣ, и если не уймутся отъ своего злаго дѣла, то вели наказывать ихъ по мъръ вины ихъ. Унимай также под-

- 232 ---

Digitized by Google

1

властныхъ тебѣ людей отъ скверныхъ словъ и ругательства: ибо все это прогнѣвляетъ Бога... А христіанамъ, господине, не лѣнись управу давать самъ: то вмѣнится тебѣ свыше отъ Бога... А въ церкви стойте, господине, со страхомъ и трепетомъ, помышляя себя стоящими какбы на небеси: потому что церковь называется земнымъ небомъ и въ ней совершаются Христовы тапнства. И себя блюди особенно: стоя въ церкви, бесѣды не твори и не говори ни одного слова празднаго, и если увидишь кого-либо изъ вельможъ своихъ или изъ простыхъ людей, бесѣдующаго въ церкви. возбраняй имъ: ибо все то прогнѣвляетъ Бога. И ты, господине, князь Андрей, о всемъ томъ внимай себѣ: ибо ты глава и поставленъ отъ Бога властителемъ надъ подчиненными тебѣ христіанами».

Въ посланіи къ звенигородскому князю Георгію Димитріевичу (прежде 1422 г.) св. Кириллъ сначала утѣшаетъ и наставляетъ князя по случаю болѣзни его супруги. «А что, господине, скорбишь о своей княгинѣ, которая лежитъ въ недугѣ: то это, по истинѣ, есть Божіе смотрѣніе и человѣколюбіе къ вамъ, чтобы вы исправились. И вы разсмотрите себя и испытайте самыя сокровенныя свои дѣла, которыя знаетъ только Богъ и вы, да и покайтесь въ томъ отъ всей своей души, чтобы перестать. Ибо, господине, если кто творитъ милостыни и велитъ молить за себя Бога, а самъ не перестаетъ отъ недобрыхъ дѣлъ своихъ, то нѣтъ ему пользы и Богъ не благоволитъ отъ такого приношенія. Разсмотрите жъ себя и исправьтесь совершенно: тогда, если обратитесь къ Богу, и я грѣшный поручусь, что Онъ проститъ вамъ, благодатію своею, всѣ согрѣшенія ваша и избавить вась отъ всякой скорби, а твою княгиню сотворить здравою... Если она останется въ недутё своемъ: то вёдай. господине, что вёрно ради добродётелей ся Богъ хочеть упоконть ее оть маловременной и болёзненной жизни въ ономъ нестаръющемся блаженствъ. А ты не скорби, видя ее отходящую въ безконечный нокой, въ свётлость святыхъ. въ неизреченную славу Божію... Впрочемъ, мы надбемся на милость Божію, что не оскорбить тебя Господь, но благодатію своею помилуеть и утёшить тебя»... Въ остальной части посланія св. старець умоляеть князя, чтобы онь не прівзжаль къ нему въ обитель: «а что ты, господине князь Юрій, писаль ко мнь гръшному, что издавна жаждешь видеться со мною: то ради Бога не делай этого и не пріёзжай къ намъ. Знаю, что придеть на меня искушение за грёхи мон, если поёдешь ко мнё. Извёщаю тебя, что ты не увидишь меня: покинувъ монастырь, пойду прочь, куда Богь наставить. Ибо, господине, вы ожидаете, что я здёсь я добрый и святый, а по истинъ я окаяннъе и гръшнъе всёхъ людей и исполненъ всякаго студа... Разсуди и то, что твоей отчины нёть въ нашей странё, и слёдовательно если ты повдешь сюда: то всв начнуть говорить: только для Кирилла повхаль....»

Симеонъ, архіепископъ новгородскій (1416—1431), быль пастырь учительный и мудрый. «Слава Богу, давшему намъ таковаго святителя, — говорили о немъ Новгородцы, — могущаго управити своя дѣти и поучати словесы духовными, ового кротостью, иного обличеніемъ, иныя же запрещеніемъ» (<sup>271</sup>). Подъ его именемъ сохранились два поученія: (<sup>71</sup>) П. Собр. Р. Лът. IV, 118.

одно о молитвъ, доселъ неизданное (272), а другое, сказанное Псковичамъ, внесенное въ лётописи и заключающееся въ слёдующихъ немногихъ словахъ: «вы, благородные и честные мужи, знаете, что если кто воздаеть честь своему святителю, честь та восходить къ самому Христу, отъ котораго вы надбетесь принять мзду сторицею и наслъдовать жизнь въчную. Посему, чада, воздавайте честь своему святителю и отцамъ вашимъ духовнымъ, наставникамъ вашего спасенія, со всякою покорностію и любовію. Не испытывайте ихъ ни въ чемъ и не прекословьте наставникамъ своимъ; но смотрите за самими собою, укоряйте и судите самихъ себя, плачьте о своихъ грѣхахъ, ищите съ болѣзнію своего спасенія. Не похищайте чужаго, не радуйтесь бѣдамъ и нацастямъ братіи своей. Не мудрствуйте о себъ и не гордитесь, но со смиреніемъ повинуйтесь отцамъ своимъ духовнымъ, какъ православные христіане, живущіе подъ закономъ Божінмъ. Церкви Божіей не обяжайте: она не должна быть обижаема ни отъ кого и ни чёмъ. И не встуво что церковное, что только изначала, при пайтесь ни прежде-бывшихъ новгородскихъ епископахъ, шло епископіи въ домъ Божій св. Софіи, ни въ земли, ни въ воды, ни въ суды, ни въ печать, ни во всѣ пошлины церковныя. А если кто вступится въ церковное: вы, чада, устранитесь оть того и сведите вину съ души своей, чтобы не подвергнуться отвётственности по правиламъ св. апостоловъ и св. отцевъ. Всякъ долженъ блюстися гнѣва Божія, призывать

(<sup>373</sup>) Опис. рукон. Моск. Сунод. библ. кн. IV, № 321, стр. 626.

на себя милость Божію, плакать о грёхахъ своихъ и не. присвоивать себё чужаго» (<sup>373</sup>).

Нёсколько болёв дошло отъ того времени сочиненій въ историческомъ и повёствовательномъ или описательномъ родё. Разумёвмъ житія четырехъ нашихъ подвижниковъ XIV въка: Стефана пермскаго, Сергія радонежскаго, Димптрія прилуцкаго и Алексія митрополита, одно путешествіе въ Іерусалимъ и два сказанія о флорентійскомъ соборѣ.

Житіе св. Стефана, епископа пермскаго, написано, вскоръ послё его смерти (1396), бывшимъ сотоварищемъ его въ ростовскомъ Григорьевскомъ монастыръ и потомъ учениконъ и духовникомъ преп. Сергія радонежскаго, Епифаніемъ. Оно представляетъ собою довольно обширное сочиненіе и изложено крайне растянуто, многословно и витіевато, а потому утомительно при чтеніи. Писатель не ограничивается только изложениемъ жизни св. Стефана, но сообщаеть нъкоторыя соприкосновенныя свъдънія, напримъръ, о мъсто--положении пермской земли, о суевъріяхъ и занятіяхъ Пермянъ, вставляетъ свои соображенія напр. о проповѣди св. апостоловъ въ разныхъ странахъ земли, объ изобрётенія алфавитовъ у разныхъ народовъ; влагаетъ въ уста св. Стефана и другихъ лицъ взаимныя бесёды, молитвы, цёлыя поученія, составленныя преимущественно изъ текстовъ библін; и оканчиваетъ «Плачемъ пермскимъ» по случаю смерти св. Стефана. Видно, что Епифаній быль человікь весьма начитанный и много свёдущій, особенно въ св. Писаніи, я

(\*\*\*) П. Собр. Р. Лът. IV, 118; Ник. Лът. V, 72.

- 236 ---

обладалъ даромъ неистощимаго краснорѣчія, чтобъ не сказать многословія, — вслёдствіе чего современники и могли назвать его премудрымъ (<sup>274</sup>).

Разсуждая объ изобрётенія разныхъ алфавитовъ, Епифаній между прочимъ говоритъ: «какъ много лѣтъ многіе философы греческие собирали и составляли греческую азбуку, и едва уставили, едва сложили послѣ многихъ трудовъ и временъ! А пермскую грамоту одинъ чернецъ сложилъ, одинъ составилъ, одинъ учинилъ, одинъ калугеръ, одинъ мнихъ, одинъ инокъ, приснопамятный епископъ Стефанъ, - одинъ и въ одно время, а не во многія времена и лёта, какъ они (Греки), одинъ въ уединении, одинъ, у единаго Бога прося помощи, одинъ, одного Бога на помощь призывая.... И такимъ образомъ одинъ инокъ, къ одному Бога моляся, и азбуку сложиль, и грамоту сотвориль, и книги перевелъ въ немногія лёта, при помощи Божіей. А тамъ семь философовъ во многія лёта елва азбуку сложили, а семьдесять мудрецовь переложили и перетолковали книги съ языка еврейскаго на греческій. Посему я думаю, что русская грамота досточтимбе еллинской. Ту сотворилъ мужъ святой, Кириллъ философъ, а греческій алфавить составляли Еллины некрещеные и еще язычники. Потому же и пермская грамота, которую сотвориль Стефань, важнее еллинской. Тамъ Кириллъ, здъсь Стефанъ: оба были мужи добрые и мудрые, и равные мудрованіемъ; оба одинаково подъяли

<sup>(&</sup>lt;sup>774</sup>) Списокъ составленнаго Епифаніемъ житія св. Стефана пермскаго есть въ Сбори. моей библ. № 68, л. 190—263; но въ болёе полномъ видё но напечатано въ Памяти. старини. Русск. Лит. 17, 119—171.

равный подвигь и оба потрудились ради Бога, одинъ для Славянъ, а другой для Пермянъ, какъ два свётлыя свё. тила, просвётили народы... Но Кириллу философу много пособляль брать его Мееодій или грамоту слагать, или аз. буку составлять, или книги переводить. А Стефану никто не обрълся помощникомъ, кромъ единаго Господа Бога нашего... Если вто спросить греческаго внижника: вто вамь сотвориль грамоту или книги переложиль, и въ какое время это случилось, - то рёдкіе изъ нихъ могутъ дать отвёть и не многіе знають. А если спросить русскихъ грамотбевь, кто вамъ сотворилъ грамоту и книги перевелъ, - то всѣ знають и скоро дадуть отвёть: св. Константинъ философъ, называемый Кириллъ, - онъ намъ сотворилъ грамоту и книги перевель съ греческаго языка на русский съ братомъ сво-Мееодіемъ, который былъ впослёдствія епископомъ ыкр моравскимъ... И если также спросить Пермянина: кто избавилъ васъ отъ работы идолослуженія, кто сотворилъ вамъ грамоту и переложилъ книги, то съ жалостью и радостію, съ великимъ тщаніемъ и усердіемъ скажуть: добрый нашъ дидаскалъ Стефанъ, который не только просвътилъ насъ св. крещеніемъ, во тымѣ идолослуженія сѣдящихъ, но и озариль св. книгами, обильно испущая сугубые лучи благодати.... Онъ научилъ насъ понимать грамоту и разумъть книги; онъ самъ, одинъ, сложилъ намъ азбуку, онъ одинъ сотворилъ намъ грамоту, гадалъ, думалъ, составлялъ, и никто помогалъ, никто не научалъ и не исправлялъ.... ему не и такъ далве.

Въ «Плачё пермскомъ» есть мёста, довольно сильныя по чувству и трогательныя. Когда, — повёствуетъ Епифаній, —

находившіеся при св. Стефант возвратились изъ Москвы въ Периь съ его ризницею, книгами и другими вещами и возвестили о его кончинъ: тогда всъ начали вопіять: «горе намъ. братіе! Какъ остались мы безъ добраго господина и учителя! Горе, горе намъ. Какъ лишились мы добраго пастыря и правителя!... Мы лишились добраго попечителя и ходатая за насъ предъ Богомъ и людьми. Къ Богу онъ молинся о спасеніи душъ нашихъ, а предъ княземъ ходатайствовалъ о жалобъ нашей и о льготъ и о пользъ, былъ теплымъ заступникомъ за насъ предъ боярами, начальниками и властями міра сего, многократно избавлялъ насъ отъ насилія и работы, облегчалъ намъ тіунскую продажу и тяжкія дани. Сами разбойники новгородские-Ушкоинницы покорялись его увѣщаніямъ, чтобы не воевать на насъ. А теперь мы разомъ лишились всего: не имбемъ ни теплаго молитвенника къ Богу, ни теплаго заступника предъ людьми. О какъ и откуда постигло насъ такое бъдствіе! Мы стали поношеніемъ для сосъдей нашихъ-иноязычниковъ: Лопи, Вогуличей, Югры Я Пинеги. О, епископе нашъ добрый!-говоримъ къ тебъ, какъ къ живому: о добрый подвижниче правыя въры, о священнотаинниче и богопроповѣдниче, проповѣдавшій намъ Бога и поправшій идоловь, честный нашь вождь и наставникъ! Если бы мы потеряли злато или сребро: то и другое обрѣли бы витесто потеряннаго. А лишившись тебя, другаго такого не найдемъ. Куда зашла доброта твоя, куда сокрылась отъ насъ? Куда отошель оть нась, а нась оставиль спрыми, пастырю нашъ добрый!... Кто же утъшитъ печаль, постигшую насъ? Къ кому прибъгнемъ, на кого воззримъ, гдъ услышимъ сладкія твои словеса, гдё насладимся твоей душеполезной бесван?... Зачёмъ отпускали мы тебя въ Москву, гдё почнаъ ты? Лучше бы было намъ, если бы гробъ твой находился въ землё нашей и предъ очами нашими. Тогда великое было бы утёшеніе сиротству нашему; какъ къ живому, мы праходные бы къ тебё и просили бы у тебя благословенія... За что же обидъла насъ Москва? Это ли ея правосудіе? Она инветь у себя митрополитовь и святителей, а у насъ быль одинъ епископъ, и того къ себт взяла, —и нынт мы не имбень даже гроба епископскаго. Одинь у насъ былъ епископъ; онъ же намъ былъ и законодатель и креститель, в апостояъ, и проповёдникъ, и благовёстникъ, и исповёдникъ... Помолись же, преподобниче, къ Господину жатвы, да изведеть дёлателей на жатву твою и да будуть эти дёлатели добры, непостыдны, право правящіе слово истины... О преподобный нашь отче, святый епископе Стефане! Если и преставился ты отъ насъ твломъ, то не отступай отъ насъ духомъ; если и далеко отъ насъ гробъ твой, но молитва твоя да будеть всегда съ нами; если мощи твои далеко отстоять отъ насъ, то благословение твое да будетъ близъ насъ и посреди насъ, и на насъ присно» (175).

Житіе преподоб. Сергія радонежскаго составлено тёмъ же самымъ ученикомъ его и отцомъ духовнымъ, который прежде написалъ житіе св. Стефана пермскаго. Въ предисловія къ новому своему сочиненію Епифаній говоритъ, что онъ началъ

<sup>(\*\*\*)</sup> Надобно замътить, что послё этого «Плача Пермьскихъ людей», которымъ въ нашемъ списка оканчивается житіе св. Стефана, въ списка налечатанномъ слъдуютъ еще три статьи: а) «Плачь церкви Пермъскія», б) «Молитва за церковь», в) наконецъ, «Плачь и похвала инока списающа». Всё эти статьи, а особенно послъдняя, отличаются, какъ и все житіе, чрезвичайнымъ многословіемъ и витієватостію.

собярать свёдёнія о преподобномъ спустя годъ или два послё его смерти (1392 г.), и въ продолжение двадцати лътъ записываль эти свёдёнія частію въ свиткахъ, частію въ тетраляхъ, безъ всякаго порядка, что потомъ нёсколько лёть онъ колебался, писать или не писать житіе св. старца, и рѣшился на это, когда прошло уже 26 лёть послё кончины преполобнаго, а между тёмъ никто другой не начерталъ его жизнеописанія въ назиданіе потомству (слёд. въ 1418 г.). При составления житія Сергіева авторъ пользовался тёмъ, что виата своими глазами и слышаль изъ усть самого Сергія, его келейника, его старшаго брата-Стефана и другихъ старцевъ, бывшихъ очевидцами угодника Божія. Въ этомъ житін, какъ прежде въ житія св. Стефана пермскаго, Епифаній, изобравая жизнь святаго отъ его рожденія до смерти, по мёстамъ говорить о предметахъ стороннихъ, только соприкосновенныхъ, наприм., объ основании нёкоторыхъ монастырей. Входитъ въ разсужденія и соображенія: наприм., сказавъ, какъ св. Сергій еще во утробъ матери троекратно прокричалъ въ церкви, представляеть, изъ св. Писанія и чети-миней, цёлый рядъ подобныхъ примёровъ, показывающихъ, что Богъ избираетъ нѣкоторыхъ еще отъ чрева матери для особеннаго служенія. Влагаеть въ уста преп. Сергія и другихъ лицъ слова, бесёды, молитвы, поученія: наприм., поученіе къ братіи по возведения преподобнаго въ санъ игумена, поучение по случаю недостатка съёстныхъ принасовъ въ обители. Вообще новое сочинение Еппфания, по своему характеру, очень похоже на прежнее; но, будучи написано спустя около двадцати лёть, представляеть слёды большей зрёлости писателя п гораздо менње растянуто и витіевато, не въ такой степени

И. Р. Ц. Т. У.

16

многорёчнво (<sup>276</sup>). Кромё житія преп. Сергія и, кажетон, горавдо прежде Епифаній написаль похвальное слово ему, которое, вёроятно, читалось братіи въ день его кончины (<sup>217</sup>). Здёсь, послё довольно длиннаго предисловія, сочинитель кратко ивлагаеть жизнь св. старца, въ общихъ чертахъ изображаетъ его свойства, прославляетъ его подвиги, говорить о его смерти и погребеніи, и передаетъ весьма многословное и наполненное текстами библіи сётованіе надъ его гробомъ осиротёвшихъ его учениковъ. Слово это составлено вообще очень неудачно.

Житіе преп. Димитрія прилуцкаго, вологодскаго чудотворца, написано однимъ изъ его преемниковъ по игуменству въ основанной имъ обители, Макаріемъ, и написано, въроятно, спустя недолго послѣ его кончины (1391 г.). Макарій говоритъ, что многія свидѣтельства о преп. Димитріи онъ слышалъ изъ устъ

(<sup>376</sup>) Мы пользовались спис комъ этого житія по Сбори. нашей библ. № 42, л. 1—269.

(\*77) Находится въ томъ же Сбори. л. 269-316. Въ предисловии въ этому слову Епяфаній говорать: «свётла убо воистину и просвёщенна и всякоя иочести отъ Бога и радости достойна, имъ же нашихъ боголюбивыхъ душъ, яко возаюбленныхъ чадъ отецъ, къ духовному веселію ныніз созвавше, і яко любитель отепъ, в свътлей сей церкви радостно пріемлющи, и любовно веселящи, прежде же плотьскія, духовную вамъ предуготовляющи трацезу, исполнь сущи радости и веселія духовнаго» (-л. 271 об.). Далёе нёсколько: «и отъ насъ днесь нынъ похваляемъ есть Сергій, блаженный и преподобный отепь нашь» (-- л. 272 об.). Еще далие: «чтоже много глагодю, и глаголя непрестаю умножая рёчь, распростирая глагоды, и прододжая слово, немогій по достоянію написати житія добраго господина, и святаго старца немогій по подобію нарещи или похвалити достойно. Обаче прочія его добродътели инди скажени, и многая его исправления инди повими, и похвалу его издожных, аще Богъ вразумить и силу подасть, молитвами святаго старда. Нынż же нёсть время за оскудёніе разума, и за мёлину ума моего. (-I. 282).

блаженнаго ученика его Пахомія, который пришель сь нимь еще изъ Переяславля-Залѣсскато въ Вологду, постоянно жилъ при немъ и сдёлался первымъ послё него настоятелемъ прилуцкаго монастыря. Въ другомъ мёстё авторъ выражается, что Господь Богъ «прояви сицеваго чудотворца (Димитрія) въ послёднія роды наша». Жите, кромё предисловія, состоитъ изъ трехъ частей: въ первой излагаются собственно жизнь и подвиги преподобнаго, во второй — его чудеса, въ гретьей — похвала ему. Части связаны между собою и составляютъ одно непрерывное сочиненіе, которое читалось предъ всею церковію во дни памяти преподобнаго (<sup>278</sup>). Въ двухъ первыхъ частяхъ разсказъ простой, безъ напыщенности и многорѣчія, хотя недовольно искусный. Послѣдняя составлева превмущественно въ формѣ акаенста, съ частыми повтореніями слова: радуйся.

Житіе св. Алексія, митрополита кіевскаго, написано архи-

(278) Списокъ этого житія въ Сбори, моей библ. № 8, л. 1-61. Здісь можду прочных, читаемъ: «ввыде (св. Двинтрій) отъ Переславля, поехъ с собою единаго ученика своего, достовърва во всемъ, подобна его житію смеренному, именемъ Пахомія, иже той намъ многа сведётельствова о жетін і о чюдесехъ преподобнаго» (-л. 15 об.). И въ другомъ мёстё: «свётлая в чодная днесь праведнаго память в томъ отъ православныхъ съвершается. исполнь радости и веселія» (-л. 53). Другой списокъ этого житія находится въ Сборн. моей библ. № 39, л. 1-53. А что «Похвала преп. Димитрію» не есть отдёльное сочиненіе отъ «Житія» его, это очевидно изъ первыхъ словъ Похвалы, которая вачинается такъ: «но убо нывъ прекратичъ слово писати, чюдеса святаго чюдотворца Дмитрія: неисчетна бо суть, яже даруеть Богь и до сего дни, молитвами святаго чюдотворца. Дмитрія, иже с вёрою приходящимъ ко гробу его. Паки же всячески къ похвалению егоустременся» (-л. 52 об.). Да и озаглавлена «Похвала» во второмъ списит: «Того же слова похвала чудотворца Димитрія», а въ первомъ спискъ даже вовсе не вмёсть заглавія в ничёмь не отдёляется оть Житія. Первый списовъ мы напечаталя въ Матеріал. для Ист. Русск. Церкви П, 57-77.

16\*

мандритонъ Питиримонъ, который былъ впослёдствін епископомъ перискимъ (поставленъ • между 1441 — 1445 г.). Оно неезвёстно нынё подъ его именемъ, но, вёроятно, есть то самое, которое донынъ встръчается въ рукописяхъ, внесено Въ одну изъ лътописей и начинается словами: «сей убо преподобный отецъ нашъ Алексій митрополить бѣяше родомъ боляринъ». Житіе это оканчивается разсказомъ о смерти и погребения св. Алексія, но не упоминаеть ни объ открытия мощей его, послъдовавшемъ въ 1439 г., ни о перенесения ихъ въ новую церковь-въ 1485 г., слёд. писано прежде. и именно около того времени, когда и быль архимандритомъ Питиримъ (<sup>279</sup>). Представимъ, для примъра, два отрывка: «сей преподобный отецъ Алексій митрополить, -- говорится въ началь житія, - быль родомь бояринь, изъ славныхъ и нарочитыхъ бояръ, отъ страны русскія, отъ области московскія, сынъ благородныхъ и благовърныхъ родителей отца-Симеона и матери-Маріи. Родился въ великое княженіе Михаила Ярославича тверскаго, при митрополить Максимъ, прежде убіенія Іакинфа, и былъ старше великаго князя Семіона 17 годами. А крестилъ его, еще въ младенчествѣ, князь Иванъ Даниловичь, не бывшій еще на великомъ княженіи. Имя ему было наречено въ крещения Семіонъ. Еще въ дътствъ онъ изучился всей грамать, и въ юности навыкъ всъмъ книгамъ. Измлада возлюбилъ Бога и оставилъ родителей своихъ, и женитьбу, и всёхь по плоти сродниковь, и возненавидёль всякое при-

<sup>(&</sup>lt;sup>77</sup>) О Питирими, какъ автори житія—Степ. кн. І, 445. Самое житіе въ П. Собр. Р. Лит. VIII, 26—28; Сборн. Новг. Соф. библ. XVI в. № 410. z. 376 об.—379 об.

страстіе въ міру. Возжелаль работать единому Богу в. нибя. какъ казалось, около двадцати лёть, удалился изъ міра, н пострыгся въ одномъ изъ монастырей, и принялъ въ монапескомъ чинв имя Алексія. Онъ ревностно подвизался въ добродётели, исполнялъ всё обёты иноческой жизни, прошелъ всякое писаніе ветхаго и новаго завъта, оставался въ чернечествъ даже до сорока лътъ и за свою добродътельную жизнь быль честимь и славимь всёми, и любимь иногими»... Въ концѣ житія читаемъ: «когда онъ умиралъ, то заповѣдалъ великому князю положить себя не въ церкви, а внъ церкви за одтаремъ: тамъ указалъ мъсто и велълъ подожить себя крайняго ради сипренія. Но великій князь никакъ не сотвориль того, не восхотёль положить внё церкви такого господина, честнаго святителя, а положили его въ церкви близъ олтаря съ великою честію, проводили его съ усердіемъ и тщаніемъ честные епископы, архимандриты, игумены, священники, діаконы и черноризцы, и множество народа, со свѣчами и кадилами и псалмами духовными, поя надъ нимъ обычныя надгробныя пёсни. Великій князь Димитрій Іоанновичь самъ стоялъ надъ нимъ, равно и братъ его Владиміръ Андреевичь. Князь же Василій, сынь великаго князя Димитрія, былъ тогда еще малымъ дитятею — шести лѣтъ, а князю Юрію Дмитріевичу было три года. Всѣ люди, проводивъ его, разошлись каждый во свояси».

Описаніе своего путешествія во св. Іерусалимъ, подъ заглавіемъ «Ксеносъ», оставилъ іеродіаконъ Троицкой-Сергіевой лавры Зосима, странствовавшій въ 1420 году. Онъ повъствуетъ о своемъ пути изъ Кіева до Царяграда, о самомъ Царёградъ и его достопримъчательностяхъ, объ Аеонъ и Соцунё, которые также посётиль, и всего подробнёе о Іерусалимё и другихъ мёстностяхъ св. земли (<sup>280</sup>).

Изъ сказаній о флорентійскомъ соборѣ одно называется повѣстію объ осьмомъ или «Исидоровомъ» соборѣ, которую составилъ суздальскій іеромонахъ Симеонъ, находившійся при митрополитѣ Исидорѣ въ качествѣ духовника всей его свиты. Симеонъ лично присутствовалъ въ засѣданіяхъ собора и сообщаетъ о немъ довольно любопытныя, впрочемъ весьма немногія, подробности, а больше говоритъ о Маркѣ ефесскомъ и о самомъ себѣ. Сочиненіе свое онъ заключаетъ похвалою великому князю Василію Васильевичу съ частыми повтореніями: «радуйся, благовѣрный и православный княже» (<sup>281</sup>).

Другое сочиненіе, касающееся того же событія, есть • путешествіе Исидора митрополита на флорентійскій соборь» въ 1437 году. Здёсь описывается весь путь митрополита изъ Москвы чрезъ Тверь, Новгородъ, Псковъ, Юрьевъ, Ригу, Нёмецкое море и нёмецкіе города до Феррары и Флоренціи. Говорится, какъ гдё встрёчали митрополита, сколько времени онъ оставался въ какомъ городё, что видёли его спутники замѣчательнаго въ иностранныхъ городахъ и под. Кратко повѣствуется о самомъ соборѣ и, наконецъ, изображается обратный путь Исидора въ Россію чрезъ другія мѣста. Сочиненіе это приписываютъ тому же самому Симеону, іеро-

<sup>(200)</sup> Напеч. у Сахаров. въ Путеш. Русск. яюдей II, 31-62.

<sup>(\*\*)</sup> Въ синскъ, находященся въ Сборн. Новг. Соф. библ., въ четверть, Э 677, л. 190—203, сочинение это озаглавлено: «Исидоровъ соборъ и хожение его». Мы напечатали этотъ синсокъ въ Материал. для Ист. Руссъ. Церкви I, 60—76.

монаху суздальскому, который составиль повёсть объ осьмомъ или Исидоровомъ соборѣ (<sup>282</sup>).

Неутвшительный выводъ мы должны сдёлать изъ нашего обзора русской духовной литературы въ періодъ монгольскій. Какахъ нибудь три-четыре описанія путешествій, три-четыре десятка житій, повъстей и вообще историческихъ сказаній, неиногимъ больше-церковныхъ словъ, бесъдъ, поученій, почти столько же посланій и грамоть: воть все, что дошло до насъ оть того двухвѣковаго періода. Въ наши дни, если бы всѣ эти, большею частію, мелкія и очень краткія, сочиненія выились изъ-подъ пера даже одного писателя, его отнюдь нельзя было бы назвать плодовитымъ. И если извъстно, что не всё писанія того времени сохранились до настоящаго: инбемъ ли мы право слишкомъ преувеличивать число не дотедшихъ? Да и заслуживали ли они того, чтобы быть сохраненными для потомства? Небогатою представляется тогдашняя литература наша и по качеству или достовнству литературныхъ произведеній. Одни писатели были люди толькочто грамотные, съ самыми ограниченными понятіями и свѣденіями и безъ всякаго навыка излагать свои мысли правильно и въ порядкъ. Въ другихъ если замътны значительная начитанность и довольно обширныя и разнообразныя по-

<sup>(&</sup>lt;sup>383</sup>) Оно извѣстно въ разныхъ вндахъ и напечат. въ Путеш. Русск. людей II, 81—112; въ П. Собр. Р. Лът. VI, 151—161; УШ, 100—106; Древн. Росс. Вивліов. VI, 27—70.

знанія, то познанія, большею частію, поверхностныя, сбяв. чевыя, плохо усвоенныя и не пронивнутыя самоныслительностію, какія обыкновенно бывають у людей, не пригото. вленныхъ научнымъ образованіемъ къ пониманію и усвоенію прочитаннаго. Какъ мало отчетливы и безсвязны были эти познанія у нихъ въ головѣ, такъ же не ясно и не послёдовательно выражались на хартіи или бумагѣ. Только нѣкоторые, весьма немногіе, силою своихъ природныхъ дарованій и долговременнымъ упражненіемъ, умѣли возвышаться надъ массою пріобрётаемыхъ чрезъ чтеніе книгъ свёдёній, переработывать ихъ, и являются довольно самостоятельными, отчетливыми и небезъискусственными въ изложении своихъ мыслей. Требовать большаго отъ литературы въ то время, когда у насъ вовсе были незнакомы съ пособіями науки и научнымъ образованіемъ, едва ли было бы и справедливо. Нѣтъ сомнёнія, что наша тогдашняя литература, какъ мы не разъ замёчали, отвывалась на потребности времени и въ проповёдяхь, и въ посланіяхь, и въ историческихъ статьяхъ, в въ описаніяхъ путешествій. Но не можемъ сказать, чтобы она удовлетворяла современнымъ духовнымъ потребностямъ русскаго народа: отечественныя сочиненія были для этого слишкомъ малочисленны и мало распространены, OTYPETO преимущественно и дошли до насъ въ такомъ ограниченномъ числв.

Была у насъ тогда друган литература, которан гораздо болёе пользовалась уваженіемъ и сочувствіемъ нашихъ предковъ, болёе удовлетворяла ихъ духовнымъ потребностямъ, и далеко превосходила нашу русскую и количествомъ и часто качествомъ своихъ произведеній: разумёемъ литературу иноземную, почти исключительно переводную. Мы знаемъ, что еще въ до-монгольский періодъ у насъ находились въ употребленія, кром'в некоторыхъ книгъ св. Писанія, творенія древнихъ учителей Церкви, восточной и западной, разумбется, въ переводахъ, и сочиненія нёкоторыхъ южныхъ Славянъ. И именно: для уразумёнія слова Божія — толкованія на Псалтырь св. Аванасія александрійскаго, на Евангеліе-св. Григорія, папы римскаго, и на посланія къ Римлянамъ, Коринеянамъ, Галатамъ и Ефессямъ изъ разныхъ св. отцевъ; для изученія догнатовъ въры и истинъ нравственности - богословіе св. Іоанна Дамаскина, пандекты Антіоха; для проповёданія въ храмахъ-нёкоторыя слова - Григорія Богослова, Іоанна Златоуста, Василія великаго, Климента, епископа словенскаго или величскаго; огласительныя поученія Кирилла іерусалимскаго н бесёды на воспресныя евангелія, выбранныя изъ разныхъ св. отцевъ Константиномъ, пресвитеромъ болгарскимъ; вообще для назидательнаго чтенія — лёствица св. Ісанна Лёствичника, житія нѣкоторыхъ святыхъ, греческихъ и славянскихъ и проч. (283). Въ настоящій періодъ число переводныхъ книгъ въ Россіи, витств съ сочиненіями южно-славянскими, еще болбе увелечелось, если судить даже по однимъ, уцёлёвшимъ отъ того времени, памятникамъ. Таковы —

Книги свящ. Писанія и толкованія на нихъ: 1) Пятокнижіе Моусеево въ спискъ XIV—XV и другомъ XV въка; 2) книги Јисуса Навина, Судей, Руен и Есенри въ спискъ XIV въка, тъ же книги и вмъстъ книги Царствъ-всъ

<sup>(&</sup>lt;sup>303</sup>) См. нашей Истор. Русск. Церкв. J, 81-82; II, 166-170; III, 182. 183. (Изд. 1-ое). А также-*Срезневск*. Древн. намятивки русск. языка, въ Изв. 2-го Отдёл. Акад. наукъ, т. Х, выпуск. I и II.

четыре въ синскъ XV въка (<sup>384</sup>); 3) Псалтырь въ спискахъ: 1296 г. и другихъ XIII, XJV и XV в. (<sup>285</sup>); 4) шестнадцать пророковъ въ спискахъ XV в., хотя несомнѣнно извѣстно, что «книги пророческія» у насъ употреблялись и во второй половинѣ XIII в. (въ 1276 г.) (<sup>386</sup>); 5) всѣ книги новаго завѣта, т. е. и четвероевангеліе, и дѣянія апостольскія, и посланія апостоловъ, и апокалипсисъ, переведенныя вли вновь исправленныя по греческому тексту св. Алексіемъ, митрополитомъ московскимъ въ 1355 году и сохраняющіяся доселѣ въ его драгоцѣнномъ автографѣ (<sup>287</sup>); 6) Евангелія, расположенныя по евангелистамъ или четвероевангелія въ спискахъ: 1383 г. и во многихъ другихъ XIV и XV вѣка (<sup>288</sup>). Не

(384) Пятокняжіє конца XIV или нач. XV в. въ Тронц. Сергіев. лавря. (Опис. ся стр. 151, М. 1857), XV в. въ Румянц. Мувеумъ (Опис. стр. 29); книге Інсуса Навина и другія уномянутыя въ спискъ XIV в. въ Сергіевой яавръ (Бусласс. Истор. Христом. стр. 118—130), въ спискъ XV в. въ Импир. Публ. библ. (Вастокос. Опис. Рум. Муз. 34. 35).

(344) Списовъ 1296 г. — въ Сунодал. библ. (Горск. Опис. рукоп. ся I, 181; архим. Саязы Указат. для обозр. этой библ. 223, М. 1858). Списки: XIII в. въ бывш. библ. Толстова (Второе Прибавл. въ Опис. рукоп. гр. Толстова, стр. 1); XIV в. — въ той же библ. (Первое Прибавл. въ Опис. ся, стр. 5), въ Румянц. Муз. (Опис. 463), въ библ. Воскресенскаго монастыря (Опис. ся архим. Амфилохія въ Изв. 2-го Огд. Ак. Наукъ VII, 263) и въ библ. Московскаго Историческаго Общества (Опис. ся 59). Списовъ 1424 г. — въ библ. Кирияло-Бълоезер. монастыря (архим. Варлаама — Обозр. рукоп. пр. Кирияла Бълоезер. въ Чтен. Моск. Ист. Общ. 1860, II, отд. III, 12). Другіе сински XV в. — въ Рум. Муз. (Опис. 464) и въ бывшей Толстовской библ. (Опис. 213. 512).

(<sup>380</sup>) Однит синсовт въ Сунод. библ. (*архимандр. Саве.* Указат. 222), другой въ Рум. Муз. (Опис. 35). А о книгахъ пророческихъ въ 1275 г. упоминается въ Літописи (П. Собр. Р. Літ. II, 206).

(367) Хранится въ Москвё, въ Чудовомъ монастырё.

(383). Списокъ 1383 г., писанный въ Константинополъ, —въ Сунод. библ. (Горск. Опис. I, 224). Другой списокъ XIV в. —въ Рум. Муз. (Опис. 181). Списки: 1401 г. —въ Рум. Муз. (—182), конца XIV или вачала XV в. —въ бывшей Толстов. (Опис. 170), въ Сергіевой Лавръ (Опис. 41), четыре — въ

упоменаемъ объ евангеліяхъ, которыя расположены по порядку перковныхъ чтеній и находились въ употребленія собственно во храмахъ Божінхъ, а не въ жилищахъ христіанъ: такихъ евангелій сохранилось весьма много; 7) Апостоль или апостольскія дёянія и посланія въ спискахъ XIII-XIV и начала ХУ в. (289); 8) Толкованіе на шестодневъ, составленное Іоанномъ, экзархомъ болгарскимъ, по руководству св. Василія веинаго и Северіана гавальскаго, въ спискъ 1263 г. и въ спискъ XV в.; 9) Толкованія на книги пророковъ, извле-\* ченныя изъ Өеодорита и другихъ учителей Церкви, въ спискахъ XV в. (290); 10) Толковая Псалтырь ок. 1250 г.; 11) Толкованіе на Пёснь пёсней въ спискё XIV вёка (291); 12) Толкованіе на Евангелія Іоанна и Луки, писанное въ 1434 г. въ Кіевопеческой лавръ; 13) Толкованіе на Евангелія Іоанна. и Марка-Өеофилакта болгарскаго въ спискъ XV в.: кстати занътимъ, что объ употреблении у насъ Толковаго Евангелія въ концё XIV и началё XV в. свидётельствуетъ митрополитъ

Кирилло-Бѣлоевер. монастырѣ (арх. Варлаам. Опис. рук. Кирилла Бѣлоевер. въ Чтен. Моск. Ист. Общ. 1860, II, отд. III, 5—10). Списки: 1430 г., купленный на Авоиѣ русскимъ іеромонахомъ Аванасіемъ,—въ Воскресенскомъ монастырѣ (Опис. архим. Амфил. въ Изв. 2-го Отд. Ак. Наукъ VII, 186), вообще XV в.—семь въ Рум. Муз. (—184—187) и два въ бывшей Толстовской (Опис. 212—213).

(<sup>385</sup>). Два первые- въ бывшей Толстов. (Опис. 68. 211), послёдній-въ Кирилло-Бёлоев. монастырё (арх. Варлаам. въ овнач. Опис. 10).

(<sup>390</sup>) Списки Толков. на шестоди. въ Сунод. бебл. (Горск. Опис. отд. II, кн. I, стр. 1 и 30). О спискахъ Толков. на пророк. смотр. Востоков. Предисл. къ Остром. Евангелію П—Ш и Москвитян. 1843, № 7.

(<sup>391</sup>) О Псалтыра — Срезневск. Древн. Памятн. Русск. письма, стр. 200. О Цёсн. пёсней — библіот. Моск. Истор. Общ. № 171, стр. 61.

Кипріанъ (<sup>292</sup>); 14). Толковый Апостоль-также XV в.: 15) Толковый Апокалипсисъ-св. Андрея кесарійскаго въ трехъ экземплярахъ XIII-XIV в.; 16) два Сборника, содержащіе въ себё толкованія св. отцевъ на разныя мёста свящ. Писанія, одинъ XШ, другой XV в. (298). Не упоминаемъ о толкованія на книгу Іова — Олимпіодора александрійскаго и другихъ учителей Церкви, переведенномъ въ 1412 г. на Асонъ въ Хиландарской обители инокомъ Гавріиломъ, ни о бесёдахъ •на книгу Бытія-св. Іоанна Златоустаго, переведенныхъ въ 1426 г. на Авонъ инокомъ Іаковомъ: потому что, скоро ле проннкли эти переводы въ Россію, не знаемъ. Впрочемъ, объ употреблении у насъ бесбать на шестодневъ св. Іоанна Златоустаго, конечно, въ болёе древнемъ переводё, и вмёстё такихъ же бесбять св. Василія великаго, свидбтельствуеть митрополить Кипріанъ въ своемъ посланіи къ игумену Асанасію (1390-1405 r.) (<sup>294</sup>).

Писанія догматическія, нравственныя и аскетическія, обращенныя преимущественно къ инокамъ: 1) Творенія св. Діонисія ареопагита съ толкованіями на нихъ св. Максима исповъдника въ спискъ XV в., по переводу, сдъланному въ 1371 г. авонскимъ инокомъ Исаіею; 2) Слова противъ Аріанъ св.

<sup>(&</sup>lt;sup>393</sup>) Первое Толкованіе-въ библ. Толстов. (Опис. 98). Второе-въ Судод. библ. (Горск. Опис. отд. 11, ин. 1, 128). Свидітельство м. Кипріана-въ Акт. Истор. 1, 478.

<sup>(&</sup>lt;sup>553</sup>) Тояк. Аностояъ-въ Сунод. бибя. (Горск. Опис. отд. II, кн. I, 154). Списки Тояков. Апокая.—въ Рум. Муз. (Опис. 11), въ бибя. Царскаго (Опис. 1) и у Срезнев. (Древя. Памяти. Русск. языка, стр. 200). Означенные Сборники.—въ бибя. Тоястов. (Опис. 213 и 276).

<sup>(&</sup>lt;sup>394</sup>) Списки помянутыхъ толков. на Іова и бесёдъ Златоуста — въ Стел. библ. (Одис. II, ин. I, 45—50 и 53). Свидётсльство Кипріана—въ Акт. Истор. I, 478.

Асанасія александрійскаго въ спискъ XV в., по переводу епископа болгарскаго Константина (X въка); 3) Пандекты Антіоха въ спискъ конца XIV или начала XV в. (<sup>205</sup>); 4) Лъствица св. Іоанна Лъствичника во многихъ спискахъ XIII, XIV и XV въка (<sup>296</sup>); 5) Поученія аввы Доросся въ четырехъ спискахъ XIV и XV в.; 6) Поученія св. Ефрема Сирина въ трехъ спискахъ: конца XIII, XIV и начала XV въка; 7) Поученія Исаака Сирина въ спискахъ 1381, 1416, 1431 г. и вообще XV в., съ прибавленіями изъ Петра Дамаскина, Максима исповъдника и др. (<sup>297</sup>); 8) Діоптра Филиппа пустынника въ спискъ 1388 г. и въ четырехъ спискахъ XV въка; 9) Постническія слова св. Василія великаго XV в.; 10) Поученія преп.

(<sup>386</sup>) Списки: XIII в.—въ Рум. Муз. (Опис. 255); XIV в.—въ Сунод. библ. (Горск. Опис. II, кн. II, 193) и другой, переписанный 1387 г. въ Студійской обители митроп. Книріаномъ, въ Моск. Духов. Акад. (№ 152); начала XV в.—два въ Тронцко-Сергіевой давръ (Опис. 158) и одинъ въ библ. Моск. Ист. Общ. (Опис. 47); 1419 года, переписанный, по благословенію митрополита Фотія, для священноинока Саввы діакономъ Стефаномъ, въ библ. Толстов. (Опис. 212); 1422 года, переписанный, по повельнію пр. Кирияла Бълоезерск., инокомъ Өеогностомъ, въ Кирияло-Бълоезерск. монастыръ (архим. Ваглаам. въ овнач. Опис. 20—21); 1431 года—въ Рум. Муз. (Опис. 255); вообще XV въка—въ библ. Царск. (Опис. 149) и въ Сунод. библ. (Горск. Опис. II, кн. II, 205).

(<sup>107</sup>) Авем Аоровея: XIV-в.-въ Чудовск. библ. (Горск. Опис. Сунод. библ II, кн. П, 224), конца XIV или нач. XV в.-въ Толстов. (Опис. 65), 1414 года-въ Сергіевой даврѣ (Опис. 155), XV в.-въ библ. Царск. (Опис. 27). Ефрема Сирика: конца XIII в.-(Срезнев. Древн. Памятн. Русск. языка. стр. 630), XIV в.-въ библ. Царск. (Опис. 41), нач. XV в.-въ Толстов. (Опис. 117). Исаака Сирика: 1381 г.-въ Серг. лаврѣ (Опис. 154); 1416 г., перепис. Въ монастырѣ преп. Саввы, по волѣ игумена Варсонофія,-въ Толстов. (Опис. 323); 1431 г., переп. въ новгород. Лисицкомъ монастырѣ јеромонахоъъ Симеономъ (Горск. Опис. Сугод. библ. П, кн. П, 176); вообще XV в.-въ Рум. Муз. (Опис. 235).

<sup>(&</sup>lt;sup>795</sup>) Первая рукопись—въ Рум. Муз. (Опес. 161), вторая—въ Сунод. библ. (Горси. Опес. отд. П., вн. П., 32), третья—въ той же библ. (—247).

Өеодора Студита въ спискахъ XIV и XV в.; 11) Подвижническія главы преп. Максима исповёдника, Өеодора эдесскаго и Нила-конца XIV или начала XV в.; 12) св. Нила объ осми помыслёхъ въ спискё 1419 г.; 13) Творенія Симеона, новаго богослова, и Петра Дамаскина — XV в. и 14) Словеса различна св. Григорія Синаита—XV в. (<sup>298</sup>).

Церковныя поученія, слова, бесподы: 1) Огласительныя поученія св. Кирилла іерусалимскаго XIII в.; 2) 16 словъ св. Григорія Богослова, съ толкованіемъ Никиты ираклійскаго, въ трехъ спискахъ XIV в. и въ двухъ XV вѣка;. 3) Маргаритъ св. Іоанна Златоустаго — начала XV в.; 4) Бесѣды на евангельскія чтенія св. Григорія Двоеслова — XIV вѣка (<sup>299</sup>); 5) Собраніе поученій на воскресные и праздничные дни изъ св. Златоуста и другихъ отцевъ, въ спискѣ XV вѣка. Это собраніе сдѣлано константинопольскимъ патріархомъ Филоееемъ и переведено на славянскій языкъ въ 1343 или, вѣроятнѣе, въ 1407 году (<sup>300</sup>); 6) Сборникъ словъ, отъ недѣли

(306) Филиппа пустинника: 1388 г. въ библ. Чудова монастыря (Горск. Опис. Сунод. библ. II, отд. II, 459); 1418 г., пис. для Тронц.-Серг. лавры, по волъ игумена Никона (Опис. Лавры 154—155); 1426 г.—въ библ. Царск. (Опис. 25); вообще XY в.—въ Сунод. библ. (Горск. Оп. II, кн. II, 449) и въ Толстов. (Опис. 3). Василія вел.—XV в. въ библ. Толстов. (Оп. 76). Θеодора Студита: XIY в.—въ библ. Моск. Дух. Ак. № 32; XV в.—въ Сунод. библ. (Опис. II, кн. II, 347). Максима истовъдника и другихъ—въ Сунод. библ. (—283). Нила—въ библ. Толстов. (Опис. 212). Симеона и Петра Дамаск.—въ Сунод. библ. (Опис. 434). Григорія Синаита—въ той же библ. (Саяв. Указател. 166).

(<sup>299</sup>) Кирилла іерусолимск. въ библ. Толстов. (Опис. 5). Григорія боюслова: XIV в. въ Сунод. библ. два (Оп. 68 и 87) и въ Сергіевой давръ (Опис. 152), XV в. въ Толстов. (Опис. 195) и Рум. Мув. (Опис. 153). Голика Злат. въ библ. Толстов. (Оп. 29). О Бесъд. Григорія Двоесл. въ синскъ XIV в. см. Горск. Опис. Сунод. библ. 11, кн. 11, 236.

(<sup>300</sup>) Списокъ XV в. въ библ. Толстов. (Опис. 171). О составителъ этого Собранія поученій и о времени перевода ихъ на славянскій языкъ — см. Горск. и Невостр. Опис. Сунод. библ. II, кн. II, 658 и 667.

мытаря и фарисся до недёли всёхъ святыхъ, изъ св. Златоуста, Өсофила александрійскаго, Ефрема Сирина, Өсодора Студита, Григорія Богослова, Асанасія александрійскаго и другихъ, въ спискё XV вёка; 7) еще два (неполныхъ) Сборника поученій на разные дни и праздники изъ св. Златоуста и другихъ въ спискахъ XIV — XV вёка. Три послёдніе Сборника составлены несомпённо у насъ въ Россіи: потому что на ряду съ твореніями древнихъ учителей Церкви заключаютъ въ себё и сочиненія русскихъ писателей — Өсодосія печерскаго, Кирилла туровскаго и нёкоторыхъ безъименныхъ (<sup>301</sup>).

Житія святыхъ, прологи, патерики: 1) Житія святыхъ числомъ до 25, писанныя въ 1431 г. на Авонѣ инокомъ русскимъ Аванасіемъ и потомъ переписанныя, по повелѣнію игуиена Троицко-Сергіева монастыря Зиновія (1432—1443); 2) Житія: Нифонта и Өеодора Студита, писанныя ок. 1250 г., Самеона столиника, писанное 1296 г., Епифанія кипрскаго въ спискѣ XIV в., Панкратія тавроменійскаго въ спискѣ XIV в., Варлаама и Іоасафа индійскихъ въ двухъ спискахъ XIV в., Іоанна Златоустаго, Андрея юродиваго въ отдѣльныхъ спискахъ XV в. (<sup>302</sup>); 3) Прологи, болѣе двадцати книгъ, въ спискахъ XIII, XIV и XV вѣка (<sup>303</sup>); 4)

(<sup>301</sup>) Первый изъ этихъ трехъ Сборниковъ — въ Рум. Муз. (Опис. 610) два послёдніе — въ Новг. Соф. библ. (*Купріан.* Обозр. ся въ Изв. 2-го Отд. Ак. Наукъ VI, 307—310).

(<sup>803</sup>) Опис. Серг. давры 156—157; Срезневск. Древн. Памятн. Русск. языка, стр. 607; арх. Савв. Указат. Сунод. библ. 174. 177. 213; Купріан. Обовр. Новг. Соф. библ. въ Изв. 2-го Отд. Ак. Наукъ VI, 285. 309; Опис. Рум. Мув. 198; Опис. рукоп. гр. Тодст. 273.

(<sup>303</sup>) Архим. Саев. Указат. Сунод. 6ибл. 221-222; Опис. Рум. Мув. 447; Опис. рукоп. Царск. 319; Опис. рукоп. Тодстов. 62. 315; Купріан. Обовр. Патерикъ азбучный въ спискъ конца XIV и трехъ спискахъ XV в.; 5) Патерикъ скитскій въ спискахъ 1296 г. и XV в.; 6) Патерикъ римскій или повёсти о жительствё св. отцевъ св. Григорія Двоеслова, папы римскаго, въ двухъ спискахъ XIV и XV в.; 7) Патерикъ египетскій въ спискъ начала XV въка (<sup>304</sup>).

Сочиненія и сборники смъшаннаго содержанія. Въ числь этихъ сборниковъ одни несомнённо составлены въ Греціи,по крайней мъръ, не содержать въ себъ русскихъ статей, а другіе составлены въ Россіи: потому что на ряду съ статьями древнихъ учителей Церкви заключають въ себё и статьи русскія, хотя немногія. Къ сборникамъ перваго рода относятся: 1) обширное сочинение Никона черногорца (XI в.) самаго разнообразнаго содержанія-и догматическаго, и нравственнаго, и аскетическаго, и обрядоваго, и каноническаго. Въ сочинения этомъ двё отдёльныя части, которыя большею частію и переписывались отдёльно, какъ два особыя сочиненія. Одна называется Пандекты, состоить изъ 63 словь и извёстна въ спискъ 1294 г., въ четырехъ спискахъ XIV и трехъ XV вѣка. Вторая—Тактиконз или Типиконз содержить 40 словъ и извёстна въ спискё 1397 г. и трехъ спискахъ XV в. Въ сочинении Никона черногорца приводится безчисленное множество мёсть и отрывковъ изъ весьма иногихъ древнихъ писателей Церкви, такъ что предки наши,

Новг. онол. въ означ. Извъст. 51. 305; Срезневск. Древн. Памятн. Русск. языка, стр. 204. 303. 306.

(<sup>304</sup>) Архим. Саев. Указат. Сунод. библ. 165. 218; Опис. рукоп. Толстов., прибавл. 2-е, стр. 45; Опис. рукоп. Царск. 352; Срезнев. Древн. Памятн. русск. языка, стр. 229.

- 256 -



читая одно это сочинение, могли знакомиться со многими отдами и учителями, творенія которыхъ еще не были перевелены на славянскій языкъ (<sup>3b5</sup>); 2) Извёстный сборникъ Святославовъ, переписанный въ 1403 г. янокомъ Аноимомъ въ московскомъ Андрониковомъ монастырѣ; 3) Сборникъ начала XV въка, содержащій въ себъ, кромъ египетскаго патерика, отрывки изъ другихъ патериковъ, также поученія я житія разныхъ святыхъ; 4) Сборникъ 1422 г., заключаю**шій въ себъ, кромъ** лъствицы Іоанна Лъствичника, многія другія статьи: повёсти, слова, краткія изреченія и проч.; 5) Пчела или рѣчи и мудрости отъ евангелія и отъ апостолъ. и отъ св. мужъ, и разумъ внёшнихъ философовъ- въ спискахъ XV вёка (<sup>306</sup>). Изъ сборниковъ, составленныхъ въ Россіи, извёстны: 1) Измарагдъ XIV в., гдё вмёстё съ словани св. Златоустаго и другихъ учителей помъщены два слова св. Кирилла туровскаго; 2) Златал цёпь XIV в., въ которой, между прочимъ, сохранились до насъ извёстныя слова Серапіона владимірскаго; 3) Сборникъ XIV в., заклю-

Ø. Р. Ц. Т. V.

17

<sup>(305)</sup> О спискахъ Пандекты—арх. Саве. Указат. Сунод. бибя. 213; Горск. Опис. рукоп. Сунод. бибя. кн. IV, 1. 21. 28. 34; Опис. рукоп. Толстов. 79. 169. 510; арх. Варлаам. Обовр. рукоп. Кирилла Бѣлоев. въ овнач. Чтен. 45-55. О спискахъ Тактикона—Опис. рукоп. Толстов. 701. 705; арх. Саве. овначен. Указат. 213. Оглавление всёхъ словъ или главъ обоихъ этихъ книтъ-въ Опис. рукоп. Царскаго 247-265; въ Опис. рукоп. Моск. Сунод. бибя. книги IV, стр. 1-52, и въ Обовр. Кормчей книги Розсикамифа, прибавл. стр. 187-208. У Ровенкамифа (тамъ же 195-200) перечислены и имена церковныхъ писателей, которыми пользовался Никонъ черногорецъ при составлени своей Пандекты.

<sup>(306)</sup> Горск. Опис. Сунод. библ. II, кн. II, 406; Опис. рукоп. Царскаго 352; архим. Варлаам. Обовр. рукоп. Кирилл. Вёлоезер. въ означ. Чтен. 21—26; архим. Савя. Указат. Сунод. библ. 178. 225; Опис. рукоп. Толстов. 128—138.

чающій въ себё, между переводными статьями разныхъ св. отцевъ, поученія св. Алексія, митрополита московскаго, Матөія сарайскаго и нёсколько словъ св. Кирилла туровскаго (<sup>307</sup>); 4) Сборникъ изъ отеческихъ сочиненій съ одною русскою статьею—конца XIV или нач. XV вёка; 5) два другіе такіе же Сборника XV в.; 6) такъ-называемый Пансіевскій сборникъ XIV—XV в., гдё помёщены нёкоторыя сочиненія св. Феодосія печерскаго и Серапіона владимірскаго; 7) такъ-называемый Силвестровскій сборникъ XIV в., въ которомъ находятся, кромё отрывка изъ Палеи, нёкоторыхъ житій я другихъ переводныхъ статей, два русскихъ сказанія о житів св. мучениковъ Бориса и Глёба (<sup>308</sup>).

Излишне напоминать, что мы не перечислили и не могли перечислить всёхъ памятниковъ переводной и южнославянской литературы, какіе сохранились у насъ отъ монгольскаго періода: такъ какъ не всё они приведены въ извёстность, не всё библіотеки древне-славянскихъ рукописей описаны. А съ другой стороны, нельзя не предположить, что были и могли быть тогда въ употребленіи у нашихъ предковъ многія другія такого же рода сочиненія, до насъ не дошедшія или нами не упомянутыя. Къ сожалёнію, предки наши, списывая и пріобрётая себё въ славянскихъ переводахъ книги истинныя, т. е. составленныя

(<sup>207</sup>) Опис., Рум. Муз. 233; Буслаев. Историч. Христом. 478—504; Опис. рукоп. Царскаго 339 и слёд.

<sup>(&</sup>lt;sup>308</sup>) Опис. Рум. Муз. 507; Горск. Опис. Сунод. библ. II, кн. II, 621-623; Опис. рукоп. Толст. 122; Буслаев. Историч. Христом. 515; Шевырев. Пойздка въ Кирилдо-Вилоевер. монастырь II, 32-39; Срезнев. Сказан. о св. Бориси и Гайби, предисл. I-VI.

въ духв православія, нерёдко списывали вмёстё и такія книги. которыя назывались ложными, отреченными. апокрифическими. Эти книги, по всей вёроятности, начали проникать къ намъ изъ Греціи и Болгаріи съ самаго ввеленія христіанства, и преп. Несторъ, какъ извѣстно. уже пользовался въ своей лётописи нёкоторыми ложными сказаніями изъ книги-Палеи. Отъ XIII в. дошла до насъ одна изъ такихъ книгъ, именно: «Сказаніе Афродитіана персіанина». И митрополить Кирилль II во второй половинъ того же въка не безъ причины заповъдывалъ въ своемъ поучения къ попомъ: «лживыхъ книгъ не почитайте». Въ XIV стоятти число апокрифовъ у насъ еще увеличилось. и замбчательно, что они помбщались тогда у насъ въ однихъ и тёхъ же сборникахъ вмёстё съ книгами истинными. Въ спискахъ этого въка сохранились доселъ слёлующіе апокрифы: отрывокъ изъ книги Еноха, Откровеніе Авраама, Завёты двёнадцати патріарховъ, Вареоломеевы вопросы Богородица, Повасть о Макаріи римскомъ. Хожденіе Зосимы къ Рахманамъ. Затёмъ сохранились также: Льствица Іакова въ спискъ 1406 г., Хожденіе св. Іоанна Богослова и Повёсть о спасенномъ древѣ крестномъ въ спискъ 1419 г. и многія другія отреченныя книги въ спискахъ XV вѣка (<sup>309</sup>). Чтобы предохранить православныхъ отъ чтенія этихъ книгъ, пастыри нашей Церкви находили нужнымъ составлять индексы или перечни книгъ истинныхъ и ложныхъ, конечно, на основании такихъ же

17\*

<sup>(\*\*\*)</sup> Тихокравов. Памятн. отреченной Русск. Литер. т. I и II, М. 1863; Восток. Опис. Рум. Мув. стр. 722-723.

нидексовъ греческихъ и болгарскихъ, издавна существо. Къ концу XIV и въ началъ XV в. встръчаенъ Вавшихъ. у себя разонъ три подобныхъ индекса: одинъ въ Пансіев. сконъ Сборникъ, другой въ молитвенникъ митрополита Кв. пріана, третій въ Сборникъ преп. Кирилла Бълоезерскаго (<sup>310</sup>). Эти индексы при исчислении апокрифовъ довольно различны между собою - потому ли, что составлены были на основания различныхъ индексовъ преческихъ и болгарскихъ, или потому что составители нашихъ индексовъ перечисляли ложныя книги, каждый по своему усмотрению, какія знали п находили въ употребления. Изъ этихъ индексовъ узнаемъ, что большая часть перечисляемыхъ въ нихъ отреченныхъ книгь имбли происхождение греческое, а другия измышлены были въ Болгаріи, почему и называются болгарскими баснями или ложью болгарскаго попа Іереміи, ибкоторыя же, судя по названіямъ (громовникъ, колядникъ, воронограй и под.), можеть быть, появились въ самой России. Какъ бы то ни было, только не подлежитъ сомнѣнію, что воспятание предковъ нашихъ, умственное и нравственное, совершалось тогда подъ двумя, совершенно противополож-НЫМИ. вліяніями: подъ вліяніемъ писаній отеческихъ п вообще православныхъ, ставлявшихъ здоровую пищу, п подъ вліяніемъ писаній еретическихъ и вообще ложныхъ. Оба эти вліянія неизбѣжно должны были отразиться и отразились въ произведеніяхъ нашей домашней духовной литературы, каковы, напримъръ, сочиненія святителей-Петра,

<sup>(&</sup>lt;sup>310</sup>) Бусласо. Историч. Христом. стр. 533. Москв. 1861; Матеріалы для Истор. Руссв. Церкви I, 36-42.

Алексія, Григорія Самвлака, проникнутыя духомъ и мыслями древнихъ учителей Церкви, и посланіе новгородскаго архіепископа Василія о земномъ раѣ, усиливающееся доказать одну изъ любимыхъ мыслей еретиковъ—несторіанъ и яковитовъ, между прочимъ, ссылкою на апокрифическую повѣсть о римскомъ пустынникѣ Макаріи, которая дѣйствительно и упоминается въ статьѣ о книгахъ истинныхъ и ложныхъ.

Вообще же мы приходных къ заключению, которое намъ кажется справедливымъ, что если не бъднъе была наша духовная литература, не ниже было наше духовное просвъщеніе въ періодъ монгольскій, чёмъ въ предшествовавшій. то отнюдь и не богаче, отнюдь и не выше. Въ два новыя столътія ни наше просвъщеніе, ни наша литература нисколько не подвинулись впередъ, а все оставались на прежней точкъ, или върнъе, все вращались въ одномъ и томъ же, словно заколдованномъ, кругѣ. Какъ прежде значительную часть нашихъ духовныхъ писателей составляли наши митрополиты - Греки, приходившіе къ намъ съ готовымъ образованіемъ изъ отечества, - такъ и теперь лучшіе или образованнъйшіе изъ нашихъ писателей, которыхъ сочинения представляютъ собою едва ли не половину всего нашего литературнаго наслёдія оть того времени, вменно митрополиты-Кипріанъ, Фотій, Григорій Самвлакъ пришли къ намъ съ востока. и слъд. не у насъ получили образование. Собственно русские писатели, и прежде и теперь, воспитывали себя исключительно по сочиненіямъ древнихъ учителей Церкви въ славянскомъ переводъ, видъля въ нихъ для себя единственные образцы, которымъ старанесь подражать, чюбнии часто повторять ихъ мысли. приводить ихъ изделенія, какъ бы говорить ихъ словами. Если переводная литература является у насъ въ настоя. щій періодъ болёе общирною и богатою, то еще спраши. на нашей ли почвъ возникла эта литература, не BAOTCS : пересажена ли она къ намъ также съ востока? По крайней мёрё, кромё нёсколькихъ переводовъ митрополита Кипріана, мы съ трудомъ можемъ указать на одну-двъ книги, переведенныя тогда въ Россіи, - между тъмъ, какъ достовърно знаемъ, что въ Сербія, Константинополѣ и особенно на Асонъ продолжали переводить кныги на славянскій языкь, и что Русскіе старались списывать или покупать эти книги приносили въ свое отечество (<sup>311</sup>). Предки наши оче-X видно. по прежнему, оставались учениками Грековъ и

(311) Переведенными въ Россіи можно считать: 1) Діонтру Филиппа пустынника (см. Горск. Опис. Сунод. библ. II, отд. II, 456) и 2) Сборникъ поученій на всё воскресные в праздничные дня, -такъ какъ въ самомъ заглавія этихь поученій замёчено: «предожена съ греческаго языка на русскыя жнигы» (тамъ же 658). Въ Сербін окодо 1370 г., по заботдивости князя Георгія Вранковича, вновь переведена и сличена по древнимъ славянскимъ рукописямъ Лествица преп. Іоанна Лёствичника (тамъ же 217). На Асоне переведены: 1) Творенія св. Діонисія ареопагита инокомъ Исаіею въ 1371 г. (Опис. Рум. Муз. 161), 2) Толкованіе Одимпіодорово на книгу Іова — въ 1412 г. ннокомъ Гавріндомъ и 3) Бесёды Здатоуста на внигу Бытія — въ 1426 г. инокомъ Іаковомъ (Горск. Опис. Сунод. библ. II, кн. I, 45-50 и 53). На Асонв списаны-житія ивкоторыхъ святыхъ въ 1431 г. инокомъ русскимъ Азанасіемъ (Опис. Сергіев. давр. 156-157), куплено Евангедіе - по евангелистамъ въ 1430 г., въроятно, тъмъ же внокомъ Азанасіемъ (см. выше премъч. 288). Въ Константинополъ списаны-Евангедіе по евангедистамъ въ 1383 г. (см. тамъ же) и Сборникъ отеческихъ сочинений въ 1392 г. (Опис. Рум. Муз. 516-517). А въ Студійскомъ цареградскомъ монастырв нарочно проживали иногда Русскіе, чтобы списывать для себя свящ. книги (Caxapos. Путешеств. Русск. людей по св. земля, ч. П. 26. Спб. 1839).

южныхъ Славянъ и находились подъ ихъ исключительнымъ вліяніемъ.

Надобно присовокупить, что и то слабое образование, какое мы замёчаемъ тогда въ Россіи, ограничивалось самымъ небольшимъ кругомъ даже въ духовенствѣ. Каковы были вообще наши архипастыри, за исключеніемъ извёстныхъ, крайне немногихъ? «Епископы русскіе-люди не книжные», увърялъ папу Евгенія на флорентійскомъ соборъ митрсполить Исидоръ (<sup>312</sup>). И если бы мы заподозрили этого свидѣтеля, то сборникъ поученій, переведенный на русскій языкъ (1343 или 1407 г.) въ руководство именно архіереямъ, чтобы они могли по нему, каждое воскресенье и каждый праздникъ, проповъдывать въ храмахъ, удостовърилъ бы насъ, что тогдашніе владыки наши не всё въ состояніи были сами оть себя и поучать народъ истинамъ въры (313). Каково было наше низшее духовенство, особенно сельское? Объ этомъ случайно засвидётельствоваль другой нашь митрополить Кипріанъ, когда, перечисляя книги ложныя, упомянуль о толстыхъ сельскихъ сборникахъ, которые «невѣжи-попы и дьаконы» наполняли разными баснями и суевърными сказаніями. Излишне и спрашивать, проникали ли тогда грамотность и какое-либо книжное образование въ массы нашего народа. Что сталось бы съ просв'вщеніемъ въ Россіи, єслибы она

- 263 -

<sup>(&</sup>lt;sup>312</sup>) Симеона суздал. о флорент. собор'в въ Матеріал. для исторія русся. Церкви I, стр. 73.

<sup>(&</sup>lt;sup>313</sup>) Сборпикъ именно озаглавленъ: «Поученіа избранва..., *илалодемоя отварліерся* изъ усть во всякую педізлю на поученіе христоименнтымъ людемъ ими прочитаема, такожде и на господския правдняки и па избранныхъ святыхъ».... (Горск.: Опис. Сунод. бабл. II, кн. II, 658. 667).

слишкомъ на два въка не подпала владычеству Монголовъ? Разумбется, рёшительно это опредёлить никто не можеть. Но судя по тому, какъ шло у насъ дёло просвёщенія въ два съ половиною столттія до Монголовъ, думаемъ, что оно елев ле подвинулось бы впередъ и въ два послёдовавшія стольтія, при прежнихъ условіяхъ нашего отечества, хотя бы Монголы къ намъ не приходили, и явилось бы въ такомъ же нле подобномъ видъ, въ катомъ явилось при Монголахъ. Живое доказательство тому представляють Новгородцы, которые почти не несли ига монгольскаго, однакожъ нимало не опередили прочихъ Русскихъ въ просвъщении. Повторяемъ: Монголы отнюдь не препятствовали нашему духовенству, особенно въ монастыряхъ, заниматься науками, если бы сами Русскіе того хотёли. Но видно, Русскіе еще не чувствовали потребности въ высшемъ образования. Они спокойно продолжали идти твиъ же путемъ, какимъ шли ихъ предки, довольствовались тёми же первоначальными школами, какія. существовали и прежде, и не простирали въ этомъ отношеніи своихъ желаній далбе, какъ только чтобы умёть свободно читать и понимать божественныя и свято-отеческія книги, на пользу собственныхъ душъ и для назиданія ближвихъ.

### ГЛАВА VII.

## СОСТОЯНІЕ ВЪРЫ И НРАВСТВЕННОСТИ.

Періодъ монгольскаго владычества надъ Россіею, казамсь, былъ особенно благопріятнымъ временемъ для нравственнаго ея улучшенія и возвышенія. Никогда еще она не подвергалась такому громадному бъдствію, какому подверглась теперь, и никакое бъдствіе не тяготіло надъ нею такъ долго. Никто въ Россіи не сомнѣвался тогда, что пго монгольское есть наказание Божие за грѣхи, а пастыри Церкви громогласно повторяли эту мысль и не переставали призывать народъ къ покаянію и исправленію жизни (314). Едва протекло первое столътіе этого тяжелаго ига, какъ Россію постигла новая кара небесная-страшная язва, извъстная подъ именемъ черной смерти. Явившись въ 1352 г. сперва во Псковъ, потомъ въ Новгородъ и обошедши всъ русскія области, она въ продолжение слишкомъ семидесяти лътъ (1352-1427) нёсколько разъ повторялась въ разныхъ мёстахъ, особенно въ Новгородъ и Псковъ, и вездъ производила ужас-

(\*\*\*) См. Правило митрополята Кирилла П-го, поученія Серапіона владимірскаго и друг.

ныя опустошенія. Не только домы, а цёлые города пустёль оть нея: въ Глуховѣ и Бѣловерскѣ не осталось ни одного жителя, въ Смоденскъ едва осталось пять человъкъ, которые, наконець, рёшились удалиться изъ города, наполненнаго одними трупами. Никогда въ Россіи не свирёнствовада такая губительная и такая продолжительная язва. Всѣ видъли въ ней гнёвъ Божій за грёхи и, по гласу пастырей Церкви, спѣшили каяться и обращаться къ Богу (315). Мы не говоримъ уже о многихъ другихъ общественныхъ бъдствіяхъ, какія испытывало тогда наше отечество, но которыя извъстны были ему и прежде, хотя и эти нравственные уроки могли имёть силу и оказывать свое благодётельное вліяніе. Къ концу XIV и особенно съ начала XV въка въ Россіи сдёлалась господствующею мысль о близкой кончинъ міра-новое, необычайное побужденіе къ покаянію я благочестію христіанскому. Настало послёднее столётіе седьмой тысячи лёть отъ сотворенія міра, съ истеченіемъ которой, думали, должно послёдовать преставление свёта и долженъ открыться всеобщій судь. Эту мысль раздёляли вполяё сами наши архипастыри, даже просвъщениъйшіе изъ нихъ, каковы-Кипріанъ и Фотій, и пользовались ею, чтобы убъждать своихъ пасомыхъ къ исправленію жизни. Что же-посреди такихъ обстоятельствъ въ продолжение монгольскаго періода сдёлались ли Русскіе действительно лучшими по своей правственности, нежели какими были прежде? Мы нимало не сомнъваемся, что всъ означенныя обстоятельства,

(<sup>315</sup>) П. Собр. Р. ЛЭт. IV, 60-64. 95. 191. 194; Ник. Лът. Ш, 196-198, Карамз. У, примъч. 222.

грозныя и поучительныя, не могли не проезводить сильныхъ, иногда потрясающихъ дъйствій на нассы народа, и что тысячи, десятки тысячъ людей искренно обращались тогда къ Богу и оканчивали жизнь съ истиннымъ покаяніемъ, какъ точно и было, по прямому свидътельству лътописей, наприитръ, во Владиміръ при первомъ нашествіи Татаръ и во Псковѣ-во время моровой язвы (316). Но надобно сознаться, что всё эти дёйствія были только временныя и проходившія скоро. А сказать, чтобы въ тотъ періодъ измёнился къ лучшему самый характеръ русскаго народа, чтобы Русскіе болёе прониклись духомъ Евангелія, болёе утвердились и возвысились въ началахъ христіанскаго благочестія, отнюдь не позволяеть исторія. Много свётлаго и доблестнаго представляетъ она тогда у насъ, но почти ничего такого, чего бы не представляла и прежде. Зато, съ другой стороны, представляетъ много и мрачнаго, даже болбе мрачнаго. нежели сколько мы видёли у себя въ предшествовавшее время.

Русскіе отличались уже и прежде глубокою приверженностію къ св. въръ Христовой и православной Церкви. Теперь открывались для нихъ случан засвидѣтельствовать эту приверженность и любовь своею кровію. Въ 1246 г.. когда Батый позвалъ къ себъ черниговскаго князя Михаила и потребовалъ отъ него чрезъ своихъ волхвовъ, чтобы онъ предъ вступленіемъ въ пачату ханскую прошелъ, по обычаю Монголовъ, сквозь огонь и поклонился солнцу и истуканамъ, благовѣрный князь отвѣчалъ: «я христіанинъ и не могу по-

(316) П. Собр. Р. Лэт. I, 197; Ник. Лэт. Ш, 107. 196-198.

Digitized by Google

клониться твари и идоламъ». Когда ему предложили на выборъ одно изъ двухъ-или поклониться или умереть: князь не поколебался избрать послёднее, несмотря на всё убёжденія близкихъ людей, приготовился къ христіанской хончинѣ и вкусиль лютую смерть отъ варваровъ. Примѣру доблестнаго князя тогда же послёдоваль и любимый бояринь его Өеодоръ. Въ 1270 г. другой князь русскій, Романъ Ольговичъ рязанскій былъ оклеветанъ въ Ордѣ, будто онъ поносиль хана и его вёру. Ханъ отдаль князя въ руки Татаръ, которые начали принуждать его къ своей въръ. Но онъ не только не соглашался на это, но открыто исповёдываль, что въра христіанская воистину есть святая, а татарская-поганая. Озлобленные язычники отрёзали ему языкь, заткнули уста и медленно изрѣзали по суставамъ всѣ члены его тёла, такъ что новый мученикъ действительно уподобился древнему Іакову Персскому, по замѣчанію лѣтопясей (317). Защищая себя отъ нападающихъ враговъ или выступая противъ нихъ сами, Русскіе были убѣждены, что они проливають свою кровь и умирають, прежде всего, за св. въру и Церковь. «Умремъ за св. Богородицу (т. е. за соборную церковь пресв. Богородицы) и за правую ввру», говорили жители Владиміра, когда онъ быль осаждень Татарами. «Умремъ за св. Софію (т. е. за софійскій соборъ)», обыкновенно повторяли Новгородцы, собираясь на поле брани. «Прольемъ кровь свою за домъ пресв. Троицы и за св. церкви», восклицали Псковитяне во дни Довмонта, отражая

(<sup>317</sup>) П. Собр. Р. Лэт. IV, 42; V, 184; VП, 152—155. 170; Ник. Лэт. JII, 53.

нападенія Литвы. И Димитрій Донской, отправляясь съ войскомъ изъ Москвы противъ Татаръ, говорилъ прочимъ князьямъ и воеводамъ: «пойдемъ противъ безбожнаго и нечестиваго Мамая за правую вбру христіанскую и за св. церкви, я за всёхъ младенцевъ и старцевъ, и за всёхъ христіанъ» (<sup>319</sup>). Да, Русскіе любили свое отечество, а въ немъ, прежде всего, любили свою св. вёру и свою св. Церковь. Русскіе тёмъ болёе привязывались къ св. вёрё и Церкви, что въ нихъ только находили для себя утёшеніе и подкрёпленіе посреди б'ёдствій и скорбей въ особенности отъ своихъ поработителей и въ имени или звавія христіанъ видёли свое главное отличіе отъ поганыхъ Агарянъ, свое превосходство предъ ними. Но не скроемъ свидётельства лётописей, что въ то время, какъ одни изъ сыновъ Россія, изъ благочестивыхъ ея князей, охотно умярали за св. вбру, не соглашаясь измёнить ей и поклониться ионгольскимъ идоламъ, «многіе другіе князья съ своими боярами проходили (предъ палаткою Батыя) сквозь огонь п поклонялись кусту п идоламъ ради славы света сего и каждый выпрашивалъ себъ власти». Находились и такіе между Русскими, которые совершенно отвергались отъ вёры христіанской и принимали въру нашихъ поработителей. Припомнимъ Домана съверянина, родомъ изъ Путивля, отсъкшаго голову св. Михаилу, князю черниговскому, и несчастнаго Изосиму, который прежде быль инокомь самой нетрезвой и вообще позорной жизни, а сдёлавшись вёроотступникомъ много досаждалъ христіанамъ въ Ярославлъ и убитъ ими (<sup>319</sup>).

269 -

(<sup>318</sup>) П. Собр. Р. Лът. I, 222; 111, 57. 62. 71. 99 и друг.; IV, 40. 76. 181; V, 6; VI, 105; VП, 140.

(<sup>319</sup>) П. Собр. Р. Лѣт. I, 204; V, 183. 185. 190.

Любя ввру и Церковь, предки наши, естественно, были привержены и усердны къ храмамъ Божіимъ и св. обителямъ. Выли князья, были и архипастыри и другія лица, которые въ продолжение своей жизни сооружали не одну или двъ, а многія церкви, и на собственныя средства воздвигали по нѣскольку монастырей, или не щадили для содержанія и украшенія ихъ никакихъ жертвъ. Обычай постригаться въ монашество, по крайней мёрё, предъ смертію, извёстный у нась и въ прежнее время, теперь еще усилился. Рёдкіе изъ княвей, каковы — Владиміръ Васильковичъ галицкій и Димитрій Донской, непослёдовали этому обычаю. А большая часть принимали предъ своею кончиною не только монашество, но и схиму. Такъ поступили св. Александръ Невскій, дъти его-Андрей Александровичъ и Даніилъ Александровичъ московскій, затёмъ – Іоаннъ Даниловичъ Калита, Симеонъ Іоанновичъ Гордый, Михаилъ Александровичъ тверской, Александръ ростовскій и весьма многіе другіе. Такъ же поступили в св. Александра Невскаго — Евфросинья, княгани: мать жена Симеона Гордаго - Анастасія, жена брата его Іоанна Іоанновича — Александра, жена Димитрія Донскаго — Евдокія и другія. Такъ же поступали почти всъ посадники новгородскіе, бояре московскіе и многія другія лица (<sup>320</sup>). Но, не смотря на всеобщее, господствовавшее тогда, уважение и любовь къ св. храмамъ и обителямъ иноковъ, бывали примёры и совершенно противнаго, по крайней мёрё, во дни

<sup>(330)</sup> П. Собр. Р. Лит. I, 208. 209. 233. 234; П, 54. 58. 68. 79; Ш, 58. 66. 68. 72. 96. 102. 104. 105. 109. 138. 140; VII, 206. 209; VIII, 13. 62; Степ. Кв. I, 442. 486 н др.

брани и другихъ народныхъ бъдствій. Въ 1393 г. Новгородцы, овладёвь Устюгомъ, зажгли городъ и разграбили соборную церковь, похитили изъ нея все золото и серебро, ободрали даже иконы. А чрезъ нъсколько лътъ (1398) не только разграбили вновь ту же самую церковь въ Устюгь, но сожгля ее и взяли, какъ они выражались, въ плънъ самую икону пресв. Богородицы чудотворную, такъ что владыка новгородскій справедливо замѣтилъ воеводамъ: «вы обезцерковь Божію въ Устюгѣ», и повелѣлъ имъ возчестили двигнуть эту церковь и возвратить чудотворную икону со всею утварью (321). Не лучше дъйствовали иногда Новгородцы и у себя дома. Въ 1299 г., когда во время страшнаго пожара нѣкоторые торговцы снесли, для безопасности, свои товары въ церкви, злые люди разграбили въ церквахъ все снесенное, а въ одной убили даже сторожа, охранявшаго товаръ. Въ 1340 г., во время еще болѣе сильнаго пожара, также убили въ церквахъ двухъ сторожей, разграбили весь товаръ, много сдълали пакости въ самомъ Софійскомъ соборъ. Въ 1418 г., во время народнаго волненія, возмутившіеся, кромѣ разныхъ неистовствъ въ городѣ, разграбили монастырь св. Николая на полѣ и оскорбили игумена и черноризцевъ, говоря: «здёсь житницы боярскія». Великій князь московскій Василій Васильевичъ съ своею многочисленною ратью (1434), опустопивъ страну галичскую и взявъ самый Галичъ, пожегъ святыя церкви и монастыри (322).

Любя въру и Церковь, предки наши, естественно, чтили

(<sup>321</sup>) П. Собр. Р. Лът. VIII, 63; Карамз. V, примъч. 149 и 171. (<sup>322</sup>) П. Собр. Р. Лът. III, 66. 80. 108; IV, 54. 117. 208.

пастырей Церкви и особенно высшихъ представителей еяіерарховъ. Излишне было бы приводить на это доказатель. ства. Обыкновенная похвала доброму князю въ лётописяхъ нашихъ такая: «бв іереелюбецъ и мнихолюбецъ, митрополита же и епископы чтяше и послушааше ихъ, аки самаго Хрв. ста»... и т. под. (323). Но бывали случаи и неуваженія къ сампиъ епископамъ и митрополитамъ. Извѣстно намъ, какъ въ 1295 г. ростовскій князь Костантинъ Борисовичъ взяль своего владыку Тарасія подъ стражу со всёми бывшими при немъ людьми. Извъстны и действія в. к. Димитрія Донскаго съ митрополитами Кнпріаномъ и Пименомъ. Изв'єстно, наконець. сколько огорченій и скорбей потеривль митрополить Фотій отъ князей и бояръ, которые, еще до прибытія его изъ Греціи, самовольно завладбли разными угодьями и доходами митрополитскаго дома и не хотёли ихъ уступить, а потомъ, по злобѣ и мести, распускали про митрополита хулы и клеветы и ссорили его съ великимъ княземъ. Новгородцы въ 1422 г. избрали себъ по жребію во владыки игумена Клопскаго монастыря Өеодосія и возвели его на сѣни, но чрезъ два лъта, прежде нежели онъ былъ рукоположенъ, изгнали его отъ себя потому только будто бы, что онъ былъ, какъ говорили они, шестника, т. е. пришлецъ, а не природный Новгородецъ (324).

Милосердіе къ бъднымъ и несчастнымъ было также одною изъ господствующихъ добродътелей того времени. Ею отличались особенно нъкоторые князья. Напримъръ, про Влади-

(<sup>233</sup>) П. Собр. Р. Лът. V, 5. 8. Спес. П, 221; IV, 183. 200. (<sup>334</sup>) П. Собр. Р. Лът. III, 110. 140. 183; IV, 120.

міра Василько́вича галицкаго пов'єствуется, что когда онъ сдівлался боленъ, то «раздалъ все имѣніе свое убогимъ. Золото и серебро, и дорогіе камни, и цояса отца своего, золотые я серебряные, и что самъ пріобрѣлъ послѣ отца, все раздалъ. Большія серебряныя блюда и золотые и серебряные кубки санъ передъ своими глазами побилъ и перелилъ въ гривны. и большія золотыя монисты бабки своей и матери всё переляль и разослаль милостыню по всей странь, и стада раздяль убогимъ людемъ и коней». О князъ Довмонтъ исковскомъ читаемъ у лътописца: «бяще милостивъ паче мъры.... ницая милуя, спроты и вдовица заступая и обидимыя пзихая». Іозниъ Даниловичъ Калита оттого и получилъ такое прозвание, что всегда носилъ при себъ калиту или ибщокъ сь деньгами для раздачи бъднымъ. Супруга нижегородскаго князя Андрея Константиновича Василиса. вскорѣ по смерти его, раздала все свое богатство и имѣніе. золото и серебро. и жемчугъ. и многоцфиныя одежды, частию нищимъ, частию на церкви и монастыри. а сама постриглась въ монашество подъ именемъ Неодоры († 1378) (225). Но несрявненно боле мы видимъ тогда примъровъ немплосердія и несострадательности къ ближнимъ, даже жестокости и безчеловъчія. Въ Новгородъ не проходило почти ни одного изъ пожаровъ, -а они случались тамъ такъ часто, -при описания котораго мъстный лътописецъ не замътилъ бы: «окаянные злые люди, Бога не боящіеся и не жальющіе своей братіи, пограбили чужія имѣнія, иныхъ же и убили надъ ихъ товаромъ и много

(325) П. Собр. Р. Лят. II, 219; V, 8; Степ. Кн. I, 487. И. Р. Ц. Т. V.

18

совершили пакости погорёвшимъ» (336). А чего не терпёли мирные жители того или другаго города отъ своихъ же Русскихъ, когда послёдніе овладёвали этимъ городомъ! Въ 1372 году, читаемъ въ лётописи, - «пошелъ князь Миханлъ тверскій ратію на Торжокъ, пожегъ весь городъ и была великая пагуба христіанамъ: одни погорёли въ своихъ пворахъ надъ своимъ имуществомъ, другіе бѣжали въ церковь св. Спаса и тамъ или сгорбли или задохлись отъ пламени, третьи бъжали отъ оѓня къ ръкъ Тверцъ и потонули. Добрыя жены и девицы, иноки и чернецы, которыхъ Тверитяне обдирали до послёдней наготы, -- чего не делають и поганые, - тъ отъ срамоты и бъды потопились въ водъ... Безчисленное множество мужей и жень отведено въ плёнь, св. церкви пожжены, городъ весь опустёль. Трупами людей убитыхъ, огнемъ сожженныхъ и утопшихъ наполнили пять скудельницъ». Въ 1375 г. новгородскіе удальцы-разбойники кромѣ того, что совершенно разграбили и сожгли Кострому и потомъ Нижній Новгородъ, въ обонхъ городахъ поплѣнили еще множество народа, женъ и дъвицъ, и, спустившись внизъ по Волгъ до города Болгаръ, продали тамъ всъхъ этихъ женъ и дбвицъ бусурманамъ. Точно такъ же и Тверитяне, вновь разграбивши Торжокъ (1446 г.), однихъ жителей избили, а другихъ попродали. Смоленскій князь Святославъ Ивановичъ, отправившись (1386) съ ратью къ городу Мстиславу, нецадно мучилъ всёхъ разными казнями, кто ни попадался на пути, мужей, женъ и дътей, иныхъ во множествъ заппраль въ домахъ и сожигалъ, а младенцевъ сажалъ на колъ (327).

<sup>(3&</sup>lt;sup>38</sup>) Taxis me III, 70. 80. 81; IV, 122.

<sup>(&</sup>lt;sup>337</sup>) TAMB WE III, 89; IV, 68. 71-72. 92. 123. 125; V, 232. 235. 239; VIII, 20. 23.

Вообще должно сказать, что грубость нравовъ, жестокость сердца, отсутствіе христіанской любви въ ближнимъ и безчеловѣчіе составляли самый главный нравственный недостатокъ того времени. Всего чаще и болёв этотъ недостатокъ обнаруживался при взаимныхъ распряхъ и междоусобіяхъ нашихъ князей. Движимые своекорыстіемъ, властолюбіемъ, местію и другими недостойными чувствами, они не щадили ни другъ друга, ни своихъ подданныхъ. Умерщвляли своихъ совмёстниковъ, когда могли, заключали ихъ въ оковы и темницы или даже выкалывали имъ глаза, какъ поступилъ вел. князь московскій Василій Васильевичь сь галичскимъ княземъ Василіемъ Юрьевичемъ Косымъ и брать этого послёдняго Димитрій Шемяка съ самимъ Василіемъ Васильевичемъ. А вступая съ ратію во владёнія своего соперника, князья обыкновенно разоряли все, что ни встрёчалось, грабиля и жгли села и города, умерщвляли мирныхъ жителей безъ различія пола и возраста и частію забирали ихъ въ плёнъ. Были и такіе князья, которые спёшили въ Орду в тамъ клеветою, подкупомъ, угодничествомъ предъ ханохъ достигали погибели и убіенія своихъ совмѣстниковъ, а иногда, выпросивъ у хана татарское войско, вторгались съ этими дикарями въ предблы своего отечества и неистово опустошали цёлыя его области (<sup>328</sup>). Другимъ свидётельствомъ того же самаго недостатка служать господствовавшие тогда у насъ разбои. Въ княжествъ московскомъ съ успѣхомъ противъ нихъ дъйствовалъ Іоаннъ Даниловичъ Калита, въ тверскомъ-

(<sup>828</sup>) Карамз. IV, 82. 107. 148; V, 156. 186, изд. Эйнерлин.

18\*

князь Михаилъ Александровичъ тверской; но ничто не могло искоренить ихъ въ Новгородъ. Тамъ составлялись цълые полки охотниковъ и удальцовъ и отправлялись сухимъ путемъ и на судахъ по Двинѣ и Волгѣ въ отдаленныя мѣста, и вездѣ грабили и жгли деревни и города, умерщвляли жителей, и съ добычею возвращались домой, а иногда и сами погибали въ отважныхъ своихъ походахъ (329). Не менъе жестокости и безчеловѣчія показывали Русскіе и во время своихъ внутреннихъ смутъ, происходившихъ въ томъ или другомъ городъ. Такъ, въ 1340 г. крамольные Брянцы, собравшись на вѣче, тутъ же умертвили князя Глѣба Святославича въ самый праздникъ святителя Николая, не смотря на всё убъжденія бывшаго тогда у нихъ митрополита неогноста (<sup>830</sup>). Особенно часто подобныя смуты и народныя волненія случались въ Новгородв. Обыкновенно возставали противъ какого-либо посадника или боярина, сифшили на въче, раздълялись на партіи, начинались драки, грабили и жгли домы своихъ противниковъ, а ихъ самихъ или умерщвляли или бросали въ Волховъ, при чемъ нередко гибли совершенно невинныя жертвы. Доказательствомъ того, до какой степени укоренена была въ сердцахъ Русскихъ эта жестокость и какъ мало обуздывали ее даже чрезвычайныя посъщенія Божіи, — можеть служить следующій случай. Въ 1417 г. цёлое лёто и зиму въ Новгороде, какъ и въ другихъ сосъднихъ городахъ, свиръпствовалъ страшный моръ,

276 -

(<sup>230</sup>) П. Собр. Р. Лит. IV, 66. 71-72; VIII, 21. 61; Карамз. IV, 148. 159 и примич. 319; V, 101.

(\*30) П. Собр. Р. Льт. V, 222; VII, 206.

такъ что живые не успёвали хоронить умершихъ. Тогда Новгородцы смирились и обратились къ Богу, каялись со слезами. многіе раздавали имѣнія свои и постригались въ монашество. Но едва окончился моръ, какъ въ апрёлё слёдующаго года въ Новгородѣ произошло безразсудное возстаніе и кровопролитіе. Н'ькто людинъ, по имени Стефанъ. злобствуя на боярина Даніила Божина, схватилъ его на улицё и закричаль: «господа, помогите мнѣ управиться съ этимъ злодвемъ». Народъ сбежался на крикъ и несчастнаго боярина, безъ всякаго изслёдованія, избили до полусмерти п потомъ бросили съ моста въ Волховъ. Одинъ рыболовъ схватилъ боярина въ свой челиъ и за то толпа немедленно разграбила домъ этого рыболова. Когда бояринъ посадилъ своего обидчика въ темницу: народъ еще болѣе взволновался, удариль въ въчевой колоколь и толнами бросились на Косьмодаміанскую улицу, гдѣ разграбили домъ боярина и много другихъ дворовъ, потомъ въ улицы-Яневу, Чудинцеву, Лигощеву и везд' разграбиля множество дворовъ. преимущественно боярскихъ, говоря: «это наши супустаты». BOSMY- / щеніе продолжалось нёсколько дней и все увеличивалось. Цълая сторона Софійская поднялась на Торговую: массы народа съ оружіемъ въ рукахъ спѣшили на мостъ съ обѣихъ сторонь, произошло столкновение, кровопролитие... Ужасъ охватиль всёхь. И только владыка Симеонь, явившись на мосту въ полномъ церковномъ облачения съ крестомъ въ рукахъ. окруженный соборомъ духовенства, едва могъ укротить это страшное народное волнение (331). Нельзя не сказать

(331) II. Coop. P. JIST. III, 87. 107-108; Kapans. V, 122.

здёсь и о кулачныхъ бояхъ, господствовавшихъ въ Новгородё и часто сопровождавшихся убійствами, а равно и о кровавыхъ поединкахъ *на полю*, противъ которыхъ столько возставали наши архипастыри (<sup>332</sup>).

Впрочемъ, не будемъ думать, будто эта жестокость и грубость нравовъ явняись у насъ собственно при Монголахъ. Нътъ, и въ прежнія времена мы видёли у себя примъры отнюдь не меньшаго варварства, кровожадности, безчеловѣчія, и въ князьяхъ и въ самомъ народъ. Теперь только, можетъ быть, представлялось болёе случаевъ къ проявленію этихъ дурныхъ качествъ или нъкоторые случаи были болёе рёзки (<sup>333</sup>). А что не отъ ига монгольскаго зависёли эта жестокость и грубость, -- свидетельствують собою Новгородцы. Они почти вовсе не находились подъ вліяніемъ монгольскаго владычества и, по-прежнему, пользовались гражданскою свободою и вольностію, —и они-то болбе всбхъ Русскихъ отличались буйствомъ, свирбностію и безчеловѣчіемъ. Надобно также заметить, что не лучше Русскихъ въ этомъ отношенін были и сосвди ихъ-Нёмцы, такъ часто нападавшіе на Псковъ, Литовцы и самые Поляки, какъ можно видёть лаже изъ нашихъ лётописей (<sup>334</sup>). Нётъ, не отъ ига монголь-🗯 🕰 какота недостатка просвъщенія, отъ крайняго невъжества и болёе всего отъ того, что ученіе о христіанской любви не глубоко еще проникало въ сердца сыновъ Россіи и не сделалось въ нихъ главнымъ началомъ деятельности, - вотъ

(<sup>432</sup>) Русся. Достопамяти. І, 114—115; Акт. Экси. І, № 369, стр. 462.
 (<sup>433</sup>) Спес. Солодьев. Ист. Россія V, 345—347.
 (<sup>334</sup>) П. Собр. Р. Лит. IV, 196—197 я друг.

- 278 -



отъ чего зависёли ихъ грубость и жестокость, какъ при Монголахъ, такъ и прежде Монголовъ и долгое время послё.

Кром' этого главнаго нравственнаго недостатка нашихъ предковъ были у нихъ и другіе. Сохранялись еще въ народъ нъкоторыя суевърія и остатки языческихъ обычаевъ. Многіе вёриля въ волхвовъ и волшебницъ, въ ихъ заклинанія, чародѣянія, ворожбу, нашептыванія, узлы, зелія и под. Думали, между прочимъ, что они наводятъ голодъ и моръ, я потому во времена этихъ народныхъ бъдствій схватывали тёхъ, кого подозрёвали въ волшебствё, и сожигали, -- противъ чего съ такою силою возставалъ епископъ владимірскій Серапіонъ (1275). Та же мысль оставалась сильною въ народѣ и въ ХУ вѣкѣ, и движимые ею жителя Пскова въ 1411 г., когда свирбиствовала у нихъ черная смерть, сожгля двенадцать вещихъ женокъ или мнимыхъ волшебницъ. Въ то же время митрополить Фотій писалъ къ Новгородцамъ, чтобы они не вёрили лихемъ бабамъ-ворожеямъ подъ страхомъ отлученія отъ Церкви, прогоняли ихъ отъ себя, а самихъ ворожей-обманщицъ убъждалъ покаяться. Во дни Серапіона владимірскаго существовало и другов суевѣріе, противъ котораго онъ вооружался, именно думали, будто наводненія и другія общественныя бѣдствія происходять отъ того, что кто-либо погребалъ утопленника или удавленника, и потому выгребали ихъ изъ земли, чтобы избавиться отъ этихъ бъдствій (335). Въ простомъ народъ продолжали держаться стараго языческаго обычая — уводить невёсть или

(225) П. Собр. Р. Лит. V, 22. 125; Акт. Эксп. I, № 369, стр. 462.

- 280 -

чанія, безъ благословенія священническаго: противъ этого направлены правила-собора владимірскаго, митрополита Максима и митрополита Фотія. Владимірскій соборь упоминаеть также объ обычат, по которому въ субботние вечера собирались витств мужи и жены и совершали, въ ночь подъ воскресенье, безстудныя игрища и скверныя дёянія, подобно тому, какъ нёкогда Греки-язычники праздновали какой-то праздникъ Діонусовъ или Діонисовъ (336). Давняя, укоренившаяся въ русскомъ народћ, страсть къ вину и пьянству господствовала и теперь со всею своею силою, и господствовала не только между мірянами, но я въ самомъ духовенствѣ,. какъ можно видѣть изъ строгихъ правилъ и горькихъ обличеній и убъжденій собора владимірскаго, митрополитовъ-Петра, Алексія, Фотія и другихъ проповъдниковъ: не упоминаемъ уже о свидътельствахъ лътописей. Въ писаніяхъ тыхь же нашихъ архипастырей находимъ обличения и противь другихъ современныхъ имъ пороковъ и недостатковъ, кавъ-то: противъ татьбы, лихоимства, грабительства, прелюбодѣянія, сквернословія, лжесвидѣтельства и особенно нарушенія клятвы и присяги. До какой степени простирался этоть послёдній порокъ и какъ часто повторялся, свидётельствують кровавыя сказанія лётописей о взаниныхъ отношеніяхъ и междоусобіяхъ тогдашнихъ нашихъ князей.

Грустною, непривлекательною представляется намъ картина нравственнаго состоянія нашихъ предковъ во дни мон-

(334) Опис. Румянд. Музеум. стр. 321; Акт. Эксп. 1, № 369, стр. 461.

гольскаго владычества. Но будемъ помнить, что избранники Божін, люди высокой вѣры и глубокаго благочестія, рѣдки во всѣ времена. И тотъ періодъ исторіи нельзя назвать совершенно мрачнымъ и безотраднымъ въ нравственномъ отношеніи, хотя бы онъ обнималъ собою болѣе двухъ столѣтій, въ продолженіе котораго жили и дѣйствовали такіе великіе святители, каковы: Петръ, Алексій, или—Игнатій ростовскій. Стефанъ пермскій, Арсеній тверской и имъ подобные. такіе великіе подвижники, каковы: Сергій Радонежскій, Кириллъ Бѣлоезерскій. Діонисій Глушицкій, Димитрій Прилуцкій, Стефанъ Махрицкій и еще многіе, — такіе доблестные князья, каковы: Александръ невскій, Даніилъ галицкій, Довмонтъ псковской, Даніилъ московскій, Михаилъ тверской и другіе.

# глава VIII.

# ОТНОШЕНІЕ РУССКОЙ ЦЕРКВИ КЪ ДРУГИМЪ ЦЕРКВАМЪ.

#### I.

Двъ, хотя и несущественныя, перемъны представляеть періодъ монгольскій въ ісрархическихъ отношеніяхъ русской Церкви къ Церкви греческой. Первая перемъна состояла въ томъ, что Русскіе теперь, большею частію, сами избирали себѣ митрополита безъ предварительнаго согласія цареградскаго патріарха, и патріархъ утверждалъ избраннаго такимъ обравомъ, — чего прежде не бывало. А вторая — въ томъ, что русская митрополія, доселѣ постоянно единая, не разъ раздълялась теперь, по волъ и противъ воли патріарха, на двѣ и на три митрополіи. Весьма любопытны въ настоящемъ случав двъ патріаршія или соборныя грамоты того времени, изъ которыхъ можно видёть, какъ смотрёли тогда сами Греки на объ означенныя перемъны или, по крайней мъръ, какой старались дать имъ смыслъ и значение. Мы твиъ болће считаемъ нужнымъ остановиться на этихъ грамотахъ, что разсмотрёніе ихъ даеть намъ поводъ высказаться прямёе о всемъ вообще отношенія цареградскихъ патріарховъ къ нашей Церкви, какое было доселѣ и которое съ окончаніемъ настоящаго періода вступило въ новый фазисъ.

Не знаемъ, подъ какимъ условіемъ согласился цареградскій патріархъ утвердить и рукоположить митрополита Кирилла II, избраннаго въ Россіи, и затёмъ подъ какимъ условіемъ онъ утвердилъ и рукоположилъ святителя Петра, также избраннаго въ Россіи. Но по случаю утвержденія въ интрополитскомъ санъ святителя Алексія, пзбраннаго въ Россія, состоялось въ Константинополѣ соборное опредѣленіе, выраженное въ слёдующей грамоте патріарха Филовея: «Святая, каеолическая и апостольская Божія Церковь, по данной ей свыше благодатію Христовою необорнмой силѣ и крѣпости, всегда и все устрояющая къ полезнъйшему, показываеть свою заботливость и попечение о встхъ, повсюду обрттающихся, святбитихъ церквахъ, чтобы онъ были руководены и управляемы хорошо и по закону Божію; въ особенности же заботится и печется о техъ святейшихъ церквахъ, которыя находятся въ дальнемъ разстоянии и отличаются многочисленностію народа и величіемъ царской власти, исполняя въ отношенія къ нимъ то, что ей прилично и что составляеть ся обязанность, а всего болёе стараясь объ освященія и польз'ї душъ. Посему-то и святбйшую митрополію Кіева в всей Россіи, которая имбетъ многую и великую власть и населена многочисленнымъ христопменитымъ народомъ, и въ которой прославляется имя Божіе, святая Божія Церковь въ великой содержитъ чести, и всякимъ образомъ желаеть о ней заботиться, ей содействовать и помогать, темъ

болбе, что вблизи ея предбловъ есть много нечестивыхъ в огнепоклонниковъ. И потому, какъ въ прежнія времена въ многообразныхъ и благихъ видахъ попеченія о ней, Церковь поставляла на ея јерархическое предстоятельство, съ подо. бающею осмотрительностію, знаменитыхъ и обладающихъ многими преимуществами священных мужей, такъ подобнымъ образомъ и нынѣ она имѣла великое стараніе найти и избрать изъ числа живущихъ въ богознаменитомъ, богохранииомъ и богопрославленномъ Константинополѣ мужа извѣстнаго и сіяющаго добродѣтелію, отличнаго и славнаго по силѣ слова, опытнаго въ священныхъ канонахъ и основательно знающаго благочестивые законы, и, поставивь его архіереемъ, послать отсюда для хорошаго и надлежащаго управленія помянутою святьйшею Церковію»... Остановимся. Въ приведенныхъ словахъ, очевидно, выражено то начало, которымъ постоянно руководствовались цареградскіе патріархи при назначении архипастырей для русской Церкви съ самаго ея основанія. Каково же это начало? Нельзя вполнѣ не согласиться съ тою мыслію, что чёмъ многолюднёе была Церковь русская и отдаление отъ главнаго центра ся высшаго управленія, чёмъ болёе угрожало ей опасностей со стороны состанихъ язычниковъ, тъмъ естественнъе и обязательнёе было для патріарховъ давать ей митрополитовъ самыхъ благонадежныхъ и достойныхъ, какъ по образованию и добродѣтели, такъ особенно по архипастырской ревности. Но слёдуеть ли отсюда, что такихъ митрополитовъ патріархи должны были избирать для русской Церкви только въ Греціи и Константинополѣ, а не въ Россін? Пусть это еще могло быть необходимымъ въ первое столътіе; но ужели-жъ оста-

. 1

валось необходимымъ и въ три послёдующія столётія нашей церковной жизни? Греція отнюдь не была тогда такъ богата постойными кандидатами для занятія высшихъ степеней перковной ісрархіи и Россія не была такъ б'ёдна. Случалось, что и на патріаршую казедру въ Константинополѣ избирали людей и мало ученыхъ, и мало способныхъ, и не высокой нравственности (337). А изъ числа 25 митрополитовъ, присланныхъ къ намъ изъ Греціи въ первые четыре съ половиною въка, едва можемъ насчитать пять-шесть іерарховъ, которые отличались просвещениемъ и благочестиемъ, все же прочіе (кромѣ служенія церковнаго и управленія) ничѣмъ не заявили себя и не оставили почти никакого слёда въ нашей исторіп; одинъ даже (Іоаннъ III) былъ, по выраженію. современнаго лётописца, «не книженъ и умомъ простъ и просторѣкъ» (<sup>338</sup>). Между тѣмъ какъ изъ шести русскихъ по происхожденію митрополитовъ, бывшихъ у насъ въ тотъ же періодъ, всѣ, кромѣ Пимена, извѣстны и по достаточному образованию и по благочестию или, по крайней мёрё, по благочестію. И безъ всякаго труда можно указать еще теперь на природныхъ русскихъ іерарховъ того времени, которые могли бы съ честію занимать казедру русской митрополін, каковы: Нифонтъ новгородскій, Кириллъ туровскій. Симонъ владимірскій, Кириллъ ростовскій, — не упоминаемъ уже о нашихъ великихъ инокахъ-подвижникахъ. Въ при-

- 285 -

(<sup>337</sup>) Таковы были напримёръ: Евстратій Гаридъ (1081—1084), Нифонтъ I (1312—1315), Герасимъ I (1320—1323) и другіе (См. Историч. списокъ Константаноп. патріарховъ, въ Хр. Чт. 1843, III, 281; IV, 425. 426 и дал.). (<sup>318</sup>) П. Собр. Р. Лит. I, 89. веденныхъ словахъ патріаршей грамоты говорится, булто патріархи каждый разъ старались присылать къ намъ изъ Константинополя митрополита, отличнаго по силъ слова и опытнаго въ священныхъ канонахъ. Но если бы и дъйствительно таковы были присылаемые къ намъ митрополиты-Греки: какую пользу могли приносить они Русскимъ своимъ краснорѣчіемъ, когда сами не знали по-русски и по-сла. вянски? За исключеніемъ двухъ-трехъ изъ этихъ митропо. литовъ, отъ которыхъ сохранились памятники ихъ благовъ. стія, о всёхъ прочихъ даже не замёчено въ лётописи, говорили ли они когда-либо поученія къ народу. А о природныхъ русскихъ митрополитахъ, Иларіонъ, Кириллъ, Петръ, Алексія, мы знаемъ достовёрно, что они проповёдывали народу, и ихъ проповёдь, безъ сомнёнія, была ему понятна. Допустимъ также, что митрополиты, присылавшиеся къ намъ изъ Греціи, быть можетъ, и обладали основательными познаніями въ церковныхъ канонахъ; но они нимало не содбиствовали распространенію этихъ познаній между Русскими и, привозя съ собою и для себя греческіе списки Кормчей, не позаботились въ продолжение двухъ съ половиною вёковъ ввести во всеобщее употребление въ России славянскую Кормчую. Уже митрополить Кириллъ II, родомъ русскій, досталъ списокъ этой послёдней Кормчей отъ болгарскаго деспота, и съ того времени списки ся начали умножаться въ нашей Церкви. Но послушаемъ далѣе грамоту патріарха. «А такъ какъ, -продолжаеть онъ, --- боголюбезнѣйшій епископь владимірскій киръ Алексій, рожденный и воспитанный въ тёхъ предёлахъ и преданный благочестию и доброд втели, пользовался духовною любовію и расположеніемъ и отъ преосвященнаго apxiepes

всей Россін киръ Өеогноста, который избраль его на это іерархическое начальство, довёрилъ ему, какъ способному, начальствовать надъ душами и (управлять) дълами и пользоваться его правами и возвелъ его въ достоинство епископа; такъ какъ почившій архіерей киръ Өеогность, зная его таковымъ по самому опыту и по дъламъ, отнесся писаніемъ къ (нашей) святьйшей и великой Божіей Церкви, представляя его, какъ 4/ достойнаго и способнаго управлять іерархически и самою святѣйшею митрополіею кіевскою и всея Россіи,-что и мы, послё обычнаго тщательнёйшаго разслёдованія. нашли совершенно справедливымъ и согласнымъ съ свидътельствами о немъ (Алексіи) возвращающихся оттуда сюда Римлянь (Грековъ), и съ похвальными отзывами немъ самихъ 0 Россіянъ, приходившихъ сюда въ разное время; -- наконецъ такъ какъ и благороднъйшій вел. князь, вождельнныйшій а возлюбленнѣйшій о Господ'ь сынъ нашей мърности, киръ

Іоаннъ писалъ о немъ къ державнъйшему и благочестивъйшему моему императору и къ святой великой Божіей MЫ, RTOX ЭTU вовсе необычно и небезопасно Церкви: T0 ия Церкви, основываясь на такихъ достовърныхъ и согласна добродътельной богоугодной ныхъ свидътельствахъ, и жизни, разсудили, да будеть такъ, впрочемъ только ero въ отношения къ нему одному-киръ Алексию. Но отнюдь не соизволяемъ и не полагаемъ, чтобы впоследствіи и ктонибудь другой изъ обитающихъ въ Россіи былъ тамъ архіереемъ; напротивъ, пусть поставляется туда только изъ сего богознаменитаго и богопрославленнаго и благоденственнаго Константинополя мужъ, украшенный добродътелію и благими нравами, извъстный и воспитанный, по сказанному,

ВЪ СИЛВ СЛОВА И ОПЫТНОМЪ ЗНАНИИ ЦЕРКОВНЫХЪ ЗАКОНОВЪ. чтобы самъ собою, не нуждаясь ня въ комъ со стороны. удобно могъ и представляющиеся канонические вопросы ръ. нать съ соблюденіемъ церковныхъ правилъ, и живущій тамъ христоименитый народъ приводить къ спасительной цажити. Мы опредёляемъ, чтобы и пресмники наши на патріар. немъ престолъ соблюдали это наше постановление хорошее полезное въ домостроительствъ Божіей Церкви. и весьма Посему мёрность наша вмёсть съ находящимся при насъ священнымъ и божественнымъ соборомъ сошедшихся сюда преосвященныхъ архіереевъ, чести винихъ возлюбленныхъ о Господъ братій и сослужителей нашихъ: Халкидонскаго, Меленикскаго, Понтопраклійскаго, Родосскаго, Христопольскаго, Митиленскаго, Апрскаго, Мадитскаго, Калліопольскаго, Тенедскаго, Гарельскаго и Ексамильскаго, поставила сего киръ Алексія полнымъ митрополитомъ Кіева и всея Россін, перемѣстивши и возведши его на этотъ престолъ. какъ большій, по присущей ему добродътели и прочняъ духовнымъ совершенствамъ, какъ выше писано, съ согласія и разръшения державнаго и благочестивъйшаго моего импеparopa. мужественнаго воителя и хранителя церковнаго благоденствія и благочпнія, и божественныхъ и благочестивыхъ догматовъ. И такъ возведенный и поставленный въ совершеннаго митрополита кіевскаго и всея Россіи, по церковному и каноническому чиноположению и изъ начала сохраненному преданию, посылается этоть преосвященный митрополить Кіева и всея Россіи киръ Алексій, возлюбленный во Св. Духё брать и сослужитель нашей мёрности. избирается и отправляется туда архіереемъ такъ какъ бы

оденъ изъ здёшнихъ... и проч. (339). Здёсь невольно чувствуется опять несправедлевость. Если въ Россіи нашелся человёкъ, каковъ св. Алексій, котораго и въ Россіи и въ Греція признали достойнымъ митрополитскаго сана; если иля патріарха оказалась возможность уб'вдиться въ его способности въ управлению русскою Церковию: то не естественно ля было ожидать такого постановленія, что и на будущее время, когда въ Россіи будуть избираться подобные же люди иля занятія митрополитской казедры, патріархъ никогда не откажется утверждать ихъ на этой казедрь, разумьется, надлежащаго удостовъренія въ ихъ способностяхъ послѣ и достоинствахъ? А патріархъ напротивъ постановляетъ, что возведение Алексия на русскую митрополию пусть считается только исключеніемъ изъ правила, что впослёдствіи никто другой изъ обитающихъ въ Россіи не будетъ удостоенъ этого и что на будущее время митрополиты должны посызаться въ Россію непремённо изъ Константинополя, -- мужи украшенные добродътелию, сильные словомъ и опытные въ знаніи церковныхъ законовъ. Не выражаетъ ли этимъ патріархъ, что между Русскими въ послёдующее время уже не . хогутъ являться подобные достойные люди, или что если бы они явились когда-либо, то они не могуть и не должны быть митрополію русской Церкви потому единвозводимы на ственно, что родились въ Россіи, а не въ Греціи, не въ Константинополь? «Это не обычно и не безопасно», -- замъчаеть патріархь. Не обычно-такъ, хотя св. Алексій былъ

(<sup>23</sup>) Acta Patriarchat. Constantinopol. I, 336-338.
 N. P. II. T. V.

19

уже третій матрополить, избранный въ Россія и утвержденный патріарховъ. Не безопасно-съ этимъ вполнё согласиться нельзя. Избраніе и поставленіе митрополита изъ Pvcскихъ для русской Церкви могло бы быть не безопаснымъ только въ такомъ случав, когда бы избраніе происходило безъ всякаго разбора, а поставление безъ всякаго удостовъренія въ личныхъ качествахъ и благонадежности избран. наго. Но въ такомъ случат и избрание Грека на митрополію русскую, хотя бы онъ былъ изъ самаго Константинополя, могло бы столько же быть не безопаснымъ. А надобно имѣть въ виду Русскихъ, подобныхъ митрополитамъ Кирилу П, Петру и Алексію, вполит способныхъ къ управленію Церковію, избранныхъ и поставленныхъ съ надлежащею осмотрительностію и послѣ строгаго испытанія. Оть такихъ митрополитовъ русскихъ, безъ сомнѣнія, нельзя было бы ожидать ничего опоснаго и худаго для церковнаго управленія, напротивъ слёдовало бы ожидать только добраго и полезнаго. Скажемъ более: такіе митрополиты русскіе были бы несравненно полезнѣе для русской Церкви и болѣе бы соотвётствовали своей цёли, нежели митрополиты, присылавшіеся изъ Греціи. Принадлежа и по рожденію и повоспитанію иной странь, избранные и поставленные греческимъ патріархомъ, съ согласія греческаго императора, митрополиты -- Греки хотя, конечно, могли, по сознанію своего пастырскаго долга и по христіянской любви; ревностно заботиться о русской Церкви; но сердце ихъ естественно болѣе лежало къ ихъ родинѣ, нежели къ Россіи, и они скорће и охотнће могли преслъдовать интересы свонхъ соотечественниковъ, своего государя и патріарха, нежеля

нитересы русскихъ князей и народа. Русскіе, съ своей сторояы, неизбъжно должны были видёть въ этихъ митрополитахъ пришельцевъ, чуждыхъ имъ по языку и по всему хотя глубоко уважали ихъ санъ, но не могли И другому. нимъ искренняго. родственнаго влеченія п сопитать къ чувствія. Совсёмъ иное было бы при митрополитахъ русскихъ. И они сами имѣли бы болѣе побужденій трудиться съ полнымъ усердіемъ и любовію для родной Церкви и народа, и народъ естественно болѣе бы понималъ CBOELO ихъ, болёе имъ сочувствовалъ, болёе любилъ ихъ и повиновался имъ. Примъры св. Петра и особенно св. Алексія-этого великаго патріота, который столько сдёлаль не только для духовнаго, но и для гражданскаго блага своего отечества. служать тому живымъ свидбтельствомъ. Митрополиты въ Россіи получали очень богатов содержанів. На что жъ употребляли его митрополиты-Греки? Мы не знаемъ, чтобы они удёляли хоть часть его на пользу Россіи, наприм., ия построенія церквей, монастырей, кромѣ того случая, что и. Фотій основаль для себя на своей митрополитской землё небольшой монастырекъ-Новинскій (340). Всего вѣроятные, они отсылали свои избытки въ Константинополь, въ казну патріаршую и даже царскую. Невольно припоминаются здёсь, можеть быть, рёзкія, но едва ли не правдивыя слова Витовта: «и то есмы на нихъ (императоръ и патріархћ) гораздо познали. штожъ они хотять того, штобы по своей воли ставити митрополита, по накупу, хто ся у нихъ

(340) Стросс. Указатель въ «Царск. выходемъ», стр. 61.

19\*

накупить на митрополью, штобы таковый въ ихъ воли быль. здъ бы грабя, пусто чиня, а къ нимъ выносылъ» (341). Не даромъ же патріархъ Іосифъ незадолго до флорентійскаго собора, разсуждая съ приближенными своими, что можно бы открыть вселенскій соборь не въ Италія, а въ Константинополь, говориль: «кто прівдеть сюда съ запада, тоть не буимъть нужды въ нашемъ вспоможения. Но еслибы п леть потребовалось для того до ста тысячъ аспровъ, можно было бы собрать съ епископовъ. Митрополитъ русскій одинъ привезетъ такую сумму. Изъ нея ямператоръ можетъ взять до двадцати тысячъ; столько же можетъ онъ получить п съ архіепископовъ грузинскаго и пекскаго (сербскаго). Восточные патріархи могуть дать по двѣ тысячи или, по крайней мёрё, по тысячё флорановь, изъ нашихъ богатые дадуть по 1000, другіе по 600, иные по 300 и по 100. аспровъ. (342). Отсюда можно заключать, что русская митрополія считалась богатъйшею изъ всёхъ митрополій п епархій вселенскаго патріарха и что отъ русскихъ митрополитовъ въ Константинополѣ привыкли ожидать огромныхъ приношеній и пожертвованій. Не здёсь ли скрывается самая тайная, но и самая главная причина, почему патріархи такъ долго и такъ упорно держались обычая назначать въ Россію митрополитовъ-Грековъ изъ числа своихъ приближенныхъ? Конечно, и митрополиты, выбранные изъ среды Русскихъ, могли по временамъ посылать дары въ казну патріаршую; но съ большею охотою они жертвоваля

(<sup>841</sup>) Акт. Западн. Россін I, № 25, стр. 36.

(249) Истор. Флорентійск. Собора, стр. 23-24, Москв. 1847.

своя избытки на пользу своей Церкви и отечества. Наприитров, митрополить Ефремъ построилъ въ Переяславлѣ и пругихъ мёстахъ нёсколько церквей, устроиль общественныя больницы, страннопріимницы и оградиль городь каменною стёною; св. Петръ-митрополить соорудиль первый каменный храмъ въ Москвѣ; св. Алексій — устроилъ на свой счеть четыре монастыря. Если бы патріархи константинопольские дъйствительно имъли въ виду только благо русской Церкви: то имъ слёдовало бы поставлять на русскую митрополію преимущественно, если не исключительно. изъ Русскихъ; слёдовало бы употреблять всё мёры, чтобы въ самой России могли приготовляться достойнъйшие кандидаты для этого высокаго сана; слёдовало бы постоянно и настоятельно внушать и князьямъ и јерархамъ русскимъ, чтобы они заводили училища и заботились о распространеніи просв'єщенія особенно въ духовенствь. Между тыкъ въ продолжение четырехъ съ половиною въковъ мы не видимъ ничего подобнаго со стороны цареградскихъ патріарховъ. прошествія такого длиннаго періода, въ который И по Россія находилась подъ ихъ преобладающимъ вліяніемъ и руководствомъ, она осталась почти на той же степени духовнаго развитія, на какую вступила еще въ первое столётіе послё принятія христіанства.

Какъ твердо держались цареградскіе патріархи обычая посылатьвъ Россію митрополитовъ изъ Греціи, такъ же твердо держались они и мысли, чтобы русская митрополія оставалась всегда единою и нераздѣльною, подъ властію одного первосвятителя. Но случались иногда уклоненія и отъ этой мысли, и русская Церковь раздѣлялась на двѣ и на три метрополія. Объясненію этой мысли и особенно уклоненій оть нея посвящена грамота константинопольскаго собора 1389 года (<sup>343</sup>). Она начинается такъ: «вся русская епархія съ самаго начала опредѣлена была быть паствою, управляемою однимъ митрополитомъ, именно съ тёхъ поръ. какъ Русскіе сподобились носить имя христіанъ и подчинились нашей великой Христовой, апостолической и касолической Церкви. Конечно не просто, какъ иной сказалъ бы, и не случайно божественные мужи устроили, чтобы многолюдный, тмочисленный, почти, можно сказать, безчисленный народъ имёлъ одного предстателя и общаго учителя. Такъ какъ земля русская велика, раздёлена на многія и разныя мірскія области и на столько же управленій. многихъ имъетъ князей, еще болье мъстоблюстителей, я такъ какъ помыслы этихъ князей раздълены не менве самыхъ дблъ дотого, что многіе другъ противъ друга и нападають и подстрекаются на раздоры, мя-BOSCTAIOTL тежи и междоусобія: то божественные мужи, провидевъ это божественнымъ духомъ, какъ истинные послёдователи миротворца милосердаго Христа, желая наставить всёхъ въ мпрѣ и взаимномъ единеніи, не словомъ только, но любви. и деломъ, примћнивъ къ божественному ученію человѣческое знаніе и усмотрѣвъ, что не къ добру и не къ пользв будеть, есля и духовная власть на многія части распадется, что напротивъ одинъ митрополитъ можетъ быть связію

(243) Acta Patriarch. Constantinopol. II, 116—129. Въ русскомъ переводъ она напечатала нъ Архивъ историко-юридич. свъд. о Россіи Калачов., III, отд. II, стр. 1—20.

и какъ бы союзомъ однихъ съ другими, не имбя возможности мірскую власть подчинить одному, учредили тамъ одну власть духовную. Благое устроніе! Ибо подчиненные одному первосвятителю и имъ руководимые и сами съ собою и другъ съ другомъ могли примиряться въ почитаніи одной главы, поставленной по примёру единой главы, Іисуса Христа, которымъ, по словамъ апостола, все тёло церковное слагается и составляется и въ единеніи совершается». Не станемъ доискиваться другихъ причинъ, по которымъ патріархи цареградскіе могли или должны были заботиться о томъ, чтобы вся земля русская составляла одну митрополію, не болѣе. Согласимся, что они имѣли въ виду только цользу Россіи. И эта польза, дъйствительно, была несо-Разделенные между многими князьями, изъ котомябнна. рыхъ каждый хотвлъ быть сомостоятельнымъ И преслѣдовалъ личныя цёли, еще болёе раздёляемыя постоянными междоусобіями, кровопролитіями, враждою, Русскіе связывались между собою почти исключительно одною духовною властію митрополита. Къ. нему, какъ духовному центру, невольно обращались всв: нередко относились князья по дёламъ духовнымъ, постоянно тяготёли епископы разныхъ княженій русскихъ, а чрезъ епископовъ тяготьло все духовенство и весь народъ. Весьма хорошо понималъ это значеніе митрополитской власти Іоаниъ Даниловичъ Калита, когда просиль и упросиль святителя Петра переселиться на жительство въ Москву; понимали и другіе князья, завидовавшіе успёху московскаго князя; понимали, въ частности, князья галицкіе, литовскіе, старавшіеся добыть себѣ особаго митрополита и темъ прекратить всякое тяготеніе

свонкъ подданныхъ къ Москвѣ. Но если такъ, если единственно изъ желанія блага Россіи патріархи оставляли ее подъ властію одного митрополита: то зачёмъ же иногда они допускали раздѣляться русской Церкви на двѣ и даже на три митрополіи? Соборная грамота, которую мы разсматриваемъ, всячески старается оправдать въ этомъ патріарховъ, за исключеніемъ одного. и сваливаетъ всю вину на

насъ-Русскихъ.

«Первымъ виновникомъ, -- говорится въ грамотъ (излагаемъ ее своими словами съ возможною краткостію), - раздёленія русской митрополіи и смуть, оть того происшедшихъ, быль интрополить Алексій. Онь неодинаково быль расположень ко всёмь князьямь, неодинаково заботился о всей своей пастет в оставляль безь своего архипастырскаго призрѣнія всю литовскую землю и Кіевъ. Сдёлавшись опекуномъ малолётняго вел. князя Димитрія, онъ весь предался одному попеченію о немъ, и, имъя въ рукахъ своихъ свътскую власть, исключительно радёль о московскомъ княжествё и возбуждалъ между князьями междоусобія и кровопролитія, вмёсто того, чтобы быть ихъ миротворцемъ. Патріархъ убѣждалъ его чрезъ свои посланія, чтобы онъ оставилъ такой образъ дёйствій, неприлечный духовному сану: Алексій не послушался. Патріархъ присылалъ въ Россію своего посла, инока Кипріана, чтобы митрополнть витесть съ нимъ постилъ литовскую и кіевскую землю, которой не посъщаль 19 лёть, и примирился съ литовскими князьями: Алексій также не послушался и даже не удостояль патріарха своего отвѣта. Тогда литовскіе князья обратились къ патріарху съ просьбою дать имъ особаго митрополита, угрожая въ противномъ случав предаться съ своими подданными

Digitized by Google

римскому папѣ. И патріархъ рѣшился избрать средній путь: рукоположиль Литовцамъ митрополита Кипріана, но съ тёмъ. чтобы онъ до смерти Алексія былъ только митрополитомъ литовскимъ и кіевскимъ, а по смерти Алексія сдёлался интрополитомъ всей России». Такое обвинение, взведенное соборомъ константинопольскимъ на нашего первосвятителя Алексія, чрезъ десять лётъ по смерти его, никакъ не можетъ быть названо справедливымъ. И, во-первыхъ, отнюдь не съ Алексія, а еще прежде его, и слёд. не по его винё, началось раздѣленіе русской митрополіи. Патріархъ Іоаннъ XIV (1341-1347) учредилъ особую митрополію въ Галичъ, подчинивъ ей пять епархій, бывшихъ на Волыни, и хотя эта митрополія, какъ объясняль потомь греческій императоръ галицкому князю Любарту, была открыта во время смутъ, происходившихъ въ Царьградъ. и скоро закрыта, все же открытіе ся зависёло не отъ кого другаго, какъ отъ патріарха. Во-вторыхъ, въ то самое время, какъ св. Алексій быль рукоположенъ въ Константинополъ на русскую митрополію, тамъ рукоположили для Россіи и другаго митрополита - Романа, такъ что въ самомъ же Константинополъ открылась между обоным митрополитами распря, кому изъ нихъ быть настоящниъ русскимъ митрополитомъ. и оба послали въ Россію для собпранія церковной дани. Спрашиваемъ: почему это патріархъ поставилъ въ Россію разомъ двухъ митрополитовъ? И для чего оба митрополита потребовали себѣ въ Константинополь церковной дани изъ Россия? Все это объясняется простою замѣткою лётописи, что Романъ былъ поставленъ на мздъ. Соборная грамота 1389 г. почему-то вовсе не упоминаеть объ этихъ дъйствіяхъ патріарха. Въ третьихъ, еще прежде, нежели патріархъ далъ въ Литву митрополита Кипріана по просьбъ князей литовскихъ, онъ назначилъ особаго митрополита въ Галичъ по просьбѣ польскаго короля Казиміра. А Казиміръ вовсе не жаловался въ своей грамотв къ патріарху на святителя Алексія, но подкръплялъ свое требованіе темъ, булто Галичъ издавна былъ митрополіею, и вмъстъ угрозою, въ случав патріаршаго отказа, присоединить галицкія епархія къ римской церкви (344). И объ этомъ обстоятельствъ умолчала разсматриваемая нами соборная грамота. Наконець, всё обваненія на святителя Алексія, какія перечисляются въ этой соборной грамоть, дъйствительно взводили на него литовскіе князья, просившіе себ' особаго митрополита; но д'вло патріарха и собора было разобрать и обсудить эти обвиненія, а не повторять пхъ голословно. Жаловались, что Алексій неодинаково былъ расположенъ ко всёмъ князьямъ. Да онъ и не могъ быть одинаково расположеннымъ ко всёмъ имъ. и какъ патріотъ и какъ митрополитъ. Онъ не могъ столько же любить враговъ своего отечества, напримѣръ, Ольгерда литовскаго и единомышленниковъ его - князей смоленскаго и тверскаго, которые почти непрерывно воевали противъ Москвы и страшно опустошали ея области, сколько любияъ своего отечественнаго князя-московскаго. Не могъ столько же благоволить къ князьямъ злымъ, постоянно нарушавшимъ клятву п присягу, не покорявшимся ни заповъдямъ Евангелія, ни убъжденіямь духовной власти, сколько благоволиль къ князьямь добрымъ, благочестивымъ и послушнымъ наставленіямъ

(344) О всемъ этомъ см. подробно въ т. IV-мъ нашей Исторія, гл. 1.

Перкви. Не дароиъ и современный св. Алексію патріархъ Филовей писалъ русскимъ князьямъ, чтобы они почитали своего интрополита. Значить, сами не покорялись духовной власти Алексія, а хотёли, чтобы онъ былъ расположенъ къ нимъ не менбе, какъ и къ князьямъ покорнымъ. Еще жаловались, что онъ почти не посъщалъ никогда литовскихъ епархій и Кіева. Правда, св. Алексій обозрёваль эти епархіи только однажды-въ 1358 г., когда пробылъ въ Кіевв около двухъ лэть. Но онъ и не имблъ нужды посбщать лично всё епархін своей обширной митрополіп: для этого у него были епархіальные архіерен, которые находились въ подчиненія ему н относились въ нему во всёхъ нужныхъ случаяхъ; а собственно въ Кіевъ и въ своей кіевской епархіи митрополить постоянно имблъ намбстника. И патріархъ самъ не постицалъ же лично всёхъ митрополій своего патріархата, дёйствуя только чрезъ митрополитовъ, и у насъ въ Россіи не былъ ни разу въ продолжение четырехъ съ половиною в вковъ. Такъ точно дёйствовали чрезъ подчиненныхъ епископовъ п нам'естниковъ своихъ и наши митрополиты. Князья литовскіе, конечно, могли казаться не понимающими этого и выражать свое неудовольствіе, что м. Алексій не посъщаеть лично ихъ области; но патріархъ имѣлъ право объяснять князьямъ, что ихъ требованіе не законное, что у няхъ въ епархіяхъ есть для всёхъ духовныхъ требъ епископы, поставленные отъ митроподита, которыми они и должны довольствоваться. Такъ именно смотрълъ на дёло и самъ патріаршій константинопольскій соборъ въ 1380 г., когда въ опредѣленіи своемъ говорилъ: «князь лятовскій (Ольгердъ) при всемъ томъ, что страна его наблюдалась многими епископами, совершенно не желалъ жить въ

мирѣ и требовалъ интрополита въ Кіевъ, представляя, что его митрополія долгое время оставалась безъ надзору и что митролиту слёдуеть или самому жить въ ней, или же отдать страну другому архипастырю. Митрополить же (Алексій), опасаясь не словъ князя, а скрывавшагося въ нихъ обмана, хотя почиталъ справедливымъ всячески заботиться о митрополіи, находящей. ся въ этой странѣ (литовской) и на содержаніе ся каждогодно посылаль ей богатъйшія средства; но оставить многолюдную страну (Россію) и великую церковь и перейти въ небольшой уголокъ-въ Кіевъ не считалъ необходимымъ, во-первыхъ, потому что Кіевъ имълъ епископа изъ ближайшей епархіи (точ Балазо. ушосичтыч), который псполнялъ въ немъ, когда нужно было. іерархическія обязанности, а во-вторыхъ, потому что митрополить не видблъ тамъ прямой опасности отъ враговъ (для въры и Церкви). (<sup>345</sup>). Жаловались еще, что м. Алексій, имъя въ рукахъ своихъ свётскую власть, радёлъ объ интересать одного московскаго княжества и возбуждалъ между князьями междоусобія и кровопролитія. Но св. Алексій дъйствоваль только, какъ добрый совётникъ въ гражданскихъ дёлахъ московскаго княжества, а самъ не имълъ въ рукахъ свътской власти, и если его совъты направлены были исключительно къ пользв Москвы, то это дѣлаетъ ему честь, какъ патріоту, и совершенно было естественно и законно съ его стороны. Но чтобы онъ возбуждалъ между князьями междоусобія и кровопролитія, это несправедливо. Напротивъ, онъ старался прекращать и предотвращать междоусобія, и для этого употребляль иногда

(346) Acta Patriarch. Constantinopol. 11, 13.

даже духовное оружіе, напримёръ, запретилъ однажды богослуженіе во всёхъ церквахъ Нижняго Новгорода, предалъ анаеемё смоленскаго князя Святослава и нёкоторыхъ другихъ князей, — и самъ патріархъ одобрилъ эти мёры. Вообще видно, что присутствовавшіе на константинопольскомъ соборё 1389 г. почему - то были не расположены къ святителю Алексію, уже покойному; но современный ему патріархъ Филоеей любилъ его и называлъ своимъ другомъ, хотя и совётовалъ ему посёщать литовскія епархіи въ угодность тамошнихъ князьямъ (<sup>316</sup>).

Дальнъйшіе безпорядки, посл'єдовавшіе въ русской Церкви оть разделенія митрополіи, соборная грамота объясняеть такъ (выражаемъ и здъсь сущность грамоты своими словами съ возможною краткостію): «едва только патріархъ Макарій (1375-1378) узналъ о смерти святителя Алексія, какъ поспёшилъ написать въ Россію, что онъ не признаетъ митрополита Кипріана, а поручаеть русскую Церковь любимцу вел. князя московскаго архимандриту Михаилу (Митяю) и призываетъ его для рукоположенія въ Царьградъ. Но Михаплъ скончался на пути. Тогда бывшіе при немъ русскіе послы избрали нѣкоего іеромонаха Пимена и съ подложными грамотами представили новому патріарху Нилу, какъ избраннаго на интрополію самимъ великныть княземъ Россіи. И хотя лукавство и элоумышленіе ихъ вскор'в начали обнаруживать нѣкоторыя лица, вновь прибывшія изъ Россія; но послы стояли на своемъ и соглашались принять на главы свои патріаршую

(<sup>346</sup>) См. нашей Истор. 1V, гл. I.

- 301 -

анаеему за обманъ. Нилъ повбрилъ имъ и рукоположилъ Пимена въ митрополита Россіи. Ложь однакожъ скоро обличь. лась. Вел. князь Димитрій строго наказаль пословь, а Пимена послалъ на заточение, пригласивъ на митрополию Кипріана. Узнавъ объ этомъ, патріархъ писалъ къ вел. князю одну за другою многія грамоты въ пользу Пимена и противъ Кипріана, пока наконецъ послёдній побёдилъ и получиль митрополію. Вскор'в прибылъ въ Царьградъ суздальскій епископъ Діонисій, сильно вопія противъ Пимена и представляя случившееся съ нимъ, какъ зло; потомъ вновь отправился въ Россію и привезъ оттуда на письмѣ обвиненіе Пимена отъ вел. князя и отъ другихъ князей, а вмъстъ представилъ патріарху архимандрита Өеодора, духовника вел. князя, въ доказательство того, что по отръшении Пимена, онъ самъ-Діонисій должень быть возведень въ митрополита Россіи. Патріархъ послалъ на Русь двухъ архіереевъ, чтобы изслѣдовать дело Пимена и отрешить его, если окажется виновнымъ. Это взволновало Русскихъ, и все, —выражается грамота, -- «разъярилось на вселенскую Церковь», такъ что нанесены были многія обиды съ прибавленіемъ насмъттекъ глумленія и ропота. Послы патріаршіе нашли Пимена виновнымъ и низвергли его. Между тѣмъ Діонисій скончался, а низвергнутый Пименъ поспѣшилъ въ Царьградъ, куда вскорѣ прибыль и архимандрить Өеодорь сь обвинительными грамотами на Пимена. Но случилось такъ, что Өеодоръ съ Пименомъ согласились, бъжали изъ Константинополя и долго скитались по востоку, несмотря на всѣ приглашенія отъ собора и императора. Тогда соборъ отлучилъ ихъ заочно и постановилъ

послать въ Россію одного митрополита Кипріана, чтобы пре-

сратились въ ней церковныя смуты и возстановился древній 10рядовъ». Къ сожалёнію, и съ этими послёдними объясненіями соборной грамоты никакъ нельзя согласиться. Нёть, зе столько Русскіе, сколько сами патріархи были виновниками гёхъ церковныхъ смутъ и волненій, какія происходили тогда въ Россіи по случаю назначенія митрополитовъ. О патріархѣ Макаріи и соборная грамота замётила, что онъ не захотёлъ признать Кипріана преемникомъ Алексія, несмотря на ясное предбление своего предшественника Филовея и собора, чтобы именно Кипріанъ сдёлался митрополитомъ всей Россіи по смерти Алексія. Нелучше дъйствоваль потомъ и патріархъ Нилъ (1378 — 1388). Зачёмъ онъ повёрилъ русскимъ посламъ, представившимъ ему подложныя грамоты о Пименъ, когда обманъ обличался нёкоторыми другими лицами, вновь прибывшими изъ Россія; зачёмъ не помедлилъ рѣшеніемъ и не послалъ въ Россію удостовърнться въ дълъ? Да хотя бы онъ и не имблъ никакого повода не довбрять посламъ: зачбмъ онь согласился поставить въ Россію другаго митрополита Пииена, когда тамъ былъ уже митрополитъ Кипріанъ, предназначенный еще прежде быть единымъ митрополитомъ всей русской Церкви послѣ Алексія? Но не ограничиваясь только назначеніемъ къ намъ другаго митрополита Пимена, патріархт. Нилъ тогда постановилъ вмъстѣ съ соборомъ своимъ опредъзеніе, будто Кипріанъ рзять быль на митрополію обманоми. и рукоположенъ незаконно, и потому лишается Кіева и всей Россіи, а долженъ довольствоваться только Малороссіею и Литвою. Объ этомъ неблаговидномъ поступкѣ патріарха грамота почему-то совершенно умалчиваеть. И этого мало. Когда латріархъ удостов врился несомнѣнно, что былъ страшно обмануть, что за такой обманъ вел. князь московский строго наказалъ своихъ пословъ, а Пимена заточилъ: зачёмъ на послаль тогда низложенія обманщику, а напротивь посылаль многія грамоты къ вел. князю въ защиту Пимена и упрашивалъ принять его на русскую митрополію, стараясь врелить Кипріану? Когда затёмъ суздальскій епископъ Діонисій принесъ въ Константинополь письменныя обвиненія на Пимена отъ самого вел. князя и отъ прочихъ русскихъ князей: почему патріархъ не повърилъ имъ, а отправилъ еще двухъ архіереевъ для повърки этихъ обвиненій на жесте? И еще прежде, нежели посланные исполнили возложенное на нихъ поручение и донесли патріарху о виновности Пимена, — зачёмъ патріархъ поспёшилъ поставить въ Россію новаго митрополита Діонисія? И объ этомъ достовбрномъ фактъ молчить грамота, упоминая только, что Діонисій вскорѣ скончался. Едва ли мы ошибемся, если въ объясненіе, повидимому, непонятныхъ действій патріарха относительно Пимена припомнимъ, что Пименъ и послы московскіе заняли въ Константинополё на имя вел. князя огромныя суммы у купцовъ восточныхъ и венеціанскихъ и растратили тамъ эти суммы на подарки для своей цёли. Замъчательно, что и Кипріанъ въ 1389 г., когда наконецъ его назначили быть митрополитомъ всей Россіи, нашелся почемуто вынужденнымъ занять въ Константинополъ большую сумму

денегъ и дать заемную кабалу за поручительствомъ самого натріарха (<sup>347</sup>). Но мы впали бы въ явную несправедливость,

(<sup>847</sup>) ▲ RT. Ист. I, № 252.

если бы вздумали подозрёвать въ корыстолюбія однихъ патріарховъ. Патріархи были здёсь больше орудіями, а главными действователями были греческіе императоры, по волъ которыхъ патріархи съ своимъ соборомъ дълали всё важнъттія распоряженія въ Церкви, по волъ которыхъ соверпались назначенія и русскихъ митрополитовъ, и которые къ концу XIV в., будучи крайне стёснены Турками и постоянно нуждаясь въ финансахъ, дъйствительно водились корыстными цёлями и въ дёлахъ церковныхъ. Не напрасно запад-. но-русские епископы 1416 г., при возведении Григорія Самвлака въ санъ митрополита, говорили: «святъпшаго патріарха пареградскаго мы признаемъ патріархомъ и отцемъ, а про-. чихъ патріарховъ и ихъ митрополитовъ и епископовъ-отдами и братіями о Св. Духѣ, и согласно съ ними содержимъ исповъдание въры, тому же учимъ, такъ же и мудрствуенъ. Но не можемъ, бевъ отвращенія, сносить насилія, какому подвергается Церковь Божія отъ императора. Св. вселенскій патріархъ и свящ. константинопольскій соборъ не могуть сами собою поставить митрополита по правиламъ; H0 поставляють, кого повелить царь, и оть того даръ Св. Духа покупается и продается. Такъ поступнаъ по отношенію къ церкви кіевской въ наши дни отецъ царствующаго императора (Мануила-Іоаннъ) съ митрополитами Кипріаномъ, Пименомъ, Діонисіемъ и многими другими, заботясь не о чести церковной, а о серебръ и золоть. Отсюда происходили тяжкіе долги, многія траты, толки, смятенія, убійства и, **UTO** всего горестиће, безчестие церкви киевской и всей России. Потому мы разсудили, что не слёдуетъ намъ принимать такуплею отъ кихъ митрополитовъ, которые поставляются 20

305

И. Р. Ц. Т. Ү.

царя-мірянина, а не по волё патріарха и его собора» (\*\*\*). То, что далёе говорится въ грамотё цареградскаго собора 1389 года объ архимандритъ Өеодоръ, будто онъ былъ отръшенъ за соучастие въ незаконныхъ дълахъ Пимена, представляется очень сомнительнымъ: потому что въ помянутой заемной кабаль митрополита Кипріана, составленной въ Царьградъ въ томъ же 1389 г. и засвидътельствованной грамотою самого патріарха, вслёдъ за Кипріаномъ названъ и другой заемщикъ-Өеодоръ, архіепископъ ростовскій. Развѣ уже такъ скоро патріархъ успёль простить Өеодора, и не только простить, а еще возвысить въ санъ архіепископа? За что же такая милость? Надобно сказать вообще, что если бы цареградскіе патріархи и императоры вибли въ виду благо Россів и ся Церкви, они никогда не ръшились бы назначать къ намъ, по своему произволу, разомъ по два или даже по три митрополита; или если уже находили нужнымъ иногда уступать настоятельнымъ требованіямъ литовскихъ князей п давать имъ особаго митрополита, то указали бы точно и неизибнно границы объихъ русскихъ митрополій и поставили бы обоихъ митрополитовъ въ дружественныя отношенія между собою для нравственной пользы ихъ духовныхъ паствъ. А то оказывается, что патріархи не держались твердо некакихь постоянныхъ началь въ этомъ отношении: одинъ П0становляль одно, другой другое и измёняль или нарушаль ние совствиъ отвергалъ постановления своихъ предшественниковъ; то, что однимъ казалось правильнымъ и законнымъ

(448) ART. Запади. Россія I, № 24, стр. 35.

(наприм., поставление митрополита Кипріана), другіе называли. незаконнымъ и дёлали новыя распоряженія, конечно, быть можеть, и не по своей волё, но по волё императоровь. Очень естественно, если такія дбйствія императоровъ и патріарховъ, производившія смуты и безпорядки въ русской Перкви, глубоко огорчали нашихъ предковъ и иногда возбуждали въ нихъ сильныя неудовольствія и ропоть противъ Византіи, о которыхъ упоминаетъ и соборная грамота. Естественно, если къ концу XIV и въ началѣ XV в. значение цареградскихъ патріарховъ и государей очень упало во мнѣнія Русскихъ. Стригольники открыто возставали на патріарха, утверждая, что онъ поставляетъ на мядъ. Новгородцы во время извъстнаго спора съ Кипріаномъ о мъсячномъ судъ, какъ мы видъли, не обратили ни малъйшаго вниманія на первое посланіе патріарха по этому случаю, такъ что самъ патріархъ изумлялся такому небывалому прежде пренебрежению къ его грамотъ. Западно-русские епископы и Витовть во всеуслышание говорили о корыстолюби, первые-одного императора, а послъдній-и патріарха. Даже вел. князь московскій Василій Димитріевичь не оказываль надлежащей чести ни самому патріарху, ни его посламъ, приходившимъ въ Россію, запретилъ митрополиту поминать ния греческаго царя въ церковномъ богослужения и говорилъ: «мы имбемъ церковь, но царя не ямбемъ»,-вслёдствіе чего патріархъ прислалъ къ Василію Димитріевичу свою грамоту и убъждаль его исправиться и, по-прежнему, чтить царя и патріарха (349). Естественно, если въ Русскихъ могло

(<sup>349</sup>) Ом. въ Придожен. № XI.

20\*

родиться тогда желаніе какъ-нибудь выйдти изъ-подъ такой горькой зависимости отъ Византіи и достигнуть того, чтобы у себя дома, соборомъ своихъ іерарховъ, избирать и поставлять себѣ митрополита. Желаніе это росло, укрѣплялось болѣе и болѣе, пока наконецъ не осуществилось по окончаніи настоящаго періода.

Поставляя въ Россію митрополитовъ, патріархи вручали имъ полную власть надъ русскою Церковію, а отъ нихъ требовали только, чтобы они, по долгу подчиненія, по крайней мёрё, чрезъ два года являлись въ Константинополь и чтобы въ случаяхъ важнёйшихъ и затруднительныхъ обращались туда съ грамотами и присылали пословъ. Это ясно изложено въ грамотъ, данной патріархомъ Филовеемъ по случаю поставленія митрополита нашего Алексія. «Такъ какъ, - говорить патріархъ, - божественные и священные каноны повелъвають, чтобы онъ (митрополить Алевсій) бываль здёсь по долгу подчиненія своего святой касолической и апостольской Церкви. между тёмъ онъ не имбетъ удобства приходить сюда каждогодно, по большему протяженію пути и его затруднительности: то заповѣдуемъ, чтобы онъ совершалъ это дёло, по крайней мёрё, чрезъ два года. Равнымъ образомъ, такъ какъ тоть же долгь лежить на немь и въ случав открывающихся необходимыхъ церковныхъ нуждъ и возникающихъ во всей его области необходимыхъ вопросовъ, а онъ или по болёзни, ние по другимъ препятствіямъ не въ состояніи будеть приходить самъ въ находящемуся при насъ священному и божественному суноду: то долженъ избирать и присылать сюда, кого найдеть способнымъ, изъ своего клира и относиться къ намъ своими грамотами о затруднительныхъ вопросахъ, что-

бы отъ насъ, по благодати Божіей, получили они наллежащее утверждение и ръшение» (350). Впрочемъ, управляя русскою Перковію чрезъ митрополитовъ, патріархи неръдко относились въ сынамъ ея и сами непосредственно. Мы видёли нъсколько примъровъ, какъ они присылали свои грамоты не только въ нашимъ митрополитамъ, но и въ внязьямъ, особенно великому, и къ епископамъ, въ частности новгородскому, и къ настоятелямъ обителей, напр. преп. Сергію, и вообще во встиъ втрующимъ, наприм. въ Новгородъ по вопросу о ибсячномъ судъ митрополита и во Псковъ для вразумленія стригольниковъ. Иногда, не довольствуясь однёми грамотами, патріархи присылали въ Россію уполномоченныя лица-то для суда надъ митрополитами: Петромъ, Романомъ, Пименомъ, то для примиренія митрополита Алексія съ литовскими князьями, то для вразумленія стригольниковъ. Иногда требовали къ себъ на судъ нашихъ митрополитовъ, наприм. Кипріана. Случалось, что патріархъ самъ лично удостоивалъ приходившихъ въ Царьградъ русскихъ епископовъ, наприм. Діонисія и Өеодора ростовскихъ, сана архіепископа. Русскіе съ своей стороны, какъ мы видбли, Takже неръдко обращались прямо къ цареградскому патріарху. Князья писали къ нему или отправляли пословъ, то съ жадобами на митрополитовъ, то съ просъбами о поставлении но-

выхъ митрополитовъ. Епископы иногда извъщали его о митрополитахъ, иногда жаловались ему на нихъ, иногда ъздили къ нему лично въ Константинополь. Сами митрополиты на-

(<sup>31.0</sup>) Acta Patriarch. Constantinop. I, 339.

ин, по своему долгу, если не черезъ два года, то по временамъ путешествовали къ патріарху, а иногда посылали къ нему своихъ уполномоченныхъ или только свои грамоты по возникавшимъ вопросамъ, напримёръ— по вопросу о бракѣ ярославскаго князя Θеодора на дочери татарскаго князя Менгу-Темира, по вопросу о причтеніи къ лику святыхъ митрополита Петра и др. Когда наши митрополиты и епископы находились въ Константинополѣ, ихъ приглашали для присутствованія на патріаршемъ сунодѣ или соборѣ. Такъ присутствовали на немъ—въ 1301 г. митрополитъ Максимъ и епископъ сарайскій Θеогностъ, предлагавшій извѣстные вопросы, а въ 1379 г. митрополитъ Кипріанъ.

Греки продолжали приходить въ Россію и нёкоторые изъ нихъ оставались въ ней навсегда и занимали святительскія казедры, каковы были: Варлаамъ, епископъ сарайскій (ок. 1300), Іеремія рязанскій, хиротонисованный въ Константинополѣ (1389), Матзей († 1385) и Діонисій ростовскіе († 1425). Послѣдній пришелъ къ намъ съ Авозна и до епископства своего былъ игуменомъ Спасокаменнаго вологодскаго монастыря, гдѣ и ввелъ уставъ авонскаго общежитія (<sup>351</sup>). Другіе посѣщали Россію только временно для собиранія милостыни. Съ этою цѣлію приходили къ намъ: въ 1371 г. изъ Царяграда или Іерусалима митрополитъ Германъ; въ 1376 г. съ горы Синайской какой-то митрополитъ Маркъ и изъ Іерусалима архимандритъ монастыря архангела Михаила Нифонтъ, который на собранныя у насъ деньги будто бы пріобрѣлъ себѣ потомъ, какъ замѣчаютъ наши лѣтописи, санъ

<sup>(\*\*\*)</sup> Ск. объ низъ въ Истор. Росс. Ісрарх. ч. І.

јерусалимскаго патріарха (352); въ 1388 году митрополить трапезундскій Өеогность; въ 1407 г.- другой матрополить трапезундскій Өеодуль (353). Можеть быть, эту же самую пёль, между прочимъ, имёли въ виду и разные послы, приходившіе къ намъ отъ константинопольскаго патріарха: въ 1376 г.-два какіе-то протодіакона Георгій и Іоаннъ; въ 1389 г.-два митрополита Никандръ газскій и Матеей адріанопольскій, чрезъ три года скончавшійся и погребенный въ Москвё и друг. (354). Сохранилась грамота патріарха къ нашему митрополиту, писанная въ 1397 г., въ которой натріархъ упоминаеть о своихъ послахъ, собиравшихъ милостыню въ Россія, говорить о пожертвованіяхъ, прежде присланныхъ изъ Россіи, и проситъ митрополита посодбяствовать новому собиранію такихъ же пожертвованій (355). Русскіе путешествовали въ Грецію и на востокъ для поклоненія святынъ. Въ первой половинъ XIV в. былъ въ Іерусалимъ новгородскій архієпископъ Василій еще до избранія своего въ санъ епископа (1329 г.). Въ половинѣ того же столѣтія ходилъ въ Царыградъ Стефанъ-Новгородецъ съ восемью своими товарищами, встрётиль тамъ еще двухъ вемляковъ, которые проживали въ Студійскомъ монастырѣ, и описалъ свое

(\*\*\*) О Германф-П. Собр. Р. Лют. IV, 66; V. 231; Ник. Лют. IV, 30. О Марке и Нифонть, а по другимъ Вонифатии-П. Собр. Р. Лют. III, 90; VIII, 24; Ник. Лют. IV, 48. Впрочемъ, ими Нифонта въ числе јерусалимскихъ патрјарховъ того времени не встречается.

(<sup>853</sup>) О Өсогности-П. Собр. Р. Лит. VIII, 52; Ник. Лит. IV, 157. О Өсодули-П. Собр. Р. Лит. III, 103.

(<sup>354</sup>) О протодіаконахъ-Ник. Лёт. IV, 47. О митрополитахъ-П. Собр. Р. Лёт. I. 233; VIII, 60. 62.

(<sup>345</sup>) См. въ Приложен. № XII.

Digitized by Google

странствование. Нъ концу того же вёка описаль свое «хожденіе. не только въ Царьградъ, но и въ Іерусалимъ смолен. скій івродіаконъ Игнатій, который зам'вчаеть, что въ Царьградъ встрътила и успокоила его съ товарищами «Русь, тамо живущая», и именно въ монастыръ св. Іоаяна Предтечи. Въ числё другихъ Русскихъ тамъ проживалъ тогда ученикъ преп. Сергія Радонежскаго Аванасій, игуменъ Высотскаго монастыря (336). Около того же времени преп. Арсеній Коневскій посттиль Асонь, а ученикь преп. Сергія-Епифаній премудрый былъ на Асонв, въ Царьградв и Ісрусалимъ. Въ началъ ХУ въка Савва игуменъ тверской переселился на Асонъ, а јеродјаконъ Сергјева монастыря Зосима описалъ свое путешествіе въ Царьградъ, на Асонъ, въ Солунь и св. землю и, между прочимъ, засвидётельствовалъ, что тогда существоваль на Авонь «монастырь русскій-св. Пантеленмонъ» (357). Путешествуя къ св. мѣстамъ востока и нерѣдко проживая въ Константинополъ и на Асонъ, нъкоторые изъ Русскихъ, какъ мы видёли въ своемъ мёстё, старались списывать тамъ или пріобрётать покупкою разныя учительныя богослужебныя книги, которыя и приносили въ свое H отечество.

Не ограничиваясь тою милостынею, какую собирали у

(<sup>356</sup>) П. Собр. Р. Лёт. VI, 88; VII, 213; *Сахаров.* Путешеств. Русся. яюдей по св. вемяй, П, 7—28; Ник. Лёт. IV, 158—184; *Восток.* Опис. Румянц. Муз. стр. 517.

11

(\*\*\*) Объ Арсенія—въ житін его; Епифаній говорить о себѣ въ житін преп. Сергія Радонежоваго; о Саввѣ свидѣтельствуетъ Іосифъ Володкій (о св. отцѣхъ, въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1847, № 7, отд. IV); о Зосимѣ въ Путешеств. Русск. яюдей по св. землѣ, II, 31—62.

Digitized by Google

насъ приходившіе въ намъ Греки, предки наши иногда и сами отправляли свои пожертвованія въ разныя мёста востока. О князё Михаилё Александровичё тверскомъ замёчено въ лётописи, что онъ имёль обычай «многажды посылати милостыню въ соборную церковь-св. Софію къ патріарху». Митрополить Фотій говорить въ своемъ завъщанів. что нѣкоторые православные христіане передавали ему свои жертвы для доставленія въ Царьградъ и во Св. Гору. и такъ какъ онъ самъ, по смутнымъ обстоятельствамъ, не все успёль отослать по назначенію, то и поручаеть великому князю непремённо исполнить это (358). Особенно замёчательная милостыня послана была въ Царьградъ изъ Россіи въ 1398 году. Греческая имперія видимо приближалась къ своему концу. Турки овладели уже почти всёми ся областями и осадили самую столицу съ суши и съ моря. Казна императорская была истощена. Осажденные терпёли крайнюю нужду во всемъ. Узнавъ о такомъ горестномъ положения дарствующаго града, нашъ митрополитъ Кипріанъ, подвагнутый, безъ сомнёнія, и упомянутою выше грамотою патріарка, обратился, вмёстё съ великимъ княземъ Василіемъ Дмитріевичемъ, къ русскимъ князьямъ, боярамъ, духовенству и гостямъ или купечеству и приглашалъ всёхъ дёлать приношенія для пособія бъдствующимъ единовърцамъ. Вскоръ вел. князь Василій Дмитріевичъ послаль къ греческому императору и патріарху, отъ себя и нёкоторыхъ другихъ князей, иного сребра съ чернецомъ Родіономъ Ослебятею, бывшимъ

(344) Ник. Лат. IV, 228; П. Собр. Р. Лат. VI, 147.

бояриномъ Дюбутскимъ. Князь тверской Миханлъ Алексан. дровичъ отправилъ свою жертву особо съ протопопомъ Да. ніндомъ. Такъ же поступили Олегь рязанскій и даже Витовть литовскій. Много милостыни собрано было и съ іврейскаго чина и съ монастырей. Когда все это было получено въ Царьградъ, царь и патріархъ, вмёстё со всёмъ народомъ, возблагодарили Бога, благословляли Русскихъ и послали нашимъ князьямъ отъ себя поминки: св. иконы и св. мощи (<sup>359</sup>). Императоръ Мануилъ, желая войти еще въ болёе тёсный союзъ съ единовѣрною Русью, женилъ (1412 г.) сына своего Іоанна на дочери вел. князя нашего Аннъ, которая чрезъ три года скончалась отъ моровой язвы и погребена въ Константинополѣ (360). Такимъ образомъ, несмотря на нѣкоторыя неудовольствія Русскихъ противъ Грековъ вслёдствіе частыхъ безпорядковъ и смутъ въ нашей митрополіи, Русскіе, по-прежнему, сохраняли религіозный союзъ съ Греками, видёли въ нихъ своихъ учителей, своихъ братій по вёрё, продолжали свои дружественныя сношенія съ ними и оказывали имъ, въ случаяхъ нужды, родственное сочувствіе и братскую помощь.

Съ христіанами другихъ исповёданій, не православныхъ, жившими на востокъ, Русскіе не имѣли почти никакихъ сношеній. Извёстно, впрочемъ, что въ числё вопросовъ, предложенныхъ на цареградскомъ соборѣ 1301 г. сарайскимъ епископомъ Θеогностомъ, находился и вопросъ: «какъ при-

(<sup>240</sup>) П. Собр. Р. Лэт. VШ, 71; Ник. Лэт. IV, 272; Степ. кн. I, 527. (<sup>360</sup>) П. Собр. Р. Лэт. IV, 113; V, 258; *Карамя*. V, 130.

Digitized by Google

нимать къ православію приходящихъ отъ Несторіанъ и Яковитовъ?» Знакъ, что тв и другіе встрѣчались тогда въ предѣлахъ сарайской епархіи между воинами татарскихъ хановъ и выражали иногда желаніе присоединяться къ православной Церкви. Отвѣтъ собора былъ: принимать ихъ чрезъ муропомазаніе, но съ условіемъ, чтобы они предварительно прокляли свое ученіе и учителей (<sup>361</sup>). На Армянъ, которые находились также въ войскахъ татарскихъ, и жили въ нѣкоторыхъ городахъ южной Россіи, смотрѣли у насъ, какъ и въ Греціи, съ особенною нерасположенностію. Православнымъ строго запрещалось не только вступать съ ними въ брачные союзы, кумовство, братство или дружбу, но даже имѣть съ ними какое-либо общеніе и допускать ихъ къ себѣ въ правдники и постные дни (<sup>362</sup>).

П.

Нашествіе Монголовъ на Россію послужило-было поводомъ къ сближенію предковъ нашихъ и съ церковію римскою. Въ 1245 г. папа Иннокентій IV-й, отправляя пословъ своихъ къ монгольскому хану, далъ имъ грамоты и на имя русскихъ епископовъ. Въ Мазовіи послы встрътили волынскаго князя Ва-

(361) Обзор. рукоп. Кирилла Вилоевер., въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1860, II, отд. III, стр. 37.

(342) ART. MCTOP. I, 36 253, CTP. 476; ART. BECH. I, 36 370, CTP. 463.

сныка и виёстё съ нимъ прибыли въ его столицу-Владиміръ. Здесь, какъ повёствуеть одинъ изъ пословъ (Карпинъ), они выразили желаніе бесёдовать съ русскими епископами и предложели имъ письма отъ папы, который убъждалъ ихъ пресоединиться въ латинской церкви. Но епископы и Василько отвъчали, что они не могутъ ничего сказать безъ внязя Данінла (галициаго), находившагося тогда въ Ордв. Это было глубовою вимою, слёд. въ самомъ концё 1245 или въ началь 1246 года (363). Нътъ сомнънія, что когда Данівлъ возвратился, ему разсказали о предложении папы, и Данииль рв-ШИЛСЯ ВОСПОЛЬЗОВАТЬСЯ ЭТИМЪ ДЛЯ ВЫГОДЪ СВОЕГО ОТЕЧЕСТВА. Онъ отправилъ къ Иннокентію посла и изъявлялъ согласіе соединиться съ римскою церковію, если только папа будеть помогать ему противъ Татаръ и приметъ его царство подъ свое особенное покровительство. Въ май 1246 г. послёдовали отвёты и распоряженія папы. Онъ писаль въ Даніилу (величая его «славнымъ королемъ Россіи»), что, выслушавъ благосклонно его просьбы и снисходя на его мольбы, принимаеть его лично и его царство подъ свое покровительство и навначають къ нему, согласно его желанію, двухь Доминиканскихъ монаховъ, чтобы они неотлучно при немъ находились. Вибств съ темъ папа писалъ и къ королю русскому и ко всёмъ вёрующимъ въ Россіи, что такъ какъ они выразили намърение оставить заблуждения Грековъ и покориться апостолическому сблалищу, то онъ назначаетъ къ нимъ своимъ легатомъ мужа мудраго и опытнаго, прусскаго и эстонскаго

(\*\*) Карамя. IV, 26-27, над. Эйнеря.

Digitized by Google

архіепископа Генриха, который принесеть къ нимъ слово жизни, и убъждаль ихъ обращаться къ этому легату не только въ дёлахъ вёры, но и за совётами и помощію противъ Татаръ. Въ то же время папа далъ приказъ двумъ помянутымъ Поминиканцамъ (какому-то Алексію и его товарищу) безотлучно находиться при Даніиль, а прусскаго архіепископа извѣщаль о его назначения въ Россия одно искоренять и разсбивать. пругое насаждать и возращать во славу Божію, и чтобы онъ когь удобнёе исполнить поручение, облекаль его, какъ легата апостольскаго съдалища, властію поставлять въ предълахъ русскихъ латинскихъ епископовъ (<sup>364</sup>). Чревъ нъсколько итсяцевъ послё этихъ первыхъ грамотъ Иннокентія IV-го къ Даніилу, возвращались чрезъ Россію папскіе послы, ходивmie къ Татарамъ, и, по свидётельству одного изъ нихъ. Даніилъ витств съ братомъ своимъ Василькомъ оказали имъ много ласки въ своемъ владъніи и «собравъ епископовъ, игуменовъ, знатныхъ людей, съ общаго согласія объявили, что они намбрены признать св. отца главою Церкви, подтверждая все, сказанное ими о томъ прежде чрезъ особеннаго посла, бывшаго у папы» (<sup>365</sup>). Весьма замѣчательно, что Даніилъ дѣйствовалъ здѣсь не отъ себя одного, а съ совъта и согласія главнъйшаго духовенства и бояръ. И потому если бы папа выполнилъ то, чего домогался отъ него нашъ князь, тогда настоящая попытка къ соединенію съ римскою церковію могла бы сопровождаться важными послёдствіями. Не ограничиваясь заявленіемъ свопхъ

<sup>(\*\*\*)</sup> Всё эти шесть посланій пацы, подинсанныя имъ въ одинъ день, напечат. въ Historic. Russiae Monument. I, №№ LXI—LXVI. (\*\*5) Карамз. IV, 32.

желаній предъ послами папы, возвращавшимися изъ Орды, Данінаъ, отправидъ еще въ нему своихъ пословъ и письма. какъ показывають новые отвёты и распоряженія Иннокентія IV-го. Въ сентябръ 1247 г. папа писалъ въ Россію, называя уже Данінла возлюбленнымо о Христь сыномо, что, выслушавь благосклонно его просьбы, онъ позволяеть русскимъ епископамъ и пресвитерамъ совершать Евхаристію на квасномъ хлѣбѣ и удерживать прочіе ихъ обряды, непротивные касолической вёрё римской церкви: - первое обычное условіе унія. Между тёмъ-писалъ и въ прусскому архіепископу Генриху, что такъ какъ русскій король Даніяль, чрезъ особенныхъ своихъ пословъ и письма, настоятельно проситъ о присоединеніи его и его народа въ римской церкви, то чтобы онълегать лично отправился въ ту страну, и если Даніилъ, оставаясь твердымъ въ своемъ святомъ намъренін, равно какъ архіепископы, епископы и другіе магнаты его царства отрекутся совершенно отъ всякой схизмы и дадуть клятвенный обътъ пребывать на будущее время въ единеніи съ римскою церковію, то присоединиль бы ихъ и усыновиль ей, какъ общей всёхъ матери. При этомъ папа дозволилъ Генриху носить въ Россіи архіепископскую мантію и разрѣшилъ ему, согласно его ходатайству, поставлять въ предълахъ русскихъ не только СВященниковъ, но и епископовъ изъ усыновленныхъ, т. е. изъ уніатовъ русскихъ, за неимѣніемъ родныхъ дѣтей, т. е. коренныхъ Латынянъ. Въ частности къ королю Даніилу, брату его Васильку и сыну папа писаль, что, снисходя на ихъ просьбы, принимаеть ихъ и ихъ семейства, царства, имънія, движимыя и недвижимыя, настоящія и будущія, подъ покровительство св. Петра и свое собственное, что разрѣшаеть

Digitized by Google

янь возвращать себё свои владёнія, земли и другія блага. которыя несправедливо были отняты у нихъ другичи королями, непокорными римской церкви, и что предоставляеть ниъ право, чтобы въ ихъ областяхъ, безъ ихъ разръщения, не могли пріобрётать себё имёній ни крестоносцы, ни другія религіозныя братства (<sup>366</sup>). Наконець, спустя два мёсяца, ия внязя Василька, за то, что онъ искалъ присоединенія въ римской церкви, папа разрёшиль и призналь законнымъ бракъ его на родственницъ въ третьей степени-Дубравкъ, закиюченый прежде (367). Такимъ образомъ папа съ-своей стороны сдёлаль рёшительный шагь: онь уже повелёль своему легату отправиться въ южную Россію и присоединить Даніпла съ его подданными въ римской церкви. Но Даніилъ не спѣшиль присоединяться, конечно потому, что не получаль оть папы самаго главнаго-помощи противъ Татаръ. Папа надеялся обольстить нашего князя темь, что прислаль ему королевскій вёнець съ двумя епископами своими, Беренскимъ и Каменецкимъ, и предлагалъ ему короноваться. Но Данінлъ не приняль вёнца и отвёчаль папё: «Татары не перестають ратобать на насъ, --- что мнё въ вёнцё безъ твоей помощи?». Папа просилъ Даніила (въ 1248 г.) извѣщать его чрезъ братій Тевтонскаго ордена, какъ скоро узнаетъ о набъгахъ Татаръ, чтобы можно было заблаговременно принимать для отраженія ихъ надлежащія мёры. Но одно это далеко не удовле-

(306) Эти девять папскихь посланій, писанныхь въ сентябрі 1247 г., напеч. въ Historic. Russ. Monum. I, NoN LXVII—LXXV.

(<sup>367</sup>) Ibid. № LXXVI. Эта Дубравка не была ди уже второю женою Василька послё первой — дочери Георгія суздальскаго? (*Карамз.* IV. 33). творило нашего князя и въ слёдующемъ году онъ совсёмъ изгналъ изъ своихъ владёній папскаго легата Алберта и прервалъ съ папою всякія сношенія (<sup>368</sup>).

320 -

Въ 1252 г. король венгерский примирилъ галициаго князя СЪ римскимъ первосвященникомъ: между ними снова начались переговоры. Папа не замедлиль отправить къ Даніилу въ другой разъ свое посольство со скиптромъ и короною. Послы случайно встрётили его въ Краковё и хотёли видёться съ нимъ; но онъ отвѣчалъ: «неприлично мнѣ бесѣдовать съ вами въ чужой землё». Они прибыли въ Галицію и уб'еждали его возложить на себя королевский вѣнець и соединиться съ римскою церковію, объщая ему оть папы скорую помощь. Даніилъ колебался, пока не убъдили его родная мать и герцоги польскіе, удостов'врявшіе, что если онъ коронуется, то они будуть его помощниками противъ поганыхъ. Тогда Даніилъ согласился, далъ клятвенный объть покорности римской церкви, и въ городъ Дрогичинъ принялъ царскій вънецъ, по выраженію нашего лътописца, отъ Бога, и отъ престола св. Петра, и отъ отца своего папы Иннокентія, и отъ всёхъ епископовъ своихъ, которые, въроятно, какъ-нибудь участвовали въ обрядъ коронованія своего князя или только присутствовали при этомъ. А Иннокентій вслёдъ затёмъ издалъ (въ 1253 г.) буллу ко всёмъ христіанамъ Богеміи, Моравіи, Сербіи и Померанія, чтобы они, вмёстё съ королемъ русскимъ Даніяломъ, теперь уже возлюбленнъйшимъ сыномъ ого о Христь, ополчились для отраженія Татаръ подъ знаменіемъ св. креста,

<sup>(\*\*\*)</sup> II. Coop. P. JET. II 191; Historic. Russ. Monum. I, M LXXVII; RAYHAId. Annal. Eccles., an. 1249, N 15.

и объявлялъ всъмъ, кто только будетъ участвовать въ этомъ крестовомъ походъ, отпущение грёховъ. Но возавание Иннокентія осталось безплоднымь; крестовый походь противь Татаръ не состоялся. Даніилъ не получалъ отъ папы никакой помощи и рѣшился прервать съ нимъ всякую унію. Въ 1257 г. папа Александръ IV-й писалъ къ нашему королю: «ты клятвенно объщался повиноваться римской церкви и хранить каеолическую вёру, какъ и прочіе православные государи. Потому, въ знакъ своего благоволенія, церковь и возвела тебя въ королевское достоянство, помазала тебя святымъ муромъ. возложила на главу твою царскую діадиму. Но ты, какъ дошло, къ прискорбію, до нашего слуха, забылъ и духовныя и временныя благодёянія этой церкви, явился неблагодарнымъ за такую милость, презрълъ данную клятву и нимало не заботился исполнять того, что объщался относительно повиновенія означенной церкви».... Далёе папа убъждалъ Даніила покаяться, исправить свой грёхъ и ненарушимо соблюдать данные прежде объты. А иначе, -присовокупилъ папа, -- мы уже спѣлали распоряженіе, чтобы «тебя побудили къ тому, безъ всякой аппелляціи, церковнымъ проклятіемъ и призвали на помощь противъ тебя мірское оружіе» (<sup>369</sup>). Напрасныя увъщанія и угрозы: Даніиль остался въ православіи до конца

своей жизни, и всъ сношенія его съ папою, тянувшіяся «коло десяти лътъ, окончились для папы ничъмъ.

Изъ всего хода дёла видно, что главная цёль при этихъ сношеніяхъ для нашего князя постоянно была одна-получить

И. Р. Ц. Т. У.

21

<sup>(2009)</sup> Карамя. IV, 33 и примъч. 56; II. Собр. Р. Лът. II, 190-191; Hist. Russ. Monum. I, M.W. LXXXVIII. XCV.

оть папы достаточную помощь для освобожденія своего на рода изъ-подъ владычества Монголовъ: цтль, вполнё достой. ная истиннаго патріота! Чтобы достигнуть этой цёли онъ соглашался покориться римской церкви и измёнить православной: средство, недостойное истиннаго христіанина! Согласимся, что намърение Данила было не искреннее, а притворное, что онъ только наружно хотёль подчиниться папё, оставаясь въ душѣ православнымъ, разсчитывалъ обмануть его. Но отъ этого поступокъ князя не становится ни чище, ни извинительне. Пусть кто хочеть, держится правила: цёль освящаетъ средства. Но православная Церковь никогда не принимала и не одобряла такого правила. И если справедливо свидътельство Карпина, что галицкій князь дъйствоваль съ согласія своихъ епископовъ и вельможъ: то это отнюдь не дёлаеть чести, въ христіанскомъ смыслё, ни послёднимъ, ни тёмъ болёе первымъ.

Совсёмъ иначе поступили св. благовёрный князь Александръ Невскій и его совётники совершенно въ подобныхъ же обстоятельствахъ. Начавъ переговоры съ знаменитёйшимъ княземъ южной Россіи, папа Иннокентій IV-й рёшился вслёдъ за тёмъ войти въ сношенія и съ знаменитёйшимъ изъ князей Руси сёверной и въ 1248 г. послалъ къ Александру Невскому свою грамоту, которую мы представляемъ здёсь въ сокращеніи. «Отъ нашего посла, назначеннаго къ Татарамъ, писалъ папа, брата Іоанна Карпина мы получили извёстіе, что отецъ твой, желая облечься въ новаго человёка, искренно и со смиреніемъ посвятилъ себя (se devovit) въ рукахъ этого брата на повиновеніе римской церкви, что немедленно сдёлалось бы извёстнымъ всёмъ.

если бы такъ внезапно и такъ счастливо его не постигла смерть. Послё такой счастливой кончины онь, безъ всякаго сонятнія, вошель въ общеніе со святыми и удостоился въчнаго блаженства. Желая и тебя вмёстё съ нимъ слёлать причастникомъ того же блаженства, мы изыскиваемъ пути. употребляемъ трудъ, прилагаемъ стараніе, какъ бы расположить тебя, чтобы ты послёдоваль примёру отца; чтобы, какъ онъ отъ искренняго сердца обрекъ себя (se dedicavit) къ принятію заповёдей и ученія римской церкви, такъ и ты, оставивъ путь погибели, ведущій къ вѣчному осужденію, соединился съ этою церковію, приводящею всёхъ ко спасенію. Не отвергни нашей просьбы, которая, будучи исполненіемъ долга съ нашей стороны, имъетъ въ виду способствовать твоимъ выгодамъ. И ты по истинъ не обнаружилъ бы въ себѣ здраваго разсужденія, если бы отказалъ въ покорности намъ и даже Богу, котораго намѣстникомъ, хотя н не по заслугамъ, мы являемся на землъ. Отъ этой покорности нисколько не уменьшается честь самаго могущественнаго властителя, напротивъ увеличивается всякая власть и временная свобода... Посему мы молимъ и убъждаемъ тебя, чтобы ты призналъ римскую церковь матерію, покорился ея первосвященнику и дъятельно позаботился побудить къ повиновению апостольскому сбдалищу твоихъ подданныхъ, ла воспріимешь нёкогда плодъ въ вёчномъ блаженствё. Знай. что если ты воспользуешься этими нашими благожеланіями, то ны будемъ считать тебя знатнъйшимъ между прочеми католическими князьями и всегда съ полнымъ усердіемъ будемъ стремиться къ увеличенію твоей славы». Затьмъ папа просиль нашего князя-извѣщать Ливонскихъ рыцарей о на-21\*

шествіяхъ Татаръ на христіанскія земли, чтобы рыцари моган извёщать его самого, т. с. папу, а онъ имёль воз. можность заблаговременно собирать силы для сопротивленія варварамъ. Это посланіе свое Иннокентій прислалъ къ нашему великому князю съ двумя хитрёйшеми своими кардиналами – Гальдомъ и Гемонтомъ, чтобы они изложили ему ученіе о законѣ Божіемъ. Не знаемъ. повѣрилъ ли Александръ тому, что писалъ папа объ отцё его-вел. князё Яро. славѣ, будто бы принявшемъ латинство предъ своею конченою: это извёстіе представляется тёмъ болёе невёроятнымь. что Карпинъ, на котораго ссылается папа, въ описаніи своего путешествія къ Татарамъ хотя и говорить о смерти вед. князя русскаго Ярослава, но вовсе не упоминаетъ объ его обращении къ римской церкви. Какъ бы то ни было, но только Александръ принялъ папскую грамоту и посольство, созвалъ для совъщаній своихъ мудрецовъ, конечно, прежде всего лицъ духовнаго сана, составилъ письменный отвётъ и, вручая его кардиналамъ, сказалъ: «мы знаемъ истинную исторію вѣры и Церкви отъ Адама до Христа и отъ Христа до седьмаго вселенскаго собора; содержимъ то самое ученіе, которое возвёстили во всемъ мірё св. апостолы; хранимъ преданія св. отцевъ седьми вселенскихъ соборовъ, - а вашего ученія не принимаемъ». И послы возвратились отъ насъ бевъ всякаго успёха (870). Нётъ сомнёнія, что св. Александръ Невскій отнюдь не менѣе любилъ Россію и народъ русскій, нежели Даніилъ галицкій, и могъ бы такъ же раз-

(<sup>370</sup>) Hist. Ruis. Monum. I, № LXXVIII; П. Собр. Р. Лът. V, 5. 187; Степ. Кн. I, 368-369. считывать на помощь папы противъ Монголовъ, если бы изъявилъ согласіе покориться римскому престолу. Но св. Александ<sub>г</sub>ъ, вмёстё съ мудрыми совётниками своими, цёнилъ православную вёру выше всего въ мірё и не захотёлъ пожертвовать ею, измёнить ей даже наружно для временныхъ выгодъ своего земнаго отечества.

Въ то самое время, какъ и на югъ и особенно на съверѣ Россіи покушенія Рима имѣли такой неудачный исходъ, оня увёнчались-было нёкоторымъ успёхомъ на западной границъ нашего отечества-въ Литвъ, куда начинали уже тогда проникать первые лучи православія изъ Россіи. Знатнъйтій изъ князей, управлявшихъ тогда Литвою, Миндовгъ, враждуя на племянниковъ своихъ Товтевила и Эдивида, хотёль ихъ умертвить. Но они бъжали къ Даніилу Романовичу галицкому, за которымъ была въ супружествѣ родная ихъ сестра. Даніилъ далъ имъ войско и Товтевилъ, опустошивъ нёкоторыя области литовскія, съ плённиками прибылъ въ Ригу просить себѣ помощи противъ дяди и тамъ принялъ крещеніе по латинскому обряду. Миндовгъ поспѣщилъ послать къ магистру Лявонскихъ рыцарей, рижскому епископу, богатые дары и умоляль его, чтобы онь или умертвиль Товтевила или изгналь. Но магистръ отвечаль: «ты не избавишься отъ врага и не одолѣешь его, если не пошлеть къ папъ римскому и не приметь крещенія». Миндовгъ послѣдовалъ совѣту и крестился. Это было въ 1251 г. IV-й Вслѣлъ немедленно папа Иннокентій затъмъ приняль Миндовга и все царство его подъ покровительство св. Петра, повелблъ епископу кульмскому вбнчать Миндовга на королевство, поставить для Литвы епископа и устроить ВЪ

ней кассдральную церковь; предписаль, чтобы королю имтовскому, какъ принявшему христіанскую вбру, никто не причиняль огорчений, чтобы во владенияхь литовскихь цер. ковная десятина была взимаема умъренно и безъ притъсненій и чтобы епископы рижскій и другіе старались обращать къ христіанству даже смежныхъ съ королевствомъ ЛИТОВскимъ невърныхъ: наконецъ чрезъ три года, П0 просьбъ Миндовга, построившаго на собственное иждивение казедральную церковь и обогатившаго ее дарами, принялъ ее вмёсть съ ея епископомъ въ свое непосредственное въдение. А преемникъ Иннокентія папа Александръ IV-й разрѣшилъ (въ 1255 г.) Миндовгу воевать противъ Россіи и ея обитателей, остающихся въ невъріи, и напередъ утвердилъ за нимъ всъ ть области, которыми онъ завладъетъ. Впрочемъ, все 9T0. какъ обращеніе, такъ и нёкоторое усердіе Миндовга къ римской въръ были совершенно притворныя. Сначала онъ только втайнь поклонялся своимъ прежнимъ богамъ, нося имя христіанина; а потомъ началъ и открыто держаться язычества, измѣнивъ христіанству, приносилъ жертвы богамъ и наблюдаль всв прочіе языческіе обычан литовскаго народа. Π\$тямъ своимъ-извъстному Воишелгу и дочери, которую выдалъ за галицкаго князя Шварна сына Даніилова, нимало не препятствовалъ исповѣдывать православіе. По смерти же Миндовга (1263 г.) самые слёды латинства надолго исчезли **ВЪ Земл**ѣ дитовской (<sup>371</sup>).

Съ трехъ сторонъ, съ юга, сввера и запада, съ какихъ

(<sup>571</sup>) П. Собр. Р. Лът. II, 187—188; Histor. Russ. Monum. I, MN LXXXI-LXXXVII. XCШ. CVIII; Карамэ. IV, 52. пыталось латинство проникнуть въ наши предълы около половины XIII въка оно продолжало свои такого же рода попытки въ XIV и въ первой половинъ XV въка и большею частію не безъ успъха.

На югъ Россія, въ княжествъ галицкомъ, пока тамъ царствовалъ родъ Даніила Романовича галицкаго, правослявіе оставалось постоянно господствующимъ и не знало никакихъ стёсненій. Но съ 1336 г., когда скончался послёдній изъ потомковъ Даніиловыхъ – Георгій, который титуловалъ себя княземъ всей малой России, обстоятельства Галиціи измёнились. Сначала она признала надъ собою власть племянника послёдняго своего князя-отъ сестры его Маріи, бывшей за мазовецкимъ княземъ Тройденомъ, по имени Болеслава, съ тѣмъ, чтобы онъ не нарушалъ древнихъ правъ и привиллегій страны и не касался ея въроисповъданія. Но Болеславъ, хотя, по всей въроятности, былъ рожденъ и воспитанъ своею матерію въ православіи, вслёдствіе уб'яжденій папы еще въ 1326 г. сділался послідователемъ римской церкви и началъ принуждать къ тому же новыхъ своихъ подданныхъ, и этими своими дъйствіями, равно какъ своими тяжкими налогами, своею распутною жизнію, своимъ пристрастіемъ къ иноземцамъ, которыми окружилъ себя, Полякамъ, Чехамъ и Нѣицамъ, дотого раздражилъ народъ, что чрезъ два-три года своего княженія былъ отравленъ (<sup>372</sup>). По смерти Болеслава Галиціею овладёль (за исключеніемь впрочемь Владиміра, Холма,

(<sup>373</sup>) Карамэ. IV, 153 ж примъч. 329; Зубрицк. Повъст. о Червонной Руска 100—105, Москв. 1845.

- 327 -

Луцка, Бреста, отошедшихъ подъ власть князей литовскихъ) своякъ его, польскій король Казиміръ (1340 г.), об'вщаясь управлять ею на тёхъ же самыхъ условіяхъ, на которыхъ она нёкогда отдалась прежнему своему князю; но такъ же не сдержалъ слова. Его притёсненія, особенно по дёлямъ вёры, вскорё вынудили Русскихъ обратиться съ просьбою къ Татарамъ и при помощи ихъ свергнуть съ себя (1341 или 1344 г.) ненавистное иго, по крайней мъръ, на нъ. сколько лётъ. Въ 1349 г. Казиміръ снова съ сильнымъ войскомъ овладълъ Галиціею и ненадолго даже всею волынскою землею, и вслёдъ затёмъ, по выраженію современаго лѣтописца новгородскаго, много вла сотворилъ христіанамъ (т. е. православнымъ), а церкви святыя претво-(373). Можеть риль въ латынское богомерзкое служение быть, это свидѣтельство нашего сѣвернаго лѣтописца, который могъ судить о событіяхъ на Волыни только по слу-· хамъ. преувеличенно. Но и по свилътельству польскихъ историковъ, Казиміръ, основавъ въ 1361 г. латинское архіепископство во Львовѣ, отняль у православныхъ ихъ соборную церковь и обратилъ ее въ латинскій костелъ въ казедру для своего новаго архіепископа или митрополита. Этоть латинскій митрополить какой-то Христіянь, безъ сомивнія, прежде всего назначался для Поляковъ, получившихъ имѣнія въ Галиціи или служившихъ въ ней, и для Нъщевъ, которые и въ прежнія времена обитали въ нъкоторыхъ городахъ земли галицкой, а теперь еще въ боль-

<sup>(&</sup>lt;sup>473</sup>) П. Собр. Р. Лът. П. 349; Ш. 84; VП, 215; Ник. Лът. Ш. 191; Карамз. IV, примъч. 351; Зубрицк. о Червон. Руси, 125—128.

шемъ количествъ переселиянсь въ нее по приглашению Ка энміра; но могь предназначаться и для коренныхъ обитателей страны, которыхъ разсчитывали обращать отъ православія къ римской вёрё. Подъ конецъ своей жизни Казиміръ показаль опыты своей вёротерпимости. Онь даль (1376 г.) Ариянамъ, издавна обитавшимъ въ Галиціи, грамоту, которою обезпечивалъ имъ свободное исповъдание въры и дозводялъ построить для себя во Львовћ соборный храмъ и при немъ жилище для епископа (374). А чрезъ нѣсколько времени отнесся къ константинопольскому патріарху и просиль для православныхъ своихъ подданныхъ поставить особаго интрополита галицкаго, угрожая въ противномъ случат обратить ихъ къ римской вёрб. И эта просьба, какъ мы знаемъ была уважена: въ Галичъ поставленъ былъ (1371 г.) особый митрополить-какой-то присланный Казиміромъ взъ малой Россія епископъ Антоній, съ подчиненіемъ ему четырехъ епархій: холмской, туровской, перемышльской и владимірской. Отсюда очевидно, что хотя православные при Казиміръ и были притёсняемы на Волыни, но отнюдь не были совращены въ латинство и пмѣли у себя четырехъ епископовъ и пятаго митрополита. По смерти польскаго короля Казиміра, Галиція имѣла у себя собственнаго, русскаго князя-Владислава Опольскаго (1370-1379). Но и этоть князь быль римской въры и въ первый же годъ своего княженія, желая показать свое усердіе къ ней, подарилъ Францисканамъ принадлежавшій ему домъ во

<sup>(&</sup>lt;sup>374</sup>) Зубрицк. о Червон. Руси, 142—143. 146—148. 156. Спес. П. Собр. -Р. Лът. П. 350.

Львовъ для жилища ихъ при латинскомъ костелъ. Между тёмъ папа, получая разнорёчивыя извёстія о римскихъ церквахъ въ Галичё, Перемышлё, Владимірё и Холив. писаль (въ іюль 1372 г.) епископамъ гнезненскому, краковскому и плоцкому, чтобы они разузнали и извёстили его, находятся ли въ означенныхъ городахъ казедральныя церкви или только приходскія и им'вють ли онѣ прихожанъ (an populum christianum habeant). А когда получилъ свъдъніе, что нѣтъ тамъ ни каеедральныхъ, ни приходскихъ церквей, ни священнослужителей римскаго обряда, напротивъ cvществують казедральные соборы и епископы русскіе-православные, то немедленно повелёлъ (въ авг. 1372 г.) краковскому епископу, чтобы онъ апостольскою властію совершенно удалилъ всёхъ русскихъ-схизматическихъ енископовъ отъ ихъ церквей и отъ ихъ епископствъ. Неизвъстно, исполнено ли и въ какой мъръ это распоряжение напы; изгнаны ли были тогда православные епископы совсёмъ изъ своихъ епархій или только лишены своихъ соборныхъ церквей. Но чрезъ два съ небольшимъ года галицкій князь Владиславъ испросилъ у папы Григорія XI-го позволение основать какъ бы взамёнъ православныхъ латинскія епископіи — въ Галичъ, Перемышлъ, Владиміръ и Холм'ь, съ возведеніемъ Галича на степень митрополів или архіепископства, и тогда же обратиль въ Галичѣ православный каеедральный соборъ въ соборъ латинскій, надъливъ его разными имъніями и десятинами. А папа, давая разрёшеніе основать означенныя епископства, писаль, что будто въ твхъ мъстахъ издавна существовали каеедры латинскихъ іерарховъ и только временно были отняты схиз-

катическими епископами. Съ 1375 г. въ Галиче латинский архіепископъ дёйствительно началъ существовать и назывался то галицкимъ, то львовскимъ (по Львову, гдѣ первоначально основана была латинская архіепископія при Казнијоћ и куда вскорћ она снова перенесена изъ Галича). Существовалъ также латинскій епископъ, по крайней итот. съ 1384 г. или 1390 г. и въ Перемышлъ. Но во Владимірѣ и Холмѣ латинскія епископіи были основаны пои галицкомъ князъ Владиславъ, по всей въроятности, только номинально, какъ in partibus infidelium: иначе не когъ основать ихъ этотъ князь въ городахъ, не находившихся въ его владёніяхъ. Вскорё затёмъ нахлынули въ Галицію странствующіе братія ордена Цоминиканцевъ и папа предоставилъ имъ (1378 г.) нѣкоторые монастыри находившіеся въ галицкой Руси и Валахіи (<sup>375</sup>). Съ 1379 г. Галиція перешла подъ власть Венгровъ, а съ 1387 г. снова подпала подъ владычество польское, - и латинский элементь все болёе в болёе въ ней усиливался. Буллою папы Урбана VI-го для галицкой Руси и сосёдственной ей Валахіи назначенъ въ 1381 г. особый латинскій инквизиторъ. Венгерская королева Марія, въ самый годъ (1384) восшествія своего на престолъ по смерти отца своего Людовика, подарила латинскому епископу перемышльской епархіи разныя имфнія. Польская королева Ядвига вызвала (1390 г.)

<sup>(&</sup>lt;sup>273</sup>) Зубрицк. о Черв. Русн, стр. 74-75. 167. 169. 170. 171. 190. 223. 250; *Евген*. Опис. Жіево-Соф. Собора, стр. 94; Histor. Russiae Monum. I, X.W СХҮП. СХVIII; Supplement. ad Histor. Russ. Monum. N.W XXXIX. XLV. Снес. П. Собр. Р. Лът. П. 351.

маъ Праги монаховъ Бенедиктинскаго ордена въ Краковъ и устроила для нихъ здёсь монастырь св. креста съ цёлію. чтобы они отправляли богослужение на славянскомъ языкъ и темъ удобнее привлекали къ римской церкви православныхъ Русиновъ, показывая имъ возможность совмё. щать любимое ими славянское богослужение съ вёрованиями латинства. Перемышльскій епископъ Матеей даль грамоту (1406 г.), чтобы въ перемышльской и галицкой епархіяхъ, какъ заведено изъ начала, брать съ върующихъ, вмъсто десятины, опредбленную небольшую сумму, и чтобы чрезъ это «народъ католическій охотнѣе переселялся въ тѣ области Россіи и тѣмъ сильнѣе подавлялъ Русскихъ и другихъ схизматиковь, тамъ обитающихъ» (<sup>376</sup>). Что касается до Ягайлы или Ягелла, мужа польской королевы Ядвиги, то онъ сначала, по-видимому, имълъ въротерпимость. Онъ самъ ходатайствоваль (1393 — 1398) предъ константинопольскимъ патріархомъ, чтобы для Галиціи поставленъ былъ православный митрополить, именно - луцкій епископь Іоаннь. Но оказалось, что король действоваль туть изъ собственнаго интереса: епископъ обязался представить ему, въ слууспъха, значительный подарокъ. чађ Извѣстно Takme. что Ягайло былъ очень расположенъ къ русскому митрополиту Кипріану, совѣщался съ нимъ о соединеніи церквей и оба писали о своемъ намъреніи къ константинопольскому патріарху. Но патріархъ, по военнымъ обстоятельствамъ греческой имперія, совътовалъ (1397 г.) отложить осущест-

(\*\*\*) Supplement. ad Hist. Russ. Monum., NN XLVII. CLXIV; Зубриик. • Червон. Руси, 190. 222. 223.

вленіе этого намёренія, а просиль Ягайду соединиться прежде съ венгерскимъ королемъ и прогнать Турокъ изъ предбловъ имперіи (\*\*\*). Въ послёдующее время начались отврытыя притёсненія для православныхъ жителей Галипія со стороны короля Ягайлы: такъ въ 1413 г. онъ отнялъ у нихъ въ Перемышлѣ соборную церковь, построенную изъ тесаннаго камня, обратилъ ее въ костелъ и отдалъ латинскому епископу, приказавь въ то же время выбросить гробовъ тёла Русиновъ, которые были погребены въ изъ ней. Правда, далъ Ягайло (1432 г.) и православнымъ обитателямъ города Львова, желая по обстоятельствамъ болѣе расположить ихъ къ себъ, привиллегію или грамоту, чтобы никого изъ нихъ не принуждать къ принятію латинскаго исповъданія и чтобы церкви ихъ не были разоряемы и опустошаемы. Но эта самая грамота уже заставляеть предполагать, что тогда православные въ Галиціи были принуждаемы къ латинству и церкви ихъ подвергались грабежу и разоренію. Сынъ Ягайлы, король польскій Владиславъ III-й въ своей жалованной грамотъ (1443 г.) грекорусскому духовенству о сравнении его съ духовенствомъ римскимъ, по случаю флорентійской уніи, прямо говорить, что прежде православные въ подвластныхъ ему областяхъ. Галиціи, действительно терпели притесненія за слёд. въ свои отличія въ вёрё (378). Впрочемъ, надобно зам'єтить. что не смотря на всё усилія ревнителей латинства утвер-

(<sup>377</sup>) Acta Patriarch. Constantinop. II, 180. 280. 282-285.

(<sup>278</sup>) Dlugossi Histor. Polon. XI, р. 334; Зубриця. о Червов. Руси. 244. 302; Акт. Запад. Россів, І, № 42. лить его въ Галинін. число перквей этого исповъланія бы въ ней очень ограниченно даже къ концу XIV и въ началъ X въка, а слъдовательно и число прихожанъ, которые пр томъ, судя по приведеннымъ выше словамъ перемышльска епископа Матеея, состояли преимущественно, если не искли чительно изъ католиковъ-переселенцевъ, -что правосла ные, при всёхъ стёсненіяхъ, продолжали имёть v ceť своихъ епископовъ въ тёхъ самыхъ городахъ, гдё со вр менъ Владислава Опольскаго учреждены были латинскі епископства, и что есть слёды существованія даже прав славной митрополія галицкой до самаго конца настояща періода (379).

На сёверё Россія покушался распространить латинску вёру шведскій король Магнусь. Въ 1347 году онь созвал въ Стокгольмё государственный совёть и объявиль пред нимъ объ этомъ своемъ намёренія. Совёть одобриль намёр ніе короля, и Магнусь съ многочисленнымъ войскомъ отплыл къ острову Верезову или Біорку, а оттуда послалъ сказа: Новгородцамъ: «пришлите на съёздъ своихъ философовъ, я пошлю своихъ: пусть они поразсудятъ о вёрё; я хоч внать, какая вёра лучше. Если окажется лучшею вёра ваш я пойду въ вашу вёру; а если лучше наша, вы прими нашу вёру, и будемъ всё, какъ одинъ человёкъ. Но ес: вы не примете нашей вёры, тогда я пойду на васъ все своею силою». Новгородскій владыка Василій, также п садникъ, тысяцкій и всё Новгородцы, погадавши между с

<sup>(&</sup>lt;sup>379</sup>) Зубринк. о Червон. Русн, 59 п Прибавя. стр. 28; Истор. Рос Іерарх. ч. І, объ епархіяхъ: галицкой, перемышльской, владиміро-вольнск холиской; Акт. Запади. Россіи №№ 24. 29. 31; Акт. Ист. І, № 260. ст 489; Ник. Лит. V, 51.

бою, отвёчали Магнусу: •если хочешь узнать, какая вёра лучше, наша или ваша, то пошли въ Царьградъ къ патріарху: ибо мы приняли правую вбру оть Грековъ. А сами мы не намбрены препираться съ тобою о вбрб. Если же чёмъ мы обидёли тебя, объяви объ этомъ нашимъ посламъ». Магнусъ сказалъ посламъ, что онъ не имъетъ никакого неудовольствія противъ Новгородцевъ, а желаетъ только обратить ихъ къ истинной вёрё. И вслёдь затёмъ обступилъ войскомъ городъ Орѣховъ, куда удалились отъ него новгородскіе послы. И началь крестить въ латинскую въру окрестныхъ Ижорцевъ и Кореловъ, которые еще въ XIII вѣкъ приняли православіе изъ Новгорода; а которые не соглашались вреститься, противъ тёхъ пустилъ свою рать. Новгородцы поспѣшили выслать противъ этой рати небольшую свою дружину, которая разбила Шведовъ и съ плённиками возвратилась въ Новгородъ. Между тёмъ Магнусъ овладёлъ Орбховымъ, крестилъ встаъ жителей его по латинскому обряду А ОТПУСТИЛЪ ИХЪ ИЗЪ ГОРОДА, ВЗЯВЪ СЪ НИХЪ КЛЯТВУ, ЧТО ОНИ постараются склонить къ латинской вёрё и всёхъ своихъ единоземцевъ. Но, какъ свидётельствують шведскія лётописи, эти отпущенные Магнусомъ коварно его обманули и дъйствовали послъ, какъ самые злъйшіе непріятели Шведовъ и папы. Кромѣ того Новгородцы вскорѣ возвратили себѣ Орѣховъ п не только прогнали Шведовъ изъ своихъ владёній, но ходили воевать въ Норвегію, разбили Шведовъ подъ Выборгомъ, пока не заключили (1350 г.) съ ними въ Дерптъ выгоднаго договора, размёнявшись плённиками (380). Огорченный такимъ

<sup>(&</sup>lt;sup>360</sup>) П. Собр. Р. Лѣт. Ш, 83-85; V, 225-226; VП, 210; Ник. Лѣт. Ш, 188-190; Карамэ. IV, 162. 163.

исходонъ своего предпріятія, Магнусъ обратился въ папъ Клименту VI-му и писалъ къ нему, будто Корелы и Ижорды. сосвяственные Швеція, желая принять истинную вёру, сами призывали его къ себъ на помощь для защиты отъ Русскихъ. враговъ римско-католической вёры, и дёйствительно приняли оть него эту въру и крещеніе, и будто Русскіе, какъ только онъ удалился изъ Кареліи, внезапно напали на новокрещенныхъ и подвергли ихъ страшнымъ мукамъ, однихъ убивали мечемъ, другихъ вѣшали на деревахъ, третьихъ отдавали на растерзание псамъ и всёхъ Кареловъ и Ижорцевъ насильно принуждали возвратиться къ прежнему ихъ заблужденію. Вибств съ темъ король извещалъ, что по случаю крайней смертности въ людяхъ отъ моровой язвы, свирбиствовавшей въ Швеціи, онъ самъ ръшительно не въ состоянія противодъйствовать Русскимъ. Вслёдствіе этого папа повелёль архіепископу упсальскому и нёкоторымъ другимъ проповёдывать въ Швеціи, Даніи и Норвегіи крестовый походъ противъ Россіи и объщаль отпущеніе грѣховъ всѣмъ тѣмъ, которые пойдуть подъ знаменемъ креста на защиту христіанской въры протикъ невёрныхъ Россіянъ. Но воззваніе папы осталось бевъ всякихъ послёдствій (381). Вообще жители сёверной Россіи, особенно Новгородцы и Псковитяне, хотя имѣли частыя сношенія съ послёдователями римской вёры по дёламъ воепнымъ и торговымъ и даже позволяли латинскимъ купцамъ имъть въ Новгородъ и Псковъ свои церкви, но обнаруживали всегда самое крайнее неуважение къ латинству. Въ мёстныхъ

(381) Histor. Russ. Monum. I, N CXVI.

лётописяхъ очень нерёдко встрёчаются выраженія: «безбожная латына, поганая латына», или: «безбожные и поганые нёмцы», а служеніе латинское называется даже богомерзкимъ. Новгородскій владыка, подобно всёмъ прочимъ русскимъ епископамъ, давалъ въ своемъ исповёданіи предъ рукоположеніемъ обётъ не дозволять во всемъ своемъ предѣлѣ православнымъ ни свадьбы, ни кумовства, какъ съ Армянами, такъ и съ Датинами. И если митрополитъ Фотій укорялъ нѣкоторыхъ псковскихъ священниковъ за то, что крестили чрезъ обливаніе и употребляли латинское муро, то самъ же онъ объяснялъ это одною небрежностію ихъ, а отнюдь не какою-либо склонностію къ латинству (<sup>383</sup>).

На западѣ Россіи, со временъ литовскаго князя Гедимина (1320—1345), образовалось сильное государство, въ составъ котораго вошли, кромѣ Дитвы, почти всѣ города и княжества западной Россіи, между прочимъ, Кіевъ, Черниговъ и часть Волыни. Въ этихъ княжествахъ издревле господствовало православіе. И новый государь, который справедливо называлъ себя не только литовскимъ, но и русскимъ, хотя былъ язычникъ, нисколько не препятствовалъ своимъ подданнымъ исповѣдывать православіе и въ дѣлахъ церковныхъ находиться въ полной зависимости отъ всероссійскаго митрополита. Позволялъ даже собственнымъ своимъ дѣтямъ, сыновьямъ и дочерямъ, вступавшимъ въ родственных связисъ русскими князьями, принимать и исповѣдывать православіе и самъ два раза былъ женатъ на православныхъ рус-

<sup>(&</sup>lt;sup>383</sup>) П. Собр. Р. Дът. III, 63. 70; IV, 192. 198. 213; V, 7. 197. 198; Истор. вняжества Псковск. III, 15; Акт. Эксп. I, 870; Акт. Истор. I, № 35. И. Р. Ц. Т. V. 22

СКИХЪ КНЯЖНАХЪ (288). Но изъ видовъ политическихъ онъ желаль въ началё своего царствованія сблизиться съ ремскимъ первосвященникомъ и допустилъ въ предёлы своего государства проповёдниковъ римской вёры. Надёясь избавиться отъ страшныхъ враговъ-Ливонскихъ рыцарей, которые такъ часто нападали на литовскія области, Гедиминъ писалъ къ папъ, одно за другимъ, два письма. Упомянувъ въ нихъ объ одномъ изъ предшественниковъ своихъ Миндовгв. который принялъ-было съ народомъ своимъ римскую въру, но вскоръ обратился къ прежнему язычеству потому единственно, что нёмецкіе рыцари не переставали вторгаться въ его землю, Гедиминъ продолжаетъ, что эти же рыцари не дають и ему покою и дёлають ему безчисленныя обиды, что если онъ воюетъ съ ними, то отнюдь не изъ ненависти къ христіанству, а только защищая себя оть враговъ, какъ поступають и христіанскіе государи, и что даже, напротивъ, онъ держитъ при себъ братьевъ Миноритовъ и проповёдниковъ, которымъ позволяетъ въ своемъ царствё распространять христіанскую вёру и крестить народь, а наконецъ объявляетъ, что онъ самъ готовъ креститься по римскому обряду и подчиниться папё, если только послёдній заставить рыцарей прекратить вражду и нападенія на литовскія земли и пришлеть къ нему-Гедимину рижскаго архієпископа для заключенія съ ними мира. Обрадованный папа Іоаннъ XXII-й отвѣчалъ (въ 1324 г.) литовскому князю, что посылаеть къ нему, для обращенія его съ подданными, двухъ своихъ нунціевъ, ученыхъ и благочестивыхъ — Вареоломея, епископа электинскаго, и Бернарда, аббата монастыря св.

(385) См. нашей Истор. т. IV, гл. П.

Теофреда, и предпишеть Ливонскимъ рыцарямъ, чтобы они перестали воевать противъ Литовцевъ и жили съ Гедиминомъ по-братски, когда онъ приметъ крещеніе (384). Тогда же папа азвёстиль обоихь этихь нунціевь объ ихь назначенія, даль имъ инструкціи, чему учить и какъ имъ дъйствовать въ Литвъ, предоставиль имъ разныя привиллегіи, назначиль деньги для успъшнъйшаго хода ихъ дъла и проч.; а магистру и братіямъ Тевтонскаго ордена писалъ, чтобы они совершенно перестали враждовать противъ литовскаго государя и народа и жили съ ними въ миръ и любви послъ того, какъ они обратятся къ христіанской вёрё (385). Но такъ какъ рыцари не замедлили зновь вторгнуться въ предёлы литовскаго княжества, можеть быть, еще прежде, нежели получили посланіе папы; то раздраженный Гедиминъ внезапно измѣнилъ свое намѣреніе и послаль сказать римскимъ нунціямъ, прибывшимъ въ Ригу: «я не знаю вашего папы и знать не желаю; я останусь въ въръ моихъ отцевъ и буду сражаться за нее до смерти» (<sup>386</sup>). Отвѣтъ, который можетъ приводить къ мысли, точно ли Гедиминъ относился въ папѣ и не поддѣльны ли были оба письма его къ римскому первосвященнику. Впрочемъ, если даже признать за достовёрное, что литовскій князь, какъ говорится въ этихъ письмахъ, дозволялъ прежде латинскимъ монахамъ, Доминиканцамъ и Францисканамъ, проповёдывать въ своихъ владёніяхь; если допустить, что въ 1323 году, какъ сказано въ дру-

22\*

<sup>(&</sup>lt;sup>284</sup>) Histor. Russ. Monum. Ж CVIII. Въ этой грамота своей къ Гединину напа упоминаетъ и объ обояхъ пясьмахъ къ нему самого Гединина и изгагаетъ ихъ содержаніе.

<sup>(&</sup>lt;sup>385</sup>) Hist. Russ. Monum. NN CI-CVII.

<sup>(586)</sup> Raynald. Annal. Eccles., an. 1324, No 52; Kapans. IV, mpumbw. 278.

гой его грамотё сомнительнаго достоинства, они имёли уже три церкви, между прочимъ, одну въ Вильнё, а другую въ Новоградкё: то во все послёдующее царствованіе Гедимина мы не видимъ болёе никакихъ сношеній его съ папою и никакого покровительства проповёдникамъ римской вёры. Не удивительно, если приверженцы папства, обманутые въ своихъ разсчетахъ на литовскаго государя, начали съ того времени разглашать о немъ, что онъ «хуже всякаго язычника, чудовище и играище природы, нарушитель правъ народныхъ и законовъ естественныхъ, предтеча антихриста и под. (<sup>387</sup>).

Равнымъ образомъ и во все продолжительное царствованіе сына и преемника Гедиминова Ольгерда (1345—1377) мы не видимъ никакихъ успѣховъ латинской вѣры въ землѣ литовской. Все его многочисленное семейство исповѣдывало православіе, да и самъ онъ, хотя непостоянно, держался той же вѣры. И если не разъ онъ покушался освободить своихъ православныхъ подданныхъ изъ-годъ власти московскаго митрополита и дать имъ особаго митрополита литовскаго, то дѣлалъ это единственно съ политическою цѣлію, а отнюдь не съ намѣреніемъ какъ-нибудь отклонить ихъ отъ православной Церкви къ латинской. Напротивъ, онъ позволялъ обращать къ православію самихъ Литовцевъ: митрополитъ Кипріанъ, когда еще былъ только литовскимъ, многихъ изъ нихъ крестилъ (<sup>388</sup>). Правда, Ольгердъ не отказался войти въ сношеніе съ императоромъ Кардомъ, который присылалъ къ нему

<sup>868</sup>) См. нашей Истор. т. IV, гл. П.

<sup>(387)</sup> Акт. городовъ: Вильны, Ковна, Трокъ, I, предися. XXXV-XXXVII; Карама. 1У, примъч. 279.

пражскаго архіепископа Еригенса и. при соучастія нёмецвихъ рыцарей, старался склонить Литовцевъ къ принятю римскаго исповёданія. Но во время совёщаній литовскій государь объявиль оть лица своихъ подданныхъ, что они только тогда согласятся на это предложение, когда рыцари возвратять ему всё земли, отнятыя прежде у Литвы. А какъ Нѣмцы отказались выполнить такое условіе, то попытка императора Карла осталась безъ послъдствій (389). Не стъсняя православныхъ своихъ подданныхъ въ ихъ въръ, Ольгердъ не давалъ въ обиду и послъдователей латинства. и когла около 1364 года одинъ Литвинъ, по имени Гастольдъ, принявъ римское исповъдание, пригласилъ въ Вильну семь Францисканскихъ монаховъ и всё они подверглись здёсь насильственной смерти, --- то Ольгердъ казнилъ за это 500 виленскихъ гражданъ (390).

Совсёмъ другая судьба настала для латинства въ Литвъ при сынё и преемникъ Ольгердовомъ Ягайлъ. Съ дътства онъ былъ православной въры; но желая получить руку польской королевы Ядвиги и сдълаться польскимъ королемъ, онъ согласился измънить православію и въ 1386 году, вмёстъ съ четырьмя братьями своими, торжественно принялъ въ Краковъ – тогдашней столицъ Польши римское крещеніе, а въ слъдующемъ году прибылъ съ латинскими священниками въ Литву и крестилъ Литовцевъ и Жмудь, находившихся дотолѣ большею частію въ язычествъ. Вслъдъ затъмъ онъ началъ строить для новокрещенныхъ латинскія церкви и

(\*\*\*) Narbuth. Dzieja narodu Litewskego, an. 1358, T. Y, p. 88-89.
 (\*\*\*) Narbuth. Ibid. p. 159-161; Kapama. V, 29.

учреднях два затинскія епископства, одно въ Вильнѣ, другое въ Кіевѣ. А супруга его Ядвига основала въ Прагѣ коллегію для двёнадцати Литовцевъ, чтобы они могли изучать тамъ богословіе и приготовляться для служенія латинской церкви въ своемъ отечествѣ. Въ грамотѣ своей, данной

перкви въ своемъ отечествъ. Въ грамотъ своей, данной (1387 г.) первому виленскому епископу, Ягайло объясняеть, что онъ, съ согласія своихъ братьевъ и вельможъ, рѣшился, даль обёть и клятву призвать, привлечь, даже принудить (imo compellere) къ повиновенію римской церкви всѣхъ Литовцевъ обоего пола и всякаго званія и состоянія, къ какой бы върв или секте они ни принадлежали. А чтобы Литовцы, еще неофиты въ католической въръ, какимъ-либо образомъ не были отклонены оть покорности римской церкви, то онъ строго запрещаеть Литовцамъ обоего пола вступать въ брачвые союзы съ Русскими иначе, какъ только подъ условіемъ. чтобы сами Русскіе предварительно обратились къ римской церкви. Если же, не смотря на это запрещение, кто-либо изъ Русскихъ обоего пода, не отказываясь отъ своего обряда, вступить въ брачный союзъ съ Литвинкою или Литвиномъ, исповѣдующими католичество; то брака не расторгать, но Русскихъ непремѣнно склонить и даже принудить КЪ **DO**корности римской церкви, хотя бы и телесными Harasaніями (poenis corporalibus). Изъ этой грамоты видно, что Ягайло первоначально имълъ цълію обратить и даже принудить къ латинству не Русскихъ своихъ подданныхъ, а только Литовцевъ, но Литовцевъ всёхъ, какой бы въры они ни были, слёдовательно и русской, православной. И наши лётописи дёйствительно свидётельствують, что онъ принуждалъ двухъ православныхъ Литвиновъ, занимавшихъ при

немъ важныя мёста, принять римское исповёданіе, и какъ они не послушались его, то предаль ихъ многимъ мукамъ и наконецъ смерти. Видно также, что изъ Русскихъ онъ повелъвалъ обращать къ латинской върв только тъхъ, которые, вопреки его запрещенію, рёшались вступать въ брачные союзы съ Литовдами (391). Последствія, однакожъ, показали болёв. По крайней мёрё, Ягайло не безъ намёренія лятиль въ 1400 году всёхь вообще своихь православныхъ подданныхъ права гербовъ, шляхетства и чиновной службы, предоставивъ все это только тѣмъ, кто исповѣдывалъ римскую въру, и чревъ два года вновь подтвердилъ свое узаконеніе. А въ 1416 году онъ писалъ на Констанскій соборъ, что если бы не быль столько занять войнами, то давно бы обратиль къ католичеству Русиновъ и всёхъ, державшихся греческаго обряда. Въ воздаяние за такую ревность и труды польскаго короля и въ примъръ для другихъ государей папа сдёлаль (1418 г.) Ягайла своемъ главнымъ викаріемъ или намѣстникомъ не только въ Польшѣ и другихъ его владѣніяхъ, но и въ областяхъ русскихъ, особенно въ Новгородѣ и Псковъ съ тъмъ, чтобы онъ сначала далъ присягу и потомъ всячески заботился о распространении римскаго исповъданія во всёхъ этихъ мёстахъ (<sup>393</sup>).

Впрочемъ, надобно думать, что названный указъ Ягайлы, зишавшій православныхъ его подданныхъ гражданскихъ пре-

<sup>(&</sup>lt;sup>394</sup>) П. Собр. Р. Лат. V, 242; VIII, 51; Narbuth. V, 383—325; Акт. городовъ: Вильны, Ковна..., преднол. XLV — XLVI; Зубрицк. о Червон. Русн. 223.

<sup>(\*\*\*)</sup> Опис. Кіево-Соф. Собора 99; Зубриик. о Червон. Руси, 254; Ніstor. Russ. Monum. I, N CXIX.

ммуществъ, равно и заявление его предъ Констанскимъ соборояъ относительно Русиновъ, касались собственно православныхъ жителей Галиціи, находившейся тогда подъ властію Польши, но не касались Русскихъ, обитавшихъ въ великомъ вняжествъ литовскомъ, которое съ 1392 года уже не принадлежало Ягайлъ, а имъло особаго князя, двоюроднаго брата его, Витольда или Витовта. Витольдъ, крещенный прежде въ православной Церкви, принялъ въ Краковѣ, вмѣстѣ съ Ягайломъ, другое крещение по римскому обряду, и хотя вообще водился духомъ вёротерпимости. однакожъ естественно болёе былъ расположенъ къ своимъ подданнымъ единовърцамъ. нежели къ православнымъ. Въ 1399 году онъ пожаловалъ виленскому латинскому бискупу и виленскимъ каноникамъ нѣвоторыя льготы. Въ 1413 году заключилъ съ Ягайломъ договоръ, которымъ, между прочимъ, подтверждались во всемъ литовскомъ княжествъ права и преимущества церквей, духовенства и дворянства одного только латинскаго исповъданія, а не православнаго, и вводились въ Литвъ, по примъру Польшя, достоинства и званія воеводъ и кастеляновъ съ тёмъ ограниченіемъ, чтобы эти званія ввёряемы были только лицамъ латинской вёры, а не православной (393). Можетъ быть, вслёдствіе этой-то мёры и другихъ подобныхъ въ Литвѣ встрѣчалось тогда пе мало людей, которые перекрещивались изъ какой-то русской, т. е. православной виры въ латинскую (<sup>394</sup>).

344

<sup>(&</sup>lt;sup>394</sup>) Такъ свидѣтельствовалъ на Констанскомъ соборѣ извѣстный lepoнимъ Пражскій, который самъ предъ тёмъ посѣтилъ Литву (N a r b u t h. I, p. 398).



<sup>(\*\*\*)</sup> ART. Запади. Poccin No. 15. 16; Dlugossi Hist. Polon. lib. XI, p. 338 et squ.

Не желая выдёть своихъ православныхъ подданныхъ въ зависимости отъ московскаго митроподита Фотія, Витовть настояль, чтобы для нихъ быль избрань и поставленъ (1416 г.) отдёльный митрополить Григорій Самвлакъ. Туть, конечно, скрывалась прежде всего цёль политическая, и Витовть старался даже показать своимъ православнымъ подданнымъ, что делаеть это изъ ревности и заботливости объ ихъ въръ; но въ то же время онъ могъ разсчитывать, что чрезъ своего литовскаго митрополита ему удобнёе будеть дёйствовать и для своихъ цёлей религіозныхъ. По крайней мёрё, извёстно, что въ скоромъ времени Григорій Самвлакъ, по волѣ Витовта, должень быль отправиться на Констанскій соборь для переговоровъ о соединения церквей и тамъ прямо объявилъ, что самъ онъ вовсе не желаетъ подчиняться папъ, а прибылъ только единственно изъ повиновенія своему князю. По смерти митрополита Самвлака (1419), Витовть примирился съ Фотіемъ и дозволилъ ему свободно управлять православными епархіями въ Литвѣ; но не безъ причины же папа Мартинъ V-й, восхваляя ревность Витовта по въръ и указывая на него въ примъръ для другихъ государей, сдълалъ его (1418 г.) своимъ главнымъ викаріемъ или намъстникомъ какъ во всемъ литовскомъ княжествъ, такъ и въ странахъ русскихъ, особенно въ Новгородъ и Псковъ, для распространенія тамъ латинскаго исповъданія (395).

<sup>(&</sup>lt;sup>895</sup>) Акт. Западн. Россія, № 25; нашей Истор. т. IV, примѣч. 106; Нізт. Russ. Monum. I, № СХХ. Папа, безъ сомнѣнія, могъ восхвалять Ватовта преимущественно за то, что онъ съ 1413 г. четыре раза ходнаъ съ войскомъ въ Самогитію, присоединенную тогда къ Лятвъ, и насильно заставаяъ упорныхъ язычниковъ принимать латинскую въру (Le Catholicisme Romain en Russic, par M. le Comte Dmitry Tolstoy, t. I, p. 273 Paris, 1863).

и По смерти Витовта (1430) на литовский престолъ возве. день быль, преннущественно русскими боярами, брать Ягай. лы-Свидригайло, который хотя когда-то быль перекрещень въ Краковъ изъ православной въры въ римскую, но отрекся оть послёдней и быль привержень къ православію. Онь немедленно началъ войну противъ Ягайлы и вмёстё противъ латенства; не разъ имблъ полный успбхъ надъ польскимъ королемъ и въ это время разрушилъ и сжегъ, съ своими Русинами, всё латинскіе храмы въ Литве, изгналь отвсюду латенскихъ епископовъ и монаховъ и отнялъ ихъ имбнія. Но ненадолго: вскорѣ восторжествовалъ Ягайло и содъйствовалъ возведенію на литовскій престолъ Сигизмунда, брата Витовтова, который былъ преданъ латинству и началъ непрерывную борьбу съ Свидригайдомъ. Тогда послёдователи папы въ свою очередь разрушили и сожгли въ Литвъ всъ русскія церкви и въ самомъ Кіевѣ построили для себя костель и учредили уже постоянную латинскую епископію, хотя она могла насчитать во всей своей области не болбе семи приходскихъ церквей. Свидригайло, хотя очень не жаловалъ латинства, но не отказался, вмёстё съ смоленскимъ митрополитомъ Герасимомъ, войти въ сношенія съ папою и принять участие въ начинавшихся тогда переговорахъ о соединения церквей, восточной и западной. Впрочемъ сношения эти скоро прекратились витстт со смертію Герасима (1435), котораго самъ же Свидригайло умертвилъ, какъ передавшагося на сторону Сигизмунда (396).

(2006) Bandtkie, Dzieje krol. Polsk. 1820, t. П, стр. 44; Сгометі Polonia, lib. XX; П. Собр. Р. Лът. П, 354; Опис. Кіево-Сьф. Собора, 105-106; --- 347 ---

(pros) - recommendation of the second states of

Не на одну Церковь русскую простирались виды римскихъ первосвященниковъ въ разсматриваемый нами періодъ. а столько же, если даже не болће, и на Церковь греческую. Въ послѣдней половинѣ XШ-го и въ продолженіе всего XIV-го въка мы видимъ цёлый рядъ сношеній между папами и константинопольскими императорами и иногда патріархами. Папы домогались подчинить себъ Грековъ; патріархи соглапались на соединение Церкви, но не иначе какъ послъ разсмотрѣнія всего дѣла на вселенскомъ соборѣ; императоры одни держались мысли своихъ патріарховъ, а другіе рѣшаись прямо покоритьси папъ, вымаливая у него себъ помощи сперва противъ крестоносцевъ, владъвшихъ Константинополенъ, а потомъ противъ Турокъ (<sup>397</sup>). Намъ нътъ нужды говорить о всёхъ этихъ сношеніяхъ, какъ не относившихся непосредственно къ Церкви русской; но нельзя не коснуться тёхъ, которыя начались въ XV столётія и окончились Флорентійскимъ соборомъ, гдё присутствовалъ и представитель русской Церкви (398).

нией Истор. т. IV, прим'я. 112. О начал'я затинскаго еписконства въ Кіев'я-си. въ названномъ выше сочиненія Графа Дм. Толстаю. Cathol. Romain en Russie, t. I, p. 292.

(<sup>397</sup>) Во второй подовний XIII-го в. такихъ сношеній было два, а въ XIV ввий шесть. Acta Patriarch. Constantinop. I, 491; II, 86; Fleury, Hist. Eccles. lib. LXXXV-XCVII.

(388) Исторію Флорентійскаго собора описали два, присутствовавшіє на немъ, Грека: Силосстръ Сиропуль, велькій сикиссіархъ, принявшій-было флорентійскую унію, но потомъ отказавшійся отъ ней, и Доровей, митро-

Переговоры, предшествовавшіе Флорентійскому собору. продолжались болёе двадцати леть (1415-1437) (399). Глав. ными дъйствователями при этомъ были: греческие императоры — Мануилъ Палеологъ и потомъ сынъ его — Іоаннъ, а съ другой стороны-римскіе первосвященники- Мартинъ V-й († 1431) и его преемникъ Евгеній IV. Главная цёль, къ которой стремились греческие императоры, состояла въ томъ, чтобы чрезъ соединение перквей получить помощь отъ папы для отраженія Турокъ. Греческая пмперія съ каждымъ днемъ приближалась къ паденію; всё ея области находились уже во власти турецкаго султана; власть императора ограничивалась почти одною столицею; войска его были немногочисленны и большею частію наемныя; финансы государственные почти не существовали. Императоръ очень ясно видёль, что сами Греки рёшительно не въ силахъ защитить себя отъ Турокъ и что единственное средство спасти имперію - примириться съ папою въ дёлахъ вёры и чрезъ него получить помощь отъ западныхъ христіанъ. На эту цёль ясно указывалъ императоръ Мануилъ Палеологъ, едва только

(<sup>309</sup>) General. Synod. Florentin. I, p. 551.

ВОЛНТЪ МИТЕЛЕНСКІЙ, ЖАРКІЙ РЕВНИТЕЛЬ ЭТОЙ УНІН ДО КОНЦА ЖИВИН. СОЧИНЕ-Віє перваго издано подъ загиавіемъ: Vera historia unionis non verae inter Graecos et Latinos. Hagae Comit. 1660, in fol. Сочиненіе посийдняго озаглавлено въ печати: S. generalis Synodus Florentina. Rom. 1629, in Q., въ двухъ томахъ. Изъ Русскихъ, бывшихъ на томъ же соборв, суздальскій іеромонахъ Симеонъ написалъ два небольшихъ сочиненія: Путешествіе Исидора матронолита на Флорент. соборъ (И. Собр. Р. Лівт. VI, 151—161; VIII, 100—106; Сахар. Путешеств. Русск. яюдей, П. 81—112) и Повість объ осьмомъ или Исидоровомъ соборъ (Матеріал. для Истор. Р. Цер., I, 60—76). Въ недавнее время у насъ издана довольно обстоятельная «Исторія Фло. рентійскаго собора», Москв. 1847.

началъ свои сношенія съ папою Мартиномъ V-мъ.-и папа не замедлилъ издать буллу (1420 г.), которою предписываль епископамъ проповёдывать на западё крестовый походъ для изгнанія Турокъ, хотя булла осталась безъ послёдствій. На ату же цёль указываль императорь Іоаннь Палеологь въ своемъ посланіи къ тому же папѣ (1422 г.), настанвая, чтобы папа обязаль всёхъ государей христіанской Европы объявить войну невёрнымъ въ защиту Грековъ. И виды виператора ни для кого не были тайною. Отцы Базельскаго собора, который считаль себя вселенскимъ и дъйствоваль въ духв независимости отъ папы, приглашая (1433 г.) Грековъ къ себъ для разсужденія о примиренія перквей, убъждаля нъ именно тъмъ, что отъ собора они върнъе могуть ожидать помощи противъ Турокъ, нежели отъ папы: такъ какъ итла послёдняго находились въ самомъ дурномъ положения. а на сторонѣ собора были многіе короли и самъ нѣмецкій императоръ Сигизмундъ (400). Предположивши себъ такую цёль и смотря на дёло примиренія церквей, только какъ на средство, и притомъ единственное средство, для достиженія ея, греческій императоръ, естественно, заблаговременно приниаль всё мёры, чтобы подготовить и облегчить возможность этого примиренія. Сначала въ своихъ переговорахъ съ папою онъ, съ согласія цареградскаго патріарха Іосифа, настаивалъ, чтобы мёстомъ для предполагавшагося вселенскаго собора быль избрань Константинополь, гдё Греки, безь сомнёнія,

<sup>(400)</sup> Syropul. Vera hist. Sect. II, cap. 8. 10. 21; Fleury, Histoire Ecclesiast. CIV, 219. 220, in t. XXI, Paris, 1726.

могли бы дёйствовать самостоятельнёе при совёщаніяхъ со. бодныхъ и не подвергались бы никакииъ принужденіямъ. по крайней мёрё, со стороны папы. Но потомъ императоръ согласился, чтобы соборъ былъ открытъ где-либо въ Италін. и при томъ съ условіемъ, чтобы самое содержаніе Грековъ. имъющихъ отправиться на соборъ, было доставляемо отъ папы. Легко было предвидёть послёдствія этого. Патріархь Іосифъ предвидълъ ихъ и говорилъ своимъ приближеннымъ: «получать содержание отъ папы значитъ подчиниться его власти, а рабъ какъ осмёлится не повиноваться своему владыкв? И что будеть съ нами на чужой сторонь, когда намь откажуть въ содержании тамъ и въ средствахъ къ возвращенію въ отечество?...» (<sup>401</sup>) Замѣтимъ однакожъ, что такое согласіе императора могло быть вынуждено у него критическимъ положеніемъ его имперія и самого Константинополя. Гораздо важнёе слёдующее обстоятельство. Собираясь на соборъ, императоръ послалъ (въ 1436 г.) приглашать православныхъ епископовъ въ Константинополь. Нѣкоторые прибыли лично, напримёръ, изъ Трапезунта — митрополитъ съ посломъ отъ царя, изъ Молдавіи — также митрополить со свитою, изъ Грузіи - два епископа съ посломъ царскимъ. Но патріархи александрійскій, антіохійскій и іерусалимскій отказались сами присутствовать на соборѣ, а назначили вибсто себя мёстоблюстителей. Кого же именно? Тёхъ самыхъ духовныхъ особъ, находившихся уже въ Константинополъ, которыхъ указалъ императорскій посолъ по воль

(401) Syropul. Sect. II, c. 10. 12-15; Fleury, CIV, 195. 220.



самого императора. Этого мало. Патріархи прислали своимъ ивстоблюстителямъ грамоты, въ которыхъ предоставляли якъ утверждать на соборъ только то, что будетъ согласно съ правилами древнихъ соборовъ и писаніями: св. отцевъ: императору показались эти грамоты стёснительными для мъстоблюстителей, и, по его требованию, патріархи должны были выслать новыя грамоты по образцу, имъ предложенному. Предъ отправленіемъ на соборъ послёдовали перемёны въ назначении патріаршихъ мѣстоблюстителей, а предъ самымъ открытіемъ собора, по волѣ императора, сдёланы еще новыя перемѣны (402). Наконецъ, не безъ особеннаго намѣренія было и то, что въ Россію предъ открытіемъ собора назначень быль въ Константинополё новый митрополить Исидоръ. хотя изъ Россіи былъ присланъ для этого другой кандидатърязанскій епископъ Іона. Императоръ зналъ Исидора еще въ бытность его игуменомъ монастыря св. Димитрія и отправлялъ его (1434 г.) въ числё пословъ своихъ на Базельскій соборъ для предварительныхъ переговоровъ о примиреніи церквей, а слёдовательно считалъ этого человёка для себя благонадежнымъ (403). Новому митрополиту поручено было, когда онъ отъёзжалъ въ Россію, всячески стараться, чтобы склонить Русскихъ къ участію въ предполагавшемся вселенскомъ соборъ. Исидоръ дъйствительно, вскоръ послъ прибытія своего въ Москву, началъ возв'ещать, что въ Италіи готовится осьмой

(403) Syropul. III, 2-4. 20; IV, 29.

(403) Binii Concil. T. VIII, p. 57; Syropul. II, 21.

вселенскій соборь для примиренія церквей, въ которомь необ. ходимо участвовать и представителю русской Церкви, и даже началъ сбираться къ путешествію на соборъ. Великій князь Василій Васильевичь не хотёль и слышать объ этомъ, убёждаль матрополита не бадить въ латинскую землю, запрещаль ему своею властію; но когда, наконець, увидбль, что Исндоръ упорствуетъ и не слушается, то сказалъ ему: «если уже ты непремённо желаешь идти на осьмой соборъ, то приноси намъ оттуда наше древнее прав. славіе, которое мы приняли отъ предка нашего Владиміра; а новаго и чужаго не приноси намъ. -мы того не примемъ». Исидоръ далъ клятву стоять за православіе и (8 сентября 1437 г.) отправился въ Италію, взявъ съ собою епископа суздальскаго Авраамія и много другихъ духовныхъ и свётскихъ лицъ, числомъ до ста. Изъ этого можемъ заключать, что если бы въ Россіи былъ тогда митрополитомъ Іона или кто другой изъ Русскихъ, то, по всей вѣроятности, Церковь русская не приняла бы никакого участія во Флорентійскомъ соборѣ. Исидоръ, хотя далъ клятву ревновать о православія, но вовсе и не думалъ исполнять ее. Еще во время путешествія своего, едва только вытхаль изъ Россіи, онъ уже не считалъ нужнымъ скрывать своей

наклонности къ латинству. Въ Юрьевѣ или Дерптѣ, гдѣ встрѣтили его съ крестами русскіе священники и нѣмецкіе, онъ сначала обратился къ послѣднимъ, поклонился латинскому крыжу и благоговѣйно поцѣловалъ его, а потомъ уже подошелъ къ православному кресту совсѣмъ не съ такимъ почтеніемъ, и кромѣ того пошелъ вмѣстѣ съ Нѣмцами вслѣдъ за святынею ихъ въ костелъ, а не пошелъ въ церковь русскую, къ крайнему соблазну и удивленію всей своей свиты (<sup>404</sup>). Послёдствія еще болёе показали, кто былъ Исидоръ.

353 -

Между твиъ, какъ греческий императоръ всего болбе заботился о томъ, чтобы чрезъ вселенскій соборъ и примиреніе перквей добыть себв помощь отъ папы, прогнать Турокъ н утвердить свой колеблющійся престоль, папа преслёдоваль свою цёль-подчинить себъ Грековъ и расширить, укрѣпить свою духовную власть въ христіанскомъ мірѣ, которая тогда начала уже колебаться. Еще въ началѣ переговоровъ папскій нунцій Антоній Массана, присланный (въ 1422 г.) въ Константинополь съ цёлію условиться о мёстё и времени собора. объявиль, что напа отъ всей души желаетъ соединенія церквей и требуеть только, чтобы императоръ исполнилъ данное чрезъ пословъ объщание принять учение римской церкви и ей покориться. Такія неожиданныя слова заставили императора писать къ папъ, что онъ-императоръ соглашался чрезъ пословъ своихъ на соединение церквей не безъ всякаго условія и объщаль только, если состоится новый соборь по примъру седми вселенскихъ, принять одно то, что внушитъ отцамъ собора Духъ Святый (405). Впосл'вдствія, когда Греки вошли въ сношенія съ соборомъ Базельскимъ по дёлу о соединеніи церквей, папа Евгеній, понимая важность угрожавшей ему опасности, употребиль всё мёры, чтобы прервать эти сношенія. Базельскій соборь (открыт. 23 іюля 1431 г.), считая себя вселен-

(404) П. Собр. Р. Лит. VI, 151—152; VШ, 100; Симсон. Суздал. Повист. объ осъм. собори, въ Матеріал. для Истор. Русск. Церкви, I, 61; Карамз. V, 161—165.

(<sup>405</sup>) Fleury, Hist. Eccles. ClV, 219. 220: Syropul. П, 10. И. Р. Ц. Т. Ү.

23

.скимъ, провозгласилъ начало, по примъру собора Констанскато (1414-1418), что вселенский соборъ выше папы и что власти этого собора долженъ подчиняться и папа, какъ всякій другой епископъ и христіанинъ и, въ случав неповиновенія. долженъ быть судимъ по соборнымъ правиламъ. А такъ какъ этого же самаго древняго начала церковнаго управленія постоянно держались и всё православные Греки, то они гораздо удобнёе и скорёе могли бы достигнуть соединенія съ западною церковію, если бы повели дѣло непосредственно съ соборомъ Базельскимъ, а не съ папою. Но каково было бы тогда положение папы? И чёмъ бы все это для него кончилось? Евгеній пытался-было закрыть соборъ Базельскій еще вскорѣ послѣ его открытія, замѣтивъ его направленіе. Но соборь не согласился прекратить свои действія и даже требоваль самого папу къ себъ, угрожая, въ случав сопротивленія, поступить съ нимъ по церковнымъ правиламъ, такъ что папа нашелся вынужденнымъ уступить и прислалъ (въ 1433 г.) на соборъ своихъ уполномоченныхъ. Теперь, едва папа узналъ о начавшихся сношеніяхъ Грековъ съ Базельскимъ соборомъ, то поспёшилъ извёстить императора, вопреки преж-. нему своему рѣшенію, что онъ согласенъ на открытіе собора даже въ Константинополѣ (406). Но попытка не удалась: императоръ не захотвлъ прервать начатыхъ переговоровъ съ Ба-Когда вслёдъ затёмъ отцы самого Базельскаго совелемъ. бора приступили къ рѣшенію вопроса, гдѣ быть вселенскому собору, на которомъ могли бы присутствовать и Греки, и двв

(404) Syropul. II, 22; Bin ii Cone. I, T. VIII, p. 300.

трети отцевъ рёшили вопросъ въ пользу Базеля, а только одна треть указала на Флоренцію или Удино: папа утвердилъ на первое ришеніе, принятое большинствомъ, а посліднее. Не довольствуясь этимъ, папа рёшился на хитрость и обманъ: поспётных отправить въ Царьградъ своихъ пословъ и галеры иля приглашенія грековъ въ Италію и велёлъ объявить имъ. будто онъ примирился съ отцами собора Базельскаго, будто соборъ этотъ распущенъ и вмёсто него назначенъ другой въ Италіи (407). Между тёмъ чрезъ нёсколько дней явились предъ Константинополемъ и другія галеры, объщанныя и присланныя соборомъ Базельскимъ. Обманъ открылся. Послы объихъ враждебныхъ сторонъ не щадили ни денегъ ни объщаній, чтобы привлечь Грековъ къ себѣ. Императоръ, послѣ долсихъ колебаній, склонился на сторону папы и, вмёстё съ патріархомъ Іосифомъ, 22-мя митрополитами и епископами и почти семьюстами другихъ лицъ, духовныхъ и свётскихъ, 27-го ноября 1437 года, отправился на галерахъ панскихъ въ Италію. Когда, наконецъ, Греки, прибывъ въ Венецію, услышаля вдёсь отъ легатовъ папское приглашение отправиться въ Феррару, гдё папа назначиль быть собору, и въ послёдній разъ спросили самихъ себя, куда имъ лучше ёхать. въ Базель или Феррару: послы папы снова употребили и убъжденія и дары, чтобы увлечь Грековъ на свою сторону. Греки отправились въ Феррару (408).

Судя по такимъ дъйствіямъ и папы и греческаго импе-

(407) Dupin, Nouv. Biblioth. des auteurs eccles. t. XII, p. 37. 38; Syropul. III, 8. 9.

(4%) Syropul. III, 11-14; IV, 12-14.

23\*

ратора, предшествовавшимъ собору, котораго оба они столько желали, можно было догадываться, чего не употребить каждый взъ нихъ въ продолжение самаго собора для достижения , своей цёли. Соборъ въ Ферраръ открылся 9-го апръля 1438 рода. При открыти его, кроив прибывшихъ Грековъ, находились самъ папа, одиннадцать кардиналовъ и до 150-ти латинскихъ епископовъ (409). Не станемъ говорить о томъ, что на этоть соборь явились только немногіе изъ отцевь Базельскаго собора, несмотря на строгое предписание папы закрыть соборъ въ Базелъ и перенести его въ Феррару; **TTO** праздраженный папа издаль затёмь буллу, которою отлучались отъ церкви и лишались своихъ достоинствъ всё, присутствовавшіе на Базельскомъ соборѣ, духовные и свѣтскіе, а соборъ Базельскій съ своей стороны произнесь запрещеніе на папу и угрожалъ анаеемою собравшимся въ Ферраръ, если они не явятся въ Базель, и что король французскій Карлъ VII-й рёшительно запретилъ своимъ епископамъ ёхать въ Феррару. Пройдемъ молчаніемъ и то, что въ Феррару не захотёль явиться ни одинь изъ европейскихъ государей н никто изъ нихъ, кромѣ герцога Бургундскаго, не прислаль даже своихъ пословъ, хотя папа, по настоятельнымъ просьбамъ греческаго императора, отправлялъ ко всёмъ имъ своихъ легатовъ съ приглашеніями на соборъ (410). А обратимъ вняманіе на самыя дъйствія собора. Сначала, въ ожиданія прибытія приглашенныхъ государей или ихъ пословъ, здёсь не

- 356 -

<sup>(40\*)</sup> General. Synod. Florent. I, 17; Syropul. V, 3.

<sup>(410)</sup> Binii Concil. T. VIII, p. 274 et sqn.; Synod. Florentin. I, 239; Wessenberg. Die grossen Kirchenversammlungen. XV und XVI Jahrb., 2 Band., S. 372. 379; Berault-Bercastel, Hist. de l'eglise, VIII, 86-68.

было торжественныхъ соборныхъ засёданій, а происходиля только частныя совъщанія. Для этихъ совъщаній избраны были по десяти человёкь сь той и другой стороны, которые должны были сходиться въ одной монастырской церкви. Предметомъ совъщаній или разсужденій быль вопрось & чистилищь и о состоянии праведниково по смерти. Греки и Латиняне, сходясь вмёстё, излагали и защищали свое ученіе. опровергали другъ друга; но послё всёхъ, продолжительныхъ я многократныхъ, преній, не согласились ни въ чемъ и не постановили накакого опредбления относительно разсмотрённаго предмета. А между тъмъ со времени открытія собора прошло уже нёсколько мёсяцевъ (411). И папа, увидёвъ непреклонность Грековъ къ принятію латинскаго ученія, началь уже дъйствовать на нихъ принудительно: положенное для содержанія ихъ ежемтсячное жалованье выдавали имъ несполна. несвоевременно, а наконецъ на три слишкомъ мѣсяца прекратили совсёмъ, такъ что бёдные Греки терпёли крайнюю нужду, стали скорбъть и нъкоторые открыто выражали желание возвратиться въ отечество. Но тутъ встрътилось новое горе: императоръ, опасаясь, чтобы въ самомъ дѣлѣ недовольные не удалились съ собора преждевременно, далъ приказъ градоначальнику не выпускать изъ города ни одного Грека и никому изъ нихъ не выдавать билетовъ безъ его разрътения и подписи (<sup>412</sup>). Послъ тестимъсячнаго напраснаго ожиданія европейскихъ государей или ихъ пословъ рѣшились, наконець, открыть торжественныя засъданія собора

(412) Syropul. IV, 28; V. 9. 18; VI, J. 2.

<sup>(&</sup>quot;) Syropul. V, 3-8. 13-18); Synod. Florent. I, 29-39.

(8 сятября) въ дворцовой капеллё паны. При чемъ положено было, чтобы споры были рёшаемы не большинствонь годо. совъ, которыхъ на сторонъ Латинянъ всегда могло быть больше, но общимъ согласіемъ той или другой стороны. Для веденія преній назначены были съ обвихъ сторонъ по шести лицъ, наиболёе образованныхъ и искусныхъ, и въ числъ ихъ со стороны Грековъ-Маркъ, митрополитъ ефесскій н Исидоръ, митрополитъ русскій, который прибылъ на соборъ только 8 августа, слёдовательно уже послё бывшихъ частныхъ совѣщаній. Предметомъ для соборныхъ разсужденій избранъ быль вопрось: законно ли прибивление къ Стмволу въры-«Filioque» (и отъ Сына), сдъланное Латинами? Этемъ вопросомъ ванимались цёлыхъ два мёсяца (до 8 декабря). Соборныхъ засёданій было 15. Спорившіе истощили всё свои знанія и искусство. И все напрасно: ни та, ни другая сторона не хотбла уступить ни въ чемъ; не состоялось никакого рёшенія и соборнаго опредёленія (413). Между тёмъ папа снова пересталъ выдавать Грекамъ объщанное жалованье и наконець объявиль, что онь не въ состоянии содержать ихъ въ Ферраръ за неимъніемъ средствъ и находить необходимымъ перевести соборъ во Флоренцію, гдъ богатые граждане объщали сдёлать ему подъ этимъ условіемъ значительное вспомоществование (414). Греки сначала ръшительно отказывались отъ путешествія во Флоренцію, опасаясь, чтобы тамъ, еще въ большей дали отъ ихъ родины, папа не сталъ обхо-

(413) Syropul. VI, 9-14. 18-21; Synod. Florent. I, p. 43-75. 85-117. 183-289.

(414) Syropul. VI, 20; VII, 1. 12; Synod. Florent. I, 308-315.

дяться съ ними самовластиве и не вынудиль ихъ согласія на покорность ему. Но убъжденія императора и особенно совершенный недостатокъ въ деньгахъ для возвращенія въ отечество заставили Грековъ уступить. 10-го января 1439 года прочитана была въ казедральной церкви феррарской папская булла о перенесеніи собора во Флоренцію. Грекамъ выдано было жалованье за прошлые четыре ибсяца и на путевыя издержки. А императоръ, чтобы отнять у охотниковъ самую возможность къ побёгу, объявилъ, что всякое судно греческое, которов направится въ Венецію, будетъ предано огню (<sup>415</sup>).

Во Флоренціи возобновились торжественныя засъданія собора (26 февраля). Здёсь со втораго засёданія (2 марта) приступлено было къ разсмотрѣнію латинскаго ученія обз исхождение Св. Духа и отъ Сына. Всъ пренія со стороны Грековъ велъ почти одинъ Маркъ ефесскій, а со стороны Латинянъ одинъ провинціалъ ордена Доминиканцевъ Іоаннъ (de Monte Nigro), славившійся своею діалектикою. Начали разбирать свидътельства отцевъ церкви греческой и ΒЪ продолжение пяти засъданий разсмотръли только весьма немногія, вдаваясь въ величайшія тонкости и словопренія, которыя утомляли всёхъ. Императоръ, наскучивъ медленностію, поручилъ Марку ефесскому изложить главныя основанія православнаго ученія о спорномъ предметв. Это изложеніе и было читано въ слёдующемъ, седьмомъ засёданія собора. Но какъ Латиняне и послѣ этого не хотѣли согласиться съ Греками и требовали продолженія соборныхъ за-

(415) Syropul. VII, 14. 15; Synod. Florent. I, 315-320.

свданій: то императоръ, убѣдившись изъ опыта, что пренія не приводять рёшительно ни къ какому соглашению, запретиль Марку являться на засёданія, а прочіе Греки хотя и приходили еще на два бывшія затёмъ засёданія. но только молча слушали, что говориль провинціаль Іоаннь. и не возражали ему ни слова (<sup>416</sup>). Тогда раздраженный папа прислалъ объявить патріарху, что какъ Греки отказались отъ дальнъйшихъ состязаній, то они должны въ наступающей Пасхё (5 апрёля) или изъявить согласіе на учение рамской церква или отправляться въ отечество (417). Этимъ, въ строгомъ смыслё, и окончился соборъ Флорентійскій, и справедливость требуетъ сказать, что онъ не привелъ ни къ какому результату. Отселѣ соборныхъ засъданий уже не было, а начались только частныя сношенія и совъщанія и пущены были въ ходъ всё средства, физическія и моральныя, чтобы принудить Грековь къ принятію латинства. Папа, по-прежнему, не выдавалъ имъ денегь на содержание еще съ самаго прибытия во Флоренцію (415). Императоръ не выпускалъ даже изъ города тёхъ. которые просились у него немедленно возвратиться на родину, укоряль ихъ въ нерадёніи объ общемъ благь, напоминаль имь о бедствіяхь отечества, выставляль выгоды отъ заключенія мира съ Латинами, грозилъ своимъ гнёвомъ. А другихъ, кого считалъ наиболёе склонными къ уступкамъ папъ, именно: Исидора русскаго, Виссаріона мптро-

<sup>(414)</sup> Synod. Florent. I, 322-414. 492-562; Syropul. VIII, 1.

<sup>(417)</sup> Synod. Florent. I, 563.

<sup>(448)</sup> Syropul. VIII, 6; IX, 2.

полнта никейскаго и своего духовника Григорія приблезнаъ къ себв. Вслёдъ затёмъ въ понедёльникъ страстной седмицы (30 марта) онъ велёлъ Грекамъ собраться въ келліяхъ вхъ больнаго патріарха, чтобы какъ-нибудь найти способъ въ примирению съ римскою церковию. Здёсь митрополять русскій первый подаль голось: «лучше душею и сердцемъ соединиться съ Латинянами, нежели, не кончивъ дёла, возвратиться; возвратиться, конечно, можно, но какъ, куда и когда?» Другіе разсуждали иначе; открылись состязанія, которыя продолжались и въ три послёдующія такія же собранія и кончились ничёмъ (419). 15-го апрёля папа прислаль на соборъ греческій трехъ своихъ кардиналовъ съ нъсколькими епископами и здъсь, съ общаго согласія, положено было составить комиссію изъ двадцати членовъ, по десяти съ каждой стороны, для издоженія догмата объ исхождении Св. Духа въ такой формуль, которая могла бы быть принята и Латинами и Греками. Комиссія составплась, имбла пять засбданій въ папскомъ дворцѣ, но за спорами не могла сдёлать ничего и закрылась. Тогда Латиняне сами составили такую формулу и прислали Грекамъ. Греки, выслушавъ ес, отвергли съ негодованиемъ, кромъ трехъ лицъ, которыхъ приблизилъ къ себѣ императоръ. и еще Доровея митиленскаго. Греки, съ своей стороны. составили формулу, по большинству голосовь, съ значительными уступками Латинянамъ и послали въ нимъ. Латиняне остались ею недовольны. Папа рѣшился на новое средство:

(<sup>419</sup>) Syropul. VIII, 2. 4. 7; Synod. Florent. I, 563-574.

онъ убъднаъ липератора прислать греческихъ епископовъ въ нему во дворецъ: для личнаго съ ними собесвдования: И когда они явились (27-го мая), говориль имъ о своизъ трудахъ, усердія, уступкахъ въ продолженіе собора. и объ ихъ медленности въ дёлахъ, неуступчивости, упорствё, выставляль имъ бъдственное положение ихъ отечества, объщаль помощь, если они соединятся съ римскою церковію. Слова папы, повидимому, подъйствовали. По крайней мъръ, митрополиты-Исидоръ, Виссаріонъ и два другіе, возвратившись отъ папы, объявили о своей ръшимости съ нимъ соединиться и нашли себъ полное сочувствіе въ императоръ и даже въ патріархв. По требованію послёдняго, въ собраніи Грековъ читаны были изъ отцевъ восточной Церкви тв места, на которыхъ латинствующіе думали утвердить свое согласів съ ученіемъ римской церкви объ исхожденія Св. Цуха. Но когда, по выслушания этихъ мѣстъ, приступили къ собиранию голосовъ, то хотя самъ патріархъ подалъ свой голосъ въ пользу соединения съ Латинянами, къ нему присоединились только десять другихъ изъ двадцати семи, а семнадцать оказались противъ него (420). Чтобы подъйствовать и на этихъ несогласныхъ, прибъгли къ послъднему средству: однихъ пригласилъ къ себъ патріархъ, кротко укоряль вь неблагодарности и неповиновенія ему и убъждаль послёдовать его мнёнію; другихъ успёлъ привлечь на свою сторону императоръ, напримёръ, митрополита кизическаго, подаривъ ему давно просимую имъ землю; третьихъ скло-

(430) Syropul. YIII, 11-16; IX, 1-6; Synod. Florent. I, 580-601; Berault-Bercastel. Hist. de l'eglise, YIII, p. 98-99.

ных къ согласію митрополить Исидоръ, устроннъ для нихъ богатое угощение. Число приверженцевъ соединения возрасдо. Остались только непреклонными и неизмёнными въ православія три мёстоблюстителя патріарховъ: александрійскаго-Антоній ираклійскій, антіохійскаго-Маркъ ефесскій и јерусалимскаго-Досисей манемвасійскій и еще митрополять анхіальскій Софроній. Тогда патріархъ въ слёдующее собрание (2-го іюня) первый выразиль свое мибние о личномъ свойствъ Св. Духа, совершенно согласное съ ученіемъ патріархомъ подали свои такоѓо же рода Ba Латинянъ. инѣнія и всѣ прочіе іерархи, кромѣ четырехъ, нами упоиянутыхъ. Изъ этихъ мизній составлено было одно общее извлечение или изложение, которое и представлено папѣ и, по его требованію, будучи еще исправлено Греками, наконецъ одобрено имъ 8-го іюня. Въ знакъ состоявшагося примиренія Латиняне облобызали Грековъ (421).

Послё этой первой побёды надъ Греками, самой важной и стоившей такъ дорого, гапа надёялся, что одержать надъ ними другія побёды будетъ ему уже гораздо легче. Онъ немедленно предложилъ епископамъ греческимъ дать отвёты на вопросы: о чистилищё, о власти папской, объ опрёснокахъ и освящении даровъ въ Евхаристіи. Но въ тотъ же день (10-го іюня) вечеромъ патріархъ константинопольскій Іосифъ внезапно скончался. Кончина первосвятителя глубоко подёйствовала на императора. Онъ понялъ, что отселё главная отвётственность предъ отечественною Церковію за соединеніе съ римскою падетъ на него, и потому сдёлался

(431) Syropul. IX, 6-13; Synod. Florent. I, 601-624.

осторожнёе и неуступчивёе въ отношении въ папё. Но было уже поздно. Для рёшенія предложенныхъ вопросовъ Греки то собирались одни между собою, то приглашали къ себъ и кардиналовъ, то были приглашаемы папою. Долёе всего ихъ останавливалъ вопросъ о власти папской. Папа настоятельно требовалъ, чтобы они признали всё преимущества его престола, какими онъ пользовался на западъ; но Греки, хотя допускали эти преимущества, не хотбля однакожъ признать за папою права созывать вселенскіе соборы безъ согласія императора и права требовать къ себъ на судъ патріарховъ. Дбло дошло до того, что императоръ, не желая уступить, ръшился-было возвратиться въ отечество. И только убъжденія Исидора и нъкоторыхъ другихъ съ трудомъ остановили его. Вскоръ затъмъ Греки уступили папъ во всемъ: признали его главою Церкви, намёстникомъ и мёстоблюстителемъ Іисуса Христа, съ тёмъ однакожъ, чтобы сохранены были права и преимущества восточныхъ патріарховъ; приняли и латинское ученіе о чистилищъ, объ освящения даровъ и объ опреснокахъ въ Евхаристіи, съ условіемъ, чтобы таинство могло быть совершаемо и на квасномъ хлъ́бъ́ (422). Немедленно составлено было соборное опредпление о соединевии церквей, въ кото. рое включены были всъ пункты ученія, принятые Греками. Въ назначенный день (5-го іюля) оно было подписано сначала императоромъ и всёми Греками, за исключеніемъ одного Марка ефесскаго, хотя надобно замётить, что нёкоторые изъ нихъ предъ тёмъ расположены быля

364

(439) Synod. Floren!. I, 620-643; Syropul. IX, 16; X, 2. 3.

къ подписанію папскими дарами, а другіе, какъ русскій епископъ Авраамій, принуждены насиліемъ (\*<sup>23</sup>). Когда декретъ принесенъ былъ для подписи къ папѣ и на вопросъ его: «подписался ли ефесскій?» — ему отвѣчали: нѣтъ, — то папа невольно воскликнулъ: «такъ мы ничего не сдѣлали!» Вмѣстѣ съ папою подписались восемь кардиналовъ, около 60-ти епископовъ и много аббатовъ. На слѣдующій день (6-го іюля) въ каеедральной флорентійской церкви, при стеченіи безчисленнаго народа, по совершенія благодарственнаго молебствія, соборное опредѣленіе о соединеніи церквей прочитано было съ каеедры громогласно на латинскомъ и греческомъ языкахъ. И торжество заключено было литургіею по латинскому обряду (<sup>424</sup>).

Какъ же смотръть на это соединение церквей, восточной и западной, совершившееся во Флоренции? Это, по истинъ, было соединение незаконное и недъйствительное, а только инимое, призрачное. Незаконно оно было отчасти и потому, какъ подготовлялось. Императоръ, имъя въ виду единственно

(<sup>435</sup>) S y r o p n l. X, 4. 8. 9; Synod. Florent. I, 647-652; П. Собр. Р. Лат. VI, 156; Симсон. Суздал. Путеш. Исндора на Флор. соборъ (Сахар. Путеш. Русск. людей, П, 106); Повъст. объ осьмомъ соборъ, въ Матеріал. для Истор. Русск. Церквн, І, 60-71. Здъсь пъсколько разъ говорится, что пача присылалъ Грекамъ «ялато и сребро», и что они вообще прельстились ссребролюбіемъ и ялатолюбіемъ». А объ епископъ Аврааміи замъчено: «тогда присла напа бискува своего Христофора къ епископу Авраамію Суздальскому, аще бы подписался. Ему же не хотящу, матрополитъ же Исндоръ я его и всади въ темницу, и сидъ исдъ полиу, – и тому подписавшуся не котъвіемъ, но нужею». Такъ же поступилъ Исндоръ и съ самимъ Сямеовонъ (-71).

(42) Syropul. X, 8-10; Synod. Florent. I, 653-670; II. Coop. P. Jar. VI, 156-158.

мірскія цёли, самъ набралъ для собора мёстоблюстителей патріаршихъ в приказалъ дать имъ такія инструкцій, чтобы соединение церквей удобиве состоялось, а выбств внушиль нин повелёль патріарху послать въ Россію такого митрополита, который потомъ оказался самымъ первымъ споспѣшни. конъ этому соединению. А папа, чтобы привлечь Грековъ въ свои сёти и отклонить отъ собора Базельскаго, гдё дёло соединенія церквей могло бы пойти путемъ болёе правильнымъ и окончиться на условіяхъ, болёе выгодныхъ для Грековъ в православія, нежели для папства, употребиль даже обмань в подкупъ. Но особенно незаконно было это соединение церквей потому, какъ оно совершилось. Средство для соединенія было избрано самое законное-соборъ и соборное обсужденіе тёхъ догматическихъ разностей, которыми римская церковь отдёлялась отъ восточной. И соборъ Ферраро флорентійскій, судя по его составу, по крайней мёрё, со стороны Грековъ . можно было бы назвать даже вселенскимъ: потому что на немъ, вмѣств съ покровителемъ греческой Церкви-императоромъ, присутствовали константинопольскій патріархъ, мёстоблюстители прочихъ патріарховъ и представители другихъ восточныхъ церквей, - хотя со стороны Латинянъ соборъ этоть далеко не быль вселенскимь: кромѣ папы съ нѣсколькими кардиналами и спископами, на немъ не присутствовали ни одинъ изъ епископовъ Франціи и вообще всв тв епископы, французскіе и другихъ странъ Европы, которые упорно продсяжали свой соборъ въ Базелъ и наконецъ осудили папу, какъ еретика, а соборъ его, бывшій въ Ферраръ и Флоренцін, признали незаковнымъ. Но для насъ важно собственно то, какъ велись дёла на Ферраро-флорентійскомъ соборѣ. Сна-

чала оне велись, какъ слёдуетъ, по премёру прежнихъ вселенскихъ соборовъ. Греки и Латиняне свободно разсуждали нежду собою о предметахъ ихъ разногласій и на частныхъ совѣшаніяхъ и на засѣданіяхъ соборныхъ. Но въ продолженіе этихъ свободныхъ, непринужденныхъ разсужденій не было рѣшено ни одного изъ спорныхъ вопросовъ, не послѣдовало никакого сближенія между состязавшимися. Затёмъ открылся рядъ дѣйствій, совершенно недостойныхъ собора. Грековъ со всёхъ сторонъ, всёми средствами, старались приневолить въ тому, чего прежде по доброй волъ и убъжденію они принять не соглашались. Папа прямо предложиль имъ на выборъ одно изъ двухъ: или покориться ему до извёстнаго срока ни эхать домой безъ всякихъ средствъ для путешествія. Тотъ же папа томилъ, доводилъ ихъ до крайности, не выдавая имъ своевременно жалованья, устрашалъ ихъ бъдствіями пхъ отечества, обольщалъ своею помощію противъ Турокъ, не устыдился прибъгнуть даже къ подкупу. Несчастный императоръ также и умолялъ именемъ отечества, и угрожалъ своимъ гизвомъ, и не скупился на разныя объщанія и подарки. Патріархъ, слабый и больной, и тотъ убъждаль, укорялъ своихъ епископовъ въ неповиновенія къ нему, въ неблагодарности. А Исидоръ, щедрый на угощение Грековъ, противъ своихъ-Русскихъ смёло употребилъ насиліе. Не разъ Греки пытались воротиться на родину; но имъ не позволяли, не давали средствъ, у нихъ отнимали самую возможность къ поовгу. Сперва на сторону Латинянъ перешли три-четыре Грека, потомъ одинъ за другимъ, медленно и неохотно, за ними слёдовали прочіе, пока наконецъ не перешли всё, такъ что остался твердымъ и непоколебимымъ въ православіи одинъ

Маркъ ефесскій. Мало-по-малу у нихъ вынуждали уступку . За уступкою, пока они не приняли всего, что навязываль имъ папа. Они были доведены до того, что самый акть о соединения съ Латинянами подписали, не прочитавъ его предварительно: содержание его знали только составители его (425). И такое ли соединение перквей можно назвать законныхь? Такой ли соборъ-соборомъ вселенскимъ? Нътъ, онъ не заслуживаеть иного имени, кромъ имени лжесобора. Соединеніе вынужденное, невольное не могло быть дластвительнымь. искреннимъ, сердечнымъ. И оно не было такимъ, какъ тогда же засвидѣтельствовали факты. Въ самый день торжества по случаю соединенія церквей, когда въ каеедральномъ флорентійскомъ соборѣ прочитанъ былъ актъ соединенія и сначала спросили Латинянъ, согласны ли они принять его, Латиняне единодушно отвѣчали: согласны, согласны! А когда спросили Грековъ, то хотя многіе отвѣчали такъ же, но не всѣ. И вслёдъ затёмъ въ торжественномъ богослужении папы, несмотря на его желаніе, не захотёль участвовать вмёстё . Съ Латинянами ни одинъ греческій епископъ и никто изъ Грековъ не пріобщился опрѣсноковъ, хотя въ актѣ соединенія сказано, что таинство Евхаристія равно дъйствительно, совершается ли на опрёснокахъ или на квасномъ хлёбё. А папа на другой день, несмотря на просьбу императора, не · согласился отправить торжественно греческой литургіи на квасномъ хлѣбѣ и сказалъ, что ее надобно еще посмотрѣть, можеть ли она быть одобрена для торжественнаго соверше-

(<sup>435</sup>) Syropul. X, 19.

- 368 --

нія. Когда папа, еще во Флоренціи, потребоваль, чтобы Маркъ ефесскій, какъ упорный противникъ соборнаго опрепеленія, быль предань суду и чтобы для Константинополя избранъ былъ новый патріархъ: императоръ отвѣчалъ, что Марка ефесскаго, какъ митрополита восточной Церкви, имъютъ право судить только восточные епископы, за патріархъ константинопольскій, по древнему обычаю, долженъ быть избираемъ всею областію своею и посвящаемъ въ Софійскомъ дареградскомъ соборѣ (426). Когда Греки возвратились въ Константинополь и, ступая съ галеръ на родной берегъ. были встрёчены вопросомъ: чёмъ кончился соборъ, -- то многіе изъ нихъ съ сокрушеніемъ отвѣчали: «мы продали нашу втру, мы промёняли православіе на неправославіе». И какъ бы отдавая себя на судъ своихъ соотечественниковъ и отрекаясь отъ принятаго соединенія, восклицали: «да отсъчется рука, подписавшая беззаконное определение! Да исторгнется изрекшій согласіе съ Латинянами!» Одинъ языкъ. ИЗЪ митрополитовъ, бывшій мёстоблюстителемъ патріарха александрійскаго, Антоній ираклійскій, явившись на соборъ соархипастырей въ Константинополъ, торжественно исповъдаль: «я не былъ согласенъ съ одобрявшими соединеніе, какъ вы сами знаете, однако же подписался цодъ опредбленіемъ, хотя недобровольно. И съ той поры совъсть меня мучить. Я отвергаю соединение и предаю себя суду Церкви, какъ виновнаго». Да и самъ императоръ, хотя находилъ нужнымъ казаться ревнующимъ объ этомъ соединения, не хотѣлъ

(\*\*) Syropul. X, 10-12; Synod. Florent. I, 653-675.
 И. Р. Ц. Т. V.

24

однакожъ или не осмёлился до конца своей жизни обнародовать въ своей столицё и имперіи опредёленіе, постановленное во Флоренціи, и умеръ православнымъ, отрекшись отъ всякаго союза съ Римомъ (<sup>427</sup>).

Достигь ли, по крайней мёрё, императоръ того, чего такъ пламенно желалъ достигнуть чрезъ соединение церквей? Нёть, Богь не благословиль его успёхомь. Предъ перенесеніемъ собора изъ Феррары во Флоренцію папа послалъ для вспоможенія Константинополю 19 тысячь флориновь. Предъ согласіемъ Грековъ принять латинское ученіе о Св. Духѣ обязался, между прочимъ, содержать въ Константинополѣ на своемъ иждивеніи, для охраненія его, триста воиновъ и двѣ галеры. Разставаясь съ императоромъ во Флоренція, папа напутствоваль его только благословеніями и объщаніемъ выслать флоть и войско Константинополю, если согласятся на помощь европейскія государства. Чрезъ четыре года, когда императоръ ръшился попытать счастія противъ Турокъ, папа хотя дъйствительно выдаль сильное воззвание къ государямъ Европы о вспомоществовании своями силами несчастнымъ Грекамъ, но на это воззвание отозвался только одинъ король венгерскій и польскій Владиславъ, съ которымъ и самъ императоръ еще прежде вошелъ въ сношенія съ тою же цѣлю. Противъ султана турецкаго Мурада возбудили бунть въ малой Азіи и тёмъ заставили его отвлечь туда свои войска изъ Европы. Въ это время сильный флотъ Владислава

- 370 ---

<sup>(497)</sup> Allatii, De Eccl. orcid. et orient. perpet. cons. III, c. 2, p. 903; Dueas. e. 31, p. 120. 121, ed. 1649; Syropul. XII, 1-2; Zoernikaw, de process. Spiritus Sancti, p. 1044. 1046.

явился въ Геллеспонтѣ, чтобы заградить султану обратный путь въ Европу и отнять у него тѣ города, которые здѣсь находились. Но Мурадъ успѣлъ переправиться изъ малой Азіи и разбилъ войско Владислава подъ Варною, при чемъ погибъ и самъ Владиславъ (10-го ноября 1444-го г.) (<sup>428</sup>). Другихъ пособій такого рода отъ папы и отъ государей Европы болѣе не было для Грековъ, и чрезъ нѣсколько лѣтъ, хотя уже по смерти императора Іоанна, Константинополь взятъ былъ Турками и греческая имперія окончательно пала (29-го мая 1453-го г.).

А самъ папа-достигъ ли онъ своей цёли: утвердилъ ли чревъ Флорентійскій соборъ свою власть, колебавшуюся тогла на западъ, и подчинилъ ли себъ Грековъ? Нисколько. Противопоставивъ Ферраро-флорентійскій соборъ, на которомъ присутствовали и представители востока, собору Базельскому, папа напрасно разсчитывалъ смирить тёмъ отцевъ этого послёдняго собора. Базельскій соборъ не переставалъ считать себя вселенскимъ, не прекращалъ своихъ занятій и не болѣе, какъ за десять дней до состоявшагося и обнародованнаго во Флоренція (5-го іюля) соединенія церквей, повторивъ свое прежнее постановление, что вселенский соборъ выше папы, осудилъ папу Евгенія, какъ еретика, и объявилъ его низложеннымъ (25-го іюня). Не утѣшили папу и Греки: они рѣшительно не хотёли принимать привезеннаго изъ Флоренція соединенія. И хотя на каседру константинопольскую, по настояніямъ императора, возводимы были, одинъ за другимъ,

(\*\*) Syropul. VII, 15; IX, 9; XI, 2-4; LE-BEAU, livr. 118, § 5-16. 24\*

два патріарха, преданные этой унін, Митрофанъ кизическій и Григорій, духовникъ царскій, но оба они ничего не могли сдблать: и духовенство и народъ чуждались ихъ. А прочіе патріархи востока, александрійскій, антіохійскій и іерусалимскій, узнавь о состоявшемся на Флорентійскомъ соборв соединении съ Римомъ, объявили этотъ соборъ нечестивымъ и уполномочили митрополита кесарійскаго Арсенія всюду и предъ всёми проповёдывать противъ беззаконнаго соединенія (1443 г.). Въ то же время знаменитый Маркъ ефесскій своими окружными посланіями заклиналъ всёхъ православныхъ удаляться этого соединенія, какъ богоненавистнаго. И голосъ великаго поборника православія имблъ неотразимую силу на всёхъ. Флорентійскій соборъ не только не привлекъ къ папъ, не покорилъ ему Грековъ, а еще сильнъе возбудилъ въ нихъ нерасположенность къ нему и нена-**ВИСТЬ** (<sup>429</sup>).

Болёе ли успёль папа по отношенію къ Россія? Первосвятитель русскій быль однимь изь самыхь главныхь виновниковь флорентійской уніи. Папа наградиль его за это, равно какъ Виссаріона митрополита никейскаго, болёе всёхь другихъ греческихъ іерарховь, возведши того и другаго въ санъ кардиналовь. И Исидоръ, почтенный кромѣ того предъ отправленіемъ изъ Италіи (6-го сент. 1440 г.) званіемъ легата оть ребра апостольскаго въ Литвѣ, Ливоніи, Россіи и во всѣхъ мѣстахъ Польши, подвѣдомыхъ его митрополіи, намѣревался дѣйствовать съ гораздо большею смѣ-

(499) ALLATII de Eccles. occid. et orient. perpet. consens. III, c. 4, p. 939-945; Syropul. XII, 1. 2; Synod. Florentin. t. II, p. 274. 362.

лостію и рёшительностію, нежели какъ действовали въ Греців выператоръ в его единомышленники (420)/ Достигнувъ столицы венгерской-Будина, Исидоръ разослалъ отсюда во всё, подвёдомыя ему, страны слёдующее воззваніе: «возрадуйтесь и возвеселитесь нынё всё христіане: церкви восточная и западная, столько времени раздёленныя и враждебныя между собою, нынё соединились истиннымъ, древнимъ, изначальнымъ единствомъ и миромъ. Вы, христоименитые Греки и всё, принадлежащіе къ св. константинопольской церкви, Русь, Сербы, Валахи и другіе, примите это святое соединение съ великою радостию и честию, и да не будеть у вась никакого раздёленія съ Латинянами. Равно и вы, племена латинскія, не чуждайтесь испов'вдающихъ греческую въру: и они крещены, и ихъ крещение такъ же свято и истинно, какъ латинское. И если Греки живутъ въ землъ латинской или въ ихъ землё есть латинскія церкви, то пусть ходять они и въ эти церкви къ божественной службв и воздають въ нихъ чествование тѣлу Христову, какъ въ своихъ собственныхъ церквахъ, пусть приносятъ покаяние и предъ латинскими священниками и пріемлють отъ нихъ святое причастие. А Латиняне такъ же должны ходить въ греческія церкви, слушать въ нихъ божественныя службы и съ теплою вёрою поклоняться тёлу Інсуса Христа: потому что таинство тёла равно истинно, совершено ли оно греческимъ священникомъ на квасномъ хлъбъ, или латинскимъ на опръсночномъ. Вибств съ тёмъ пусть приходять Латиняне и на

(430) Hist. Russiae Monum. I, 34 121.

покаяніе въ греческимъ священникамъ и пріемлють оть нихъ причастіе. Такъ постановилъ соборъ вселенскій во Флоренція» (\*\*1). Прибывъ въ столицу Польши-Краковъ, Исидоръ совершилъ здёсь торжественное богослужение въ латинской церкви, и вскоръ затъкъ вступивъ въ предълы своей паствы (1-го октября), онъ во Львовѣ также совершилъ литургію въ латинскомъ храмъ, а не въ русскомъ; для Владиміра-Волынскаго поставиль епискона Даніяла, согласившагося признать флорентійскую унію; въ Холмё даль грамоту въ защиту одного священника, подвергавшагося притёсненіямъ отъ своихъ согражданъ. Не знаемъ, какъ приняли Исидора въ Кіевѣ православные христіане, и духовенство; но извѣстно, что онъ прожилъ въ Кіевъ всю зиму, и въ февралъ кіевскій князь Александръ Владиміровичь, вмёстё съ своими князьями, панани и всею радою, даль ему грамоту, въ которой называлъ его своимъ господиномъ и отцемъ и утвердилъ за нимъ всё митрополичьи отчины и доходы (432). На вербной недёлё. 1441 года Исидоръ прибылъ въ Москву и привезъ отъ папы великому князю Василію Васильевичу посланіе. Папа льстиль нашему князю, относя и къ его «похвалё и славё» флорентійское соединеніе, на которомъ русскій митрополить такъ много потрудился, и потомъ просилъ князя, за такія заслуги Исидора, принять его съ честію и оказывать ему всякую помощь въ дилахъ церковныхъ и особенно въ церковной по-

<sup>(491)</sup> П. Собр. Р. Лът. VI, 159; VIII, 106; Ник. Лът. V, 148.

<sup>(433)</sup> Зубрицк. о Червон. Русн, 328; Карамз. Ү, примъч. 311; П. Собр. Р. Лэт. IV, 211; Чтеп. Моск. Истор. Общ. 1841, № 1, отд. 1, стр. 13; Акт. Истор. Ј, № 259. Въ Густинской абтописи сказано, будто въ Кіевъ Исидора не принями и даже изгнали (П. Собр. Р. Лэт. П. 355).

шлинъ. Но въ Москвъ знали уже подробно отъ бывшихъ въ святв Исидоровой, что такое это пресловутое соединение и въ чемъ состояли заслуги Исидора; знали, какъ ратовалъ онъ за папство, какъ приневоливалъ своихъ-Русскихъ къ принятію латинскаго ученія, какъ похвалялся въ Римъ своею властію надъ всёми русскими князьями и епископами, называя послёднихъ «некнижными». А потому можно судить, какое дъйствіе должно было произвесть на великаго князя папское послание. Князь, однакожъ, молчалъ до времени. Но когда Исидоръ, отправляясь въ Успенскій соборъ для богослуженія, велёлъ нести предъ собою латинскій кресть и три серебряныя палицы; когда во время литургіи началь поминать папу вибсто восточныхъ патріарховъ, а по окончаніп приказалъ прочесть съ амвона велегласно флорентійское опредёленіе, въ которомъ излагались латинскіе лжедогматы, столько противные православнымъ: тогда князь болте не выдержалъ. Онъ не принядъ отъ митрополита благословенія и всенародно назвалъ его латинскимъ прелестникомъ и еретикомъ, велѣлъ низложить его съ престола и заключить въ Чудовомъ монастыръ до соборнаго ръшенія дъла. По волъ князя на соборъ явились епископы: Ефремъ ростовскій, Іона рязанскій, Варзаамъ коломенскій, Іовъ сарайскій, Герасимъ пермскій и въ числё ихъ Авраамій суздальскій, бывшій съ Исидоромъ во Флоренціи, а также множество архимандритовъ, пгуменовъ и иноковъ. Они разсмотрѣли флорентійское опредѣленіе и призналя его противнымъ божественнымъ правиламъ и преданію; убъждали Исидора покаяться и возвратиться въ нѣдра православія; но онъ не согласился и, проведши въ Чудовскомь заключение всю весну и лёто, наконець тайно бёжаль

съ ученикомъ своимъ Григоріемъ въ Тверь (<sup>433</sup>). Но и твер. ской князь Борисъ заключилъ бёглеца подъ стражу и отпустилъ его не прежде средокрестной недёли великаго поста (1442 г.), и слёдовательно продержавъ всю осень и часть зимы. Изъ Твери Исидоръ отправился въ Новгородокъ Литовскій къ великому князю Казиміру. Но какъ этотъ князь литовскій еще прежде объявилъ себя предъ Европою не на сторонѣ папы Евгенія, а на сторонѣ собора Базельскаго и поставленнаго имъ новаго папы Феликса: то очень понятно, почему Исидоръ не захотѣлъ или даже не могъ оставаться и въ Литвѣ, а навсегда переселился въ Римъ къ своему покровителю (<sup>424</sup>).

Такимъ образомъ флорентійская унія была рёшительно отвергнута собственно въ Россій и не могла оказать никакого вреднаго вліянія на православіе русской Церкви, напротивъ принесла даже ей нёкоторую пользу. Русскіе, узнавъ, что самъ греческій императоръ и тогдашній патріархъ константинопольскій измёнили православію и держатся флорентійской уніи, рёшились сами, соборомъ своихъ епископовъ, поставить себё православнаго первосвятителя, вмёсто отступника Испдора. А это послужило началомъ для цёлаго непрерывнаго ряда такихъ же дёйствій; началомъ для самостоятельности русской Церкви и независимости отъ цареградскаго патріарха, котя еще не всецёлой; началомъ и для новаго періода исторіи русской Церкви.

(433) Акт. Истор. I, № 39, стр. 74; П. Собр. Р. Лът. VI, 160—161; VIII, 108—109; Ник. Лът. V, 153—156. 159; Степ. кн. П, 75; Симсон. Суздал. Повъст. объ осъм. соборъ, въ Матеріал. для Истор. Русск. Церкви I, 73.

(484) П. Собр. Р. Лът. IV, 212; W ЕВБЕКВЕК В. Die gross. Kirchenversamml. XV und XVI Jahrhund., 2 Band., S. 434.

- 376 -

# ПРИЛОЖЕНІЯ.



## ПРИЛОЖЕНІЯ.

.

№ I.

Свядётельства о существованія у насъ славяяской Коричей въ до-монгольскій періодъ.

Свидѣтельства эти троякаго рода:

. 52

1) Свидѣтельства митрополитовъ Іоанна II-го и Никифора и епископа смоленскаго Манунла, изъ которыхъ первый въ своихъ отвѣтахъ Іакову черноризцу, вторый—въ посланіи къ Владиміру Мономаху, а третій — въ грамотѣ объ учрежденіи смоленской епископіи то ссылаются на нѣкоторыя правила, соборныя и отеческія, то даже приводятъ ихъ буквально. Но названные святители, какъ Греки, могли пользоваться греческими правилами и переводить только тѣ изъ нихъ, какія находили нужнымъ для своихъ славянскихъ сочиненій.

2) Свидѣтельства новгородскаго епископа Нифонта и јеромонаха Кирика. Нифонтъ привелъ сполна два правила св. Василія великаго въ своихъ отвѣтахъ Кирику, а Кирикъ говоритъ о себѣ: «и прочтохъ ему (Нифонту) правило св. Тимофѣя». Это дѣйствительно показываетъ, что, по крайней мѣрѣ, въ Новгородѣ существовала и употреблялась при епископѣ Нифонтѣ книга правилъ. ~ славанскомъ языкѣ, хотя нельзя сказать, заключала ли она въ себѣ всѣ церковныя правила или только правила нѣко. торыхъ св. отцевъ.

8) Свидётельство новгородскаго монаха Зановія. Въ своемъ сочи. ненія противъ среси Өсодосія Косаго, Зиновій въ главѣ 52-й гово. рать, что онь видель кногу правиль древняго перевода, писаннур еще при в. к. Ярославъ и первомъ новгородскомъ епископъ Іоакимъ. и приводнтъ изъ нея слова Сумвола върн втораго вселенскаго собора о Св. Духѣ, а въ главѣ 56-й, сославшись на правила собора Неокссарійскаго в VI-го вселенскаго, замѣчаетъ: «правила, яже предложахъ нинъ вамъ, вмутъ оправдание истинъ; понеже писана книга «Правела» на кожахъ при Изяславѣ князѣ. Ярославля сыяй, при внуки великаго Владиміра, врестившаго русскую землю» (Зинов. Истины показаніе, стр. 955. 993, Казань, 1864). Но кром' того, что этотъ свидётель жилъ уже въ XVI-мъ столётія, онъ не выразнаъ ясно, почему онъ относнаъ виденные имъ списки правилъ ко времени вел. князя Ярослава и Изяслава, по своемъ ли только соображениямъ и догадкамъ или потому. что въ самыхъ спискахъ съ точностію означено было время наъ написанія. Если только по соображеніямъ: то не могъ ли онъ обмануться и пергаменные списки Корычей XIII-го или XIV-го в. признать за списки XI-го вѣка? И если у него подъ руками дѣйствительно находился списовъ Кормчей времени еще Ярославова. то почему же не на этотъ древнъвшій списокъ сослался нашъ авторъ въ оправдание изложенныхъ вмъ правелъ, а уже на списовъ времени Изяслава? Кажется, что одинъ и тотъ же списокъ, который въ 52-й главъ, по догадкъ, авторъ отнесъ ко времени Ярослава, въ главъ 56-й онъ отнесъ ко времени Изяслава. Наконсцъ. изъ словъ Зиновія пе видно, всё ли церковныя правила заключались въ видённыхъ пыъ древнихъ спискахъ, или только нвкоторыя.

\_ 381 \_

№ П.

**,** ·

a presidente de la pres

· · · · · · · · ·

and the second second

## Правила митрополитовъ — Петра и Фотія о вдовыхъ священникахъ.

1. «О вдовствующихъ попѣхъ — Поученіе, иже во святыхъ, отда нашего Петра митрополита, всея руссіи чюдотворца».

«Аще у попа умретъ попадья, и опъ идетъ въ монастирь, стрижется: имъетъ священство свое паки; ащели же имать пребивати и любити мирскія сласти: да не служитъ. И аще не имать слушати моего писанія: будетъ неблагословенъ, и тѣ, иже пріобщаются съ нимъ. А иже который попъ имъетъ упиватися: да не явится тотъ истинный священнякъ Христовъ» (Стогл. гл. 77).

2. «О томъ же посланіе Фотія, митрополита всея русіи, во Псковъ о вдовствующихъ попіхъ».

«Слышание во уши моя внидоша, что у васъ суть которые полы н діяконы вдовые, тако пребывають, въ мирскохъ священствують: ню священникомъ мирскимъ вдовымъ, когда Богу ожидающу вхъ обращения. Жилъ въ мирѣ съ подружіемъ своямъ, и тогда служилъ; а егда Богу вземшу ихъ подружіе, то мертво есть, и земля своего тела естественнаго въ растление и червемъ пріять: и таковіи должны суть, благодаря божін судьбы и его повелёнін, въ монастыря отходити, во пноческое одбяние, отъ настоятеля духовнаго игуиена острищи себе, отъ своихъ согрѣшеній, и о своей кончинъ, и о своемъ отвътъ рыдающи, и обновивъ себе о всемъ чистымъ поканніемъ ко Господу и къ своему духовному отцу, - в аще суть достовнъ и тогда священствуетъ. И се убо, по преданію божественныхъ отецъ, во всей своей митрополіи, отнюду же въ во прівдохъ, и таковое запрещеніе в запов'ядь священникомъ вдовствующимъ возложнаъ. Но и вынъ, како гръхъ ради нашехъ в нужди ради Божилхъ казней смертоносныхъ, палежащихъ на ви, на мадо время отъ всздержанія тѣхъ разрѣшахъ. А ваше великое Божіе священство благословляю отт. мирскихъ прейти со обновлениемъ, всякъ къ духовнымъ по достопнству священно

иноческая, и юже ризу подобія одванія ангельскаго воспріяти хощете, и тако сію нескверну и чисту потщтеся соблюсти и со единородною своею и безсмертною душею представити своему Владиції; а ослушаніе о семъ да будетъ въ васъ, еже въ мирскихъ священствовати» (Стогл. гл. 78).

#### № Ш.

## Двё патріаршія грамоты 1393 г. къ Новгородцамъ по случаю споровъ ихъ съ митрополитомъ о мёсячномъ судё.

1. (6902) 1898 въ сентябрѣ индикт. 2. Патріархъ убѣвдаетъ епископа, клиръ и народъ новгородскій подчиниться митрополиту кіевскому.

«Воголюбезнѣйшій епископъ великаго Новгорода и ты, благородиввшій посадникъ, тысяченачальникъ и всё чины, священствую**щіе,** монашествующіе и прочій христіанскій народъ Божій! Мерность наша и божественный священный соборъ нашъ, заботясь по долгу своему о христіанахъ всей вселенной, не перестаетъ писать и учить всему тому, что относится къ миру и спасению ихъ. Посему, послё особеннаго старанія нашего успоконть многочисленный народъ русскій, утвердить, укрыпить и исправить святыйшую русскую матрополію, очистить и умирить ее отъ многихъ произшедшихъ, по ненависти лукаваго, великихъ соблазновъ, когда, въ бытность еще здёсь съ нами святвяшаго митрополита кіевскаго и всея Руси препочтеннаго, возлюбленнаго о Святомъ Духѣ брата нашей мърности и сослужителя, засъдавшаго въ священномъ соборъ, предложено было о случившихся между вами клятвахъ, чтобы не судаться предъ митрополитомъ русскимъ, которыя вы произнесле къ соблазну, во время епископства Пимена, - мы не мало смутились и опечалились, увидёвъ душевную опасность, въ которую вы впали, и съ отвращеніемъ смотрѣли на образъ дѣйствія злаго демона, и удивлялись, какъ онъ васъ, еще не совсѣмъ освобоизвшехся отъ прежнихъ искушеній, опять подвергнулъ другимъ нскушеніянь. Въ слёдствіе чего я послаль въ вамъ грамоти. въ которыхъ указывалъ вамъ на ту душевную опасность, въ какую ви чрезъ клятву свою впали, а вийсть убъждаль и поучаль васъ, какъ отецъ и владыка духовный христіанъ всей вселенной, поставленный Богомъ съ темъ, чтобы не оставлять ихъ неосторожно и безразсудно подъ ударами демона, издревле завидуюшаго роду человъческому. Ваше преступление немаловажно в не случайно: если вы въ самомъ дёлё такъ поступили, какъ мы самшали, то не влялись ли вы тёмъ нарушить священные и божественные каноны? Не судиться предъ матрополитомъ, не оказывать, по древнему порядку, повиновенія, не подчиняться первому архіерею вашему и не принимать отъ него духовнаго суда: это и есть то, въ чемъ вы влялись, а не другое что. Притомъ же, какъ я узналъ, вы не приняли посланія нашего, которое я писалъ въ назидание и научение ваше, и прочитавъ сіе посланіе, не исправились, не пришли въ раскаяніе, не приложили заботы о душѣ, но бросили оное, какъ нѣчто лишиее и безполезное: что сказать объ этомъ? Я изумляюсь, кто васъ возбуднаъ дерзнуть противъ нашего посланія, чего никогда еще н не одинъ христіанинъ не дерзалъ. Наше то писаніе служило для васъ на мъсто Евангелія потому, что содержало въ себъ слова Христа и научало васъ спасенію, и кто дерзнулъ противъ онаго, согрѣшилъ противъ Христа. Ибо Овъ самъ сказалъ въ святомъ Евангеліи въ своимъ ученикамъ и аностоламъ, а чрезъ нехъ учетелямъ христіанъ: «слушаяй васъ, меня слушаеть и отвергаюційся васъ, меня отвергается». Посему вашъ митрополить, видя непокорность, упорство и упрямство ваше, и что вы не только не слушаетесь убъжденій его отказаться отъ незаконной клятвы своей, но и небрежете о нашемъ посланіи, наложилъ на васъ отлучение по требованию божественныхъ и священныхъ каноновъ: пбо другаго ему ничего не оставалось дѣлать. Вы же и послѣ сего отвергаете митрополита и приняли отлучение, поставляя ни во что божественные и священные каноны, которые святые и богоносные отцы для твердости христіанъ установили, по вдохновению Святаго Духа. Между твиъ тридцать первое правило

святнаъ апостоловъ говорить: «если какой пресвитеръ, презривъ собственнаго епископа, отдёльно будетъ составлять собранія в алтарь нной водрузить, не обличивь своего епископа ни въ чемъ протевновъ благочестію, да будетъ взверженъ, какъ честолюбецъ; вбо похнтитель (торачос) власти есть. Такъ же точно и прочіе влирики, которые въ нему пристали; міряне же да отлучатся». Ты, епископъ, самъ соединился съ мірянами, сходишься съ ними, н первый же утверждаешь беззаконную клятву, не представляю. щую никакой даже тёлесной выгоды, но соединенную съ нарушеніень божественныхъ и священныхъ каноновъ, поведѣваршехъ слёдующее: «на по какой прачанё на епископу, на мі-**ДЯНАМЪ. НИ КЛИРИКАМЪ НЕ ОТДЁЛЯТЬСЯ ОТЪ СВОЕГО МИТРОПОЛИТА.** если митрополить нено не проповёдуеть среси, противной благочестію, и догматовъ, чуждыхъ церкви христовой». Какая вамъ польза оть того, что вы отказались оть митрополита, подчиненія ему и суда его? Совершенно никакой, кромѣ одной непокорности. непослушанія в гебели душевной. Будучи отлучены съ тою цилію, чтобы вы отложили свою клятву, вы еще болие остаетесь упорными, не желая нарушить ес. А это нельпо и дурно: нбо гораздо лучше было бы вамъ оставить клятву влую, данную ваме н состоящую въ томъ, чтобы отстать отъ митрополита и убявать приходящихъ къ нему отъ васъ и отъ него къ вамъ, нежели упорствовать въ ней, - какъ и Ироду лучше было бы нарушить клятву свою, нежели убить праведнаго Предтечу, о чемъ и священныя церковныя пъсна ноютъ, что лучше было Ироду солгать, но жизнь даровать, нежели истину сохранить, но главу отрубить Предтечѣ. Хуже еще и безравсуднѣе то, что вы, священники, находящиеся подъ запрещениемъ, крестите, священнодъйствуете, совершаете таинства, составляете собранія, праздники и народныя торжества, вопреки священныхъ и божественныхъ каноновъ. Ибо апостольскія правила въ тридцать второмъ нзъ нихъ говорять: «если какой пресвитеръ или діаконъ будетъ въ отлучение отъ епископа, такой не можетъ уйти и быть принять другимъ, вромѣ одного отлучившаго его, развѣ только въ такомъ случай, когда отлучившій его епископъ умреть». Ты же, епископъ, какъ я узналъ, единомудрствуя съ столь неисправичими священниками, дъйствительно совершаете всъ священногвествія протеву каноновъ, отдёляясь и отсёкаясь отъ своего перваго и главы, и дёлаясь чрезъ то мертвыми: вбо тёло безъ головы жить не можеть. А чтобы вы знали, въ какое зло впали. не послёдовавъ нашамъ убёжденіямъ, послушайте апостольскаго трилпать четвертаго правила: «епископамъ каждаго народа должно въдать перваго между ними и почитать его, какъ главу н ничего особеннаго не делать безъ его ведома». Также и пятое правило бывшаго священнаго собора въ Антіохін говорить. осуждая схизмы и тайныя сбореща, которыя нёкоторые, презярающіе епископовъ, допускають: «если какой пресвитерь или лаконъ, презрѣвши своего епископа, отдѣдился отъ перкви и своевольно составилъ собраніе и жертвенникъ водрузилъ; не послушался епископа, не захотёль ни подчиниться ему ни выслушать, когда онъ требовалъ его и разъ и два, -- таковой совершенно на низвергнется и никогда не можетъ принять чести своей; если же пребудеть возмутителемъ и инспровергающимъ порядовъ церковный внёшнею силою,-то его, какъ возмутителя, удалять». То же самое и шестое правило того же собора говорать: «если вто отлученъ своимъ епископомъ, то другимъ не прежде можетъ быть принятъ, пока не будетъ разрѣшенъ отъ своего епископа, -что должно относиться и въ мірянамъ, влиру и во всёмъ, записаннымъ въ списокъ клира». А что всёмъ епископамъ епархін должно воздавать подобающую честь своему мотрополнту, какъ принявшему на себя заботу о всей пастъв, послушайте девятое правило того же собора: «епископамъ въ каждой странъ должно въдать, что предстоящій въ митрополіи епископъ принимаеть на себя заботу всей епархи для того, чтобъ всё, выбющіе дівла, сходились въ митрополію; почему надлежить принимать его съ честію, прочимъ же епископамъ ничего особеннаго не дёлать безъ него, по древнему, дёйствующему отъ святыхъ отдовъ, правилу, кромъ того лешь, что принадлежитъ каждому въ собственной парохіи и ся предълахъ: больше же начего не совершать и не предпринимать безъ епископа митрополи». Къ тому же и десятое правило бывшаго собора въ Кареагенѣ говорить: «не должно забывать, что если вто, будучи замѣченъ отъ 25

И. Р. Ц. Т. У.

своего епископа въ какой-либо слабости и уличенъ въ высокоиврів, сочтеть выгоднымъ отдільно совершать святыя тайны, ние исполнять другое какое-либо священнодъйствіе, тоть не остается безъ наказанія», и опять: «если какой епископъ, разгивванный на своего епископа, допустить схизму, да будеть анаеска». Вотъ что вѣщаютъ божественные и священные кановы, **УСТАНОВИВШИЕ ПОРЯДОБЪ И УС**ТРОЙСТВО, КОТОРЫЕ ПРОСТИРАЮТСЯ на небесное и земное. Вы же, христіане, обязанные подчиняться сных канонамъ, пренебрегля сначала своего матрополита, а потожъ и мърность нашу; да что говорю: меня и митрополита? Самые священные каноны вы на во что поставели, церковеня учрежденія отвергли и упорствуете въ нежеланіи оставить свою клятву, которую во вай постановили. Во всякомъ случай ваша влятва есть зло и пагуба; и можно ли ожидать кому-либо изъ людей какой-либо пользы отъ клятвы, которая нарушаетъ законъ Христа, повелёвающаго не клятися всяко? Истанные и православные христіане избъгають клятеъ, какъ бѣжить всякій отъ зиби. Ваша клятва хуже всёхъ другихъ и не заключаеть въсебѣ ничего добраго, а ведетъ ко всякому злу. Да это ли одно? Только деконамъ свойственна неисправимость и нераскаянность; а людямъ, одареннымъ умомъ и разсуждающимъ, напротивъ свойственно раскаяние и исправление погрѣшностей и съ паденіемъ возстаніе, съ заблужденіемъ обращеніе на путь истивный и прямой. Посему и вы должны исправить самихъ себя и, понявъ въ какое здо впали, должны подчинить себя митрополнту вашему, раскаяться, въ чемъ оскорбили его, и сложить съ себя клятву. Я говорю сіе, какъ отецъ я патріархъ вашъ,-вы должны направить свои мысли на одно доброе, на смиреніе, любовь, послушание Церкви и митрополиту своему, должны просить прощенія, въ чемъ согрѣшили, должны отдать должное повиновеніе Церкви Божіей. И такъ какъ выть грыха, побыждающаго человѣколюбіе Божіе, то еслибъ только вы сознались, что согрътили, и попросили разрътения и прощения у митрополита своего: Богъ, повелѣвающій чрезъ апостоловъ повиноваться наставнекамъ вашемъ, кон бдятъ о душахъ вашихъ и отдадутъ о васъ отчетъ въ день суда, хорошо въдаетъ, какъ отпустить вамъ

то въ ченъ вы сограшили. Если же сего не сдалаете съ соврутеннымъ сердцемъ и смяренномудріемъ, а останстесь до конца при прежвемъ вашемъ невбрів и упорствв, то никто изъ насъ не разрѣшитъ наложеннаго на васъ отлученія. Если вы думаете. будто, имвете церковь или епископа, или освящаетесь, HEN сообщаетесь, или совершается у васъ какое священнодъйстве безъ разрешения запрещения: то вы заблуждаетесь, потому что вы находитесь вив всякаго освящения, которое одно двиствительно противъ силы и дъйствія лукаваго демона; и такой народъ не можеть получить славы Христовой и царствія небеснаго. Трезвитесь и скорве понщите исправления, примиритесь и успокойтесь! Ради сего мы, съ общаго желанія нашего съ державный. швиъ благочестивниъ самодержцемъ мониъ, послали въ вамъ пастоящихъ пословъ: святъйшаго архіепископа внолеемскаго, возлюбленнаго о Господѣ брата нашей мѣрности, киръ Михаила, и близкаго въ дому благочестиваго царя моего, возлюбленнаго сина нашей мёрности, киръ Алексія Аарона, людей благоразумныхъ и друзей истины, да вдутъ и узрятъ васъ, да откроютъ вамъ прямо заповѣдь Божію п призовутъ васъ въ общеніе съ нами и да примирять и помирять вась съ митрополитомъ. Отныић, если вы не послушаетесь, мы ни въ чемъ не виновны предъ Богонъ за васъ. Онъ въдаетъ, что мы сдълаля свое: дълаля это съ стараніемъ и съ сильнымъ желаніемъ и разъ и два и три, говоря не только отъ самихъ себя, но и отъ каноновъ святыхъ отцевъ, довольно подробно предлагая въ назидание ваше и наученіе. А ваше діло было понять пользу душъ своихъ в пояскачь мира и освящения, безъ которыхъ никто не можетъ узрѣть Господа. Послё сего если у васъ случится какой соблазиъ, вы не должны необдуманно и самовольно распоряжаться; а, какъ богомыслящіе и принадлежащіе къ Церкви Христовой, должны обращаться къ намъ и искать разрЕшенія и исправленія: «ибо спроси, говорить, отца твоего, и возвѣстить тебѣ, и пресвитеровъ твоихъ, и скажутъ тебі». А я есмь вселенскій судія, и всяний сограшивший христіанинъ обращается во мна и получаеть разрѣшеніе. Посему если в вы что несправедливо допуствли протиръ своего пастыря, должны обратиться къ намъ, - и мы го-

TOBE BANS CREATS IDOMEBIC BO BCHEONS HOCTYHEB, TOESS ROTOрый вы добустели соблазиъ. И ныев, на томъ же основания. если визете въ чемъ нужду до насъ для собственной пользи. не воспрещаемъ вамъ предти къ намъ, впрочемъ послѣ мера. прекращения вражды и отдачи митрополиту его чести и подчиненія, которыхъ вы его лишили. Если вмбете что сказать, почену вы допустеля скандаль, вы скажете это, прешедше къ намъ, и обрѣтете надлежащее исправленіе и уврачеваніе, если только то, чего намбрены искать, окажется справедливымь и законнымъ. Напротивъ, если то, чего вы намърены пскать, несправедливо и нововведение какое, вив священныхъ каноновъ. то тщетны останутся и путь вашь и ваши труды: ебо мы на за какіе дары, ни за какія заслуги, ни по дружбів, не наміврены дёлать чего-либо несправедливаго со вредомъ и потерею Правъ: но съ охотою сдёлаемъ то, что можетъ принесть для душъ вашихъ оправдание и пользу, а намъ честь. Посему, если желаете придти съ справелливыми требованіями, которыхъ вы не находите у своего митрополита, то онъ не будетъ препятствовать вамъ: нбо опъ человёкъ добрый, благоразумный и знающій каноны и законы церковные, по которымъ желающій вмёсть право прибѣгать къ намъ и просить. А если чѣмъ и оскорбится, ТО ДОЗВОЛНТЪ Н ВЪ ЭТОМЪ СЛУЧАВ: ТАКЪ КАКЪ ОНЪ ЗНАСТЪ, ЧТО только хорошее и справедливое можетъ быть допущено нами. И такъ со всёмъ стараніемъ всполнете, что в какъ мы вамъ совътовали: нбо все то, что митрополитъ законно и канонически благословить, или не благословить, принимается съ удовольствіемъ и нами, и если только раскаетесь, и онъ разръшитъ васъ, и им признаемъ васъ разрѣшенными и благословенными и помолимся о васъ Богу да получите и отъ Него прощеніе» (Act. Patriarch. Const. II, 181-187).

2. Патріархъ утверждаетъ отлученіе епископа и народа новгородскаго, положенное митрополитомъ кіевскимъ.

«Боголюбезнѣйшій епископъ великаго Новгорода, и ты, благороднѣйшій посадникъ, тысяченачальникъ и прочіе чины и всѣ христіане, а также вгумены, монахи и прочій христіанскій народъ! Возяюбленный во Святомъ Духѣ братъ нашей мърноств,

вирь Димитрій Авчнейскій пришель сюда недавно въ качествъ посла отъ святвишаго митрополита кіевскаго в всей Руси и отъ съна моего, благородевашаго князя всей Руси, киръ Василія и передаль мёрности нашей, в божественному великому собору, и леславныйшему, благочестивому моему самодержцу, все случившееся межну митрополитомъ в вами, и какъ вы дали клятву письменно не судиться у митрополита, -за что онъ, слёдуя божественнымъ, священнымъ кановамъ, вынужденъ былъ отлучить васъ. Выслушавъ сіе и усмотрѣвъ, въ какое зло впали вы, ин написали ув'вщательныя и вразумительныя грамоты, вакія слёдують, по опредёленію божественныхъ и священныхъ каноновъ, къ вашему исправлению и назначили пословъ, чтобъ шли къ вамъ, объяснили все это и научели лично, какъ надобно поступить вамъ для примирения съ митрополитомъ; а затъмъ, если имъете что сказать, чтобы вы прислали къ намъ кого-либо, потому что отъ вашихъ предбловъ едва ли билъ хотя однеъ здёсь. Нинъ же, предъ выходомъ нашихъ пословъ, пришелъ сюда посолъ отъ васъ Кириллъ, и другіе съ нимъ люди, и принесъ грамоты ваши къ нашей м'врности, и къ божественному священному собору, и благочестивому царю. Разсмотрѣвъ оныя соборяѣ, мы ничего особенваго не нашли, кромѣ того, что слышали отъ киръ Димитрія; но составляли соборъ и разъ, и два, и три, на которомъ присутствовали архіерен: впзикійскій, никомедійскій, сугдейскій, херсонскій, зикхейскій, мавровлахійскій, мидійскій, деркскій н архіепископъ вполеемскій. Въ каждомъ засёданіе быль и Кириллъ съ прочими своими людьми, и мы, вопрошая Кирилла неоднократно, не имветь ли онъ сказать что-нибудь еще, не слышали отъ него ничего, кромѣ словъ: «мы не желаемъ судиться отъ матрополита; не желаемъ, чтобы онъ, когда позоветъ нашего спескопа, уничижалъ его; чтобы митрополить, когда придеть въ великій Новгородъ, судилъ впродолженіе одного мѣсяца; чтобы метрополить, еслибы даже кто позваль его, присылаль къ намъ человъка своего для проезводства суда. Мы разрътныт себя отъ данной клятвы, если вы дозволите быть такъ, какъ намъ хочется. Просимъ благословенія отъ тебя, патріархъ, и отъ архіереевъ; а ссли вы не благословите насъ, желаемъ быть датинами». Все это

TOBODEAN N' TDEGOBALE OFF DOTEBY CRAMEHHIX'S KAHOHOB'S; NOO BCEкій человёкь обяженный нийеть право обрашаться къ своему мнтрополиту, а онъ долженъ принять его и разсудить. А если метрополить не вислушаеть былнаго, страждущаго, обеженнаго, безпомошнаго, вдовицу, модаха, священника, когда они терцять ОТЬ СНАБНЫХЪ В ПЛИТЕСНЯЮТСЯ ИМЯ: ТО ВТО ДДУГОЙ ВЫСЛУШАЕТЬ ташихъ? Пришлось би, чтобъ сильные давили слабыхъ, богатые бъдныхъ, еслибъ не было кого постарше надъ памп. Когда ин услышаля притомъ такую ричь, что «желаемъ быть латенама». намъ сдълалось еще прискорбне: потому что это повело бы къ совершенной гибеля душъ вашехъ. Прилично ли храстіанамъ, когда они грѣшатъ, а ихъ обращаютъ къ покаянію и исправленію. говорить, что мы уйдемъ отъ своей въры? Если будете имъть тавое намърсніе, то оно непремѣнно повлечетъ за собою явную погибель душамъ вашпиъ. Мы, не смотря на слова, свазанныя вами, желаемъ сохранеть законъ Божій и учрежденія церковныя: пбо нашъ прямой долгъ, для пользы христіанъ всей вселенной, говорять, чего требуютъ священные каноны и законъ Божій, и учить вхъ. какъ слиъ Христосъ, и Богъ нашъ повелёлъ. Слушаяй насъ слушаеть Христа, не слушающій же нась и отвергающій нась Христа отвергаетъ и обрящетъ у Христа возмездіе въ день суда, такъ какъ обрящетъ царствіе его тотъ, кто слушалъ насъ. Объ этомъ, въсколько разъ и мы, и державнёйшій, благочестивий самодержець мой, лично говорили Кириллу, объ этомъ и прежде писали въ вамъ и теперь пишемъ: и изъ грамотъ вашихъ и отъ лодей вашихъ мы узнали, что митрополить законно и канонически отлучилъ васъ, по требованию божественныхъ и священныхъ каноновъ. А посему знайте, что вы отлучены и не благословлены законно и по справедливости до техъ поръ, пока раскаетесь и принессте покаяние предъ нимъ и сложите клятвы ваши и предоставите ему всё права его, которыя онъ имёль на вась, по древнему. И если поступите такъ, можете получить разръшение в благословение отъ митрополита вы, и народъ весь, и священных, какъ онъ самъ заблагоразсудитъ. Ибо если епископъ и священники послё того, какъ онъ запретвлъ ихъ, дерзнули касаться священнодвиствий, то они подлежать его власти и суду. Когда

же васъ Богъ помелуетъ, и получите благословение митрополита. то онъ охотно напишеть ко мый, и им готовы разръшить васъ и благословить. Ничего огорчительнаго вы не должны вилёть въ томъ, что мы выев не приняли васъ в не исполнили вашихъ просьбъ; мы пишемъ, имѣя въ виду важность отлучения митрополята и долгомъ считаемъ, какъ духовные врачи, поколику васъ вяжутъ и рѣшатъ, сказать во здравіе душъ вашохъ. Если бы мы говорили вамъ о томъ только, что увеселяетъ, этемъ мы уготовляли бы васъ на мучения, и тогда мы уже не были бы учителями Перкви Христовой. Мы хорошо знаемъ, что митрополитъ вашъ по истинъ наставлялъ васъ и имъетъ полную власть на васъ, на весь тамошній народъ и пародъ русскій, какъ поставленный Богомъ во отца для онаго и вмбетъ право отъ Бога на то, чтобы связанное имъ оставалось связаннымъ, а разрѣшенное вмъ было разрѣшено. Посему постарайтесь и позаботьтесь поступить такъ, какъ повелѣваетъ Церковь Христова, которая имѣетъ власть на всю вселенную. Я слишалъ, что синъ мой, благороднъйший великій князь всей Руся, требующій вашего подданства и подчиненія, движеть войска и между вами льстси кровь ради непокорности вашей и клятвы, данной вами; и вы не слагаете этой незаконной клятвы, а митрополить не выбеть возможности придти и помирить васъ съ княземъ. Позаботьтесь же объ исправления своенъ съ особеннымъ стараніемъ, какъ скоро получатся настоящія грамоты в предуть послы наши. Другаго ничего объ этонъ вы не услышите отъ насъ» (Act. Patr. Const. II, 177-180).

#### Nº IV.

### О сочиненияхъ митрополита киевскаго Кирилла II.

Вопросъ о сочиненияхъ митрополита киевскаго Кприлла II-го вибетъ свою историю въ русской литературъ. Карамзинъ первий сказалъ объ этомъ архинастыръ, какъ о писателъ, отыскавъ

въ одной древней Коричей подъ его именемъ «Правило», предложенное на владимірскомъ соборѣ 1274 года. Императорское Общество исторіи и древностей россійскихъ не замедлило обнародовать драгоцённую находку въ первой части «Русскихъ Достопамятностей». А митрополить Евгеній внесь имя Корилла II-го въ свой «Словарь русскихъ писателей духовнаго чина», замътивъ однакожъ, что «Правило» издано хотя по харатейному списку XIII-го вѣка, но не совсѣмъ исправному и полному и безъ увъщательной рёчи первосвятителя къ духовенству. При ближайшемъ знакомствѣ съ древними славянскими Кормчими в вообще рукописями, благодаря трудамъ барсна Розенкамифа. Строева и Востокова, найдены многіе другіе списки этого «Правила», в подлинность его, несомитиная вирочемъ со времени самаго отврытія, признава нынѣ всѣмп (1). Между тѣмъ малопо-малу начали приписывать митрополиту Кириллу II-му и другія сочиненія, хотя уже не съ такою основательностію и не съ таквыъ единодушіемъ.

Въ нёкоторыхъ славянскихъ Кормчихъ непосредственно за «Правиломъ» митрополита Кирилла слёдуетъ «Поученіе въ попомъ»; въ другихъ оно хотя и помёщено отдёльно отъ Правила, но подъ заглавіемъ: «Поученіе къ попомъ Кирилово». Розенкамифъ не усомнился назвать это поученіе прямо поученіемъ митрополита Кирилла II-го, а Востоковъ сказалъ, что оно, въроятно, принадлежитъ внаменитому митрополиту Кириллу и есть, можетъ быть, та самая увёщательная рёчь въ духовенству, недостающая въ изданіи Московскаго Историческаго Общества, о которой упомянулъ Евгеній. Но такъ какъ въ поученіи рёчь идетъ отъ имени не митрополита, а спископа къ священникамъ его паствы, то о. протоіерей Горскій (по крайней мёрѣ, ему приписываетъ молва статьи о русскихъ митрополитахъ, помѣщенныя въ Прибавя. къ Твор. св. Отцевъ) счелъ вѣроятнѣйшвяъ,

(') Карамз. IV, 124, примич. 154, изд. 6; Русск. Достопам. I, 104; Етен. Сюв. Духов. Пис. I, 333, изд. 2; Розенками. о Кормчей кн. 53-55; Строез. В Опис. рукон. гр. Толстова и Царскаго; Восток. въ Опис. рукон. Рум. Муз.

что оно принадлежить Кирилля спископу, и именно ростовскому, современнику митрополита Кирилла Ш-го, извёстному по своей учености. Преосвященный Филареть, въ своемъ «Обзорѣ Русской духовной литературы», назвалъ сомнёнія о. протоіерея напрасными и снова призналъ поученіе за митрополитомъ Кирилломъ. Но академикъ Шевыревъ въ своей «Исторіи Русской Словесности» склоняется на сторову о. Горскаго и повторяетъ его мнёніе (<sup>2</sup>).

Въ нѣкоторыхъ спискахъ Кормчей, непосредственно за «Поученіемъ Кирилла въ попомъ», слёдуетъ Посланіе безъименнаго епископа владимірскаго въ великому князю, сину великаго князя Александра. Востоковъ приписалъ съ въроятностию и это сочиненіе митрополиту Кириллу; о. Горскій замѣтилъ, что оно не моветь принадлежать митрополиту Кириллу, потому что писано епескопомъ владимірскимъ, а Киреллъ-митрополитъ не занималъ владимірской казедры; напротивъ, преосвященный Филаретъ говорить рѣшительно: «какъ по связи «Посланія» съ «Поученіемъ къ попомъ», такъ и по современности митрополита Кирилла съ великимъ княземъ Александромъ и его сыновьями, нътъ сомивнія, что это «Посланіе» писано также заботливымъ о благоустройствѣ церкви блаженнымъ митрополитомъ Кирилломъ. Что васается до того, что сочинетель посланія называетъ себя владимірскимъ епископомъ, то митрополитъ Кириллъ могъ назвать себя такъ не только по смеренію, но и потому, что до посвященія Сераціона онъ дъйствительно самъ управлялъ владимірскою епархіею и проживаль во Владимірь по целымь годамь» (3).

Въ 1846 году г. Розовъ нашелъ въ одномъ Сборникѣ XVII-го вли XVIII-го въка Слово какого то Кирилла философа на день архистратига Михаила и прочихъ небесныхъ силъ. Въ срединѣ Слова оказалось извѣстное «Поученіе къ попомъ» Кириллово,

(<sup>3</sup>) Розенкам. о Корм. кн., въ примъч. стр. 192. 216; Восток. Опис. Рум. Муз. 281; Прибави. къ Тв. Св. От. I, 425-427; Пр. Филарет. Обз. Русск. дух. литер. 56-57; Шезыр. Ист. Русск. Слов. 111, 33.

(<sup>3</sup>) Восток. Оп. Рум. Муз. 281—282; Приб. къ Тв. Св. Огц. I, 424; Оба. Русск. дух. литер. 58.

только въ распространенномъ видѣ. Это подало поводъ г. Розову высказать свои соображенія о томъ, что «Поученіе», а съ нямъ и все Слово, принадлежатъ митрополиту Кириллу П-му (<sup>4</sup>). Мы вмѣли случай коснуться этого Слова и назвали помѣщенное въ немъ «Поученіе къ попомъ» весьма неудачною вставкою. Г. Шевыревъ повторилъ ту же мысль и прибавилъ, что «Слово о небесныхъ силахъ» встрѣчается въ рукописихъ подъ именемъ Авраамія и требуетъ еще особаго изслѣдованія. Но въ Обзорѣ Русской духовной литературы все Слово вмѣстѣ съ «Поученіемъ», бевъ всякаго колебанія и оговорки, приписано митрополиту Кириллу П-му (<sup>6</sup>).

Наконецъ въ томъ же «Обзорѣ» митрополиту Кириллу II-му, въ первый разъ, приписано довольно обширное поучение къ великому князю Василию, составляющее начало извѣстнаго рукописнаго юридическаго сборника: «Мѣрило праведное», и затѣмъ приписаны еще четыре Слова о судияхъ и властяхъ, слѣдующия за поучениемъ въ предисловии къ «Мѣрилу праведному» (<sup>6</sup>).

Кому же послѣ этого слѣдовать, какого мнѣнія держаться? Всѣ ли исчисленныя сочиненія дѣйствительно принадлежатъ митрополиту Кириллу II-му, или одни принадлежатъ ему несомнѣнно, другія могутъ быть приписываемы только съ вѣроятностію, а третьи приписываются вовсе напрасно? Позволяемъ себѣ, вслѣдъ за другими, высказать объ этомъ предметѣ и наше мнѣніе.

О «Правний» митрополита Кирнила II-го, предложенномъ на владимірскомъ соборів 1274-го года, мы уже заміатили, что оно признается подлиннымъ всёми, — и весьма справедливо: потому что сохранилось подъ вменемъ этого первосвятителя въ одной

(4) Все слово съ предисловіемъ къ нему г. Розова напечатано въ Чт. Москов. Истор. Общ. 1847, № 8, отд. IV.

(\*) См. нашу статью: св. Кириллъ, сп. туровскій—въ Извѣст. II-го отд. Ак. Наукъ Ү, 261—262, а также нашу Истор. Русск. Церк. III, 147; Шевыр. Ист. Русск. Слов. III, 34, примъч. 52; Обв. Русск. дух. литер. 56—57. Снес. Соловьев. Истор. Россія IV, 350.

(\*) Oбsop. стр. 58-59.

- 894 -



Коричей, писанной еще пли при его жизни, или вскорь по смерти (7). Можно только спросеть, на какомъ же основании «Правило» усвояется одному митрополиту Кириллу, когда оно содержить въ себё одредёленія цёлаго владимірскаго собора и лаже надписывается вменами епископовъ. Присутствовавшихъ на соборѣ? (<sup>8</sup>) Точно ли оно составлено лично митрополитомъ? Въ началѣ «Правила» находится вступленіе, въ которомъ митрополнтъ говоритъ прямо отъ своего лица: «азъ Кирплъ, смѣреныя митрополить всея Руси, многа субо видёншемъ»... н проч. Затёмъ, переходи въ пзложенію самыхъ правелъ. ОВъ также говорать отъ своего лица: «вынь же азъ полыслахъ, съ святымъ съборомъ и съ преподобными епископы, нъкако о церковныхъ вещехъ испытаніе извѣстьно творити». Почки въ самой среднив изложения правиль еще говорить оть своего лица: «не вземати же оу нехъ (у поставляемыхъ на церковныя степени) ничто же, развѣ якоже азъ уставихъ въ митрополии, да боудеть се въ всёхъ епископьяхъ». Кромё того, матрополитъ не ограничивается голымъ пзложеніемъ правиль, а иногда ділаетъ обращенія въ своимъ слушателямъ или читателямъ и увѣщанія, наприм'йръ: «оуже прочее, братие, слынимъ- все и не преслушаемъся правплъ божествьныхъ, да нѣкогда отпадемъ; яко не златомъ, на сребромъ искоуплени быхомъ отъ соустнаго житія, нъ драгою кровью агньца Божия, непорочна, причиста Христа» (<sup>9</sup>). Все это приводить насъ къ заключенію, что хотя содержащіяся въ «Правилѣ» опредѣлевія и составлевы по совъщанію и съ согласія цёлаго владемірскаго собора, но они написаны самимъ митрополитомъ въ видъ особой ръчи в предложены имъ отъ собственнаго лица, въроятно, предъ закрытіемъ собора, а потомъ разосланы для руководства по всей Церкви.

(\*) Pyccz. Достопан. I, 19. 105.

(\*) Полное заглавіе Правила такоє: «Правило Кирила митрополита Роусьскаго, стивдъщихся Епископъ, Далмата Нооугородьскаго, Игнатья Ростовьскаго, Феогноста Переяславьскаго, Симеона Полотьскаго на поставление епископа Сарапнона Володимирскаго» (Русск. Достопам. I, 106).

(\*) Русск. Достопам. I, 106. 108. 109. 112.

По содержанию --- это правня владимирскаго собора, а по составу в формѣ-это рѣчь или слово собственно митрополита Кирилла II-го. «Поучение въ попомъ» Кириллово мы также считаемъ привадлежащанъ матрополяту Квриллу II-му, но только не какъ особое сочинение, а какъ заключение того же самаго «Правида» али рёче, произнесенной на владимирскомъ соборё, или, пожалуй. в какъ особое сочинение, но составляющее существенное дополненіе из этой різчя и находящееся съ впиз въ непосредственной связи, и слёдовательно мы раздёляемъ миёніе митрополита Евгевія и Востокова. В'вроятность этого мявнія подтверждають развыя указанія, внутреннія и виблинія. Внутреннія: 1) «Правыло», предложенное митрополитомъ въ водъ ръчи, со вступле. нісить и обращеніями къ слушателямъ, оканчивается, во всёхъ известныхъ спискахъ, ех abrupto – безъ всякаго наставления со стороны святителя, безъ всякаго заключенія, даже безъ обычнаго аминя: это не естественно. 2) Судя по содержанию «Правила» и «Поученія къ попомъ», послёднее могло быть весьма предечения заключениемъ перваго. Изложевъ въ торжественной рвчи на владимірскомъ соборѣ его опредѣленія, касавшіяся не только епископовъ, но еще болѣе назшаго духовенства и ввѣревнаго ему народа, митрополитъ весьма естественно могъ обратиться наконецъ въ присутствовавшимъ на соборѣ іереямъ (которые обыкновенно у насъ допускались на соборы) п преподать циъ увѣщаніе къ достойному прохожденію своего долга. 3) «Поученіе къ попомъ» начинается словами: «Слыши, іерей сборе преподобный, къ вамъ ми слово», — или по другимъ спискамъ: «слишите, iepenckun преподобный сборе, къ вамъ мя слово» ("). Завсь, очевидно, обращение къ собору јереевъ, т. е., когда оне была собраны или находились на соборѣ, и обращеніе (къ вамъ и слово) такое, которое заставляеть предиолагать, что иредъ тычь Слово относелось къ другимъ или вообще ко всёмъ слуша. теляхъ: все это очень естественно, если допустить, что «Поучевіе къ попомъ» есть только заключительная часть рівчи, про-

(") Поучение напечатано въ Приб. къ Тв. Св. Ог. 1, 428-432.

изнесенной митрополитомъ на соборв. Но начинать такным словами поучение, которое предполагалъ святитель разослать въ свяшенникамъ, раходившимся по своимъ приходамъ, по врайней кврв. менве естественно. 4) Въ «Поученія къ попомъ», чрезъ нъсколько строкъ после начала, читаемъ: «азъ бо, гръшный епископъ вашь, вся ркохъ вамъ и ничего отъ васъ не скрыхъ». Слова эти очень понятим и умёстны въ заключении такой рёчи, какую произнесъ святитель на владимірскомъ соборѣ, и въ котопой онь лыйствительно сказаль подвёдомымь ему настырямь все, что счель нужнымъ и ничего отъ пихъ не скрылъ, но непонятны и неестественны въ краткомъ поучения, и притомъ прежде нежели оно доведено до половины. Вибшијя указавія: 1) Игватій Кульченскій, писатель первой половины прошлаго вёка, вашелъ . въ одномъ старинномъ славянскомъ Служебникѣ «Правило» митрополита Кирилла II-го выёстё съ «Поученіемъ къ попомъ» или увѣщательною рѣчью къ духовенству, помѣщенною въ концѣ «Правила» подъ именемъ этого митрополита (<sup>11</sup>). 2) Въ некоторыхъ рукописенхъ Кормчихъ «Поучение къ попомъ» слѣдуетъ прямо за «Правиломь» митрополита Кирилля, хотя безъ повто-

ренія его имени въ самомъ заглавіи, такъ что оба сочиненія могутъ считаться за одно цёлое (<sup>12</sup>). Но если дѣйствительно «Поученіе къ пономъ» было первоначально только заключительною частію «Правила» митрополита Кирилла, то отчего же оно отдѣлено отъ «Правила», и въ нѣкоторыхъ Кормчихъ встрѣчается гораздо прежде «Правила», въ

другихъ-послѣ, а въ нѣкоторыхъ рукописяхъ вовсе безъ «Правила», какъ самостоятельное сочинение? Отдѣлено оно могло быть очень легко и съ разумною цѣлю. Оно представляетъ, по содержанию своему, нѣчто цѣлое и собственно наставление свя-

('') Латинскій переводь в правила в річн, съ нікоторыми впрочень сокращеніями, Кульчинскій напечаталь въ своей книги: Specimen Ecclesiae Ruthenicae. Rom. 1733, пли точние-въ Appendix къ этой книги, стр. 57-74. Замичаніе издателя о правили и річн см. въ Предисл. къ Аппендиксу п. IV.

(<sup>12</sup>) Розенкампф. о Корич., примъч. стр. 191—192; Восток. Опис. Рум. Муз. 302.

щенныкамъ. Неудивительно, если спископы наши воспользовались нь и равсилали его по своемъ спархіямъ для наставленія дацамъ духовнымъ, отчего вногда и оглавлялось оно въ рукопнсяхъ: «Поучение епископие къ јереомъ», а въ означение источника, откуда завиствовано: «Поученіе епископле въ іереомъ Кирилово», или только: «Поучение къ попомъ Кирилово» п под. (13). Примёры подобнаго отделенія частей отъ цёлаго сочиенія у насъ бывали: такъ отдълена была заключительная иолнтва мнтрополита Иларіона отъ его Слова о законъ и благодати и употреблялась въ церквахъ въ день новолётія и при другахъ случаяхъ. Кромѣ того извѣстно, что наши переписчики вербяко позволяли себв подраздблять, вногда не совсвиъ удачно, доводьно общирныя сочинения на части и ставить налъ частями особыя заглавія: такъ и могло произойти первоначально особое заглавіе надъ завлюченіемъ «Правила» митрополита Кирилла: «Поученіе къ попомъ». А последующіе писцы, принявъ это частное заглавіе за имя отдёльнаго сочиненія, и начали переписивать его отдёльно отъ «Правила», отнюдь не вмёя преднамеренности отделять часть отъ целаго.

Въ самомъ «Поученія» находятся два мѣста, которыя, повидимому, противорѣчатъ мысли, что оно принадлежитъ митрополиту Кириллу II-му. Первое мѣсто мы уже приводили; оно читается: «азъ бо, грѣшный епископъ вашь, вся ркохъ вамъ и ничего отъ васъ не скрыхъ». Но если достовѣрно, что епископы отъ своего лица разсылали иногда это «Поученіе», каждый по своей епархів, они неизбѣжно должны были измѣнять въ немъ, что имъ не приличествовало, и вмѣсто: «азъ бо, грѣшний митрополитъ вашь», писали: «азъ бо грѣшный епископъ вашь», или: «азъ смиренный архіепископъ», какъ читаемъ въ вѣкоторыхъ спискахъ, и какъ могъ назвать себя и митропо-

(<sup>13</sup>) Строев. Опис. рукон. Царскаго 181; Восток. Опис. Рум. Муз. 280. 322 и др. ить (14). Другое ивсто следуеть чрезъ несколько строкъ и гораздо болве важно: «аще ли вто оть вась нелоумветь. нене вспросите; азъ же не лёнюся вамъ глагодати. Аще вто вспротавится вашему правовёрію, мнё повёждьте: азъ обличу н отъ церкви отжену». Митрополиту такъ нельзя было сказать во всёмъ ісреямъ русской Церкви, имѣвшимъ у себя своихъ епархіальныхъ архіереевъ. Но и это мѣсто могло быть нѣсколько измѣнено, при переписхѣ, епископами примѣнительно къ ихъ епархіальному служенію, а въ первоначальномъ текств не четалось ли такъ: «аще ли кто отъ васъ недоумветъ, епископа вспросите: онъ же не обленится вамъ глаголати; аще кто вспротивится вашему правовбрію, ему повбжте: онъ обличить и отъ церкви отженеть?» Предположение это представляется твиъ болье въроятнымъ, что и далъе въ «Поученія» подобное наставленіе священникамъ выражено въ такой же формѣ: «тѣмъ полобаеть съ веливеми вещьмя спископь възвёстити (по другимъ спескамъ: епископа докладывати), да расудити по правиломъ апостольскимъ и отческимъ»... Не сказано: мене... А что при перепискъ сочинений прежнихъ авторовъ у насъ дълаемы были измънения не только маловажныя, но и значительныя, объ этомъ REVERO H FOBODETL.

Впрочемъ считаемъ нужнымъ замѣтить, что на основанія язложенныхъ нами соображеній о «Поученія къ попомъ», какъ сочиненіи митрополита Карплла II-го, и именно какъ заключительной части его «Правила», мы признаемъ подлинность этого сочиненія только впъроятною, а отнюдь не несомнѣнною. Если же смотрѣть на Поученіе къ попомъ, какъ на особое сочиненіе, совершенно отдѣльное отъ «Правила»: въ такомъ случаѣ мы не видимъ достаточнаго основанія приписывать «Поученіе» митрополиту Кириллу II-му даже съ вѣроятностію, напротивъ, нахо-

<sup>(&</sup>quot;) Архісписколь — стонть въ синскѣ, напечат. въ Акт. Истор. I, стр. 160, в въ спискѣ, которымъ пользовался Кульченскій, переведшій в напечатавшій это мѣсто такъ: Ego enim, licet рессаtor, vester tamen Archiepiscopus, omnia dixi vobis...

дних вёроятнёйшею мисль о. Горскаго, что оно написано Кариллов епископомъ, ростовскамъ или и другамъ, жившамъ во времена владичества монгольскаго надъ Россіею.

. Третье сочинение-«Послание въ сину великаго внязя влан. жірскаго Александра» вовсе не принадлежить митрополиту Карпллу II-му и несправедливо ему приписывается. Чтобы убѣдиться въ этонъ, стоитъ только снести указанія посланія съ указаніями латописей: 1) Посланіе писано отъ епископа владимірскаго:. «а выев, сыну княже, говорать авторъ, азъ отецъ твой, епескопъ Володамерьскы»... Могъ ли матрополить Кириллъ называться епископомъ владимирскимъ? Могъ, но только до 1274-го года, потому что, проживая до этого времени большею частію во Владимірѣ, вѣроятно, самъ управлялъ владимірскою епархіев, по крайней мёрѣ, со смерти (въ 1262 г.) ростовскаго еписвона Кирилла, проствравшаго, кажется, свою духовную власть и на Владиміръ (<sup>15</sup>). Въ 1274 году, давъ Владиміру особаго спископа Сераціона, митрополить удалился въ Кіевъ, и рядъ епископовъ владимірскихъ непрерывно продолжался до конца XIII-го вёка (16). Слёдовательно, если митрополить Кириллъ II-й могъ начисать это послание, то никакъ не позже 1274-го года.

Посланіе писано къ княжившему во Владимірѣ сыну великаго князя владимірскаго Александра: «выждь, сыну княже, говоритъ владимірскій епископъ, како были велиціи князи, твои прадѣды и дѣды, и отецъ великым князь Олександръ, украсили церковь Божію клирошаны и книгами, и богатили домы великыми десятинами»... Но изъ всѣхъ великихъ князей владимірскихъ Александромъ назывался одинъ только св. Александръ Невскій, а изъ смновъ его княжили во Владимірѣ двое: Димитрій 1276 — 1294) и Андрей (1294 — 1304). Слѣдовательно «Посланіе» инсано между 1276 и 1304 годами, когда митрополитъ Кирилъ

(\*\*) Этотъ Кирилаъ представляется двйствующимъ и въ Ростовъ, и во Виадиміръ (П. Собр. Р. Лът. I, 201—204).

(<sup>16</sup>) П. Собр. Р. Лът. III, 63; V, 199; Ник. Лът. III, 58; Истор. Росс. Іерарх. I, 333, ивд. 2.

уже не могь называться епископомъ владимірскимъ. потому что во Владимір'я были свои епископы, хотя и жиль по 1280 гола. 3) Въ «Послания» епископъ владимирский напоминаеть князю о разграблении соборной церкви, которую такъ украшали и наибляли десятинами предки его и отецъ: «а нынв... поминаю ти сыну своему о церкви Божін, а самъ, сыну, вёдаешь, церкен та онраблена и домы ен пусты». Когла же это владимирская соборная церковь была ограблена при дѣтяхъ св. Александра, вняжившихъ во Владиміри? Литопись отвичаеть, что въ 1293 гои при князѣ Димитріи Александровичѣ, татарскія полчища, презваеные друглыъ сыномъ Александра, Андреемъ «пришедше. взяща Владимеръ, и церковь владимерскую разграбища, и чулное дно мѣдное выдраша и сосуды священныя вся понмаша», а вслёдъ затёмъ взяли еще четырнадцать окрестныхъ городовъ «и всю землю пусту сотвореша» (17). Значить, послание ч писано послѣ 1293 года къ великому князю Димитрію Александровичу (ум. 1294), или преемнику его Андрею Александровичу (1294 - 1304), и писано отнюдь не митрополитомъ Кириллонъ, который давно уже скончался, а къмъ-либо изъ владимірскихъ епископовъ-Іаковомъ (1288-1295) или Симеономъ (1295-1299).

Укажуть ли на связь этого Посланія съ «Поученіемъ къ попомъ», которое приписывается митрополиту Кириллу? Но связи между ними иѣть никакой, ни внутренней, ни внѣшней: первое обращено къ князю, послѣднее къ священникамъ и трактують о предметахъ совершенно различныхъ; «Поученіе» отдѣляется отъ «Посланія» приличнымъ заключеніемъ и словомъ — аминь. А потому только, что одно сочиненіе помѣщено въ рукописи вслѣдъ за другвмъ, разумно ли приписывать ихъ одному автору? Впрочемъ, отвергая миѣпіе, будто посланіе къ сыну св. Александра Невскаго принадлежитъ митрополиту Кириллу Ш-му, мы тѣмъ не менѣе считаемъ это «Посланіе» замѣчательнымъ памят-

(") Нихон. Лът. 111, 90. Снес. П. Собр. Р. Лът. I, 228; 111, 65; V, 201; VII, 180.

И. Р. Ц. Т. V.

26

никонъ нашей небогатой древней литературы: оно несомивнио относится въ концу XIII-го въка и написано владимірскимъ ещескопомъ Іаковомъ или Симеономъ.

Равнымъ образомъ и четвертое сочинение-«Слово на соборъ архистратига Михаила», доселѣ извѣстное только по одному списку XVII-го или XVIII-го въка, вовсе не принадлежить митрополиту Кирилау II-му и несправедливо ему прицисывается. Изъ са. маго содержания этого «Слова» можно видать, что оно составлено отнюдь не раньше XV-го вѣка. Въ первой части «Сдова» сочннитель говорить: «и устави Господь уровъ житію человѣческому земли 7000 лёть и что ся собереть въ ту седмь тысящь **H8** лёть святыхъ. ходящихъ по заповёдемъ его, и по закону Божію пожившихъ, и теми святыми исполнить Господь ангельские чины, спадшіе с небесе». Въ послёдней части онъ обращается въ слушателямъ или читателямъ съ слёдующими словами: «се уже видимо, любимін, кончина міру приближися и урокъ жнтію нашему присой, и лъта сокращаются, и уже мало время житія нашего вѣка сего видѣти. Яко же Господь во Евангелів сице: встанеть бо язывъ на язывъ п царство на царство... И вся сія збышася. Глаголеть же, яко по седнихъ тысящахъ лёть приходъ Христовъ будетъ» (18). Не ясно ли, что сочинитель жні незадолго предъ окончаніемъ седьмой тысячи лёть оть сотворенія міра, т. е. предъ 1492 годомъ, когда ожидалась кончина міра? Могъ ли митрополить Кириллъ П.й слишкомъ за два столѣтія до этой предполагавшейся кончины выразиться: «се уже видимо кончина міра приближися и урокъ житію нашему присић, и уже мало время житія нашего въка сего видёти?» Кромѣ того, хотя въ концѣ XIV-го вѣка мысль о кончинѣ ніра по истечения седми тысячъ лётъ уже извёстна была нашимъ предкамъ; но существовала ли она у насъ еще въ XIII векъ, не знаемъ (19). Напротивъ, въ XV столѣтін она распространена была и въ Греціи, какъ свидѣтельствуеть тогдашній греческій

<sup>(&#</sup>x27;\*) Чтен. Моск. Истор. Общ. 1847, № 8, отд. IV, стр. 3. 18.

<sup>(\*\*)</sup> По свидательству Ецифанія, описавшаго житіе св. Стефана перискаго (ум. 1396), пакоторые современники его, «скудии суше умомъ», гово-

писатель Іосифъ Вріенній (<sup>30</sup>), и въ Россів. У насъ мисль эта рѣзко обнаружилась три раза: въ 1408 году, когда окончился великій индиктіонъ (13-й) и надлежало сдѣлать пасхальное разчисленіе на слѣдующіе годи, никто не осмѣлился продолжить его далѣе 1492 года: Въ 1459 году, когда пасха случилась въ день Благовѣщенія, многіе по этому самому ожидали кончины міра, и лѣтописецъ привелъ подъ этимъ годомъ замѣчаніе, находившееся въ пасхаліи: «Здѣ страхъ, здѣ бѣда велика... въ онь же чаемъ всемірное пришествіе Христово». Наконецъ, когда миновалъ роковой 1492 годъ, бывшіе тогда у насъ еретики---Жидовствующіе начали укорять православнихъ непсполненіемъ ихъ завѣтнаго ожиданія, и новгородскій архіепископъ Геннадій, по опредѣленію собора, сдѣлалъ разчисленіе пасхальное на первия семьдесятъ лѣтъ осьмой тысячи (<sup>21</sup>).

Если же «Слово на соборъ архистратига Михаила и прочихъ безплотвихъ силъ небеспыхъ», изданное г. Розовимъ, явилось не прежде XV-го въка, то необходимо допустить, что оно составлено изъ двухъ, или даже изъ трехъ другихъ словъ, существовавшихъ прежде. Въ этомъ «Словъ» можно различать два: вопервыхъ, слово подъ заглавіемъ: «о небесныхъ силахъ, и чего ради созданъ бысть человѣкъ, и о исходѣ души», встрѣчающееся въ двухъ сборникахъ Іосифова Волоколамскаго монастыря, въ одномъ съ именемъ Кирилла-философа, въ другомъ съ именемъ Авраамія (<sup>22</sup>); и во-вторыхъ, «Поученіе къ попомъ Кирилово». Первое слово подраздѣляется еще на два, которыя, по всей вѣроятности, извлечены изъ него и встрѣчаются въ

реля: «почто сотворени суть вниги пермыскія или что ради составлена бысть азбука Пермыскія грамоты? И прежде бо сего издавна въ Перми не было граматы... Ныніз же во скончанія літа, въ послідняя дни, на исходъ числа седныя тысячи..., точью за 120 літь до скончанія віку, грамота замы шляти? Аще ли и се требіз есть» (Сбори. моей библ. № 68, л. 244).

(\*) 'Ιωσήφ Μοναγού του Βουεννίου τα παραλεπόμενα. Τ. ΙΙ, стр. 218.

(<sup>31</sup>) П. Собр. Р. Лёт. VI, 181; Просвётитель св. Іосифа Волокоданскаго гл. 8 и 9.

(22) Шевырев. Ист. Русск. Слов. III, 88-89.

26\*

одных и тёхэ же рукописных сборинкахэ, кака особыя лоуче. нія, именно: a) «Слово о небесныхъ силахъ и чего ради созданъ бысть человёнъ на земли», и б) «Слово о исходё душа» ние о мытарствахъ (<sup>23</sup>). Еъ обоямъ последнимъ словамъ приивланъ въ началъ одинъ и тотъ же приступъ, начинающийся такъ: «понеже тайна си не всёмъ откровена бысть и многими человѣкы невѣдома, но яко же Кириллъ философъ рече»... и заставляющій предполагать, что то и другое слово извлечени какого-то сочиненія Кирилла-философа (<sup>24</sup>). Не къмъ-то изъ знаемъ въ какому въку принадлежатъ помянутые сборники Волоколамскаго монастыря, заключающие въ себѣ слово «о небесныхъ силахъ и чего ради созданъ бысть человѣкъ, и о исхоав души». Но слово собственно о исходе души, по всей ве-**ДОЛТНОСТИ.** ЗАИМСТВОВАННОС изъ этого, существовало еще въ XIV въкъ, равно какъ и «Поученіе къ попомъ» извъстно по списку того же XIV-го вѣка (25). Значитъ, авторъ «Слова на соборъ архистратига Михаила», писавішій не раньше ХУ-го вѣка в выючившій оба эти сочиненія въ свое слово, несомнённо воспользовался пмн.

(<sup>22</sup>) Обѣ эти статьи находятся въ однихъ и тѣхъ же Сборникахъ-Румянц. Мув. (Опис. стр. 227), Царскаго (Опис., стр. 86. 88. 141. 142. 381) и моей библіотеки-N 72, п. 303 об. и 333. Сж. также Рукоп. гр. Уварова, т. II, выпуск. I, стр. 109-120.

(<sup>24</sup>) Опис. Рум. Муз. 227; Царск. 141—142. Нѣкоторын соображенія о происхожденін этихъ словъ—см. въ нашей Истор. Русск. Церк. III, 146—147, примѣч. 249. Первое слово «о небесныхъ силахъ и чего ради созданъ быеть человъкъ» раздѣлено еще на два особыя слова, взъ которыхъ одно надписывается: «Слово св. Кирияла о небесныхъ силахъ», а другое—«Слово св. отда Кирияла о первозданнъмъ» (напечат. въ Православн. Собесъд. 1859 г. I, стр. 252—258). Въ «Обзоръ Русск. дух. литературы» оба эти слова, равно какъ и слово о мытарствахъ, приписаны Кириялу, епископу ростовскому (стр. 54), а Слово на соборъ архистратига Михаила, въ которое всъ оня внесены или взъ котораго всъ заимствованы цъличомъ, приписано митрсполиту Кариялу II-му...

(<sup>35</sup>) Первое слово по двумъ спискамъ XIV или начала XV въка (Опис-Рум. Муз. 234. 507) напечатано въ Историч. Чтен. П.-го Отдъл. Ак. Наукъ 1854—1855 г., стр. 224—231. Послъднее-помъщено въ «Златой Цъпи», относимой къ XIV в., откуда в напечатаво въ Приб. къ Тв. Св. Отд. I, 428.

. Bigitized by Google

. Самымъ яснимъ доказательствомъ и той мисли. что «Слово на соборъ архистратита Михаила» писано не митрополитомъ Карилломъ П-мъ, и не раньше ХУ-го вѣка, и той, что оно составлено или сшито изъ сочинений, прежде существовавшихъ, служить слогь этого «Слова». Стонть только прочитать двё, три его страницы и сравнить съ «Правиломъ» митрополита Кирилла, чтобы замётить, какая между неми разность. «Правило» нашесано не совсёмъ удобопонятно, исполнено древними оборотами ръчи и вообще довольно сжато: а «Слово» — ясно, свободно, -улобопонятно и отличается многословіемъ, какъ начали у пасъ писать съ конца XIV и начала XV въка, со временъ митрополята Кипріана, ісромонаха Епифанія (ум. 1420) и другихъ. Если разсмотримъ «Слово о исходѣ души или о мытарствахъ» и «Поучсние въ пономъ» въ томъ видѣ, какъ они встрѣчаются отлёльно въ рукоппсяхъ, в въ томъ, какъ они внесени въ «Слово на соборъ архистратига Михаила», то убѣдимся, что въ послёднемъ «Словѣ» они изиѣвены, поновлены, распространены многословіемъ и вставками.

Вотъ, для примъра, взображение первыхъ десяти мытарствъ:

Въ словѣ о всходѣ души.

«Первое мытарьство оболгание, едико будемъ лгали отъ оуности и IO. старости; второе мытарьство — оклеветание. елпко человѣкы оклеветахомъ; третее мытарьство - зависть, елеко комоу заведбхомъ; четвертое мытарьство-иже будемъ гнѣвъ держали долго на кого когда; 5-е мытарьство — ярость съ гиввомъ ни на чада, или на рабы, вли на всякаго человѣка: Въ словѣ на соборъ арх. Михаила.

«1-е мытарство оболганіе, пже когождо оболгахомъ въ животъ семъ, отъ юности и до старости маститыя. 2-е мытарство оклеветаніе, елико есмя въ житія семъ живуще на земля многія человъки оклеветахомъ языкомъ своимъ. З-е мытарство зависть, елико есмя на земли живуще, многимъ человѣкомъ во всѣмъ завилѣхомъ. 4-е мытарство лжаелико есмя на земли живуще, многимъ человвкомъ лгали BO 60 всемъ житія своемъ. H TT

6-е-гордость («елико коли разгодвхомъ», т. е. разгоривхомъ); 7-е — бочесловие в срамословие и бестоул. вая словеса и плясание («еже») и въ пирду и свадбахъ («и на свадбах»), и въ павечерницахъ, и на игрищехъ и («на») оулецахъ; 8-е — грабленіе («рвзопманье, гребленье») насильное п рѣзопмание п мездоимание; 9-е — тщеславие. когда створяхомъ хвалы ради человѣча («славы ради хвалы человъческыя»); Ħ 10-е-сребродюбіе и злато-JMbie.

содержатся лже наши оть юности и до старости. 5-е мытарство ярость, когда мы жихомъ на земли, и со многеми челова. ки бихомся и ярихох..., и гизвъ нашъ на кого долго имълн. на отца или на матерь, или на бра-TID. и на чада, или на рабы своя и Ha. всякаго человѣка 6-е мытарство гордость, вже есмы на съмъ свътъ предъ человъка величалися въ богатствъ своемъ разгордѣхомъ. 7-е мытарство и буесловіе. и празднословіе. п срамословіе, п нна безстылная словеса, и плясанія въ пирѣхъ. свадьбахъ и в вечеряхъ и на и на игрещахъ, и на улицахъ, и басни бающе, и вощувы творяще, я всякія позорныя вгры, соибли сатонинскія, и плесканіе ручное, и скакание погами и всякія повестныя зоры испытаеми ту суть. 8-е мытарство рёзовманіе и чюждее грабленіе съ насиліемъ, и мздоиманіе, и еже по мздѣ другъ друга судяще, я мзды себв пріемлють. 9-е мытарство тшеславіе, еже жили есия ሮችሄጜ свётё. славил(в)ся П8. самохотіемъ своимъ и не быша блази, но возносилися славы ради и хвалы человѣческія, все то 10-е мытарство есмя твореле. златолюбіе и сребролюбіе, міра сего прелестнаго.

- 406. ----

Непосредственно послё изображенія мытарствъ въ «Словё на соборъ архистратита Миханла» слёдуютъ обширныя разглагольствія о прощенія обидъ, о любви къ ближнимъ, о милосердія, чего вовсе нётъ въ «Словё о исходё души».— Или вотъ еще сказаніе о кончинѣ міра:

Въ словѣ о исходѣ души.

«Се оуже видимь конець ипроу приближающься, Ħ оурокъ житею скончавается: но оуже мало нашего живота и въка. Вся, якоже рече Господь («сбышася»): въстати пмать языкъ на языкъ, царство на царство, страна на страну, князь па князь («царь на царя и князь на князя»), епископъ на епископа, черьнець на черньца, и братъ на брата. — и боудоутъ глади п нагубы и троуси по мѣстомъ: вся же та въ пачало болѣзнемъ. По скончания же томъ солеце и мвсяцъ помервнетъ («и луна померкнета») въ свитокъ, и силы небесныя явятся, и по семъ («по семь») сыпъ Божин съ славою прідеть, хотя судети всемоу міроу. Сконьчавшю бо ся оурокоу («року») жития, оставьшемся тремь лётомъ седмыя тысящи, боудеть въ та лѣта З царство антиВъ словѣ на соборъ арх. Миханла.

«Се уже видимо, любимін, кончива міру приближися и урокъ житію нашему присиб, и лбта сокращаются, и уже мало время житія нашего вѣка сего вилѣти. Якоже Госполь во Евангелін сипе: востанеть бо языкъ на языкъ и царство на царство, и страна на страну, и царь на цари и князь на князя, и сильный на сильнаго, и святитель на святителя, п чернецъ на чернеца, и сосвдъ на сосвда, и братъ на брата; п будуть глады велицы н пагубы и трусы по мѣстомъ. страхованія же п знамения велия съ пебеси будуть; и все же сіе начало болёзнемъ, п вся сія збышася. Глаголетъ же, яко по седмяхъ тысящахъ лѣтъ приходъ Христовъ будеть. Когда же пришествіе его будеть нивто же въсть: се бо Господь и Апостоломъ утанвъ; обаче убо знаженія ивкая яви предварити. Преди же Христова пришествія пріндеть супротивникъ Христу, мерзость запустёнія, сывъ безаконный, предтеча діаволовъ, и вся-

хрестово; по скончание же 3-го («трен лёть») дарство его («сего»), послѣть Госполь Миханла и Гавринла («Гаврила»), и въстроубять въ рога овня: въ мыгновен («в мегновеньи») ока въскресноуть мертвии; праведници же въскресноуть преже, свётля по добродьтели ихъ, напослѣдокъ же грътиници («преже свътлъ во добродътели ихъ. послёда же грёпинаци») Π0ирачени по злымъ ихъ дъ-JON'S>.

كالإحداد والتواجي والعرام الدومان

والمعادية والمتعادية المتعادية المعادية

the second second second second

and the second second

م وريه ماري دارد مار الم<sup>ار</sup> الإيراني المام ماري

en de la companya de En la companya de la c

and the production of the second

and the second second

3 40

кому нечестію вина, еже есть антихристь; и родится, яко же глаголеть Божественный Ипполять. Папа Рамскій, и преподобный Евремъ Сиринъ, изъ жены скверны, дёвицы, отъ Еврей сущи, колъна Ланова, пже бяше отрокъ Іякову; будеть же царства его три ябта, о немъ сказуеть пророкъ Данівлъ: егда бо узрите во Иерусалимѣ мерзость запуствнія, сндящу на месть свять, -его же Господь духомъ убіеть устъ своихъ: и тогда пріидеть кончина міру. По скончанія же третіаго времени владичества его. паки Господь пашъ. Спасатель пріпдеть со славою, со тмами святыхъ ангелъ судити живымъ и мертвымъ и воздати комуждо противу дѣлъ его, яко молнія блистаяся съ небесе. и отъ страха его вся тварь потрясется, солнце и луна померкнуть, и звъзды небеспыя спадуть яко светокъ; п нослеть Господь архангелы своя, Михаила и Гавріпла вострубити в рога овня, и гласъ трубы, глаголющь в грозою: востаните спящів, се прівде женихъ. Тогда отверзутся гробы и услышить истлёвшая персть великое и страшное пришествіе Спасителево и в мгновенія ока востанеть всяко родство человѣческое, съ своеми тѣлссы

- 409 -

и душами. И пріндуть внезапу отъ конець земли въ Иерусалимъ, яко среда міру той. И прежде возстануть праведнія свѣтля по добродѣтемъ ихъ, послѣди же воскреснуть грѣшницы, и помрачени будутъ злыми своими дѣли».

Нельзя не замётить, что и въ Словё о исходё души, даже по древевйшимъ его спискамъ, конца XIV-го и начала XV-го вёка, которыми мы пользуемся, говорится о кончинё міра съ окончаніемъ седьмой тысячи лётъ, но говорится такъ, какъ можно было говорить за столётіе, если не за два, до этого предёла. А составитель «Слова на соборъ архистратига Михаила» выразилъ то же самое гораздо сильнёе и такимъ образомъ, какой естественъ былъ человёку уже довольно близкому къ ожидаемой эпохё.

Но для насъ интереснъе видёть, какимъ перемёнамъ подверглось въ «Словѣ на соборъ архистратита Михаила» «Поученіе къ попомъ», приписываемое нами, съ вёроятностію, митрополиту Кириллу II-му. Представимъ три, четыре выписки:

Изъ поученія къ попомъ.

«Слыши, Іерей сборе преподобный! Къ вамъ ми слово. Понеже вы нарекостсся земний ангели, небесний человѣци. Вы со ангели предстоите у престола Господня; вы съ серафими носите Госиода. Вы сводите съ нсбеси Духъ Святый и претворяете хлѣбъ въ плоть, в вино въ кровь Божью, человѣкомъ невидимо, и святии бо мнози видѣша. Изъ слова на соборъ арх. Михаила.

«Слыпите убо, отцы о Господѣ, архіерейскій в священноиноческій и нерейскій преподобный и священный соборе, к вамъ ми слово сказати предлежить. Понеже вы нарекостеся по благодати, даннѣй вамъ отъ Бога, и по апостольскому завѣщанію, земнын ангели и небесній человѣци, и свѣтъ и соль земли, яко же глаголеть Божественное Писаніе. Вы же и со ангелы предстоите у престола Господия, я

Вы бо просвъщаете человвки врещеніемъ святимъ; вы связаете, вы разрёшаете. Вами совершаеть Господь тайну спасенія роду человёчьскому; васъ стража постави и пастухы словесныхъ овещъ свопхъ. за пзлпя. HAZE KDOBL CBOD Вамъ преда талантъ свой, его же хощетъ истязати во вторый свой приходъ: каxο будетъ умножили **18**ный вамъ даръ; како будеть упасля словесное стадо Христово: како будеть вблюли святыню вашю неоскверньну; како будеть не соблазныли люди вёрныхъ».

«Лживыхъ книгъ не почитайте; еретикъ укланяйтеся; чародъй обгайте; глаголющимъ не отъ Божественныхъ Писаній загражайте уста. Аще ли кто отъ васъ недоумбеть, мене вспросите. Азъ же не ленюся вамъ глаголати. Аще кто ся противить, мнв посводете Духъ Святый с небесе. н претворяете хлёбъ в плоть Хрнстову, н вино в кровь его, человѣкомъ невилимо, сіе же мноза святія водёша, и нынё достойнія видять. Вы просв'ящаете человѣковъ святымъ крещеніемъ. Вы аще свяжете на земли, Богь не разрѣшить на небесп. RIJ аще разръшите на земли, Богъ не свяжеть на небеси. Вами даеть Господь тайны спасенія роау ·человѣческому, васъ стражи и пастыри постави Господь пастя свое стадо словесныхъ овецъ, за няхъ же Христосъ Богъ нашь продія плотію честную свою н святую кровь, вамъ преда талантъ, его же хощеть многосугубно отъ васъ истязати во второе свое пришествіе на праведнёмъ своемъ судё и испытания. Вамъ же бо есть слово воздати въ будущій вёкъ, за всёхъ человѣковъ согрѣшенія»... И далёе все въ томъ же ролё.

Ложныхъ же книгъ не почнтайте, и отъ еретицъ уклоняйтеся, и общенія съ ними не имѣйте, а буесловцемъ и сквернословцемъ и во всяческихъ богохульникомъ, не отъ Божественныхъ Писаней и суетная и ложная глаголющимъ, яже на пагубу правовѣрнымъ душамъ, устіе заграждайте и возбраняйте, отъ - 411 ---

вёжте. Азъ обличю н отъ церкви отжену. Разумёйте, ка́ко духовныя дёти учити: ии слабость, да не ленивы будуть; ни жостко, да ся не отчають; не дару деля прощающе, ни невзятья ради горко наскакающе. Разумёйте, кого отлучити тёла и крови Господни, кого ли отъ церкви, коли оть оглашенныхъ, на колико время».

«Челядь же выбяте въ ваказанія учения Госпочня: довольно имъ творите кормлю и порты. И люди тому

Писаній святыхъ слово прінмше. Иже убо кто отъ васъ нѣсть чему в разумѣ достяженъ, той искусивишаго вопрошаеть. Аще ли кто будетъ сопротивлятися соборные церкве преданию и вашему поучению по святыхъ отець указанію, и вы таквхъ по церковнымъ правидамъ и по святыхъ отецъ законноуставныхъ положепии общимъ праведнымъ судомъ воздавайте, и на истонны пута ведущи, въ въчный животъ наставляйте: збльно жь непокоряющихся и превословящихъ и отъ церкви отжинайте, донлежь псправятся и на истинный путь обратятся. Прочее жъ убо паки глаголю: научите, запретите, настойте, понудите люди Божія ко благочестію, яко время убо обуреваемо есть, и дніе лукавіц суть, и люди на зло увлонешася. Того ради дѣти своя духовныя неослабно наказуйте страху Божію, и отъ всявихъ богомерзвихъ дѣзъ возбраняйте, ово моленіемъ, ово набазаніемъ отъ Божественныхъ Писаній. Къ симъ же разумбите, кого отлучити и отъ тъла Христова, таже и отъ церкве на колико либо время».

«Челядь же свою наказуйте страху Божію, и гладомъ не морите, ни наготою, ни босотою не томите, по любите вхъ яко

же научите, первие сами въ богобоязньствъ пребывающе, не обидяще, не крадуще, не лжюще, не упивающеся, н останущеся всякоя неправды. Си бо вся любя вы написахъ. Сеже творите: молитва ваша отъ бога услышена будеть; на земли нашей налога отъ погании утъшаться, обильемного Господь намъ подасть, аще ли въ волу Его бу-

дехь, заповѣди Его тво-

ряще».

своя уды, или яко Христось всёхъ насъ, тако же творите. дёти своя духовныя навазуйте. И аще сохраните сія вся завѣщанная, то Бога возвеселите, и ангелы удивите, и молитва ваша услышана будеть отъ Бога, н земли нашей отъ иновърныхъ бесермѣискихъ странъ облегчится. и милость Божія на вся страны Русскія земли умножится, и пагуба и тли плодомъ и скотомъ престануть, и гибвъ Божій утолятся, п народы всея Русскія вемли въ тишинѣ и безмолвія поживуть, и милость Божію получать въ нынбшнемъ вбцВ, пачеже въ будущемъ».

Спрашиваемъ всякаго, сколько-нибудь звакомаго съ памятниками нашей древней литературы, можеть ли онъ, на основания представленныхъ выписокъ, признавать «Слово на соборъ архистратига Михаила» произведениемъ ХШ-го въка и приписать митрополиту Кириллу П-му? Что же касается, въ частности, до «Поученія въ попомъ», помѣщеннаго въ этомъ «Словѣ»: то, при самомъ небольшомъ внамания, легко убъдиться, что «Поучение» есть здёсь вставка, и вставка весьма неудачная и неумёстная. Изобразивъ двадцать мытарствъ и потомъ, какъ истязуются на вихъ души добрыя, составитель «Слова» продолжаетъ говорить, какъ истязуются на мытарствахъ души злыя, и, не докончивъ ръчи весьма немного, вдругъ прерываетъ ее длиннымъ обращеніемъ къ собору духовенства, и тогда то уже оканчиваетъ прерванное сказаніе въ двухъ-трехъ строкахъ. Поводомъ въ этой вставкъ, въроятно, послужило то, что въ ръчи объ истязанів грѣшниковъ упомянуто объ отцѣ духовномъ, и именно сказано: «н таковін оба осудятся, отецъ духовный и съ сыномъ своимъ,

прівнуть муку вітную, понеже видая сія гріхи его, и не положиль ему за то епетемии, а онъ такоже, въдаюче, изыскаль себѣ отца духовнаго потаковенка своемъ грѣхамъ, н за то оба осудятся». Вслёдъ за этимъ составитель «Слова» прододжаетъ отъ себя: «бёдно же есть и поползновенно повинующимся избирати себѣ наставныка по своему хотьнію; пбо таковін въ мѣстехъ погибельныхъ шествуютъ. Слышите убо, отцы о Госпоав, архіерейскій и священновноческій и перейскій преподобный и священный соборе, къ вамъ ми слово сказати подлежить. Понеже»... и проч. И изложивъ все «Поучение въ попомъ» въ распространенномъ впдѣ, онъ заключаетъ: «нынѣ же на предлежащее возвратимся. И потомъ воскитима душа та (какая?) лукавыми бѣсы, и биема люте, и не дадуще ей и перваго мытарства проити. И потомъ затворима бываеть во адѣ и во тмѣ я свии смертней, идбже суть души грбшинать отъ вбка затворени, и ту спляще, плачющеся, до дне суднаго и страшнаго».

Но какъ же говорятъ, авторъ «Слова» дѣлаетъ обращеніе къ архіереямъ: «слышите убо, отцы о Господѣ, архіерейскій и священнопноческій и перейскій преподобный и священный соборе?» Не рѣчь ли это митрополита? Нѣтъ, это только распространеніе краткаго начала «Поученія къ попомъ»: «слыши, іерей преподобный сборе», —потому что далѣе во всемъ «Словѣ» самъ авторъ ведетъ рѣчь только къ іереямъ, ни разу не упоминая объ архіереяхъ. А не значитъ ли, что авторъ жилъ въ ХІП-мъ вѣкѣ, при началѣ ига монгольскаго надъ Россіею, если онъ выражается: «и земли нашей отъ иновѣрныхъ бесермѣнскихъ странъ облегчится?» Нѣтъ; такъ могъ выражаться онъ и подъ конецъ монгольскаго ига, во второй половинѣ ХV-го вѣка.

Пятое сочиненіе — «Поученіе къ великому князю Василію», которое встрѣчается въ предисловіи къ «Мѣрилу праведному» и въ первый разъ приписано митрополиту Кириллу II-му въ «Обзорѣ Русской духовной литературы», принисано безъ достаточныхъ основаній. Въ «Обзорѣ» объ этохъ сказано слѣдующее: «древность списковъ и языка указываетъ на древняго сочинителя "Поученія", а тонъ "Поученія" показываетъ въ учителѣ митрополита. Итакъ, по содержанію и языку, кадобко признать

- 413 -

Digitized by GOO

за несомнымое, что велекій князь Васелій, которому предлагает. ся "Поученіе", есть сынъ благовърнаго князя Александра Невскаго, а сочниетель "Поученія"-митрополить Кирилль» (стр. 58). Действительно, списки «Мёрела праведнаго» восходять къ XV-ну и XIV-му веку, и по языку «Поученіе» можеть быть относимо къ XIV-му или даже къ XIII-му въку, хотя отнюдь не дальше послъдней половины и даже четверти, потому что въ «Поучения» приво. дятся извѣстныя слова изъ «Правила» митрополита Кирилла II-го: «не разсѣя ли ны Богь по лицу всея земли? Не взяти ли быша грады наши».... и проч. (<sup>26</sup>). Но, во-первыхъ, въ тонъ «Поученія» рѣшительно нѣтъ ничего, что приличествовало бы только митрополиту, а не спископу и вообще всякому лицу духовному, — въ чемъ легко убѣдиться, такъ какъ большая часть «Поученія» напечатана у Розенкамифа (27). Во-вторыхъ, сынъ св. Александра Невскаго Василій викогда не былъ великимъ княземъ: а изъ великихъ князей, въ послёдней половинѣ XIII-го и въ XIV-иъ в., носили это имя: Василій Ярославичъ (1272-1276)современникъ митрополита Кирилла II-го в Василій Дмитріевичь (1386—1425): чтобы «Поученіе» было писано въ первому, а не ко второму, и если къ первому, то именно митрополитомъ Кирилломъ, а не другимъ вѣмъ-либо, напримѣръ Серапіономъ, епископомъ владимірскимъ (1274-1275), - на это нѣтъ никакихъ доказательствъ. Въ третьихъ, можетъ быть, «Поученіе» написано первоначально въ великому князю не Василію, а Диматрію, и первое имя поставлено вмёсто послёдняго уже позднёйшимъ переписчикомъ, потому что въ нёкоторыхъ спискахъ дёйствительно стопть имя Димитрія (<sup>28</sup>). Но великихъ князей съ этемъ именемъ къ концу XIII-го и въ XIV-мъ вѣкѣ было четверо: Димитрій Александровичъ (1276—1294), Димитрій Михаиловичъ (ок. 1325). Димитрій Константиновичъ (1359—1362) и Димитрій Іоанновичъ Донской (1363 — 1389): чёмъ доказать, что «По-

- (37) О Кормчей, въ примъч. стр. 262-266.
- (<sup>38</sup>) Тамъ же стр. 265.

<sup>(\*\*)</sup> О спискахъ Мърила — см. у г. Калачова о Кормчей, примъч. 56 (въ Чтен. Москов. Ист. Общ. 1857, № 3, отд. 1).

ученіе» писано къ первому, а не къ послёднему, или не ко второму и третьему? Въ четвертыхъ, въроятно, что и имя Диметрія вставлено въ «Поученіе» переписчикомъ, тогда какъ имя великаго князя, которому адресовано было «Поученіе» самимъ сочинителемъ, намъ неизвёстно: потому что въ нёкоторыхъ сивскахъ стоитъ имя князя Михапла, въ иныхъ — князя Владиміра. е еще въ нѣкоторыхъ имя внязя выскоблено (<sup>29</sup>). Наконепъ можно еще сомитваться въ русскомъ происхождения всего «Поученія»: двѣ, три русскія вставки въ него еще ничего не доказывають, когда извъстно, что такія вставки у насъ дёлывались неръдко въ чужія сочиненія. Итакъ, нътъ основанія признать не только за несомпённое, но даже за въродтное, что это «Поученіе» принадлежить митрополиту Кириллу П-му. Въ «Поучения» приводятся извёстныя слова изъ «Правила» митрополита Кирилла о татарскомъ игв? Но развя не могъ привесть ихъ другой писатель, какъ и приводятся они въ одномъ **B**32 поученій владимірскаго епискоца Сераціона, хотя не GVEвально (30)?

Остальныя четыре статьи, приписываемыя митрополиту Кариллу II-му въ "Обзорѣ Русской духовной литературы", еще менѣе могутъ выдержать справедливый судъ критики. Объ нихъ сказано: «за "Поученіемъ къ князю" слѣдуютъ въ "Мѣрилѣ" выииски изъ св. Писанія, изъ "Пчелы", изъ "Русскаго Лѣтописца"; потомъ читаются статьи: а) "Слово на немилостивые князи"; б) "Слово о гордости властителей"; в) "Слово о судіяхъ я клеветахъ"... Всѣ эти четыре статьи, безъ сомклыя, Русское сочиненіе. А что онѣ принадлежатъ митрополиту Кириллу, доказательствомъ служитъ связь ихъ съ "Поученіемъ" великому князю, одинаковость языка и строя, равно и то, что онѣ помѣщены и въ Кормчихъ Кириллова разряда" (стр. 59). Но — а) точно ли статьи суть сочиненіе Русское, —это еще не доказано;

(\*\*) Калачов. о Кормчей, примъч. 65; Шевырев. Истор. Русси. Слов. Ш, стр. 163.

(<sup>30</sup>) См. Сдово 2-е, въ Приб. въ Тв. Св. Огц. I, 105.

6) принадлежить ли «Поучение» митрополиту Кириллу П-му, также не рёшено; в) связи съ «Поучениемъ» статьи не имѣють никакой, напротивъ отдѣляются отъ него, по словамъ самого «Обзора», выписками изъ св. Писания, изъ «Пчелы» и изъ «Русскаго Лѣтописца»; г) по языку и строю статьи имѣютъ такое же сходство съ «Поучениемъ», какъ и съ другими древними нашими сочинениями и переводами ХП—ХІУ-го вѣка; д) въ «Кормчихъ Кириллова разряда», какъ всякому извѣстно, помѣщено много статей не только греческаго, но и русскаго происхождения, вовсе не принадлежащахъ митрополяту Кириллу II-му.

Итакъ, изъ девяти сочиненій, приписываемыхъ митрополиту Кириллу ІІ-му, только одно «Правило» несомнѣнно ему принадлежитъ, а другое, «Поученіе къ попомъ», можетъ быть усвоясмо ему съ вѣроятностію; прочія семь приписываются ему несправедливо или неосновательно (<sup>31</sup>).

Критики, побольше критики, - вотъ чего надобно желать намъ въ исторіи нашей литературы! Знакомясь болье и болье съ нашею древнею письменностію, частію по умножающимся описаніямъ рукописныхъ бабліотекъ. частію по самымъ памятникамъ. двлающимся день ото дня более доступными, мы спешимъ решать литературные вопросы безъ дальнихъ изысканий и соображеній, спѣшимъ первые проязнесть свой приговоръ объ отврываемыхъ сочиненіяхъ в надбляемъ ими авторовъ съ большою щедростію, тономъ смёлымъ и самоувѣреннымъ, на основанія какихъ-нибудь самихъ слабихъ указаній и догадовъ, а иногда и совершенно произвольно: прамфровъ этому можно бы привести безчисленное множество. Такія ръшенія и приговоры, сколько бы ны не обольщали ими сами себя, отнюдь не составляють вылада въ сокровищницу науки и не подвигаютъ ее впередъ; напротивъ останавливаютъ ее и запутываютъ, потому что представляють одни лишнія затрудненія послѣдующимъ изискате-

<sup>(&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ Никоновой автописи (III, 52) приводится еще грамота митропоинта Киридла II-го, которую онъ посыдалъ къ Новгородцамъ для примиревія ихъ съ в. кн. Ярославомъ Ярославичемъ. Но нельзя поручиться, чтобы это быда поддинная грамота мятроподита, а не одно извлеченіе изъ нея: самый слогъ-не Киридлова времени.

- 417 -

лянъ въ той же области, которые не когуть же простираться лалье, прежде нежели пересмотрять, разберуть и опвнять миввія своихъ предшественниковъ. Критики, побольше критики,воть чего намъ нужно желать въ исторіи нашей литературы!

NY.

## Сказаніе о. Андрея о мученнческой кончень Миханда, князя черниговскаго, и боярина его Өсодора.

«Слово новосвятою мученику, Михаила князя Русскаго и Феодора воеводы перваго въ княжения его, сложено въ кратцъ на похвалу святыма отцемъ Андреемъ.

В лёто 6746 бысть нахожение поганыхъ Татаръ на землю христьянскую гибвомъ Божиныт за умножение грбхъ ради. Овин убо затворяхуся въ градъхъ; Миханлу же бъжавшю во Угры; иния же бъжаща въ земли дальнип, инии же крыяхуся въ пещерахъ и въ пропастёхъ земныхъ, а иже въ градёхъ затворишася, ти исповъданиемь и со слезами Богу молящеся, тако отъ погавихъ немилостивно взбъени быша; а внии же крияхуся въ горахъ и въ пещерахъ, и в пропастехъ, и в лъсъхъ, мало отъ тіхъ остася. Тіхже ні поколеціхъ времяніхь осадиша въ градъх, изочтоша я в число и начаша на нихъ дань имати Татарове. Слышавше же се, пже бяху ся разбъгли на чужи земли, в возвратешася князи, и все людне на свое земли, что ихъ избылося. Начаша ихъ звати Татарове нужею, глаголюще: не подобаетъ жити на земли канови и батиевъ, не поклонившеся имя. Мнози бо вхаша и поклонишася канови и Батыевь. Обычай же вмяше Канъ и Батый, аще убо прибдеть вто повлонится ему, не повелъваще первое привести предъ ся, но приказано бяше волхвомъ вести сквозё огнь и поклонитися кусту и идоломъ. А нже съ собою что приношаху дары цареви, отъ всего того взи-27

И. Р. Ц. Т. V.

1. 2. 1 ta ... 

мающе волсвя, вметахуть первое во огнь, то же пред царя пушахуть самёхь и дары. Мнози же князи с бояры своими идаху сквозв огнь и поклоняхуся солнцю и кусту и идоломъ, слави ради свёта сего, и прошаху кождо вхъ власти; они же безъ взбранения даяхуть имъ, вто которыя власти хотяше, да преистятся славою свёта сего. Блаженному же князю Миханду, пребывающу въ Черниговъ, видя многи прельщающася славою свъта сего, посла Богъ благодать и даръ святаго Духа нань, и вложн ему въ сердце бхати предъ царя и обличити прелесть его, ер же астить крестьяны. Блаженный же князь Миханлъ разгоревся благодатію Божіею, хотя бхати и къ Батыеви, п прибха къ отпр своему духовному, повёда ему глаголя: хощу ёхати въ Батисва. И отвѣща ему отець: мнози ѣхавше и сотвориша волю поганаго. предсташася славою свёта сего, вдоша сквозё огнь и поклонешася кусту и вдоломъ, в погубыша душа своя; но ты, Миханле, оже хочеши Бхати, не створи тако, ни иди сквозъ огнь, ни поклонися кусту и идоломъ ихъ, ни брашна ни пития ихъ не прими во уста своя, но асповѣжь вѣру христьянскую, яко недостоить христьяномъ ничему же вланятися твари, но токмо Господу Богу Інсусу Христу. Миханлъ же глагода ему: молитвою твоею, отче, якоже Богъ дасть тако и будет; азъ быхъ того хотёлъ вровь свою пролнятя за Христа и за въру христьянскую. Такоже в Феолоръ глаголаше. И глагола отець: вы будета в нынешетьъ въпъ новосвятая мученика на утвержение инвмъ, аще тако сотворита. Миханиъ же и Феодоръ объщастася ему се створити и благословистася у отца своего. Тогда отець дасть има причастіе на путь и, благослови я, отпусти, рекъ: Богъ да утвердить ваю и послеть ваша помощь, за него же тщитася пострадати. Тогда Миханлъ Вха въ домъ свой и възя отъ имвния своего, еже на потребу на путь. Многи же земли пребхавшю ему, в доёха Батыя. Повёдаша Батыеви: князь великий Русский Миханаъ прибхалъ поклонитися тобъ; царь же повелъ призвати волхвы своя, волхвомъ же пришеднимъ предь онь глагола имъ царь: еже есть по обычаю вашему створите Миханлу князю, потомъ приведёте его предъ ия. Онёмъ же шедшимъ в Миханлови, и глаголаша ему: Батый зоветь тя. Овже, поемь Феодора,

и иляше снимъ, в дондоша мъста, идъже бъ навладень огнь со и странь. Меози же погании вдяху севозь огнь и покланяуся солецю и идоломъ. Волхви же хотъша Миханла вести Ħ реодора сквозь огнь; Мехавлъ же и Феодоръ глаголаста имъ: е достоять христьяномъ ходити сквозъ огнь, на покланятись, ит же ся сни кланяють; тако есть вбра христьниская не почанятися теари, но покланятися Отцю и Сыну и Святому Духу. Инханлъ же глагола Феодорови: луче намъ есть не вланятися. му же ся си вланяють. Они же, оставльше ю на ибсть, вдеже бста приведена, идоша и повъдаша цареви: Михаилъ повелъния гвоего, царю, не слушаетъ, сквозъ огнь нейдеть, а богамъ твоть не кланяеться; глаголеть: не достоять хрестьяномъ ходити квозѣ огнь, ни покланятися твари, солнцю и пдолом, но токмо манятися створшему вся си, Отцю и Сыну и святому Духу. Парь же, взьярився велми, и посла единого отъ вельможъ своиз вменемъ Елдегу и глагола ему: рцы Миханлови, почто повегінне мое преобидівль еси, богомъ монмъ не поклопился еси; но тсель едино отъ двою избери собъ, или богамъ моимь поклоншвся, и живъ будеши, и княжение примещи; аще ли не помонишися богамъ, то злою смертью умреши: Елдега же, притавь, рече ему: тако глаголеть царь, почто повелёние мое преобедель еси, богамъ мовмъ не поклонился еси, и отселе едино оть цвою избери собъ, или богамь моных поклонищися и живъ биеши. и княжение свое все принмеши, аще ли не поглонишися богамъ, то злою смертью умреши. Тогда отвеща Миханлъ: тобъ, царю, вланяюся, понеже Богъ поручилъ ти есть царство свёта ию, а емуже велиши поклонитися, не поклонюся. Рече ему Елдега: Михаиле, вёдая буди, мертвъ есн. Михаилъ же отвѣща чу: азъ того хощю, еже ми за Христа моего пострадати и за вравославную вбру проліяти кровь свою. Тогда глагода ему внукъ по Борисъ, князь ростовский, с плачемъ многимъ: господине, иче, поклонися; такоже и бояре глаголаху: вси за тя принмемъ Интекью со всею властию своею. Тогда глагола имъ Миханлъ: не ющо токио еменемъ христьянъ зватися, а дёла поганыхъ твората. Егда же глаголаше въ нимъ Маханлъ, Феодоръ глаголаше в собъ, еда како ослабъеть Михаплъ молениемь сихъ, помянувъ

27\*

женьскую любовь, и лётей ласкание, и послушаеть сихъ. Тогла помянувь Феодоръ слово отца своего, и рече: Михаиле, поминны ле слово отца наю, еже учаше насъ отъ святаго евангелна: рече Господь: нже хощеть душю свою спасти, погубить ю, в нже погубить лушу свою мене ради, то спасеть ю; и паки рече: как польза человѣку, аще и всего мира царство прінметь, а душу свою погубить; и что дасть человёкъ измёну на души своей; нае постыдеться мене и словесъ монхъ въ родъ семъ...; исчовъсть мя предъ человъки, исповъмь ѝ и азъ предъ отцемъ монмъ, иже есть на небесвхъ; аще ли вто отвержеться мене предъ человвки. отвергуся в азъ его предъ отцемъ монмь небеснымъ. Сеже глаголющу Феодору въ Миханлови, они же начаша прилёжно, молите и глаголюще, да послушаеть вхъ; Михаилъ же глаголаше въ нанъ: не слушаю васъ, ни души сея погублю. Тогда Миханлъ сойна коць свой и верже въ нимъ глаголя: приимъте славу свъта сего, еяже вы хощете. Слышавъ же се Елдега, яко син не увѣщаша его, тогда тха ко цареви и повъда сму, еже рече Миханлъ. Бяше же на мёстё томъ иножество христьянъ и поганыхъ, п слышаша, еже отвѣща Миханлъ ко цареви. Тогда Миханлъ и Феодоръ почаста пёти собё и, по отпётии, взяста причастие, еже пыа даль бѣ отець ею. И се глаголаху предстоящеп: Мпхаиле, се убійця Бдуть оть царя убивати ваю; поклонитася и жива будета. Мыханлъ же и Феодоръ, яко единеми усты, отвъщаста: не кланяевѣся, а васъ не слушаевѣ славы ради свѣта сего; и почаста пѣти: мученици твои Господи не отвергошася тобе; и паки: страдавше тобе ради, Христе, и прочая. Тогда убийци прифхаша, скочеша с конь и яша Миханла, и растягоша за руцѣ, почаша бити руками по сердцю; посемь повергоша его ниць на землю и бияхуть й пятами. Сему же на долзъ бывшю, нъкто бывъ преже христьань и послёди же отвержся вёры христьянския и бысть погаез законопреступникъ, именемъ Доманъ, сий отрѣза главу святому мученных Миханлу, и отверже ю прочь. Потомъ глаголаша Феодорови: ты поклонися богомъ нашимъ, и приимеши все княжение князя своего. И глагода имъ Феодоръ: княжения не хочр. а богомъ вашимъ не кланяюся, но хощю пострадати за Христа. якоже в князь мой. Тогда начаша Фсодора мучити, якоже в

преже Миханиа; послёже честную его главу урбзаша. И тако. благодаряще Бога, пострадаша и предаша святьи свои души въ рупь Божин новосвятая мученика; святьи же телеси ею повелжень бысть псомъ на снёдь; на многи же дни лежащимъ. Боліев благодатію, соблюденѣ бысть невреженѣ. Человѣколюбецъ же Господь, милосердый Богъ нашъ, прославляя святия своя тголники, пострадавшая за нь и за православную вбру, столиъ огнень оть земля до небесе явися надъ телесема со, сияющь пресвётлыми лучами на утвержение христьяномъ, а на обличене темъ, вже оставища Бога и покланяются твари, и на устрапение поганымъ. Святъп же и честнъм телеси ею нъкими хрвстьяны богобоязнивыми схранень бысть. Бысть же убление, ею въ лето 6753 месяца Сентября въ 20 день, сюже молитвани мостойные будемъ вси обрѣсти милость и отпущение грѣховъ отъ Госпола Івсуса Христа въ ныпѣшний вѣкъ и въ будущий, славяще ввупѣ Отца и Сына п святаго Духа вынѣ и присно и въ вѣка вѣкомъ. аминь».

(Изъ Сборн. Новгор. Соф. библ. XIV-XV-го в., № 378, л. 192-197).

#### M VI.

Отрывокъ изъ поученія св. Петра митрополита.

.:

e te di

Отрывокъ изъ поученія святителя Петра, не находншійся въ спискѣ, напечат. въ Прибавл. къ Твор. Св. Отц. П, 85—90, и найденный въ другомъ спискѣ. Послѣ словъ: «тогда же возиожете и дѣти своя духовныя научити», помѣщенныхъ въ печатномъ спискѣ на стр. 88, строк. 13—14, находится слѣдующее отдѣленіе по новому списку: «всякъ бо, рече, творя и уча великъ есть въ царствіи небеснѣмъ. Долъженъ бо ерѣй молитву приносити Боговѣ преже за сл. також и за людская прегрешенья,

дътн ж своа поучати преже страху Божію духовныя, такоже покаяныю о грёсёхъ, любви, протости, смиренью, милостина, Безъ эпитемыи дътей своихъ не дерьжите, но подайте заповъдь протных грёху комужно по своей селе: во время полобно связати, въ время разрѣшити. Поучайте же дѣти своа всегда улалятеся оть блуда и пьянства, оть чародбиства, оть волхвования. отъ рёзонныства, отъ запукъ и отвстхъ кобій, и отвстхъ мпрыскахъ двлъ, да не будуть раби грвху. Аще бо, двти, творите тако и учите, якоже вы есмь написаль по закону Божию; тогла возможете рещи Богови: Господи, се мы и дъти, иже ны еже си далъ. Тогда же прінмете похвалу отъ Бога и радость неизглаголаньную. Аще, дёти, сего не творите и не упасеть стада своего: велика вы пагуба ждет и вѣчное мучение. Ничто же бѣ Боговѣ всего сего свѣта божества противу единой души человѣческой». Затёмъ слёдують слова: «тёмъ же, дёти, Бога ради»... и дал., помъщен. съ 15 строки 88 стр. по печатному списку до Самаго конпа.

#### Nº VII.

## Поучение владыки Сарайскаго Мателя.

«Поучение владыкы Матоса Сарайскаго г детемъ ноемъ.

Чяда моа милаа! Пръвое — имёнте вёру праву къ Богу, Отца н Сына и Святаго Духа; потомъ же и въ послушаніе святихъ его апостолъ и святыхъ отецъ, иже пострадаша Христа радя, въ вся дни живота своего въ послушаніи блюстися, да не погыбнемъ, якож бо пръвое погыблъ бѣ Адамъ съ Евгоп, и услыша Богъ. Любовь же имѣйте къ всѣмъ, богату и убогу, къ нищимъ и бѣднымъ, въ узахъ страждущихъ, якоже Хрпстосъ къ всему міру, не избирая, дая намъ образъ, не избираа собою, прівде съ небесе и родиси отъ дѣвы въ врътпѣ. О милостивый Господи, насъ ради съ человѣки поживе и крещеніе пріа, не имѣа грѣха, и преобразися свѣтло, увѣреніа ради нашего. Связанъ и въ темници затворенъ бысть, намъ же повелѣваа въ таковой бѣдѣ не сътужати себѣ. На крестѣ распятъ бысть, намъ всяко спасеніе сътворяа, и въ гробѣ полежавъ, не имѣа грѣха, и въскресе, изводя ны на свѣтъ, и възыде на небеса, повелѣваа намъ въсхытитися, по Апостолу, въ срѣтеніе. Все же то сътвори любовію или волею, да научитъ ны собою хытрости спасеніа, хотя ны спасти и отъ мукы въ предилущій вѣкъ.

Се и еще молю вы, слушанте, пость пивёте чисть, егда достоять въ постныя дви поститися, да приеметь свётлость. Якоже Моусей и Иліа постомъ и молитвою огнь угасища, такоже и ен, постящеся, нащимъ раздробляете хлёбъ свой и убогыя милуйте, нищимъ и немощьнымъ, п на улицахъ лежащихъ и сънашихъ, постщайте сущая въ темницяхъ, и въ бъдахъ милуйте и утёшайте, нагыя одёвайте, босыя обувайте, сприхъ доизчанепь не толцѣте, но цаче милуйте и гладомъ не морате, ни наготор. То бо суть домашния нищии: убогый бо себѣ инде испросить, а сін въ твои руцѣ зрять. Правымъ же помогайте, а грѣшвыя милуйте; странныя въ домъ свой въводите в отъ трацезы своеа напитайте я, въдовиць призирайте, въ бъдахъ сущая избавляйте. Старци чтите, попы и діакони, яко служители Божін суть. Челядь же свою милуйте и учите ѝ на спасение и на покавніе, старыя же на свободу отпущайте, уныя на добро и на послушание поучайте, якоже Авраамъ, кажа отъ разбоа и отъ татьбы. Сусѣда же не обидите и не отемлите отъ него земли; рече бо Мочсеови Господь: пришельца не обидите. Ахавъ бо н Азавель погыбоста отвманія ради земли, и Нафанъ же и Авировъ такоже поглоти я земля имъніа ради неправеднаго. Пре Златоустви же Іоанв Еудоксіа царица не погибе ли отнизніа ради винограднаго? Богъ бо не сдиному человѣку велить Ha земли жити, но и многымъ; темже, братіа, блюдетеся и не отемлите чюжаго.

Манастыри же блюдите, чяда моя, то бо суть домове святихъ в прістанище сего. И въшедше видите игумена, насуща стадо свое, и черньци въпрекы не глаголюща страха ради Божіа. п ового видите, горъ рупь въздъвша и очи долу имуща, и сердие гори у престола Вожіа, вногож плачющася въ келін своей, напа лежаща, яко на дёлехъ стоаща, акы испёплын, а другие у церкви стоаща, яко камены, непреступны и мрътвы, къ Господу възглашающе, за весь міръ хотя Бога умолнти; овін же въ монастырехъ, иніи же въ пещерахъ и на стяърѣхъ около Іеруса. лима и по всен земли, выъ же мяса костемъ прильпоста сухоядію, вже могуть вѣрою въ сердци въскорѣ всяко прощевіе творати, рекше больнымъ и недужнымъ помагати, всякого гифва Божіа и напасти молитвами своими. Всяку скорбь отженѣте, къ святымъ мѣстомъ приходите, у тѣхъ благословеніа просите и абти своя к нимъ посыдайте, благословенія ныъ хотяще, и техъ въ домы своя въводите благословенія ради п поученія ради. якож и Закхей Христа въ домъ свой пріять благословеніа дёля. Епископа же чьтите, якоже Петра и Павла, а въ домы церковныя и въ суды и въ земли церковныя не въступайтеся. Аще же ато епископа не чыстить, да благословеніа отъ него не прінметь ни зде, ни въ будущемъ въдъ: тотъ бо есть всего міра молитвенікъ за ваша душа в домы и за ваше спасеніе. Б'яльци же чыстите попы достойно и діаконы, яко слугы Божіа; ти бо за вы холятвы творять въ Богу по вся дня. Аще ли поймете черныца въ домъ свой или причетника и хощете я чьстити, то болѣ трехъ чяшь не нудите его, по дайте ему волю, да же ся самъ упість в самъ за то отвѣщаеть; а вамъ не надобѣ грѣхъ той. Но паче речено есть въ ветсёмъ законё: приведе къ жертвънику волъ твои и овенъ твои, и козелъ твои, и имѣніа твоа. Петръ же такоже апостолъ въ учени своемъ повелѣ принести къ церкви вся данаа благая. Не язъ слугы Божіа до сорома упонти, но с повлономъ отпустити я и благословение въземши отъ него.

Князю же земля своеа покаряйтеся и не рцёте ему въ сердин своемъ; приясте ему головою свосю, и мечемь своимъ, и мислію своею, и възмогутъ противитися на войнъ князю. Аще ли добръ пріасте своему князю, и обогатёсть земля ваша, и плодъ многъ въспріпмете отъ неа. Аще ли начнете пріяти инѣмъ княземъ отъ своего, то подобни будете женъ блядивь мужать, якоже съ всѣми

бласти хощеть, и послёди же мужь са устережеть ю, и псы сю накоринть, и весь родъ са въ срами будеть велици. Паче и еще глаголю вы, чада моа, яже кто о князё своемъ зло мыслеть къ другому князю, а достойную честь пріемля отъ него, то подобенъ есть Іюдь, вже любимъ есть Господемъ, ти умисли Его предати княземъ жидовъскимъ, купи имъ село крови гроба и съ прочими даръми. Отъ великия печали сътуася съмо и овамо, п отъ всёхъ людій проклятъ, и въ јерусалимъ бѣжа, отъ јерусалама по пути отъ тугы и исчали великыа пріа болѣзнь, и отекъ, ава бочка, падъ подъ полемъ, разсвдеся на полы. Епископьство его прівме внъ, и д'яти его, по пророку, въ хлупу въпадоша: да и вы, сынове мон милые, не мозъте работати иному князю, да въ тоже зло не вънадете. Другомъ же зеликимъ и малымъ покаряйтеся; на шоръ звани будете, сядите на послёднемъ мёстё; по Евангелію бо рече: егда званъ будеши на бракъ, не сяди на преднемь мёстё. Егда кто честыйй тебе будеть званый, н пришедъ звавый тя, п речетъ ти: друже, дажь се мъсто пному,--а ты въстани; тогда начнеши с соромомъ посъдати ниже. Но егда будеши званъ на поръ, шедъ, сяди на послёднемъ мъстъ, ла егда прінде звавый тя и речеть теб'ь: друже, сяди выше,--тогда будеть ти честь и слава предъ всёми людьми, сёдящими съ тобою, яко всякъ възносяйся смиратся, а смарайся възнесеться.

Имѣйте же, чяда, въ сердцахъ свовхъ страхъ Божій присно; писано бо есть: зачяло премудрости страхъ Господень. Поне бо Господь не велитъ ничтоже лихо творити; вѣра бо страхомъ Господнимъ поминати велить смерть па всякъ часъ: поминай страшний день суда. Страхъ бо Господень пріимше перьвія праведниця и спасошася; апостоли Господни и мученикы страха ради терпяще въ пещерахъ и въ пустыняхъ, такоже овы въ горахъ чающе мзды великаго Бога. Такоже и вы, чяда, страха ради Господня все добро творите спасеніа ради своего. Грѣхъ же аще кто творить по діаволю поиущенію, да того же дни покается. Блюстиже ся смерти вънезаану; инсано бо есть: въ чемъ тя застану, въ томъ ти сужу. Тѣмже, чяда моя, будите и вы страхомъ Господнвиъ спастися. Чяда моа, еще вы глаголю: челядь свою коринте, якоже в до сыти ниъ давайте, и обувайте. Или холопа вашего убіють у татбы или робу, то за вровь его тебъ отвёщати и за душу его. Тёмже доволите сироты своа всёмъ, и учите я на врещение и на показние и на весь законъ Божий. Ты бо есн, якс и апостоль дому своему; важи грозою п ласкою; аще ли не учнши, то отвёть въздаси предъ Богоиъ за то. Авраамъ же научи своихъ домочядецъ 318 въсему добру закону и добру нраву. Страхъ бо Господень прінмше, не оцечалятся на старость. Аще не послушають тебе нимало, то жезла не щади на ня, яко же премудрость Божіа глаголеть, до 4 или до 6 ранъ вля до 12. Аще рабъ или рабыня не послушаеть и по твоей воли не ходить, то не щади я до 6 или 12 ранъ; аще ли велика вина, то 20 ранъ; аще ли вельми зла изна, то до 30 ранъ велимъ, а болѣ того не велимъ. Аще тако ихъ кажеши, то душу его спасения, а тёло его пзбавиши отъ мукы, и послё въсхвалять тя любо рабъ, любо рабыни, аще тако кормиши ихъ и добрѣ одѣваещи, да услышить блаженный онъ гласъ Христовъ истиннаго Бога: пріндѣте благословеніи отца моего, наслёдуйте уготованное вамъ царство отъ сложенія міру. А мплость Божів и святыя Богородица и мое благословеніе да будсть СЪ ВАМИ>.

### ₩ VIII.

Древніе списки этого поученія и можетъ ли оно быть признано за сочиненіе митрополита Кирилла І-го.

1. Списокъ краткой редакцій этого поученія указанъ нами въ примѣч. 224. Списка, общирной редакцій намъ извѣстно два: одннъ нзъ «Златой Цѣии» XIV—XV-го в. напечатанъ въ Москвитянинѣ 1851, № 6, стр. 119, и отчасти въ Исторической Христоматія г. Буслаева стр. 478—482; другой находился въ Сборе.

Новгор. Соф. бебл. XIV-XV-го в., по староку ваталогу за № 94, полъ заглавіемъ: «Зборница разная разнихъ св. отепъ». л. 113-115. Въ первомъ спискъ поучение раздълено на 18-ть статей, именно: о въръ, о пость, о сусъди, о монастыръхъ, о епископъ, о попъхъ, о князи, о друзъхъ, о страхъ, о челяди. о женнёй смерти, о волхвёхъ, о тайнё, о снёхъ, о смирснія. о храборствъ, о рабъхъ, о молптвъ; вирочемъ первая статья не сзаглавлена. Во второмъ спискъ, судя по содержанію, только 17-ть статей: вбо статья с рабьхъ не находится, - и озаглавлены только три статьи: о монастырёхъ, о синскупёхъ, о волхвованыи; для заглавій же нікоторыхъ другвхъ статей оставлены ивста, а для заглавій большей части статей не оставлено даже мъста и онъ писаны безраздъльно. До какой степени произвольно и неудачно сдблано раздбленіе на статьи или главы, можно видёть изъ того, что въ статьё, наприміръ, подъ заглавіемъ о пость заключаются наставленія не только о пость, по в о молитвѣ, в о мплосердін въ пищимъ, о синсхожденія въ домашнвиъ, о почтении въ старцамъ, священникамъ я діабонамъ, о милования челади и проч. Третій списокъ обширной редакціи разсматриваемаго нами поученія находится въ рукописи Царскаго XIV-го в. Ж 361. Судя по «Описанию» въ этомъ спискъ поучение раздѣлено только на десять главъ и оканчивается главою о сниха, и слёд. короче, нежели въ двухъ другихъ спискахъ (Описан. стр. 341).

2. Въ «Обзорѣ Русской дух. литературы» говорится, что это поученіе христіаномъ «должно быть признано за сочиненіе» интрополита кіевскаго Кирилла І-го, и въ доказательство представляются слѣдующія соображенія: «Всего важиѣе то, что наставленіе (иоученіе) христіанамъ въ полномъ его составѣ — наставленіе пе епископа, а митрополита. Это ясно показываетъ собою статья о епископѣ; то же видно и по духу всего наставленія. гдѣ, при всей кротости наставивка, высказывается лице съ спльною властію, лице свободно наставляющее и князя и раба. Надобно сказать и то, что поучающій пастырь знаетъ не только все св. писаніе, но знаетъ и постановленія апостольскія, и жизнь учителей восточныхъ; вообще образованность его греческая, а

ее русская, что опять показываеть въ сочинитель высшее их. ховное лице, лице митрополита изъ Грековъ, каковымъ былъ Квриллъ» (--І, стр. 46-47). Но-а) и епяскопъ сарайскій Матоей могъ говорить своей пастве о почитания епископа. особенно заочно, въ своемъ окружномъ посланія, точно такъ, какъ повгородский владыка. Симеонъ прямо наставлялъ въ своемъ поучени своихъ пасомыхъ: «вы, сынове, честь воздавайте своему святителю и отдамъ вашемъ духовнымъ»... (П. Собр. Р. Льт. IV, 118); 6) во всемъ поучения отнюдь не видно такой власти. которая бы не приличествовала синскопу по отношению къ его иаствь, и онъ вовсе здёсь не наставляетъ самого князя, а учитъ только подчиненныхъ покоряться князю земли своея, и не изивнять ему ради другихъ князей; в) поучение отнюдь не показываетъ, чтобы авторъ его зпалъ есе св. ппсаніе и обладаль какиме-либо обшарными познаніями въ постановленіяхъ апостольскихъ и житіяхъ учителей восточныхъ: нёсколько текстовъ п два-три примёра, приведенныхъ изъ всего этого, недостаточныя доказательства; г) ни откуда невзвёстно, кто былъ Матоей, енвскопъ сарайский, Русский или Гревъ; д) если бы даже необходимо било допустить, что поучение написано митрополитомъ и Грекомъ: то отсюда далеко еще до заключенія, будто этотъ митрополнть быль именно Кирилль I-й, а не Максимъ, не Өеогность, ве Фотій вли кто другой.

#### N IX.

# О посланія противъ Стригольниковъ, приписываемомъ дареградскому патріарху Антонію.

Въ Сборникъ Московской Сунодальной библ. № 268 находится статъя подъ заглавіемъ: «А сіе списаніе отъ правила св. апостолъ и св. отецъ далъ владице наугородцкому Алексъю Стефанъ владчка Перемыскый на Стриголники». Оказывается, что

статья эта, вроив начала, есть то самое посланіе, которое сь имененъ воистантинопольскаго датріарха Антонія напечатано въ Акт. Ист. І, № 6. Посему составители Описанія рукоп. Сунод. библ., изложивъ свои сомивнія о томъ, чтобы посланіе могло принадлежать патріарху Антонію, выразили мысль, что «налинсаніе статья скорве даеть право почитать сочинителемь ся епископа перемышльскаго Стефана, котораго вия, досслё исизвёстное въ исторіи пашей ісрархін, невольно напоминаеть собою современнаго ему просвѣтителя Перми, св. Стефана епископа перыскаго» (Опис. кн. IV, стр. 303). А авторъ Обзора Русск. дух. литературы, въ своихъ дополненияхъ къ нему, простерся еще далбе и рѣшительно утверждаетъ, что это «прекрасное посланіе надобно считать за сочиненіе пермскаго просвётителя св. Стефапа» (Прибавл. къ Черниг. спархіал. Вёдом. 1863, стр. 656). Но-1) по содержанию своему послание это отнюдь не можетъ быть признано посланіемъ одного епископа къ другому. На въ началъ, на въ концъ, на въ продолжени всего посланія нёть ни малёйшаго обращенія оть лица одного іерарха въ другому, ни мальйшаго даже намева на то. Напротивъ 2) изъ содержанія посланія видно, что оно писано прямо къ Стригольникамъ. Сочинитель постоянно обращается въ нимъ: «смотрите, Стригольницы, нанначе же еретици.... Рцѣте, еретици, гдѣ хощете попа взяти себѣ.... Како деремусте уничижити святителя.... Вы, еретици, тако глаголите .... и проч. И вообще опровергаеть разныя части ученія Стригольниковь, какъ бы бесблуя съ ними лицемъ въ лицу. Но написать послание прямо въ Стригольныкамъ, жившимъ въ Новгородѣ и особенно BO Исковь, обличать и учить ихъ непосредственно могли только вли патріархъ цареградскій, пли русскій митрополить (которые Абиствительно, какъ извъстно, в обращались съ своими посланіями въ Стригольникамъ), или наконецъ новгородскій владыка, перемышльскій, ня а изъ прочихъ епископовъ русскихъ ни перискій и никакой другой не имѣлъ права и не могъ посы лать въ чужую спархію такого посланія. З) Охотно соглашаемся, что послание, принисываемое патріарху Антонію, повреждено, какъ это замѣчено было и прежними нашими изслѣдователями.

По крайней мъръ, оно могло принадлежать ему и наъ лътописей извъстно, что патріархъ Антоній въ 1894 году дійствительно ирислалъ въ Новгородъ свою грамоту «о проторехъ и исторехъ на поставленияхъ священныхъ», слёд. противъ Стригольвиковъ. (Ник. Лёт. IV, 255) и что митрополить Кипріанъ, находившійся тогда въ Новгородъ, дъйствительно переслалъ оттуда во Псковъ какую-то «патріаршую грамоту» чрезъ полоцкаго владыку Өеодосія (П. Собр. Р. Лит. IV, 194). 4) Если бы даже допустить, что иослание это написано не патріархомъ Антонісмъ, а владыкою перемышлыскамъ Стефаномъ къ новгородскому владыкѣ Алексъю. все же отсюда не слёдуетъ, чтобы оно было написано Стефавуяъ, епископомъ пермскимъ: такое заключение болѣе, нежели сиблое. Пусть исторія нашей церковной ісрархія досель не знала, что тогдашній епископъ перемышльскій назывался Стефаномъ,а она, какъ извъстно, не знасть по именамъ и многихъ другихъ нашихъ прежнихъ епископовъ, -- изъ этого никто, конечно,

не станетъ выводить, что такого епископа перемышльскаго вовсе не существовало.

# `` ⊁ X.

## Обворъ сочиненій интролодита Григорія Самвлака.

Всёхъ сочиненій Григорія Самвлака нзвёстно намъ до 26-тн. Это почти исключительно проповёди, и именно восемь на праздники Господни и Богорсцичные, семь на праздники Святихъ и шесть на дни воскресные, недёльные и на особые случан. Къ проповёдямъ падобно присовокупить три историческихъ сказанія о Святыхъ, полемическую статью противъ Латинянъ и богослужебный стихъ на Успеніе Пресв. Богородицы.

I. Слова на праздники Господни и Богородичные.

Восемь словъ Григорія Самвлака на праздники Господни и

Вогородачение суть слёдующія: 1) въ недёлю Ваій или цеётную, 2) въ великій Четвертокъ, 3) въ великій Пятокъ, 4) на Вознесеніе Господне, 5) на Преображеніе Господне, 6) на Воздвижевіе честнаго Креста, 7) на Рождество Пресв. Богородицы и 8) на Успеніе Пресв. Богородицы.

1. Въ началѣ перваго слова (<sup>1</sup>) видны уже пріемы ораторскіе. «Пакы Спасъ въ Іерусалимъ въскодить, —восклицаетъ проповѣдникъ, —и пакы чудеса! Пакы въскресеніа увѣреніе, пакы мерьтвін въстають! Но не якоже вдовыя сына въскреси, тако и Лазаря! Онаго бо абіе умерша и из града износима отъ одра въздвиже: сего же четверодневна и смердяща из гроба възва словомъ. Тогда убо смиренѣйше божества своего силу открываше, —понеже и еще далече бяше время спасительныя страсти, нудейское възражая стремленіе: нынѣ же, понеже на сіе пришелъ бяше, съ многою властію себе являетъ. Грядетъ же преже пестіихъ дний Пасхы, яко да не смутное праздника съхранитъ, яко до Пасхы радоствое тогда исполнитъ вародомъ: понеже свтованіе тѣмъ предлежаше, на праздникъ тому распинаему, и свѣтиломъ померкшимъ, и земли отъ основанія трясущися».

Въ самомъ словѣ проповѣдникъ по порядку разсматриваетъ обстоятельства и подробности празднуемаго событія, и то показываетъ ихъ прообразовательное значеніе, то сводитъ относящіяся къ нимъ пророчества, то дѣлаетъ перифразъ Евангельскаго сказанія. Напримѣръ: «Изыдоша, рече, въ срѣтеніе Его, — и не просто, но вземше ваия отъ финикъ. И не се токио, но и звааху не кое земное и обычное царемъ благохваленіе, но наче человѣка и Богу единому достойное: осанна, благословенъ прядый во имя Господне, Царъ Цізраилевъ. Осанна — спаси же толкуется по Еврейскому, якоже въ сто и седмьнадесятомъ исалмѣ преведено бысть отъ седмьдесятихъ. Господи спаси же—

Ł

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Списки этого слова находятся — в) въ Сбори. Новг. Соф. библ. № 524, л. 107, подъ заглавіемъ: «Григорія, архіепископа Россійскано, слово въ недалю цвѣтную», и б) въ библ. Толстов. отд. І, № 256: «слово въ недълю цвѣтную Григорія архіепископа Россійскано», — при чемъ въ свобкахъ замъчено — Дажелака.

еже на Бога единого всходить. Аще ли же вто-либо прится ыючень быте сей рёче тогдашених царей благохваленію, да сишеть Давида въ псалив поюща: не спасется царь много силою, и исполниять не спасется множествомъ кръпости своея. Иже убо себе спасти царь не могъ бы многою силою: како оть толика множества на спасение призыватися хотяаще? Но сіе отъ богоотца пророчьскы речено бысть издавна, нынъ же ковець пріать. Кому бо оть царей рекоша сіе, еже благословень ирядый во имя Господне? Ни кому же; но ниже вого отъ npoрокъ тако почтошя тогда отци ихъ. Но взыщемъ, кто сихъ водвиже, кто научи таковѣмъ образомъ того срѣтати, кто упремудри тако, звати, кто таково съплясие толикымъ народомъ вложе, кто непознаваемыя отъ различныхъ мъстъ люди въ единогласіе благохваленія управи, кто простыя невѣжда, на селехъ живущая богоподобными хвалами и паче о Немъ писаными усрѣтати сътвори. Кто виъ, развѣ иже вся двйствуяв Духъ святый?...» Или вотъ другой прим'връ: «Радуйся зъмо дщи Сионова, -- не отчасти, не в мёру, но зныло, паче всёхъ радостеп, бывшихъ в тебъ. Забуди, рече, первыя радости, въ благоденьствінхъ твоихъ усрётьшая тя: понеже злодёйства живущихъ в тебѣ умножишася, на злоденьство благоденьствіа твоя преложиша, и веселіа праздникы твоя на плачь и сътованіе; понеже посъщение истинныя радости далече бяше отъ тебе. Нинъ же зѣло радуйся: грядсть бо, уже в тебѣ есть, омиваяй тя отъ беззаконії твонхъ своею кровію, избавляяй тя изъ руки врагъ твоихъ, подинсуя ти свобожение не узръти злаа к тому. Се Царь твой ирядеть тебы кротокь и спасаа. Слыши сего кротка и спасающа; да не мыслиши такова быти, якоже Давида, понсже и онъ царь бъ, и кротокъ нарицаашеся, - якоже молятся въ пѣсни, уже отъ пленении людии: помяни, Господи, Давида и есю кротость его,-в Голнафа убити, п побъду въздвиже Иізранлю, и отраду не малу. Но крстокъ есть, повеже яко овча на заколение грядеть, яко Богъ же ада устраши, и Лазаря въскреси многою властію, и небесная съ земными съсдинити хощеть кровію завѣта своего. Радуйся зило дин Сионова, проповидуй дин Исрусалимова. Что повелъваении, о пророче, проповъдати?

Проповвдуй, въздвижа гласъ, величіа Божіа: понеже призрѣ на смиревіе твое Царь твой, понеже въдаритися грядеть в тебь. еже погубити оружіе изъ Ефрема, и конь изъ Ерусалима, и потребити оружие бранное. Се бо о немъ же пророкъ глагодаате: мухъ съкрушить и сломить opyxie, u uumb съжжетъ онемь. Проповёдуй зёло радостныхъ гласомъ: повеже Избавитель посѣти тя, понеже Свободитель помплова тя, да не к тому в работу будеши, да не к тому в страсѣ и подвизѣ, но въ смирени и тишинѣ велицей будеши, яко оружіа и меча на орада и серпы прековати; занеже не к тому копіе врагъ твоихъ ко вратому, приближится. Крестъ бо Царя твоего посръдъ тебе станеть, съхраняяй тя. Проповъдуй дщи Іерусалимова, - проповылуй, яко оть Сиона изыдеть законь и слово Господне оть Ісоусалима. Посли проповёднікы дщери Вавилоньстей, сътрывпей тя и плёнившей иногда; сказуй той пришедшую ти славу н раность.... Посли и на въстокы благовъстіа: ибо вистоко имя Ему, якоже въ псалыт пишетъ, - и истинно есть писание: въсія бо намъ въ тмѣ п сѣни смертиъй сидящимъ. Посли на запады, възвѣщая възшедшаго на запады, да яко вся сдержа и всполнать своя славы, и на лучышая възведетъ. Къ югу же не труди посланнікы, — самъ бо оттуду прінде по Аввакуму: Бого ото юга пріидеть».... п проч.

Заключеніе слова состоить изъ нѣсколькихъ строкъ: «Егоже (т. е. І. Христа) и мы нынѣ съ отрокы, яко побѣдителя смерти, вспѣваемъ; яко Царю и Богу нашему, покланяемся-- сподобити насъ и тридневному своему въскресенію, въ второе же Его пришествіе достойны сътворитъ насъ срѣсти Его на облацѣхъ по блаженному Павлу, и съ чистою съвѣстію явитися лицю Его, и тако всегда съ Нимъ быти. Яко тому подобаетъ слава и держава и покланяніе, съ безначальнымъ Отцемъ и с пресвятыхъ Духомъ, нынѣ и присно и въ бесконечныя вѣкы, аминь».

2. Слово въ великій четвертокъ (2) вовсе не имѣетъ присту-

(<sup>2</sup>) Въ Сборн. Новгор. Соф. библ. № 524, л. 208, оно озаглавлено: «На часъхъ въ святый великій четвертокъ—слово Григорія, *иниха* в пресентера, И. Р. Ц. Т. V. 28 иа, а прямо начинаеть говорить о тёхъ великихъ событіяхъ, которыя совершились въ этотъ день. Оно состоитъ изъ трехъ частей: въ первой ораторъ бесёдуетъ о преданіи нашего Господа І. Христа Іудою Искаріотскимъ; во второй-объ установленін Господомъ таинства евхаристіи, при чемъ сильно возстаетъ противъ Латинянъ за употребленіе ими опрёсноковъ; въ третьей, составляющей какъ бы нравственное приложеніе первой части, возбуждаетъ милосердіе и порицаетъ сребролюбіе, которое и погубило несчастнаго Іуду. При составленіи этого слова Григорій Самвлакъ, несомиённо, находился подъ вліяніемъ подобнаго же слова въ великій четвертокъ Златоустова, откуда и заимствовалъ нѣкоторыя мысли (<sup>3</sup>); но, не смотря на то, вполнѣ сохранилъ характеръ самостоятельности какъ въ порядкѣ и раскрытіп, такъ и въ изложеніи свосй проповѣди. Эту проповѣдь мы представили цѣликомъ въ самомъ текстѣ нашей исторіи.

3. Къчислу лучшихъ надобно отнести и слово Григорія Самвлака въ великій пятокъ (<sup>4</sup>): по мѣстамъ оно исполнено истин-

• са обители Пантократоровы, на преданіе Господа Бога и Спаса нашело І. Христа, и о Іюдѣ, и на мже опрѣсновы приносящихъ таниствомь. и о сребролюбів». А верху этого слова тою же рукою по страницамъ помѣчено: «Григор. Самблака въ велик. четверт....» Въ началѣ же Сборника, въ общемъ оглавлении статей, тою же рукою написано: «слово Григорія Россійска о опресноцѣхъ». Въ Сборн. Толстов. библ. отд. I, № 256, слово это оваглавлено: «Григорія, изумена Пантократоровой обители, на преданіе Господа и Бога и Спаса нашего»... и проч.

(<sup>3</sup>) См. се. Іоанна Златоустано «Бесёд. о предательствё Іуды, о пасій, о пріобщенія Таннъ и о забвенія обидъ, говор. въ святый и великій четвертокъ», — напеч. по-русски въ Хр. Чтенія 1824, ХІУ, 3—29.

(4) Въ Сборн. Новг. Соф. библ. № 524, п. 246, н въ Сборн. Импер. Публ. библ. отд. I, in F., № 250, слово это надинсано: «Въ святый великій пятокъ Григорія, мниха и пресвитера, изумена обители Пантократорови, о еже: узритс животь вашъ, висящь предъ очима вашима, и на еретикы, и о еже: жено, се Сынъ твой, и къ ученику: се мати твоя, —въ распятіе Господа и Бога и Спаса нашего І. Христа». Но въ Новгор. Сборникъ и надъ этимъ словомъ по страницамъ помъщено: «Григорія Самвлака», а въ общемъ оглавненія статей: «слово Григорія Россійска». ваго одушевления и священной поэзии, хотя вообще очень растянуто. Въ словъ этомъ можно различать двъ половины.

Въ первой-пропов'ядникъ разсматриваетъ самое распятіе натего Господа, - и сначала выражаеть изумление и ужасъ предъ величиемъ события. предъ слепотою, неблагодарностию и ожесточеніемъ Іудеевъ. «Монсей великій онъ, вже море раздёливий. вже Египеть казнивый, нже Фараона потопивый, лухомъ пророчя бюдущая: узрите, рече, животь вашь предь очима вашима сисящь. И се днесь исплънися, Господу славы на кресть висяmy! Ужаснися небо, и земля основанія потряси: яко вже васъ в началѣ сътворивый посредѣ вселенныя на крестѣ плотію стражеть: иже морю положивий предёль пёсокь гвоздый пригвожиется; вже Адама създавый отъ рабовъ на смерть осуждается, оть рабовъ неблагодарныхъ, отъ рабовъ невърныхъ, отъ рабовъ законопреступныхъ. О девныхъ вещей! о ужасныхъ тайнествъ! Оть христоубійць жидовь пръпить волею Благодатель, вже тёхъ праотна отъ работи избавлей горкия, иже тёмь черньную глубану на сущу преложивый, в иже тёхъ наставлей столиомъ огненомъ, --- вхже въ пустини превита лѣтъ четырвдесяте пащею готовою и безтрудною, имже Мерру услади ис камени источивый воду, ниже законъ дасть, явлейся на горѣ, и землю обътованія. предасть в наслёдіе. Узрите животь вашь висящь предъ очима ваниима. Узрѣша богоубійца Іуден, тщаніе на дѣдо изведши, свой животь предъ тёхъ очима висящь».... и т. д. Потомъ проповѣдникъ изображаетъ, какъ вся тварь сочувствовала страждущему Господу и готова была возстать противъ распинателей: «Кто не удивится крайнему длъготръпѣнію Владычню? Кто не ужаснется, пріемь въ умъ, яже тогда дбавшаася отъ неразумвыхъ дюдій? Како стръпѣшя мысленыя силы таковое смѣаніе безаконныхъ? Како млъчаніемъ пренесоша стихыя дръзаемое? Како нераступпеся, пожреть земля тако досаждающихъ Избавителю, яко же пногда сѣни купно и сродства всего Кореова събора ради еже на Моусеа роптаніа? И слънце убо померче, и луна въ мракъ преложися: жестокосердечный же Івзранль в чювьство не прихождааше милости, и одушевленаа тварь бездушния бѣаше нечювьственѣйши. И каменіе распадаашеся, състражда Зи-

28\*

жителю: в ророкоубійственный же съборъ и господоубійственъ наде. шися сившааше. Сего ради всяка тварь, съ страхомъ измвняв. щися, подвигнутися готова бяше, которааждо по своему естьству. казнити безаконныя: небо свыше, якоже пращами, громы в мяъніами, и каменіемъ граднымъ, побивати досадителя, солние же и дуна и звёзды и прочее огня естьство -- трёскновеніа пламенень поядати; въздухъ съгущениемъ задавливати; земля зпнувъ пожирати; море, расторгъ предёлы, пёскомъ потопляти п вторый потопъ съдёловати всякой плоти. Но не оставляше саль в дёло изыти вседвиственная Распятаго сила, понеже смотрение бяше съвершаемое. Но и премирныя аггелькыя сплы вся, приникше свыше, къ отмщенію оставитися моляху Господа славы: остава, Владыко, глаголюще, остави, да въскоръ судъ нанесемъ злосмертному роду, вже толико облагод втельствованному и в толико суровьство исшелшему. Тебе, непостажимаго Бога нашего, смерти осудаша! Сіа ли суть въздааніа, яко вся видимая и невидимая тёхъ ради уготова! Сіа ли тебѣ вздають, яко отъ персти тёхъ създа, и рай дарова, насадивъ на въстоцѣхъ? Сіа ли, яко суща твиъ въ дѣланіе о пищу управп?...» и проч. Наконецъ, проповёдникъ вооружается противъ еретиковъ и, снося пророчества о распятіц Господа и Евангельскія сказанія, доказываеть, что Онъ есть я совершенный Богъ и совершенный человѣкъ: «О бесмертное и бестрастное естьство Божественое! Но слава длъготерпѣнію Твосму и непзреченному смотрѣнію: вся бо хощеши обновити врестомъ и страстію Ти. О сем бо смотрѣнія глаголааше Давидъ въ псалић: възсшело еси на высоту, плиниль еси плънъ, приялъ еси даание въ человъцъхъ. О семъ възнесение Ісаіа възывавше: се разумъсть отрокъ мой, и възнесется, и прославится, и възнесется зъло; имже образомъ удивятся мнозн о тебь, сине обезславится отъ человькъ видъніе твое и слава твоя от сыновь человничьскых», п паки: нисть видиніа его, ни славы, и видпохомъ его, и не имяще видпоніа, ни доброты, но видпоніе его бесчестно, изчезновено отъ сыновъ человъчьскихъ. Человъкь въ язвъ сый, въдый трапьти бользни. Да постыдятся пже божеству страсть прилагающев, и вакы-вже худа человёка глаголющен Господа: единымъ бо симъ вержениемъ пророкъ, вже

оть оборду стояща среси, низложи. Еже бо рещи: человъкъ въ язеть сый, человѣчьству страдати устави; а еже: еподый тратьти бользни, си рече, ввдяше вся хотящал быти. Бога бо есть единого, въдящаго яже прежде бытів, —его же естьство бестрастно пребысть, тръпявши бользин съ единившойся тому по сътаву плоти. Но они, и отъ сего пророка обличаеми, къ истинѣ слѣпотующниъ, и свою сресь съставити хотяще, на ино прибъгаютъ. Лобрѣ бо отъ Господа реченное, злѣ же отъ нихъ прпемлемое: ваще не худъ бѣ человѣкъ, рече, како моляшеся, яко оставленъ, глаголя: Боже, Боже мой, въскую мя остави? Мы же к нимь: аще не въскресе по третнемь днп, пже сіа рекый? Тако есть. якоже глаголеши еретике! Аще не каменіе распадеся, тому волею плотію стражущу? Аще не померкоша свѣтила? Аще не земля потрясеся? Аще не гроби отвръзошася, святыхъ тълеса жива издающе? Аще не тма бысть по всей земли, отъ шестаго часа до девятаго, о нейже чюдный прорекъ Амосъ: и будеть в . полудне тма, ни день, ни нощь и к всчеру свътъ? Сіа о простѣ человвив и отъ случьшихся единомъ неключимо бъ съдъатися аще не съвръшенъ въ обояхь быти хотяше Господь нашь, божествѣ глаголя п человѣчьствѣ».... и проч.

Во второй половина слова проповъдникъ излагаетъ главныя обстоятельства, послёдовавшія за распятіемъ Господа. Тогда, какъ вев близкіе и знаемые оставили распятаго Інсуса и разбъжались, приходять ко кресту Его Матерь Его съ двумя благочестивыми женами и возлюбленный Его ученикъ - Іоаннъ. И Пречистая, «раздѣляя матерскы сыновняя страстп», такъ пзливаеть свою скорбную душу: «Что страшное сіе'и монма очима нестериимое выдвеје, Владыко? Что всяку мысль и самыя солвечные заря отемневающее чюдо, Сыну мой? Что недоумённое сіе тапньство, сладкый Іпсусс? Не тръплю, Превъжделѣнне, зрѣти пречистыя твоя пригвождаемыя уды; не пріемлю нага видёто, оже обласы одввающаго небесныя кругы. И Ты убо, неприкосновенный Свъте, одъваещися свътомь, яко ризою: воини же о одежди метають жребіа, еяже азъ руками исткахъ. И азъ растерзаюся ютробою: се ли есть престоль отца твоего Давида, Інсусе мой, его же Гавріндъ, небесный онъ воннъ, обътоваше отъ Бога

натися Тебъ? Нынь не яко царя, но яко злодъя посредъ двор разбойнику врю. И единого убо с собою вводищи в рай, языконъ носящаго образъ; сегоже долготрълнши хуляща, іудейскаго сувовьства знаменія восяща. Но ты, Жизнодавче, на высопъ посредѣ вселеныя древѣ, простеръ руцѣ, събрати хощеши языкы, и исцёляеши простершаяся древле неудръжанно в ран въ снѣди древа руки: азъ же печалію задавляюся. О зависти! вся иже отъ вѣка праведныя обходя, и моему коснуся сладчѣй. шену Чаду. Но Онъ грѣха не сътвори, ни обрѣтеси лесть въ устъхъ Его, и самъ предваривъ рече, завъщавая ученикомъ завъть новъ, яко грядеть міра сею князь, и въ мню обрящеть ничтоже. Блаженна въ матерехъ Рахиль, понеже продание Іосифово не видѣ: аз же ублажихся убо цаче иже отъ вѣка бывшихъ матерей всёхъ, такова рождыши Сына, иже Соломону премудрость давшаго, - во на плачь преложишамися блаженьства, не точію продана, но и прободаема зрящи Тебе, пже аггеломъ Царя..... О солнце! Състражди сладкому моему Чяду, 15 мравъ оболкъся: уже бо помалъ водъ землю зайдетъ свъть моею очію. О луна! съпрятай лучя: уже бъ въ гробъ входеть душа мося заря. Нынъ събышася на мнъ, яже ми Сімеонъ пногда, престаревыйся человѣкъ онъ, Духомъ прорече, егда по закову въ святилище възнесохъ Тя, иже святилищу Господа,-и сердце мое оружіе горко проходить. Гдё доброта твоя зайде, краснѣйшій отъ сыновъ человѣчьскыхъ? Гдѣ свѣтлость очію твоею, бездны иссушающее Око?....» Послё этого плача Богоматери, изложевнаго весьма общирно, и представляющаго въ одному. мъсть ту странность, что пресв. Дфва приводить изречение св. апостола Павла, проповѣдникъ изъясняетъ слова Распятаго, сказанныя въ Ней: жено, се сынь Твой, и сказанныя въ Іоанну: се мати твоя, выражаетъ подробнве, какъ много должна была страдать пречистая Двва при зиде страждущаго на вресте и умерающаго своего Божественнаго Сына, представляетъ ръчь Ея въ Іосифу Аримаеейскому о снятія со креста тіла Інсусова, рвчь Іосифа въ Шилату, плачъ Іосифа при снятія и погребенія твла Господня и заключаеть: «С нимже (Іосифомъ) и ыы, искупление отъ законные клятвы честною Ти кровію, покланяемся безстрастію ходатайственымъ Ти страстемъ и смерти волной, насъ оживльшой; цёлуемже и врестъ и губу, и трость, и копіе, и гвоздіа съ багряницею, еюже поруганъ бысть Сладости церковнаа. Прилагаемъ к симъ устны, п очи, и сердца, п просямъ тридневное Ти въскресеніе видѣти, въ оставленіе, ихже съгрѣшаемъ Ти на кыйждо день, грѣховъ, и вѣчныхъ Твоихъ сподобитися благъ. Яко Тебѣ подобаетъ всяка слава, честь и покланяніе, и великолѣпіе, съ безначялнымъ Ти Отцемъ, и пресвятымъ и благымъ и животворящимъ Ти Духомъ, нынѣ и присно и в вѣкы вѣковъ, аминь».

Нельзя не замѣтить, что настоящее слово Григорія Самвлака, въ которомъ онъ влагаетъ длинныя рѣчи въ уста Богородици, самого Спасителя и Іосифа Аримаеейскаго, живо напоминаетъ собою подобное же слово другаго нашего проповѣдника, Кприлла туровскаго, о снятія тѣла Христова со креста, хотя и не содержитъ въ себѣ никакихъ заимствованій изъ этого послѣдняго слова.

4. Слово на Преображеніе Господне (<sup>5</sup>) начинается такъ: «Небесе подобна днесь устроися Өаворская гора, слави ради Сласовы, нынѣ явлъшеся на ней: Божества бо красоту изъоблачиста на ней, иже и Пѣвецъ издалеча, плета пѣснь, глаголаше: *юра Божія, гора усыренная, гора тучная, гора, юже благоволи* Бого жити во ней. На ту бо вшед Владыка крестную произъявити тайну. На той воскресениа свѣтлость предпоказа. На той славу святыхъ предзнаменова. На той извести, яко живыми и иертвыми владаетъ. На той зависть Гудейскую обличи, и яко небо противенъ есть и научи. На той славу свою учеником верховнѣйшимъ яви, яко да навыкнутъ, учителе хотяще быти всѣленней». Далѣе проповѣдникъ сравниваетъ Өаворъ съ Араратомъ 2 находитъ, что первый славнѣе послѣдняго: потому что на

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) а) Биби. Тоистов. отд. І, № 306: «Григорія, *изумена обители Пантопраторовы*, слово на преображеніе Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа»; б) Биби. Тоистов. отд. II, № 205: «Григорія *Росссійска* на преображеніе Господа».

Арарать остановнися ковчегъ, а на Оаворъ-самъ Господь, назній потопъ и спасшій отъ потопа остатокъ человѣческаго

Посяб такого приступа витія переходить къ изъясненію дневнаго Евангелія в посвящаеть ему всю свою послёдующую бесвлу. Главныя черты изъяснения позаимствованы у св. Іоанна Дамаскина (6), кромѣ слѣдующихъ словъ, направленныхъ противъ лжеученія Акпидинова, которыя ны потому в приведенъ: «Просвытися лице Его яко солнце, ризы же быша бълы, яко союто. И здъ свътъ не рече свътъ суще, яко да не вибниши созданнаго свёта бёлость разамъ. и просвётение Владычняго лица солнечныя зара блёсокъ, но вспомянеши на лица падшая ученикы, отъ еже не терпёти несозданнаго онаго и божественнаго естества лучи, отъ пречистыя Господня плоти изскачающая. елико взможно быше стеристи боговидцемъ. Ниже взможе Еванъгелисть другое свътило обръсти свътлъйши въ изъявлению, ниже бо отъ видимыхъ солеца свётлёйши. Аще бо обрал (обрёлъ) что вное свётлёйшее, не реклъ бы, яко солнце, или яко свётъ, во яко се пли оно. Еже и Марко исправляя рече: ризы Его быша блещащася былы этоло, яко снизь, яковыхъ не можетъ бёлилникъ убълите на земли. Зрише ли, како отъ преумножения Евангелесты скверныя еретикомъ, яко же нёкоторыя пуще мечеве, языва пресепають? Еже бо реши: яко солние и яко свыта, и еже-видиние его ино и одияние его било блистаяся, п еже-ризы со блещащася былы зъло, яко сныг, п таже якоемать же не можеть бълилникъ убълити на землю, и еже ученикомъ на земли божественно являетъ и присносущно сияние свъта онаго. Всегда бо созданнаго на службу свёта видим и къ самому солнечному вругу оппраемъ очи, и ничтоже таково страждемъ, яко бо пострадша свътіи они, не возмогше и вещи суще невещественнаго причастіе вибстити. Таже о славъ будущаго воскресенія ввърено бяше творимое, егда солнцу, якоже Господь рече, померкнути нужда,

(\*) См. Слово его на преславное преображение Господа нашего Інсуса. Христа, въ Хр. Чтения 1842, П. 166.

- 440 --

лунѣ не дати свѣта своего, звѣздамъ же яко лествію спаднути, егда праведницы просіяютъ паче солнца. И какая бяше нужда, рцы ми, о будущей славѣ взирающу временная тогда и погабающая в среду приводити? Но охаянныхъ Акинъдианы таковая умышления».

5. Слово въ день Воздвиженія честнаго креста (<sup>7</sup>), отъ начала до конца, есть одна непрерывная п вдохновенная рѣчь о сплѣ в дъйствіяхъ креста Христова.

Прежде всего проповёдникъ взображаетъ эти дъйствія въ общихъ чертахъ, но дъйствія главныя, относящіяся непосредственно къ нашему искупленію. «Возносится днесь кресть, и цавняется адъ, и повлоняется Христосъ. Сіе бо Давилъ съ веселіемъ поя издалеча, пророчествуяще глаголя: вшель еси на высоту, плънияз еси плънз, пріалз еси дааніе во человъцъхз. Кресть возносится: и царьствуеть распятый; кресть возносится: я родъ Іудейскый погибаетъ, - кровь бо Господня, яже на себе презваша, глаголюще: кровь его на нась и на чадъхъ нашихъ, уже тьхъ постиже. Крестъ возносятся: и торжествуеть христіанскій родъ. Кресть возносится: и совозносить землю, сяже посреди водруженъ бысть. Крестъ возносится: и бываютъ вся нова. Крестъ возносится: и четвероконечный міръ собираеть. Кресть возносится: в небеса земля соединяется: тому бо посреди сихъ обопхъ ставшу, падеся средоствије. Да пріндеть Адамъ съ праматерію и съ нами да возпосить его и со Давидомъ вопіеть: 603носите Господа Бога нашего и покланяйтеся подножію ногу его, яко свять есть. Да веселится, объемля его; да величаеть славу его, да проповѣдуетъ силу его, да исповѣдуетъ спасеніе его,нже древа ради изъ раз изгнанъ бысть п нетлънныя одежда обнаженъ, и въ потѣ лица своего хлѣбъ снѣдати осужденъ и послёднее знаменіе в землю возвращатися отъ неяже взять

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) а) Новгор. Сов. библ., Макар. Чети-Мин. за Сентябрь по 14 числомъ: «Григорія, архіспископа Россійскано, сдово на воздвиженіе честнаго креста»...; б) Румянц. Муз. № 437 — «Григорія, архіспископа Россійскано, сдово на воздвиженіе честнаго креста».

быть.... О чюдесе! Тако древо и здё древо: оно посреди раз н се посреди земля; и оно убо зелено и благораслено, и листіем украшено, и плодомъ угобзено. и плодомъ привлачающим очін. поджигающимъ желанісмъ; добрѣ бо бяше насаждено аще добрѣ потребоватися хотящимъ; но преслушание ввеле но смерть исходатан, но роду клятву нанесе. Сіе же Ħf влажное, сухое, деланное, — но благословение нанесе, н безсмертіе дарова, но преслушаніе исправи. Елма бо ٧Ć прослушание всёмъ портина п злымъ п смерти BIIHOBH смиреніемъ и послушаніемъ Хрестовымъ вся бывши. благ вводится, да спротивными спротивнаа животъ правелн назложатся. Имиже со суда діаволь надъ человѣки воцарися тѣмаже паки и царства да изгнанъ будетъ и смѣху да предан будетъ»... в такъ далве.

Потомъ витія указываетъ различные образы креста какъ в внѣшней природѣ, такъ особенно бывшіе въ церкви ветхозавѣі ной, которые, будучи только образами креста, являють однакож или являли спасительныя действія. «И зри, како не токмо во ображаемь и носимь спасаеть всекрѣкый, но и просто образ его виды спасительни бывають. Всеменная бо четырьми конц описуется, и четырьми стихіами человѣческое естество соста вляется; четырьми времены кругь лёту вёнчаваетса и четырьм вътры вселенная прохлажается. Но и человъчьское видъніе кре ста подобіе носпть: сего ради Боговидець онъ собою того про образи на горъ, внегда побъждати Амалика, простертнемь рук на высоту. Но и корабляный катарть, без него же безбѣдно не возможно плавати, пучину крестообразно стоить, рогама, якож нѣкоторыма крылома горѣ, надъ волнами держа корабль и не оставляа тиготы ради погрузвтися. Что же ли наридаемаа тропі о нейже все ставлсніе ворабленое содержится, не потомужде л вреста виду согвождена есть? Твиже и сама всегда въ водахи рыбѣ подобно, плавая неисходнѣ, прочее корабля всен люді бремя на себ'в вося немокрено водами храня. Аще же и кивот завѣта испытаеши: по томужде образу устроенъ обрящеши. Та коже и храмъ, и жертвеникъ, и рога, яже на олтари, - вся четверо углена, вреста сладвое видение являющи: и ниединоже сих тте в всуе бываема, но вся ко спасению ключема, вся по неисчетеной и сильной Божін премудрости дийствуема, по блаже-ному паки Павлу, къ Ефиссомъ иншющю: да возможете постигнути со вста святыми, что широта, и долгота, и глубина, и высота, разумыти же преспьющей разумъ любее Христовы, да исполнитеся во всяко исполнение Божие. Сего и во благословении внуковъ великій онъ патріархъ прояви преложши руку: яко бо перашаго внука, отъ лѣвыа бедры поставлева ощюти, старъйшаго же-одесную, прелагаеть духомъ руки врестообразнѣ п лесною касается главь юного благословлия.... Сего образь в во Чермнемъ сотвори превеликое чюдо, пресъкъ непресъцаемо естьство.... Сего Елисей проназнаменова, внегда древомъ извъсти нат глубины жедезное естество.... И что ми вреста, яже отъ проровъ, исчитати образы и гаданіа? Самія серафими, царьскаго оного престола и превознесепнаго служителіе и предстателів, сего образу тайно научиша веливаго Исаја, внегда лица и ногы закрывати прочима крилома, среднима же летати, - и познавше пророкъ креста тапиство... Медную ону въ пустыни змію Монсій воздвиже внегда людемъ вредитися отъ змій. О чюдеси! Мъднын зиіа, недвижныма, нечувственое воздвиженіе живыхъ и ядовитихъ змій вредъ потребляаше — единѣмь токмо на ня возрѣніемь. Да аще образъ креста толико спасителенъ: какова самза истинна, яже небо и землю и воздухъ исподняя исполни силою! Видеша бо вси, пже во адъ отъ въка, того видъща силу, внегда версямь я вратомъ мѣднымъ отъ лица его сокрушатися; видѣша разбойника, крестомъ в ран ликовствующа; видёша пламенное оружіе, отлучаемо и входа небраняющее иже вресть носящимъ».

Наконецъ святитель перечисляетъ нёкоторыя спасительныя дёйствія креста, извёстныя изъ исторіп Церкви новозавётной. «Такова креста дарованіа! Такови плодови Голгофиньскаго древа! Сего царіе благочестивіи держаще, сопротивныя полки побёждають: скипетрь бо есть небеснаго Царя, имже все воиньство гордаго низложися, и адова твердыня раззорися. Симъ пебо украсися, внегда звёзднымъ видомъ того показати блаженному оному и первому во царёхъ Костянтину: с нимъ Персы и Парфы, и Миды, и колеспичные Скифы побёди, и предёлы распространи хрестіанския. Крестомъ Святителие, иже Апостоломъ пріемници. бъсонъ жертвища, ова убо отъ самыхъ оснований развратища, ова же затворища, и яже въ нихъ дъйствуа прелести силу затвореша, врёпость прочее не вмёти, ниже простиратися на пагубу человѣкомъ, запретивше, и слово истинное распространивше, доброе приемъство благодати въ роды родовъ преподавающа, и церкви составляющи во славу Тронци, имже кресть утвержение. Крестонъ Мученицы всоружившеся и сташа, мужески сопротивышеся прельсти, и свёдетсли бывающе истинии и непобёдими. Чюдо - врёти же и слышати толикихъ лётъ прельсть, толикихъ временъ басенныя лжа, толикаа изобрътенія бъсовскія хитрости-единѣмъ истиннымъ словомъ разоряема, и безгласію предаема... Сего и иже на земли ангели, иноци глаголю любомудрени, и ваставника, и хравителя, и оружіе, и пищю, и питіе, и одежду имуть. Того бо любовию вземше, повелёние Господне послушавъще, глаголющее: иже аще не возметь кресть свой и послидуеть ми, нысть мни достоини, ставляеми суть ангельской ретитися жизни, и токмо по илоти обложениемь славы онѣхъ остаяти... Оружіе же твмъ есть: понеже, на нь надъющеся, исходять на мысленная боренія, п вся рати, п вся прилоги, вся ополченія, въ мысли состоящаяся, побёждають, низлагають. Той бо тёмъ хоругва, в воніо, и щить, и мечь, и лукъ, и тулъ, исполнень благополучныхъ стрѣлъ, и броня, и шлемъ»... и т. д.

6. Приступъ слова на Рождество Пресв. Богородици (<sup>8</sup>) запечатлѣнъ особенною торжественностію. Здѣсь, съ одной стороны, выражается чувство живѣйшей радости по случаю рожденія Пресв. Дѣвы Маріи, а съ другой — ублажаются родители Ел Іоакимъ и Анна. «Да предначинаеть настоящему торжеству Давидъ-Богоотецъ, созываа тварь всю къ веселію, и да играеть, ударяа въ гусли! Се бо кивоть происходитъ упокоенія Божія, и престолъ готовится, хотяй подьяти Царя Інзраилева. И да пость

(') Новгор. Соф. библ., Чети-Мин. Макар. за сентябрь подъ 8 числомъ: «Григорія, мниха и презвитера, сково па всечестное рождество Пресв. Владычицы нашея Богородицы».

псялонския воздвежа гласы: слыши, дщи, и виждь, и приклони ихо твое, и забуди моди твоя и домг отца твоего, и вождельсть царь доброть твоей. Да радуетжеся Іоакимъ п Анна: яко родиша намь хотящую паче слова Зижителя ражати, хотяшую бывати человёкомъ къ Богу залогъ, хотящую Бога ко человъкомъ примирити; яко израстиша намь отъ неплодныхъ боку жавоносную вѣтвь; яко прозябоша намъ отъ сухаго корене садъ Богоданьный, хотящій плодоносити миръ Іизраплю и спасеніе языкомъ. Да веселятся и первый онъ человѣкъ Адамъ: яко ролися того внува, упразднити хотящаа иламенное оружіе; не ктому стрещи врата едему; не ктому затворена тому будуть врата райская вожделённаго оного и божественаго жылыша: не ктому змій, тамо позавидѣвый ангельской оной и безсмертной жизне; не ктому листвіе смоковное преступленіа опоясаніа нелёпое, п не ктому терпіе и волчьца осужена будеть тому приносити земля, ниже проклята быти въ делехъ его. или въ поте лица своего сявдати хлвбъ, —и не услышить прочее: яко земля еси и въ землю пойдеши. Вся бо сіа на благо преложи рождешіася Всецарица: рай отверзе, зміа прогна, одежду раздра преступленіа, тервіе ч волчьца искорени, клятву потреби, благословение распростреть, лівоъ небесный и Христа предложи, отъ него же ядущен не небо преселятися умпраемь, и не въ землю отходити, но на устрон. И простой всякой твари радость возвёщаеть своимъ рождествомъ Богоотроковица. Да срадуются Іоакиму колфва Іпзраплева: яко породи дщерь хотящую избавленіе родити дому Іаковлю. И Аннъ да сликовствуютъ матеря: яко достопть патательницу жизни нашеа. Блаженъ въ родителехъ онъ и въ племена Іюловь свытлыший! Блаженна п ты въ матерехъ, богомудрая Анно, и идодъ чрева твоего благословенъ! Призрѣ Господь на смиреніе ваше, и на сътованіе ваше умилися, и мольтвы услыша, отъятъ поношение безчадия, в ризу весслия облече благочадиемь, свётлитися сотвори и проявляти, а не крыти и плагати, красящимся ко храму приходити и дары приносити, а не возвращатися с дары болъзненою душею и лица стыдениемъ. Даръ бо принесосте Господеви, небесъ высочайше, и самыхъ ангелъ без Рассуженіа святвиши. Паче всёхъ человёкъ ублажистеся, паче

всёхъ нолёнъ благословистеся, паче патріархъ и пророкъ возвеличистеся: отъ родовъ бо пронареченой, отъ пророкъ превозвѣщенной родителе бысте, всебогатіи, в няже вселится Богъ, расточеная собрати Інзраилева и страстьми обетьшавшая обновити человѣчество».

Во всей трактации, т. е. самой главной части слова проповёлникъ перебираетъ разные прообразы Пресв. Богородицы, бывшіе въ ветхомъ завѣтѣ, каковы: ковчегъ Ноевъ, сѣнь Авраамова, лъствица Іакова, купина Мочсеева, переходъ чрезъ Чермное море, руво Гедеоново и проч., а затёмъ сводить разныя предсказанія о Ней и видънія пророковъ: Давида, Исаін, Данінла, Аввакума и другахъ. Вотъ нѣкоторые отрывки изъ этой части: «Ноевъ бо онъ ковчегъ, сохранивый съмя второму міру оть всероднаго потопа онаго, сію (Марію) образоваше: спасе бо отъ потопа душевнаго не останокъ роду малъ, но всю вселеную. Но и сънь Авраамова сію стнопислаше, являюще, яко на послёдняя времена отъ съмене его вплотився Богъ съ человъки поживеть... Но в купина она, явльшіася на горѣ Моусею, еяже убо и посреди п окресть пламень обвивааще, зеленійшу же и младійшу сохраняаше, палительному огню на влажное прелагающуся, - что вно прописуаше, развѣ Богоотроковицю сію? Неопально бо пріять Божества огнь во естьствё тлённомъ, и истлённо плоть тому оть чистыхъ своихъ кровій запиствовахъ. И понеже безсмертію виновиа хотяше бывати, взути сапогъ ногу своею повелбвашеся пророкъ: яко святу сущу мѣсту, на немже стоаше... Пріндемь отсюду на Гедеоново руно еже на гумнѣ прінмшее росу въ невремя росы, в узримъ гумно убо вселенную всю, руно же Марію, росу же Еммануила, прохладившаго естьство согорѣвшее Адамово. Отсюду прендемь на Давида и Соломона, и узримъ тамо явственнѣшаа о Ней прореченіа. Что убо рече Давидъ? Предста царица одеснут тебе, въ ризахъ позлащеннахъ одъана и преиспешрена, подобающую честь Матери воздающу Сыну во славѣ своей деснаго предстояніа, позлащенныя же разы превосходящая всяку мысль Божественные славы дарованія. Достовше бо таковаго Царя бывшей Матеря спричастници быти славѣ сынсвиѣй и царскими украшатися ризами чистоты... Видимъ и Даніила,-мужа желаній, но премногу таковыхъ божественнымъ тайнамъ наученаго, и царемъ видёніа рёшающаго: что наричеть непорочную сію Дёву, внегда сказовати Вавилонскому царю видёніе? Гору нѣкую високу, отъ неаже безъ прикосновеніа руки мужескіа камень отсёчеся, о немже камени учитель церковный вопістъ Павелъ: камень же бю Дристосъ, иже сокруши и истии образа опого, иже на поли, злато и сребро, и мёдъ, и железо, и скудель, и возрасте и исполни вся земля».

Въ заключение вития обращается къ дщерямъ Іерусалимскимъ и взываеть: «Дщере Перусалияскія! Взыграйте и во слёдъ Ея вотечете; начните со Лавидонъ въ темпани и лице исаломское ово пѣпіе поюще: привсдутся царю дъям во слъдъ ся, искренняа ся приведутся тебь, прибедутся въ веселіе и радость, призедутся в церковъ цареву. Се бо деркви дарева, въ нюже великій внидеть Святитель, оцищение устрояа Інзраплево. И, дъвы, восилещете: се бо произходить дѣвая и Мати Царева. Отроковица, весслитеся, — Богоотроковицю свѣтлу срѣтающе. Обыдете Ея, ликъ составите о Ней и девственыя вения исплетайте Ей: Табо есть одръ Соломоновъ, его же шестьдесять окружаху сіаній, вси вооружени мечи опоясани. Возвысите гласъ сію восхваляюще... Вопросниъ васъ, Сіоненкы юнна, аще вѣсте, вопросниь васъ: вто сіа явышіася п отъ кстораго рода? Вёмы, рече, отъ пѣсней Степенихъ навыкше: се слышахомъ ю во Ефранфъ, обрътохомъ я въ полехъ дубравы, слышахомъ я, рече, человѣчьскаго роду сущу, семене Давидово, пророческаго и царьскаго, и отъ Вефлеема града Егова»... и проч.

Разсмотръвъ шесть словъ Григорія Самклака изъ числа осьян на праздники Господни и Богородичиме, мы опускаемъ безъ разбора два остальныя слова, какъ не бывшія у насъ подъ руками: слово на Вознесеніе Господне (°) и слово въ день Успенія Пресв.

<sup>(\*)</sup> а) Библ. Толстов. отд. І. № 106—«Григорія, епископа Россійска, на Вовнесеніе Господа»... 6) Румяни. Мув. № 437—«Григорія, епископа Россійска, на славное вовнесеніе»...

Вогородицы (10); и переходнить ко второму отдёлу сочинений нашего автора. С 1946 стор в составляется с сочинения на-

## II. Слова на праздники Святыхъ.

a post the provide

Къ этому отдёлу относятся слова, большею частію, похвальныя, и именно: 1) похвальное св. пророку Иліи, 2) на рождество св. Іоанна Крестителя, 3) на усёкновеніе главы св. Іоанна Крестителя, 4) похвальное св. апостоламъ Петру и Павлу, 5) похвальное св. великомученику Георгію, 6) похвальное св. ведикомученику Димитрію и 7) похвальное св. содока мученикамъ.

1. Похвальное слово св. пророку Иліп (<sup>11</sup>) изображаетъ, какъ в естественно, жизпь, отличительныя свойства и двянія великаго пророка.

Въ приступѣ все это излагается кратко, общими чертами: «Пророци оубо вси въилощение Единороднаго послани быша жестосердному проповѣдати Іпзраилю. Илиа же къ Іпзраилю посланъ бысть, по второму Его пришествію предотечя съхраненъ бысть, за еже проповѣдати, якоже о убо при дверсхъ Владычнихъ приходъ и лукаваго предсказати мечтательное и лукавое царство, антихристово глаголя, — о немъ же къ Июдѣомъ глаголаша Спасъ: азъ пріидохъ о имени отца моею: и не приемлете меня; аще же инъ пріидеть о своемъ имени, сею пріемлете с радостію. Іліа, видѣвый Бога на Хоривѣ иногда въ гласѣ хлада тонка, сѣни служа закона, и пакы той въ благодати плодоносяща оузрѣ на Фаворстѣй горѣ, и третее чяя и оувидѣти и оусрѣ-

(<sup>10</sup>) а) Библ. Тодст. отд. II, № 205— «Григорія Россійска слово на успевіе Вожія Матери»... 6) Румянц. Мув.— «Григорія, *архіепископа Россійскаю*, слово на всечестное преставленіе преславныя Владычнцы в Богородицы».

(<sup>11</sup>) а) Публич. Библ. отд. I, in F., № 242—«спово сеятаю Григорія, мниха—презвитера и шумена обители Пантократоровы, св. пророку Илія Боговидцу»; б) Публ. Вибл. отд. I, in F., № 261—«Григорія, мниха и презвитера и нумена Пантораторовы обители, св. пророку и Боговидцу Илів». Есть это слово подъ такимъ же названіемъ: в) библ. Толст. отд. I, № 806; г) въ Румянц. Мув. № 437; д) въ Сборн. моей библ. № 2, д. 176 об. и е) въ Сборн. моей библ. № 39, л. 219. сти на облацёхъ съ славою грядуща Судію живымъ и мертвымъ. Илія гражанинъ горы Кармиловы, заеже единъ единому сбесѣдовати; послёдний мученикъ въ пророцехъ, яко во апостолѣхъ Стефанъ первый. Иліа Езавелинъ потребитель, якоже Креститель Иродиядінъ; иже ключя положивый небу по обычаю не напояти земли, иже огнь съ небеси молитвою низведе, и студимя священникы студа исполнь; сгоже горьсть мукы Сареоътанина вдовица не оумалися и малый чванець масла не оскудѣ; его же иолитвою тоя отрокъ оумрый въскресс, и въсприятъ жена отъ въскресеніа мертваго своего, якоже премудрый апостолъ рече. Иже аще хощсть, да яже о вемъ въкратцѣ въсприемин, ваший дюбви скажемъ».

Въ трактаціи слова проповѣдникъ излагаетъ дьянія пророка въ трехъ частныхъ отдѣлахъ.

Въ первомъ пов? чусть, какъ Илія облачелъ нечестіе Ахаава и Ісзавели, предсказалъ имъ гнёвъ Божій и действительно казниль все царство ихъ страшимы бездождіень и засухою, а сахъ удалился на гору Кармилъ, гдѣ получалъ пищу отъ врана. Любопытно замѣчаніе, сдѣланное на это послѣднее обстоятельство. «Что творитъ благокозненый Богъ? Врана посылаетъ на кийжды день-пищу тому припосити, яко да питаемъ отъ такова пеща сумплится совёсти того обличающи, и своеплемянному разрѣшпть казнь, есть бо чядоненавистинъ сей птица. Егда бо родать яйца, сихъ грѣеть въ гнѣздѣ, дондеже птенци оустроятся; егда же сихъ тако водитъ, оставляетъ сихъ безспромысления тако изомрети, и самъ отлучается во иная мъста; птенцижъ, гладомъ оудручаеми, зияютъ подвижющи оумиленно главы и гласъ испущающи горъ зряще. Всякому же дыханію промышляй Богъ, посылаеть отъ воздуха мухы-и ебкыя, и тоя пищи достойныя, и приходящи сами влётають в тёхь оуста; ти жь сихъ поглотаютъ и питаются, дондеже възрастутъ и лѣтати возмогутъ. О сихъ глаша пророкъ: дающему скотомъ пищу и нтенцомъ врановыме призывающиме его. Сего ради такова интателя посылаеть Богъ пророку, яко глагодаль бы к нему обличительнь: вижъ, како сей врапъ таковый лоукавый, чядонепавистный, дивий, нечестый, вже сиасъшему его Ною отъ потопа иногда BÅDV He

И. Р. Ц. Т. V.

съхранный, како тебѣ работаеть человѣку, не человѣкы токмо, но в скоти я птица оуморити хотящему, како хотя трудится о транезѣ твоей, иже своя чяда презираяй. Таже аще инъ, своя презирая птица, обычаю служить своего рода, и еже отъ отца пострада, тожде и той птенцемъ въздаетъ, оному подобяся: ти же не подивишися Аврааму и Мочсею отцемъ своимъ, егда ово оубо глаголаше ко миѣ о Содомлянехъ: не попуби праведнаю с нечестивыми, и будетъ праведный яко нечестивъ, хотяй судити всей земли. Монсей, егда хотѣ на водѣ пререканіа потребити люди, молящеся глаголя: аще оубо хощеши сихъ помиловати, помилуй; аще ли же и меня с ними потреби. Сего ради и ти состави томление. Да якоже пиже таковымъ образомъ прелагаще сей, повелѣваетъ Богъ, и поток: исше, отъ него же пророкъ иіаше, ту пребываніе творя и страдаще».

Во второмъ отдълѣ изображаются пребывание и чудеса пророка въ Сарептъ Сидонской,-при чемъ, повъствуя о воскрешения Иліею сына Сарептской вдовицы, проповѣдникъ говоритъ: «в дунувъ на отрочища трижды, Тропца тапнество являеть, и яко, вромв еже в ту исповедания, невозможно вёчный получити животъ, призва Господа и рече: не презри прошение мос, аще в азъ преслушахъ повелѣвающу ти, да възвратится душа отрочища сего в онь; да прославится, рече, вмя твое моего Господа и Бога въскресшу отроку твопиъ призваниемъ; да будетъ сей отрокъ вачало въскрессија мертвимъ въ образъ твой, понеже и ты икрвенець изъ мертвыхъ будеши; да познаютъ вси, яко преступленіе оубо смерть исходатан, твоя же благость — въскрессніе. Оутѣши вдовую, оу нея же азъ страньствую, ся же транезы стыжусь, ся же служеніа срамляюся, ею же чтомъ есмь, яко твой служитель, да ис начало прихода моего радостно той. нсходъ же послѣдния исполиь нечили будеть, и да възвратится душа отрочища сего въ онь, да будетъ онъ проповѣдникъ преже Лазаря твоея власти, яко отъ мертвихъ того въскреси и рукою мосю рукамь отдасть матернимь: и бысть тако»...

Въ третьемъ отдълѣ повъствуется о новомъ пришествіи Илін въ Ахааву, о чудѣ, совершенномъ пророкомъ надъ жертвою, и пизведенія дождя, объ избіснія Вааловыхъ жрецовъ и удаленіи пророка въ пустиню, о Хоривскомъ боговидения и вознесения Илия на небо. При этомъ въ создания жертвенника Иліею проповёдникъ находить следующія символическія прообразованія: «вземлеть же, зижда жерътвенникъ, дванадесять камений, равночислении кольномъ дванадесятивиь, патріархъ: мпю образомъ симъ серциа людей Божиниъ жерътвамъ създавати чистниъ закономъ; зане и Лавных сердце чисто създатися в немъ Богови молися; но и дваналесять апостолъ таковос число назнаменоваеть. Иліе же бескровный създа жертвеникъ, исеона окресть, рече, вибщение воды глубоко, яко да вода, объстоя дрова и жертвы, преславно сътворитъ жертвы таннество, понсже и тайно не како явлеши и крешеніе баня и нашу жертву; но и водоносы апостолы непщую предсказывати, ебо оутра являеми дванадесять бывають: оудвойте, рече, но утроина, и пакы Троица трисоставное являеть, якоже нать мертвимъ отрокомъ дунувъ трищи»... А сказавъ о Хоривскомъ боговидении, передаетъ такъ беседу Божию къ Пли: «Елма ты, Илія, человѣкъ жестокъ еси, Інзранлю съгрѣшающу тръпфти не можении, виже человѣческыми страстьми преклоняешися, -первис не ключится тебь съ человьки жити; по звиди ты ко мнь, да азъ къ человекомъ снеду, измена да будетъ посреди насъ: да вызыдетъ человѣкъ и да снидеть Богъ. Азъ бо не Іпзраиля сдиного, но всёхъ языкъ псиравды беззаконія зря и долготерпя прайныя ради благости, понеже человѣколюбецъ азъ п грѣхъ ихъ нонесу, кромі грѣха тѣмъ оуподоблеся, рѣхъ бо Давиду: аще оставить сыновс твои завъть мой, въ судахъ монхь не пойдуть, аще оправданія мон осквернять и заповиди моя не съхранять: посыщу жезломь беззаконіа ихъ и ранали неприведныхъ, - милость же моя не разорю отъ нихъ. Взиле ты съ плотію, да азъ спьду взяти плоть, безплотный: взиди ти на колесинца огнений ко мия да азъ к тебъ сниду, якоже на руно дождь: ты яко въ труст на небо, азъ же яко в тпшипт на землю; ты горћ яко да снидеши, азъ же долу яко да възиду. обоживъ въспріатіс. Азъ сниду, - елма ты не можеши въ богоразумія мрежахъ люди оудержати, и вселенную всю обоиму Петровою мрежею и тростію Пвановою».

Заключеніе слова, какъ и многихъ другихъ словъ Григорія 29•

Digitized by Google

Самвлака, весьма кратко: «Мы же, здё бывше, славу въздадимъ образи и вещьми тёмь преславная съдёлавшему Сыну Божію Господу нашему І. Христу, с Нимъ же безначялному Его Отцу слава и держава и покланеніе Отцу и Сыну и Святому Духу и нинё и присно и въ вёкы и вёковъ».

2. Слово на рождество св. Іоапиа Предтечн (12), очень обширвое, начинается выраженіемъ радости по случаю наступившаго торжества и краткою похвалою Крестителю Госнодню: «Креститель намъ днесь раждается, п вто не возрадуется? Предтеча намъ является, и кто не возвеселится? Вониъ царевъ предгрядетъ, и вто не притечеть? Гласъ Слова воціеть, и кто не услышить? Вси усрѣтаемъ, всп радуемся, вси торжественная празднуемъ, и руцѣ простерше съ веселіемъ на неленахъ того держати мнимся. Іоаннъ раждается, пже во пророцѣхъ большій и до его же пророчества: вси бо, рече, пророци до Іоанка прорекоша. Іоапиъ. ему же точенъ никто же вста въ рожденныхъ женами. Лоанвъпредначиватель крещения и составитель обрезания. Іоанит, иже отъ пробоковъ пробокъ, свящевническихъ п престарившихся чреслъ священебощая и младая отрасль неплодина и старица, садъ богоданный и многоплодный. Іоаннъ-другій Плья пустиньства токмо образомъ, житіемъ же и достоиньствомъ и того и всёхъ превшедий. Звезда, превозсіавающія праведному солицу; горлица пустыяваа, весну предвозвещевающіа спасительну; другъ Жениховъ, иже во чревъ пграя и въ пустыпи вопіа: нокайтеся. и во адъ благовъствуяй. Іоаннъ, яже отъ обътования рожденный, иже рожениемъ своимъ отчес разрѣши безгласие и матернее неилодіе».... и проч.

Самое слово состопть все изъ толкованія на дневное Евангеліе о рожденін Іоанпа Предтечи и обстоятельствахъ рожденія. Въ этомъ толкованія проповѣдникъ то показываетъ смыслъ свангель-

<sup>(&</sup>lt;sup>12</sup>) а) Новгор. Соф. библ., Чети-Мин. Макар. за йонь—«Григорія, мнихи и презвитера слово на рождество предтечи и крестителя Іоанпа»; б) Рум. Муг. № 437 — съ такимъ же загланіемъ; в) Вибл. Толст. отд. И, № 205— «Слово архіепископа Россійска Григорія на рождество Предтечи»...

скахъ сказаній, то ділаетъ имъ перифразъ и распространяетъ изъ своями соображеніями, то обращается въ впновнику торжества св. Іоапну и снова восхваляеть его. Напримъръ: «мнози отъ обътованіа рождени быша и пеплодныхъ матерей, но не многимъ даромъ, якоже Іоаннъ, сподобишася, ниже въ рожденнымъ женами больши свидътельствовани быша. Рожденъ бысть Исаакъ отъ старческияхъ Авраамляхъ чреслъ и неплодныа Сарры п отъ обътованія; рожденъ бысть п Сампсонъ, крѣнкій онъ въ человъцъхъ, отъ обътованія; подобно роди и Анна молитвеннаго плода Самуила. II Іслакъ убо сже о немъ исполнитися обътонанію харъ пріять, п еже царемъ отъ него пзыти, отъ него Христосъ по плоти. Самисонъ еже судити Израплю, жe n еже Назорей быти, еже пноплеменники побъждати. Самуаль же отъ младеньства данъ быти Богови, еже помазовати царя, еже зватися зряй предняя. Іоаннъ же многимъ и великимъ даромъ тавникъ бысть отъ самыхъ зачалъ зачатія, отъ самыхъ матернихъ ложеснъ, еже Духа Святаго псполнитися прежде рождеnia, еже пророкъ всёхъ Сольшему быти, еже ходатаю ветхаго и новаго завѣта, еже отъ Гавріпла благовѣщепу бити, еже всеміпныя Радости предтечи явитися, еже уединенное и несыфсное житіе, еже пустыня предночести жестокая, еже паче человѣва приза имати, еже и проповъдати покаяніе и крещати во Іердань, исходящи въ нему всей Ігдейской странь и Іерусалимской, еже цознати во плоти крыющагося Бога, еже того показовати вародонъ: се анынь, глаголя, Божій, вземляй прыхи міра; еке рукою коснутися пречистому оному и нетябиному верху и въ ручныхъ погрузити струяхъ, еже Отечь гласъ слышати врещаемаго свидательствующій, еже Духъ Святый видати чувственныма очима, яко голубь сходящь на Нь, еже люди учити подобающему крещеніа в покаяніа житію, еже чистоту законополягати и воины наказовати любомудрствовати и довольни быти своима оброкы, еже царя обличити беззаконнующа, еже не бъгати Продіады бояся, якоже Плья Іезавелина прещеніа четиридесяте дне и толикыхъ же нощій; еже съ дерзновснісиъ обличитя приходящая Іудса и исчадія ехидница нарицати, еже въ техници мечень устчену быти и во адъ благовъстити чаемое избавление.

Digitized by Google

ı į

Таковъ Елисаветенъ плодъ пеплодные старица!» И далбе: «чтожъ къ нему ангелъ? Не бойся, Захаріа. Спце и къ Дѣвѣц рече: не войся, Маріамъ, и женамъ у гроба явлейся ангелъ, не вой. теся, рече. Обычно сіе благому оному и безплотному естьству, еже первіе страхъ отгонити и тако благовістіе приносити, яко да прочее безиятежий устроени бывше, сладци пріпметь благовёствуемое. Ис бойся, Захаріа, понеже услышана молитва твоя и жена твоя родить тебь чадо. Тоже не о еже молитись родита сциа, но о людехъ услышана бысть молитва твоя; пріята бысть, рече, а не отриновена, якоже хотящихъ по тебѣ въ той бывати службь. Они бо сгда воздеють руки своя къ Богу, якоже Исајемъ Господь глагола, отврати лице свое отъ нихъ, всесожжевіа овень и тукъ агнечь и кровь юнець и козель не хощеть, аще принесуть ссмидаль, сустно, фимьямь мерзость Ему есть, новомисячіа и субботы ихъ и день великъ не тернитъ, посты и праздники ихъ ненавидитъ душа Его; аще умножатъ молптву, не послушаетъ: руцѣ бо ихъ исполиь будуть крове Сина Его. Твоя же молитва услышана бысть, яже сотвориль еси о себь п о людскихъ певъжествихъ. И якоже Ааронъ первий въ сей службѣ бисть, тако и ти послѣдній тоя будеши: уже бо заковъ, обетшавшій, пзпемогшій, упокопти хощеть, иже закову Господь. И не токмо молитва твоя услышана бысть, но и жена твоя родить тебь чадо, измѣнится и неплодства нечали и поношеніе, пже отъ неплодіа; не къ тому сътованъ и поничущи на землю къ храму прівдеть явитися Господеви, но свѣтла и хвазящеся о благочадіц. II нареченни имя ему Іоаннь: поцеже не сѣни закона, якоже ти, по благодати Сына Божія служитель будеть.... Будсть, рече, великъ предъ Боюмь. О непоствжимыхъ Вожішхъ субьбахъ! О крайняго человѣколюбія! О величеству достоинства Іоаннова! Будетъ всликъ предъ Богомъ. Ангели служебнии дуси, но не велици предъ Богомъ: тьмы бо ангелъ служать ему, якоже въ Даниль пишется, и тисяща архангель. Но и серафими не велики предъ Богомъ: являетжеся во Исан лица и ноги закрывающе съ толицѣмъ страхомъ, съ толицѣмъ спрятаніемъ стояще окресть престола оного царскаго и превознесеннаго. О Іоаний же ть самый Гавріиль, иже ангеломъ па-

чальникъ, будеть, рече, великъ предъ Боюмъ. И въ лёпоту такову достояше быти другу женихову!... Бысть, рече, яко ислыша Елисаветь целование Мариино, взыграся младенсиз во чревь са. Позна рабъ своего владыку, видъ воннъ своего Паря, въ багряницу илоти облачащася, якоже въ чертозѣ коемъ ложеснь Маріпныхъ, и весь нѣкако любо пряшеся ко исходу. Едма же сему время не у пришло бяще и языкъ не еще въщающъ пляше. Играеть убо во чревь, тому кланяяся, матери же даеть своего языка даръ пророчествовати и ночести Царену матерь прашедшую. Аще бо онъ не взыгрался бы, Елисаветъ не исполнитися хотяше Духа Свята. Тъмъ же яже отъ пса къ Марія глагодя Іоаннови бяху. О чюдеси! Свершенъ пророкъ бяше, не еще чувства свершена имъяй младенецъ, ниже еще па воздухъ дхиувъ! Кто виде или кто слиша младенца-пророка не на рукахъ, не въ пеленахъ, не отдоена, но въ чревѣ шестомѣсячна? Тогда бо п Луха Святаго исполнися, егда и возыграся, — а идъже Духъ. вся совершена суть дляствомъ Его и недостаточная прелагаема на совершение». Или еще: «Отроча же растише и крыплищеся духомь и бъ въ пустыняхъ до явленія его ко Паранлю: поелику бо тьломъ растяше, п духозное дарование присмляще, ращению тълесвому спротяжютися благодати, доидеже мужа свершева того возрасти и духовнаго устрои, и крепляше духомъ. Дивлюся, помышляа, и инъ отъ ипого бываю, како отроча. материяго сосца лишено, в целеннаго одъяніа, жестость стериъ пустыпиую! Но духъ тому съсецъ бяше, и одеяние, и прочаго поцечения матервяго место исполняще, яко да пепричастенъ будетъ иже въ мірт злобамъ, яко достойно втренъ будеть оть пустыня явлься ко Изравлю, яко да благопріятно будеть его во свидітельство о Христь, яко да честенъ будеть всъмъ отъ крайняго пустыпьства, отъ одіаніа, отъ пестяжаніа, отъ нищи безпищина, яко да обличителенъ будетъ, яко да не на лица зритъ. И достоитъ со мнозвиъ опасьствояъ божественнаго опого мужа смотрити житіе, како въ естьствъ человъчесть бъ п выше человъка пребываніемъ зряшеся. Кан бо ппща Іоанова? Верміе дубное и медъ дивій,самоуготована транеза, нетруднаа, пеотяготительна, не тучнёющіа, не могущая воевати на духовную креность. Чтожъ питіе?

Вода чистительнаа, быстраа, трезвеная, несмущающая надглавный мозгъ. Каково жъ одвание? Вельбужии власа, побомудреное украшение, пустынная багряница, древнее прародителей одвание. Чтожъ поясъ? Отъ кожа, мужественое являа отсюду и еже въ подвизъ быти всегда и дълании, а не въ сластолюбии и разслаблени, п понеже кожа мертва животнаго есть часть, назнаменоваше о чреслъхъ его стоя усъменый онъ поясъ, яко весь Христу живяще, мертвъ же бъ отъ человъческыхъ всъхъ.

3. Слово въ день усѣкновенія главы св. Іоанна Предтечн(<sup>13</sup>). Начало этого слова заимствовано, съ нѣкоторыми перемѣнами, изъ знаменитаго слова Златоустаго противъ Евдокіи: «Паки Продіада бѣснуется».... II нашъ проповѣдникъ восклицаетъ: «Паки Продія (Гудея) жадаетъ пророческія крове, накы Илін ищетъ Езавель на смерть, пакы на колесницы гопитъ! II она убо, гоня. пе постиже праведника: тоя же прелукавая внука беззаконнымъ прошеніемъ главу Предтечеву на блюдѣ посредѣ ипра пепреподобнаго носитися устрои,—главу, апосголомъ честную; главу, Отецъ (Отечь) гласъ слышавшую, п Сына крестявшую н Святый Духъ видѣвшую».... и проч.

Упомянувъ потомъ объ Продѣ и сообщивъ о немъ нѣсколько историческихъ замѣтокъ, проповѣдникъ обращается къ изъясненію дневнаго Евангелія объ убіенів Предтечи. Это изъясневіесоставляющее содержавіе всей проповѣда, сдѣлаво вообще по руководству св. Іоанна Златоуста, а толкованіе стиха: и пославъ, усъкну.... даже буквально взято изъ проповѣди Златоустовой (<sup>11</sup>). Потому приводить отрывки изъ настоящаго слова считаемъ излишнимъ, кромѣ слѣдующаго, гдѣ Самвлакъ говоритъ отъ себя противъ дочери Продіады и ся иляски: «егда подобающимъ дѣвамъ стыдѣніемъ и съ съпратонисомъ, еда благоуправлено ступая, и благоговѣйно зря, и благочинно вѣщая, егда умолити

<sup>(13)</sup> а) Вибя. Толст. отд. II, № 205-«Григорія, архіепискона россійска на усекновеніе главы честнаго и славнаго пророка и предтечи и крестителя Іоанна»; б) Рум. Муз. № 437-съ такимъ же заглавіемъ.

<sup>(14)</sup> Златоустаю – Бесёд. на усёкновение главы Крествтеля, въ Хр. Чт. 1837. ПІ. 136 – 149.

царя образы умпльными и словесы премудрыми сущихъ въ техницы свободити? Нѣсть се, иѣсть, — но илисати вниде (дочь Иродіади) и илясавши угоди Иродови. Таковыми таковии угождаеми онваютъ: блудный страстными ухищрении веселятися. Что бо отъ иже страстей подвижущихъ, по творяше сквернаа она игранница тогда, от еже илясати рукама обнаженныма до лактей яли множае, п вѣкия гласы ухищренныя, наче неже естественныя, испущати и словеса подобная симъ прилагати и едино отъ обоихъ страсти творити взгорение, отъ еже извиватися и въскакати и главѣ семо и онамо обращатись и власовъ соединенію на многа раздѣлятися части. Яже вся беснующихся суть, а не целомудрствующихъ. О безстудныя они! И дѣвамъ ли достоитъ играти тако и плисати посредѣ пира назирателей блудныхъ, пли критися и бѣгати со многимъ тщапіемъ и стидѣніемъ?....»

Проповідь свою проповідникъ заключаетъ такъ: «люблю, аще вто отъ неслъ и поставилъ бы мя тамо, да припад приложу лице ко святому оному праху и почерилю освященіе, благожелания не мало пріємъ исполнение—о Христь Інсусь, Господъ нашемъ ему же слава».... и проч.

4. Слово похвальное св. апостоламъ Петру и Павлу (<sup>15</sup>) по объему своему есть самое общирное изъ всёхъ словъ Григорія Самвлака, по не отличается ни отдѣлкою, ни послѣдовательностію. Много въ немъ восклицаній и разныхъ метафоръ, по мало жизни и теплоты чувства. Содержаніе слова—жизнь и подвиги первоверховныхъ апостоловъ. Для примѣра достаточнымъ считаемъ привести изъ него одинъ-два отрывка.

Вотъ начало слова: «Возсияща намъ днесь свѣтила великая и незаходимая, Церковь веселящая п вселенную просвѣщающая, Петръ п Павелъ, Тропцѣ служебная двопца п пзбранная, лику апостольскому верховнии, полку учительскому израднии, тму прогонителе и ко свѣту руководителе п царствія наслѣдивцы, Евангелия проиовѣдателе п вышнего Ерусалиму граждане, иже язви Господа

<sup>(&</sup>lt;sup>15</sup>) Блбл. Толст. отд. П, № 205—«Григорія, архіепископа Россійскаю, слово похвально св. в верховнымъ апостодомъ Петру в Павлу»; 6) Рум. Муз. № 437— «Григорія, мниха и презенитера, слово»....

Спаса на твлё посяще и отъ бёсовъ уязвления цёляще, врачеве великосочтенія уврачевавше посреде волковъ п волчее стремление отвращающе на овчую кротость, разделеная телесы, а совокупленая духомъ и Евангелие ревностно же и течениемъ образомъ скончания. Петръ камень вѣры, послѣдовавый первѣе нныхъ Учителю, оставивый корабли и Церковь восирнимый, повергій мрежа и Евангеліе распростревый, отринувый море в иселенную удержавый, иже рыбное ловление презревъ и человъки ловати научився, - рече бо къ инмъ Спасъ: прядите по жние и сотворю васт ловца человыкомъ. Петръ твердый основания камени церковнаго, Петръ, теплъйший во апостолъхъ, иже со учителемъ и умрети и ради сего хваляйся. Петръ даже до двора Каняонна со Избавителемъ связаннымъ винде. Коликими, рцы мя, стрЕлами скорби Петрово сердце уязвляемо бяше, тогда зрящу въ таковыхъ Господа? Аще бо и отвержеся, но явлей бяше отъ не же послѣдовати, отъ неже илакати по отвержении, яко со Учителемъ усерденъ бѣ умрети. И осмотрительнѣ отверженію быти попусти Спасъ: ово убо человъческую обличая немощь в нехвалитися наказуя, ово же и апостола милостива быти творяй согрѣшающимъ. Понеже предстательство тому даровати хотяще вселенныя и ключи вручати царствия небеснаго, да от иже самъ помплованъ бысть, щедръ будетъ согрѣшающимъ. И кто блажевнаго сего мужа словомъ, яже ко Учителю, представитъ любовь теплиящую? Въ Кесаріи бо Филипови иногда бывшу Христу и вопрошающу ученики, на лучшая мудрованія пхъ возводящу: кого мя глаголють человниы сына суще человниескаго, -- они же рѣша: Поана Брестителя, инии же Плию, овии же Перемию или единаго отъ пророкъ. Вы же кого мя глаголите быти? Отвѣ. щава теплый Петръ, всёмъ апостоломъ устроився язывъ: ты еси, рече, Христось, Сынь Бога живаго. О блаженнаго языка опаго! О самыхъ небесъ височайшаго мудрованія!.....>

Воть объяснение словъ Спасителя къ апостолу Петру: любищи ли мя.... «Симоне Понинг, рече Господь, любищи ли мя наче сихъ? Томужъ любити отвѣщавшу и того самаго любимаго свидѣтеля поставльшу любви: наси онща моя, рече Спасъ. Таже паки второе: Симоне Ионинг, любищи ли мя? И паки любити рекшу и тогожае поставлыше свидътеля: паси, рече, обца моя. И не зоволенъ бысть сими иже сердца и утробы испытуяй. во Ħ третие приложи вопрошение: Симоне Ионина, любиши ли мя? Оскорблшу же ему ради множественного вопрошения: Господи. ты вся, рече, выси, ты виси, яко люблю тя, - Ты въси, рече, яко и хвалился есмь умрети съ Тобою; Ты вѣси, яко и нинѣ готовъ есмь по Тебѣ умрети. По якоже тогла предреклъ ми еси отвержение никакоже поучаемое во миф: тако и ныпф отъ еже вопрошатися трижим мною пркое мое надение зат Ди всезрательному Та оку хотящему мнё приключатися праведная. Се пазиаменоваше Еуангелисть глаголя: оскорбь же Hempz. яко рече сму третие: любиши ли мя. Еже оскорбь - тбояся рече. Обычно Божественному Писанію имененъ скорби страхъ назнаменовати, якоже и Давилъ въ страсъ сый и полвизъ, егла гонимъ бяше, - скорби и бъды обыдона мя, рече. Паси овца моя: в настырния подвиги влагаю тя, рече, ихъ же вичтоже величайше, темъ же ске о овцахъ твое попечение мося любви будеть знамение. Азъ искупихъ ихъ моею кровію, ты же упаси ихъ своими поты. Сладокъ тобъ буди иже о нихъ трудъ, ибо п азъ сладци о нихъ умрохъ. Добрый бо настырь душу свою полагаеть за овцы. Такова Петрова любовь къ учителю и таковии чести отъ Пего сполобись. Понеже таково и велико стало иривчаше и съ волки боротися хотяше, вхъ же полиа бяше тогда вселениая. Ключимо бяше не нагу изъпти, по одъятися силою свыше, юже приятъ купно с прочимы апостолы».

Изъ этого послѣдняго отрывка видно, что русскій митрополить объяснялъ бесѣду Спасителя съ апостоломъ Петромъ (любшин ли мя...) согласно съ древними православными учителями, а не какъ толкуютъ ес ныпѣшије ревнители наиства.

5. Слово похвальное св. великомученику Георгію (<sup>16</sup>) принадлежить къ числу лучшихъ словъ Григорія Самвлака, а въ

(1°) Сборн. Новг. библ. въ листъ, № 528, л. 226. Снес. оглавд. Макар. Чети-Минен за іюдь, въ Чтеп. Моск. Истор. Общ., годъ III, № 4, отд. IV, стр. 66. ряду похвальныхъ должно быть поставлено по справедливости ва первое мъсто.

«Вчера, любимеци, -такъ начинается слово, -свѣтлый въскресеніа празновахомъ празникт, и днесь страстотрънца всемірное торжество. Вчера горкый в несытый попранъ бысть адъ, и съмерть оумерщвена бысть, и діаволь постыдіся: и днесь страстотернець мучителя низложи, и врага посрами, и побыли оувязеся вѣнцемъ. Вчера намъ владыка, еже на діавола одолініе постави, и діаволее моучительство разруши, и ради въскрессија поуть намъ въ спасение дарова: п днесь мученикъ съ діаволомъ съплетъся и мужски къ ополчению оустремився, на землю храборскы того низверже, и всю его суностатноую силу оубъжате сътвори, и се ни щитомъ, ни копјемъ, ни бропями, ни шлемомъ, но назѣмъ тѣломъ и знаменіемъ креста. О сило креста! Ороужіа въполчаються, мечеве обпажаються, огнь претить, коло дръзаетъ, свары огнемъ изваряеми суть, все воиньство въ подвизѣ есть, -- внаго тело съ зпаменісиъ престимъ вся препобеждаеть... Днесь, братіе, апгели играють и вся небесния сплы весслятся. человѣцы тръжествоують, въздухъ очищается, рѣбы быстро течение истекають, море сутишаеться, делфини играють, зсиля сады испущаеть, сади цвати процватають и страстотернець язвы, яко дары всёхъ Владыць приносить, всякъ праздноують Храстову въскрессенію, вся ноклоняються, вся прославляють пже изъ мертвыхъ въсіавшаго. Да не кто Іудей здѣ, да пе кто Еллинъ, да не Анна и Кајафа, да не Дјоклетјанъ и Магнентје; да възмется нечестивый в кождо ихъ, яко да не видитъ славы Господня. Сынове же Сіопови да възрадуются о Цари своемъ, да въсхвалять имя Его въ лицѣ, въ тимбанѣ и исалтири да ноють Ему, овъ убо въскресеніа ради таниства, ово же ради съвозсіавшаго страстотерица торжества. Не тако испещрена есть земля различницвѣты, якоже страстотериеское тѣло различными ранами. мп Не тако источници различить истекають, якоже мученика извы кровныя струя. Въси оубо мученичьстіп подвизи прославлени п чюдемо есть всюду праведныхъ страдание. Но пдъже обзорное приводится страстотръща поприще, тамо и безгласный язывъ въ похвалѣ въздважется. Кого бо не привлачи въ похвалѣ бла\_\_\_\_ 461 \_\_\_\_

женный Георгіе, вже единѣмъ точію именемъ свой назнаменоваетъ санъ? Вси оубо мученици нареченіа имоутъ различна, но и Георгіе въздѣланъ Богомъ бысть; Георгіе, иже въ мученицѣхъ свѣтлый; Георгіе, въ браиѣхъ свѣтлѣйшій храборникъ: Георгіе, твердѣйшій адамантъ и душею и тѣломъ; Георгіе, въ бѣдахъ скорый предстатель. Видите ли, любимици, каково постигохомъ торжество? Видите ли, какова съторжника стяжахомъ?...»

Въ трактации слова витія излагаетъ повъствование о мученическомъ подвигъ св. великомученика, но излагаетъ не какъ спокойный историкъ, а какъ вдохновенный ораторъ, съ силою и чувствомъ, дѣлаетъ отступленіе, замѣчанія, воззванія и под. Сказавъ, напримъръ, что викакія пытки не могли поколебать втры св. Георгія, проповідникъ восклицаеть: «О сокровище неотвемлемое стяжаешому тя! О сокровище вфры, инкымъ же навътоватися могущее! Имамы бо, рече, скровнице въ съсудъят ску*дильных*. О сокровище божественныя любвп! Сie сокровище тшаатеся объяти діаволъ и слугы его, по п страдалець вфрою непреклонимъ пребисть. II ин до сего доволни быша немысленни, по накы горшаа раны отъ первыхъ приготоваютъ, сугоубы низволящая канля отъ телесе, овы очбо крове текущая, овы же плотъ таящая. Святый же на лествици, яко на одрё оубрашенё, и яко на цивтахъ, на юглівхъ лежя бяше и аще съ сладостію биваемая зряше. Ты же, слышавъ лѣствицу мисленую, яже видь Іаковъ, досяжоущую до небесъ, внемли отбо съ опасьствояъ лёствица п лёствица: оною оубо съхождааху ангели, сію же оубо възыде мученикъ, на обою же сутвержаася Богъ». П спусти пісколько: «Два подвига и ополчени біша тамо видіти: еднио ополчение мученичьско и другое мучительско, по ови оубо суть въоружени, овъ же назъмъ теломъ одолъваетъ п побъда нагаго, а не въоруженныхъ бываетъ. Кто оубо пе оудивиться? Біемый одольваеть біющемоу, связанный-разрышенному, съжагаемый — съжагающому, оумираяй — оубпвающему. II оубо на чювьственьй брани вопиства обоюду стоя ограждения, свътящася оружіемъ, и землю озаряюща, и стрѣлы пущаемы соуть отъвсвуду, и миога въсоуду троуніа, якоже на жатвѣ класовомъ.

сице вонномъ другъ отъ друга низлагаемомъ. Сіа оубо аще н страшна, но и по естьствоу бывають; она же всяко превъсходать естество и всяко вещемъ послёдованіе, да навыкнеши, яко благодати Божіа есть все. Что сея брани неправеднѣйшее? Что бреній тіхъ законопреступнійше? На бранехъ бо обон ополчаются ратующенся; здѣ же не тако, но и овъ оубо нагъ есть, ови же въороужени. Въ подвигахъ паки: обоимъ лѣть есть руцѣ въздензати; вдѣ же овъ отбо связанъ есть, овиже съ властію паводять раны. Соце съплетаються съ святимъ и ниже тако побіждають; но и Георгіс всякъ видъ мочкамъ претръпфвъ, яже на діавола постави побёду, да не бо единёмъ образомъ побёдникъ, пже истинный подвижникъ показоваашеся, по и къ всякому виду влобы тогда мучителемъ действующимъ, себе различною доброавтелію раздёливъ всёмъ съплетеся и преодолё всёмъ». Окончивъ сказание о мучепической кончинъ св. Георгия, ораторъ набрасываеть слёдующій очеркь его доблестей: «Кий убо похвалений языкъ того доблести похвалита възможетъ? Душя кроткое, права благоприступнос, обычая мплостивнос, нищьми питателное, Солнымъ съпострадателное, въ темпицахъ сущимъ посътителное, къ другомъ благоувѣтливое, къ рабомъ благоказателное, къ страннымъ благопріятное, къ святымъ благоусръдное, къ церквамъ ислѣностнос, къ родителемъ благопокорнос, къ овъръстнымъ испререкателное, и сіа оубо душевнаа. Тілесе же пакы: възраста сродное, лица зелное благообразіе, власовъ краспое и съкращенит рещи: въсяко благо въ немъ обрасти бяше. Сіа предвідый, якоже мню, Соломопъ глаголааше вссслися, коно, въ юности своей и красуйся въ путелъ сердия своего. Съ въсЕми оубо своими благыми великый Георгіе изрядиће чистоту и цёломудріе храня блше, поминая присно въстхъ, иже прежде его чистоту съхраншінхъ. Чистота Іосифа оть рова свободи и отъ темпиця избави и царя Египту съдела. Чистота Ісуса сына Павіпна слугу сътвори и Монсеу пресмника сътвори. Чистота звѣря оукроти и съвіа сказати съдела. Чистота нещь огньную угаси и небо не одъждити сустрои, и Іорданъ милотію разділи. Чистота Захарін языкъ связа. Чистота пасъ къ пебеснымъ съчета. Чистота авественника Богословца съдбла. Чистота ада нопра и съмерть раздруши и въскресеніе въсему міру дарова и на небеса възиде и сѣдѣ одесную величьствіа на высокыхъ. Сіа оубо великий Георгіе Вогови съприноситъ дари. Сіа Георгіева исправленіа произвеленіа, отвръженіе міра и яже въ мірѣ сущихъ, —житіе чисто, вѣру несомнѣвную, благочьстіе, оусръдіе еже страдатв. сердце смирено, ихже пичтоже вышьшее, ихже кромѣ видѣти Бога невъзможно, отъ нихже оуготовися къ подвигомъ и не смоутися. Доблий оубо Гесргіе, подвигомъ добрымъ подвизася. теченіе скоича, вѣру съблюде, тѣмже и пріятъ побѣдный вѣнець отъ Спаса Христа и нынѣ съ въсѣми святими въдворяется. наслаждаяся тамо, иже паче оума блаженства съ пророки, съ апостолы, съ мученикы, съ святителія, съ патріархы, съ преподобными».

Замфчательно и заключение этого слова: потому что содержить въ себѣ назидание слушателямъ, -чего въ другихъ проповъдяхъ Самвлака мы досель не встръчали. «Подражаныъ и мы, говорить онъ, страстотерица, взлюбимъ възлюбъшаго насъ. будемъ в другъ другоу блази, милостиви, милосерди, братолюбии, копецъ же въстиъ любы отъ чиста сердца и съвтети правы. Живописуемъ страданіа мученика въ нашей души, овогда оубо того на сковрадахъ лежаща, овогда же по юглію простърта. овогда палицами бісма, овогда же волуами жилами, овогда въ ровъ въръжена, овогда же въ саногы желѣзны обувена, овогда къ древу привизуема, овогда же главѣ отъсмлемѣ, ико да различіемъ живописательства сего свѣтлоу строивше храминоу, ключимо небесному царко поставных обиталище, п аще видоть такова въ нашей мысли писаніа пріндеть съ Отцемъ и Святнят Духомъ и обитель въ насъ сътворитъ. По, о страдальцемъ украmenie, Георгie, и благовъ здъланный класе, и благочестию нерушимаа стино, яко имия дерзновение къ Господоу, помалуй насъ. огради насъ тенлымъ своимъ предстателствомъ, въстаанія язычьская оутоли, спрыямъ боуди помощинкъ, алчющівыъ ивтатель, скоръбнымъ оутьшитель. въ бранфхъ поборникъ, старости подпоръ, юнныныт казатель, плененнымъ свободитель, въсъяъ подаждь яже по спасенію прошеніа. И въся, иже въ храчь твой славный пришедшля днесь, съхрани в съблюди въснкаго

навёта вражіа ненавётны, непоткновены, незазорны, н прінди посредё насъ невидимо и въсбять насъ моленіа, яже тебё ради Боговя въснлаемаа, пріими и пренеси исходатайстьвиё въсбять Творцу и Избавителю, иже въ Тропци святьй иоклоняемому, истивномоу Богу нашему, яко да съгрёшеніомъ оставленіе полоучивше въ день судный вёчныхъ благъ пріимемъ благодатію я человёколюбіемь Господа нашего Іисуса Христа, съ нимъ же Отцу купно съ Святыниъ Духомъ слава и велелёніе, честь и иокланяніе, ныят и присно и въ бесконечны вёкъ вёкомъ, ампнь».

6. Слово похвальное св. великомученику Димитрію (17) різко отличается отъ предыдущаго: сколько то живо и одушевлено, столько это тихо и спокойно. Отъ пачала до конца опо представляеть собою простой исторический разсказь о страданияхь и смерти св. Димитрія, почти безъ всяхихъ замфчаній и соображеній со сторовы автора, и болье походить на житіе, нежели на церковное поучение. Прочитаемъ для примъра начало слова: «Преже Христова илотьскаго смотрЕніа человѣкомъ страшна бяше смерть; егда же Опъ человѣкъ бысть и смерть за человѣкы вкуси, тогда сладка человѣкомъ оустроися смерть и со многою любовію искома и пріемлена, яко да тоя ради возданіа сотворять иже насъ ради оумершемоу и страстьми почтуть пострадавшаго Владику. Аще оубо Онь о рабъхъ, таже согрѣшшихъ, оумреть, много наче рабомъ достояще согрѣшшимъ со мпозтив оуссрдіемъ о таковтив Владица еже съмерти възмездіе творити. Темъ же в великій онъ и непобедимый истииный страдалець Димитріе доброс диссь сотвори возмездіе, MU0. гоцѣнныа дары принесъ великодаровитому Цареви, время нолоучивъ отъ многъ томоу желаемое, яко да не благочестие самъ къ себѣ хранитъ и свое отечьство томоужде оучитъ, но псиовъсть явь предъ встми, еже Господия любве явленивашее есть

Digitized by Google

<sup>(17)</sup> Новг. Соф. библ., Чети-Мпп. Макар. за октябрь подъ 26 числомъ, л. 417—«Григорія, арлісичскова Россійскато, слово похвальное святому в славному великомученику я муроточцу Длинтрію».

значение: иже бо аще исповъсть мя, рече, предъ человъки, исповъмъ его и азъ предъ Отисмъ своимъ, иже на небестьхъ».

7. Слово св. четыредесяти мученикамъ Севастійскимъ (<sup>18</sup>) наинсано, несомнѣино, подъ вліяніемъ такого же слова св. Василія великаго (<sup>19</sup>), хотя прямыхъ или буквальныхъ заимствованій не представляетъ.

Приступъ слова очень кратокъ: «Елма праведному похваляему, якоже рече Соломонъ, возвеселятся людіе: како не весь міръ възвеселится четыредесятимь мужемъ похваляемомъ, четверосвѣтиломъ копечнаго міра IJ защитникомъ, пже похвалъ всяческихъ вышши суть? Толикій п таковый ликъ, ликъ боговзбранный, ликъ святый, воинство небесное, връста богоставила, братія духомъ, а не рожденіемъ, наче же и порожденіемъ, еже свыше, едина душа в четыридесятихъ раздълени тълесы. едино дишуще, на едино зряще, едино смотряюще земное на небесномъ памфнити воипства».

Въ самомъ словѣ начертана подробная картина страданія и смерти св. сорока мучениковъ. Изображая при этомъ. какъ свстрастотерицы утѣшали другъ друга, будучи ввергнуты въ озеро, проповѣдникъ влагаетъ въ уста вхъ слѣдующую рѣчь: «Пріпмемъ въ умъ, о братіс, како в толики брани входяще многажды за еже въ едино дръжатися, и едино мудръствовати. и едино исповѣдовати, сже въ Христа вѣру, полкы обращаху чужихъ, и всѣмъ страшни и ужасни бѣхомъ и тѣмъ самымъ бѣсомъ, отъ тлѣннаго же царя чюдими и честемъ сподобляеми, отъ друговъ и отъ велможей удивляеми и благохвалими, —и сіа намъ сладка являхуся тако въ погибель ведущая: нышѣ же ли не побѣдимъ съпротивныя полки, къ коимъ намъ брань, якоже рече нашъ учитель церковныа очи—Павелъ: яко мъсть намъ брань ъ кроси и и.юти.

И. Р. Ц. Т. Ү.

30

<sup>(18)</sup> а) Новгор. Соф. библ. № 525—«Григорія, мниха—ніумена обители Пантократорови, похвально сдово св. великомученикамъ четыредесятымъ»; б) Библ. Тодст. отд. П. № 205—«слово Григорія Россійска св. великомученикамъ четыредесятымъ».

<sup>(1°)</sup> См. Бестлу его ил св. четыредесять мученикъ въ Твор. Св. Отц. VIII, 294.

но к началомь, къ властемь, к міродръжителемь тмы въки сею, къ духовныма злобъ поднебесныма? Не възвеселнили небеснаго царя, желаршаго насъ вънчате петленіа вънцы? Не снедутли въ намъ аггели, укрѣпляюще и помогающе намъ и ковсчное съотводяще Церкви спламъ? Мало претрынимъ страждуще, да вѣчно радуемся; пренебрежемъ плоть, да одћемся петлинісмъ; претрыпимъ мразъ. яко да съгрћетъ насъ патріарха Авраама пѣдро; яра зима, но пріатенъ рай; болѣзвецъ ледъ, по сладко въспріатіе; пужво разлучение еже отъ тыла, но нуживищи еже отъ духа; всяко бо аще не умремъ нынѣ, не умремли по послѣдованы» сстьства по маль? Тъмь же сътворниъ нужду любочестие, умремъ похвалною смертію, ни на самой кончинь не дадимъ порока славъ нашей, не уничижимъ воинства пмя, -- дѣлы имянованіе запечатлѣимъ, проидемъ тъсными враты и прискорбнымъ путемъ, вводящемъ в животь, якоже пасъ учить въ Еваггеліи Господь; погубныть душа Его ради, яко да пріобрящемъ я, да не како раслабившеся симв малыми и ничто же сущи, погубимъ душа своа, - и что прочес дамы измену за душа своя? Но отнадеть нога, да съ аггелы ликовствуеть, всяко бо отнадеть растлѣваема въ гробѣ, аще сію в ныев съхранных; да отскочитъ рука, яко да речемъ съ дръзновеніемъ: въздѣаніе руку нашею жрътва не вечерняа, по всегдаш. няа, яко да въздбется къ Богу, очищена водою и отстчена; такоже и око да затворятся, яко да съ многоочитыми взираемъ славу Единородиаго; но и языкъ да свяжется, яко да съ сераовым въспѣваетъ. Но естьствено есть студу пзинати душю отъ твла нужно; сего ради паче того възлюбняъ, яко да наскоре насъ въ крови небесния отслетъ»...

Заключеніе вполић соотвћтствуетъ слову и довольно обширно: «Кто сихъ не удлвится тръпћнію? Кто не подражаеть усердію? Кто не ублажитъ еже въ всѣхъ тѣхъ искусное и съ премудростію биваемое? Не бысть тѣмъ Сиона, —долнее воинство къ добродѣтелемъ, но сіе преходяще горисе тщахуся достигнути. Паки же сгда предсташа, како опасно тѣхъ бяше и непристрашно видѣніе и стояніе и движеніе? Что же ли отвѣти мали убо, но огнь объемлюще гордую ону и нечестивую мучителю душю; въ сзерѣ же какова тѣхъ яже другъ въ другу поученіа къ терићнію въ оной дотости, яже токмо и въспомипаема грозу содъловаетъ? О ополченіе храброе и вѣнечници еваггелстін! И нывѣ не токмо благочестивін, елицы паселяють зсилю, тёхъ на помощь призывають и мощемъ покланяются, но и Парфа и Мидяне. Пръси же и Масагеты, Индіяне же и Ефіонляне, отъ своихъ движущеся отечьствъ. Севастійскій градъ достижуть и місту покланяются приназающе. изъже подвизашася они, в льноту непобъдимии: таковъ бо нашъ Владика и тако прославляеть нже того прославльшимъ. Аще бо жень грашная, приступлыши и алавастръ мура изліавши, за еже грѣхомъ пріати оставленіе, Онъ не точію сіе дарова, но идпже проповнсться, рече, Еванислие сис въ всемъ миръ, речется, еже сътвори та в намять ся: проспмаа убо дарми превъсходя, и отъ преумпоженіа прослави ю. Како сіпхъ, яже крови свося изліявшихъ, не прославити хотяше достойною славою? Къ нимже и мы рцемъ: о благосъставное воинство и церковния звѣзды, и пынъ пасъ, иже вашу намять вседушит цалующихъ и подвиги блажащихъ, свыше посътите, и нынъщнее и предъедущее наше жительство наставляюще къ полезнымъ в ближайшимъ, в мутныя потокв ереси всякія вссушающи молитвами вашими, яко да сдина Церковь вси бивше, единѣми усты и сердцы единаго прославимъ, нже въ Тронци Бога, Сына въ Отци съ Святымъ Духомъ, яко тому подобаеть слава и честь, великольное же п покланяние, нынь же и не въ скопчаемыя въкы въкомь. Аминь».

## 111. Слова на дни воскресные, недплиные и на особые случаи.

Къ этому отдѣлу мы отпосвмъ: 1) слово «о пяти днехъ», сказанное Грпгоріемъ въ воскресспіе предъ Рождествомъ Христовымъ (именно за иять дней до праздника); 2) слово о преподобныхъ отцахъ, въ постѣ просіявшихъ, сказанное въ субботу нсдѣли сыропустной; 3) слово о пноческомъ житін, сказанное за нѣсколько дней прежде (<sup>20</sup>); 4) слово объ усопшихъ, сказанное,

Digitized by Google -

<sup>(&</sup>lt;sup>30</sup>) Въ словъ объ отцахъ, въ постъ просіявшихъ, Самвлакъ говоритъ: «Ми, понеже твхъ (отцевъ) память наста и понеже преже малихъ дній

въроятно, въ день общаго поминовенія вхъ; 5) слово въ похвалу Терновскому патріарху Евопмію, который еще не былъ тогда причтенъ въ лику святыхъ, пропзнесенное, можетъ быть, въ день его вамяти, п 6) слово надгробное Кипріану, митрополиту русскому, также еще не прославленному въ то время, п пропзнесенное, въроятно, въ день его памяти. Но изъ этихъ словъ ми остановимся только на двухъ первыхъ: такъ какъ послъдиія четыре намъ извъстны по однимъ своимъ заглавіямъ (<sup>21</sup>). Оба эти слова, — черта ихъ особенная, — имъютъ правственное направленіе.

1. Слово «о пяти днехъ», или какъ въ другомъ сипскѣ, «о божественныхъ тайнахъ» (<sup>22</sup>) сказано 20 декабря, въ день предпразднества Рождества Христова, когда върующіе готовились приступить къ св. Христовымъ тайнамъ, и вмъстѣ въ день памяти св. отца нашего Филогонія. А потому состоитъ изъ двухъ частей: въ первой говорится о достойномъ приготовленіи къ таинству причащенія п къ великому празднику Рождества Христова, равно какъ о самомъ рождествѣ пли воплещении Сыпа Божія; вторая носвящена вся св. мученику Филогонію.

«Обыкоша, — начинаетъ проповѣдникъ первую часть, — иже къ царю земному грядущен, егда близъ будутъ уже ко входу двора царскаго, тогда множайшимъ страхомъ ограждати себѣ: тако и ми елма спасительнаго, якоже нѣкый долгъ путь, прейдохомъ и близъ уже рожественскаго праздника Владычняго и хощемъ приступати къ безсмертной трапезъ, всяко спрятаніе и всяко истязаніе совѣ-

вамъ о иноческоль беспдующе житіи, об'ящахомся и о сихъ пробес'ядовати, ныяй да исполнимъ».

(<sup>31</sup>) Слова-о иноческомъ житін и митрополиту Книріану извъстим только по списку Москов. Сунодал. 6ибл. № 384, в слова объ усопшихъ и патріарху Евоимію-только по списку библіот. Толстов. отд. 11, № 205.

(<sup>22</sup>) Словомъ «о пяти диехъ» названо оно въ спискъ Моск. Сунод. библ. № 384, п названо потому, какъ объяснено тамъ же, что «сіе сдово чтется , до ияти дней Рождества Христова». А въ рукопизной Чети-Минен Моск. Дух. Акад. оно обозначено такъ: «слово о божественныхъ тайнахъ, яко достоять причащающомуся испытовати себе, и о еже пенамятаздобствовати». сти достоить имфти. Пять дии посредь суть и праздникъ прихолоть в праздновомъ пачало, в хощетъ транеза предлагатись, имуше твло Владичне и кровь. И блюдете, съ какою совестно приступати хощете; слышите, что рече уста Господия Павелъ: да исны. тусть каждо себе и тако оть хлиба сего да ясть и оть чаши да пість, да пе въ судъ себѣ ясть и пість: ядый бо и пія недостойне судъ себъ ясть и пість. Не презпрай Божественна, человѣче, пе дерзай совћсти обличающи, уступай страхомъ и трепетомъ. Аще бо ризѣ земнаго царя скверными рукама коснувся кто тмами подъсилеть злаа: п ты не избѣжиши геены, тѣлу Божествениому и пречистой крови причащаяся оскверненною душою. И которую милость имати хощеши, рци ми, который отвать? Не васи ли. яко по яже пріати окаяному Іудѣ педостойнѣ хлѣбъ, винде въ него сатава? Зри да не и ты искусишися Божівмъ гифвомъ. Ибо еже о судіахъ сказусть писаціе, яко ковчегу завѣта п пиогда возпыт внцу, Оза ићкто коспуся колеси, за еже поддержати, абіе попаленъ бысть. Та же нужа таковъй настоящи и бълующу къ наспадению кивоту правымъ притече и благочестиа разумомъ: но понеже недостонить бѣ таковаго приближеніа, ниже въ таковое служение избранъ бъ, въ правду искусися. Аще убо кивотъ окованный златомъ, иже отъ земля изрысмымъ, въ немъ же бѣ стампа токмо, имущіа манну, и скрижали завѣта, и жезлъ Аарововъ провябшій, и попали дерзнувшаго онаго: како ты не трепещении, хотя приступати къ таковымъ тапиствомъ, яже обстоять ангели со страхомъ и ужасомъ? И ты убо священника зрѣши, ве зриши же мыслениия силы. Идеже бо честиаа священнодійствують и предстоять съ благоговініемь, дивящеся Владычней вже къ намъ любви. Толико бо свое создание возлюбивъ Создатель, слико и Сына своего соприсносущиаго дати намъ на смерть, ла тъмъ насъ оживитъ».

Изъяснивъ такимъ образомъ, какую чистоту должны имъть христіане, чтобы достойно встрътить праздникъ Рождества Христова в пріобщиться св. таниъ, проповъдникъ обращаетъ внеманіе своихъ слушателей на иъкоторыя священнодъйствія Литургів, гдъ выражается тоже требованіе чистоты. «Слиши, что глаголетъ діаконъ велегласно, хотящу іерею раздробляти святый хлёбъ: сонмемъ. Что еще глаголетъ—сонмемъ? Себе, рече, непитаемъ сердце, истяжныть совъсть, изъвьпрошаемъ мысль, да не ито блудникъ, да не кто прелюбодъй, да не кто убійца, да не ито немплосердъ, да не кто прелюбодъй, да не кто убійца, да не ито немплосердъ, да не кто прелюбодъй и гордъ, да не кто памятозлобивъ, да не кто піаница и скверножителенъ. И аще обря. щешися таковъ, уступай, рече, да не опаленъ будеши, приходя недостойнъ. Таже по еже рещи діакону—сонмемъ, таже внутрь іерей объма рукама подвижа святый хлѣбъ на высоту, показуя того къ хотящимъ причаститися, глаголетъ велегласно: сонтая соятымъ. А еже глаголетъ, се есть святая не инымъ даются, токмо святымъ; и аще святъ еси, приступи и страхомъ божественнаго огня прими устнами, да услышини и ты отъ ісреа, паче же отъ Серафима: се коснуся устомъ твоимъ и вся грѣхи оцѣсти...»

Главными условіями къ пріобрѣтенію чистоты душевной проповедникъ полагаетъ искрениее сокрушение сердца и прощение обидъ. «Таковниъ очищеніемъ предочистимся, ниже Богоотець онъ на каждо день обновляще себѣ и насъ уча, глаголаше: сердие сокрушенно и смиренно Богъ не уничижитъ. И паки: оклевстающаю тай искренняю свосю, се изгоняхг... Таковеми муры помажемъ себѣ, уготованися къ прпатію вже насъ ради младепьствовавшаго Владыку. Аще пость принесеши, аще дъвство, аще батвіе, аще назу леганіе, сердце же съкрушено не принесеши, ниже оставищи брату своему; ни чтоже пользовася, но и речется къ тебѣ, еже и къ Израелю речеся Пророкомъ: не таковь ность хощу, глаюлеть Госнодь. Слиши, что глаголеть Господь въ верховному Апостоломъ Петру, воспроспвшу Его: аще до селмицы брать согрѣшить, отпущати ли ему? Інсусь же не до седяь крать, но и седьмъ седьмерицею. Сіе якляетъ, яко, аще и въ всей своей жизни съгръшаютъ тебъ братіа, оставляти имъ и аще не оставляеши долгъ брату своему, како речеши въ молитвъ: Отче вашъ, пже еси на небестахъ, остави намъ долги наша, яко же п ии оставляемъ должникомъ нашимъ? И паки: аще оставляете человнькомъ съпришения иза, и Отецъ вилиъ небесный оставить вамъ сытышеніа ваша».

Слёдующія затёмъ наставленія показывають въ проповёд-

никв наблюдательность надъ сахолюбіенъ сердца человбческаго. «Но многы слышахъ глаголюще: не могу оставити; зѣдо преобнать мя, вельми обезчести мя, премного опагуби мя, врага н ратника судомъ прпложася мнѣ. Не глаголи ми студния сія в ситху достойны глаголы, но истрезвися, яко отъ піанства. безсловесных ярости и познай, кто бь цервье и кто еси имив. Не врагъ ли бяше первѣе Божій и нывѣ другъ, премѣневъ кровію Сина Его, якоже рече Павелъ? Не тебе ли ради ныяъ раждается и пелепами повпвается и въ худъ вертепъ и скотіахъ яслъхъ полагается? Не тебе ли ради Онъ человѣкъ бываетъ и по естеству и по действу, яко да ты Богъ будеши? Аще убо Христосъ не обладательствова теба суща врага и ратника, ниже ты обялившему тя. Аще ли Онъ поискавъ тя и обрѣтъ и на рамо вземъ къ Отцю принесе, сънаслёдника тя творя Отчая славы: который получиши отвётъ, не пременяяся на оцечалившаго тя, которую иплость п который судъ? II Владыка убо о распинающихъ моляшеся: Отче, остави имъ грѣхъ сей,-и ти глаголеши: не могу оставити. Можеши и ина величайша исправити, аще токмо восхощеши, аще писаніа псиравнини, аще христіанскимъ потечешь вутемь. Таже почему уверныся, яко христіаннив есмь (есп), аще не отъ еже теритти сладцъ обидиму бывающу и гониму, уничежаему и хулиму?»

Противопоставивъ внушеніямъ самолюбія требованія закона божественнаго, отъ исполненія котораго зависитъ внѣшнее и внутреннее благосостояніе христіанства, Самвлавъ направляетъ слово свое въ Іудеямъ, которые, издѣваясь надъ христіанскою вѣрою, возражали противъ ученія о предвѣчномъ рожденіи Сына Божія отъ Отца. «Поболѣзновавше о такой хулѣ, рѣчемъ въ нямъ: Сына убо раждаетъ Отецъ соприсносущна, и безлѣтна, и превѣчна, неизреченно и несказано, имже и творить мысленныя силы, служителе своса славы и въспѣвателе немолчныа, ябо же бо Іовъ глаголетъ: сида быша зенъзды, еъсквалища мя анели мом, оградихъ же море вътры, сида раждащеся. И понеже рожденъ есть, яко отрасль отъ корене и сіаніе отъ солнца и слово отъ ума, Сынъ наречется Слово и Отецъ наречется Отецъ, понеже раждаетъ безлѣтно единосущное Слово. Слово же не несо-

ставно непцуй, якоже наше, и на въздухъ разливаемо, но съставно (т. с. упостасное), свой вывя съставъ (упостась), понеже Сынъ въ семъ подобенъ Отцу, кромѣ нерожденіа, равномощно и рав-ПОСПЛЕНО, ИМВ же вся быша и безь него ничтоже бысть еже бысть, по Богослова гласу, имъже въкы сотвори, по премудрому Цавлу. Слиша и пророка отъ Бога свидътельствованнаго и отъ насъ пріемлемаго: словесемь Господнимь небеса утвердишася и духомь исть Его вся сила ихъ. Не сибя (пророкъ) рещи явленно Отца съ Сыномъ и Духомъ, яко да не едино Божество на три не подобни раздѣляють части и славы, пже единого Бога, оставльше и пројамъ язическимъ поклонишася; ниже накы умолча всячески, по премудро не како и покровено святыа Тропца единовластіе и Божество въ малихъ сихъ словестахъ процовида. Еже бо рещи словссемь Господнимь-Отца съ Синомъ, и Духа Святаго, внегда-Духомъ усть Ею вся сила ихъ. Но и великій Монсей кимъ путемъ прінде къ вамъ, яко да не слишавше Отца, науща Сына, страстно вызышти божественное, но премудро сложивъ едино Божество Троица, краткыми убо, многъ же разумъ имущими, словесы научи, рекъ: слыши, Израили, Господь Боль твон Господь сдинь ссть. Еже бо рещи - Госнодь... Отца сказуеть, а еже - Боль твой - Сына п паки - Госнодь - Духа Святаго, спръчь едино Божество триемъ симъ п пребожественнымъ съставомъ (лицамъ). Видѣши ли, о Іудею, Огца, имуща Сына соприсносущна, и нетлѣнна, и безлѣтна?»

Продолжая рѣчь о Сынѣ Божіемъ, витія касается тайны искупленія, въ которомъ выразилась безпредѣльная любовь Божія къ людямъ: «Понеже согрѣши и иаде человѣкъ и падшю тому вся смятошася: смерть укрѣпися отъ Адама до Моисся, земля проклята бысть адъ разверзеся, рай затворися, небо заключися, діаволъ же воинствуаше на насъ, тогда Богъ человѣколюбецъ сый и не хотя погубити еже по образу человѣку, глаголаше: кого послю и кто пойдеть. Ибо и прежде егда хотяше създати человѣка—по образу нашему и по подобію; сице и здѣ въ поновленія и назданіи естества: кого послю и кто пойдеть? Всѣмъ же молчащимъ глаголаше Сынъ: се азъ; посли мя. Тогда глагола: или; дасть Ему человѣка, яко да будетъ самос Слово илоть, и пріемь плоть во всемъ исправнть. И родися отъ Дѣвицы, чистыя в неблазненыя, и тоя дѣвство соблюдей въ богорожденія, ниже отъ безлѣтнаго рождества иступи ради въспріатіа, но пріемъ еже не бѣ, п еже бяше, пребысть въ двою естеству единъ съставъ; предаетъ бо ся тому, яко врачу, исцѣлити угрызеніе зміево, яко животу, въздвигвути мертваго, яко свѣту, просвѣтити тму. яко Слову сущу, обновити словесное. Яко убо тому предашя вся и бывъ человѣкъ, абіе псиравншася и съвершишася вся: земля вмѣсто клятвы благословена бысть, рай отверзеся разбойвику, адъ устранися и гроби отверзошася въстающимъ мертвецемъ, двери небесныя взящася».

Во второй части слова изображаются высокіе подчиги св. Филогонія. Ціль, какую предположиль при этомъ проповідникь. есть та, чтобы восиламенить въ слушателяхъ большее усерле въ стремлении къ добродатели. Сначала онъ описываетъ время, въ которос жилъ Филоговій, - время жесточайшее всякой зами и бури, въ которое самый даже воздухъ оскверненъ былъ «сварами». Отецъ предавалъ на смерть сына, братъ брата, грады обустѣли, но люди Божіи соглашались лучше жить со звѣрями, нежели съ бъсовскими служителями, покидая имънія, села в стяжанія. Узилища и темницы были наполнены людьми благочестивными. Въ такое смутное время для христіанъ явился в Филогоній, подобно звізді, сіяющей среди ночи. Съ ючости еще онъ любилъ упражияться въ чтени Божественнаго писанія в прежде принятія епископскаго сапа зпаль апостольское учевіє в славился добродательною жизнію. Не только словомъ онъ научаль остерегаться прелести людской, но ходиль по темницамь для укрѣпленія въ вѣрѣ слабыхъ христіанъ, выкупалъ плѣннихъ в подражаль Христу, полагая душу свою за ближнихъ. Таковъ быль блаженный Филогоній!

Онъ имѣлъ жену и былъ отцомъ единородной дочери; по супружсская жизнь нимало не препятствовала ему быть ревнителемъ добродътели. Потому, общимъ согласіемъ архіереевъ и благодатію Св. Духа, онъ посвящепъ во епископа, чтобы противоборствовать возникшимъ въ то время ересямъ. И въ этохъ отношения былъ другимъ Давидомъ: потому что пращею слова Князюжнях гордаго Голіафа — Маркіона. Но в по прекращенів говенія Филогоній не оставилъ епископской казедры, подобно Іонѣ, а препоясавшись упованіемъ, мужественно управлялъ волнусмымъ кораблемъ Церкви Христовой. И не столько прославился Авраамъ плѣненіемъ царей, плѣнвишихъ Лота, сколько Филогоній истребленіемъ еретиковъ. И не столько Іосифъ пропиталъ пшеницею во время глада, сколько этотъ — восточныя и южныя страны — словомъ Божінмъ. Когда онъ почилъ отъ своихъ трудовъ, то весь Востокъ плакалъ объ немъ, какъ будто лишился свѣта. И пыпѣ онъ съ апостолами новый апостолъ, съ мучениками новый мученикъ, съ пастырями добрый иастырь, стаду любезный. волкамъ страшный. Таковъ былъ блаженный Филогоній!

Проповѣдникъ увѣщаваетъ своихъ слушателей послѣдовать ревности и добродѣтелямъ праздиуемаго святаго, представляя для каждаго возраста примѣры подражанія въ его жизни. «Юніи (поревнуютъ) въ юности того подвигомъ и къ добродѣтели теченію; состаревшенся, вже въ старости, того премудрости и опаству; вже въспражени того чистоть и страннопрівмству. Пбо онъ и дѣтству спожитъ, достойно и чисте бракъ почте, и архіерейство прослави».

Въ заключение слова Григорій Самвлакъ молитъ своихъ слушателей, чтобы они старались навыкнуть любомудрствовать и, какъ сыны свѣта, сіяли всѣми добродѣтелями, дабы потомъ достойно «встрѣтить Владыку, грядуща смѣсити земная съ небесными, во второе же и страшное пришествие услышать блаженный онъ гласъ: пріидите блаюсловский, Отща моею...» и проч.

Здѣсь справедливость требуетъ замѣтить, что при составленів настоящаго слова нашъ проповѣдникъ воспользовался, въ главныхъ чертахъ, такимъ же словомъ св. Іоаина Златоустаго, съ тѣмъ только различіемъ, что Златоустъ въ первой части проповѣде сказалъ о добродѣтеляхъ блажепнаго Филогонія, а въ послѣдней—о приготовленіи слушателей къ празднику Рождества Христова и таинству причащенія, тогда какъ Григорій Самвлакъ сдѣлалъ наоборотъ (<sup>23</sup>). Замѣчательно также, что въ настоя-

(23) *Snamoycin.* CROUD BY HUXBARY OUROFONING, in Opp. T. I, p. 492, ed. Montfaucon. Paris, 1718. щее слово Григорій внесъ извѣстный намъ отрывовъ изъ слова своего въ великій четвертокъ объ опрѣснокахъ противъ Латинанъ.

2. Въ приступѣ къ похвальному слову св. отцамъ, въ постѣ просіявшимъ (23), Самвлакъ выражаетъ сознаніе своей слабости предъ величісмъ предмета: «хощу къ похвалѣ отецъ языкъ подвинути, - и ужасаюся; хощу онбхъ помянути, - и недоумбие объемлетъ мя; хощу тъхъ въ среду привести, - и весь умомъ изступаю, помышляя о нихъ высокое, п непостижения побрывасть мя облакъ. Убо желание не оставляеть, нудя, недостоинство безгласіемъ связуетъ языкъ: вже бо онѣхъ хотя творити слово, опѣмъ подобенъ во всемъ достониъ быти, яко да к величеству похваляемыхъ теченіемъ слова достигнеть. Обаче ппже B03M0жеть въ тель сий. Аще бо Павель толикий и таковый. 10 третьяго небесе восхитовый, о ихже тамо видь и слыша, глаголюще, намъ сказун.... како инъ кто, много отъ Павловы добродатели отстоя, возможеть по достоянию онбхъ неизръченную славу похвальнымъ представати словомъ?»

Въ трактации слова проповедникъ сначала обозреваетъ разния обътованія, общія всёмъ праведникамъ, а потомъ обращается къ выпоторымь изъ нихъ въ особенности съ похвалою. Прежде другихъ говорить онъ объ Антонии великомъ, сравниваетъ его съ Авраамомъ и Іаковомъ п, разсуждая о духовной брани отца подвижниковъ, спраниваетъ: «кто такову побъду видъ когда. военачальнику купно съ воины безмельствующу, и сопротивеных иядати встята?» Одержалъ побъды и «Македонянъ онъ», но ви единъ герой древности пе превзошелъ Антонія: потому что побъда надъ целою вселенною ничто въ сравпеніи съ побъдов, одержанной подважникомъ надъ діаволомъ. 11 величайщіе изъ мудрецовъ греческихъ должны сознаться въ своемъ невежествъ и перазуми предъ Аптоніємъ, потому что никто взъ нихъ не писль понятія о смиренномудріи: «что къ сему речетъ Платовъ,

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>24</sup>) Библ. Толст. отд. II, № 402-ослово въ субботу сыропустиук, поквала преподобнымъ и богоноснымъ отцемъ, пже въ поста просмавшихъ, списано преподобнымъ отцемъ Григоріемъ, изуменома общиели Пактократорови».

яже нарицаемую Стою Асписсиъ показавый, или Пифагоръ и Сократъ и Аристотель, и прочихъ философъ сонмъ? Всяко вопрошаеши, яко истукани были бы къ отвѣту молчаще. И яко Моисеовъ жезлъ пожралъ жезлы ложныхъ змій Египетскихъ волхвовъ, сице и онѣхъ суетное любомудріе обличено бысть и истиними премудрости мужа явленными образы. Что же ли нарочитый онъ философъ, иже въ делвѣ (бочкѣ), сго же что достойно похвалимъ, общеполезно человѣкомъ никакоже слышахомъ сотворина, токмо еже сидѣніе въ делвѣ?...» Далѣе витія замѣчастъ, что о Зороастрѣ Замолксѣ очень немногіс знаютъ, тогда какъ объ Антоніи имѣютъ понятіе и Скиом и дѣти.

Отъ Антонія проповѣдникъ переходитъ къ изображенію подвнговъ Антоніевыхъ подражателей. О св. Ефремѣ Сиринѣ говоритъ: «Колицы Аописи, колицы философы, колицы риторы возжелѣли бы, да поне отъ тысящи единой сего Ефрема иохвалѣ причастницы будутъ! Но понеже любомудрствоваша, сего ради и онѣхъ память съ шумомъ погибе. Аще ли же что гдѣ о сихъ помянется, смѣху паче, а не пользѣ, достойно судится. Спріанивъ же по всей вселениѣй чуденъ есть и похваляемъ, и готова наказанія многажды князи и вельможи и сами царіе, на руку держаще, прочитаютъ и паче меда и сота свои души услаждаютъ». Послѣ св. Ефрема витія перечисляетъ еще до 80-ти подвижниковъ съ краткою похвалою каждому, повторяя одинъ и тотъ же оборотъ: «вѣмъ такого-то», или «вѣси такого-то....»

Въ заключение слова проповѣдникъ убѣждаетъ своихъ слушателей, чтобы воспоминание о святыхъ не осталось для нихъ мертвымъ, а послужило бы имъ лѣстницею отъ земли на небо.

### IV. Остальныя сочиненія Самвлика.

Изъ трехъ псторическихъ статей Григорія Самвлака одна,— «Сказаніе о перенесенія св. мощей преп. Параскевія въ Сербскую землю», — язвѣстна намъ только по имени (<sup>25</sup>), а двѣ

<sup>(\*)</sup> Упонявается въ Опис. рукопясей Царскаго № 135, стр. 71.

вздавна печатаются въ общедоступныхъ внигахъ, именно: «Повъствованія о Сербскомъ царѣ Стефанѣ» — въ Прологѣ подъ 9-мъ числомъ мая п «Страданіе св. великомученика Іоанна Новаго, Сочавскаго» — въ Четп-Минен подъ 2-мъ числомъ іюня. Потому останавливаться на этихъ статьяхъ считаемъ излишнимъ, хотя не можемъ не замѣтить, что слогъ послѣдней статьи, помѣщениой въ Чети-Минеи, значительно измѣненъ в поновленъ (<sup>26</sup>). Что касается до богослужебнаго стиха на Успеніе Пресвятой Богородици, то опъ напечатанъ нами въ приложеніи XX-мъ къ IV-му тому нашей Исторіи. А о полемической статьѣ Григорія противъ Латинянъ мы сказали въ самомъ текстѣ.

### Ŋ XI.

# Грамота цареградскаго патріарха въ великому князю московскому Василію Диметріевичу (ок. 1393 г.).

«Благороднѣйшій великій князь московскій и всей Руси, возлюбиѣйшій сынъ нашей мѣрности, киръ Василій! Благодати, мпра, милости, здравія души и тѣла, молитвы, благоволенія и всего, что есть добраго, а вмѣстѣ и спасенія, желаетъ мѣрность наша отъ Бога вседержителя благородству твоему. Благородство твое знаетъ, какое раздѣленіе и смятеніе не такъ давно пронзошло въ Церкви русской, по поводу которыхъ и вы опечалились и ми вмѣемъ очень тяжелое дѣло. Съ тѣхъ поръ, какъ по судьбамъ, которыя вѣдаетъ Богъ, мѣрность наша взошла на высокій патріаршій престолъ, мы особенно заботились и очень много старались о томъ, чтобы умирить церковь сію и возвратить ее въ прежнее положеніе, — что, при содѣйствіи Господа,

<sup>(&</sup>lt;sup>36</sup>) Намъ извъства эта статья по Новгород. Макаріевской Чети-Минен за іюнь, з. 16-18.

умиротворяющаго всяческая, удилось: опять поставленъ святёйшій матрополать кіевскій я всея Руси и препочтенный, возлюбленный во Святомъ Духѣ братъ нашей мѣрности и сослужитель, Кипріанъ-единымъ митиополитомъ на всю Россію по древнему порядку, а по смерти его, такъ же будетъ одинъ. Не такъ давно присланный отъ васъ посолъ митрополита и благородства твоего, возлюбленный во Святомъ Духѣ брать нашей мѣрности, киръ Димитрій Аопнейскій донесъ державитйшему и благочестивому моему самодержду и царю и нашей мёрности о схизмахъ и отпадении, произшедшихъ въ великомъ Новгородъ. II MH чрезифрио опечалились темъ более, что Церковь Христова едва только успокоилась у васъ, по благодати Христа, соединившаго разстоящая, разрушившаго средостение врага и примирившаго крестомъ небесное съ земнымъ, и едва стихли у васъ несогласія п смятенія, какъ опять діаволъ воздвигъ означениня схизмы на погобель тамошнохъ христіанъ. Нътъ вичего, вирочемъ, **УДИВИТЕЛЬНАГО:** ДЕМОНУ, ВСЕГДА СКЛОННОМУ КЪ ВОЗМУЩСНІЯМЪ В охотянку до брани, свойственно воздвигать сіе противъ христіань; природа лукавая и человѣкопенавидящая не можетъ смотрѣть ва хрестіанъ, наслаждающихся спокойствіемъ; почему B03двигаетъ на нихъ всякую брань, а особенно нынъ, когла опъ постыжденъ и нобъжденъ сплою Христа Снасителя нашего, сказавшаго, что Церковь будеть крѣнче самыхъ вратъ адовыхъ. Мърность наша, возревновавъ вмъстъ съ державнъйшимъ н благочественых моных самодержцемъ, заботливымъ поборинкомъ Церкви, опять писала для исправления сей церкви, что пмфетъ увидеть благородство твое. Поелику же мерность паша иместь тебя, какъ сына ближайшаго и друга, и принимаетъ участіе въ пользахъ души твоей и чести и власти твоей: то чего бы пе просило у насъ благородство твое, лишь бы было позволительное, справедливое и законное, считаемъ необходимымъ псио.1нить то, какъ п исполняли. Мы исполнители божественныхъ законовъ и каноновъ и обязываемъ къ тому всёхъ христіанъ, твиъ болбе людей великихъ, повелителей народовъ и градоначальниковъ, какъ благородство твос. И все сіе пасколько слілано канонически п законно, блягородство твое имфетъ узпать

пзъ грамоть, которыя мы писали. Я, какъ общій учитель всяхъ хонстівнь, необходнимих счетаю, есле только габ слышу о чемъ-лабо, допущенномъ тобою вредномъ для души твоей, песать тебь, и пишу, какъ отецъ и наставникъ, съ увъщаниемъ и убъжденіемъ, да исправишь то. А ты, какъ христіаненъ п сынъ Перкви, обязанъ всправить. Отчего ты не уважаещь мени, патріарха, и не воздая должной чести, какую воздавали предки твои, великие киязья, не почитаещь не только меня, но в людей, которыхъ я посылаю къ вамъ, и которые не получаютъ ни чести, ни места, всегда и везде принадлежавшихъ патріаршимъ людямъ? Неужели не знаешь, что патріархъ HOCHTI. образъ Христа и Имъ поставляется на владычній престоль? Ты не тважаешь не человѣка, по самого Христа, потому что воздающій честь патріарху почнтаеть самого Інсуса Христа. Почему же мы, ради общихъ согрѣшеній, не бросали областей и странъ вашихъ, а теперь должны терпѣть еще пренебрежение отъ христіанъ? Пусть мы не пользуемся мірскою властію; но христіанство владичествуеть повсюду, и намъ принадлежить та самая честь, которую пятли апостолы и ихъ преемнака. И ови не пользовались ни славою человфческою, ни властію мірскою, а болѣе были гонимы, хулимы печестивыми п по вся дви умпрали; но величіе ихъ и сила, какія пибли на христіавъ, были выше всякой чести. Посему, сынь мой, пишу, убъждаю и совётую благородству твоему, дабы ты почиталь, какъ самого Христа, такъ п натріарха, а вмѣстѣ п слова его, грамоты, указанія и людей, которыхъ онъ посилаетъ. Пбо сіе полезно тебъ. какъ для души твоей, такъ для чести и власти твоей. Если же ты не брежешь и не чташь Бога, внимай, каковъ Онъ будеть нѣкогда отмститель за себя: «страшно, говорить, виасть въ руви Бога живаго», и онять чрезъ пророка говорить: «видите ла. презрители, и подинитесь и удалитесь отъ глазъ». Это я обязанъ возвЕстить и внушить благородству твоему; а ты, какъ сынъ Церкви, обязанъ послушаться и исправиться. Кромѣ того слышу накоторыя слова, которыя произносить благородство твое о державитлинемъ и благочестивомъ самодержит моемъ и царь, и скорблю, что ты возбраняениь, какъ говорять, митрополиту

поменать божественное выя царя на сугубыхъ эвтенияхъ (су толе сили ураска это дело небывалое! Слышу, что ты говорашь: «ми нитемъ Перковь, но царя не имбемъ». Не думаемъ, чтобъ п это было хорошо. Царь, какъ царь святой, пыветъ большое значение въ Церкви: онъ не такой царь, какъ другие начальники и изстные правители. Изначала цари утверждали и поддерживали благочестие по всей вселенной; они же собирали вселенские соборы и сами подкрѣиляли и закономъ предписывали рѣшать все, относящееся до православныхъ догматовъ и образа жизни христіанъ согласно съ божественными и священными канонами; они же много потрудились противъ сресей и издавали указы о канедрахъ архісреевъ, о разділеній спархій и разграничения пхъ предъловъ. А потому и пыбютъ великую честь въ Церкви. И хотя, по допущению Божию, языческие народы окружили державу царя и пред'алы, - не смотря на это, царь донынъ вытеть такое же посвящение отъ Церкви, какъ и прежде, удостопвается такого же муропомазания (то истали исси) и поставляется въ царя и самодержца римскаго, т. е. всёхъ христіанъ. И во всякомъ мысть, гдь только есть христіане, имя царское поминается встми натріархами, митрополитами в енвсконами; чего ни одинъ изъ другихъ начальниковъ, или местоблюстителей не имфетъ вигдф. Царь имбетъ такую власть надъ всфия, что и сами Латины, не имъющіе пикакого общенія съ нашею Церковію, воздають ему ту же самую честь и то же самое уваженіе, какое оказывали въ прежнія времсна, когда были съ нами въ единении; темъ более православные христіане обязаны оказывать ему это. А изъ-за того, что народы языческие стъспили державу царя, христіанамъ отпюдь не слёдуетъ презирать его; наиротивъ это обстоятельство должно послужить имъ урокомъ и сяблать ихъ благоразумпъе: если и великій царь, владыка вселеппой п глава, облеченный толикою властію, доведенъ до такого стёснительнаго положенія, -- то чего не могуть потерпёть другіе, удельные местоблюстители и начальники небольнихъ владеній? Такъ и твое благородство и твои области часто терпять, и плѣняются отъ печестивыхъ. Но это пе даетъ памъ права пренебрегать тобою; напротивъ, мёрность наша и благочестивейший

царь, по древнему общчаю, пишемъ къ тебв и воздаемъ тебв туже самую честь, какую вмёли отъ насъ прежде бывшіе князья въ грамотахъ, сношеніяхъ и чрезъ пословъ. Птакъ очень не хорошо, сынъ мой, что ты говорпшь: «церковь пмѣемъ, а царя не либемъ». Не возможно христіанамъ пибть Перковь, а наря не листь. Царство и Церковь имеють между собою тесное единеніс и общеніе и невозможно отдалять одно отъ другаго. Хрпстіане отвергаютъ только царей-сретяковъ, которые неистовствовали противъ Церкви и вводили догмати, извращенные и чуждые учевію апостольскому и отеческому. Но державизйшій и благсчестивый мой самодержецъ, но благодати Божіей, есть православиваний, втританий ноборникъ Церкви, защитникъ и блюститель, - и невозмсжио, чтобы нашелся такой архіерси, который бы не поминалъ его. Послушай верховнаго апостола Петра, который въ первомъ своемъ соборномъ послании говоритъ: «Бога бойтесь, царя чтите». Не сказаль: нарей, - дабы вто ве подумаль объ вменуемыхъ царяхъ отдёльно у каждаго народа, ноцаря, показывая тымъ, что одниъ есть касолический царь. Какого же это царя? Конечно, печестиваго, который быль въ то время и пресладоваль христіань. По святий апостоль, провидя въ будущемъ, что христіане будутъ имѣть и единаго царя, повеляваетъ чтить даже нечестиваго царя, дабы они научились изъ того, какъ должно почитать наря благочестиваго и православнаго. Есля же вікоторые изъ храстіанъ усвоили самомъ себѣ омя царя, то это неестественно. незаконно и допущено болће по произволу и насилію. Шбо какіе отцы, или какіе соборы и какіе каноны говорять объ этихъ царяхъ? Но о прирожденномъ царѣ сверху и снизу воніетъ все: его законоположенія, повельнія п распоряжения принимаются по всей вселенной; имя его одного, а не другаго кого, поминаютъ повсюду христіане. Птакъ, синъ хой, пишу къ благородству твоему п совѣтую...» (Коппа вело-CTACTL). (Acta Patriarch. Const. II. 188-192).

· II. P. II. T. Y.

31

1

Digitized by Google

- 482 -

## M XII.

# Гранота цареградскаго патріарха къ митрополиту кіевскому о пособін (1397 г.).

«Святьйшій митрополить кіевскій и всея Руси, возлюбленный о Святомъ Духѣ братъ нашей мѣрности и сослужитель! Благодать у мпръ да будеть отъ Бога съ священствомъ твоимъ! Священство твое знаетъ, что державивший и благочестивий самодержецъ, киръ Мануилъ и мърность наша инсаля и отправили пословъ къ священству твоему и благородитичему сниу мосму, пресль чому великому князю всей Руси и прочимъ князьямъ, дабы вы, какъ помогли намъ въ недавнее время присланными вами пожертвованіями, которыя употреблены на утбисніе города в въ помощь христіанамъ и великой церкви, такъ п теперь прислали, и отъ себя самихъ и отъ приношений прочихъ христіанъ, вспомоществование намъ, стеспеннымъ отъ облежания и браней окружающихъ насъ враговъ. По прошествія долгаго времени, употребленнаго для изгнавія ихъ отсюда, святые цари наши, ири содъйствии и номощи умпротворяющаго все Христа и Бога нашего, примирились между собою и соединились, какъ бы отецъ и сынъ, и узнало естество само себъ; не стало болъе ни разногласія между пими, ня брани, ни битвъ. Il святой царь киръ Мануилъ отошелъ въ предѣлы Фриггіи для помощи и оборопы города и христіанъ, а святой царь, киръ Іоаннъ, двоюродний братъ его, возвратился сюда изъ Силивріи съ державиъйшею святою царицею, своек матеріею, и со всёми чиновивками, и принявъ царство отъ рукъ державиъйшаго и благочестиваго моего самодержца, дяди своего, сдёлался самодержцемъ и царемъ христіанъ, милостію Вожіею, и началъ борьбу, и все приготовляеть для защити и сиасенія города и христіанъ. Чтобы у

Digitized by Google

васъ не распространились превратные слухи о дёлахъ, здёсь провсходящихъ, мы сочли за лучшее чрезъ нашихъ хорошихъ людей и грамоты извёстить васъ о всемъ. Почему и посылаемъ вамъ подробное описание только-что случившагося у насъ. Другахъ побуждений къ тому мы не имъсмъ, кромф тъхъ. о которыхъ ипсали къ вамъ съ прежними нашими послами. Для большей же чести вашей, мы избрали и носылаемъ къ вамъ посломъ своимъ святъйшаго архісинскопа вполсемскаго, возлюбленнаго о Святомъ Духѣ брата нашей мѣрности в сослужителя, какъ взвѣстваго въ вашихъ мѣстахъ и друга твоего священства. Онъ долженъ. сколько возможно, поспешать и сойтиться съ прежними нашими послами, а тѣ да примутъ его къ себѣ въ помощь, в ссли что Богъ помогъ имъ собрать отъ христіанъ, пусть вывств несуть сюда носкорфе собранное: цбо мы въ великой крайности. Врагъ нашъ, услышавъ о примирения нашихъ святихъ царей и о томъ, что державиъйшій. благочестивый мой царь, киръ Мавуплъ съ оружіемъ приближается отъ предбловъ Фриггів для защиты города, неистовствуеть и злобствуеть на насъ. Посему у насъ вынѣ крайность отъ нападенія врага и отъ большихъ издержекъ, потребныхъ для нашей защиты, гораздо болёс, чёмъ была прежде. II мы надбемся изъ ваннахъ странъ значительнаго и великаго пособія: желаемъ также, чтобъ и священство твое ве отказался отъ участія въ сод'виствій намъ своими благами, за что будуть молоться за тебя святие отцы, брать возлюбленный! Если тебь нужно будеть потрудиться, то потрудись, какъ человъкъ расположенный къ Римлянямъ (т. е. Грекамъ), научи, уговори и убЕди всёхъ, чтобы они сделали такъ, какъ мы предлагаемъ и считаемъ справедливымъ. Объясни всѣмъ хорошенько, что данное для защиты св. города имбетъ болбе цбны, нежели данное за совершение литургий, для милостыни бъднимъ и освобождения узниковъ, и что кто принессть жертву въ помощь намъ, тоть обрѣтеть у Бога большую паграду, нежели воздвигнувшій храмъ и монастырь, или оказавший имъ пособіе. Пбо сей святой городъ есть краса христіанъ всей вселенной, утвержденіе, освящение и слава. II какихъ монастырей не создалъ бы пной, сколько ильницахъ не освободилъ бы, чтобы только спасти мова-

31\*

стири святаго града и живущихъ въ немъ! Такимъ создателемъ и освободителемъ будетъ тотъ, кто, вразумленний Богомъ, подастъ милостиню и сдёлаетъ приношение на помощь нашему городу и христіанамъ. Священство твое, убёждая всёхъ къ тому, да явится и ниитъ главнимъ дѣятелемъ» (Acta Patriarch. Const. 11, 359-361).

· Digitized by Google



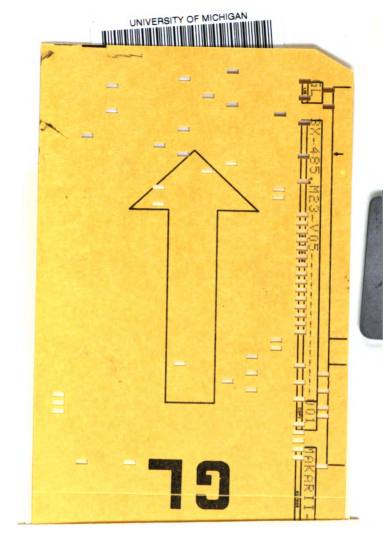


+

~ \_•







# DO NOT REMOVE OR MUTILATE CARD



