212

Monographten

E, v. Gebhardt

pon

21dolf Rosenberg





## Liebhaber-Ausgaben



# Künstler-Monographien

In Verbindung mit Undern herausgegeben

pon

h. Unackfuß

XXXVIII

E. von Gebhardt

Bielefeld und Leipzig Verlag von Velhagen & Klasing 1899 E. von Gebhardt

Don

## Adolf Kosenberg

Mit 93 Abbildungen nach Gemälden und Zeichnungen



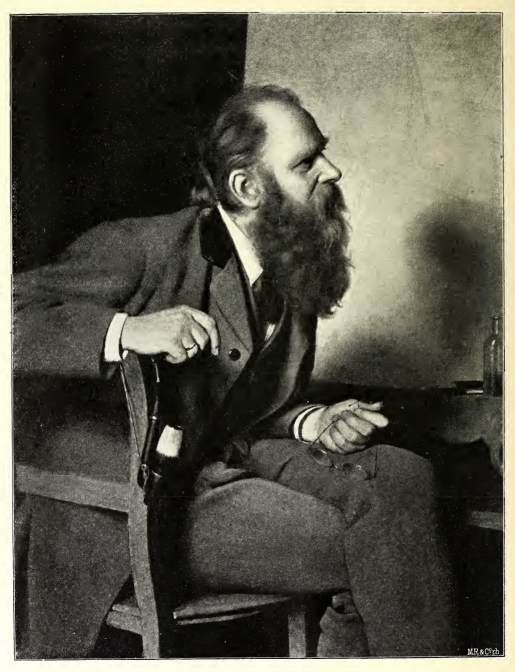
Bielefeld und Teipzig Verlag von Velhagen & Klasing 1899 on diesem Werke ist für Liebhaber und Freunde besonders Inxuriös ausgestatteter Bücher außer der vorliegenden Ausgabe

#### eine numerierte Ausgabe

veranstaltet, von der nur 50 Exemplare auf Extra-Kunstdruckpapier hergestellt sind. Jedes Exemplar ist in der Presse sorgfältig numeriert (von 1-50) und in einen reichen Ganzlederband gebunden. Der Preis eines solchen Exemplars beträgt 20 M. Ein Nachdruck dieser Ausgabe, auf welche jede Buchhandlung Bestellungen annimmt, wird nicht veranstaltet.

Die Verlagshandlung.





Eduard von Gebhardt. Rach bem Gemälbe von Hugo Crola. In der Kunsthalle zu Düsseldorf.



### Eduard von Gebhardt.

Fein anderer Zweig der modernen Kunft hat einen so schweren Kampf mit der Überlieferung zu bestehen, wie die religiöse Malerei. Während die Kunst im allgemeinen, die bis zu den Stürmen des dreißigjährigen Arieges, die alle Kultur von Grund aus vernichtet haben, auch bei uns ein Lebens= bedürfnis gewesen war, jest nur noch einer mühsam aufgezogenen und forgfältig gehüteten Zierpflanze gleicht, hat die religiöse Malerei immer noch das Vorrecht, nicht mit dem nüchternen Verstande beurteilt, fondern mit dem Herzen erfaßt und nachempfunden zu werden. Gin Genrebild, eine Landschaft kann auch unter den Anhängern entacaenaesekter Runstanschauungen Gegenstand einer ruhigen Prüfung werden, die zu einem sicheren und beide Teile befriedigenden Ergebnis führt. religiösen Inhalts wird aber für jeden religiös denkenden oder empfindenden Men= schen sofort zur Herzenssache, die ihn je nach der Stärke oder der Art seines reli= giösen Bekennens dazu drängt, eine bestimmte Stellung einzunehmen. Die naive Empfänglichkeit, die die Gläubigen des Mittelalters den der firchlichen oder häus= lichen Andacht dienenden Bildern und Bildwerken entgegenbrachte, ist unter der Ein= wirkung der Reformation, die dem deutschen Volke zuerst die Notwendigkeit des bewußten Glaubens zur Gewissenspflicht machte, allmählich einer sinnenden Betrachtung gewichen, die begreifen und verstehen will. Und zwar wurde nicht bloß diesseits, son= dern auch jenseits der Alpen durch das Reformationswerk ein Umschwung in der Stellung des schaffenden Künftlers wie des seine Schöpfung betrachtenden und genießenden Laien zu der religiösen Malerei herbei= geführt. Die Gegenreformation, die alsbald in Italien ihr Saupt erhob und alle freiheitlichen Bewegungen in der kirchlichen Hierarchie gewaltsam unterdrückte, gesellte auch die Kunst zu ihren Machtmitteln. An die Stelle reiner, edler Menschlichkeit, mit der noch Raffael seine göttlichen und heiligen Gestalten bekleidet hatte, setzten die Rünst= ler, die dem Dienste der alten Kirche treu blieben, entweder die Glorie himmlischer Majestät und überirdischer Unnahbarkeit oder die finstere Glut eines ekstatischen Kanatismus und einen die Sinne verwirrenden Mysticismus, die die Gläubigen zu willenlosen Opfern oder Werkzeugen der Kirche machten. So ist es in den romanisch= katholischen Ländern bis auf die Gegenwart geblieben.

Im protestantischen Norden, besonders in Deutschland, veränderte sich nach Besendigung des Nesormationswerkes mehr und mehr die Stellung des Laien zum religiösen Kunstwerk, wie zugegeben werden nuß, nicht zur Förderung der religiösen Kunst. Aus der indrünstigen Hingade, die eine Kunstschöpfung als etwas schlechthin Verehrungswürdiges aufnahm, ohne nach ihrem Ursheber zu stagen, wurden Wisbegier und Forschungstrieb. Die Vestiedigung der Ausdacht war nicht mehr das letzte Ziel. Man

wollte auch wissen, wem man diese Andacht zu verdanken hatte, man forschte nach dem Künstler, und man lernte auch bald, sein Werk mit den Werken anderer Künstler zu veraleichen. Um die Zeit freilich, als die Reformation ihre ersten befreienden Thaten vollbrachte, hatte die religiöse Kunst in Italien wie in Deutschland einen Höhepunkt erreicht, der nach menschlichem Ermessen auch ohne die Religionsstreitigkeiten nicht überboten worden wäre. In Italien hatte Raffael dem formalen Idealismus der romanischen Rasse eine vollendete Verkörperung gegeben; in Deutschland hatte Dürer das tiefinnerliche Empfinden, die Gefühlswärme und die stille Befriedigung des germanischen Volkes an der traulichen Häuslichkeit und dem alle sittlichen Kräfte stärkenden Familien= leben in seinen Darstellungen aus dem Leben der heiligen Familie, das für uns Deutsche

vorbildlich geworden ist, so vollkommen ver=

Albb. 1. Studie nach der Mutter des Runftlers. Für eine Kreuzigung Chrifti gemalt.

anschaulicht, daß seinen Nachfolgern nichts mehr zu thun übrigblieb.

Die Bedeutung der fünstlerischen Persönlichkeit muß freilich bei Raffael wie bei Dürer sehr hoch veranschlagt werden. Geister, wie diese, bringt die Natur trot ihrer unversieglichen Schöpferfraft nur sehr wenige hervor, aller hundert Jahre wohl nur einen. Sie sind meist Bahnbrecher und Vollender zugleich, und darum glauben wir, daß auch ohne die fast völlige Vernichtung aller geistigen Kultur, die der dreißigjährige Krieg über Deutschland gebracht hat, die religiöse Malerei trot Dürer und Holbein abgestorben wäre. Eine Erneuerung und wirkliche Erhöhung hat sie auch in dem von keinem das ganze Land gleichmäßig verheerenden Ariege heimgesuchten Italien nicht Sie ist auch dort allmählich abgestorben, weil es an Künstlern fehlte, die die Kraft hatten, sich aus dem Bannkreis

> der firchlichen und fünstlerischen Überlieferung in die völlige Freiheit fünstlerischer Aufsassung zu retten.

Im fatholischen Deutsch= land war die religiöse Ma= lerei im XVII. und XVIII. Jahrhundert entweder in die Hände von schnell fertigen Künstlern geraten, die immer noch auf die von den Je= suiten beschütte, die Sinne verwirrende dekorative Wir= fung hinarbeiteten, oder in die Hände von wackeren Handwerfern, die sich gelehrig in die Kunstgriffe ihrer fünstlerischen Oberen hinein= gefunden hatten. In den protestantischen Landesteilen Deutschlands war die reli= giöse Kunst ganz gestorben. Man begnügte sich mit den Überresten, die aus Kriegs= und anderen Nöten gerettet worden waren, ein Bedürfnis zu fünstlerischem Schmuck in Bildern wurde aber nicht empfunden. Als dann zu Unfang unseres Jahrhunderts mit dem Wiedererwachen der Kunst, die sich durch engen Anschluß an klassische Vor-



Abb. 2. Jugendporträt Eduard von Gebhardts. Selbstbildnis (um 1858).

bilder zu neuem Leben emporzuringen suchte, auch eine Wiederbelebung und Erneuerung der religiösen Malerei angestrebt wurde, hatte diese die isolierte Stellung, die sie in der Bergangenheit eingenommen, längst verloren, und sie wurde als "Fach" den übrigen Fächern der Malerei gleich geordnet. Immerhin erhob sie sich, dank der Begeisterung und dem glühenden Gifer einiger Künstler, die zu den besten unseres Volkes gehören, während der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts zu einer Blüte, die eine ge= wisse Dauer verhieß. Sie verdankte diese Blüte aber nicht einer Erneuerung von innen heraus, sondern, wie die ganze Kunstrichtung jener Zeit, nur dem äußeren Unschluß an die Antike und an die Meister des XV. und XVI. Jahrhunderts. Während Cornelius und Führich, ein jeder nach seiner Urt, ansangs an die Uberlieferungen der deutschen Kunst, insbesondere an Dürer, anknüpften, hielten sich Overbeck, Beit,

Steinle, Schnorr von Carolsfeld und andere an die umbrisch-florentinischen Vorgänger Raffaels und an diesen selbst. Aber diese Künstler sind — man kann sich diese Thatsache nicht mehr verhehlen — in der Mehr= zahl dem Bolke fremd geblieben. Schnorr hat sich durch sein Bibelwerk eine Zeitlang in religiös gesinnten Familien behauptet. Reben und nach ihm hat noch Karl Gottfried Pfannschmidt, der in Berlin gelebt und zumeist für das protestantische Deutschland geschaffen hat, den durch das Studium Raffaels gemilderten und geläuterten Stil des Cornelius bis in die achtziger Jahre hinein gepflegt, freilich nur zur Erbauung einer kleinen Gemeinde.

Die moderne Zeit verlangte auch zur Verstärkung ihres religiösen Gefühls starke sinnliche Mittel. Sie wurden zuerst in Frankreich gefunden, wo neben der alten, idealistischen und spiritualistischen Richtung, die besonders Jugres, Ary Scheffer und

Hippolyte Flandrin vertraten, bald auch eine historisch-realistische austam. Die französischen Maler hatten den Orient kennen gelernt und auß dem Studium des orientalischen Bolkslebens urplöglich die Überzeugung gewonnen, daß die Bewohner von Syrien und Palästina, vornehmlich die Araber, seit der Zeit, wo Christus aus Erden wandelte, ihre Trachten, Sitten und patriarchalischen Gewohnheiten nicht wesentlich geändert hätten und daß man sie nur nachzubilden brauchte, um ein richtiges Bild

Absicht vordrängt, die Gestalten der heiligen Geschichten auf das niedrigste menschliche Niveau heradzudrücken, sie jeder verehrungs-würdigen Gigenschaft zu entsleiden und sie damit jeder, auch der abfälligsten und hohn-vollsten Kritik preiszugeben. Für den, der die Kunst als eine schrankenlos waltende Wacht betrachtet, ist dieses rücksichtstose Vorgehen eine selbstverständliche Notwendigkeit. Es könnte aber auch dazu sühren, die religiöse Kunst völlig zu vernichten, wenn die gesheimnisvollen Mächte des Jealismus, die



Mbb. 3. Eduard von Gebhardt.

aus einer vor fast zwei Jahrtausenden versumfenen Vergangenheit zu gewinnen. Horace Vernet war der erste gewesen, der diese in vielen Punkten gewiß richtige Veodahstung künstlerisch verwertete, und er hat sehr viele Nachfolger gesunden, die sich weiter abmühten, die Gestalten der biblischen Geschichten, insbesondere die des Neuen Testaments als Motive für Genrebilder zu benußen oder zum Mittelpunkte realistischer Landschaften zu machen. Das religiöse Gestühl kommt dabei nicht bloß zu kurz, sons dern es wird auch nicht selten tief verletzt und beseidigt, da sich mehr und mehr die

bisher die Bewegung der Kunst nach einem unverkennbaren Gesetz bald gefördert, bald gehemmt, immer aber geregelt haben, nicht auch in dieser Berwirrung religiöser und fünstlerischer Neigungen sichtbar wären.

Schon damals, als Horace Vernet den Realismus der Örtlichkeit, der Rassen und Trachten auf die biblischen Figuren überstrug, traten ihm viel größere Künstler entsgegen, die, mit noch reicherem Auswand des Kolorits, an dem alten Fdealismus seste hielten und damit auch die tiese Junerlichskeit des religiösen Gefühls verbanden, die den Orientmalern, die die biblische Ges

schichte nur zum Vorwand für ihre Ver= suche nahmen, ganz und gar fehlten. Diese Reaktion gegen den seelenlosen Realismus stand gerade in Blüte, als zu Ende der vierziger und in den fünfziger Jahren viele

Beweinung des Leichnams Christi, die man zur Zeit ihres Erscheinens als Marksteine in der Entwickelung der neueren religiösen Malerei betrachtete, und auch in den mit Recht hoch geschätzten, durch Nachbildungen deutsche Künstler nach Karis gingen, weil weit verbreiteten Gemälden Heinrich Hoffie glaubten, daß man das richtige Malen manns, dem zwölfjährigem Christus im



Abb. 4. Wilhelm Sohn. Bezeichnet am 27. November 1861.

nur dort lernen fönnte. Von dort brachten einige von ihnen neben der Kunst eines zu hohem Glanze und tiefer Kraft gesteigerten Kolorits auch jene erhabene Auffassung der heiligen Gegenstände mit, die die Mehrzahl der französischen Künstler dem vermeintlich historischen Realismus entgegensetzten. Unter diesen Einflüssen entstanden u. a. die Auferweckung von Jairi Töchterlein von dem Berliner Gustav Richter und Keuerbachs

Tempel, der Predigt Christi am See und der Chebrecherin vor Christo, und in den zahlreichen Bildern von Plockhorst waltet das Bestreben vor, eine idealistische Charakteristif mit dem modernen Realismus der Farbe zu verbinden. Auf diesem Wege wurde sowohl eine volle Befriedigung des Schönheitsgefühls erreicht, als auch dem religiösen Bedürfnis nach Erbanung und Erhebung genügt. Aber ein vorher noch nicht betretener Weg, der zu einer völligen Erneuerung der religiösen Malerei hätte führen können, war damit nicht gefunden worden.

Ihn zu eröffnen, gelang einem aus dem deutschen Teile Rußlands eingewanderten Künstler, der sich zuerst zu Ende der sechziger Jahre von Düsseldorf aus durch seine fühne, völlig eigenartige und nie zuvor gesehene Auffassung der heiligen, besonders der evangelischen Geschichten bekannt machte und seitdem während einer mehr als dreißig= jährigen Thätigkeit durch die Tiefe seiner Empfindung, die Stärke seiner eigenen Begeisterung, die er auch anderen mitzuteilen wußte, und vor allem durch seine große fünstlerische Kraft auch diejenigen für sich gewonnen hat, die anfangs über der befremd= lichen realistischen Erscheinungsform den inneren, echt religiösen Kern übersahen.

\* \*

Eduard von Gebhardt wurde am 1./13. Juni 1838 im Pastorat zu St. Joshannes in Esthland als Sohn des Propstes und Konsistorialrats Th. F. von Gebhardt

geboren. Bis zu seinem zwölften Jahre wuchs er in einer streng orthodoren Umgebung auf, der zwar der Christus der evangelischen Geschichte der Mittelpunkt und Edftein eines felsenfesten, von keinem rationalistischen Zweifel angekränkelten Glaubens war, der es aber im übrigen nicht an geistiger Regsamkeit und Beweglichkeit fehlte. Bater lernen wir aus einem Bildnis kennen. das der Sohn bei einem Besuch in der Heimat 1862 zeichnete. Danach macht er den Eindruck eines klugen Mannes, der mit sich, mit der Welt und seinem Gott ins reine gekommen ist und der daraus den Gewinn einer behaglichen Freude am Dasein aezoaen hat. Anders die Mutter, eine stille, empfängliche, sensitive Natur, wenn man nach einer Studie urteilen darf, die ihr Sohn, als ein bereits fertiger Maler, um 1866 im Hinblick auf eine Kreuzigung ausführte, die ihn damals beschäftigte, aber ungemalt blieb (Abb. 1). Erst mehrere Jahre später gab diese Studie den Anlaß zu der Areuzigung, die sich jetzt in der Kunsthalle zu Hamburg befindet. Eines regen Geisteslebens, das nur anders geartet war, als das des Vaters, war aber auch sie teil=

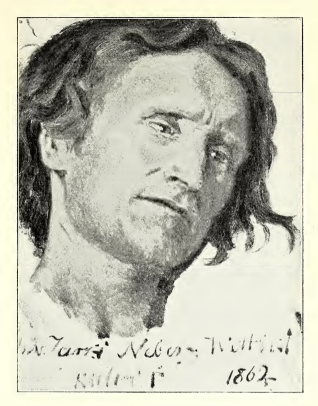


Abb. 5. Wilhelm Cohn malt an feinem Bilbe "Konfultation beim Rechtsanwalt". Nach einer Zeichnung.

haftia. Eduard von Gebhardt hat es selbst bezeugt, indem er einmal nach seinen Erinnerungen von den Eindrücken seiner ersten Rugendjahre erzählte: "Ich habe das Glück gehabt, unter Menschen aufzuwachsen, deren Mienenspiel merkwürdig ausgebildet war ... In den Gesichtern meiner Mutter, Tante und Schwestern konnte man förmlich lesen. Meiner Tante, die mich unterrichtete, konnte man die französischen Vokabeln fast vom Gesicht ablesen. Es machte mich aber auch zerstreut; ich weiß noch, daß ich als sechsjähriger Junge mich auf das Plusqueparfait nicht besinnen fonnte, weil ich abwechselnd die "Sorgenfalte" ihrer Stirn, die zit= ternden Lippen und die brennenden Augen ansehen mußte. würde aus den Augen herausfommen, wenn man da hinein= sticht? Der Gedanke lag mir deshalb nahe, weil mein Bater, wenn ein Ochse geschlachtet wurde, ein Auge kommen ließ, es zer= legte, um uns die Bestandteile zu

erklären. Ich weiß noch, daß meine Mutter, wenn eine Predigt gelesen wurde und zusfällig Besuch da war, die Tante so setzte, daß die Fremden sie nicht sehen konnten; man hätte denken können, sie wollte die Predigt mit Gesichterschneiden parodieren." Der Künstler hat gewiß recht, wenn er seine scharfe Besobachtungs und Charakterissierungsart, das lebhaste, innere Anteilnahme bekundende Mienenspiel, das alle, auch die unbedeutendsten Gestalten auf seinen sigurenreichen Komspositionen beherrscht, auf diese Eindrückssierer Jugend zurücksührt.

Mit zwölf Jahren verließ E. von Gebshardt das Elternhaus, um die dort emspfangene Schulbildung durch den Besuch des Gymnassiums in Reval zu erweitern. Es war die Zeit des Krimfrieges, und als dieser eine für Rußland so ungünstige Wendung nahm, daß die Engländer die Blockade von Reval unternehmen konnten, mußten die Schulen geschlossen werden. Inzwischen hatte sich in dem Jüngling der Kunstrieb so mächtig geregt, daß der Bater, der den Sohn in der Heimat nicht müßig sehen wollte, ihm gestattete, nach Vetersburg zu gehen



2166. 6. Stubienfopf (1862).

und auf der dortigen Akademie seine Kunst= studien zu beginnen. Ein reges Leben herrschte in dieser Anstalt nicht. E. von Gebhardt rühmt von dem Unterricht aber doch, daß wenigstens das Aftzeichnen mit großer Sorgfalt betrieben wurde, und der junge Mann scheint davon auch ziemlich viel profitiert zu haben. Im großen und ganzen war es freilich nicht viel, was der Kunstjünger nach dreijährigen eifrigen Studien mitnahm, als er sich entschloß, Petersburg zu verlassen und, wie damals noch die mei= sten russischen Maler, auch die Nationalrussen, seine weitere künstlerische Ausbildung in Deutschland zu suchen. Es war im Jahre Ein wohl noch in Petersburg gezeichnetes Selbstbildnis zeigt uns, was er um jene Zeit ungefähr konnte. Es ist die Arbeit eines schüchternen, zaghaften Anfängers; aber das eigentlich Charakteristische im Unt= lit, wenn man bei einem zwanzigjährigen Jüngling überhaupt schon davon sprechen fann, ist doch mit sicherer Sand herausge= hoben und festgehalten. Das wird besonders deutlich, wenn man dieses Jugendbildnis (Abb. 2) mit dem Bildnis des Künstlers

aus der Zeit seiner reisen Mannesjahre (Abb. 3) und unserem Titelbilde vergleicht, das ein von dem hervorragendsten und geist-vollsten Bildnismaler der neueren Düsselsdorfer Schule, Hugo Crola, gemaltes Porträt wiedergibt.

Das erste Reiseziel des jungen Künstlers war Düsseldorf, das damals immer noch eine große Anziehungskraft auf die Auszuerst die alten slandrischen Meister, die van Eyd und ihre Schüler kennen, deren tief in heimischer Erde wurzelnde Kunst ihn später so stark beeinslussen sollte. Bon da begab er sich über Wien und München nach Karlsruhe, wo er sich vorerst niederließ und an der dortigen Kunstschule unter der Leitung des Geschichtsmalers Descoudres, der sich besonders durch religiöse Bilder bekannt

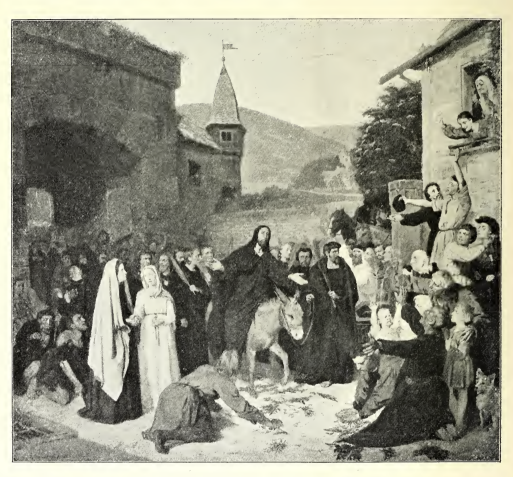


Abb. 7. Chrifti Einzug in Jerufalem (1863).

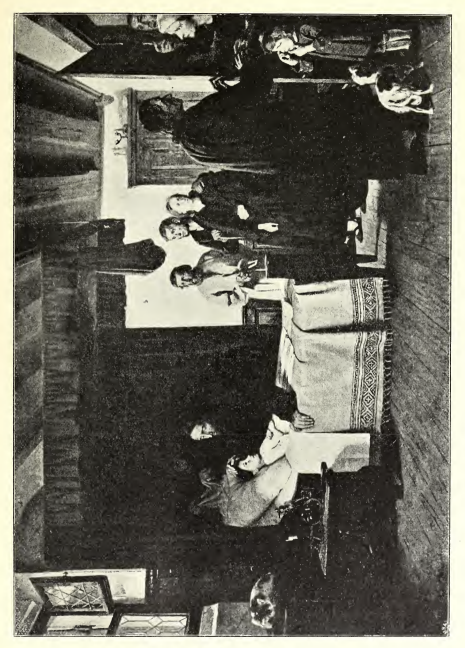
länder ausübte, obwohl der Landschaftsmaler J. W. Schirmer und Karl Friedrich Lessing, zwei Häupter der von der Afademie unabhängigen Künstler, nach Karlsruhe übergesiedelt waren und eine Anzahl der jüngeren Künstler mit sich gezogen hatten. Düsseldorf war zunächst für Eduard von Gebhardt nur ein Durchgangspunkt. Nachdem er sich über die dortigen Kunstverhältnisse unterrichtet hatte, machte er eine Keise durch Belgien und Holland, und hier lernte er

gemacht hat, zu malen anfing. Bald scheint er aber eingesehen zu haben, daß er in Karlsruhe, troß seines Fleißes, nicht die richtige Förderung sand, und nach zwei Jahren (1860) ging er zum zweitenmale nach Düsseldorf. Hier schloß er sich, veranlaßt durch seinen Freund, den Genremaler Julius Geert, an Wilhelm Sohn an, den vortrefslichsten Lehrer, den Düsseldorf zu jener Zeit besaß, odwohl er mit der Atademie in keiner Verbindung stand, und der beson-

Auferwedung von Jairi Töchterlein. ×.

ders wegen seiner ausgezeichneten Maltechnik | E. von Gebhardts, der bald aus dem dankeine starke Anziehungskraft auf die Künstler-

baren Schüler ein Freund seines verehrten. jugend ausübte. Es wird allgemein ver-sichert, daß er die schwierige Kunst verstand, führt uns den wohlwollenden, allen Wegen



jeine Schüler zu leiten, ohne ihrer Individualität den geringsten Zwang anzuthun. Nichts schätzte er an einem seiner Schüler höher, als wenn einer irgend etwas Eigenes

seiner Schüler mit liebevoller Teilnahme und Förderung folgenden Mann vor, ber schließlich, besonders nachdem er nach langem Widerstreben 1874 Professor an der Akadewollte und anstrebte. Gine Zeichnung mie geworden war, so völlig in seiner Lehrthätigkeit aufging, daß seine eigene künstelerische Produktion darüber ganz und gar ins Stocken geriet (Abb. 4). Welch' ein Unterschied zwischen dem fast disettantischen Jugendbildnis von 1858 und diesem mit Wärme und Liebe durchgeführten Bildnis, das intime Auffassung mit freier, zeichenerischer Behandlung verbindet, die damals

Abb. 9. Studie zu der "Auferwedung von Jairi Töchterlein"
(j. bas Bilb S. 11).

für das höchste zulässige Maß in der Porträtmalerei galt. Die Intimität der Auffassung hat Eduard von Gebhardt freilich in späieren Jahren noch erheblich gesteigert, besonders nachdem er zu Wilhelm Sohn in so nahe Beziehungen getreten war, daß sie beide in einem gemeinschaftlichen Atelier malten. Eine auch für die Kunstgeschichte bedeutungsvolle Episode aus dieser räumlich zusammenshängenden und doch geistig und stofflich weit auseinander liegenden Thätigkeit der beiden

Künftler hat Eduard von Gebhardt in einer Zeichnung aus dem Jahre 1866 festgehalten, die die Grundlage zu einem echt Düfselsdorfer Genrebilde hätte abgeben können: im Vordergrunde sist Wilhelm Sohn und arbeitet emsig an dem Bild "die Konsultation beim Rechtsanwalt", das sich jest im Städtischen Museum in Leipzig befindet, und im Hinters

grunde links sieht man auf der Staffelei einen Teil des großen Altarbildes mit der Kreuzisgung Christi, das Gebhardt in derselben Zeit für den Dom zu Reval malte (Abb. 5).

Bis zur Zeit, wo Eduard von Gebhardt durch Wilhelm Sohn in eine andere Natur= und Kunstanschauung und vornehmlich in das zeichnerische und malerische Handwerk ein= geführt wurde, hatte er sich in seinen ersten Kompositions= versuchen ganz an die strenge Formensprache der Nazarener gehalten. Aber ihre konven= tionelle Behandlung der Figuren, ihr Mangel an individueller Charafteristif wider= strebten ihm, weil er nur durch Individuen, die er der Wirklichkeit entnommen, die Em= pfindungen, die seine Seele erfüllten, ausbrücken zu können glaubte. Ein 1862 gemalter Studienkopf (Abb. 6) ist neben mehreren anderen ein Beweis dafür, daß es der junge Künft= ler schon damals sehr ernst mit der Individualisierung nahm. Er sah auch bald ein, daß zu solchen Köpfen, wie er sie seiner Umgebung, seinen deutschen Stammesgenoffen ent=

nahm, die feierlich stilsseiten, jeder historischen Wirklichkeit entsremdeten Gewänder der Nazarener ganz und gar nicht paßten. Nachdem er sich einmal entschlossen hatte, Wenschen darzustellen, die das Leben mit allen Freuden und Drangsalen durchkosteten und durchlitten, konnte er auch nicht anders thun, als sie in Trachten zu kleiden, die irgend einer Periode der Geschichte angehörten. Der Gedanke, die Trachten seiner Zeit zu wählen, stieg schon damals in ihm auf.

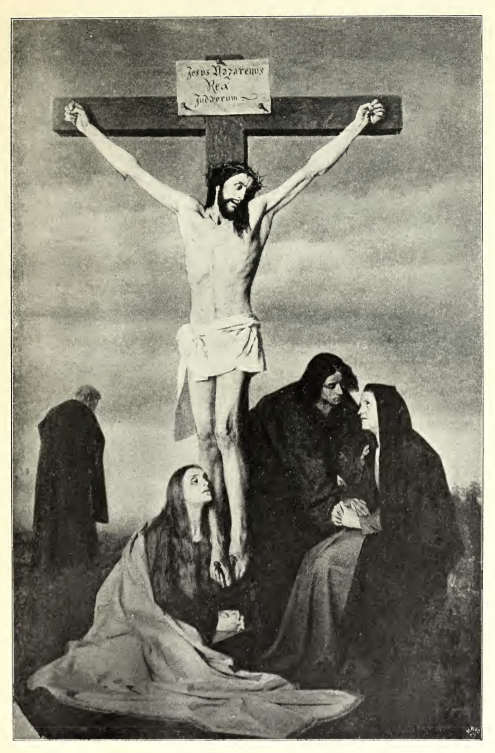


Abb. 10. Chriftus am Arcus (1866). 3m Dom zu Reval.

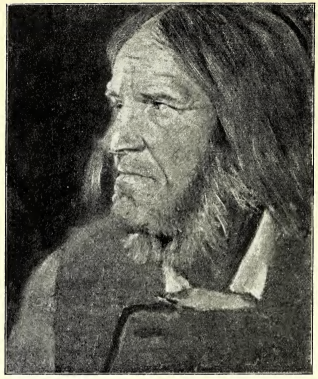


Abb. 11. Studienfopf (um 1866).

Aber er wies ihn energisch von sich ab, weil er darin eine Entweihung der heiligen Geschichten sah, die uns von den Vätern überliefert worden sind. Wenn ein solcher Gedanke bis zu seinen letz= ten Folgerungen durchge= führt würde, könnte es ein= mal vorkommen, daß ein Maler, wie Eduard von Gebhardt später selbst ge= sagt hat, eine Kreuzigung Christi darstellte, bei der moderne preußische Solbaten die Wache halten. Was dem jungen Düsseldorfer Künstler damals fast als ein Frevel erschien, ist dreißig Jahre darauf beinahe zur That ge= worden. Wenn wir auch bis jest noch nicht eine Kreuzi= gung unter der Aufsicht moderner Soldaten gesehen ha= ben, so sind die Franzosen dafür mit Darstellungen gefommen, auf denen die Ber-

son Christi in ihrer legenden= haften Erscheinung an weltlichen Festen, an Gastmählern und dergleichen teilnimmt, als einziger ernsthafter Gast in der Mitte von Männern und Frauen in Gesellschaftstoilette nach der neucsten Mode, die mit aut gespielter Zerknirschtheit, mit fadem Lächeln oder gar mit un= verhohlener Abneigung den Worten des Herrn zuhören. Andere wieder haben die Kreuztragung und die Kreuzigung Christi zu Vorwänden genommen, um alle Sünden und Schäden unserer Zeit mit der heiligen Berson in Verbindung zu bringen. Wir haben geschen, wie sich Dirnen und Wüstlinge, die eben von einem wilden Gelage heim= gekehrt waren, in der Menge der Zuschauer breit machten, die auf beiden Seiten den Bea des sein Kreuz gen Golgatha schleppenden Heilands umdräng=



Mbb. 12. Efthuifder Bauer (1869).

ten, wir haben gesehen, wie der Kreuzeshügel mit dem sterbenden Beiland pon den wütenden Sorden moderner Socialisten umtobt murde, die zuvor eine im Sintergrund sicht= bare Fabritstadt in Brand gesteckt hatten. Wir ha= ben aber auch geschen, daß dicse Auswüchse frankhafter Phantasien nur furze Zeit ein ebenso franthaft veranlagtes Publikum gefunden ha= ben, das nach schneller Überfättigung auch schnell zu neuen Erregungen sei= ner Blasiertheit übergegangen ift.

Eduard von Gebshardt hat sich in seiner robusten Gesundheit, in seiner flaren Erfenntnis von der Notwendigkeit des Zusammenhanges zwischen nationaler Kunst und heimischem Nährsboden den Schmerzenssweg erspart, den wenisger besonnene Revolustionäre gegangen sind. Er hat sich über den Weg, den seine Kunst nach langem Ringen eins

geschlagen, volle Rechenschaft abgelegt, und darum ist er zu jener lauteren Klarheit hin= durchgedrungen, von der ihn keine der später aufgetauchten neuen Richtungen abgebracht hat. "Man hat oft die Frage an mich gerichtet," so hat er sich selbst über seinen Entschluß ausgesprochen, "warum ich denn die biblischen Bilder in altdeutschem Kostüm male: ja wie denn? Sollte ich etwa weiter= malen wie die Nazarener? Anfangs dachte ich auch nicht anders, aber meinen haus= backenen Menschen wollten die konventionellen Gewänder partout nicht passen. Ja, jagten die klugen Menschen, ich sollte es doch so malen, wie es gewesen ist, es ist doch im Orient passiert, das ist doch ein Unachronismus, den ich begehe. Merkwürdig! Noch nie hat ein Mensch es zustande gebracht, in der Form des Orientbildes ein

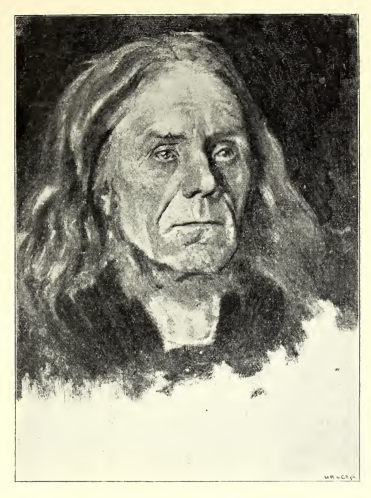
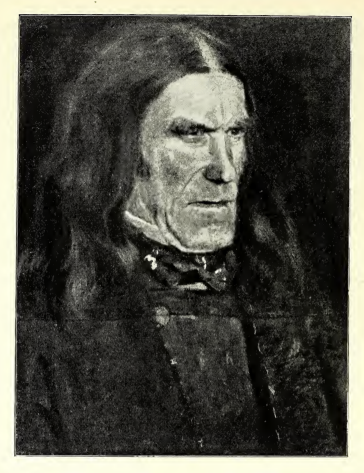


Abb. 13. Cfthnifcher Bauer. Studientopf (1869).

andächtiges Bild zu malen, warum verlangt man denn das von mir? Malen wir denn nicht als Deutsche für Deutsche?"

Waren zu jener Zeit die van Enck, Memling und die gleichstrebenden Niederländer die Künstler, die er fast ausschließlich studierte und verehrte, worin ihn übrigens Wilhelm Sohn noch bestärkte, so hatte er auch ein litterarisches Vorbild, das ihm für die Richtigkeit seines Gedankenganges und seiner Schlußfolgerungen Zeugnis ablegte. Schon im ersten Drittel des IX. Jahrhunderts war ein westfälischer Mönch auf den Gedanken gekommen, den eben erst zum Christentum bekehrten Sachsen die Beschichte Christi durch Abertragung auf heimische Satungen und Rechtsverhältniffe verständlich zu machen und sie auf diesem Wege in ihre Herzen einzuführen. Der Sänger bes "He=



Mbb. 14. Efthnifder Bauer. Studientopf (1869).

liand" (Heiland), deffen Gedicht Robert Roenig treffend die "Urkunde des reinen deutschen Christentums" nennt, läßt Christus in ber Gestalt eines "reichen, mächtigen, milden deutschen Volkskönigs" auftreten, der über Burgen und treue Lehensmänner gebietet. Auch in den Einzelheiten dringt überall das altsächsische Volksleben durch, und es ist wohl mit Sicherheit anzunehmen, daß der fluge Mönch, der bei der Einführung der neuen Lehre die fest eingewurzelten heidnischen Un= schauungen seiner Stammesgenossen schonte, viel förderlicher gewirkt hat, als die welschen Fanatiker, die nach Deutschland ge= sandt wurden, wenn denen in Rom das Bekehrungswerk nicht schnell genug vorwärts ging.

Denselben Weg beschritt nun auch Eduard von Gebhardt, um das protestantische Dentschland, das von den blutlosen Andachtsbildern der katholischen Maler in Düsseldors weder fünstlerisch noch geistig befriedigt wurde, wieder zur Empfänglichkeit für die religiöse Malerei heran= zuziehen. Nachdem er sich zuerst an einer Auferweckung des Lazarus ver= sucht, die aber damals (1861) nicht über die Farbenstizze hinaus ge= dieh, aber 30 Jahre spä= ter wieder aufgenommen wurde und dann zu einem Meisterwerk ausreifte, kam 1863 sein erstes, voll= endetes Bild, der "Ein= zug Christi in Jerusa= lem" (Abb. 7), zustande. Es ist selbstverständlich, daß ein Bild, das wie dieses so rücksichtslos mit der Überlieferung brach und sich in so scharfen Gegensatz zu der in we= senloser Typik erstarrten religiösen Malerei Alt= Düsseldorfs stellte, nichts anderes als Abschen und Entrüstung hervorrufen fonnte. Man sah darin eine Art von Blasphemie, eine Verhöhnung heiliger Gefühle, während der

Maler doch gerade von innigster Glaubens= fraft durchdrungen war, als er dieses Bild malte. Er hatte nur an Menschen, die denen seiner Zeit in der Körper- und Kopfbildung, vor allem aber im Gesichtsausdruck glichen, wenn auch die Tracht abweicht, die Gewalt der Erscheinung Christi über alle einfältigen und wahrhaftigen Gemüter schildern wollen. Uns erscheint dieses Jugend= werk schon als eine staunenswerte Arbeit, die keinen Vergleich mit den Meisterwerken des reifen Künstlers zu schenen braucht. Vor allem tritt uns hier bereits der Christus= typus, an dem Gebhardt bis auf die Gegen= wart festgehalten hat, in seiner ganzen Eigenart entgegen. Ein Mann von fraftiger Gestalt, aber mit einem Ausdruck des Leidens in dem blaffen, langen Gesicht, der ihn auch nicht verläßt, wenn er Gesunde tröstet und zum himmlichen Bater weist, wenn er Kranke gesund macht und Tote

auferweckt. Aber in diesem Spiegelbilde beständigen see= lischen Leidens und Mitgefühls fehlt nicht der Zug, der auf überirdische Erhaben= heit weist. Es ist ein Grund= zug Gebhardtscher Kunft, daß er auch bei Darstellungen, wo der Gegenstand eine Stei= gerung zum Dramatischen er= fordert, immer die Person Christi dem Wirrwarr der Massen entrückt und sie gleich= sam isoliert, sachlich und symbolisch zu dem Felsen im Meere macht, auf dem das Beil der Welt thront.

Auch die leidenschaftlich bewegten Menschen, Greise und Männer, Frauen, Mädschen und Kinder, die dem einziehenden Messias zujauchzen, zeigen in ihren Körpern und Gesichtern wie in ihren Gebärden das von Gebhardt schon damals angestrebte Ziel. Un Mannigfaltigkeit im einzelnen ist er durch seine unsablässigen Studien noch viel weiter gediehen; aber den Grundcharakter seiner Kunsthat er mit diesem Erstlings

bilde, wenigstens für figurenreiche Kompositionen, sest begründet, und die liebliche Landschaft, die den Hintergrund gibt, das Architekturdild im Bordergrunde, sind seitdem ebenfalls seste Bestandteile Gebhardtscher Kunft geblieben, die uns auch landschaftlich die Reize und die charaktervolle Schönheit Westfalens und der Rheinlande wiederspiegelt.

Alls dieser "Einzug Christi" acht Jahre nach seiner Entstehung mit anderen später gemalten Bilbern und Studien, unter denen sich auch Gebhardts Meisterwerk auß seiner ersten Epoche, das 1870 vollendete "Abendsmahl" befand, in Berlin außgestellt wurde, sand er bereits eine viel verständnisvollere Würdigung als in Tüsseldorf. Diese erste Gebhardtaußstellung in Berlin rief sogar eine tiese Bewegung hervor, an der Künstler und Laien gleich sebhaset unteil nahmen. Wie immer, wenn wirklich etwas echt Künstlerisches zu ihnen spricht, fanden die Künstler

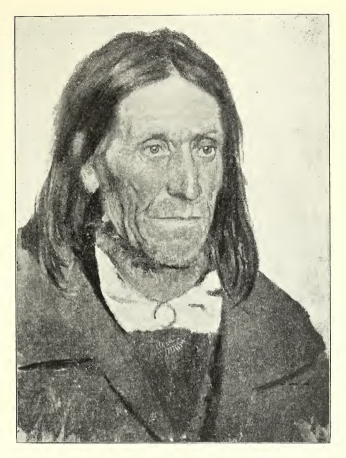


Abb. 15. Efthnifcher Bauer. Studientopf (1869).

mit richtigem Instinkt heraus, daß sie es nicht mit einem Nachahmer, sondern mit einem stark empfindenden Bahnbrecher zu thun hatten, wenn auch gewisse Außerlichkeiten des Kostüms dagegen zu sprechen Auf archäologische Treue des schienen. Kostüms sah man damals auch noch nicht, und Gebhardt selbst vermied absichtlich, gewisse historische Erinnerungen hervorzurufen. Er wollte seinen Bildern nicht die Mertmale einer bestimmten Zeit anheften, son= dern in dem Beschauer immer nur den allgemeinen Eindruck erwecken, als fähe er Ereignisse aus der deutschen Vorzeit sich abspielen.

Die Laien interessierten an der Gebhardtsichen Auffassung zunächst die Außerlichkeiten, die freilich meist nur durch die Fremdartigsteit der Aussassissen. Die rein fünstelerischen Interessen und die Empfindungen der zwar religiös, aber innerhalb der Überslieferung doch frei gesinnten Laien trasen

erst in dem "Abendmahl" zusammen. Wie sich die Laien und die ästhetisch geschulten Kritiser, die jene zum Teil leiteten, zum Teil aber auch deren Anschauungen wiederspiegelten, zu den Erstlingsbildern des Künstlers stellten, sernen wir aus einem Aufsat über die Berliner Gebhardtausstellung in der "Zeitschrift für bildende Kunst" (Jahrgang 1872) tennen. Der damalige Berichterstatter war ein entschiedener Borkämpfer für alle neu austauchenden Talente, ein furchtloser Mann, der niemals davor zurückschreckte, alte Zöpfe

Abb. 16. Efthnifder Bauer. Studienfopf (1869).

abzuschneiden. Aber selbst ein so vorurteilsfreier Kritiker, wie Brund Meyer, der zu
jener Zeit in der Berliner Kunstwelt die Kolle des Hechts im Karpsenteiche spielte, vermochte sich noch nicht völlig mit der realistischen Strenge des Gebhardtschen Stils zu befreunden. Er hatte kurz vorher das Oberammergauer Passionsspiel gesehen, kam aber trotz dieser Borschule über einzelne Schrofsheiten des jungen Düsseldorsers nicht hinweg, die ihn besonders an dem "Einzug Christi" und der im Jahre darauf gemalten "Auferweckung von Jairi Töchterlein" mißfielen. "Benn man jenen Einzug Christi von Gebhardt zu Gesicht bekam," so schrieb er, "kurz nachdem man die Scene auf der Bühne in Oberammergan gesehen hatte, wo die Darstellung in allen Teilen ja so reaslistisch wie möglich ist, dis zu dem Grade, daß viele an ihrem Realismus, wenn auch unberechtigten Anstoß genommen haben, so erkennt man ganz deutlich, daß nicht bloß die Natürlichseit der Darstellungsform, sons bern auch ein gewisser Mangel an poetischem Gesühl, welches sich mit der natürlichsten

Auffassung vereinigen läßt. der Grund des Mißbehagens ist, das sich dem Beschauer aufdrängt; die Darstellung ist eben nicht bloß natürlich, sie ist auch trivial. Leute. die man nicht so malen will, wie wenn man glaubte, sie feien halb Gott und halb Mensch, die kann man doch so malen, wie Menschen aussehen, die von einer Idee begeistert und getragen sind; also zwischen dem Gottmenschen und einem ursimp= len, aus dem Handwerker= stande hervorgegangen fana= tischen oder ascetischen Reise= prediger liegt doch noch man= ches in der Mitte, womit sich die naturalistische oder vielmehr die realistische Kunft sehr wohl befreunden kann, und worin die Geftalt Jesu für den Bibelgläubigen unanstößiger und auch für den Nicht-Bibelgläubigen mit sei= ner berechtigten Vorstellung von einer ganz hervorragen=

ben historischen Erscheinung übereinstimmenber entgegentritt. Und ebenso ist es in der Komposition sehr richtig, von jener systematischen Parallesgruppierung, von jenem architestonischen Gruppenbau der hoch idealistischen, streng sirchlichen Kunst sich zur einsachen Naturwahrheit zu wenden. Aber wenn man
dem Zufall die Gruppierung überläßt, so soll
man sich immer doch das Recht vorbehalten,
unter den zufälligen Formationen wähsen
und die unschöne Formation ablehnen zu
können. Der Zufall der ganz freien Massenbewegung, in der vom Posieren des einzelnen

Abb. 17. Christus am Teich Bethesda (um 1867).

feine Spur ist, bietet oft überraschend schöne Gruppierungen dar, wie das beispielsweise bei den sehr figurenreichen Volksscenen der

Interesse an seinen Bestrebungen, daß wir die Worte des Kritifers getreu wiedergegeben haben. Sie sind aber nicht bloß bezeichnend Oberammergauer Spiele auf die überzeugenoste | für die Anschaungen der Zeit, die sie diktiert



und erfreulichste Weise hervortritt. Darin also muß der Künstler wählerischer sein und muß nicht die Unschönheit an Stelle der Natur als reformatorisches Princip in die Kunft hineinbringen wollen."

Dieser Versuch, in die Absichten des Rünftlers einzudringen, zeugt von so lebhastem ständnis gewonnen hatte, nicht verschlossen

haben, sondern sie enthalten auch manche berechtigte Einwände, gegen die sich Gebhardt in späteren Jahren, nachdem er sich von dem Stile der alten flandrischen Meister freier gemacht und für den größeren Stil eines Dürer und Rembrandt volles Ver-

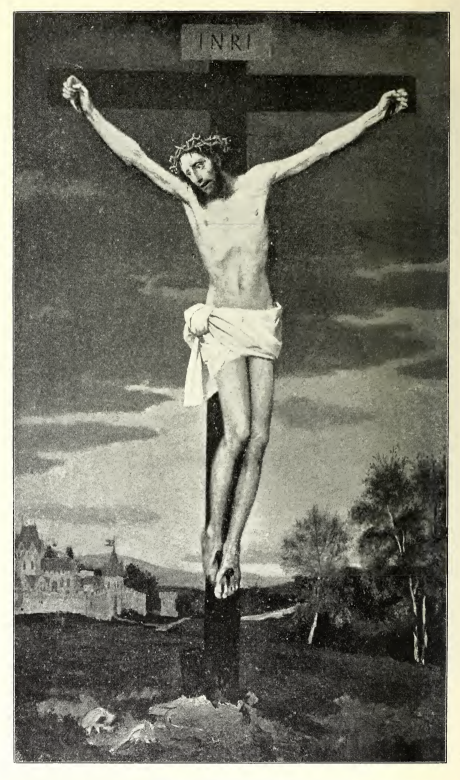


Abb. 18. Christus am Kreuz. (Mit Genchmigung der Photographischen Gesellschaft in Berlin.)

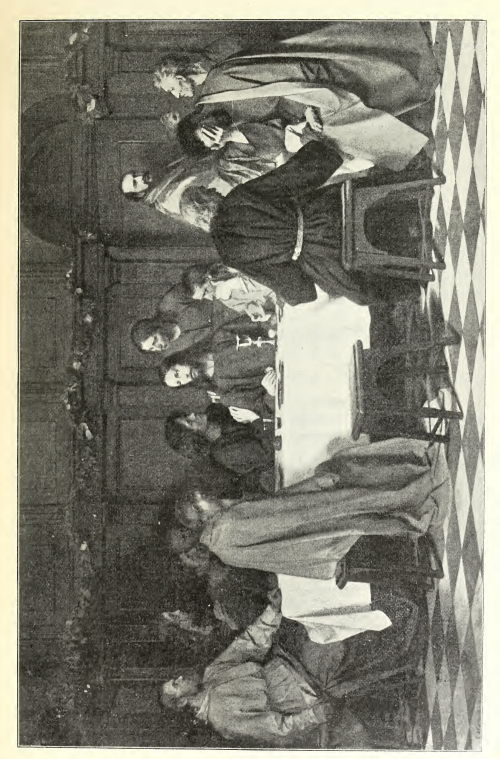


Abb. 19. Das lehte Abendmahl (1870). In der königl. Rationalgalerie zu Berlin. (Mit Genehmigung der Photographischen Gesellschaft in Berlin.)

hat. In anderen grundsätlichen Punkten hat sich die spätere Kunstentwickelung aber so völlig von den Meinungen jenes Kritikers entsernt, daß uns das, was jenem noch als unbegreislich und unmöglich galt, als selbstwerständlich und sogar als notwendig erscheint. Aber wie wir heute des sesten Glaubens sind, daß sich jener vor sast einem Menschensatter geirrt habe, so sind wir keineswegs sicher, daß andere abermals nach einem Menschenalter das, was wir heute als ein sesten Grundteil unseres Wissens ansehen, als ein trügerisches Gebände unseres Frewahnstadeln werden.

Aber immerhin dürfen wir an der einen Zuversicht festhalten, daß daß wahrhaft Künstlerische sich auch unter dem von Gesichlecht zu Geschlecht fortschreitenden Wandel der ästhetischen und moralischen Anschauungen behaupten wird. Daß bewährte sich auch an dem genannten Berliner Kritiser bei seiner Beurteilung des zweiten größeren Bildeß, daß Ednard von Gebhardt dem "Einzug Christi" schon 1864 folgen ließ, der "Aufserweckung von Jairi Töchterlein" (Abb. Su. 9). Hier hat der Künstler, im Anschluß an die Überliesferung, den Schauplatz der Wunders

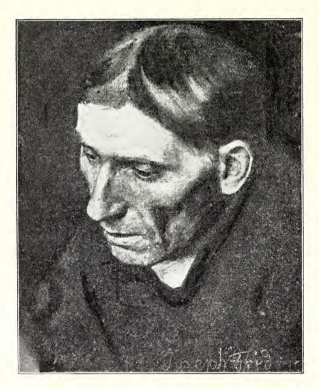
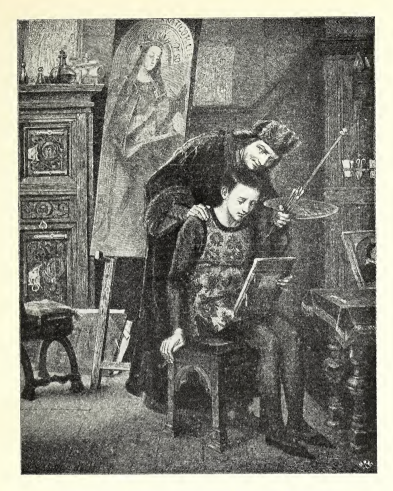


Abb. 20. Studie zum Nathanael im Abendmahl (Abb 19).

that in einen geschlossenen Raum verlegt und dabei mehr von seinem koloristischen Können gezeigt als bei dem "Einzug Christi". Dabei zeigen sich bereits die Anfänge jener Bestrebungen des Künstlers, die sich von Jahr zu Jahr mehr auf malerische Feinheiten in der Wiedergabe der Lichtwirkungen und in der Behandlung des Helldunkels richteten. Er führt uns in ein einfaches, schmuckloses Gemach, wie es um die Wende XV. Jahrhunderts wohl in allen deutschen Bürgerhäusern zu finden war. Eine Balkenbede überspannt den niedrigen Raum mit seinen kahlen weiß getünchten Wänden. Das Hauptmöbel bildet das von der Kensterwand bis über die Mitte hineinreichende, von einem geraden himmel mit herabfallenden Gardinen überdachte Bett, auf der der schmale, noch völlig unentwickelte Körper des Mädchens, der fast völlig in das Bettlager versunken ist, ausgestreckt baliegt. Kaum hat die Mutter den Schleier von dem Haupte der Toten entfernt, so hat sich schon das göttliche Wunder vollzogen. Der Herr hat sich eben in liebevoller Bewegung über das Bett geneigt, hat die Sand auf den Scheitel des Mädchens ge=

> legt und das Auferstehungswort gesprochen, und mit scheuer Verwunderung blickt die Kleine zu dem edlen Menschenfreunde empor. Im hintergrunde, etwas abseits vom Bett, sieht man die Gruppe dreier Jünger, die ihrem Herrn und Meister in das Haus des Todes nachgegangen sind. Zwei von ihnen folgen mit gespannter Aufmerksamkeit, aber auch mit festem Bertrauen dem Vorgange des Auferstehungswunders, während der dritte, der jugendliche Johannes, mit ernstlichem Unwillen nach der geöffneten Thür blickt, von wo eine Störung droht. Neugierige Nachbarn suchen sich Eingang zu ver= schaffen, und Jairus weist sie mit janfter Gebärde zurück. Gin Rätzchen, das auf dem Plat unter dem halbgeöffneten, dem Sonnenlicht Eingang gewährenden Fenster zusammengerollt liegt, läßt sich in seinem Schlummer durch die Ereignisse nicht stören. So hat uns Dürer auf seinen Kupferstichen und



Abb, 21. Die Brüder Subert und Jan van End (1871).

Holzschnitten, vornehmlich in den Bildern aus dem Marienleben, den stillen Frieden, die gemütliche Behaglichkeit des deutschen Bürgershauses seiner Zeit oft geschildert, und es scheint, daß schon um jene Zeit neben den alten flandrischen Meistern Dürer als Charakterdarsteller und Rembrandt als Kolorist mehr und mehr in den Gesichtsskreis Eduard von Gebhardts traten.

Denen, die das Bild in den sechziger Jahren und auch nach 1870 zu sehen bestamen, bot es noch Befrembliches genug. So konnte man sich damals schlechterdings nicht über die schmächtige, wie plattsgedrückt aussehende Gestalt des Mädchenshinwegsehen. Wer sich aber dann von diesem mehr für den Verstand als sürdas Gefühl peinlichen Eindruck befreit hatte, der kam schließlich zu dem von Brund

Mener ausgesprochenen Endergebnis: "Betrachtet man die Darstellung ohne jede Beziehung zu einem bestimmten Vorgang, dem gegenüber man sich nicht entbrechen fann, eine vorgefaßte Meinung zu haben, und den man dieser zufolge hier nicht wieder= oder anerkennen kann, so frappiert und fesselt eine wunderbare, derbe Wahr= heit der natürlichen und ungefünstelten Empfindung, eine Wahrheit, die so unbedingt und absolut ist, daß es schwer oder unmöglich ist, darüber ins flare zu kommen, in welcher der drei Gruppen sie am bewundernswertesten hervortritt. Das gibt sich alles so schlicht und treu, daß man meint, man habe all solche Situationen selbst schon im Leben einzeln und bei einander gesehen, und so, ja genau so habe sich alles zugetragen, haben sich alle einzelnen

Bersonen gebärdet, haben sich die Beziehungen unter ihnen gestaltet."

Ein drittes Zeugnis für die Bielfeitigkeit, die sich Eduard von Gebhardt während seiner im Gegensatz zu anderen frühreifen Talenten immerhin langwierigen Studienzeit errungen hatte, ist das 1866 vollendete

Menschen unserer Zeit zu bilden, nur Menschen zu Menschen in der allgemein verständlichen Sprache des natürlichen Gefühls reden zu lassen, abzuweichen.

Was er hier von Gesichtern und Gestalten zeigte, war aus inbrünstigen Naturstudien erwachsen, die er zumeist in Düssel=



Abb. 22. Studienkopf (um 1872). Rach einer Ölfkigge.

Bild des gekreuzigten Christus mit den drei nächsten Blutzeugen, das ihm als Altar= gemälde für die Domkirche in Reval in Auftrag gegeben war (Abb. 10). Hier ließ er die altertümelnde Richtung seiner Kunst beiseite. Den Schwerpunkt legte er nicht auf das Kostüm, sondern auf die Einfachheit, die Stärke und Tiefe der Empfindung, ohne von dem Grundsatz seiner Kunft, nur sich an Feinheit und Schärfe der Charaf-

dorf gemacht hatte, mit dem Zeichenstift, wie mit dem Pinsel, den er bald mit sol= cher Sicherheit zu handhaben erlernte, daß zulett jeder Ton mit dem ersten Pinfelhieb richtig wiedergegeben wurde und an der richtigen Stelle saß. So hat er z. B. für das Töchterlein des Jairus eine Bleistift= studie nach einem Modell angefertigt, die

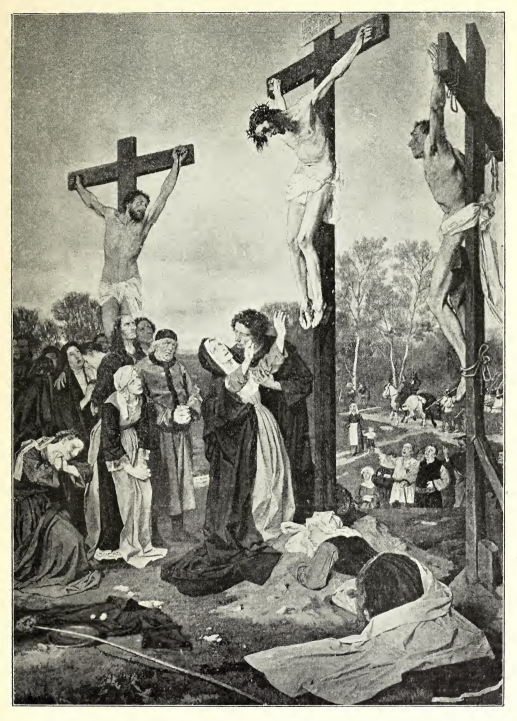


Abb. 23. Die Kreuzigung Christi (1873). In der Kunsthalle zu Hamburg. (Mit Genehmigung der Photographischen Gesellchaft in Berlin.)

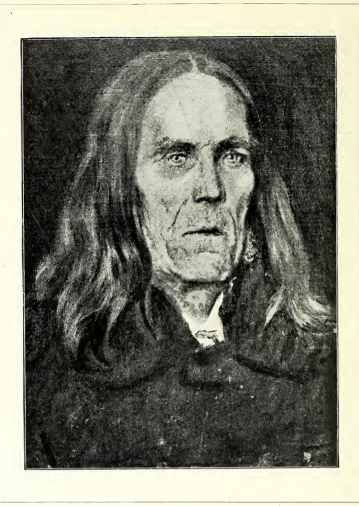


Abb. 24. Studie gur Rreugigung (f. S. 25).

teriftik und der Ausführung mit den Silberstiftzeichnungen der beiden Holbein messen fann (Abb. 9). Immerhin war das Material an Modellen, das er in Düffeldorf fand, nur färglich. Menschen, wie er sie brauchte, herbe und harte Dürerköpfe mit festem Blick, mit vertrockneter Haut, mit starken Anochen und mächtigem Schädel, fand er am meisten in seiner esthnischen Heimat, die er fast alljährlich wiedersah. Die Studien, die er dort gemalt hat, besonders in den Jahren 1866—1869, hat er in späteren Jahren oft verwertet (Abb. 11—16). find fast durchweg Köpfe, die auf das Prädikat "angenehm" oder gar "schön" im landläufigen Sinne des Worts nicht den geringsten Anspruch erheben können. Sie werden auch nicht einmal durch geistige Schönheit geabelt; aber aus diesen Gesichtern spricht eine starre Entschlossenheit, ein sester, unbeugsamer Charafter, und gerade solche Köpfe brauchte Gebhardt für die Jünger, die dem Heiland überall hin solgten, bis in den Tod, und für die Gläubigen, die durch seine Lehre oder durch seine Thaten mitgerissen wurden und sich zu einer Gemeinde um ihn zusammenschlossen.

In engem geiftigen Zusammenhang mit der "Auferweckung von Jairi Töchterlein" steht die um 1867 entstandene Kreidezeichnung "Christus am Teich Bethesda" (Abb. 17). Bei der Darstellung des Schauplates hat sich der Künftler an die kurze Andeutung

im Evangelium des Johannes gehalten, der nach Luthers Übersetzung von "fünf Hallen" spricht. Aus diesen Hallen hat Eduard von Gebhardt eine prächtige Thermenanlage ge= macht, deren damals, unter römischer Herrschaft, auch die kleinen Städte Kleinasiens und der angrenzenden Provinzen besaßen und die auch in Jerusalem nicht fehlte. diese prunkvolle Architektur hat er aber fast dieselben schlichten Menschen hineingesett. bie uns aus der "Auferwedung von Sairi Töchterlein" vertraut geworden sind. der Gruppe der drei Männer zur Rechten erkennen wir die drei Jünger Christi wieber, die im Hintergrunde der Stube des Obersten stehen. Christus selbst bildet hier mit dem Kranken, zu dem er sich mit segnender Gebärde herabneigt, die Mittelgruppe, während links eine dritte Gruppe die Komposition abschließt: ein greises Elternpaar bringt unter dem Beiftand eines jüngeren

Mannes ein sieches Mägde= lein herbei, deffen Kopf fast dieselben Züge wie die Tochter des Jairus trägt. der Kreidezeichnung begeg= nen wir demselben Kompofitionsprincip wie auf dem Bild von 1864, in der die Hauptfiguren in drei Gruppen gesondert sind, die gleichwohl in engem geistigen Bufammenhang stehen. Gruppierung der Figuren ist also feineswegs, wie man damals glaubte, dem Zufall überlassen worden, sondern wohldurchdacht und erwogen, jedoch stets so, daß die Scene den Eindruck freier Natürlichfeit macht.

Für einen Künstler von der tiesen Veranlagung Gebshardts war es selbstverständslich, daß er einen Stoff wie die Kreuzigung Christi, die erschütterndste aller menschslichen Tragödien, nicht mit einem Wale erschöpfen konnte. In späteren Jahren ist er noch mehrmals darauf zusückgesommen, in sigurenseichen Kompositionen, ganz nach der Art der Meister

des XV. Jahrhunderts. Bald nach der Bollendung des Altarbildes für Reval em= pfand er aber das Bedürfnis, den ster= benden Heiland allein, nur in der Zwiesprache mit seinem Vater im Himmel und der umgebenden Natur darzustellen, in deren feierlich = düsterer Stimmung die Tragödie nach der Überlieferung der Evangelien ausflang. Auch Dürer, Rubens und van Dyck hatten in solchen Stimmungsbildern gern die Inbrunft ihrer gläubigen Seelen enthüllt, und tiefe, inbrünftige Andacht spiegelt sich auch in dem gekreuzigten Christus wieder, den Gebhardt nach einer in der Beit von 1868-1870 entstandenen Stigge gemalt hat (Abb. 18). Daß der Künftler nicht eine Menschengestalt von idealer Schönheit, sondern den Körper eines von seelischen und förperlichen Leiden gequälten, bis zum Tode ermatteten Durchschnittsmenschen dar= gestellt hat, der er es trot seiner Ergeben-



Abb. 25. Studie gur Arengigung (f. S. 25).

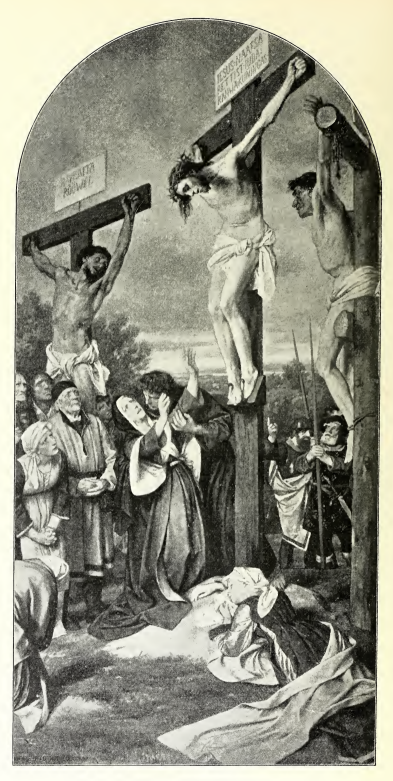
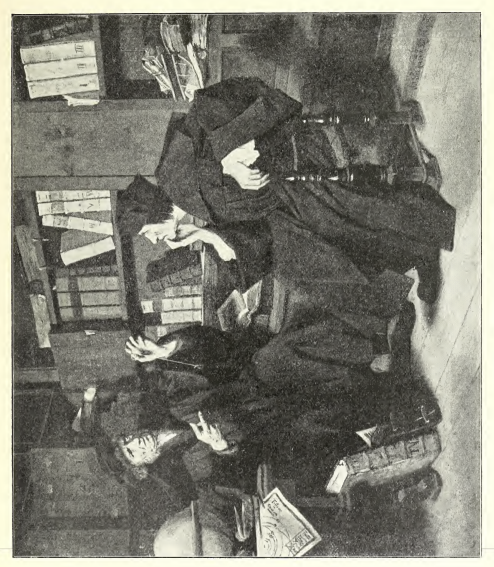


Abb. 26. Kreuzigung (1884). In ber Kirche zu Narva. (Mit Genehmigung ber Photographischen Gesellichaft in Berlin.)

Abb. 27. Benbelfchmingungen (1874).

heit in den Willen des Höchsten immer noch nicht fassen kann, warum ihn Gott verlassen hat — das war nur die Folge des realistischen Princips, das von seiner einmal gewonnenen Überzeugung untrennbar war. Das nationale Element seiner Kunst zeigt

Mit diesen Vildern war die Thätigkeit des Künstlers während der Jahre 1863 bis 1870 aber noch keineswegs erschöpft. Es war, als ob die lange zurückgehalte ne Schaffenslust sich wie ein eingedämmter Strom plöplich Vahn gebrochen hätte. Noch

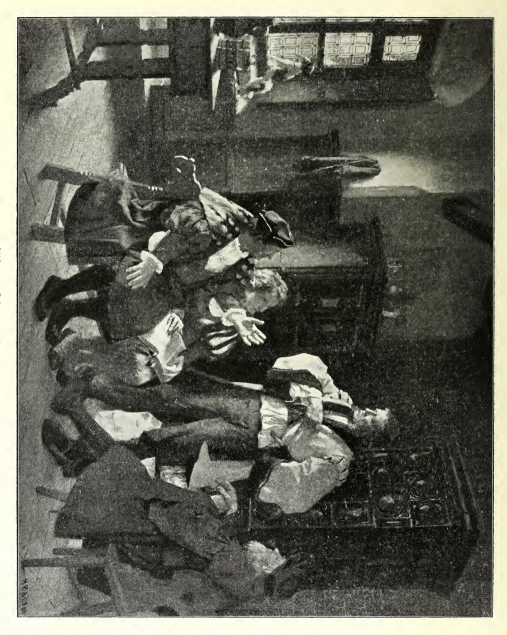


sich hier besonders in der Frühlingslandschaft mit den Birken, den charakteristischen Bäumen des nördlichen Deutschlands, und in der von Mauern und Türmen umgebenen mittelsalterlichen Stadt von jenem Typus, dem wir so oft auf den Bildern der van Eyck, Roger van der Weyden, Memling, Patinir 11. a. begegnen.

eine ganze Neihe von Motiven aus den evangelischen Geschichten drängte nach Gestaltung, und so entstanden neben jenen großen, ausgeführten Bildern noch Entwürfe und Zeichnungen zu einem "Christus auf dem Ölberge", zu einer "Tempelreinigung", einem "Ecce homo", den "Jüngern von Emmaus", dem "Gleichnis vom reichen Mann und dem

armen Lazarus", endlich auch das erfte der mationszeit", sprach aber deutlich genug.

weltlichen Genrebilder aus dem Zeitalter um die Zeit zu kennzeichnen, in der die der Reformation, das Eduard von Gebhardt Geister erwachten und es wieder eine Lust allmählich seinem Bolke so lebendig machte war, zu leben. Bruno Meyer gab gewiß

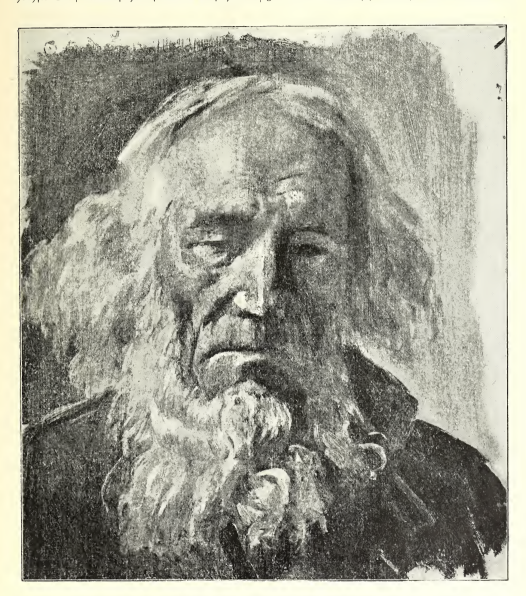


wie die Ereignisse der evangelischen Ge= schichte. Mit diesem Bilde legte er zugleich das eigene Glaubensbekenntnis ab, das den Maler an die Seite des freien Forschers und Wahrheitssuchers stellte. Es führte nur den schlichten Titel "Aus der Refor- auf ihn gemacht hätte. "In einem Erker-

der allgemeinen Empfindung Ausdruck, wenn er in seinem Bericht über die Berliner Ausstellung der Erstlingswerke Eduard von Geb= hardts schrieb, daß dieses kleine Genrebildchen den "reinsten und tiefsten Gindruck"

hinaussieht, sind zwei Männer in eifrigem Gespräch miteinander begriffen; der Sitzende hat die Bibel auf dem Schoße, und der ewig heiteren Sonne beschienen . . . das höchste Ernst malt sich auf beiden Gesichtern. gibt ein malerisches Ensemble von einer

fenster, durch das man über die Stadt | der großen Führer der Kirchenverbesserung nahm. Diese Gruppe in dem Zeitkostüm, in dem malerischen Interieur, von dieser



206. 29. Studienfopf (um 1875).

Man bekommt ein Gefühl von dem allgemeinen Bewußtsein jener Zeit, der wieder einmal die theologischen Streitigkeiten zu einer Lebensfrage, zu einem unvermeidlichen Inhalt des gewöhnlichen Denkens geworden waren und die tiefen Anteil mit Kopf und Herz an den skrupulösen Untersuchungen Anziehung und einer Anmut, die etwas wahrhaft Erhebendes hat; in einer solchen Sphäre ist gerade die Kunst Gebhardts an ihrer rechten Stelle. Unter den zahlreichen Gemälden mit einfachen, sittenbildlichen oder auch mehr dem Fache der Geschichte sich nähernden Darstellungen aus dem XVI. Jahr=



Abb. 30. Gin Reformator (1877). Im Städtischen Museum gu Leipzig.

hundert, die wir in den letzten Jahren haben entstehen sehen und von denen viele entschiedene Meisterwerke sind, ist dies doch eines der geistig bedeutendsten, der nachhaltigsten in der Wirkung." Für Gebhardt war es aber nur ein erster Versuch, in die geistige Bewegnng des Reformationszeitalters hineinzugreifen, dem er nach dem ersten glücklichen Gelingen noch mehrere andere folgen ließ, die freilich nichts mehr von liner Nationalgalerie angekauft und burch

unsicherem Tasten an sich hatten, sondern sich sogleich als reife Meisterwerke dar= stellten.

Die tiefste Erregung unter den Werken Gebhardts aus der ersten Epoche seines Schaffens, die mit dem Jahre 1870 abschließt, rief aber doch das in diesem Jahre vollendete "Abendmahl" hervor (Abb. 19), besonders nachdem es 1872 für die Ber-



M6b. 31. Die Beimführung (1877).

die Wiener Weltausstellung des folgenden Jahres den weitesten Kreisen befannt geworden war. Neben der Darstellung des Kreuzestodes Christi war die seines letzten Abendmahls schon seit dem Anfang des XV. Jahrhunderts die höchste Aufgabe der christlichen Malerei gewesen. Während aber in dem Abendmahl Leonardos da Vinci zu

die Areuzigung Christi der fünstlerischen Auffassung einen weiten Spielraum gewährte, hielt sich die Darstellung des Abendmahls in verhältnismäßig engen Grenzen, bis sie sich endlich, nachdem mehrere Künstlergenerationen daran gearbeitet hatten, einem klassischen Typus erhob, über ben niemand mehr, selbst ein so gewaltiger Geist wie Rubens, hinauskam. Gebhardt jedoch, der sich bereits in so manchen Stücken als Neuerer erwiesen hatte, wollte auch hier mit der Überlieserung brechen, und er nahm schon mit seinem ersten Entwurf für das

treten, und rechts entwich der Berräter, noch mit der Linken die Lehne des fortgerückten Stuhles haltend.

Eigenartig und von dem Herkömmlichen abweichend war diese Komposition jedenfalls; aber sie hatte doch so offenbare Nachteile, daß sich der Künstler am Ende zu



Abb. 32. Bildnis der Gattin des Rünftlers (1895).

Abendmahl einen sehr ernsten Anlauf dazu. Er hatte den Heiland und die Seinigen um einen runden Tisch vereinigt, und als das schicksalchwere Wort von dem Berrat des einen unter ihnen gefallen war, hatte sich die Runde der Tischgenossen geslöst. Einige hatten sich zu ernster Zwiesprache aneinander geschlossen, zwei waren aufgesprungen und hinter ihren Meister ge-

einer etwas feierlicheren und auch fünstlerisch ruhigeren Anordnung entschloß. Vor allem war die Gestalt Christi durch die beiden hinter ihm stehenden Jünger gedrückt und dadurch um ihre Wirkung, die doch das Ganze beherrschen mußte, gebracht worden. Dann war aber auch durch den dem Ausgang zuschreitenden Judas eine Störung des Gleichgewichts hineingefommen, die einen

denken führten zu jener Fassung, die uns in dem Bilbe der Berliner Nationalgalerie

Ausgleich verlangte. Diese und andere Be- | stellungen, am meisten 1873 in Wien, hervorrief, wohl auf die immerhin noch überraschend eigenartige Auffassung zurückvorliegt. Sie nähert sich wieder mehr dem führen darf. Auf der anderen Seite übten

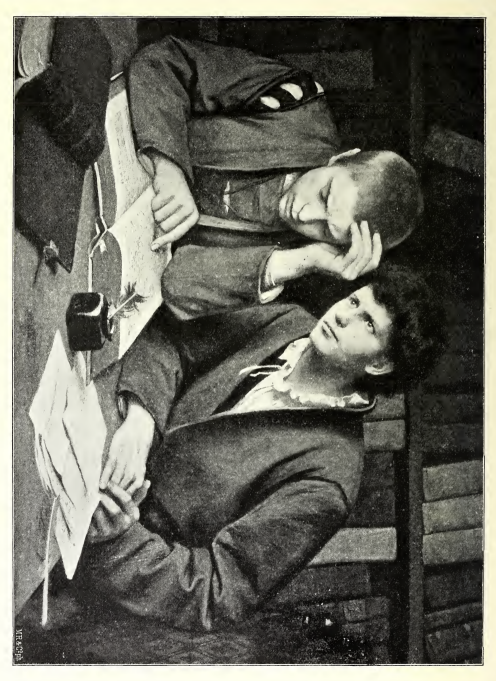


Photographischen Gesellschaft in Berlin.) Bei ber Arbeit (1882). 33, A66.

durch die Meister der italienischen Renais= sance festgestellten Typus, weicht aber von diesem immer noch in so vielen Einzelheiten ab und ist auch so reich an individuellen Bügen, daß man einen Teil ber Erregung, ben das Bild bei seinen mehrfachen Ausaber die tiefe Innerlichkeit, das reiche Gemütsleben, die aus allen Röpfen sprachen, eine so mächtige Wirkung aus, daß sich die Unhänger der verschiedenen Religionsbekenntniffe, aber auch die von Strauß und Renan, Ungläubige und Sfeptifer in diesem Bilde

App. 34. Rlosterschüler (1882).

wie auf einem neutralen Gebiete zusammen-finden konnten und auch wirklich zusammen-fanden. Freilich gab es immer noch viele, ausgewählt hatte, aus dem er selbst hervor-



die an der gewöhnlichen, plebejischen Bildung der Köpfe Anstoß nahmen. Aber der Künstler hatte sich doch dabei nur tren an die Überlieferung der Evangelien gehalten,

gegangen war. Fischer, Zöllner, Zimmerer und andere Handwerker waren von ihm zu Werkzeugen der göttlichen Gnade auserkoren worden, und danach bildete der Künstler



Abb. 35. himmelfahrt Chrifti (1881, in der Nationalgalerie zu Berlin). Mit Genehmigung ber Photographischen Gesellschaft in Berlin.)

auch ihre äußere Erscheinung, indem er, getren seinen Grundsäßen, in das Leben seiner Zeit griff. Die Studien, die er nach den Bauern seiner esthnischen Heimat gemacht hatte, mögen ihm dabei gute Dienste geleistet haben. In dieser Auffassung und Charafteristif der Apostel waren ihm übrigens Rubens und van Dyck bereits

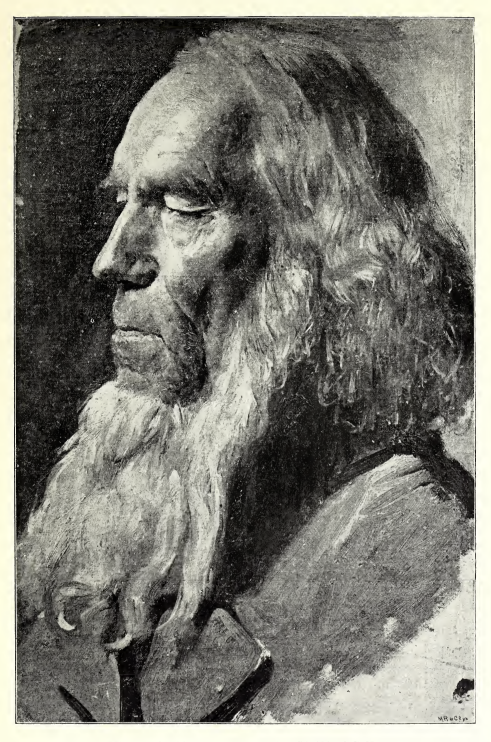
letzten Tage haben ihre Spuren auf dem langen, schmalen Antlitz hinterlassen und um die Augen herum ist das Fleisch tief einzesunken. Und in dem Augenblicke, den das Gemälde schildert, spiegelt sich auf seinem Angesichte noch eine andere schmerzeliche Empfindung, die er in trauriger Resignation in die Worte kleidet: "Einer unter



Mbb. 36. Studie gur "himmelfahrt Chrifti" (f. S. 37).

voraufgegangen. Auch sie wählten ihre Modelle für die Apostel, welche um ihren Meister versammelt sind oder der zum Himmel auffahrenden Madonna nachblicken, aus dem Bolke, ohne die Köpfe anders zu idealisieren als durch den Ausdruck der Hingabe, der Begeisterung und der Ehrsturcht, der ans den Augen leuchtet. Senso verfuhr Gebhardt. Das Antlitz Christi ist von dem Borgefühl seines nahen Todes verklärt. Die schweren Seelenkämpse der

euch wird mich verraten!" Mit voller Klarheit prägen sich auf den ehrlichen, treuen Gesichtern die Gesühle aus, die bei dieser surchtbaren Anklage Blizen gleich die Seele eines jeden durchzucken. Nur Judas Ischarioth weicht dem Sturm der Fragen aus, die sich aus den bedrängten Herzen emporringen. Borsichtig ist er zur Thür geschlichen und im Begriff, sie zu öffnen, wirft er, nur von Bartholomäus mit flüchtigem Blick gestreift, noch einen Blick voll



Mbb. 37. Studie gur "himmelfahrt Chrifti" (f. S. 37).

Schlauheit und Bosheit auf die Zurückbleibenden. Unter diesen aber hat die Bewegung bereits ihren Höhepunkt erreicht. Nathanael (s. d. Studie zu seinem Kopfe Abb. 20) ist aufgesprungen und hinter den Meister getreten, über dessen Schulter er fragend blickt. Johannes, zur Rechten Christi, kann sich vor Schreck und Erstaunen gar nicht fassen. Er hat beide Hände auf den Arm des Heilands gelegt und heftet

Mbb. 38. Stubie gur "Simmelfahrt Chrifti" (f. C. 37).

den durchbringenden Blick auf den Mund, aus dem die nähere Erläuterung jener niederschmetternden Worte kommen soll. Thomas, der in Thränen ausgebrochen ist, bedeckt sein Untlitz mit der Nechten, während Matthäus ihn zu trösten sucht. Dem Thomas gegenüber, am anderen Ende des Tisches, sitzt Simon Petrus, sein hitziges Temperament ist aufgewallt, und schwer legt er die Hand auf den Tisch, als wollte er im nächsten Augenblicke dreinschlagen.

Bei einer Betrachtung von Gebhardts

Albendmahl ist ein Bergleich mit der Meisterschöpfung Leonardos nicht zu umgehen. Es sind die Höhepunkte zweier entgegengesetzer Entwickelungsreihen, der idealistischen und der realistischen Kunstauffassung. Über ihre Berechtigung oder gar über das Borrecht der einen vor der anderen wird heute ein Mensch, der die Lehren der Kunstgeschichte verstanden hat, nicht mehr streiten. Es steht auch sest, das Gemälde des Italieners

in der Komposition, in der Unordnung und rhythmi= schen Bewegung von so un= vergleichlicher Vollkommen= heit ist, daß es keinem an= deren Künstler, der sich über die Grenzen der Kunst und ihre höchste Leistungsfähig= feit klar geworden ist, ein= fallen wird, nach dieser Richtung mit Leonardo zu wetteifern ober etwa gar einen noch höheren Grad der Vollkommenheit anzustreben. Bei Leonardo ist Christus der Gottmensch, umflossen von dem Glanze einer un= nahbaren Majestät, der seine Tischgenossen von ihm ferne hält. Und diese selbst find Typen idealer Menschlich= feit, deren vornehmer und durchgeistigter Gesichtsaus= druck und deren edel gebil= dete Glieder mit dem plastisch geordneten Faltenwurf der Gewänder in vollem Ein= flang stehen. Selbst die Niedertracht und Gemeinheit eines Judas Ischarioth sind von dem italienischen Mei= ster stilisiert, d. h. der er=

habenen Grundstimmung seines Gemäldes angepaßt worden. Dadurch ist zwischen dem Vilde und dem Beschauer gewissermaßen eine Schranke aufgerichtet worden. Wir blicken empor wie zu einem anders und höher gearteten Menschengeschlecht, das uns zur Bewunderung, zur Verehrung zwingt. Die innersten Fibern unserer Seele werden aber durch diese Darstellung nicht erregt. Welch' eine andere Sprache redet dagegen Eduard von Gebhardt zu uns! Was wir da vor uns sehen, sind Menschen wie wir,



Abb. 39. Chriftus auf dem Meere (1881, in ter Rirche zu Ziegenhals). (Mit Genehmigung der Photographischen Gesellschaft in Berlin.)

die von gleichen Empfindungen beseelt wer- mit denen der Mann mit dem Ausdruck den, die denken, fühlen und trauern wie tiefen Leidens in den kummervollen Bugen

wir. Auch auf uns wirkt der von dem die erregten Fragen seiner Jünger beant-



Künstler dargestellte Moment mit dramatischer Kraft. Wir fühlen uns gleichsam mit gespannter Ausmerksamkeit den Worten, der unmittelbare Zeuge des bargestellten

worten wird. Der Beschauer hat gar nicht das Gefühl, ein kunstvoll komponiertes Bild mit in das Bild hineingezogen und lauschen vor sich zu sehen, sondern er glaubt selbst Vorgangs zu sein. Auch auf ihn überträgt sich die Wirkung, die das eben von Christus gesprochene Wort auf seine Getreuen auszgeübt hat. Keiner von ihnen folgt einer anderen Richtschnur als der, die ihm die plöglich erweckte Empfindung, das Bewußtziein, vor etwas Ungeheuerlichem, Unsagbarem zu stehen, vorgeschrieben haben. In jedem Kopse spiegelt sich ein durch die Schule des Lebens erzogener und gereister Charakter, ein Temperament, das nur seiner unverfälschen, ehrlichen Natur folgt. Diese elementare Kraft des Ausdrucks üst etwas

die triviale Höheres als Schönheit und die sanfte Un= muth, die bis zum Auftreten Gebhardts in der Düffeldorfer Malerei als das höchste Ideal galten. Man verstand sie aber damals noch nicht und wollte sie auch nicht verstehen, weil man in dem entschlossenen Bruch des Künstlers mit der flassischen, d. h. in diesem Falle italienischen Überliefe= rung etwas Revolutionäres iah, vielleicht auch einen Vor= stoß des Protestantismus ge= gen den Katholicismus, der damals noch fast gänzlich die religiöse Kunst, auch die von Protestanten geübte, be-Nur in Berlin herrichte. waren, z. B. von Gustav Richter mit seiner "Auferweckung von Jairi Töchter= lein", einzelne Versuche zur Befreiung von dieser Herr= schaft gemacht worden. Aber

sie zielten weniger auf Berinnerlichung ber Borgänge und Gestalten ber evangelischen Geschichte ab, als auf eine pathetische Bersherrlichung bes Menschen Christus im Glanze bes den Belgiern und Franzosen abgelernten realistischen Kolorismus.

Im Gegensatze zu dem etwas kleinlichen Realismus des "Einzuges Christi in Jerussalem" und der "Auferweckung von Jairi Töchterlein" hatte Gebhardt die Figuren auf seinem Abendmahl zu monumentaler Größe gesteigert, ganz so wie es die Brüsder van Eyek mit einigen Figuren auf ihrem vielteiligen Alkarwerk für Gent gesthan hatten. Damit wuchsen auch die

Größe, die Kraft und die Tiefe des Ausstrucks in den Köpfen, zugleich aber ergab sich die Notwendigkeit einer der Größe des Stils entsprechenden Komposition. Diese Benennung hat immer einen satalen, akabemischen Beiklang, weil man damit den Begriff des Ausgeklügelten und Langweilisgen verbindet. Ohne Komposition wird aber niemals ein Künstler Wirkungen erzielen, die weit über seine Zeit hinaussreichen. Das wissen auch die größten, ihrer Mittel und Kräfte sichersten Realisten. Sie können der Komposition im akademis

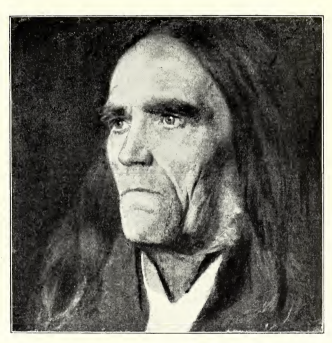


Abb. 41. Studie zu bem Bilbe "Die Pflege bes heiligen Leichnams" (f. S. 42).

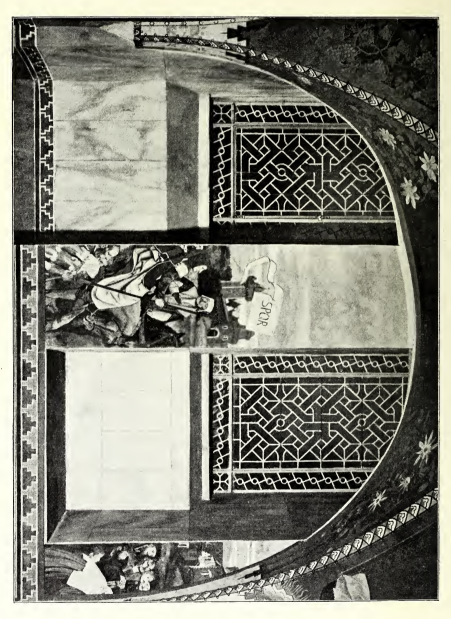
schen Sinne nicht entraten; ihr Streben geht aber dahin, das kompositionelle Gemöglichst unauffällig zu verdecken. riijt Danach scheint auch Gebhardt zu verfahren, dem die Komposition schon bei seinen Erstlingsbildern nicht als eine Kleinigkeit erschienen ist, die man so ohne weiteres aus der Kunstentwickelung ausstreichen kann. In seinem "Abendmahl" hat er sich sogar als Meister der Komposition erwiesen. Man hat es nur erst später bemerkt, weil das Bild so viel Fremdartiges bot, daß man das Nächste und Vertraute darüber übersah. Auch hier hatte Gebhardt an dem Drei-Gruppen-System festgehalten, das er schon

42. Die Krenzigung Christi. Wandgemalbe im Kloster Loccum. (Bgl. die Ubb. S.

45.

mehreremale erprobt hatte und das sich auch bei diesem Bilde so bewährte, daß er es fortan bei figurenreichen Bildern beibehielt. Es scheint darin etwas Natürliches zu liegen, bas man zwar nicht wissenschaftlich erklären Beschauer anfangs nicht in biese weise Be-

sammenhang mit dreien seiner Tischgenossen brachte, und daraus ergab sich eine Teilung in drei Gruppen, die so ungezwungen wirkt. daß man es begreift, wenn der Blick der



und begründen kann, das aber doch etwas Notwendiges sein muß. Leonardo hat die zwölf Jünger zu Gruppen von je dreien zusammengefaßt, aber den Herrn und Mei= ster vereinzelt. Gebhardt hat dagegen das feinere Gefühl des modernen Menschen gezeigt, indem er den Heiland in engen Zurechnung eindrang. So liegt auch in der durchaus selbständigen Komposition das neue Element, das Gebhardt auf seinem, von Leonardo abweichenden Wege in die Darstellung des Abendmahls hincingebracht hat.

An dem Chriftustypus, den Gebhardt zum erstenmale auf dem "Einzug in

Jerusalem" als seine persönliche, gewiß erst | des Ausdrucks hat sich der Christuskopf aus vielen Versuchen und Kämpsen entsprossene Auffassung gezeigt hatte, hat er auch bei dem "Albendmahl" festgehalten, und

Gebhardts seinen Zeitgenoffen so tief eingeprägt, daß er unmittelbar hinter den Christusköpfen von Leonardo und Guido seitdem ist dieser Typus den Freunden seiner Reni seinen Blatz errungen hat, weil die



Bandgemalbe im Rlofter Loccum. (Bgl. bie Abb. G. Die Areuzigung Christi.

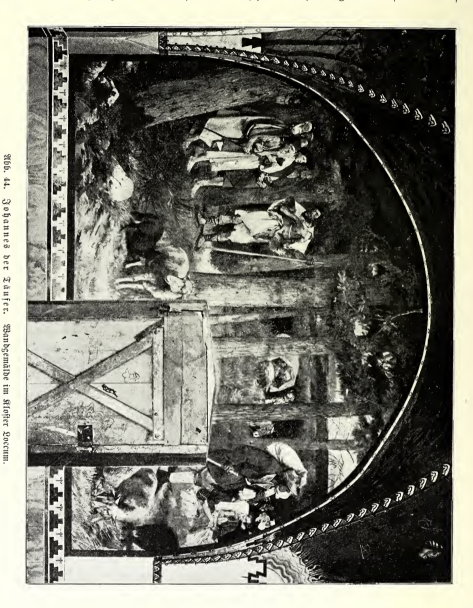
Kunst so sympathisch und vertraut geworden. daß Gebhardt ihn wohl gelegentlich noch mehr vertieft, in seinem Ausdruck auch der jeweiligen Situation entsprechend noch mannigfaltiger gestaltet, aber in seinen Grundzügen nicht mehr verändert hat. Durch diese Tiese und Mannigfaltigkeit

Runft seit dem XVII. Jahrhundert nichts Charaftervolleres und Selbständigeres her= vorgebracht hat. Auch die großen Bild= hauer, die hier noch in Betracht kommen, Thorwaldsen, Dannecker, Rietschel, haben sich mehr an den erhabenen Stil der Gott= ähnlichkeit, als an die scelischen Empfin=

dungen des gleich uns leidenden Menschen gehalten.

Die Steigerung in der Größe der Auffassung hatte für das "Abendmahl" auch eine andere koloristische Haltung zur Folge. Hatten in den Erstlingsbildern Gebhardts die

ordneten. Trop seiner realistischen Naturanschauung ist Gebhardt niemals so einseitig gewesen, den Grundcharafter einer Darstellung irgend einem koloristischen Einfall zu opfern. Dbwohl er auch die koloristischen Darstellungsmittel seiner Kunst mit



grell leuchtenden, bunten Lokalfarben der alten flandrischen Meister, die keck und scharf in die klare Luft hineingesetzt waren, überwogen, so war auf dem Abendmahlsbilde das Kolorit auf einen feierlichen Grundton gestimmt worden, dem sich die in ihrem Glanze abgedämpsten Lokalfarben unter-

voller Meisterschaft beherrscht, kommt das Kolorit bei ihm immer erst dann, wenn er in den Hauptsachen, in der schärfsten Bestonung des psychischen Moments, in der Charakteristik und der Komposition, zu völliger Klarheit gelangt ist.

Wenn wir nach dem "Abendmahl" das annutige, 1871 gemalte Genrebild betrachten, das die Brüder van Eyck in traulichem, mit gediegenem, von flandrischem Reichtum zeugenden Haustat ausgestatteten Gemach— den um zwanzig Jahre älteren Hubert in siebevoller Unterweisung des jungen Bruders — darstellt, so kommt uns der

Gedanke, als hätte sich Gebhardt dabei von der mühevollen Arbeit am "Abendmahl" ausruhen, zugleich aber auch den beiden großen Mei= stern, denen er so vieles verdankte, eine Huldigung darbringen wollen (Abb. 21). Scheinbar zeigt uns Gebhardt hier eine neue Seite fei= ner Kunst, indem er als Meister des historischen Genres auftritt. Prüft man jedoch die Einzelheiten, so wird man gewahr, daß er seine künstle= rischen Grundsätze nur auf ein anderes Stoffgebiet übertragen hat. Die liebevolle Sorgfalt in der Dar= stellung und Durchführung alles deffen, was die Maler kurzweg "Beiwerf" nennen, der Möbel, der Geräte, der Trachten, des ganzen traulichen Raumes haben wir schon auf dem Bilde der "Auferweckung von Jairi Töchterlein" kennen und be= wundern gelernt. Die auf einem Schemel neben dem Bette des Mäd= chens aufgestellten Gegenstände, eine Glaskanne, ein Trinkglas, ein Leuch= ter, ein Andachtsbuch und Schwamm, bilden zusammen ein Stilleben, das an Feinheit in der Charakteristik alles Stofflichen mit den klassischen Meistern dieses Fachs der Malerei, mit Dou und David de Heem, wetteifern kann. Fast noch reifer zeigt sich diese Kunst auf dem liebenswürdigen Genrebilde, das uns die Brüder van Enck als Künstler

und Menschen zeigt. Gebhadt gehörte aber feineswegs zu den Düsseldorfer "Kostümsmalern", denen schon seit dem Ansang der siedziger Jahre alles Außerliche, die Maskesrade, zur Hauptsache wurde und die später darüber ganz und gar vergaßen, daß in ihren stilechten Trachten und Innenräumen von Rechts wegen auch lebenskräftige Mensichen stecken sollten. Gebhardt war und blieb, auf welchem Felde er sich auch bes

wegte, immer in erster Linie Charaftermaler, und darum beherrschen seine Figuren stets die Umgebung.

Un unser Bild knüpft sich eine Erinnerung an einen Genremaler der Düsseldorfer Schule, der bereits Großes geschaffen, aber vielleicht zu noch Größerem berusen war, als er, eben erst fünfzig Jahre alt



Abb. 45. Studie gu bem Bilbe "Johannes ber Täufer" (f. G. 46).

geworden, an den Folgen eines Unglücksfalles starb. Es ist Christian Ludwig Bokelmann, der zur Zeit, wo Gebhardt an dem Bilde malte, Schüler von Wilhelm Sohn war und dabei auch in nähere Beziehungen zu Gebhardt trat. Das "Daheim" wollte das Bild in Holzschnitt wiedergeben, und da zu jener Zeit die photographische Übertragung eines Vildes auf die Holzsplatte nur erst sehr wenig Bestiedigendes

2166. 46. Die Bergpredigt. Bandgemalbe im Klofter Loccum

ergab, führte der junge Bokelmann mit jener peinlichen Gewissenhaftigkeit, die auch ein Merkmal seiner selbständigen Schöpfunsgen wurde, die Zeichnung auf dem Holzstocke aus. Nach dem danach ausgeführten, vom "Daheim" veröffentlichten Holzschnitte ist unsere Abbildung reproduziert worden.

Hamburg, s. Abb. 23 und die dazu gehörischtudien Abb. 24 und 25). Mit diesem Bilbe kehrte Gebhardt wieder zu den Ibealen zurück, die ihm in den sechziger Jahren als die höchsten erschienen waren, zu den alten flandrischen Meistern, sowohl in der Komposition mit dem sich weit in



Nach dieser Abschweifung in das heitere Gebiet der Genremalerei kehrte der Künstler bald wieder zu seinen ernsten Aufgaben zu-rück. 1872 entstand eine "Kreuzabnahme", die ins Ausland gekommen ist, und 1873 solgte die sigurenreiche "Kreuzigung Christi" oder vielmehr "Christus am Kreuz zwischen den beiden Schächern" (in der Kunsthalle zu

die Tiese dehnenden, von zahlreichen Figuren belebten landschaftlichen Hintergrunde mit den schlanken, im Frühlingsschmucke prangenden Birken, als in dem emailartigen, ausschließlich auf eine möglichst glänzende Birkung der Lokalsarben berechneten Kolorit. Kam er hierin seinen Borbildern gleich, so übertraf er sie bald in der Stärke des

Ausdrucks und in der Tiefe der Charak- Physiognomische nur angedeutet oder in einer teristif, ohne darüber an jener Naivetät starren Maste steden geblieben ift. Bei Gebder Auffassung zu verlieren, die uns die hardt lebt jede Gestalt, auch die entfernteste Schöpfungen jener alten Meister so köstlich im Hintergrunde, ihr eigenes Leben. Aus



Abb. 47. Studie gur Bergpredigt (f. C. 48).

macht. Wie hoch wir diese auch schätzen, einer jeden blieft uns die Natur unmitteljo ist doch nicht zu verkennen, daß sie nur bar entgegen. Dabei findet man nur wenig den Hauptsiguren eine stärkere Individuali- von jener gesuchten Altertümelei, die man sierung mitgegeben haben, daß aber bei der in der Kunstsprache "Archaismus" nennt. sast verwirrenden Fülle der Nebensiguren das In den Figuren des Bordergrundes ist



Abb. 48. Studie gur Bergpredigt (f. G. 48).

freilich manches gemacht, "arrangiert", namentlich der kunstvoll zurechtgelegte Faltenwurf in den Gewändern der am Fuße des Areuzesstammes im tiefsten Schmerze niedergesunkenen Frauengestalt, einer der drei Marien, und der laut aufjammernden, die Hände ringenden Frauengestalt zur Linken des Beschauers, wohl der Maria Magdalena. Man hatte aber Gebhardt schon so oft den Vorwurf der Gleichgültigkeit gegen die Ge= setze kunstvoller Komposition gemacht, daß er hier vielleicht einmal zeigen wollte, daß er sich auch darauf verstände. Dem stren= gen Naturalismus hatte er ohnehin genug Opfer in den Körpern der drei Gekreuzigten gebracht. Das war für die damalige Zeit etwas noch nie zuvor Gesehenes. Wie wenige wußten, daß selbst die Großmeister der deutschen Renaissance, Dürer und Holbein, solche Darstellungen für etwas durchaus Selbstverständliches gehalten hatten! Erst viele Jahre später wurde der von Hans Holbein gemalte Leichnam Christi im Museum zu Basel, eine wahrhaft grauenerregende Naturstudie nach dem Leich= nam eines Ertrunkenen, weiteren Kreisen bekannt, und in neuester Zeit sind die modernen Naturalisten so weit über Gebhardt

hinausgegangen, daß dessen heiliger Ernst in der Darstellung von Menschen, die von den fürchterlichsten Martern gefoltert werden, uns bereits jetzt, also fünfundzwanzig Jahre nach der Entstehung der "Kreuzisgung", in einem sast idealen Lichte erscheint.

Noch mehr beugte sich Gebhardt den Forderungen einer strengen, geschlossenen Komposition, als er zehn Jahre später benselben Gegenstand als Altarbild für die Kirche in Narva in Esthland behandelte (Abb. 25). Er nennt es selbst "eine vereinfachte und modifizierte, freie Wiederholung des Hamburger Bildes". Ein Bergleich zwischen beiden Bilbern zeigt, daß die Veränderung wohl hauptsächlich durch das verschiedenartige Format bedingt worden ift, daß da= neben aber auch fünstlerische Gründe entscheidend gewesen sind. Zunächst ist die klaffende Lücke zwischen dem sterbenden Heiland und dem un= buffertigen Schächer zu seiner Linken

auf dem Bilde für Narva durch eine Zu= sammenziehung der Komposition geschlossen In die Lücke sind zwei Kriegs= worden. fnechte, die Wächter an der Richtstätte, getreten, von denen einer das ehrliche, treuherzige Gesicht eines Dürerschen oder Cra= nachschen Landsknechts zeigt, dem bereits eine Ahnung aufgeht, daß der mittlere der drei Gekreuzigten doch etwas der Chrfurcht Wür= diges an sich hat. Die Gruppen unter dem Areuze Christi und dem des reuigen Sünders sind nur in den Bewegungen, namentlich in der Haltung der Köpfe etwas verändert, auch inniger zusammengeschlossen worden. Dann ist wieder auf der linken Seite ein beträchtliches Stück abgeschnitten worden, und dieser Einschränkung der Komposition ist leider auch die weinende Maria Magdalena zum Opfer gefallen, die zu den ergreifendsten Charafterbildern des Künstlers gehört. Lielleicht weiß er das selbst, und er hat es darum ver= mieden, sie durch Wiederholungen trivial zu machen.

Nach der "Kreuzigung" von 1873 glaubte man allgemein, daß sich der Schöpfer des "Abendmahls", der sich damit zu voller Freiheit und Größe emporgerungen, wieder so tief in seine antiquarischen Studien ver-

senkt hätte, daß man in der nächsten Zeit nur Variationen desselben Themas zu er= warten haben würde. Das ist aber nicht Als begeisterter Verehrer der eingetroffen. Reformatoren suchte Gebhardt, wie wir schon furz erwähnt haben, den Geist, der sie befeelte und zu großen Thaten auf allen Bebieten der geistigen Aufklärung anspornte. seinem Geschlecht wieder lebendig zu machen, indem er auf einer Reihe von Genrebildern die Reformatoren und Humanisten und ihren Anhang bei ihrer Arbeit, Forschung und Disputation darstellte, in schlichter Gestaltung, nur mit dem Ausdruck ernster Aberzeugung und heiligen Gifers in den Röpfen der Lehrenden und ihrer Zuhörer, der einsamen Denker und der Schüler, die sich mühsam in diese neue Welt hinein finden müssen. Dem in der zweiten Hälfte der sechziger Jahre entstandenen Zwiegespräch zweier Freunde über die großen, die damalige Welt bewegenden, religiösen Fragen folgte 1874 ein Bild aus dem Leben der Natur= forscher jener Zeit, die am Aufklärungs=

werk wacker mithalfen. heißt "Bendelschwingungen" (Abb. 27), geht aber wohl über diese einfache Benennung in feiner Bedeutung weit hinaus. Offenbar will der ältere der beiden Gelehrten an der Ge= fetmäßigkeit in den Schwingungen eines Bendels erläu= tern, daß ähnliche Gesetze auch in dem großen Organismus der Natur und in dem kleinen des Menschenkörvers herrichen. Der Künstler hat dabei an zwei geschichtliche Personen gedacht, an Johann Müller aus Regens= burg als Erklärer des Pendels und den Nürnberger Mathe= Bernhard Walther. matifer Um das höchste Gut des mensch= lichen Geistes, der menschlichen Erfenntnis, um jenes Thema, das im ersten Viertel des XVI. Jahrhunderts alle denkenden Menschen beschäftigte und beherrschte, um die Religion und ihre Läuterung von Miß= bräuchen und Aberwitz, dreht fich offenbar die 1875 gemalte "Disputation" (Abb. 28), die

gewissermaßen als eine Erweiterung jenes ersten Religionsgespräches aus den sechziger Jahren erscheint. So tief hatte der große. weltbewegende Gedanke die Seelen erschüttert. daß Menschen aller Stände, Gelehrte und Ungelehrte, ihre Meinung in hitzigem Streit gegeneinander verfochten. Auch auf dem Bilde Gebhardts sehen wir Männer verschiedenen Alters und Standes bei solchem Gespräch versammelt: den einfachen Handwerker, der seine Sache mit gabem Gifer und finsterer Entschlossenheit gegen die spitzfindigen Arqu= mente des nach einer Vermittelung suchenden humanisten in Patricierkleidung vertritt, den Jüngling, der, die Bibel auf den Anieen. mit leuchtenden Augen zu dem schlichten Manne hinaufblickt, und einen zweiten Handwerksmann, der mit sichtlicher Gering= schätzung der Rede des Humanisten zuhört. ebenso fest entschlossen, auf seinem Standpunkt zu verharren, wie sein Genosse. Bei allen Gestalten tritt das Archäologische, das Ausgeklügelte, das man sonft an dieser Art von Kostümbildern meist zu bemängeln hat,



Mbb. 49. Studie gur Bergpredigt (f. S. 48).

so völlig in den Hintergrund, daß dem | Tracht zusammengestimmt, daß man auch Beschauer gar nicht die Empsindung auf- hier wie bei den altgriechischen Gewandstommt, daß ihn Jahrhunderte von diesen statuen die Tracht "das Echo des Kör-



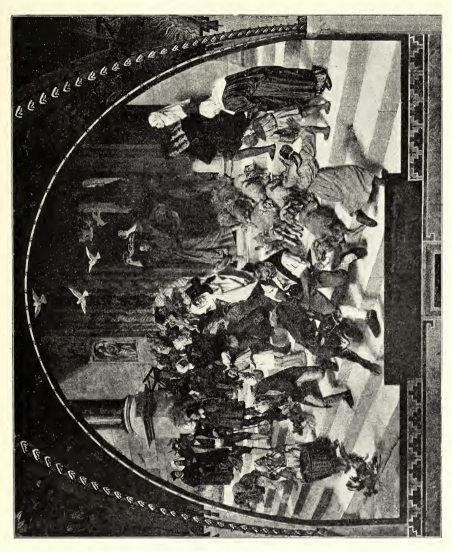
Abb. 50. Studie gur Bergpredigt (f. S. 48).

Leuten trennen. Es ist, als seien sie formlich in ihre Kleider hineingewachsen. Wie sie Bart und Haar tragen, wie sie sitzen, wie sie die Füße halten, die Hände be-

pers" nennen darf. Weit entfernt, dem Absonderlichen der Tracht, dem Beiwerf, den Geräten und der ganzen Umgebung eine besondere Geltung einzuräumen, hat wegen, das ist alles so natürlich mit der der Künstler vielmehr wie immer allen

Nachdruck auf die geistige Belebung der Köpfe gelegt.

Die Reihe dieser Bilber krönte Gebhardt 1877 durch die Darstellung eines einzelnen aus der Schar der Resormatoren, die mit Kühnheit und Todesmut in die Fußstapsen ihres Führers traten. Dieser Resormator samen Denkers, blickt dieser furchtlos nach oben, von wo ihm die Eingebung kommt. Ist er doch seiner Sache gewiß und der beifälligen Zustimmung des Doktor Marstinus, dessen vertraute Züge uns von der Wand herab anblicken! In der Charakteristik der beiden Köpfe ist der Einfluß von

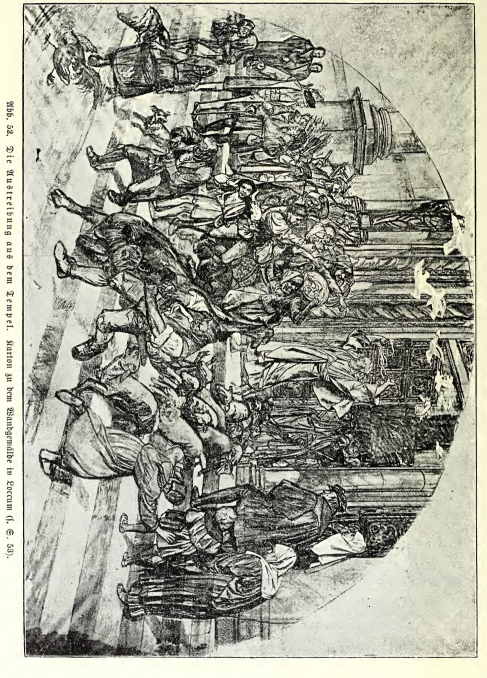


bb. 51. Die Austreibung aus dem Tempel. Wandgemalde im Kloster Boccum.

(Abb. 30, im Städtischen Museum zu Leipzig) ist aus jenem Holze geschnitzt, aus dem die Märtyrer wachsen. Während sein Weib in banger Sorge um den Lebensgefährten und doch mit liebevollem Verständnis die zussammengesalteten Hände auf seine Schulter gelegt hat und auf die Streitschrift blickt, die bald vor aller Welt Zeugnis ablegen soll von dem Wissen und Wollen des eins

Dürer und Holbein unverkennbar. Aber das ist keine bloße Nachahmung. Wir wissen uns wenigstens keines Kopfes in den Werken jener beiden Meister zu erinnern, in dem so viel verhaltene Leidenschaft glüht wie in dem des Reformators, dessen Augen Blibe zu sprühen scheinen.

Aus dem XVI. Jahrhundert holte Gebhardt auch die Motive zu drei Genrebildern, bie so viel Anmuts- und Schönheitsfülle | 1877 entstanden (Abb. 31), zeigt uns ein umschließen, daß sie die Ansicht derer wider- legen, die da glauben, daß dem Künstler sahrt endlich dicht vor dem Heim des jun-



unter dem Streben nach dem Charakteristider häßlichsten, der Schönheitssinn verloren

gen Gatten angelangt ist. schen, gleichviel in welcher Gestalt, auch in sein anmutiges Weib über die niedergelegten Planken der Umzäunung und weist ihm gegangen sei. Das erste, die "Heimführung", mit der Rechten ihre fünftige Wohnstätte, der der Hund freudig bellend entgegen-Es war für Gebhardt wohl ein springt. Wiederklang seines eigenen Cheglücks, den er in dieses Bild hineintrug. Trägt doch die junge Frau die Züge seiner Gattin, denen wir noch oft auf seinen Bilbern begegnen Er hat sie auch mehreremale, werden. zulett 1895, nicht lange vor ihrem frühen Tode, in ihrer wirklichen Erscheinung ge= malt (Abb. 32), in jener schlichten, aber doch tief ins Innere dringenden Charakteristik, die alle seine Bildnisse auszeichnet. daß der größte religiöse Maler protestan= tischen Bekenntnisses in unserer Zeit auch ein trefflicher Meister der Bildnismalerei ist, ist nur das natürliche Ergebnis seiner ganzen, eng mit den Personen seiner Um= gebung, mit den Menschen seiner Zeit verwachsenen Kunstanschauung. Er hat denn auch seit dem Anfang der siebziger Jahre eine beträchtliche Zahl von Bildnissen gemalt, die zum Teil Personen aus seiner esthnischen Heimat darstellen, mit der er auch in späteren Jahren in Zusammenhang Ihr ist auch das Motiv zu der blieb. "Heimführung" entnommen. Denn in dem jungen Manne hat er einen der ersten esth= ländischen Kolonisten dargestellt, der sich sein Weib aus seinem deutschen Baterlande ge= holt Das Bild befindet sich im hat. Privatbesitz in Reval, wo Gebhardts Kunst von jeher einem vollen Verständnis be= gegnet ist.

Das zweite jener oben erwähnten drei Bilder, "Bei der Arbeit" (1882, Abb. 33), führt uns in ein trauliches Bürgerhaus des XVI. Jahrhunderts, wo zwei anmutige Töchter nach dem Beispiel der Mutter sich in ihren fünftigen häuslichen Pflichten üben. Ist es der Gedanke an diese Zukunft, der die Mutter plötzlich in tiefes Sinnen versenkt hat, so daß sie die emsigen Finger ruhen läßt? Oder gedenkt sie der eigenen Jugend, wo auch sie unter der Obhut einer liebenden Mutter das schneeige Linnen zu Bettzeug und Gewand zurichtete? physiognomischen Studien reizt auch das dritte der Genrebilder, in denen sich der Schönheitssinn des Künstlers am meisten offenbart hat: die Klosterschüler (Abb. 34). Auch über die beiden Anaben, die in der Bücherei eines Klosters über der Weisheit eines Kirchenvaters sinnen, ist schon etwas von dem Ernst jener Zeit gekommen, in ber die alten Meinungen und Lehren ins Wanken gekommen waren und der forschende Geist alle Schranken niederzureißen begann. Darf man aus den Zügen der beiden Knasben heraussesen, was sich in ihnen noch unbewußt regt? Wird der eine, der sich mit ernster Anstrengung seines Hirns über den Folianten beugt und die Worte mit dem Finger verfolgt, nicht einst zu denen gehören, die am Buchstaben hasten bleiben und den Geist töten? Und leuchtet nicht

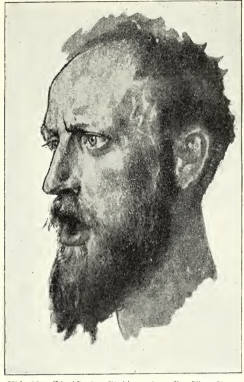


Abb. 53. Chriftus. Studie ju bem Gemalbe "Austreibung aus bem Tempel" (f. S. 53).

aus den dunklen Augen des anderen bereits das Feuer, das den Geist zu immer größerer Kühnheit des Denkens treibt?

Mit der Betrachtung dieser geistig und auch technisch zusammengehörenden Bilder sind wir der geschichtlichen Darstellung des Entwickelungsganges des Künstlers schon etwas vorausgeeilt. Denn im Jahre 1881 vollendete er ein Werk, das dem Abendmahl in der Größe des Stils wie in der Tiefe und Originalität der Charakteristik gleichskommt, wenn es sich auch in der koloristischen Behandlung wesentlich von ihm unterscheidet: die "Himmelsahrt Christi" (in der Berliner

Nationalgalerie, s. die Abb. 35 und die dazugehörigen Studien Abb. 36—38). Es war die Frucht einer mehrjährigen Arbeit, die er bald nach Vollendung der ersten Kreuzigung in Angriff genommen hatte. Hier hatte er nicht wie bei dem "Abendmahl" mit großen Schatten der Vergangenheit zu fämpfen, die zu einem Vergleiche heraus= fordern, der ihn in Nachteil hätte bringen Es ist auffallend, daß insbesondere die Malerei der italienischen Renaissance fast völlig an der Himmelfahrt Christi vorübergegangen ist. Sie hat nur wenige Darstellungen dieses Gegenstandes hervor= gebracht, in welchen der Reichtum der darin enthaltenen Motive kaum gestreift ist. Der Marienkultus des Mittelalters hatte die Berson der Mutter des Heilands so stark

in den Vordergrund der Andachtsübungen gerückt, daß die Himmelfahrt Mariae den Künstlern des XV. und XVI. Jahrhunderts und mehr noch denen des XVII., den italieni= schen wie ganz besonders den spanischen und vlämischen bald wichtiger und bedeutungsvoller und im Grunde auch malerisch reizvoller erschien als die Himmelfahrt Christi. in unserem Jahrhundert wandten ihr die Maler wieder ihre Aufmerksamkeit zu. Aber es waren meist solche, die aus Cornelius' Schule hervorgegangen waren oder doch seinen Bahnen folgten, und wir wissen, daß Eduard von Gebhardt in ihren Darstellungen etwas Konventionelles, äußerlich Nachempfunbenes fah, dem er etwas innerlich Geschautes und Erlebtes gegenüber ftellen wollte. auch bei der "Himmelfahrt", bei der nicht das

über menschliches Verstehen hinausreichende Wunder die Hauptsache ist, sondern die Schilderung der Empfin= dungen, die jedes einzelne Mitglied der ersten Christen= gemeinde in Jerusalem bei förperlichen dem Scheiden ihres Herren und Meisters beseelt haben mögen. wenige Worte im Anfang der Apostelgeschichte geben einige Andeutungen über diese Bemeinde, ihre Mitglieder und ihr Thun. Es war eine wirkliche Gemeinde, beren Mit= glieder eng miteinander zu= sammenhingen und sich durch "Beten und Fleben" gegen die Anfechtungen der Juden und Heiden zu wappnen suchten. Neben den Aposteln werden auch die Frauen ge= nannt, und ausdrücklich die Mutter Jesu und seine Brüder, aber diese wenigen Worte, denen sich noch als einziges fünstlerisches Motiv die Mit= teilung anschließt, daß der Herr durch eine Wolke vor den Augen der Seinigen hin= weggenommen wurde, haben dem Künstler genügt, um uns einen tiefen Einblick in die Seelenfämpfe diefer Gemeinde, in ihr Fürchten und Hoffen,



Abb. 54. Studie zu bem Gemalbe "Austreibung aus bem Eempel" (j. 3. 53).



Abb. 55. Studien gu bem Gemalbe "Austreibung aus bem Tempel" (f. 8. 53).

in ihre Glaubensfrendigkeit und ihre Festigfeit im Glauben zu gewähren. Es sind Männer und Frauen verschiedenen Alters und verschiedenen Temperaments. Giner ist in tiefem Schmerze zu Boden gesunken, weil er den Abschied von der leiblichen Erscheinung des Herrn noch nicht fassen tann und darum in seiner Schwäche lieber sein Haupt verbirgt, um das Unfaßbare wenigstens nicht mit Augen zu sehen. Ein anderer wendet sich, von der himmel= wärts fommenden Helle geblendet, ab, ohne vom Beten abzulassen. Aber die meisten erheben doch ihre Angesichter und folgen mit den Augen und mit den zum Gebet erhobenen Händen, von tiefen Schauern der Chrfurcht erschüttert, dem Scheidenden, der, von Wolfen getragen, segnend seine Hände über seine hinterlassene Gemeinde ausbreitet. Aus den Mienen der Zurückleibenden spricht außer Glaubensfrendigkeit und Glaubenseiseifer auch die volle Ergebung in den göttelichen Willen. Es sind wirklich die Männer und Frauen, von denen Lukas am Schlusseines Evangeliums berichtet, daß sie nach der Himmelsahrt Christi wieder "mit großer Freude" nach Jernsalem zurückgekehrt wären und im Tempel Gott gelobt und gepriesen hätten.

Wenn Gebhardt sein Ziel, den Eindruck des göttlichen Wunders in den Seelen der Zurückbleibenden durch ihre Angesichter widerzuspiegeln, erreichen wollte, so mußte er auch in der Komposition von den hergebrachten Typen, wie sie namentlich Dürer, Tizian und Rubens in den verwandten Darstellungen



Abb. 56. Studien zu bem Gemalbe "Austreibung aus dem Tempel" (f. S. 53).

der Himmelfahrt Mariae gegeben hatten, abweichen. Er öffnete den Kreis der Gläubigen, aus deren Mitte Chriftus entschwebt,
und gewährte dadurch dem Beschauer einen
freien Blid auf diejenigen, die unter dem
unmittelbaren Eindruck der Abschiedsworte
des Erlösers auf die Kniee gesunken sind.
Wohl hat die Gestalt des im Vordergrunde
niedergesunkenen Mannes, über den wir in
den Kreis hineinsehen, etwas Gesuchtes und
Studiertes, namentlich in der Anordnung

bes Faltenwurfs der Gewänder, die das Modellstudium noch durchblicken lassen. Aber wenn bei dieser einen Figur die Modellsrealität noch nicht völlig in die höhere Naturwahrheit aufgegangen ist, so hat der Künstler das doch bei allen übrigen so vollskommen erreicht, daß nur das rein Geistige und Seelische zum Beschauer sprechen, daß sich diesen Glementen Außerliches und Waterielles unterordnen.

Die Kunst früherer Jahrhunderte hat



Abb. 57. Studie gu bem Gemalbe "Austreibung aus bem Tempel" (f. S. 53).

nur ein Werf hervorgebracht, mit dem sich Gebhardts Bild vergleichen und an dem es sich messen läßt: die leider nur noch in einer Kopie erhaltene Himmelsahrt Mariae von Albrecht Dürer, dessen Driginal 1674 in München verbrannt ist. Es kann darum nur dieses eine Bild zum Vergleich herangezogen werden, weil sich Gebhardt in keinem seiner früheren Bilder, was die Charakteristis seine Figuren betrifft, so eng an Dürer angeschlossen hat wie in der Himmelsahrt Christi. Ist auch das Driginal des Dürerschen Gemäldes zu Grunde gegangen, so sind uns

doch zahlreiche Studien des Meisters ershalten, darunter besonders eine Reihe prachtsvoller Appstelköpfe, und gerade sie sind es, die einen Vergleich mit der Schöpfung des modernen Künstlers rechtfertigen. Auch wenn Dürer Zeichnungen großen Umfangs ansfertigte, haben sie immer etwas Kleinliches und Beinliches, jenen Zug mühsamen Strichelns, den der große Künstler, der sich für seinen Vebensunterhalt mit subtilen Zeichnungen auf Holzstöcken und mit Kupferstichen absquälen mußte, niemals ganz verlengnet hat. Gebhardt hatte sich dagegen schon frühzeitig



Abb. 58. Studie zu bem Gemälbe "Austreibung aus dem Tempel" (f. S. 53).

daran gewöhnt, Studienköpfe in großem Maßstabe, meist in Öl zu malen, und er gelangte dadurch zu einer Unschauung der Formen, in der sich scharfe Erfassung der charakteristischen Einzelzüge mit jener

breiten Behandlung der Flächen verband, die wir als eine Grundbedingung des großen Stils betrachten. Diese große Formenanschauung zeigt sich auch bei der Anordnung der Gewänder, bei der Wiedergabe der Faltenbrüche. die bei Dürer, selbst in seinem monumentalen Hauptwerke, den vier Aposteln in München, immer etwas Kleinliches und Anitteriges haben. Es fann uns nicht in den Sinn kommen, daraufhin eine Überlegenheit des modernen Künstlers über den Großmeister deutscher Kunst zu begründen, zumal da Gebhardt einen großen Teil seiner Kraft, wenn nicht den besten aus dem Studium Dürers gezogen hat. Aber gerade die Erkenntnis und die Un= erkennung bes innigen Zusammenhangs zwischen den beiden Rünftlern gibt uns das Recht, zu zeigen, wie und wo der moderne Künstler über den alten Meister hinausgewachsen ift, wo Gebhardt die Befangenheit Dürers überwunden und wo er zu einer

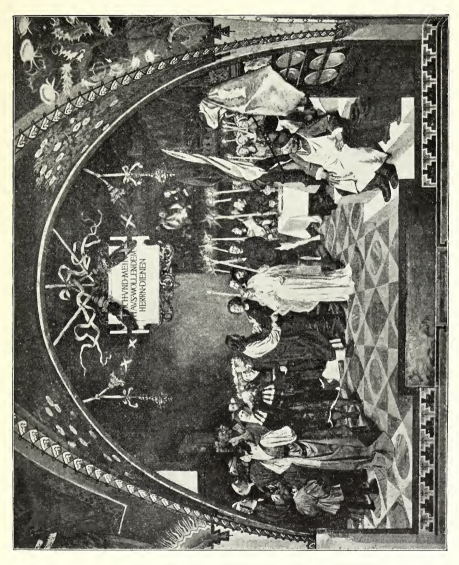
freieren Gestaltung gelangt ist, wo er die Charafterisierungskraft Dürers erweitert und vertieft und somit an seinem Teil die Kunst der Darstellung auf dem von jenem eingeschlagenen Wege über ihn hinaus gefördert hat.



Abb. 59. Studie zu dem Gemalbe "Austreibung aus bem Tempel" (f. S. 53).

Als diese Schöpfung Eduard von Gebhardts zuerst durch die Berliner Kunstausstellung des Jahres 1881 allgemein bekannt wurde, empfanden felbst die Freunde Gebhardtscher Kunst nicht die tiefe Befriedigung, die ihnen die früheren Werke des Künstlers

Gesamtton, der sich wie ein schwerer Schatten auf alle Lokalfarben legte, stärker, als nötig war, hervorgehoben wurde. Man glanbte schon, daß der Künstler, der bis dahin dem bunten Farbenreichtum der altflandrischen Meister gefolgt war, seinen koloristischen



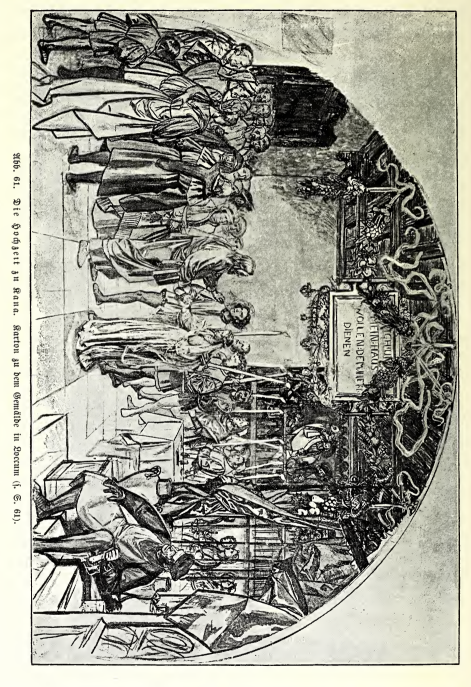
Bandgemalbe im Rlofter Boccum. Die Bochzeit zu Rana. 60.

bereitet hatten. Wohl fanden die Mannig= faltigfeit der Charafteristif, die Tiefe des jeelischen Ausdrucks der Köpfe, aus denen die innerliche Ergriffenheit aller dieser einfachen Menschen mit Gewalt hervorbricht, und die tragische Grundstimmung des Ganzen volle Anerkennung. Aber man fand, daß

Stil mit vollem Bedacht geändert hätte und aus dem unbefangenen Erzähler christlicher Legenden im Bolfstone des XV. und XVI. Jahrhunderts zu einem farben= und welt= feindlichen Giferer und Bugprediger geworden wäre. Aber die nächsten Bilder des Künftlers widerlegten schnell diese Meinung, und dieje Grundstimmung durch den braunen jett, wo wir die "Himmelfahrt" sozusagen

bereits in historischem Lichte betrachten, nicht, wie damals als einen End= oder Höhe= punkt, sondern als ein Glied in der künst=

Ausdruck der Köpfe genügte ihm allein'nicht, auch durch das Kolorit wollte er die Trauer veranschaulichen, die sich der Verlassenen



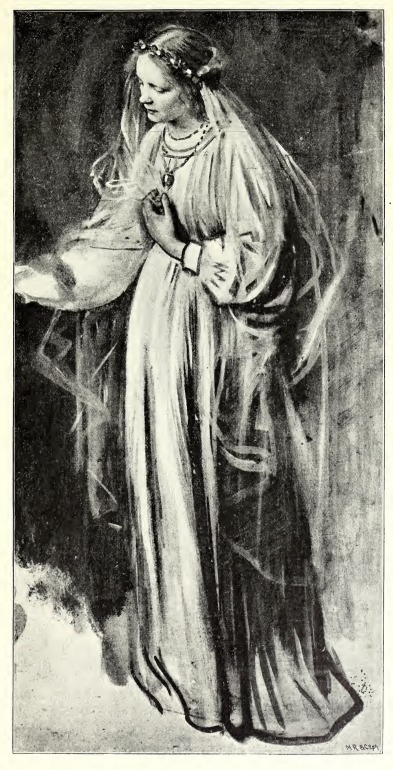
lerischen Entwickelung Gebhardts, will cs uns scheinen, als hätte er mit der ernsten, schwermütigen Färbung des Bildes eine tiefe symbolische Absicht verbunden. Der seelische

bemächtigte, als sie zum letztenmale ihre leiblichen Augen zu dem scheidenden Führer aufhoben, über den sich die lichten Strahlen der Himmelsglorie ergießen, während sie im

Dunkel des Erdenleids zurückbleiben.

In demselben Jahre, wo die " Him= melfahrt" vollendet wurde, entstand noch ein großes Altar= bild für die Kirche in Ziegenhals in Schlesien, das in der Größe der Auf= fassung und Durch= führung mit der "Himmelfahrt" verwandt ist: Chri= ftus, ber, auf bem Meere wandelnd, dem fleingläubigen Petrus die Hand reicht, im Hinter= grunde das mit Wind und Wogen fämpfende Schiff mit den übrigen Jüngern und darüber, wo die Wol= ten sich teilen, Gott Bater und die Taube des heiligen Gei= stes (Abb. 39). —

Schon im Jahre 1874 war in Geb= hardts Lebensver= hältnissen eine Ver= änderung eingetre= ten. Die großen fo= loristischen Fähig= teiten, die er sich durch das Studium der alten Meister erworben, hatten in den Kreisen seiner Düffeldorfer Kunft= genoffen viel früher Unerkennung gefun= den als in der übrigen Welt, und da die schwere Erkran= fung Theodor Hilde= brandts schon längst eine neue Lehrkraft



Mbb. 62. Studie gur Braut in der "hochzeit gu Rana" (f. S. 61).



Abb. 63. Studie zum Bräutigam in der "Hochzeit zu Kana" (f. S. 61).

für die Malklasse notwendig gemacht hatte, fiel die Wahl auf Gebhardt, der am 11. März 1874 in das Lehrerkollegium eingeführt und neben Julius Röting, einem der besten Koloristen der Düsseldorfer Schule, mit der Leitung der "mittleren Malklasse" betraut wurde. Schon im folgenden Jahre wurde er zum Professor ernannt, und in späteren Jahren, nachdem der Lehrgang der Utademie mehrfach umgestaltet worden, erhielt er auch die Leitung einer Klasse für sein Specialfach, für religiöse Malerei. Db= wohl Gebhardt schon damals der Meinung war und diese Meinung noch heute vertritt, daß die Art, wie die alten Meister ihre Kunst erlernten und weiterlehrten, dem Studiengange an den Afademien bei weitem vorzuziehen, ja der eigentlich richtige

sei, hat er doch seines Lehr= amts, nachdem er es einmal übernommen, mit dem red= lichen Eifer gewaltet, der einen Grundzug seines fünstlerischen wie seines persönlichen Charakters bildet. Vor allem war er bemüht, den akademischen Unterricht mit dem Ideal von Künstlererziehung, das er sich gebildet hatte, möglichst in Einklang zu bringen, und ein= mal war er auch nahe daran. dieses Ideal zu verwirklichen. Eine 1883 unternommene Studienreise nach Italien hatte ihn auf den Weg dazu ge= wiesen. Er hatte einsehen gelernt, daß der beständige Wechsel der "Moden" in der Malerei und namentlich die Ausstellungen mit ihren wechselnden Einflüssen auf das Aussehen eines Bildes den Maler unsicher mache, und da er ein Gegenmittel gegen diese Unsicherheit in dem Studium harmonischer Räume zu finden hoffte, ging er nach An den dortigen Italien. Wandmalereien wollte er ler= nen, wie man Staffeleibilder zu malen hätte, die nicht dem Wechsel der Mode ausgesetzt sein würden. Er hielt sich da= bei keineswegs an die Schöp=

fungen einer bestimmten Kunstepoche. gleichem Eifer studierte er die altrömischen Wandmalereien in noch vorhandenen Räumen, die mit Mosaiken ausgeschmückten mittelalter= lichen Kirchen, die Malereien in den Kirchen und Palästen der Früh- und Spätrenaissance und des Barocfftils Einen besonders tiefen Eindruck auf ihn machte bas Studium ber von Pinturicchio ausgemalten Borgiagemächer im Vatifan. In Pinturicchio lernte er da= bei einen Meister kennen, den er neben Sodoma für den größten Koloristen der italienischen Renaissance hält, die Benetianer natürlich ausgenommen, die in der Geschichte der italienischen Malerei eine gesonderte Stellung einnehmen.

Die Gesetze, die er aus dem Studium der italienischen Wandmalerei kennen lernte,

gaben ihm die Richtschnur für sein ganzes späteres Schaffen. Seit dieser Zeit denkt er sich jedes Bild mit der Wand zusammen. und dadurch wirder von vornherein zu einem einheitlichen Farbenaccord gezwungen. Nach Düffeldorf zurückgekehrt, machte er sich sofort ans Werk, um die gesammelten Erfahrungen auch seinen Schülern nutbar zu machen. Auch sie sollten einsehen lernen, daß die Beherrschung des Einzelnen mit Sicherheit nur auf dem Erfassen des Ganzen erreicht werden fönne. Mit Hilfe des Architekten Professors Schill, des Lehrers der Perspektive an der Akademie, entwarf er die Stizze zur Deforation eines Zimmers in seinem Hause. Dem Bilderschmuck legte er aus bestimmten Gründen kleine Holzschnitte aus dem Trostspiegel von Betrarca und dergleichen zu Grunde. Diese Kompositionen ließ er von den Schülern neu bearbeiten, dazu Akte zeichnen, Gewänder nach der Natur malen, die sich in Silhouette und Linienführung möglichst den Driginalen näherten, und überhaupt alle Studien so

machen, wie es der Zweck erforderte. Dabei lernten die Schüler in überraschend kurzer Zeit, schon im Akte auszudrücken, was die Figur sagen sollte, und auch die übrigen Studien vernunftgemäß und den Zwecken ent= sprechend anzufertigen. Nebenbei begriffen sie aber auch, wieviel Tüchtig= feit und Können, wieviel Schönheitssinn und Ausdruck in diesen unscheinbaren Arbeiten aus guter Zeit stecken; sie lernten die Schönheiten guter Kunstwerke würdigen und sehen, auch wo sie nicht ins Auge fiel. Nachdem die also ausgeführten Kartons auf die Wände übertragen worden waren, tuschte Gebhardt schnell den ganzen Raum an, so daß er in der Farbenwirkung nun fertig dastand und jede Einzelheit sich dem Farbenaccord des Ganzen unterordnete. Run konnte jeder Schüler sein Stück ausführen, wobei ihm der Arcis gezogen war, in den er sich einzufügen hatte. Der Erfolg dieser Methode blieb nicht aus. Leute, die zum erstenmale einen Pinsel in die Hand nahmen, begriffen schnell das Malen, und meist war nicht einmal eine Korrektur nötig. Bedurfte es aber einer solchen, so ließ Gebhardt den

Schüler selbst zur Einsicht seines Fehlers kommen. Wenn einer z. B. einen Kopf gemalt hatte, der dem Meister mißlungen erschien, so rief ihn Gebhardt vom Gerüst herunter und fragte ihn, wo denn der Kopf wäre, den er gemalt. Der Schüler war dann sehr erstaunt, wenn er sah, daß seine Arbeit gar nicht wirke, gar nicht bemerbar war. Bald aber erfannte er, daß er durch Mangel an Entschiedenheit, durch Betonung von kleinlichen Einzelheiten die Wirkung zersstört hatte, und nun wußte er, wie er einzussehe hatte.

Das Zimmer wurde schnell vollendet, der Versuch war geglückt, und das Lehrersfollegium der Akademie ermutigte den Künstler, mit seiner Methode fortzusahren. Es wurde sogar das akademische Reglement modifiziert, so daß sich diese neue Lehrsmethode in den Rahmen des akademischen Unterrichts einsügte und andere Lehrer der Austweisigte ührliche Bersuche machen konnten. Der Kultusminister bewilligte auch eine Summe Geldes, die es Gebhardt ermöglichte,



Abb. 64. Studie gum Rellermeister in der hochzeit gu Kana (f. S. 61).

in derselben Weise einen zweiten Raum ausmalen zu laffen. Die neue Arbeit fing auch ganz verheißungsvoll an, geriet aber bald ins Stocken, weil die Schüler, mit denen Gebhardt die Methode zuerst er= probt hatte, die Reife erlangt hatten. selb= ständige Arbeiten machen zu können, und neue Schüler sich nicht meldeten. Die folgende Generation sah eben in einer solchen Arbeit eine Berzögerung in ihrer Ausbildung, ein Hindernis auf dem Wege zur heiß ersehnten Selbständigkeit. Weitere Versuche wurden nicht mehr gemacht. Obgleich Gebhardt noch immer diese Art, die Schüler zu erziehen, für durchaus richtig und praktisch hält, so verhehlt er sich doch nicht, daß diese Methode heute nicht mehr allgemein durchführbar ist. Es fehlt eben an Meistern, die ständig genügende Aufträge haben, um ohne Beeinträchtigung ihres eigenen Schaffens und ohne materielle Nachteile Schüler in dieser Weise heranbilden zu können.

Es ist hier der Ort, die Ansichten, die sich Eduard von Gebhardt über das Wesen und die Bedeutung der Adademien in unserer Zeit während einer nunmehr sünfundzwanzigzährigen Lehrthätigkeit gebildet hat, wiederzugeben, wobei wir uns zum großen Teil der eigenen Worte des Künstlers bedienen dürsen, der dabei auch nicht mit seinen Weinungen über die moderne Kunstbewegung hinter dem Berge hält. Wie die Verhältznisse nun einmal liegen, sind unsere Afademien nach seiner Ansicht noch immer die denkbar besten und zweckmäßigsten Einrichtungen. Troßaller Ansechtungen von außen her arbeiten

fie fräftig und unablässig an der großen Aufgabe, die ihnen gerade jest Diese Aufgabe obliegt. ist, in die kommende Be= neration so viel an Kön= nen, an Beherrschung der Form und Farbe hinüber= zuretten, daß, wenn eine fünftige Zeit die Ernüchterung von den heutigen Modethorheiten bringt. diejenigen, die sich be= rufen fühlen, wirklich fünstlerische Gedanken und Empfindungen zum Ausdruck zu bringen, nicht daran verfümmern, daß sie außer stande sind, das zu sagen, was sie gerne jagen möchten. Es ist ein frevelhaftes Spiel, wenn Männer, die dazu berufen wären, eine hohe Kunst zu hüten und zu fördern. ohne irgend= welche Erfahrung Dingen der fünstlerischen Erziehung, ohne eine Ah= nung davon zu haben, was ein Künstler alles fennen muß, wenn er sich ungehindert und frei von der Leber weg aus= sprechen will, ihr An= sehen mißbrauchen, um



Abb. 65. Studien zu bem Gemalbe "Sochzeit gu Rana" (f. G. 61).



Abb. 66. Studie gu dem Gemalde "hochzeit gu Rana" (f. C. 61).

die Akademien zu diskreditieren, und die Jugend in ihrem Wahn bestärken, daß Autodidakten am ehesten große Lichter werden fönnen und daß die Afademien ihre Aufgabe verkennen, wenn sie die Schüler mit tüchtigem Können für ihren Lebensweg aus= rüsten. Wem es ehrlich und ernstlich darum zu thun ist, vermeintliche Mißstände abzustellen, der kann, wenn er einen guten Einfall zu haben meint, sehr wohl seine Reformpläne der zuständigen Behörde unterbreiten, oder er kann sie mit erfahrenen und tüchtigen Männern, denen die Künstler= erziehung ein ernster Lebensberuf ist, be= sprechen und sie dafür erwärmen. Durch Aritiken und heftige Angriffe in Zeitungen und Zeitschriften wird nur unnötige Erbitterung hervorgerusen, niemals aber eine gute Wirfung erzielt.

Nicht minder frevelhaft ist es, wenn eine große Zahl von Kunstritifern Ausstellungsgegenstände als originelle Kunstwerke preist, in denen irgend eine Absonderlichkeit an Stelle des ernsten Wollens und Könnens

getreten ist. Die werdenden Künstler werden ja durch keinen äußeren Zwang zum Lernen genötigt, und wenn ein junger Mann in den Zeitungen scheinbar ernsthafte Be= sprechungen und Lobpreisungen ausgestellter Bilder lieft, von denen er sich sagen kann: "Das kann ich auch machen!", so glaubt er weitere Mühe und Kosten sparen zu können. Es ist ja nur wenig nötig, um heute ein origineller Vertreter einer neuen Richtung zu werden. Er fängt auf eigene Sand selbständig an, findet auch wie sein Bor= gänger wohlwollende Beachtung und Aufmunterung — wenn aber die augenblicklichen Erfolge nicht anhalten, wenn er dann zur Besinnung kommt, ist er ein unglücklicher Mensch. Denn das Publikum in seiner großen Mehrheit verhält sich immer noch ablehnend gegen die Bilder der "neuen Richtung", Bilber, auf denen man Lüfte sieht, "in die sich nie eine zwitschernde Lerche schwingen würde, Bäume, deren Zweige nie ein Lüftchen bewegen könnte, Fernen, in die es nie den Stab des Wanderes ziehen wird,

und Menschen, mit denen man nie ein Wort sprechen möchte." Die Leute aber, welche in diesen frankhaften husterischen Auswüchsen eines geschwächten Geschlechts das Vibrieren

"Anfängen" zu begnügen, wenn fein gcfundes Werden die Fortsetzung bildet.

Es ist nicht der Zornesausbruch eines alt gewordenen, mißmutigen Künstlers, bem der Nerven höher organisierter Menschen der Abermut und die raschen Erfolge der



Abb. 67. Studie gu dem Gemalde "Sochzeit gu Rana" (f. S. 61).

spüren wollen, die zunächst noch durch "perverse Neigungen verdunkelten Anfänge eines Wachs= tums in höhere Regionen hinein" zu erkennen meinen und schon manchem "aufgehenden Stern einer neuen Beit" freudig entgegenjubelten — diese Leute werden des ewigen Begrüßens mit der Zeit auch müde werden, werden es müde werden, sich dauernd mit

Jugend sein Absatgebiet zu schmälern drohen, sondern das Glaubensbekenntnis eines Mannes, der, tropdem daß er die Sechzig bereits überschritten hat, immer noch aufwärts strebt und mit jedem neuen Werke einen neuen Schritt in die Höhe thut, eines Mannes, zu dem selbst die Verwegensten unter den Jungen mit scheuer Ehrfurcht emporblicken.

Durch seine energischen Thaten hat er sich auch das Recht zu scharfen Worten erworben, die aber nach seiner Absicht niemand verletzen, sondern nur von Frrwegen abmahnen, vor Gesahren warnen sollen, denen die deutsche Kunst bei dauernder Vernachlässigung der künstlerischen Ausbildung der Jugend ausgesett ist.

Noch vor dem Antritt der Reise nach Stalien vollendete Gebhardt eine "Pietà" oder, wie der Katalog der Dresbener Gemälbegalerie, in deren Besit das köstliche Bild gelangt ist, seinen Inhalt richtiger bezeichnet: die Pflege des heiligen Leichnams (Abb. 40). Welch' ein Gegensat zur Himmelfahrt! Während sich in diesem Bilde das Göttliche von dem Menschlichen für immer scheidet, fordert auf dem an= deren noch der Mensch sein Recht, <mark>das Recht der Liebe, das auch dem</mark> Ürmsten und Elendesten zu teil wird, wenn er seine Laufbahn als Erdenpilger vollendet hat. Noch gehört der



Abb. 68. Studie zur "hochzeit zu Kana" (f. S. 61).

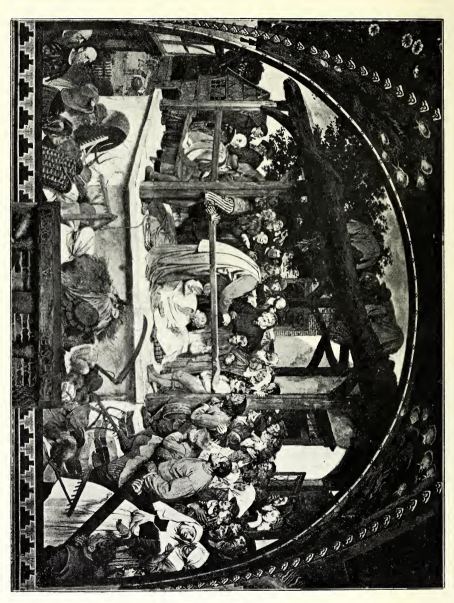


Abb. 69. Studie glur "hochzeit gu Rana" (f. E. 61).

Gefrenzigte den Seinen, die ihm, zwar von tiefster Trauer im Geiste niedergedrückt, aber doch in förperlicher Rüstig= feit ihre letten Liebesdienste weihen. Nicht unter freiem Himmel, wie auf den Bildern der italienischen Meister, voll= zieht sich die Waschung und Salbung des Leichnams, son= dern in der trauten Stille eines norddeutschen Bürger= gemaches, in dem sich gute Nachbarn und Freunde zu= sammengefunden haben, um den nächsten Leidtragenden das Schwerste abzunehmen. Die vier Männer, die sich auf der rechten Seite des Bildes niedergelassen haben — die Studie zu dem am äußersten Ende Sitenden gibt Abb. 41 wieder — haben die Bahre mit dem Leichnam her2166. 70. Die Heilung bes Gichtbrüchigen, Wandgemalbe im Klofter Loccum

beigetragen, und jest harren sie in dumpser Trauer, bis die Frauen ihre Arbeit vollsendet haben. Der Mann, dessen Kopf hinter ihnen sichtbar ist, ist der Künstler. Er hat sich die Freiheit genommen, sich mit seinen drei Kindern, die vor ihm stehen,

die Rechte auf einen Tisch stützend. Er läßt die Augen nicht von dem toten Meister, bessen Haupt im Schoße seiner Mutter ruht, die die thränenschweren Augen geschlossen hat. Zwei Frauen sind um den Leichnam bemüht: die eine kämmt das zerzauste Haar,



leibhaftig zu Zuschauern der heiligen Handlung zu machen, die jeder gläubige Christ im Geiste immer von neuem durchlebt, wenn er in einem der Evangelien die Geschichte des Leidens und Sterbens Jesu Christi liest. In der Mitte des Gemaches steht Johannes, tief gebeugt und erschüttert, bie andere wäscht mit einem Schwamm das Blut von der Handwunde. Gine dritte und vierte bringen Wasser herbei, und eine fünfte holt Leinenzeug aus dem Schrank. Wie reich aber auch genrehafte Züge von dem Künstler angewendet worden sind, so ist daburch doch nichts von dem Ernst und der

tiefen Bedeutung der Handlung verloren gegangen. Alle Gedanken, die diese Menschen erfüllen, sind nur auf einen Mittelpunkt, auf den Toten gerichtet. Wer dieser ist und was er uns bedeutet, erkennt jeder Chrift, trot der fremdartigen Umgebung, aus der sich auch Maria und Johannes sowohl durch ihre Thpen, die sich bei Gebhardt allmählich so fest ausgebildet hatten

wendigkeit empfanden, Christus und die heiligen Männer und Frauen wenigstens äußerlich als Menschen zu kennzeichnen, die über der Menge des Volkes stehen, das der Gnade teilhaftig werden will. Es sind im Grunde genommen die Trachten des orientalischen und des griechischerömischen Altertums, die die christliche Kunst des frühen Mittelalters von der heidnischen übernommen



Mbb. 71. Studien gur " Seilung des Gichtbrüchigen" (f. S. 70).

wie sein Christusthpus, als durch ihre Tracht herausheben. Hier hat Gebhardt erst die letzten Konsequenzen seiner historischen Kunstsanschauung gezogen. Christus und die Scisnigen läßt er in Gewändern erscheinen, die sich durch ihren Schnitt und den Faltenswurf merklich von denen des Bolkes untersichen, die doch einen bestimmten Zeitscharakter, den des späten Mittelalters, zeigen. Der Künstler ist auch darin seinen Borbildern, den alten niederländischen und deutschen Meistern, gesolgt, die die Nots

hatte und die sie auf die im Ansang des XV. Jahrhunderts erwachte realistische Kunst verserbte, die sonst der starr gewordenen Typis des Mittelasters ein neues Leben gegenüber stellte. Aus der Beobachtung der Natur und der Menschen um sich herum hatten die alten Niederländer, zuerst die Miniaturisten und nach ihrem Borgange die Taselmaler, dieses neue Leben in die Kunst eingeführt. Es ist auch in die kunst eingeführt. Es ist auch in die kreperlichen Erscheinungen Christi und der Seinigen, die sich unter dem Bolse bewegen, übergegangen. Aber

an den überlieferten Trachten wollten die alten Künstler nichts ändern, weil diese Trachten einmal ihren Bolksgenossen aus ehrwürdigen Andachtsbildern vertraut gesworden waren und weil auch der Frömmigskeitssinn dieser Künstler ihnen ein Kütteln an der Überlieserung verbot. Am Ende wirkte auch instinktiv in ihnen etwas mit, was wir heute Stilgefühl nennen, und dieses Stilgefühl hat auch Gebhardt stets

legenheit finden, jene Erfahrungen an einer großen Aufgabe zu erproben. Die preußische Kunstverwaltung hatte sich seit dem Ende der siedziger Jahre mit großem Eiser der Förderung der monumentalen Malerei angenommen, die unter der Ungunst der Zeiten sast völlig in Vergessenheit geraten und bei den Künstlern außer Übung gesommen war. Die treibende Kraft war der damalige Direktor der Berliner Nationalgalerie Max Jordan, der schon vor Über-

nahme feines Amts litterarisch dafür ein= getreten war. Mach= dem er auch als vor= tragender Rat und De= cernent in das Austusministerium berufen worden war, bot sich ihm die Möglichkeit. jeine Gedanken ver= wirklichen zu lassen, und seiner Beredjam= feit gelang es, ben Eifer, der ihn bejeelte, auch auf die Künstler zu über= tragen, die er sich zur Ausführung seiner Pläne auserkoren hatte. Zu ihnen gehörte auch Gebhardt, deffen fünstlerische Bestrebungen schon frühzeitig in Fordan ei= nen verständnisvollen Freund und Förderer gefunden hatten. Die Aufgabe, die Fordan ihm zugedacht hatte, Mbb. 72. Studie gur "Beilung bes Gichtbrüchigen" (f. S. 70). war die Ausmalung

vor jenen bis zur Geschmadlosigkeit getriebenen Ausschreitungen bewahrt, in die gewisse moderne Franzosen und leider auch einige Deutsche bei Darstellungen aus der biblischen Geschichte geraten sind, die freilich mehr durch niedrige Sucht nach Sensation, als durch ein religiöses Bedürfnis eingegeben waren.

Nach der Rückschr von seiner italienischen Reise, auf der Gebhardt so reiche Erfahrungen gesammelt hatte, daß seine Kunst eine neue, festere Grundlage erhielt, sollte er bald GeKloster Loccum bei Bad Rehburg im Regierungsbezirk Hannover, dem einzigen noch vorhandenen evangelischen Kloster, das auch ein Predigerseminar beherbergt. Es ist ein ehemaliges, auß der zweiten Häste des XIII. Jahrhunderts stammendes Cistercienserstoster, das noch vieles von seinen alten architektonischen Schönheiten bewahrt hat. So im Erdgeschoß des sonst völlig neugebauten westlichen Flügels einen Teil des Resektoriums, dessen Decke von vier Gewöllen gebildet wird, wodurch sich sechs

eines Raumes in dem

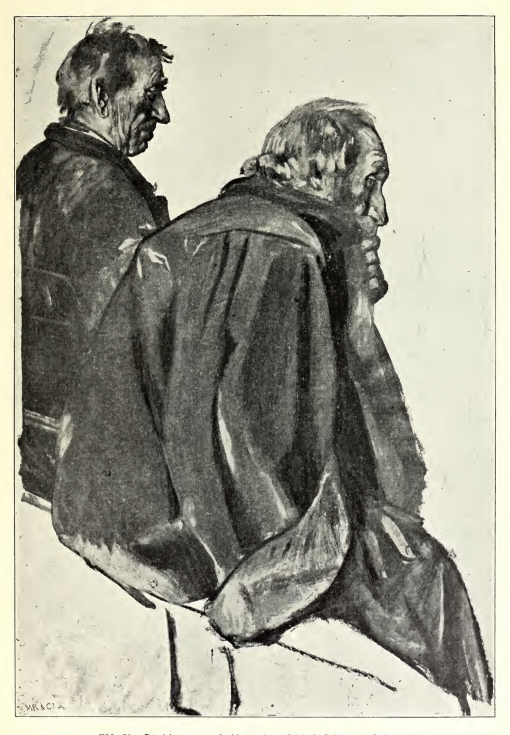


Abb. 73. Studien gur "heilung bes Gichtbrüchigen" (f. S. 70).

von Rundbogen abgeschlossene Wandslächen ergeben. Dieser Raum dient jet als Kolslegienzimmer für das Predigerseminar, und es sollte einen Wandschmuck erhalten, der die jungen Geistlichen immer an das hohe Umt erinnern soll, das draußen in der Welt ihrer harrt.

In seiner Bescheidenheit wehrte Gebhardt anfangs den Antrag ab, weil er sich nicht die Kraft zur Ausführung einer solchen Aufgabe zutraute. Schließlich siegte aber doch Jordans Überredungskunst, und 1884 machte sich Gebhardt an die Arbeit, die ihn bis 1891 in Anspruch nahm, weil er die Gemälde nicht etwa in seinem Atelier

auf die Leinwand malte, wie es jetzt leider vielsach üblich geworden ist, sondern unmittelbar auf den Wänden in Kaseinsarben außsührte. Zuvor hatte er nach der guten alten Art, die seit den Tagen des Cornelius in Düsseldorf heimisch geworden war, der sie selbst den Großmeistern der Renaissance abgelernt hatte, die Kartons zu den einzelnen Darstellungen gezeichnet, danach in Uquarellen die beabsichtigte farbige Wirkung sestgestellt, und dann machte er, je nachdem die Arbeit sortschritt, ganz wie er es von seinen Schülern verlangte, zahlreiche Figurens, Kopfs, Handsund Gewandstudien nach der Natur, gelegentslich auch in Loccum selbst, gerade wie ihm

der Zufall die passenden Modelle in den Weg führte.

Der Grundgedanke. der die sechs Darstel= lungen verbinden und erfüllen sollte, zu denen an der Kensterwand noch eine siebente hinzukam, war die Beziehung auf das Bredigtamt, auf das die jungen Theologen in diesem Raume vorbereitet werden. Wenn sie sich der Fensterwand zukehren, fällt ihr Blick auf die Areuzigung Christi. Wegen der die Wand durchbrechenden Kenster konnte der Künst= ler hier keine geschlof= sene Komposition geben, sondern er mußte die Hauptgruppe mit den drei Kreuzen, die Leid= tragenden und Menge der Zuschauer auf die Fensterpfeiler verteilen (Abb. 42 u. 43). Es ist der Augenblick, wo Christus, dessen Haupt von einer Strah= lenglorie umfloffen ift, dem zu ihm empor= blickenden, bußfertigen Schächer die tröstenden Worte zuruft: "Heute noch wirst du mit mir Paradiese sein."



Abb. 74. Studien gur "Beilung des Gichtbrüchigen" (f. S. 70).

Der sterbende Erlöser soll die fünftigen Diener der Kirche ftetig baran erinnern, daß "von ihm alles Heil kommt und daß es ihr herrliches Umt ist, dieses Heil allen anzubieten und darzureichen." Die übrigen sechs Darstellungen verteilen sich zu je zweien auf die drei Wände. Auf dem Gemälde über der Einganas= thür, die sich auf unserer Abbildung nach in einem provisorischen Zustande befindet (i. Abb. 44 und die dazu= gehörige Studie Abb. 45) fehen wir Johannes den Täufer, der mit seinen Jüngern durch das Dunkel eines deutschen Bergwaldes gewandert ist, um fie dem Stärkeren zuzuführen. der nach ihm kommen wird. Sie haben ihn gefunden, und Johannes weist mit der Hand auf ihn, dem alles Volk zu= gelaufen ist. Die letten sieht man noch auf der rechten Seite des Gemäldes, die hier unmittelbar in die Komposition des Nachbarbildes, die

Bergpredigt Christi, hinübergreift (Abb. 46; fiehe die dazu gehörigen Studien Abb. 47 bis 50). Auf einem Beraplateau, von dem man weit in die Lande hinausblickt, auf Thäler und Söhenrücken, die einander begegnen und durchschneiden und zulett den Horizont begrenzen, sitt der Heiland im Schutze einer Baumgruppe. Es ist eine deutsche Frühlingslandschaft, die den passen= den Rahmen für die Leute abgibt, die zu Fuß und zu Wagen herbeigeeilt sind, um die Botschaft von einem neuen Glaubensfrühling zu hören, die auch den Armsten das Simmelreich verheißt und gerade die Einfältigsten selig preist. Sie haben einen weiten Kreis um den Prediger des Evangeliums der Liebe gebildet und beeisern sich jetzt, nachdem sie die mitgebrachten Kinder versorat und ihren Spielen überlassen haben, recht viel von den Worten aufzunehmen, die der Messias zu ihnen sagen wird. Die fünstlerische Aufgabe, die Gebhardt hier zu lösen hatte, war, die äußerlichen Gebärden des angespannten Zu= hörens und Lauschens und den vom Zu-

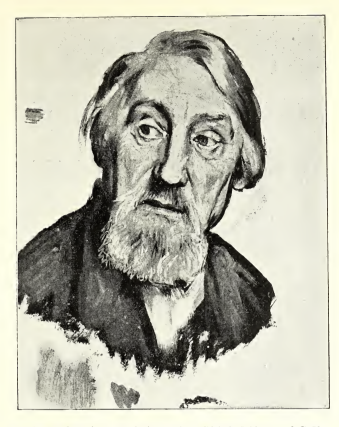


Abb. 75. Studie gur "Seilung des Gichtbrüchigen" (f. S. 70).

hören erlangten, inneren Eindruck, der sich in Dutenden von Gesichtern widerspiegelt, in einen deutlichen Zusammenhang zu bringen. Es waren hier seelische Reflexbewegungen sinnlich darzustellen, die den Modellen nicht äußerlich aufgedrückt werden konnten, sondern aus wirklichen Menschen heraus entwickelt werden mußten, wenn sie glaubwürdig erîcheinen sollten. Die von uns wiederge= gebenen Studien laffen erkennen, auf welchem Wege Gebhardt dazu gelangt ift, sein Ziel zu erreichen, mit einer großen Mannigfaltig= feit der Gesichtstypen eine vollendete Wahrheit des Ausdrucks zu verbinden. betrachte nur die Gruppe der Mutter mit den drei Söhnen, deren verschieden geartetes Temperament sich schon darin fundgibt, wie sie sich zu der für diese Altersstufe immer beschwerlichen Zumutung stellen, eine Predigt anzuhören (Abb. 47). Denn man darf wohl vermuten, daß Gebhardt diese Studien und wohl auch die anderen drei nicht nach Modellen gemacht hat, die er sich in seiner Werkstatt erst mühsam zurecht gestellt, sondern



Mbb. 76. Studien gur "Beilung des Gichtbrüchigen" (f. S. 70).

daß er sie mit schnellem Linsel nach Beobach= tungen in Kirchen während des Gottes= dienstes festgehalten hat. Einen Gesichts= ausdruck, wie ihn die Frau zeigt, die "fröhlich im Herrn" in fester Gläubigkeit zum Berfünder des Wortes aufblickt, findet man bei berufsmäßigen Modellen nicht. 2Bp Gebhardt solche angewendet hat, um etwa eine Hand- und Armbewegung oder einen Faltenwurf zu studieren, hat er die zugehörigen Köpfe meist nur angedeutet. Die menschlichen Seelen studierte er in anderen Areisen, und dem unermüdlichen Seelenforscher ist es bis jett gelungen, noch immer Menschen zu finden, deren äußere Schale von der= selben Glaubeswärme durchleuchtet wird, die ihn selbst erfüllt. Sein Blick erfaßt bei diesen Naturstudien auch die Körperformen, die trot vieler Mischungen und Areuzungen der deutschen Volksstämme, trot der Ginführung fremden Bluts in einzelne Gegen= den des nordwestlichen Deutschlands immer noch die Kennzeichen des alten Kassetypus bewahrt haben. Wir empfangen barum auch nicht den erkältenden Eindruck einer Maskerade, wenn wir sehen, wie Gebhardt die Mutter mit den drei Knaben, die er nach der Natur in der schlichten Tracht einer Handwerkersfrau unserer Tage auf-

genommen, mit den Gewändern des sich seinem Ende zuneigenden deutschen Mittelalters bekleidet hat. Da erscheinen uns Körper und Gewänder wie zusammengewachsen, und mit einem Male blicken wir in das Geheimnis Gebhardtscher Runft, wie sich in seinem um sich und rückwärts schauenden Geiste Vergangenes und Gegenwärtiges verbindet, wie er in der anscheinend so nüch= ternen und kunstlosen Gegenwart noch die Spuren einer entschwundenen Romantik findet. die nur der schaffenden Phantasie bedürfen, um zu neuem Leben erweckt zu werden. Jetzt wiffen wir auch, warum sich die Ge= stalten Gebhardts so lebenswahr und doch geschichtlich so echt und überzeugend dar= stellen.

Wenn wir uns in der Runde umblicken, die sich vor dem Heiland gebildet hat, sehen wir alle bürgerlichen Stände vertreten, von dem Landmann, der die Pflugschar verlassen hat, um dem Zuge seines religiösen Bedürfnisses zu solgen, die hinauf zu den geslehrten Männern im Hintergrunde links, die mit der gleichen Aufmerksamkeit, mit derselben Sammlung und Hingade den Worten des Predigers solgen, wie die Leute aus dem Volk. Zufällig ihres Weges ziehende Arieger, die ihr ranhes Handwerk vorwärts

drängt, haben Halt gemacht, um etwas für ihr unsterbliches Teil mitzunehmen, und der Hirt, der vorn an einem Baum sitzt, wendet sich von seinen Schutzbefohlenen zu dem größeren Hirten, von bessen Lippen in einem

figuren, Porträts der Hospites, die zur Zeit, als Gebhardt malte, in Loccum studierten, und des Pastors von Loccum, Robert. Auch die Landschaft zeigt den Bewohnern des Klosters vertraute Züge, da der Künstler



tbb. 77. Die Chebrecherin vor Chriffus. Bandgemalbe im Rlofter Boccum.

anderen Sinne die Worte gekommen sind: "Weide meine Schafe." Durch diesen Zugder Darstellung wird den zukünftigen Seelenshirten auch ein besonderer Hinweis auf die Pflichten ihres Berufs gegeben. Die geistslichen Herren im Hintergrunde sind Bildniss

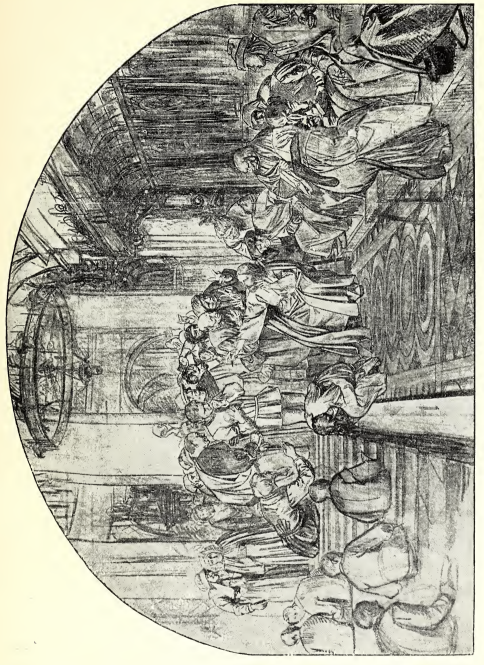
darin Motive aus der Umgebung von Loccum verwoben hat.

Bu dieser Idylle mit dem liebevoll lehrenben, ermahnenden und verheißenden Heiland in der Mitte steht auf der gegenüber liegenben Band der zürnende und strafende Christus, der mit geschwungener Beißel und dräuen= den Händen die Wechsler und Krämer aus dem Tempel treibt und die also gereinigte Gottesstätte wieder den wahrhaft Gläubigen öffnet, in scharfem Kontrast (Abb. 51; s. den Karion und die Studien dazu Abb. 52—59). In keinem seiner früheren Werke hatte der Künstler eine so starke dramatische Kraft entfaltet wie hier. Von den Lippen des eifernden Heilands, zu dessen Kopf der eine Studie gemacht hat, Künstler wiederum für die staunenswerte Keinheit seiner psychologischen Beobachtungen zeugt, ein wahrhaft klassisches Spiegelbild des aus einer edlen Seele aufgeflammten, gerechten Zornes (Abb. 53), sind Donnerworte ge= kommen, die wie ein Sturmwind über die Tempelschänder hinweggebrauft sind und sie zu wilder Flucht getrieben haben. Drohungen, Verwünschungen und Flüchen so wild und gellend, daß sich der Knabe vorn die Ohren zuhalten muß, stürzen sie die Stufen hinab, die Wechsler mit ihren Tischen, die Krämer und Händlerinnen mit ihren Körben und dem ihnen nachstürmenden Vieh, das sie drinnen zu Reinigungs- und Sühnopfern feilhielten. In der Hast kollern sie durch= und übereinander; aber mitten in der Berwirrung behalten Habsucht und Erwerbssinn in diesem Volke die Oberhand: noch im Fliehen zählt der Mann auf den untersten Stufen des Tempels die Silberlinge, die er aus dem Zusammenbruch gerettet (Abb. 55). Während sich die un= sauberen Geister davon machen, ziehen rechts und links die Andächtigen wieder in das Gotteshaus ein.

Trat uns in der Bergpredigt die tröstende und erbauende Liebe, in der Austreibung aus dem Tempel das Walten der göttlichen Strafe entgegen, so will uns das dritte Bild, die Hochzeit zu Cana, das räumlich an die Austreibung angrenzt, vor Augen halten, daß dem christlichen Chebund die lette und beste Weihe fehlt, wenn er des Segens des Söchsten entbehrt. Wie nicht selten auf seinen Bildern hat Gebhardt auch hier die Uberlieferung der Evangelien in freier Weise behandelt, wenn nicht fast sogar vertieft und mehr den Gebräuchen des deutschen Er hat nicht, wie es alle Hauses angepaßt. seine Vorgänger, insbesondere die Venetianer der Renaissancezeit, gethan haben, die aus der Hochzeit zu Cana zuletzt ein Fest mit weltlichen Beluftigungen, mit Musikanten und Poffenreißern machten, das Gaftmahl mit der Verwandlung des Wassers in Wein zur Darstellung gewählt, sondern den früheren Augenblick, wo das junge Paar nach der Einsegnung im Gotteshause, von dem Zuge der Kerzen tragenden Brautführer und Brautjungfern gefolgt, in die festlich geschmückte Halle tritt, wo ihrer das Hochzeitsmahl Aus dem Kreise der Eltern und harrt. Berwandten, die zum Empfange der Neuvermählten versammelt sind, ist Christus herausgetreten und hat mit der Rechten die Hand der züchtig die Augen senkenden Braut ergriffen, während sich seine Linke ermahnend und segnend auf die Schulter des Bräutigams Leat. Auch Gebhardt hat bei einem vor= wiegend weltlichen Feste die Beigabe genrehafter Züge in der ihm geläufigen, realistischen Auffassung nicht verschmäht. Von der Musiktribune im Sintergrunde laffen sich Trompeter und Fiedler hören, und im Bordergrunde sitt bei seiner nur kleinen Zahl von Weinbehältern der Kellermeister und blickt voll Mißtrauen und Besorgnis auf die stattliche Schar der Gäste, denen sein Weinvorrat nicht gewachsen ist. Aber unter diesen Nebendingen leidet die Würde des feierlichen Vorganges nicht, dem die vom Gewölbe unter Laubgewinden herabhängende Tafel mit der Inschrift: "Ich und mein Haus wollen bem Herrn dienen" Inhalt und Bedeutung gibt (Abb. 60; f. den Karton und die Studien bazu Abb. 61—69).

Die den Fenstern gegenüber liegende Wand wird von zwei Darstellungen eingenommen, denen ein gemeinsamer Gedanke mit Beziehung auf das Bild des Gefreuzigten an der Fensterwand zu Grunde liegt. "Was er am Areuz erworben, hier wird's ausgeteilt: die Vergebung der Sünden; und damit wird uns noch einmal vor die Seele geführt, wie es des evangelischen Predigtamts höchste, alles umfassende Aufgabe ist, allen Sündern die sündenvergebende Gnade zu verkündigen." Das eine dieser Bilder schildert nach den Worten des Markusevangeliums die Heilung des Gichtbrüchigen, deren Schauplat eine norddeutsche Stadt ist, im besonderen der Altan vor einem Hause, zu dem von der Straße eine Treppe empor= führt. Diese, der Vorplatz und die Straße find dicht von Menschen besetzt, die immer neu nachzudrängen scheinen: neugierige GeHeugabeln, die von der Feldarbeit heim-

vatterinnen, Bauern mit Sensen, Rechen und gelehrten hinter ihm das Wort gesprochen: "Mein Sohn, beine Sunden sind dir verfehren und bei der Kunde von dem Erscheinen geben", und schon hat er die Hand des in des Wunderthäters stehen geblieben sind. gläubiger Hoffnung zu ihm aufschauenden



Dben auf dem Dache sieht man die Männer, die das Dach abgedeckt und das Bett mit dem Gichtbrüchigen an Seilen herabgelaffen haben. Christus hat eben zum Entsetzen der Schrift-

Kranfen ergriffen, um zur Befräftigung ber ihm gegebenen Macht, auf Erden Die Gunden zu vergeben, die Worte folgen zu lassen: "Stehe auf, nimm bein Bett und gehe

ஞ் Die Chebrecherin vor Christus. Karton zu dem Wandgemälde in Boccum (f. 78.

heim!" Mit spannungsvoller Erwartung folgt die Menge den Gebärden des Heilands. Die einen sind bereits vom Schauer des Göttlichen ergriffen, aus den Mienen der anderen spricht gläubige Zuversicht, und nur selten huscht ein Schatten von Zweiselsucht über ein Angesicht. In der linken Ecke des Bildes hat der Künstler seiner Dankbarkeit gegen die beiden Männer Ausdruck gegeben, die sich um die Förderung des Werkes besonders verdient gemacht haben, den schon erwähnten Geheimrat Jordan, den damaligen Decernenten für Kunstangelegenheiten im Kultusministerium, und den Generaldirektor der Königlichen Museen Richard Schöne,

und Schriftgelehrten, die ihre Köpfe und Ohren dem Heiland zuwenden, um kein Wort von seiner Rede zu verlieren, damit sie endlich einen Vorwand bekämen, um sich des lästigen Propheten und Wunderthäters zu entledigen. Dieser aber erhebt mit geslassener Miene die Hand und ruft denen, die ihn mit Fragen bedrängen und mit spitzsindigen Reden verwirren wollen, die Worte zu: "Wer unter euch ohne Sünde ist, der werse den ersten Stein auf sie!" Zwar will das eine der alten Weiber, die die Lust am Ärgernis, das der Nächste gibt, in die Kirche gelockt, noch voll Entsrüftung über den Spruch die Hände zus



Mbb. 79. Studien gu ben Sanden Chrifti auf bem Bilde "Die Chebrecherin" bor Chriftus

indem er dort ihre Bildnisse angebracht hat (Abb. 70; s. die dazu gehörigen Studien Abb. 71—76).

Das lette Bild der Reihe zeigt uns Christus mit seinen Versuchern und Widersachern, den Schriftgelehrten und Pharisäern, die ein im Ehebruch ergrifsenes Weib vor ihn gesührt haben, um ihn zu einem Urteil herauszusordern und dadurch in Widerspruch mit dem mosaischen Gesetz zu bringen, das diese Sünde mit dem Tod durch Steinisgung bedroht. Der Schauplatz ist aber nicht ein jüdischer Tempel, sondern in richtiger Konsequenz seiner historischercalistischen Auffassung hat Gebhardt den Vorgang in den Chor eines romanischen Doms verlegt. In den Chorstühlen sitzen die Rabbiner

sammenschlagen; aber schon beginnt der tiefe Sinn dieser duldsamen Weisheit in die Herzen und Gewissen derer zu dringen, die Christus versuchen wollten, und, jetzt selber in Verwirrung gebracht, senken sie verslegen und beschämt die Köpfe (Abb. 77; d. den Karton und die Studien dazu Abb. 78—84).

Alls Gebhardt die Arbeiten in Loccum vollendet sah, kam er erst zu dem Bewußtsein des reichen künstlerischen Gewinns, den ihm die Reise nach Italien gebracht hatte. Was er dort erworben, hat er, noch unter dem frischen Eindruck des Gesehenen, in den Vildern für Loccum zum erstenmale wieder ausgegeben, und während der Arbeit lernte er erst die Freiheit der Bewegung,

die er an den italieni= schen Meistern so oft bewundert, die ihm aber bisher gefehlt hatte. Er hatte gelernt, in arokem Stile und monumental zu denken, er hatte gelernt, im Bilde die Wirkung eines Raumes ausklingen zu lassen, und vor allem war ihm das volle Ber= ständnis für den Wert der farbigen Wirkung aufgegangen. Wie sich alle seine künstlerischen Kähiakeiten freier und arößer entwickelten, so hatte auch das Kolorit an diesem fünstlerischen Wachstum seinen Anteil. Die schwere und trübe Färbung, die der "Himmelfahrt" anhaf= tet, ist seitdem niemals wieder auf einem Bilde Gebhardts bemerklich gewesen, und mehr und mehr begann ihn die Lösung der schwierig= sten koloristischen Pro= bleme zu beschäftigen. Wenn auch die Bilder für Loccum in ihren Grundzügen den Cha= rafter Gebhardtscher Kunst, das specifisch nordische Gepräge, be= halten haben, so läßt jich doch auch in ge= wissen Einzelheiten, na= mentlich in den Trachten — wir machen nur auf Abb. 56, 62 und 80 aufmerksam der Einfluß italieni= icher Vorbilder nicht verfennen. So war Gebhardts Kunst durch die in Italien gemach= ten Studien nach allen Richtungen hin bereichert worden, und in tiefer Dankbarkeit ge=



Mbb. 80. Studie zu dem Bilde "Die Chebrecherin vor Christus"; (f. S. 77).



Abb. 81. Studien gu bem Bilbe "Die Chebrecherin bor Chriftus (f. C. 77).

denkt er jetzt des Mannes, der ihn zur Ausführung der Bilder für Loccum fast zwingen mußte.

Trotz der Fülle von Einzelstudien und Borarbeiten, die diese Wandgemälde erstorderten, fand Gebhardt noch die Zeit, in den Jahren 1884—1891 mehrere Staffeleibilder auszuführen, in denen er zum Teil ebenfalls die neuen, in Italien erworbenen koloristischen Anschauungen zur Geltung

brachte. Nicht so sehr in dem 1886 gemalten, segnenden Christus mit dem Weinstock (Abb. 85), der sich in seiner feierlichen, monumentalen Auffassung und Haltung und in sei= ner ernsten koloristischen Stimmung noch an den Christus des "Abend= mahls" und der "Himmelfahrt" anschließt, als in der geistvollen Stizze "Christi Darstellung vor dem Volke" (Abb. 86, 1889, in der Kunsthalle zu Düsseldorf), auf der die drama= tische Bewegung der tobenden Volks= masse noch durch die scharfen Gegen= jähe der Licht= und Schattenwirkung gesteigert wird. Man ist versucht. hier auch noch an den Einfluß Rembrandts zu denken, speciell an jene Zeit seines Schaffens, die man die "Periode des farbigen Helldunkels" nennt, und an Rembrandt erinnert auch die oft nur mit weni= gen Pinselstrichen erreichte Schärfe in der Charakteristik der vielen Röpfe. die in stark ausgeprägter Indivi= dualität aus dem Gewühl auftauchen. Pilatus erscheint in der Amtstracht einer deutschen Magistratsperson des XVI. Jahrhunderts, mit der Miene und Gebärde eines klugen Diplomaten, der zwischen seinem eigenen Ge= wissen, zwischen seiner Überzeugung und der blinden Wut der Menge zu vermitteln sucht, aber schon drauf und dran ist, achselzuckend dem Ge= schrei blöder Thoren nachzugeben.

Auf einen etwas weniger farbigen Ton war wieder der "ungläubige Thomas" gestimmt (1889, in der Kunsthalle zu Düsseldorf), was zum Teil durch den Schau-

plat der Scene bedingt war, da die Jünger, denen der Auferstandene erscheint, in einem halb unterirdischen Raume versammelt sind, zum Teil durch die Trauer, die auf den Verwaisten lastet und die doch auch im Kolorit zum Ausdruck kommen mußte. Eine größere Befriedigung empfand Gehardt jetzt aber offenbar, wenn er seiner Neigung zu einem reichen Auswand leuchtender Lokalfarben nachgeben konnte, die er entweder durch das lauschige Helldunkel eines dämmerigen Raumes zu einer seinen Harmonie zussammenfaßte oder auf dem Hintergrunde

einer die Grundstimmung des Vorganges wiederspiegelnden Landschaft zu einem Strauß von funkelnder Pracht vereinigte. Aus diesem Bestreben ist seit 1891 eine Reihe von Bildern hervorgegangen, in denen der Kolorist Gehardt mit dem trefflichen Seelenergründer und Charakterschilderer auf gleicher Höhe steht, denen nichts Unzulängliches und Unsgelenkes niehr anhaftet, in denen sich alle künstlerischen Kräfte, die in ihm geschlummert hatten, völlig entwickelt und ausgeglichen zeigen.

Das erste dieser Bilder zeigt uns "Christus in Bethanien", den Besuch des Heilands bei jenem Schwesterpaar Maria und Martha. die uns nach der Erzählung des Lukas= evangeliums die Vorbilder des beschaulichen und des thätigen Lebens geworden sind (Abb. 87: 1891, in der Galerie zu Barmen). Es ist eine der lieblichsten Jonllen im Erdenwallen Christi, die uns die Evangelisten überliefert haben: der Heiland im traulichen Heim einer Familie, die ihm offenes Haus und offene Herzen bot, bei der er Glauben und hingebende Treue fand und wo er in dem Bruder der beiden Lazarus einen Jüngling gefunden hatte, der ihm lieb geworden war. Was wir bei Lukas und Johannes an verschiedenen Stellen lesen, hat der Künstler zu einem einheitlichen Bilde

im Rahmen eines altdeutschen Hauses zusammengefaßt. dem Fenster, durch dessen Scheiben das Sonnenlicht in den behaglichen Raum bringt, macht sich Martha, die sich immer sorgt und müht, an dem Linnen zu schaffen; aber während der Arbeit wendet sie den Kopf nach der Thür, um einem Anecht, der schon von dannen eilt, noch schnell einen Auftrag mit auf den Weg zu geben. Im Vordergrunde sitt Maria, die das gute Teil erwählt hat, neben dem Hei= land, in tiefes Nachdenken über die Worte des Herrn versunken, die dieser an den sin= nend vor sich hinblickenden Lazarus richtet. Er erinnert in seiner Tracht an einen Scholaren des Mittelalters. dem ein weiser Lehrer eine

schwierige Stelle in dem Buche deutet, das vor ihm aufgeschlagen auf dem Tische liegt. Auch die alte Maad des Hauses, die eben von dem Markte heimgekehrt zu sein scheint, wo sie für die leiblichen Bedürfnisse des werten Gastes gesorgt hat, ist einen Augenblick stehen geblieben, um etwas von sei= ner erquickenden Rede zu hören. Hier hat sich der Künstler weit über seinen Stoff erhoben. Aus den knappen Worten, den kargen Andentungen der Evangelien hat seine Phan= tasie ein Bild voll Farbe und plastischer Lebendiakeit geschöpft, dem er noch die Wärme echt deutscher Empfindung mitgeteilt, dem er etwas von jenem idealen Schimmer mitgegeben hat, der vom deutschen Familien= leben ausstrahlt.

Noch stärker prägt sich der germanische Volkscharakter auf dem Bilde "Christus und der reiche Jüngling" (Abb. 88; siehe die Studie dazu Abb. 89) aus. Der Schauplatzist ein weiter scheunenartiger Raum in einem Bauernhause, der, wie die Futterrause im Hintergrunde und die zum Heuboden führende Leiter andeuten, hauptsächlich als Viehstall dient. Um den wandernden Prediger und Wunderthäter hat sich die Gesolgschaft niedersgelassen, die wir aus den Erzählungen der Evangelisten kennen: die geistig Armen, die leiblich Kranken und die Krüppel. Wie wir



Mbb. 82. Stubie zu bem Bilbe "Die Chebrecherin vor Chriftus" (f. S. 77).

den Ruhörerfreis übersehen und danach das Kapitel im Matthäusevangelium lesen wollen, das uns die Geschichte vom reichen Sungling berichtet, der sich das ewige Leben er= werben, aber nicht von seinen Gütern lassen will, werden wir beim Aufschlagen gewahr, daß furz zuvor von den Kindlein die Rede war, die man zu Christus gebracht hatte, denen aber die Jünger den Zutritt wehren wollten. Diesen Vorgang hat der Künftler noch in seiner Darstellung nachklingen lassen, indem er im Vordergrunde der Komposition Mütter mit Kindern verschiedenen Alters im Kreise gruppiert hat, von dem kleinen, ganz vorn im Stroh sitzenden Hemdenmat aufwärts bis zu den halbwüchsigen Mädchen, in denen bereits das Verständnis für die Rede des gütigen Lehrers zu dämmern beginnt. Es ist, als ob Christus eben die Worte gesprochen hätte: "Laffet die Kindlein, und wehret ihnen nicht, zu mir zu fommen; denn solcher ist das himmelreich", und nun wendet er sich zu dem mit einer kostbaren Schaube von Brokatstoff bekleideten Jüngling, der sich ihm mit der bangen Frage genaht hat, deren Beantwortung ihn noch von der letten Not, die sein Leben bedrängt, retten foll. Schon aus der Hand=

Abb. 83. Studie zu bem Bilde "Die Chebrecherin vor Christus" (f. S. 77).

bewegung Christi schen wir, wie einfach die Antwort auf die Frage lauten wird, und nicht minder deutlich steht in den weichen, energielosen Zügen des Jünglings geschrieben, daß ihm die Kraft sehlt, dem Gebot des Herrn zu folgen und seine Güter den Armen zu opfern.

Es ist bezeichnend für die Macht, die die Kunft Gebhardts auf den Beschauer übt, daß man immer zuerst die Wirkung des Inhalts der Darstellung, der Kraft und Tiefe des Ausbrucks, der fesselnden Charatteristik empfindet, die trot der Wiederkehr einzelner Typen immer eine große Mannigfaltigkeit bietet, weil der Künstler unablässig bestrebt ist, den Schatz seiner Studien zu vermehren. Erst wenn das Auge dieses alles aufgenommen hat, erschließt es sich auch den rein fünftlerischen Reizen eines Gebhardtschen Bildes, bei diesem besonders der meisterlichen Behandlung des in dem Stalle herrschenden Halbdunkels, in das von rückwärts nur durch ein paar Thürund Fensteröffnungen das Tageslicht hineindringt, der feinen Abstimmung der Lokal= farben gegeneinander und unter dem Einfluß der aus verschiedenen Lichtquellen zufließen= den Beleuchtung.

> Einen weiteren Fortschritt auf dem Wege, schwierige Beleuchtungs= probleme zu studieren und in über= zeugender Weise zu lösen, bezeichnet der "zwölfjährige Jesus im Tempel" (1893, Abb. 90). In den mit hoch hinaufreichendem Wandgetäfel ausgestatteten Nebenraum einer mittelalterlichen Kirche, eine Sakristei oder ein Versammlungs= zimmer der Geistlichkeit, dringt von zwei Seiten das Licht: von den nicht sichtbaren Außenfenstern und durch die weit geöffnete Thur, die ins Innere der Kirche führt. Im Rahmen dieser Thur steht, ganz von hellem Sonnenlichte umflossen, Maria, die die Sorge um den Erst= geborenen hierher geführt hat und die nun voll Erstaunen, den Bermißten im Kreise der weisen Bäter zu finden, die Sände erhebt. Anabe achtet aber in seinem Gifer der Mutter nicht. Er hat sich halb von seinem Site erhoben und sucht das Gewicht seiner Rede bei dem



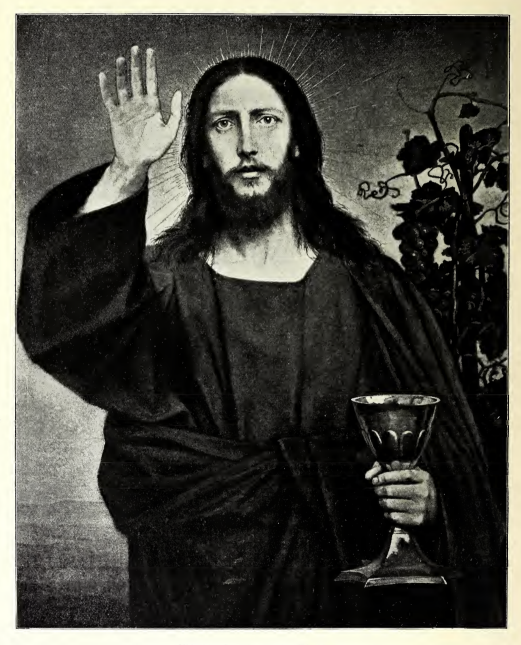
Abb. 84. Studien zu dem Bilde "Die Chebrecherin vor Christus" (f. S. 77).

Manne ihm gegenüber, der ihn mit prüfenden Augen betrachtet, durch eine Gebärde seiner Hand zu unterstützen. In seiner Haltung, in dem kaftanartigen Rock, der seinen schmäch= tigen Körper umhüllt, in dem Ausdruck seines scharf geschnittenen, hageren Antliges zeigt der Knabe unverkennbar jüdische Züge und Eigentümlichkeiten, die Gebhardt sonst auf seinen Bildern wenig oder gar nicht her= vortreten läßt, weil er doch immer die Vor= gänge der heiligen Geschichte im Spiegel deutschen Volkstums sieht. Hier bedurfte er aber, um den Vorgang dem Beschauer auf den ersten Blick verständlich zu machen, gewisser Rassemerkmale. Er hat sie nur sehr disfret, mit einem leichten Anflug von Humor verwendet; sie reichen jedoch aus, um den

Beschauer den Gegensatz zwischen dem aufseweckten, frühreisen Judenknaben und den würdigen Gesehrten deutlich zu machen, die teils mit sebhaster Teisnahme, teils mit freundlichem Wohlwollen, teils aber auch noch mit Zweisel und Geringschätzung die schlagfertigen Antworten ihres jungen Disputanten aufnehmen.

In demselben Jahre, wo Gebhardt dieses Meisterwerk geistwoller, ties eindringender Charakteristik vollendete (1893), entstand auch eine zweite Darstellung der "Bergspredigt". Sie schließt sich zwar in den Grundzügen an die Komposition des Locumer Wandgemäldes an, ist aber erweitert und in den Einzelheiten vielsach verändert worden, einerseits, weil es die veränderte

Bildfläche verlangte, andererseits, weil der hörer nach rückwärts noch weiter ausgedehnt Runftler eine noch ftarkere koloristische Wir- worden ift. Auf der rechten Seite find fung erzielen wollte. An die Stelle der einige von den Jungern Christi fortgeblieben.



Mbb. 85. Der fegnende Chriftus. (Mit Genehmigung der Photographischen Gesellschaft in Berlin.)

Geistlichen im Hintergrunde links, die nur | dafür hat der landschaftliche Sintergrund für Loccum Bedeutung haben, ist eine An- eine Erweiterung erfahren, wie überhaupt zahl von Männern und Frauen aus dem die Landschaft völlig verändert, in den

eine Erweiterung erfahren, wie überhaupt Bolfe getreten, wodurch der Kreis der Zu- Ginzelheiten auch reicher ausgebildet wurde

Abb. 86. Chrifti Darftellung vor dem Bolte (1889, in der Runfthalle zu Duffeldorf)

(Abb. 91). Auch die Heilung des Gichts brüchigen hat Gebhardt auf Grund der Loccumer Komposition, aber in den Einzels heiten von dieser vielsach abweichend, zum

aus den Erzählungen der vier Evangelisten geschöpft, so brachte das Jahr 1894 darin eine Wandlung, indem er zum ersteumale auf einem kleinen Bilde voll köstlichen kolo-



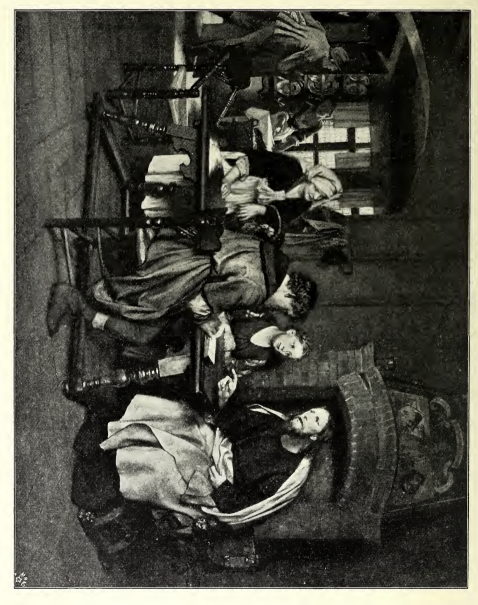
Gegenstande eines Ölgemäldes gemacht, das in den Besitz des Schlesischen Museums zu Breslau gekommen ist.

Hatte Gebhardt bis dahin die Motive zu seinen religiösen Bildern ausschließlich

ristischen Reizes einen Stoff aus dem Alten Testament in der ihm eigenen Ausdrucksweise, aber mit starker poetischer Empfindung gestaltete: den Kampf des Patriarchen Jakob mit dem Engel (in der Dresdener Galerie). 2.66. 87. Christus in Bethanien. (1891, in der Gaserie zu Barmen.) (Photographies Verlag der Photographischen Union in München.)

Nach der Erzählung im ersten Buch Mosis hat Jakob am Abend vor der Begegnung mit seinem Bruder Esau sein Nachtlager, getrennt von den Seinigen, am Ufer des Jordan aufgeschlagen und dort die Be-

hat Gebhardt zum Gegenstande seiner Darstellung gewählt. Auf der Decke, die ihm
als Nachtlager dienen sollte, kniet der greise
Batriarch in prächtigem, lang herabwallendem
Sammetgewande und umklammert mit vollen



gegnung mit einem Manne gehabt, der die ganze Nacht mit ihm rang, bis die Morgenstöte anbrach, ohne daß einer den anderen überwältigen konnte. Den Angenblick, wo der Engel des Herrn, dessen Lichtgestalt den leiblichen Augen Jakobs verborgen bleibt, zu den himmlischen Höhen entschwinden will,

Armesfräften, aber mit dem Ausdruck inbrünstigen Bittens die Beine des von einer Strahlenglorie umflossenen Engels, dessen weiße Gewänder im Worgenwinde flattern: "Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn!" Und schon erhebt der Engel die Hände, um dem heißen Flehen des gottesstarten Mannes

Photographie = Berlag der Photographischen Union in München. Abb. 88. Chriftus und der reiche Jungling (1892)

zu willfahren. Jenseits des Flusses, hinter bem Walde, der das Ufer umfäumt, bricht die aufgehende Sonne durch das leichte Gewölk und wirft einen mattroten Schein auf die phantastische Scene im Vordergrunde.

cholderbusch Rast gemacht, nachdem er zuerst seinen Mantel auf die Erde gebreitet, um sich ein Lager für die Nacht zu rüsten. Beim Herannahen des Morgens ift der Engel des herrn in einer Wolke dahergefahren und



Vier Jahre später malte Gebhardt ein Seitenstück dazu, indem er wiederum zu einem der außerwählten Männer des Alten Bundes den Engel des Herrn gefellte: "Elias in der Wüste." Auf seiner Flucht in die Ginöde hat der Prophet unter einem Was dem Gebote des Herrn zu folgen bereit sei.

hat dem Schläfer die Schulter gerührt, damit er Speise empfange und den Befehl Jehovahs vernehme. Elias hat sich bei der Berührung halb erhoben und gibt durch eine Gebärde seiner Linken zu erkennen, daß er

Aus dieser Gebärde, mehr noch aus den Augen, die er zu dem himmlischen Boten emporgerichtet hat, spricht das gläubigste Bertrauen, die vollste Ergebung in den Billen Gottes. Hat Gebhardt bei seinem Jakob in der Bildung des Kopfes und in der Tracht sich im großen und ganzen an den hergebrachten Patriarchentypus gehalten, so ist er hier wieder ganz und gar seine eigenen Wege gegangen, die immer auf die Natur sühren. Elias ist ein derbknochiger Mann aus dem deutschen Bolke, mit großen

Abb. 89. Gewandstudie zum Christus auf dem Bilde "Christus und der reiche Jüngling" (s. 8. 89).

Händen und Füßen, dem man es schon zustraut, daß er zur Not vierzig Tage und Nächte sausen kann, und der Engel hat nichts Atherisches, nichts von seiner himmlischen Herkunft an sich. Er sieht eher aus wie ein bsondföpfiger, deutscher Bauernbursche. Uber gerade diese schlichten, ohne sange Wahl aus dem Volke gegriffenen Gestalten, mit denen sich die echt deutsche Heidelandschaft zu inniger Harmonie verdindet, entsprechen durchaus der Naivetät, der Einsalt der dis blischen Erzählung, deren Geist Eduard von Gebhardt so tief ersaßt hat wie kein zweiter Künstler seiner Zeit, wie überhaupt kein

anderer Meister der neueren Malerei seit den Tagen Dürers.

Die Geschichte der beiden Schwestern in Bethanien, in deren friedliche Häuslichseit uns Gebhardt 1891 bliden ließ, hat ihm später noch den Stoff zu einem zweiten Bilde gegeben, zu der "Auferwedung des Lazarus" (Abb. 92). Hier tritt jener Johle das ernste Drama gegenüber, die sinstere Gewalt des Todes, die der göttliche Überwinder von Hölle und Tod aber besiegt, weil er bei Maria und Martha den rechten Glauben

gefunden hat. Johannes hat uns die Geschichte dieser Auferwedung aus= führlich überliefert, und die Worte. die er den Heiland zn Martha sprechen läßt: "Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe" sind einer der Grund= fätze des christlichen Glaubens ge= Darum hat sie auch die bildende Kunst, seit der Zeit, wo sie den ersten Christen ihre unterirdi= schen Versammlungspläße und Grab= stätten schmückte, in ihren Schilde= rungen der Wunderwerke Christi besonders bevorzugt, als ein Sinn= bild trostreicher Verheißung für die Toten und die Lebenden. In den Jahrhunderten, die die Entwickelung der Kunst nach jenen Katakombenmalereien durchmessen hat, ist sie auch einmal bei der Darstellung diefes Wunders zu einem Höhe= punkte gelangt, der denen, die dies Wunder der Kunst zuerst sahen, als zum zweitenmale unerreichbar, als schlechthin unübertrefflich galt. Es war die Auferweckung des Lazarus,

die Sebastiano del Piombo unter Mitwirkung Michelangelos geschaffen hat. Und das Ursteil der Nachwelt hat den Zeitgenossen Sesbastianos in so sern Recht gegeben, als die Tonart, die dieser angeschlagen hat, nicht mehr verstärkt worden ist. Die Erzählung des Johannes klingt in einem seierlichen Pathos aus, von dem auch die Darstellung Sebastianos in allen ihren Teilen getragen wird. Durch die Komposition konnte dieses Pathos noch etwas gesteigert werden, wie es z. B. Aubens gethan hat, indem er durch die Beschränkung der Figurenzahl die Gestalt Christi noch machtvoller hervortreten ließ.

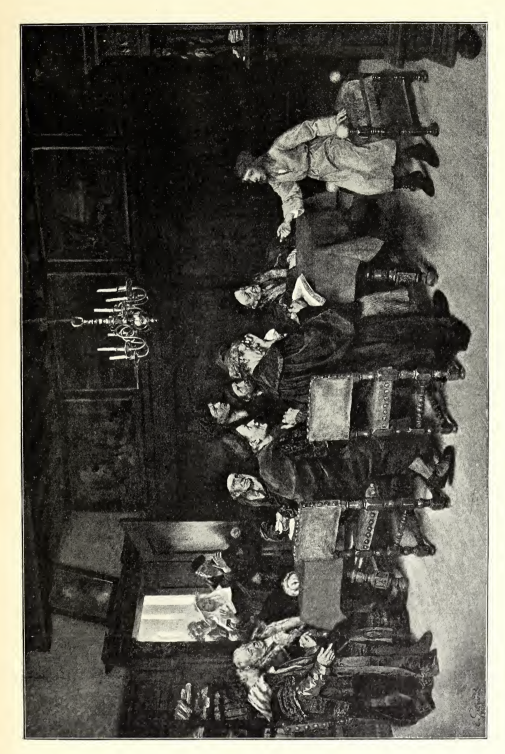
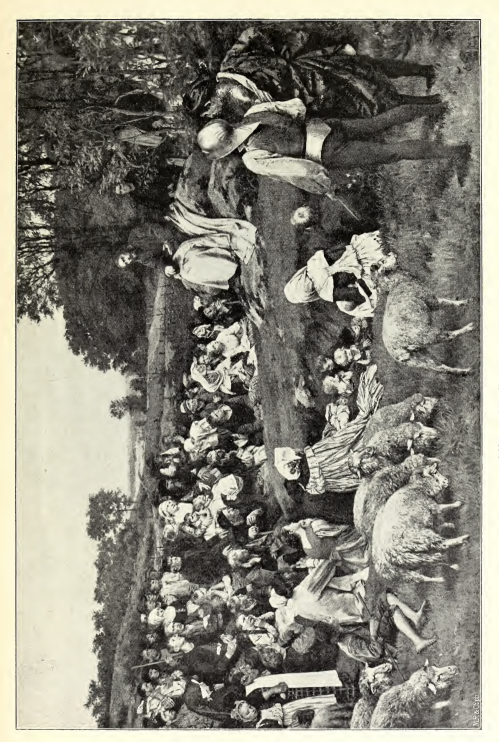


Abb. 90. Der zwölfjährige Zesus im Tempel (1893). (Photographie-Berlag der Photographischen Union in München.)

Aber sobald es jemand wagte, das Bathos der Gebärde und des Ausdrucks der Gesichter noch zu erhöhen, ward sein Bild zu einer hohlen Theaterscene. Vor der Gefahr, auf diesem unfruchtbaren Wege weiterzuschreiten, schützte Gebhardt schon sein künstlerisches Naturell. das sich, wie wir schon mehrfach betont haben, gegen alles Pathetische ablehnend Darum hat er für seine Dar= verhält. stellung auch nicht den Augenblick gewählt. wo Christus ruft: "Lazarus, komm heraus!" sondern er hat wieder seiner Gewohnheit nach verschiedene Momente der evangelischen Erzählung zu einem Vorgang vereiniat. Lazarus hat sich aus seinem steinernen Sarkophage bereits erhoben, die Freunde sind beschäftigt, die Tücher zu lösen, mit denen er gebunden war; aber noch vermag er nicht zu verstehen, was ihm wider= fahren ist, und tastend faßt er sich an die Stirn, um die Erinnerung an das Letztver= aanaene wachzurufen. Währenddessen hat Christus die Rechte segnend auf das Haupt der vor ihm knieenden, glaubensstarken Maria gelegt, deren Angesicht von dem Gefühl un= endlichen Dankes und Glückes verklärt ist. und mit der Linken weist er zu dem Söheren empor, der ihm die Macht über den Tod gegeben hat. Der anderen aber, die Maria zum Friedhof geleitet haben und ihr durch das Eingangsthor gefolgt sind, haben sich scheue Ehrfurcht und starres Entsetzen be= mächtigt, daß sie wie gelähmt dastehen und nicht näher zu treten wagen. Und wie es im wirklichen Leben in solchen Augenblicken, die einen urplöglichen Wechsel von hoffnungsloser Trübsal zu heller Freude bringen, zu geschehen pflegt, daß sich dem tiefen Ernst ber Situation, den Beteiligten ganz unbewußt, ein komischer Zug beigesellt, so ist auch Gebhardt darin der Wahrheit des Lebens Auf den alten Mann in der ersten gefolgt. Reihe der Zuschauer hat der plötzliche Schreck so lähmend gewirkt, daß er mit offenem Munde wie angewurzelt stehen geblieben ist, ein drolliges Bild grenzenloser Bestürztheit und zugleich ein Meisterstück humorvoller Charakteristik. Auch die alten flandrischen und deutschen Künstler, die Gebhardt als seine Lehrmeister verehrt, liebten es, felbst auf die erschütternoften Scenen in dem großen Trauerspiel von Christi Leiden und Tod einen Schimmer mensch= lichen Humors fallen zu lassen.

Die schöpferische Kraft, die der Künstler in der Deutung und Umformung der bibli= schen Überlieferung zu bethätigen pflegt, wenn er einem oft behandelten Stoff eine neue Gestalt geben will, hat er bisher am stärksten in den "Jüngern in Emmaus" (1897) offenbart. Aus dieser Episode des Erdenwandels Chrifti nach seiner Auferstehung hatten die Künstler früherer Zeiten bisher immer nur zwei Momente gewählt: ent= weder den Gang nach Emmaus, die Wanderung der beiden Jünger, denen sich Christus unerkannt zugesellt hat, in der Abend-dämmerung zur Herberge, oder das Mahl, bei dem Jesus, zwischen den beiden Jüngern sitzend, am Brotbrechen von ihnen erkannt Gebhardt entschied sich für keinen dieser Momente, sondern fand einen dritten. durch den das psychologische Interesse aus= schließlich auf die beiden Jünger konzentriert wird. Wir sind im Gastzimmer eines Wirtshauses, dessen echt deutscher Charafter durch den Tisch, die Stühle, das Eß- und Trinkgerät, besonders aber durch den mächtigen Rachelofen in der einen Ecke des Raumes betont wird. Der Abend ist hereingebrochen. und eben hat die alte Wirtin die Thür geöffnet und den einen Fuß auf die Schwelle gesett, um das Licht zu bringen, dessen Flamme sie sorglich mit der Linken vor dem Windhauche schützt, als sie zu ihrem Erstaunen gewahr wird, daß das Gemach bloß zwei Gäste beherbergt. An den dritten erinnert nur noch der leere Lehnstuhl an der einen Langseite des Tisches. Welchen Eindruct . aber die Offenbarung seines Wesens, sein plötliches Verschwinden auf die beiden zurückgebliebenen Tischgenossen gemacht hat, liest man deutlich aus ihren Gesichtern, aus der Haltung ihrer Körper, über die eine Erstarrung gekommen ift. Der ältere von ihnen, ein würdiger bärtiger Mann in hohen Jahren, mit eingefallenen Wangen und tief liegenden Augen hat sich in plöglichem Erschrecken vor der Wunder= erscheinung erhoben. Mit halbgeöffnetem Munde, aber schon mit dem Ausdruck tiefer Ergriffenheit über das Gesehene blickt er dem Entschwundenen nach in die Höhe, von der sich ein lichter Schein auf den Raum zu ergießen scheint, während die Rechte noch das Brot hält, das er eben gebrochen hat. In schener Furcht schmiegt sich der neben ihm sigende Gefährte an ihn, ein bartloser



A66. 91. Die Bergpredigt (1893). (Photographie-Berlag der Photographischen Union in München.)

Jüngling, dessen seine durchgeistigte Züge aber bereits von heißem Ringen nach der Wahrheit und dem ewigen Heil zeugen. Auch er blickt, die Hände gesaltet, in die Höhe, und schon glüht aus seinen Augen das Feuer des Glaubens an den, der sie noch furz vorher Thoren und trägen Herzens gescholten. Nur ein Meister, der der Kraft, Tiese, Innigkeit und Ehrlichseit seiner Chasrafteristist so sicher ist wie Gebhardt, durste es wagen, einen so starf auf die Spize gestellten Moment zu schildern, einen Borsgang nur dadurch zu veranschausichen, daß er seine Wirfung in zwei Menschengesichtern ressestieren läßt.

Auch als rein malerische Leistung gehören "Die Jünger in Emmaus" zu den hervorragendsten Schöpfungen Gebhardts. Es ist eines von den Bildern, bei denen er sich die Lösung eines schwierigen Beleuchtungsproblems zur Aufgabe gestellt hatte. Bu der himmlischen Helle, die das Gemach erfüllt, dringt von außen her der grelle Schein der brennenden Kerze und das Dämmerlicht des scheidenden Tages, das aus dem Flur durch die halbgeöffnete Thür in den Raum schleicht. Grelle Reflere wirft auch die Flamme der Kerze auf das Antlitz. das Kopftuch und die weiße Schürze der Wirtin: überall ein unruhiges Spiel des Lichtes zwischen den Falten des Angesichts der Alten und ihres Leinenzeugs. die koloristische Virtuosität, mit der dieses hin= und herflimmern des Lichts zur Er= scheinung gebracht worden ist, macht sich nicht aufdringlich als ein Runftstück bemert= Sie hilft nur die Wahrheit dieses ergreifenden Stimmungsbildes steigern, das nicht wie eine komponierte und erdachte Scene, sondern mit der vollen Unschaulichfeit greifbaren Lebens auf uns wirkt.

Feine koloristische Stimmungsreize enthüllt auch das letzte Bild des Künstlers, das kurz vor dem Abschluß dieser Charakteristik seines Schaffens aus seiner Werkstatt hervorgegangen ist: "Christus und Nikodemus" (1898). Im Dunkel der Nacht ist der Pharisäer, ein Greis von behäbiger Gestalt und stark gerötetem Antlitz, das mehr die Spuren fröhlichen Lebensgenusses als herber Seelenpein trägt, zu Jesu gekommen. Er sindet ihn in einem kleinen Naum, der an die Studierstube eines deutschen Gelehrten des XVI. Jahrhunderts er-

innert. Der Heiland ist von dem Lehnsessel an feinem Schreibtisch aufgestanden und hat diesen Platz dem Gaste geräumt, der sich darin niedergelassen und jetzt fragend zu dem Meister aufblickt, der sich mit dem Rücken an das Fenster gelehnt hat. Durch die kleinen Scheiben fällt das bleiche Licht des Mondes, der eben das den Himmel verdunkelnde Gewölf durchbrochen hat, in das Zimmer und begegnet sich dort mit dem warmen Schein der Lampe, der von dem Tische, an dem Nikodemus sitt, ausgeht und diesen mit einem goldigen Schimmer umaibt. So dient auch die Beleuchtung dazu, um den Gegensatz zwischen der Unruhe des von Gewissensangst geplagten Pharifäers und der ruhigen Gelaffenheit Chrifti, der dem Zweifelnden den Weg zum ewigen Leben weist, noch zu verstärken.

Ein Menschenalter hindurch haben wir das Schaffen des Künstlers begleitet, der zwar die Höhe seines Lebens längst über= schritten hat, aber noch weit entfernt zu sein scheint, von der schon vor Jahrzehnten erreichten Söhe seiner Kunft herabzusteigen. Jedes neue Werk seiner Hand ist vielmehr eine volle Bethätigung seiner urwüchsigen Rraft, die zu immer erneuter, ja zu steigernder Bewunderung drängt. Wenn bei dem ersten Auftreten Eduard von Gebhardts selbst von denen, die seine Absichten zu ver= stehen suchten, die Befürchtung ausgesprochen wurde, daß seine altertümliche Reigung die Gefahr der Manieriertheit in sich trüge, so hat sich diese Befürchtung nicht verwirklicht. Der beständige Verkehr mit der Natur hat den Künstler davor bewahrt und ihn in jugendlicher Frische erhalten. Vor allem aber hat er gezeigt, daß die alter= tümlichen Kleider, in die er seine Gestalten. die Träger seiner Gedanken, die Dolmetscher seiner Empfindungen zu steden beliebt hatte, feine auf bloßen malerischen Effekt berech= neten Maskenkostüme waren, sondern daß es ihm mit der Erneuerung der heiligen Ge= schichte im Spiegel altdeutschen Volkstums und darüber hinaus mit der Erneuerung des religiösen Gefühls unserer Zeit durch die Einwirkung der Kunst heiliger Ernst Er sah um sich herum in Deutschwar.

Die Auferwedung bes Bazarus (1896). Abb. 92.

land und später auch in Frankreich und in eine uns noch verhältnismäßig nahe, Belgien eine neue Art religiöser Malerei aber doch schon zur Geschichte gewordene

erstehen, die anfangs von der seinigen aus= Vergangenheit rückte, wurde in das grelle



zugehen schien, aber bald Wege einschlug, die von der Kunst abwärts zur Tendenz führten. Was Gebhardt dadurch gewiffermaßen verklärte und idealisierte, daß er es

Licht der Gegenwart gestellt, wobei man sich wohl auf das Beispiel Gebhardts be= rief und dasselbe Recht, was jener für das deutsche Mittelalter in Anspruch genommen

hatte, auch für unsere Zeit forderte. Wir haben es erlebt, wie schnell diese Richtung der Malerei, deren Vertreter anfangs gewiß von der besten Absicht erfüllt und begeistert waren, einen scheinbaren Söhepunkt erreicht hat, um dann ebenso schnell wieder aus der modernen Kunstbewegung zu ver= Wir haben gesehen, zu welschwinden. chen Übertreibungen sie geführt hat und wie zulett gute Absichten von leichtherzigen Spefulanten, die mit allen modernen Strömungen mitgehen, zu einem frivolen Spiel mit dem Beiligsten gemißbraucht worden sind. Gebhardt hat sich durch diese Modeströmungen nicht beirren lassen. Mit zäher Beharrlichfeit hat er an der Erkenntnis festgehalten, die ihm in seiner Jugend aus der Betrachtung der damaligen religibjen Malerei als eine für ihn unabweisbare Notwendigkeit erwachsen war, und während er die Mode= strömungen um sich herum wieder vergeben fah, hat sich seine starke Runft durchgesett, weil hinter ihr eine fraftvolle Persönlichkeit

steckte. Unsere Zeit aber ift so geartet, daß das Persönliche in ihr wirksamer ist als große oder neue Gedanken, und der Macht seiner Persönlichkeit, die das fremde Gewand seiner Runft allmählich mit neuem, eigenem Leben erfüllt hat, verdankt es Eduard von Gebhardt, daß er nicht nur vielen, die ihm anfangs mit Befremden oder gar mit Abneigung gegenüber standen, ein vertrauter Freund geworden ist, sondern daß er auch in einer Zeit, wo die Schätzung der fünstlerischen Werte eine fast völlige Veränderung erfahren hat oder doch stark ins Schwanken geraten ist, von diesen Schwankungen unberührt geblieben ift und seine fünstlerische Stellung unangefochten behauptet hat. Was vielen aber in Gebhardts Wirken als das Höchste erscheint, ist, daß die innige, leiden= schaftliche Beredsamkeit, mit der er aus seinen Bildern zu uns spricht, die Teilnahme unseres Volkes an der religiosen Kunft, die ihm unverständlich und gleichgültig geworden war, wieder zu neuem Leben erweckt hat.

91 1315 556

GETTY CENTER LIBRARY



