

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# ИЗОБРАЖЕНІЯ

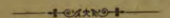
# РУССКОЙ КНЯЖЕСКОЙ СЕМЬИ

ВЪ МИНІАТЮРАХЪ ХІ ВЪКА.

н. п. кондакова.

Съ 6 таблицами и 13 рисунками въ текстъ.

издание императорской академии наукъ.



# САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1906.

Продается у коммиссіонеровъ Императорской Академіи Наукъ:

И. Глазунова и К. Л. Риккера въ Санктнетербургъ; Н. П. Карбасникова въ инктнетербургъ, Москвъ, Варшавъ и Вильнъ; М. В. Клюнина въ Москвъ; Н. Я. поблина въ Санктнетербургъ и Кіевъ; Е. П. Распонова въ Одессъ; Н. Киммеля ъ Ригъ; у Фоссъ (Г. Зоргенфрей) въ Лейпцигъ; у Г. Люзавъ и Комп. въ Лондонъ, а также и въ Книжномъ складъ Императорской Академіи Наукъ.

Цппа 2 руб. = 5 Mark = 5 Fr.



Marquand Library Fund

AM. Friend Jr.
Prince Hon
M.J.

MANUSCRIPT ROOM

450 p. x = 5/29 Kondakov Nikodim Pavlovich 1844-1925. (Izobrazhentia russkov Kniazheskov sem'i v miniatiarakh XI vieka)

# ИЗОБРАЖЕНІЯ

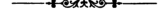
# ТРУССКОЙ КНЯЖЕСКОЙ СЕМЬИ

### ВЪ МИНІАТЮРАХЪ ХІ ВЪКА.

### н. п. кондакова.

Съ 6 таблицами и 13 рисунками въ текстъ.

ИЗДАНІЕ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ.

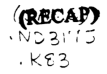


# САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1906.

Продается у коммиссіонеровъ Императорской Академін Наукъ:

И. И. Глазунова и Н. Л. Риккера въ Санктпетербургѣ; Н. П. Карбасникова въ Санктпетербургѣ, Москвѣ, Варшавѣ и Вильнѣ; М. В. Клюнина въ Москвѣ; Н. Я. Оглоблина въ Санктпетербургѣ и Кіевѣ; Е. П. Распонова въ Одессъ; Н. Киммеля въ Ригѣ; у Фоссъ (Г. Зоргенфрей) въ Лейпцигѣ; у Г. Люзанъ и Комп. въ Лондонѣ, а также и въ Книжномъ складѣ Императорской Академіи Наукъ.

Unna 2 pyb. = 5 Mark = 5 Fr.



Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. Январь 1906 г. Непремънный Секретарь, Академикъ С. Ольденбуръ.

> ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІН НАУКЪ. Вас. Остр., 9 лин., № 12.



# Изображенія князя Ярополка Изяславича въ миніатюрахъ XI въка.

I.

Настоящая записка о пяти византійских в миніатюрах в, найденныхъ въ самое последнее время въ такъ наз. кодексъ Гертруды, или рукописи Латинской Псалтыри, писанной по заказу Трирскаго архіепископа Эгберта (977—993) и находящейся въ капитульномъ архивъ (нынъ королевскомъ) города Чивидале въ Ломбардін, составлена частью изъ зам'єтокь, сдёланныхъ авторомъ по самой рукописи осенью 1903 года, частью изъ различныхъ историко-археологическихъ справокъ, привлеченныхъ для задачь сравнительнаго изследованія памятника. Такимъ образомъ, цёль этой записки доставить канву и матеріаль для будущаго изследованія, которое иметь быть предпринято по сложной задачь разрышенія вопросовь бытовой русско-византійской археологіи. Изследованіе всей рукописи Псалтыри сделано Трирскимъ юбилейнымъ изданіемъ 1) съ достаточною точностью, если не полностью, и дало рядъ положительныхъ указаній и выводовъ, которые мы кратко перечислимъ, какъ основанія для дальнъйшаго анализа.

<sup>1)</sup> Festschrift d. Gesells. f. n. Forschungen zu Trier. Sauerland, H. V. und A. Haseloff, Der Psalter Erzbischof Egberts von Trier—Codex Gertrudianus in Cividale. Mit 62 Tafeln. Trier. 1901.

Кодексъ Трирской Псалтыри давно известенъ въ археологической литературь и въ синхроническихъ таблицахъ Крауса<sup>1</sup>) упоминается на второмъ мѣстѣ послѣ Трирскаго Евангелія въ ряду памятниковъ искусства, обязанныхъ своимъ появленіемъ вкусу и покровительству Эгберта. Характерный типъ лицевыхъ рукописей съверной Германіи конца Х въка не составляеть теперь особо интересной новости. Несравненно болье новизны интереса могли бы представить намецкія эмали этого времени, если-бы ихъ разследованіе, ныне крайне затрудненное разбросанностью вещей, въ городахъ по Рейну и его притокамъ, могло быть дополнено соотвётственнымъ изданіемъ памятниковъ. Но въ настоящемъ случав и тотъ, и другой научный матеріалъ могутъ быть оставлены въ сторонъ, такъ какъ самая Псалтырь настолько типична, и настолько изв'єстна въ своихъ формахъ, что не нуждается въ анализъ. Важно только знать, что эта латинская руконись происходить изъ Трира и, по всей в роятности, въ эпоху разрушенія Трирскаго собора, попала въ Польшу или Кіевъ въ руки католической принцессы, по имени Гертруды. Всё догадки, высказанныя авторомъ историческаго изследованія рукописи Зауердандомъ, о томъ, какимъ образомъ Псалтырь явилась въ Кіевь, слишкомъ сложны для того, чтобы быть легко принятыми, но врядъ ли также въ этихъ догадкахъ есть прямая надобность. Подобныя рукописи, какъ Лицевая Псалтырь, въ данный періодъ времени, составляли настольную, вернее сказать, моденную книгу богатыхъ и знатныхъ дюдей на Востокъ и Западъ. Между Востокомъ и Западомъ сказалась при этомъ и глубокая разница, византійская Лицевая Псалтырь стремилась удовлетворить основной задачь богословского просвыщения и даже въ миніатюрахъ быть поучительною. Напротивъ того, латинская иллюстрація Псалтыри отвінала исключительно общимъ требованіямъ подносныхъ рукописей, представляя немногія изображенія священныхъ лицъ, нікоторыхъ событій и обязательно

<sup>1)</sup> F. X. Kraus. Synchronistische Tabellen der chr. Kunstgeschichte, 1880, p. 55.

заказчика и писца. Къ тому-же роду подносныхъ экземпляровъ относится и Псалтырь Эгберта, украшенная рядомъ иконописныхъ изображеній различныхъ святыхъ, пророка Давида, каллиграфа Руодпрехта и архіепископа Эгберта, принимающаго кодексъ. Съ моленнымъ характеромъ иллюстрацій Псалтыри для католика связано напр. изображеніе апостола Петра въ одной изъвизантійскихъ миніатюръ. Толковая византійская иллюстрація греческихъ лицевыхъ Псалтырей назначалась для поучительнаго размышленія, а латинскія иконныя фигуры святыхъ въ кодексѣ назначались для моленій, заканчивающихъ чтеніе. Образъ апостола Петра вызванъ особою молитвою, требующею иконы.

Когда кодексъ латинской Псалтыри попаль въ славянскія земли, онъ получилъ своеобразное молитвенное дополнение въ видъ листовъ, пришитыхъ къ рукописи спереди, съ рядомъ миніатюръ, исполненныхъ на этихъ листахъ, и молитвенныхъ текстовъ, на пространствъ, начиная отъ 5-го листа современной рукописи до 18-го включительно. Вся эта часть рукописи, составляющая приложение къ собственной Псалтыри, наполнена разнообразными молитвами, писанпыми одновременно въ XI въкъ, схожими между собою почерками. Молитвы, составляющія эту особую часть рукописи, составлены исключительно отъ имени нѣкоей Гертруды, и начинаются у изображенія (таб. І) апостола Петра, которому молятся двое предстоящихъ: мужъ и жена (мужъ названъ въ надписи Ярополкомз) и припавшая къ ногамъ апостола женская фигура (названная въ надписи матерью Ярополка). Пятый листь, которымъ начинается этоть отдёль рукописи или приложеніе къ Псалтыри (спереди), представляеть первую страницу (5 а) чистою, какъ бываеть въ началь рукописи; важно замътить также, что этотъ листь и последующій шестой составляють одинь, пополамъ сложенный, листь пергамена. Наконецъ пергаменъ этого листа и всёхъ последующихъ листовъ молитвенной части отличается отъ пергамена остальной рукописи своей тонкостью и гладкостью. Листы эти были некогда большаго размера, какъ то видно, напримѣръ, на приложенной таблицѣ I, верхъ и низъ которой оказываются срѣзанными, никакъ не менѣе, какъ по полу вершку съ обѣихъ сторонъ, судя по недостающимъ частямъ орнамента. Стало быть, эти листы были нѣкогда большаго размѣра, чѣмъ Псалтырь, и только пришиты къ Псалтыри и ради того обрѣзаны.

Разсматривая, далье, композицію первыхъ двухъ страницъ, находимъ, что двъ молитвы, написанныя по объ стороны апостола Петра и къ нему обращенныя, были сделаны посль того, какъ миніатюра была исполнена. Ясное доказательство этого представляеть самый видь письма съ лъвой стороны отъ изображенія, гдъ слова и строчки доходять вплотную до самаго рисунка и только у края его переходять на новую строчку, такъ что весь написанный столбецъ латинской молитвы представляется выравненнымъ по линейкъ съ лъвой стороны, а съ правой онъ слъдуеть за всёми извивами рисунка. Напротивъ того, правый столбецъ, въ зависимости отъ этого же рисунка, выравневъ съ левой стороны, но ради сохраненія м'єста, писецъ слишкомъ прижималь письмо къ изображенію. Но если несомнівню, что молитва написана после того, какъ миніатюра была сделана, то неть ничего невозможнаго и въ такомъ заключеніи, что л'явая молитва написана гораздо спустя послё того, какъ была сдёлана миніатюра и даже, можеть быть, для иного позднейшаго владельца рукописи. Молитва съ лѣвой стороны упоминаеть апостола Петра въ третьемъ лицѣ 1); молитва же съ правой стороны обращается къ нему во второмъ лицъ 3). Если мы представимъ себъ изображеніе апостола Петра съ предстоящими ему молитвенниками въ первоначальномъ видъ, безъ написанныхъ по объ его стороны молитвъ, на чистой страницъ, то эта миніатюра, имъющая видъ большой латинской буквы или иниціала, можеть вполет отвічать начальной строкъ слъдующей страницы in me indignam famulam Christi clementer respice, такъ какъ эта миніатюра по своей форм'ь подражаеть иниціаламь и вполнъ отвъчаеть двумь буквамь In.

<sup>1)</sup> Ad Sanctum Petrum. Deus qui beatum Petrum и пр.

<sup>2)</sup> Sancte Petre, princeps apostolarum, qui tenes и пр.

Отсюда, мы заключаемъ, что первоначально возлѣ миніатюры стояло написанною лишь одна краткая молитва, что справа: «Sancte Petre» и пр. 1) и затъмъ читалось ея окончание въ слъдующей строкв на 6-мъ листв. Листъ пергамена, на которомъ написана эта миніатюра, видимо, находился одно время въ самомъ началь сшитой изъ листовъ и не переплетенной тетради: онъ заметно пожелтель, оборвался по краямъ и на перегибе. почему и быль подклеень въ этихъ мъстахъ вновь полосками пергамена для укръпленія. Какіе же выводы мы получаемъ изъ всъхъ этихъ мелочныхъ соображеній? На первомъ и самомъ важномъ месте получится тоть выводъ, что владелець этихъ листовъ. пышно украшенныхъ миніатюрами, быль католикь или католичка и между темъ вырось или воспитался въ обстановке, знавшей [высшее для того времени] византійское художество. На поляхъ изображенія апостоль названь по гречески О АГІОС ПСТРОС: ему молящійся владітельный князь надписань по гречески и по славянски, а его мать, припавшая къ ногамъ апостола, также по гречески и по славянски, но при томъ съ ошибкою, такъ какъ слово илтир сокращено въ неподходящей формъ, которая употребляется лишь для имени Богородицы: M-P.

Итакъ, рисовальщикъ, повидимому, былъ знакомъ съ письменностью греческою и латинскою одинаково: всего вѣроятнѣе заключить отсюда, что это не былъ, прежде всего, грекъ, а также, что, скорѣе всего, это былъ или нѣмецъ или славянинъ. Дѣлая начальную или выходную миніатюру въ видѣ иниціала во всю страницу, рисовальщикъ руководился западными или славянскими юго-западными образцами. Въ начертаніи иниціала Іп принята форма, вѣроятно, латинская или западная, но и современное рукописи греческое лапидарное написаніе іп имѣло подходящую форму, подобное т. е. Іһ. Какъ мнѣ сообщилъ графъ И. И. Толстой, эта

<sup>1)</sup> Sancte Petre, princeps apostolorum, qui tenes claves regni celorum, per illum amorem, quo tu dominum amasti et amas; et per suavissimam misericordiam tuam (?), qua te deus per trinam negacionem amare flentem micericorditer respexit in me indignam famulam Christi clementer respice...

форма буквы n (h) употребляется въ надписяхъ монетъ Василія I и Константина (869 — 870), Василія II и Константина (976 — 1025) и Константина Мономаха (1042 — 1055), и только со временъ Исаака Комнена (1057 — 9) на монетахъ, какъ въ греческихъ, такъ и латинскихъ надписяхъ, уже формы похожей на латинское h не встрёчается, но форма N.

Указапное различіе двухъ молитвъ важно именно потому, что молитва справа отъ фигуры апостола Петра обращается къ нему отъ имени одного лица и при томъ женщины, тогда какъ молитва, написанная слѣва, есть общая молитва, обращенная отъ нѣсколькихъ неопредѣленныхъ лицъ. Если же мы, такимъ образомъ, докажемъ первоначальность только краткой молитвы справа отъ фигуры, этимъ доказываемъ и намѣренное выполненіе въ видѣ фигурной миніатюры большого иниціала, воспроизводящаго латинскій предлогь in.

Кто такая была католичка, которой принадлежали эти молитвенные листы, о томъ узнаемъ изъ дальнъйшихъ молитвъ, такъ какъ уже на 6-мъ листъ, обращаясь къ архангелу Михаилу, моиящаяся въ своихъ словахъ: exaudi me miseram pro Petro ad te clamantem, призываеть покровительство архангела на раба Божія Петра. Молитва представляеть, быть можеть, по обычаю, раба Петра среди козней дьявола, окруженнаго врагами видимыми и невидимыми: libera Petrum famulum tuum ab insidiis diaboli et ab omnibus inimicis suis visibilibus et invisibilibus. Молитва къ Св. Еленъ, наконецъ, называетъ молитвенницу Гертрудою: intercede pro me famula tua Gertruda ad Dominum Deum ut per crucem Sanctam Domini Nostri ejusque Genitricis intercessionem... Sanctorum omnium nec non perpetuam Successionem mihi famulum tuum Petrum omnemque faciet. Многія подробности на листь 8-мъ и 8-мъ об. въ общихъ молитвенныхъ чертахъ упоминають о бъдствіяхъ жизни самой молитвенницы и ея сына Петра, на котораго мать призываеть благость и милосердіе Божіе. На страницѣ 9-ой об. помѣщено Рождество Христово — византійская миніатюра. На страниць 10-й — Распятіе. На страниць 10-й об.—

Спаситель, впичающій чету. На стр. 11-ой пом'єщевъ отрывокъ о лунныхъ дняхъ. На страницѣ 12-ой — отрывки колядника. На страницахъ 13 и 14 — вновь молитвы той-же Гертруды.

Изъ. этихъ молитвъ наиболѣе любопытная та, въ которой Гертруда, обращаясь «къ Святому Петру за Петра» съ молитвою, исповѣдуетъ его обычнообобщенные и даже преувеличенные грѣхи и пороки (пороки перечислены съ тою старательностью и съ тѣмъ разнообразіемъ, которое свидѣтельствуетъ, что это только молитвенная формула).

Всѣ эти листы отъ 7-ой страницы по 10-ую (писано по 22 строки) и отъ 11-ой 14-ую страницу (писано по 34 строки), образують двѣ тетрадки изъ сложенныхъ вдвое листовъ.

На страницѣ 15-ой помѣщается посвятительная миніатюра и начинается собственная Псалтырь, непрерывно идущая до 40 листа, на которомъ помѣщена 5-ая миніатюра, изображающая Богоматерь сз Младенцемз.

Все остальное вплоть до 203 листа составляеть латинскую псалтырь; на 203-емъ же листъ начинаются вновь молитвы тойже Гертруды. Къ Святой Дъвъ Маріи рго unico filio meo Petro «за единственнаго сына моего Петра». Далъе слъдуеть laetania universalis, затъмъ молитва къ Петру «за войско сына моего единственнаго Петра»: pro omni exercitu Petri unici filii mei.

На страницѣ 213-ой об. — молитва о здравіи сына Петра. Молитвенное поминаніе «за папу, князя нашего, императора нашего, епископовъ нашихъ и аббатовъ, за родственниковъ, братьевъ и сестеръ»; въ концѣ двѣ молитвы къ архангелу Михаилу и всѣмъ Святымъ за усопшихъ. Такимъ образомъ отъ листа 203 по 232-ой помѣщенъ молитвенникъ той-же Гертруды, какъ приложеніе къ Псалтыри въ концѣ ея.

Въ настоящее время можно почти безошибочно утверждать, что подъ католическимъ именемъ Гертруды владётельницею этой рукописи или, по крайней мёрё, этого молитвенника была жена великаго князя Изяслава Ярославича и мать его третьяго сына Ярополка Изяславича, бывшая польская княжна, быть можеть,

дочь Мечислава Второго или Болеслава Храбраго. Въ житіи Святого Антонія въ Патерикъ о ней разсказывается, что, когда преподобный Антоній быль вынуждень гибвомь великаго князя Изяслава уходить въ иную страну изъ Печерска: «обаче слышавши то, княгиня молеше князя прилежно, да не сгонить гнъвомъ своимъ рабовъ Божінхъ отъ области своея гніва ради Божія таковаго, яко-же бысть во отечествъ ея въ земли Ляхской по изгнаніи черноризцевъ. Бысть бо сія княгиня ляховица, дщерь Болеслава Храбраго» 1). Сынъ этой княгини Ярополкъ Изяславичь представляеть собою видную фигуру въ исторіи кіевскихъ удъльныхъ усобицъ и распрей за великокняжескій престоль. Онъ быль княземъ сначала въ Вышгородъ, затъмъ во Владиміръ-Волынскомъ. Былъ выгнанъ изъ Владиміра Ростиславичами; вновь туда посаженъ Владиміромъ Мономахомъ, съ которымъ былъ въ дружбь одно время, но затымь принуждень быль оть него же бъжать въ Польшу, при чемъ въ Луцкъ Мопомахъ взялъ въ пленъ мать и жену Ярополка. Въ 1085 году Ярополкъ вернулся изъ Польши и, помирившись съ Мономахомъ, сълъ опять во Владимірѣ. Изъ его личной исторіи извѣстно, что въ 1074 году онъ съ отцомъ своимъ Изяславомъ былъ въ Германіи у императора Генриха IV, который впоследстви быль женать на его сестре Параскевь. Въ томъ же году Ярополкъ быль отправленъ отцомъ своимъ къ папѣ Григорію VII и получиль отъ папы «съ согласія отпа и матери» россійскій престоль. Ярополкъ быль убить по дорогъ изъ Владиміра въ Звенигородъ 22 ноября 1085 (или 1086 года) и похороненъ въ ракъ въ Кіевской церкви Апостола Петра, которую самъ началъ строить и которая находилась при Димитріевскомъ мужскомъ монастырѣ. Православная церковь причислила Ярополка къ лику святыхъ (память его 21 ноября).

Начальная лѣтопись (по Радзивиловскому списку л. 117 об.) даетъ замѣчательную, для того времени, нравственную характери-

<sup>1)</sup> Графа А. А. Бобринскаго. Кіевскія миніатюры XI въка и портреть князя Ярополка Изяславича въ псалтыръ Езберта, архіепископа Трирскаго. Записки Имп. Рус. Арх. Общ. XII, 1—2, стр. 351—371.

стику князя Ярополка, пріуроченную къ смерти Изяслава и плачу по немъ сына Ярополка съ дружиною и всего города Кіева. Сынъ походиль во многомъ на отца, а быль самъ Изяславъ «мужъ взоромъ красенъ, теломъ великъ, незлобивъ нравомъ», крива ненавидяй, любяй правду; клюки же въ немъ не бъ, ни льсти, но прость умомъ, не воздая зла за зло; колько бо ему сотворища Кіяне, самого выгнаша, а домъ его разграбиша, и не возда противу тому зла;.... паки жъ брата его прогнаста и ходи по чужой земли блудя; и сидящу ему паки на столь своемъ. Всеволоду пришедшю побежену къ нему и нарече ему, колко отъ васъ пріяхъ; не вдасть зла за зло, но утъши и рече: ельма же ты, брате мой, показа ко мет любовь, въведя мя на столъ мой и нарекъ мя старешену собе, се азъ пе помяну злобы първыя; ты мне еси брат а я тобъ, положю главу свою за тя» и прочее все, какъ говорить летописець, по закону Божескому о техъ, кто «положить душу свою за други своя»... И далее, летопись разсказываеть, что после того, какъ утвердился великимъ княземъ въ Кіевъ Всеволодъ и посадилъ Ярополка во Владиміръ Волынскомъ придавши ему Туровъ, и после того, какъ въ лето 6592 приходиль Ярополкъ ко Всеволоду въ Кіевъ на великъ день, а въ его отсутствіе Ростиславичи захватили его владеніе, то посадиль его вновь на столь тоть же Всеволодь, а уже въ следующемъ году: «Ярополку, хотящу на Всеволода, послушавшю ему злыхъ советникъ», его, Ярополка, выгналъ Владиміръ Мономахъ, и онъ, покинувъ мать свою и дружину въ Луцкъ, бъжалъ самъ къ Ляхамъ, и взялъ Владиміръ мать Ярополка и жену его и привелъ ихъ къ Кіеву и им'єніе его взяли. Но уже въ следующемъ году Ярополкъ вернулся изъ Ляховъ, и помирились они съ Владиміромъ, и сълъ опять Ярополкъ во Владиміръ Волынскомъ, но просидбать тамъ Ярополкъ мало дней и пошелъ въ Звенигородъ и тамъ на дорогъ былъ умерщвленъ предательски, по наущенію злыхъ людей, въ то время, когда лежалъ въ повозкъ, своимъ же собственнымъ дружинникомъ-предателемъ Нерадцемъ, бъжавшимъ потомъ въ Перемышль къ Рюрику Ростиславичу. Летопись,

съ видимымъ собользнованіемъ, передаеть, какъ на встрычу убитому вышель весь Кіевъ, князья и бояре, митрополить и весь клиръ и всѣ Кіевляне и сотворили великій плачъ надъ нимъ со псалмами и пѣніемъ, провожая въ монастырь Святого Димитрія, гдѣ съ честью похоронили его въ ракѣ, въ церкви Святого Апостола Петра, «которую онъ самъ началъ строить декабря въ 5-й день». И вновь плачется лѣтопись о безвременной погибели невиннаго, жертвы людской злобы: «Многи вины пріимъ безъ вины, изгонимъ отъ братъи своея и обидимъ и разграбленъ, и прочее смерть горькую пріять ино вічній жизни сподобися; также бяше блаженный князь Ярополкъ: кротокъ, смиренъ, братолюбецъ, десятину дая Святьй Богородиць отъ всьхъ скоть своихъ и отъ житъ на вся лето. И моляше Бога всегда, глаголя: «Господи Боже мой Інсусе Христе, прінми молитву мою; дай же ми смерть, яку же вдаль еси братома моима Борису и Гльбу: оть чужею рукою, да омыю гръхи своя своею кровію и избуду суетнаго сего свъта мятежнаго и съти вражия. Его-же прошенія не лиши его благодати Богь и воспріять благая она, ихъ же око не виді и ухо не слыша, ни на сердци человъку не взыде, яже уготова Богъ любящимъ Его».

На основаніи исторических обстоятельствъ можно сдёлать догадку, что молитвенникъ и византійскія миніатюры были написаны для Гертруды, матери Ярополка, въ Луцкѣ или Владимірѣ-Волынскомъ, или вообще въ предёлахъ Польши и Галича. Такого рода догадка подтверждается типомъ рукописи и византійскаго письма миніатюръ. Рукопись, писанная въ Кіевѣ, имѣла бы совершенно иной пергаменъ, иные размѣры, иное письмо миніатюръ. Но настоящая догадка подтверждается еще третьею частью рукописи, тоже составляющей своеобразное приложеніе къ Псалтыри, на первыхъ 4-хъ страницахъ (вѣрнѣе 3-хъ, такъ какъ первая страница оставлена чистою). Этимъ приложеніемъ является календарь, съ поминальными записями, размѣщенный въ два столбца, по мѣсяцу въ каждомъ столбцѣ, и писанный сплошь волотомъ, какъ доказываетъ Зауерландъ, нъ началѣ XII или въ

концѣ XI столѣтія. По мнѣнію того-же изслѣдователя, календарь писанъ между 1145 и 1160 годами, въ одномъ монастырѣ въ Виртембергѣ, которому, по описямъ, былъ подаренъ псалтырь, писанный золотомъ женою Болеслава III, — дочерью русскаго великаго князя. Псалтырь въ 1229 году попала въ руки святой Елисаветы Венгерской, дядя которой, патріархъ Аквилеи, получилъ отъ нея эту рукопись для собора въ Чивидале, гдѣ находилась его резиденція.

### II.

Переходимъ къ разбору отдъльныхъ византійскихъ миніатюръ.

Первая миніатюра (таблица I) представляеть апостола Петра, стоящаго лицомъ къ зрителю, молитвенно обращающихся къ нему Ярополка съ его женою и принавшую къ его ногамъ мать Ярополка. Миніатюристь, видимо, стремился сочетать обычную форму написанія двухъ буквъ In съ растительною орнаментикой, которую онъ же привыкъ употреблять или видёть въ византійскихъ иниціалахъ. Онъ не хотель ограничиться единственно фигурами, такъ какъ тогда буква и совершенно была бы непонятна и не получилось бы формы буквы I. Такова причина, почему онъ, соблюдая схему начертанія буквы І, въ тоже время придаваль ей волнистую растительную линію. По требованіямъ обычая, онъ окружиль весь золотой фонь миніатюры особаго рода полоской или рамкой, украсивъ ее зигзагомъ. Вверху и внизу эта каемка образуеть особые лилейные концы (византійскій кринг), которыхъ назначение еще сильнъе напомнить ту же букву. Золото, наложенное на фонъ, не вполнъ передаетъ византійскую технику: оно настолько бледно, белесовато и даже отдаетъ зеленью, что на немъ бѣлыя буквы весьма слабо видны. Всѣ надписи, поэтому, мы передаемъ на снимкъ въ краскахъ, такъ какъ въ нихъ заключенъ спеціальный интересъ. Нимбъ апостола Петра и всъ контуры его гиматія штрихованы темно-лиловою, иміношую коричневый оттінокъ, краскою, — стало быть, это древній пурпуръ, и гиматій

апостола предполагается пурпуровымъ, т. е. темно-лилово-коричневымъ; но въ тоже время эта одежда до такой степени обильно покрыта золотыми пробълами или оживками, что можеть быть сочтена (ошибочно) золотою. Хитонъ апостола имбетъ темносиній цвёть съ такими же золотыми проб'ілами. Правая рука апостола, выдвинутая впередъ и слегка вправо, скрыта пазухою гиматія и сложена въ знакъ благословенія въ формѣ, такъ называемаго, двуперстія. Такая форма благословенія обычна во второй половинъ XI стольтія для изображенія Спаса Вседержителя и извъстна во многихъ мозаикахъ. Далъе апостолъ держитъ въ л'вой рук'в свитокъ и связку ключей — сочетание не совсемъ обычное, но въ данномъ случат ключи приписаны, въ зависимости отъ стоящаго рядомъ текста: Sancte Petre, princeps apostolorum, qui tenes claves regni celorum. Общій рисунокъ фигуры апостола страдаеть схематизмомъ, непониманиемъ формы и представляеть искажение византійскаго шаблона. Всё эти недостатки особенно выступають въ очеркъ одежды, въ спутанности складокъ и контурь самой фигуры, напр. на правой ея сторонь. Рисовальщикь, видимо, скопироваль фигуру апостола съ другой, не греческой, а также латино-византійской рукописи. Онъ сохраниль всё причудливые изгибы и переломы складокъ, но не быль въ состояніи разобраться въ расположении гиматія; достаточно посмотрѣть, какъ спутана складка пазухи, отъ которой широкая полоса гиматія должна переходить на левое плечо, чтобы понять, какъ напуталъ рисовальщикъ, передавая свою прорись въ миніатюръ. Складка гиматія на груди слита со складками хитона, отчего получилась уродливая безмыслица. Красиво переброшенный съ леваго плеча конецъ гиматія въ настоящее время переръзанъ на самомъ плечь, тогда какъ въ оригиналъ онъ, въроятно, спускался гораздо ниже. Самая голова апостола уже не даеть чисто византійскаго типа апостола, который мы знаемъ въ Х, ХІ векахъ. Курчавость волосъ на головъ апостола представлена такъ условно, что гораздо более отвечаеть типу курчавых волось великомученика Георгія, чёмъ Генисаретскаго рыбаря. Въ византійскихъ оригиналахъ

(ихъ множество, но лучшимъ и наиболъ крупнымъ образцомъ мы можемъ считать изображение апостола Петра при входъ въ церковь монастыря Хора — нынъ мечеть Кахріз-Джами въ Константинополъ-о которомъ приходилось говорить по разнымъ поводамъ неоднократно 1) волосы апостола представляютъ короткія, слегка взъерошенныя, разбросанныя вдоль головы, отдёльныя космы; онъ имъють жесткій, однообразный, энергичный характеръ; это волосы простого, нъсколько грубаго, прямого и ръшительнаго человека. Въ датинской миніатюре, вместо этого представлены схематическіе ряды, закрученныхъ въ колечки или кружки, волосъ съ характеромъ негритянской шевелюры, только сёдые. Такую же форму простой, можно сказать, мужицкой бороды, представляетъ собою борода апостола въ мозанкъ монастыря Хора, тогда какъ въ настоящей миніатюрь этотъ грубо пылкій характеръ совершенно отсутствуеть, и, вибсто того, получилась какая-то коротенькая, незначительная борода. Въ мозаикъ монастыря Хора мы видимъ въ типъ апостола Петра большіе, глубоко сидящіе, но ясные и дальнозоркіе глаза рыбака; мы находимъ также слегка загнутый, короткій семитическій носъ; наивно приподнятыя, съ выраженіемъ грубой простоты, довольно толстыя губы, а въ общемъ очеркъ лицевого овала можемъ наблюдать, передаваемую въковымъ преданіемъ, реальную физіономію честнаго и глубоко вірующаго рыбака съ его характернымъ, почти квадратнымъ, контуромъ лица. Ничего подобнаго и ничего характернаго въ латинской миніатюрь мы не находимъ. Здёсь это обще-типичное лицо византійскаго святого, съ сумрачнымъ пониженіемъ бровей, уставленнымъ въ сторону взглядомъ, сухимъ и совершенно прямымъ носомъ и столь же сухими губами. Апостолъ представленъ стоящимъ посреди зеленаго цвътущаго луга, по которому разбросаны ярко сверкающіе алые цвіточки; къ ногамъ его припадаеть, обнимая руками и готовясь лобызать

<sup>1)</sup> Византійскія эмали собранія А. В. Звенигородскаго, стр. 271. Византійскія церкви и памятники Константинополя, стр. 187.

левую ногу, женская фигура. Последнее обстоятельство можеть служить весьма любопытнымъ указаніемъ, если-бы только удалось со временемъ вполнъ провърить такую догадку. Въ самомъ дъль, если мы встръчаемъ изображение припавшихъ къ ногамъ Спасителя и Богоматери съ Младенцемъ въ древне-христіанскомъ искусстве и въ византійскомъ періоде, то мы решительно не помнимъ случая подобнаго изображенія передъ Святыми и апостолами. Весьма, поэтому, возможно, что изображавшій, въ настоящей миніатюрь, върующую католичку, рисовальщикъ уже зналь о существованіи обычая цёлованія ноги статуи апостола Петра, находящейся въ Ватиканской базиликъ. Извъстно, что эта статуя, въ прежнее время, считалась произведениемъ V столетия, а обычай цёлованія ея ноги, идущимъ изъ глубокой древности; между тімь, въ новійшее время явилось предположеніе, что эта статуя относится уже къ XIII вѣку и представляетъ произведеніе школы Арнольфо Ди-Камбіо. Гипотеза эта, не оправдываемая и со стороны стиля произведенія, можеть быть заподозрвна нынв въ силу некотораго свидетельства нашей миніатюры. Для полноты разъясненія должно прибавить, что, конечно, статуя апостола Петра представляеть его сидящимъ и что современная постановка этой статуи на высокій пьедесталь, дозволяющій ціловать ногу каждому подходящему стоя, относится уже къ XVII стольтію, ко временамъ папы Павла V, перенесшаго статую въ Ватиканъ изъ монастыря Святого Мартина.

Изображеніе семьи князя Ярополка составляєть предметь главн'єйшаго интереса для русской археологической науки въ данныхъ миніатюрахъ и по детальности изображенія заслуживаєть сначала описанія, а зат'ємъ уже аналитическаго разсмотрієнія.

Надпись надъ головою Ярополка, выполненная бълилами по золоту на половину греческая и на половину славянская 1):

# ὁ ΔΙΚΕΟς ΜΡΟΠЪΛΚ •

<sup>1)</sup> Что, однако, значить такое титулованіе русскаго великаго князя, въ дан-

Ярополкъ стоитъ, воздевши обе руки къ апостолу и поднявши голову. На головъ князя золотая корона — шапка, состоящая изъ широкаго обруча или стеммы, украшенной каменьями и обнизанной по каймамъ жемчугомъ. Надъ стеммою имъется полукруглый, очевидно, мягкій, изъ золотой ткани, верхъ или колпакъ, также украшенный камнями и обнизанный жемчугомъ, при чемъ низанье, в роятно, д рить весь полукруглый верхъ или коническую шапку на 4 части, которыя и украшены соответственно камнями. Рисовальщикъ, для краткости, ограничился изображеніемъ только одного низанья или одной низки жемчуга, протянувшейся ото лба къ затылку и на этомъ полукругѣ сдѣлалъ, однако, поперечную низку и внутри ея посадиль большой сапфиръ, обнизанный жемчугомъ. Волосы князя, выбивающіеся изъ подъ шанки, сдъланы рыжеватаго цвъта, т. е. красновато-каштановаго оттънка — обстоятельство, нелишенное интереса для вопроса о первомъ варяжскомъ родъ русскихъ князей. Но изображенный рисовальщикомъ типъ въ лица Ярополка мало отличается отъ обычнаго византійскаго типа, а именно: представляеть тёже большіе красивые глаза, тоть же слегка орлиный нось, малыя губы, сочные тона, телесныя краски. Напротивь того небольшая, округлая, опушающая подбородокъ князя бородка, опять удержала, очевидно, характерный признакъ — она того же рыжеватаго цвета. На князе надеть малиновый кафтань, съ широкимъ оплечьемъ и широкимъ поясомъ, а по подолу съ широкою каймою: оплечье, поясъ и нижняя кайма изъ золотной ткани и убраны драгоцівными камнями, сапфирами и рубинами. Кафтанъ, по переду разрёзной, окаймленъ по разрёзу съ двухъ сторонъ золо-

номъ случаћ, на основаніи извъстныхъ уже матеріаловъ, сказать ръшительно не возможно. Единственно, съ чъмъ можно сравнить подобное общее прославленіе князя, это прибавка термина κραταίος κъ ῥήξ, данная королю Сициліи приблизительно въ тоже время. Возможно также, что терминъ δίκαιος прикрываетъ собою санъ, принятый Ярополкомъ при папскомъ дворѣ или даже при католической церкви, но все не можеть идти дажъе догадокъ. Тъмъ не менъе, терминъ и его надписаніе вполнъ во вкусахъ и обычаяхъ времени.

тымъ галуномъ, шириною приблизительно одинаковой съ галунами, находимыми въ древне-русскихъ кладахъ и гробницахъ
князей великокняжескаго періода. Кафтанъ сшить, повидимому,
изъ одноцвѣтной бархатной шелковой парчи аксамита, съ вотканными по немъ, по всей матеріи, золотыми кринами. Эта ткань,
употреблявшаяся для парадныхъ византійскихъ облаченій, спеціально извѣстна, какъ мы увидимъ, въ X и XI столѣтіяхъ. На
ногахъ князя надѣты красные башмаки, въ древнее время бывшіе
регаліею византійскихъ императоровъ, затѣмъ болгарскихъ царей,
а потомъ европейскихъ королей и западныхъ правителей безъ
различія. Особенно должно отмѣтить, что князь не имѣеть никакой мантіи, ни лорона. На рукавахъ кафтана, около плечъ,
имѣются двѣ золотыя полосы, а около кистей золотыя наручи.
Кафтанъ, надѣтый на князя, имѣетъ рукава узкіе и по нимъ можетъ быть названъ «кабатомъ».

Жена великаго князя представлена въ облачении, болье чинномъ, сложномъ и пышномъ, чъмъ у него самого. На ней надъто голубое верхнее платье, по подолу украшенное широкою золотною полосою, убранной камнями. Поверхъ платья накинута сзади и пропущено по объимъ плечамъ парадное одъяніе, называвшееся у византійцевь лорома; это родъ плата, который съ плечь по груди спускается къ поясу и имъ плотно закрепляется на теле, при чемъ длинный конецъ пропускается изъ подъ пояса и перегибается около праваго колена, и затемъ перекидывается на левую руку, а въ данномъ случае закрепляется подъ темъ же поясомъ. Мы увидимъ впоследствии въ анализе этого облачения, что жена князя имъеть на себъ облаченіе, такъ называемой лоратной патриціанки византійского двора. На рукахъ княгини украшенныя каменьями золотыя наручи. Голову княгини покрываеть, во-первыхъ, вокругь всего овала обходящій чепецъ, очевидно, наглухо закрывающій волосы тонкою шолковою матеріей и по краямъ волосъ стягиваемый, вокругъ всей головы, шнуркомъ, такъ что чепецъ по переду образуетъ своего рода валикъ изъ волосъ, — византійская мода, о которой я уже имъль случай говорить подробно въ другомъ мѣстѣ¹). Цвѣть чепца блѣдно-розовый; обыкновенно же въ византійскихъ миніатюрахъ этоть чепецъ представляется изъ полосатой арабской шелковой матеріи, на которой цвѣтныя полосы идутъ, какъ на полотенцахъ, поперекъ ткани, а голова обвязывается этой матеріею въ длину, почему весь валикъ представляется подѣленнымъ поперечными полосками. Далѣе, на голову надѣта большая, изъ золотной ткани, башенной формы, корона, отвѣчающая позднѣйшему кокошнику; корона украшена драгоцѣными камнями, а верхъ ея раздѣланъ зубчатыми треугольниками, среди которыхъ въ промежуткахъ, на шпенькахъ (сшяхъ), укрѣплены драгоцѣнные камни, повидимому, лалы; затылокъ прикрытъ ниспадающей съ короны на спину легкою фатою или покрываломъ. На ногахъ княгини надѣты также красные башмаки. Поясъ, которымъ стянутъ золотой лоръ, также краснаго цвѣта.

Павшая къ ногамъ апостола фигура матери Ярополка, сохранилась, къ сожальнію, не вполнь и можеть быть различима ясно только на оригиналь. Между тымь, какъ увидимь ниже, ея облаченіе им'веть для нась крайне важное, исторически-принципіальное значеніе. А именно, на оригиналь ясно видимъ, что мать Ярополка одъта въ малиновый ферязь, поверхъ котораго имъется и виденъ, какъ своего рода покровъ, или даже покрышка изъ толстой парчевой, несгибающейся въ складки матеріи, — верхняя мантія или великокняжескій плащъ. Эта мантія охватываеть всю фигуру сзади, застегнута на груди круглою фибулою и сдёлана изъ золотной парчи, вышитой малиновыми кругами, безъ всякаго въ нихъ рисунка (въроятно, по трудности передачи подобныхъ рисунковъ въ мелкихъ кругахъ)<sup>2</sup>). Часть золотой мантіи видна и подъ фигурою, но такъ какъ на ней круговъ нътъ, то можно думать, что это золотой исподъ мантіи. Лицо княгини настолько молодое, что совершенно не отвѣчаетъ представленію матери сороко-

<sup>1)</sup> Русскіе клады. І, стр. 208-9.

<sup>2)</sup> Разборъ подобныхъ рисунковъ на мантіяхъ см. въ Гл. III.

лѣтняго князя и, очевидно, ничего не имѣетъ портретнаго. На головѣ княгини такой же чепецъ и матерчатое покрывало съ цвѣтами, къ сожалѣнію, едва различимое, такъ какъ въ этой части гуашь миніатюры почти совсѣмъ осыпалась; по затылку, повидимому, спускается на спину легкая фата, какъ и на головѣ княгини. Золотыя наручи и красные башмаки остаются тѣ-же.

Таблица II. Следующая миніатюра, помещенная на девятомъ листе, представляеть своеобразную орнаментальную заставку, подобную которой мы встречаемъ не разъ въ среде выходныхъ византійскихъ миніатюръ.

Хорошимъ образцомъ для сравненія можетъ служить выходная миніатюра рукописи словъ Григорія Богослова, въ библіо-



1. Миніатюра ркп. І. Богослова въ библ. Синайскаго м. № 339, XII в.

текъ монастыря Синайской горы, за № 339, XII вѣка: на этой миніатюрь представленъ (рис. 1), лицевой фасадъ большого купольнаго храма и вътоже время монастыря, пристроеннаго къ храму и опоясывающаго большимъ корпусомъ келій этотъ храмъ вокругъ. Видны четыре или пять куполовъ, на круглыхъ барабанахъ, и нъсколько башенъ, увънчанныхъ четырестопирамидальными ронними крышами. Эти башни, иныя входныя, другія настыныя, расположены въ своеобраз-

номъ, нѣсколько хаотическомъ, безпорядкѣ. Внизу видимъ открытые внутрь портики, съ растеніями и цвѣтами, въ нихъ густо насаженными; повсюду видны окна и двери, мраморныя балюстрады и разпообразныя украшенія и стѣны различной кладки.

Подъ среднимъ куполомъ представлено мозаическое изображеніе Богоматери съ Младенцемъ, сидящей на престолъ. Вся средина этой архитектурной заставки занята орнаментальною аркадой, внутри которой изображенъ пишущимъ Григорій Богословъ. Эта аркада поставлена на субструкцію изъ стыть, сложенныхъ въ

рустику, съ открытыми внутрь арками, передъ которыми поставлены журчащіе фонтаны. Вся пестрая, претендующая на пышность, орнаментика имбеть, стало быть, своею задачею использовать архитектурные комплексы монастырскихъ зданій, въ видѣ выходныхъ заставокъ 1).

Наиболье упрощенную форму такой заставки (рис. 2) мы находимъ въ Изборникъ великаго князя Святослава Ярославича 1073 года <sup>2</sup>), при томъ въ двухъ выходныхъ миніатюрахъ,



2. Выходная миніатюра «Изборника» 1073 года.

представляющихъ схему купольнаго храма о трехъ (видимыхъ) куполахъ, съ раскрытой напереди аркадою, внутри которой видна группа Святителей (во главъ ихъ св. Василій В.) и Святыхъ.

<sup>1)</sup> Путешествіе на Синай въ 1881 году, стр. 143 — 152.

<sup>2)</sup> См. изданіе *Изборника* (факсимиле) Общества Любит. др. Письменности, 1880 года.

Эти выходныя миніатюры назначены для честнаго прославленія вськъ тыхъ отцевъ и учителей церкви, творенія которыхъ цылькомъ или въ отрывкахъ, или въ краткомъ изложеніи переданы въ богословской и историко-библейской частяхъ этой замібчательной энциклопедіи. Форма заставки, въ данномъ случать, не только весьма характерно упрощена, но и приведена къ одному декоративному пошибу, который, кратко говоря, должно считать русскою передёлкою византійскаго орнамента (подробный разборъ орнаментальныхъ формъ заставокъ Святославова Изборника, и настоящей миніатюры надбемся сдблать впоследствій). Замбтимъ только, что изображенныя въ нашей заставкъ архитектурныя формы, пожалуй, болье напоминають Изборникь Святослава, чёмъ собственно византійскую миніатюру рукописи Григорія Богослова. Такое сближеніе открывается прежде всего въ схематической орнаментальной формъ самой заставки у половъ и двухъ башенъ и въ особенности въ средней широкой каймъ, украшенной разводами съ крупными цветами въ кругахъ, повторяемыми въ заставкахъ Изборника Святослава. Въ среднемъ тябль заставки и въ средней комарь расположено затьмъ, по обычному византійскому переводу, Рождество Христово; сверху съ небесъ сіяющая звъзда посылаеть лучи внизъ на землю; по сторонамъ луча видны два ангела, поющіе «Слава въ Вышнихъ Богу»; внизу группа четырехъ ангеловъ, также славящихъ миръ на землъ и благоволеніе въ людяхъ, преклоняются предъ Богоявленіемъ. Одинъ изъ ангеловъ, именословно благословляя, благовъствуетъ пастуху, поднявшемуся на холмъ. Холмъ въ срединъ раскрыть, представляя вертепъ или пещеру. Въ пещеръ видны богато украшенныя драгоценными камнями ясли, а въ нихъ спеленутый Младенецъ. Изъ ясель берутъ себъ пищу волъ и оселъ. Въ сторонь на матрась полулежить Богоматерь. Къ вертепу подходять трое волхвовъ въ персидскихъ костюмахъ и шапочкахъ, трехъ возрастовъ, неся подарки. Внизу слева, подъ горою, въ полудремлющей позъ, но поднявъ голову вверхъ и какъ-бы прислушиваясь къ ангельскому славословію, сидить Іосифъ. Въ сторонъ

оть него въ купели бабка Соломея, держа ребенка, пробуеть въ купели воду. Всэль на кольнахъ стоить служанка, держа одежды. Какъ видно изъ всего, композиція Рождества представляеть самыя обычныя или общепринятыя, въ позднейшемъ византійскомъ искусствь, иконографическія формы. Главнъйшій интересъ въ этихъ формахъ представляеть отдёление двухъ ангеловъ въ верхнюю аркаду, при чемъ тема Рождества отдъляется отъ ея дирическаго придатка въ видъ извъстного (Слава въ вышнихъ Боги) славословія или п'єсноп'єнія. Повидимому, рисовальщикъ быль не простой каллиграфь, ограничивающийся исключительно копированіемъ и раскраскою чужихъ композицій, но быль мастеромъ иконописиеми и, какъ всё греческіе и русскіе иконописцы (миніатюристы тожъ), умѣль использовать типичную композицію на самыхъ разнообразныхъ фонахъ, то расширяя, то стёсняя, раздъляя и соединяя всевозможныя, положенныя въ извъстной сцень, группы. Мы уже не разъ имьли случай обращать вниманіе интересующихся русско-византійскою археологіей и народными искусствами, на ту ловкость мастерства, съ какимъ ремесленникъ исполнитель управляется въ своей сферф, коль скоро онъ имбеть въ своемъ распоряжении типичный шаблонъ. Достаточно имъть итсколько случаевъ непосредственнаго наблюденія надъ нашими мастерами - иконописцами, чтобы убъдиться въ томъ, весьма существенномъ обстоятельствъ, что эти мастера никогда не исполняють копій въ точномъ смыслѣ этого слова. Разумъется, извъстное исключение составляють, напримъръ, переводы крупныхъ икопъ, при томъ одноличныхъ, при исполненіи которыхъ еще можно говорить о копіи, хотя и въ нихъ, въ концѣ концовъ, мастеръ-иконописецъ выполняеть лишь въ отдаленной части копію древней иконы, а главнымъ образомъ воспроизводить привычный ему шаблонъ. Что же касается мелкихъ сценъ или вообще многоличныхъ икопъ, какъ напримѣръ, праздниковъ и тому под., то въ этой средъ иконникъ, переведя на левкасъ свой рисунокъ, въ общихъ чертахъ фигуръ, коль скоро онъ вполнъ подходить, затемъ выполняеть фигуры въ подробностяхъ по темъ

пріемамъ, и въ техъ формахъ, къ которымъ онъ привыкъ. Такимъ образомъ, рисунокъ его можетъ быть различныхъ стилей: фряжсскій, строгановскій или даже академическій, но исполнять его онъ будеть своими пріемами: у него не только есть обычный, въ памяти укрыпившійся, рисупокъ фигуры мужской, женской, стоящей, сидящей, апостольской, святого, преподобнаго, но также и усвоенный имъ пріемъ для изображенія одеждъ, ихъ складокъ, украшеній, головъ, волосъ, носа, и рышительно всыхъ деталей, которыя онъ изучиль въ своемъ мастерстве, въ течение многихъ лъть и которыя стали для него обычнымъ шаблономъ. Мало того, настоящій мастерь никогда не стеснится выполнить известный праздникъ въ какомъ угодно полъ, съузить или его расширить, расположить фигуры такъ или иначе, смотря по требованіямъ заказчика. Вотъ почему мы считаемъ особо важнымъ выяснять по разнымъ поводамъ то обстоятельство, что все безчисленные переводы иконографическихъ темъ византійской и русской иконописи вовсе не составляють механических копій, но сопровождаются безконечными варіаціями каждой темы въ различныхъ мелочахъ, и для одного, положимъ, Рождества Христова, легко можно было бы найти или подобрать разомъ сотню такихъ варіацій и объявить ихъ переводами этого сюжета. Пусть желающіе просмотрять съ этой точки эрфнія, какъ, напримфръ, располагаются въ миніатюрахъ и иконахъ группы и фигуры ангеловъ въ небесахъ, двухъ группъ ангеловъ на землъ, ангела, говорящаго съ пастыремъ или сходящаго къ двумъ пастырямъ, группы волхвовъ, омовеніе Младенца и т. п. Даже положеніе Божіей Матери, то лежащей, то сидящей на приподнятомъ матрасъ, отличается крайнимъ разнообразіемъ. Въ настоящей миніатюрь она представляется полудремлющей, въ другихъ миніатюрахъ она сидить и какъ бы собирается брать руками спеленутаго Младенца и пр. и пр. Между тымъ нельзя отрицать, что въ основу всыхъ этихъ изображеній ложится опреділенный и, въ своемъ роді, неизмінный шаблонь, но этоть шаблонь слідуеть понимать по своему, въ предълахъ своеобразнаго мастерства. Въ заключение этого

описанія следуеть указать еще на орнаментальный придатокъ къ миніатюрь: внизу, по объимъ сторонамъ заставки, миніатюристь представиль двухъ львовъ, которые, поднявъ голову и приподнявшись, какъ бы смотрять на свершающееся событіе, служа въ тоже время стражами народившагося Царя. Одна изъ фигуръ льва представляеть и характерное положение переброшеннаго черезъ заднюю ногу хвоста: этотъ левъ, стало быть, какъ мы знаемъ изъ многихъ другихъ памятниковъ, византійскаго происхожденія. Но львы сділаны въ оригиналі золотыми, и миніатюристь взяль ихъ изъ такой миніатюры, въ которой эти львы играли роль статуй и тамъ подъ ними были, конечно, пьедесталы, а въ настоящемъ случать, онъ эту важную деталь, по непониманію, опустиль и формамъ зверей придаль совершено излишнюю въ статуяхъ резвость. Отсюда мы, пожалуй, можемъ заключить, что этотъ иконописецъ присяжнымъ миніатюристомъ не былъ и за это дело взялся, быть можеть, въ виде исключенія. На ту же тему придется говорить и впоследствіи.

Письмо миніатюры отличается мутно-грязноватымъ колоритомъ, хотя лица еще чистаго и хорошаго тона, и гуашь сравнинительно мало лупится.

Таблица III. На 10-мъ листе рядомъ съ предыдущею миніатюрой, исполнено декоративное тябло, съ изображеніемъ Распятія въ среднемъ щите, и четырьмя Евангелистами вокругъ этого крестообразнаго щита, образующее, такимъ образомъ, вмёсте съ каймою, нёчто въ роде рисунка Евангельскаго оклада. Но, какъ съ точки зрёнія иконографической, такъ даже въ орнаментальномъ цёломъ, этотъ рисунокъ не даетъ строгой византійской композиціи; такъ напримёръ: крестообразный щить въ срединё не отвёчаетъ вовсе приставленнымъ къ нему въ уголкахъ большимъ кругамъ: они слишкомъ велики, къ даннымъ уголкамъ совершенно не подходятъ и, мало того, фигуры, въ нихъ помёщенныя, намёренно наклонены (предполагается — по направленію къ Распятому, но это подходитъ только къ верхнимъ кружкамъ), и затёмъ эти центральныя пять фигуръ окаймлены

обыкновеннымъ бордюромъ, который фигурѣ совсьмъ не отвъчаеть. Въ иконографическомъ отношении: Распятие, конечно, можеть быть помъщено на окладъ, какъ центральная сцена изъ Евангелія: такъ, напримеръ, мы часто встречаемъ Распятіе на грузино-византійскихъ серебрянныхъ окладахъ, а сочетаніе Распятія съ четырьмя Евангелистами на крестахъ также діло обычное, но тамъ при этомъ или изображается одинъ Распятый, или только Марія и Іоанпъ, тогда какъ здісь «Распятіе» представлено въ видъ сложной исторической сцены, а не одной фигуры Распятаго. Затёмъ, въ этой миніатюрё мы находимъ нёкоторый специфическій характеръ эмалевой живописи въ ея византійскомъ родъ, т. е. эмали перегородчатой. Сцена Распятія въ особенности напоминаеть эмалевые образки, какъ разъ такого размѣра, на особыхъ щиткахъ, укръплявшіеся въ окладахъ. Самый характеръ складокъ, извъстный схематизмъ и въ особенности нъкоторая короткость фигуръ, преимущественная выдълка деталей и мелочей. сравнительно съ общимъ рисункомъ, также отличаеть собою эмалевыя издёлія. Слёдуеть наконець имёть въ виду каемку этого средняго щитка: ея чисто эмалевый характеръ ясно выдается мелкимъ штучнымъ наборомъ разноцветныхъ крестиковъ, набранныхъ по бордюру. Насколько подобный рисунокъ понятенъ въ эмалевомъ издълія, составленномъ изъ яческъ, механически наполняемыхъ эмалевою массою, на столько, напротивъ того, пепонятенъ выборъ подобнаго рисунка для работы кистью. Четыре медальона Евангелистовъ имъютъ цвътные пестрые фона, ръшетчатые, въ видъ трельяжа, которымъ прикрыто поле цвътовъ, то розовыхъ, то голубыхъ, темныхъ и свётлыхъ: вновь рисунокъ, вполнъ натуральный для эмали и, прямо сказать, небывалый въ миніатюрной живописи. Эти пестрые фоны лізуть, что называется, на первый планъ и мѣшають дать себѣ отчеть въ прекрасныхъ ликахъ Евангелистовъ. Затемъ, любопытные орнаменты заполняють получившиеся промежутки. Верхній и нижній изъ схематизованныхъ, въ видъ развода, цвътовъ, или върнъе лепестковъ, напоминаетъ близко орнаментику тъхъ-же заставокъ

Святославова Изборника. Прочіе орнаменты, сдёланные изъ комбинаціи того-же голубого и розоваго цвётовъ, любопытные своей рёдкостной формой, въ видё двухъ охваченныхъ кольцомъ листьевъ аканеа, здёсь приходятся совершенно не на мёстё. Наконецъ, — кайма, набранная изъ круговъ, съ тёми-же крестиками въ кружкахъ, крестообразно расположенными на каждомъ щиткё, вновь обычнаго эмалеваго рисунка и, по своему характеру, страннаго и труднаго въ миніатюрѣ. Въ цёломъ миніатюра даетъ впечатлёніе мало гармоничное, благодаря преобладанію въ ней красноватаго тона и пестротѣ голубыхъ, розовыхъ, темно-зеленыхъ, малиновыхъ и бёлыхъ орнаментальныхъ деталей. Такова эта миніатюра съ точки зрёнія декоративной, и такой-же сборный характеръ имѣетъ она и по отношенію къ иконографическому содержанію.

Средняя сцена Распятія, изъ всёхъ настоящихъ миніатюръ, носить на себё наиболе обычный характеръ и скоре напоминаетъ
латинскія копіи греческихъ оригиналовъ, чёмъ собственно византійскую миніатюру. Не даромъ ея общій ремесленный пошибъ
отвёчаетъ скоре эмалевымъ издёліямъ, чёмъ работамъ кистью.
Весь рисунокъ сцены настолько извёстенъ, что, не имёй онъ, въ
данномъ случае, особаго стилистическаго значенія, важнаго для
рёшенія нашихъ русскихъ историческихъ вопросовъ, было-бы
излишне отводить его разбору сколько нибудь мёста въ описаніи.
Достаточно бёгло просмотрёть позы предстоящихъ Распятому,
рисунокъ лицъ и складки ихъ одеждъ, преувеличенную экспрессію
въ ихъ движеніяхъ, чтобы оцёнить достоинство самаго изображеція. Но, имёя нужду въ точномъ выводе, по вопросамъ стиля
нашихъ миніатюръ, мы должны этотъ выводъ искать въ различныхъ деталяхъ сцены.

Во-первыхъ, въ отличіе отъ обычнаго иконографическаго состава сцены Распятія, въ миніатюрахъ, эмалевыхъ иконахъ и образкахъ, наконецъ, эмалевыхъ крестахъ, мы въ данномъ случаѣ не находимъ послѣдняго обращенія Спасителя къ Матери и ученику, которое обозначается извѣстною греческою надписью на

слова: «Мати, се Сынъ Твой» и пр. Въ нашей миніатюръ изображень моменть последующій: глаза Спасителя уже закрыты, изъ ребра Его бьеть струя крови, падающая въ чашу, что въ рукахъ кольнопреклоненной женской фигуры. Богоматерь простираеть къ Распятому объ руки, сзади нея стоять двъ жены Мироносицы. По другую сторону скорбить Іоаннъ, юный апостоль, прижимая правую руку къ головь, а львую къ груди; изъ за него съ горестью взираеть на Распятаго сотникъ Лонгинъ: сзади видна годова Госифа Ариманейскаго. По сторонамъ главы Распятаго видны солнце и луна, въ видъ двухъ головъ, безъ окружающихъ эти головы обычно медальоновъ. Голгова представлена въ виде низенькаго холма, внутри котораго, въ раскрытой темной нещеръ, видна глава Адамова. По такому составу и по самымъ формамъ исполненія, наше изображеніе оказывается особенно близкимъ къ мюнхенскому эмалевому окладу древохранительницы, исполненному въ XI или въ самомъ началѣ XII стольтія 1). Различіе двухъ изображеній ограничивается тімъ, что въ мюнхенскомъ окладі приведена греческая надпись, хотя глаза Спасителя полуоткрыты и изъ ребра Его льетъ въ фіалъ, стоящій на землі, струя крови. Далье, на мюнхенскомъ окладъ, есть четыре скорбныхъ ангела въ небесахъ и три воина, дълящіе между собою ризы. Затьмъ, разбирая въ обычномъ порядкъ детали изображенія, находимъ следующія особенности: кресть Спасителя представлень темнокоричневаго цвъта дерева, съ темно-фіолетовымъ оттънкомъ въ теняхъ. Онъ иметъ на верху доску для надписи или титула, внизу — широкую доску, какъ подножіе, ненаклоненное, а совершенно ровное; хотя наклоненіе совершилось уже около XI вѣка, и именно въ зависимости отъ неумѣнія изображать въ перспективѣ широкую дощечку. Тъло Распятаго, страдальчески-худое, слабо изогнуто; голова Спасителя представляеть еще древній типъ, съ округлой бородою; оно покрыто единственно препоясаніемъ. Въ предстоящихъ фигурахъ следуетъ обратить внимание на корот-

<sup>1)</sup> Исторія и памятники византійской эмали, стр. 184.

кость пропорцій и оригинальный конець гиматія, спускающійся съ руки апостола Іоанна. Наиболье любопытною деталью всего изображенія является жена, принимающая въ потиръ или чашу, поддерживаемую на шитомъ полотенць, кровь Христову. Эта жена представлена въ богатомъ облаченіи краснаго цвьта и окутана поверхъ пестрою восточною фатою или шарфомъ; тыть же пестрымъ полотенцемъ она окутала ножки потира. На головь ея надыта высокая золотая корона или кокошникъ. Вны всякаго сомнынія, образъ жены этой есть образъ аллегорическій; если не самой церкви, такъ какъ голова ея не заключена въ нимбъ, то синагоги, принимающей кровь Христову. Надъ крестомъ имъется, по объимъ сторонамъ его, обычная надпись: Н СТАУ РОС'С.

: Намъ остается еще сказать нъсколько словъ о самыхъ изображеніяхъ четырехъ Евангелистовъ, которые еще сохраняютъ лучшіе характерные типы Евангелистовь, созданные византійскимъ искусствомъ. На Евангеліяхъ написаны ихъ имена: ХУКАС МАРКОС IWA МАРФЕО 1), но Іоаннъ Богословъ и Евангелисть Матеей оказываются почти тождественными и, стало быть, переводъ, съ котораго миніатюристь браль свой образецъ, быль уже изъ десятыхъ рукъ и искаженный. Единственная, съ трудомъ наблюдаемая, разница видна въ очеркъ лба и волосъ. По прежнему, въ одеждахъ варівруются голубой хитонъ и желтокоричневый гиматій, или наобороть. Евангелисть Маркъ, въ отличіе отъ обычнаго типа, представленъ съдоватымъ, волосы черные съ просъдью, одъть въ синемъ и зеленомъ. Лука имъетъ. обычное для него, гуменцо. Онъ облаченъ въ голубомъ и красномъ. Наклонность къ орнаментированію складокъ наблюдается особенно рѣзко именно на его фигурѣ.

Таблица IV. Следующая, по счету 4-ая, византійская миніатюра пом'єщается на оборот'є 10-го листа или на странице 11-й (по иному счету 18-й) и составляеть, видимо,

Эта граматическая ошибка въ имени Матеей зависить собственно отъ гармонизаціи звуковъ въ греческомъ языкі и встрічается неріздко, см. «Исторія и памятники византійской эмади», стр. 273, прим. 2-е. Табдица VI.

вмёстё съ первою, важнёйшій рисупокъ, посвященный владёльцамъ кодекса. Вновь, декоративная композиція этой миніатюры и иконографическій составь ея иміьють свою особую характерную важность для решенія вопросовь, которыми должень задаться изследователь настоящихъ миніатюръ. Миніатюра окаймлена особеннымъ бордюромъ, представляющимъ перспективный видъ ленточнаго меандра, исполненнаго вокругъ какой-то, покрытой мозанкой, поверхности. Очевидно, въ данномъ случат орнаментика повторяеть причудливые рисунки мозаическихъ половъ, бывшіе въ употребления съ IX по XII столетие, какъ въ самой Византии, такъ, пожалуй еще болье, на христіанскомъ западъ. Особенно важно то обстоятельство, что этогь орнаменть есть повтореніе, явно нам'тренное, орнамента латинской Псалтыри Эгберта, изображающей пророка Давида, играющаго на псалтиріонъ (листь 19-й об., выходная миніатюра нашей Псалтыри). Миніатюристь, въ данномъ случав, видоизменилъ взятый имъ орнаментъ, увеличивши нѣсколько его размѣры и окруживши затѣмъ всю миніатюру пятью почками византійскаго крина. Стало быть задачею миніатюриста, между прочимъ, было, какъ-бы продолжать латинскую Псалтырь, работая въ ея манеръ.

Сцена представляеть Спасителя, возсёдающаго на богато убранномъ тронё и вёнчающаго коронами чету Ярополка и его жены, которыхъ къ престолу Спасителя подводять апостолъ Петръ и Святая Ирина, патроны княжеской четы. Изъ этой сцены мы узнаемъ, такимъ образомъ, христіанскія имена Ярополка—Петра и жены его Ирины. Подобнаго рода декоративныя сцены стали принадлежностью императорскаго дома Византіи еще съ древнейшихъ временъ. Сначала латинская, а затёмъ греческая формула: «во Христе», «именемъ Христа Вечнаго Царя Царь», была частицею титула Императоровъ, освещавшею ихъ права и въ тоже время ихъ обязывавшую исполнять христіанскій законъ. Другимъ признаннымъ владётельнымъ домамъ Византія предоставляла право именоваться Царями, королями, князьями съ придачею титула: «въ Боге» или «съ Богомъ» є̀ у

Θεώ, σύν Θεώ; но, понятно, эти владетельные роды никогда не соблюдали подобнаго строгаго различенія, тімь болье, --- въ декоративныхъ изображеніяхъ, имѣвшихъ отношеніе къ ихъ вѣнчанью на царство и притомъ послъ того, какъ эти роды приняли христіанскую вѣру 1). Такимъ образомъ, мы находимъ изображеніе Христа (а иногда и Божіей Матери), в'єнчающаго на царство, въ изображеніяхъ царей грузинскихъ, сербскихъ кралей, царей болгарскихъ: владътели становились, такимъ образомъ, «боговънчанными, богоизбранными». Затьмъ, какъ разъяснилъ уже Рейске, вошло въ обычай употреблять или украшать второстепенные титулы архонтовъ, дукъ, даже чиновъ двора повыше, титуломъ: «милостію Божіею». Попятно отсюда появленіе обычая украшать выходными миніатюрами, изображающими вінчаніе на царство, парадные подносные кодексы, диптихи, перстни, оклады иконъ, а также тронные залы, парадныя ткани и облаченія. На нашей миніатюрь Спаситель представлень вполнь по византійскому типу: Опъ облаченъ въ коричнево-блёдно-пурпурный (каштановаго цвъта) хитонъ, сильно шрафированный золотомъ, но, очевидно, не изъ золотной, а напротивъ того, изъ пурпурной ткани. Того-же самаго цвъта тронъ Господень, хотя болье желтоватаго оттънка по дереву, густо покрытому позолотой и обильно украшенному драгоцінными камнями и жемчугомъ. Наброшенный причудливыми складками гиматій Христа голубой. Характеръ передачи византійского рисунка складокъ подражательный и, скорве всего, латинскій. По крайней мерв, въ этой передачь живо

<sup>1)</sup> Наиболье полное титулованіе приписано на сцень вычанія Спасителемь Іоанна и Алексья Комниновь вь замычательной рукописи Ватик. библ. Urbin. 2, написанной въ 1128 году: Христа окружають «милосердіе и правосудіє» (жены въ вынцахъ, какъ у Ирины въ нашихъ миніатюрахъ): Іоаннъ названъ только «автократоромъ Ромеевъ», а Алексьй (молодой), ἐν χω τω Θω πιστὸς βασ. и пр. Чинъ вынчанія кратко указанъ у Конст. Порф. въ его соч. De cerimon. aulae byr., I, 38, для поздныйшей эпохи у Кодина De officiis сар. XVII, ed. Bonn. р. 86—89. Патріархъ, освящавшій хламиду и облачившій ею царя и затымъ освящавшій стемму и возлагавшій ее на голову деспота (и василевса), при общенародномъ кличь: ἄγιος.... и «Слава въ вышнихъ Богу», представляль собою самого Спасителя.

чувствуется забвеніе натуральности и исканіе нікотораго при-Чудливаго изящества въ мягкихъ, закругленныхъ изломахъ тяжелой шерстяной ткани гиматія. Многія складки гораздо болбе напоминають датинскія миніатюры XI и XII стольтій, чемъ византійскія. Типъ Христа, однако-же, сохраняеть основныя византійскія черты: густые темно-каштановые волосы головы, ровныя покойныя дуги бровей, суровый взглядъ черныхъ глазъ направо; крѣпкій, ровный, съ легкою горбинкою носъ; умѣренныя губы; благородный съуженный оваль лица; малая опушающая борода, слегка раздвоенная на подбородкъ. Вънцы, которые держить Спаситель въ рукахъ, возлагая ихъ на головы князя и княгини, имфють форму стеммы, т. е. обруча, по всей вфроятности металлического, съ камиями и жемчугомъ и одной дужки, за которую Спаситель держить эти вынцы. Это обычная форма, такъ называемыхъ, вотивныхъ коронъ, но также и вънцовъ императорскихъ и царскихъ въ рукахъ Спасителя, ими вѣнчающаго. Слегка преклоняя головы и простирая руки къ Спасителю, подходять къ нему Ярополкъ и Ирина, на этоть разъ облаченные въ особые, болье богатые, уборы. Эти новыя облаченія, скажемъ пока кратко, должны отвечать тому венчанію на владеніе, которое надъ ними совершаетъ Спаситель. Ярополкъ облаченъ въ темномалиновый кафтанъ, расшитый золотомъ, съ золотымъ оплечьемъ и такими же полосами по низу, подпоясанный на таліи широкимъ золотымъ поясомъ. Поверхъ кафтана накинуто красное (алое) корзно, съ широкимъ золотымъ галуномъ, застегнутое фибулою на правомъ плечъ. По галуну посажены сплошь камни, и все корзно обнизано жемчугомъ. Подбой корзна сдъланъ изъ мъха горностая; башмаки на князъ черные. Ярополкъ имъетъ свътло-каштановые волосы, съ рыжеватымъ оттенкомъ, и тоже самое лицо, какъ въ предыдущей миніатюръ. Княгиня Ирина облачена въ красный хитонъ съ золотыми коймами и бахромою изъ крупныхъ жемчужинъ по подолу. Поверхъ этого надъта малиновая мантія, застегнутая на груди фибулою съ краснымъ камнемъ. Мантія окаймлена широкимъ золотымъ галуномъ, усаженнымъ камнями. Под-

бой изъ горностаеваго мёха. На ногахъ башмаки красные. На головь таже самая, окутывающая голову, пестрая восточная чадра, изъ подъ которой виденъ чепецъ, точиве — шапочка, изъ золотной матеріи. Концы чадры или покрывала спрятаны подъ мантію. Апостоль Петръ имбеть обычный типъ. Святая Ирина одбта виолет также, какъ княгиня Ирина въ предыдущей миніатюрт, т. с. въ голубой хитонъ, золотой лоронъ и высокую корону съ камнями и жемчугомъ и покрываломъ сзади, падающимъ на плеча. Надъ головою ся неправильно переданная надпись: і АГіа IPHNI съ неправильными же удареніями, заступающими місто и придыханій. Не вполит правильно и надписаніе имени Петра: (а) ПЕТРОС зтакъ какъ последнее сокращение излишне. Для насъ важно изображение Ирины въ коронъ и въ царскомъ или княжескомъ костюмъ, которое объясняется извъстною легендою (поздняго происхожденія) о Святой великомученицѣ Иринѣ (5-го мая): Ирина была дочь царя Ликинія и получила при рожденіи имя Пенелопы, имя же Ирины приняла послъ крещенія отъ Тимоеея, ученика апостола Павла.

Поверхъ этой сцены вѣнчанія, безъ особеннаго иконографическаго смысла, видимо, болье для заполненія пустого мѣста (которое въ латинскихъ миніатюрахъ кодекса заполняется орнаментальными рисунками звѣринаго стиля), представлены въ четырехъ небесныхъ сегментахъ эмблемы четырехъ Евангелій, несущія евангельскіе кодексы. И самый выборъ символическихъ эмблемъ, крайне рѣдкихъ въ византійской иконографіи X и XII стольтій, и манера исполненія эмблемъ указываютъ на западное подражаніе византійскимъ образцамъ.

По низу миніатюры и не только подъ трономъ Спасителя, но и подъ ногами предстоящихъ лицъ, безъ всякаго раздѣленія, элементовъ небесныхъ отъ аллегорическаго представленія дѣлъ земныхъ протянуто, отъ одного края до другого, изображеніе небесныхъ силъ: въ срединѣ двухъ шестокрылыхъ серафимовъ, по сторонамъ двухъ многоочитыхъ херувимовъ, по видѣнію пророка Исаія и по краямъ двухъ паръ, такъ называемыхъ, престоловъ,

въ образъ огненныхъ, окрыменныхъ и многоочитыхъ колесъ или круговъ. Очевидно, эта символическая деталь перенесена сюда изъ образа Славы Божіей и неудачно примкнута къ изображенію Спасителя, благословляющаго на царство.

Последняя византійская миніатюра, помещенная на листе 41 (75-я страница) представляеть Богоматерь, сидящую на престолъ съ Младенцемъ на рукахъ. Миніатюра окаймлена пестрымъ штучнымъ наборомъ, представляющимъ отрѣзокъ безконечнаго поля, наполненнаго мозаическими крестиками -- орнаменть, который въ упрошенной форм' вазывается у насъ въ народ' «городками». Какъ и предыдущія формы, этоть орнаменть наиболье пригодень для эмалевыхъ издёлій, гдё и встрёчается по преимуществу. Миніатюра исполнена на золотомъ фонъ, которое пастолько бледно, что отливаеть медью. Въ золотомъ поле поставленъ золотой же тронъ изъ массивныхъ рёзныхъ изъ дерева и позолоченныхъ столбовъ, затянутыхъ дорогими и легкими тканями. Подъ ногами Богоматери высокое, на резныхъ ножкахъ, подножіе, украшенное инкрустаціей. На трон' положена подушка изъ двухъ матерій — зеленой и красной, шитая золотомъ. Богоматерь представлена здёсь въ томъ наиболёе торжественномъ иконописномъ переводь, который сложился приблизительно въ XI въкъ въ мозаикахъ храмовыхъ абсидъ и наиболее отвечаеть выраженію понятія Матери Божіей: Богоматерь сидить на престол'в лицомъ къ молебщику, держа объими руками Младенца предъ собою на донъ: Младенець, въ левой руке держа свитокъ, упертый въ Его кольна, благословляеть народъ правой рукой; взглядъ Матери и Сына или устремленъ передъ собою, или направленъ слегка въ сторону. Такого рода церемоніальное и торжественное представденіе обставляется въ мозанкахъ изображеніемъ двухъ предстоящихъ архангеловъ, а впоследствіи также и поклоняющимися образу Святителями. Древнейшимъ (VI века) изображениемъ этого типа Богоматери въ настоящее время должно считать мозанку, открытую Я. И. Смирновымъ на островѣ Кипрѣ 1). Къ 1085 г.

<sup>1)</sup> Византійскій Временник 1897, №№ 1—2. Кром'в указываемых вавто-

относится появленіе чудотворной иконы Печерской Богоматери въ абсидѣ церкви Успенія въ Кіево-Печерской Лаврѣ¹). Со сводовъ абсиды это изображеніе стало переходить въ ниши алтарей въ придѣлахъ церковныхъ, а также распространилось во множествѣ иконописныхъ переводовъ, по удобству этой композиціи именно для изображенія предстоящихъ Богоматери Святыхъ и Чудотворцевъ. Во многихъ переводахъ Младенецъ представляется благословляющимъ обѣими руками.

Кратко замѣтимъ, что въ данномъ случаѣ иконописецъ намѣренно выдѣлилъ торжественное изображеніе Божіей Матери въ особую миніатюру. Богоматерь съ головою окутана большимъ темно-пурпурнымъ (почти чернымъ, но съ каштановымъ оттѣнкомъ) мафоріемъ, покрывающимъ, подобно головному покрывалу, плеча, спускающимся за спину, виднымъ справа и переброшеннымъ черезъ колѣно узкимъ концомъ, который свѣшивается съ лѣвой стороны. Такимъ образомъ, нижняя одежда или хитонъ, темно-голубого цвѣта, видна только на лѣвомъ колѣнѣ, не прикрытомъ складками мафорія. Большіе размѣры мафорія и сложная форма его расположенія, вокругъ всей фигуры, дали поводъ Газелову полагать, что Марія имѣетъ одинъ, а, можетъ быть, и два покрова, такъ какъ, тѣмъ болѣе, мафорій на правомъ колѣнѣ

ромъ аналогичныхъ памятниковъ въ періодѣ VI—IX стол. можно указать также мозанку ц. S. M. in Domnica въ Римѣ (IX в.), фреску церкви (нынѣ подземной) Св. Климента въ Римѣ (IX в.) и различные мелкіе памятники. Но такъ какъ наша миніатюра носитъ ясный византійскій характеръ, то является ближайшею къ Печерской (нынѣ не существующей) Богоматери и стоитъ на срединѣ между ея переводами и древнехристіанскимъ типомъ.

<sup>1)</sup> Ближайшимъ по времени и характеру является мозаика ц. Св. Марка въ Венеціи надъ дверью нартэкса, съ Ев. Маркомъ и ап. Іоанномъ (младенецъ держитъ свитокъ) и благословляетъ. Затъмъ отъ основнаго типа Печерской Богоматери, держащей Младенца передъ собою на колънатъ объими руками, произошли нынъ различные мъстные снимки: Севиской Печерской Б. М. со святыми, Ярославской Печерской съ ангелами и святыми, такъ и иконы: Сицилиской Б. М. явленіе 1092 года, съ ангелами по сторонамъ, Кипрской Б. М. въ с. Стромыни, Моск. губ. и пр. Въ западной иконографіи ХІ—ХП стол. многочисленны изображенія Б. М. съ Младенцемъ въ этомъ переводъ съ Серафимами по сторонамъ трона: см. рельефъ оклада Одельрика въ Ватик. Муз., другой подобный въ томъ же Музеъ.

имбеть цвъть темно-красный, а на плечахъ темно-коричневый, и тоть-же цвёть имбеть покровь на голове, «подъ которымь, однако, вновь встречается голубая матерія». Это недоуменіе немецкаго изсибдователя можеть быть разрышено следующимъ фактическимъ соображеніемъ: мафорій у Богоматери одинъ, и онъ весь одного цвъта, именно темно-пурпурнаго, т. е. темно-каштановолиловаго, переходившаго, смотря по манеръ исполненія въ орииналь, то въ черный, то въ красноватый отгінокъ, который неловкимъ мпніатюристомъ переданъ въ копін именно въ этой части слишкомъ ръзко. Однако-же, его красноватый оттънокъ никониъ образомъ нельзя принять, какъ то думаеть Газеловъ, за другое одъяніе или подбой мафорія, который въ такомъ видъ на колене совершенно невозможень. Что касается голубого контура подъ мафоріемъ на головь, то онъ обозначаеть тоть-же самый чепецъ, прикрывающій волосы, который видимъ всегда на изображеніяхъ женъ въ византійской живописи. Было бы излишнимъ, послъ всего сказаннаго раньше, распространяться за тымъ на ту тему, что мафорій Богоматери не золотой, т. е. не изъ золотной матеріи, отгіненный темно-лиловыми тінями, а напротивъ, темно-пурпуровый, оживленный золотистыми штрихами или оживками. На ногахъ Божіей Матери оранжевые башмаки; на рукавь видень опять синій хитонь. Вь видь бахромы мафорій окаймленъ кораллами въ ворворкахъ. Младенецъ имъетъ синій хитонъ и пурпурно-коричневый гиматій, весь штрихованный золотомъ. Лица Матери и Сына писаны рёзко и сухо, съ сильными оливковыми тенями.

Изъ этого анализа содержанія миніатюръ съ достаточною ясностью можно уб'єдиться, насколько вся бытовая сторона изображеній остается неопред'єденною, такъ что самое описаніе приходится вести въ выраженіяхъ условныхъ, нер'єдко, не отв'єчающихъ д'єду, но бол'є изв'єстныхъ и ставшихъ уже привычными. Правда, въ томъ же положеніи находится и западная среднев'єковая археологія въ періодъ ІХ—ХІІ стол'єтій, но врядъ ли это обстоятельство можетъ служить для русско-византійской архео-

логіи достаточнымъ и на будущее время оправданіемъ. Русская археологія до монгольскаго періода настолько проникнута византійскою культурою, что можеть быть называема русско-византійскою, и настолько могла бы быть освіщаема богатыми византійскими источниками, чтобы выдвинуться замітнымъ образомъ впереди западной средневіковой археологіи, доселі бродящей во тьмі, по нежеланію знать греко-византійскіе оригиналы. Вмісті съ тімь, оказывается необходимымь, предварительно анализа самихъ изображеній русскихъ князей, пересмотріть, хотя кратко, во 1-хъ прочія подобныя изображенія, ставшія доселі извістными, и во 2-хъ по нісколькимъ бытовымъ пунктамъ обозріть ті данныя византійскихъ источниковъ, которыя могуть способствовать истинной научной постановкі археологическихъ вопросовъ.

## III.

Располагая памятники, привлекаемые нами для сравненія въ хронологическомъ порядкъ, мы начнемъ ихъ пересмотръ съ великокняжеских изображеній, некогда находившихся въ Кіевской Софін. Кіевская Софія, по свидьтельствамъ льтописей, заложена была въ 1037 году, расписана и украшена въ последующихъ годахъ при томъ же Ярославъ и потому по росписи можетъ считаться непосредственно предшествующимъ памятникомъ. Среди фресковой живописи собора нѣкогда находились изображенія самого Ярослава и его семьи, повидимому, въ главномъ нефъ, но такъ какъ всь фресковыя изображенія собора, открытыя подъ штукатуркою въ 1843 году, были въ теченіе 1848—1853 гг. реставрированы, переписаны и дополнены, то эти изображенія, оказавшіяся полуразрушенными, были переписаны и затымъ считались совершенно утраченными, за исключеніемъ рисунка (рис. 3), исполненнаго самимъ реставраторомъ-художникомъ и археологомъ О. Г. Солнцевымъ 1). Рисунокъ этотъ передавалъ только тень прежняго

<sup>1)</sup> Копія этого рисунка передана въ изданіи В. А. Прохорова: Матеріали по исторіи русских одежду, 1871, къ стр. 60 и представляеть четыре

памятника, но благодаря настойчивымъ поискамъ Я. И. Смирнова, ему удалось открыть полный рисунокъ этого изображенія въ портфель за № 176 польскаго собранія рисунковъ (XVII в.) въ библіотекъ Имп. Академіи Художествъ. Въ этомъ альбомъ, среди различныхъ рисунковъ, архитектурнаго характера по пренимуществу, рисунокъ за № 334 представляетъ какъ разъ въ длинномъ фризъ два ряда фигуръ, мужскихъ 5 и женскихъ 5,



3. Рисунокъ фрески Кіево-Софійскаго собора.

идущихъ по направленію къ фигурѣ, облаченной въ императорскій орнать, составляющихъ, несомнѣнно, изображеніе Ярослава съ его семействомъ, повидимому, передъ византійскимъ императоромъ. Подробное изслѣдованіе всего альбома кіевскихъ достопамятностей, имѣеть быть представлено Я. И. Смирновымъ въ

фигуры, повидимому, Ярославовых сыновей, которых облаченія, особенно шапки (по рисунку Солицева— остроконечныя), значительно отличаются отъ упомянутаго ниже польскаго рисунка и, кажется, боле близки къ действительности исторической; копія Солицева лишена стильности, но вёрна реальному изображенію, тогда какъ польскій рисунокъ представляєть въ деталяхъ сочиненную старину.

блежайшемъ будущемъ, какъ мы имъемъ возможность судить и говорить объ этомъ изследовании по реферату его въ 1904 году въ засъдани Русскаго Археологическаго Общества. Печатное изсибдование будеть сопровождаться, вброятно, также воспроизведеніемъ важнійшихъ рисунковъ и, конечно, даннаго номера. Въ ожиданіи такого болье полнаго и яснаго представленія объ этомъ важномъ памятникъ, мы можемъ сказать лишь нъсколько словъ по поводу самыхъ изображеній. Діло въ томъ, что еслибы древнія изображенія были сохранены этимъ рисункомъ съ достаточною в рностью подлиннику, то, конечно, настоящій памятникъ имъль бы для насъ ръшающее значение, и безъ него нельзя было бы приступать къ какому бы то ни было анализу въ настоящей области. Но изображенія эти, очевидно, переданы были неизвъстнымъ рисовальщикомъ весьма условно, и рисунокъ можетъ назваться тоже лишь отдаленной тенью самого намятника. Поэтому, при нашихъ сужденіяхъ о типъ изображеній Ярослава, придется со временемъ привимать въ расчетъ такой рядъ условностей, что въ концѣ всѣхъ этихъ выкладокъ, получится результатъ тоже совершенно условный. Уже и то представляется, прежде всего. непонятнымъ, что Ярославъ подходитъ, неся модель храма Св. Софіи, къ неизвъстному императору, тогда какъ на его мъств было бы вполит прилично видеть Господа Вседержителя. Единственное объясненіе, которое мы могли бы этому обстоятельству дать, что на этомъ мъстъ изображенъ былъ не самъ Господь Вседержитель, но Его эмблематическое подобіе—святая Софія Премудрость Божія, въ вид'т царственнаго ангела огненнаго цвета, котораго императорскій орнать даль поводь къ сочиненію здёсь фигуры императора. Всв последующія фигуры могуть быть точно также объясняемы условно, какъ вольная передача некоторыхъ воспоминаній, вынесенных художником изъ церкви. Главный пунктъ интереса является для насъ въ то же время главнымъ предметомъ сомнънія: большинство коронъ носить характеръ не . XI, но, по малой мітрі, XV, а скоріте всего XVI—XVII столітій: это обычныя княжескія или герцогскія короны съ рядомъ зубцовъ

или лучей. Однако-же, облаченія великихъ князей, очевидно, вспоминають и реальныя великокняжескія облаченія XI въка. Такова на самомъ Ярославъ мантія или длинный плащъ изъ парчевой матерін, вышитой кругами съ изображенными въ нихъ ордами. Мантіи и облаченія съ такимъ рисункомъ, носившія въ Византін спеціальное названіе «орловъ», входили въ число высшихъ сановныхъ облаченій византійскаго двора. Мантія окаймдена широкою золотною полосою, набранной драгоцінными каменьями (о такихъ коймахъ см. ниже). Становой кафтанъ Ярослава подпоясанъ широкимъ поясомъ, имбетъ узкіе рукава и украшенъ по низу золотою каймою и наручами. За Ярославомъ изображенъ старшій сынъ его: на немъ становой кафтанъ, рисунокъ кругами, но безъ детальнаго изображенія того, что было въ кругахъ. Кафтанъ подпоясанъ, а поверхъ него накинутъ нѣкоторый, въроятно, короткій плащъ или небольшая мантія, откинутая назадъ, причемъ, однако, не изображено сдерживающаго концы этой мантін аграфа или, быть можеть, нікотораго оплечья или воротника. По широкой каймѣ кафтана орнаментальные разводы обычнаго византійскаго типа. На этомъ сынъ головнымъ уборомъ является мъховая шапка, въроятно, соболья, украшенная по туль в накресть нитями крупнаго жемчуга. Следующій сынъ изображенъ въ такой же мантіи, какъ и его отецъ, украшенной кругами. А четвертый — въ широкой верхней одежде (б. м. русское платно 1), украшенной кругами и снабженной оплечьемъ и по всему стану и подолу широкой золотною полосою. Наконецъ, последній сынъ вновь представлень одетымь въ плащъ. Жена Ярослава имбетъ корону, подъ которою паходящееся покрывало. или мафорій, охватываеть голову сзади и прикрываеть шею; на ней надъта такая же царская мантія съ широкими коймами, орнаментированная особымъ рисункомъ и почти такая же верхняя одежда, какъ мужской кафтанъ, украшенная коймами. Дочь слъ-

<sup>1)</sup> Быть можеть, тоже происходящее оть византійской одежды  $\pi\lambda\alpha \tau \acute{a}$ viov. См. Выходы русскихь царей 1659 г.: «Платно аксамить золотный, по немъ коруны золоты».

дующая за нею представлена уже въ мѣховой княжеской шапкѣ, надѣтой на покрывало. Поверхъ подпоясанной одежды у нея такой же великокняжескій плащъ, а самая одежда имѣетъ рукава пошире, такъ что могла бы быть названа далматикою. Три слѣдующихъ дочери по одѣянію ничѣмъ не отличаются отъ сыновей, и одежда ихъ имѣетъ по прежнему узкія рукава. Такимъ образомъ, весь этотъ рядъ изображеній не даетъ въ существѣ никакого опорнаго пункта для обсужденія, при его помощи, другихъ памятниковъ и, напротивъ того, самъ нуждается въ разнообразномъ руководствѣ для критическаго анализа своихъ деталей.

Въ той же самой Кіевской Софіи на правомъ столов храма есть изображение святаго Константина Великаго и по сторонамъ его въ уменьшенномъ размфрф изображены фигуры князя и княгини. Къ сожальнію, фрески въ данномъ мъсть цылкомъ переписаны мастерами реставратора Солицева, и полагаться на различныя детали этихъ изображеній, уже на этомъ основаніи, было бы рискованно. Князь (или великій князь) представленъ вопервыхъ безбородымъ, что само по себъ понятно только въ условныхъ фигурахъ святыхъ, въ простомъ княжескомъ венце, т. е. въ матерчатой круглой шапочкъ, окаймленной по козырьку золотою полосою и по красной тульт на кресть такою же; тогда какъ надетая на немъ темнозеленая мантія или, хламида, украшенная тавліемъ, свидетельствуеть скорее о великокняжескомъ достоинствъ. Въ рукахъ его скипетръ и свитокъ, который можно относить къ изображенію святого или же къ реставраціи. Женская фигура имбеть на головь мафорій или покрывало и поверхъ него золотую стемму, въ видъ металлического обруча съ камнями; она облачена въ голубую далматику, украшенную бармами или оплечьемъ и императорскимъ лоромъ, конецъ котораго, раздѣланный въ видъ щитка (воракія, см. ниже) держить передъ собою.

Заглавная картина Изборника, списаннаго въ 1073 году для великаго князя Святослава Ярославича <sup>1</sup>) можетъ быть, по спра-

<sup>1)</sup> Изборникъ былъ открытъ въ 1817 году, но около 1834 года выходная картина рукописи оказалась переданною на храненіе въ Московскую Оружей-

ведливости, названа важнъйшимъ памятникомъ древне-русскаго быта и заслуживаеть внимательнаго разсмотренія. Въ верху рисунка находится изреченіе изъ Давидова псалма: «желанія сердца моего, Господи, не пръзъри, нъ пріими ны вься и помилуй ны». Великій князь Святославъ изображенъ впереди своей семьи, идущимъ ко Спасителю; Спаситель изображенъ на следующей страницъ на престолъ и благословляющимъ, а поверхъ князя надпись и имена всъхъ членовъ семьи его (рис. 4). Великій князь Святославъ представленъ въ собольей шапкъ, съ тульею изъ золотной матерін и поднятыми и заложенными за м'єховую опушку наушниками. На князь надъта большая мантія съ широкими золотыми коймами, съ яхонтовою застежкой на правомъ плечь. Мантія темносиняго цвъта — стало быть, лиловая или пурпурная, она имъетъ красный или малиновый подбой. Кафтанъ великаго князя имъетъ тоть же синій цветь, что и мантія, узкіе рукава, съ наручами изъ золотной парчи и по подолу красную широкую кайму; подпоясанъ. Сапоги князя изъ зеленаго сафьяна. Такимъ образомъ, одежда великаго князя Святослава никакъ не можетъ быть названа «чисто русскою», какъ заключаеть В. А. Прохоровъ: мы можемъ въ ближайшемъ отделе точно установить, что все эти одежды относятся къ разряду облаченій — по нашему, мундировъ, вошедшихъ въ обиходъ византійскаго двора. Жена великаго князя одъта въ свътлое красное платье, подпоясанное и снабженное очень широкими рукавами. Эти рукава имбють къ тому же почти двойную длину и, будучи завязаны на рукт выше локтя, спускаются широкимъ рукавомъ, на подобіе буфа надъ локтемъ и затімъ у запястья становятся узкими и стянуты особыми наручами изъ золотной парчи. Повидимому, это та же самая далматика, которая

ную Палату, а самая рукопись въ Московскую Синодальную библіотеку. Выходная миніатюра воспроизведена была, по приказанію Оленина, Ө. Г. Солицевымъ и, по словамъ обоихъ, съ полной точностью, какъ факсимиле. Та же копія воспроизведена В. Прохоровымъ въ «Матеріалахъ по исторіи русскихъ одеждъ» 1871 г. на стр. 66-й и при изданіи Изборника великаго князя Святослава Ярославича 1073 года Обществомъ Любителей Древней Письменности 1880 года.

всего чаще встръчается среди женскихъ придворныхъ облаченій, съ тою, быть можеть, только разницею, что здъсь эта одежда, повидимому, запашная въ родъ нашего зипуна; украшена оплечьемъ, широкимъ золотымъ поясомъ и каймою по низу. На головъ княгини: во-первыхъ, покрывало, которымъ голова окутана та-



4. Выходная миніатюра Святославова «Изборника» 1073 г.

кимъ образомъ, что одинъ конецъ спускается на правое плечо и поверхъ покрывала надётая высокая мёховая шапка или колпакъ, такъ какъ эта шапка не имбетъ вовсе мёхового окольша на подобіе нашей малороссійской шапки, конической формё. Всё сыновья Святослава, не исключая маленькаго, имбють такія же мёховыя шапки. Затёмъ, всё они одёты въ малиновые кафтаны,

подпоясанные золотнымъ поясомъ, концы котораго спадаютъ по объ стороны золотыми тесьмами. На кафтанахъ золотыя наручи. Наиболъе любопытная часть одежды сыновей оказывается не совсъмъ понятною: это своего рода накладной воротникъ изъ золотной парчи, замънившій, повидимому, металлическую гривну, въ видъ небольшого обруча, охватывающаго шею; всего натуральнъе было бы видъть въ этомъ пристяжной мъховой воротникъ, прототипъ позднъйшихъ козырей. Наконецъ, на кафтанъ младшаго сына, ясно различаются нашивные аграфы на груди: во всю длину одежды до пояса изъ золотныхъ шнуровъ. Этого рода аграманты тоже встръчаются на византійскихъ облаченіяхъ, какъ то можно видъть на описываемой ниже миніатюръ съ портретомъ Никифора Вотаніата.

Изображеніе князя Ярослава Владиміровича Новгородскаго, строителя Спасо-Нередицкой церкви (1198 года), (рис. 5) нахо-



 Изображеніе князя Ярослава Владиміровича въ Спасо-Нередицкой церкви (1198 г.).

дится на южной степе, внутри ниши, какія устраивались въ греческихъ церквахъ X—XII столетій, надъ могилами ктиторовъ.

туть же погребенныхъ, по обычаю, въ южномъ кораблѣ или же въ притворъ. Князь представленъ подносящимъ модель церкви Спасителю, сидящему на престоль. На головь князя соболья шапка съ голубымъ верхомъ; малиновая мантія изъ драгоцінной парчевой ткани, вытканной большими кругами съ разводами и орлами внутри ихъ, окаймленная широкою полосою, сплошь усаженной жемчугомъ, съ золотымъ оплечьемъ. Подъ мантіей виденъ голубой становой кафтанъ съ широкою малиновою полосою по подолу. Высокіе сафьянные сапоги и шаровары двухъ цветовъ: голубого и желтоватаго. На рукавъ кафтана и на плечахъ парчевыя нашивки. Великій князь Ярославъ Владиміровичь, принятый Новгородомъ въ 1182 году, былъ выжить изъ города, но пришелъ обратно въ Новгородъ въ 1197 году. Изображенія князя в архіепископа Мартирія исполнены были, по всей в'вроятности, въ 1199 г., такъ какъ въ этомъ году Ярославъ былъ вновь выведенъ изъ Новгорода, а архіепископъ умеръ. Изображеніе это, по свидетельству пок. Прохорова 1), потерпело повейшую передълку: подъ верхнимъ изображеніемъ головы князя, Прохоровъ открылъ другое лицо, более древнее, написанное въ конце XII-го въка, и тогда какъ прежнее, стертое лицо князя, имъло съдую бороду и такіе же волосы, открытая вновь голова оказалась съ темнорусой бородою и такими же длинными волосами. На головъ кпязя упомянутая шапка. Такимъ образомъ, мы имъемъ здъсь, если исключить меховую шапку, о которой должно говорить еще особо, обычное византійское облаченіе одного изъ высшихъ патриціанскихъ ранговъ, вполнъ отвъчающее представленію великокняжескаго сана. Стало быть, и въ данномъ случат иткакого основанія считать подобнаго рода облаченія русскими національными одеждами и если-бы мы решились, напримеръ, называть Ярославову мантію «корзномъ», изъ этого названія еще никакъ нельзя было бы заключать о народномъ русскомъ характеръ и. главное, о національномъ происхожденіи этой самой одежды.

<sup>1) «</sup>Русскія Древности», книга 4-я, 1871 года, стр. 35 съ таблицей.

XII-е стол'єтіе вообще несравненно бол'є богато изображеніями, чімь XI вікь; а такъ какъ разбираемый нами памятникъ относится къ концу XI віка, то привлеченіе для сравненія аналогичныхъ памятниковъ XII столієтія им'єсть полное основаніе. Мы



6. Изображеніе русскаго князя въ ркп. «Слова Ипполита» XII въка.

поставимъ на первомъ мъстъ между ними изображение русскаго князя, въ рукописи Слова Ипполита папы Римскаго (объ антихристѣ). относящейся къ XII стольтію, писанной на пергаменъ и хранящейся въ Чудовомъ монастыръ. Такъ какъ русскій изображенъ князь здёсь подносящимъ модель церкви, то очевидно, что листь этотъ взять изъ обычныхъ выходныхъ листовъ, изображающихъ князя, подносящаго модель церкви Спасителю. Неизвестный великій князь изображенъ здъсь въ длинной мантіи изъ парчи, украшенной фигурными рисунками, но, благодаря разрушенію миніатюры, не сохранившей ихъ цветовъ, съ малиновымъ

подбоемъ и широкими золотыми коймами. Кафтанъ или каввадій князя, подпоясанный точно такимъ же образомъ, какъ у Никифора Вотаніата, въ указанной миніатюрь, украшенъ кругами, сълюбо-пытною орнаментаціей внутри ихъ. Дъло въ томъ, что эти круги заключаютъ внутри своего рода розетку, подъленную на подобіе схематической звызды въ томъ же самомъ родь, въ какомъ мы

этоть орнаменть находимь на раннихь среднев ковыхъ нашивныхъ бляхахъ 1). Башмаки князя, изъ краснаго сафьяна, расшиты и носять такой же византійскій характеръ. Стало быть, и въ данномъ изображении мы вовсе не находимъ какого-то особеннаго «русскаго» плаща или корзна, какъ увъряетъ издатель этого рисунка пок. Прохоровъ. По его мненію, изображенная на князе русская шапка-лётняя, и ея околышъ не мёховой, но изъ зеленой матеріи, а верхъ изъ красной матеріи украшенъ узорами, въ родъ тъхъ, какіе видны на шапкахъ Бориса и Глъба. Изображенный князь держить въ правой рукъ небольшой кресть, какой принято представлять въ рукахъ святыхъ мучениковъ. Академикъ Срезневскій 3) предполагаеть, что здёсь изображень Всеволодь Гавріндъ князь Новгородскій, сынъ Мстислава, скончавшійся въ 1137 году и причисленный къ лику святыхъ въ 1192 году. По нашему крайнему мнѣнію, не настоить надобности разыскивать именно святого между князьями XII въка для того, чтобы опредълить данное изображеніе, такъ какъ: во-первыхъ: крестъ въ рукахъ князя легко можетъ быть позднейшею прибавкой, имевшей въ виду святого Бориса, а во-вторыхъ: крестъ въ рукахъ князя, подносящаго Спасителю модель построенной имъ церкви, естествень самъ по себъ, такъ какъ обычай требоваль и отъ византійскихъ императоровъ, во время праздничныхъ службъ имѣть въ рукахъ крестъ, о чемъ свидетельствуетъ, напримеръ, съ удареніемъ тоть же Кодинъ 3).

Сюда же присоедичимъ мы изображение святого Бориса въ миніатюрѣ рукописи: «Поучение изъ бесѣдъ Іоанна Златоустаго» XIII вѣка въ Синодальной библіотекѣ, изданное В. В. Стасовымъ 4). Надпись надъ изображениемъ называетъ св. Бориса, но издатель рѣшительно отвергаетъ предположение видѣть князя

<sup>1) «</sup>Русскія Древности», выпускъ III, фигура 166.

<sup>2)</sup> Записки Императорской Академін Наукъ, т. ІХ, кн. І.

<sup>3)</sup> De officiis, Cap. VI, p. 51-2.

<sup>4)</sup> Миніатюры нёкоторыхъ рукописей византійскихъ, болгарскихъ русскихъ, джагатайскихъ и персидскихъ, 1904 годъ, табл. IV, стр. 89—92.

Бориса-Михаила — князя Болгарскаго, при которомъ Болгарія приняла христіанскую въру, скончавшагося въ 907 году. И въ данной миніатюрь князь держить вь правой рукь кресть-аттрибуть мученика. Дальнёйшій выводъ В. В. Стасова, что въ данномъ случат изображенъ русскій князь Борись мученикь. «Это изображение князя Бориса, говорить В. В. Стасовъ, во всехъ подробностяхъ тождественно или близко родственно съ многочисленными изображеніями святого Бориса. Первоначальная основа ихъ, безъ сомненія, византійская, но здёсь же являются и некоторыя черты русскія. Князь Борись одіть вь длинный и узкій кафтанъ, сшитый изъ золотой парчи съ золотыми узорами спиралью. Низъ или подолъ Борисова кафтана окаймленъ широкимъ галуномъ, гдъ по черному фону идеть золотая длинная византійская гирлянда. На рукахъ, у кисти золотыя поручи съ чернымъ узоромъ или чернью. Сверхъ кафтана на князъ Борисъ не надъто «корзна» (или недлиннаго плаща), застегивающагося, какъ всегда у византійцевъ и у древнихъ русскихъ князей въ византійской одеждь, на правомъ плечь большой застежкой съ драгопеннымъ камнемъ по срединъ; на мъсто того на плеча князя наброшенъ широкій и длинный плащъ синяго цвъта, съ галуномъ или бордюромъ изъ золотыхъ и серебряныхъ кружечковъ по черному фону. На ногахъ у князя сапоги, цвёть которыхъ теперь разобрать невозможно, такъ какъ здёсь краска облупилась. На голове шапка, закругленная вверху, съ краснымъ верхомъ и золотымъ околышемъ, среди котораго надъ лбомъ вставленъ драгоцѣнный камень, повидимому, изумрудъ. Шапка эта — летняя, безъ меха».

Вопросъ о томъ, насколько здёсь, согласно указаніямъ издателя, на первоначальной византійской основе, явились действительно русскія черты въ великокняжескомъ облаченіи, настолько сложенъ, что его можно касаться лишь по мёрё разсмотрёнія каждой детали. А такъ какъ въ настоящей монографіи мы предполагаемъ подвергнуть отдёльному разсмотрёнію различныя главнейшія части этого облаченія, какъ то: шапки, мантіи, кафтаны, башмаки, то въ настоящее описаніе приходится вносить не разборъ

этихъ частей, но ть специфические характерные варіанты, которые потомъ придется дополнительно разсматривать по отдъламъ. Въ данномъ случат такую особенность представляетъ мантія князя, обратившая на себя вниманіе и В. В. Стасова. Во-первыхъ: даже на самомъ рисункъ, изданномъ при книгъ В. В. Стасова, легко различить цвътъ этой мантіи: пепельно-голубой или свътло-сърый, но весь сплошь расшитый золотыми разводами. Что, видимо, и эдъсь голубоватый цвёть рисунковъ составляеть фонь парчевой матеріи, расшитой золотомъ, можно также не только заметить, но и объяснить себь обычнымь контрастомь, принятымь въ облаченіяхъ XII—XIII стольтій: повсюду въ византійскихъ миніатюрахъ мы найдемъ обычную варіацію двухъ основныхъ, сочетаемыхъ цвьтовъ въ кафтанъ и мантіи. Если кафтанъ красный — мантія бываеть: синяя, темно-лиловая, голубая, и обратно: если мантія малиновая, кафтанъ будетъ голубой, свётло-зеленый и т. д. Въ настоящемъ случав, при красновато - кирпичномъ фонв парчевой матерів кафтана, натуральна пепельно-сиреневая окраска мантія. Но кайма мантіи одного тона съ каймою кафтана: коричневошеколаднаго тона, т. е. древне-пурпурнаго цвъта. Во-вторыхъ: мантія эта иного рисунка, чімъ плащъ или корзно в. к. Святослава. Правда, мы настолько часто встречаемъ этого рода мантію среди византійскихъ и западныхъ облаченій, что не можемъ считать этотъ видъ мантіи только русскимъ. Далее, по размерамъ своимъ, эта мантія не длиннъе и не шире указаннаго плаща на Святославъ: она совсемъ иного рисунка. А именно: плащъ, застегивающійся на правомъ плечь, имъетъ форму четыреугольнаго длиннаго покрывала, обыкновенно изъ плотной шерстяной ткани, какъ принадлежность воинскаго быта, облачение полководца, равно императора. Напротивъ того, мантія, застегивающаяся на груди, не имъетъ цълью покрывать тело для сохраненія теплоты въ немъ, но служить только декоративнымъ облачениемъ фигуры и потому дълается не четыреугольнымъ платомъ, но выкранвается въ видъ полукруглой накидки съ большимъ выръзомъ на мъстъ шен, такъ, чтобы два конца этого выръза сходились и застегивались на груди.

Длина полотнища должна равняться, по малой мёрё, человёческой фигурё, такъ какъ часть его располагается на груди, а остальное должно прикрывать собою сзади всю фигуру. Далёе, также понятно, что матерія эта должна быть очень тонкой, потому что все широкое полотнище, собранное въ мелкія складки сзади фигуры, будь оно изъ толстой или даже плотной матеріи, было бы тягостью для человёка. И вотъ поэтому слёдуеть, прежде всего, утвердить разницу въ характерё двухъ типовъ мантіи: собственно плаща воинскаго и декоративной мантіи. Во всякомъ, однако, случає, мантія эта не можеть быть признакомъ какого-либо русскаго характера въ облаченіи, такъ какъ мы знаемъ подобныя мантіи изъ драгоцённыхъ шелковыхъ матерій, украшенныхъ фигурными рисунками между регаліями норманскихъ королей Сициліи. О томъ, насколько настоящая шапка князя можеть считаться также русскою чертою облаченія, будетъ сказано ниже.

Повсемъстное почитание въ древней Руси до-монгольскаго періода святыхъ Бориса и Глібов, принявшихъ мученическую кончину и ставшихъ нравственнымъ идеаломъ для дружиннаго сословія, было причиною ранняго появленія ихъ изображеній въ русской иконографіи. Отсюда сохраненіе древнійшихъ типовъ Бориса и Глеба, воспроизведенныхъ, напримеръ, перегородчатою эмалью и миніатюрами рукописей. А такъ какъ первый видъ художественнаго производства совершенно прекратился вмёстё съ монгольскимъ игомъ, то мы получаемъ возможность ограничиться анализомъ этихъ важнейшихъ и первенствующихъ по древности памятниковъ. Таковы: изображение Бориса и Глъба на двухъ большихъ подвъсныхъ серьгахъ Рязанскаго клада 1822 года; два образка въ формъ небольшихъ кіотцевъ, набитые на доску оклада Мстиславова Евангелія; изображенія на подвісной иконной гривні, найденной въ 1904 г. въ Радомысльскомъ убодб, и наконецъ въ многочисленныхъ миніатюрахъ рукописей, въ фрескахъ XIII вѣка въ церкви св. Николая на Липнъ, близъ Новгорода и пр. и пр. Наиболье реальны изображенія на эмаляхь, относящіяся къ XII выку, сохраненныя или въ кладахъ или, какъ на окладѣ Мстиславова

Евангелія, уже въ старину, ради своей рѣдкости. Что же касается изображеній фресковыхъ, даже столь раннихъ, какъ Николо-Липенскія (Прохорова «Русскія Древности», 1871 г., IV) то изображенія эти представляютъ понятное осложненіе костюмовъ и ихъ уборовъ, вслѣдствіе желанія сосредоточить на изображеніи свягого всѣхъ доступныхъ иконописцу бытовыхъ украшеній. Но если эмалевые образки Бориса и Глѣба являются болѣе реаль-



 Эмалевое изображеніе св. муч. князя Бориса на подвёсной лунницѣ Рязанскаго клада.

ными изображеніями великокняжеских одеждь, то они отличаются вь то же время однообразіемь и схематизмомь, которыя требують продолжительнаго изученія всёхь подробностей для того, чтобы подъ схемой открыть реальный типь. Таковы, напримёрь, прежде всего, изображаемыя на этихь эмаляхь княжескія шапки. Мы находимь вь нихь, во-первыхь, мёховой околышь темно - каштановаго или коричневаго цвётовь, — очевидно, собольей опушки; а иногда этоть околышь является свётло-зеле-

наго или даже пепельнаго цвета, что определить гораздо труднье, такъ какъ при этомъ можетъ разумъться и матерія, и условно переданный мёхъ, напримёръ, горностаевый (бёлое передается въ эмаляхъ пепельно-голубымъ) 1). Но иногда околышъ въ шанкъ ясно представляется золотого цвъта, стало быть, сдъланнымъ изъ позолотной парчи, на которой насажены по всему околышу драгоцінные камни, а въ середині надъ челомъ «очельекіотикъ» одиночный или тройной, съ камнями или даже съ портретными изображеніями, которыхъ, однако, по малому разм'тру и схематичности рисунка, эмальёръ, понятно, не передаеть, какъ увидимъ ниже въ отдълъ коронъ и вънцовъ. Еще разнообразнъе Форма матерчатой отдёлки тульи: или полукруглой, или слегка конически повышенной (огуречной формы, какъ у византійскихъ вардаріотовъ) или остроконечная, явно восточнаго происхожденія; цвета тульи или обычно представляють золотную ткань или варіврують оть пепельно-голубого до краснаго. Если тулья сдёдана изъ цвътной матеріи, то часто она украшается на крестъ золотою каймою или клавою, на которой сажены камни въ гньздахъ; равно на поляхъ тульи видны посаженныя жемчужины. Для свёдёнія должно прибавить, что нигдё не находимъ шапокъ чисто византійскаго характера, осыпанныхъ по коймамъ сплошь жемчугомъ или обнизанныхъ жемчужными нитями. Иногда надъ челомъ, поверхъ околыша, виденъ стержень для утвержденія пера (такъ называемый ташъ). Плащъ, обычно изображаемый на этихъ эмаляхъ, представляетъ четыреугольный плать полководца или стратига, украшенный вытканными или вышитыми на немъ золотыми кринами или же красными листьями плюща (разсужденіе о такого рода тканяхъ въ Византіи было сдёлано нами ранће). Прочихъ деталей облаченія мы разсматривать не будемъ. за излишествомъ такого анализа, такъ какъ онъ не даетъ реальныхъ подробностей.

Столь же схематичны и условны изображенія русскихъ кня-

<sup>1) «</sup>Русскіе клады», томъ І, стр. 16. Точный рисунокъ рязанской лунницы.

зей въ миніатюрахъ древнихъ рукописей, каковы, напримёръ. изданныя мною въ образцахъ при книгѣ «Русскіе клады» миніатюры изъ рукописи Іоанна Куропалата Скилицы, находящейся въ національной библіотекъ Мадрида, писанной одною рукой въ XIV въкъ, но иллюстрированной нъсколькими каллиграфами съ разныхъ оригиналовъ (см. рисунокъ I, 41, 95 и 122). Въ рукописи находится до 20 миніатюръ, иллюстрирующихъ пріемъ Ольги въ Византіи, войны грековъ съ русскими, походы Святослава, переговоры съ княземъ Владиміромъ и пр. и пр. Византійская миніатюра, какъ всегда, является здёсь крайне условною и избътаеть всякихъ типическихъ подробностей и всего характернаго. Чаще всего, поэтому, миніатюра представляеть великаго князя Святослава прямо въ парскомъ орнатъ, ничъмъ не отличая его отъ византійскаго императора: такъ, напримъръ, при свиданіи Святослава съ Цимисхіемъ, оба имѣють одинаковыя облаченія; разница лишь та, что Цимисхій сидить на большомъ престоль подъ балдахиномъ, а Святославъ передъ нимъ на лавкъ. но оба имбють на головахь стеммы и на плечахъ обычный плашъ. Однако, тутъ же рядомъ вельможи Святослава изображаются въ шапкахъ съ бълою и желтою, т. е. золотою тульей, какъ у Бориса и Глеба. Напротивъ того, въ миніатюрахъ Радзивиловской или Кенигсбергской летописи 1) характерно уже одно то обстоятельство, что русскимъ князьямъ и даже великимъ князьямъ нигат не придается въ облаченіяхъ царскаго чина, въ то время, какъ греческіе цари изображаются въ рукописи всегда въ коронь, будь то стемма или корона съ лучевымъ верхомъ. Князья эдесь одеты въ длинный, разноцветный, подпоясанный у стана кафтанъ, съ оплечьемъ и широкой каймою по подолу и нарукавниками. На головъ матерчатая шапка полукруглой формы, чаще всего въ виде коническаго колпака съ меховою опушкой. Но затемъ князья и бояре ближніе (начиная съ Олега и Игоря, листы 18, 19, 20, 21 и др.) изображаются въ известной уже намъ шанке,

Радзивиловская или Кенигсбергская лѣтопись, изд. Общества Любителей Древней Письменности 1902 г., фотомеханическое воспроизведеніе рукописи.

съ мѣховымъ околышемъ и полосами или клавами съ сажеными по нимъ въ гнѣздахъ камнями. Такого рода полосы на шашкѣ княжеской изображаются не на крестъ идущими, какъ обыкновенно, но накось дужками (листъ 67, 105). Великій князь Святославъ представляется даже въ особаго рода тюрбанѣ, напоминающемъ иные византійскіе уборы головные или «туфы» и въ горностаевой широкой мантіи.

Сохранившіяся на нікоторыхъ древнихъ иконахъ изображенія князей до-Монгольскаго періода оказываются, къ сожалінію, или позднійшаго происхожденія или позднійшей переділки, какъ, напримітръ, изображеніе Псковскаго князя Довмонта съ его женою на иконі Знаменія Пресвятыя Богородицы въ Псковскомъ Мирожскомъ монастырі. Въ данномъ случай любопытна лишь одежда княгини, въ виді парчевого опашня, застегивающагося спереди, полосатаго платья внизу и полосатаго покрывала на головії.

Мы отложили до самаго конца одинъ видъ памятниковъ, который ранѣе считался важнѣйшимъ въ смыслѣ бытовыхъ наглядныхъ показаній о средневѣковыхъ варварскихъ государствахъ: это монеты. Причина этого отнесенія монетъ на самый конецъ заключается въ той крайней условности изображеній, составляющихъ ихъ штемпеля, которая рѣшительно не допускаетъ извлечь изъ нихъ какія бы то ни было данныя, на которыя бы можно было опираться для сужденія о другихъ памятникахъ. На монетахъ Владиміра и Ярослава кіевскихъ князья изображаются на престолахъ въ царскомъ облаченіи и въ царскихъ вѣщахъ; и эти вѣнцы, нерѣдко обозначенные только пояскомъ жемчужинъ съ жемчужнымъ крестикомъ наверху, оказываются вообще обычнымъ пріемомъ изображенія владѣтельной особы на варварскихъ имитаціяхъ византійскихъ монетъ, изображавшихъ императоровъ 2). Словомъ, анализъ монетныхъ типовъ можеть быть произ-

<sup>1) «</sup>Русскія Древности», изд. Прохорова 1871 г., кн. VI.

<sup>2)</sup> Engel A. et Serrure R. Traité de numismatique au moyen âge. P. 1891, I fig. 642.

водимъ при помощи точныхъ археологическихъ данныхъ, полу-ченныхъ въ другихъ отдълахъ археологіи, но не обратно.

## IV.

Важнѣйшій вопросъ, предъявляемый нашими миніатюрами, а въ то же время и важнѣйшій ихъ интересъ заключается въ тѣхъ облаченіяхъ и регаліяхъ, которыми надѣлилъ миніатюристъ князя и его семью. Та же самая любопытная задача, обратившаяся въ послѣднее время въ своего рода загадку, которая возбуждаетъ такъ много вниманія къ извѣстной шашкѣ Мономаха, представляется намъ съ перваго же шага при взглядѣ на эти миніатюры. Археологическая задача встрѣчается здѣсь съ историческимъ крупнымъ вопросомъ, и съ Мономаховою шапкой связались отчасти, въ послѣднее время, сложные вопросы по исторіи царскаго вѣнчанія и царскаго титула въ древней Руси 1).

Но эта связь не помогла чисто археологической задачь и было бы, пожалуй, удобнье ограничить вопрось о Мономаховой шапкы его археологическою сущностью э, т. е. изслыдованиемы самаго предмета, иначе—той короны, которая подъэтимы именемы извыстна, и отстранить вы этомы изслыдовании общій вопрось обы исторіи царскаго вычанія вы Россіи. Извыстно, что этоть вопрось пріурочень спеціально кы стариннымы утварямы царскаго вычанія, приписываемымы Владиміру Мономаху. Но, такы какы уже Прозоровскій вы свое время заключиль, что эти утвари получены изы Византіи разновременно, по различнымы случаямы, и только пріурочены кы старому преданію о вынчаніи великаго князя, то естественно во-первыхь— общеисторическій вопрось о происхожденіи царской власти вы Россіи вы періодь оты Владиміра Кіевскаго до Іоанна Грознаго связать съ вопросомы

<sup>1)</sup> Кром'в сочиненій Горскаго, Е. В. Барсова, проф. Покровскаго, проф. Дьяконова и др., см. В. Савва: *Московскіе цари и византійскіе васи-*месы. Харьковъ, 1901.

<sup>2)</sup> Русскіе клады. Томъ І. 1896. Страница 60-81.

объ историческомъ значеніи власти въ древней великокняжеской Руси и объ отношеній той и другой къ Императорскому сану въ Византін, а затемъ отделить эти вопросы отъ изследованій собственно археологическихъ, имфющихъ своею задачею не политическую роль царей, великихъ князей и ихъ государствъ, но рядъ формально-бытовыхъ явленій, такъ или иначе, не ръдко по праву, а иногда и совершенно случайно связавшихся съ міровою политикою. Какъ мы уже имѣли случаи говорить 1), есть полное основаніе думать, что византійскіе императоры, уступая средневъковымъ властителямъ саны византійскаго двора: кесаря, севастократора, деспота, архонта, куропалата, нобилиссима, даже магистра и патриція, тімъ самымъ способствовали установленію въ полуварварскихъ странахъ особому «чину» вѣнчанія, но не на царство, а на владеніе, на княженіе или великое княженіе. Можно предполагать, что иные русскіе великіе князья, съ самаго начала, уже искали и очень усердно, своего рода инсигній отъ Византіи, и получали, въроятно, одинъ передъ другимъ, различные высшіе саны византійскаго двора, но, такъ какъ именно эти саны имели по существу только весьма слабое значение или почетныхъ или прямо придворныхъ титуловъ 2), искательство это должно было

<sup>1)</sup> Русскіє клады, стран. 62, 63. Литература этого вопроса въ соч. В. Саввы: Московскіе цари и византійскіе василевсы. Харьковъ, 1901, стр. 110 сяёд.

<sup>2)</sup> См. напр. перечень титуловъ для князей и знати въ главѣ 46, книга 2-я Константина Порфиророднаго, стр. 679, еd. Вопп.: эксусіократоръ, архонтъ, великій дука, протъ и пр. какъ титулы, поставлены впереди съ цёлымъ рядомъ «династовъ» и «игемоновъ», а затѣмъ уже перечисляются: ρηξ, πρίγχιψ, δούξ,... сатрапъ, стратигъ и пр. Венеціанскіе дожи, кромѣ своего собственнаго, получали почетные посты: ипата, спасарія, протоспасарія, магистра, протосеваста. Всего многочисленнѣе были случаи возведенія въ санъ магистра: См. Конст. Порф. De admin. imp., гл. 46, при возведеніи въ санъ давалось іна́тюм даусотра́тою, разумѣя подъ саномъ и военное и гражданское его значеніе. Извѣстно, что уже съ ІХ стол. военное значеніе провинцій и ихъ префектуръ (семъ) установило много новыхъ чиновъ.

Грузинскій царь Баграть IV въ 1081 г. быль возведень въ санъ куропалата, но этоть титуль, или пость быль (судя по Константину Порфирородному De admin. imperio, гл. 45—46) наслъдственнымъ, и Романъ далъ его Баграту, какъ своему племяннику. См. Schlumberger, *Ероре́е*, III, р. 106—7. Но въ надписи на древнемъ крестъ въ ризницъ Моцаметскаго монастыря въ Грузін (Опись пам. древности Грузіи, 1890, стр. 56—7), Баграть IV (1028—1072 гг.)

быть весьма рано оставлено, вследствіе перемёны въ политическихъ интересахъ и развитія удбльной системы, а затбиъ и вследствіе установленія собственнаго Кіевскаго великокняжескаго двора. Если впоследствін почетные византійскіе титулы и саны надълялись князьямъ, они не были вовсе замъчаемы современниками и отмъчаемы лътописцами. Было бы ошибкою, однако, думать, какъ говорили у насъ нъкогда, что русскіе великіе князья не только соперничали съ Византіей, но даже и презирали ея дворъ и саны, и гнушались принимать на себя, вмёстё съ титуломъ, извъстнаго рода службу, хотя-бы номинальную, при дворъ императора. Для этого достаточно пересмотръть даже небольшое число изображеній князей, великихъ князей, дукъ, герцоговъ, королей, чтобы видеть, съ какою поспешностью усвоивали всь владыки, властители и предводители византійскій орнать въ своихъ, по крайней мъръ, церемоніальныхъ облаченіяхъ или мундирахъ. Единственно этого рода мелочи дають возможность проникнуть въ среду явленій бытовыхъ формъ варварскаго племени, вступившаго въ среду жизни цивилизованныхъ народовъ. Изв'єстно, наприм'єрь, какъ р'єзко различались князья - члены рода, владъвшаго Русью, отъ великихъ князей: собственно только последніе были полными властителями судебъ земли и только одни великіе князья могли заявлять требованія на всё владёльческія права, приравниваемыя къ властителямъ другихъ странъ. Вст прочіе князья не были постоянными владтльцами техъ областей, которыя доставались имъ по раздёлу или въ которыя они передвигались по опредъленной очереди въ порядкъ старшинства, смотря по переменамъ, имевшимъ место въ княжескомъ роду. Однако, отсюда получается вовсе не то следствіе, котораго бы можно было ожидать въ силу одной логики обстоятельствъ, а

называется «царемъ абхазскимъ и новелиссимомъ». Общее названіе начальниковъ еемъ было «стратигъ», — воевода, въ Италіи — часто катепанъ, въ другихъ мѣстахъ — только патрикій, или ексархъ, турмархъ, архонтъ (въ сочин. Константина архомиъ есть чинъ Двора вообще). Но Сицилійскіе короли были духами и новелиссимами, Рогеръ же именовался γηξ хραταίος, изображается на медаляхъ съ лабаромъ и пр.

именно: младшіе члены княжескаго рода, имѣвшіе наименѣе какихъ-либо правъ на почетныя отличія своего сана, отыскивали ихъ на сторонѣ и, конечно, главнымъ образомъ, въ той-же самой Византіи. Обо всемъ этомъ мы узнаемъ лишь случайно, въ видѣ отдѣльныхъ эпизодовъ, и по поводу самыхъ разнообразныхъ случаевъ. И на дѣлѣ, повидимому, также не было, въ этомъ отношеніи, не только какой-либо системы, но даже и не установилось обычая, а все подвержено было случайности и даже оставалось внѣ предѣловъ княжескаго двора мало кому извѣстнымъ, и, по всей вѣроятности, мало для кого-нибудь любопытнымъ. Можно думать вообще, что русскіе князья, не сами по себѣ, и даже не непосредственно искали этихъ отличій, придворныхъ сановъ и связанныхъ съ ними облаченій, но лишь вслѣдствіе родственныхъ и иныхъ связей съ дворами болгарскимъ, сербскимъ, венгерскимъ и польскимъ, и устанавливающагося, такимъ образомъ, соперничества.

Въ известномъ сочинени Константина Порфиророднаго «о церемоніяхъ» византійскаго двора, въ книгѣ, по его собственному приказанію, составленной для императора Романа «о томъ, что следуеть делать, когда Римскій Императорь отправляется въ походъ или фдеть въ лагери, въ особыхъ главахъ перечисляются, во-первыхъ», ткани (арафішу), назначаемыя въ подарокъ («гостинецъ»— λόγω ξενίων) народностямъ (είς έθνιχούς), а во-вторыхъ, скроенныя, но не сшитыя одежды различныхъ ранговъ и родовъ и различныхъ цвётовъ, приготовленныя съ тою-же цёлью. Здёсь перечисияются скарамании различных претовъ и рисунковъ, коловіи на разные росты, домашнія платья и выходныя и пр. Далье перечисляются галуны, нашивки и «вошвы» (ἐρραμμένα), какъ-то: оплечья, маніакім, коймы для распашекъ — парагавдім и галуны, шнуры и нашивки на подолахъ различныхъ цветовъ и рисунковъ, а также и заготовленныя заранъе облачения съ такимъ шитьемъ или мундиры, со всёми ихъ деталями, пояса, сапоги сафьянные различныхъ цвётовъ 1). «Все это, говорить

Многіе термины остаются или не вполић понятными или требують пока условнаго пониманія. Упоминаются: ἰμάτια δίσχιστα — разрізныя опашни, коло-

Константинъ, приготовляется для знатныхъ перебѣжчиковъ и для отсылки къ знатнымъ и великимъ инородцамъ (ἐθνικοὺς)». Отсюда мы въ правѣ заключать, что византійскій дворъ, ведшій всѣ дѣла дипломатическихъ переговоровъ и, главное, подкуповъ, съ большою тонкостью, заготовлялъ подобнаго рода парадныя облаченія не только въ своемъ собственномъ вкусѣ и привычныхъ формахъ, но также и, вѣроятно, по преимуществу въ формахъ варварскихъ, быть можеть, только разукрашая ихъ по своему по гречески. Это послѣднее обстоятельство, мало значительное въ политической исторіи, играетъ капитальную роль въ исторіи народныхъ обычаевъ и народнаго искусства. Въ особыхъ замѣткахъ ІІ-й книги о выданныхъ изъ «секрета вестіарія» друнгарію флота подаркахъ, облаченіяхъ и тканяхъ, даже прямо говорится объ иматіяхъ по сарацынской модѣ (хата Σαραχηνοὺς), иматіяхъ «египетскихъ» и пр.

Въ той же «Книгь о Церемоніяхъ византійскаго двора», кн. 1, гл. 88, трактуется и о томъ, «что должно соблюдать, когда Царь намеренъ принять пословъ, дабы утвердить царства ихъ и отпустить ихъ домой». Трактать основанъ на фактическихъ пріемахъ пословъ изъ Италіи, какъ о томъ заявляется въ самомъ начале, и содержить простое изложеніе фактовъ пріема: здёсь ясно выступаетъ извёстная византійская надменность и безконечное чинопочитаніе. Послы, кто бы они ни были, считаются стоящими ниже чиновъ двора, вмёстё взятыхъ, и водятся сзади всёхъ; но затёмъ, если есть между ними епархи, то имъ воздають почтеніе поклономъ доместики и протекторы; а на другой день пословъ приводятъ, по ихъ чинамъ, въ отдёлахъ двора, и вызывають какъ «комитовъ филъ, кандидатовъ, декановъ» и пр. Такъ низко ставили Греки европейскій западъ, преклоняясь, напротивъ

він домашніе разрѣзные съ оплечьями, тувіи, сфинктуріи и пр. σφιγκτούρια θάλασσαι καὶ ἀβδία, ὑποκαμισοβράκια, ἐπιρριπτάρια, ζωστρία, ὑποδήματα (сапоги, ἀδήμινα (сафьянные). Очевидно, къ этому перечню относится и примѣчаніе: ἰστέον, ὅτι и пр. и затѣмъ: ταῦτα δε διὰ τοὺς εὐγενεῖς πρόσφυγας τυγχάνουσι καὶ διὰ τὸ εἰς εὐγενεῖς καὶ μεγάλους ἐθυικοὺς ἀποστέλλεσθαι.

того, передъ Персами, которыхъ посолъ величался «великимъ посломъ»: къ тому посылали на границу перваго чина двора, и царь нерѣдко прилагалъ собственноручное письмо; а ѣхалъ тотъ посолъ съ большимъ отрядомъ, котораго опасались, какъ бы не взялъ онъ по пути города, и во время ѣзды, а она продолжалась 103 дня отъ границы до Византіи, посылали къ нему отъ царя магистровъ съ поклонами и привѣтами и письмами и опросами, не нужно ли чего; въ Цареградѣ ждалъ посла торжественный пріемъ, какъ посла отъ равнаго «брата нашего».

Далье, въ другой книгь, составленной для наученія сына дыу управленія византійскою имперією, тотчась посл'є краткаго обоэрьнія сыверных народовь и областей, ей угрожающих (Хозаръ, Пъченъговъ, Руссовъ), Константинъ Порфирородный дъласть въ гл. 13-й свое изв'єстное зам'єчаніе о ненасытной алчности этихъ народовь и ихъ постоянныхъ притязаніяхъ. «Если, говорить царь, когда нибудь Хазары, или Турки, или Руссы, или же иной народъ изъ северныхъ и Скиоовъ, что часто случается (οία πολλά συμβαίνει), вздумають требовать себь что-либо изъ царскихъ одеждъ, или венцовъ, или облаченій (отохой), для какой бы то ни было своей надобности и службы, следуеть тебе отказать, объяснивъ, что такія облаченія и вінцы, которыя у насъ называются камилавками, не людьми сработаны и не человеческимъ искусствомъ задуманы и выработаны; но, какъ мы находимъ въ тайныхъ записяхъ древней исторіи, нікогда самъ Господь содълалъ Константина Великаго первымъ христіанскимъ царемъ, пославъ ему черезъ ангела своего тъ облаченія и вънцы, что у насъ называются камилавками, и повельлъ ему возложить ихъ на себя въ великой святой церкви Божіей, которая величается храмомъ Св. Софін отъ высшей премудрости Божіей, но не облачаться въ нихъ повседневно, но только въ дни всенародныхъ и великихъ Господскихъ праздниковъ; и потому, по велѣнію Божьему, эти облаченія пребывають висящими надъ святымъ престоломъ въ алтаръ этого храма, какъ его украшеніе; прочія οблаченія (λοιπά ιμάτια) и царскія мантін (τά σαγία βασιλικά) лежать раскрытыми новерхъ святаго престола. Когда же настанеть праздникъ Господа Нашего Інсуса Христа, патріархъ береть изъ этихъ облаченій пригодное къ случаю и отсылаеть къ царю, и облачается въ нихъ тогда царь какъ служитель и последователь Божій на время крестнаго шествія, а по минованіи надобности, возвращаеть ихъ въ церковь, гдт онт и пребываютъ обычно. Потому и положено святымъ и великимъ Константиномъ заклятіе, начертанное на престол'є той церкви, какъ ему самому заповъдалъ ангелъ, на тотъ случай, если какой-либо императоръ въ нужде или по инымъ обстоятельствамъ или по алчности вздумаль бы унести что либо безь времени и самъ пользовался или другимъ уступиль, то да почтется онъ богопротивнымъ и врагомъ Божінхъ повельній и да будеть отлучень оть церкви. Равно, если бы кто-либо вознамърился сдълать вторые предметы, имъ подобные, которые приметь церковь, въ силу привиллегій, данныхъ всеми архіереями и синклитомъ; да не будеть власти ни у царя, ни у патріарха, ни иному лицу принять эти облаченія и вѣнцы изъ святой церкви, и да найдеть великой ужасъ на всякаго, пожелавшаго нарушить что-либо изъ этихъ божественныхъ повеленій. Ибо когда одинъ изъ Греческихъ Царей, по имени Левъ, имъвшій жену изъ Хазаріи, возбужденный безразсудною дерзостью, взяль одинь изъ таковыхъ вѣнцовъ, не въ Господскій праздникъ, и противъ совъта патріарха, облачился, тотчасъ выступиль у него на лбу карбункуль, и постигнутый злыми болями, воспріяль онъ скоро безвременную кончину. А потому, вследствіе таковаго наказанія дерзости, установился обычай, чтобы царь, приступающій къ вінчанію, предварительно присягаль на крѣпкомъ охраненіи обычая, дабы ничего противнаго повельніямъ и древнимъ преданіямъ не учинять и не задумывать, и затьмъ уже вынчается патріархомъ и совершаеть все приличное установленному торжеству».

И, д'биствительно, таже «Книга о Церемоніяхъ византійскаго двора» въ 1-й же глав'в подробно разсказываеть о церемоніал'в, съ какимъ въ дни праздниковъ препозиты со всёми чинами ку-

вуклія вынимають изъ часовии Св. Өеодора въ Хрисотриклиніи сундукъ съ облаченіями царскими и ящикъ съ вѣнцами, а другіе чины принимають оружіе, столу (лоръ) и пр.

Разборъ княжескихъ облаченій въ нашихъ миніатюрахъ мы начнемъ съ ихъ основного и, въ то же время, вънечнаго пункта: головныхъ уборовъ, а въ данномъ случав, опицост. Нетъ надобности прибъгать къ объясненію того, также основного обстоятельства, что исходнымъ типомъ венца является и здёсь, какъ и всегда въ Европейской исторіи, вінецъ Императорскій. Историческое развитие его формъ, естественно, должно ложиться въ основаніе всякаго разслідованія по форм'є другихъ вінцовъ, а потому краткій очеркъ этого развитія должевъ быть предпосылаемъ частному разследованію. Можемъ считать условно установленнымъ, что основная форма металлическаго обруча для византійской короны уже не была діадема (повязка матерчатая, затемъ металлическій обручь), но со временъ Юстиніана заменена формою стеммы, т. е. золотымъ обручемъ, снабженнымъ извнутри матерчатою шапочкою, надъ которою укрыплиясь еще металлическая крестообразно-сложенная дужка, въ перекрестьи которой, наконецъ, утверждался драгоценный крестъ. Венецъ въ видъ обруча, безъ матерчатаго верха, и безъ металлической дуги, а потому также и безъ креста, составилъ, во-первыхъ: обычную форму, такъ называемой, обътной (вотивной) короны, подвешивавшейся надъ престоломъ, подъ арками киворія, и вовторыхъ, старинную форму (отефалос) вънца, впослъдстви (уже съ XII-XIII въковъ?) ставшею головнымъ уборомъ чина кесаря и другихъ ему приравненныхъ 1).

Разнообразные виды головных уборовь, появившихся въ самой Византіи около X віка, упоминаются уже въ различных містахъ «Устава о церемоніяхъ»: въ извістных торжественных случаяхъ императоръ византійскій носить стемму (стеммы иміли матерчатый верхъ разныхъ цвітовь: были стеммы білыя,

<sup>1)</sup> Κοματ. Πορφαρ., ατρ. 501: στέφανον χρυσοῦν κατά τὸν παλαιὸν τύπον.

красныя, зеленыя, голубыя и золотыя, изъ золотной парчи, см. І, гл. 37) и подвёски; въ другихъ (сравнительно рёдкихъ) полагалось надывать только вынокъ — стефанось, получаемый (по старому) отъ властей города. Когда же царь вдеть напр. въ торжественной процессіи въ церковь св. Мокія (за городомъ), препозить надъваеть ему на голову тіару 1). О деспотахъ, т. е. о сыновьяхъ или братьяхъ императора говорится, что они носять туфы или тіары 2). Головной уборъ кесаря имбеть даже свое особенное названіе <sup>8</sup>) и о немъ подробно въ разныхъ містахъ разъясняется, что это есть видъ древняго императорскаго вънца, уцълъвшаго за саномъ кесаря. О головныхъ уборахъ прочихъ сановъ и чиновъ двора въ уставъ Константина ничего не говорится, и вслъдствіе этого остается общирное поле для разнообразныхъ догадокъ, что значить это умолчаніе: обходились ли эти дворцовые чины безъ всякихъ головныхъ уборовъ, или головные уборы не входили только въ составъ ихъ сана, а санъ обозначался лишь формами и убранствомъ одеждъ. По нашей догадкъ, послъднее върнъе, такъ какъ трудно предположить, чтобы чины двора, сопровождавшіе царя въ различныхъ процессіяхъ по городу, во всякое время года и стоявшіе цълыми часами па пріемахъ въ холодныхъ залахъ тогдашнихъ дворцовъ, могли обходиться безъ головныхъ покрововъ (выраженіе «головной покровъ» болье приложимо къ данному случаю, такъ какъ «головной уборъ» для лицъ мужского пола предполагаеть обязательныя отличія). Словомъ, при византійскомъ дворъ была одна только корона, все же остальное, кром' кесарскаго в' нца и тіары деспота, было разными видами шляпъ и шапокъ. Въ частности, шляпа является въ Европъ позднее шапки, и потому мы будемъ употреблять для головныхъ уборовъ Византіи и съверныхъ дворовъ исключительно слово

<sup>1)</sup> De cerimoniis, 1, 17, ed. Bonn. p. 104.

<sup>2)</sup> Ibid. I, 37, p. 188.

<sup>3)</sup> Τὰ καισαρίκια, см. I, 48: на столь при возведеніи въ санъ кесаря полагалась кламида, μετὰ τῶν φιβλῶν καὶ τῶν περικεφαλαίων, ἤτοι τὰ λεγόμενα καισαρίκια.

«шапка», которое болье соотвытствуеть самой формы головного покрова. Миніатюра Коиленевой рукописи № 79 въ Парижской Нац. Библіотек' представляеть, съ достаточною наглядностью, головные уборы византійскаго двора; два чина: протовестіарій и протопроэдръ каниклея изображены здёсь въ бёлыхъ шапкахъ или коническихъ колпакахъ, а два другихъ: протопроэдръ деканъ и примикирій-въ красныхъ колпакахъ, которыхъ верхушка спадаеть на затылокъ. Очевидно, это собственно головные покровы. выбранные по необходимости прикрывать себъ голову и не составляющие сановнаго отличія (то вравегоу). Но, затымъ, обычная эволюція церемоніальных формъ надблала изъ этихъ шапокъ точно также различные виды отличій, какъ о томъ подробно растолковываеть «Книга о чинахъ» Кодина. Церемоніальная шапка получила тамъ названіе «скіадія». и шапка обычной полукруглой формы (скуфья), плотно прилегающая къ головь, но сплошь обнизанная жемчугомъ, стала отличіемъ деспота, т. е. перваго сана имперіи. Между тімъ, эту же шапку мы находимъ въ виді короны Остготскихъ королей, точно изображенную на ихъ монетахъ 1); и кромъ жемчужныхъ обнизей по околышу, шапка эта украшена точно также, какъ русская княжеская, полосами или клавами накресть, съ жемчужными же обнизями. Конечно, основная форма полукруглой шапки съ околышемъ, плотно охватывающимъ голову, была, по необходимости, измънена, когда стала «скіадіемъ», стала выше, и тулья была, быть можеть отделена отъ околыша, такъ что этотъ последній сталь играть роль венца. Кодинъ приводить 2) рядъ головныхъ уборовъ самого василевса. и если мы не въ состояни опредълить ближе ихъ форму, все же изъ самыхъ названій можемъ видёть, что это были особенныя. собственно царскія шапки, которыхъ не могли носить простые смертные. Одна шапка называется: χρινωνία, віроятно, потому, что ея околышъ былъ украшенъ поверху лиліями, другая —

<sup>1)</sup> Engel, Traité de numismatique de moyen âge, I, fig. 71, 81; на монетахъ герцоговъ Беневента fig. 97, князя Беневентскаго 839 г. fig. 553.

<sup>2)</sup> De off., cap. VI, p. 47, 51.

τετράφυλλον съ украшеніями въ видѣ четверолистника; иныя навывались, по неизвѣстнымъ причинамъ, τροπαιουχία, Ίουστινιάνειον, ὑπέρτερον ¹), но, повидимому, всѣ отличались разнообразными формами и украшеніями, также пригодностью для извѣстнаго времени года и пр. Точно также у королей Франціи мы находимъ въ тоже время домашніе цвѣтные колпаки, украшенные вѣнцами, согпо дожа Венеціи и т. д.

Здъсь, конечно, не мъсто входить въ разсмотръніе сложнаго вопроса о нашей княжеской шапкъ (съ мъховымъ или золотнымъ околышемъ) по типу изображеній князей Бориса и Глеба, но попутно, и такъ какъ этотъ вопросъ стоить въ некоторой связи съ настоящимъ, можемъ сказать, что мы не можемъ считать этотъ видъ головнаго убора чисто русскимъ, пока не будетъ представлено для этого известное число доказательствъ. Въ самомъ деле, появленіе этой шапки въ средѣ русской древности не исключительное. Такъ, мы находимъ точь въ точь ту же самую шапочку, съ камнями по околышу, съ жемчугомъ по крестообразнымъ подочкамъ, въ средневъковой Германіи: на надгробномъ камнъ Витекинда, тоже — какого то comes 1180 года, далье Рудольфа Швабскаго на бронзовомъ изображении въ Мерзебургскомъ соборъ и пр. 2); затъмъ такія же точно шапки находимъ съ разнообразными украшеніями между в'єнцами или головными уборами королей Франціи на памятникахъ XI—XII стольтій по преимуществу в) и т. д. Если шапка Бориса можеть назваться русскою, то «по преимуществу», такъ какъ иныхъ княжескихъ шапокъ древняя Русь, видимо, знала немного, и память о нихъ затерялась, тогда какъ средневъковая Европа уже тогда мъняла часто

<sup>1)</sup> См. также въ примъчаніяхъ къ Кодину о другихъ извъстныхъ черезъ тексты головныхъ уборахъ визант. императоровъ: τὴν περιμάργαρον πυραμίδα, πίλος λίθφ κεκοσμημένος и пр.

<sup>2)</sup> Hefner-Alteneck, I. H. Trachten des chr. Mittelalters, 1840—1854, I, Taf. 29, 69. Издатель указываеть въ XI въкъ на корону въ видъ круглаго колпака или шапки, окруженнаго золотымъ обручемъ, съ крестомъ на обручъ и на самой шапкъ.

<sup>3)</sup> Racinet, Le costume historique, III, pl. 184, no Монфокону: Les Monuments de la monarchie française.

свои формы и моды, а съ началомъ готической эпохи, после крестовыхъ походовъ, перенесла въ свой обиходъ замечательное богатство восточныхъ и византійскихъ формъ.

Мы принуждены изложить наскоро и въ общихъ чертахъ доказательства того, что русскія княжескія шапки были одно время общи всему средневъковому западу и, стало быть, могуть называться «русскими» лишь потому, что удержались у насъ всего полее и не были заменены иными формами, какъ то имело место на западъ. Дъло въ томъ, что эти доказательства связаны съ вопросомъ о столь крупномъ и видномъ памятникъ, какъ венгерская корона, и въ необходимости по поводу этого предмета войти въ различныя подробности полемического характера. Именно въ сочиненіи, нами составленномъ въ 1892 году (но изданномъ только въ 1894 г.): «Исторія и памятники византійской эмали», изданіе нынъ покойнаго А. В. Звенигородскаго, намъ пришлось остановиться на венгерской коронъ съ нъкоторою подробностью: Венгерская корона или такъ называемая «корона св. Стефана», какъ мы доказывали, представляеть, во-первыхъ, дъйствительную корону, а не вотивный церковный вінецъ (какъ другія европейскія короны, наприм'єръ, железная корона Италіи и пр.) и во-вторыхъ — корону византійского происхожденія. Памятникъ оказывался, такимъ образомъ, первокласснымъ. Но, въ отличіе отъ принятаго взгляда, образованнаго преданіемъ, и подтвержденнаго учеными археологами (главнымъ образомъ, Францемъ Бокомъ), мы задались цёлью показать, что эта корона вовсе не королевская, а только княжеская 1).

Это важное обстоятельство доказывается самымъ составомъ венгерской короны: ея главнъйшая и существенная часть пред-

<sup>1)</sup> Мы назвали шапку княжеской-патриціанской, что, въ виду возможныхъ сомньній, необходимо ньсколько пояснить. Въ «Уставь о церемоніяхъ» всь высшіе чины двора въ различныхъ его отдылахъ называются «архонтами» и въ тотъ же періодъ времени князья съверныхъ странъ величаются въ уставь также архонтами и архонтиссами, а это выраженіе, условно соединяя древньй-шій періодъ Византіи съ поздньйшимъ, можеть соотвытствовать званію «патриція Римской Имперіи».

ставляеть (рис. 8) металлическій обручь, украшенный, по обычаю византійскихъ вѣнцовъ, большими драгоцѣнными камнями, посаженными въ гнѣзда въ четыреугольныхъ поляхъ, и четыреугольными же эмалевыми пластинками съ фигурными изображеніями по грудь. Все обнизано жемчугомъ и жемчужными штабиками. Къ тому же обручу относятся также спереди и сзади два полукруглыхъ щитка съ эмалевыми изображеніями, изъ которыхъ одно лицевое является, такъ называемымъ, очельемъ. Все вмѣстѣ



8. Венгерская корона.

составляеть вѣнецъ въ древнѣйшей формѣ металлическаго обруча, но съ добавленіемъ указанныхъ двухъ эмалевыхъ кіотцевъ. Но, кромѣ этой основной формы, еще и самое содержаніе эмалевыхъ изображеній достаточно характеризуетъ значеніе настоящаго вѣнца. Подборъ изображеній вполнѣ осмысленный. Мы находимъ здѣсь прежде всего, какъ разъ по срединѣ, на лицевомъ кіотцѣ вверху, эмалевое изображеніе благословляющаго Спаса Вседержителя, сидящаго на престолѣ съ благословляющею десницей и съ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ; по сторонамъ Его изображены

два древа или два растенія. Послідующія изображенія расположены по обручу и составляють своего рода Деисусъ по сторонамъ Спаса Вседержителя, а именно: архангеловъ Гаврінла и Михаила, святыхъ Георгія и Димитрія, Космы и Даміана. На кіотців съ задней стороны, въ соотвітствій со Спасомъ Вседержителемъ, изображенъ въ нимбъ императоръ Миханлъ Дука, увънчанный стеммою съ подвъсками, въ дивитиси изъ парчевой матеріи съ плющевымъ рисункомъ и въ коронъ, держа лабаръ. По сторонамъ этого изображенія, на обручь, въ меньшемъ размъръ представлены: его соправитель Константинъ Порфирородный, облаченный въ такой же парчевой дивитисій, съ большимъ оплечьемъ или маніакіемъ, убраннымъ драгоцінными камнями и стемму съ подвесками (по его сану Константинъ можетъ быть или севастократоромъ или же кесаремъ) и краль Венгріи (ГЕШВІТІЛС ПІСТОС КРАЛНС ТОУРКІАС), облаченный въ кафтанъ съ узкими рукавами и парчевой плащъ, застегнутый на правомъ плечь и украшенный плющевымъ рисункомъ; надъ локтемъ видна почетная нашивка; въ правой рукъ онъ держитъ скипетръ въ формъ креста, а въ лъвой — мечъ; на головъ краля вънепъ, въ видъ металлическаго обруча, низкаго, какъ стемма и съ матерчатымъ верхомъ; въ очельи — камень. Внутри обруча венгерской короны, съ самаго начала, должна была находиться еще матерчатая тулья, съ которою все вмёстё составляло особый видъ скіадія или шапки. Но къ этой осповной части затімь была присоединена вторая, въ видъ перекрещивающихся надъ этимъ обручемъ двухъ золотыхъ полосъ, шириною (5 сант.), больше даже самого обруча (3,50 м.), украшенныхъ затъмъ эмалевыми пластинками и на поляхъ убранныхъ золотою сканью. На этихъ перекрещивающихся дужкахъ изображены эмалью, въ срединъ, въ мъсть перекрестья, Спаситель на тронъ, благословляющій, и по спускающимся отъ Него внизъ полоскамъ щесть апостоловъ, изображенныхъ по грудь, съ датинскими надписями. Это подымающееся надъ обручемъ двойное перекрестье изъ золотыхъ полосъ, не принадлежить къ тому в'внцу краля Турціи, который

мы описали раньше. Всё изследователи, въ томъ числе и Франц-Бокъ, согласны, что объ эти части разновременны и были соъ единены когда-то искусственно уже въ сравнительно позднее время. Наконецъ, третья часть или върнъе третье добавленіе къ венцу составляють восемь эмалевыхъ нластинокъ, въ форме треугольниковъ и арочекъ, образующихъ подобіе лучевого вѣнца вокругь передней части короны. И, наконець, послёдняя часть: золотой крестикъ изъ дутаго золота, утвержденный наверху короны, въ срединъ ся перекрестья, какъ разъ въ пришедшейся здёсь фигур'в Спаса Вседержителя, эмалевое изображение котораго, вмёстё съ пластинкою для утвержденія крестика, было пробуравлено. Въ прежнее время, быть можеть, кресть этоть и держался прямо, но воть уже несколько столетій, какъ крестикъ этотъ стоить сильно покачнувшись и остается въ наклонномъ положеніи. Такое наклонное положеніе креста на коронъ сдълалось, какъ принято говорить, въ своемъ родъ историческимъ и для многихъ венгерскую корону нельзя себъ иначе и представить. И потому и въ настоящее время венгры не рышаются переделать это положение и оставляють его такимъ, какъ оно есть.

Далее, намъ пришлось высказаться, хотя, къ сожаленю, слишкомъ кратко, и по неизбежному вопросу о томъ, когда и какъ всё эти различныя части венгерской короны составили теперешнее цёлое, а, стало быть, пришлось выставить догадку о времени происхожденія этихъ частей и о томъ, какая часть была основная, а какія были добавочныя. И такъ древнейшею и основною частью короны мы считали обручь съ изображеніями византійскаго императора и краля Турціи или Венгріи. Византійскій императоръ Михаилъ Дука царствоваль въ 1071 — 1078 годахъ и въ тоже время королемъ Венгріи былъ Геобитца или Гейса І-й (1074—1077), который вторымъ бракомъ женился на гречанке изъ Византіи по имени Сунабена. Мы считали эту часть короны константинопольскою работою и въ этомъ съ нами совершенно согласенъ Францъ Бокъ и издатели венгерской публикаціи, и врядъ ли

можно въ этомъ сомпеваться. Вторую часть, т. е. перекрещивающія дуги, спаянныя между собою, съ эмалями западнаго происхожденія и латинскими надписями, мы считали западною позднъйшей работой начала XII въка и при томъ, согласно съ формою этого предмета, простою церковною звіздицей, которая была приспособлена и припаяна внутрь этого обруча уже въ позднъйшее время, приблизительно въ XIII веке, съ целью образовать изъ короны византійскую стемму. Дібло въ томъ, что для этой задачи пеобходимо было утвердить на коронѣ крестъ, а утвердить его было негдъ, почему и приспособлено было перекрестье, а затемъ, не долго думая, - или въ виду спеха, какъ то обыкновенно бываеть при всякихъ дворцовыхъ событіяхъ, мастеръ пробуравиль изображение Спасителя и утвердиль въ немъ небольшой крестикъ. Тогда же, т. е. приблизительно въ XIII въкъ, выполнили треугольные и полукруглые щитки прозрачной эмалью для украшенія лицевой стороны короны. Такимъ образомъ, мы совершенно отрицали установившееся преданіе, что венгерская корона, по своему происхожденію, есть корона, которою увінчань быль нікогда св. Стефанъ около 1000-го года. Но, разсматривая весь этотъ искусственный составъ венгерской короны, мы, очевидно, не только вынуждены были неизбъжно задъть патріотическое чувство венгерскихъ ученыхъ, чтущихъ свою корону, какъ народный палладій, а, вм'єсть съ темъ, и мненіе техъ ученыхъ, которымъ, въ свое время, приходилось или даже поручалось разбирать этотъ историческій памятникъ. Изъ нихъ на первомъ мість стоить, нынь уже покойный, Францъ Бокъ, бывшій каноникъ папскаго двора и въ свое время первоклассный спеціалисть по средне-въковымъ древностямъ. Въ своей книгъ «о византійскихъ перегородчатыхъ эмаляхъ», имъвшей задачею представить дополненіе къ изданію А. В. Звенигородскаго, онъ посвятиль особую главу (Х) венгерской коронь, въ которой старается поддержать традиціонное опредъленіе короны, имъ также принятое, возражая по поводу моихъ догадокъ въ несколькихъ пунктахъ.

Францъ Бокъ вновь пытается подтвердить предание о проис-

хожденій венгерской короны оть св. Стефана ссылкою на свидетельство епископа Гартвига, въ начале XII века составивнаго житіе Стефана. Ність, конечно, ничего невісроятнаго въ томъ, что въ свое время св. Стефанъ получиль отъ напы Сильвестра какуюлибо корону, но почему это будеть непременно та самая корона, о которой идеть ръчь — это у Франца Бока ничемъ не доказывается, такъ какъ онъ даже самъ не пытается отрицать, что главная часть теперешней венгерской короны есть вынець короля Гейсы, не имъющій ничего общаго съ вънцомъ св. Стефана, если таковой быль. Если бы Францъ Бокъ приняль въ соображение, что уже самое существование особаго вінца Гейсы І-го отрицаеть факть существованія короны св. Стефана, то ему не зачёмъ было-бы опираться исключительно на одну фразу позднейшаго житія. Между темъ, чтобы доказать эту, заранее преднамеренную и совершенно невозможную гипотезу, онъ объявляеть, что настоящею древнъйшею частью венгерской короны является вотъ именно то перекрестье, о которомъ идетъ ръчь, и что я, по его мнівнію, совершиль двоякую ошибку, не признавь этой части первоначальною: 1) не видавши самой короны въ оригиналъ (Францу Боку легко было это заключить, такъ какъ онъ зналъ, что корона и прежде и нынъ никому не показывается, развъ только въ экстренныхъ случанхъ, по особому решенію Палаты Депутатовъ и въ присутствіи особо назначенныхъ для того сенаторовъ) ошибочно призналъ перекрестье позднейшею частью, происходящей изъ XII въка, тогда какъ эта часть должна относиться именно къ 1000-му году и 2) что я призналь это перекрестье изъ дужекъ звёздицею, тогда какъ въ латинскомъ ритуаль звыздицы никогда не было и не употреблялось. Наконецъ, для полноты построенія своей гипотезы, Францъ Бокъ приложиль даже на этоть разъ новую реставрацію венгерской короны, въ которой и нижній обручь нарисованъ (очень грубо и неуклюже) въ первоначальномъ видѣ, но - увы - совершенно безъ креста.

Переберемъ всѣ доводы Франца Бока въ пользу своего, ска-

жемъ прямо, страннаго предположенія. Онъ говорить, что я, не видавши короны въ оригиналъ и судя о ней только по рисункамъ, ошибочно заключиль о ея времени: она-де относится по своимъ эмалямъ къ концу Х въка, и Францъ Бокъ дълаеть мит честь, заявляя полную увъренность въ томъ, что если бы я видълъ оригиналь, то быль бы съ нимъ согласенъ. Что Францъ Бокъ отлично зналь венгерскую корону въ оригиналь, въ томъ никто никогда не сомнъвался, такъ какъ ему первому поручено было изготовить все роскошное изданіе регалій Габсбургскаго двора и Венгріи. Равно и я лично не только не скрываль, что въ бытность свою въ Будапешть съ этою целью мит не удалось вовсе видьть корону, такъ какъ это последнее двадцать летъ строжайше запрещено, но и сказаль объ этомъ въ особомъ примъчании, гдъ объясняю интимныя причины подобнаго страннаго распоряженія. Однако, хотя я и желаль бы увидать этоть, тщательно скрываемый, оригиналь — я никакъ не могу принять завъреній Франца Бока и считать ихъ сколько нибудь серьезными. Мы всь, и Францъ Бокъ лучше другихъ, уже давно отлично знаемъ, какую величайшую редкость составляють древнейшія эмали западнаго происхожденія, какую полную безпомощность совершенно детскаго рисунка оне обнаруживають и какой специфическій характеръ он вимьють. Воть почему Францъ Бокъ, завъряя, что онъ считаетъ эмали перекрестья работою Х вѣка, не приводить ни одного памятника для сравненія, кромѣ, такъ называемой, короны Карла Великаго, эмали которой, какъ разъ, всъ компетентные люди считають происходящими изъ XII въка. Затемъ, Францъ Бокъ, упрекая меня въ томъ, что я ошибочно выдаль перекрестье за литургическую звіздицу, тогда какъ подобной не существовало въ латинскомъ обрядъ, намъренно забываетъ, что латинскія надписи этой звіздицы не требують непремінно относить ее къ римскому ритуалу, что она можетъ быть звездицею греческаго обряда и происходить съ запада. Въ самомъ дъль, достаточно указать на южную Италію и Сицилію, гдъ греческій обрядь существоваль вы ніскольких сотнях монастырей. о чемъ, конечно, отлично было извъстно самому Францу Боку, и я поэтому не считаль даже нужнымь, ради краткости, объяснять, какого именно рода звъздицу въ данномъ случат я предполагаю. Далье, Францъ Бокъ мнъ же самому ставитъ въ упрекъ безмыслицу, которая получается, когда представить себ'в эту зв'вздицу въ отдъльности, со Спасителемъ въ серединъ, и только 8-ю апостольскими фигурами, въ сравнительно меньшемъ масштабъ и такъ расположенными, что ноги седьмой апостольской фигуры, какъ онъ выражается, самымъ не эстетическимъ способомъ, приходятся надъ головою Спаса Вседержителя на очельномъ щиткъ. Очевидно, говорить онъ, дело было не такъ: это только отрывокъ большого Деисуса и апостоловъ должно быть 12 человъкъ и, стало быть, остальные четверо должны бы были быть размвщены по обручу короны. Но мы считаемъ, что если на звездице было помъщено извъстное число апостоловъ, то именно потому, что прочіе были разм'єщены на дискость, къ которому эта зв'єздица принадлежала, а такъ какъ на звездице изображены были: Петръ и Андрей, Павелъ и Филиппъ, Іаковъ и Оома, Іоаннъ и Вареоломей, то весьма естественно предположить, что остальные четверо, именно евангелисты, были помѣщены въ четырехъ обычныхъ кругахъ дискоса. Такимъ образомъ, объяснялось бы прежде всего эмалевое изображение Спасителя въ самомъ центръ перекрестья, къ которому подагается священнику прикладываться во время литургін. Если же принять въ серьезъ гипотезу Франца Бока и его реставрацію ціликомъ, все же никакой короны не получится, такъ какъ подобная корона съ изображениемъ Деисуса изъ Спасителя и 12 апостоловъ, была бы решительно невозможною. Въ концъ концовъ, полное объяснение венгерской короны возможно будеть только тогда, когда мы будемъ вполнъ знать византійскія реаліи по этому отділу и въ состояніи сказать, чёмъ собственно княжеская корона отличается отъ королевской. Францъ Бокъ совершенно върно въ тоже время указываетъ (къ сожальнію, только въ техъ случаяхъ, когда это ему надо), что настоящая корона есть та же самая шапка, какая изображена на головахъ царей Давида и Соломона на коронѣ Карла Великаго. Къ его словамъ нужно добавить только одно, что эти короны именно не суть короны царскія, но тождественныя съ нашими княжескими шапками.

Со времени празднованія тысячельтія Венгріи въ 1896 году, вышло нъсколько роскошныхъ изданій венгерскихъ регалій и художественныхъ шедевровъ и историческихъ памятниковъ Венгрін 1). Большинство этихъ изданій повторяеть мивніе Франца Бока, обставляя его только еще болье искусственно построенной, яко-бы фактическою исторією священной короны. Конечно «Священная» корона Венгріи не только вінчальный знакъ или эмблема владычества, принадлежащаго на основъ принциповъ Феодализма одной владетельной фамилів, но народный палладій. Государство Венгрів, какъ гласить ея конституція, состоить изъ народа, территоріи и священной короны, которую народъ венгерскій хранить, какъ зіницу ока. Однако, это не могло бы помъщать водворенію истины тамъ, гдь искусственно поддерживается заблужденіе, и потому мы считаемъ себя обязанными возразить на ошибочныя увлеченія этихъ торжественныхъ изданій. Конечно, они повторяють преданіе о принадлежности короны св. Стефану и о происхождении перекрестья отъ 1000-го года. Но, въ отличіе отъ Фр. Бока, одно изданіе <sup>2</sup>) заявляеть особую догадку, будто бы перекрестье образовывало само по себъ корону въ видъ обруча (съ дополненіемъ изъ 4 пластинокъ съ 4 недостающими Апостолами). Но тогда этотъ обручь былъ бы вотивною короною, не д'ействительною. Далее, издатели пробують опереться на томъ обстоятельствь, что эмалевый Спаситель перекрестья (хотя его десница пробуравлена для креста, какъ указывають сами издатели) благословляеть по латинскому сложенію перстовъ, а не греческому. Но мы имъемъ случай нынъ

<sup>1)</sup> Les chefs d'oeuvre d'art de la Hongrie. 1899. fol. Die historischen Denkmäler Ungarns auf d. Milleniums Ausstellung. 1896. I, Taf. II—III,

<sup>2)</sup> Bela Czobor et E. de Radisics, Les insignes royaux de Hongrie. Budapest, 1896, gr. fol.

нагляднымъ образомъ опровергнуть этотъ доводъ, такъ какъ десятками древнихъ греческихъ изображеній Спаса Вседержителя, нынѣ изданными 1), надъюсь, доказали, что византійское изображеніе Спаса Вседержителя почти исключительно держалось двуперстнаю, не именословнаю (не собственно византійскаго) благословенія. Наконецъ издатели обращаютъ вниманіе на взглядъ Спасителя и Апостоловъ, направленный въ сторону, какъ на особенность латинскихъ эмалей, но мы тоже имѣли случай много трактовать и даже объяснять это обстоятельство размѣщеніемъ эмалей на иконахъ и окладахъ 2), въ византійскихъ эмаляхъ.

Итакъ, къ этимъ двумъ основнымъ формамъ вънца и шапки или колпака, въ періодъ времени XII — XIII стольтій, присоединились несколько варіантовь, получившихъ впоследствін-же разнообразныя наименованія. Это быль рядь головных уборовь варварскихъ племенъ, развившійся, повидимому, изъ тъхъ-же основныхъ формъ путемъ или варварскаго преувеличенія, или выбора, по пристрастію, различныхъ формъ, то обруча, то матерчатаго верха; нли-же путемъ упрощенія и сокращенія той-же основной формы: опущенія креста, дужки и т. п. Подробный перечень всёхъ этихъ новыхъ формъ, приспособленныхъ, въ качествь отличій, уже для сановь и чиновь двора, съ указаніемь ихъ точнаго значенія, находимъ въ томъ же сочиненіи Кодина «De officiis». Этимъ перечнемъ, кстати говоря, отлично характеризуется та глубокая перемъна, въ Восточной и Римской Имперіи. которая совершилась въ этомъ второмъ ея періодъ, и въ то же время объясняется, что эта перемена произошла отъ естественнаго вторженія въ основную греко-римскую среду разнообразныхъ варварскихъ племенъ. Картину, представляемую Кодиномъ, мы должны относить къ средин XIV столетія и, стало

<sup>1)</sup> Лицевой Иконописный Подлининкъ. Томъ І. Иконографія Господа Вога и Спаса Нашего Іисуса Христа. Изданіе Высочайше учрежденнаго Комитета попечительства о ручной иконописи. 1905, въ л.

<sup>2) «</sup>Исторія и памятники византійских в эмалей» развіт.

быть, происшедшая перемъна потребовала для своего совершенія слишкомъ три въка. Во-первыхъ, Кодинъ употребляеть уже выраженіе: τὸ περιχάλυμμα для общаго понятія головной покрышки или по нашему «шапки»; выражение искусственное, придуманное для варварского обычая покрывать голову, также точно какъ и другое, придуманное выражение для облачений, заменяющихъ носильное платье: том форенатом. Затыть, распредыля по чинамъ головные уборы. Кодинъ опредъляеть: для перваго чина деспота: такъ называамый скіадій, сплошь обнизанный жемчугомъ; его «воздухъ» 1) (апр) снабженъ именами владъльца, сдъланъ изъ золотыхъ клавъ (полосъ) изъ тянутаго золота; подвёски ть-же, что у василевса»... 2); рухъ (кафтанъ) кармазинный (хоххічоч), какъ царскій, съ ризами (вошвами), безъ стратилатикій и т. д. Кодинъ поясняеть далье, что на конъ деспотъ носитъ тотъ-же самый головной уборъ, и затёмъ, что царскіе зятья, имъя санъ деспотовъ, носятъ скіадій, снабженные жемчужными крестами. Тотъ-же головной уборъ былъ назначенъ и сану севастократора, установленному во времена Императора Алексъя Комнина, для его брата Исаака, и сану кесаря; иной вънецъ подагается сану великаго доместика: его скіадій ділался (уробохоххичоч) изъ золота и красной парчи, съ клавами (хλαπωτόν), а

<sup>1)</sup> Что ἀἡρ значить въ церковной утвари нашъ своздухъ», служить лучшимъ доказательствомъ того, что этимъ именемъ Кодинъ называетъ матерчатый верхъ стеммы обыкновенной или видоизмѣненной въ форму скіадія. Хρυσεκλαβαρικόν одно и тоже, что auriclavus, auriclavatus (что однако, отвергается 
Гоаромъ, см. еd. Вопп. 1839, прим. къ Кодину, стр. 221), т. е. изъ золотаго 
галуна, но прибавлено, что верхъ былъ συρματέινον — т. е. (какъ толкуетъ 
Гоаръ, не Гретзеръ) изъ aurum ductile, от trait. Такимъ образомъ переводъ 
слова ἀἡρ въ Боннскомъ изданіи Кодина, стр. 13 — circulus inferior, повидимому, не въренъ.

<sup>2)</sup> Кодинъ къ этому прибавляетъ: πλήν τοῦ χόμβου τῶν φοινίχων — выраженіе, которое, при настоящемъ положеніи византійскихъ реалій, опредѣлено съ точностью быть не можетъ, но что, по всей вѣроятности, должно обозначать эгретку (aigrette) надъ срединою металлическаго обруча стеммы или, такъ называемое, въ древней Руси «очелье». Догадки объ отдѣльныхъ словахъ смотри въ словарѣ Дюканжа. Впрочемъ, такъ какъ это мѣсто касается лишь стеммы Василевса, мы по тому самому ничего не теряемъ при его пропускѣ.

верхъ изъ золота, красной парчи 1), также съ клавами, и подвъски золотыя и красныя» (τὰ σεῖα γρυσοκόκκινα, οἰα καὶ ὁ ἀήρ). Последняя деталь, довидимому, показываеть, что подвёски состояли изъ золотыхъ пъпей съ подвесными кораллами или же рубинами». Скіадій великаго дуки быль техь-же цветовь, что и великаго доместика, былъ съ клавами, но или не имълъ матерчатаго верха, или этогь верхъ быль безъ клавъ или галуновъ. Стало быть, у этихъ высшихъ сановъ византійскаго двора обыкновенный металлическій обручь стеммы им'ть или матерчатую подкладку краснаго цвъта, или же былъ украшенъ камнями соотвътственныхъ цвътовъ и эмалевыми украшеніями, и такъ было вплоть до седьмого чина или до сана великаго приммикирія: «скіадій великаго приммикирія, говорить Кодинь, делается изътянутаго золота 3). «Скіадій протосеваста златозеленый: кром'в тянутой золотой нитки, питка пурпурная» В). Наконецъ, «скіадій Логооста казны» (министра финансовъ) бъло-пурпурный съ коймами 4) или съ коралловыми подвёсками. На этомъ санё мы можемъ сдёлать остановку, такъ какъ, очевидно, рядъ идущихъ внизъ чиновъ не могъ составлять предмета искательствъ со стороны князей соседнихъ въ Византіею народовъ. Въ то же время первые семь византійскихъ сановъ составляли, по преимуществу, почетные военные титулы, раздававшіеся въ старину, какъ и въ настоящее время, роднымъ, близкимъ и сосъднимъ владыкамъ: таковы саны — кесаря, великаго дуки, протостратора, великаго стратопедарха, великаго приммикирія, великаго контоставла.

Вмёстё съ тёмъ мы, благодаря счастливой случайности, можемъ повёрить приведенный въ отрывкахъ текстъ Кодина памятниками.

<sup>1)</sup> Μετὰ ἀέρος χρυσοχοχχίνου κλαπωτοῦ καὶ αὐτοῦ.

<sup>2)</sup> Το τοῦ μεγάλου πριμμικηρίου σκίαδιον συρματέϊνον. Cod., р. 19. О словъ: σύρμα и производныхъ въ новогреч. яз. см. Reiske, Comm. ad C. Porphyrog. vv.

Τὸ σκιάδιον αὐτοῦ χρυσοπράσινον; πλὴν τὸ σύρμα, τοῦτο βλάτιον; Codinus,
 19.

<sup>4)</sup> Το τοῦ λογοθέτου τοῖ γενικοῦ σκιάδιον λευκόν βλάτιον μετὰ μαργελλίων. Codinus, p. 20.

Въ иконномъ собраніи Русскаго Музея имени Александра III имъется превосходная греческая икона Спасителя «поясного» (17 × 23 вершка), благословляющаго правой рукою и держащаго въ лѣвой рукѣ Евангеліе 1). На правой сторонѣ рамы этой иконы изображена кольнопреклоненная мужская фигура, которой моленіе составляєть данная икона. Н'Есколько пострадавшія надписи на объихъ рамахъ гласять дважды следующее: (8) ЕНСНС ΤΥ....ΥΤΥ... [4] ΛΕΞΙΥΤΥ [ΜΕ] ΓΑΛΟΥ [στρα] ΤΟΠΕ- $\triangle APXY \triangle EHCHCTY \triangle YAYTY [ \cdot \cdot ] TYMEFAA [8] ПРІМНКНР$ [1] Ү Фигура молебщика представляеть вельможу византійскаго двора среднихъ лътъ, съ длинными, развъвающимися по плечамъ каштановыми волосами и длинною, округлою бородою. Типъ лица несколько будто армянскій. На вельможе надето одеяніе зеленаго цвёта, все расшитое золотыми кругами, внутри которыхъ представлены двуглавые византійскіе орлы. Платье стянуто узкимъ, золотымъ, изъ наборныхъ мелкихъ бляшекъ, поясомъ, за который заткнуть бълый платокъ. Что насъ, въ данномъ случав, наиболее интересуеть, — на голове вельможи имеется большая золотая корона, по современному выраженію, составленная изъ высокаго обруча или собственно вънца, но только, повидимому, не металлическаго, а изъ золотной матеріи, съ краснымъ подбоемъ, выступающимъ внизу и съ краснымъ матерчатымъ верхомъ, имъющимъ правильную форму полукруга, чъмъто, повидимому, камнями, украшеннаго или расшитаго золотомъ. Итакъ очевидно, что головное украшеніе вельможи Алексья, по точному тексту Кодина, не отвъчаеть ни скіадію великаго приммикирія, ни головному убору великаго стратопедарха; хотя также не отвъчаеть и скіадію великаго дуки, который не имъль верха, но отвъчаеть скіадію великаго доместика: обстоятельство весьма важное, если мы припомнимъ, что, по обычаямъ византійскаго двора, при совитщени двухъ сановъ, уборы и облаченія

<sup>1)</sup> Н. П. Ликачева. Краткое обозриніє иконз Русскаю Музея, 1902 года, стр. 9, 10. Лицевой Иконописный Подлинникъ. Томъ І. Таблица V и 3-я.

точно также поднимались противъ носимаго ранга на одну или даже на двё степени. Доказательство этому можно, между прочимъ, видёть и въ его кафтанё, который отвёчаеть какъ разъ облаченію протовестіарія — степени, ближайшей въ великому дукё. У Кодина (страница 18) сказано точно, что «тампарій у протовестіарія бываетъ зеленый съ украшеніями» 1); затёмъ, если бы разслёдованіе впослёдствіи утвердило нашу догадку, что подъ именемъ Алексёя здёсь можно разумёть знаменитаго въ исторіи Византіи XIV вёка великаго дуку или адмирала Алексёя Апокавка 1), то стала бы понятно во всёхъ подробностяхъ форма изображенныхъ на немъ облаченій. Какъ разъ съ боку правой надписи, упоминающей имя Алексёя, есть неясныя двё буквы, писанныя, какъ-бы вязью, которыя Н. П. Лихачевъ опредёляеть буквами А Р; возможно, что эта монограмма обозначаеть именно родовое прозвище извёстнаго адмирала.

Ближайшимъ современникомъ Алексѣя Апокавка былъ извѣстный Өеодоръ Метохитъ, умершій въ 1332 году въ Константинопольскомъ монастырѣ Хора — нынѣ извѣстная мечеть Кахріе-Джами. Тамъ, надъ царской дверью, представленъ въ мозаикѣ Спасъ Вседержитель, и передъ Нимъ, преклонивъ колѣно, подносящій Спасителю модель монастырской церкви Хора, Өеодоръ Метохитъ (рис. 9); надпись называетъ его ктиторомъ и логоеетомъ казны, при чемъ оказывается опущеннымъ эпитетъ великаго, который самъ Императоръ Андроникъ Палеологъ, какъ свидѣтельствуетъ Кодинъ, прибавилъ именно для Метохита впервые къ сану логоеета. Для насъ важно и дальнѣйшее свидѣтельство Кодина, что въ этомъ новомъ санѣ «патрицій стоялъ выше великаго стратопедарха и ниже протостратора», стало быть, былъ третьимъ послѣ великаго дуки. На Өеодоръ

Было бы особо любопытно сравнить изображеніе Алексѣя Апокавка въ Парижской гр. рукопися № 2144, сидящаго на большомъ креслѣ и облаченнаго въ узкорукавный кафтанъ со львами въ кругахъ, и въ коронѣ съ 4 верхами и красною тульею.

Метохить, оказывается, надъть, какъ мы уже говорили ранье!), зеленый подпоясанный каввадій-опашень, видимо, шелковый, укра-



9. Изображеніе Өеодора Метохита въ мозанкъ Кахріе-джами.

шенный золотыми кринами и розовыми трехлепестковыми цвътами;

<sup>1)</sup> Византійскія церкви и памятники Константинополя, 1886, стр. 182—3.

рукава этой одежды весьма широкіе; на шев золотое оплечье, соединяющееся на груди сътакою же шитою золотомъ въ видъ двухъ полосъ или коймъ, -- идущею до самаго низу оторочкою, которую можно было бы назвать «парагаудою». Но, что особенно любопытно, верхнее облачение патриція по цвіту оказывается тождественно съ зеленою одеждою Алексъя, но ръзко разнится покроемъ. Пояса хотя не видно, но онъ есть и, повидимому, такой же узкій, какъ и на Алексев. Самымъ замечательнымъ предметомъ облаченія является головной уборъ: округлый бёлый полосатый колпакъ или скорбе тюрбанг, украшенный по всему кругу или шару золотыми полосами, идущими отъ головы къ тульћ. Что представляеть собою эта тулья, по рисунку мозанки судить трудно 1), однакоже, можно догадываться, что по этой слегка закругленной (а не плоской тульт) проходиль пестрый жгуть, какъ будто наложенный на тюрбанъ, и свернутый изъ такой же матеріи, на которой, однакоже, оказывается уже до 12 полосокъ. На самомъ тюрбанъ употреблена восточная шелковая матерія изъ бълыхъ (чуть розоватыхъ) полосокъ съ голубыми, но по ней идуть, какъ сказано, золотыя клавы или полосы (съ красными контурами, но эти контуры вездѣ въ мозаикѣ окаймияютъ золото, даже на окладъ Евангелія). Если судить по цвъту этого страннаго головного убора, мы должны видеть здёсь точное изображеніе убора «логовета казны», какъ его назначаеть Кодинъ 2): «Скіадій логооета казны былый, шелковый (? или парчевый?), съ полосами (?)». Но скіадіемъ врядъли можно называть этотъ тюрбанъ.

Мы уже указывали на упоминание у историковъ особой шапки патриція, которую пожаловаль Өеодору, въ знакъ особой милости, Императоръ Андроникъ, какъ разсказывается въ па-

<sup>1)</sup> Несмотря на великолъпный снимокъ акварельными красками художника Н. Х. Клюге, выполненный для Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ, все же рисунокъ не вполнъ ясенъ.

<sup>2)</sup> Τὸ τοῦ λογοθέτου τοῦ γενιχοῦ σχιάδιον λευχὸν βλάτιον μετὰ μαργελλίων. Βλάτιον, πο Peäcke, ib. 91, sericos pannos esse patet.

негирикѣ Метохиту 1). Однако, въ этомъ панегирикѣ упоминается именно золотая красная калиптра, чего въ данномъ случав неть. Затемь, любопытное место у историка Никифора Григоры, о появленіи новыхъ головныхъ уборовъ въ византійскомъ дворцъ, приписываетъ этимъ шапкамъ форму пирамиды и упоминаетъ драгоцънныя сирійскія матеріи, которыми покрывались эти шапки, сообразно съ рангомъ каждаго, т. е. въ условленныхъ для этого ранга цветахъ и достоинстве украшеній и уборовъ. Никифоръ Григора, по общей привычкъ историковъ, конечно, не мало дивится новой модь, которой придерживаются не только пожилые люди, но и молодые, дотоль не имъвшіе будтобы обычая носить шапокъ вовсе, и которая заимствуеть свои Формы и украшенія не только оть датинянь, но и оть раздечныхъ варваровъ изъ Сиріи и Финикіи и пр. 3). Левъ Аллацій 3), въ своемъ разсуждени о сочиненияхъ Симеона Метафраста, останавливается съ большимъ вниманіемъ на его санъ логовета и въ частности на рангъ великаго логоеета и всъхъ показанныхъ у Кодина, монаха Матеея и «неизвестнаго» особенностяхъ въ ихъ облаченіяхъ, не входя, однако, въ анализъ и археологическое ихъ опредъленіе.

Переходимъ къ следующему замечательному изображенію византійскаго родовитаго патриція и его жены на иконе Богоматери Одигитріи, въ ризнице Свято-Троицкой Сергіевской Лавры, подъ № 114. Икона сохранила весь свой византійскій чеканный и украшенный серебряною позолоченной филигранью окладъ. Но, къ сожаленію, самое письмо было не разъ перепи-

<sup>1)</sup> Φοροῦντα ἐρυθρὰν τὴν καλύπτραν, Ἡν δῶρον αὐτῷ... παρέσχεν Ἀνδρόνιхος, Византійскія церкви и памятники Константинополя. 1886 г., стравицы 182—3, прим. 1.

<sup>2)</sup> Формы, указываемыя Никифоромъ, въ видъ пирамидальныхъ колпаковъ и тюрбановъ, покрываемыхъ цвътною (красною, пурпурною) матеріею, ведуть, повидимому, свое происхожденіе съ Востока, преимущественно отъ Армянъ, а также Турокъ (см. напр. Vecellio, *Habiti antichi e moderni* 1590 г., изд. Didot, 1860, pl. 429 — костюмъ турецкихъ адмираловъ и совътниковъ, 454 — знатнаго армянина и др.) но также употреблялись и въ Венеціи: 48, 57—8, 79, 97 и пр.

<sup>3)</sup> De scriptis Symconis Metaphrasti, Patrol. c. c., tom. CXIV, p 24-6.

сано и въ настоящее время представляеть больше письмо XVII въка 1), чъмъ византійскій оригиналъ. Филиграневыя украшенія, состоящія изъ мельчайшихъ разводовь съ пальметками въ срединъ круговъ и выпуклыми ажурными щитками арабо-византій-

скаго характера, образцово сохранились. На двухъ титульныхъ бляшкахъ читается налпись имени Одигитрін. Затыть на верхней каймъ въ срединъ помъщена «гетимасія»; по сторонамъ ея апостолы Петръ (новое издѣліе) и Павель. По боковымъ коймамъ четыре Евангелиста и Святые Косьма и Даміанъ, а внизу Святой великомученикъ Пантелеймонъ. Внизу на боковыхъ коймахъ изображены: съ правой стороны отъ Богородицы — рабъ Божій Константинъ Акрополить и съ левой стороны — Марія Комнина Турникина Акрополитисса (рис. 10 и 11). Кто такой быль Константинъ Акрополитъ — мы узнаемъ изъ нъсколькихъ источниковъ 2).



10. К. Акрополитъ. Пластинка на иконъ Б. М. въ Лавръ преп. Сергія.

Это былъ родовитый патрицій византійскаго двора, сынъ изв'єстнаго составителя византійской хроники Георгія Акрополита (1220—1282), бывшаго великимъ логоветомъ. Константинъ Акрополить, по т'ємъ же источникамъ, самъ им'єлъ тотъ-же санъ великаго логовета; былъ женатъ 3) на одной изъ Кантакузенъ—

<sup>1)</sup> Сохранилось единственно письмо двухъ погрудныхъ изображеній архангеловъ Гавріила и Михаила, носящее на себъ совершенно ясныя черты античнаго стиля; въ особенности въ моделировкъ лицъ и простой манеръ силадокъ,

<sup>2)</sup> Pachymeres, lib. VI, c. 25; Cantacuz. l. I, c. 14.

<sup>3)</sup> Du Cange Familiae Byzantinae, p. 260 a.

дочери префекта Пелопоннеса и Өеодоры Палеологины, какъ заключаетъ Дюканжъ, бывшей изъ рода Тарханіотовъ и по матери получившей прозваніе Палеологины. Въ данномъ случав становится вопросомъ, не ошибся ли знаменитый Дюканжъ въ своихъ заключеніяхъ, такъ какъ жена нашего Константина (врядъ ли, однако, это иной Конст. Акр.) — Марія оказывается совершенно иного, хотя столь же знаменитаго рода Торникіевъ, а прозваніе получила по роду Комниновъ, почему, в роятно, и мать ея, Өеодора, имъла иное прозвище или же не была матерью, изображенной здёсь, Маріи. Какъ бы тамъ ни было, приведенная выше надпись показываетъ, какъ трудно разобраться въ византійскихъ родахъ на основаніи только свидётельствъ историковъ.

Очевидно, что настоящее изображение, выполненное со всеми подробностями оффиціальнаго облаченія, должно отвічать именно сану великаго логоеета. Объ этихъ облаченіяхъ, Кодинъ говорить следующее: «облаченія великаго логофета, т. е. скіадій, каввадій и скараникъ такіе-же, какъ у протостратора; но онъ не имъетъ диканикія». Но изъ того-же Кодина узнаемъ, что облаченія протостратора «тождественны съ нарядомъ великаго дуки». Мы уже разбирали головной уборъ великаго дуки. Обратимъ внимание на остальныя части облачения. Все мъсто Кодина гласить следующее: «Скіадій великаго дуки золотой и красный, съ галунами, кром воздуха (тулья или воздухъ не имбеть галуновъ); скараникъ его золотой и красный изъ чистой золотой нити, имъющій и самъ спереди изображеніе царя, стоящаго, сділанное ръзьбою (?), а сзади портреть царя, сидящаго на престоль; каввадій его шелковый или какой онъ пожелаеть изъ обще-употребительныхъ» (подробности диканикія — опускаемъ). Всматриваясь въ изображение Константина, мы, дъйствительно, видимъ на немъ. прежде всего, особенную шапочку или невысокую камилавку, напоминающую монашескую скуфью. Отъ вынца на этой шапкы осталась только узкая каемка, но не металлическая, а изъ галуна. а шапочка состоить вся изъ парчевой золотой матеріи; по переду на шанкъ укръпленъ металлическій или вышитый кіотикъ, съ

изображеніемъ посрединѣ Спасителя и орнаментами по сторонамъ <sup>1</sup>). На Константинѣ надѣтъ длинный кафтанъ или каввадій, видимо, парчевой или шелковый и, дѣйствительно, изъ обще-ущотребительныхъ по рисунку: рисунокъ этой матеріи состоитъ весь

изъ крупныхъ листьевъ плюща, со вписанными внутри такими же листьями, внутри которыхь, въ свою очередь нарисованъ маленькій кринъ <sup>2</sup>). Кафтанъ весь разрёзной, но не имёеть ни оплечья, ни галуновъ по распашкё, ни по подолу, и застегивается рядомъ пуговицъ, идущимъ до низу; рукава кафтана узкіе, съ наручами; поясъ матерчатый съ пряжкою, на поясѣ виситъ кошель и заткнуть платокъ или полотенце.

Опишемъ кратко облаченіе жены Константина. Она имѣетъ (рис. 11) на головѣ низкую, металлическую зубчатую или лучистую корону, украшенную по вѣнцу камнями, а между зубцовъ большими жемчужинами. На коронѣ большія неясныя подвѣски.



11. Марія Комнина, жена Конст. Акрополита, изображена на той же иконъ.

На затылокъ, изъ подъ короны, падаетъ покрывало. Марія одёта въ двё парчевыя одежды, съ одинаковымъ рисункомъ, или золо-

<sup>1)</sup> Такъ какъ доселв неизвестно, что такое скараникъ, особая ли форма одежды, меховая-ли одежда, или даже форма шапки, или меховая шапка, то можно, пожалув, указать и на это изображение, которое можетъ соответствовать портретамъ.

<sup>2)</sup> Смотри эмалевые медальоны Святыхъ Георгія и Өеодора, таблицы IX и XI, при сочиненіи «Византійскія Эмали», стр. 282. Такія матеріи въ Византій назывались χισσοφύλλα.

тымъ по цвётной матеріи, или обратно цвётнымъ по золотной парчё, что вёроятнёе. Рисунокъ взять изъ обычныхъ плетеній. На рукавахъ у плечь отмёчены особые галуны или, вёрнёе, обыкновенныя украшенія женскихъ костюмовъ, отдаленно подражающія мужскимъ облаченіямъ. На этихъ мёстахъ рукавовъ въ костюмахъ первыхъ сановъ Имперіи полагались особыя нашивки, и знатная патриціанка этими знаками, быть можетъ, напоминаеть о своей принадлежности къ бывшему нёкогда императорскому роду. Верхняя одежда патриціанки также, очевидно, воспроизводитъ императорскій саккосъ, только согласно переходу мужской формы въ женскую — съ обычными преувеличеніями: такъ рукава этого саккоса доходять даже по полу. Внутри рукавовъ легкою насёчкою обозначенъ мёховой подбой, несомнённо горностаевый.

Изъ всего предыдущаго получается одно существенное соображеніе: какъ ни мѣнялись нравы и обычаи Византіи за тысячелетній періодъ ея Имперіи, все же венець императорской власти остался одинъ и тотъ-же, т. е. единственно стемма была знакомъ полнаго властительства, всё остальныя короны и венцы были украшеніями сановъ, надёленныхъ отъ этой власти почетомъ, но отъ нея зависимыхъ. Вотъ почему, какъ это уже было неоднократно нами разъясняемо, стемма была единственной условной формою вънца на царство, королевство и княжество и, напримъръ, въ миніатюръ вънчанія Ярополка и жены, въ рукахъ Спасителя находятся именно стеммы. Стало быть уже эта деталь должна представлять в'ычаніе Ярополка на великое княженіе, которое одно могло быть приравниваемо къ царству. Вотъ почему также и византійскіе императоры, въ торжественныхъ случаяхъ, обязательно надъвали стемму и лоронъ, тогда какъ въ другихъ случаяхъ они-же могли носить всевозможные другіе головные уборы. «Когда, говорить Кодинъ (сар. VI) царь имбеть на себъ стемму, то другого никакого облаченія онъ не надъваеть, какъ только саккосъ и діадему (лоронъ). Въ иныхъ же случаяхъ онъ имбеть различные головные уборы: ποτέ μέν τὸ ὀνομαζόμενον τροπαιουγίαν, ποτέ δὲ Ἰουστινιάνειον, ἐν ἄλλοις δὲ ὑπέρτερον»...

Очень жаль, что Кодинъ не объясняеть ихъ формы, которая такъ и осталась неизвестною. Затемъ мы узнаемъ, что уже первый чинъ двора — деспотъ, которымъ чаще всего назывался сынъ, брать, ближайшій родственникь, товарищь Императора, никогда не могь получить стеммы, какъ никогда, если онъ не быль особо вънчанъ на парство, не назывался василевсомъ. Единственно титуль васплевса за все время существованія византійской Имперіи быль дань вы тяжелыхы обстоятельствахы болгарскому царю, и какъ объ этомъ скорбели все византійскіе Императоры, свидетельствуеть сочинение Константина. Воть почему, какъ свидътельствуетъ тотъ же Кодинъ, въ 18-й главъ своей книги «О провозглашенім деспота», послів того какъ деспоть поцівлуеть ногу Императора и поднимется, царь самъ возлагаеть собственными руками на голову выбраннаго имъ и имъ нареченнаго деспота вънецъ, украшенный камнями и жемчугомъ, имъющій 4 малыхъ камары, спереди, сзади и сбоковъ; если же рукоположенный деспоть будеть царскій сынь или если онъ его зять — только спереди.

Въ следующей главе о выборе севастократора Кодинъ, относительно головныхъ уборовъ севастократора и кесаря дёлаеть замічаніе, что древнихъ формъ онъ самъ не знаеть, а царь Кантакузенъ, когда братьевъ своей жены Мануила и Ивана Асана сдёлаль севастократорами, то надёлиль ихъ сте-Фанами, украшенными камнями и жемчугомъ и съ одною камарою на переди. Камарами византійцы называли че только сводъ вообще, затемъ раковину свода, но также и ту часть поверхности окруженной аркою, которая находится въ предълахъ полукруга и въ особенности камарами звались наши русскіе кокошники, т. е. выступающіе надъ крышею полукруги закрывающіе раскрытые наружу полукуполы. Следовательно камарами, въ данномъ случать, называются полукруглыя кіотцы, чаще всего съ изображеніями или большими драгоцівными камнями, находящимися надъ вънцомъ, посреднит чела или на мъстъ, такъ называемаго, очелья. Должно прибавить, что разъ подобный вънецъ, съ начельнымъ украшеніемъ, былъ назначаемъ сану кесаря и ему подобнымъ, то эта историческая форма отвѣчала вполнѣ установившемуся понятію о вѣнцѣ предводителя войскъ и очевидно наиболѣе должна была отвѣчать притязаніямъ.

Если, затемъ, вопросъ о ранговомъ достоинстве различныхъ коронъ и вънцовъ, употреблявшихся отчасти и сохранившихся въ средне - въковыхъ европейскихъ земляхъ долженъ разръшаться на основаніи смутныхъ и неопреділенныхъ свідіній, сообщаемыхъ Константиномъ Порфиророднымъ и Кодиномъ, то въ настоящемъ случат вопросъ о значени короны или клобука на головь Ярополка затрудняется въ значительной степени тымъ, что стоить на срединъ между историческими данными того и другого порядка, для которой нёть или пока еще неизвёстно ближайшаго источника. Между тымь, именно въ теченіе первыхъ двухъ въковъ, прошедшихъ послъ составленія церемоніальнаго свода Константиномъ, произошли те решительныя перемены, которыя превратили бывшую Римскую Имперію въ восточно-варварское государство. Эта перемена совершилась передъ самымъ латинскимъ завоеваніемъ и когда осколки уцѣлѣвшей Имперіи были озабочены уже только своимъ сохраненіемъ. Наконецъ, самый церемоніальный сводъ Константина собранъ изъ крайне разновременных записокъ и церемоніаловъ: такова, напримъръ, записка патриція Петра; таковы разнообразныя записки о вінчаніи различныхъ императоровъ отъ Льва Мудраго назадъ до Анастасія; записки о тріумфахъ Василія, Ософила, о прибытів пословъ сарацынскихъ при Константинѣ и Романѣ, прибытіи Ольги и пр. и пр. Поэтому разнообразныя данныя о чинахъ и ихъ отличіяхъ въ различныхъ м'естахъ книги Константина не всегда могуть быть сопоставляемы одно съ другимъ. Мы находимъ здісь византійскій дворъ и въ древнійшемъ своемъ составі, когда переднія м'єста тамъ занимали Сенать, патриціи и военные чины, съ немногими представителями высшихъ сановъ и приближенными Императора, а также представителями городскихъ и общинныхъ управленій. Но всё эти новелиссимы, куропалаты, ипархи, димархи, проэдры, магистры со временъ латинскаго завоеванія больше не поминаются, а у Кодина вмісто нихъ читается рядъ перечисленныхъ нами выше сановъ и чиновъ. Далъе для временъ Константина (смотри въ 1-й книгъ, главы 43-47) имбемъ чинъ производства въ высшіе саны Имперіи: кесаря, новелиссима, куропалата, магистра и при этихъ выборахъ точно перечисляются ть облаченія, которыми надыляется каждый избранникъ. Такъ кесарь получаеть изъ царскихъ рукъ хламиду и лоръ и при хламидъ фибулу, которою застегиваетъ мантію самъ императоръ, а затемъ и кесарскій венець, который по его особенной форм' (древняго в'ыца) такъ и назывался кесарскимъ (τὸ χαισαρίχιον). Новелиссимъ получаеть изъ царскихъ рукъ красный дивитисій и зеленую хламиду съ фибулою. Куропалать получаеть пурпурный дивитисій и хламиду, которую опять таки надъвають ему деспоты. Вновь произведенный магистръ получаетъ стихарь и поясъ; такимъ образомъ только кесарь получалъ въ Х столетін особый головной уборъ или даже венець; всё остальные саны не увънчивались вовсе, какъ оно и подобало бы по смыслу употребленія этого знака только при в'єнчаній на царство. Но такъ какъ тотъ же вънчанный императоръ долженъ быль, въ силу различныхъ климатическихъ и бытовыхъ условій, употреблять разнообразные головные уборы: шапки, береты, скіадін, камилавки, калиптры, скубы (кукуфы), колпаки, клобуки, то эти всё головные уборы въ последовании временъ стали употребляться въ значеніи отличій для верховныхъ сановъ Имперіи и состоящихъ при Имперіи царственныхъ и княжескихъ родовъ. Многіе уборы въ данномъ случать были усвоены византійскимъ дворомъ отъ варварскихъ вождей и, претерпъвъ измъненія, согласно византійскому церемоніалу, вернулись къ этимъ дворамъ уже со спеціальнымъ значеніемъ. Чтобы иллюстрировать это обстоятельство, приведемъ два приміра. Въ самомъ началі средневіковья у множества варварскихъ племенъ, ставшихъ извъстными Римской Имперіи, было въ обычав награждать телохранителей и дружинниковъ шейными гривнами изъ чистаго золота или чистаго серебра. Византійскіе императоры также стали награждать своихъ протоспаварієвъ, т. е. начальника мечниковъ, возлагая на шею ему маніакъ (глава 60). Тѣ же мечники носили особыя мантіи, подбитыя мѣхомъ, называвшіяся скарамангіями: императоръ Никифоръ Фока, бывшій, до своего провозглашенія, доместикомъ Анатолійскихъ схолъ, когда въѣзжалъ въ Константинополь верхомъ (а дѣло было въ Августѣ мѣсяцѣ), то передъ въѣздомъ въ золотыя ворота заѣхалъ въ монастырь Аврамитовъ и тамъ облачился въ бобровый скарамангій для своего въѣзда. А различныя царскія облаченія надѣлъ уже въ церкви Пресвятой Богородицы на форумѣ и въ Святой Софіи.

Возвращаясь къ интересующему насъ пункту о значеніи головного убора на Ярополкѣ въ миніатюрѣ, представляющей его передъ апостоломъ Петромъ, мы должны будемъ, за отсутствіемъ прямыхъ указаній, рѣшать вопросъ путемъ исключеній.

Во-первыхъ, идя путемъ исключеній, корона на головѣ Ярополка не есть стемма византійскихъ императоровъ. Стемма никогда не выходила изъ предъловъ обычнаго вънца или точнъе вънка и на всъхъ, весьма многочисленныхъ, изображеніяхъ представляеть размёры приблизительно полутора вершкового (въ вышину) обруча; въ настоящемъ случав металлическій обручь короны Ярополка, украшенный камнями, имфеть не менфе трехъ вершковъ вышины и далее вовсе не иметъ подвесокъ, не иметъ чела, перетяжныхъ дужекъ на верху и поэтому долженъ быть отнесенъ къ разряду шапокъ, клобуковъ, тіаръ и вообще головныхъ покрышекъ позднейшаго времени византійской имперіи. Мы уже указывали, что церемоніаль, записанный въ сборномъ уставь Константина Порфиророднаго, знаеть въ качествъ головныхъ уборовъ, лишь одинъ опредъленный видъ императорскаго вънца — стемму и въ видъ исключенія для кесаря — древній стефанъ. Всъ остальные головные уборы, какъ было говорено, для временъ Константина, не были вовсе вънцами или коронами и объ этомъ обстоятельствъ упоминаетъ самъ церемоніаль, называя

такого рода шапки, носившіяся самими императорами, при по-**БЗДКАХЪ** ВЕРХОМЪ ИЛИ ПО МОРЮ И ПО ГОРОДУ, ТУФАМИ ИЛИ ТІАРАМИ (Уст. о церемоніях, стр. 188, 505 и др.). Затімъ мы слышимъ также о стеммахъ различныхъ цветовъ (т. е. цветовъ матерчатаго верха или тульи): былыхь, красныхь, зеленыхь, голубыхъ (Уст. о Церемон., 187—189), и напротивь того, мы въ Уставъ не узнаемъ почти ничего о головныхъ покрышкахъ для различныхъ чиновъ, тогда какъ съ большою подробностью перечисляются всь ихъ облаченія: саги, хламиды, лоры, дивитисіи, скарамангін, тэнтзакін (хотя и неизвестно, что они обозначають). Ясно, что до второй половины Х века чины и саны византійской имперін головными уборами не отличались, по той простой причинь, что всь, въ разныхъ имъ соответствующихъ облаченіяхъ, стояли съ непокрытыми головами передъ императоромъ, а все эти облаченія им'єли значеніе исключительно придворное. Мы ничего не слышимъ и о томъ, какіе головные уборы и покрышки имѣли эги саны при сопровождении царя въ процессіяхъ и поездкахъ. Иной вопросъ, какая перемена произопила въ конце Х века и въ первой половинъ XI стольтія, но неожиданное ноявленіе у Кодина сложной системы головныхъ уборовъ византійскаго двора показываеть, что она была подготовлена продолжительнымъ періодомъ. Сопоставляя затымь свидытельство Кодина и принимая, въ разсчеть, разобранные ранте три памятника, мы можемъ заключить, что некоторые виды шапокъ или клобуковъ получили значеніе коронь для князей, дукь и тому подобныхъ сановъ (въ общемъ значеніи архонта) уже въ Х стольтіи. Такимъ образомъ для русскаго великаго князя церемоніальнымъ облаченіемъ уже въ Х столетіи могли быть мантія и клобукъ. Клобуку соответствуеть византійское понятіе скіадія. Если мы затымь обратимся къ тексту Кодина, за надлежащей справкой, то для головного убора Ярополка не подойдуть всё уборы сановъ, начиная съ севастократора, такъ какъ ихъ скіадіи иміьють красный матерчатый верхъ. Точно также и у кесаря, великаго доместика, великаго дуки, вплоть до великаго примикирія, у котораго скіадій впервые изъ золотной матеріи. Такимъ образомъ, намъ придется выбирать между головнымъ уборомъ деспота и великаго примикирія; но скіадій деспота имѣлъ царскія подвѣски, чего въ данномъ случаѣ нѣтъ. Поэтому остается возможнымъ думать, что для княжескаго вѣнца, въ данномъ случаѣ, взята высшая форма головного убора, но безъ императорскихъ подвѣсокъ, равно какъ можно считать это головное украшеніе общетипичнымъ для высокаго сана. Всего вѣроятнѣе, однако, что русскіе князья воспроизводили, такъ сказать, по слухамъ облаченіе византійскаго двора и, что въ данномъ случаѣ, взято дѣйствительно облаченіе высшаго сана-деспота, именемъ котораго назывался обыкновенно царскій сынъ или братъ. Это предположеніе подкрѣпляется прочими облаченіями Ярополка, какъ-бы отвѣчающими тексту Кодина въ извѣстныхъ предѣлахъ, устанавливаемыхъ разницею во времени.

Облаченія Ярополка въ объихъ миніатюрахъ разнятся между собою главнымъ образомъ мантією, которая надъта на Ярополкъ въ сценъ его вънчанія и отсутствуеть, напротивь того, въ моленіи Петру. Тоть же Устава Константина Порфиророднаго во множествь мысть, разбросанных по главамь, описывающимь порядокъ выходовъ и процессій, представляеть памъ мантію главною и необходимою эмблемою императорскаго сана. Правда, военный плащъ отличаетъ равно облачение деспота (Уставъ, стран. 7, 21 и др.), а былыя мантіи съ пурпурными тавліями указываются у патриціевъ (страница 162 и др.). Правда, затімь, собственно императорскою мантіею быль короткій военный пурпурный плащъ, окаймленный золотомъ или же былый съ пурпурнымъ тавліемъ, тогда какъ у того же Константина въ числъ императорскихъ облаченій (страница 72), мы находимъ и золотыя и былыя мантін, а затыть темныя или черныя, очевидно, изъ темно-коричневаго или темно-лиловаго пурпура. Во всякомъ случать, однако, хотя мантін разныхъ видовь, называемыя уставомъ Константина раз-**ΗΡΕΙΜΕ ΗΜΕΗ ΑΜΕ (Χλαμύς, χλανίς, χιτών, σάγιον, σαγομαντίον) Η** разнообразно украшенныя 1), были усвоены санамъ и чинамъ ви-

<sup>1)</sup> Византійскія эмали, страница 280-282.

зантійскаго двора, тімь не меніе, въ средне-віковой Европі пурпурная мантія или порфира отличала собою царскую власть, въ общемъ ея понятіи. Основными инсигніями «Императора» были издревле пурпурная мантія и діадема, и какъ бы ни мізнялись ихъ типы, все же только эти два предмета оставались всегда священною принадлежностью Императорскаго сана. Мантія, въ отличіе отъ воинскаго короткаго плаща, представляла собою длинную хламиду, около Х-го въка, хотя сохранявшую свой пурпурный (темнокоричневый или темнолиловый) цвёть, но богато и пестро украшенную декоративными и даже фигурными вышивками. Діадема изъ пурпурной, осыпанной жемчугомъ, повязки стала металлическимъ обручемъ, стеммою, получила матерчатую цветную тулью, а простой венець (στέφανος) сталь инсигніею кесаря. Но когда писатель и нынъ хочеть кратко указать инсигнію Императорскаго сана, то называеть: порфиру и описих, точно также, какъ въ концѣ ХІ вѣка — въ эпоху, насъ именно занимающую — историкъ Михаилъ Атталіотъ выражается тёмиже терминами 1) по гречески: άλουργίδα τε καί στέφανον ούκ άποχρώντα τῆς βασιλείας ἡγήσω παράσημα, но «вѣпецъ любви» де нуженъ царю и «мантія благочестія». Правда, тотъ же писатель въ двухъ мъстахъ прибавляетъ къ инсигніямъ и красные башмаки (τὰ ἐρυθρὰ καὶ βασίλεια πέδιλα) $^{2}$ ), но такая прибавка не измѣняетъ существа дѣла.

Вопросъ о мантіи или хламидѣ въ средѣ византійскихъ облаченій оказывается несравненно болѣе сложнымъ, чѣмъ то думають до сихъ поръ. Прежде всего хламиду во всѣхъ ея варіантахъ должно отличать отъ собственнаго плаща (σαγίον), такъ какъ этотъ послѣдній, какъ мы разъясняли уже выше, представляль собою четыреугольный длинный платъ, тогда какъ хламида уже въ древне-греческую эпоху имѣла слегка овальную форму, какъ о томъ совершенно ясно говоритъ Плутархъ въ извѣстномъ мѣстѣ повторяемомъ всѣми словарями. Правда, древняя хламида

<sup>1)</sup> Id. Bonn. 4, 18.

<sup>2)</sup> Ib. p. 59, 2, 247, 1.

эастегивалась, нодобно плащу, на правомъ плечь, но также носилась она и по византійски, т. е. застегнутою двумя концами на дужкѣ шеп. Разсматривая Книгу о церемоніяхъ, мы находимъ сагій и хламиду упоминаемыми почти одинаково часто, съ темъ только лишь различіемъ, что сагін сравнительно мало разнообразятся по цвётамъ и формамъ украшенія, а именю: мы знаемъ у императоровъ сагін порфировые — (І, гл. 38 σαγίον πορφυροῦν); быть можеть, те же сагін определяются словомъ уробоятеріхλείστα — украшенные золотыми коймами. Точно также у патриціевь упоминаются сагін пурпурные: σαγία άληθινά (І, стр. 98, 225). Иное дело хламида: она разнообразится даже въ своихъ именахъ χλαμύς, χλανίς, χλανίδιον. Что, однако, обозначають эти варіанты, мы сказать не въ состояніи. Въ Книге о церемоніяхъ (І, гл. 36, стр. 187) ясно указано значеніе хламиды для царскаго сана: царское облачение составляется или лоромъ, или хламидою; то и другое не можеть быть совмещено, однако-же, по той простой причинь, что нельзя надыть лорь подъ хламиду. Что хламида эта обычно пурнуроваго цвъта, о томъ Уставъ церемоній, конечно, не поминаеть, выставляя только тѣ исключенія изъ этого общаго правила, которыя имеють место при большихъ праздникахъ, а именно: упоминается хламида бълая, тканая золотомъ. Затъмъ, хламида составляетъ принадлежность первыхъ сановъ имперіи: кесаря (І, гл. 43), у новелиссима — зеленаго цета съ золотыми розами и золотыми тавліями (при красномъ дивитисін) у куропалата, у патрикія — поверхъ стихарія; затемъ, у архонтовъ двора вообще въ праздничные дни — бълыя хламиды; у силентіарія—особеннаго цвета (атраватіха). Некоторою иллюстрацією къ этимъ свидётельствамъ можеть служить миніатюра съ изображеніемъ Никифора Вотаніата съ его женою Маріею и съ его приближенными вельможами въ парижской рукописи Іоанна Златоуста 1). По сторонамъ императора стоятъ здёсь четыре высшихъ чина, обозначенные надписями: протовестіарій, въ одномъ

<sup>1)</sup> Omont, H. Facsimilés des miniatures d. mss. grecs. 1902, pl. 62-63.

кафтань, но изъ богатой цвьтной матеріи, украшенной львами въ кругахъ, стоитъ сложивши объ руки на груди; протопроздръ каниклея въ голубомъ кафтанѣ и красной хламидѣ, украшенной золотыми плющами и двумя тавліями; проэдръ деканъ и приммикирій — въ подобныхъ же облаченіяхъ, но различаются отъ первыхъ двухъ красными колпаками, тогда какъ у тъхъ высокіе бълые колпаки. Въ первой Книгъ о церемоніяхъ (глава 97-я) мы находимъ по поводу производства проэдра или председателя сената указаніе на его облаченіе: розовый хитонъ, съ золотыми коймами, пурпуровый поясь съ камнями, хламида бълая, украшенная золотыми коймами и двумя тавліями, отдёланными золотомъ и малыми плющами. Это облачение дается проэдру самимъ императоромъ. Но обычное его облачение указывается ниже и какъ разъ отвечаетъ тому, которые мы находимъ въ миніатюре: пурпурный скарамангій съ зелеными полосами и красная накидка, украшенная золотыми коймами и малыми плющами 1), словомъ, изъ этого текста мы узнаемъ, что во времена Константина Пор-Фиророднаго многочисленныя хламиды различныхъ чиновъ имъли именно такой видъ: глухихъ накидокъ уже не изълегкой, но плотной парчевой ткани, застегивавшейся на груди, кром' фибулы у душки, еще нъсколькими двумя или даже тремя аграфами, такъ что фигура царедворца, съ его наглухо запрятанными подъ эту мантію руками, является своего рода торжественною муміею или, еще върнъе, куклой. Очевидно, придворный церемоніалъ требоваль именно въвысшихъ чинахъ имперіи подчеркнуть выраженіе ихъ полной инертности или неподвижной покорности предъ императоромъ, даже въ ихъ облаченіяхъ: то же самое выраженіе торжественнаго бездълья было мною указано раньше въ извъстномъ обычать стоять передъ императоромъ въ буквальномъ смысле слова «спустя рукава», — при томъ очень длинные, своихъ восточныхъ халатовъ, въ знакъ полной готовности, по приказу императора,

<sup>1)</sup> Ed. Bonn. p. 442: σκαραμάγγιον όξὺν πρασινοτρίβλαττον καὶ κατακοίλιον καὶ ῥοήσιον ἔχον ἐξαβούλιν χρυσᾶ περιορνευμένη διὰ χρυσῶν θετῶν καὶ κισσοφύλλων μικρῶν.

не проявлять никакой активности, прежде всего, въ обезпеченіе его собственной особы.

Ясное различіе «гражданскаго облаченія» хламиды отъ военнаго плаща — сагія указано въ тексть «Церемоній» на день рожденія царя (I, 6; 1, 277): «Когда всь сядуть (за столь), царь, черезъ стольника объявляеть патрикіямъ: «снимите ваши хламиды». Патрикіи и стратиги, вставь, возглашають царю многольтіе и снимають; патрикіи свои хламиды, и стратиги свои плащи».

Книга Кодина о Константинопольскихъ чинахъ уже не знаетъ самого имени хламиды или, по крайней мёрё, не употребляеть его, ни для императорского сана и первыхъ чиновъ двора, ни для последующихъ; вместо того мы слышимъ название тампаріонъ или тапаріонъ, видъ длинной порфиры, падающей сзади, обыкновенно пурпурнаго цвета, обнизанной жемчугомъ. Но такъ какъ чины, начиная съ великаго доместика, не имбють тампарія, надо думать, что въ позднъйшую эпоху византійской имперіи (Кодинъ жилъ во времена Іоанна Кантакузина) мантія полагалась только для особъ царской фамиліи и первыхъ чиновъ двора. Затёмъ, остается вопросомъ, какой видъ мантіи былъ усвоенъ различными съверно-европейскими владътельными особами: плащъ, застегивающійся на правомъ плечь или же полукруглая мантія, очень длинная, застегивающаяся наверху груди. Во всякомъ случав, то, что называется порфирою, сложилось именно въ эту промежуточную эпоху X—XII стольтій и представляеть длинную красную мантію, откидывавшуюся назадъ и удерживаемую на плечахъ особыми аграфами, или шнуромъ (lacer le manteau). Изображенія французскихъ королей XII—XIII стольтій на соборахъ въ скульптурѣ представляють, однако, оба вида мантій. Венгерская мантія 1031 года, по преданію, относимая къ облаченіямъ св. Владислава, представляеть именно полукруглую форму длинной мантін изъ пурпурнаго сицилійскаго шелку, шитой золотомъ и разноцватными шелками, съ изображеніями Спасителя, апостоловъ, пророковъ царей; мантія хранится въ Гранъ 1). Мантія

<sup>1)</sup> Изд. въ Historische Denkmäler Ungarns, 190, I, Taf. XII.

Римской Имперіи Габсбургскаго дома представляєть сицилійскую работу и относится къ 1133 году.

Но такъ какъ королевскій санъ въ Европѣ удержаль, по преимуществу, именно этотъ видъ мантіи, можно думать, что плащъ остался формою, наиболѣе отвѣчавшею понятія вождя, предводителя дружины, князя <sup>1</sup>).

И великокняжеская власть въ древней Руси отличала себя <sup>2</sup>) подобными же мятлями, какъ видно по рисунку Сборника Святослава, въ которомъ самъ великій князь Святославъ облаченъ именно въ темно-синюю мантію, а всё сыновья его изображены въ однихъ кафтанахъ. Итакъ, условно говоря, изображеніе Ярополка передъ Петромъ безъ мантіи должно указывать въ немъ только князя; надётая же на немъ мантія въ сценё вёнчанія должна теоретически изображать вёнчаніе на великое княженіе.

Обращаясь, даже, къ форме этой мантіи, мы должны заметить, что она носить чисто византійскій характерь, а именно: она составлена изъ куска красной, вероятно, парчевой матеріи, чистаго алаго цвета. Этоть кусокъ затемъ отороченъ широкимъ золотымъ галуномъ, украшеннымъ крупными жемчужинами и наконецъ вся мантія иметь горностаевый подбой. Алый цветь мантіи никогда не придавался императорскимъ облаченіямъ въ Византіи и до самыхъ позднихъ временъ императорская мантія оставалась пурпурной: въ разное время пурпуръ проходиль цёлый рядъ оттенковъ: шеколаднаго, темно-коричневаго, лиловаго съ

<sup>1)</sup> См. изображенія императоровъ Генриха II († 1028), Фридриха († 1180) и др. въ изд. Неfner-Alteneck, Trachten d. chr: Mittelalters, I, Taf. 29, 29, 48, 48. По замъчанію самого издателя, въ эпоху саксонскихъ императоровъ, еще удерживается традиція, но съ Отона II начинается сильное вліяніе Византіи, появляется королевскій плащъ, короткій и узкій сравнительно, кафтанъ съ узкими рукавами ниже кольнъ, королевскій вънецъ въ видъ золотого обруча, украшеннаго лиліями (хрічючіся?) съ колпакомъ внутри, который ниспадаетъ на затылокъ, повсюду уборы изъ камней и жемчужныхъ обнизей.

<sup>2)</sup> Подобно византійскимъ мантіямъ и хламидамъ, корзно было первоначально общеевропейскимъ верхнимъ плащемъ, но стало великокняжескою внсигніею, въроятно, уже въ X стол. Равно и шапка или клобукъ, надътый на великаго князя, посаженнаго на престолъ, являлся также княжескою священною утварью, подобно его мантін или мятлю.

коричневымь тономъ, темно-лиловаго, почти чернаго, темно-синяго, блёдно-лиловаго. Длинная мантія или хламида отличалась, конечно, отъ короткаго сагія или плаща, но и эти послёдніе могли быть красными только у второстепенныхъ чиновъ: церемоніймейстера, ипарха. Пестрыя, украшенныя различными рисунками: павлиновъ, орловъ, львовъ, византійскія мантіи полагались для первыхъ семи чиновъ, какъ напримёръ для новелиссима — зеленая мантія и красный дивитисій. Но такъ какъ мантія всегда обозначала отличительное облаченіе предводителя войскъ, то поэтому и была предпочтительно усвоена королевскому и велико-княжескому облаченію.

Кромѣ того, византійская хламида совпала съ варварскими мѣховыми плащами, носившимися въ походѣ и лагерѣ. Таково было, конечно, по своему происхожденію древне-русское корзно, которое уже Карамзинъ отождествляетъ съ «кочемъ» и считаетъ теплою княжескою мантіей, накидывавшейся сверхъ одежды и укрѣплявшейся на груди или правомъ плечѣ фибулой или пряжкой, но въ отношеніи къ покрою, въ данномъ случаѣ, можетъ быть и ошибка, такъ какъ кочь или коцъ тождественная съ «котыгою», былъ скорѣе кафтаномъ нежели плащомъ, но теплымъ, изъ волосяной или шерстяной матеріи болѣе или менѣе грубой, изъ кошмы и соотвѣтствуетъ, всего скорѣе, позднѣйшей япанчѣ. Напротивъ того, корзно по формѣ длиннаго мѣхового плаща отвѣчало суконному мятлю или малорусской свитѣ, съ тою лишь разницею, что мятль или мятель былъ суконною одеждой.

Какъ извъстно, въ Малороссіи досель свита имъетъ темнокоричневый цвътъ, грубо подражающій древнему пурпуру 1). Эти черныя мантіи представляють, при дворь Ярослава, очевидное подражаніе византійскому двору съ его пурпурными сагіями. Но съ другой стороны, какъ давно были усвоены эти придворныя облаченія у Славянъ, намъ ясно показываетъ тотъ-же самый

<sup>1)</sup> Въ дътописи подъ 1152 годомъ упоминаются княжіе слуги «въ чернихъ мятлихъ» и самъ Ярославъ сидящимъ на «отни мъстъ въ черни мятли и въ клобуцъ», тако-же и вси мужи его».

текстъ Константинова устава. Въ самомъ деле, облачения варварскихъ славянскихъ дворовъ составились въ основномъ своемъ типе еще въ VIII и IX столетияхъ, а по нимъ образовались разнообразные дворы русской земли. Что такое было корзно по своему основному исконному типу, мы, конечно, не знаемъ и филологическия догадки о томъ, что это славянское слово должно было обозначатъ «меховую одежду», точнее — «меховую накидку», еще не даетъ много данныхъ 1). Очевидно также, что «корзно» чемъ-то отличалось отъ такъ называемой приволоки, которая была короткимъ военнымъ плащемъ или сагіемъ, хотя и приволока опущалась также мехомъ, по преимуществу соболемъ или бобромъ, а нарамки ея низаны бывали жемчугомъ.

Хотя, такимъ образомъ, мы могли бы красную мантію Ярополка, подбитую горностаємъ, принимать за великокняжеское
корзно или даже за придворную хламиду деспота, украшенную
сановными галунами (μετά ριζῶν == cum limbis), тѣмъ не менѣе,
общеисторическія соображенія о значеніи этого облаченія требують оть насъ назвать его точнымъ именемъ великокняжеской
порфиры, хотя бы мы въ концѣ концовъ и были безсильны открыть его настоящій терминъ. Это та королевская и княжеская
порфира, которая въ видѣ алой мантіи, отороченной золотомъ и

<sup>1)</sup> Аристовъ въ сочинении «Промышленность Древней Руси», стр. 140, примъчаніе 434, указываеть на тождество корзна съ «корзовиной», что значить косматая шерсть. Въ средневъковой датинской передълкъ: crosna, crusna, crusina, crocea, crosea (Krause) должны обозначать грубо косматыя теплыя издълія, совершенно ошибочно истолкованы знаменитымъ Рейске въ его примъчаніи къ термину хросособилуржей тутом въ Устаеть Константина, см. «Комментарій», страница 186— 188. По словарю Миклошича, скора, skorja, skara, sker, škura имветь форму: Kora, Karna. Schrader считаеть (стр. 617) crusna происходящимъ изъ германскихъ нарвчій: crusne, kruzno, crusna. Однако, выраженія: корзно и crusina въ тоже время обозначають дорогое и пышное облаченіе знатныхъ и владёльческихъ особъ, и такой смыслъ неизмённо принаддежить слову корзно. Въ дегендъ о Вячеславъ (Fontes rerum Bohemicarum, t. I, « De crescente fide) корзна поставлены въ цене наряду съ золотомъ и серебромъ (въ уплату и на обивнъ за книги и святыя мощи): aurum et argentum crusinas et mancipia atque vestimenta largiens... Одно другому ничуть не мъщаеть, и корзно могло быть именно богатою мёховою накидкою, какъ догадывается уже Дюканжъ (v. creusna, crosna, crusina).

по каймамъ унизанной жемчугомъ, распространилась при самомъ началѣ европейскаго средневѣковья въ періодъ VIII—XI столѣтій, когда византійскія облаченія были законодательными для нарождавшихся государствъ. Однако, облаченіе Ярополка не можеть быть признано средне-европейскимъ, а тѣмъ болѣе названо западно-латинскимъ, такъ какъ греческій типъ ихъ не оставляетъ никакого сомнѣнія, хотя мы слишкомъ мало знаемъ тотъ рѣшительный повороть въ сторону византійскихъ облаченій, который наступаетъ на средневѣковомъ Западѣ именно въ концѣ XI вѣка 1). Тѣмъ не менѣе, видный подъ мантіею кафтанъ Ярополка изъ золотной парчи, раздѣланный въ клѣтку или рѣшетку, съ посаженными въ каждой клѣткѣ жемчужинами, по своему рисунку болѣе напоминаетъ ранніе западно-европейскіе костюмы, чѣмъ напримѣръ, славяно-русскіе. О томъ же западномъ происхожденіи говорить намъ и горностаевый подбой мантіи.

Изв'єстно, что горностаевый подбой порфиры является нын'в необходимою формою ея украшенія и своего рода эмблемою королевской и императорской власти. Между темъ даже поверхностный пересмотръ данныхъ, относящихся къ горностаевому подбою, показываеть, что онь явился въ качестве именно такой эмблемы только въ результать историческаго недоразумьнія. На самомъ деле, ни императорскою, ниже королевскою принадлежностью, въ эпоху установленія подобныхъ формъ, въ средневъковой Европъ, горностаеваго подбоя нигдъ не встръчаемъ. Напротивь того, мехъ горностая является принадлежностью сана великаго дуки, что тоже — венеціанскаго дожа, герцоговъ, герцогинь, затьмъ знати вообще и только въ XIV вък королей, въ видъ красной мантін, подбитой горностаемъ. Извъстный Рубруквисъ отъ 1253 года разсказываетъ, что русскія женщины носили при немъ одежды, подбитыя горностаемъ, или имъ опущенныя, съ накидками и даже накладками поверхъ платья, снизу до

<sup>1)</sup> Регалів и облаченія запада до XI въка носили болье римскій характеръ. Таково напр. облаченіе Мечислава II, сына Болеслава Вел. (1025—37), върукописи XI въка.

самыхъ колънъ. Извъстны также горностаевыя шапки и между прочимъ горностаевая скуфья новгородскаго архіепископа Никиты, сохранившаяся досель отъ начала XII въка. Названія горностая и его мъха извъстны на древне-верхне-ньмецкомъ языкъ, средне-въковомъ датинскомъ, французскомъ, итальянскомъ: егтіпеня, harmo, harmotal, hermine, das hermelin и пр. и пр. 1) и также указываютъ на обильное распространеніе, какъ теплыхъ одеждъ изъ горностаеваго мъха, такъ и всякаго рода подбоевъ, накладокъ, опушекъ изъ него на западъ, въ періодъ между XII и XV въками. Врядъ ли мы ошибемся, если, соображая происхожденіе этого мъха изъ Сибири, припишемъ ему наибольшее распространеніе и важнъйшую роль прежде всего въ Польшъ (gronostaj, чеш. hranostaj) и сопредъльныхъ съ нею мъстностяхъ, а затъмъ уже въ средней Германіи и Франціи, гдъ мъхъ горностая быль приписанъ къ знати и воспрещенъ буржуваіи.

Кафтанъ Ярополка, въ сценѣ моленія его апостолу Петру, является также своего рода облаченіемъ, что указывается уже аттрибутомъ короны на головѣ князя, но, къ сожалѣнію, подобно самой порфирѣ, не можеть быть опредѣленъ съ достаточной точностью. Самое названіе «кафтана» не вполнѣ подходить къ этому верхнему одѣянію, сдѣланному изъ богатой парчи, вытканной золотыми кринами в и богато украшенной по оплечью, распашкѣ, и подолу золотыми галунами. Кафтанъ самымъ своимъ названіемъ предполагаетъ восточныя формы верхней одежды (византійскій кавадій былъ тоже кафтаномъ и можеть быть употребляемъ какъ терминъ для множества подобныхъ византійскихъ облаченій) напримѣръ: косоворотку, широкія запахивающіяся полы, обязательное перепоясаніе и пр. и пр. Ничего

<sup>1)</sup> Дюканжъ въ прим. къ Жуанвило и Gloss. lat. производить слово hermellina отъ имени Арменіи, откуда будто-бы получался мікть этого звітрька—mus ponticus: смітать два названія было легко, такъ какъ имя міка чрезвычайно варынровалось: ermelinus, hereminae, Herminae, Arminiae pelles, hereminae pelles.

<sup>2)</sup> Парчи съ подобнымъ рисункомъ не рѣдки: кромѣ указаннаго выше изображенія Константина Акрополита см. миніатюру гр. рук. Ват. библ. Urb. 2, съ изображеніемъ Христа, вѣнчающаго Іоанна и Алексѣя Комненовъ.

подобнаго въ данномъ случав неть, эта верхняя одежда сформировалась изъ обыкновеннаго античнаго хитона только съ переменою прежней легкой шерстяной матеріи на тяжелую парчевую, не имъющую складокъ и стянутую на рукавахъ узкими наручами. Пурпурно-малиновый цвътъ Ярополкова кафтана и его богатыя нашивки указывають на облаченіе одного изъ высшихъ сановъ, по всей въроятности, деспота, если условно принять для этого изображенія текстъ Кодина (стр. 13), который, какъ мы уже имъли случай замътить, оказывается въ нъкоторомъ соотвътствіи по другой детали облаченія, а именно по жемчужной коронъ. Читая далье приведенный выше текстъ Кодина о коронъ деспота, мы находимъ слъдующія облаченія деспота 1): красную одежду, подобную, говорить Кодинъ 2), царской одеждь, съ ризами, но безъ стратилатикій 3); тампарій его 4) красный съмаргеліями 5), сапоги красные».

Анализируя затыть, при помощи этого текста, кафтанъ Ярополка, мы находимъ, дъйствительно, что онъ разризной до колинз <sup>6</sup>)

Τὸ πόπκινον ἡοῦχον αὐτοῦ, ισπερ καὶ τὸ βασιλικόν, μετὰ ρίζῶν, ἄνευ τῶν στρατηλατικίων; τὸ ταμπάριον αὐτοῦ κόκκινον μετὰ μαργελλίων; αἰ κάλτζαι κόκκιναι.

<sup>2)</sup> ρούχον = госк, госив, ιμάτιον, σάχκος, по Гретзеру и Гоару. У историковъ упоминается ρούχον σχιστόν μέχρι και των γονάτων — кафтанъ разръзной до колънъ.

Неизвъстно, каковы именно были нашивки стратилатост = магистровъ воинскихъ, начальниковъ отрядовъ въ провинціяхъ, или командующихъ войсками округовъ. Но между ними можно предполагать съ въроятностью бармы или оплачья.

<sup>4)</sup> Ταμπάριον, Ταββαριον—срв. итал. tabarro = длинная имп. хламида, какъ видно изъ приписи, сообщаемой въ прим. къ Кодину.

<sup>5)</sup> Названіе украшеній марислаіми затрудняєть уже комментаторовъ Кодина, которыя видять въ нихъ и жемчужныя подвъски (сибшеніе съ margaritae) и коралловыя подвъски, и всякія нашивки или галуны по краямъ одеждъ или коймы и бордюры — μαργέλλια = marginalia, limbum, assumentum. Во время Кодина μαργέλλια значили нитки крупнаго жемчуга, которыми обнизывали шапки, облаченія, и также называли парскія подвъски (πρεπενδούλια), какъ видно изъ текста Кодина 1. с., р. 54.

<sup>6)</sup> Такого рода разрѣзные до колѣнъ кафтаны во времена Никиты Хоніата назывались рухами: форойута ройхоу охистоу μέχρι και τῶν γονάτων. По мнѣнію Гретсера, происходить отъ германскаго госк. По Гоару, плотно облегавшая тѣло одежда, особенно на груди и бедрахъ и пошире внизу. Рухъ упомивается особенно часто у Кодина краснаго цвѣта.

и по разрѣзу, или, какъ говорили у насъ въ старину, по распашкъ окаймлент галунами или, какъ выражались греки, ризами. Къ сожальнію, одно темное слово: стратилатикій, обозначавшее какой то видъ воинскихъ украшеній на облаченіяхъ и здёсь не позволяеть определить, съ должной точностью, формы галуновъ на кафтанъ Ярополка. Приходится разбирать ихъ не на основаніи частной терминологіи, но лишь общихъ соображеній. На первомъ мъстъ между этими украшеніями стоить оплечье или какъ у насъ принято было въ старину выражаться, бармы. Оплечье здёсь имёсть видь широкаго отложного воротника, сходящагося вплотную, вероятно, на спине, и состоящаго изъ несколькихъ полосъ, поделенныхъ жемчужными низками и украшенныхъ сажеными камнями. Мы уже имым случай ранье, съ достаточной пространностью, говорить объ этомъ видь византійскихъ украшеній, который назывался маніакіема 1). Украшеніе это возникло изъ небольшого мехового или изъ плотной матеріи сделаннаго оплечья, бывшаго воинскою принадлежностью и именно въ этомъ качествъ ставшаго украшениемъ знатныхъ облачений. Въ древней Руси, въ эпоху установленія царскаго достоинства и появленія регалій, и бармы, употреблявшіяся уже нісколько столітій, были, видимо, смѣшаны съ такъ называемой діадемой — или что тоже лоронома, главнъйшею принадлежностью императорскаго облаченія. Діло въ томъ, какъ мы уже раньше указывали, что съ теченіемъ времени и вслідствіе происшедшей главнымъ образомъ въ императорскомъ костюмъ перемънъ, термины: лорона, діадема и стратилатикіи, перитрахеліонг, эпитрахеліонг и имъ подобные, то выдълялись, какъ спеціальные термины, для особой священной формы, то поступали въ общую терминологію костюмовъ и мундировъ. Мы знаемъ, что уже въ Х въкъ бармы не имъли значенія священной принадлежности императорскаго сана и напротивь того стали эмблемою княжеской власти: князей или, что тоже, архонтовъ провинцій, архонтовъ племенъ, варварскихъ

<sup>1)</sup> Русскіе Клады, І, стр. 158-163.

вождей и властителей варварских в странь, воинских в магистровы, патрицієвь и вообще высшей знати. Оть такого округлаго оплечья отличались особыя оплечья или, вёрнёе сказать, плечевые и нагрудные знаки, болье или менье отвычающие нашимъ эполетамъ, нагрудникамъ. Эти знаки или нашивки дълались исключительно на груди, между плечъ и окружали плеча, немного спускаясь на рукава въ видъ позднъйшихъ рыцарскихъ наплечниковъ, посрединъ-же груди, отъ общей поперечной нашивки спускалась одна полоса, оканчивавшаяся орнаментированнымъ кружкомъ. Такого рода украшенія мы знаемъ въ древитично эпоху на египетскихъ рубашкахъ, туникахъ мужскихъ и женскихъ 1). Любопытная миніатюра греческой рукописи «Притчи Соломона» въ королевской библіотекъ Копенгагена, представляеть его въ облачени византійскаго императора, сидящимъ на престоль въ древнемъ облачении Юстиніановскихъ временъ (миніатюра, вероятно, является копією древняго оригинала). Мы имбемъ здъсь два наплечья, пурпурныя орнаментированныя, спускающіяся поверхъ рукава къ локтю и нашивку на груди съ болтающимся кончикомъ, который доходить до пояса. Если это называется стратилатикіями, то они въ поздпейшую пору въ Византін были замінены дорономъ, который въ мужскомъ императорскомъ костюмъ, всегда составляль отдъльную или особую часть, тогда какъ бармы или маніаки, какъ-то уже было во времена Константина, пришивались къ извъстнымъ видамъ туникъ. стихаріевь и иныхъ верхнихъ кафтановъ, что видно изъ самаго выраженія інатіа начахата 3). Затымь, самые галуны или, какь выражались у насъ въ старину, дороги по распашкъ кафтана, также видоизменялись и подразделялись въ Византіи по чинамъ, но мы, къ сожальнію, не въ состояніи въ настоящее время, уга-

оплечью нашивками.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Gayet, Le costume en Egypte, Exposition Univ. de 1900, p. 49, pası. puc.
2) Βъ Appendix ad librum primum Yomasa ο Цер., стр. 469: ο нашивкахъ (Διὰ τῶν ἐβραμμένων) упоминаетъ именно ἰμάτια ἐβραμμένα δίσχιστα μανιαχάτα ἀπδ σχαραμαγγίων и пр., т. е. разръзныя и украшенныя по распашкъ, подолу и

дать и въ нихъ извъстныхъ степеней или принадлежности къ воинскому, морскому делу, или хотя бы пристрастіе къ известнымъ отделамъ. Должно сказать, что настоящую форму нашивокъ въ видъ передней широкой полосы двойного, украшеннаго камнями широкаго пояса, двухъ его спускающихся концовъ и широкаго бордюра по подолу кафтана, мы встречаемъ въ числе украшеній первыхъ сановъ Византіи. Единственный видъ украшенія, о которомъ мы можемъ сказать съ большей точностью, это тъ золотыя, орнаментированныя шитьемъ, нашивки выше локтя, называвшіяся у насъ въ древности налокотниками. Дібло въ томъ, что мы встръчаемъ именно этотъ видъ налокотниковъ въ известной миніатюре (выходной) греческаго кодекса псалтыри въ библіотекъ Марціаны за № 17, съ изображеніемъ Василія II. Болгаробойцы, стоящаго въ воинскомъ нарядъ на пульпитъ и передъ нимъ падшую депутацію покоренныхъ имъ болгаръ. Старъйшины или вельможи болгарского народа представлены эдъсь припавшими къ землъ, съ простертыми руками, у ногъ императора. На каждомъ изъ нихъ надътъ широкій и длинный зипунъ, видимо, подбитый мёхомъ, съ узкими рукавами, затянутый ременчатымъ наборнымъ поясомъ. У передняго изъ нихъ, конечно наиболье знатнаго, вокругъ шен видно низанное жемчугомъ оплечье, и затъмъ у всъхъ имъются налокотники, украшенные или золотымъ шитьемъ, или жемчужнымъ низаньемъ.

Наручи, украшающіе руку у запястья, появились въ числ'є регалій также съ началомъ среднев'єковья, какъ принадлежность чуждаго древнему европейскому міру воинскаго убора (быть можеть, персидскаго) 1). Согласно съ вкусомъ, утвердившимся въ IV в'єк'є, парчевые наручи стали украшаться по краямъ жемчугомъ, по средин'є драгоц'єнными камнями и какъ деталь роскошныхъ одеждъ, стали необходимою принадлежностью всякихъ императорскихъ облаченій, а также и византійской знати, высшаго

<sup>1)</sup> Дюканжъ указываетъ на Амміана Марц. гл. 23 и свидѣтельство Ксенофонта De Inst. Cyri, lib. l. о вооружевіи: περιβραχιόνια (наручи локтевые) καὶ ψέλλια πλατέα περι τους κάρπους τῶν χειρῶν.

духовенства и пр. Такимъ образомъ, въ числѣ облаченій, украшенныхъ оплечьями, поясами, широкими коймами по подолу, обязательно упоминаются и разумѣются въ источникахъ и наручи.
Однако, у византійскихъ императоровъ наручи не были собственно
регаліями, и если Дюканжъ, для доказательства такого своего
взгляда, ссылается на Витекинда кн. 2 Gest. Sax., описывающаго коронованіе Оттона Вел.: Super altare insignia regalia erant:
gladius cum baltheo, chlamys cum armillis, baculus cum spectro
et diademate, то инсигніи Римской Имперіи никогда не были
тождественны съ византійскими, такъ какъ это уже была смѣсь,
начиная съ эпохи Карла Великаго, византійскихъ инсигній кесаря
съ королевскими регаліями (къ собственномъ смыслѣ). Таковъ
напр. поясъ, мечъ, жезлъ, никогда не составлявшіе инсигній василевса, какъ и наручи (аrmillae, manicae), но бывшіе регаліями
у королей Франціи, Британіи 1).

Наручи локтевые отъ наручей запястныхъ отличаетъ Дюканжъ въ особомъ примѣчаніи къ Алексіадѣ (еd. Bonn. р. 468—9), приводя подходящій стихъ: Annulus est manuum, sunt armillae scapularum, atque perichelides exornant brachia nymphis. Послѣдніе наручи, по Дюканжу, ведутъ свое начало отъ Персовъ и назывались у византійцевъ ψέλλια, но въ отличіе отъ обыкновенныхъ ψέλλια — браслеты, именовались добавочно πλατέα, тогда какъ нарукавники, охватывавшіе верхъ руки надъ локтемъ, именовались περιβραχιόνια. Затѣмъ, подъ вліяніемъ пока неизвѣстныхъ мѣстныхъ (варварскихъ) обычаевъ, въ начальной Византіи существовалъ обычай носить такой наручъ только на правой рукѣ (вѣроятно, потому, что именно эта рука не была покрыта плащемъ и, слѣдовательно, имѣло смыслъ только ея украшеніе) откуда dextrale, dextrocherium — выраженія, указанныя Дюканжемъ для IV вѣка.

Красные (въ древности *пурпурные*, затъмъ краснаго или малиноваго пурпура) сапоги, неръдко вышитые, орнаментирован-

<sup>1)</sup> См. прим. Дюканжа о различи короля отъ василевса, ів., р. 484—5.

ные и украшенные жемчужными обнизями, составляли принаддежность многихъ высшихъ чиновъ Имперіи. Когда устроился окончательно (при Юстиніань) византійскій дворь, уже давно прошло то время, когда пурпурные сапожки составляли исключительную принадлежность императорскаго сана или даже особъ царской фамиліи. Исторія коронованія Никифора Фоки въ 963 г., сохраненная намъ въ «Книгь о Церемоніяхъ» (кн. І, гл. 96), передаеть, что когда Никифора, бывшаго магистромъ и доместикомъ схолъ, объявила его армія императоромъ и, насильно вытащивъ изъ палатки, подняла на щитъ, то «не имълъ онъ на себъ ни стеммы, ни инаго какого либо царского облаченія, разв'є только красные сапоги (робова том хоххича)». Стало быть, эта подробность была общею для императоровь и высшихь чиновь, каковы министры и доместики схолъ еще въ Х въкъ. Но у Кодина мы находимъ, что съ того времени вниманіе церемоніала было обращено и на сапоги, и красный ихъ цветъ (точеве, пурпурный) присвоенъ только императорскому сану. Такъ, у деспота сапоги были доучовтные 1) — пурпурнаго и бълаго цветовъ, съ орлами; подобно тому, и съдло его было двухъ цвътовъ, также украшенное жемчужными орлами. У севастократора сапоги полагались зеленаго цвъта 2), съ золотыми орлами по красному ободу; кесарю уже зеленые панталоны и сапоги зеленые, безъ орловъ. Пангиперсевасту полагались сапоги лимоннаго цвета (хітріча), какъ и мантія его (ταμπάριον); протовестіарію зеленые (πράσινα), а у чиновъ пониже сапоги и вовсе не упоминаются.

Сравнительно малое значение имѣли въ княжескомъ уборѣ пояса, широкие или узкие, богато украшенные, или въ видѣ простаго шнура, хотя и по этой принадлежности мужскаго и жен-

<sup>1)</sup> De officis, cap. III, p. 18: τὰ δ'ύποδήματα αὐτοῦ διβολέα, χρώματος ὀξέος καὶ λευκοῦ, ἔχοντα ἀετοὺς и пр. Мы, однако, не знаемъ, что значить здѣсь этотъ двоякій цвѣтъ сапоговъ: былъ ли одинъ сапогъ пурпурный, а другой бѣлый, или каждый былъ полосатымъ, какъ видимъ на сапогахъ въ рукописи Космы Индикоплова Ватик. библ. № 699.

<sup>2)</sup> ήεράνες по мевнію комментаторовъ Кодина, — vert de mer.

скаго наряда можно было бы насчитать несколько эпохъ, въ которыя поясъ игралъ своего рода главенствующую роль. И по этому предмету историческій анализь формъ пока отсутствуеть, но по данной эпохѣ можно утвердительно сказать, что въ ней господствовали широкіе, богато убранные, даже драгоцівными камнями, пояса, и основаніемъ этого обычая было столько же вліяніе Византіи, сколько свои, восточнаго происхожденія, обычан. Кіево-Печерскій патерикъ говорить о томъ, какъ, воздавая честь образу, возлагали на чресла его поясъ, въсомъ 50 золотыхъ гривенъ, «вълръмитомъ опоясанъ». Боярскій и дружинный уборъ блисталъ гривнами и поясами. Но и Византія способствовала этому вкусу, создавая рядъ богато-убранныхъ каввадіевъ, дивитисіевъ и далматикъ, требовавшихъ широкаго матерчатаго пояса, съ металлическимъ наборомъ и жемчужными обнизями. Поясъ Ярополка представляеть, на нашъ взглядъ, некоторое даже преувеличение дъйствительности: онъ слишкомъ, безъ надобности, широкъ и потому даже не удобенъ, не позволяя стану сгибаться, хотя и это было въ известной моде.

Несравненно менте историческаго значенія имтьють облаченія и наряды княгини Ирины и самой Гертруды въ нашихъ миніатюрахъ. Начнемъ съ первой миніатюры, изображающей княгиню Ирину передъ апостоломъ Петромъ. Княгиня Ирина изображена здъсь въ богатомъ уборть, покрывающемъ ея голубое платье. Этотъ уборъ, несомитьно, долженъ быть названъ лоромъ и, стало быть, сама княгиня этимъ уборомъ причисляется къ такъ называемымъ лоратнымъ патриціанкамъ, о которыхъ во многихъ мтестахъ упоминаетъ текстъ устава Константина и въ особенности его 50-я глава, трактующая о производствъ «опоясанной патриціанки». Уставъ упоминаетъ, что повышаемая въ этотъ санъ получаетъ изъ рукъ самихъ деспотовъ дельматикій и воракій и бълый мафорій (μαφόριον ἄσπρον) и цтауетъ руки деспотовъ, а затты облачается, какъ сказано точно по уставу, сперва въ дельматикій, а поверхъ него надъваетъ воракій 1), заттыть лоръ

<sup>1)</sup> Ένδύεται το θωράχιον επάνω τοῦ δελματιχοῦ.

и прополому. Затёмъ бываеть большой выходъ деспотовъ «въ стеммахъ», и собирается весь дворъ, и вводять опоясанную патриціанку и ставять ее въ отдёлё патриціевь, облаченную въ лоръ и прополому; «и преклоняется она 1) малымъ поклономъ, такъ какъ не можетъ сдёлать земного поклона, будучи въ лоронѣ и прополомѣ и дѣлаетъ поклонъ трижды, и затѣмъ уже получаетъ дощечки, и лобызаетъ руку деспотовъ, и затѣмъ бываетъ выходъ». Изображеніе княгини Ирины достаточно точнымъ образомъ (кромѣ одной детали) иллюстрируетъ настоящій текстъ и вполнѣ сходится затѣмъ съ тѣмъ еще ранѣе указаннымъ предположеніемъ, что такъ называемый санъ архонтиссы, княгини тожъ, былъ въ Византіи приравненъ къ сану опоясанной патриціанки. Точность воспроизведенія всѣхъ облаченій можетъ быть затѣмъ отнесена къ женской педантичности въ воспроизведеніи столичныхъ модъ.

Женскій дельматикій <sup>2</sup>), видимо, соотвётствуеть мужскому дивитисію—это есть верхняя одежда, съ широкими рукавами, и буква е замёнила бывшую здёсь ранёе букву а, т. е. женскій костюмь, въ уменьшительной формё происходить отъ извёстной далматики. Далматика же была сначала верхняя одежда, надёвавшаяся на случай непогоды, съ широкими рукавами, а затёмъ стала одеждою первосвященническою; въ нёкоторыхъ текстахъ она отождествляется съ колобіемъ. На нашей миніатюрё мы видимь очень широкіе рукава голубого подпоясаннаго платья, окаймленнаго широкимъ бордюромъ изъ золотной парчи и прикрывающаго нижнюю одежду съ узкими нарукавниками. Однако, облаченіе княгини Ирины нельзя считать «царскимъ дивитисіемъ» <sup>8</sup>)

<sup>1)</sup> Καὶ προσχυνεῖ μιχρόν, ὡς μὴ δυναμένης αὐτῆς πεσεῖν διὰ τὸν λῶρον καὶ τὸ προπόλωμα.

Однако, точная форма этой одежды представлена не здёсь, но въ масбраженіи Марія Акрополитиссы (рис. 11).

<sup>3)</sup> Подробности о дивитисіи-далматикѣ см. въ статьѣ Д. Ө. Бѣляева: «Облаченіе императора на Керченскомъ щитѣ» въ Журн. М-ва Нар. Пр. за 1903 г. Дивитисій никогда не надъвался и царемъ при его выёздѣ верхомъ, и поверхъ дивитисія надъвалась обычно только хламида или лоръ. Однако, диви-

или «царскимъ стихаремъ»: одежда эта представляеть, прежде всего, не торжественное облачение изъ дорогой парчи, но такого рода одежду, которую у насъ принято называть «платьемъ», т. е. верхнею одеждою выходнаго характера, но не церемоніальнаго значенія. Вотъ почему платье княгини отчасти походить на хитонъ или тунику, но отличается отъ нея лучшею цвѣтною матеріею и широкими рукавами. Однако, эти рукава не открыты и не спадають до полу, какъ у дивитисія или стихаря, а съужены у запястья и заправлены въ поручи. Поручи же обыкновенно заканчивають нижнюю одежду.

Ооракій мы знаемъ въ числё женскихъ царскихъ украшеній. Онъ получиль свое название отъ овальнаго, заостреннаго книзу щита, а изображается на многочисленныхъ фигурахъ императриць, начиная уже съ X стольтія. Этоть щитокъ, длиною отъ пояса до кольна, дълался, повидимому, изъ тяжелой парчевой матеріи, и пристегивался вверху къ поясу, а снизу къ лору, при томъ слегка въ боковомъ направленіи, почему и изображается обыкновенно расположеннымъ накось 1), какъ то можно видъть на нашей миніатюрь съ изображеніемъ вынающаго Спасителя въ рисункъ фигуры Святой Ирины, облаченной, подобно княгинъ, въ императорскій лоръ, прополому и ооракій поверхъ голубого дельматикія. Почему эта подробность въ изображеніи княгини опущена и замѣнена широкою парчевою полосою, украшенною драгоцѣнными каменьями и кораллами и подвѣшенною, подобно поневь, къ поясу, мы не можемъ угадать, тымъ болье, что въ указанной миніатюр' рисунокъ воракія переданъ съ большой точностью. Далье, всь украшенія лора и платья на княгинь Ирины переданы съ обычною подробностью.

На голов'в княгини изображенъ, говоря языкомъ старыхъ русскихъ описей, еписиз теремчать, о многихъ верхах съ кам-

тисій быль облаченіемь также для кесаря, нобилиссима, куропалаты, патрикія, патрикія зосты (опоясанной) и пр.

<sup>1)</sup> Θορακία составляли принадлежность женскихъ лоровъ, какъ видно изъ перечня въ Уставъ Конст. II, 41: θωράκια τῶν αὐτῶν λώρων.

нями саженными въ золотыхъ гнѣздахъ по вынцу, безъ поднизи и безъ рясь или рясенъ, съ бълымъ покрываломъ (мафоріемъ), спускающимся изъ подъ короны на спину. Подъ короною виденъ голубого цвёта «повой». Распространеніе высокихъ теремчатыхъ (башнеобразныхъ) 1) вёнцовъ въ свое время, среди знати, а затемъ и въ народныхъ уборахъ, средневековой Европы, составляеть весьма общензвестный факть, но, къ сожаленію, подобно встмъ народнымъ уборамъ, не разследованный въ своемъ историческомъ образованіи. Можно догадываться только, что, подобно другимъ, какъ мужскимъ, такъ преимущественно женскимъ уборамъ, онъ былъ сначала царскаго происхожденія, а въ концѣ концовь сталь общенароднымь у варваровь; такъ, византійскій льтописець, съ понятнымъ чувствомъ негодующаго удивленія, отмінаеть, что безчисленныя массы голодных оборванцевь, перебравшихся черезъ Дунай, на территорію имперіи, были облачены въ царскіе уборы, какіе кому Богъ послаль, въ видъ добычи. Однако, подобнаго рода вънцы уже съ древнъйшихъ временъ совершенно утратили значеніе коронъ и стали только декоративными головными уборами. Напротивъ того, короны сохранили свои относительно малые размёры и даже для первыхъ сановъ имперіи, какъ то видно въ изображеніи Акрополитиссы на икон' Одигитріи. Въ устав Константина ясно указывается, что женская императорская корона имъла форму стеммы (книга I, глава 40) и только уже Кодинъ (страница 92) кратко выясняеть, что стемма императрицы нѣсколько иного вида, чѣмъ у самого василевса. Затемъ изъ различныхъ названій, встречающихся уже въ уставъ Константина, можемъ заключать, что формы этихъ теремчатыхъ вънцовъ разнообразились по вкусамъ въ своемъ рисункъ, но, судя по миніатюрамъ, большинство ихъ обыкновенно украшалось по верху зубцами, кіотцами и стрёлками, на которыхъ сидели жемчужины и драгоценные камни 2).

<sup>1)</sup> Προπολώματα = φακιόλια, μοδίολοι, cm. Reiske, Comm. ad C. Porph., p. 428, 584.

<sup>2)</sup> Марія, жена Никифора Вотаніата (1078—81), въ указанной миніатюр в

Русская старина, напримёръ, всегда удерживала вёнецъ дёвичій «съ городы» (circuli radiati). Уже вёнецъ Евдокій, жены Оеодосія Младшаго, въ изображеній на монетахъ украшенъ лучами. Корона Новочеркасскаго клада съ лучами, по всей вёроятности, также женская. Кіевская діадема въ Императорскомъ Эрмитажё украшена поверху кіотцами и извёстный Рейске смущается тёмъ, что находить на голове женщины діадему съ подобіемъ шлема: galea diademata. Низкіе теремчатые вёнцы съ лучами поверху и большими жемчужинами, сидящими на ихъ концахъ, видимъ на императрицахъ Зоё и Оеодорё въ рукописной хронике Зонары въ Моденё.

Вполнѣ точное подобіе нашего теремчатаго вѣнца съ лучевыми верхами мы находимъ, для даннаго времени, также въ замѣчательной рукописи Ватиканской библіотеки отдѣлъ Урбино № 2, написанной въ 1128 г. въ честь Іоанна Комнена. Выходная миніатюра этой рукописи (рис. 12) представляетъ Христа на престолѣ, окруженнаго Милосердіемъ и Правосудіемъ и вѣнчающаго Іоанна Комнена и Алексѣя, двухъ василевсовъ. Въ этой миніатюрѣ

рип. Париж. Нац. Библ. Coisl. 79, облачена въ дельматикій голубаго цвёта, съ рукавами до колънъ, и поверхъ въ лоронъ и ооракій, -- точь въ точь, какъ Св. Ирина на нашей миніатюрь. Далье корона Марін-прополоши съ лучами изъ жемчужинъ, посаженныхъ поверхъ короны пирамидками, какъ у жены Ярополка въ первой миніатюръ. 2. На древохранительницъ, хранящейся въ Гранъ, Св. Елена, поддерживающая кресть, виветь лучевую корону съ крестомъ наверху; памятникъ относится къ XI-XII вѣку. 3. Императрицы Зоя и Осодора въ рукописи Зонары въ Моденъ имъютъ короны, тождественныя съ вънцомъ жены Ярополка, высокія, — изъ тонкихъ металлическихъ листовъ, съ камнями и съ зубцами, поверхъ которыхъ большія жемчужины. См. Schlumberger, Epopée bys. III, р. 541. 4. На монетахъ Константина (780-797) и Ирины, императрица въ коронъ въ 4 лучами, съ жемчугомъ. 5. Подобныя же высокія, украшенныя лучами короны, находимъ въ миніатюрахъ замёчательнаго Панезирика № 1851 Ватик. библ. 6. Корона Ирины на эмали Pala d'oro. См. Тегого di San Marco p. 141. Золотая корона, вывезенная Венеціанцами изъ Константинополя въ 1202 г., ib. р. 112. На известной иконе Гелатскаго монастыря Хохульской Б. М. есть эмалевая пластинка Б. М. погрудь, держащей (въ Денсусь) корону (зубчатую), какъ вънецъ святости. Женскія короны въ Германіи того же типа, см. Hefner-Alteneck, l. c., I, 61, 75; на Беатриксъ, женъ имп. Фридриха, барельефъ Фрейзингенского собора конца XII въка. 7. Подобныя же короны многочисленны въ фресковыхъ изображенияхъ царей Грузинскихъ, Господарей Молдо-Валахін, Старой Сербін и пр. и пр.

интересны для насъ какъ парчевая одежда василевсовъ, тождественнаго характера съ одеждою Ярополка, такъ и ихъ императорская стемма отличная отъ Ярополковой шапки. Вѣнецъ Правосудія, этой царственной добродѣтели, тождественъ съ вѣнцомъ жены Ярополка. Затѣмъ, ту же зубчатую корону находимъ во множествѣ памятниковъ XI и XII столѣтій, на подобныхъ же декоративныхъ фигурахъ. Такое ея употребленіе на нашъ взглядъ ясно свидѣтельствуетъ, что женскимъ царственнымъ вѣнцомъ

этоть видь быль употребляемъ гораздо ранће. Самая же стемма императрицъ если и имѣла лучевой верхъ, то въ данный періодъ приближалась къформ в обруча, а не башнеподобнаго верха, какимъ эта корона стала уже въ XIV вѣкѣ. Любопытный древній образецъ этой короны представляетъ изображеніе мозаическое (рис. 13) Богоматери Царицы Небесной, впоследствін подъ именемъ Мадонны Милосердія (Madonna della Misericordia), перенесенное и нынъ находя щееся въ церкви Св. Марка во Флоренціи 1). Латинская надпись подъ этимъ изображеніемъ сообщаеть, что оно находилось ранће въ



 Миніатюра въ греч. рукописи 1128 г. Ватик. библ. отд. Урбино, № 2.

ораторіи Ватиканской базилики, построенномъ папою Іоанномъ VII въ 703 году и оттуда при перестройкѣ базилики перенесено

<sup>1)</sup> Рис. по фот. собранія Адинари. Р. 2. № 4571.

во Флоренцію въ 1609 году. Изображеніе, по всей в'вроятности, относится именно къ VIII стол'єтію.

Облаченіе Гертруды сохранилось настолько слабо, что не нозволяєть опредѣлять его съ точностью. Повидимому, это облаченіе составляєтся изъ парчевого малиноваго платья и верхняго корзна, застегнутаго на груди фибулою и сдѣланнаго изъ золот-



 Мозанчное изображеніе Богоматери въ церкви Св. Марка во Флоренціи VIII в.

ной парчи, украшенной кругами, съ неяснымъ рисункомъ. Главный предметь интереса составляеть повой, въ видѣ восточнаго фуляра, которымъ окутана голова Гертруды: тотъ же самый повой виденъ на головѣ княгини Ирины въ сценѣ вѣнчанія. Для дальнѣйшаго анализа укажемъ на подобный же повойникъ на

голов' великой княгини Ольги, во время пріема ся императоромъ Византін въ миніатюръ Мадридской рукописи 1). Подобный же повой, поверхъ чепца (волосника), находимъ на княгинъ въ миніатюр'є Святославова Изборника, на головахъ святыхъ женъ въ фрескахъ Спаса Нередицы, Мирожскаго монастыря и пр. Извъстно, что этого рода повой назывался также спеціально убрусома, такъ какъ убрусы или платы и полотенца, расшитыя, или даже вытканныя различными полосами, употреблялись для покрываль замужнихь женщинь. Полосатыя восточныя чадры очень рано, т. е. со временъ арабской торговли, стали обычными въ Византіи, древней Руси (на женъ князя Довмонта, см. рис. иконы Знаменія Б. М. въ Мирожскомъ монастырѣ) и также на Германскомъ Западъ. Такъ, въ миніатюръ VIII—IX стол. 2) находимъ следующій женскій головной уборъ: волосы покрыты пурпурнымъ повоемъ, поверхъ него золотая діадема съ камнями и жемчужинами. Для XI стольтія издатель средневьковыхъ костюмовъ и одеждъ Гефнеръ-Альтенекъ 8) указываеть характерный головной уборъ: богатое покрывало, въ родъ тюрбана, обвитое вокругъ головы, затемъ шен и ниспадающее на спину. Любопытное дополнение къ нашимъ миніатюрамъ представляеть прекрасное фресковое изображение Распятія въ алтарѣ сербской церкви Студеницы (по фот. архитектора П. П. Покрышкина): здёсь жена съ чашею, въ которую она собираеть кровь изъ прободеннаго ребра Христова, представлена въ небъ, несомою ангеломъ, и потому погрудь. Жена эта не имъетъ въща и облачена съ головою въ пестрое, клетчатое покрывало.

Кром'є того, среди б'єлаго повоя, на голов'є Гертруды (въ оригинал'є рукописи) легко различаещь красную точку на м'єст'є очелья, которая дополняется ясно такою же круглою точкою на голов'є Ирины, жены Ярополка, въ миніатюр'є, представляющей

<sup>1)</sup> Русскіе клади. І. 1896, рис. 1.

<sup>2)</sup> Hefner-Alteneck, Trachten, I, Taf. 13.

<sup>3)</sup> ibid. Taf. 35, 43.

вънчаніе. Тамъ эта точка — камень яхонть, въ очельи на жемчужной шапочкъ, покрывающей голову княгини; шапочка закрыта затьмъ убрусомъ или повоемъ, такъ что отъ нея виденъ только небольшой треугольникъ надъ лбомъ. Деталь же для насъ можеть считаться важною, потому что окончательно объясняеть намъ употребление женскихъ діадема или матерчатыхъ, а часто и металлическихъ (изъ подвижныхъ створокъ или кіотцевъ), полагаемыхъ надъ челомъ -- это и есть собственное очелье-- и прикрываемых затым убрусомъ. Извыстным металлическим образцомъ подобныхъ діадемъ, приспособленныхъ также для украшенія иконъ, является золотая діадема, украшенная эмалями и находящаяся нынъ въ срв. Отд. Имп. Эрмитажа 1). Подобная же матерчатая шапочка (у Бока названа: Kronhäubchen) императрицы Констанціи II, находящаяся въ Палермо, точно поясняеть намъ, что именно хотълъ изобразить нашъ рисовальщикъ подъ повоемъ Ирины, жены Ярополка 3).

Въ заключение этого разсуждения о бытовыхъ археологическихъ матеріалахъ, представляемыхъ византійскими миніатюрами Трирской псалтыри, слъдовало бы спросить себя: насколько, однако, всё эти матеріалы могутъ считаться обязательными или, какъ принято нынче выражаться, авторитетными въ вопрось о русскихъ древностяхъ кіевскаго періода. Конечно, съ точки зрънія, выставленной Артуромъ Газелофомъ, нельзя бы было сомнъваться въ значеніи этихъ матеріаловъ, такъ какъ, по его мнънію, эти миніатюры, относящіяся къ византійскому искусству, несомнънно, происходятъ изъ Россіи. На нашъ взглядъ, дъло

<sup>1)</sup> Издана факсимиле въ «Исторіи византійской эмали» изд. А. В. Звенигородскаго и при соч. «Русскіе Клады», т. І.

<sup>2)</sup> Вновь издана и разобрана въ соч. Фр. Бока Die byzantinischen Zellenschmelze 1896, Taf. 2, стр. 80—84.

оказывается не столь простымъ и могло бы быть рѣшено только послѣ всесторонняго сравненія съ аналогичными памятниками XI вѣка, въ различныхъ мѣстахъ Европы, что, однако, предоставляемъ сдѣлать другимъ.

Нельзя сомнѣваться, въ томъ, что основа нашихъ миніатюръ вполет византійская: въ нихъ вполет сохранена византійская иконографія, и указываемыя Газелофомъ отступленія отъ ел обычных композицій (четыре эмблемы евангелистовь: взгляль. Богоматери въ сценъ Рождества, направленный не на Младенца. а на купель; солнце и луна, представленныя въ видъ липъ: жена съ чашею у креста Распятаго и пр.) представляють только византійскіе варіанты, не нарушающіе общаго характера. Газелофъ, далье, указываеть, что изображение Богоматери необыкновенно сходно съ миніатюрою греческою Псалтыри въ Вінской дворцовой библіотекѣ № 336 (л. 16), и что затѣмъ миніатюры эти имѣютъ ближайшее отношеніе къ русскому искусству и быту, являются характерными для русской, слегка варварской орнаментики по ея исканію роскоши и пестроты, и представляють вообще большое сходство съ русскими лицевыми рукописями XI века: Остромировымъ Евангеліемъ и Изборникомъ Святослава. Для Газелофа, такимъ образомъ, не остается никакого сомивнія, что рукопись или, ввриве говоря, ея византійскія миніатюры были выполнены въ Кіевь, между 1078—1087 гг., когда уже тамъ устроился Печерскій монастырь и существовали школы иконописцевъ.

Въ своемъ анализъ византійскихъ миніатюръ Трирской псалтыри мы имъли случай не одинъ разъ указывать на то, что общевизантійскій стиль нисколько не гарантируетъ происхожденія миніатюръ изъ мъстностей, исключительно находившихся подъвизантійскимъ вліяніемъ, и что, напротивъ того, именно для данной эпохи — вгорой половины XI стольтія — византійское искусство, вслъдъ за византійскими обычаями, константинопольскими церемоніями и уставами, распространилось по всей Западной Европъ. Конецъ XI въка былъ временемъ ръшительнаго и окон-

чательнаго насыщенія европейской художественной почвы византійскими формами, такъ какъ уже въ XII вѣкѣ мы ясно видимъ повсюду пробужденіе національныхъ пошибовъ на почвѣ усвоенной и переработанной традиціи. Правда, мы въ настоящее время не въ состояніи тѣснѣе опредѣлять эти нами поставленные періоды, но различныя варіаціи византійскаго искусства въ XI вѣкѣ и теперь уже выступають съ достаточной ясностью, а потому говорить вообще о византійскомъ стилѣ значило бы касаться лишь поверхностно самаго существа дѣла.

Во-первыхъ, самое письмо миніатюръ Трирской псалтыри не даеть уже полной византійской техники и чистой византійской художественной манеры второй половины XI века. Если бы мы обратились къ датированнымъ греческимъ лицевымъ рукописямъ этой эпохи и могли бы сделать очную ставку Трирской псалтыри съ чисто греческими работами, то мы сразу отказались бы отъ упомянутыхъ общихъ положеній. А такъ какъ для нашихъ читателей подобная очная ставка была бы наиболее удобна передъ памятникомъ, находящимся на мёстё, то мы избираемъ прекрасное греческое лицевое Евангеліе нашей Публичной Библіотеки 1062 года для этого сравненія и доказательства своей мысли. Прежде всего, самое поверхностное сравнение открываеть въ этомъ Евангеліи господство вполнѣ художественныхъ пріемовъ. Очевидно, изображенія Евангелистовъ, для данной рукописи, сдѣланы по особому заказу, иконописцемъ, вполнъ владъвшимъ художественной техникой. Здёсь еще цёликомъ господствуеть та античная манера, которой мы не можемъ достаточно надивиться въ греческихъ рукописяхъ Х-го въка. И письмо, и самая фактура пользуются здёсь тёми пріемами искусства, которые, какъ оказывается въ исторіи, были одни и теже для истинной живописи и въ антикъ, и у Рембрандта и у современныхъ художниковъ. Далье, мы находимъ здысь характеристическія черты греческаго антика: южное, смуглое, почти бронзово-коричневое тело, съ розоватыми бликами, оливковыми тенями, белесоватыми оживками. Темныя впадины глазъ не ръзки и не выписаны сухо, и самый

румянецъ щекъ и губъ какъ бы растворенъ въ общемъ тепломъ тонъ. Мы видимъ здъсь еще помпеянскую фактуру письма, мастерскую выписку драпировокъ въ различныхъ полутонахъ и ловкій художественный пріемъ въ передачѣ темно-каштановой массы волосъ, съ легкимъ налетомъ сѣдины поверхъ. Наконецъ, въ самомъ письмѣ фигуры видна необыкновенная легкость и увѣренность пріемовъ, въ свободной художественной манерѣ наложечія тѣней и бликовъ; въ варіаціи рисунка, который, будучи привычнымъ и шаблоннымъ, въ то же время никакъ не механическій. Словомъ, мы видимъ работу руки иконописца, привычнаго къ миніатюрѣ и принадлежащаго къ художественной школѣ.

Въ миніатюрахъ Трирской псалтыри мы находимъ ту же чисто византійскую манеру, но уже въ ученической передачь: краски и въ особенности полутоны отличаются мутнымъ, грязноватымъ характеромъ. Рисовальщикъ помогаеть себъ зачастую черными контурами, покрывая даже золотыя драпировки черными и коричневыми штрихами. Самое золото, наложенное на пергаменъ, какъ фонъ миніатюры, отличается блёднымъ зеленоватымъ отливомъ, на которомъ почти не видны бълыя буквы; оно иногда походить на вычищенную мідь. Особенно грязнымъ и почти чернымъ тономъ является темно-лиловый пурпуръ. Теплый тонъ смуглаго тела греческихъ миніатюръ переходить здёсь въ красновато-кирпичный оттенокъ. И однако же, не смотря на всё эти недостатки, совершенно очевидно, что миніатюры были исполнены иконописцемъ, а не каллиграфомъ, какъ то обыкновенно имело место въ западныхъ рукописяхъ. Неровная, чисто ученическая манера этого иконописца видна, прежде всего, въ мутныхъ тонахъ красокъ, шероховатой поверхности гуаши, спутанныхъ и неуверенныхъ шраффировкахъ. Еще более выдаеть себя неумылый ученикь въ двухъ указанныхъ случаяхъ путаницы въ одеждахъ, главнымъ образомъ, въ одежде Божіей Матери: въ этомъ последнемъ случае совершенно ясно обнаруживается полное непонимание того оригинала, съ котораго въ настоящемъ случать эта фигура скопирована. По всей втроятности, этотъ ори-

гиналь быль также миніатюрой и, какь то обыкновенно бываеть, отъ времени облупившеюся, и вотъ рисовальщикъ Трирской псалтыри не разобраль въ фигурѣ Богоматери; во первыхъ, цвѣта всей правой части ея одеждъ, сдълавшій изь большого покрывала ея сплошь окутывающаго, подобіе какой то полы. По той же самой причинь отсутствуеть совершенно вы нашемы рисункы и явая рука Богоматери, которую нашъ миніатюристь предпочель не изображать вовсе, но поместиль рукавь ея около левой руки Младенца, тогда какъ въ оригиналѣ эта рука могла быть, скорве всего, около левой ноги Младенца. Мы, впрочемъ, уже сообщали, что некоторыя подробности нашихъ миніатюрь представляются скопированными не съ чисто византійскихъ, но полувизантійскихъ, полузападныхъ оригиналовъ. Таковы, напримѣръ, эмблемы Евангелистовъ, нарисованныя въ сценъ вънчанія Ярополка и Ирины Спасителемъ. Неумъстная прибавка этихъ эмблемъ и еще болье того четырехъ херувимовъ и огненныхъ колесъ, приходящихся уже не подъ трономъ Спасителя, но подъ ногами князей, отвічаеть неуклюжему, чисто западному, рисунку этихъ эмблемъ. Точно также и самая кайма этой миніатюры взята изъ латинскихъ миніатюръ той же псалтыри. Словомъ, выходить какъ будто у нашего рисовальщика даже недоставало по временамъ греческихъ оригиналовъ. Замъчаемая въ той же миніатюръ въ одежде Спасителя резкая сухость драпировки и угловатоизломанныя складки и вычурно выдёланное колено напоминають всего болье западныя подражанія византійскимъ образцамъ, а не греческіе оригиналы.

Такимъ образомъ, если уже говорить о сходствѣ миніатюръ Трирской исалтыри съ русскими лицевыми рукописями, то подобное сходство объясняется, быть можетъ, болѣе всего именно тѣмъ, что и русскія миніатюры XI вѣка, и западныя лицевыя рукописи той же эпохи копировали одинъ и тотъ же греческій образецъ и сходны прежде всего, какъ подражанія одному необыкновенно устойчивому и выработанному византійскому шаблону. Тѣмъ не менѣе, если даже мы обратимся къ Остромирову

Евангелію, которое передаеть греческій образець съ наибольшимъ совершенствомъ, мы должны будемъ сразу отдать полное преимущество нашей знаменитой рукописи. Правда, и въ Остромировомъ Евангелін краски отличаются мутью, цветь тела или карнація кирпичнымъ тономъ; волосы и драпировки исполнены сухими штрихами; рѣзко очерченные мускулы обведены иногда контурами; рисунокъ угловать; всё тона красокъ страдають сильной подмёсью бёлиль, но, тёмъ не менёе, все въ миніатюрахъ Остромирова Евангелія отличается замічательной стильностью и характеромъ. Это работа привычнаго иконописца, располагающаго и умъньемъ и опытнымъ знаніемъ. И когда онъ нерѣдко заключаеть многія детали своего рисунка въ особыя золотыя перегородочки, напоминающія эмалевую технику, то онъ этимъ, видимо, стремится къ усиленію арханческаго строгаго характера своей иконописи. Крайняя рызкая сухость всыхъ его фигуръ представляется, конечно, результатомъ переноса византійскаго искусства на новую почву и происходить отгого, что рисовальщикъ, дорожа каждою подробностью усвоеннаго имъ стиля, заботливо вычерчиваеть всв контуры фигуры, не уменя ихъ моделлировать и не понимая художественной лъпки. Совершенно иное заключение приходится сдёлать при сравнении нашихъ миніатюръ съ миніатюрами и иллюстраціями Святославова Евангелія, не смотря на указанное нами ранте сходство въ двухъ выходных миніатюрахъ. Художественная техника Святославова Изборника совершенно иная и представляеть въ своемъ родъ оригинальный пошибъ византійскаго стиля, который мы должны назвать кіевскимъ или южно-русскимъ. Краски эдесь отличаются замѣчательной чистотою и прозрачностью, причемъ, прежде всего, онъ взяты и превосходно скомпонованы въ своеобразныхъ легкихъ полутонахъ, таковы: бледно - пепельная, бледно - голубая, свътло-зеленая, свътло-кирпичная, бледно-коричнево-розоватая, светло-каштановая. Словомъ, по краскамъ, Изборникъ Святослава такъ относится къ миніатюрамъ Трирской псалтыри и къ Остромирову Евангелію какъ акварель по отношенію къ масляной

живописи. Согласно съ этимъ акварельнымъ характеромъ, иллюстраторъ Святославова Изборника избъгаетъ всякихъ фоновъ для своихъ мелкихъ рисунковъ и дълаетъ ихъ на поляхъ легкими набросками, едва расцвъченными.

Итакъ, указанія стильнаго характера въ миніатюрахъ Трирской Псалтыри слишкомъ неопредёленны и требують совершенно особаго детальнаго сличенія съ современными памятниками, которое, однако, тоже можеть оказаться безрезультатнымъ.

Въ томъ же положени пребывають и гаданія по вопросу о самомъ содержаніи миніатюръ. Съ одной стороны ихъ подборъ не представляеть ничего особенно выдающагося противъ другихъ современныхъ подносныхъ рукописей, и, между прочимъ, славянскихъ: напр. того же Остромирова Евангелія, Святославова Изборника, Мирославова Евангелія и пр. Съ другой стороны, составъ этого подбора не поддается целикомъ объясненію. Напр. совершенно понятно появление въ подносномъ кодексъ миніатюръ: 1) съ изображеніемъ ан. Петра, 2) выходной въ видъ храма съ изображеніемъ Рождества Христова и 3) В'внчаніе княжеской четы. Въ частности, последняя сцена встречается и въ греческихъ рукописяхъ: напр. въ Ватик. греч. рукописи Urbino 2, писанной для І. Комнена въ 1128 г. и Парижскомъ Кодексъ Словъ Златоуста Coisl. 79, писанномъ въ 1080 г. для Никифора Вотаніата 1) и пр. Но уже появленіе сложной орнаментальной (подобной эмалевому окладу) композиціи съ изображеніемъ въ срединъ Распятія приходится объяснять или случайностью, или требованіями закащика, хотя въ греческихъ рукописяхъ Лицевыхъ Псалтырей (не Толковыхъ — о чемъ см. въ цитируемой здѣсь моей книгъ на стр. 113—133) не ръдкость встръчать приложенными различные новозавётные сюжеты и символико-поучительныя композиціи. Такъ напр. рукопись <sup>2</sup>) греч. Псалтыри Валичелліановой библ. въ Рим'в за № Е. 24, XII-XIII в., со-

<sup>1)</sup> См. мою Исторію виз. иск. по рукописямь, стр. 253 и 258.

<sup>2)</sup> Tams ace, crp. 130.

держащая, кром'в Псалтыри, также п'всноп'внія, символь в'вры, святцы и пр. (сл'єдовательно, въ род'в нашего кодекса) даеть изображенія: Спасителя міра во Слав'є и съ Евангелистами (ср. нашу миніатюру Впичанія по ея символической обстановк'є), Тайной Вечери, Воскресенія (Сошествія во адъ), Агнца Господня и др.

Наконецъ, остается одна, пятая миніатюра, съ изображеніемъ Богоматери съ Младенцемъ, которое хотя вполнъ объясняется, съ точки зрѣнія греческихъ иллюстрацій Псалтыри и иныхъ богослужебныхъ и поучительныхъ книгъ, но может указывать и на особыя обстоятельства, связывающія или семью русскихъ князей закащиковъ, или угождавшаго ихъ душевному расположенію иконописца, напр. съ появленіемъ чудотворнаго образа Печерской Богоматери вз Кіевъ. Въ самомъ дъль, нашу миніатюру можно считать, въ извёстныхъ предёлахъ, ближайшимъ и, по времени, древнъйшимъ изображениемъ того типа, который быль воспроизведень 1), по сказанію Кіево-Печерскаго Патерика, около 1083—9 годовъ, мозанкою въ алтарѣ Кіево-Печерской церкви, прославился и распространился впоследстви во множествъ копій, списковъ и подобій по Россіи. Обычные переводы иконы Печерской Божіей Матери представляють ее сидящей на широкомъ престоль и держащей перелъ собою Младенца.

Мы не знаемъ, конечно, точной композиціи этого оригинала, но, если судить по распространявшимся съ XVI вѣка иконописнымъ прорисямъ и также по позднѣйшимъ спискамъ (напр. Свѣнская Печерская Б. М., явленная 1288 г.), то Печерская чудотворная икона была близка по основному рисунку сидящей Богоматери и держащей Младенца, но безъ обстановочныхъ фигуръ, къ нашей миніатюрѣ. Въ самомъ дѣлѣ, эта миніатюра представляетъ оригинальную особенность, которой мы здѣсь, по необходимости, коснемся, оставляя на другое время ея историческое разслѣдованіе. Богоматерь здѣсь держитъ Младенца передъ

<sup>1)</sup> Патерикъ. O украшении иконномъ церкви Печерскія. Изд. 1702 г., л. 111-114.

своею грудью, какъ бы приподымая Его съ коленъ, для вящшаго благословенія народнаго. Конечно, и первое начертаніе этого движенія (гдё и когда оно совершилось впервые, точно не знаемъ) передается иконописцами съ обычною условностью: Мать едва касается Младенца, охватывая его правою за грудь, а левою дотрогиваясь ладонью своей руки до левой (согнутой, по положенію подымаемой фигуры) ноги Младенца.

Подобное же положение Младенца, но съ измѣненнымъ положеніемъ рукъ Матери дають: мозаика ц. Св. Юста въ Тріесть XI—XII в. и въ ц. Луки Фокидскаго XI в.  $^{1}$ ). Серебряный окладь, находящійся (?) ва Сванетіи (извёстенъ мнё по фот. Ермакова № 170) и принадлежащій XI—XII вёкамъ; такъ называемая византійская Мадонна (образъ подъ ризою) въ ц. S. Maria *Maggiore во Флоренціи* (фот. Алинари № 2297), также, несомнѣнно, XII вѣка и столь же древняя икона Б. М. въ монастыръ св. Григорія въ Мессинь (наз. S. Maria della Giambretta) 2). Прочія изображенія типа Печерской Б. М. представляють иное положение Младенца (обычно сидящаго на коленахъ Б. М., лицомъ къ народу) и относятся или къ древнъйшему времени (напр. эмалевая пластинка на Хохульской иконь В. М.) или къ западнымъ (хотя по византійскому оригиналу) работамъ (таково мозаическое изображение Б. М. съ Младенцемъ и Евангелистами Іоанномъ и Маркомъ, въ люнетъ надъ боковымъ входомъ въ ц. Св. Марка въ Венецін, ХІП віка). Неумістно было бы здісь говорить о другой детали — двухъ ангелахъ, стоящихъ обычно по сторонамъ торжественнаго трона Печерской Богоматери и повторяемыхъ рядомъ греческихъ изображеній: миніатюристь,

<sup>1)</sup> Schlumberger, Epopée, III р. 636 и 656 рис.

<sup>2)</sup> Samperi, Pl. p. Iconologia della Madre di Dio protettrice di Messina, Messina, 1644, рад. 420, imag. 45. Сличи также различныя фресковыя изображенія въ Южной Италіи, XII вѣка: въ Кариньяно, Бриндизи и пр., см. Diehl L'art bysantin dans l'Italie méridionale, p. 30, 46, fig. Изображенія Б. М. фресковыя въ ц. S. Urbano alla Caffarella близъ Рима, въ мон. Фарфа, на слоновой кости въ Ватик. Музев, все ІХ в. См. въ соч. Rohault de Fleury, La Sainte Vierge, 1878, II, pl. 95. рад. 76, pl. 99.

видимо, долженъ быль опустить эту деталь, такъ какъ для нихъ не оставалось мёста. Упомянемъ только еще небольшую подробность: взглядъ Матери и Младенца, обращенный налёво, очевидно, на приходящихъ слёва волхвовъ, которые должны были быть изображены въ неизвёстномъ намъ основномъ греческомъ оригиналё.

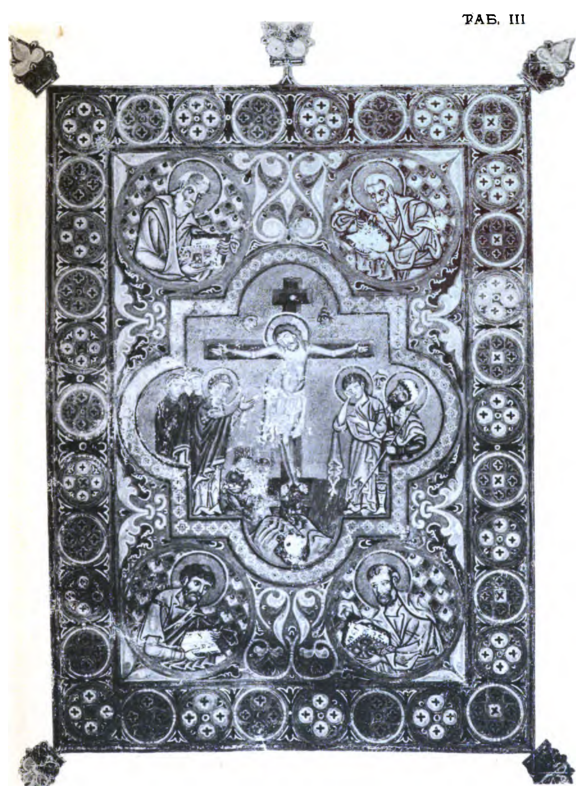
Къ сожальнію, однако, за отсутствіемъ самаго памятника Печерской Богоматери, наши разсужденія не выходять изъ предъловъ указанія на общее близкое знакомство нашего миніатюриста съ греческою иконописью второй половины XI въка. Быть можеть, наконець на тоже самое знакомство указываеть и непонятное титулованіе Ярополка о біхаю — праведный, какъ значится въ надписи первой миніатюры. Истощивъ по этому вопросу всь справочные матеріалы, мы рышились бы остановиться на одномъ соображении: извъстно, что титулъ праведнаю (въ отдъльности, не четы, какъ напр. Іоакима и Анны, Захаріи и Елисаветы) придается въ особенности ветхозавѣтному Іову, а въ одной изъ греческихъ лицевыхъ рукописей его книги (Библ. ц. Св. Марка, № 808) XI въка находимъ изображение Іова внутри портика, среди двухъ колоннъ, стоящимъ и благословляющимъ: по сторонамъ фигуры надпись: ὁ δικαιος ίωβ. Можно, наконецъ, предположить, что подобное титулованіе могло быть дано Ярополку, когда онъ, какъ тоть же «многострадальный» Іовъ, возвратился въ прежнее свое владеніе, во Владиміръ Волынскій, и что самыя миніатюры могли быть исполнены именно тамъ, не задолго до безвременной кончины князя.



Миніатюра Трирской Псалтыри (л. 5 об.): Ап. Петръ и семья князя Яроподка.



Миніатюра (л. 9 об.): Рождество Христово.



Миніатюра на л. 10: Распятіе Господне и Евангелисты.



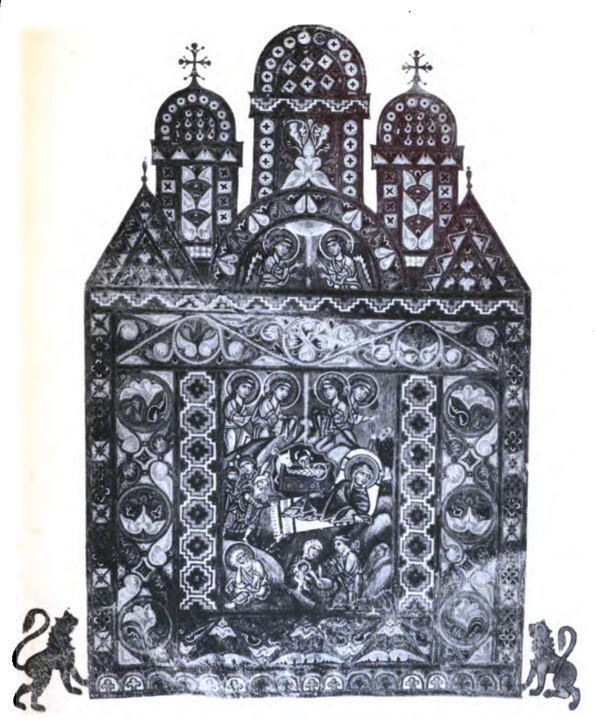
Digitized by Google



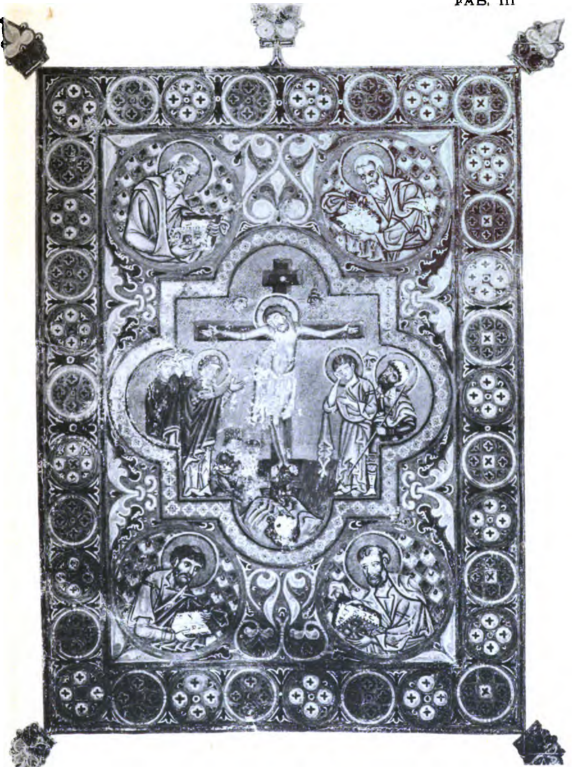
Миніатюра на л. 41: Богоматерь съ Младенцемъ на престолъ.



Миніатюра (часть, см. таб. І) Трирской Псалтыри: Князь Ярополкъ и его семья предъ ап. Петромъ.



Миніатюра (л. 9 об.): Рождество Христово.



Миніатюра на л. 10: Распятіе Господне и Евангелисты.





Миніатюра на л. 41: Богоматерь съ Младенцемъ на престолъ.



Миніатюра (часть, см. таб. I) Трирской Псалтыри: Князь Ярополкъ и его семья предъ ап. Петромъ.

## Предметный указатель.

```
Мантія. — 17, 30, 44, 47—8, 90—99.
Вънцы царскіе. — 52, 60-63, 73-74,
  84-85, 88, 108-112.
                                       Мафорій. — 33.
                                       Миніатюры Трирской Псалтыри. — 3 — 7,
Головные уборы въ Византіи — 60-63,
                                         11-85, 114-121.
  85-88.
                                       Миніатюры греч. рукописей. — 51.
Палматика. — 39, 106—8.
                                       Мъхъ горностая. — 30, 98-9.
Изборникъ Святослава 1073 г. — 19-20.
                                       Наручи. — 103—104.
Изображенія:
                                       Обувь красная. — 16-17, 34.
     русскихъ князей. — 35-58.
                                       Оплечье. — 101—8.
     въ Изборник в Святослава — 39-42.
                                       Плащъ. — 50, 91—99.
     въ Кіевской Софіи. — 85.
                                       Повой. — 16, 112—3.
     въ Нередицкой церкви. — 42.
     въ рук. Поученій І. Златоуста.-45.
                                       Порфира. — 94.
                                       Поясъ. — 105-6.
     въ эмаляхъ. — 48-50.
     въ миніатюрахъ. - 51.
                                       Псалтирь — Tрирская. — 1-10.
Иконы: Б. М. Одигитріи. — 80.
                                        Скіадін. — 63, 74—75, 82—83, 89—90.
        Спасителя. — 76.
                                        Стеммы царскія. — 30, 61, 89-5, 88-9.
 Иконографическіе типы:
                                        Таблицы миніатюръ:
     Богоматери. — 32-34.
     Богоматери Печерской. — 121-8.
                                             I - 11-18.
                                            II - 18-23.
     Евангелистовъ. — 27.
     Петра ап. — 12-14.
                                           III - 23-27.
                                           IV - 27-32.
     Распятія Господня. — 28-4.
     Рождества Христова. — 20—21.
                                            V - 32-35.
 Инсигніи византійскаго двора. — 58-59.
                                        Тюрбанъ. — 79.
 Кафтанъ. — 15—16, 30, 46, 83, 99—100.
                                        Хламида см. мантія.
 Корано. — 30, 43, 45, 97.
                                        Шапки княжескія. — 39, 41, 45, 48, 51,
 Корона венгерская. — 64 след.
                                          52, 62-64, 73-75.
    вотивныя. — 30.
                                        Шапка Мономаха. — 58.
 Короны парскія, королевскія, княже-
                                        Шапки ивховыя. — 41, 49, 51.
   скія. — 88.
 Лоръ. — 16.
                                        Өоракій. — 39, 108.
```

## Замъченныя погръшности.

На страницѣ 41-й должно замѣнить строки 4—7 слѣдующимъ текстомъ: «На головѣ княгини повой и покрывало, которымъ голова ея окутана такъ, что конецъ спускается на правое плечо. Великій князь имѣетъ на головѣ княжескую мѣховую шапку. На головахъ сыновей надѣта» и пр.

Стр. 41, строка 9: формы следуеть: формы.

» 6: позолотной, следуетъ: золотной.



(SAM ND317 .K83 DATE ISSUED DATE DUE DATE DUE DATE ISSUED