來王 右亦 無 四 來 是 弟 者 慈 業 Now a certain feeling of uncertainty has sprung up in my mind; and this faith have I in the Samana Gotama, that he, methinks, is able so to present the truth that I may get rid of this feeling of uncertainty.'

Then Subhadda went to Ānanda, and said to him: 'Thus I have heard from fellow wanderers ....... and this faith have I in him that he, methinks, is able so to present the truth that I may get rid of this feeling of uncertainty. O that, even I, Ānanda, might be allowed to see the Samana Gotama!'

But Ananda said to the Wanderers Subhadda: 'Enough! friend Subhadda. Trouble not the Tathagata. The Exalted One is weary.' And again Subhadda made the same request till the third time, and received the same answer.

Now the Buddha overheard this conversation of Ananda with Subhadda and called Ananda and said to him: 'It is enough, Ananda! Do not keep out Subhadda. Subhadda may be allowed to see the Tathagata. Whatever Subhadda may ask of me, he will ask from a desire for knowledge, and not to annoy me. And whatever I may say in answer to his question, that he will quickly understand.' Then Ananda said to Subhadda: 'Enter in, friend Subhadda, for the Exalted One gives you leave.'

Then Subhadda went to the place where the Buddha was, and said to him: 'The leaders in religious life who are heads of companies of disciples and students, well known, renowned, founders of schools of doctrine, esteemed as good men by the multitude —— Purāna Kassapa, Makkhali Gosali-putta, Ajita Kesakambala, Pukkuda Kaccāyana, Sanjaya Belatthi-putta, and Nigantha Nāṭa-putta —— have they all, according to their own assertion, thoroughly understood things? or have they not? or are there some of them who have understood, and some who not?'

'Enough Subhadda! Let this matter rest whether they, according their own assertion, have thoroughly understood things, or whether they have not, or whether some of them have understood and some have not! The truth, Subhadda, will I teach you. Listen well to that, and give ear attentively, and I will speak! In whatever doctrine and discipline, Subhadda, the Āryan eightfold path is not found, neither in it is there found a man of true saintliness of the first, of the second, of the third, of the fourth degree. And in whatever doctrine and discipline, the Āryan eightfold path is found, in it is found the men of true saintliness of the first, of the second, of the third, or of the fourth degree. Now in this doctrine and discipline, Subhadda, is found the Āryan eightfold path, and in it too are found, Subhadda, the men of true saintliness of all the four degree. Void are the systems of other teachers — void of true saints. And in this one, Subhadda, may the brethren live the Life that's Right, so that the world not bereft of Arahants.

禮巡處四 罰刑へ丘比怒闡

'Eut twenty-nine was I when I renounced The world, Subhadda, seeking after Good. For fifty years and one year more, Subhadda, Since I went out, a pilgrim have I been Through the wide realm of System and of Law ---Outside of that no victory can be won!

'Yea, not of the first, nor of the third, nor of the fourth degree. Void are the systems of other teachers -- void of true saints. But in this one, Sabhadda, may the brethren live the perfect life, that the world be not bereft of Arahants.'

And when he had thus spoken, Subhadda said to the Buddha: 'Most excellent, lord, are the words of thy mouth, most excellent! ...... And I betake myself, lord, to the Exalted One as my refuge, to the truth and to the Order. I would fain be accepted as a probationer under the Exalted One, as a full member in his Order.'

'Whosoever, Subhadda, has formerly been a follower of another doctrine, and thereafter desires to be received into the higher or lower grade in this Dhamma and Vinaya, he remains on probation for the space of four months; and at the end of the four months, the brethren, exalted in spirit, receive him into the lower or into the higher grade of the order. Nevertheless in this case I acknowledge the difference in persons' And the Buddha ordered Ananda to receive Subhadda into the Order.

So Subhadda was received into the higher grade of the Order under the Exalted One; and he, after his ordination, remained alone and separate, earnest, zealous, and resolved. And ere long he attained to that supreme goal of the higher life, and he became conscious that birth was at an end, that the higher life has been fulfilled, that all that should be done has beem accomplished, and that after this present life there would be no beyond! So the venerable Subhadda became yet another among the Arahants! and he was the last disciple whom the Exalted One himself converted.

Now the Buddha addressed Ananda and said: 'It may be that in some of you the thought may be arise: "The word of the master is ended, we have no teacher more!" But it is not thus, Ananda, that you should regard it. The Truths and Rules of the Order, which I have set forth and laid down for you all, let them, after I am gone, be the Teacher to you.'

告諸 比 丘汝 等 當觀 如 來 時 出 如優 墨 鉢 花

記

=

子

時 所

Ananda! when I am gone, address not one another in the way in which the brethren heretofore addressed each other —— with the epithet that is, of "Āvuso" (Friend). A yunger brother may be addressed by an elder with his name, or his family name, or the title "Friend." But an elder should be addressed by a younger brother as "Sir" or as "Venerable Sir."

\*When I am gone, Ananda, let the Order, if it should so wish, abolish all the lesser and minor precepts.

'When I am gone, Ananda, let the higher penalty be imposed on brother Channa.'
But what, lord, is the higher penalty?', asked Ananda.

Let Channa say whatever he may like, Ananda, the brethren should neither speak to him, nor exhort him, nor admonish him.

Then the Exalted One addressed the brethren, and said: — 'It may be, brethren, that there may be doubt or misgiving in the mind of some brother as to the Buddha, or the doctrine, or the path, or the method. Inquire, bretheen, freely. Do not have to reproach yourselves afterwards with the thought: —— "Our teacher was face to face with us, and we could not bring ourselves to inquire of the Exalted One when we were face to face with him."

And when he had thus spoken the brethren were silent.

And again the second and the third time the Exalted One said to the brethren, in the same way:

And even the third time the brethren were silent, So the Buddha said thus: ...

\*It may be, brethren, that you put no questions out of reverence for the teacher. Let one friend communicate to another.'

And when he had thus spoken, they were silent.

And Ananda said to the Exalted One:— 'How wonderful a thing is it, lord, and how marvellous! Verily, I believe that in this whole assembly of the brethren, there is not one brother who has any doubt or misgiving as to the Buddha, or the doctrine, or the path, or the method!

'It is out of the fullness of faith that thou hast spoken, Ananda! But, Ananda, the Tathagata knows for certain that in this whole assembly of the brethren there is not one brother who has any doubt or misgiving as to the Buddha, or the doctrine, or the path, or the method! For even the most backward, Ananda, of all there five hundred brethren has become converted, is no longer liable to be born in a state of suffering, and is assured of hereafter attaining to the Enlightenment.

問無等

如

生者無不死 受供之良田 由寂滅水 切皆成就 般涅槃 奪 靈曜於是沒

Then the Buddha said to the brethren: Behold now, brethren, I exhort you, saying: "Decay is inherent in all component things! Work out your salvation with diligence!" ' This was the last word of the Tathagata!

Then the Buddha entered into the first stage of Rapture. And rising out of the first stage he passed into the second and into the third and into the fourth, then rising out of the fourth he entered into the state of mind to which the infinity of space is alone present. And passing out of the mere consciousness of the infinity of space he entered into the state of mind to which the infinity of thought is alone present. And passing out of the mere consciousness of the infinity of thought he entered into a state of mind to which nothing at all was specially present. And passing out of the consciousness of no special object he fell into a state between consciousness and unconsciousness. And passing out of the state between consciousness and unconsciousness he fell into a state in which the consciousness both of sensations and of ideas had wholly passed away.

Then Ananda said to the venerae Anuruddha: 'O my lord, O Anuruddha, the Exalted One is dead,"

'Nay, brother Ananda, the Exalted One is not dead. He has entered into that state in which both sensations and ideas have ceased to be.'

Then the Exalted One passing out of the state in which both sensations and ideas have ceased to be, entered into the state between consciousness and unconsciousness. And then he entered into the state of mind to which nothing at all is specially present. And after that he entered into the state of mind to which the infinity of thought is alone present. And passing out of the mere consciousness of the infinity of thought he entered into the state of mind to which the infinity of space is alone present. And passing out of the mere consciousness of the infinity of space he entered into the fourth stage of Rapture, and into the third, into the second and into the first. And again passing out of the first stage of Rapture he entered into the second. And passing out of the second stage he entered into the third. And passing out of the third stage he entered into the fourth stage of Rapture. And passing out of the last stage of Rapture he immediately expired.

When the Exalted One died there arose, at the moment of his passing out of the existence, a mighty earthquake, terrible and awe - inspiring: and the thunders of heaven burst fouth.

when the Exalted One died, Brahmi Sahampati, at the moment of his passing away from existence, uttered this stanza: ---

佛生樓毗園。其道廣流布 還到本生處。永藥無常身 佛生樓毗園。其道廣流布 還到本生處。永藥無常身 爾時雙樹神復作頌曰 附時四天王復作頌曰 如來無上智 常說無常論。解。群生苦縛。又於此滅度 一 如來無上智 常說無常論。解。群生苦縛。又於此滅度 如來無上智 常說無常論。解。群生苦縛。又於此滅度 一 此是最後衣 纏裏如來身。佛旣滅度已 太當何處施。 此是最後衣 纏裏如來身。佛旣滅度已 太當何處施。 此是未後身 陰界於此滅 無憂無喜想 無復老死患。 此是未後身 陰界於此滅 無憂無喜想 無復老死患。 此是未後身 陰界於此滅 無憂無喜想 無復老死患。

Aside their complex form — that aggregation
Of mental and material qualities,
That gives them, or in heaven or on earth,
Their fleeting individuality!
E'en as the teacher — being such a one,
Unequalled among all the men that are,
Successor of the prophets of old time,
Mighty by wisdom, and in insight clear —
Has died.'

When the Exalted One died, Sakka, the king of the gods, at the moment of his passing away from existence, uttered this stanza:—

'They're transient all, each being's parts and powers,

Growth is their very nature, and decay.

They are produced, they are dissolved again:

To bring them all into subjection - that is bliss.

When the Exalted One died, the venerable Anuruddha, uttered these stanzas: ---

When he who from all craving want was free,

Who to Nirvana's tranquil state had reached,

When the great sage finished his span of life,

No gasping struggle vexed that steadfast heart!

All resolute, and with unshaken mind,

He caimly triumphed o'er the pain of death.

E'en as a bright flame dies away, so was

The last emancipation of his heart.

When the Exalted One died, the venerable Ananda, uttered this stanza: --

"Then was there terror!

Then stood the hair on end

When he endowed with every grace --

The supreme Buddha ---- died!'

When the Exalted One died, of these of the brethren who were not yet free from the passions, some streched out their arms and wept, and some fell headlong on the ground, rolling to and fro in anguish at the thought 'Too soon has the Exalted One died! Too soon has the Happy One passed away! Too soon has the Light gone out in the world!

## む誠を丘比諸律那阿

比 駛

日

永翳

But those of the brethren who were free from the passions bore their grief collected and composed at the thought:— 'Impermanent are all component things! How is it possible that they should not be dissolved!'

Then Anuruddha exhorted the brethren, and said: — 'Enough, my brethren! weep not, neither lament! Has not the Exalted One formerly declared this to us, that it is in the very nature of all things near and dear unto us, that we must divide ourselves from them, leave them, sever ourselves from them? How then, brethren, can this be possible — that whereas anything whatever born, brought into being, and organized, contains within itself the inherent necessity of dissolution — how then can this be possible that such a being should not be dissolved? No such condition can exist! Even the spirits, brethren, will reproach us.'

But of what kind of spirits, Sir, is the venerable Anuruddha thinking?'

'There are spirits, brother Ananda, in the sky, but of worldly mind, who dishevel their hair and weep, and stretch forth their arms and weep, fall prostrate on the ground, and roll to and fro in anguish at the thought: "Too soon has the Exalted One died! Too soon has the Light gone out in the world!" There are spirits, too, Ananda, on the earth, and of worldly mind, who tear their hair and weep, and stretch forth their arms and weep, fall prostrate on the ground, and roll to and fro in anguish at the thought: "Too soon has the Blessed One died! Too soon has the Happy One passed away! Too soon has the Light gone out in the world!" 'But the spirits who are free from passion bear it, calm and self-possessed, mindful of the saying which begins:—
"Impermanent indeed are all component things. How then is it possible that such a being should not be dissolved?"

Now Anuruddha and Inanda spent the rest of that night in religious discourse. Then Anuruddha said to Ananda: —— 'Go now, brother Ananda, into Kusinara and inform the Mallas of Kusinara, saying: —— "The Exalted One, O Vasetthas, is dead; do, then, whatever seemeth to you fit!"

'Even so, lord!' said Ananda, in assent to Anuruddha. And having robed himself eary in the morning, he took his bowl, and went into Kusinara with one of the brethren as an attendant.

Now at that time the Mallas of Kusināra were assembled in the council hall concerning that very matter.

And the venerable Ananda went to the council hall of the Mallas of Kusin ra; and he infomed them, saying: —— 'The Blessed One, O Vasetthas, is dead; do, then, whatever seemeth to you fit!'

子

And when they had heard this saying of the venerable Ananda, the Mallas, with their young men and their maidens and their wives, were grieved, and sad, and afflicted at heart. And some of them wept, dishevelling their hair, and some stretched forth their arms and wept, and some roled to and fro in anguish at the thought:—— 'Too soon has the Exalted One died! Too soon has the Happy One passed away! Too soon has the Light gone out in the world!'

Then the Mallas of Kusināra gave orders to their attendants, saying: - \*Gather together perfumes and garlands, and all the music in Kusināra!

And the Malas of Kusināra took the perfumes and garlands, and all the musical instruments, and five hundred suits of apparel, and went to the Upavattana, to the Sālā Grove, where the body of the Exalted One lay. There they passed the day in paying honour, reverence, respect, and homage to the remains of the Exalted One with dancing, and hym s, and music, and with garlands and perfumes; and in making canopies of their garments, and preparing decoration wreaths to hang thereon.

Then the Mallas of Kusināra thought: 'It is too late to burn the body of the Buddha to-day. Let us now perform the cremation to-morrow.' And in paying honour, reverence, respect, and homage to the remains of the Buddha, they passed the second day too and then the third day and the fourth and fifth and the six day also.

Then on the seven day the Mallas of Kusināra thought: 'Let us carry the body of the Buddha by the south and outside, to a spot on the south and outside of the city, paying it honour and reverence, and respect and homage with dance and song and music, with garlands and perfume, and there, to the south of the city, let us perfome the cremation ceremony!'

And thereupon eight chieftains among the Mallas bathed their heads and clad themselves in new garments with the intention of bearing the body of the Buddha. But,
behold, they could not lift it up! Then the Mallas said to Anuruddha: 'What, lord,
can be the reason, what can be the cause, that eight chieftains of Mallas are unable to
lift it up?' 'It is because you, Vasetthas, have one purpose, and the spirits have another
purpose.'

But what, lord, is the purpose of the spirits?' 'Your purpose, O Vasetthas, is this: Let us carry the body of the Buddha, by the south, and outside, to a spot on the south, and outside of the city, and there, to the south of the city, let us perfome the cremation ceremony. But the purpose of the spirits is this: Let us carry the body of the Buddha by the north to the north of the city, and entering the city by the north gate, let us bring it through the midst of the city into the midst thereof.

置

And going out again by the the eastern gate, let us carry it to the shrine of the Mallas called Makuta-bandhana, to the east of the city, and there let us perform the cremation ceaemony.' Even according to the purpose of the spirits, so, lord, let it be.'

Then immediately all Kusināra down even to the dust bins and rubbish heaps became strewn knee-deep with Mandārava floweas from heaven! and while both the spirits from the skies, and the Mallas of Kusināra upon earth, paid honour, and reverence, and respect, and homage to the body of the Buddha, with dance and song and music with garlands and with perfumes, they carried the body by the north to the north of the city; and entering the city by the north gate they carried it through the midst of the eity into the midst thereof; and going out again by the eastern gate they carried it to the shrine of the Mallas called Makuṭa bandhana; and there to the east of the city, they laid down the body of the Buddha.

Then the Mallas said to Ananda: 'What should be done, lord, with the remain of the Tathagata?' 'As men treat the remains of a king of kings, so, Vasetthas, should they treat the remains of the Tathagata.'

'And how, lord, do they treat the remains of a king of kings?' Ananda told the Mallas of Kusinara as he had been told by the Buddha. Therefore the Mallas gave orders te their attendants, saying: 'Gather together all the carded cotton wool of the Mallas!'

Then the Mallas wrapped the body of the Buddha in a new cloth. And when that was done, they wrapped it in carded cotton wool. And when was done, they wrapped it in a new cloth, and so on till they wrapped the body of the Buddha in five hundred layers of both kinds. And then they placed the body in an oil vessel of iron, and covered that close up with another oil vessel of iron, And then they built a funeral pyre of all kinds of perfumes, and upon it they placed the body of the Buddha.

Now at that time the venerable Mahā Kassapa was journeying along the high road from Pāvā to Kusināra with a great company of the brethren, with about five hundred of the brethren. And Mahā Kassaya left the high road, and sat himself down at the foot of a certain tree. Just at that time a certain naked ascetic who had picked up a Mandārava flower in Kusināra was coming along the high road to Pāvā. Now Mahā Kassapa saw the naked ascetic coming in the distance; and when be had seen he said to that naked ascetic: 'O friend! surely thou knowest our Master?'

'Yea, Friend! I know him. This day the Samana Gotama has been dead a week! That is how I obtained this Mandarava flower.'

從

On that of those of the brethren who were not yet free from the passions, some stretched out their arms and wept, and some fell headlong on the ground, and some reeled to and fro in anguish at the thought: 'Too soon has the Exalted One died! Too soon has the Happy One passed away! Too soon has the Light gone out in the world!' But those of the brethren who were free from the passions bore their grief self-possessed and composed at the thought: 'Impermanent are all component things! How is it possible that they should not be dissolved?'

Now at that time a brother Subhadda, who had been received into the Order in his old age, was seated in that company. He said to those brethren: 'Enough, sirs! Weep not, neither lament! We are well rid of the great Samana. We used to be annoyed by being told: "This beseems you, this beseems you not." But now we shall be able to do whatever we like; and what we do not like, that We shall not have to do!

But Mahā Kassapa exhorted the brethren; 'Enough, my brethren! Weep not, neither lament! Has not the Exalted One formerly declared this, that it is in the very nature of all things near and dear unto us that we must divide ourselves from them, leave them, sever ourselves from them? How then, brethren, can this be possible that such a being, born, brought into being, and organized and which contains within itself the inherent necessity of dissolution should not be dissolved? No such condition can exist!

Now just at that time four chieftains of the Mallas had bathed their heads and clad themselves in new garments with intention of setting on fire the funeral pyre of the Buddha. But, behold, they were not able to set it alight: Then the Mallas said to Anuruddha: 'What, lord, can be the reason, and what the cause of this?' 'The purpose of the spirits, Vasetthas, is different.' 'But what, sir, is the purpose of the spirits?'

'The purpose of the spirits, O Vāseṭṭhas, is this: — That venerable brother Mahā Kassapa is now journeying along the way from Pāvā ro Kusināra with a great company of the brethren. The funeral pyre of the Exalted Ond shall not catch fire until Mahā Kassapa shall have been able to salute the feet of the Exalted One,'

Then Mahā Kassapawent on to Makuṭa-bandhana of Kasināra, to the place where the funeral pyre of the Buddha was. And when he had come up to it he arranged his robs on one shoulder; and after bowing down with clasped hands, he thrice walked reverently round the pyre, and them, uncovering the feet, he bowed down in reverence at the feet of the Buddha. And those five hundred brethren did the same as Kahā Kassepa did, And when the homage of Mahā Kassapa and of those five hundred brethren was ended the funeral pyre caught fire of itself.

焰 舍 者 老 衆 兩 左 手 天 右 同 時 足淚 禮、 其 葉 佛 足 供 聞

阿

Now as the body of the Buddha burned itself away, from the skin and the integument, and the fresh and the nerves, and the fluid of the joints, neither soot nor ash was seen. Only the bones remained behind. Just as one sees no soot no ash when ghee or oil is burned; so it was. Only the bones remained behind. And of those five hundred pieces of raiment the very innermost and outermost were both consumed.

Then the Mallas surrounded the bones of the Buddha in their council hall with a lattice work of spears and with a rampart of bows; and there the seven days they paid honour, and reverence, and respect, and homage to them with dance and song and music, and with garlands and perfumes.

Now the king of Magadha, Aj tasattu, the son of the queen of the Videha clan, heard the news that the Buddha had died at Kusinira.

Then the king of Magadha, Ajātasattu, sent a messenger to the Mallas, saying, --\*The Exalted One was a Kshatriya and so am I. I am worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Buddha will I put up a sacred cairn, and in their honour will I celebrate a feast!'

And the Licchavis of Vesali heard the same news, and sent a messenger to the Mallas, saying: -- 'The Exalted One was a Kshatriya and so are we. We are worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Buddha will we put up a sacred cairn, and in their honour will we celebrate a feast!'

And-the Sākiyas of Kapila-vatthu heard the same news, and sent a messenger to the Mallas, saying: -- 'The Buddha was the pride of our race. We are worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Exalted One will we put up a sacred cairn, and in their honour will we celebrate a feast!'

And the Bulis of Allakappa heard the same news and sent a messenger to the Mallas, saying: -- 'The Buddha was a Kshatriya and so are we. We are worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Exalted One will we put up a sacred cairn, and in their honour will we celebrate a feast!'

And the Koliyas of Ramagama heard the same news, and sent a messenger to the Mallas, saying: -- 'The Exalted One was a Kshatriya and so are we. We are worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Exalted One will we put up a sacred cairn, and in their honour will we celebrate a feast!

樹

兵

兵

And the brahmin of Vethadipa heard the same news, and sent a messenger to the Mallas saying: 'The Exalted One was a Kshatriya, and I am a brahmin. I am worthy to receive a portion of the relics of the Buddha. Over the remains of the Buddha will I put up a sacred cairn, and in their honour will I celebrate a feast!'

And the Mallas of Pava heard the news of the death of the Buddha, and sent a messenger to the Mallas, saying: 'The Exalted One was a Kshatriya and so are we. We are worthy to receive a portion of the relics of the Buddha. Over the remains of the Buddha will we put up a sacred cairn and in their honour will we celebrate a feast!'

When they heard these things the Mallas of Kusinara spoke the assembled crowds, saying: 'The Exalted One died in our village domain. We will not give away any part of the remains of the Exalted One!' When they had spoken, Dona the brahmin addressed the assembled crowds, and said:

> 'Hear, gracious sirs, one single word from me. Forberance was our Buddha wont to teach. Unseemly is it that over the division Of the remains of him who was the best of beings Strife should arise, and wounds; and war! Let us all, sirs, with one accord unite In friendly harmony to make eight portions. Wide spread let cairn spring up in every land That in the Light of the world mankind may trust!'

Do thou then, O brahmin, thyself divide the remains of the Exalted One equally into eight parts, with fair division.'

Be it so sirs! said Dona the Brahmin, in assent, to the assembled brethren. And he divided the remains of the Buddha equally into eight parts, with fair division. And he said to them: 'Give me, sirs, this vessel, and I will set up over it a sacred cairn, and in their honour will I establish a feast.' And they gave the vessel to Dona the brahmin.

And the Moriyas of Pippalivana heard the news that the Buddha had died at Kusinara, and sent a messenger to the Mallas, saying: 'The Exalted One was a Kshatriya and so are we. We are worthy to receive a portion of the relics of the Exalted One. Over the remains of the Exalted One will we put up a sacred cairn, and in their honour will we celebrate a feast!' And when they heard the answer, saying: 'There is no portion of the remains of the Exalted One left over. The remains of the Exalted One

### つ分を骨遺門羅婆姓香

So the king of Magadha, Ajitasattu made a cairn in Rājagaha over the remains of the Exalted One, and celebrated a feast. And the Licchavis of Vesali, ..... in Vesali. And Sikiyas of Kapila-vatthu..... in Kapila-vatthu. And the Bulis of Allakappa ..... in Allakappa. And the Koliyas of Ramagama..... in Ramagama. And Vethadīpaka the brahmin..... in Vethadīpa. And Mallas of Pāvā..... in Pāvā. And Mallas of Kusināra..... in Kusināra. And Dona the brahmin made a cairn over the vessel And the Moriyas of Pippalivana made a cairn over the embers. Thus were there eight cairns (Thupa) for the remains, and one for the vessel, and one for the embers. This was how it ushd to be.

are all distributed, ' then they took away the embers.

# 第二編 法

# 第一章 四 聖 諦

佛陀の教は哲學として初まりたるに非ずして宗教として起り、原理 探究の學に非ずして實踐體顯を專一とする敎なり。巴利中阿含(M. 63) に宣はく、「佛陀の教には要なきことを日はず、世界常無常邊無邊、 如來の死後存在の有無等は涅槃に入るに要なし。故に之れを説かず」 と、又巴利雑阿含 (S. L VI.) に宣はく、「我れは總てを説かず、只一 部を說く。涅槃の為めにならざるものは説かず、涅槃のためになるも のゝみを說く」と。佛陀は必ずしも優波尼沙土が代表する當時の原理 探究の哲學的傾向を否定し給はざるも、唯それが智慧の方面に局分さ れ、概念の取り扱ひとなり了れるを見、全人格的に體顯の遠きを慮り、 一切是れを戯論(Papañca vacana) として斥け専ら個人の心眼の覺め來 て、不動の安住を體顯する様、必要なる教を垂れ給へり。故にその教 は隨機便宜の教也。その對機に應じその機會に臨みて隨宜の教を垂れ 給ふ也。されば其の教には一貫せる精神と一定の規矩あるは云ふ迄も なけれざも、又甲乙の時に從つて其の所說に相違なき能はず。佛陀は 甞て一比丘が、一在家信者と「受」に就いて論議せし時、阿難陀に告げ 給はく、「阿難よ、吾が教法は、かくの如く機會に應じて説かれたるも のなり。故に或は二受と説き三受と曰ひ、六受乃至百受と説く」と。 佛陀はその機會に 應じて對機 が明了に 了解する 様分別して (毘婆娑 Vibhajja) 説き給ふ。而してこの分別は、單なる理論としての學解的 分類に非ずして、衆生をしてその頭腦を整理し、以て道行に便ならし めん為め也。故に毘婆娑師即ち分別說者 (Vibbajjavāda) としての佛の 説法には、時として二受と説き六受と説く、等の相違なき能はず、こ の佛陀の分別的傾向を受け、時には更らに分別し、時には合會して、 相違矛盾せる教を會通し、佛陀の教全體に一貫せる理路を尋ね、之れ に整頓せる形而上學理論の背景を與へんとするものを論部となす。論 (Abhidhamma) は敎の後に起る神學なり宗乘なり。この論部の有部 衆的大成を「毘婆娑」といふも、佛陀が「我は毘婆娑師即ち分別說者な

り」と日はれしを受くるものにして、毘婆娑は三世實有法體恒有の唯物的神學を作り、これに對して龍樹の中論の如き皆空論を生み、無著世親の唯心論を生めり。これ等種々の教系の發展は一には雑多なる佛陀の教法中に一の中心原理を摑まんとする努力より生れ、二には先驅の思想の偏倚を匡めんとするに依るものなるが、吾人は今佛陀の教法そのものに就いて研究し、その中に後世の教系發達のあるべき種子を見、以て佛陀の教の如何なるものなるかを髣髴せしめんとす。

佛陀の最初の教説なる初轉法輪經には佛陀の教は中道にしてこの中道を踏むには四諦の理に明かなるべきを説けり。四諦とは苦集滅道諦にして佛教々説の根本的基礎をなし、その小乗なると大乗なるとを問はず、四諦がその教義の根基とならざるものなし。この四諦は人生の質相と理想とを示すものにして、更に分つていへば、

苦諦は所知 ・集諦は所斷 滅斷は所證 道諦は所修

にして現實の實相の苦なるを如實に知り、その源を探りて、苦諦構成の因たる煩惱を斷じ、滅諦の證すべきを知りて、この境に入るべき道行を修するを勸むるが四諦の教旨なりとす。即ち(1)もの其ものゝ當體と、(2)當體の因と、(3)當體の滅と、(4)當體の滅に至る道とを分ち示して、修道上の知識の整頓をなすものとす。かるが故にこの四諦の理法は、單に苦集滅道として用ひらるゝのみならず、總ての方面に向ひ、一々の事物に就いて用ひらるゝ例へば茲に受法ありとすれば我れ等はその受を知り、受の因を知り、受の滅を欲して、受の滅に至る道、即ち八聖道を修する也。故にこの四諦は、解脫涅槃に達すべき修道上の知識整頓の形式なりといふを得べし。

## 第二章 現實の實相、苦諦

佛陀の出發點は、時代苦悶を背景とせる個人の生活に對する苦惱也。 旣成宗教の權威衰へて雜多の思想紛亂し、統一的勢力ある宗教の起ら ざる時代にありては、生活を統御する規範を失ふ為めに、感受性强き 青年が生活そのものに對して懷疑と煩悶に陷るは當然の事也。

既に前章にも述べたるが如く、悉達太子は宮中の奥深く歡樂の酒に 浸り乍ら、老者を見て老の來るべきに恐れ、乃至死者を見て死の襲ふ べきに慄き、老死を結果として有する生のあまり無意義なるに悶え給 ひぬ。後期の佛傳には太子は父王の出家を停まるべしといふ勸告に對 し、若し「後有を有せざる様になし給らば出家せざるべし」と宣へりと 傳ふ。太子は又當時の一般信仰たりし輪廻の思想にも脅され、現實の 生の無意味なると、その生が復永劫の輪廻の連鎖なるを知りて、この 生より脱すべき方法を見出さんとて一沙門となり給へるなり。

從て釋尊の世相に對する觀察は深刻にして精徹し、この人生全體を 舉げて大苦薀 Mahādukkha khanda)也と宣へり。されば佛陀が弟子等 に說き給ひし世相の觀察はもご佛陀がその求道中に實驗し給ひたるも のにして、又同時に「同一乘」に依つて解脫を求むる佛弟子の修行の出 發點なりさす。

人生の實相は何ぞや。日く苦、空、無常、無我也。又非常、不淨、無我、苦也。人生は苦惱に滿ち、そらごとたわごと、まことあることなし。有為轉變にして常住のものあることなく、人間には常一主宰の靈體なく、五蘊合集の體也。而してこの假和合の體は不淨に滿つ、これを一括して見れば人生は苦也。もとより人間に樂なきに非れざも、そは時間の制限を受くるものなるが故に、換言すれば無常なるが故に苦を引き起す樂也。佛陀は大苦蘊經に、

寒暑に洒され、風熱蚊虻に苦められ、 飢渴に惱まさる苦、 勤め勵みて而も富を得る能はざる苦、 富を得て水火王賊の難を恐るゝ苦、 自他骨肉の苦、 爭鬪刀杖の苦。 刑罸の苦、 老病死の苦、

を擧げ、斯くの如き苦が悉く樂欲 (Kāma) を縁とし、樂欲に依ること を明にし、小苦蘊經にはその樂欲に飽滿なきを以て、苦惱と絕望とが その終極なるを教へ給ふ。又分別聖諦經には、衆生身には生老病死の 四苦あり。別に憂悲苦憂惱の苦あり。求不得苦あり。一括して五取蘊 は悉く苦なりと教へ又これに怨憎會苦 (Amanāpasamyoga dukkha) と 愛別離苦(Manāpavippayoga dukkha) とを加ふ。これ現實の世相なり。 若し又服を轉じて、生の依つて來る所と、その去る所とを見れば、苦 の生は今世一世に非ずして曠劫の昔より流轉し、永劫の未來に亘りて この苦の生を續けざる可からず。巴利、雑阿含 XVI. I-Io には閻浮 提州、總ての草を細かく切りて、その數よりも無明に蓋はれ渴愛に縛 られし衆生の生の數は多く、大地を豆粒程にして、その數よりも輪廻 の生は多く。父母兄弟の死に遇ふて流せし涙は、四大海水よりも多く、 その一人の吞みし母の乳も、又四大海水よりも多し。一劫に衆生の一 人が重ねし白骨が、若し腐敗せずしてあらば、毗富羅 (Vipulla) の山 より高く、斯く衆生の生死は無始也と曰へり。斯くの如く吾等は無始 生死の苦を續けて、今世また死魔 (Maccu) の襲ふ所となる、「空にあ りても、海の中にありても又山の洞窟に入りても、世に死魔に勝ち得 る所あるなし」死は人生の苦の最大なるもの也。人として死を恐れざ るものなし。而もこの死は人生の歸着點にして又生の出發點也。故に もし酔生夢死の徒は別として、苟も人生の實相に開眼し來らば、何人 と雖も頭燃を拂ふの急を以て、解脫の道を求めざる可からず。世尊嘗 て人間の壽命に就いて、王舍城竹園に說法し給ひし時、惡魔顯はれて 歌ふらく。

人の壽命長し。 善き人はそを輕しめず。 乳に飽ける赤子の如く振舞へかし、 死の來ることなければなり。 世尊之に答へて歌ひ給はく。 人の壽命短し。 善き人はそを輕しむ。 頭髪の燃ゆるが如く振舞へかし、 死の來らぬことなければなり。

と、前者は常識の世界にして、後者は人生開眼者の世界也。斯くの如 く人生の實相に驚きを立てたる人の前には涅槃の理想境顯はれ來る。 この人は其の理想の實現に向ふ求道の第一歩として、進んでその苦の 依つて來る所を窮めんとす。

## 第三章 世相の由來、集諦

人生に開眼して、世相の實際を見たるものは、進んで道を求む。そ の人の理想は涅槃の實現にして、第一着手は苦惱の原因を求むるにあ り。而してこの場合、佛陀成道の徑路は、その人の指針たり、又其の 徑路にして、「同一乘」の意義茲に存す。その人は世尊の見給ひしが如 く、苦の因がこれを過古に取りて日へば業 (Kamma) にあり。現世に 取りて云へば樂欲にあるを知る。卽ち一括して曰へば自身の心にあり。 心が一切の責任者たるを知る。大苦蘊經に示されしが如く、所有ゆる 苦は樂欲 (Kāma) を縁とし、樂欲に依り、この樂欲に飽滿なきが故に 人生に苦惱と絶望とあり。而してこの樂欲とは吾人の肉體上の五欲を 指し、可愛の色聲香味觸を對象として貪となりて發露し、不可愛の色 聲香味觸を對象としては瞋として現はる。若し又この樂欲を更に根本 的に還元して見れば渴愛 (Tanha) 也。即ち意欲是れ也。この意欲は自 己の存在の永續を欲するものとして、有欲 (Bhavatanha)として顯はれ その生存が殊勝ならんことを欲して、殊勝有欲(Vibhavatanha)として 題はれ、色等の五境に對して樂欲(Kāma) 即ち欲愛(Kāmatanha) とし て顯はる。三者は表現の方面に於て異れざも、その源は一にして、生 きんとする意欲を指して日ふ也。この意欲は吾人の存在と根を同ふす る最も根本的なるものにして、その活動が盲目的なれば、その盲目的 の方面よりして之を無明といふ。故に人生の一切の不幸苦惱は、之を 欲の方面より日へば渴愛を根源とし、その渴愛が盲目的にして起るべ からざるに起る方面より日へば、無明を根源とすと云ふべし。更に詳 説すれば、吾人には生きんとする盲目的なる意欲ありて、この意欲よ りして、計すべからざるに計し、執すべからざるに執し、種々の煩惱 を生じ人生の苦惱を惹起する也。之を現在世に取りて曰へば一切諸法 無我なるに我を計し、我所なきに我所と計し、無常なるに常と計し、 不淨なるに淨と計し、苦なるに樂と計す。この顚倒の妄見は皆生きん とする意欲が盲目にして睿智の指導なきより發露するものにして、こ れに依て種々の惡徳煩惱を生じ、その煩惱に依りて苦惱を受くる也。 又之れを因果關係より見れば不淨無常の人生は、他作自受に非ずして、 自作自受也。即ち前生の業の感受する所にして、その責任は前生の中心主観が負ふべきもの也。故に今生の苦惱は前生の悪業の結果にして 又今生の意欲の生ずる所也。されば何れよりするも、無明を內容とす る渴愛が我等の苦惱の根源たるを知るべし。

今此の渴愛が如何に、又如何なる煩惱さして顯はれ來るかを見れば、 先づ最も根本的なるものは貪瞋癡の三也。貪は可愛の境を貪求し、瞋 は不可愛の境を嫌厭する也。共に愛欲(Kāmatanha)が境を異にして顯 はれたるもの也。痴は妄昧にして境に迷ひ、決斷なきことにて智慧の 指導なき渴愛の一方面なり。この貪瞋痴は不善根 (Akusalamüla)と日 はれ一切不善の根本なり。五逆十惡皆これより起るが故也。この三毒 は又種々の對境に應じて異れる惡德煩惱となる。卽ち

五蓋となり。

六叉は七隨眠となり、

十煩惱(根本)となり、

五下分結、五上分結の十結となり、

十六心垢等となる。

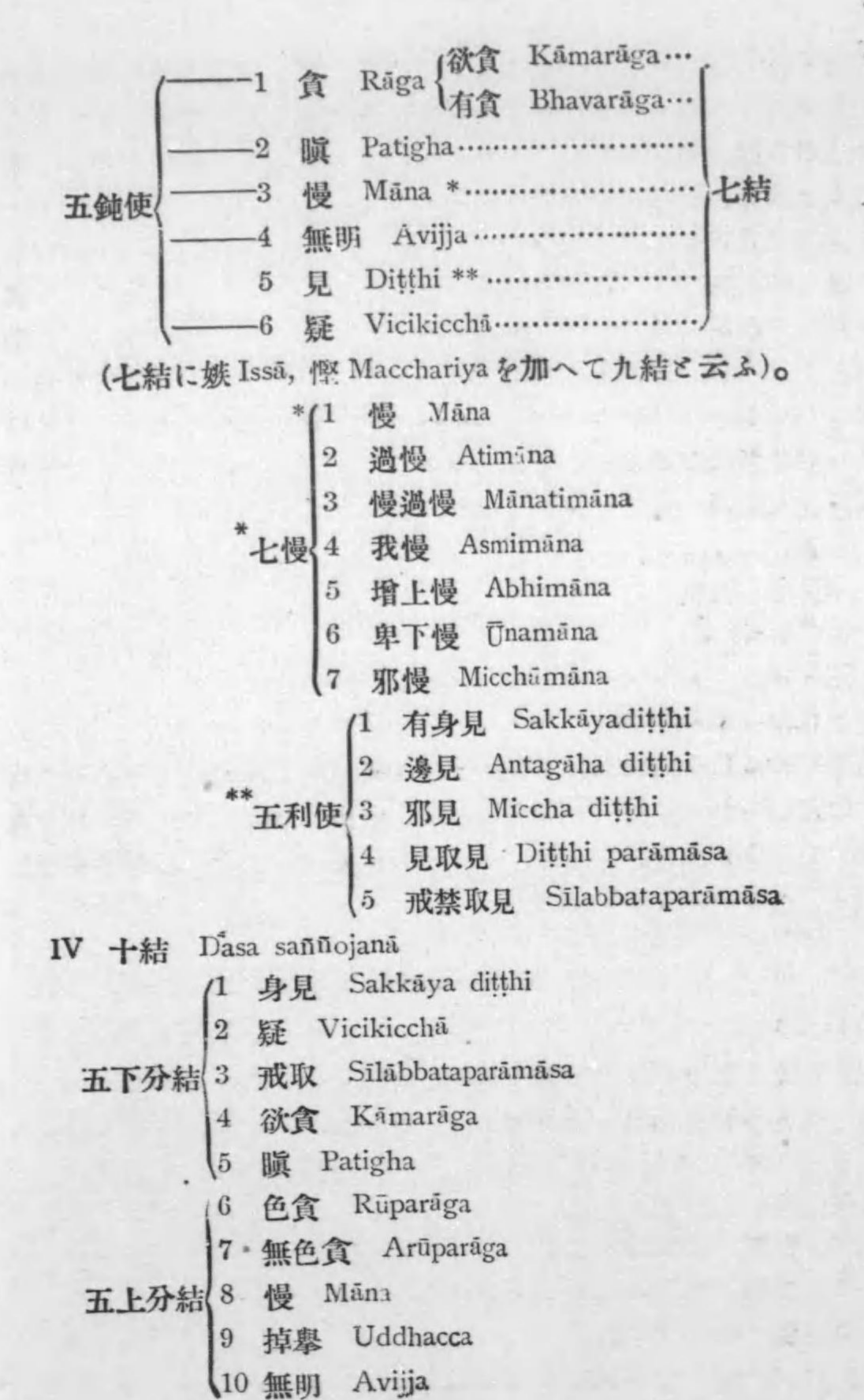
これ等は皆無明を内容とする渴愛が、對象に應じて顯はるゝ心理作用を、便宜に從つて分類せしものにして互に相交錯す。佛陀のこれを説き給ふや、對機の智眼を開き、その修道に便ならしめんとなし給ひし也。今これ等の惡德を列撃せん。

- I 三毒 Ti visā:
- 1 貪 Rāga
- 2 順 Dosa
- 3 海 Moha

II 五蓋(障) Panca nivaranā:

- 1 貪欲 Kāmachanda
- 2 瞋恚 Vyāhāda
- 3 惛眠 Thinamiddha
- 4 掉悔 Uddhacchakukkuccha
- 5 疑 Vicikicchā

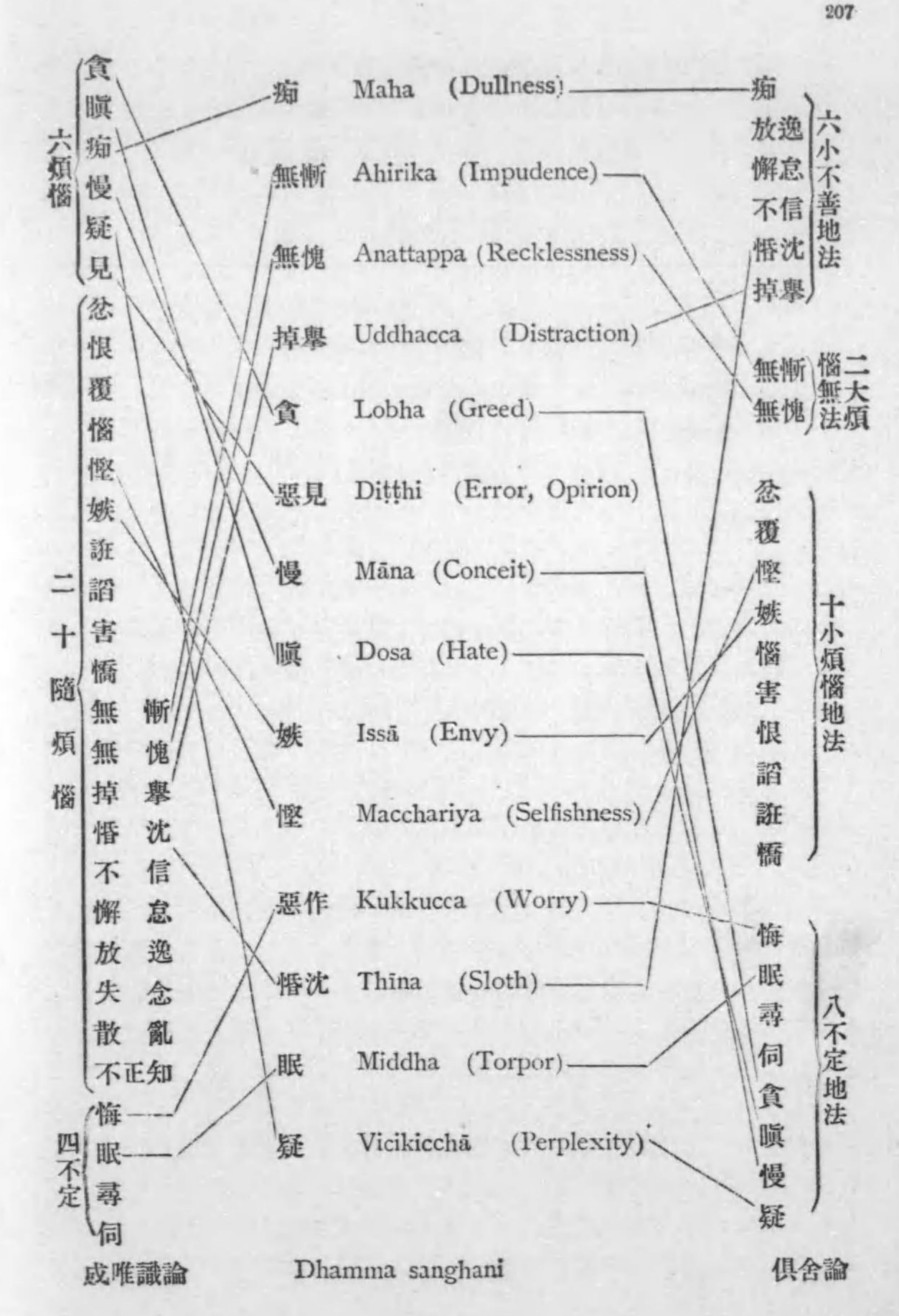
III 六(七)結 Cha (Satta) Saññojanā



| V | 十六心  | 垢 Solasa cittassa Upakile | sā (1)          |
|---|------|---------------------------|-----------------|
|   | 1 7  | 法欲 Abhijjavisamalobha     | 2 膜 Vyāpāda     |
|   | 3 %  | Kodha                     | 4 恨 Upanāha     |
|   | 5 程  | Makkha                    | 6 自負(惱) Palāsa  |
|   | 7 规  | 夫 Issā                    | 8 熞 Macchariya  |
|   | 9 #  | § Māya                    | 10 新 Sātheyya   |
|   | 11 阅 | 引腹(頑固) Thambha            | 12 報復心 Sārambh  |
|   | 13 個 | Māna Māna                 | 15 橋 Mada       |
|   | 16 方 | <b>於</b> Pamāda           | 14 過慢 (Atimāna) |
|   | この外  |                           | THE DE (TIMINA) |
|   | 無慚   | Ahirika                   | 無愧 Anottappa    |
|   | 害    | Vihimsa                   | 不信 Asaddha      |
|   | 懶惰   | Alasya                    | 懈怠 Kusita       |
|   | 散亂   | Vikkhepa                  | 掉學 Uddhacca     |
|   | 惡作   | Kukkuccha                 | 悟沈 Thina        |
|   | 催眠   | Tandī                     | 睡眠 Middha       |
|   | 偽善   | Kohana                    | 失念 Mutthasati   |
|   | 饒舌   | Lapana                    |                 |

(イ) M. 7 Vatthu fama s. 同本中阿第九三經水淨梵志經に出づ。 等の目あり。

後世斯くの如き煩惱の分類を整理し分類し、これを心所 Cetasika と 呼びて一々を實體あるものとせしは、有部宗にしてその大成を見たる は倶含論なりとす。上座部系の南方佛教又その法聚 Dhamma Sanghani に、心所さしての煩惱の名を列ねたり。今對照せは左の如し。



この表に依て知らるゝ如く、上座部系の分類は、有部系のそれの如く精密ならず。これ有部が經部よりも論部に重きを置き、宗教としてよりは哲學として發達したるに依り、斯くの如く分析を主として繁鑽に流れ、その結果として三不善根の貪瞋を不定地法に列したるが如き、純理的にして正確なれざも、宗教の境地を遠かるものとなれり。

これを要するに、一切の惡徳煩惱は貪瞋痴三毒の變化にして、貪瞋 痴は無明を内容とする渴愛を本とす。茲に於て苦惱を離脱せんとする 行者は、習學と禪定とに依り、智慧を研き渴愛の內容無明を明にせざ るべからざると共に、不合理なる意欲そのものを滅せざる可からず。 試に佛弟子に就いてその修證の實驗を見るに皆この渴愛を問題とす。 Vāsitthī比丘尼が、「我れは諸の憂の源を知れり」といふは渴愛を指し、 Mudita 比丘は「我れ愛の箭を抜かずしては食はじ飲まじ精舍を出でじ 脇をつけて臥することもなさじ」と歌ひ、Rāhula は「諸欲に盲へたる 輩は、邪網に覆はれ、愛の蓋に覆はれ、放逸の縛に縛せらる、恰も筌 の中の魚の如し。我れはこの欲を捨て、魔の縛を解き愛を根本より拔 きて、我れは清凉寂靜となれり」と歌ひ、その他、「愛の網を破れり」 と云ひ「愛盡(Tanhakhaya)に達せり」と云ひ、Dhammapada の成道偈 及び上座偈 v. 184には、「屋工よ、汝は今見出さる」と云ふも愛を指 して云ふ也。又上座偈 v. 663 には渴愛を生の織工(Sibbani)と呼べり。 斯くの如く、屋工又は生の織工を見出し、その屋工又は生の織工を滅 盡せる人を阿羅漢と云ふ。

然し乍ら愛盡さは抑も何を意味するか。根本佛教にありては、簡單に渴愛即ち意欲を滅せよさ教ふれざも、意欲は果して云ふが如く滅し得るものなるか。この問題の解答の如何によりて、大乗小乗の別を生じ來れりさ見るこさもなし得べし。思ふに意欲は、個人主體の內存的力なれば減し得るものに非ず、又滅すべきものにも非ず。滅し了れば個體の存在もなく、又證悟そのものも、亦意義なきものさなるべし、釋算はひたすら道行に急なれと勸め給ひしより、あまり深く此の問題に觸れ給はず。佛教團の比丘、比丘尼又簡單に、愛の箭を拔き愛の網を破り愛盡に達せりと表現せりと雖も、その表現は未だ表現し盡さいるものなりし也。故に釋算滅後の教徒は、無我の教を文字通りに解す

ると共に、渴愛の滅盡も文字通りに主張し、その結果教理としては、 灰身滅智の空無なる涅槃を生み出し、宗教生活としては、固定したる 消極的沒情主義となるに至れり。然れ共これは根本佛教の表現し足ら ざりしを、表現するを要せざりしが故に表現せざりしを、教理として 固定せしめたるものにして、釋尊及び佛弟子の眞意に非ず。從て後世 大乘教に入りて佛身の考察と相並んで、無我論は一轉して佛性論とな り、渴愛の絶滅は渴愛の淨化となり、甞て個體の存在を希求せし意欲 は、度衆生の大菩提心として復活し來れる也。

更に吾人は十二因縁に立ち戻りて今一應渴愛と無明との關係を調べ、進んで根本佛教の主觀主義を見、大乘教との關係を尋ねんとす。

十二縁起は吾人眼前の事象が如何樣に斯くの如く開展し來れるかを研究せる結果也。

老死 (Jarāmarana) 今吾人の眼前にありて最も强く吾人を脅かすものは老死也。茲に老死を擧げたるは、その最も强きものを擧げて、病 (Vyādhi)、愁(Soka)、悲(Parideva)、苦(Dukkha)、憂(Domanassa)、惱(Upāyāsa) 等を含蓄せしめしものなり。

生(Jāti) 而してこの老死等の苦惱あるは、云ふ迄もなく吾人の生あるが故也。事物は瞬間も同一の狀態にあるべきものに非れば生は既に老死を含んで老死の始也。

有 (Bhava) 今この生に幾何の種類あるかを驗すれば、欲界の生 (欲有)、色界の生(色有)、無色界の生(無色有)あり。故に今この生を存在と云ふ概念に入れて有といふ。

取(Upādāna) 然らば、その存在の因は何ぞや、曰く取着也。取着の心より作業をなし、作業生存を生じ來る。

愛 (Tanha) 取着するは、そのものを貪求即ち愛するより來る。 今茲に愛と日ふは根本の渴愛に非ずして意欲が欲愛(Kāmatanha)とし て顯はれたるを日ふ。巴利中阿含正見經には「愛とは六境に對する愛 なり」と日へるはその經證なり。

受 (Vedana) 斯くの如く對境を貪求するは知覺(受)に依りて、その對境の如何なるものなるかを認知するに依る。

觸 (Phassa) 知覺は感覺より起る。

六處 (Salāyatana) 感覺は眼耳鼻舌身意の心理的機能あるに依る。 名色 (Nāmarūpa) その心理的機能は吾人の心身を構成する五蘊 あるに依る。名は受、想、思、觸、作意の精神作用を云ふ。色は四大 と四大を以て構成したる色をいふ。名色は卽ち五蘊也。

識 (Viñnāna) 五蘊は自覺意識に依て統一せられ、自覺意識に統一せらるゝが故に五蘊和合の身を成ず。この統一作用ある自覺意識を 識といふ。

行 (Sankhāra) 自覺意識は中心に我といふ意志あるに依る。行といふはその我意識なり。

無明 (Avijja) 我といふ中心意志には盲目的に生きんとする意欲 ありて、その中軸となる。今その意欲の盲目的方面を顯はして無明と いひ、これを染縁起の原初となす。されば茲に無明といふ中には、そ の生きんとする意欲としての愛、卽ち有愛(Bhavatanha)を含む。

十二因緣に就いては古今その說明法多し、或はこれを三世兩重の因 果と解し、又は胎生學的説明を加ふ。もとよりこれらの説明の不可能 なるには非ざれざも吾人は茲に心理的説明を取るを最も安當なりと信 ず。而してこの十二縁起の説明に於て最も困難を感ずるは、愛と行さ 無明との關係也。今茲にては受に依つて起る愛を欲愛(Kāmatanha) と 解釋し、根本的意欲を無明に攝したるものと見て説明したれざも行に 至つては最も説明の困難を感ず。抑も行は Sankhāra 即ち集成 (aggregation) の義にして集成したるもの即ち物體を指す。諸行無常 (Anicca vata Sankhāra) といふ「行」これ也。次に身語意の三行といふ時は、業 (Karma)の意味を有すれざも、尚精確に云へば斯くの如き善惡の身語 意業を作る心狀態即ち意志を指すものと見るを安當とすべし。福行、 非福行、不動行、(Puññasankhara' Apuññasankhāra, Aneñjasankhāra) といふ時も亦これに同じ。次に五蘊即ち色受想行識の行は倶舍論に依 れば受想の二心所を除きたる他の心所を指すものとなされたれざも、 巴利雑阿含 XXII. 56,57 に依れば、六思身、即ち思なりとせり。思と は思慮決定にして吾人の中心主觀の動作を云ふ。然らばこの思を何が 故に行といふかといふに、行は先に說くが如く、集成の義なれば吾人 の意識活動を集成し統一する力として意志即ち思を斯く名けし也。故 に吾人は今行を上に出せし意義を有するものと解して、意識活動を集 成統一する力たる意志と解釋せり。

この十二縁起を他の形にて顯はせしは、巴利難阿含 XII 66. 漢譯雜阿含十二卷九經にして、老死は依身(Upadhi) 卽ち有あるに依り、依身は渴愛あるに依り、渴愛は可愛の六境に向つて發露するが故に、今可愛の六境を無常苦無我病畏と見れば、渴愛止み依身を受くるなく、從つて老死等の苦なしさ説けり。對境を無常等と見るとは、春智を以て、渴愛の內容を變じ、淨化する事に外ならず。

されば斯の如く十二縁起を心理學的に見來れば一切現象の根原は盲目的なる意志活動也。この思想を最も簡單に現はすは、法句 (Dhammapada) の第一偈第二偈也。

諸法は心に導かれ心に統べられ心に作らる、

若し汚れたる心を以て言ひ且つ行ひなば

苦の彼に隨ふこと車輪の挽く人の跡に隨ふが如し。(v. i)

諸法は心に導かれ心に統べられ、心に作らる、

若し淨き心にて言ひ且つ行ひなば、

樂の彼に從ふこと影の形を離れざるが如し。(v. ii)

### 又巴利雜阿含に曰く、

世間は心に依て導かれ、心に依つて惱まされ心の領域に行く。(S IV. 186)

比丘等よこの人間は心の所作也。(A. X 208)

諸法は心を本さし、心に作らる、一切諸法は心所變也。故に心不淨なれば對境も不淨、心淨なれば對境も淨なり。此に於て問題は外境を如何にせんに非ずして心を轉換するにあり。「自淨其意是諸佛教」といふもの、蓋し佛教を最も簡明に顯はすものにして、後世この思想を受けて、無着、世親の多元的唯心論となり。起信論の一元的唯心論となり、華嚴經の、三界唯一心、心外無別法となり心淨國土淨、或は一人成佛草木國土悉皆成佛等の大乘教の所談を見るに至れる也。要は人間の苦惱が心に源を有し心より起るが故に、宗教としての問題はこの心を如何すべきやにあるを示すものなり。

以上吾人は人間の苦惱は、無明を內容とする渴愛の所作にして、此の渴愛より一切の惡德煩惱の生するを見たり。而して吾人の修道はその煩惱(渴愛を含みて)を斷するにあるを知れり。然しその煩惱を斷するとは如何なる意味なりや。この問題は、佛陀の高唱せられし無我論及佛陀所證の涅槃に關する考察の如何に依つてその解決を異にし、佛滅後の所謂小乘教徒は字義通りに、解釋して、煩惱を斷じて灰身滅智の涅槃を得と解し、龍樹を始祖とする大乘教は渴愛を淨化して涅槃を得ること即ち不斷煩惱得涅槃と解せり。吾人は釋尊の教理の當然の歸結が大乘的解決に入るべきを暗示せしがこの問題は次節に入りて更に論する所あるべし。

## 第四章 理想境、滅諦

佛教徒の終極の理想は、云ふ迄もなく涅槃 (Nibbāna) の實現也。この 涅槃といふは煩惱 (Kilesa) の滅盡せる側より顯はし、婆伽梵歌の梵涅 槃(Brahma nirvāna) に當る。煩惱を滅盡せるものが、外界の繼縛より 離脱する方面より之を解脱 (Vimokkha) と云ひ、優波尼沙土も之を解 脱さ云ふ。又この境地に入れる人が清澄の主觀と透徹せる容智を有す るよりして、これを菩提(Bodhi) 即ち覺と云ふ。優波尼沙土の梵智我 智 (Brahma-vidya, ātma-vidya) に當る。されば涅槃の內容を要約して 日へば、煩惱を滅盡し終り、一切外界の繼縛より離脱し、透徹せる睿 智の生ぜし境地なりといふを得べし。然らばこの境地を如何にして實 現すべきかと曰へば、曰く、貪瞋痴の三毒を滅する也。舍利弗は一異 學の問に對して、「涅槃とは貪の滅、瞋の滅、痴の滅なり」と教ゆ。更 に根本に進んで日へば渴愛の滅也。 渴愛の滅(Tanhāyavippahānam) と は前節に云ふが如く、我他彼此の差別の見に囚はるゝ迷妄裡に、個別 的に生きんとする意欲を淨化して、我と我所とを離れて任運自爾の生 活に入ること也。釋尊之を先づ體得し佛弟子亦之を身證せり。この境 地は說くべきの境地に非ずして、身證すべき境地なるが故に、經典中 この涅槃に就いて積極的に分明に説かれたる個所なし。巴利雑阿含(S. XL III 12-44) には涅槃の異名として、

| 無為 Asankhata.    | 終邊 Anta.          |
|------------------|-------------------|
| 無漏 Anāsava.      | 真 Sacca.          |
| 彼岸 Pāram.        | 微妙 Nipunam.       |
| 難見 Sududdasam.   | 無老衰 Ajajjara.     |
| 堅固 Dhuva.        | 不見 Apalokitam.    |
| 無顯示 Anidassanam. | 無停滯 Nippapañca.   |
| 寂靜 Santam.       | 不死 Amatam.        |
| 甘美 Panitām.      | 吉祥 Sivam.         |
| 安隱 Khema.        | 愛盡 Tanhakhaya.    |
| 希有 Acchariya.    | 無有 Abbhūta.       |
| 無禍 Anītika.      | 無禍法 Anitikadhamma |
|                  |                   |

無病 Avyāpajja.

清淨 Suddhi. 無住屋(無欲) Anālaya.

避難所 Lena.

歸依所 Saranam.

を舉げ、Udāna 73. には、

無生 Ajatam.

無為 Akatam.

無色 Arūpam. 不滅 Akkharam.

完 Kevalam.

無死 Accutam.

瑜伽安隱 Yogakkhemā.

離貪 Virāgo.

解脫 Mutti.

島 Dipa.

渡し場 Tānam.

終極所 Parāyana.

無有 Abhūtam.

無作 Asankhatam.

の名を舉く、猶錫蘭所傳の巴利語彙 (Abhidhānapadīpikā) には、

無邊 Anantam.

無輪廻 Vivāttam.

離群 Apavagga. 足 Padam.

無作界 Asankhatadhātu.

消滅 Nibbutiyā.

を加ふ。吾人はこれらの異名列撃に依りて、多少その境地を髣髴する を得と雖も、進んでその內容を知らんとせば、佛陀成道後の生活及び 諸阿羅漢の生活を知らざるべからず。而して此の佛陀及諸阿羅漢の具 體的生活を知らん事は頗る難事なれざも吾人は之れを要約して左の如 く云ふを得べしと信ず。

1. 潭定に住して心清淨、

II. 生死に住して生死に驚かず、

III. 彼我の見なく一切衆生を包容す。

I. 定は涅槃に至るべき睿智を得る方便なると共に、又應果の人の 樂也。佛陀は七日七夜禪定に入りて他を忘れて定生の樂を得と語り、 伊車那伽羅村 (Icchānangala) にて、三月衆を退けて出入息の禪定に入 り、阿兜摩村(Atuma)にて大雷雨の中に、禪定に入りて何事も知らず と宣ふ。佛陀及諸阿羅漢は所謂「静かなる心の所有者」にして、行住坐 臥常に禪定を離れず、心を一點に集中し(Ekaggata)、寂靜にして五根 を守ると雖も. 又特に日中後に禪定に入り給ふを常とす。 舍利弗佛陀 に來りしにその顏色特に悅豫也。佛陀何故に然るやと問ひ給ふに空定

に入れるが為めにと答ふ。佛弟子は偶々病に犯さる 3事あるも定力 に依つてその痛苦に堪えて之を醫し、飢渴に遇ふも定力に依て之を忘 る。其の定を分類していへば、四禪也。初禪は有尋有伺の靜慮にして 遠離より生ずる喜樂を味ひ、第二禪に進みてその尋伺を靜め、定より 生ずる喜樂を得、三禪に入りて如上の荒き喜悦を捨て正心正念に安樂 に住し、四禪に進みて、不苦不樂の捨念清淨に住す。この境地に至れ ば心は何等の外物に囚はるゝ事なく、それ自らにて充足し、「靜寂清淨 透明にして欲を離れ、汚を捨て從順にて何時にても働く用意あり。何 物にも煩はさるゝ事なし。彼の身體は清浄と透明の感に滿たされて住 す、猶全身白淨の衣に包まるゝが如し」猶比丘は進んで空無邊處、融 無邊處、無所有處、非想非々想處を經て想受滅定 (Sañña vedayita nirodha) に進む。佛陀はその入滅に先つて、この九定に出入して後、 涅槃に入り給ひ、舍利弗は定の入住出に巧みにして、瞬時も心を支配 して心の支配を受けずといふ。凡位の比丘はその修道として禪定を修 すれざも、果上の人は果位の樂として定に住し自在に心清淨を得る也。

II. 生死に住して生死に驚かず。生死は人生にありては必然のこと なり。この必然が人間にとりて苦惱となるはその心のこの必然に對す る態度に依る。吾等は旣に問題は外境に非ずして、心の依着にあるこ とを知れり。「依着ありて動亂あり、依着なければ動亂なし。動亂な ければ寂静、寂静なれば樂なし。樂なければ來往なし。來往なければ 死生なし。死生なければ此の世彼の世なし。是れ苦の終邊なり」。この 依着なき人は心平かなる故に、世の質相を諦觀し、苦空無常無我の理 に通じ、從て生死に處して生死に驚かず、苦難に遇うて苦難に破られ ず任運自爾の生活をなす。巴利本事經 (Iti-vuttaka: 44 に、所謂その 「五根亂されず、可愛非愛を受け、苦樂を感じてしかも貪瞋痴の滅した る境」といふはこの境にして、巴利雑阿含 XII. 55. に曰く、「斯くの 如き人は苦生ずれば生じたりと見、苦滅すれば滅したりと見て、これ に拘泥せず、之に疑惑せず、他に依頼せずして自ら知る、之を正見の 人と日ふ」と。同じく巴利雑阿含 XXII. 55. に曰く、「多聞の人聖弟子 は聖法を知り聖法に通じて色等五蘊を我と見ず、又その無常を知り斯 くしてその驚くに足らざるに驚かず、我あらざるに非ずや我將來あら

ざるに非ずやと驚かず」と。巴利雑阿含 XXXVI. 6. に曰く、「願はし き事にも心を動かさず、厭ふべきことにも激せず、此等に順はず又逆 はず、之を破らず又滅せず、汚れなく憂なき道を知りて、自ら彼岸に 至りしを知了す」と。身體ある限り寒暑蚊虻飢渴病老の苦を発がると を得ずと雖も、果上の人はこれらの苦に逆はず、又五欲の樂を逐はず、 從つて身苦を感ずるも心苦を解脱する也。佛陀は Baggha の Nakulapitā が老いて多病なるに對し、身は病むとも心は病むなと教へ給ひ、 舎利弗之を布演して「五蘊を我々所と見ればその變化によりて心惱む、 これ心の病。五蘊を我々所と見ざれば、その變化に遇ふも心惱まず、 これ心の無病」。と日ひしはこの消息を語るもの也。

この境地に遊ぶ比丘には、過古は逐ふべきものに非ず、未來は希ふ べきものに非ず。たい現在に滿足して法の諦觀を事ごす。

過古を逐はざれ、 過古は過ぎ去り

たいひたすらに

打ち勝れず打ち動かされず。 今日熱心になすべきをなせ、

かくて死魔の大軍の かく熱心に撓まず

『善き一夜』と

未來を待たざれ。

未來は達せらるゝことなし。

現在の法を止觀すべし。

そを(如實に)知りて增長せよ。 誰か明日死するを知らんや。 禍なかる可ければなり。

日夜に住するを

善き牟尼等は説き給へり。

かく過古未來に心を勞せず現在安住を事とするが故に心勞なし。先に 引用せるが如く、一天使釋尊に「森に住する靜寂の苦行者は只一食を食 するのみにて如何にその顔色の悅豫なるや」と問ふ。佛陀、「過古に悲 まず、未來に焦燥せず只現在の事のみにて身心を支持するが故に然り」 と答へ給ふ。かく現在に安住して、彼等は法を重んじ、師を重んじ、 僧伽を重んじ、敬虔の生活をなすと雖も、未來は旣にその問題に非ざ る故に、惡業も功徳もその要なし。法句 (Dhammapada) v. 412 に日 (Dhp. A II. p. 200)

此處に福業も罪業も 共に(脱れて)著を伏し 憂なく汚なく清淨なるもの この人を婆羅門といふ。

と。宗教の第一義の世界には、善惡、禍福、功德無功徳の差別なし。 寒來れば寒殺し、熱來れば熱殺し、生死に處して生死に逆はず、任運 法爾の生活をなす。之を果位の人の生活とす。

III. 然れざも此人の生活は、冷酷なる没情の生活に非ずして、悲心 十方を蓋ふ情熱の生活也。これ吾人が旣に、煩惱を滅するといふは字 義通りの斷滅に非ずして其淨化なりと曰ひし所以也。感情を殺せし枯 木寒巖の冷かなる生活に非ずして豐淳なる情熱の清く迸出する生活也。

この事は佛陀が比丘を傳道に遺はし給ふ時、又は經法を附屬し給ふ 時、「衆生の慈みのため、衆生の安樂のため、世界の愛憐のため、人天 の幸福の為め」と宣ふにても知られ、又佛弟子が身命を捨て、佛陀に 歸投するもの、その智慧の偉大なるを感激する點もあれざも、殊に其 師主としての慈悲同情に打たれし爲なるにても知らるべし。「如來佛陀 の一切有情の愛憐 (Buddhassa Tathagatassa Sabbabhūtānukampi) さい ひ、「彼れ有眼者は慈悲を垂れて我が為めに法を説きぬ」といふもの、 これにして自ら道を悟りし以上、一切衆生又皆この一乘道に依りて證 悟し得べしての信知より、一代四十五年の說法あり、故にその說法は 慈悲の活動にして、この慈悲は「憂を斷ちし人の憂に沈める世間を憐 れむ慈悲」なれざも、その憂に沈む人々が憂を脫し得べきを信じて即 ち他の個性を尊信しての愛也。敬を伴ふ愛也。この愛はやがて大乗に 入りて普賢の徳 (Samantabhadiasya guna) と象徴され、佛心者大慈悲 是也と日はるうに至れり。佛陀が病比丘を訪ふてその汚を洗ひ遣り給 ひしもこの慈心よりし、從來の積弊を破り、祭祀主義を捨て教權主義 を破り、四姓平等を説いて一切衆生を、普く宗教に入らしめしもその 情熱の然らしむる所なりしなり。進んで疫病流行の地に入り給ひしも、 鵞屈摩を教化されしも、狂象 Dhanapāla を馴致されしも皆この慈悲也、 佛陀は提婆達多、鶩屈摩、Dhanapāla を見ること羅睺羅と同じければ、 これを一子地(Ekaputta bhūmi)の愛さいふ。斯くの如きは獨り佛陀の みに非ずして一切の佛弟子皆然也。佛教徒が四攝事 (Catu sangraha) を修するはこの佛心よりし、布施をなし、愛語を以て他に接し、他に 對して利益ある行為をなし、他と事を同じふす。

Sutta-nipāta 8 Metta Sutta (慈經)に曰く、

母がその身危機に臨みても、尚その一人の子を護るが如く、總での有情に對して度なき迄に慈悲の情を養へよ。全世界に向つて、上にも下にも周圍にも、相異なれりてふ反對の情に依つて、汚されず交はらしめざる慈悲の情を養はしめよ。行住坐臥正念を持たしめよ。この心は世界に於ける最善の心なり。

故に比丘 Sopaka は歌ふて曰く、

母のいとしき一人子に善きが如く、

何處にありても、總ての有情に善かれかし

と。舎利弗の弟、離波多迦提羅婆尼耶 (Revatakhadiravaniya) は歌ふて曰く。

佛陀の示し給ひしが如く、次第に積み重ねし無量の慈心の、善く 修練せられたるを(我れに)認む。總てのものを友とし同胞とし、 總てのものを愛憐れみ、

常に瞋恚の心なきを樂しみ、慈悲の心を修む。

と。而して此の愛を擴大して一切衆生二足四足多足にも及ぼすべきは、佛徒の勤めにして彼等はこれが為めに、四無量心を修す。四無量心とは慈 (Metta) 悲 (Karuna) 喜 (Mudita) 捨 (Upekha) の四にして、慈具足の心を以て一方を滿して住し、二方三方四方一切世界を、怨みなく憤りなき廣大無量の慈具足の心を以て滿して住す。悲心を以て同樣に一切世界を滿して住す。慈悲內に滿れば外對敵なし。毒蛇すらも悲心內に滿つるものを害せずといふは、佛徒の信仰にして、又その經驗也。斯〈慈悲內に燃ゆ。茲に於てその心無限に擴がり廣く大にして、喜悅心に滿つ、此の喜悅を以て更に一切世界を滿たす。而も此の佛陀の慈悲心は智慧を母として生れたるものなるが故に、小さき彼我の見に囚はれず、捨心無取着にして一切世界を滿す。一言にして言へば佛徒の理想は小さき彼我の見を脫し、一切衆生を包容して、心豐かに道行に進むにあり。

以上の說く所を以て、佛陀及び佛徒の涅槃の境地は、心寂静にして 動亂せず、生死苦難に遇うて之に逆はず、一切の衆生を抱いて苦樂を 共にするにあるを知るべし。約して日へば人間性の完全なる發達の境 地にして、大乗の菩薩精神はこれを表はせるものに外ならず。

既に斯くの如く見來れば、吾人が前章の終りに述べるが如く、渴愛を根本とする煩惱を斷じて入證する涅槃の境地とは、後世貶しめ賤しめられし所謂聲聞の自利的枯木寒巖的沒情的生活に非ずして、溫乎として一切の衆生を抱き、衆生苦惱我苦惱、衆生安樂我安樂の生活たり、又同時に純乎として、生死海中にありて、煩惱の泥に染まぬ清淨の生活たるを知るを得べし。煩惱を斷ずるとは、煩惱の淨化を意味し、不斷煩惱得涅槃とは、もと々々無體の煩惱が、睿智の指導を受けて、愛のこゝろと靈化したるを云ふに外ならず。

扨て斯くの如き涅槃は、現生に於て到達すべき境地にして、既に釋 **尊及び諸比丘に依りて實現せられたる理想也。然し乍ら茲に斯くの如** き聖者の死後は如何にとの問題起る。この死後の問題は佛陀の論議を するを欲し給はざりし事なるは既に説けり。然し聖者の死後が涅槃の 連續なるは云ふ迄もなければ、茲に生前と死後の涅槃について、區別 を立て、二種の涅槃を說くに至れり。一は有餘依涅槃(P. Sa-upadisesa nibbāna S. Sopad išesa nirvāna) 二は無餘依涅槃 (P. Anupadisesa nibbāna S. Nirupadisésanirvāna) なり。一は依身ある涅槃、他は依 身なき涅槃の義也。有餘依涅槃の事は現生に達し得る主觀的境地なれ ば比較的知り易きも、無餘依涅槃は佛陀が積極的に説示せられざりし ため、的確にその相狀を知り難し。この説示なきは死後の問題が宗教 としては現在の問題に含蓄せられある為にして偶々説示あるも、その 消極的なるは、一方優波尼沙土の表現法を襲用し他方その内容が意路 不到の境なれば、その超絶的方面を顯はして、消極的說示を用ひたる なり。先に引用せしが如く「燃ゆる火の次第に消えて、其行衞の知ら れざるが如く、不動の安樂に達せし人の行衞は知られず」といひ、「生 老病死なく歩行にて到るを得ず、知ること見ること達すること能はざ る世界の終邊」と云ひ、

水も地も炎も風も停止せず、星も輝かず、日も輝さず、月も光なく、闇もなき所、聖者婆羅門は聖智に依つて、自らこの境地を知り、色無色苦樂を超ゆ。(Udāna 10)

地水火風なく空處なく識所なく無所有處なく非想非々想處なく、 この世にも非ず彼の世にも非ず、日も月もなく、來とも往とも住 とも消とも云ふ可からず。不住不轉無環境也。(Udāna 71)

と云ふっ

斯くの如く强いて説示せんとすれば、否定的説示を要する境なれざ も、又無に非ず、その故は否定に非ずして否定に依つて顯はさるゝ境 なれば也。涅槃、その語は實にかくの如き意義也とす。故に佛陀は「比 丘等よ、不生不有不為不作あり。比丘等よ、若し不生不有不為不作な ければ、生有為作の出離はあらざるべし(字義通りに譯すれば知られ ざるべし)不生不有不為不作あるが故に生有為作の出離は知らる」と 生有為作を離れたる實在境なるを示し給へり。而してこの境地が主客 兩觀分離相對の疎境に非ざるを示して、

不可見にして無邊に働く識、一切の方面に滅すれば、そこには水も地も火も風も固定せず、長も短も細も塵も淨不淨も、色も名も餘りなく滅す、識滅すれば此等は皆滅す。

と識滅を出せり。故に若しこの消極的説示を文字通りに取りて、その否定の力を見ざれば俱舍論等の小乗教徒の如く、阿羅漢と曰へば枯木の如き人格を思はせ、無餘涅槃と云へは灰身滅智の空無なりとする説明を取るに至る。而して佛滅後、佛陀の教説を固定化し、從つて沈滯せる比丘等は只傳統の文字に囚はれて、その包含せる意義生命を見る事を得ず、觀察は漸次に唯物論的傾向となり、佛説の形骸を抱いて僧苑の中に退化沈淪するに至れり。この傾向にあきたらずして、革命の烽火を擧げ保守派を小乗聲聞の徒と一括して葬り去り、囚はれたる文字學を脫して根本佛教の真意を開闢せるは大乗教徒にして、これに二流あり、一は龍樹を中心とする空系にして、甞て涅槃を顯はすに用ひられたる消極的説明の「不」の一字に依つて、主客合融の境地、真實質在を開顯し、生死に即したる涅槃を見たり。中觀論涅槃品には(暑一、五四左)

涅槃與世間 無有少分別 世間與涅槃 亦無少分別 涅槃之實際 及與世間際 如是二際者 無毫釐差別

と云へり。他の一は大乘涅槃經の代表する有系大乘教にして、甞て四 顛倒として排せられたる常樂我淨を反對に涅槃の四相として復活せし め、涅槃の積極的意義を積極的に顯示せり。大般涅槃經二五(盈六、 二三左)に曰く、

云何涅槃非大涅槃、不見佛性而斷煩惱是名涅槃、非大涅槃、以不 見佛性故、無常無我惟有樂淨無、以是義故、雖斷煩惱、不得名為 大般涅槃也。若見佛性、能斷煩惱、是則名為大涅槃也。以見佛性 故。得名為常樂我淨、以是義故、斷除煩惱亦得稱為大般涅槃。 世朝の唯語為に於ては「灰泉減知」の語為「輔語得知」又緣今,四智

と。世親の唯識論に於ては「灰身滅智」の語を「轉識得智」と變へ、四智 開顯の積極的涅槃界を示せり。

斯くの如く大乗に入りては、無餘依涅槃とは絕對的實在界たるを示したりと雖も、猶その通過し來りたる小乘教の涅槃の消極的方面をも傳へ來れるが故に、涅槃を死の意味に解して、無住處涅槃(S. Apratisthita-nirvāna. P. Apatitthita nibbāna)の語を生じ、法華經壽量品 XV. vv. 1-3, 23 には「かくて涅槃に入るを示し、衆生の調御のために方便を語り、而も亦入滅せずして常に此の世にて法を説く」と述べ、大般涅槃經三六(盈六、七十三右)には「如來常住無有變易、常樂我淨終不畢竟入於涅槃」とあり、その他「智慧有る故に生死に住せず、慈悲あるが故に涅槃に入らず」等と曰へり。これ皆涅槃を消滅即ち死と見ての經說也。されば涅槃の真義は、絕對的實在界にして、入涅槃とはその絕對的實在界に入りて、思ふが如く如來の化をなす真活動の舞臺に入る事に外ならず。

尚彌蘭陀經 (Milinda panha) 卷四には涅槃は比喩説明推理論證に依ってその色、相、壽、量、を知るべからず、只その性質に關しては蓮華の一性質と水の二性質と藥の三性質と大洋の四性質と食物の五性質と虚空の十性質と如意實珠の三性質と亦旃檀の二性質と醍醐の泡の三性質と山の頂上の五性質とを以つて顯はし得るとせしも今多く茲に日ふの要なし。提婆菩薩はその楞伽經中外道小乘涅槃論(暑五、58 a)に外道小乘の二十種の涅槃を出しその誤謬なるを斷せり。その中「諸の受陰盡きて燈火の滅するが如く種壞し風止むを涅槃と名くるは第一小

乗外道論師なり」と云へり。蓋し佛滅後の小乗教徒の涅槃の消極的解 釋の誤謬を指摘するものなるべし。

吾人は以上の所説に依りて、不充分なれるも、龍樹等の空系の教學が根本佛教の何れに根ざし、華嚴經法華經等の大乘教學が、釋奪の教 説の正當なる解釋として生れたるものなるを指摘し得たりと信す。

## 第五章 修道生活、道諦

佛教徒の理想は涅槃の實現なることは、前節に述べしが如し。然れ ざもこの涅槃は未だ全く世に齎らされざる理想に非ずして、旣に師主 佛陀によつて身證體達せられたる理想なり。佛陀の生活は涅槃界の生 活にして、その一擧手一投足は悉く佛徒の範さして則るべき生活也。 佛徒は涅槃の實現を望みながら、眼前にその涅槃の體現者の生活を見 る。故にその涅槃は遠き將來にほのみゆる陽炎の如き理想に非ずして 眼前火の如く燃ゆる現實の具體的生活なり。されば佛徒が涅槃の實現 を望んで、修道生活をなす力は、佛陀の菩提及びその生活に對する信 に湧き、この佛陀を師主と仰ぐ信仰より彼等の生活の一切の規範を生 じ來れる也。この意味に於いて、龍樹の所謂「佛法の大海には信を以 つて能入とする」といふは至言にして、信は道元功徳の母たり。「信に 依つて出家する」とは佛弟子の修道生活の踏み出しを最も明快に顯は す語也。佛に對する信は同時に、佛の教法に對する信なるは云ふ迄も なければ、佛徒は佛陀を信じ涅槃を望みて佛の教法の如く修行す。故 に證果を得るとは他の語を以て日へば佛の教を成じ遂ぐる也。この故 に阿羅漢の告白は常に「見よ、法の善き性質を、我れ三明に達し佛の 数を成就せり」とあり。

斯くの如く佛陀に對する信がその修道の出發となり、佛陀の教法がその修道の指導となり、佛陀の生活がその修道の光明となるが故に、佛徒の感激の方面よりすれば、その證果は悉くこれ佛陀の賜物なり。故に比丘セーナカ (Senaka) は「永く塵垢に汚され、邪見の繩に縛られたる我れセーナカを、彼の世尊はあらゆる纒縛より脱せしめ給ひね」と喜び、大目犍連は、

我れ入定及び無想定に入るに、常に退墮せんさせしが、その都度世 奪は我が前に顯はれて怠る勿れと勵まし誤りなきを得しめ給へり。 我れは實に師に引きづられて悟りに達せる弟子なり。 さ感謝せり。

斯くの如く信は修道の第一歩にして、又その修道の力の源泉たること明白なれざも、原始佛教の真義は信に依つて救濟さるこの宗教に非

ずして、自らを燈明さし自らを歸依さして、不放逸に自修自行するの宗教なり。「自燈明自歸依」は佛陀がその入滅に先つて懇ろに訓諭せられし所にして、他に依憑せずして自らの證果は自ら開くべきを旨さす。佛陀は「我れは如來が僧伽を率ゆるさは思はず、僧伽も亦如來に依賴するさは思はず」と宣ひ修道得證の全責任は之を佛徒自身に負はしめ給へり。されば比丘 Sankicca は「他の守るべきものもなく、又他に守らるゝこさもなき比丘は、樂慾に思ひなく安樂を受くるなり」(上座偈v. 600) と歌へり。これ佛陀にとりては、自己の道は萬人の道にして自己の得しものは萬人の得るべきものなり。自他平等にして一向に階位の差別を見給はざりしに依る、故に佛陀は、

我は内もなく外もなく法を宣説したり。法に關しては如來には、 ものを後に隱すが如き師匠の所謂「閉ぢたる拳」なるものなし。 と宣へり、如來の道には一向に秘密なくして師弟同じく同一の乘に乘 じて證悟を得べければなり。故に得證と否とは一に佛徒の精勤に修道 するや否やにあり。されば佛徒の得證は之を攝して信行の二に依ると するを得べき也。

此の信行の二者は佛教修道上の二大要項にして、聖淨二門の區別も、この二者に對する態度より來る。吾人は此の點に關しては次章に少しく論及せんごするも今は直に根本佛教の行が如何なるものなりしやを驗せんごす。

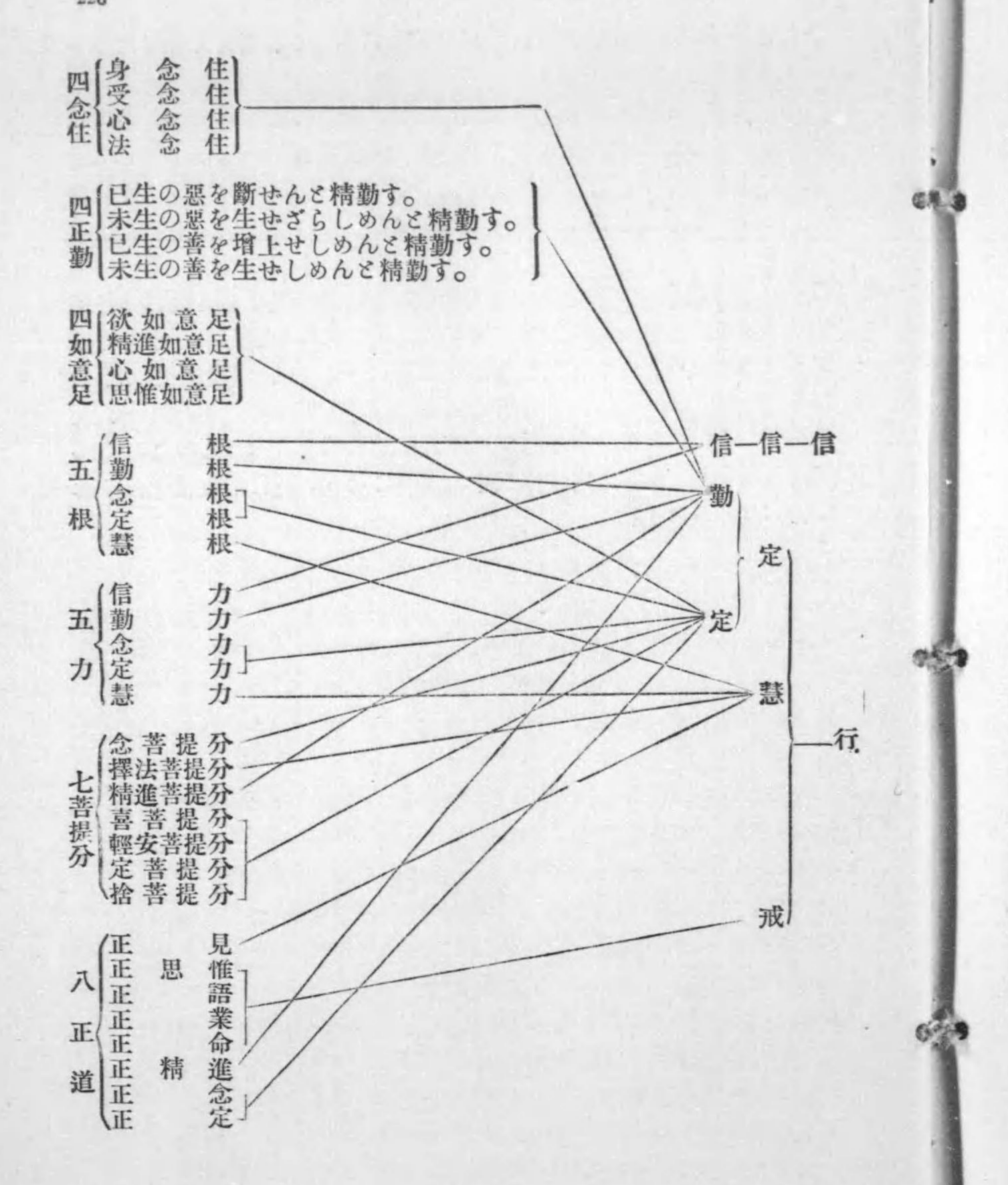
行は之を戒定慧の三に分つを普通さし、此の三者相俟つて涅槃に趣向せしむるが故に之を道(Magga)といふ。この道は佛陀がその轉法輪經に示し給ひしが如く、五欲の快樂に耽る樂欲に偏せず、又徒らに自らを苦しむる苦行に走らず、二邊を離れたる中道也。佛徒の智見が有無の邊見を離れたる中道の見たるが如く、その行も亦苦樂を離れたる中道なり。この中道は質に佛教の眞面目にして、當時の懷疑時代の極端に走れる快樂が聖道に遠きを示すさ共に、又不具なる苦行宗教の無意味なるを喝破して、眞に合理的に靈性の開發を主さしたるもの也。後世龍樹の八不中道、唯識宗の唯識中道、天台宗の空假中の三諦の如き皆茲にその源を有する也。當時苦行派より佛教の傘の下に來れる比丘 Anganika Bharadvāja が「我れ安樂に依りてこの安樂を得ね」さい

ひしは佛陀の中道實行が、苦行派の苦行に比して、極めて安樂なるを示すもの也。

而して此の中道は最初の轉法輪經には八正道として示され、佛陀入 涅槃の前には三十七道品として示されたり。宣はく、

比丘等よ、これまで汝等に語れる我が證得の法をば汝等は皆執持 し實行し默想し廣く弘めざる可からず。この法とは三十七道品な り。

さ。三十七道品とは四念處、四正勤、四如意足、五根、五力、七菩提 分、八聖道これ也。初轉法輪に於ては八聖道のみを出し、その入滅の 夕には四念處以下二十九支を加ふ。この二十九支は佛陀が隨宜に分類 しその分類に依つて、自らも實行し、又他をも實行せしめんため、說 き給ひしものにして、實を尅すれば八聖道に收まるべきもの也。然れ ば道は約すれば八聖道開けば三十七道品となり。更に戒定慧の三に攝 し得べきものなり。



今吾人は一々これ等の行目に就いて解釋するの餘裕を有せず。 戒は これを次編僧伽の下に譲り、茲には念處經に依りて、佛弟子等の如何 に道を修せしかの一例を出さん。

衆生を清淨ならしめ、愁悲を滅し、苦憂を斷じ、聖智 (Nyāya)を得せしめ涅槃を實證せしむる唯一乗は四念住也。……比丘等よ茲に比丘あつて森に入り樹下に行き空屋に行いて趺坐し、身體を正直にし、正心に心を凝し、正心に息を吸ひ息を出す。長く息を吸ふ時は長く息を吸ふことを自覺し、長く息を出す時は長く息を出すことを自覺し、……「我れは全身を知覺して息を呼吸すべしとの考へにて之を實行す、……斯くの如く自身に於いて身を觀じて住し。他身に於いて身を觀じて住し身の生法滅法生滅の法なるを引き續きて觀じ「茲に身あり」と自覺し智慧と自己集中とのために正心たるべし。茲に世に執着なく自由なるを得べし。

又行住坐臥その他一切の行動に於いても斯くの如く明に意識して之をなし正心たるべし。

次にこの現身に就いて種々の不淨の滿つることを意識し、四大 所成の身なるを意識し、死後身體の腐敗し行く樣を觀じて住する。 かくて茲に身ありと自覺し、智慧と自己集中のために正心たるべ し。茲に世に執着なく自由たるを得べし。(受と心と法とに就ても 明了に之を觀じて住すること身に於けるが如し)。

四正勤は惡法を捨し善法を增上せしめん為めの努力精進也。四如意 足は三明六通を得る為めの行業にして一種の修禪也。五根五力は同一 のものをそれが證悟の機關となる點より根と云ひ、證悟の增上の力と なる點より力といふ。七菩提分八聖道は常の解釋の如し。

この他、佛徒は前節に出せし四無量心四攝事を修す。この修行は佛 弟子の衆と共に苦樂を同うし、敢て進んで「不請の友」となる大乘的精 神あるを示す。佛弟子阿羅漢を自利小行の聲聞と貶するは誣ゆるも甚 しと曰はざるべからず。この外に

小欲 (Appicchā)

知足 (Santuttha)

遠離 (Pavivitta)

精勤 (Araddhaviriya)

住念 (Upatthita-satī)

定心 (Samāhita)

持智慧 (Paññavā) 不停滯 (Nipapañca cārāna) の八大人法(Atthamahāpurisadhammā) 等ありと雖も、分類の方法を異にするのみにて内容の相違に非ず。

斯くの如く種々の行業徳目ありと雖も、之を要するに比丘は信を以 てその修道の出發點とし、その修道の力とし、戒を以つて自己を淨め、 從つて心を正うし、靜慮に入りて眞智を研き證果を得る也。

扨て又實際に入りて比丘等の修行を見るに、その修道に二あり、思索(Patisankhāni)と修習(Bhāvana)也。思索は平生理を研盡して智慧を明かにし、修習はその研盡せし所を實際に行ふことなり。而してこの修習は森に入り、林に入りて修するものにして、主として一種の公案を携へ行いて思索練磨するものとす。この公案は業處(Kammatthāna業道、作為處)と呼ばれ七項目四十あり。

#### I 十遍處 Dasa Kasina Mandala

| 1  | 地大遍一切處 | Pathavī Kasiņ |
|----|--------|---------------|
| 2  | 水 "    | Āpo "         |
| 3  | 火 "    | Tejo "        |
| 4  | 風 "    | Vāyo "        |
| 5  | 青色 "   | Nīla "        |
| 6  | 黄色 "   | Pī'a "        |
| 7  | 赤色 "   | Lohita "      |
| 8  | 白色 "   | Odāta "       |
| 9  | 空無盡 "  | Ākāsa "       |
| 10 | 訊疵盡 "  | Viññāna "     |

#### II 十不淨 Dasa asubhā

| 1   | 膨脹想  | Uddhumātakam     |
|-----|------|------------------|
| . 2 | 青瘀想  | Vinīlakam        |
| 3   | 膿爛想  | Vipubbakam       |
| 4   | 壞想   | Vicchiddukam     |
| 5   | 鳥獸噉想 | Vikkhāyitakam    |
| 6   | 散想   | Vikkhittakam     |
| 7   | 散亂想  | Hatavikkhittakan |

| 8                          | 血塗漫想             | Lohitakam               |  |  |  |
|----------------------------|------------------|-------------------------|--|--|--|
| 9                          | 蟲噉想              | Pulavakam               |  |  |  |
| 10                         | "骨·想             | Aţţhikam                |  |  |  |
| III ·                      | 十念 Dasa anussati |                         |  |  |  |
| 1                          | 念佛               | Buddhānussati           |  |  |  |
| 2                          | 念法               | Dhammānussati           |  |  |  |
| 3                          | 念僧               | Sanghānussati           |  |  |  |
| 4                          | 念戒               | Silānussati             |  |  |  |
| 5                          | 念捨               | Cāgānussati             |  |  |  |
| 6                          | 念天               | Devatānussati           |  |  |  |
| .7                         | 念死               | Maranasati              |  |  |  |
| . 8                        | 念身               | Kāyagatāsati            |  |  |  |
| 9                          | 念息               | Anāpānasati             |  |  |  |
| 10                         | 念寂               | Upasamānussati          |  |  |  |
| IV 四無量心 Catuaparimānacittā |                  |                         |  |  |  |
| 1                          | 慈                | Mettā                   |  |  |  |
| 2                          | 悲                | Karunā                  |  |  |  |
| 3                          | 喜                | Mudita                  |  |  |  |
| 4                          | 拾                | Upekkhā                 |  |  |  |
| V P                        | 以無色 Catu āruppā  |                         |  |  |  |
| 1                          | 空無邊處             | Ākāsānancāyatanam       |  |  |  |
| 2                          | <b></b>          | Viññānancāyatanam       |  |  |  |
| 3                          | 無處有處             | Akincaññāyatanam        |  |  |  |
| 4                          | 非想非々想處           | Nevasaññānāsaññāyatanam |  |  |  |
| /I -                       | -想 Ekasañña      |                         |  |  |  |
| 1                          | 食厭想              | Āhāre patikkūlasañña    |  |  |  |
| 7II                        | 一配分 Ekam vavatt  | hānam                   |  |  |  |
| 1                          | 四大配分             | Catudhātuvavatthānam    |  |  |  |
|                            | 1                |                         |  |  |  |

斯くの如く大略四十一業處ありと雖も必ずしもこの全部を修するに

及ばず各々その性狀で能力とに應じて、佛陀又は先輩の與ふる業道に

この外 空業處 Suññakammāyatanam

就いて思索練磨し、證悟する也。朱利般毒が佛陀の数に依り、白の布片を携へ拂麈(Rajoharam)々々と磨でて、白布の汚れ行くを見て、應果を得しが如き好乎の實例なり。さればこそ佛陀は「我が教示したるが如く隨順するものは良家の子が家を捨てゝ沙門となれるその目的の無上の梵行の終極を現世に於て七年乃至七日の中に自ら實現して住すべし」と宣ひ、又この教法は「この法は現世に果報あり、時を隔つるに非ず、來り見よと云ひ得る法にて、涅槃に導く教、獨り銘々の知るべき法」と曰はれ得る也。

されば涅槃に向ふ佛弟子の修行を要約して曰へば、佛陀を信じ、法と僧伽さを尊敬し、二邊を離れて中道を踏み、不放逸に身心を制御してその靈性の開發を謀り、知恩と博愛生活を送るものと曰ふべし。佛滅後時を隔て一方實際の修道者なきに至り、行さ證とは自己に縁遠きものさなるに及び、その證を高峰の花の如く眺むると共に、その行を複雑にして企圖し易からざるものゝ如くし、他方佛陀を特殊的に菩薩として取り扱ふに及び、過去の佛陀の前に本願(Panidhi)を起し、授記(Vyākarana)を得、波羅密行(Pārāmitā)を修し、今生初めて八相成道を得給へりとなす等、歷劫迂廻の説を生ずるに至れり。法相宗の三祇百大劫の修行を談ずるが如き、此傾向を最も極端にせしもの也。後來の實大乘に入りて初發心時便成正覺と云ひ、信滿成佛と談じ肉身の成佛をいふは畢竟ずるに根本佛教の真義を復活せしものに外ならず。

## 第六章 優婆塞優婆夷の宗教

我等は前章に於て信が佛教の入門にして行さ相並んで衆生證果の因なることを見たり。然れざも比丘の宗教にありては信は佛陀を師主と仰ぐ出發點にして證果の唯一の因にあらず、得證と否とは一にその行に關はる。後世の聖道門の行信の關係又これに同じく淨土門の行信交際とその趣を異にせり。

然らば吾等の浄土門はその端緒を何れに發するものなるか、吾等は今此の章に於て暫らく阿含關係の經律の上にこの端緒を驗せんとす。

佛滅七世紀出世の龍樹菩薩は一大佛教を判じて難行道易行道とし、 「世間の道に難あり易あり、陸道の歩行は則ち苦しく、水道の乗船は 則ち樂しきが如し、菩薩の道も亦是の如し、或は勤行精進のものあり。 或は信方便の易行を以て疾く阿惟越致地に至るものあり」と云ひ、難 行道は丈夫士幹の人の行く所にして易行道は障弱怯劣の徒の就く道な ることを示せり。

舎利弗目連の徒は、その信佛の信も所謂不壞の信なりと雖も最も著しく吾人の眼に映ずるはその修行也。須達長者や波斯匿王はその行業としては八戒を守るのみにして、在俗の生活に於て唯一の光となるものは佛陀に對する信仰なり。卽ち比丘にありてはその信裏に隱れて行表に顯はれ、在家の信者に於ては行顯はれずして信表に顯はる。聖道門は信をその出發點とすれざも得證の如何はその行に依り、淨土門は行を談せざるに非れざも、得證は信佛の因緣に在りとす。果して然らば聖道門は龍樹の所謂丈夫士幹の比丘の宗教にして、淨土門は須達や波斯匿を先達とする儜弱怯劣の優婆塞優婆夷の宗教と云ふ可からざるか。

この問題は佛教史上重大なる問題にして輕々に論斷すべきに非ざれざも、吾人は根本佛教の研究に於て然かく信ずべき多くの理由を有す。 夫れ根機に差別あることは現實の事態なり。釋尊は自ら出家の道を取り、斷惑證理の過程を經給ひ、その弟子の多くをして又同じき道を取らしめ給ひしも、この出家の道が到底一切の民衆に行き亘らしめ得るものに非ざるを知り、茲に在家人の進むべき他の一道あることを教

へ給へり。在家人の道とは先づ出家の如く家を捨てゝ欲望斷滅の道を取るに及ばず、その戒に於て比丘の二百五十戒の如く煩はしからず、只八戒を布薩の日に守れば足れり。行に於ても三十七道分の多きを行せず又必ずしも禪定を修するに及ばず、散心の儘に佛陀を信じ、三寳に歸依し廣く布施する也。大名(Mahānāma)佛陀に「優婆塞とは何ぞや」と問ふ。佛陀は「歸依三寳者是也」と答へ給ふ。更に「優婆塞の信とは何ぞや」と問ふ。「如來の菩提を信ずること也」と答へ給ひぬ。

信は同一の信なれざもこの信が比丘に顯はれ在家に顯はるゝに從つ てその色彩を異にし來る。比丘にどりては信佛はその道行の發足なれ ば、その信は理智的相對的にして、梵行修道の力となり、在家の信者 に取りては信が一切なれば、その信は情熱的絶待的にして信仰の對象 に對して自然に超人的資格を與ふ。即ち比丘の信は智が主にして信が 從なる傾あり。佛陀嘗て舍利弗に「汝は四諦に就いて佛陀を信ずるや」 と宣ふに、含利弗「四諦に就いては我れ之を明了に知るが故に、佛陀を 信ずるに及ばず、知らず證らざれば信ぜん、されご我れは知り證れり」 と答へたり。 又巴利增一阿含 vi. 55 には「了解(Pativedha) は信よりも 高し奪し」と説けり。之れ後世倶舍論に於て、信を大善地法の一とし その義を澄淨さし、心を澄淨ならしむる精神作用なりと、信を比較的 輕く見るに至りし所以なりとす。然るに在家人の信は、信佛がその生 活の唯一の規範となり、生命となるもの故に、その信は著しく絕對的 色彩を帶び來る。先に出せし末利夫人が、「佛陀に於て真實なることは 我れに於ても常に眞實なり」と言ひし心情は、親鸞聖人の「法然上人に すかさせまひらせて、地獄に墮ちたりさも後悔せずといふの信を想起 せしむ。波斯匿王、ブラフマーユ婆羅門等の佛陀に對する不壌の信が 殆んご狂熱的に燃え上れるが如きも、在家信者の信の特殊性を思はし む。これ在家人に取りては、佛陀は單なる先覺者に非ずして、自己救 濟主たるの意義を有し、信は先覺者に對するの信に非ずして、自己效 濟主に對する信となればなり。かくてその信仰は救濟を約束とする他 力教的意義を含み來るなり。

この信仰の意義の絕對化と相並んで、他力教を生ずるに力ありし他の有力なる思想あり、即ち當時の生天の思想なり。三十三天、夜摩天、

兜率天、化樂天、他化自在天、梵天は當時一般の民衆が生れんと願ひ し善趣にして、佛陀も亦一般信者の目標として之を許し給へり。但し、 此等の諸天は猶三界中にあるが故に無常を免かれず、生死の輪圍の境 を越へず。故に現在に涅槃に入り了る者には全く要なき世界なれざも、 現生に涅槃を體現し得ざる者が、暫らく天界に生を受けて順次生の解 脱を得んとするは自然の事なり。佛陀は大名 (Mahānāma) に「病床の 人に說法する時、世の恩愛を斷じ、生天を勸むるを第一とし、己身の 離脱を第二とすべきを教へ、進んで梵天界より心を解脱し、自身の滅 に心を運ぶ人は優婆塞と雖も、比丘の得達者と區別なし」と說き給へ り。かくの如く、生天は佛教の本義には非ざれても、人心の深きに根 ざせるものなるか故に、釋尊當時には有力なる民間信仰として行はれ、 多くの優婆塞優婆夷の宗教たりし也。斯くして前出の在家人の信內容 はこの生天思想と相結び、佛陀入滅後、佛陀の法身觀の發達と共に盆 々他力教的意義を强め來り、一方彌勒佛の 信仰と 共にその 住處兜率 に生天せんとの信仰起り、他方阿彌陀佛の信仰と共に、界外の極樂 (Sukhāvatī) 往生を念願するに至れり。彌勒の兜率上生と、阿彌陀佛 の極樂往生とは、爾來最も勢力ある他力淨土教となりて、支那を經て 日本に傳はるに至れり。

斯くの如く、比丘は自行を以て解脱し、在家人は信佛の易行に依つて救濟せらる。故に後世龍樹菩薩は二道判を以て佛教を大判し、一は捨家、拾妻子の丈夫士幹の道にして、他は不能捨家、不能捨妻子の停弱怯劣の凡夫の道なりとせしなり。

我等は在家宗教の完成者を、親鸞聖人に認む。釋奪にありては、比 丘と在家人との區劃餘りに明白にして、その宗教に於ても、道徳に於 ても二元的二重的たるを免かれず、而して此の僧俗差別の二元的宗教 二重的道徳は遠く流れて、佛教史二千五百年間、二つの平行線の如く 相合致せずして來りしが、親鸞聖人に至りて、比丘も人間本然の制約 を破らずして、在家の位置に下り、僧俗の別なき宗教が完成せられ、 宗教本來の最も普遍的たるべき約束が果成せられたるなり。我等はこ の意味に於て親鸞聖人を佛教の完成者と認むるものなれざも、今は此 點迄論議する必要なきを以て之を略す。

最後に吾人は茲に只一言付け加へんとするものあり。そは、後世の 秘密佛教も亦優婆塞優婆夷の信仰にその萠芽の一を有することなり。 先きにも云ふが如く、佛陀の教説はそれ自身に於ては秘密晦冥の臭な く、最も合理的にして、修道者が各々自を燈明とし、自らを歸依とし その智見を研いてその行為を清淨にし、現在の禍福は勿論、未來世の 為の善根功徳も問題とするものに非ざりしが、在家の信者に取りては、 斯くの如き第一義的の宗教生活は餘りに高く、現實の苦樂の生活は當 面の問題として差し迫れる力を持てるよりして、彼等は、佛陀及びそ の教説の力に依りて災禍を離れん事を願へり。この願求のこゝろに、佛 陀を神秘化し、教説を靈異化し、阿闥婆吠陀以來の攘災招福の明咒の 思想さ相結んで、秘密佛教の端を發するに至れり。原始經典中、長阿 含第二〇經の大會經 (Mahāsamaya Sutta)、同じく長阿含第三二經の阿 吒那智經 (Ātānatiya Sutta)及び律部の蛇咬說咒 (Vinaya Cūlavagga V. 6)、雑阿含 (XI. 1.3) の幢頭明護 (Dhajaggam paritta) 等の神明の守 護、攘災招福の思想はこの秘密佛教の母胎とも稱すべきものにして、 後世編纂されし明護集(Paritta)中のものと共に、當時一般の在家信者 の信仰の一部を形成しゐたるものとす。而して漸次に秘密晦冥の度を 増し、後世婆羅門教等の影響を受けて、秘密佛教を生するに至れるな 90

#### 比丘尼八敬戒

- 一。百夏の比丘尼も初受戒の比丘を拜すべし。
- 二。比丘に從ひて三月の安居をなすべし。
- 三。半月毎に比丘僧伽に,布薩の日と比丘より教誨を受くる時を尋ねべし。
- 四。夏終りて、比丘及比丘尼兩教團の前にて自恋をなすべし。
- 五。重罪を犯し,摩那埵を受くる者は,之を兩教 團より受くべし。
- 六。二年六法(不殺畜生,不盗錢,不摩觸,不小妄語, 不非時食,不飲酒)を修し,然る後兩僧伽より,授 具足戒の許可を受くべし。
- 七。いかなる事ありとも比丘を誇る可からず。八。比丘の教誨を受くべく,比丘を教誨すべからず。

起五

苦 過園古爾 有此 諸 時 正如世 行 來 尊 告諸 說 無 法調 所 比 四 諦。我 覺 是 彼 正 丘觀 如此來正 發 謂 露 無 行 四 所 說 聖 **廣示此** 著法源 丘所 正 四 攝

(1) 中阿含第七(昃五•41-43)

同本巴利中阿含第一四一經 (Vol. III. pp. 248-252)

或時世尊はベナレスの仙人住所鹿野苑 (Isipatana Migad ya) に在した。世尊は「比丘等 よ」さ弟子達を呼びかけ、比丘等は「世尊よ」さ御答申し上げた。世尊は宜ふやう。「比丘等 よ、如來應供正等覺者はベナレスの仙人住所鹿野苑に於て、未だ嘗て沙門婆羅門惡魔梵天 に依つて如何なる世界にも轉ぜられたることなき無上の法輪を轉じた。即ち四眞諦は示さ れ武かれ知らされ建立され開かれ顕はされ明かにせられたのである。

四眞諦さは何ぞや、苦聖諦さ苦集聖諦さ苦滅諦さ苦滅道諦さである。比丘等よこの四眞 諦が、ペナレスの仙人住所鹿野苑に於て、如來應供正等覺者に依つて轉ぜられたる無上法 輪である。

比丘等よ、含利弗さ目犍連に事へ、之を崇めよ、彼等は賢者にして梵行を行する者の攝 受者である。比丘等よ、含利弗は喩へば母の如く、日犍連は喩へば養母の如し。含利弗は 豫流果を育て、目犍連は無上果に至らしむ。比丘等よ、舍利弗は、四眞諦を廣く示し試き 開き顯はし明かにすることの出來るものである」と。世尊は斯く宣うて座を立ち、如來の室 に入り給うた。

世尊座を去り給うて間もなく、含利弗は衆を顧みて、「比丘等よ、友よ」を呼び掛けた。 比丘等も亦「友よ」の語を以て之に應じた。含利弗は云ふやう。「友よ、如來應供正等質者 は、ベナレスの仙人住所鹿野苑に於て、未だ甞て沙門婆羅門惡魔梵天に依つて、如何なる 世界に於ても轉ぜられたることなき無上の法輪を轉じ給うた。即ち四眞諦は示され説かれ 建立され、開かれ類はされ明かにせられたのである。

友よ、苦聖諦さは何であるか。生も苦、老も苦、死も苦、憂悲苦惱絶望も苦である。欲 するものを得ざるも苦である。略して日へば五取蘊は苦である。

友よ、生さは何ぞや、それぞれの衆生のそれぞれの衆生の類に生れ、生れ落ち、顕はれ 興り(五)蘊顯現し、(六)處の獲得を云ふのである。

友よ、老さは何ぞや、それぞれの衆生のそれぞれの衆生の類に於て、老い、老い腐ち、 商落ち髪白く、薔縮まり、諸根老譲することである。 友よ、死さは何ぞや、それぞれの衆生のそれぞれの衆生の類よりかくれ没し、破壞、際 没、死喪、五薀分散、支體の地築をいふのである。 友よ、憂さは何ぞやo 或る種の災患に遇ひ、或る種の苦法に遇ひ、憂ひ悲しみ、内心痛 み憂ふるないふのである。

友よ、悲さは何ぞや、或る種の災患に遇ひ、或る種の苦法に觸れ、嘆き悲しみ、愁傷し 哀哭してゐることである。

友よ、苦さは何ぞや、身體の苦しみ、身體の樂しからざること、身體が觸れて生じたる 苦不樂の經驗である。

友よ、惱さは何ぞやo 心の苦しみ、心の樂しからざること、心が騰れて生じたる苦不樂 の經驗である。

逼覺心壯熱煩惱憂感受逼受覺遍覺身心壯熱煩惱憂

受覺受覺遍覺心受苦受覺受覺遍覺身心受苦受覺受覺遍 受逼受覺逼覺身心壯熱煩惱憂感受逼受覺逼覺諸賢說老受逼受覺過覺過身心熱受逼受覺逼覺身壯熱煩惱憂感受逼 ,肌縮皮緩皺如麻子諸根毀熟顏色醜惡是名為老諸賢 者謂彼衆生彼々衆生種類彼為悉老頭白齒落盛壯日

爲病諸賢病苦者謂衆生病經溢赤痰壯熱枯槁痔瘻下 鼻痛面痛唇痛齒痛舌痛鹼痛咽痛 痢、若有"如是此餘種 時身受苦受遍受 覺遍覺心受 病心從。更

『賢死苦者謂衆生死時身受。苦受遍受覺遍覺心受。苦受遍受覺過覺,必然實質不者謂彼衆生彼彼衆生種類命終無常死喪散滅壽盡破。『遍覺諸賢說病苦。者因此故說。 衆生彼彼衆生種類命終無常死喪散滅壽盡破

友よ、絶望さば何ぞや、或る種の災患に遇ひ、或る種の苦惱に觸れて、心挫け望みた失 友よ、欲するものを得ざる苦しみさは何ぞや。身生法にして、生れざらんこさ、生の來 らざることを願ふは欲するものを得ざる苦しみである。同様に身老法、病法、死法、憂悲

友よ、略して云へば五取蘊に苦なりさは何ぞや。 即ち色取蘊、受取蘊、 想取蘊、 行取

(1) Amanāpasamyoga dukkha 憎み嫌ふものさーつになる苦しみ。

(2) Manāpavippayoga dukkha 愛するものき別るゝ苦しみ。Vinaya Mahāvagga に出づっ 上七七頁を見よ。

うた狀態である。 苦悩絶望の法にして、老、病、死、憂悲苦惱絶望のあらざらんこさ、來らざらんこさな類 ふは、欲するものを得ざる苦しみである。 蘊、識取蘊、これが略して五取蘊は苦なりさ日はるゝのである。

因此故說。 熱受逼受覺逼覺心熱受逼受覺逼覺身 遍覺心壯熱煩惱憂感受遍受覺遍覺身心壯熱煩惱憂 一有攝和習一共合為苦是名過僧會諸賢怨惟會苦者謂 如是外處更樂覺想思愛亦復如是諸賢 賢怨惟會者謂、衆生實有內六處不愛、眼處耳鼻舌身意 逼覺心受苦受逼受覺逼覺身心受苦受逼受覺遍覺,諸 心熱受逼受覺 衆 生實有六界

不塌不習不和 遍覺,諸賢說愛別離苦者因此故說。 火風空識界、彼異分散不過相應別離不會不疑不習不和 苦者謂衆生別離時身受苦受逼受覺遍覺心受苦受逼 愛別離苦者謂衆生質有內六處愛、眼處耳鼻舌身意處、 合為苦如是外處更樂覺想思愛亦復

法不、離憂感法、欲、得、命我不愛感者此亦不可以欲而得、諸 因諸賢謂、衆生生法不難生法、欲得分,我而不生者此實不

友よ、苦集聖諦さは何ぞや。喜さ貪さを伴ひ、其處此處に滿足を求め(そしてその結果さして)未來の新しい生存を招くさころの渴愛卽ち、欲愛、有愛、勝有愛、これを苦集 聖諦さいふのである。

不可愛念者欲得轉是分可愛念此亦不可以欲而得諸賢衆生 得諸賢衆生實生樂而可愛念若我生樂可愛念者欲得命是 以欲而得諸賢衆生實生思想而不可樂不可愛念彼作是 苦,者因,此故說,諸賢說,略五盛陰苦,者此說,何因,謂色盛 質有一愛內六處一眼處耳鼻舌身意處、於中若有愛有人順有 顛倒真諦審實合如是添聖所有聖所說。聖所見聖所了 陰苦,者因此故說諸賢過去時是苦聖諦未來現在時是 我生思想可愛念者欲得冷是常恒久住不變易法此亦

知我如是知此法如是見如是了如是視如是覺是謂愛習苦 著者是名為習彼知此愛習苦習聖話如是外處更樂覺想 弟子知我如是知此法如是見如是了如是視如是覺是 知耶若有愛妻子奴婢給使眷屬田地屋宅店肆出息財 六界地界水火風空識界於中若有愛有風 有染有著者

何正語、謂聖弟子除。口四妙行諸餘

脫不。染不,著斷拾吐盡無欲滅止沒者是名苦滅。諸賢多聞聖弟子知、 眷屬田地屋宅店肆 名苦滅彼知是愛滅苦滅聖諦。 名。苦滅。諸賢多聞聖弟子知、我如是知此法」如是見 心解脫時於中擇、通擇次擇、擇法視遍視觀察明達是名正見、 處更樂覺想思愛亦復如是諸賢衆生實有愛六界地界水 滅念道是道時、或觀本所作」或學念諸行或見諸行災患或 是苦時習是習滅是滅念前是追時、或觀本所 然彼若解脫不。染不著斷拾吐盡無欲滅止沒者是名苦滅 "如是知之云何知耶若有不愛妻子奴婢給使眷屬田地 如是覺是謂一愛滅苦滅聖諦。如是知之云何知耶若 出息財物不為所作業後若解脫不染不著斷 命正方便正念正定諸賢云何正見謂聖 脱時於中心伺逼伺

友よ、苦減聖諦さは何ぞや。その渴愛が残りなく滅び、廢捨、除却され、解脱し、欲の 無くなつたこさである。

友よ、苦滅道聖諦さは何ぞや、これは八聖道である。即ち正見、正思、正語、正業、正 命、正精進、正念、正定である。

友よ、正見さは何ぞや。 苦の智、 苦集の智、 苦滅の智、 苦滅道の智を有することであ る。

友よ、正思さは何ぞや。遠離思惟、無瞑思惟、無害思惟がこれである。

友よ、正語さは何ぞや。妄語を遠離し、離間語を遠離し、綺語を遠離するこさである。 友よ、正業さは何ぞや。殺生を遠離し、不與取を遠離し、邪淫を遠離するこさである。 法人大八

諦審實 諸賢過去時是苦 技術 正方 者舍利子所說 合加是諦理 律陀 在一安靜處一燕 道聖諦、未 云

友よ、正命さは何ぞや。聖弟子が邪命食を發して、正しき生活法に依つて生活すること である。

友よ、正精進さは何ぞや。未だ生せざる惡不善の法を生せざらしめんさ欲し勉め勵み心を堅めて居、既に生じたる惡不善の法を廢捨せんさ欲し勉め勵み心を堅めて居、未だ生せざる善法を生せしめんさ欲し勉め勵み心を堅めて居、既に生じたる善法を指續し增長し圓満せしめんさ欲し勉め勵み心を堅めて居るこさである。

友よ、正念さは何であるか。熱心に正心に正念に身を觀じて住し、貪欲さそうしてそれから起る惱さを滅ぼし、熱心に正心に正念に受、心、法を觀じて住し貪欲さそうしてそれから起る惱さを滅ぼすこさである。

友よ、正定さは何であるか。欲を離れ、惡不善の法を離れ、有覺有觀離生喜樂の第一禪 に入りて住し、……第二禪……第三禪……第四禪に入って住するこさである。

友よ、如來應供正等覺者は、ペナレスの仙人住所鹿野苑に於て、未だ甞て沙門婆羅門惡 魔梵天に依つて、如何なる世界にも轉ぜられたる事なき無上の法輪を轉じ給うた。即ちこ の四眞諦が示され説かれ知らされ建立され願はされ明かにせられたのである。

#### (1) 中阿含卷一八(昃五·101-102)

同本、巴利将阿含八の部三〇 (Vol. IV. p.p. 228 foll.)

或時世尊跋伽のスンスマーラ山のアエーサカラー林に在した。其の時尊者阿那律 (Anuruddha)はチェーテのパーチナワムサ林に住し、午後の禪定に於てこの様に考へてわた。「この法は少欲の法にして大欲の法に非ず、知足の法にして不知足の法にあらず、遠離の法にして聚會の法に非ず。精進の法にして懶惰の法に非ず。住正念の法にして妄念の法に非ず。寂靜の法にして喧噪の法に非ず。有智者の法にして無智者の法に非ず」さ。

時に世尊は阿那律の心中の考を知り、肚土が腕を伸し屈めする程の時を以て、アエーサカラー林に没して、バーチナワムサ林の阿那律の前に顧はれ、設けの座について、阿那律に宣うた。

如王王 住止行阿那律 如王王臣有好屋 四 時 陀口、善 若欲著衣 成就 若 不難得者 隨 無 者 無 得 念

「善い哉善い哉、阿那律よ。汝は此の法は少欲の法にして大欲の法に非ず、知足の法に して不知足の法に非す、遠離の法にして、緊脅の法に非す、特進の法にして、懶惰の法に非 ず、住正念の法にして妄念の法に非ず、寂静の法にして喧噪の法に非ず、有智者の法にし て無智者の法に非すさ大人の覺を念じて居た。阿那律よ次で、この第八の大人覺即ち、こ の法は戯論を樂しまざるもの、法にして戯論を樂しむもの、法に 非ずさ念ぜよ。 阿那律 よ、汝はこの八大人覺を念する限り離欲離不善法、有覺有觀離生喜樂の第一禪に入つて住す るを期待し得る。第二禪第三禪第四禪に入って住するを期待し得る。阿那律よ又汝はこの 八大人覺を念じ、此等四禪の心勝れたる現法樂住へ困難なしに欲する儘に入りうる限り、 喩へば家主又は家主の子がいろ々々の色の衣を衣服の箱に一杯に持つて心足るが如く、足 るを知って住し、樂しく撓まず安かに涅槃に向ふ汝には糞儲衣も心足る料であらう。又喩 へは家主又は家主の子が、浄白の一粒撰りの特白米に数多の菜を付けた食事を以て事足る が如く、足るを知つて住し、樂しく撓まず安らかに涅槃に向ふ汝には行乞に依つて得たる團 食も事足るべし。又喩へは家主又は家主の子が、善く内外を塗り堅め風を防ぎ、戸には善 く門して閉ぢ、窓は善く塞ぎたる層凄に住して心足るが如く、足るを知つて住し、樂しく 撓まず安らかに涅槃に向ふ汝には樹下の座も心足る料である。又喩へば、家主又は家主の子 に、長い房のついた毛布を布き、白色の毛布を布き、カダリー種の羊の毛にて織ったクツ ションを置き、最上の上敷を掛け、兩端赤色の枕ある腹床にて心足るが如く、足るを知つ て住し、樂しく撓まず安らかに涅槃に向ふ汝には草を敷きつめた床も心足る料であり、又喩 へば、家主又は家主の子に、種々の薬即ち生蘇、酪、油、蜜、糖蜜があるが如く、足るた 知って住し、樂しく撓まず安らかに涅槃に向ふ汝には腐尿薬にて事足るであらう。此れに依 って、阿那律よ、汝は來るべき安居にも、このチェーテのパーチーナワムサ林に住するが よからう」さっ

「世尊よ、かしこまりました」さ阿那律は世尊に御答へ申し上げた。

かくて世等は肚土の腕を伸し屈めするが如き僅かの時にて、パーチーナアムサ林より没してアエーサカラ林に顕はれ、設けの座に就いて、比丘等に語り給うた。「比丘等よ、私は今八大人覺を汝等の為に説くであらう。善く聽いて之を思念せよ。比丘等よ、八大人覺さば何であるか。比丘等よ、この法は少欲の法にして大欲の法に非ず、知足の法にして不知足の法に非ず、遠離の法にして聚會の法に非ず、精進の法にして懶惰の法に非ず、住正念の法にして妄念の法に非ず、寂靜の法にして喧噪の法に非ず、有智者の法にして無智者の法に北ず、戯論を樂しまざる者の法にして戯論を樂しむ者の法に非すさいふこさである。

昧三三

法樂 陀 法而

少欲の法にして大欲の法に非ずさは如何なる義かさいふに、茲に比丘あり少欲にして、 我は少欲なりさ知られんさ欲せず、知足にして、我は知足なりさ知られんさ欲せず、遠離 にして、我は遠離を築しむさ知られんさ欲せず、乃至戯論を築しまずして、我は戯論を築 しまずさ知られんさ欲しない。比丘等よ、此を少欲の法にして大欲の法に非ずさいふので ある。知足の法にして不知足の法に非ずさいふは、如何なる種類のものでも得られた衣、 食、住、薬にて満足するたいふのである。遠離の法にして聚會の法に非すさいふは、遠離 た樂しむ比丘の處へ、比丘比丘尼優婆塞優婆夷、王又は王の大臣外道外道の弟子等來るに 比丘即ち遠離に傾き遠離に向ひ遠離に留まり出離を樂しむ心にて眞實に皷舞する話のみを するこさである。特進の法にして、不精進の法に非ずさは、茲に比丘が悪不善の法を廢捨 し、善法を發得する爲に精進し堅忍不援に勤めて善法に對する責任を捨てないこさであ る。住正念の法にして妄念の法に非ずさは、茲に比丘が正念を持し、最上の記憶にて遠き 以前の言語行爲を記憶想起するこさである。寂靜の法にして喧噪の法に非すさは初禪乃至 四禪に入つて住することである。有智者の法にして無智者の法に非ずさは茲に比丘智慧あ りて法の興發に就いて熟知し苦滅道の事に貫き刺す聖智あるないふのである。戯論を樂し まざるもの、法こして戯論を樂しむもの、法に非ずさは、其の心、戯論を無くするこさに 向ひ、その戯論の経滅に心靜まり住し解脱するこさであるさ。

斯くて阿那律はそのに居たパーチーナワムサ林に過し、獨り遠離し不放逸に不屈不撓に 住して間もなく良家の子が家を出て、沙門さなれるその目的の無上の梵行を成就して…… 阿羅漢さなつた。應果を得て後、阿那律は次の偈を歌うた。

世に上なき佛は我がおもひを知りて 意成の身もて神通に依り我が前に顯はれ 我がおもひの上なるを説き 戯論の樂しむ可からざるを示し給ひぬ。 我はその法を知りてその教を樂しみて住せしかば 三明は達せられ佛の数け、成し遂げられぬ。

## (1) 增一阿含卷六(昃一•69)

同本巴利增一阿含三の部一六三 (Vol. I. P. 299)

比丘等よ、貪欲を知り破壞し破却し滅盡し離脱する為には三法を修習せればならぬ。三 法さは空定、無想定、無順定である。

比丘等よ、順志、恩宛、忿、恨、覆、自尊、嫉、慳、蹈、誑、魯、喧噪、慢、增上慢、 憍、放逸を知り、此等を破壞し破却し滅盡し離脱する為にはこの三法を修めればならぬ。 坐已將,五百

昧,故流浪生死,觀察諸法,已便 者之念以起世間之想便受性死 作是念紙有空三昧者便浪流生 昧王三昧者空三昧 面一坐。爾時佛告一舍 時佛在釋 是也、是故 間遊化漸 衆 舍 自

### (1) 增一阿含卷四一(昃三•22)

同本、巴利中阿含第一五一經 (Vol. III. p. 293.)

或時世尊は王舍城の養栗鼠竹園に在した。時に長老舍利弗は夕暮禪定より立つて世尊の 御許に近づき、醴をなして一面に座した。世尊は舍利弗に宣ふやう。「舍利弗よ汝の諸根は 清淨にして、 間の色が輝き如何にも清く静かに見いる。 含利弗よ汝は今日多く如何なる 住に住したのであるか」。「世尊、今日私は多く空性の住に住しました」。「善い哉善い哉舍 利弗よ、汝は今日多く大人の住に住した。含利弗よ、空性は實に大人の住である。それ故 に含利弗よ、もし比丘にして空性の住に住せんさ望まばこの様に思ひ運らさればならわ。 「私は道を歩いて村に入り、其處に乞行し更に道に依つて乞行より歸つた。其の往還に於 て限所識の境即ち色に於て、耳所識の境即ち撃に於て……意所識の境即ち法に於て、私 に欲、貪、瞋、痴の心の所礙があつたであらうか」さ。斯く考へ來つて若しあつたさ知ら ばその惡不善の法を廢捨する為に勤めればならぬ。若しなかつたさ知れば、その比丘は喜 さ樂さを以て日夜善法を學ぶこさを續げればならぬ。

又舍利弗よ、その比丘はこの様に考へればならぬ。 私の五欲は廢せられたるか。 五蓋は 除かれたるか、五取蘊は知られたるか、四念住、四正勤、四神足、五根、五力、七菩提 分、八正道、及び止さ觀さは修められたるか、明さ解脱さは實證せられたるか」さ。含利 弗よ、斯く考へ來つて、未だ五欲さ五蓋は除かれず、五取蘊は知られず、四念住乃至止觀 は修められず、明さ解脱さは實證せられぬならば、比丘はその廢捨のため知了のため修習 のため實證のために勤めればならぬ。又既に五欲さ五蓋は除かれ五取蘊は知られ、四念住 乃至止觀は修められ、明さ解脱さは實證せられたりさ知らば、その比丘は喜さ樂さを以て 日夜善法を學ぶこさを續げればなられる

舎利弗よ、遠き過去の如何なる沙門婆羅門も施食を淨めたるものは、斯くの如く思念し 思考して施食の淨めをした。又遠き未來の如何なる沙門婆羅門も施食を淨めんさするもの は、皆斯くの如く思念し思考して施食の浄めをなすであらう。又現在の如何なる沙門婆羅 門も施食を浮むるものは、皆斯くの如く思念し思考して施食の清めをする。それ故に含利 弗よ、汝等皆斯くの如く學ばればならぬ。「思念し思考して施食を淨むべし」で。汝等皆斯· くの如く學ばればなられ。

#### (2) 增一阿含卷四一(昃三•20)

同本、巴利中阿含第六七經 (Vol. I. p.p. 456-462)

或時世尊はチャートウマ村のアーマラキー林に在した。其時含利弗さ目犍連は約五百の 比丘を率へて、世尊を見奉らんが為にチャートウマ村に到着した。 到來の比丘さ在住の比 丘さ挨拶を交し、座具を整へ、衣鉢を片づけるので騒がしい音を立て、ぬた。世尊は阿難 を呼び何故に漁夫達が魚を奪ひ合ふ時の様な大聲を發してゐるのかさ尋れ、阿難より所以 を聞き比丘筝を呼ばしめ給うた。

往至 舍 弗 百 所頭 諸 從 丘 恐 願 能 世 誨

諸

留

尊

有

面

顏

比丘等は世尊の召に世尊の御許へ行き、御奪れに依り騒がしかったわけを申し上げた。 世尊は命じ給うた。「比丘等よ、去れ、私は汝等を退ける。私の近くで住むこさはならわ」 さっ「世尊、かしこまりました」さ御答して比丘等は座を立ち、世尊を禮し右続し、衣鉢を 取つてその場を立ち去った。

其時、チャートウマ村の釋種等は會議の為に公會堂に集まつて居たが、比丘等が遠くより來るを見て近づいて、「何處へ行くのか」と尋れ、世尊に退けられた事を聞いて、比丘等にこの様に日つたのそれでは暫らく茲に待つてゐて下さい。私達の力で世尊をなだめ申す事が出來るかも知れぬから」さ。比丘等はこれを承知した。そこで釋種等は世尊の御許に近づき醴をなし一面に座して左の様に申上げた。「世尊、比丘僧伽を御許し下さい。迎へて下さい。以前世尊が僧伽を護持し給うた如く今も僧伽を護持して下さい。この僧伽の中には新らしく出家し、この法さ律に歸して間のないものもあります。彼等にして若し世尊を見奉る事が出來ないならば、或は心變り、退轉するかも知れませぬ。世尊喩へば若い種子が水を得ない為に枯れて行く樣に、又若い犢が母牛を見る事が出來ない為に衰るへて行く樣に、彼等も世尊を見奉る事が出來ない為に、或は心變り退轉するかも知れませぬ。それ故に世尊、彼等僧伽を許し迎へて下さい。以前の樣に僧伽を護持して下さい」。

梵天サハンパテも、世尊の御心を知り、肚士が腕を伸べたり、屈めたりする程の早さで、梵天界より姿を没して、世尊の前に顧はれ、一肩に衣を掛け合掌して、チャートウマの釋種等さ同じい額をした。

かくてチャートウマの釋種等さ梵天サハンバテさば若い種子さ幼ない犢の喩で世尊の御見した乞ひ得たので、目犍連は衆を促して、共に再び世尊の御許に近づき世尊を禮して一面に座した。世尊は舍利弗にこの様に宣うた。「舍利弗よ、汝は私が比丘等を退けた時にざの様に考へたか」。「世尊、其時私はこの様に考へました。世尊は比丘等を退け給うた。世尊は今事なきを好み、現法樂住に専心に住し給ふのであらう。我々も今事なきを好み、現法樂住に専心に住り給ふのであらう。我々も今事なきを好み、現法樂住に専心に住するであらうさ」。「待てよ舍利弗、待てよ舍利弗、舍利弗よ汝は再びこの様な心を起してはなら知」。世尊は大で大目犍連に尋れ給うた。「目犍連、汝は私が比丘衆を退けた時にはごの様に考へたか」。「世尊、私はこの様に考へました。世尊は比丘等を退け給うた。世尊は今事なきを好み、現法樂住に専心に住し給ふであらう。私は今(世尊に代つて)舍利弗さ共に比丘等を率ゆるであらう」さ。「善い哉善い哉、目犍連、比丘等を率ゆるは我が舍利弗か若くば汝である」。

時に世尊は比丘等を呼び掛け給うた。「比丘等よ、海に出づる者は四つの恐怖を待ち設ければならぬ。四つさは何かさいふさ、波浪の恐れさ鰐魚の恐れさ渦の恐れさ、ススカ魚の恐れである。比丘等のこの法さ律さに出家したる者も又これさ同じい四つの恐れを待ち設ければならぬ。

何若行死人 自今

比丘等よ、波浪の恐れさは何であるか。比丘等よ、茲に良家の子が信ありて出家しこの様に思ふ、私は生老病死憂悲苦惱絕望に沈み、苦に敗れてゐる。恐らく彼等は私に此全苦蘊を終滅せしむる法を耽くであらうさ。然るに斯くの如く出家した彼に同梵行者が教誨し 武示する。行くには斯くの如くせればならぬ。歸るには斯くの如くせればならぬ。斯くの如く見渡さればならぬ、斯くの如く眺めればならぬ、腕を伸すには斯くせればならぬ、屈めるには斯くせればならぬ。斯くの如く僧伽梨衣を纏はればならぬさ。彼はこの様に思ふ。私は巳前家にあつた時には他に教へ示した。然るに今これら私の子か孫の様なものが私を教へればならぬ論さればならぬさ思つてゐるさ。かくて彼は腹を立て學則を捨て、還俗する。比丘等よ、波浪の恐れさは怒さ絕望の名である。

比丘等よ鰐魚の恐れさは何であるか。これも亦斯くの如く出家した彼に同梵行者が数飾し訳示する。これは食べればならぬ、これは食べてはならぬ。これは飲まればならぬ、これは飲んではならぬ。適當のものを食べればならぬ、不適當のものを食べてはならぬ。適當のものを食べればならぬ、不適當のものを食べてはならぬ。適當のものを飲んではならぬ。正しき時に食べ或は飲まればならぬ、非時に食べ或は飲んではならぬさ。彼はこの様に思ふ。私は家こあつた時食べたいものを食べ飲みたいものを飲み、食べたくなく飲みたくないものを飲食せなんだ。私の飲食に適當のもの不適當のもの、正時非時さいふ事はなかつた。今信仰ある家主達が非時に甘美な食物を送つて吳れても、私は口を閉ぢられた様にさせられてゐるさ。かくて彼は學則を捨て、還俗する。比丘等よこれが鰐魚の恐れから學則を捨て、還俗したものさ日はれる。鰐魚の恐れさは食に煩はさる、事の名である。

比丘等よ渦の恐れさは何であるか。彼は斯くの如く出家して早朝衣をつけ鉢を取り、身口意を護らず、正念に住せず、諸根を制御せずして村又は邑に乞行に入る。かくて彼は其の處で家主又は家主の子等が、五欲に圍繞せられて享樂しついあるを見て、私も家にあった時は五欲に圍繞せられて享樂してゐた、家には富があるから、富を享樂しつい功徳を積むここが出來るさ。かくて彼は學則を厭うて還俗する。比丘等よこれが渦の恐れで學則を厭うて還俗するさ日ふここである。渦の恐れさは五欲の名である。

比丘等よススカ魚の恐れさは何であるか。彼は斯くの如く出家して、早朝衣をつけ鉢を取り、身口意を守らず、正念に住せず、諸根を制御せず、村又は邑に乞行に入り、其の處にて、不仕だらの着物の着方をした婦人を見て、欲に心を捕はれ學則を厭うて還俗する。 比丘等よこれがススカ魚の恐れから學則を厭うて還俗したさ日はれる。比丘等よススカ魚の恐れざは婦人の名である。比丘等よこの法さ律さに出家したるものにこの四つの恐れが待ち設けられるのである。 語。諸 法 頗 者 於

## (1) 中阿含卷八(昃五•48)

同本巴利中阿含第一二四經 (Vol. III. p.p. 124 foll.)

或時尊者薄拘羅 (Bakkula)は王舍城の養栗鼠竹園にゐられた。其の時、尊者在俗の友人であつた無衣迦葉 (Acela-Kassapa)は、尊者の所へ行つて互に挨拶を交換し一面に座して尊者にこのやうに日つた。「薄拘羅よ、あなたは出家して何年になるか」、「出家してから八十年になる」。「薄拘羅よ、あなたはこの八十年の間に何度婦人ご交つたか」。「迦葉よ、お前は私にそのやうな問をしてはならぬ。迦葉よ、この様に問ふが宜しい。薄拘羅よあなたはこの八十年間何度欲の思を起したかさ」。

「迦葉よ、私はこの八十年間、未だ甞て欲の思を起したこさを知らない。友よ、私はこ の八十年間未だ甞て害想を起したこさを知らない。友よ、私はこの八十年間、未だ甞て欲 覺を起したこさを知らない。友よ、私はこの八十年間、未だ甞て害覺を起したこさを知ら ない。……未だ甞て在家の衣を受けたこさを知らない。……未だ甞て刄物にて衣を切 つたこさを知らない。。……未だ甞て針にて衣を縫つたこさを知らない。……未だ甞て 色にて衣を染めたこさを知らない。……未だ甞て迦稀那衣を縫ったこさを知らない。… ……未だ當て同學者の衣を縫ふ手傳をしたこさを知らない。……招待を受けたこさを知 らない。……誰か私を招待すればよいさいふ考を起したこさを知らない。……在家の 宅に入りて座し……其處に食事し……婦人の美しい姿を心に捕へたこさも知らない。 ……婦人に説法し唯の四句の偈を説いたこさも知らない。……比丘尼の住居に行って 比丘尼に法を説いたこさも知らない。……式沙摩那に法を説いたこさも沙彌に法を説い たこごも知らない。……又この八十年、私は他を出家させた事も具足戒を授けたこさ も、他に助力を與へた事も、沙彌に給事をさせた事も、……温浴室で浴みをしたこと も、……石鹼をつけて洗ったこさも、……同梵行者の身體をもみ療治した事も知らな い。又この八十年たむし程の病氣にかりつたことも知らず、ハリータキー丸程の薬を用わ たこさも知らない。 凭り掛り、横に臥つたこさも知らない。 雨期の三月を村の住居で過し たこさも知らない。友よ、私は七日まで罪の垢れた以て國の布施食を食べたが八日目に慧 明が生じたのである。

次に尊者優波堀多、阿育王に尊者薄拘羅の塔を示す、『王應に供養すべし」。王問うて日く「彼れ何の功徳かある」。答へて日く「彼れ無病第一、乃至人の為に一句の法を説かず、寂然さして言ふ所なし。王日く「一錢を以て供養せよ」諸臣王に白す。「功徳既に等し。何が故に此に一錢を供養するや」王告けて日く、「無明痴を除き智慧能く墜察すさ雖も又薄垢の名ありさ雖も、世に於て何の益あらん」。 時に彼の一錢還り來つて、王の所へ至る。衆皆この希有の事を見て尊者の小欲知足を讚す。雜阿含卷二十三(辰三.36)。 Divyāvadāna p. 396.

日有三示 現如意 足示 沒是槃是謂,尊者世我 結跏趺坐而 薄拘羅未 示現。云何如意足示視。有二 曾 者 薄

中學道已來八十年未曾憶治沙門未曾憶為的白衣說法乃

よ、私も亦この法さ律さに於て出家し具足戒を得るこさが出來るであらうか」さ。 かくて無衣迦葉は、この法さ律さに於て出家し具足戒を受けたが、間もなく遠離し不放 逸に熱心に住して、良家の子が家を捨て、出家になつた目的である無上の梵行の終極を現 法に自ら實證して、「生は盡き、梵行は成就せり、成すべき事はなし終れり、これより他 の生あるこさなし」さ知つて阿羅漢の一人さなつた。

「薄拘羅よ、私は以上の事を薄拘羅の奇蹟さし不思議さして記憶するであらう。 薄拘羅

尊者薄拘羅は他の時、上衣をさりて、住房より住房へさめぐり、尊者達よ、進めよ進かよ、私は今日入涅槃するであらうさ日つて、(涅槃に入つた)。これも尊者薄拘羅の奇蹟不思議さして我等は受持するであらう。

#### (1) 中阿含卷三五(昃五•74)

參照巴利增一阿含三の部六○ (Vol. 1. p. 170)

婆羅門よ、この神變に三種ある。神通神變 (Iddhipātihāriya) さ記心神變 (Adesanāpātihāriya) さ教誠神變 (Anus sanipātihāriya) である。

何をか神通神變さいふ。婆羅門よ、茲に人あつて、種々の神通を有し、

變神三 大學及非 意如是意質 整,占,他意亦 占 聲 不 及 念不 處亦 占,至心 觀定

一にして多さなり、多にして一さなり、或は現じ或は没し、牆を過ぎ壁を過ぎ、山た買 いて障礙なきこさ空を行くが如く、大地に出没するこさ水中の如く、水上を走つて水面を 破らざること大地を行くが如く、空中に跌座して行くこと飛鳥の如く、かの大威徳大勢力 ある月日をも、手を以て捫摸し、肉身の儘かの梵天宮までも到るさいふのが神通神變であ

何をか記心神變さいふ。婆羅門よ、茲に人あつて、前兆を見て、「汝の心はかくかく、 汝はこの様に考へてゐる。汝の考は斯くの如し」さ言ひ當てる。幾度やつても、總て言ひ 當つて間違はない。又或る人は、前兆に依らず、人、非人及び諸天の聲を聞いて、「汝の 心はかく々々、汝はこの様に考へてゐる。汝の考は斯くの如し」さ言ひ當てる。幾度やつ ても、言ひ當つて間違はない。又或る人は、前兆に依らず、人、非人及び諸天の聲を聞か ず、思つてゐる事が自然に口から洩れた語(喩へば夢の中のたわごさの如き)を聞いて、 「汝の心は斯く々々。汝はこの樣に考へてゐる。汝の考は斯くの如し」さ言ひ當てる。幾度 やつても言ひ當つて間違はない。 又或る人は 前兆に依らず、 人非人及び 諸天の夢に依ら ず、思つてゐる事が自然に口から洩れた語に依らず、覺さ觀さを離れ定に住した人の心 た、心を以て知り、「この人は今心行を集中してゐられる。この集中の次にこういふ覺を 起されるであらう」さ言ひ當てる、幾度やつても言ひ當つて間違はない。これが記心神變 である。

何をか教誡神變さ日ふ。婆羅門よ、茲に人あつてこの様に教ゆるご斯く考へよ、斯く考 へるな。かく思へよ、斯く思ふな。これを捨てよ、これを實證せよ」さ。これが教誡神變 である。

婆羅門よ、この三種の神變の中、孰れを勝れたりさ思ふか。

尊者喬答摩よ、神通神變はその神變をなす人のみその神變を享樂し、その神變をなす人 文けのものであり、幻術の如く見にます。又記心神變も、その神變ななす人のみその神變 を享樂し、その神變をなす人丈けのものであり、幻術の如く見います。 尊者喬答摩よ、私 に教誡神變がこの三神變の中で一番勝れて居るさ思ひます。

命 志毛 者 苦 愚 在犯洞盛然 積

不俱

然

#### (1) 中阿含卷一(尺五-7-9)

同本巴利增一阿含七の部六八 (Vol. IV. p.p. 98-102)

或る時、世尊は數多の比丘を連れて、喬薩羅國を遊行して居られたが、途中、或る場所で盛んに火炎を揚げて火の燃にて居るのを御覽なされた。世尊は道を外けて樹の下に座を設けさせ、その上に座って比丘等を呼び掛け給ふた。「比丘等よ、汝等はあの火炎を揚げて燃に盛る火を見るか」。「世尊、御言葉の通りであります」。

「比丘等よ、汝等は如何に思ふか。 あの炎々さ燃い盛る大火蘊 を抱いて座臥するさ、刹帝利の姫、婆羅門の娘、家主の女の軟かい 手足を抱いて座臥するさ何れか 勝れるさ思ふか」。「世尊、それは少女の軟かい手足を抱いて座臥する方が勝つてゐます。あの燃い上つてゐる火を抱くは苦惱であります」。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。破戒惡法不淨にして、その行為疑はしく、其の所行を覆ひ包み、沙門に非すして沙門さ見せ、梵行者に非すして梵行者さ見せ、内心腐敗し、欲心溢れ、價値なき者が、燃い立つ火を抱いて座臥するは、猶少女の軟膚を抱いて座臥するよりも勝つてゐる。何故なれば、前者の場合には、死ぬるか、死ぬる程の苦しみを受ける丈けで死後苦所惡趣無樂所たる地獄に墮する因さはならないが、後者の場合はその者の永劫の不利苦惱さなり、死後、苦所惡趣無樂所たる地獄に墮するからである」。

「比丘等よ、汝等は如何に思ふか。 力の强い男が丈夫な繩で、一兩方の腨を縛して、ゴスゴス と磨するさする。 皮を破り肉を破り筋を切り骨を碎き髓に至って留まるさ、富める刹帝利婆羅門家主の欺待を受ける こ何れが勝れる こ思ふか」。「世尊、それは富める刹帝利婆羅門家主の欺待を受ける方が勝って居ます。 兩腨を縛られて磨られ皮を破り肉を破り骨を碎くは苦惱であります」。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。破戒惡法不淨にして……價値なき者が、力の强い男に丈夫な繩で兩腦を縛られてゴス々々さ磨られ、皮を破り肉を破り筋を切り骨を碎き 髄に至って留まるは、猶富める刹帝利婆羅門家主の欵待を受けるよりも勝つてゐる。何故なれば、前者の場合では、死ぬるか死ぬる丈けの苦しみを受ける丈けで、その事が死後墮 獣の因さならないが、後者の場合に於ては、長劫にその者の不利さなり苦惱を招くもさいなり、死後その為に地獄に墮するからである。

雖,因,此受苦或死,然不,以是身 汝說、不分汝等 進生恩不

愚 洞 「比丘等よ、汝等は如何に考へるかっ力の强い男に磨きすました利力で弾を切られると、 富める刹帝利婆羅門家主の合掌を受けるさ何れが勝れてゐるさ思ふか」。「世尊、それは富 める刹帝利婆羅門家主の合掌を受ける方が勝つてゐます。力の强い男に磨きすました利力 で牌を切られば苦悩であります」。

「比丘等よ、汝等は如何に考へるか。 力の强い男に、赤熱した炎を吹いてゐる皺の板を身體中に卷き付けられるさ、富める刹帝利婆羅門家主の信施の衣を享けるさ何れが勝つてゐるさ思ふか」。「世尊、それは富める刹帝利婆羅門家主の信施の衣を享ける方が勝つてゐます。赤熱した炎を吹いてゐる鐵の板を身體中へ卷き付けられるは苦惱であります。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。破戒惡法不淨にして……價値なき者が、力の强い男に赤熱した炎を吹いてゐる鐵の板を身體中に卷き付けられるのは、猶、富める刹帝利婆羅門家主の信施の衣を享けるよりも勝つてゐる。何故なれば前者の場合には死ぬるか、死ぬる程の苦惱を受ける丈けで、死後墮賦の因さばならないが、後者の場合にては、永劫にその者の不利さなり苦惱の因さなり、死後地獄に墮するからである。

以者

「比丘等よ、汝等は如何に考へるか。力の强い男が炎々さ炎を吹く赤熱した鐵の火箸で、口を開いてその中へ赤熱した火鐵の玉を入れる。唇を焼き口を焼き舌を焼き、喉を焼き胸を焼き腹を焼き脇を焼いて下から出る。これさ比べて、富める刹帝利婆羅門家主の信施の食を享くるは何れが勝れるさ思ふか」。「世尊、それは富める刹帝利婆羅門家主の信施の食を享くる方が勝れてゐます。力の强い男に火鐵の火箸で口を開けられ、火鐵の玉をその口の中へ入れられるは苦惱であります」。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。破戒惡法不淨にして……價値なき者が、力の 强い男に火鐵の火箸で口を開けられ、火鐵の玉をその口の中へ入れられ、唇を焼き口を焼 き舌を焼き、喉を焼き胸を焼き脇を焼くは、猶富める刹帝利婆羅門家主の信施の食を享く るよりも勝つてゐる。何故なれば、前者の場合には死ぬるか、死ぬる程の苦しみを受ける 丈けで、死後墮獄の因さならないが、後者の場合にては、永劫にその人の不利さなり苦惱 の因さなり、死後地歌に墮するからである。

比丘等よ、汝等は如何に考ふるか。力の强い男が頭を捕へて炎の燃に立つてゐる鐵の床の上に鐵の枕をさせて臥させるさ、富める刹帝利婆羅門家主の信施の座臥具を享くるさ何れが勝れるさ思ふから「世尊、それは富める刹帝利婆羅門家主の信施の座臥具を享くる方が勝つてゐます。力の强い男に頭を捕へられて炎の燃に立つてゐる鐵の床の上に鐵の枕をして臥せられるは苦惱であります」。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。 破戒惡法不淨にして………價値なき者が、力の 强い男に頭を押へられて、炎の燃い立つてゐる 鐵の床の上に鐵の枕を して臥せられるの は、猶、富める刹帝利婆羅門家主の:信施の座臥具を享けるよりも 勝つてゐる。何故なれ ば、前者の場合には、死ぬるか、死ぬ程の苦しみを受ける丈けで、死後墮獄の因さならな いが、後者の場合では、永劫にその人の不利さなり、苦惱の因さなり、死後地獄に墮する からである。

「比丘等よ、汝等は如何に考へるか。 力の强い男が足を上に頭を下に捕へて、炎の燃や立つて鐵の釜の中へ投げ入れる。其處で水泡の如く煮に立ち、一度は浮び一度は沈み、一度は横に流れるさ、富める刹帝利婆羅門家主の信施の住房を享くるさ何れが勝れるさ思ふか」。「世尊、それは富める刹帝利婆羅門家主の信施の住房を享くる方が勝つてゐます。力の强い男に頭下足上に捕へられて、炎の燃に立つてゐる鐵の釜の中へ投げ入れられ水泡の如く煮に立ち上下するは苦惱であります」。

「比丘等よ、私は汝等に告げ知らせる。破戒惡法不淨にして……價値なき者が力の强い男に頭下足上に捕へられ炎の燃に立つてゐる鐵の釜の中へ投げ込まれ、水泡の如く煮に立ち、一度は浮び一度は沈み一度は横に流れるは、猶富める刹帝利婆羅門家主の信施の住房を享けるよりも勝つてゐる。何故なれば前者の場合に於ては、死ぬるか死ぬ程の苦しみを受ける丈けで、死後墮獄の因さならないが、後者の場合は、永劫にその人の不利さなり苦惱の因さなり、死後地獄に墜するからである。

# ゆ教を難阿子耆跋

泥 灑窓 深 法時 甚 所 行稱 愚 如 結 裟 人因是 未難 定以 太至

「比丘等よ、それ故に汝等はこの様に學ばればならぬ。我々は布施者に大利大益あり、 我々の出家も無効でなく、増上ある様に、衣食座臥具湯薬の布施を受けやうさ。 比丘等 よ、この様に學ばればなられ。比丘等よ、自身の事を考へても、不放逸に依って成し遂げ 得るに充分であり、又他の利を考へても不放逸に依つて成し遂げ得るに充分であり、又自 他の利を共に考へても、不放逸になし遂げ得るに充分である」。

世尊この教誡を説き給ふ時、約六十の比丘は口より熱血を吐き、約六十の比丘は、「世 尊、困難であります、非常に困難であります」さ云うて、學を捨て、還俗し、約六十の比 丘は依着を離れて、漏より心を解脱した。

#### 中阿含第八(昃五•47) 同本巴利上座偈註

At a later time, shortly after the Master had passed away, Vajjiputta formed an agreement with the chief Theras to preserve the Dhamma intact, and travelled with them from place to place. One day he saw the venerable Ananda, who was still a student only, surrounded by a large congregation, teaching them the Norm. And to call forth endeavour in him to reach the higher Paths, he uttered this verse:

Come thou and plunge in leafy lair of trees, Suffer Nibbana in thy heart to sink! Study and dally not, thou Gotama! What doth this fingle fangle mean to thee? (119)

Hearing this and speech of others, dispelling poisonous odours, Ananda grew agitated, and most of the night walked to and fro meditating. Then, lying down on his couch, he won arahatship.

- Thera Gatha Commentary.
- Psalms of the Brethren p. 106.

日

#### (1) 中阿含卷一二(昃五·71-72)同本巴利增一阿含三の部三五 (Vol. 1. p. 138)

Death has three messengers, O priests. And what are the three? Suppose, O priests, one does evil with his body, his voice and his mind. Having done evil, he arrives after death at a punishment, a place of suffering, perdition, hell. Then, O priests, the guardians of hell seize him by the arms and they show him to Yāma, the ruler of the dead, saying, "Sire, this man did not do his duty to his friends, to his parents to the monks, or to the brahmans, nor did he honour his elders among his kinsfolk. Let your majesty inflict punishment upon him."

Then, O priests, king Yāma questions and addresses him touching the first of death's messengers. "O man! Did you not see the first of death's messengers visibly apear among men?" He replies, "Lord, I did not."

Then, O priests, king Yāma says to him, "O man! Did you not see among men a woman or a man, eighty or ninety or a hundred years of age, decrepit, crooked as the curved rafter of a gable roof, bowed down, leaning on a staff, trembling as he walked, miserable, with young long fled, broken-toothed, gray-haired and nearly bald, tottering, with wrinkled brow, and blotched with freckles?" He replies, "Lord, I did."

Then king Yāma says to him, "O man! Did not occur to you, being a person of mature intelligence and years, 'I also am subject to old age, and in no way exempt. Come now! I will act nobly with body, voice, and mind'?" He replies, "Lord, I could not, Lord, I did not think."

Then, O priests, king Yāma says to him, "O man! Through thoughtlessness you failed to act nobly with body, voice and mind. Verily, it shall be done unto you, O man, in accordance with your thoughtlessness. And it was not your mother who did this wickedness, nor was it your father, nor your brother, nor your sister, nor your friends and companions, nor your relatives and kinsfork, nor the deities, nor the monks and brahmans; but it was you yourself who did this wickedness, and you alone shall feel its consequences,"

Then, O priests, king Yāma questions and addresses him touching the second of death's messengers. "O man! Did you not see the second of death's messengers?" He replies "Lord, I did not."

Then king Yāma says to him, "O men! Did you not see among men women or men, diseased, suffering, grievously sick, rolling in their own filth, who when lying down had to be lifted up by others and had to be laid down again?" He replies, "Lord, I did."

Then king Yama questioned him how he did act after having seen the disease, and rebuked him as to his thoughtlessness as in the case of the first of death's messengers.

Then, O priests, king Yāma questions and addresses him touching the third of death's messengers. "O man! Did you not see the third of death's messengers?" He replies, "Lord, I did not."

Then king Yāma says to him, "O man! Did you not see among men a woman or a man that had been one day dead, or two days dead, or three days dead, and become swollen, black, and full of putridity?" He replies, "Lord, I did."

Then king Yama questions him how he did act after having seen the dead, and rebuked him as to his thoughtlessness as in the case of the first of death's messengers. Then, O priests, when king Yama has questioned and addressed him touching the third of death's messengers, he becomes silent.

Then, O priests, the guardians of hell inflict on him the torture called the fivefold pinion: they force a heated iron stake through his other hand; heated iron stakes through his foot, through his other foot, through the middle of his breast. There he experiences grievous, severe, sharp, and bitter pains; but he does not die so long as that wickedness is exhausted.

Then the gaurdians of hell lay him down, and hack him with axes. ......

Then the gaurdians of hell place him feet up, head down, and hack him with hat-

Then the gaurdians of hell harness him to a chariot, and they make him go forward and they make go back over ground that is blazing, flaming, and glowing. ............

Then the gaurdians of hell take him feet up, head down, and, into a heated iron kettle that is blading and flaming. There cooks and sizzles. And while he there cooks and sizzles, he goes once upwards, once downwards, and once sideways. There he experiences grievous, severe, sharp, and bitter pains; but he does not die so long as that wickedness is exhausted.

Then, O priests, the gaurdians of hell throw him into the chiefest of the hells. Now this chiefest of the hells, O priests, is

Symmetrical, and square in shape, four-gated, into parts laid off.

Of iron is its bounding wall, an iron roof doth close it in;

And of its glowing iron floor the light with dazzling brilliancy

Spreads for a hundred leagues around, and ever and for ay abides.

— Buddhism in Translations, p.p. 255-258.

經職跡象

(1) 中阿含卷三六(昃六·78-79)同本巴利中阿含第二七經(Vol. I. p.p. 175-184)

One afternoon, whilst the Blessed One was staying at Anīthapindika's Park, Jānussoņi the brahmin set out from Sivatthi in a white-canopied chariot, and seeing Pilotika the Pilgrim coming along in the distance, he hailed him, saying: 'Ho there, honoured Vacchiyana, whence come you at such an hour of the day?' 'Why sir, I am just returning from a visit to the samana Gotama.'

'And what do you think of him, honoured Vacchayana? Does samana Gotama seem possessed of wisdom; is he learned, think you?' 'Who sir am I, that I should know the extent of Samana Gotama's attainments in wisdom? He that is his peer, he only may say of what wisdom samana Gotama is possessed!'

'What high praise the honoured Vacchayana bestows upon samana Gotama!' 'Who sir, am I, that I should praise samana Gotama? Praised by the praised indeed is he, the exellent Gotama, the chief among gods and men!'

But what particular quality has the honoured Vacchayana observed in samana Gotama, that he should thus be moved to place such confidence in him?'

'Just as a capable elephant-forest ranger, entering the forest and there espying the huge footprint of an elephant, great in length and in breath, will come to the conclusion: "This elephont must be a big one," in the same way, percieving the four footprints of samana Gotama, I have come to the conclusion: "A Supremely Awakened One is the Blessed One; well proclaimed is the Truth by Blessed One; well lived is the life by the Brotherhood of the Blessed One." 'What are the four footprints?'

'Many a learned man have I seen of the warrior class, or of the priestly class or of the householder class, subtle, accomplished controversialists, able, so to say, to split hairs: of their wit, at is were, cleaving through fablics of views, and these have come to hear that samana Gotama was on his way to visit this or the other village or town. Accordingly they have framed a question for him. "We will go," they have said, "to samana Gotama and we will put this question to him. If he gives us this answer, we shall catch him this way; if he gives us that answer, we shall catch him that way;" if he gives us that answer, we shall catch him that way;" and in due cource, learning of the actual arrival of samana Gotama in such and such a place, they have gone thither with intent to encounter him. Then samana Gotama has instructed, fortified, quickened, and refreshed them with discource upon the doctrine, and thus instructed by samana Gotama, they have not even put their question to him, let alone caught him in his words, but have actually become followers of samana Gotama. And so sir, when I saw these first (warrior), second opriestly class) and third (householder) footprints of samana Gotama, I came to the conclusion: "A Supremely Awakened One is the Blessed One;

第

跡喻」善作』具

便至。彼所見此尊已尚不敢 信此尊如來所 生聞梵志語曰、婆蹉汝大供養 時彼生聞梵志聞此義已即 說法善如來 如是至二 切 趣、梵 間 乘往詣 亦 應。供 所 林 書 給 句

得如此

well proclaimed is the Truth by the Blessed One; well lived is the life by the Brotherhood of the Blessed One."

'I have also seen many learned ascetics, suttle, acute debaters, splitters of hairs, so to speak, who lived, one might say, to cut to pieces systems of thought with their skill and knowledge, and coming to hear that samana Gotama was on his way to a certain village or town, they have drawn up a query to put to him, such that if he answered it thus, they would trip him up thus, and if he answered it so, they would trip him up so. They have gone to samana Gotama at the place whither he had come, but samana Gotama has so instructed ..... refreshed them with discourse upon the doctrine, that they have not even asked him their question, let alone tripped him up in his reply, but have actually entreated him that he might accept them as his disciples, henceforth under him to follow the homeless life, and they have recieved ordination at the hands of samana Gotama. Having become his disciples and living apart in earnest and resolute effort, in no long time they have realised and known for themselves, even in their present lifetime, that supreme goal of the Holy Life for the sake which young men of family go forth from home to homelessness, and they have said to themselves: "Truly we had lost our reason; truly we have regained our reason! Before we were no samanas, yet we thought ourselves to be samanas. Before we were not holy ones, nor delivered ones, yet we regarded ourselves as holy ones and delivered ones. But now are we samanas indeed; holy ones, delivered ones indeed!" And seeing this the fourth footprint of samana Gotama, I came this conclusion:" A supremely Awakened One is the Blessed One; ..... Yea beholding these four footprints, this was the conclusion to which I came.'

At these words, Janussoni came down from his white-canopied chariot, and baring his right shoulder, extended his folded hands in the direction where dwelt the Blessed One and thrice repeated the joyous exclamation: 'Homage to the Holy One, the Exalted One, the Supremely Awakened one! Homage to the Holy One, the Exalted One, the Supremely Awakened One! Homage to the Holy One, the Exalted One, the Supremely Awakened One! Would that some time we might meet with the excellent Gotama and find fitting occasion to hold converse with him!'

Then Janussoni went where the Blessed One was, and greeting him with the customary compliments of friendship and civility, sat down respectfully at one side and informed the Buddha of all that passed between Pilotika and himself, then the Buddha said: 'The simile of the elephant's footprint so far is not fully borne out. Hearken and give good heed and I shall tell how the simile is fulfilled in every detail!'

Then the Buddha proceeded to speak as follows: 'Suppose, brahmin, that an elephantforest ranger upon entering the forest sees on the ground the huge footprint of an elephant, great in length and in breadth- if he is an experienced ranger he will not there and then draw the conclusion. "Verily this is a big elephant," and why not? Because, there are in the elephant forest female elephants called "Dwarfs (Vamanika) which have great feet, and this might be the footprint of one of them. And suppose that the ranger follows up the track and comes upon another footprint of an elephant, huge in length and in breadth, with the tall cane brake near by all trampled down. Still he does not immediately conclude that this indicates a huge elephant, for he knows that there are large-footed female elephants called "Black-tramplers" (uccākalikā) and this might be the footprint of one of these. Suppose that, still following up the track, he again meets with an elephant footprint of great length and breadth, with the tall cane-brake all about laid low and with marks of tusks upon it, still as an experienced ranger, he does not conclude at once that these are the tokens of a huge elephant, for in the forest are to be found large-footed female elephant called "Brake-tuskerd" (uccākaņerukā) and this might be one of their footprints. Suppose that, still pursuing the track, he again finds an elephant footprint huge in length in bleadth, with the tall brake all around crushed down and dented with tusk-marks and with the branches of trees strewn on the ground, and then catches sight of an elephant either walking or standing still or resting or lying down under the trees or out in the open, now will that elephant-forest ranger conclude: "There it is, the big elephant!"

'In the selfsame way, O brahmin, here in this world an Accomplished One makes his appearance, and having of himself know and comprehended this entire universe of gods and men with its deities and Maras and Brahmas and its race of ascetics and recluses, he imparts his knowledge to others. Both in the letter and in the spirit he expounds the truth, excellent in its origin, excellent in the middle and in the end; he makes known the holy life perfect and pure. The truth is heared by a householder or by the son of a householder or by one of some other rank in life, and, hearing it he is moved to put his faith in the Accomplished One. So believing with all his heart, refrects within

大彼有此跡即 象極大而 志 象極 有此 象,名,婆 恕 至 跡。梵志彼 極 高 已 大 彼 行 而 跡道 見一大 道 象 若 跡、 已

行不 淨除其心。彼離治生斷於治生 兩舌不破壞他不聞此語 八被於治生淨除其 有慈悲 衆所不喜 黨不稱說群黨 攝威 \_ Œ 禮 至 至 昆 舌淨 芥 罪/常 學 於不 懷畏 於妄 生淨除 不一受貨 怖 言,淨 其 家 不練束 隨時 心。彼 言」斷॥麤 其 心彼 八不。望折斗 族 言 離兩 相、 取|斷|不 言 舌 斷 言 丘 殺 者 棄。拾 安 舌

himself: "Cramped and confined is household life, a den of dust, but the life of the homeless one is as the open air of heaven! Hard is it for him who bides at home to live out, as it should be lived, the holy life in all its perfection, in all its purity! How if I shear off hair and beard, and donning yellow raiment, leave home behind and henceforth follow the houseless life?"

'And so, not long after, abandoning his few or great possession, bidding farewell to a small or large circle of kinsmen and friends, he shears off hair and beard, and garbed in yellow, goes forth from home to homelessness.

'And now, vowed to the homeless life, wholly devoted to the life, and discipline of the monk, he abstains from all taking of life, shuns taking the life of any living thing. Laying aside cudgel and sword, he is mild and merciful, kind and compassionate towards every living creature. He refrains from the taking of what has not been given him, shuns taking things ungiven. Taking only what is offered him, waiting for such gifts, he abides heart-free from all thievish intent. Refraining from unchastity, he lives the pure, the chaste life. He shuns the sexual act, the vulgar, the common! He refrains from lying, shuns the uttering of untruth. He speaks the truth, holds to the truth; staunch and trustworthy, he is no worldly deciever. He abstains from tale-bearing, shuns slanderous speech. What he hears in this quarter he does not repeat in that, so as to create trouble for people here; and vice vercer. Those at variance he brings together and those already in union he encourages. Concord pleases him, rejoices him, in concord is all his delight. He speaks words that make for concord; he refrains from harsh speech, shuns speeking roughly. Whatsoever words are blameless, pleasant to the ear, loving, heart-moving, courteous, charming and delighting all hear them, such are the words he speeks. He abstains from idle chatter, shuns unprofitable conversation. Speaking in proper season, in accordance with fact, to the purpose, in accord with doctrine, with the discipline, his words are precious treasure, full of appropriate comparisons, discriminating and to the point. He abstains from doing any injury to seeds or growing plants. He partakes of but one meal a day, eats no evening meal; he shuns eating out of proper season. He keeps away from singing, dancing and threatrical representations. He shuns using garlands, scents, urguents, ornaments, decorations, adornments. He abstains from using broad or high beds, He declines to accept gold or silver, uncooked grain or raw meat. He abstains from the possession of women or girls, slaves male or female, goats or sheep, fowls or swine, elephants, cattle, horses, mares, fields or lands. He avoids having aught to do with fetching and carring messages. He abstains from trafficking and merchandising. He has naught to do with false balances, false weight or false measures. He shuns the crooked ways of bribery, deception and fraud. He keeps aloof from making,

sense, keeps a watch upon them, brings them into subjection, and by faithful adherence

happiness within.

to this noble restraint of the senses, he enjoys glorious happiness within. "He is mindful and recollected in all his comings and goings, in looking off and looking close by, in drawing in his arms and in streching them forth, in bearing his bowl and robe, in eating and in drinking, in tasting and in swallowing, in attending to natures calls, in walking, in standing still and in sitting down; asleep or awake, speaking or keeping silence, at all times he is mindful and recollected.

murder, abduction, highway, robbery, wholesale plundering and every deed of violence.

He is contented with the robes he receives for the covering of his body and with the

food he receives for the maintenance of his life, and whersoever he goes, he takes with

him only such things as are proper and necessary. Even as the winged bird, whither-

soever it flies, bears with it only its wings, so the monk is contented with what he gets

of clothings and food and journeying, takes with him only needful requisites. By the

faithful obserbance of this noble body of precepts of right conduct he enjoys cloudless

upon the mental image thereof, takes no special note of the same. Inasmuch as the or-

gans of sense being unrestrained, occasion is thereby given for the arising of craving and

unhappiness and evil and insalutary thoughts, he practises restraint of the organs of

And having with the five organs of sense perceived their objects, he does not dwell

Strictly holding to this noble body of precepts, to this noble restraining of organs of sense, to this noble practice of recollectedness, he seeks out for himself a secluded place of abode, under a tree, in a rocky recess, in a mountain cave, in a place of tombs, in the heart of the jungle or on a heap of straw in the open fields; and having returned from his begging round and partaken of his meal, he sits down with legs crosed, body held upright, and deliverately practises recollectedness. Putting away worldly craving. he abides with thoughts free from craving; he clears his mind of craving. Putting away anger and ill-will, he abides benevolent-minded, Kindly and compassionate towards everything that lives, he clears his mind of all anger and ill-will. Putting away sloth and torpor, he dwells vigilant and alert. Wholly conscious and recollected, he clears his mind of sloth and torpor. Putting away restless brooding, he dwells in quietitude. His inward

伺 法

於意云 何 如是象跡喻善 逮頭 得 聞 志 答 日 唯 瞿 曇 如是 衆、唯 如 斷感 如是 志

thoughts quieted, he clears his mind of restless brooding. Putting away indecision, he dwells delivered from indecision. No longer questioning what things are good, he clears his mind from indecision.

'And now, having put away these five impediments,...... he attains to the first jhāna; and this is called a footprint of Tathāgata, a track of Tathāgata, a tusk-mark of Tathāgata. But the noble disciple does not come to the conclusion: "The Blessed One is a Fully-Awakened-One, the Doctrine is well proclaimed by the Blessed One; the life of the Brotherhood of the Blessed One is well lived."

'Again he attains to the second jhana; and this is called a footprint, a track, a tusk-mark of Tathagata. But still the noble disciple does not conclude: "The Blessed One is a fully-Awakened-One; ....... the life of the Brotherhood of the Buddha is well lived."

'Again he attains to the third jhana; and this is calld footprint, a track, a tusk-mark of Tathagata. I'ut still the noble disciple does not conclude: The Blessed One is fully-Awakened-One;....... The life of the Brotherhood ..... is well lived."

'Again he attains to the forth jhana; and this is called a footprint, a track, a tusk-mark of Tathagata. But still he does not conclude: "The Blessed One is a Fully-Awak ened-One;...... the life of the Brotherhood ..... is well lived."

'Again he remembers of his previous forms of existence, and, with the Heavenly Eye the pure, the Superhuman, perceives how beings depart from this world and again return to it according to their own deeds, and these are the footprints, tracks, tusk-marks of Tathägata. But he still does not conclude: "The Blessed One is a Fully-Awakened-One;... the life of the Brotherhood ....... is well lived."

'Again he turns mind to knowing the bringing to an end of the Banes, and he recognises, in their true nature, The Four Aryan Truth; and this is called a footprint, a track, a tusk-mark of Tathāgata. But still he does not conclude: "The Blessed One is a Fully Awakened-One; the life of the Brotherhood ....... is well lived."

'Again thus perceiving, thus comprehending, he frees his mind from three Asavas, and he knows: "I am delivered, life is lived out, the holy goal achieved; done all that was to do; for me there is no more life!" This, O brahmin, is called a footprint, a track, a tusk-mark of Tathagata, and with this the noble disciple come to the conclusion: "The Blessed One is a Fully-Awakened-One; the Doctrine is well proclaimed by the Blessed One; the life of the Brotherhood is well lived." With this, O brahmin, the simile of the elephant's footprint is completely borne out.'

-The First Fifty Discourses from the Collection of the Mediun Length Discourses. II. p. p. 20-32. 日始

盡

别

樂。 云 尊 近 在 所 樂 不

圍 **遶**我 先 無問 未易可能此 隨後來。時 白世 往 至

者

(1) 雜阿含經卷三八(辰四、21) 同本巴利雜阿含 I. 2. 10 (Vol I. p. 8)

The Exalted One was once staying at Rājagaha in the Tapodā Park. Now the venerable Samiddhi as the down drew near arose and went to the Hot Springs to bathe. And after his bath, he come out of the Hot Springs and stood clad in a single garment, drying his limbs.

Then a certain deva, when the night was far spent, illusminating all the Hot Springs with her effulgent beauty, come up to Samiddhi, and floating in the air, uttered these verses :---

Ne'er having had the fill thou seekest alms,

O almsman; yea, nor taking now the fill

Thou seekest alms. O almsman, take thy fill!

(Samiddhi :- ) Naught of thine 'hour' know I. Mine hour is hid,

Not manifest. Therefore I seek mine alms

Not taking first my fill, lest the hour pass me by.

Now that fairy took her stand on the earth and spoke to Samiddhi Thus: Thou art young, bhikkhu, to have left the world, and callow, black-haired and blessed with the luck of youth; thou hast not in thine early prime had the fun that belongs to natural desires. Take thy fill, bhikkhu, of human pleasures. Give not up the things of the present to pursue that which involves time.

'I, friend, have not given up the things of the present to pursue that which involves time. Nay, I have given up that which involves time to pursue the things of the present. Things involving time, Friend, as the Exalted One hath said, are the pleasures of sence, full of ill, full of anxiety; that ways lies abundant disaster. A thing of the present is this Norm, not involving time, inviting to come and see, leading onward, to be regarded by the wise as a personal experience.

Then the fairy asked to explain in detail what Samiddhi said. Samiddhi replied:

'I, friend, am a novice; I have but lately left the world, and am newly adm tted. I am not able to explain the Norm and Rule in detail. But the Exalted One, who is Aharat, fully enlightened, he is staying at Rajagaha in the Tapod. Park. Go to that Exalted One and ask him of this matter. Bear in mind that wherewith he shall answer you.'

'Not easy is it, bhikkhu, for us to appoach the Ex. Ited One, so is he surrounded by other and mighty devas. If thou, bhikkhu, wilt approach the Exalted One and ask him of this m tter, we too m y come to hear the doct ine.'

'Very well, friend,' responded Samiddhi, and he went to the Buddha, spake to the Buddha, telling him of the fairy's interview after his bathe, and said: 'If, lord, this. fairy spoke truly, she is just here, not far from us. '

言 而

面以向天子

問答具

尊、今者

世

尊

彼天

子

者

須

**臾應」至** 

'And when he had so said, that fairy said to Samiddhi: 'Ask, bhikkhu! Ask, bhikkhu, for I have won through! 'Then the Buddha addressed the fairy in verses:—

Men, 'ware alone of what is told by names,

Take up their stand on what is so expressed.

If this they have not rightly understood,

They go their ways under the yoke of death.

He who hath understood what is expressed,

Concerning him-who-speaks no fancies builds,

Nor do to such a man such things occur.

As might be laid, as faults, to his account.

'If thou knowest such a man, tell me, fairy.' 'Lord, I do not comprehend fully the matter of that which the Exalted One has stated in outline. Well for me if he would himself declare in full the matter that I may come to know it.'

The Exalted One: — Whoso doth build fancies concerning values: ——
'Equal am I, better, or worse than thou art'

Hereby he may quarrels provoke. But whoso

In all three ways holdeth his mind unshaken,
'Equal am I, or different occours not.'

'If thou knowest such a man, tell me, fairy.' 'Neither of this, lord, which the Exalted One has stated in outline, do I fully comprehend the meaning. Well for me if the Exalted One would himself declare in full the matter he has thus stated that I may come to know it.'

The Exalted One: —— He has renounced bondage to name and notion;

His mind is not set to imagine vain things;

For life in this world hath he cut all craving.

Him freed from bonds, happy, and void of longing,

Him gods and men here on this earth, or yonder,

Or in the heavens, in every sphere of being

Seeking, they seek vainly, they will not find him.

'If thou knowest such a one, fairy, tell me.' Of this, lord, that the Exalted One has stated in outline, I have come to know the meaning fully thus:

Let him commit no evil whatever

Throughout the World, in speech, or mind or body.

Dropping desires, mindfull and understanding,

Let him not work torment on self that is useless.'

— The Book of Kindred Sayings. I. p.p. 14—18

# 雨は戒子種は信

婆 羅

息

田 婆

(1) 雜阿含卷四(長二、22)同本巴利雜阿含 VII. 2. 10 (Vol. I. p. 171) The Buddha was once staying on South Hill, at Ekanāla, a brahmin village. Now on that occasion it was the time for sowing, and Farmer Bharadvaja, the brahmin, had harnessed five hundred ploughs, Then the Buddha dressed himself in the early morning

and taking bowl and robe, drew near to the ploughing operation. Now at that time Bhāradvāja's distribution of food was going on. And the Buddha come to the scene and stood at one side. Now Bharadvaja saw the Buddha standing there for arms, and thereat he said: Now I, recluse, plough and sow, and when I have plough-

ed and sown I eat. Do thou also plough and sow, and when thou have ploughed and sown, eat.

But I too, brahmin, plough and sow, and I have ploughed and sown, I eat.'

'But we see neither Master Gotama's team, nor his plough, nor his ploushare, nor his goad, nor his oxen. And yet Master Cotama says, "I too plough and sow."

Then Bhiradvaja addressed the Buddha in a verse: --

A ploughman by thine own confession thou? No ploughing can I see! The ploughman queried, tell me how to know The ploughing done by thee.

The Buddha: ---Faith is the seed, and rain the discipline. Insight for me is plough fitted with yoke, My pole is conscience and sence-mind the tie, And mindfulness my ploughshare and my goad. Guarded in action, guarded too in speech,

And temperate as to my stomach's food, I weed with truth, and my release from work

Is that fair thing of innermost desire. Energy is my burden-bearing team,

Drawing my plough toward the haven sure. Onward it goes nor ever turneth back;

And were it goes we shall weep no more. Such is the ploughing that is ploughed by me.

The fruit it bears is food ambrosial. Whose this ploughing hath accomplished, he From suffering and from sorrow is set free.

The Brahmin: 'May it please Master Gotama to eat! A ploughman is Master Gotama, yea it is for fruit ambrosial that Gotama ploughs his ploughing!'

The Buddha: -- Not mine to enjoy presents for chanting verses. Not normal this, brahmin, for minds discerning,

譜の子天 解 見

劍

Buddhas reject wages for chanting verses. True to the norm, such is their practice ever. On other grounds minister thou, O brahmin, With food and drink to a great Seer made perfect, To one from whom purged are all mental poisons, In whom is calm, peace from all fret and worry. Yea, here's the field, if for reward thou lookest.

When he had thus spoken, Bharadvaja said: 'Most excellent Master Gotoma, most excellent! ...... 'May Master Gotam : suffer me as a lay-disciple, who from this day forth as long as life endured has taken in him refuge!'

--- The Pook of the Kindred Saying, I. P.P. 216 - 219.

### 雜阿含卷三八(辰四、21)同本巴利中阿含第二三經 (vol. I. p.p. 142-145)

At one time the venerable Kumarakassapa lived in the Black Forest. And One night a certain resplendent deity, glorious to look upon, lighting up the entire forest with its radiance, approached Kumarakassapa and standing at one side thus addressed him:

'Monk this ant-hill smoketh by night and flameth by day. And the priest said: "Take thy keen implement, wise one, and dig deep!" And that wise o e took his keen implement and, digging deep, came upon a bar. "Lo, a bar, Sir!" said he. The priest said: "The bar cast aside! Take thy keen implement, wise one, and dig deep!" And the wise one took his keen implement and, digging deep, came upon a bladder. "Lo, a bl dder, Sir!" The priest said: The bladder cast aside! Take thy keen implement, wise one, dig deep!" And the wise one took his keen implement and, digging deep, came upon a fork. "Lo, a fork, Sir!" said he. The priest said: "The fork cast aside! Take thy keen implement and dig deep,' "And The wise one took his keen implement and, digging deep, came upon a casket. "Lo, a casket, Sir!" The priest said: "The casket cast aside! take thy keen implement and dig deep!" and the wise did so and came upon a tortoise. "Lo, a tortoise, Sir!" said he. The priest said: "The tortoise cast aside! take thy keen implement and dig deep!" The wise o e did so and came upon a butcher's knife. "Lo, a butcher's knife, Sir!" said he. The priest said: "The butcher's knife cast aside! take thy keen implement and dig deep!" The wise one did so and came upon a scrap of fresh. "Lo, a scrap of fresh, Sir!" The priest said: "The scrap of fresh cast aside! Take thy keen implement and dig deep!" The wise one did so and came upon a serpent. "Lo, a serpent, Sir!" said he. And the priest s id: "Let be the serpent! Dy homage to the serpent," But thou, monk, go thou to the Buddha and ask him to solve this riddle for thee; and as the Buddha shall give reply, even so do thou bear it in mind.

巨 IE. 忿 精

For, monk, whether in the heaven or upon the earth, of the train of Mara or Brahmā, or among the race of ascetics and recluses, whether gods and men, none see I capable of satisfying the mind with an answer to this riddle, saving only the Accomplished One or a disciple of the Accomplished One, or one who has learned of these.'

So spake that deity and forthwith vanished from the spot.

Then Kumīrakassapa, when the night was gone, went to the Buddha and informed him of all that has occured, and asked him to explain the meanings of ant-hill, the smoking by night, the flaming by day, the priest, the wise one, the keen implement, the digging, the bar, the bladder, the fork, the casket, the tortoise, the butcher's knife, the scrap of fresh, and the serpent.

The Euddha replied thus: 'The ant-hill, monk, repressents this body that is compounded of the Four Great Elements, begotten of a father and a mother, its growth furthered by material food, subject all to mutation and overthrow, to wasting away to dissolution, to destruction. What, for the day's doing, is considered and turned over in mind at night -- this is the smoking by night. What, considered and turned over in mind by night, is carried out by day in deed, word and thought -- this is the flaming by day. The priest, O monk, is a representation of the Buddha. The wise one typifies the onward aspiring monk. The keen implement signifies Noble Wisdom. The digging represents persevering effort. The bar is Unknowingness. "The bar cast aside." This means: "Put away Unknowningness!" "Take thy keen implement, wise one, and dig deep." The meaning of this is as said. The bladder represents wrath and desperation and the folk indecision. The casket is intended to typify the Five Hindrances of Craving, Ill-will, Dull Sloth, Restless Brooding and Dubiety. The tortoise represents the five Elements of Attachments, namely, Attachment to Body, Attachment to Sensation, Attachment to Perception, Att:chment to the Mentations, Attachment to Consciousness. The butcher's knife stand for the Five Objects of Desire: Forms, sounds, ordours, flavours, contactions, all of them desired, delightfull, precious, pleasing, conjoined with desire, provocative of lust. The scrap of fresh typifies the lust for enjoyment. But as for the serpent, O monk, that is meant for a representation of the monk in whom all Bane has come to an end. "Let be the serpent! Slay not the serpent! Do homage to the serpent!" the meaning of this is as said.'

The First Fifty Discourses I. p.p. 182 - 185.

我、云 迦 苦 變場。跋 有可貪無常。世 不心住 足 欲復不。問 苦 尊 終 跋 若 跋 迦 無 棃 常 犂.我 白 是 佛苦 耶 困 隨為說。 精跋尊苦病 尊 是 迦 所氣少富 稽 力 惱 隣 受苦。 答

(1) 雜阿含卷四七(辰四·76) 同本巴利雜阿含 XXII. 87. (Vol. III. P. P. 119-124) 世尊が王含城の竹林栗鼠養餌所に住してぬ給うた時であった。丁度その時、尊者跋迦梨 は陶工の家に住し、重い病で苦しんでゐた。跋迦梨は看病僧を呼んで日ふやう。「友よ、ご うか世尊の御許へ行き、私の名で世尊の御足を頭禮して吳れ。『世尊、比丘跋迦梨は重い 病で苦しんでゐますが、世尊の御足を頭禮し奉ります』さ。又かう日つて吳れ。世尊ごう

ぞ哀憐を垂れて、比丘跋迦梨を見舞つて下され」さ。 「承知をした」さ、その看病の比丘は跋迦梨に答へて、世尊の御許へ行き、世尊を避して 一面に坐し、跋迦梨比丘の願を申し上げた。世尊は默然さして之を許し給うた。かくて世 尊は衣を着け鉢を手にし、跋迦梨比丘の處へ行き給うた。跋迦梨は世尊の來給ふを見て、 床から起き出でた。世尊はこれを見て、「跋迦梨よ、床から起き上るには及ばない。茲に座 が設けてあるから、私は此處へ座る」を仰せられて、座に即き給うた。

坐し終って、世尊は跋迦梨に宣ふやう。「病氣はいかゞ、辛抱出來るか。食事はよく進ん でゐるか。給養はよく行き届いて居るか。苦しみは増すこさなく、滅じはしないか。病は 追々に癒りかけてゐないか」さ。

「否、世尊、苦しみは重く、食事も進みません。苦しみは増して減じは致しません。病も 進む許りで退きは致しませんし

「跋、梨よ、汝には、何か後悔するこさ、殘念に思ふこさがないか」。 「世尊、私には確に少なからぬ後悔さ殘念に思ふこさがあります」。

「それでは跋迦梨、汝は戒のこさに就いて自らを責めてゐるのであるか」。

「世尊、私は戒のこさで、自分を責めてゐるのではありません」。

「跋迦梨よ、汝は戒のこさで自ら責めてゐないのであるさするさ、何の後悔があり、何 を残念に思うてゐるのであるか」。

「世尊、私は世尊を見奉りに、世尊の御許へ参らうさ長い事思うてゐました。然し私の 身體にはそれ丈けの力がないので、世尊を見奉りに行くこさが出來ないでゐました」。

「跋迦梨よ、この腐つた身體を見て何にしやうぞ。跋迦梨よ、法を見るものは私を見る ものである。私を見るものは法を見るものである。跋迦梨よ、何故なれば法を見る事に依 つて私た見、又私を見ることに依つて法を見るからである。

「跋迦梨よ、汝は色は常住のものさ思ふか、無常のものさ思ふか」。

「世尊、色は無常であります」。

「跋迦梨よ、受想行識は常住のものさ思ふか、無常のものさ思ふか」。

「世尊、無常であります」。

「跋迦梨よ、無常であるものは苦惱である。苦惱であるものは無我である。無常であるも のは、これは私のもの、これは私、これは我さいふものがない。かくの如く如實に知り、 如實に知らればならぬ。跋迦梨よ、斯くの如く見來って、多聞の聖弟子は、色受想行談を 厭ひ、厭うて欲を離れ、貪欲を離れて解脱し、解脱して解脱したりさいふ智慧を生する。 『生は盡きぬ、梵点は成就せり、成すべきこさはなし終れり、これより他の生存なし』さ知 るのである」さっ

世尊は斯く、跋迦梨を敦誨して、坐を立ち上りて靈鷲山に歸り給うた。

跋迦梨は世尊が去り給うて間もなく、看病の比丘に日つた。「友よ、私を床に上せて、伊 師者利 (Isigiri)山の山側黒曜岩の處へ連れて行って臭れ。私の様なものがごうして家の中 で死なうさ考へられやう」さ。

看病の友は「承知した」さ日つて、跋迦梨を日ふが儘に伊師者利山の山側、黑曜岩の側へ 運んでやった。

告教 天 亦 及 比 丘 

世尊はその日の午後さその夜さを、霊鷲山に御過しなされた。その夜、二人の天子あって、光明赫々さして、全鑑鷲山を照し、世尊の御許に來り、世尊を拜して、その中一天子はこの様に申し上げた。「世尊、跋迦梨比丘は解脱を思うてゐます」。他の天子は又この様に申し上げた。「世尊、跋迦梨比丘は、善く解脱するでありませう」。二天子はこの様に申し上げて、世尊を禮し右続してその場から姿を消した。

その夜を過ぎて、世尊は比丘等を呼び、宣ふやうる比丘等よ、跋迦梨比丘の虚へ行いてこの様に傳へよる。 跋迦梨よ、世尊さ二天子の語を聞けよ、昨夜、光明赫灼たる二天子が全靈鷲山を輝かして世尊の許に來り、一天子は「世尊、跋迦梨比丘は解脱を思うてゐます」さ申し上げ、他の天子は「世尊、跋迦梨比丘は善く解脱するでありませう」さ申し上げた。世尊は又この様に仰せられた。『跋迦梨よ恐る、な、跋迦梨よ、恐る、な。汝の死は悪くはない。汝の死は不幸ではない』さ」。

「かしこまりました」ご御答へして、彼等比丘等は跋迦梨の處へ行いて、「友、跋迦梨よ、世尊ご二天子の語を聞けよ」ご申し入れた。跋迦梨はこれを聞いて、看病の比丘に日ふやう。「友よ、私を床から下して吳れ。 ごうして私の如きものが、高い座に坐つて世尊の教誨を聞かうご思はれやう」 こ。看病の比丘は、跋迦梨の語の如くにした。比丘等は世尊の仰の如く、跋迦梨に申し傳へた。

跋迦梨は日ふやう。「友よ、私の言さして、世尊の御足な項拜してこのやうに日つて吳れ。『世尊、跋迦梨比丘は重病で苦惱に惱んでゐます。世尊の御足な項禮してこの様に申します。世尊、私は色受想行識は無常であるさ日ふ事な疑ひません。無常のものは苦惱であるさ日ふ事に惑はありません。無常にして苦惱のものであり、變易の法に欲を起し貪を起し愛を感じないさいふ事にも惑はありません』さ。

比丘等は「承知をした」」さ跋迦梨比丘に答へて、世尊の許へさ立ち歸った。跋迦梨は比丘 等が去って間もなく、刀を取り上げた。比丘等は世尊に跋迦梨の語を申し上げた。 丘比葉迦

丘 白佛 丘邊

その時、世尊は比丘等を呼びかけ給ふやう。「比丘等よ來れ、伊師者利山側黒曜岩の處へ行かう。良家の子跋迦梨は刀を取り上げた」。かくて世尊は、比丘等を伴ひて、伊師者利山側黒曜岩の處へ行き、その途中にて遠くより尊者跋迦梨が床の上で身體や肩を動かし展轉してゐるのを見給うた。

其の時又烟の如き旗魅の如きものが、東に行き西に行き北に行き南に行き、又上下四維に走つてゐた。世尊は比丘等にその烟の如き蜘魅の如きものが東西南北に走つてゐるのを見るかさ等れ給ひ、彼等の見るさいふ答を得て、仰せられた。

「比丘等よ、これは悪魔波旬が、良家の子跋迦梨の識神が何處へ行いて生れるかさ探し てゐるのである。比丘等よ、跋迦梨はその識神何處に生れるさいふこさなく涅槃へ入つた のである。

#### (1) 雜阿含卷四一(辰四·37)

同本巴利雜阿含 XVI. 3 (Vol. II P. 197—8)

或る時、世尊は含衛城祇孤獨園に住して、比丘等に向って、この様に宜うた。

比丘等よ、在家の人の家に近づく時には、月の譬の如く、心も身體も調順して行けよ、 在家の人の家に於ては、常に新入の比丘の如く、謙虚にして居れよ、比丘等よ、譬へば人 が、古井戸や、山の崖や、川の淵を眺き込む時に心も身體も調順へてする様に、在家の人 の家に近づく時も、「斯くの如くにせよ。 比丘等よ、 迦葉は月の譬の如く、 身心を調順し て、在家の人の家に近づき、新入の比丘の如く謙虚にしてゐた。 比丘等よ、 汝等は、 在家 の人の家に近づくには、如何なる具合にして行つたら善いさ思ふか。

比丘等は御答へ申し上げた。「世尊、世尊は我等の法の本、有眼者、我等の歸依所であります。若し世尊が御示し下されたらば、誠に仕合せであります。世尊の御示しの如く、 比丘は執持するでありませう」。

時に世尊は御手を空に振りて宣ふやう。比丘等よ、喩へば、この手が空に著かす捕ばれ す縛られざるが如く、比丘は何處の家に至るも、その家に心を著せず、捕ばれす縛られな い様にせればならぬ。「得んご欲するものは得るやう、功徳を欲するものは功徳を得るや うに」さ念じ、自ら得て喜び滿足するが如く、他人の所得に於ても喜び滿足する。比丘等 よ斯くの如き比丘にして初めて在家の人の家に近づくべきである。

## 譬の木浮

正法人 久住心為人 悲惱苦如此 律乃 至令法 說 下坐、爾 是名清淨 水尊 心欲命 病念世

比丘等よ、迦葉は何處の家に至るも、その家に心を著せず、捕はれず縛らるゝこさがなかった。「得んさ欲する人は得るやう、功徳を欲するものは功徳をなすやうに」さ念じて、自ら得て喜び滿足するやうに、他人の所得にも喜び煮足するのである。

「比丘等よ、汝等はいかに考ふるや。 比丘の不浮觀法さは如何なるものにして、浮觀法 さは如何なるものなるか」。

比丘等はこれに御答へ申し上げた。「世尊、世尊は我等の法の本、有限者、我等の歸依 所であります。若し世尊が御示し下されるならば、誠に仕合せであります。世尊の御示し の如く、比丘は執持するでありませう」。

「比丘等よそれでは、善く聞いて之を思念せよ」さ、世尊は仰せられた。北丘等は「かしこまりました」さ御答へ申し上げた。

「比丘等よ、比丘にして、このやうな考で説法するものがあるさする。『人が私の訳法を聞いて異れ、ば善い。 聞いて喜んで異れ、ば善い、喜んで私に喜んださ日ふしるしを示して異れ、ば善い』。 比丘等よ、かういふ考で説法するのが、不淨武法である。 比丘等よ、又かういふ考で法を説くものがあるさする。『法は世尊に依つて善く説かれた法である。現世に果報あり、時を隔てず果報あり、來り見よさ云ひ得る法であり、涅槃に導く法にて、職者の銘々が個人々々知るべき法である。私の説くこの法を人が聞き、聞いて了解し、了解してその様に行つて異れ、ば善い』。 こういふ考で、善き法の性質に契つて他に法を説き、慈に依つて武法し、同情を以て武法し、愛憐を起して説明する。比丘等よ、斯くの如きを淨武法さ日ふのである。

比丘等よ、迦葉は實に斯くの如く説法したものである。比丘等よ、汝等も亦、迦葉の如く法を散かんさ心掛け、このやうに行はればならめ。

# (1) 增一阿含卷三八(昃三 .10)参照雜阿含卷四三(辰四 .49)

同本巴利雜阿含 XXXV. 200 (Vol. IV. P. P. 179-181)

世尊が憍賞彌 (Kosambi) 國の恒伽河の岸にぬ給うた時のこさである。

世尊は大きな材木が恒伽河の流れに浮いて流れて行くのを御覽せられて、比丘等を呼びかけ給うた。「比丘等よ、汝等はあの大きな材木が恒伽の流れに 浮いて流れて行くのを見るか」。比丘等は「世尊、私共も見ます」と御答へ申し上げた。

「比丘等よ、若しあの材木がこちらの岸にも近付かず、向ふの岸にも近付かず、中流にも沈まず、陸へも上らず、人にも取られず、非人にも取られず、渦にも巻き込まれず、内から腐りもせずば、比丘等よ、あの材木は海に向ひ、海に注ぎ、海に停まるであらう。何故なれば河の流れが海に向ひ海に注ぎ、海に入つて停まるからである。比丘等よ、汝等も亦その様に、こちらの岸にも近付かず、向うの岸にも近付かず、陸へも上らず、中流に沈まず、人にも取られず、非人にも取られず、渦にも巻き込まれず、内から腐りもせずば、比丘等よ、汝は涅槃に向ひ、涅槃に注ぎ、涅槃に停るであらう。そは何故なれば、比丘等よ、正見ば涅槃に向ひ、涅槃に注ぎ、涅槃に停るであらう。そは何故なれば、比丘等よ、正見ば涅槃に向ひ、涅槃に注ぎ、涅槃に入りて停まるからである。

この様に日はれて。或る比丘は世尊に御蕁わ申し上げた。「世尊、こちらの岸さは何でありますか。向うの岸さは何でありますか、中流に沈むさは何の意味でありますか。陸へ上るさはごういふ事でありますか。又人、非人、渦に取られるさは何の事でありますか。内から腐るさは何を意味するのでありますか」。

「比丘よ、こちらの岸さは六内所のこさである。向うの岸さは六外處のこさである。中流に沈むさは、樂欲のこさである。陸へ上るさは我慢のこさである。比丘よ、人間に取られるさは、比丘が在家の人に交り、喜び悲しみを同じうし、彼等が樂しめば自分も樂しみ、彼等が苦しめば自分も苦しみ、起り來る用事に自分から彼等の仲間になる。これが人間に捕ばれる意味である。比丘よ、非人に取られるさは、茲に比丘が、或る天界に生れる願を以て梵行を修する。『この戒行に依り、苦行に依り、梵行に依り天さならう』さ。比丘よ、これが非人に取られる意味である。比丘よ、渦に取られるさは五欲のこさである。比丘よ、内から腐るさは、比丘が惡戒にして、性質が惡く、不淨にして善をなさんさ勇まず、自分のなしたこさを覆ひ包み、沙門に非ずして沙門さ見せ、梵行者に非ずして梵行者さ見せ、内の腐れが溢れ出づる我落俱多のもの、ここである」。

その時、牛飼の難陀さいふものが、世尊から遠からぬ所に立つてぬたが、世尊にこの様に申し上げた。「世尊、私はこちらの岸に近付かず、向うの岸に近付かず、中流に沈まず、陸へ上らず、人間に取られず、非人に取られず、渦に取られず、内から腐らぬでありませう。世尊、私は世尊の御傍で出家し、具足戒を受けたいさ思ひます」。

「難陀よ、それでは汝はその牛を主人に返して來るが善い」。 「世尊、この牛は抛つて置いても犢可愛さに獨りで歸って行きます」。

「難陀よ、それでも汝はその牛を主人に返して來るが善い」。

そこで牛飼の難陀は、その牛を主人の所へ返して、世尊の御許へ來て出家さ具足戒を受けたいご願うた。出家さ具足戒さを得て、間もなく特進して阿羅漢の一人になった。

念色,見,可

譬の獸六

界。如被 此六種 諸比丘我 可 色 意

# (1) 雜阿含卷四三(長四 .48)

同本巴利雜阿含 XXXV. 206 の後半 (Vol. III. p. p. 198-200)

「比丘等よ、喩へば人あつて、種々の境界の六種の生物を捕へて强い蠅で縛って置くさ する。蛇、鰐魚、鳥、犬、野干、猿、この六種の生物を捕へ、強い繩で縛って、其繩を結 び合せて放つさする。この時、種々の境界から來たこの大種の生物は、各々自分々々の境 界を求める。蛇は塚に歸らうさ求め、鰐魚は水に歸らうさ求め、鳥は空に飛ばんさ求め、 犬は村に蘇らんさ求め、野干は墓に歸らんさ求め、猿は森に歸らんさ求める。比丘等よ、 その時、六種の生物は銘々疲れて、その中の力の勝つたものゝ方へ引きずられて走りその 支配の下に行く。比丘等よ、誰でも身念住を修めず屢々行はざれば、その眼は可愛の色に 引かれ、不可愛の色を厭ふ。……耳鼻舌身又同じく、……、心も可愛の法に引かれ、 不可愛の法を厭ふ。比丘等よ、斯くの如きを制御しないさいふのである。

· 比丘等よ、制御するさは如何なるこさか。比丘等よ、茲に比丘ありて、色を見て、可愛 の色に心着せず、不可愛の色に心憤らず、身念住に住し無量心に住するのである。さうし てその心解脱さ慧解脱さた如實に知るのである。かくてその起り來る惡不善の法は殘りな く滅するのである。……心を以て法を知り、可愛の法に心着せず、不可愛の法に 心憤らず、身念住に住し無量心に住するのである。さうしてその心解脱さ禁解脱さな如實 に知るのである。かくてその起り來る惡不善の法は殘りなく滅するのである。

比丘等よ、喩へば人あつて、種々の境界の六種の生物を捕へて强い繩で縛って置くさす る。蛇、鰐魚、鳥、犬、野子、猿、この六種の生物を捕へ丈夫な繩で縛り、堅固な柱か枝 に縛りつけるさする。この時種々の境界から來たこの六種の生物は、各々自分々々の境界 を求める。蛇は塚に歸らんさ求め、鰐魚は水に歸らんさ求め、鳥は空に飛ばんさ求め、犬 は村に歸らんさ求め、野干は墓に歸らんさ求め、猿は森に歸らんさ求める。比丘等よ、そ の六駅はやがて疲れて來て、その柱なり校なりの傍に或は立ち或は坐し或は臥するであら う。比丘等よ、斯くの如く誰でも身念住を修め屢々行へば、その眼は可愛の色に引かれ ず、不可愛の色を厭はす……心も可愛の法に引かれず、不可愛の法を厭はない。比 丘等よ、斯くの如きを制御さいふのである。

比丘等よ、堅固な柱叉は桟さは身念住のこさである。比丘等よ、この故にこの様に學ば ればならぬ。身念住を修し、屢々行ひ、乘用さし、土盛さし、身念住に常に住し、積集し、 企圖ぜればならぬ」さ。

法者

皆

皆

濕

方

經禮方六

敬。善生白,佛 知四

六 諸

悉

方

方

者欲、 者志、三 命行長 (1) 長阿含卷一一( 是九•57-59) 參照中阿含卷三三( 是六•64-66) 同本巴利長阿含第三一經 (Vol. III. p. p. 180-193)

私はこの様に聞きました。世尊が王舍城竹林栗鼠養餌所にゐ給うた時であつた。良家の 子浸伽羅迦(Singalaka)は、時よき時に起き出で城を出でい、(郊外にて)、衣を濕し、黌 を濕し、合掌して、東方南方西方北方下方上方の諸方を拜んでゐた。

世尊は〔いつもの様に〕、早朝衣を著け鉢を取り、乞行の爲に王舍城にお入りなされた が、その途中にて、浸伽羅迦が諸方を拜してゐるのを御覽なされてこの様に仰せられた。 「良家の子よ、汝は何故にかく、時善き時に起き出て、城を出て、衣を濕し髪を濕し合 掌して、東西南北上下の諸方を拜してゐるのであるか」。

「世尊、私の父が亡くなりまする時に、私にこの様に申しました。『愛子よ、汝は諸方を 拜するが善い』さ。世尊、それで私は父の語を尊び敬ひ重んじて、時善き時に起き出て、 城を出でい、衣を濕し髪を濕し合掌して東西南北上下を拜して居るのであります」。

「家主の子よ、神聖なる教律に於ては、この様にして六方を拜すべきではない」。 「世尊、然らば神聖なる教律に於ては、如何様に六方を拜すべきでありますか。世尊、 どうぞ神聖なる教律に於て、六方を拜すべきやう、私に法を御説き下され」。

「家主の子よ、それでは善く聞けよ、聞いて之を思念せよ、説き聞かせるであらう」。「か しこまりました」さ浸伽羅迦は答へた。世尊は次の様に御説きなされた。

「良家の子よ、聖弟子は四業垢を廢し、四處に於て悪業をなさず、財産を蕩盡する六個 の口に交らず、從つて彼は(以上の)十四の惡から遠離し、六方を謹み護つてゐるのであ る。さうしてその結果今世も後世も勝利を得、死後は善趣天界に生れるのである。

「廢せられたる四業垢さは何であるか。良家の子よ、殺生は業垢である。偸盗は業垢で ある。欲邪行は業垢である。妄語は業垢である。この四種の業垢を廢捨してゐるのである」。 世尊はつゞいて、これを偈にして宜うた。

殺生さ偸盗さ、

妄語さ他人の妻を犯すさは、 (古より)日はる。

賢者の讃へぬさころさ、

「四處に於て惡業をなさずさは如何なるこさか。良家の子よ、人々は欲惡路に行いて惡 業をなし、順悪路に行いて悪業をなし、痴悪路に於て悪業をなし、怖畏悪路に於て悪業を なすものである。良家の子よ、然るに聖弟子は決して、欲悪路に行かず、順惡路に行か す、痴悪路に行かず、怖畏悪路に行かない。これが四所に於て悪業をなさずさいふこさで ある。世尊は續いて之を偈にして宜うた。

欲さ瞋さ怖畏さ愚痴さに依りて、 その人のほまれば日々に消ゆ。

法を犯すしの、

欲さ願き怖畏き愚痴さに依りて、

法を犯されもの。

その人のほまれは日々に増しのぼる。 月の白分に於けるが如し。

月の黒分に於けるが如し。

「財産を蕩盡する六個の口に交らすさは如何なるこさか。 良家の子よ、 酒を飲みて放逸に耽るは財産の耗る口である。 時を外れて街頭を彷徨ふは財産の耗る口である。 歌舞祭禮に遊び廻るは財産の耗る口である。 賭博放逸に耽るは財産の耗る口である。 悪友さ交はるは財産の耗る口である。 懶惰に耽るは財産の耗る口である。

「良家の子よ、酒を飲み放逸に耽るに左の六つの禍がある。現世の富の消耗、嫌譁爭論、病起り、惡名流れ、怒り易くなり、第六に智慧が滅する。良家の子よ、これが飲酒放逸の六つの禍である。

「良家の子よ、時外れに街路な彷徨ふにも六つの禍がある。彼れ自身が護られない。妻子が護られない。財産が護られない。悪所に於て怖れに襲はれる。虚言が多くなる。多くの苦法に纏はられる。良家の子よ、これが時外れに街頭を彷徨ふものゝ六つの禍である。

「良家の子よ、歌舞祭禮に遊び廻るに六つの禍がある。『舞は何處、歌は何處、音曲は何處、講談は何處、皷は何處、太皷は何處』を探し廻るやうになる。良家の子よ、これが朋 黨を結んで遊び廻る六つの禍である。

「賭博放逸に耽るに六つの嗣がある。 勝者に怒を起し勝ちて心悲しみ、現在財産を消耗し、法廷に立ちて語るこごが出來す、朋友にさげすまれ、婚姻に望み手なく、妻子を充分に養ふこさが出來ぬ。 良家の子よ、これが賭博放逸に耽るもの、六つの嗣である。

「良家の子よ、恩友に交はるに六つの禍がある。 賭博者、泥酔者、欲に底のないもの、 虚僞者、購着者、殘忍者、かういふものゝみ彼の友になり仲間さなる。 良家の子よ、これ が惡友に交はる六つの禍である。

『良家の子よ、懶惰に耽るに六つの禍がある。 餘り寒いさ日つては仕事をせず、餘り熱いさ日つては仕事をせず、遅いさ日つては仕事をせず、早いさ日つては仕事をせず、空腹ださ日つては仕事をせない。このやうに仕事に贅澤を並べてゐて、未だ生せざる常は生ぜず、既に生じた富も無くなつて仕舞ふ。 良家の子よ、これが懶惰に耽る六つの禍である。世尊は續いてこれを偈にして宣うた。

朝夕 新 图 卑鄙行、 如 额 夕 不 肯 强 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要 多 不 有 量 如 要

務、事業無不成、至終生、無別別別。

為敬順親四事。惡友親復有四 等。敬順親復有四事。云何為四 一者畏敬照親復有四事、云何為四 一者 世に飲み連れさいふものあり、利のある所に、

日昇りて遅く起き出づるさ、人妻さ親しむさ、

悪友さ、吝なるさ、

悪友、よからぬ連れ、此の世彼の世にて共に、

博奕さ、飲酒さ及び歌舞さ、

悪しき友さ、吝なるさ、

博奕を弄び、酒を吞み、 卑しきさ交はりて、長ぜるさ交はらざれば、

酒を吞みて、富なく貧しく、水に浸るが如くに債に浸れば、

豊は眠るを常さし、

常に醉ひつぶれては、

『餘りに寒し、餘りに熟し、仕事を怠れば、

熱さ寒さた。

人のなすべきこさた。

次よ次よさなづかしむも。 交はるの友なり。

怒に囚はるゝさ、不利を齎らすさ。

この六つは人を害なふ。

悪しきおこなひば

人を害なふっ

豊穣さ、時ならぬ出歩るきさ、 これらの六つは人を害ふっ

他の愛人の許にたはむれ、
月の黒分に於けるが如くに退轉す。

温けば水小屋に走りて飲み、

その人は速に家なき人さなるべし。
夜起き出で、見歩るき廻り、

家に住むこさ能はじ

餘りに遲し』なご云ひて、

利はその人を去るべし。 草程にも思はず、

なす人は樂より離るゝこさなし。

「良家の子よ、この四種の友に似て友に非ざるものを知らればならぬ。 貪欲なる人、語 の巧みな人、諛らふ人、浪費する人、この四人は友に似て友に非ざるものさ知らればなら ぬ。

貪欲の友、

諛ひの友、

これらの四は友に非す。

遠く避くるこさ。

語巧みの友、

浪費の友、 賢者は斯く知りて、

怖ろしき道を避くるが如くせよ。

父母云

固親、

「良家の子よ、この四種の親友を知らればならぬ。助けになる友、苦樂を共にする友、 能く忠言して吳れる友、同情ある友である。

「良家の子よ、助けになる友は四種の理由に依つて親友である。放選に流る、を護り、 放逸者の財産を護り、怖る、者の歸依さなり、必要の起つた場合には富を二倍にして返す こさである。良家の子よ、苦樂を共にする友は、四種の理由に依つて親友である。その人 の秘密を發かず、秘密を秘し、災厄の時に捨てず、その人の為には生命をも捨てるこさで ある。良家の子よ、能く忠言して吳れる友は四種の理由に依つて親友である。惡を防ぎ、 善を納め、未だ聞かざるを聞かしめ、生天の道を示すこさである。良家の子よ、同情ある 友は四種の理由に依つて親友である。その人あらざれば喜ばず、その人あれば喜び、證む 可からざるを讃むるを停め、證むべきを讃むるを数ぶこさである」。世尊は續いてこれを 偈にして宜うた。

苦樂を共にする友、 助けの友。 同情ある友、 忠言を與ふる友、 この四を親しき友さ、 賢者は知りて、 親しく交れよ。 母の子に於けるが如く。 火の光の如く輝く。 賢者は戒を具へて、 蜂に慣ひ、 常を集むる。 峨塚を積むが如く、 富を積むこさ。 在家の家にありて利は足らばん。 斯くの如く富を集めて、 善き友さ交れよ。 かくてその四分の宮を散じて、 一分の富にて暮し、 二分の富にて業を替み、 災厄に備へよ。 殘りの富を蓄へて、

「良家の子よ、如何に聖弟子は六方を謹み護るか。 良家の子よ、今この六方を知らればなられる。東方は父母、南方は師、西方は妻子、北方は友、下方は下僕、上方は沙門婆羅門 さ知らればなられる。

良家の子よ、子は五事を以て東方の父母に事へればならぬ。「我れは父母の供奉者たる べし。父母の仕事は我れなすべし。家系は立つべし。遺産を守り傳ふべし。父母の死後は 布施をなずべし」、この五事を以て子に事へられて、東方の父母は又五事を以て子を愛憐 善友、

せればならめ。悪を停めさせ、善をなさせ、學問を學ばせ、適當な嫁をめあはせ、程よき 時に財産を相續させる。斯くの如くして東方は護られ、安穩にして怖畏がないのである。

良家の子よ、弟子は五事を以て南方の師匠に仕へればならぬ。師來る時座を立ちて迎へ、給事し、柔順にて、供養し、敬んで数を受ける。師匠は弟子にこの五事を以て仕へられ、又五事を以て弟子を愛憐する。自ら能く調順したるが如く調順せしめ、自ら善く獲たるを獲させ、總ての學術を正しく説きて数へ、友達の間にその名の聞ゆるやうになし、諸方に守護をなす。かくして南方は護られ、安穩にして怖畏がないのである。

「良家の子よ、夫は五事を以てその西方の妻に仕へればならぬ。 尊敬さ、禮義さ、不行 默なきこさ、、家内に於て權威を與ふるこさ、、衣飾を與ふるこさである。西方の妻はこ の五事を以て夫に仕へられて、又五事を以て夫を愛する。よく順序を立て、働き、善く下 男下女を取り扱ふ法を知り、貞操を守り、財産を守り、總ての仕事に巧みにして怠らな い。かくして西方は護られ、安穩にして怖畏がないのである。

「良家の子よ、良家の子弟は五事を以て北方の友達に仕へればならぬ。 布施さ愛語さ利 行さ同事さ毒ある語を日はないこさである。この五事を以て良家の子弟に仕へられて北方 の友達は五事を以て良家の子弟を愛する。放逸に流れんさするを護り、放逸になつてゐる 時その財産を護り、怖畏あればその歸依さなり、災厄ある時に捨てず、彼の妻子を給養し て恩を返す。かくして北方は護られ、安穩にして怖畏がないのである。

「良家の子よ、主人は五事を以て下方の下僕に仕へればならぬ。 力に從つて仕事を割りつけ、食事さ給料を與へ、病氣の時には看護し、珍しいものは分ち與へ、時々休養せしむるここである。この五事を以て主人に仕へられ、下方の下僕も五事を以て主人を愛する。朝は主人よりも早く起き、夜は主人よりも遅く臥し、正直にて、仕事を上手になし、主人の譽を傳へる。かくして下方は護られ、安穩にして怖畏がないのである。

「良家の子よ、良家の子弟は五事を以て沙門婆羅門に仕へればならぬ。慈身業さ、慈口

四 若 護、 間 路、善生如是 食 當先儲 未、至、奢 所當得、 指過授善 檀越恭,奉沙 者 婆

門云

行慈、

数

業さ、悪意業さ、その人々に對して戸を閉さぬさ、食事の供給さである。良家の子よ、この五事を以て良家の子に仕へられて、上方の沙門婆羅門は、六事を以て良家の子を愛憐する。悪より遠からしめ、善をなさせ、慈心を以て愛憐し、未だ聞かざるを聞かしめ、既に聞けるを明了にせしめ、生天の道を耽く。良家の子よ、五事を以て良家の子に仕へられた沙門婆羅門はこの六事を以て良家の子を愛憐するのである。かくして上方は護られ、安穩にして流長がないのである。世尊は續いてこれを傷にして宣うた。

にして怖畏がないのである。世尊は續いてこれを傷にして宜うた。 東方は父母、 南方は師、 西方は妻子、 北方は次、 下方は下僕、 上方は沙門婆羅門、 さらば在家の家に利足らはんo これら六方を拜せよかし、 賢者、戒を具へ、 柔和にて解智を有し、 謙虚にして頑くなに非ざれば、 ほまれた得ん。 勤勉にして怠るこさなく。 災厄にたじろかず、 行為に汚れなく智慧あれば、 ほまれた得ん。 交遊廣く善く友をつくり、 博愛にして慳を離れ、 主さなり導きさなり先達さならば、 ほまれた得ん。 布施さ愛語さ、 此の世に於て利行し、 分に應じて何處にても、 如法に事を同じうす。 これは世間の(四) 攝事、 車の行くに軸の轄の要あるが如しゃ この(四)振事なければ、 世に孝養なかるべし。 敬さ供奉さを受くればこそ、 父母は子の爲にするなれ。 かくて賢者は、 この四郷事を行ふが故に、 大なる果報を得て、 ほまれながる。

浸伽羅迦は、かく試き終り給うた世尊にこのやうに申し上げた。

「世尊殊勝であります。世尊殊勝であります。世尊よ、喩へば倒れたるを起し、蔽はれたるを願はし、迷へるものに道を示し、『眼あるものは形を見よ』 さ暗に光を齎らすやうに、世尊は種々に法を御武きになりました。世尊、私は世尊さ法さ比丘僧伽に歸依いたします。世尊、今日より生命ある限り歸依する優婆塞さして私を受け納れて下さい」。

經便方緣大 為深 念、甚 色 於

#### (1) 長阿含卷一〇(昃九·50-54)同本巴利長阿含一五經(vol. II p.p. 56-72)

The Exaited One was once dwelling among the Kurus, in Kammassadamma. And Ananda came to where the Exalted One was, bowed in salutation before him, took a seat on one side, and he said to the Exalted One: - Wonderful, Lord, and marvellous it is, that whereas this doctrine of events as arising from causes is so deep and looks so deep, to me it seems as clear as can be!'

\*Say not so, Ananda! Deep is this doctrine of events as arising from causes, and it looks deep too. It is through not penetrating it, that this generation has become a tangled skein, a matted ball of thread, like to munja-grass and rushes, unable to overpass the doom of the Waste, the Woeful Way, the Downfall, the Constant Round.

If you, Ananda, were asked: - "Is old age and death due to a particular cause?" you should say :- "It is." And to the question :- "From what cause is old age and death?" you should say :- "Birth is the cause of old age and death."

"If you, Ananda, were asked: - "Is birth due to a particular cause?" you should say :- "It is." And to the question :- "From what cause is birth?" you should say :-"Becoming is the cause of birth."

'If you, Ananda, were asked :-- "Is becoming due to a particular cause?" you should say: - "It is." And to the question: - "From what cause is becoming?" you should say: "Grasping is the cause of becoming."

In this way, Ananda, you should say: - "Craving is the cause of grasping, Sensation is the cause of Craving, Contact is the cause of Sensation, Name-and-form is the cause of Contact, and Cognition is the cause of Name-and-form.

Thus then is it, Ananda, that cognition, with name-and-form as its cause; nameand-form, with cognition as its cause; contact, with name-and-form as its cause; sensation with contact as its cause; craving, with sensation as its cause; grasping, with craving as its cause; becoming, with grasping as its cause; birth, with becoming as its cause; old age and death, with birth as its cause; grief, lamentation, ill, sorrow and despair, all come into being. Such is the coming to pass of this whole body of ill.

'I have said that birth is the cause of old age and death. Now in what way that is so, Ananda, is to be understood after this manner. Where there no birth of any sort or kind whatever of any one anywhere-that is to say, of gods to godhood, of Gandharvas after their kind, of Yakshas after their kind, of goblins after their kind, of humans to humanity, of quadrupeds to the animal kingdom, of birds to winged things, or of insects to the insect world were there no birth after the several kind of every one of these classes of beings, then, there being no birth whatever, would there, owing to this cessation of birth, be any appearance of old age and death?' 'There would not, lord.'

Wherefore, Ananda, just that is the ground, that is the basis, that is the cause of old age and death, to wit, birth.

'I have said that becoming is the cause of birth. Now in what way that is so, Ananda, is to be understood after this manner. Were there no becoming of any sort or kind whatever of any one anywhere, that is to say, being no becoming whatever, would there, owing to this cessation of becoming, be any appearance of birth?' There would not, lord.'

Wherefore, Ananda, just that is the ground, that is the basis, the genesis, the cause of birth, to wit, becoming.

由愛緣愛 有護不、答曰 有取不。答曰無 者義在於此。

Ananda, is to be understood after this manner. Were there no grasping of any sort or kind whatever by any one at anything—that is to say, no grasping at the things of sense, no grasping through speculative opinions, no grasping after mere rule and ritual, no grasping through theories of soul—Then there being no grasping whatever, would there, owing to this cessation of grasping, be any appearance of becoming?' 'There would not, lord.'

'Wherefore, Ananda, that is the ground, the basis, the genesis, the cause of becom-

ing, to wit, grasping.

'I have said that craving is the cause of grasping. Now in what way that is so, Ananda, is to be understood after this manner. Were there no craving of any thought or kind whatever by any one for anything—that is to say, no craving for sights, sounds, odours, tastes, tangibles or ideas—then there being no craving whatever, would there, owing to this cessation of craving, be any appearance of grasping?' 'There would not, lord.'

Wherefore, Ananda, just that is the ground, that is the basis, the genesis, the cause

of grasping, to wit, craving.

'I have said that sensation is the cause of craving. Were there no sensation of any sort or kind whatever in any one for anything, that is to say, no sensations born of impressions received by way of sight, hearing, smell, taste, touch, or imagination,— would there be any appearance of craving?' 'There would not.'

'Wherefore, Ananda, just that is the ground, the basis, the genesis, the cause of craving, to wit, sensation.'

'Thus it is, Ananda, that craving comes into being because of sensation, pursuit because of craving, gain because of pursuit, decision because of gain, desire and passion because of decision, tenacity because of desire and passion, possession because of tenacity, avarice because of possession, watch and ward because of avarice, and many a bad and wicked state of things arising from keeping watch and ward over possessions:—blows and wounds, strife, contradiction and resort, quarrelling, slander and lies.

'I have said that many a bad and wicked state of things arising from keeping watch and ward over possession, blows and wounds, quarrelling and the like, come into being. Were there no watch and ward of any sort or kind whatever by any one over anything, then would there, owing to this cessation of watch and ward, not be any coming into being of those many bad and wicked states of things.'

'I have said that watch and ward is because of avarice. Were there no avarice of any sort or kind whatever in any one about anything, then there would not be any appearance of watch and ward.'

'I have said that avarice is because of possession. Were there no possession of any sort or kind whatever by any one of anything, then there would not be any appearance of avarice.'

'I have said that tenacity is the cause of possession. Were there no tenacity of any sort or kind whatever shown by any one with respect to anything, then there would not be any appearance of possession.'

'I have said that tenacity is because of desire and passion. Were there to passion or desire of any sort or kind whatever in any one for anything, then there would not

be any appearance of tenacity.'

I have said that passion and desire is because of decision. Were there no purpose of any sort or kind whatever devised by any one for anything, then there would not be any appearance of passion and desire.'

觸 護 義 不。者 受 在 一也我此 也。我為用由難無 色 者 香 以義使無有欲寧此在也。欲此有 有何答舌為 知此衆難所 義日

'I have said that decision is because of gain. Were there no gain of any sort or kind whatever by any one of anything, then there would not be any appearance of decision.

'I have said that gain is because of pursuit. Were there no pursuit of any sort or kind whatever by any one after anything, then there would not be any appearance of gain.

'I have said that pursuit is because of craving. Were there no craving of any sort or kind whatever by any one for anything,— that is to say, the lust of the flesh, the lust of life eternal and the lust of the life that now is— then, there would not be any appearance of pursuit.

'So now Ananda, these two aspects of craving from being dual become united through the sensation.

'I have said that contact is the cause of sensation. Were there no contact of any sort or kind whatever between any one and anything whatever,— That is to say, no reaction of sight, hearing, smell, taste, touch or imagication— then, there would not be any appearance of sensation.

'I have said that name-and-form is the cause of contact. Those mode, features, characters, exponents, by which the aggregate called 'name' manifests itself,— if all these were absent, then there would not be any manifestation of a corresponding verbal impression in the aggregate called (bodily) 'form.'

Those modes, features, characters, exponents, by which the aggregate called 'form' manifests itself— if all these were absent, then there would not be any manifestation of an impression of sense-reaction in the aggregate called 'name.'

'And if all those modes, & c., of both kinds were absent, then there would not be any manifestation of either verbal or sensory impression.

'So that, if all those modes, &. c., by which name-and-form manifests itself were absent, then there would be no manifestation of contact.

'I have said that congnition is the cause of name-and-form. Were cognition not to descend into the mother's womb, then would not name-and-form be one constituted therein.

'Were cognition, after having descended into the mother's womb, to become excinct, then would not name-and-form come to birth in this state of being.

"Were cognition to be extirpated from one yet young, youth or maider, then would not name-and-form attain to growth, development, expansion.

'Wherefore, Aranda, just that is the ground, the basis, the genesis, the cause of name-and-form, to wit, congnition.

'I have said that name-and-form is the cause of cognition. Were cognition to gain no foothold in name-and-form, then there would not, in the coming years, be manifested that concatenation of birth, old age, death and the uprising of ill.

此。

In so far only, Ananda, can one be born, or grow old, or die, or dissolve, or reappear, in so far only is there any process of verbal expression, in so far only is there any process of manifestation, in so far only is there any sphere of knowledge. in so far only do we go round the round of life up to our appearance amid the conditions of this world— in as far as this is, to wit, name-and-form together with cognition.

'Now with declations concerning the soul, Ananda, how many such declarations are there? Either the soul is declared to have form and to be minute, in the words:— "My soul has form and is minute." Or the soul is declared to have form and to be boundless:— "My soul has form and is boundless." Or the soul is declared to be formless and minute:— "My soul is formless and minute." Or the soul is declared to be formless and boundless:— "My soul is formless and boundless."

"And under how many aspects, Ananda, is the soul regarded? The soul is regarded either as feeling, in the words:— "My soul is feeling"— or the opposite:— "Nay, my soul is not sentient"; or again:— "Nay, my soul is not feeling, nor is it non-sentient; my soul has feelings, it has the property of sentience." Under such aspects as these is the soul regarded.

'Herein, Ananda, to him who affirms:— "My soul is feeling"—answer should thus be made:— "My friend, feeling is of three kinds. There is happy feeling, painful feeling, neutral feeling. Of these three feelings, look you, which do you consider your soul is?"

'When you feel a happy feeling, Ananda, you do not feel a painful feeling, or a neutral feeling; you feel just a happy feeling. And when you feel a painful feeling, you do not feel a happy feeling, or a neutral feeling, but just a painful feeling. And when you feel a neutral feeling, you do not then feel a happy feeling or a painful feeling; you feel just a neutral feeling.

生苦

滅、因。不

苦

Moreover, Ananda, happy feeling is impermanent, a product, the result of a cause, liable to perish, to pass away, to become extinct, to cease. So too is painful feeling. So too is neutral feeling. If when experiencing a happy feeling one thinks:— "This is my soul,"— when that same happy feeling cease, one will also think:— "My soul has departed." So too when the feeling is painfull, or neutral. Thus he who says:— "My soul is feeling,"— regards, as his soul, something which, in this present life, is impermanent, is blended of happiness and pain, and is liable to begin and to end.

"Wherefore, Ananda, it follows that this aspect:— "My soul is feeling"— does not commend itself.

"Herein again, Ananda, to him who affirms:— "Nay, my soul is not feeling, my soul is not sentient,"— answer should thus be made:— "My friend, where there is no feeling of anything, can you there say:— "I am'?" "I cannot, lord."

"Wherefore, Ananda, it follows that this aspect:— "Nay, my soul is not feeling, my soul is not sentient,"— does not commend itself.

'Herein again, Ananda, to him who affirms:— "Nay, my soul is not feeling, nor is it non-sentient; my soul has feeling, it has the property of sentience,"— answer should thus be made:— "My friend, were feeling of every sort or kind to cease absolutely, then there being, owing to the cessation thereof, no feeling whatever, could one then say:— "I myself am'?" 'No, lord, one could not."

"Wherefore, Ananda, it follows, that this aspect:— "Nay, my soul is not feeling, nor is it non-sentient; my soul has feelings, it has the property of sentience,"— does not commend itself.

Now when a brother, Ananda, does not regard soul under these aspects,— then he thus refraining from such views, grasps at nothing whatever in the world; and not grasping he trembles not; and trembling not, he by himself attains to perfect peace. And he knows that birth is at an end, that the higher life has been fulfilled, that what had to be done had been accomplished, and that after this present world there is no beyond!

"And of such a brother, Ananda, whose heart is thus set free, if any one should say:— "His creed is that an Arahant goes on after death"— that were absurd. Or: "His creed is that an Arahant does not go on.......does, and yet does not, go on........ neither goes on nor goes not on after death"— all that were absurd. Why is that? Because, Ananda, whatever verbal expression there is and whatever system of verbal expression, whitever explanation there may be, and whatever system of explanation, whatever communication is possible and whatever system of communication, whatever knowledge there is and whatever sphere of knowledge, whatever round of life and how far the round is traversed,— by mastery over all this that brother is set free. But to say, of a brother who has been so set free by insight:— "He knows not, he sees not"— that were absurd!"

解脱度不

色是我我所見是餘者為非多色 無色是我我所見是除者為非多無色是我 **魁七識住二入處諸有沙門婆羅門言** 色 如實 者 定多無色是我我所見是除 安隱為救為護 非被如實知見是為一七 難若比丘知 見是餘 爲舍爲燈爲明 解脱三解 羅門言 想遍淨天是或 無 此處安隱為 知滅知味 脱度色想滅 者 是我 為歸為 種身而 門言

There are seven resting-place for Cognition, Ananda, and two Spheres. Which are the seven?

(1) 'There are beings d'ffering in body and differing in intelligence, for instance, human being and certain of the gods and some of those in purgatory. (2) 'There are being differing in body but of uniform intelligence, for instance, the gods of the Brahmaheaven who are there reborn by means of the First (Jhana'. (3) 'There are being uniform in body and differing in intelligence, for instance, the Luminous Gods. (4) There are beings uniform in body and of uniform intelligence, for instance, the A!l-Lustrous Gods. (5) 'There are being who, by having passed wholly beyond all consciousness of sensereaction, by having turned the attention away from any consciousness of the manifold and become conscious only of "space as infinite," are dwellers in the realm of infinite space. (6) 'There are beings who, by having passed wholly beyond the realm of infinite space, and become conscious only of "cognition as infinite," are dwellers in the realm of infinite cognition. (7) 'There are being who, by having passed wholly beyond the realm of infinite congnition, and become conscious only that "there is nothing whatever, " are dwellers in the realm of nothingness. (1) 'The Sphere of being without consciousness. (2) 'Next to that, the Sphere of beings who neither have consciousness nor yet have it not.

'Now there, Ananda — in that first resting- place for Cognition, of differing bodies and differing intelligence, — to wit, human beings and certain of the gods and certain of those in purgatory — think you that he who both knows what that state is, and how it comes to be, and how it passes away, — knows too the pleasures of it, and the miseries of it, and the way of escape from it, — think you that it were fitting for such an one to take delight in it?' 'Nay, lord.'

And in those other six resting-places for Gongnition, and in those two Spheres,—think you that he who both knows them for what they are, how they come to be, and how they pass away, knows too the pleasures of them, and the miseries of them, and the way of escape from them,—think you that it were fitting for such an one to take delight in them?' 'Nay lord.'

But, Ananda, when once a brother has understood as they really are the coming to be and the passing away, the pleasures and the miseries of, and the way of escape from, these seven resting-places for Cognition, and these two Spheres, that brother, by being purged of grasping, becomes free. And then, Ananda, he is called Freed-by-Reason.'.....

- Now these, Ananda, are the eight stages of Deliverance. Which are they?
- (1) 'Having one's self external form, one sees (these) form. This is the first stage.
- (2) \*Unaware of one's own external form, one sees forms external to one's self.

  This is second stage.
  - (3) "Lovely!" With this thought one becomes intent. This is the third stage.

處一住一有想無想處一七

滅

比

压

於此

八

脱逆順

遊行入

出自

說

(4) Passing wholly beyond perception of form, all perception of sense reaction dying away, heedless of all perceptions of the manifold, conscious of space as infinite, one enters into and abides in the sphere of space regarded as infinite. This is the fouth stage.

(5) 'Passing wholly beyond the sphere of space regarded as infinite, conscious of reason as infinite, one enters into and abides in the sphere of cognition regarded as infinite. This is the fifth stage.

(6) 'Passing wholly beyond the sphere of reason regarded as infinite, conscious of there being nothing whatever, one enters into and abides in the sphere of nothingness. This is the sixth stage.

(7) Passing wholly beyond the sphere of nothingness, one enters into and abides in the sphere of "neither-consciousness-nor-unconsciousness. 'This is the seventh stage.

(8) 'Passing wholly beyond the sphere of "neither-ideation-nor-non-ideation." one enters into and abides in a state of suspended perception and feeling. This is the eighth stage. 'These, Ananda, are the eight stages of Deliverance.

Now when once a brother, Ananda, has mastered these eight stages of Deliverance in order, and has also mastered them in reverse order, and again, in both orders consecutively, so that he is able to lose himself in, as well as to emerge from, any one of them, whenever he chooses, wherever he chooses, and for as long as he chooses- when too, by rooting out the Taints, he enters into and abides in that emancipation of heart, that emancipation of the intellect which he by himself, here in this present world, has come to know and realize -- then such a brother, Ananda, is called "Free-in-both-wa, s." And Ananda, any other Freedom-in-both-ways higher and loftier than this Freedom-in both-ways there is not!'

- Dialogues of the Buddha II p. p. 50 - 70.

# (1) 雜河含卷四二(辰四·44) 同本巴利雜阿含VII.1.1. (vol. I. p. 160-1)

The Exalted one was once staying near Rajagaha, in the Bamboo Grove, at the Squirrels' Feeding-ground Vihara. Now at that time a Dhananjini Brahmani, the wife of a certain brahmın of the Bhiradvaja family, was a fervent believer in the Buddha, the Norm, and the Order. And she, while serving the Bharadvaja with his dinner, came before him and gave vent to the triple inspired utterance; Glory to the Exalted One Arahant Buddha Supleme! Glory to the Norm! Glory to the Order!

And while she had so said the Bharadvaja brahmin exclaimed: "There now! at any and every opportunity must the wretch be speaking the praises of that shaving friar! Now, wretch, will I give that teacher of thine a peace of my mind!'

"O brahmin, I know of no one throughout the world of gods, Māras or Brahmās, recluses or brahmins, no one human or divine, who could so admonish that Exalted One, Arahant, Buddha supreme. Nevertheless, go thou, brahmin, and then thou wilt know.

Then the Bhiradvaja, vexed and displeased, went to find the Exalted One; and com-

ing into his presence, exchanged with him greetings and compliments, friendly and courteous, and sat down at one side. So Seated, he addressed the Exalted One in a verse:

What must we slay if we would happy live?
What must we slay if we could weep no more?
What is't above all other things, whereof
The slaughter thou approvest, Gotama?

The Exalted One:— Wrath must ye s'ay, if ye would happy live,

Wrath must ye slay, if ye would weep no more.

Of anger, brahmin, with its poisoned source

And fevered climax, murderourly sweet,

That is the slaughter by the Aryans praised;

That must ye slay in sooth, to weep no more.

When the Exalted One had thus spoken, the Bh radvaja brahmin said to him: 'Most excellent, lord, most excellent! Just as if a man were to set up that which had been thrown down, or were to reveal that which was hidden away, or were to point out the right road to him who had gone astray, or were to bring a lamp into the darkness so that those who had eyes should see external objects — even so, lord, has the lord Gotama shown me this doctrine in various ways, I even I, lord betake myself to the Exalted One as my refuge, to the Norm, and to the Order. I would leave the world under the Rule of Gotama; I would take orders.'

So the Bh radvaja brahmin left the world under the Exalted One, and was ordained. And not long after his ordination the venerable Bharadvaja, remaining alone and separate, earnest, ardent and strenuous, attained ere long to that supreme goal of the higher life, for the sake of which the clansmen rightly go forth from home into the homeless; yea, that supreme goal did he by himself, even in this present life, come to understand and realize. He came to understand that rebirth was destroyed, that the holy life was lived, that his task was done, that for life as we conceive it there was no hereafter.

And that Bharadvaja became one of the Arahants.

- The Book of the Kindred Sayings I. p.p. 199-201.

#### 巴利雜阿含 I. 1. 5 (Vol. I. p. 3) 雜阿含卷三六(辰四·4)

How many should he cut? How many leave?
How many should he further cultivate?
How many ties transcending can he win
The name of Brother 'Who-has-crossed-the Flood'?
'Tis Five that he should cut, Five should he leave,
And Five that he should further cul ivate.
Five tles transcending, his it is to win
The name of Brother 'Who-has-crossed-the Flood'.

- The Book of Kindred Sayings I, p. 5.

云 解 五 比

當而

等弗

皆 四 睡 滿

云證善告

法 法

有 知

碍 法 漏 法 汝 利

(1) 以下360頁まで、長阿含第八(昃九・44-47)

以下361頁まで、巴利長阿含三十四經、Dasuttara Sutta (vol. III. p. p. 272-292)。 或時世尊は膽波の伽々羅池畔に、約五百の比丘衆さ共に滯在してゐ給ふた。其時長老舍 利弗は、「友よ、比丘等よ」と呼びかけて、次の樣に語り出した。

私は涅槃に導き苦惱の終をなし、總ての繼縛を解かしむる十上法を置くであらう。 友よ茲に、多くの助になる一法、修めればならぬ一法、分別して知らればならぬ一法、 捨てればならぬ一法、退輩分の一法、增上分の一法、難解の一法、生ぜればならぬ一法、 知らればならぬ一法、實現せればならぬ一法がある。多くの助けになる一法さば何である か。善法に於て放逸たらざるここである。修めればならぬ一法さば何であるか。正しく身 を観するここである。分別して知らればならぬ一法さば何であるか。有漏有取着の觸であ る。捨てればならぬ一法さば何であるか。我慢である。退墮分の一法さば何であるか。正 しからざる思惟である。增上分の一法さば何であるか。正しき思惟である。難解の一法さ は何であるか。無間斷の心の定である。生ぜしめればならぬ一法さば何であるか。不動の 智である。知らればならぬ一法さば何であるか。總ての衆生は食に依つて佳するここであ る。實現せればならぬ一法さば何であるか。不動の心解脱である。以上の十法、實にして 眞、如にして不虚不妄の十法は正しく如來に依つて證られたのである。

茲に又多くの助けになる二法、修めればなられ二法、分別して知らればなられ二法、捨てればなられ二法、退隆分の二法、增上分の二法、難解の二法、生ぜしめればなられ二法、知らればなられ二法、實現せればなられ二法がある。多くの助けになる二法では正念で正心である。修めればなられ二法では正さ觀である。分別して知らればなられ二法では名で色である。捨てればなられ二法では無明で有愛である。退隆分の二法では罵詈で悪友である。增上分の二法では溫言で善友である。難解の二法では何であるか。衆生を汚し又は淨むる因で縁である。生ぜしめればなられ二法では滅智で不生智である。知らればなられ二法では有為界である。質現せればなられ二法では明で解脱である。…………

解欲謂

漢四謂有食

何果辨有扼搏

命欲聞 明四 智出法 天 要

云 根

無

比要何

茲に又多くの助けになる四法、修めればならの四法、分別して知らればなら的四法、捨てればならの四法、退墜分の四法、增上分の四法、難解の四法、生ぜしめればなら如四法、知らればなら如四法、實現せればなら如四法がある。多くの助けになる四法さは四輪即ち適當な土地に住するこさ、善人に親近するこさ、自己の正しき節、前生の善根である。修めればなら如四法さは四念處即ち、比丘が熱心に正心正念に身を觀し、受を觀じ、心を觀じ、法を觀するこさである。分別して知らればなら如四法さは、四食即ち麤細の團食、第二が屬食、第三が思食、第四が識食である。捨てればなら如四法さは四暴流即ち欲暴流、有暴流、見暴流、無明暴流である。退墮分の四法さは四結即ち欲結、有結、見結、無明結である。增上分の四法さは四離縛即ち欲結の縛を離れ、見結の縛を離れ、見結の縛を離れ、無明結の縛を離れるこさである。難解の四法さは四三昧即ち退下分の三昧、住分の三昧、婚上分の三昧、厭難分の三昧である。生ぜしめればなら如四法さは四智即ち法智、類智、他心智、世俗智である。知らればなら如四法さは四聖諦即ち苦聖諦、苦集聖諦、苦滅聖諦、苦滅道聖諦である。實現せればなら如四法さは四沙門果即ち豫流果、一來果、不還果、阿羅漢果である。…………

茲に又、多くの助けになる五法、修めればならぬ五法、分別して知らればならぬ五法、 捨てればならぬ五法、退隆分の五法、增上分の五法、難解の正法、生ぜしめればならぬ五 法、知らればならぬ五法、實現せればならぬ五法がある。

多くの助けになる五法さは五勤支即ち(一)比丘茲に「かの世尊は應供正等覧明行足善逝 世間解無上土調御丈夫天人師佛世尊に在ます」 さ如來の菩提を信する。(二)比丘無病にし て體苦なく冷に過ぎず熱に過ぎず、消化に具合よき體熱を有し精勤に堪へること。(三)誑 ならず韶ならず、師又は知識の同梵行者の前に如實に自己を告白すること。(四)惡法を捨 て善法を發得するために精進し、堅固に刻苦し善法に對する責任を固持すること。(五)諮 行の生滅に關し智慧さ浄き厭離を具へて、正しく苦悩の滅盡に達することに關し智慧を有 すること。修めればならぬ五法さは五支具足の正三昧即ち喜が遍滿し、樂か遍滿し、他心 智が遍滿し、(智)光が遍滿し、觀察の相ある三昧である。分別して知らればならぬ五法さ は五取蘊即ち色取蘊、受取蘊、想取蘊、行取蘊、識取蘊である。捨てればならぬ五法さは 五蓋即ち貪欲蓋、瞋恚蓋、疎懶睡眠盜、掉舉惡作蓋、疑蓋である。退墮分の五法さば五心 固陋即ち、比丘が師に疑惑を抱き傾注せず信樂せず、從つて熱心さ專心を堅忍さ精勤にな らない。これが第一の心固陋である。又比丘が法に疑惑を抱き傾注せず信樂せず。從つて 熱心さ専心を堅忍さ精動にならない。これが第二の心固陋である。又比丘が僧伽に疑惑を 抱き傾注せず信樂せず、從つて熱心さ専心

立堅忍

で精勤にならない。これが第三の心固陋 である。又比丘が學則に疑惑し傾注せず信樂せず、從つて熱心さ専心さ堅忍さ精勤にならな い。これが第四の心固陋である。又比丘が同學の梵行者に對して怒り腹立ちいら々々して 剛情になれば從つて熱心さ専心と堅忍さ精勤にならない。これが第五の心固陋である。

不蓋 生 面

增上分の五法さは五根即ち信根、動根、念根、定根、慧根である。 難解の五法さは五出 離界即ち茲に比丘あつて、樂欲さ順憲さ困惱さ色さ己身さた思惟して、心を入れず喜ばず 満足せず傾注せず、反對に離欲さ不順さ不困惱さ無色さ己身の滅を思惟して、心を入れ喜 び滿足し傾注すれば、彼の心は幸なるもの善く修習められたるもの苦惱より善く脱れたる もの、よく解脱したるものにて、その樂欲で瞋恚さ困惱さ色さ己身さの縁より生する諮漏、 障礙、不幸より脱し、その受を受けない。これが樂欲と瞋恚と困惱と色と己身との五出離と 日はれる。次に生ぜしめればならぬ五法は五智具足の正定である。五智さは、この定は現 在未來共に安樂の果を生すさいふ智、聖なる離欲であるさいふ智、惡人の行ふものでない さいふ智、寂定微妙にして欲情を漸次に滅しうる安靜の狀態にて、一心の集中に達し、非 難せられ差し止めらるべき有為の行業でないさいふ智、私はこの定に正念に出入するさい ふ智、この五心が内心に生するこさである。次に知らればならぬ五法さは、五解脱所即ち (一)比丘が師又は師に等しき同學者の法を聞くを聞き、その義さ法を了解し悅を生じ喜を 生じ身の輕快を覺を樂受を受け心を一點に集中する。(二)其の法を他に廣説し、その義さ 法を了解し……心が一點に集中する。(三)其の法を合誦し、(四)其の法を尋伺し屢々考 察し、(五)或る禪定の相をよく摑まへ思念し考察し智慧に依つて獲得し……心を一點に 集中する。これが五解脱所である。實現せればならぬ五法さは五法蘊即ち戒蘊、定蘊、慧 蘊、解脱蘊、解脱智見蘊である。

六法に就いても前同様である。

多くの助けになる六法さは六憶念法、即ち比丘が同門者に對し慈身業を表裏なく行ふ、 慈意業を表裏なく行ふ、慈口業を表裏なく行ふ。又如實に食を得、其得た食を鉢に残つて ゐる分までも、公平に持戒の同學者さ分けて共に食する。又襲れず破れず變せず汚れず、 識者に喜ばれ欲情に着せず禪定に導く戒を同學者さ共に表裏なく守つて住する。又神聖に して涅槃に導く力あり、人をして正しく苦惱の終邊に至らしむる(正)見を同學者さ共に抱いて住する。これが愛すべく重んずべく和合無諍論協同一致に致らしむる憶念すべき六法 である。修めればなら如六法さは、六念所即ち念佛、念法、念僧、念戒、念捨、念天であ る。分別して知らればなら如六法さは六内處即ち眼處、耳處、鼻處、舌處、身處、意處で ある。捨てればなら如六法さは六爱身即ち色愛、聲愛、香愛、味愛、觸愛、法愛である。 念戒 念諸 六

退職分の六法さは六不敬即ち茲に比丘が師を敬重せず、從順ならず、法を敬重せず、從順ならず、僧伽を敬重せず從順ならず、學則を敬重せず從順ならず、不放逸を敬重せず從順ならず、友情を敬重せず從順ならず。この六法である。增上分の六法さは六敬法即ち師を敬重して從順、法を敬重して從順、僧伽を敬重して從順、學則を敬重して從順、不放逸を敬重して從順、友情を敬重して從順なるこさである。難解の六法さは六出離界である。それは比丘がこう云ふかも知れぬ。「私は慈心解脱を修め屢々行ひ、用ひそれに依つて身を修め佳し積み重れよく企てたが、猶誤恚が私の心を捕へて居る」さ。この比丘はこの場合こう数へられればならぬ。「それはさうではない。長老よ、さう云つてはならぬ。世尊を非難してはならぬ。世尊な非難するは善くないこさである。世尊はその様に仰せられぬ」さ。此は非理である。有り得ざるこさである。慈心解脱を修め屢々行ない用ひそれに依つて身を修め佳し積み重れよく企て、然も瞋恚が彼の心を捕へてゐるさいふはあり得ざるこさである。此の慈心解脱さいふは瞋恚からの離脱である。同様に悲心解脱は害心からの離脱である。又喜心解脱は不満からの離脱である。拾心解脱は貪欲からの解脱である。無相解脱は有相の離脱である。我慢を去るは疑惑の槍からの離脱である。

生ぜしめればならの六法さは六常住處即ち(一)眼を以て色を見、(二)耳にて聲を聞き、(三)鼻にて香を嚊ぎ、(四)舌にて味を味はひ、(五)身にて觸に觸れ、(六)意にて法を知り、喜ばず悲しまず捨心正心正念に住することである。知らればならの六法さば六無上即ち見無上、聞無上、得無上、學則無上、侍無上、念無上である。

實現せればなられ六法さば六通である。(一)比丘茲に種々の神變を現じ、一にして多さなり、多にして一さなり、或は現はれ或は隱れ牆壁山を超に障礙なく行くここ空の如く、大地を出没するここ水中の如く、水上を踏んで行くここ大地の如く、空中に跌座して住するここ翼ある島の如く、彼の大威徳あり大勢力ある日月をも手を以て把摸し、楚界へすら肉身を以て至り住する。(二)清淨にして人耳に勝れた天耳を以て天音並に人音遠近共に聞く。(三)他衆生の心を心を以て知り、有貪の心離貪の心、有瞋の心離瞋の心、有痴の心離痴の心、散亂の心無散亂の心、大心小心、有上心無上心。寂靜心無寂靜心、解脫心無解脫心をそれぞれに知る。(四)數多き前生の事を知り、一生二生五生十生五十生百生千生百千生、數多の成劫壞劫成壞劫に於て、其の處々に於ての名、氏、種姓、職業、經驗せる苦樂、壽量死所、次の世の生所等總で細かい處まで一緒に想ひ起す。(五)清淨にして人眼に超越したる天眼を以て衆生の死生勝劣美醜幸不幸各々その業に從つて展轉するを見る。「あの衆生達は身口意の三悪行を具へ聖者を誹謗し不見を抱き不見の業に耽り身體解けて死後苦所悪極無樂所地默に生れるであらう。又この衆生達は身口意の三善行を具へ聖者を誹謗せず正見を抱き、正見の業に從ひ身體解けて死後善趣天界に生れる」さ。(六)諸漏盡きて無漏さなり、心解脫離解脫を現法に於て自ら知り實現し證入して住するここである。

是

七法に就いても前同様である。

多くの助けになる七法さは七財即ち信財、戒財、懶財、愧財、開財、捨財、禁財である。 修めればならぬ七法さは七夏支即ち念覺支、擇法覺支、勤覺支、喜覧支、除電支、定覺支、 捨覺支である。分別して知らればならぬ七法さは七識住である。(一)身も異なり、想も異なる衆生がある。即ち人間さ一部の天(六欲天)さ及び一部の四悪趣の衆生である。これが 第一識住。(二)身は異にして想は一なる衆生がある。即ち梵天界に初めて生れた衆生である。これが第二識住。(三)身は同一にして想の異なる衆生がある。即ち光音天の衆生である。これが第三識住である。(四)身も想も同一な衆生がめる。即ち徧淨天の衆生である。これが第四識住である。(五)總ての色想を超越し、有對の想を離れ異想を思念せず、空は 無過なりさ知つて空無邊處に住する衆生がある。これが第五識住である。(六)空無邊處を 超越し『識は無逸なり』さ知つて識無邊處に住する衆生がある。これが第五識住である。(六)空無邊處を

捨てればならぬ七法さは七隨眠法即ち欲貪隨眠、障礙隨眠、見隨眠、是隨眠、慢隨眠、 有資隨眠、無明隨眠である。退墮分の七法さは七不正法即ち不信、無慚、無愧、小聞、惭 惰、妄念、無智である。增上分の七法さは七正法即ち信、慚、愧、多聞、特進、正念、有 智である。難解の七法とは七善人法即ち、法を知り、義を知り、自己を知り、食の量を知 り、時を知り、合衆を知り、人を知るこさである。生ぜしめればならぬ七法さは七想即ち 無常想、無我想、不淨想、禍想、棄想、離欲情想、滅想である。知らればならぬ七法され、 比丘が學則の受持に熱心にして未來もその受持を離すまいご捌し、法の觀察を得るに熱心 にして未來もその觀察を失はぬさ期し、悪欲の征服に熱心にして未來もその征服を止めぬ さ期し、静思惟に熱心にして未來もその靜思惟を離れぬさ期し、精進を得るに熱心にして 未來もその精進を得ることを止めまいさ期し、正念深慮に熱心にして未來もその正念深慮 を離れぬき期し、入見道に熱心にして未來も入見道を離れまいき期することである。實現 せればならわ七法さは七滅漏力である。即ち(一)漏盡の比丘が、「諸行は無常なり」と正慧 に依つて如實に見れば、それはその滅漏の比丘の力さなり、この力に依つてその比丘は「我 が漏は滅せり」さ諸漏の滅盡を他に知らしむるに至る。(二)又「樂欲は炭火の草を焼く喩の . 如し」と正慧に依つて如實に見れば、それはその滅漏の比丘の力さなり、この力に依つて その比丘は「我が漏は滅盡せり」と知らしむる。(三)又その比丘の心が遠離に傾き遠離に向 ひ遠離に止より遠離に住し離欲を樂しみ、總ての諮漏より起る諮法を滅する狀態にあれば、 これはその滅漏の比丘の力さなり、その比丘はこの力に依つて「我が漏は滅せり」さ知らし むるに至る。(四)又その比丘が四念住をよく修習すれば、これはその滅漏の比丘の力さな り、その比丘はこの力に依つて「我が漏は滅せり」と知らしむるに至る。(五)又その比丘が 五(無漏)根をよく修習すれば、これはその滅漏の比丘の力さなり、その比丘はこの力に依 つて「我が漏は滅せり」と知らしむるに至る。(六)又その比丘が七覺支を修すれば、これは その滅漏の比丘の力さなりて、その比丘はこの力に依つて「我が漏は滅せり」と知らしむる に至る。(七)又その比丘が八正道を修すれば、これはその滅泥の比丘の力さなりてその比 丘はこの力に依って「我が漏は滅せり」を知らしむるに至るo

八法に就いても前同様である。

多くの助けになる八法さは、茲に初梵行者をして未だ得ざる智慧を得せしめ、得て益々 始上發展圓滿ならしむる八因緣がある。それは(一)師又は師に等しき同門者に近づいて住 し、烈しき惭愧を感じ愛き敬さを具してゐる。(二)師又は師に等しき同門者に近いて住し、 烈しき慚愧を感じ愛さ敬さを具へ時々赴いて「尊者これはごういふ意味でありますか、ご ういふ義でありますか」と問ひ尋れる。其時その長老は、顋はれざるた題はし明かならざ るを明にし種々の疑惑を解いて吳れる。(三)法を聞いて心身二つ乍ら暢かになる。(四)戒 を持ち、波羅提木叉に照して身を制御し善行を具足し、小罪にも恐れを見學則を受持して 練學する。(五)多聞にして聞いて受持し(心に)積み重れ、初中後共に美しく文義共に備は る法と圓滿圓淨の梵行さな宣傳するな屢々聞き口に反復し心に受持し屢々思念し智見に依 って了解する。(六)悪法を離れ善法を發得する為に精進し堅忍に努力し不撓不屈である。 (七)正念を有し最上の記憶辨別を具足し、長い以前の言語行為を記憶し想記する。(八)五 蘊の生滅を觀じ、此は色、色の生、色の滅、此は受想行識、受想行識の生、受想行識の滅 さ觀じて住する。これが初梵行者をして未だ得ざる智慧を得せしめ、得たる智慧を益々増 上發展圓滿ならしむる八因緣である。修めればなら四八法さは八正道支即ち正見、正思、 正語、正業、正命、正精進、正念、正定である。分別して知らればならぬ八法さは八世法 即ち利、衰、毀、譽、稱、譏、苦、樂である。捨てればならぬ八法さは八邪即ち邪見、邪 思、邪語、邪業、邪命、邪精進、邪念、邪定である。

丘卽 云 於有行得 尋 進 丘,所 進 未 進 飽 獲精念坐證 比 滿 獲 乞息 欲 者進我禪者丘氣未 患 經

退堕分の八法さは八疎懶因即ち(一)為さればならぬこさがあるに拘らず、「仕事がある が、すれば疲れる、横にならう」さ横臥する。(二)仕事をし終って、「仕事をした為、疲れ た、横にならう」さ横臥する。(三)旅行せればならぬに拘らず、「旅行すれば疲れるから横 にならう」 ご横臥する。(四)旅行をして來て、「旅行した為に疲れた機にならう」ご横臥す る。(五)村又は町へ乞行に出掛け疎食なり甘食なり充分に得ないで、「乞行に行つたが、思 ふ丈け得られないで仕事が出來ない程に疲れた、横にならう」を横臥する。(六)乞行に出掛 けて疎食なり甘食なり充分に得たさき「乞行で餘り澤山食物を得て食べて煮たての豆の様 に身體が重くなつた、横にならう」さ横臥する。(七)輕い病氣になつて、「病氣だから横に なるべき時だ、横にならう」さ横臥する。(八)病氣が癒って間のない時、「病氣は癒ったが まだ間もないので仕事が出來ない程に無力である。横にならう」と横臥する。これが未た 得ざるを得、達せざるを達し實現せざるを實現する為の努力を缺く八疎懶因である。增上 分の八法さは八精進因即ち(一)比丘が爲さればならぬ仕事に對してこの様に思ふ。「茲に 私のせればはらぬ仕事があるが、それをしてゐては佛陀の教を思惟するこさが容易でない。 私は得ざるを得、達せざるを達し、實現せざるを實現する為に努力しやう」さ。(二)仕事 たなし終ってこの様に思ふ。「私は仕事をしてゐて佛陀の教を思惟するこさが出來なんだ。 私は得ざるを得………實現せざるを實現する為に努力せればならぬ」さ。(三)旅行せれば ならぬ時にこの様に思ふ。「旅行をせればならぬが、旅行をしてゐて佛陀の数を思惟する事 は容易ではない。それ故に私は未だ實現せざるものを實現する為に努力をしやう」と。(四) 旅行し終ってこの様に思ふ。「私は旅行をして來たがその為に佛陀の数を思惟するこさが 出來なんだ。私は得ざるを得……質現せざるを實現する為に努力せればならぬ」で。(五) 乞行に出て粗食又は甘食を思ふ様に得られなんだ時この様に思ふo「乞行をしたが食物を 思ふ丈け得られなかつた為、私の身體は輕快である。私は未だ得られざるを得………實現 せられざるを實現する為に努力しやう」と。(六)乞行に出て欲する丈けの食物を得た時に この様に思ふ。「私は乞行に依つて欲する丈けの食物を得、身體は事に堪いうる様に力が 具つた、私は未だ得ざるものを得……っ實現せざるものを實現しやう」さ。(七)輕い病氣 に掛った時この様に思ふ。「私の病氣は今輕いが重くなるかも知れぬ。今の内に私は未だ 得ざるものを得、……質現せざるものを實現しやう」さ。(八)病氣が癒って間のない時 にこの様に思ふ。「私の病気は癒って間がないが、又起るかも知れぬ。今の中に私は得ざる ものを得……っ實現せざるものを實現しやう」さ。此が未だ得ざるを得、達せざるを達し 實現せざるを實現する八精進因である。

見懷頭倒心惡行 道有人生地獄中是為不開處不得修 何八難解法謂八不閑妨修於行云何八、如來至眞出現於 宜精進坐禪經行未得者得未獲者獲未證者證於是比丘 妙法寂滅無為 來至真等正覺不出世間無有能說微妙法寂滅無為 非道道當專念多忘非道道當定意亂意非道道當智慧愚 正覺出現於世說微妙法寂滅無為向菩提道 生在畜生中餓鬼中長壽天中邊地無識無佛 當知 教而不值佛不得修行姓行是為八不開完 向川菩提道、或有恐生生於中國一聲盲籍 成就必入地獄是為不開 色少若好若醜常觀常念是為前初 足一無、脈非、道、道當開靜一樂、衆非、道、道當 進精進比丘患得,小差復為,是念,我 梵行如來至真 處不得修梵行、如 出現 向。菩

難解の八法さば梵行を行するに適せざる八處即ち(一)茲に世尊應供正等覺者が出世し給ひ、寂靜に導き涅槃に導き正覺に至らしめる法が善逝に開示せられたさして、地獄に墜し、(二)畜生に生れ、(三)餓鬼に生れ、(四)長壽天に生れ、(五)野蠻無智にして比丘比丘尼優婆塞優婆夷の到る事なき逸國に生れ、(六)假令中國に生れても、「布施の要もない、供養の要もない、善悪の結果はない、此の世界も他の世界もない。父も母もない、化生の衆生もない。此世他世を自ら知り自ら證り他に開示し正しく行なひ正しく生活する沙門婆羅門もない」さいふ惡見異見を抱いてゐる。(七)假令中國に生れても無智愚鈍顰啞にして善武か惡武かを了解する力がない。(八)假令中國に生れ智ありて賢、顰啞でなく善武か惡武かを了解する力があつても、その時、如來應供正等資者が出世在まさず、寂靜に導き涅槃に導き正覺に至らしめる法が善逝に依つて開示せられない。これが梵行を行するに適せざる八處である。

部の法九

云 脫。 九 滅 退 何 九枝法 -修見九 者衆 法 淨 常 生·梵生 謂 滅 九枝九 一光居 處六 常 除 喜 有 本、 疑解 最 想初 淨 -是遍生生喜滅九 六 淨 時 用處,住有想無 羅 青 愛 分 法 衆天是 種 別九 生是是 居是二身悅淨知 若四 復四衆 滅 入一一色 衆生干樂 枝九 種 道 Ŧī. 波 白 何 想恚 生居或想定淨 處想八光雞黄觀 或有天六滅

七佳證白

捺 見 常

有衆及如枝何

生ぜしめればならぬ八法さは八大人覺即ち、(一)小欲はこれ如法多欲はこれ不如法。(二) 知足はこれ如法無厭はこれ不如法。(三)閑居はこれ如法朋黨を好むはこれ不如法。(四)精 進はこれ如法懶惰はこれ不如法、(五)正念はこれ如法妄念はこれ不如法、(六)寂靜はこれ 如法不寂静はこれ不如法、(七)有智はこれ如法無智はこれ不如法、(八) 戯笑の快悅を離る ゝはこれ如法蔵笑を樂しむはこれ不如法であるさ念じ覺るこさ。

知らればならぬ八法さは八勝所即ち、(一)内に色想あるもの、少分美醜の外色を見、そ の外色に打ち勝ち、「我は知る、我は觀る」を明かな觀念を有する。(二)内に色想あるもの、 多分美醜の外色を見、その外色に打ち勝ち、「我は知る、我は觀る」を明かな觀念を有する。 (三)内に色想なきもの、少分美醜の外色を見、その外色に勝ち、「我は知る、我は見る」さ 明かな觀念を有する。(四)内に色想なきもの、多分美醜の外色を見、その外色に勝ち、「我 は知る、我は見る」を明かな觀念を有する。(五)内に色想なきもの、喩へばウムマー華の 青色青顯青光なるが如き、又兩面の毛ある婆羅那斯のモスリンの青色青顯青光なるが如 き、この様な青色青顯青光の外色を見それらに打ち勝ち、「私は知る、私は見る」で明かな 観念を有する。(六)内に色想なきもの、喩へばカニカーラ華の黄色黄顯黄光なるが如く、 又兩面の毛ある婆羅那斯のモスリンの黄色黄顯黄光なるが如き、この様な外色の黄色黄顯 黄光の外色を見、この外界に打ち勝ち「私は知る、私は見る」さ明かな觀念を有する。(七) 内に色想なきもの、喩へばパレドウザーアカ華の赤色赤顯赤光なるが如き、又兩面の毛あ る婆羅那斯のモスリンの赤色赤顯赤光なるが如き、この様な赤色赤顯赤光の外色を見、そ れに打ち勝ち「私は知る、私は見る」と明かな觀念を有する。(八)内に色想なきもの、喩へ ば金星の白色白頭白光なるが如く。又兩面の毛ある婆羅那斯のモスリンの白色白顯白光な るが如き、この様な白色白顋白光の外色を見、その外色に打ち勝ち、「私は知る、私は見 る」と明かな觀念を有すること。

實現せればならぬ八法さは八解脫即ち、(一)内に色想あつて外色を(不浮さ)観ず、これ 第一解脫。(二)內に色想なく外色を(不淨さ)觀ず、これ第二解脫。(三)外色を淨なりさのみ 決定して見る。これ第三解脱。(四)總ての色想を超越し、有對の想を滅し、異想を思惟せ す。「空は無邊なり」と知つて、空無邊處に入つて住す。これ第四の解脱。(五)總ての空無 邊處を超越して「識は無邊なり」さ知つて識無邊處に入って住す、これ第五の解脫。(六)總 ての識無邊處を超越して「何もあるこさなし」さ知つて無所有處に入って住す、これ第六の 解脫。(七)總ての無所有處を超越して非想非々想處に入つて住する、これ第七の解脫。(八) 總ての非想非々想處を超越して想受滅に入って住する。これ第八の解脱である。

九法に就いても前さ同様である。

多くの助けになる九法さは、正思惟を根さする九法即ち、(一)正思惟から悅が生する。 (二)悦から喜が生する。(三)心が喜ぶに依つて身體が暢達になる。(四)身體が暢達になる から樂を經驗する。(五)樂を經驗するから心が定に入る。(六)入定の心に依つて色の性を 知り得る。(七)如實に性を知つて厭ふ。(八)厭ふから欲情を離れる。(九)欲情を離れるか ら解脱する。

捨てればならぬ九法さは渴愛から起る九種法即ち、(一)渴愛に依つて求、(二)求に依つて得、(三)得に依つて決定、(四)決定に依つて欲食、(五)欲食に依つて着、(六)着に依つて占取、(七)占取に依つて慳、(八)慳に依つて守、(九)守に依つて棒を取り劔を取り、鬭爭諍論、嫌謹、讒謗、妄語等種々の惡不善の法が起る。これが渴愛を根本さする九種法である。

退隆分の九法さは、九種の憤怒因即ち、(一)「私に不利をした」 ご怒を結び、(二)「私に不利をなす」ご怒を結び、(三)「私に不利をなすであらう」ご怒を結び、(四)「私の愛するものに不利をなした」ご怒を結び、(五)私の愛するものに不利をなすであらう」ご怒を結び、(七)「私の憎むものに善い事をした」ご怒を結び、(八)私の憎むものに善い事をするであらう」ご怒を結び、(九)私の憎むものに善い事をするであらう」ご怒を結ぶこごである。増上分の九法ごは、九種の憤怒の制止である。即ち(一)「私に不利をしたが然し今怒って何の得があらう」ご怒を制止し、(二)「私に不利をしてゐるが今怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(五)「私の愛するものに不利をなしたがそれを怒って何の得があらう」ご怒を制止し、(五)「私の愛するものに不利をなしたがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(五)「私の愛するに不利をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(七)「私の憎むものに善い事をしたが、それを怒って何の得があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしたが、それを怒って何の為があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止し、(九)「私の憎むものに善い事をしてゐるがそれを怒って何の益があらう」ご怒を制止するこごである。

難解の九法さは九個の異相、(一)界の異、(二)界異なるに依つて觸の異な生じ、(三)觸の異に依つて受の異を生じ、(四)受の異に依つて想の異を生じ、(五)想の異に依つて思惟の異を生じ、(六)思惟の異に依つて欲の異を生じ、(七)欲の異に依つて煩熱の異を生じ、

云 禪何 專 為 法 空 則 異 生 刺觀求異 死 想 作 因 異 滅刺 耳正生進

(八)煩熱の異に依つて求の異を生じ、(九)求の異に依つて得の異を生するこさである。生 ぜしめればならぬ九法さは九想即ち(一)不淨想、(二)死想、(三)食厭想、(四)一切世界無 樂想、(五)無常想、(六)無常苦想、(七)苦無我想、(八)廢捨想、(九)離貪想である。知ら ればならの九法さは九順次住即ち、(一)比丘は欲を離れ不善法を離れ、有覺有觀離生喜樂 の初禪に入りて住す。(二)次に覺さ觀さを靜め、内喜一心無愛無觀定生喜樂の第二禪に入 りて住す。三〉喜を離れ捨念に住し正心正念にて一身に賢聖の所謂、捨に住し正念なるも のは樂に住すさ云ふ樂を覺ね第三禪に入って住す。(四)樂を捨て苦を捨て前の喜さ憂さを 滅し不苦不樂拾念正心清淨の第四禪に入りて住す。(五)總ての色想を超越し有對の想を離 れ異想を思念せず「空は無邊なり」さ知つて空無邊處に入って住する。(六)總ての空無邊處 を超越し「識は無邊なり」を知つて識無邊處に入って住する。(七)總ての識無邊處な超越し て「何もあるこさなし」と無所有處に入つて住する。(八)總ての無所有處を超越して非想非 々想處に入って住する。(九)想受滅に入って住するこさである。實現せればならぬ九法さ は九順次滅即ち、(一、第一禪を發得して樂欲の想滅す。(二)第二禪を發得して覺觀の想滅 す。(三)第三彈を發得して喜滅す。(四)第四禪を發得して出息入息滅す。(五)空無邊處を 發得して色想滅す。(六)識無邊處を發得して空無邊處想滅す。(七)無所有處を發得して識 無邊處想滅す。(八)非想非々想處を發得して無所有處想滅す。(九)想受滅を發得して想さ 受さ滅するこさである。

十法に就ても前同様である。

多くの助けになる十法とは十作依歸法即ち、(一)比丘あつて戒を持し波羅提木叉に一身 を制御して住し善行を具へ小罪にも恐れた見、學則を受持して居れば、彼を衆の依歸たら しむるこさが出來る。(二)多聞にして聞いて受持し積み重ね、初中後共に美しく文義共に 完備せる法で圓滿圓淨なる梵行を宣傳するを屢々聞き受持し、口に繰り返し心に思念し知 見に了解すれば、彼を衆の依歸たらしむるこさが出來る。(三)善友善侶を有すれば彼を衆 の依歸たらしむるこさが出來る。(四)溫順にして、謙遜にならしむる法を具足し、忍耐あ り右繞の醴を受くる人(即ち世尊)の教誨を守れば、彼を衆の依歸たらしむることが出來 る。(五) 梵行者のなすべき仕事に巧みにして勤勉、方便もあり思惟もあり、成し果すに充 分な力があれば、彼を衆の依歸たらしむるこさが出來る。(六)法を愛樂し、その興隆を喜 び殊勝の教律に崇高き微喜を有すれば、彼を衆の依歸たらしむるこさが出來る。(七)自分 の得たる衣、鉢、座、薬のいかなるものにても滿足すれば、彼を衆の依歸たらしむること が出來る。(八)不善法を捨て善法を發得する為に努力し熱心に堅忍に精進して撓まざれば 彼を衆の励依たらしむるこさが出來る。(九)記憶正しく最上の記憶辨別力を有し長い以前 の言語行為を記憶想起する力あれば、彼を衆の依歸たらしむるこさが出來る。(十)智慧あ り、五蘊の生滅に闘する智を有し神聖なる涅槃に達し正しく煩惱の終滅に達せしむる智慧 を具へれば彼をして衆の依婦たらしむることが出來るo

修めればならぬ十法さは十遍所即ち、(一)上下四維に一にして無限なる地遍を觀する。 二)水遍を觀する。(三)火遍を觀する。(四)風遍を觀する。(五)青遍を觀する。(六)黄遍 を觀する。(七)赤遍を觀する。(八)白遍を觀する。(九)空遍を觀する。(十)識遍を觀する 靜

こさである。分別して知らればならか十法さは十處即ち、(一)限處、(二)色處、(三)耳處、(四)聲處、(五)鼻處、(六)香處、(七)舌處、(八)味處、九身處、(十)觸處である。捨てればならか十法さは十邪即ち、(一)邪見、(二)邪思、(三)邪語、(四)邪業、(五)邪命、(六)邪精進、(七)邪念、(八)邪定、(九)邪智、(十)邪解脱である。退隆分の十法さは十不善業道即ち、(一)殺生、(二)偸盗、(三)邪淫、(四)妄語、(五)離間語、(六)悪口、(七)綺語、(八)貪、(九)瞋、(十)痴である。增上分の十法さは十善業道即ち、(一)離殺生、(二)離偸盗、(三)離邪淫、(四)離妄語、(五)離離間語、(六)離惡口、(七)離綺語、(八)不貪、「九)不順、(十)不痴である。

避解の十法さは十聖住即ち、(一)五支廢捨。樂欲、臘、懶惰睡眠、掉舉恶作、疑の五支 を廢捨す。(二)六支具星。眼を以て色を見、耳を以て撃を聞き、鼻を以て香を鳴き、舌を以て味を味はひ、身を以て觸に觸れ、意を以て法を知り喜ばず悲しまず拾心正念正心に住す。この六支を具す。(三)一守護、一身をよく心を以て守護す。(四)四算背、推理して一(衣鉢座藥)を使用し、推理して一(寒暑等)を忍び、推理して一(危險なる動物)を避け、推理して一(貪邪見等)を退ける。(五)獨眞驅逐、凡常の沙門婆羅門の凡常の獨眞 ひさりよがりの教)をすべて退け投げ葉て驅逐し離脱する。(六)求欲の滅却、樂欲の求欲を滅し、存在の求欲を滅し梵行の求欲を滅す。(七)無垢の思惟、樂欲の思惟を廢し、瞋の思惟を廢し、害の思惟を廢し無垢の思惟を有す。(八)寂靜の身行に住す、樂を捨て苦を捨て前の喜さ憂さた滅し不苦不樂捨念正心清淨の第四禪に入つて住するこさ。(九`善解脫心、心貪より解脫し瞋より解脫し痴より解脫するこさ。(十)善解脫禁、「私の貪瞋痴は廢捨せられ、根絶せられ根を切られた多羅樹の樣に未來不生の法になつた」さ知るこさ。

生ぜしめればならぬ十法さは十想即ち、(一)不淨想、(二)死想、(三)食厭想、(四)一切 世間無樂想、(五)無常想、(六)無常苦想、(七)苦無我想、(八)廢棄想、(九)離貪想、(十) 滅である。知らればならぬ十法さは十衰滅因即ち、(一)正見に依つて邪見は衰滅し邪見か 6生する種々不善の法も衰滅し種々の善法が生起圓滿する。(二)正思に依り邪思は衰滅し 邪思から生ずる種々悪不善の法も衰滅し種々の善法生起圓滿する。(三)正語に依り邪語及 び邪語より生する惡不善の法も滅し種々の善法生起圓滿する。(四)正業に依り邪業及び邪 業より生する惡不善の法義滅し種々の善法生起圓滿する。(五)正命に依り邪命及び邪命よ り生する惡不善の法義滅し種々の善法生起到滿する。(六)正精進に依つて邪精進及び邪精 進より生する惡不善の法は衰滅し種々の善法生起圓滿する。(七)正念に依り邪念及び邪念 より生する惡不善の法は衰滅し種々の善法生起圓滿する。(八)正定に依り邪定及び邪定よ リ生する惡不善の法は衰滅し種々の善法主起圓滿する。(九)正智に依り邪智及び邪智より 生する惡不善の法は衰成し種々の善法生起園滿する。(十)正解脱に依り邪解脱及び邪解脱 より生する惡不善の法は衰滅し種々の善法生起圓滿する。實現せればならぬ十法さは十無 學法即ち、(一)無學の正見、(二)無學の正思、(三)無學の正語、(四)無學の正業、(五)無 學の正命、(六)無學の正精進、(七)無學の正念、(八)無學の正定、(九)無學の正智、(十) 無學の正解脱である。

斯く實にして真、如にして不虚不妄の諸法は正しく如來に依つて證知せられたのである。

### 法の相續者

世尊は含衛城の祇多林、給孤獨関に御住ぬなされてゐた時のこさである。世尊は『比丘等 よ』さ呼びかけ給ひ、比丘等は『世尊よ』さ答へ奉つた。世尊はこのやうに仰せられた。

『比丘等よ、私の法の相續者さなつて、單なる物質の相續者さなつてはならぬ。私は汝等を 愛するが故に「ごうぞ、私の弟子達が、私の法の相續者さなり、單に物質の相續者でないや うに」さいふのである。

比丘等よ、もしも汝等が、單に私の物質の相續者さなつて、法の相續者さならない時には、こういふ非難が汝等の上にも私の上にも起るであらう。「師の弟子は單に物質の相續者さして住み、法の相續者ではない」さ。比丘等よ、もしも汝等が法の相續者であつて、單に物質の相續者でない時には、汝等の上にも又私の上にも、こういふ非難がなくなるのである。

比丘等よ、それであるから、私の法の相續者さなつて、單なる物質の相續者さなつてはな らぬ。

比丘等よ、茲に私が、供養の食物を充分に一杯に滿足するまでに食べて、猶其處に餘つて、 捨てるべき食物があるさする。其の時二人の比丘が外方から飢さ疲れで遣つて來るさする。 私は彼等にこのやうにいふ。

「私はこの供養の食物を一杯に充分に滿足するまでに食べた。然し猶茲に餘つて捨つべき食物がある。もし食べやうさ思はゞ食べよ、汝等が食べなければ、私は今、草の生長を害はない所へ捨てるか、或は生物を痛めない水の中へ注ぎ入れるであらう」さ。

そこで一人の比丘はこのやうに考へる。「世尊は供へられた食事を一杯に充分に滿足するまでになされて、猶、餘つて捨つべき食物がある。もし私共が食べなければ、世尊は草の生長を害はない所へお捨てなされるか、或は生物を痛めない水の中へ注ぎ入れ給ふであらう。然し世尊は又このやうに仰せられた。「比丘等よ私の法の相續者さなれ、單に物質の相續者さなるな」を仰せられた。この食物は物質に屬するものである。私はこの食物を食べないで、飢さ疲れを耐へて一日一夜(明日の食事まで)を過さう」さ。

かくて彼は、その食物を食べないで飢さ疲れを耐へて、一日一夜を過すであらう。

時に他の比丘はこのやうに考へる。「世尊は供へられた食物を一杯に充分に滿足するまでになされて、猶餘つて捨つべき食物がある。もし私共が食べなければ、世尊は草の生長を害はない所へお捨てなされるか、或は生物を痛めない水の中へ注ぎ入れ給ふであらう。私はこの食物を食べて、飢さ疲れを踏して、一日一夜を過すであらう」さ。

かくて、彼はその食物や食べて、飢さ疲れを醫して一日一夜を過すであらう。

比丘等よ、第二の比丘はその食物を食べて飢さ疲れを置して一日一夜を過したが、然しこの私の第一の比丘は、より賞むべくより讃ふべきものである。何故なれば、その比丘は、長く小欲さ知足さを以て、毒箭を除くがために努力さ精進さをなすであらうから。

比丘等よ、それであるから、私の法の相續者さなつて、單に物質の相續者さなつてはなら れ。私は汝等を愛するが故に、「ごうぞ私の弟子が法の相續者さなつて、單に物質の相續者さ なつて吳れるな」さいふのである。

世尊はこれを宣ふて、座を立ちて、私室に入り給うた。

その時、長老舎利弗は、世尊の去り給ふ間もなく、「友よ」さ比丘等を呼んだ。比丘等も「友よ」 さ長老舎利弗に答へた。長老舎利弗はこのやうに日つた。

「友よ、閑居に住し給ふ師の弟子はいか様に閑居を學ばす、又いかやうに閑居を學ぶか」。 「友よ我々はこの所説の義を知らんがために、長老舍利弗の近くへ遠くから來たのであります。もしこのこさを長老舍利弗はよいさ思召したなら、御説き下さい。我々比丘は長老舎利弗から聞いて憶持いたすでありましやう」さ。

「友よ、茲に閑居に住し給ふ師の弟子が、閑居を學ばないさは、師が捨てればならわものさ 仰せられた法を捨てず、却つて贅澤に流れて懶惰に耽り、墮落に先走り、閑居の軛を捨て去 るこさである。友よ、この時、上座の比丘に、三個の非難が起る。「閑居に住し給ふ師の弟子 が閑居を學ばない」。これが上座の比丘に對する第一の非難である。「師が捨てればならぬも のご仰せられた法を捨てない」。これが第二の非難である。「のみならず、贅澤に流れ懶惰に 耽り、墮落に先走り、閑居の軛を捨て去る」。これが第三の非難である。友よ、上座の比丘は この三個の非難を蒙むるのである。中位の比丘も、新比丘も又同様にこの三個の非難を蒙む る。友よ、幽居に住し給ふ師の弟子は、このやうに閑居を學ばないのである。

「又友よ、幽居に住し給ふ師の弟子は、如何やうに閑居を學ぶか。友よ、茲に、幽居に住し 給ふ師の弟子が、閑居を學び、師の捨てればならぬものさ仰せられた法を捨て、贅澤に流れ す、懶惰に耽らず、墮落の軛を捨て、閑居に急ぐ。

「そこで友よ、上座の比丘にも、中位の比丘にも、新比丘にも、三個の賞讃がある。「幽居に住し給ふ師の弟子は閑居を學ぶ」、これが、上座の比丘、中位の比丘、新比丘に對する第一の賞讃である。「師の捨てればならぬさ仰せられた法を捨てる」、これが第二の賞讃である。「贅澤に流れず、懶惰に耽らず、墮落の軛を捨て、閑居に急ぐ」これが、第三の賞讃である。友よ、上座の比丘、中位の比丘、新比丘共にこの三個の賞讃を受けるのである。友よ、幽居に住し給ふ師の弟子は、このやうに閑居を學ぶのである」。

「友よ、貪欲は惡である。順悲も惡である。この貪欲を捨て、瞋恚を捨てるために、茲に、 それに依つて見を生じ、智を生じ、寂靜さ上智さ正覺さ涅槃に導く中道がある。

友よ、この見を生じ智を生じ、寂靜さ上智さ正配さ涅槃さに導く中道さば何であるか。これは八聖道支である。即ち正見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定である。 友よ、これが見を生じ、智を生じ、寂靜さ上智さ正覺さ涅槃さに導く中道である。

友よ、忿は悪である。恨は悪である。…………覆は悪である。惱は悪である。………韶 は悪である。誰は悪である。…………韶は悪である。誰は悪である。………剛愎は悪である。 る。喧騒は悪である。………慢は悪である。過慢は悪である。憍は悪である。怠慢は悪で ある。友よ、これらの悪法を捨てるために、茲に、それに依つて見を生じ、智を生じ、寂静 さ上智さ正覺さ涅槃さに導く中道がある。

友よ、この見を生じ、智を生じ、寂靜さ上智さ正覺さ涅槃さに導く中道さは何であるか。 これは八聖道支である。即ち正見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定である。 友よ、これが見を生じ、寂靜さ上智さ正覺さ涅槃さに導く中道である」。

> 巴利中阿含第三 (vol. I. p.p.) 中阿含求法經 (昃 六、8—9)

### 蜜 丸 職

世尊が釋迦族の迦維羅城、尼倶律陀樹園に御ゐでなされた時の事である。世尊は早朝に衣 た着け、鉢を取り、迦維羅城に乞を行し、食を終り、鉢を置いて、その日の日中を過さんが ために、大林の奥に入つて、若いキルワ樹の根本に暑さを避けて御すばりなされた。

時に釋種の執 杖はぶらぶらそゞろ歩きして、大林に入り、若いキルワ樹の根元に世尊 を見奉り、世尊さ慇懃なる挨拶の辭を交換し、杖に凭れて、一面に立ち、世尊にこのやうに 申し上げた。

「沙門よ、あなたの主張はごういふのでありますか。何を説かれるのであるか」さ。

「友よ、私の主張さいふは、天界、魔界、梵界、沙門、婆羅門、人民、この一切人天の如何なる世界をも摑まないで立つさいふこさである。又、樂欲に着せずして住し、疑を離れ、孤 「疑を断ち、有さ非有の渴愛を脱したる婆羅門には、(彼此の)想は最早隨逐しないさいふこさである。これが私の説くものである」。

かく日はれて、蒋種執杖は叩頭つきつい、舌をまわし、三つの皺を額に寄せて、杖にもたれて去つた。

世尊は夕方燕座を立ちて、尼俱律陀樹園に近づき、設けの座に即いて、比丘等にこの談話 の始終を語り給うた。

時に一比丘が世尊に申し上げた。

「世尊、然し天界、魔界、梵界、沙門、婆羅門、人民、この一切人天の如何なる世界をも摑まないで立つさは世尊の教理は如何なることでありますか。又樂欲に着せずして住し、疑を離れ、孤疑を斷し、有非有の渴愛を脱したる婆羅門、世尊に、(彼此の)想は最早隨至しないさはいかなることでありますか」さ。

「比丘等よ、何かの縁に依つて、人に、器蔵障礙の想が作用いて來るものであるが、若し、 其處に(我我所の)喜びを見ず、(我我所の)樂しみを得ず、戀着せなければ、これは實に欲食 隨眠のおはりである。頗隨眠のおはりである。見隨眠のおはりである。これは疑隨眠のおは りである。慢隨眠のおはりである。有食隨眠のおはりである。痴隨眠のおはりである。棒な 取り劔を取つての喧嘩、闘争、口論、相互の謟語、妄話のおはりである。 茲にすべての惡不 善の法が餘りなく消滅するのである」 こ。

かく世録は宣うて座を立つて私室に入り給うた。

時に比丘等は世尊が去り給うたので、このやうに考へた。

「友等よ、世尊はこの教を略説し、廣く義を開演しないで、座を立ち、私室に入り給うた、 誰が、この世尊の略説し給うた数を廣く開演して吳れるであらうか」さ。

彼等はついいてこのやうに考へたo

「茲に長老大迦旃延は、師にも讃へられ、同門の智者にも尊敬せられてゐる。又彼はこの世 尊の略説し給うた教を廣く開演するここの出來る人である。我々はかの長老大迦旃延の處へ 行って、この義を尋れやうではないか」こ。

そこで、彼等諸比丘は長老大迦旃延の許に赴き、長老大迦旃延と慇懃なる挨拶の辭を交換 し、一面に座して、長老大迦旃延にこの事を話した。 長老大迦旃延は、これに答へて灰の如く日つた。

「友よ、喩へば、木の赤木質を求むる人があつて、赤木質を探し求めて歩いて、赤木質のある直立した大樹に上り、根を越い幹を越いて、枝や葉に赤木質を探さうさしてゐるやうに、長老達は、師を離れて、私にこの養を尋れやうさ思つてゐられる。友よ、かの世尊は知る人の中の知る人、見る人の中の見る人、眼そのもの、智慧そのもの、法そのもの、梵そのもの、梵そのもの、常道者、教示者、義の問題者、不死の與ヘ手、法主、如來で在ます。先きこそ、世尊に、この義を問ひ奉り、世尊の御説きなされる通りに憶持する時であつたではないから

「我等の友、迦旃延よ、實にその通り、世尊は知る人の中の知る人、見る人の中の見る人、 眼そのもの、智識そのもの、法そのもの、梵そのもの、唱道者、数示者、義の開顯者、不死 の與へ手、法主、如來で在します。さうして先きこそ世尊にこの義を問ひ奉って、世尊の説 明なされる通り憶持する時であつたのであります。然し長老大迦旃延も亦師にも讃へられ、 同門の智者にも尊ばれ、この世尊の略説し給うた数を廣く開演するこさの出來る人でありま す。長老大迦旃延よ、氣を悪くしないで説明して下さい。

「それでは友よ、善く聽き善く注意せよ、私は說くであらう」o

「かしこまりました」と、比丘等は答へた。迦旃延はこのやうに語り出した。

「友よ、世尊は、略して説き給うた。何かの縁に依つて、人に調戯障礙の想が作用いて來るものであるが、もし其處に(我我所の)喜びを見ず、(我我所の)樂を得ず、戀着せなければ、これは實に、欲貪隨眠、順隨眠、見隨眠、疑隨眠、慢隨眠、有貪隨眠、痴隨眠のおはりである。又これは、棒を取り、劔を取つての喧嘩闘争、口論、相互の語語、妄語のおはりである。茲にすべての悪不善の法は除りなく消失するのである」。

かく世尊は略武し給うた。私はこの略説せられた義を廣説して、このやうに了解してゐます。

友よ、限さ色さに對して眼識が起る。この三者が接して、觸が起る。 觸に對して受が起る。 感受すれば認知(想)する、認知すれば思惟する。思惟すれば、分別する。分別する所から、 その縁に依つて、人に、過去未來現在の眼所縁の色の上に、すべての調蔵障礙の想が作用い て來る。

「友よ、耳鼻舌身の場合もこれに同じく、又意の場合もこれに同じい。即ち心さ法さに對して意識が思り、この三者會合して觸が起り、觸に對して受が起り、感受すれば認知し、認知すれば思惟し、思惟すれば分別する、この分別から、この緣に依つて、人に過去未來現在の意所緣の法に對して、調戲障礙の想が生じて來るのである。

「友よ、それで、眼さ色さ眼識さあるから、觸の生起があるのである。 觸の生起があるから、受の生起があるのである。 受の生起があるから、想の生起があるのである。 想の生起があるから、 想感障礙の想の作用が顕は あるから、 思惟の生起があるのである。 思惟の生起があるから、 調蔵障礙の想の作用が顕は れるのである。

友よ、耳さ聲、鼻さ香、舌さ味、身き觸もこの眼さ色さに等しいo

友よ、意さ法さ意識さあるから、觸の生起があるのである。 觸の生起があるから、受の生 起があるのである。 受の生起があるから、想の生起があるのである。 想の生起があるから、 思惟の生起があるのである。 思惟の生起があるから、調戯障礙の想の作用が顕はれるのであ 80

友よ、それで、限さ色さ眼識さなければ、觸の生起はあり得ない。觸の生起がなければ、 受の生起はあり得ない。受の生起がなければ、想の生起はあり得ない。想の生起がなければ、 思惟の生起はあり得ない。思惟の生起がなければ、調蔵障礙の想の作用は顕はれ得ない。

耳を聲、鼻を香、舌を味、身を觸もこれを同じい。

又意さ法さ意識さなければ、觸の生起はあり得ない。觸の生起がなければ、受の生起はあり得ない。受の生起がなければ、想の生起はあり得ない。想の生起がなければ思惟の生起はあり得ない。思惟の生起がなければ、調戯障礙の想の作用は顯はれ得ない。

友よ、私は世尊の略説し給うた教を開演してこのやうに了解してゐる。然し、長老達にして欲するならば、世尊の御許に行いてこの義を問ひ奉り、世尊の開説し給ふ通り憶持するがよろしい。

時に彼等比丘達は長老大迦旃延の所説を歌喜し、座を立つて、世尊の御許に赴き、世尊を 體して、一面に座し、世尊にこのやうに申し上げた。

「世尊、私共は、かの長老大迦旃延の許へ行いて、世尊の略説し給ふた義を尋れました。さ うして長老大迦旃延は私共にこのやうな具合に、こういふ語句を以て義を開発して吳れられ ました」。

「比丘等よ、大迦旃延は學者である。大智者である。比丘等よ、もし、汝等が、私にこの義 た蕁れるならば、私も亦かの大迦旃延が説明した様に説くであらう。何故なれば、これは、 その真の意味であるからである。汝等はその様に憶持するがよろしい」。

かく日はれて、長老阿難は世尊にこのやうに申し上げた。

「世尊、喩へば人あつて、飢さ疲勞に死ぬやうになつて、蜜丸を得たさします。彼は味ふに 從つて、益々甘美美妙な味を得まするやうに、世尊よ、心あり、賢しい比丘はこの法数に依 り智慧に依つて義を尋れるに從つて、益々滿足を得、心の喜を得ました。世尊、この法数は 何さ名くべきでありまするか」。

「それでは阿雄陀よ、この法教をは、蜜丸教を憶持せよ」。

巴利中阿含第十八 (vol. I. p.p. 108-114) 中阿含蜜丸喻經 (昃六、36)

# 鋸 譬 喻 經

或る時世尊は含衛城の祗園精舍におめてなされた。

「その時、長老モーリヤパケナ (Moliyapagguna) は、異常に比丘尼達さ親密になつてわた。人あつて彼等の前で、比丘尼の悪口をいへば彼は喜ばず、怒つて議論をなし、又比丘尼の悪口をいへば、比丘尼は喜はず、怒つて議論をなした程、彼さ比丘尼等さは親密な往來をしてゐた。

時に或る比丘が世尊にこの事を申し上げた。世尊は、その比丘に仰せられた。

「それでは、私の語を以てモーリヤパケナを呼んで臭れ、『友よ、師は汝を御呼びなされて ゐる』と」。

「かしこまりました、世尊よ」さ件んの比丘は、世尊に御答へして彼の所へ行き、このやう

に日った。

『友よ、師は汝を呼んでわられる』さ。

『承知をしました。友よ」さ、

彼はその比丘に答へて世尊の御許へ赴き、世尊を禮して一面に座した。世尊はこのやうに仰せられた。

『パケナよ、汝が、異常に比丘尼等さ親密になり、誰か比丘が汝の前で比丘尼等の惡口ない へば汝は腹を立て、喜ばず、議論をなし、比丘尼等の前で誰か比丘が汝の惡口をいへば比丘 尼等は腹を立て、喜ばす、議論をなす程に、汝は比丘尼等さ親密な往來をしてゐるさいふば 事實であるが』。

『世尊、その通りであります』。

『パケナよ、汝、良家の子は信仰に依つて、家を出て、家なき沙門さなつたのではないか』。 『世尊、その通りであります』。

パケナよ又、もし誰かゞ汝の前で、それ等の比丘尼等を手を以て打ち、土塊を以て打ち、 棒を以て打ち、劔を以て打つても、汝は家に着するものゝ感情ご覺さを捨てればならぬ。さ うしてこのやうに學ばればならぬ。「私の心は變らぬであらう。惡しき語は我の口から洩れぬ であらう。同情ご愛憐さを以て慈心に住するであらう、密に怒を抱くさいふここもいたすま い」こ、汝はこのやうに學ばればならぬ。

パケナよ、又たさへ人あつて汝の面前で、汝の悪口をいつても、汝は家に着するものゝ感情 さ覺さを捨てればならぬ。さうしてこのやうに學ばればならぬ。「私の心は變らぬであらう。 悪しき語は私の口から洩れぬであらう。同情さ愛憐さ以て慈心に住するであらう。密かに怒 を抱くさいふこさもいたすまい」さ。汝はこのやうに學ばればならぬ。

パアナよ、又汝は、たさへ或る人が汝を手を以て打ち、土塊を以て打ち、棒を以て打ち、 劔を以て打つても、汝は家に着するもの、感情さ覺さを捨てればならぬ。汝は、このやうに 學ばればならぬ。「私の心は變らぬであらう。惡しき語は私の口から洩れぬであらう。同情さ 愛憐さを以て慈心に住するであらう。密かに怒を抱くさいふこさもいたすまい」さ、波瞿那 よ汝はこのやうに學ばればならぬ。

其の時世尊は比丘等を呼びかけ給うた。『比丘等よ、或る時、私の比丘達の心は善く調うて あた。私は、その比丘達を呼びかけて日つた。「比丘等よ、私は日に 只一度の食を取つてゐ る。その爲に、無病にして苦しみなく、健全にして、體力あり愉快な生活をなしてゐる。汝 等もこのやうに一食を取り、一食を取る事に依つて、無病無苦健全にして體力あり、愉快な 生活を替めよ」さ。然し、比丘等よ、私の比丘達には、この教訓の必要はなかつたのである。 只正念を起してゐる必要があつたのである。 比丘等よ、喩へば、平かな地面の四辻に、立派に育つた馬が馬車に繼がれて立つてゐる、 刺棒もそろつてある。それに巧みな宰領さ御者さが乗り込んで、左手に手綱をさり、右手に 刺棒を取つて、思ふ所へ何處へでも、御し去り御し來るがやうに、比丘等よ、私の比丘は(この馬車のやうであるので)この教訓の必要はなかつたのである。只正念を起してゐる必要が あつたのである。

それであるから、比丘等よ、汝等は不善を捨てい、 芸法に住せよ。かくして汝等はこの法 さ律とに於て增長發展を得るであらう。

比丘等よ、喩へば、村又は町の近くに大きな沙羅林がある。その樹皮がよごれて、生長し 兼れてゐる。其處へ、その森を愛し森のためを思ひ繁茂させたいさ思ふ人が願はれる。彼は 曲んだ生氣のない芽枝を切つて捨て、森の内部を清淨に掃き淨め、眞直な性質のよい芽枝は 保護をする。比丘等よ、かくして、その沙羅の森はやがて生長繁茂するであらう。

比丘等よ、丁度このやうに、汝等にして不善を捨て、善法に居を占むれば、汝等はこの法 さ律さに於て增上發展するであらう。

比丘等よ、長い以前にこの含備城にエーデーヒカーさいふ家婦があつた。比丘等よ、この エーデーヒカーには、このやうな美しい名聲が上つてゐた。「エーデーヒカーは親切である。 謙遜である。静かである」さ。

比丘等よ、又エーデーヒカーには迦利さいふ名の下女があつた。怜悧にして勤勉で、よく その仕事を充分に果す下女であつた。

比丘等よ、時に迦利はこのやうに思った。私の主人にはこのやうな美しい名聲が上つてゐる。「エーデーヒカーは親切である。謙遜である。静かである」さ。然し實際、私の主人は内心怒を持つてゐてそれを外に願はさないのでなからうか。或は又實際に怒るさいふこさのない人であらうか。或は私が、これまで、仕事を一所懸命にして來たので内心には腹を立てるこさがあつても外に顯はさなかったのでなからうか。或は元來さういふここのないのであらうか。一つ私の主人を試めして見やう」さ。

比丘等よ、そこで、迦利は、朝慶坊をして日中に起き出てた。比丘等よ、エーデーヒカー は迦利にこのやうに日つた。

「迦利よ、迦利よ」。

「御主人、何で御座います」。

「何故おまへ、そんなに遲く起きるのかへ」。

「御主人には何にも關係がないぢやありませんか」。

「何でもないことがあるものかれ、この悪たれめ、こんなに遅く起きて」と家婦は喜ばす、 額に筋を立て、怒った。

比丘等よ、その時、迦利はこのやうに思つた。「私の主人は内心に腹を立てゝもそれを外に 顕はさなかつたのだ。ないのぢやない。私がこれまで一所懸命に仕事をして來たので内にあ る怒を外に顕はさなかつたのだ。ないのぢやない。もつさ主人を試めして見やう」さ。

比丘等よ、そこで迦利は前よりはもつさ遅く起きた。比丘等よ、エーデーヒカーは迦利に このやうに目つた。

「迦利よ、迦利よ」。

「御主人何で御座います」。 「何でお前はそんなに遅く起きたのかへ」。 「御主人には何にも 關係がないぢやありませんか」。

「何でもないこさがあるものかれ、この悪たれめ、こんなに遅く起きて」。

さ家婦は腹を立てゝ喜ばず。面白くない語を放つたo

比丘等よ、そこで迦利はこのやうに思つた。「私の主人は内を腹を立て、ぬて、それを外に 題はさなかつたのだ、ないのぢやない。私がこれまで一所懸命に仕事をして來たので、内に ある怒を外に題はさなかつたのだ、ないのぢやない。私はもつさ主人を試して見やう」さ。 比丘等よ、そこで、迦利は前よりももつさ遅く起き出てた。比丘等よ、エーデーヒカーは

「迦利よ、迦利よ」。

迦利にこのやうに日った。

「御主人何で御座いますか」。

「何でお前はそんなに遲く起きたのかへ」。

「御主人には何も關係がないぢやありませんか」。

「何でもないこさがあるものかれ、この悪たれめ、こんなに遅く起きて」。

さ、家婦は怒つて喜はず、戸の門をする棒を取つて、頭を打つて傷つけたo

比丘等よ、時に、迦利は頭を傷つけられ、血をたら々々垂して、飛び出して、近隣に怒鳴った。

「御覽、親切な人の仕業を御覽、謙遜な人の仕業を御覽、靜かな人の仕業を御覽。實際、たった一人の家婢を持つ主人が、「遲く起きた」さ日つて、戸の門を取って頭を打つて、傷つけるやうなこさがあるものでしやうか」さ。

比丘等よ。かくて、それから間もなくエーデーヒカーには、このやうな悪名が起つた。「エーデーヒカーは、恐ろしい不親切な女である。躁暴である。ガミ々々女である」さっ

比丘等よ、丁度このやうに、比丘は、誰でも面白くない語が自分に觸れない間は非常に親切である。非常に謙遜である。非常に靜かである。然し比丘等よ、自分に面白くない語が觸れる時に、その比丘が果して親切さ見られるか、謙遜さ見られるか、靜かなものさ見られるかの定まる時である。

比丘等よ、私は、衣さ鉢食さ座具さ薬具を得たるが故に口も柔和にして行も柔和な比丘を 柔和さは日はない。そは何故なれば、比丘等よ、その比丘にして、衣さ鉢食さ座具さ薬具さ を得なければ、口も行も柔和でないからである。

比丘等よ、比丘にして、法を尊重悲敬して、口も行も柔和であれば私はその比丘を柔和であるさいふ。比丘等よ、それであるから斯くの如く學ばればならぬ。「法を尊重恭敬して、口も柔和であり、行も柔和であらう」さ。汝等は斯く學ばればならぬ。

比丘等よ、茲に汝等が他人に依つて語らる、五つの語の道がある。即ち

時に適ひ、或は時に適はず、

事實に適ひ、或は事實に適はす、

柔かに、或は粗く、

爲になるやうに、或は爲にならないやうに、

慈心を以て、或は悪心を以て、

である。比丘等よ、汝等は、他人に時に適ひ或は時に適はずに話されても、事實に適ひ或は 事實に適はずに話されても、柔かに、或は粗く話されても、為になるやうに、或は為になら ないやうに話されても、慈心を以て、或は悪心を以て話されても、汝等はこのやうに學ばれ ばならぬ。「決して私の心は變らぬであらう。悪語は私の口を洩れぬであらう。同情ご愛憐ご を以て慈心に住し、内心にさへ怒を抱かぬであらう。その人を慈の伴ふ心を以て浸して住す るであらう。それからその地を延して、全世界を廣大無量な慈心を以て怨みなく憎みなく浸 して、住するであらう」こ。汝等はこのやうに學ばればならぬ。

比丘等よ、喩へば、人あつて型さ袋さを持つて遭つて來る。而してこのやうにいふる「私はこの大地の土を無くしやう」さ。そこで彼は「土よ無くなれ、土よなくなれ」さ日っては此處彼處の土を掘っては此處彼處に撒き散し、此處彼處に穴を掘っては此處彼處に投げ捨てる。比丘等よ、汝等はいかに思ふか。この人はこの人地の土をなくするこさが出來るであらうか」。「世尊、それは出來ません。何故なれば、この大地は量を超いて深く、いかに、その男が骨を折り力を盡しても、土をなくするこさは出來ませんから」。

比丘等よ、丁度そのやうに、汝等は他人に依つて五つの語道、即ち、時に適ひ、或は時に適はず、事實に適ひ、或は事實に適はず、柔かに、或は粗く、為になるやうに或は為こならないやうに、慈心を以て或は悪心を以て語らるゝ。比丘等よ、汝等は他人に時に適ひ或は時に適はず、事實に適ひ、或は事實に適はず、柔かに或は粗く、為になるやうに、或は為にならないやうに、慈心を以て或は悪心を以て話されても、汝等はこのやうに學ばればならぬ。「決して私の心は變らぬであらう。悪語は私の口を洩れぬであらう。同情ご愛憐ごを以て慈心に住し、内心にさへ怒を抱かぬであらう。その人を慈心を以て浸して住するであらう。それから。その地を延して、全世界を廣大無量な慈心を以て、怨みなく憎みなく、浸して住するであらう」こ。汝等はこのやうに學ばればならぬ。

比丘等よ、喩へば、人あつて、漆、藍黄、黑、茜の色料を持つて來て、このやうにいふ。 「私はこの空に繪を齧かう。繪を顯はして見やう」さ。比丘等よ、汝等はいかに考ふるか。こ の人は空中に繪を畵くこさが出來やうか、物の形を顯はすこさが出來やうか』。

『世尊、それは出來ません。空は形もなく見るこさも出來ないもので、いかにその人が骨を 折り力を盡しても、繪を畵き、物の形を顯はすこさは出來ません』。

比丘等よ、又喩へば、人あつて、枯草で作つた燃に上る松明を持つて來て、このやうにい ふ。「私はこの枯草で作った燃に上る松明を以て、この恒河を燃し乾かすであらう」さ。比丘 等よ、汝等はいかに考ふるか。この人はその枯草で作った松明を以て恒河を燃やし乾かすこ さが出來るであらうか』。

『世尊、それは出來ません。恒河は量を超いて深く、いかにその人が骨を折り力を盡しても 枯草の松明では恒河を燃し乾かすことは出來ません』。

比丘等よ、又喩へば、茲に柔かにしなやかに善く完全に鞣し、サラ々々さいふ音もバラ々々 さいふ音もしなくなった猫の皮があって、或る人が、棒か土瓶の破片を持つて來て、このや うにいふ。「私はこの柔かにしなやかに、善く完全に、鞣し、サラ々々さいふ音も、バラ々々 さいふ音もしなくなった猫の皮を棒か土瓶の破片でたゝいてサラ々々パラ々々さいふ音をさ せやう」さ。比丘等よ、汝等はいかに考ふるか。この人はこの柔かにしなやかに善く完全に 鞣され、サラ々々パラ々々さいふ音のしない猫の皮を棒か土瓶の破片でサラ々々パラ々々さ いふ音をさせるこさが出來やうか』さ。

『世尊それは出来ません。何故なれば、この猫の皮は柔かにしなやかに善く完全に探され、 サラ々々パラ々々さいふ音のしなくなつたものですから、その人がいかに骨を折り力を盡し ても、棒や土瓶の破片を以てはサラ々々パラ々々さいふ音を立てさせることは出来ません』。

『比丘等よ、丁度そのやうに、汝等が他人に五つの語道即ち、時期に適ひ或は時期に適はす、事實に適ひ或は事實に適はす、柔かに或は粗らく、為になるやうに或は為にならぬやうに、慈心を以て或は惡心を以て語られても、汝等はこのやうに學ばればならぬ。「決して私の心は變らぬであらう。惡語は私の口を洩れぬであらう。同情を愛憐を以て慈心に住し、內心にさへ怒を抱かぬであらう。慈心を以てその人を浸し、それよりその地をひろげて、全世界を廣大無量な慈心を以て怨みなく憎みなく、浸すであらう」さ。比丘等よ、汝等はこのやうに學ばればならぬ。

比丘等よ假令、暖しき盗賊が兩齒の鋸を以て汝を捕へて支肢を切斷するであらうさも…… かゝる場合に心の暗くなるものは、私の数を守らぬのである。……比丘等よ、汝等はこ のやうに學ばればならぬ。「私の心は決して動かぬであらう。悪語は私の口を洩れぬであら う。同情ご愛憐さを以て慈心に住し、内心にも怒を抱かぬであらう。慈心を以てその人を浸 し、それよりその地をひろげて、全世界を廣大無量の慈心を以て怨みなく憎みなく浸すであ らう」さ、比丘等よ、汝等はこのやうに學ばればならぬ。

「比丘等よ、汝等は、この鋸譬喩の教訓を屢々繰り返して心に思ひ見よ。比丘等よ、汝等は この語道に、大なり小なり罪垢を見るか」。

「世尊、決して私共は見ません」。

「比丘等よ、それではこの鋸譬喩の数訓を繰り返して心に思ひ見よ、そは汝等にさつて長き 利益幸福さなるであらう」さ。

> 巴利中阿含第二一 (vol. I. p.p. 122—130) 中阿含牟型破群那經 (昃七、48—49)

# 天

『比丘等よ、諸天の中に時々三種の天音が起る。三さは何であるか。比丘等よ、聖弟子が、 鬢髪を剃り落して、黄衣を着け、家を出で、家なき沙門さならんさ欲する時、諸天の中に天 音が起る。「この聖弟子は、悪魔さ戰はんさ欲す」さ。比丘等よ、これが時々諸天の中に起る 第一の天音である。比丘等よ、次に又聖弟子が菩提の因分たる七法(四念住、四正勤、四如 意足、五根、五力、七菩提分、八正道の修習に專注してゐる時、諸天の中にこの天音が起る。 「この聖弟子は悪魔さ共に戰つてゐる」さ。比丘等よ、これが諸天の中に時々起る第二の天音 である。比丘等よ、次に又、聖弟子が諸漏を滅ぼし盡し無漏の心解脱態解脱を現法に於て自 ち實證し實現して住する時、この天音が諸天の中に出づる。「この聖弟子は戰に勝つた。彼は 戰場に勝利を占めてゐる」さ。比丘等よ、これが諸天の中に時々起る第三の天音である。比 丘等よ、この三種の天音が時々踏天の中に起るのである。

Iti-vuttaka p. 75.

## 天人の五衰

比丘等よ、天が天身を没せんさする時には、五種の前相が顯はれる。花鬘が萎み、衣が汚れ、腋の下に汗が流れ、身體に臭氣が生じ、自分の天の住處を喜ばなくなる。比丘等よ、この時諸天は死せんさするはこの天子であるさ知つて、三つの語を以て勵ます。「君よ、善き所に行けよ。善き所へ行いて、善き所得を得よ、善き所得を得て、其處に確立してあれ」さっかく日はれて、或る比丘は世尊にこのやうに申し上げた。『世尊諸天が善き所さ考へてゐるのは何處でありますか。諸天が善き所得さ考へてゐるのは何でありますか、諸天が、善き確立さ考へてゐるのは何でありますか。諸天が、善き確立さ考へてゐるのは何でありますか。諸天が、善き確

立さ考へてゐるのは何でありますか』。『比丘等よ、諸天は人間界を善き所さ考へてゐる。人間であつて如來の說き給ふ教法さ、戒律に信を得る。これを諸天は善き所得さ考へてゐるのである。その信が固着し、根が生て確立し、堅固にしていかてる世界に於ける沙門婆羅門諸天、悪魔、梵天に依つても動亂せられない。比丘等よ、諸天はこれを善き確立さ考へてゐるのである。

Iti-vuttaka p.p. 76-77

# 法を見ざれば我れを見ず

『比丘等よ、比丘あつてたさへ、僧伽黎の裾を取つて、私の後に從ひ、私の足跡を踏んで來ても、彼にして若し貪欲にして、烈しい欲情を有し、心怒り、おもひ汚れ、忘念にして不正心、寂靜ならず、心亂れ、感官を制御してゐなければ彼は私から遠い。私も亦彼から遠い。そば何故なれば、丘比等よ彼の比丘は法を見ないからである。法を見ないものは私を見ないからである。比丘等よ、その比丘がたさへ、百由旬離れて住んでゐても、彼にして貪欲ならず、烈しい欲情を抱かず、心怒らず、おもひ汚れず、正心正念にして、寂靜、心一點に集中し、感官を制御してあれば、彼は私の傍にゐるのである。私も亦彼の傍にゐるのである。そば何故なれば、比丘等よ、彼の比丘は法を見るからである。法を見るに依つて私を見るからである。

Iti-vuttaka p. 91

# 汝等は法の相續者なり

こは世尊の宣ふ所、阿羅漢の宣ふ所さ私は聞いてゐる。

『比丘等よ、私は乞ふものに施し、いつにても施すに用意あり、最後身を持てる婆羅門である。無上の大器手術師である。汝等はその私自身の子、口より生じたるもの、法より生じたるもの、法より化作したるものにして法の相續者である。財の相續者ではない。比丘等よ、茲に二種の施がある。財施さ法施である。この二種の施の中、法施が勝れてゐる。比丘等よ、茲に二種の拾がある。財捨さ法捨である。この二種の捨の中、法捨が防れてゐる。比丘等よ、茲に二種の資助がある。財治さ法捨である。この二種の資助の中、法合資助が勝れ

てゐる。比丘等よ茲に二種の供犧がある。財の供犧さ法の供犧である。この二種の供犧の中、 法の供犧が勝れてゐる。

Iti-vuttaka p. 101.

### 下流の湖の喩

『比丘等よ、喩へば、人あつて、河の流れに、樂しく面白さうに浮んで行くさする。それを 眼ある人が岸に立つて、これを見てこのやうにいふ。「君は何故さう樂しく面白さうに河の流 れに浮んで行くのか。下の方には波が立ち、渦があり、鰐魚さ樂叉の佳む湖がある。君は其 處へ着いて、死か或は死ぬ程の苦しみに遇うであらう」さ。比丘等よ、その時、彼はその人の 聲を聞いて、手足を以て流を過きらうさつさめるであらう。比丘等よ、私の武いたこの喩は 義を知らしめんがためである。さうしてこれがその義である。比丘等よ河の流れさいふは渴 愛の名である。比丘等よ、樂しさうに面白さうにさいふは、六内處の名である。比丘等よ、 下流の湖さいふは、五下分結の名である。比丘等よ、波立つてゐるさは、忿さ惱の名である。 比丘等よ、渦があるさは、五欲の名である。比丘等よ、鰐魚さ樂文が佳むさいふは、女の名 である。比丘等よ、流れを横切るさいふは、出離の名である。比丘等よ、手足を以て勤める さいふは、精進の名である。比丘等よ、岸に立つ眼ある人さは、如來應供等正覺者の名である。

Iti-vuttaka p.p. I13-115

## 世間の幸福と禍と離脱

比丘等よ、私は未だ菩提を得ずして、菩薩であった時に、この様に考へたo

「世間の幸福さは何であるか、禍さは何であるか。この禍から如何にして脱れるこさが出來 るであらうか」さ。

比丘等よ、私はつゞいて考へた。「この世に於て、樂さ喜さを起さしむるものが、この世界の幸福である。この世が無常苦惱轉變の法であるさ日ふこさが、この世の禍である。この世に於て欲望貪欲を制御し廢棄すれば、これがこの世からの離脱である。…………

比丘等よ、私はこの世間の幸福を探して歩いた。さうしてこの世間の幸福に達して、その あり丈けを智慧を以て見極めた。

比丘等よ、私はこの世間の禍を探して歩いた。さうしてこの世間の禍に達して、そのあり 丈けを智慧を以て見極めた。

比丘等よ、私はこの世間の離脱を探して歩いた。さうしてこの世間の離脱に達して、そのあり丈けを、智慧を以て見極めた。

比丘等よ、私は斯くの如く、世間の幸福を幸福さ、禍を禍さ、離脱を離脱さ、如實に知らない間は、私は天界難界性界を含む一切の世界、沙門婆羅門人民、一切の人天に對して、我は無上正等覺を成じたさは宣言しなんだ。

比丘等よ、私は斯くの如く、世間の幸福を幸福さ、禍を禍さ、離脱を離脱さ、如實に知つ た時、私は天界魔界梵界な含む一切の世界、沙門婆羅門人民、一切の人天に對して宣言した。