

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

S/2V 4336, 811.0



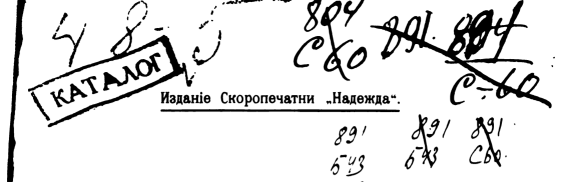
Bought with the income of THE KELLER FUND

Bequeathed in Memory of JASPER NEWTON KELLER BETTY SCOTT HENSHAW KELLER

Marian Mandell Keller Ralph Henshaw Keller

CARLTILDEN KELLER





# B. C. B'SJAHCKIÑ

ВР ЕГО ПИСРМУХР И СОЛИНЕНІИХР

9139 L 07798

(1810 1848)

составилъ

Евг. Соловьевъ (Скриба).

O-BA BADBUIX S. P. COSTABBINKOB'S OCKOBUK. DRAKA A S. COSTABBINKOB'S OCKOBUK. DRAKA A S. COSTABBINKOB'S OCKOBUK.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Скоропечатня "Надежда", Фонтанка, 68. 1898.

Digitized by Google

MEN Slav 4336.2.1115

Дозволено цензурою. С.-Петербургъ, 6 марта 1898 г.



Willer

# Вмъсто предисловія.

Если бы я върилъ въ "предчувствія, примъты", то, видя, Съ какой настойчивостью начинаетъ повторяться на страницахъ нашихъ журналовъ имя Бѣлинскаго, сказалъ-бы: "это хорошій знакъ". Нъкоторое быть можеть, совершенно несправедливое — недовъріе ко всероссійскому прогрессу въ частности и къ всероссійскому климату \*), — набрасываетъ тѣнь на мои радужныя надежды. А какъ, въ сущности, пріятно предаваться имъ, какъ пріятно дѣлать историческія сопоставленія и говорить о нихъ хотя-бы самому себъ! "Сорокъ лътъ тому назадъ авторъ "Очерковъ гоголевскаго періода" извлекъ мысли Бѣлинскаго изъ-подъ спуда, не смѣя назвать его, однако, по имени и тъ въчно юныя, свъжія, высказанныя съ такимъ задоромъ и убъдительностью мысли, вновь появившись свътъ Божій, сыграли роль голубя, котораго праотецъ Ной привътствовалъ изъ своего скучнаго и тъснаго ковчега послъ долговременнаго странствованія по волнамъ морскимъ. Цѣлое поколѣніе за этимъ увидѣло, или, лучше сказать, подумало, что видить обътованную землю. Не предвъщаеть ли того же самаго и вторичное извлечение Бѣлинскаго изъ-подъ спуда дъсятилътій.

"Не очень, не очень"—шепчетъ мнѣ недовѣрчивая тѣнь. Что собственно случилось? До пятидесятилѣтія "со дня смерти" осталось очень немного. Русь проведетъ этотъ день, какъ всегда, въ своихъ мелкихъ, обыденныхъ заботахъ: вѣдь "почтила" же она такъ годовщину смерти Лермонтова. Появятся нѣсколько новыхъ изданій "Полнаго собранія сочиненій В.

<sup>\*) &</sup>quot;Вѣст. Евр." № 4-й 1896, стр. 680.

Бѣлинскаго" на сквернѣйшей бумагѣ, съ грубѣйшими опечатками; ихъ раскупятъ и поставятъ на полку, какъ раскупили и поставили на полку сочиненія Писарева. А затѣмъ?... затѣмъ?... франко-русскія симпатіи, русско-германскіе договоры, новая надоѣдливая повѣсть какой-нибудь г-жи, новый разсказъ съ тѣми же претензіями, тѣмъ же безсиліемъ творчества! Старыя пѣсни!... Что на самомъ дѣлѣ случилось пока?

Я знаю, что Бълинскій быль честнымь, искреннимь литературнымъ дъятелемъ и я не только уважаю, но даже люблю его, но все же я знаю не одного, а двухъ Бѣлинскихъ. Одного-по его письмамъ, другого по его сочиненіямъ. И если бы меня спросили, кому я отдаю предпочтеніе, я сказалъ бы, не задумываясь: первому, -т. е. тому, съ къмъ познакомилъ г. Пыпинъ въ своей книгъ "Бълинскій и его переписка", съ къмъ продолжають насъ знакомить любители - библіографы. Быть можетъ, такое мнѣніе — ересь, не знаю, но говорю то, что думаю. За связку писемъ Бълинскаго къ Боткину я-бы не взяль половины напечатаннаго нашимъ критикомъ въ "Отеч. Зап. " и "Современникъ" и не взялъ бы потому, что даже въ литературномъ отношеніи "Письма Бѣлинскаго" безусловно выше его сочиненій. Когда онъ писалъ для журнала, онъ часто исполнялъ обязанность, которая тяготила его самого, и при этомъ постоянно оглядывался на прихожую, не стоитъ ли тамъ какой-нибудь "Эпифанъ Антіохійскій". Когда онъ писалъ для себя-онъ говорилъ какъ свободный человѣкъ, у котораго что на умъ, то и на языкъ. Лучшаго по искренности и красноръчію, чъмъ знаменитое его письмо къ Гоголю \*), я и не знаю ничего во всей русской литературъ, а лучше статей Бълинскаго изъ "От. Зап." и "Совр." я знаю очень многое. Читая сочиненія Бълинскаго, я ръшительно недоумъваю, почему отъ Шеллинга онъ перешелъ къ Гегелю, отъ Гегеля къ полному индивидуализму, отъ полнаго индивидуализма къ соціализму и т. д. Перевернувъ послѣднюю страницу XII-го тома, я остаюсь при самомъ печальномъ интересъ: человъкъ не только переходилъ, а перескакивалъ отъ одного міросозерцанія къ другому: то ненавид блъ французовъ и восхваляль Шиллера, то ненавидълъ Шиллера и восторгался французами, то искаль успокоенія въ мысли, что я "ничто", то требоваль для

<sup>\*)</sup> Отрывки напечатаны въ соч. Пыпина "Бълинскій и его переписка", почти полностью въ трудъ г. Барсукова "Жизнь и труды М. Погодина" т. ІХ-й.

этого "ничто" чуть-ли не всего міра и всей полноты жизни и счастья и т. д. Только письма и даютъ ключъ къ пониманію всего этого, потому что въ нихъ-то нашъ критикъ и раскрывалъ свою душу, пребывавшую въ въчномъ томленіи, въ въчномъ исканіи недававшейся истины и пока недоступной человъческому разуму.

Что собственно интересовало Бѣлинскаго? По моему мнънію, только одинъ и только единственный вопросъ: "на что же, наконець, я импю право"? Въ отвътахъ на него, въ зависимости отъ обстоятельствъ жизни, постоянно получались самые разнообразные отвъты. Припомнимъ, что Бълинскій былъ пролетаріемъ, сладовательно, онъ не имѣлъ права ни на что; далѣе, онъ былъ недоучившимся студентомъ, за что, кстати сказать, его хотъль осмъять даже великій Гоголь, но, къ счастію, устыдился, — сладовательно — ни на что; наконецъ, онъ былъ литераторомъ, а не "служивымъ", слѣдовательно-ни на что. Словомъ-куда ни кинь-все клинъ. Извић шли впечатлънія самыя неблагопріятныя. Жизнь ежеминутно твердила человъку, что ты-нуль и какъ таковой можешь пропасть, не требуя даже, чтобы при этомъ, для тебя "такъ сказать", трагическомъ обстоятельствъ, закаркала первая пролетающая мимо ворона. Бълинскій, далье, сошелся съ кружкомъ интеллегентныхъ баричей Станкевичей и а la Станкевичъ. Что гръха таить-къ нему тамъ относились покровительственно. Необразованный, дикій, хотя и геніальный, жадно искавшій истины и готовый признать за истину всякое самоувъренно высказанное слово-онъ игралъ самую жалкую роль и не могъ ничего возразить, когда "друзья", на одномъ изъ своихъ совъщаній съ шампанскимъ и рейнвейномъ, постановили потребовать, чтобы Бѣлинскій больше ничего не писалъ, такъ какъ у него нѣтъ "эстетическаго вкуса"! Дѣло въ томъ, что "друзья", обезпеченные наслъдственнымъ, не понимали, какъ это возможно пускать въ толпу высокія мысли и получать за это гривенники. А Бълинскій, которому ъсть было нечего и который самъ былъ сыномъ этой толпы - все это великолъпно понималъ, только не могъ по робости ничего возразить противъ дикихъ репликъ гг. столбовыхъ и потомственныхъ. Ла и глъ ему было, несчастному, отовсюду прогнанному человъку возражать, когда онъ чувствовалъ себя ежеминутно идущимъ мимо пропасти. Онъ молчалъ или кланялся изъ уваженія къ той высокой премудрости, которая яко-бы таилась въ прочтенныхъ его пріятелями брошюркахъ о Шеллинг и Гегел в. Наконецъ-то, онъ взялся за умъ и, наконецъ-то прозрѣлъ, что

нечего было кланяться, нечего было хлопотать передъ радикалами, жившими на счетъ крѣпостного права. "Глупо и пошло повторять цѣлую жизнь: я неучъ, я дуракъ, я жалокъ и смѣшонъ",—замѣтилъ самъ Бѣлинскій.

Первыя впечатлѣнія жизни внушили ему, что рѣшительно никакого права на жизнь онъ не имѣетъ. Онъ можетъ только слушать и слушаться. Онъ можетъ увлекаться философіей Гегеля и восторгаться тѣмъ, что человѣческое "я" — ничто, а вся суть въ "развитіи всемірнаго духа, который каждымъ изъ насъ живущихъ пользуется какъ средствомъ въ цѣляхъ самопознанія".

"Но, вѣдь, я-человѣкъ" и этотъ титулъ принадлежитъ мнѣ наравнѣ съ титулами "недоучившагося студента", "пролетарія", "литератора" и проч. Быть человѣкомъ, что же это значить, какія права это званіе обуславливаеть? Бѣлинскійправильно или неправильно — пришелъ къ тому выводу, что это опошленное званіе обезпечиваеть за нимъ громаднъйшія права. Онъ началъ съ вопроса-, Что мнѣ въ томъ, -- говоритъ онъ, - что я увъренъ, что разумность восторжествуетъ, что въ будущемъ будетъ хорошо, если судьба велѣла мнѣ быть свидътелемъ торжества случайности, неразумія, животной силы? Что мнѣ въ томъ, что моимъ или твоимъ дѣтямъ будетъ хорошо, если мнъ скверно, - и если не моя вина въ томъ, что миъ скверно?" Ему и раньше было скверно, но недоставало смѣлости духа, чтобы сознаться въ этомъ. Онъ искалъ успокоенія то въ философіи Гегеля, то въ своей первой полумистической любви къ какой-то аристократической барышнѣ, ничего отъ этой любви не ожидая и не смѣя ожидать. Онъ просто утъшался тъмъ, что приноситъ себя въ жертву, что разъ онъжертва-идеи или чувства-все равно, не на что, слъдовательно, и разсчитывать. Но стоило, повторяю, признать себя человъкомъ, личностью, какъ всѣ эти хитросплетенія обиженнаго и подавленнаго чувства разлетѣлись на тысячу осколковъ. Онъ сталъ требовать и себъ мъста на жизненномъ пиру, сталъ ненавидъть все то, что лишаетъ его этого мъста. Никогда не умъя останавливаться на полъ дорогъ, онъ и это свое настроеніе доводиль до крайнихъ его предъловъ. Если раньше онъ мечталъ только о томъ, какъ-бы слиться съ "жизнью всемірнаго духа" и забыть себя, то теперь это сліяніе представляется ему совершенно безсмысленнымъ. Человъку нужно другое: "Что до личнаго безсмертія—пишетъ онъ Боткину какія-бы ни были причины, удаляющія тебя отъ этого вопроса и дълающія тебя равнодушнымъ къ нему, --погоди, придетъ

время не то запоешь. Увидишь, что этоть вопрось—альфа и омега истины и что въ его рѣшеніи наше искупленіе. Я плюю на философію, которая потому только прошла мимо этого вопроса, что не въ силахъ была рѣшить его". Потребовать личнаго безсмертія, заинтересоваться этимъ вопросомъ, поставить его во главѣ всѣхъ остальныхъ—значило дѣйствительно проникнуться великимъ значеніемъ слова "я человика". "Для меня—продолжаетъ Бѣлинскій,—теперъ человическая личность выше исторіи, выше общества, выше человичества"... Онъ, разумѣется, разошелся съ Гегелемъ и поклонился его "философскому колпаку". Ему захотѣлось свободы, самостоятельности, счастья.

Мы знаемъ, чъмъ кончилъ Бълинскій. Въ послъднихъ своихъ статьяхъ онъ отдаетъ себя въ жертву обществу и въ служеніи этому обществу видить единственное назначеніе человъка. Его безконечно тяготить мысль, что такъ много голода и холода на земль, и онъ готовъ отказаться отъ самого себя, отдать послѣднюю рубашку, чтобы исправить жизнь и сдълать ее болъе соотвътствующей достоинству человъка. Его оскорбляють чужія страданія, ему не дають покоя чужія слезы, онъ думаетъ, что человъкъ имъетъ полное право на счастье здѣсь на землѣ и что если этого счастья нѣтъ, то виноваты въ этомъ совершенно постороннія обстоятельства, которыя можно и должно устранить. Наивный и страстный, не разъ вздыхаеть онь о томъ, что у него нъть какой-нибудо сотни милліоновъ, которая дала-бы ему возможность гдъ нибудь въ Южной Америкъ или Австраліи основать колонію и показать людямъ, какъ они могуть жить почеловъчески и какъ безмърно могутъ быть они счастливы здъсь на землъ. Здоровый, свъжій воздухъ, работа сообразно съ призваніемъ и назначеніемъ, свободная обязательность, любовь безъ страха и опасенія, жизнь полная труда, но не заботь, не страха передъ завтрашнимъ днемъ-все это мерещилось Бѣлинскому, все это вдохновляло его. Въ этомъ своемъ настроеніи онъ твердо върилъ, что все зло жизни-ничто иное, какъ результатъ невъжества и глупости, онъ отрицаетъ какіе-бы то ни было законы исторіи, которые будто-бы предопредѣлили страданія человѣка. Онъ ненавидитъ эти страданія, онъ думаеть, что они не нужны, онъ готовъ схватиться съ самою судьбой во имя правъ человъка, во имя достоинства личности и гордо, стоя одной ногой въ могилъ, говоритъ, что чъловъкъ имъетъ право на все, даже на безсмертіе: счастье на землъ-его назначеніе...

Но, чтобы нищій, выгнанный студенть Бълинскій дошель до такой точки эрънія, нужны были обстоятельства. Онъ началъ съ того, что отрекся отъ себя; онт-по логическому закону отрицанія—пришелъ къ тому, что призналъ себя встав и потребовалъ для себя всего; онъ временно увлекся крайностями эгоизма, когда человъку дъйствительно море по колъно и все въ жизни представляется ему какъ-бы подвластнымъ. Это была самозащита, желаніе сказать, что, вѣдь и "я тоже человѣкъ", который можеть все хотъть и все имъть. Это было поворотнымъ пунктомъ міросозерданія Бълинскаго, но, вы ошибетесь, если захотите узнать это по "сочиненіямъ". Только въ письмахъ вы найдете ясныя подробности этой страшной человъческой драмы, когда человъкъ отъ сознанія, что онъ "нуль", переходитъ, наконецъ, къ сознанію того, что онъ безконечность, т. е. единственное, чъмъ стоитъ интересоваться въ жизни, о чемъ стоитъ думать, что стоитъ выставлять на видъ.

Какъ все это случилось? Въ недавно вышедшемъ "Сборникъ общ. любителей россійской словесности за 1896-ый годъ" мы находимъ любопытныя письма Бълинскаго къ его невъстъ, и въ этихъ письмахъ мы видимъ изложеніе того душевнаго состоянія, которое довело нашего критика до сознанія, что онъ какъ человъкъ—все и что окружающее, какое-бы оно ни было, должно склониться передъ нимъ и признать его своимъ господиномъ. Пусть тутъ будутъ ошибки, пусть тутъ будутъ преувеличенія, но вотъ вамъ примъръ, какъ бъдная, измученная душа, охваченная страстью, поднимается на высоту своего самосознанія и требуетъ, чтобы природа и люди подчинялись ея вельніямъ.

Эти письма Бѣлинскаго, какъ и всѣ, вообще, его письма настоящее литературное произведеніе, лучшее, чѣмъ все, что было намъ извѣстно хотя-бы по 12-ти томамъ полнаго собранія. Въ нихъ передъ нами свободный человѣкъ, а не тотъ, который отъ первой до послѣдней печатной строчки долженъ былъ говорить "эзоповскимъ языкомъ" въ надеждѣ, что цензура его не пойметъ, а читатель... быть можетъ, и пойметъ. Въ этихъ письмахъ цѣлая философія личности, несмотря ни на что рвущейся къ счастью и жаждущей этого счастья, чегобы оно ни стоило, чего-бы оно ни обѣщало въ будущемъ\*).

<sup>\*)</sup> Подробнъе объ этомъ см. гл. VIII.

Обстоятельства дѣла слѣдующія. Еще живя въ Москвѣ, Бѣлинскій влюбился въ дѣвушку, очень простую, очень скромную—М. В. Орлову, служившую классной дамой въ одномъ изъ безчисленныхъ французскихъ пансіоновъ того времени. Сначала мысль о женитьбѣ и не приходила ему въ голову: на это не хватало смѣлости. Жениться, "обзавестись своимъ домомъ", устроить свой собственный уголокъ—все это казалось чуть-ли не преступленіемъ человѣку, который выросъ въ мысли, что онъ "обреченный" и можетъ исполнить свое назначеніе, лишь отдавши себя въ жертву какому-нибудь высшему началу. Женитьба съ одной стороны представлялась чѣмъ-то пошлымъ, съ другой слишкомъ себялюбивымъ дѣломъ, а права на нее Бѣлинскій не находиль въ собственной душѣ. Вѣдь онъ былъ безконечно совѣстливымъ человѣкомъ, который всего стыдился и всего стѣснялся.

Въ "Воспоминаніяхъ" Головачевой есть трогательный разсказъ о томъ, какъ онъ однажды купилъ себъ фіалокъ и потомъ извинялся передъ своими знакомыми, не сознавая въ себъ права даже на такой ничтожный расходъ. Ему все мерещилось, какъ-бы не упрекнули его въ "роскоши", ему самому было тяжело, такъ какъ онъ считалъ себя живущимъ по чьему-то позволенію и не смълъ даже думать о личномъ своемъ счастьъ.

Жизнь въ Петербургѣ, близкія отношенія къ Герцену отрезвили его. Тонъ его статей мѣняется страшно и рѣзко. Вмѣсто того, что-бы говорить о высшихъ началахъ, которымъ всякій будто-бы обязанъ приносить себя въ жертву, онъ начинаетъ разсуждать съ точки зрѣнія личности, судить обстоятельства и людей по тому, насколько они удовлетворяютъ требованіямъ человѣческаго счастья. Гордо и смѣло заговорило въ немъ свое собственное "я", до той поры пришибленное, забитое. Потребность любви проснулась и безъ всякаго преувеличенія можно сказать, что это была страстная потребность.

"Бѣлинскій,—говоритъ П. Милюковъ,—не признавалъ въ себѣ самъ способности останавливаться на срединѣ; не мудрено, что, какъ всегда, онъ и на этотъ разъ оказался "въ экстремѣ". То, съ чѣмъ онъ съ гордостью носился нѣсколько лѣтъ, какъ съ "терновымъ вѣнкомъ страданія",—его нераздѣленная любовь, — теперь уже представлялось ему "просто шутовскимъ колпакомъ съ бубенчиками", добровольно на себя надѣтымъ. Свою "абсолютность" онъ готовъ былъ, "еще съ придачею послѣдняго сюртука", отдать "за ту полноту, съ какой иной офицеръ спѣшитъ на балъ, гдѣ много барышень и скачетъ

штандартъ! Шиллеръ сдѣлался "лютымъ врагомъ" Бѣлинскаго, и онъ мстилъ ему "за все то, отъ чего страдалъ во имя его" прежде. Идеальныхъ женщинъ Шиллера, помимо которыхъ для него прежде "не было женщины", онъ изъявилъ теперь готовность промѣнять на слесаршу Пошлепкину. "Что такое женщина", онъ узналъ теперь изъ "Ромео и Юліи"; легкомысленныя лирики Гете и Гейне приводили его въ восторгъ.

"Напрасно влачишь ты въ печали томящей Часы драгоцънные жизни летящей Затъмъ, что своею ты милой забытъ. О, пусть возвратится пора золотая! Такъ нъжно, такъ сладко цълуетъ вторая,—О первой не будешь ты долго грустить!"

Въ Москвъ онъ проповъдовалъ, что надо относиться къ жизни просто, не заноситься, брать что подъ руками, и за неимъніемъ лучшаго пировать, чъмъ Богъ послалъ. Въ Петербургъ онъ шелъ дальше и находилъ, что жизнь надо презирать, чтобы умъть пользоваться ея благами. Все въ жизни относительно; страданія и наслажденія одинаково стушевываются передъ великимъ таинствомъ уничтоженія и смерти. Жизнь—ловушка, а мы мыши: инымъ удается сорвать приманку и выйти изъ западни, но большая частъ гибнетъ въ ней, а приманку развъ понюхаетъ. Нынъшній день нашъ... будемъже пить и веселиться если можемъ"...

Конечно, Бѣлинскій не могъ "пить и веселиться" послѣ такихъ разсужденій. На днѣ души его копился горькій осадокъ, и сердце щемило глухое ощущеніе внутренней пустоты. "Въ душѣ моей сухость, досада, злость, желчь, апатія, бѣшенство и пр. и пр.".

"Въра въ жизнь, въ духъ, въ дъйствительность—отложена на неопредъленный срокъ — до лучшаго времени, а пока въ ней безвъріе и отчаяніе". "Душа совсъмъ расклеилась и похожа на разбитую скрипку—однъ шепки". "Собери и склей—скрипка опять заиграетъ, и, можетъ быть, еще лучше, —но пока однъ шепки". "Плохо, братъ, такъ плохо, что незачъмъ и житъ. Въ душъ—холодъ, апатія, лънь непобъдимая... И не люблю, и не страдаю... Надежды на счастіе нътъ... не для меня счастіе. Отъ него отказалась ужъ и услужливая моя фантазія". Эти и подобныя признанія постоянно вырываются у Бълинскаго въ письмахъ къ Боткину 1839—40 годовъ.

Но отрицаніе личности, самого себя, должно было чѣмънибудь окончиться. Надо было признать себя, заявить соб-

ственныя права на жизнь. Бълинскій полюбиль, Бълинскій женился. Онъ самъ смотрълъ на это, какъ на вызовъ по отношеніи къ жизни, но ему хотблось заявить, что я, человъкъ-имъю право на все. "Не пугайте, -- говоритъ онъ, -- меня ни бълностью, ни лишеніями. Я боюсь ихъ, но не хочу ихъ бояться. Я знаю, что супружеская жизнь, въ обыкновенныхъ своихъ условіяхъ, грозитъ необезпеченному человѣку многочисленными бъдствіями. Но, — что-бы тамъ ни было—я хочу испытать это, зная напередъ, что меня ожидаетъ, и допуская, что это "напередъ" будетъ самое скверное, -- я все-же пойду на испытаніе и пусть я погибну; все-же самъ себъ скажу въ своей погибили, что я былъ человъкъ. Что за бъда, что я погибъ? Мало-ли погибаютъ? Погибаютъ милліоны. И быть можетъ, я долженъ погибнуть. Но "человъческое" не отнимается отъ меня. Красивъ я или безобразенъ, уменъ или глупъ, честенъ или подлъ, я, какъ человъкъ, имъю право на всю полноту бытія". И вотъ, въ перепискъ Бълинскаго съ его невъстой, мы видимъ эту рвущуюся къ свъту и счастію душу, побъдившую сознаніемъ своего собственнаго достоинства всъ препятствія жизни.

Онъ полюбилъ; онъ женился. Что собственно проявилось въ этомъ фактъ? Отъ полноты самоуничтоженія онъ перешелъ къ полнотѣ самодовѣренности. Читатель можетъ спросить себя, почему все сіе важно. Важно-же это потому, что какъбы вы ни смотрѣли на исторію, кромѣ пробужденія личности, кромѣ того, что сознаніе своего собственнаго человѣческаго достоинства, которое на самомъ дѣлѣ имѣетъ право на всеньѣтъ ничего.

Выводъ изъ сказаннаго выше ясенъ. По моему личному мнѣнію, нѣтъ никакой возможности знать Бѣлинскаго, не зная его путемъ этихъ превосходныхъ и искреннихъ признаній взволнованной души,—писемъ. Въ письмахъ, именно, и заключается вся исторія его личной жизни, которая объясняеть намъ переходъ его отъ одного состоянія къ другому. Въ этихъ письмахъ онъ является передъ нами совершенно свободной человѣческой личностью. А гдѣ вы найдете больше силъ, какъ не въ полномъ довѣріи къ себѣ, какъ не въ возможности открыть свою душу, всю какъ она есть, передъ другимъ и сказать: "я хочу"?





# Глава І.

Я начну съ лучшаго, что имъется у меня подърукой—съ характеристики Бълинскаго, принадлежащей А. И. Герцену.

«Вѣлинскій, саман дѣятельная, порывистая, діалектическая— страстная натура бойца проповѣдываль тогда (1840 г.) индѣйскій покой созерцанія и теоретическое изученіе вмѣсто борьбы. Онъ вѣроваль въ это воззрѣніе и не блѣднѣль ни передъ какимъ послѣдствіемъ, не останавливался ни передъ нравственнымъ приличіемъ, ни передъ мнѣніемъ другихъ, чего такъ страшатся люди слабые и несамобытные.

- Знаете-ли, сказалъ я ему однажды, что съ вашей точки зрънія вы можете доказать, что и чудовищный произволь разуменъ и долженъ существовать.
- Безъ всякаго сомивнія, отвіналь Білинскій, и прочель мив «Бородинскую годовщину» Пушкина.

«Этого, — разсказываль Герцень, — я не могь вынести и отчаянный бой закипъль между нами. Размолвка наша дъйствовала на другихъ и кругъ распадался на два стана. Бакунинъ хотъль примирить, объяснить, договорить, но настоящаго мира не было. Бълинскій раздраженный и недовольный утхаль въ Петербургъ и оттуда даль по насъ послъдній яростный залпъ въ статьъ, которую такъ и назваль «Бородинской Годовщиной».

«Я прерваль съ нимъ тогда всё отношенія. Бакунинъ хотя и спориль горячо, но сталь призадумываться. Бёлинскій упрекаль его въ слабости, въ уступкахъ и доходиль до такихъ преувеличенныхъ крайностей, что пугалъ своихъ собственныхъ пріятелей и почитателей. Хоръ быль за Бёлинскаго и смотрёль на насъ свысока, гордо пожимая плечами и находя насъ людьми отсталыми».

... «Черезъ нѣсколько мѣсяцевъ послѣ его отъѣзда въ Петербургъ, — продолжаетъ Герценъ, — въ 1840 году пріѣхали и мы туда. Я не шелъ къ нему. Огареву моя ссора съ Бѣлинскимъ была очень прискорбна; онъ понималъ что воззрѣнія Бѣлинскаго были переходной болѣзнью, да и я понималъ, но, Огаревъ былъ добрѣе. Наконецъ онъ натянулъ своими письмами свиданіе. Наша

встреча была холодна, сначала непріятна, натянута, но ни Б., ни я мы не были большіе дипломаты; впродолженіе ничтожнаго разговора я помянуль статью о бородинской годовщинь. Білинскій вскочиль съ своего міста и, всимхнувь въ лиці, пренаивно сказаль мит. «Ну, слава Богу, договорилисьже, а то я съ моимъ глупымъ нравомъ не зналь, какъ начать... ваша взяла; три-четыре місяца въ Петербургі меня лучше убідили, чімъ всі доводы. Забудемте этоть вздоръ. Довольно вамъ сказать, что на-дняхъ я обідаль у одного знакомаго, тамъ былъ инженерный офицерь; хозяинъ спросилъ его, хочеть-ли онъ со мной познакомиться? — Это авторъ статьи о бородинской годовщині? — спросилъ его на ухо офицеръ. —Да. — Ніть, покорно благодарю, отвічаль онъ. Я слышаль все и не могь вытерпіть, пожаль руку офицеру и сказаль ему: «вы благородный человіть», я васъ уважаю»... Чего же вамъ больше? Съ этой минуты и до кончины Білинскаго мы шли съ нимъ рука объ руку».

... Бѣлинскій, какъ слѣдовало ожидать, опрокинулся со всей язвительностью своей рѣчи, со всей неистощимой энергіей на свое возэрѣніе. Положеніе многихъ изъ его пріятелей было не очень завидное, plus royalistes qe le гоі—они съ мужествомъ несчастія старались отстаивать свои теоріи, не откавываясь впрочемъ отъ почетнаго перемирія.

«Всѣ люди дѣльные и живые перешли на сторону Бѣлинскаго, только формалисты и педанты отдалились; едни изъ цихъ дошли до того нѣмецкаго самоубійства наукой, схоластической и мертвой, что потеряли всякій жизненный интересъ и сами потерялись безъ вѣсти.

«Другіе сдівлались православными славянофилами. Какъ сочетаніе Гоголя съ Стефаномъ Яворскимъ не кажется страннымъ, но оно возможніве, чівмъ думаютъ.

«Бѣлинскій вовсе не оставиль вмѣстѣ съ одностороннимъ пониманіемъ Гегеля его философію. Какъ разъ наоборотъ. Отсюда-то и начинается его живое, мѣткое оригинальное сочетаніе идей философскихъ съ передовыми. Я считаю Бѣлинскаго однимъ изъ самыхъ замѣчательныхъ лицъ Николаевскаго періода. Послѣ либерализма, кой какъ пережившаго 1825-ый годъ въ Полевомъ, послѣ мрачной статьи Чаадаева, является выстраданное жалкое отрицаніе и страстное вмѣшательство во всѣ вопросы Бѣлинскаго. Въ рядѣ критическихъ статей, онъ кстати и не кстати касается всего, вездѣ вѣрный своей ненависти къ авторитетамъ, часто поднимаясь до поэтическаго одушевленія. Разбираемая книга служила ему по большей части матеріальной точкой отправленія, на полдорогѣ онъ бросалъ ее и впивался въ какой нибудь вопросъ. Ему достаточенъ стихъ:

## Родные люди вотъ какіе —

въ Онъгинъ чтобы вызвать къ суду семейную жизнь и разобрать до нитки отношенія родства. Кто не помнить его статей о Тарантасъ, о Парашъ Тургенева, о Державинъ, о Мочаловъ, о Гамлетъ? Какая върность своимъ началамъ, какая неустрашимая послъдовательность, ловкость въ плаваніи между цензурными отмелями и какая смълость въ нападкахъ на литературную ари-

стократію, на писателей первыхъ трехъ классовъ, на статсъ-секретарей литературы, готовыхъ взять противника не мытьемъ, такъ катаньемъ, не антикрити-кой—такъ доносомъ.

«Бѣлинскій стегаль ихъ безпощадно, терзая мелкое самолюбіе чопорныхъ, ограниченныхъ творцевъ эклогъ, любителей образованія, благотворительности и нѣжности; онъ отдаваль на посмѣяніе ихъ дорогія, задушевныя мысли, ихъ поэтическія мечтанія, цвѣтущія подъ сѣдинами, ихъ наивность, прикрытую лентой!

«Какъ-же они за то его и ненавидъли!

«Славянофилы съ своей стороны начали оффиціально существовать съ войны противъ Белинскаго; онъ ихъ додразнилъ до мурмолокъ и зипуновъ.

«Статьи Бѣлинскаго судорожно ожидались въ Москвѣ и Петербургѣ съ 25-го числа жаждаго мѣсяца. Пять разъ хаживали студенты въ кофейныя спрашивать, получены-ли Отечественныя записки, тяжелый № рвали изъ рукъ въ руки—«есть Бѣлинскаго статья»? Есть,—и она поглащалась съ лихорадочнымъ сочувствіемъ, со смѣхомъ, со спорами... и трехъ-четырехъ вѣрованій, уваженій какъ не бывало.

Не даромъ Скобелевъ, комендантъ петропавловской крѣпости, говорилъ шутя Бѣлинскому, встръчаясь на Невскомъ проспектъ: «Когда-же къ намъ, у меня совсъмъ готовъ тепленькій казематъ, такъ для васъ его и берегу».

Я въ другой книгъ говорилъ о развити Бълинскаго и объ его литературной дъятельности, здъсь скажу нъсколько словъ о немъ самомъ.

Бѣлинскій быль очень застѣнчивь и вообще терялся въ незнакомомь обществѣ или въ очень многочисленномъ; онъ зналь это, и желая скрыть, дѣлалъ пресмѣшныя вещи. К. уговорилъ его ѣхать къ одной дамѣ; по мѣрѣ приближенія къ ея дому, Бѣлинскій все становился мрачнѣе, спрашивалъ, нельзя-ли ѣхать въ другой день, говорилъ о головной боли. К., зная его, не принималъ никакихъ отговорокъ. Когда они пріѣхали, Бѣлинскій, сходя съ саней, пустился было бѣжать, но К. поймалъ его за шинель и повелъ представлять дамѣ.

Онъ являлся иногда на литературно-дипломатические вечера князя Одоевскаго. Тамъ толпились люди, ничего не имъвшие общаго, кромъ нъкотораго страха и отвращения другъ отъ друга; тамъ бывали посольские чиновники и археологъ Сахаровъ, живописцы и А. Мейендорфъ, статские совътники изъ образованныхъ, Іоакиноъ Бичуринъ изъ Пекина, полу-жандармы и полу-литераторы, совсъмъ жандармы и вовсе не литераторы. А. К. домолчался тамъ до того, что генералы принимали его за авторитетъ. Хозяйка дома съ внутренней горестью смотръла на подлые вкусы своего мужа и уступала имъ, такъ какъ Людовикъ Филиппъ въ началъ своего царствования, снисходя къ своимъ избирателямъ, приглашалъ на балы въ Тюльери цълые гез des chaussee подтяжечныхъ мастеровъ, москательныхъ лавочниковъ, башмачниковъ и другихъ почтенныхъ гражданъ.

Бълинскій быль совершенно потерянь на этихъ вечерахъ, между какимънибудь саксонскимъ посланникомъ, не понимавшимъ ни слова по русски и какимънибудь чиновникомъ III отдёленія, понимавшимъ даже тё слова, которыя умалчивались. Онъ обыкновенно занемогалъ потомъ на деа, на три дня и проклиналъ того, кто уговаривалъ его ёхать.

Разъ въ субботу, наканунъ новаго года, хозяннъ вздумалъ варить жженку еп ретіт соміте, когда главные гости разъвхались. Бълинскій непремънно бы ушель, но баррикада мебели мъшала ему, онъ какъ-то забился въ уголъ и передъ нимъ поставили небольшой столикъ съ виномъ и стаканами. Жуковскій въ бълыхъ форменныхъ штанахъ съ золотымъ «позументомъ» сълъ наискось противъ него. Долго терпълъ Бълинскій, но не видя улучшенія своей судьбы онъ сталъ нъсколько подвигать столъ; столъ сначала уступалъ, потомъ покачнулся и грохнулъ на земь, бутылка бордо пресерьезно начала поливать Жуковскаго. Онъ вскочилъ, красное вино струилось по его панталонамъ; сдълался гвалтъ, слуга бросился съ салфеткой домарать виномъ остальныя части панталонъ, другой подбиралъ разбитыя рюмки.... Во время этой суматохи, Бълинскій исчезъ и, близкій къ кончинъ, пъшкомъ прибъжалъ домой.

Милый Бълинскій! какъ его долго сердили и разстраивали подобныя происшествія, какъ онъ объ нихъ вспоминаль съ ужасомъ, не улыбаясь, а похаживая по комнэтъ и покачивая головой.

Но въ этомъ застѣнчивомъ человѣкѣ, въ этомъ хиломъ тѣлѣ обитала мощная, гладіаторская натура! да, это былъ сильный боецъ! онъ не умѣлъ проповѣдывать, поучать, ему надобенъ былъ споръ. Безъ возраженій, безъ раздраженія, онъ не хорошо говорилъ, но когда онъ чувствовалъ себя уязвленнымъ, когда касались до его дорогихъ убѣжденій, когда у него начинали дрожать мышцы щекъ и голосъ прерываться, тутъ надобно было его видѣть: онъ бросался на противника барсомъ, онъ рвалъ его на части, дѣлалъ его смѣшнымъ, дѣлалъ его жалкимъ и по дорогѣ съ необычайной силой, съ необычайной поэзіей развивалъ свою мысль. Споръ оканчивался очень часто кровью, которая у больного лилась изъ горла; бѣдный, задыхающійся, съ глазами, остановленными на томъ, съ кѣмъ говорилъ, онъ дрожащей рукой поднималъ платокъ ко рту и останавливался, глубоко огорченный, уничтоженный своей физической слабостью. Какъ я любилъ и какъ жалѣлъ я его въ эти минуты!

Притъсняемый денежно литературными подрядчиками, притъсняемый нравственно цензурой, окруженный въ Петербургъ людьми мало симпатичными, снъдаемый бользнію, для которой балтійскій климать быль убійственень, Бълинскій становился раздражительнье и раздражительнье. Онъ чуждался постороннихь, быль до дикости застънчивъ и иногда недъли цълыя проводиль въ мрачномъ бездъйствіи. Туть редакція посылала записку за запиской, требуя оригинала, и закабаленный литераторъ со скрежетомъ зубовъ брался за перо и писаль тъ ядовитыя статья, трепещущія отъ негодованія, тъ обвинительные акты, которые такъ поражали читателей.

Часто выбившись изъ силъ, приходилъ онъ отдыхать къ намъ, лежа на полу съ двухлътнимъ ребенкомъ, онъ игралъ съ нимъ цълые часы. Пока мы были втроемъ, дъло шло какъ нельзя лучше, но при звукъ колокольчика,

судорожная гримаса пробъгала по лицу его и онъ безпокойно оглядывался и искалъ шляпу; потомъ оставался, по славянской слабости. Тутъ, одно слово, замъчаніе, сказанное не по немъ, приводило къ самымъ оригинальнымъ сценамъ и спорамъ...

Разъ приходить онъ объдать къ одному литератору на страстной недълъ, подають постныя блюда. Давно-ли, спрашиваеть онъ, вы сдълались такъ богомольны?—Мы тримъ, отвъчаеть литераторъ, постное просто на просто для людей.—Для людей?—спросилъ Бълинскій и поблъднъль—для людей? повторилъ онъ и бросилъ свое мъсто. Гдъ ваши люди? я имъ скажу, что они обмануты, всякій открытый порокъ лучше и человъчественные этого презрънія къ слабому и необразованному, этого лицемърія, поддерживающаго невъжество. И вы думаете, что вы свободные люди? На одну васъ доску со всти плантаторами. Прощайте, я не тыть постнаго для поученія, у меня нътъ людей!

Въ числъ закоснъльйшихъ нъмцевъ изъ русскихъ, былъ одинъ магистръ изъ нашего университета, недавно прівхавшій изъ Берлина; добрый человъкъ въ синихъ очкахъ, чопорный и приличный, онъ остановился на всегда, разстроивъ, ослабивъ свои способности философіей и филологіей. Доктринеръ и нъсколько педантъ, онъ любилъ поучительно наставлять. Разъ на литературной вечеринкъ у романиста, наблюдавшаго для своихъ людей посты, магистръ проповъдывалъ какую-то чушь honnête et moderee. Вълинскій лежалъ въ углу на кушеткъ и когда я проходилъ мимо, онъ меня взялъ за полу и сказалъ:

«Слышаль-ли ты, что этоть извергь вреть? У меня давно языкь чешется, да что-то грудь болить и народу много, будь отцомъ роднымъ, одурачь какънибудь, прихлопни его, убей какънибудь насмъшкой, ты это лучше умъешь—ну утъшь».

Я расхохотался и отвътиль Вълинскому, что онъ меня натравливаеть какъ бульдога на крысъ. Я же эгого господина почти не знаю, да и едва слышаль, что онъ говоритъ.

Къ концу вечера магистръ въ синихъ очкахъ, побранивши Кольцова за то, что онъ оставилъ народный костюмъ, вдругъ сталъ говорить о знаменитомъ письмъ Чаадаева и заключилъ пошлую ръчь, сказанную тъмъ докторальнымъ тономъ, который самъ по себъ вызываетъ насмъшку, слъдующими словами: «Какъ бы то ни было, я считаю его поступокъ презрительнымъ, гнуснымъ, я не уважаю такого человъка».

Въ комнатъ былъ одинъ человъкъ, близкій съ Чаадаевымъ, это я. О Чаадаевъ я буду еще много говорить, я его всегда любилъ и уважалъ, и былъ любимъ имъ; мнъ казалось неприличнымъ пропустить дикое замъчаніе. Я сухо спросиль его, полагаетъ ли онъ, что Чаадаевъ писалъ свою статью изъ видовъ или неоткровенно.

— Совствы нты-отвтчаль магистры.

На этомъ завязался непріятный разговоръ, я ему доказывалъ, что эпитеты гнусный, презрительный — *гнусны и презрительны*, относясь къ человѣку смѣло высказавшему свое мнѣніе и пострадавшему за него. Онъ мнѣ толковалъ

о цълости народа, о единствъ отечества, о преступлени разрушать это единство, о святыняхъ, до которыхъ нельзя касаться.

Вдругъ мою рѣчь подкосилъ Бѣлинскій, онъ вскочилъ съ своего дивана, подошелъ ко мнѣ уже блѣдный какъ полотно и ударивъ меня по плечу сказалъ: Вотъ они высказались—инквизиторы, цензоры—на веревочкѣ мысль водить... и пошелъ, и пошелъ. Съ грознымъ вдохновеніемъ говорилъ онъ, приправляя серьезныя слова убійственными колкостями. «Что за обидчивость такая, палками бьютъ, не обижаемся, въ Сибирь посылаютъ, не обижаемся, а тутъ Чаадаевъ видите зацѣпилъ народную честь, не смѣй говорить; рѣчь—дерзость, лакей никогда не долженъ говорить! Отчего же въ странахъ больше образованныхъ, гдѣ кажется чувствительность тоже должна быть развитѣе чѣмъ въ Костромѣ, да Калугѣ— не обижаются словами?»

— Въ образованныхъ странахъ, сказалъ съ неподражаемымъ самодовольствомъ магистръ, есть тюрьмы, въ которыя запираютъ безумныхъ оскорбляющихъ то, что цёлый народъ чтитъ... и прекрасно дёлаютъ.

Бълинскій выросъ, онъ былъ страшенъ, великъ въ эту минуту, скрестивъ на больной груди руки и глядя прямо на магистра, онъ отвътилъ глухимъ голосомъ:

— А въ еще болъ образованныхъ странахъ бываетъ гильотина, которой казнятъ тъхъ, которые находятъ это прекраснымъ.

Сказавши это, онъ бросился на кресло изнеможенный и замолчалъ. При словъ гильотина хозяинъ поблъднълъ, гости обезпокоились, сдълалась пауза. Магистръ былъ уничтоженъ, но именно въ эти минуты самолюбіе людское и закусываетъ удила. И Тургеневъ совътуетъ человъку, когда онъ такъ загъщется въ споръ, что самому сдълается страшно, провесть разъ десять языкомъ внутри рта, прежде чъмъ вымолвить слово.

Магистръ, не зная этого домашняго средства, продолжаль пороть вялые пустяки, обращаясь больше къ другимъ, чёмъ къ Белинскому. «Не смотря на вашу нетерпимость, сказалъ онъ наконецъ, я уверенъ, что вы согласитесь съ однимъ...»

— Нътъ—отвъчалъ Бълинскій,—что бы вы ни сказали, я не соглашусь ни съ чъмъ!

Всѣ раземѣялись и пошли ужинать. Магистръ схватиль шляпу и уѣхалъ. ... Лишенія и страданія скоро совсѣмъ подточили болѣзненный организмъ Бѣлинскаго. Лицо его, особенно мышцы около губъ его, печально остановившійся взоръ равно говорили о сильной работѣ духа и о быстромъ разложеніи тѣла.

Въ послъдній разъ я видъль его въ Парижъ осенью 1847 г.; онъ быль очень плохъ, боялся громко говорить, и лишь минутами воскресала прежняя энергія и ярко свътилась своимъ догорающимъ огнемъ. Въ такую минуту написалъ онъ свое письмо къ Гоголю.

Въсть о февральской революціи еще застала его въ живыхъ, онъ умеръ, принимая зарево ея за занимающееся утро!

Къ этой блестящей и художественной характеристикъ Бълинскаго мало что прибавили другіе, люди знавшіе его.

Тургеневъ оставилъ намъ небольшія и лишь мъстами интересныя воспоминанія о личности и умственной физіономіи великаго критика. Передъ нами-въ этихъ воспомянаніяхъ Вълинскій, человъкъ огромнаго непреодолимаго стремленія и порыва, часто наивнаго, исполненнаго даже нікоторой отчаянности. Есть что-то дътское въ его увлеченіяхъ и это разумъется не могло нравиться Ив. Серг. Тургеневу — человъку совершенно другого склада ума, склоннаго къ созерцанію и меланхоліи. Справедливо замівчено, что въ воспоминаніяхъ Тургенева «вы узнаете Бълинскаго, хотя видите при этомъ, что художникъ не отдаль полной справедливости его душевной красотв, его проповъдническому восторгу и слишкомъ легко отнесся къ тому, что составляло для Бълинскаго предметъ величайшихъ волненій, -- къ тъмъ самымъ вопросамъ философскаго и эстетическаго содержанія, которые въ его литературной ділтельности имъли такое огромное значение». Не отдалъ полной справедливости и не могъ отдать, потому что натуры были слишкомъ различныя. Одна утонченная, барская, самоувъренная, уже имъющая нъчто готовое для себя и въ себъ съ самой минуты вступления въ свъть Божій, другая-робкая, недовърчивая, живущая одними порывами и обреченная на въчное исканіе. Впрочемъ. и въ воспоминаніяхъ Тургенева попадается не мало искреннихъ и прочувствованныхъ страницъ.

«Возвратившись въ Петербургъ изъ Спасскаго, пишетъ онъ напр., я направился къ Бълинскому и знакомство наше началось. Онъ вскоръ уъхалъ въ Москву — жениться и потомъ поселился на дачъ въ Лъсномъ. Я также нанялъ дачу въ первомъ Парголовъ и до самой осени почти каждый день посъщалъ Бълинскаго. Я полюбилъ его искренне и глубоко; онъ благоволилъ ко мнъ...

«Когда я познакомился съ нимъ, его мучили сомивнія. Эту фразу я часто слышалъ и самъ примънялъ ее не однажды, но дъйствительно и вполнъ она примънялась къ одному Бълинскому. Сомнънія его именно мучали его, лишали его сна, пищи, неотступно жгли и грызли его; онъ не позволяль себъ забыться и не зналь усталости; онь денно и нощно бился надъ разръщениемъ вопросовъ, которые самъ задавалъ себъ. Бывало, какъ только я приду къ нему, -- онъ, исхудалый, больной (съ нимъ сдълалось тогда воспаление въ легкихъ и чуть не унесло его въ могилу), тотчасъ вставалъ съ дивана и едва слышнымъ голосомъ, безпрестанно кашляя, съ пульсомъ, бившимъ сто разъ въ минуту, съ неровнымъ румянцемъ на щекахъ, начнетъ прерванную наканунъ бесъду. Искренность его дъйствовала на меня, его огонь сообщался и мнъ, важность предмета меня увлекала; но, поговоривъ часа два, три, я ослабъвалъ, легкомысліе молодости брало свое, мнъ хотълось отдохнуть, я думалъ о прогулкъ, объ объдъ; сама жена Бълинскаго умоляла и мужа, и меня хотя немножко погодить, хотя на время прервать эти пренія, напоминала ему предписание врача... но съ Бълинскимъ сладить было не легко.-- «Мы не ръшили еще вопроса о существовани Бога, — сказаль онъ мив однажды съ горькимъ упрекомъ, — а вы хотите всть!»...

Сознаюсь, — продолжаеть Тургеневъ, — что, написавъ эти слова, я чуть не вычеркнуль ихъ при мысли, что они могутъ возбудить улыбку на лицахъ иныхъ изъ моихъ читателей... Но не пришло-бы въ голову смѣяться тому, кто самъ бы слышалъ, какъ Бѣлинскій произнесъ эти слова, и если при воспоминаніи объ этой небоязни смѣшного улыбка можетъ придти на уста, то развѣ улыбка умиленія и удивленія.

«Лишь добившись удовлетворившаго его въ то время результата, Бѣлинскій успокоился и, отложивъ размышленія о тѣхъ капитальныхъ вопросахъ, возвратился къ ежедневнымъ трудамъ и занятіямъ. Со мною онъ говориль особенно охотно потому, что я недавно вернулся изъ Берлина, гдъ втеченіе двухъ семестровъ занимался гегелевской философіей и былъ въ состояніи передать ему самые свѣжіе, послѣдніе выводы.»

Самые свѣжіе и послѣдніе выводы, но именно они-то больше всего интересовали Бѣлинскаго, потому что онъ цѣлыми годами ждалъ слова, которое наконецъ-то разрѣшитъ всѣ его сомнѣнія и выведетъ его на настоящую дорогу, такъ какъ самъ видѣлъ, что постоянно колеблется и то и дѣло принимаетъ призраки за дѣйствительность. Онъ сошелся съ Тургеневымъ прежде всего на почвѣ чисто умственныхъ интеллигентныхъ интересовъ и послѣдній, разумѣется, имѣлъ полную возможность опредѣлить его умственный кругозоръ. Этотъ кругозоръ можно опредѣлить такъ: «свѣдѣнія Бѣлинскаго были не обширны, онъ зналъ мало. Бѣдность, окружавшая его съ дѣтства, раннія бользни, плохое воспитаніе, а потомъ тяжелая необходимость спѣшно работать изъ-за куска хлѣба помѣшали ему пріобрѣсти широкое и правильное образованіе. Хорошо онъ зналъ только русскую литературу, ея современное положеніе, ходъ ея историческаго развитія». Но странно, всѣ эти недостатки послуживи лишь на пользу его вліянію.

«Бѣлинскій быль тѣмъ, что я позволяю себѣ назвать центральною натурою, —продолжаетъ Тургеневъ, —онъ всѣмъ существомъ своимъ стоялъ близко къ сердцевинѣ своего народа, воплощалъ его вполнѣ и съ хорошихъ и съ дурныхъ его сторонъ Ученый человѣкъ не могъ бы быть въ сороковыхъ годахъ такой русской центральной натурой: онъ не вполнѣ соотвѣтствовалъ бы той средѣ, на которую пришлось бы ему дѣйствовать, у него и у ней были различные интересы, гармоній бы не было и, вѣроятно, не было бы обоюднаго пониманія».

Мысль Тургенева, высказанная въ этихъ строкахъ, върна и глубока. Рядомъ съ Бълинскимъ на томъ же литературномъ поприщъ дъйствовали люди болъе образованные, напр. Надеждинъ, Сенковскій, князь Вяземскій—но они не имъли никакого историческаго значенія. Они стояли слишкомъ высоко надъ современниками, пожалуй презирали ихъ и какъ бы шутя поучали ихъ, шутя веселили. Во всякомъ случаъ, того полнаго страсти порыва знать и понимать, которымъ былъ воодушевленъ Бълинскій, у нихъ не было, а этотъ

порывъ въ 40-хъ годахъ составлялъ сущность зарождавшейся интеллигентной жизни, и въ Бълинскомъ онъ нашелъ своего выразителеля и не просто выразителя, а такого, который по плечу всякому, который самъ жадно стремится знать и понимать.

По научному своему развитію Сенковскій превосходиль не только Бълинскаго, но и большую часть писателей того времени и, однако, положительнаго значенія онъ не могъ имъть въ процессъ нашего общественнаго самосознанія. Онъ быль учень, блестящь, остроумень, игривь, но у него не было критическаго чутья, и вся его литературная д'вятельность, въ которой было столько брезгливаго презрѣнія къ людямъ, свелась на какое-то безцѣльное, никому ненужное шутовство бойкаго и хлесткаго фельетониста. «Мнъ кажется, замъчаетъ Тургеневъ, что самый его скептицизмъ, его вычурность и гадливость происходили отъ того, что у него, какъ у человъка ученаго, спеціалиста, и цъли и симпатіи были другія, чімъ у массы общества». Но Білинскій, значеніе котораго въ русской литературъ напоминаетъ собою значение Лессинга въ нъмецкой, могъ сдълаться тъмъ, чъмъ онъ былъ и безъ большого запаса научныхъ знаній. Онъ смъшиваль старшаго Питта съ его сыномъ, не хорошо разбирался въ вопросахъ философскихъ, невърно понялъ одинъ изъ важнъйшихъ принциповъ гегелевской метафизики — что за бъда: мы всъ учились по немногу, чему нибудь и какъ нибудь! Для того дела, для котораго онъ былъ призванъ, для того, что ему предстояло исполнить, онъ зналъ достаточно. Испытавъ на самомъ себъ всю горечь невъжества, онъ тъмъ страстнъе и искреннъе могъ бороться за просвъщение русскаго общества. «Нъмецъ старается исправить недостатки своего народа, убъдившись размышленіемъ вредъ, русский еще долго самъ будетъ больть ими».

Читатель слышаль стонь боли въ статьяхь Бѣлинскаго. Передъ нимъ былъ не ученый, разбирающій вопросъ о пользѣ просвѣщенія и вредѣ невѣжества, — не сатирикъ какъ Сенковскій, для котораго вся жизнь ничто иное какъ комедія человѣческой глупости, передъ нимъ человѣкъ самъ выстрадавшій не меньше всякаго другого отъ глупости, невѣжества и пошлости, вырвавшійся наконецъ къ свѣту и въ радостномъ восторгѣ говорившій ему: «свѣтъ лучше тьмы, иди за мной»! Какъ было не идти, когда звала вдохновенная рѣчь, когда за каждымъ словомъ слышалось біеніе сердце, когда рука умирающаго все-же звала къ жизни, правдѣ, общественности.

Мимоходомъ сдълаю однако маленькую оговорку. Мнѣ кажется, что Тургеневъ слишкомъ уже подчеркиваетъ малое образованіе Бѣлинскаго, считая его не только «характеристическимъ признакомъ, но даже необходимостью». Конечно, не велико было это образованіе, на мѣдные гроши купленное, пріобрѣтенное главнымъ образомъ изъ случайныхъ книгъ и товарищескихъ разговоровъ. Но не надо забывать ни на минуту, что Бѣлинскій — натура избранная, такая т. е., которая обладаетъ особенной, безконечно цѣнной способностью — угадыванья. Тамъ гдѣ другому нужны были мѣсяца и недѣли, чтобы понять мысль и систему, Бѣлинскому было достаточно одной секунды. Онъ обладалъ удивительной способ-

ностью схватывать смысль стройнаго цёлаго по однимь намекамь хотя-бы даже незначительнымь. И эти намеки никогда не пропадали даромь. Творческая голова Бёлинскаго взращивала ихъ, распространяла, доводила до художественной полноты. Мысли, системы, міросозерцанія онъ ловиль на лету и ничто не пропадало для него даромъ. Да и некогда было корпёть ему надъ книгами и брошюрами. Какъ Петру Великому ему изъ ничего приходилось создать литературу!

И съ этой оговоркой я вполнъ принимаю замъчание Тургенева, что большое (тъмъ болъе спеціальное) образованіе, было-бы для Бълинскаго непосильнымъ бременемъ.

Еще одно мъсто въ воспоминаніяхъ Тургенена заслуживаетъ нашего вниманія. Тругеневъ приводить отрывокъ собственной лекціи о Пушкин в прочтенной, въ 1859 году. Желая изобразить характеръ эпохи 30-хъ и 40-хъ годовъ, ораторъ долженъ былъ упомянуть, конечно, и о Бълинскомъ — и вотъ что было имъ между прочимъ сказано тогда объ основномъ принципъ его дъятельности. «Имя этому принципу, говорить Тургеневъ, идеализмъ. Бълинскій быль идеалисть въ лучшемъ смыслъ слова. Въ немъ жили преданія того московскаго кружка, который существоваль въ началь 30-хъ годовъ и следы котораго такъ замътны еще донынъ. Воть откуда Бълинскій вынесь тъ убъжденія, которыя не покидали его до самой смерти, тоть  $u\partial ean$ ь, которому онъ служилъ. Во имя этого идеала провозглащалъ Бълинскій художественное значеніе Пушкина и указываль на недостатокъ въ немъ гражданскимъ началамъ. Во имя этого идеала привътствоваль онъ и Лермонтовскій протесть и Гоголевскую сатиру. Во имя этого же идеала сокрушаль онь старые авторитеты, наши такъ называемыя славы, на которыя онъ не имълъ ни возможности, ни охоты взглянуть съ исторической точки зрѣнія».

Имя этому идеалу— $cso\deltao\partial a$  личности.

Достоевскій, по крайней своей нервозности, не оставиль намь цёльнаго и сколько нибудь опредёленнаго портрета Бёлинскаго, котораго впрочемь онъ и видёль всего нёсколько разь. Иногда, въ зависимости отъ настроенія, Бёлинскій представлялся ему чуть не святымь, иногда онъ готовъ быль проклинать его и призывать на его усталую голову всё громы небесные. Передамъ впрочемъ сначала фактическій матеріаль изъ отношеній этихъ двухъ великихъ людей. Матеріаль этотъ надъ многимъ заставляеть задуматься и прежде всего надъвопросомъ: «какъ они не сошлись»?

Прочтя «Бѣдные люди». Бѣлинскій сказаль Некрасову: «Приведите мнѣ Достоевскаго, приведите его скорѣе», и когда тоть привель, то встрѣтиль его вначалѣ (минуты двѣ) важно и сдержанно, а потомъ вдругь заговориль пламенно, съ горящими глазами: «Да вы понимаете-ли сами-то, что вы это такое написали? Вы только непосредственнымъ чувствомъ, какъ художникъ, это могли

описать. Но осмыслили-ли вы сами-то всю эту страшную правду, на которую вы намъ указали! Не можетъ быть, чтобы вы въ 20 лътъ ужъ это понимали... вашъ несчастный чиновникъ, въдь онъ до того заслу-Да вёдь этоть жился и до того довель себя уже самь, что даже и несчастнымь-то себя не смъетъ почесть отъ приниженности, и почти за вольнодумство считаетъ мальйшую жалобу... Выдь это ужась! Это трагедія! Вы до самой сути дыла дотронулись, самое главное разомъ указали!.. Цените же вашъ даръ и оставайтесь върнымъ ему, и будете великимъ писателемъ»... Бълинскій очевидно увидълъ въ «Бъдныхъ людяхъ» подтверждение своей любимой мысли, что ненормальныя общественныя условія коверкають, ломають, обезчелов'в чивають человъка, доводя его до такого ничтожества, когда онъ теряетъ образъ и подобіе!.. Талантомъ Достоевскаго, саминъ Достоевскимъ онъ увлекся до посладней степени. Достоевскій отвачаль ему тамь-же. Выйдя оть Балинскаго, онъ остановился на углу его дома, смотрълъ на небо, на свътлый день и стыдливо думаль про себя: «и неужели вправду я такь великь»? Имь овладёль какой-то робкій восторгь: «О, я буду достойным этих похваль, и какіе люди! Я заслужу, постараюсь стать такимъ-же прекраснымъ, какъ они; пребуду въренъ! О, какъ я легкомысленъ, и если-бы Бълинскій только узналъ, какія во мев есть дрянныя, постыдныя вещи! А все говорять, что эти литераторы горды, самолюбивы! Впрочемъ этихъ людей только и есть въ Россіи, они-одни, но у нихъ однихъ истина, а истина, добро, правда всегда побъждають и торжествують надъ порокомъ и зломъ... Мы побъдимъ, о, къ нимъ, съ ними»!!!

Достоевскій попаль конечно въ избранный литературный кружокь, кружокь дъйствительно лучшихъ людей того времени. Но—увы—не надолго: Почему?—это вопрось трудный, но миновать его нельзя. Воть что разсказываеть Панаева Головачева въ своихъ литературныхъ воспоминаніяхъ объ этомъ періодъжизни Лостоевскаго.

"Достоевскій пришель къ намъ въ первый разъ вечеромъ съ Некрасовымъ и Григоровичемъ, который только-что вступалъ на литературное поприще. Съ перваго взгляда на Достоевскаго видно было, что это страшно нервный и впечатлительный молодой челов вкъ. Онъ быль худенькій, маленькій, бълокурый, съ бользненнымъ цвътомъ лица, небольшие сърые глаза его какъ-то тревожно переходили съ предмета на предметь, а блёдныя губы нервно передергивались. Почти всв присутствовавшіе тогда у нась уже были ему знакомы, но онъ, видимо, былъ сконфуженъ и не вмѣшивался въ общій разговоръ. Вев старались занять его, чтобы уничтожить его заствичивость и показать ему, что онъ членъ кружка. Достоевскій часто приходиль вечеромъ къ намъ; застънчивость его прошла, онъ даже высказываль какую-то задорность, со всёми заводиль споры, очевидно, изъ одного упрямства, притиворёчиль другимъ. По молодости и нервности, онъ не умълъ владъть собой и слишкомъ явно высказываль свое авторское самолюбіе и самомніте о писательскомъ талантъ. Ошеломленный неожиданнымъ, блистательнымъ первымъ своимъ шагомъ на литературномъ поприщё и засыпанный похвалами компетентныхъ людей

въ литературъ, онъ какъ впечатлительный человъкъ, не могь скрыть своей гордости передъ другими молодыми литераторами, которые скромно выступали на это поприще съ своими произведениями. Съ появлениемъ молодыхъ литераторовъ въ кружкъ, бъда была попасть имъ на зубокъ, а Достоевскій, какъ нарочно, давалъ къ этому поводъ, показывая своею раздражительностію и высокомърнымъ тономъ, что онъ несравненно выше ихъ по своему таланту. И пошли перемывать ему косточки, раздражать его самодюбіе уколами въ разговорахъ; особевно на это былъ мастеръ Тургеневъ, онъ нарочно втягивалъ въ споръ Достоевскаго и доводиль его до высшей степени раздраженія. Тотъ лъзъ на стъну и защищалъ съ азартомъ иногда нелъпые взгляды на вещи, которые сболтнуль въ горячности, а Тургеневъ ихъ подхватываль и потвшался. У Достоевского явилась страшная подозрительность, всл'удствіе того, что одинъ пріятель передаваль ему все, что говорилось въ кружкъ лично о немъ и о его «Бъдныхъ людяхъ». Пріятель Достоевскаго, какъ говорять, изъ любви къ искусству, передаваль всёмъ, кто о комъ что сказаль. Достоевскій заподозриль всёхь въ зависти къ его таланту и почти въ каждомъ слове, сказанномъ безъ всякаго умысла, находилъ, что желаютъ умалить его произведеніе, нанести ему обиду; онъ приходиль уже къ намъ съ накипъвшей влобой, придирался къ словамъ, чтобы излить на завистниковъ всю желчь, душившую его. Витсто того, чтобы снисходительные смотрыть на больного нервнаго человъка, его еще сильнъе раздражали насмъшками. Достоевскій претендовалъ и на Бълинскаго за то, что онъ играетъ въ преферансъ, а не говорить съ нимъ о его «Бъдныхъ людяхъ».

— Какъ можно умному человъку просидъть даже десять минуть за такимъ идіотскимъ занятіемъ, какъ карты, а онъ сидитъ по два и по три часа! — говорилъ Достоевскій съ какимъ-то озлобленіемъ. — Право, ничъмъ не отличишь общества чиновниковъ отъ литераторовъ: то-же тупоумное препровожденіе времени.

Бѣлинскій избѣгалъ всякихъ серьезныхъ разговоровъ, что-бы не волноваться. Достоевскій приписывалъ это охлажденію къ нему Бѣлинскаго, который иногда, слыша разгорячившагося Достоевскаго въ спорѣ съ Тургеневымъ, потихоньку говорилъ Некрасову, игравшему съ нимъ въ карты:—«Что это съ Достоевскимъ, говоритъ какую-то безсмыслицу, да еще съ такимъ азартомъ». Когда Тургеневъ, по уходѣ Достоевскаго, разсказывалъ Бѣлинскому о рѣзкихъ и неправильныхъ сужденіяхъ Достоевскаго о какомъ нибудь русскомъ писателѣ, то Бѣлинскій ему замѣчалъ:

— Ну, да вы хороши, сцівпились съ больнымъ человінкомъ, подзадориваете его, точно не видпте, что онъ въ раздраженіи, самъ не понимаетъ что говоритъ.

Когда Бълинскому передавали, что Достоевскій считаеть себя уже геніемъ, то онъ пожималь плечами и съ грустью говориль:

— Что за несчастье, въдь несомнънный у Достоевскаго талантъ, а если онъ, вмъсто того, чтобы раз аботать его, вообразитъ уже себя геніемъ, то

въдь не пойдетъ впередъ. Ему непремънно надо лечиться, все это происходитъ отъ страшнаго раздражения нервовъ. Должно быть потрепала его, бъднаго, жизнь! Тяжелое настало время, надо имътъ воловьи нервы, чтобы они выдержали всъ условия нынъшней жизни. Если не будетъ просвъта, такъ чего добраго всъ поголовно будутъ психически больны!..

Самъ Достоевскій объясняеть дёло иначе: свой разрывь съ Бёлинскимъ и его кружкомъ онъ приписываль исключительно различію въ убёжденіяхъ. Воть что говорить онъ потомъ въ письмё къ Страхову, вспоминая объ этомъ разрывё: «я обругаль Бёлинскаго болёе какъ явленіе русской жизни, нежели какъ лицо. Это было самое смрадное, тупое и позорное явленіе русской жизни... Живи онъ теперь, съ піной у рта бросился бы вновь писать поганыя статьи свои, позоря Россію, отрицая (?) великія ея явленія (Пушкина)... Но воть еще что: вы никогда его не знали, а я зналь и видаль и теперь осмыслиль вполнів. Этоть человіжь ругаль мнів... и между тімь никогда онъ не быль способень самъ себя и всіхъ двигателей міра сопоставить съ Христомъ для сравненія. Онъ не могь замітить того, сколько въ немъ и въ нихъ мелкаго самолюбія, злобы, нетерпівнія, раздраженія, подлости» и пр... все въ доказательство того, что Білинскій быль поганое явленіе и плохой критикъ.

Надо однако замѣтить, что это не единственный отзывъ Достоевскаго о Бѣлинскомъ; онъ мѣнялъ свое мнѣніе, смотря по настроенію. Да развѣ не видно, какъ много личнаго, мелкаго, самолюбиваго раздраженія въ приведенныхъ словахъ. Иногда Достоевскій отзывался о Бѣлинскомъ совершенно иначе\*), и если взять его-же современное свидѣтельство о разрывѣ, то тамъ объ убѣжденіяхъ и ихъ различіи нѣтъ ни слова.

Я уже сказаль выше, что характеристикамъ Достоевскаго довъряться нельзя. Одна противоръчить другой и вторая уничтожаетъ первую. Съ тъмъ большей настойчивостью встаетъ передъ нами вопросъ: почему-же они не поняли другъ друга, а Достоевскій отошель даже съ чувствомъ злобы на душь? Казалось-бы въ ихъ судьбъ, по крайней мъръ съ внъшней стороны, такъ много общаго! Оба нищіи, оба выросли въ суровой и неприглядной обстановкъ, оба дъти города, съ юныхъ лътъ знакомые съ разочарованіями,— оба, наконецъ, если заглянуть поглубже, внутрь, горятъ проповъдническимъ отнемъ и одинаково настричиво ищутъ правды жизни, ежеминутно переходя отъ надежды къ отчаянью. Большая доля вины (если тутъ вообще есть вина) падаетъ разумъется на Достоевскаго слишкомъ мнительнаго и самолюбиваго въ свои юные годы. Барича Тургенева, всегда спокойнаго, самоувъреннаго, остроумнаго, онъ могъ просто даже возненавидъть именно потому, что самъ онъ представлялъ нъчто діаметрально противоположное. Но онъ могъ-бы преклониться передъ высокой нравственностью Бълинскаго.

Онъ не сдълалъ однако и этого, и разладъ, даже вражда быстро смънили

<sup>\*)</sup> Въ письмъ отъ 1846 г. онъ напр. называетъ его "благороднымъ".

мимолегную дружбу и, съ нашей точки зрѣнія, чтобы ни говорилъ по этому поводу самъ Достоевскій, объ этомъ положительно нельзя не пожал'єть. Ужъ дурному-бы отъ Бълинскаго онъ во всякомъ случат ничему не научился и отъ общенія съ нимъ, отъ близости къ нему могли-бы только окрѣпнуть и перейти въ дъйствительность юношескія мечтанія о независимой литературной работъ, о необходимости кръпиться и не насиловать своего творчества, хотябы вившнія матеріальныя затрудненія и вынуждали къ тому. Правда и Бълинскій быль литературнымь поденщикомь, до конца дней своихь пребывавшимъ въ кабалъ, но эта поденная работа никогда не могла измънить его взгляда на литературу, какъ на великое и святое дъло. Принципъ литературной независимости и направленія впервые появился въ русской жизни вмісті съ Білинскимъ, и эта независимость была нравственнымъ требованіемъ, на которое не должны были вліять ни нищета, ни внішній гнеть. Странно, что Достоевскій, забывъ все это, обобщиль дізятельность Бізлинскаго подъ именемъ «поганаго явленія», но еще страннье, что такой эпитеть не вызываль въ немъ никакого раскаянія. Это уже больше чівмъ раздраженіе, это истеричная, ничемь не сдержанная злоба, на которую, несомненно, быль способенъ Достоевскій. Какъ бы то ни было, онъ отшатнулся отъ Бълинскаго и потерялъ многое, прежде всего то руководительство, въ которомъ такъ нуждалась его недисциплинированная натура.

Рышаюсь высказать и еще одно замычание. Несмотря на всю страстность своего темперамента, на нетерпъливый характеръ и въчно тревожное состояніе духа. — Вълинскій быль въ полномъ смысль этого слова положительнымъ человъкомъ, который и въ горячечномъ бреду мечтаній никогда не покидаль почвы земли и земного человъческого счастья. Повидимому, даже вопросы о существованіи Бога, о безсмертіи души и т. д. интересовали его прежде всего съ ихъ теоретической или лучше — логической стороны. Онъ никогда не чувствоваль того таинственнаго полнаго ужаса трепета, который овладъваетъ людьми при мысли о могилъ и о той странъ откуда, пока никто еще не возвращался. Онъ, правда, разсуждаеть на эту тему цълые часы, но эта діалектика не приводить его ни къ положительной въръ, ни къ положительному невърью. Онъ остается всегда въренъ основнымъ своимъ мечтамъ о всеобщемъ счастью, о солидарности людей между собой. Съ этой точки зрвнія онъ истинный предшественникъ шестидесятниковъ-этихъ идеалистовъ земли, какъ называль ихъ Н. И. Шелгуновъ. Достоевскій, напротивъ того, мистикъ, т. е. человъкъ, въ представлении котораго земная жизнь, являясь чъмъ-то переходнымъ къ другой, лучшей-неразрывно и нераздѣльно связана съ безконечнымъ началомъ бытія. Кто знаетъ, не разсмотръли ли, котя бы безсознательно только, оба они этой глубокой коренной разницы своихъ натуръ и не угадали ли они съ прозорливостью избранныхъ какъ мало имъютъ между собою общаго предназначенные имъ пути?

Въ характеристикъ H. A. Гончарова мы находимъ прежде всего горячую отповъдь Тургеневу за его упреки Бълинскому въ малой образованности. Въ

относительной необразованности - говорить онъ-можно упрекать всякаго, не исключая самыхъ образованныхъ. Къ чему-же нападать на Бълинскаго не въ примъръ прочимъ? 12 томовъ его сочиненій — ничтожная часть написаннаго имъ втеченіи жизни-предъ нами, и гдѣ страницы отразившія на семъ малость пониманія или нев'вжество? Ихъ н'ьтъ. Б'ьлинскій д'ьйствительно образовывался случайно. Онъ пріобрівталь знанія въ кругу товарищей, при совмістномъ чтеніи книгь, и взаимнымъ объясненіемъ оригиналовъ или переволовъ съ иностранныхъ языковъ. Но развъ это не школа, не академія, въ которой гранились другъ отъ друга юные умы? «Какого-же еще надо авинскаго портика съ Платономъ въ вицъ-мундиръ и очкахъ? Не такъ-ли мы всъ пріобрътали то, что есть въ насъ лучшаго и живого? Не такъ-ли въ юношескихъ университетскихъ кружкахъ и мы сортировали и осмысливали то, что уносили отъ кафедры? Теперь представьте себ'в въ этой школ'в, продолжаетъ Гончаровъ, мальчика съ свътлой головой, любознательнаго, талантливаго, съ необыкновенной силой пониманія, доходящаго до степени ясновидівнія — и что-же вамъ еще нужно? Бълинскій быль образованные всыхь своихь сотоварищей, за исключеніемъ одного только Герцена. Онъ читалъ массу русскихъ и французскихъ произведеній по обязанности критика въ теченіе двадцати лътъ. Онъ учился за перомъ, въ бесъдахъ съ друзьями, роясь постоянно въ бездив книгъ, проходившихъ черезъ его руки — развв этого мало? Нвтъ, онъ зналъ достаточно, и то, что онъ зналъ: прямо служило его цъли. «Онъ не держаль на ученой конюшив готоваго освдланнаго коня, съ парадной сбруей, а ловиль изъ табуна первую горячую лошадь и мчался, куда нужно, перескакивая ученыхъ коней. Этотъ способъ партизанскихъ павздовъ именно и нуженъ былъ ему для его цълей»...

Конечно, (и по мнѣнію Гончарова) большее образованіе не помѣшало-бы, но... Впрочемъ мы уже касались этого вопроса. Въ добавленіи къ сказанному могу только замѣтить, что если-бы Бѣлинскій кончилъ университетъ и имѣлъ отъ онаго дипломъ, то, вѣроятно, никто и никогда не сталъ бы упрекать его въ необразованности. А что такое дипломъ?

Гончаровъ былъ почти равесникомъ Вълинскому и потому, естественно, держалъ себя съ нимъ совершенно самостоятельно, даже подшучивалъ надъ его увлечениемъ, напр., Жоржъ Зандъ и вообще мало чъмъ обязанъ ему какъ личности. Вотъ что между прочимъ разсказываетъ Гончаровъ въ своихъ воспоминанияхъ:

Когда Бѣлинскій, въ первыя съ нимъ свиданія, осыпаль его добрыми, ласковыми словами, рисуя передъ нимъ свой критическій взглядъ на его литературный талантъ, Гончаровъ остановиль его слѣдующими сдержанными словам и

- Я былъ-бы очень радъ, —сказалъ онъ, —если бы вы лътъ черезъ пять повторили хоть десятую часть того, что говорите о моей книгъ теперь.
  - Отчего? спросилъ съ удивленіемъ Бълинскій.
- А оттого, —продолжалъ Гончаровъ, —что я помню, что вы прежде писали о С., какъ лестно отзывались о его талантъ, а какъ вы теперь цъните его!

Въ другомъ мѣстѣ Гончаровъ съ очень тонкою, едва замѣтною ироніею передаетъ намъ, какъ Бѣлинскій накидывался на него за то, что въ его художественной манерѣ нѣтъ ни злости, ни субъективности.

— Вамъ все равно, попадется мерзавецъ, дуракъ, уродъ или порядочная. добрая натура — всъхъ одинаково рисуете: ни любви, ни ненависти ни къ кому.

Говоря это однажды Гончарову, Бълинскій вдругь ласково положиль ему руки на плечи и прибавиль почти шепотомъ:

— А это хорошо, это и нужно, это признакъ художника.

Бѣлинскій боялся,—шутливо замѣчаеть Гончаровъ,—что его услышать и обвинять въ сочувстіи безтенденціозному писателю...

Въ общемъ далеко не глубокая и немного какъ-то равнодушная характеристика Гончарова сводится къ тому, что Бълинскій быль не только страстно увлекающійся челов'якъ, но и нужный для своего времени челов'якъ, который не могъ не встать и дъйствительно всталь во главъ просыпавшагося общества и повель его за собою не вліяя на него ни догмой, ни авторитетомь, ни непреложными самоувъренно изрекаемыми истинами, а огнемъ своего творческаго вдохновенія, своей беззав'ятной стремительностью, своей ненасытимой жаждой исканія правды. Онъ относился къ своимъ кумирамъ такъ, какъ Донъ-Жуанъ-къ женщинамъ: онъ то обольщался, то хладълъ, то возносиль до небесь, то мстиль за прежнее поклонение съ яростью полнъйшаго разочарованія. Онъ мчался всегда впередъ, неоглядываясь назадъ. Прошлое для него не существовало: онъ жилъ всегда настоящимъ и будущимъ, нетерпъливый до ребячества, готовый на всякое самопожертвование, съ въчно приподнятыми нервами, въчно взволнованный и негодующій. Онъ быстро схватываль на лету всякую новую идею и, если въ ней искрился малейшій намекъ на истину, онъ немедленно же дълался ея фанатическимъ поклонникомъ. Да. это быль действительно нужный человекь и не только для того времени.

Панаевъ и другіе въ своихъ воспоминаніяхъ набрасывають такой портреть Бълинскаго:

Это быль человькь средняго роста, худощавый, бльдный, сь большими, съроголубыми глазами, съ густыми, бълокурыми волосами, падавшими на прекрасный, бълый, хотя и низкій лобь. Выдающаяся лопатка, постоянный кашель, тембрь нервическаго, хрипящаго голоса обнаруживали въ немъ чахотку, которою онъ страдаль съ раннихъ льтъ. Онъ говориль съ особенными удареніями и придыханіями—и когда говориль, вся его прямая, деликатная натура отражалась въ его чудныхъ глазахъ, въ обычное времи полузакрытыхъ ръсницами и только въ минуты интересной бесъды расширявшихся и сверкавшихъ золотыми искорками въ глубинъ зрачковъ. Затронутый чъмъ-нибудь, взволнованный споромъ, Бълинскій вдругъ выросталъ, слова его лились потокомъ, вся фигура дышала энергіей и силой. Онъ нападалъ на собесъдника съ оже-

Digitized by Google

2

сточенјемъ, рвалъ его на части, дълалъ смъшнымъ, жалкимъ, играя имъ, какъ соломенкой и по дорогъ развивая свою собственную мысль съ удивительнымъ талантомъ, съ необычайной поэзіей. Въ эти минуты отъ застънчиваго, робкаго и неловкаго Бълинскаго не оставалось ни слъда: онъ быль неузнаваемъ. Споръ очень часто оканчивался кровью, разсказываетъ Герценъ. Блёдный, задыхающийся. Онъ дрожащей рукой поднималь ко рту платокъ и останавливался, глубоко огорченный, уничтоженный своею физической слабостью... Такимъ же быль онъ и тогда, когда писаль какую-нибудь статью, которая уже успъла захватить его. Глаза его горъли, перо съ необыкновенной быстротою бъгало по бумагъ, и, постоянно отбрасывая въ сторону исписанный полулисть, онъ могъ не отходить отъ стола въ теченіе многихъ часовъ, сохраняя при этомъ на лицъ одно и то же напряженное выражене. На улицъ онъ былъ совсъмъ другимъ человъкомъ. Пробираясь вдоль стънъ торопливой и неровной походкой, въ старой енотовой шубенкъ и стоптанныхъ галошахъ, онъ производилъ впечатлъние травленнаго волка — своею пугливою серьезностью тревожными взглядами, которые онъ бросаль, по сторонамь. Человъкъ своего маленькаго, тъснаго кружка друзей, Бълинскій чувствоваль себя плохо повсюду, гдъ нельзя вести себя просто, на-распанку, гдв тв или другія условныя приличія и ствсненія задерживали естественное выраженіе волновавшихъ его чувствъ — и онъ сторонился такъ называемаго больщого свъта съ нъкоторымъ не произвольнымъ и, конечно, совершенно, невинныхъ демократическимъ кокетствомъ. Върнымъ своей истинной природъ, своимъ привычкамъ, своему темпераменту, онъ могъ быть только у себя дома, среди людей, сплоченных въ дружескій союзъ силою его духа и убъжденій. Здісь онъ не робіль, не терялся. Здісь въ часы досуга онъ любилъ расхаживать въ свромъ сюртукъ, застегнутомъ на-криво, постукивая пальцами по табакеркъ съ русскимъ табакомъ и мысленно отдыхая на какомъ-нибудь предметъ. Здъсь онъ иногда предавался громкому, неудержимому смеху, какъ ребенокъ, когда что-нибудь смешило его. Здесь чисто русская московская повадка легко и свободно выступала во всемъ, что онъ говориль или дёлаль, во всёхь его манерахь, во всёхь его движеніяхь.

Разсматривая всё эти характеристики вмёстё, мы видимъ, что они мало отличаются другь отъ друга и выдержаны, вообще говоря, въ томъ же тонѣ. Можно было бы, конечно, привести и характеристики отрицательныя—существованія которыхъ мы во всякомъ случав не желаемъ скрывать отъ читателя—но предпочитаемъ этого не дѣлать по той простой причинѣ, что ихъ искренность и безпристрастіе могутъ быть въ значительной степени заподозрѣны. Если вы возьмете, напр., воспоминанія Ксенофонта Полевого, брата знаменитаго издателя Московскаго Телеграфа, то васъ прежде всего поразитъ та ненависть, которую онъ питаетъ къ памяти Бѣлинскаго. Въ своемъ злобномъ увлеченіи Ксенофонтъ Полевой доходить даже до того, что склоненъ отрицать въ Бѣлинскомъ литературный талантъ. Онъ видить въ немъ болтуна и фразера,



считаеть неблагодарнымъ ученикомъ брата, обратившимъ оружіе противъ своего учителя и-чуть ли не креатурой Краевскаго. Идти дальше, разумъется, невозможно и оспаривать подобнаго рода мижнія было бы пустопорожнимъ дъломъ. Воспоминанія свои Ксенофонтъ Полевой писаль уже въ состояніи старческаго маразма, чёмъ и объясняется въ нихъ все съ другой точки зрёнія совершенно необъяснимое. Припомнились старику убійственные полемическіе удары, нанесенные когда то, чуть ли не за 50 леть до того, «братьямъ Полевымъ», особенно же старшему-Николаю и онъ взялся за перо съ безумнымъ намфреніемъ очернить чуть ли не единственную безусловно чистую и свътлую фигуру русской повременной литературы. Онъ забыль въ то же время, что послъ смерти Николая Полевого единственный человъкъ, отдавшій полную справедливость его громадному публицистическому таланту, и боевому темпераменту, его неутомимой энергіи, благодаря которой Московскій Телеграфъ втеченій цізых десьти лість быль передовым органом русской журналистики быль никто другой, какъ Бълинскій. Забыль все это старикъ, и намъ нечего больше делать съ его воспоминаніями, какъ только забыть ихъ.

Мит кажется, что вст приведенныя выше характеристики Бтлинскаго, не смотря на весь ихъ блескъ и, порою, поэтичность, недостаточно оттъняють одну черту его характера, которая, однако, по моему, является господствующей. Какъ это ни странно, но Бълинскій, не смотря на всю свою порою даже бользненную застынчивость, быль человыкомь вы высшей отепени общественнымъ. Я скажу даже больше-это общественная натура въ полномъ смыслъ этого слова и значить удивительно ръдкое исключение среди русскихъ людей. На самомъ дълъ Бълинскій не выносиль одиночества, оно претило ему: ему было невыносимо жить исключительно своимъ міромъ, не дѣлясь ни съ кѣмъ своими впечатавніями и мыслями. Когда рядомъ не было собесвідника, онъ писаль огромныя письма, открывая въ нихъ всю свою душу, съ откровенностью человъка, который върить въ расположение и внимание другихъ. Мы всегда видимъ его въ какомъ нибудь кружкъ: Станкевича, Бакуниныхъ, потомъ «Отечественных Записокъ» и «Современника». Онъ любилъ горячіе споры, оживленныя преніи и только здёсь чувствоваль себя въ своей тарелкъ. Его внутренній міръ всегда находился въ единеніи съ другимъ болье широкихъ міромъ европейской мысли, русской общественности, кружковаго товарищества. Сосредоточиться въ себъ впитывать въ себя свои мысли и ощущенія, доходить до пассивнаго созерцанія, — онъ не могъ и не умълъ. Онъ постоянно рвался наружу, онъ смотрълъ на эло и неправду жизни какъ на своего личнаго врага и хотълъ быть рыцаремъ ея добра и ея правды. Мысль, не оказывающая вліянія па жизнь, не претворяющаяся тёмъ или другимъ путемъ въ действительность, не имъла въ его глазахъ ръшительно никакой цъны. Оттого-то въ концъ концовъ онъ послъ долгихъ исканій и перешелъ къ поклоненію полезному и дъйствительности. Достоевскій, между прочимъ, разсказываетъ о немъ трогательный анекдотъ. Однажды онъ встрътиль его у Знаменской церкви. Бълинскій,— бывшій уже во послюднемо градуст чахотки, сказаль ему:

— Я сюда часто захожу взглянуть, какъ идетъ постройка (вокзала Николаевской желъзной дороги). Хоть тъмъ сердце отведу, что постою и посмотрю на работу: наконецъ-то и у насъ будетъ хоть одна желъзная дорога. Вы не повърите, какъ эта мысль иногда облегчаетъ мнъ сердце.

«Это было горячо и хорошо сказано», замѣчаетъ при этомъ Достоевскій. Хорошо сказано—это такъ. Но въ то же время, сколько общественнаго интереса надо имѣть въ душѣ, чтобы, въ послѣднемъ градусѣ чахотки интересоваться постройкой вокзала Николаевской желѣзной дороги!

# Глава II.

Виссаріонъ Григорьевичъ Бѣлинскій быль родомъ изъ Пензенской губерніи. Фамилія его писалась собственно «Бѣлинскій»; такъ подписывались его родные въ письмахъ къ нему; самъ Бѣлинскій сталъ писать свою фамилію въ смягченной формѣ по выходѣ изъ гимназіи. Вѣроятно по складу этой фамиліи составилось предположеніе, что отецъ Бѣлинскаго былъ уроженецъ Польши или Западныхъ губерній.

Это не правда. Бѣлинскій быль совершенно русскій человѣкъ, и въ жилахъ его, по словамъ Тургенева, текла безпримѣсная кровь—принадлежность нашего великорусскаго духовенства, столько вѣковъ недоступнаго вліянія иностранной породы. Дѣдъ Вис. Гр. былъ священникомъ въ селѣ Бѣлыни. Но отецъ его пошелъ уже по другой "интеллигентной" дорогѣ. Закончивъ семинарскій курсъ, онъ поступилъ въ петербургскую медицинскую академію, вышелъ оттуда лекаремъ и послѣ разныхъ странствованій и послѣ разныхъ скитаній очутился уѣзднымъ врачемъ города Чембаръ, Пензенской губерніи. Это случилось въ 1816 году. Сынъ же его Виссаріонъ родился раньше—именно въ 1810 году, еще въ Свеаборгѣ. Какъ жило довольно большое семейство Бѣлинскихъ, спросимъ мы себя и по разсказамъ Д. П. Иванова получаемъ такую картину:

"Матеріальныя средства семейства были въ среднемъ уровнѣ уѣздной жизни. У Бѣлинскихъ былъ свой, довольно просторный, домикъ съ обычными козяйственными принадлежностями; прислуга состояла изъ семьи крѣпостныхъ дворовыхъ людей. Но жалованье уѣзднаго лекаря было очень небольшое; а практика въ уѣздѣ, кажется, довольно значительная, мало вознаграждалась деньгами, а всего чаще присылкой къ большимъ праздникамъ разной провизіи, причемъ особенной щедростью отличалась г-жа Владыкина, родная племянница Бѣлинскаго—отца, бывшая замужемъ за богатымъ помѣщикомъ. Подъ конецъ средства семьи стали еще уменьшаться, какъ вообще стали разстроиваться отношеніи Бѣлинскаго—отца съ чембарскимъ обществомъ и самая домашняя жизнь. Это объясняютъ съ одной стороны его характеромъ, съ другой—несчаст-

ной слабостью, которой онъ сталъ больше и больше поддаваться. Это былъ, по своему, все-таки образованный человъкъ и могъ стоять выше малограмотнаго уъзднаго люда. Отъ многихъ предразсудковъ онъ былъ свободенъ, и, склонный къ насмъшливости, онъ не стъснялся высказывать свои мнънія, которыя иногда казались слишкомъ ръзкими. Въ религіозныхъ предметахъ, Григ. Ник., какъ говорятъ, пользовался репутаціей гоголевскаго Аммоса Федоровича, и все грамотное населеніе города и уъзда обвиняло его въ безбожіи, нехожденіи въ церковь, въ чтеніи Вольтера, — съ которымъ онъ, впрочемъ, соединяль Эккартсгаузена и Юнга-Штиллинга. Недовърчивый, и подозрительный, а вмъстъ лънивый и безпечный, онъ разошелся съ уъзднымъ обществомъ; не находя и дома разумнаго сочувствія, онъ окончательно предался пьянству, и мало заботился о семьъ; съ этимъ стала уменьшаться практика и средства; онъ неохотно брался за леченіе, обнаруживалъ притворство, гдѣ оно было, и закончилось тъмъ, что помъщичья публика стала избъгать его".

Значить съ матеріальными затрудненіями самыми назойливыми и раздражающими Бълинскій познакомился очень рано и приготовительный классъ его суровой школы жизни оказался для него далеко не самымъ легкимъ. Хорошо, быть можеть, было только то, что мальчикь, бъгая въ мъстную школу, пользовался сравнительной свободой и постоянно находился на людяхъ, среди взрослыхъ. Отецъ какъ «протестантъ» собиралъ, конечно, вокругъ себя такихъ же обиженных судьбою и неоцененных жизнью захолустных протестантовь. какъ онъ самъ и какихъ только разсказовъ о продълкахъ полиціи и мучительствахъ помъщиковъ надъ крестьянами не наслушался впечатлительный Вис. Гр. въ этой полупьяной, негодующей, озлобленной и откровенной компаніи. Крепостныя мучительства, впрочемъ, онъ и самъ видёлъ у соседнихъ помещиковъ. Все это ложилось на душу, какъ ложилось оно на душу Герцена, Тургенева и другихъ его современниковъ, все это готовило тотъ бурный интедлигентный протесть противъ кръпостничества, который составляеть такую красоту сороковыхъ годовъ. Но пока все это подготовлялось и подготовлялось въ тяжелой обстановив.

Отношенія между родителями съ самой ихъ женитьбы были далеко не мирныя. Различіе характеровъ и понятій, хозяйственныя нужды, на которыя у отца не доставало денегь, подавали поводъ къ раздорамъ, которые вовсе не были назидательны для дётей, мать не умёла сдерживать своей раздражительности, отецъ или молчалъ на ея брань или отвёчалъ шутками, которыхъ она не могла ни понять, ни вынести, или раздражался самъ, и тогда начинались настоящія бури, отъ которыхъ домашніе буквально бёжали изъ дому. «У жизни есть свои сынки и пасынки, и Виссаріонъ Григ, принадлежалъ къ числу самыхъ нелюбимыхъ своею лихою мачихою», — разсказываетъ очевидецъ, изображая домашній быть этого семейства. «Не радостно она встрётила его въ родной семьё, и дётство его, эта веселая, беззаботная пора, было исполнено тревогъ и огорченій столько же, сколько позднібишіе возрасты,

и надобно было имъть ему много воли, много любви, чтобы выдти побъдителемъ изъ этой страшной борьбы съ роковыми случайностями».

Первое свое образованіе Бѣлинскій получиль въ Чембарскомъ уѣздномъ училищѣ, гдѣ между прочимъ въ 1823 г. видалъ его нашъ знаменитый историческій романистъ Лажечниковъ. Воть что онъ разсказываеть по эгому поводу:

«Въ 1823 году, - разсказываетъ Лажечниковъ, - ревизовалъ я чембарское училище. Новый домъ былъ только-что для него отстроенъ. (Въ этомъ ли домъ. или во вновь построенномъ послъ бывшаго пожара, не знаю хорошо, жилъ нъсколько времени блаженныя памяти императоръ Николай Павловичъ, по случаю бользии своей отъ паденія изъ экипажа на пути близъ Чембара). Во время дълаемаго мною экзамена, выступилъ передо мною, между прочими учениками, мальчикъ лѣтъ 12, котораго наружность съ перваго взгляда привлекла мое вниманіе. Лобъ его быль прекрасно развить, въ глазахъ свътлълся разумъ не по лътамъ; худенькій и маленькій, онъ, между тьмъ, на лицо казался старте, чты показываль, его рость. Смотрть онъ очень серьёзно... На вст дълаемые ему вопросы, онъ отвъчаль такь скоро, легко, съ такою увъренностію, будто налеталь на нихь, какь ястребь на свою добычу (отчего я туть же прозваль его ястребкомь), и отвъчаль, большею частю, своими словами, прибавляя ими то, чего не было даже въ казенномъ руководствъ, Доказательство, что онъ читалъ и книги, не положенныя въ классахъ. Я особенно занялся имъ, бросался съ нимъ отъ одного предмета къ другому, связывая ихъ непрерывною цънью, и, признаюсь, старался сбить его... Мальчикъ вышелъ изъ труднаго испытанія съ торжествомъ. Это меня пріятно изумило, также и то, что штатный смотритель (Авр. Грековъ) не конфузился, что его ученикъ говорить не слово въ слово по учебной книжкъ (какъ я привыкъ видъть и съ чъмъ боролся не мало въ другихъ училищахъ). Напротивъ, лицо добраго и умнаго смотрителя сіяло радостью, какъ будто онъ видёлъ въ этомъ торжествъ собственное свое. Я спросиль его, кто этоть мальчикъ. «Виссаріонъ Бълинскій, сынъ здішняго убоднаго штабъ-лекаря», сказаль онъ мив. Я поцівловаль Бълинскаго въ лобъ, съ душевною теплотой привътствовалъ его, тутъ же потребоваль изъ продажной библютеки какую-то книжонку, на заглавномъ листъ которой подписалъ «Виссаріону Бълинскому за прекрасные успъхи въ ученій (или что-то подобное) отъ такого-то, тогда-то». Мальчикъ принялъ отъ меня книгу безъ особеннаго радостнаго увлеченія, какъ должную себъ дань, безъ низкихъ поклоновъ, которымъ учатъ бъдняковъ съ самаго дътсгва.

Изъ уъзднаго училища В. Г. перешелъ въ пензенскую гимназію (августъ 1825 г.) и, прилежно проучившись три-четыре года, сталъ получать все больше и больше замъчаній за нехожденіе въ классъ. Очевидно, что гимназія и гимназическое преподаваніе претила ему чъмъ дальше,—тъмъ больше. И, правда, что это была за гимнязія и что это было за преподаваніе! Устраивались такія сцены, какъ «погребеніе кота»—когда ученики съ пъніемъ, приличествующихъ случаю пъсенъ выносили на рукахъ изъ класса замертво пьянаго учителя;

самое преподаваніе велось спустя рукава «отъ сихъ до сихъ", въ зубрежку. Бълинскій больше всего интересовался русской словесностью и вотъ какого руководителя нашель онъ себъ:

«Онъ (т.е. руководитель-педагогь) твердо зазубриль всевозможныя реторики, русскія и латинскія и даже вздумаль было преподавать одну изъ нихъ по іезуитскому руководству Леженя. Большею частью забиваль онъ учениковъ хитрыми упражненіями на фигуры и тропы, какъ будто училь выдёлывать изъ словъ разные фокусы. Разумбется «по тогдашнему, онъ училь и изобрётать по извёстнымъ вопросамъ: кто, что, почему, зачёмъ, откуда, куда и т. д.». Белинскій быль долго подъ ферулой его, какъ учителя русской словесности, исправлявшаго, нёкоторое время по старшинству, должность директора училищъ, но, съ врожденной ему энергіей не поддался ей. Вёроятно съ того времени реторика ему и опротивила»!

Было среди гг. преподавателей пензенской гимназіи и «свѣтлое явленіе», въ лицѣ учителя естественной исторіи М. М. Попова. Бѣлинскій былъ съ нимъ близокъ, но къ сожалѣнію ихъ взаимныя отношенія такъ мало намъ извѣстны, что дѣлать изъ нихъ какой нибудь выводъ невозможно. Знаемъ мы дѣйствительно очень мало: "Онъ бралъ у меня книги и журналы, — разсказываетъ Поповъ, — пересказывалъ мнѣ прочитанное, судилъ и рядилъ обо всемъ, задавалъ мнѣ вопросъ за вопросомъ... По лѣтамъ и тогдашнимъ отношеніямъ нашимъ, онъ былъ неровный мнѣ; но не помню, чтобы въ Пензѣ съ кѣмъ-нибудъ другимъ я такъ душевно разговаривалъ, какъ съ нимъ, о ваукахъ и литературѣ».

Пъло въ томъ, что и учитель, и ученикъ, оба были страстные любители литературы. Одинъ забываль о предметь своего преподаванія, другой забываль обо всёхъ, и они толковали только о литературъ. «Домашнія бесёды наши, продолжаеть Поповъ, - продолжались и посл'ь того, какъ Бълинскій поступиль въ высшіе классы гимназіи. Дома мы толковали о словесности; въ гимназіи онъ съ другими учениками слушалъ у меня естественную исторію. Но въ казанскомъ университетъ я шелъ по филологическому факультету и русская словесность всегда была моей исключительной страстью. Можете представить что иногда происходило въ классъ естественной исторіи, гдъ передъ страстнымъ, еще молодымъ въ то время, учителемъ сидълъ такой же страстный къ словесности ученикъ. Разумбется, начиналъ я съ зоологіи. ботаники или ориктогнозіи и старался держаться этого берега, но съ середины, а случалось и съ начала лекціи, отъ меня ли, отъ Бълинскаго ли, Богъ знаетъ, только естественныя науки превращались у насъ въ теорію или исторію литературы. Отъ Бюффона натуралиста я переходилъ къ Бюффону писателю, отъ Гумбольдтовой географіи растеній къ его «Картинамъ природы», оть нихъ къ поэзіи разныхъ странъ, потомъ... къ целому міру въ сочиненіяхъ Тацита и Шекспира, къ поэзіи въ сочиненіяхъ Шиллера и Жуковскаго... А гербаризація? Бывало, когда отправлюсь съ учениками за городъ, во всю дорогу, пока не дойдемъ до засъки, что позади городского гулянья, или до рощей, что за

ръкой Пензой, Бълинскій пристаеть ко мнь съ вопросами о Гете, Вальтеръ-Скотть, Байронь, Пушкинь, о романтизмь и обо всемъ, что волновало въ то доброе время наши молодыя сердца».

Впрочемъ, зачъмъ перечислять учителей? Нъкоторые изъ нихъ были ученые люди, съ познаніями, да умъ Бѣлинскаго-то мало выносилъ познаній изъ школьнаго ученія. Къ математикъ онъ не чувствовалъ никакой склонности; иностранные языки, географія, грамматика и все, что передавалось по системъ заучиванья, не шли ему въ голову: онъ не былъ отличнымъ ученикомъ, и въ одномъ, которомъ-то, классъ просидълъ два года.

Надобно, однако-жъ, сказать, что Бѣлинскій, не смотря на малые успѣхи въ наукахъ и языкахъ, не считался плохимъ мальчикомъ. Многое мимоходомъ запало въ его крѣпкую память; многое онъ попималъ самъ, своимъ пылкимъ умомъ, еще больше въ немъ набиралось свѣдѣній изъ книгъ, которыя онъ читалъ внѣ гимназіи. Бывало, поэкзаменуйте его, какъ обыкновенно экзаменуютъ дѣтей,—онъ изъ послѣднихъ; а поговорите съ нимъ дома, по дружески, даже о точныхъ наукахъ — онъ первый ученикъ. Учители словесности были не совсѣмъ довольны его успѣхами (но мы видѣли сейчасъ, каковы и бывали эти учители), но сказывали, что онъ лучше всѣхъ товарищей своихъ писалъ сочиненія на заданныя темы.

О гимназическомъ преподаваніи болье чымь достаточно. Для развитія Былинскаго оно прешло безслудно или — лучше сказать—оставило вы немы лишь тяжелыя воспоминія о даромы потраченныхы годахы. Интереснує и важные другой вопросы: какы жилы Былинскій вы свои гимназическіе годы?

«Въ гимназіи,—говоритъ Поповъ—по возрасту и возмужалости, Бѣлинскій во всѣхъ классахъ былъ старше многихъ сотоварищей. Наружность его мало измѣнилась впослѣдствіи; онъ и тогда былъ неуклюжъ, угловатъ въ движеніяхъ. Неправильныя черты лица его между хорошенькими личиками другихъ дѣтей казались суровыми и старыми. На вакаціи онъ ѣздилъ въ Чембаръ; но не помню, чтобы отецъ его пріѣзжалъ къ нему въ Пензу; не помню, чтобы кто-набудь принималъ въ немъ участіе. Онъ видимо былъ безъ женскаго призора, носилъ платье кое-какое, иногда съ непочиненными прорѣхами. Другой на его мѣстѣ смотрѣлъ-бы жалкимъ, заброшеннымъ мальчикомъ, а у него взглядъ и поступки были смѣлые, какъ-бы говорившіе, что онъ ве нуждается ни въ чьей помощи, ни въ чьемъ покровительствѣ. Таковъ онъ былъ и послѣ, такимъ пошелъ и въ могилу.

Онъ жилъ на квартирѣ—разумѣется нищенски обставленной и находившейся въ самой отдаленной части города вмѣстѣ съ компаніей семинаристовъ этимъ су ровымъ нагодомъ, привыкшимъ ко всякаго рода потасовкамъ судьбы, этими желѣзными характерами, которыхъ въ жизни могла сломить лишь одна проклятая великорусская водка.

«Совмъстное житье съ семинаристами-разсказываетъ г. Ивановъ-было благод втельно для насъ (т. е. для Иванова и Бълинскаго) во многихъ отношеніяхъ. Видя передъ своими глазами суровую, полную патріархальной простоты жизнь этихъ закалевныхъ въ нуждѣ труженниковъ школьнаго ученія. умъвшихъ довольствоваться самыми незначительными средствами... мы сами невольно учились безропотному перенесенію житейскихъ невзгодъ, мужали и крвпли духомъ, запасались тою силою, безъ которой невозможна никакая борьба ни съ самимъ собою, ни съ жизнью. Не малую пользу приносили Бълинскому оживленные споры и бесъды семинаристовъ о предметахъ, касавшихся философіи. богословія, общественной и частной жизни. При этихъ спорахъ онъ не всегда былъ только простымъ внимательнымъ слушателемъ, но принималь въ нихъ и самъ дъятельное участіе. Уже здёсь изощрялась его діалектическая сила». «Сколько припомню, — прибавляеть г. Ивановъ. семинаристы, жившіе съ нами, считали себя въ литературныхъ познаніяхъ ниже Бълинскаго, и настолько довъряли его вкусу, что неръдко просили его выслушать школьныя произведенія пера своего. Бізлинскій, бывало, читаль имъ вслухъ статьи изъ добытыхъ имъ журналовъ, сообщалъ свои мнвнія, дълился впечатлъніями, — особенными участниками этихъ бесъдъ были двое изъ семинаристовъ, очень даровитые люди». Съ своей стороны семинаристы помогали ему въ занятіяхъ древними языками, -съ ихъ помощью Бълинскій подготовился и изъ греческаго языка (которому въ гимназіи не учили), насколько было нужно для предположеннаго имъ поступленія на словесный факультеть, — нужно было по тогдашнему немного. Наконецъ, семинаристы помогали и своей практической опытностью въ хозяйственныхъ дълахъ.

Были у нихъ и общія удовольствія. «Самое лучшее, соединявшее всѣ вкусы, удовольствіе доставляль театръ; страсть къ нему не была исключительной принадлежностью одного Бѣлинскаго; она въ равной степени овладѣвала всей учащейся молодежью». Юношество употребляло всѣ средства, чтобы нопасть въ театръ; Бѣлинскій приберегалъ на это деньги, дѣлалъ займы когда ихъ не было.

Какъ хотите, рѣшительно нельзя сказать, чтобы жизнь была уже совершенно скверной. Правда въ ней чувствовались большіе недочеты. Нехватало женскаго присмотра, порядочности, было разумѣется много безолабернаго. Порою недоставало средствъ, но крайности нищеты не давали себя чувствовать. Было много развлеченій, начиная отъ горячихъ споровъ (самое драгоцѣнное развлеченіе въ юности), театра и кончая сознаніемъ своей свободы и независимости. Опека не чувствовалась ни въ чемъ, время можно было проводить какъ угодно, а вѣдь это что нибудь да значитъ. Природная самостоятельность характера Бѣлинскаго могла только развиться и окрѣпнуть въ этой обстановкѣ. Его едва-ли даже тяготило «совиѣстное сожительство» съ суровыми семинаристами, такъ какъ, повторяю. онъ обладалъ въ высшей степени общительной натурой и говорить, спорить было для него прямо потребностью. Мнѣ кажется, что тѣ, которые на основаніи кое какихъ свидѣтельскихъ

одностороннихъ показаній хотять выставить его «пригнетеннымъ» въ эту эпоху жизни—спльно заблуждаются. Онъ навѣрно чувствовалъ себя прекрасно и смѣло — настолько смѣло, что начавши съ повторнаго все учащавшагося непосѣщенія классовъ, кончилъ тѣмъ, что бросилъ совершенно гимназію, благополучно не закончивъ ее. Его въ это время интересують только двѣ вещи: театръ и русская журналистика— въ тѣ дни боевая и осмысленная. «Онъ — разсказываютъ намъ—читалъ съ жадностью тогдашніе журналы и всасывалъ въ себя духъ Полевого, Надеждива, — этотъ духъ отрицанья авторитетовъ сомнѣнья въ ихъ незабвенной прочности и чисто романтической свободы чувства и мысли.

На Рождество, Пасху и лъто онъ увзжалъ обыкновенно домой въ родной городъ. Но и здъсь домашняя обстановка не давила его.

«Отъ невзгодъ семьи — разсказываетъ г-жа Щ.. — Бълинскій находилъ убъжище въ домъ родной племянницы своего отца, жены чембарскаго секретаря убзднаго суда. Иванова. Ивановы, мужъ и жена, были люди тихіе, патріархально - гостепріимные и честные. Сыновья ихъ были школьными товарищами Виссаріона Бълинскаго въ чембарскомъ убадномъ училищъ, а одинъ изъ нихъ и въ гимнизіи, и университетъ. Въ домъ Ивановыхъ, пріъзжая изъ гимназіи. Бёлинскій отдыхаль душой, повёряль свои думы и впечатлёнія молоденькой, симпатичной и нъжно-кроткой Катинькъ Ивановой, получившей достаточное образование въ домъ уъзднаго аристократа-помъщика. Въ домъ Ивановыхъ разыгрывались, по предложеніямъ Бълинскаго, комедін и даже трагедін на домашнихъ спектакляхъ. И тутъ-же высказывался его либеральнозамъчательный умъ и гордый характеръ: Виссаріонъ свободно шутиль наль дътски - религіозною върою стариковъ Ивановыхъ, и... осмъивалъ свътскія приличія, которыя старалась ему внушить кроткая кузина... Чуждавшійся своей кровной семьи, онъ питалъ почти сыновнее чувство къ старикамъ Ивановымъ; въ женъ онъ уважалъ широкую любящую натуру, въ мужъ безкорыстіе и гостепріимную общительность. Къ родному отцу онъ быль холоденъ. почти враждебенъ; съ матерью, помимо привычныхъ дётству инстинктовъ, у него не было никакой разумной связи. Впрочемъ, на послъдующія ея жалобы на свою судьбу, онъ отвъчаль изъ Москвы письмами съ жестокими упреками отцу. Въ гимназіи онъ уважаль одного только преподавателя, М. М. Попова (служившаго потомъ гдъ - то въ Петербургъ) и благоговълъ предъ талантомъ Пушкина...

«Мои личныя воспоминанія о Бѣлинском» дѣлаются опредѣленными съ того времени, когда проѣздом» въ пензенскую гимназію онъ заѣзжалъ къ намъ на перепутьяхъ. Но я слышала отъ него о дѣтскихъ его посѣщеніяхъ, вмѣстѣ съ матерью, сестрою и братьями его, нашего имѣнія, гдѣ они встрѣчали жизнь и гостепріимство «обломовскихъ размѣровъ», въ самомъ обширномъ значеніи слова, и гдѣ, послѣ дѣтскихъ игръ и объяденій, они на антресоляхъ высокихъ барскихъ хоромъ, въ сумерки, жадно слушали сказки и воспоминанія о походахъ 100-лѣтняго солдата суворовскихъ временъ. О при-

вольномъ деревенскомъ воздухѣ, съѣдобныхъ произведеніяхъ разнаго свойства и дешевизнѣ саратовской и пензенской губерній, и широкой площади нашего села Владыкина, какъ о предметахъ напоминающихъ его дѣтство, онъ вспоминаль въ 1848 году въ Петербургѣ, за нѣсколько дней до своей смерти, мечтая поѣхать въ нашу губернію для поправленія здоровья. Въ нѣкоторыхъ эпизодахъ изъ разсказовъ въ его критикахъ я узнавала описаніе родного мнѣ помѣщичьяго быта, родныхъ мнѣ лицъ.

Съ полной увъренностью можно сказать, что литературная дъятельность Бълинскаго началась уже на гимназической скамейкъ. Разумъется началась она со стиховъ — обстоятельство, въ которомъ нътъ ръшительно ничего страннаго. Потому, во первыхъ, что именно со стиховъ начинаютъ чуть да не всъ писатели, одаренные художественнымъ талантомъ (даже Щедринъ гръшилъ по части рифмъ) и потому, во вторыхъ, что въ то время стихи особенно въ провинціи были въ исключительной модъ. Ими зачигывались, ихъ учили наизусть, ихъ перекладывали на музыку. Несомнънно, что эти дни завъщали намъ пониманіе слова «проза» какъ синонима скуки. Оттуда же происходятъ «люди прозаическіе», которымъ и на свътъ не надо существовать, и люди поэтическіе. Самое же главное то, что корифеи литературы — Пушкинъ и Жуковскій писали преимущественно въ стихахъ. Какъ можно было не увлечься.

Бълинскій писалъ стихи, но какіе—не извъстно: несохранилось ни одной строчки и только à priori можно заключить, что они были прескверные. Онъ и самъ это прекрасно понималъ, хотя мысль, что онъ не рожденъ поэтомъ и не заключала для него въ то время ничего веселаго.

Впоследствии онъ въ шутливомъ тоне вспоминалъ о томъ времени, когда «еще будучи мальчикомъ и ученикомъ увзднаго училища, я, въ огромныя . кины тетрадей, неутомимо, денно и нопцно, и безъ всякаго разбору, списываль стихотворенія Карамзина, Дмитріева, Сумарокова, Державина, Хераскова, Петрова, Станкевича, Богдановича, Максима Невзорова, Крылова и другихъ... Я плакаль, читая «Бъдную Лизу» и «Марьину Рощу», и вмъняль себъ въ священнъйшую обязанность бродить по полямъ при томномъ свътъ луны, съ понурнымъ лицомъ à la Эрастъ Чертополоховъ. Воспоминанія дітства такъ обольстительны, къ тому же природа мий дала самое чувствительное сердце и слъдала меня поэтомъ, ибо, еще будучи ученикомъ уъзднаго училища, я писаль баллады и думаль, что онв не хуже балладь Жуковскаго, не хуже «Рансы» Карамзина, отъ которой я тогда сходилъ съ ума». Стихи онъ тогда писаль «въ чистоклассическомъ и совершенно чувствительномъ родъ»: «съ романтическимъ я познакомился уже тогда, какъ во мив совсвиъ прошло стихотворное неистовство». Но шутливое отношеніе къ стихотворному неистовству явилось только въ послъдствіи. Вначалъ сознаніе своей полной и плачевной непригодности для одъ и балладъ было куплено недешевой цъной юношескаго разочарованія.

Узнавши отъ своего родственника о поручени М. М. Иопова—просить его стиховъ, Бълинскій пишетъ къ Попову письмо такого рода:

«Въ чрезвычайное затруднение привело меня письмо моего родственника. Мысль, что вы еще меня не забыли, что вы еще также ко мить благосклонны, какъ и прежде; ваше желаніе, котораго я, несмотря на пламенное усердіе, не могу исполнить. — все это привело меня въ необыкновенное состояние радости, горести и замъщательства. Бывши во второмъ классъ гимназіи, я писаль стихи и почиталь себя опаснымь соперникомь Жуковскаго; но времена перемъпились. Вы знаете, что въ жизни юноши всякій часъ важенъ: чему онъ върилъ вчера, надъ темъ смется завтра. Я увиделъ, что не рожденъ быть стихотворцемъ и не хотя идти наперекоръ природъ, давно уже оставиль писать стихи. Въ сердце моемь часто происходять движенія необыкновенныя, душа часто бываеть полна чувствами и впечатленіями сильными, въ умъ рождаются мысли высокія, благородныя — хочу ихъ выразить стихами-и не могу! Тщетно трудясь, съ досадою бросаю перо. Имъю пламенную, страстную любовь ко всему изящному, высокому, им'ю душу пылкую и, при всемъ томъ, не имъю таланта выражать свои чувства и мысли легкими, гармоническими стяхами. Риема мнв не дается и, не покоряясь, смвется надъ моими усиліями; выраженія не уламываются въ стопы, и я нашелся принужденнымъ приняться за смиренную прозу...>

Бълинскій, конечно, и не предчувствоваль въ это время (1830 г.), во что обратится въ его рукахъ «смиренная проза».

Я уже сказаль выше, что оть всего продолжительнаго стихотворнаго неистовства Бълинскаго не осталось и слъда. Право это жаль. Первые стихи были прескверные и возмутительные по части риемъ и стопъ, но въдь несомивино, что они писались подъ высокимъ душевнымъ давленіемъ. Что это за высшія впечатлівнія, что это за благородныя мысли, которыя тревожать юношу и не дають ему покоя, заставляя браться за перо? Были-ли то пъсни дътской влюбленности или проклятія по адресу крівпостного права, или негодованіе на свою судьбу или мечты о будущемъ-или, наконецъ-просто задумчивый восторгъ передъ жизнью, природой, облаками и солнцемъ. Мы не знаемъ этого. Но самаго факта нельзя не отметить. Онъ интересень потому, что говорить и слъпому о важности природнаго призванія, ни выдумать ни привить котораго нельзя. Бълинскаго чуть не съ дътства тянуло къ перу и бумагъ, какъ тянетъ къ нимъ всякаго пастоящаго писателя, для котораго невысказанная мысль-пол-мысли, не выраженное словомъ настроеніе-пол-настроенія. Онъ не могъ не писать — все равно въ какой обстановкъ онъ ни находился. Онъ брался за перо, какъ берется музыканть за свой инструменть, когда душа полна и у во что-бы то ни стало хочетъ высказаться. Много горя и тревогъ даетъ эта работа, но все же и въ самыя тяжелыя минуты Бълинскій счель возможнымъ воскликнуть: «умру и закажу положить себъ въ гробъ подъ голову книгу Отечественныхъ Записокъ».

## Глава III.

Только съ выходомъ изъ гимназіи начинается дъйствительно самостоятельная жизнь Бълинскаго, полная невзгодъ и тяжедыхъ испытаній и туть же завязывается узель его жизненной драмы-опредълить смысль и значение которой задача біографической части моего труда. Мы сейчась увидимь, какъ Бълинскій, полагаясь исключительно на свои силы и едва ли опред'ёленныя ожиданія чего-то лучшаго, переважаеть въ Москву, бросивъ почти навсегда родныя палестины, гдв во всякомъ случав ему (съ матеріальной стороны) живется легче, благодаря родственнымъ и инымъ связямъ. Онъ оказывается въ огромномъ городъ одинъ, безъ друзей, безъ знакомыхъ, съ запасомъ нъсколькихъ несчастныхъ грошей въ карманъ-настоящій Робинзонъ Крузоэ на необитаемомъ островъ. Все надо сдълать самому, все надо добыть своими руками, начиная съ пищи и кончая положеніемъ въ обществъ. А у него нътъ ничегодаже необходимыхъ свёдёній, даже ничтожной практической опытности. Впрочемъ, надо думать, что онъ не особенно боится матеріальныхъ лишеній: онъ уже привыкъ къ нимъ и его потребности доведены до minimum'a. Желудокъ ръдко безпокоитъ его и быстро умолкаетъ при малъйшемъ къ нему вниманіи. По части одежды Бълинскій совствит уже не стъсняется, такъ-же и по части помъщенія. Но ему нужень театрь, книги, наука... да мало ли что вообще нужно живому человъку, съ горячимъ, нъсколько фантастическимъ даже воображеніемъ. И предстоить борьба, тяжелая, огромная, полеая невзгоды и разочарованія предстоять безконечные сърые дни безплодных ожиданій. злобныхъ проклятій и скрежета зубовнаго. Только духъ крѣпнетъ въ этой борьбъ, тъло и самая жизнь рушатся...

Собраться въ университетъ Бѣлинскому было не легко: отецъ, по ограниченности своихъ средствъ не могъ содержать его въ университетѣ; приходилось надѣяться исключительно на себя. Добравшись кое-какъ до Москвы, онъ прежде всего отправился къ ректору Двигубскому, но тотъ даже отказался принять отъ него прошеніе, за отсутствіемъ метрическаго свидѣтельства. Однако, послѣ многихъ хлопотъ и треволненій, свидѣтельство отыскалось, и Бѣлинскій былъ принятъ сначала на свой счегъ, а потомъ даже и на казенный. Послѣднее обстоятельство было для него великимъ благополучіемъ, такъ какъ отецъ высылалъ очень мало денегъ, прибавляя къ нимъ въ то же время очень много нравоученій, упрековъ и даже брани. Казенное житье понравилось ему сначала какъ нельзя больше. Онъ пишетъ по этому поводу домой:

«Всёхъ казенныхъ студентовъ 150 человёкъ. Въ каждомъ нумерё (комнатё) находится отъ 8-ми до 12-ти студентовъ... Нумера наши, можно сказать, отлично хороши... полы крашеные, окна большія, чистота и опрятность необыкновенныя... Столы (въ столовой) всегда покрываются скатертями, и

для всякаго студента особенный приборъ... Порядокъ въ столовой чрезвычайно хорошъ.

«Нашъ инспекторъ, Д. М. Перевощиковъ,— человѣкъ весьма извѣстный въ ученомъ свѣтѣ; онъ строгъ, любитъ порядокъ, и мы спокойствіемъ, порядкомъ и устройствомъ нашего казеннаго быта большею частію одолжены ему. (Потомъ Бѣлинскій относится къ нему иначе). Помощники его въ должности называются субъ-инспекторами... надъ студентами они не имѣютъ ни малѣйшей власти, дѣйствуя во всемъ чрезъ инспектора. Въ отношеніи свободы у насъ очень хорошо... Покуда все хорошо... Впрочемъ, эти постановленія, а особенно въ разсужденіи свободы нашей, зависять отъ воли инспектора, и потому, если инспекторъ хорошъ, то и казенное житье хорошо».

Серьезнаго значенія этому письму придавать, конечно, нельзя: просто челов'єку посліє семинарской берлоги и угловь Замоскворічья понравились и крашеные полы и чистота и свіжній воздух поміншенія. Тімь болів, что и на душів было хорошо по случаю поступленія въ университеть, да еще на казенный счеть.

Бълинскій жиль въ 11-омъ нумеръ, гдъ подобралась довольно интеллигентная и живая компанія молодежи. Театрально-литературные интересы стояли на первомъ планъ и пока заслоняли собою всъ другіе. Умственная дъятельность (въ студенческомъ кругу), особенно въ 11-мъ нумеръ, шла бойко, разсказываетъ Прозоровт; -- споръ о классицизмъ и романтизмъ еще не прекращался тогда между литераторами, несмотря на глубокомысленное и многостороннее ръшение этого вопроса Надеждинымъ, въ его докторскомъ разсужденіи о происхожденіи и судьбахъ поэзіи романтической... И между студентами были свои классики и романтики, сильно ратовавшіе между собою на словахъ. Н'єкоторые изъ старшихъ студентовъ, слушавшіе теорію красноръчія и поэзіи Мерзлякова и напитанные его переводами изъ греческихъ и римскихъ поэтовъ, были въ восторгъ отъ его перевода Тассова «Герусалима» и очень неблагосклонно отзывались о «Борисъ Годуновъ» Пушкина, только что появившемся въ печати, съ торжествомъ указывая на глумливые о немъ отзывы въ «Въстникъ Европы». Первогодичные студенты, воспитанные въ школ'в Жуковскаго и Пушкина и не заставшіе уже въ живыхъ Мерзлякова, мало сочувствовали его переводамъ и взамънъ этого знали наизусть прекрасныя пъсни его и безпрестанно декламировали цълыя сцены изъ комедіи Грибобдова, которая тогда еще не была напечатана: Пушкинъ приводилъ насъ въ неописанный восторгъ. Между младшими студентами самымъ ревностнымъ поборникомъ романтизма быль Бълинскій, который отличался необыкновенной горячностью въ спорахъ, и, казалось, готовъ былъ вызвать на битву всёхъ, кто противоръчиль его убъжденіямь. Увлекаясь пылкостью, онь ъдко и безпощадно преслъдоваль все пошлое и фальшивое, быль жестокимъ гонителемъ всего, что отзывалось реторикою и литературнымъ старовърствомъ. Доставалось отъ него иногда не только Ломоносову, но и Державину за реторическіе стихи и пустозвонныя фразы».

Между прочимъ студенты устраивали театральныя представленія, литературные вечера, на которыхъ читали другъ другу свои произведенія. Рѣшился на этомъ поприщѣ испытать свои силы и Бѣлинскій и еще разъ согрѣшить по части стихотворнаго неистовства. Онъ, пользуясь свободнымъ временемъ, когда университетъ былъ закрытъ по случаю колеры, написалъ не больше и не меньше, какъ трагедію въ пяти дѣйствіяхъ, разумѣется въ самомъ романтическомъ жанрѣ и, отчасти, въ стихахъ. Содержаніе трагедіи довольно интересно, хотя оно извѣстно намъ и не въ полномъ видѣ. Г. Пыпинъ довольно подробно передаетъ его:

У богатаго помъщика Лъсинскаго было два сына (одинъ назызался Андреемъ) и дочь Софья; кромъ того, былъ у него пріемышъ, по имени Владиміръ, котораго онъ воспитываль наравнѣ съ своими дѣтьми и даже ставилъ выше родныхъ сыновей. Этотъ пріемышъ былъ его незаконнорожденный сынъ; онъ отличался умомъ, характеромъ, талантомъ и пылкими страстями. Владиміръ съ своей стороны быль очень привязанъ къ Лісинскому; но жена последняго не взлюбила Владиміра и души не чаяла въ своихъ сыновьяхъ. особенно въ Андрев, который отличался глупостью, барской спесью и т. п. Софья воспитывалась подъ руководствомъ ученой и образованной русской «мамзели», на которой нъкогда котълъ жениться ничтожный и низкій князь Кизневъ; теперь онъ ухаживалъ за Софьей. Но Владиміръ, ничего не подозрѣвающій о своемъ происхожденіи, влюбленъ въ Софью, которая отвѣчала ему пламенной страстью. Между тъмъ, на одномъ балъ у Лъсинскихъ произошла ссора у Владиміра съ Андреемъ, поводомъ къ которой послужили прежнія отношенія князя къ «мамзели». Владиміръ убиль Андрея, его арестовали, заковали въ цёпи и заключили въ тюрьму.

Съ этого пункта идеть сохранившійся отрывокъ трагедіи. Исчезновеніе Владиміра поразило Софью до того, что она почти потеряла разсудокъ. «Мамзель» успокоиваеть ее, хочеть ув рить ее, что Владиміръ свободень, что онъ скрыть друзьями и возвратится къ ней. Является князь свататься за Софью; Софья встръчаеть его съ презръніемъ; ея мать, напротивъ, въ восторгъ отъ сватовства и объщаетъ ему, что Софья будетъ его женой, и что «мамзель», которой приписывается упрямство Софыи, будеть завтра же выгнана изъ дому. Между темъ, является Владиміръ («на левой рукт его виситъ разорванная цёпь»): онъ бёжаль изъ тюрьмы, обманувши стражу — онъ хотёль еще разъ видъть Софью. Между ними происходить длинная раздирательная сцена объясненій и отчаянія; Софья непремінно желаеть умереть отъ руки Владиміра, у него недостаеть духу умертвить ее, --- она грозить, что дасть тогда согласіе князю. Владиміръ рѣшился и поразиль ее кинжаломъ. Но прежде чёмъ онъ успёлъ сдёлать то-же и съ собой, входитъ старый вёрный слуга покойнаго Лъсинскаго, бывшій при немъ въ его последнія минуты. Онъ разсказываеть Владиміру о страшномь угнетеніи, которое крестьяне терпівли по смерти Лівсинскаго отъ его жены и особенно отъ сына (именно, убитаго Владиміромъ), и наконецъ передаетъ письмо, которое Лѣсинскій на смертномъ одрѣ со слезами умоляль его отдать Владиміру. Оставшись одинъ, Владиміръ, послѣ приличнаго монолога, развертываетъ письмо и къ послѣднему своему ужасу узнаетъ, что Лѣсинскій былъ его отецъ, а Софья—сестра... Наконецъ входитъ мамзель, видитъ Владиміра и трупъ Софьи; на ея крикъ сбѣгаются люди и между прочимъ двое друзей Владиміра: новая раздирательная сцена, гдѣ Владиміръ разсказываетъ имъ о своемъ открытіи...

Что следуеть дальше—неизвестно. Но можно предположить, что Владиміръ туть-же после приличнаго случаю монолога закалывается, а Софья или идеть въ монастырь или бросается въ прудъ.

По мнѣню многихъ объ этой трагедіи не стоитъ даже и говорить. Почему не стоитъ? Конечно она—явленіе подражательное, въ ней слишкомъ много раздирательныхъ и жестокихъ сценъ и т. д. Но —честное слово—она не только не хуже, а пожалуй что и лучше массы драматическихъ произведеній того времени. Если дѣйствующія лица говорягъ слишкомъ много, если они не могутъ безъ монолога страницъ въ 15 не только убить себя, а даже выпить чашку чаю—то вѣдь это ошибка всей романтической школы. Относительно высокаго штиля разговоровъ можно сдѣлать то-же замѣчаніе. Но сюжетъ самъ по, себъ не представляетъ ничего неестественнаго: въ помѣщичьи времена подобнаго рода исторіи могли случаться очень и очень часто. Идейная-же подкладка пьесы, вдохновленная ненавистью къ крѣпостничеству, не оставляетъ желать ничего лучшаго. Довольно двухъ отрывковъ, чтобы убѣдится въ этомъ:

Старый слуга разсказываеть о положени крестьянь по смерти барина:

«Какъ только онъ скончался, то барыня такъ начала тиранствовать надъ нами, что не дай Господи такого житья лихому татарину ни здёсь, ни на томъ свётё. И била какъ собакъ, и отдавала въ солдаты, и пускала по міру, отнимала хлёбъ, скотъ, осматривала клёти, ломала коробы, обирала деньги, холстъ; кто малость въ чемъ-нибудь провинится, такъ ушлетъ въ дальнія вотчины. Да всего и пересказать нельзя. На каторгё колодникамъ лучше житьето, чёмъ намъ грёшнымъ у барыни».

Владиміръ, оставшись одинъ, начинаетъ свой монологъ слѣдующимъ разсужденіемъ:

«Неужели эти люди для того только родятся на свъть, чтобы служить прихотямъ такихъ-же людей, какъ и они сами?... Кто далъ это гибельное право однимъ людямъ порабощать своей власти волю другихъ, подобныхъ имъ существъ, отнимать у нихъ священное сокровище—свободу? Кто позволилъ имъ ругаться (надъ) правами природы и человъчества? Господинь можетъ, для потъхи или для разсъянія, содрать шкуру съ своего раба, можетъ продать его какъ скота, вымънять на собаку, на лошадь, на корову, разлучить его на всю жизнь съ отцомъ, съ матерью, съ сестрами, съ братьями и со всъмъ, что для него мило и драгоцъно!... Милосердый Боже! Отецъ человъковъ! отвътствуй мнъ: твоя-ли премудрая рука произвела на свъть этихъ зміевъ,

этихъ крокодиловъ, этихъ тигровъ, питающихся костями и мясомъ своихъ ближнихъ, и пъющихъ, какъ воду, ихъ кровь и слезы?».

Какъ хотите, а тутъ кромѣ высокихъ фразъ есть еще и высокое чувство: съ вопросовъ Владиміра съ его «неужели?» и «о, ужасъ!»— и началось наше освободительное движеніе. Какъ разъ эти вопросы задавалъ себѣ Радищевъ, потомъ декабристы. Сквозь реторику вы слышите живой человѣческій голосъ.

Этотъ-то живой человъческій голосъ и дълаль совершенно невозможной постановку пьесы на сценъ. Но Бълинскій несмотря на предостереженія многихь лиць, между прочимь и Лажечникова ръшился испытать счастье и отдаль свою трагедію въ цензурный комитеть состоявшій изъ профессоровъ. Результать такой продерзости оказался какъ нельзя болье естественнымь:

«Сообразивши вст обстоятельства моей жизни, —писалъ Бълинскій домой, я вправъ назвать себя несчастнъйшимъ человъкомъ. Въ моей груди сильно пылаетъ пламя тъхъ чувствъ, высокихъ и благородныхъ, которыя бываютъ удъломъ немногихъ избранныхъ-и при всемъ томъ меня очень ръдкіе могутъ цвнить и понимать... Всв мои желанія, намвренія и предпріятія самыя благородныя, какъ въ разсуждении самого себя, такъ и другихъ, оканчивались или неудачами, или ко вреду меть же и, что всего хуже, навлекали на меня нареканіе и подозрѣніе въ дурныхъ умыслахъ. Доказательства передъ глазами. Вы сами знаете, какъ сладки были лъта моего младенчества... Учась въ гимназін, я жиль въ бъдности... Потхаль въ Москву съ пламеннымъ желаніемъ опредълиться въ университетъ; мое желаніе сбылось. По вътренности, а болъе по неопытности, истратиль данную мив сумму денегь, которая въ моихъ глазахъ казалась огромною, неистощимою. Потомъ поступилъ на казенный кошто... о, да будеть проклять этоть несчастный день!.. Осужденный страдать на казенномъ коштъ, я вознамърился избавиться отъ него и для этого написалъ книгу (т.-е. трагедію), которая могла скоро разойтись и доставить мит не малыя выгоды. Въ этомъ сочинени, со встмъ жаромъ сердца. пламенъющаго любовію къ истинъ, со всъмъ негодованіемъ души, ненавидящей несправедливость, я въ картинъ, довольно живой и върной, представилъ тиранство людей, присвоившихъ себъ гибельное и несправедливое право мучить себъ подобныхъ. Герой моей драмы есть человъкъ пылкій, съ страстями дикими и необузданными: его мысли вольны, поступки бъшены, — и слъдствіемъ ихъ была его гибель. Вообще скажу, что мое сочинение не можетъ оскорбить чувства чистъйшей нравственности и что цъль его есть самая нравственная. Подаю его въ цензуру — и что же вышло?.. Прихожу черезъ недълю въ цензурный комитетъ и узнаю, что мое сочинение ценсоровалъ Л. А. Цвътаевъ (заслуженный профессоръ, статскій сов'єтникъ и кавалеръ). Прошу секретаря, чтобы онъ выдаль мнв мою тетрадь; секретарь, вмвсто ответа, подовжаль къ ректору, сидъвшему на другомъ концъ стола, и вскричалъ: «Иванъ Алексъевичъ! Вотъ онъ, вотъ г. Бълинскій!» Не буду много распространяться, скажу только, что, несмотря на то, что мой ценсоръ, въ присутствіи всёхъ членовъ комитета, расхвалилъ мое сочинение и мои таланты какъ нельзя лучше, оно

признано было безиравственнымъ, безчестящимъ университетъ, и о немъ составили журналъ!.. Но послъ — это дъло уничтожено, и ректоръ сказалъ мнъ, что обо мнъ ежемъсячно будутъ ему подаваться особенныя донесенія.

«Каково это?.. Я надъялся на вырученную сумму откупиться отъ казны, жить на квартиръ и хорошенько экипироваться—и всъ мои блестящія мечты обратились въ противную дъйствительность, горькую и бъдственную. Я могъ бы найти кондицію, завести хорошія и полезныя для меня знакомства, но въ форменной одеждъ, кромъ аудиторіи, нигдъ нельзя показаться, ибо она въ крайнемъ пренебреженіи...

«Лестная, сладостная мечта о пріобр'єтеніи изв'єстности, объ освобожденіи отъ казеннаго кошта для того только ласкала и тёшила меня, дов'єрчиваго къ ея д'єтскому, легкомысленному лепету, чтобы только усугубить мои горести... Теперь, лишившись вс'єхъ надеждъ моихъ, я совершенно опустился: все разно, вотъ девизъ мой»...

Надо думать, что гг. профессора и серьезно увидёли въ Бёлинскомъ чуть-ли не государственнаго преступника и разрушителя основъ, за каждымъ шагомъ котораго надо внимательно слёдить, занося его въ рапортички. Въ сущности-же передъ ними былъ довърчивый, нъсколько наивный даже юноша, который хотёлъ только высказаться о томъ, что наболёло на душё и своимъ трудомъ откупиться отъ «проклятой бурсы»—какъ онъ называлъ уже теперь казенный коштъ при университетъ.

Да, и съ этой стороны далеко не все обстояло благополучно. Паркеты, чистота и порядокъ скоро прівлись. Свобода подъ надзоромъ инспектора и субъ-инспекторовъ оказалась разумвется призрачной и Бвлинскаго опять потянуло на волю... хотя-бы впроголодь. Такая ужъ натура была у человвка—казацкая въ полномъ смыслв этого слова. Неудача съ трагедіей была лишь последней каплей, переполнившей чашу. Ввлинскій, какъ и въ гимназіи, заскучалъ. затосковалъ, сталъ угрюмымъ и безъ мвры раздраженнымъ. Никогда особенно не интересовавшая его наука утеряла всякую притягательность. Онъ началъ пропускать лекціи, что было очень дурнымъ предзнаменованіемъ для будущаго.

У нашихъ біографовъ есть странная привычка все приводить къ одному знаменателю и все окрашивать въ одну и туже краску. Если Бѣлинскій — хорошъ, то для нихъ это означаетъ, что онъ хорошъ рѣшительно во всѣхъ отношеніяхъ и что одинаково великолѣпенъ каждый шагъ, совершенный имъ на многотрудномъ пути жизни. Поэтому, если онъ не окончилъ гимназіи — виноватъ университетъ. Подобрать факты, свидѣтельствующіе о виновности университета или гимназіи — не трудно. Но развѣ все это оправдываетъ Бѣлинскаго? или — развѣ иадо его оправдывать? Неужели-же современная публика такъ глупа, что званіе и заслуги великаго критика требуется подтверждать и подкрѣплять въ ея глазахъ гимназическими или университетскими аттестатами. Я этого рѣшительно не допускаю и прямо говорю: въ неокончаніи курса гимназіи и

Digitized by Google

университета прежде всего виновать самъ Бълинскій: онъ могъ-же кончить то и другое заведение, но не хотълъ. Однако бъды въ этомъ я ръшительно не вижу никакой и сто дипломовъ даже съ прибавкою магистерскихъ, докторскихъ и академическихъ значковъ ни на юту не увеличили-бы въ моихъ глазахъ цъности статей, вышедшихъ изъ-подъ пера Бълинскаго. Дъло, кажется, ми объясняется очень просто. Бълинскій быль натура мягкая, покладистая, но неизмённо упорная въ одномъ: въ защите своей независимости и самостоятельности. Къ нимъ онъ привыкъ съ самаго детства еще въ родительскомъ домъ, затъмъ во время вольнаго житья съ суровыми семинаристами и разставаться съ ними ни за что въ свътъ согласенъ не быль. Университетъ даваль ему несомнънно очень много, и прежде всего-нъкоторую дозу систематическаго образованія, затъмъ онъ кормилъ, одъвалъ и гръль его, снабжалъ его книгами и т. д. Все это было прекрасно, но требовалось и вознагражденіе, въ видъ подчиненія для всъхъ обязательной университетской ферулъ. Этого Бълинскій не могъ и не хотъль вынести. Какъ только онъ почувствоваль, что чья-то чужая и сильная рука начинаетъ давить его, дисциплинировать и стъснять, онъ немедленно возмутился духомъ своимъ. А отсюда до полнаго разрыва быль лишь одинь шагь.

Въ сентябръ 1832 г. (годъ впрочемъ въ точности не извъстенъ). Бълинскій быль исключень изъ университета. Ни причины ни повода мы не знаемъ. Поднимаются догадки. Въроятно за трагедію, заключавшую въ себъ столько ужасовъ съ точки зрѣнія цензуры того времени? Очень можеть быть, что за трагедію, а очень можеть быть и за то, что Бѣлинскій постоянно собираль сходки, ораторствоваль на нихъ, громко называль казеннокоштное существованіе-проклятой бурсой, не посіщаль лекцій и вообще нисколько не интересовался наукой. Греховъ было достаточно или лучше сказать греховъ совствить не было, была одна ошибка. Конечно, въ то время Бтлинскій не зналь еще себя и не могъ понять той простой вещи, что оффиціальные, узаконенные пути не для него и что не ему идти торными тропинками сначала гимназіи. потомъ университета, потомъ службы. Для этого нуженъ другой характеръ и выя должна быть выносливте. А что систематическое возможно при этой постоянной нервности, раздражительности и бользненно ревнивомъ отношеніи къ своей свобод' В Бълинскаго ждетъ другая дорога бол в трудная и тернистая и дипломъ не университета, а всей Россіи. Это лучше.

Теперь я прошу читателя обратить вниманіе на одно обстоятельство, которое въ моихъ глазахъ имѣетъ особенное, а для предстоящаго періода жизни Бѣлинскаго и первенствующее значеніе. Обстоятельство, впрочемъ, на словахъ самое простое: суть въ томъ, что съ этой минуты (со дня исключенія изъ университета) мы имѣемъ дѣло съ совершенно нищимъ человѣкомъ. Этотъ нищій человѣкъ только не протягиваетъ руки, только не надоѣдаетъ вамъ своимъ усталымъ изможженнымъ видомъ, а глубоко таитъ въ душѣ свои муки

и свой ропотъ на судьбу. Онъ теперь робокъ, застънчивъ, самолюбивъ, онъ старается спрятаться куда нибудь въ уголъ отъ всъхъ, когда кто нибудь случайно заглядываетъ въ его коморку — онъ встръчаетъ вошедшаго недовърчивымъ воспаленнымъ взглядомъ. Онъ почти не выходитъ на улицу. Впрочемъ и выйти нельзя — не въ чъмъ: нътъ даже носильнаго платья!

Начальство, какъ говорятъ, было такъ враждебно къ Бълинскому, что ему не оставили даже казеннаго платья. которое обыкновенно предоставляли выходящимъ студентамъ.

Какъ онъ самъ относится къ своему исключению изъ университета? Онъ стращно подавленъ этимъ обстоятельствомъ. Онъ долго скрывалъ его отъ своихъ домашнихъ и только черезъ девять мѣсяцевъ сообщилъ о немъ своей матери:

«Давно уже не писаль я къ вамъ, не знаю, въ хорошую или дурную сторону толкуете вы мое молчаніе. Какъ бы то ни было, но на этотъ разъ я желаль-бы не умѣть ни читать ни писать, ни даже чувствовать, понимать и жить... Не радостны были мои письма съ самаго проклятаго холернаго года, но теперь я не могу безъ ужаса подумать о томъ ударѣ, которымъ готовлюсь поразить васъ, мою мать.

«Девять мъсяцевъ танлъ я отъ васъ свое несчастіе, обманываль всвять чембарскихъ бывшихъ въ Москвъ, лгалъ и лицемърилъ, скръпя сердце, но теперь не могу болье. Въдь когда нибудь надобно-же узнать вамъ. Можетъ даже быть, что вы уже знаете, можеть быть вамъ сообщено это съ преувеличеніями, а вы -- женщина, мать. Чего не надумаєтесь вы? При одной мысли объ этомъ сердце мое и обливается кровью. Я потому такъ долго молчалъ, что еще надъялся хоть сколько нибудь поправить свои обстоятельства, чтобы вы могли узнать объ этомъ хладнокровне. Я не щадиль себя, употребляль всѣ усилія къ достиженію своей цѣли, ничего не упускаль, хватался ва каждую соломенку и притерпъвая неудачи, не унывалъ и не приходиль въ отчаяніе-для васъ, только для васъ. Я всегда живо помниль и хорошо понималъ мои къ вамъ отношения и обязанности, терпълъ все, боролся съ обстоятельствами, сколько доставало силь, трудился и, кажется, не безъ успъха. Вотъ въ чемъ дёло. Вы знаете, что проходить уже четвертый годъ, какъ я поступиль въ университеть; вы, можеть быть, считаете по пальцамъ мъсяцы, недъли, дни, часы и минуты, насъ раздъляющіе; думаете съ восхищеніемъ о томъ времени, о той блаженной минутъ, когда, нежданный и незванный, я, какъ снътъ на голову, упаду въ объятія семейства кандидатомъ или, по крайней мере, действительным студентоме?.. Мечта очаровательная! И меня обольщала она нъкогда! Но, увы! въ сентябръ исполнится годъ, какъ я выключень изь университета!!... Предчувствую, что это будеть вамъ стоить большихъ слезъ, тоски и даже отчаянія, — и это-то самое меня и сокрушаетъ... Но, маменька, все-таки умоляю васъ не отчаяваться и не убивать себя безплодною горестію. Есть счастіе въ несчастіи, есть утвшеніе и въ горести,

есть благо и въ самомъ злѣ. Я видѣлъ людей въ тысячу тысячъ разъ несчастнъе себя и потому смъюсь надъ своимъ несчастіемъ...

«Теперь въ короткихъ словахъ разскажу вамъ мою печальную исторію. Вышедши изъ больницы, я просилъ Голохвастова, чтобы онъ, изъ уваженія къ моей долговременной бользни, позволилъ мнъ въ концъ августа или въ началъ сентября... держать особый экзаменъ. Онъ, хотя и не объщалъ исполнить моей просьбы, но и не отказалъ, а сказалъ: «хорошо, посмотримъ». Я остался въ надеждъ, и съ половины мая до самаго сентября, песмотря на чрезвычайно худое состояніе моего здоровья, работалъ и трудился какъ чортъ, готовясь къ экзамену. Но экзаменъ не дали, а вмъсто его увъдомили меня о всемилостивъйшемъ увольнени отъ университета...

Я не буду говорить вамъ о причинахъ моего исключенія изъ университета: отчасти собственные промахи и нерадініе, а боліве всего долговременная болізнь и подлость одного толстаго превосходительства. Ныпів времена мудреныя и тяжелыя: подобныя происшествія очень не різдки»...

Вы хотите знать какъ онъ жилъ эти ужасные 9 мѣсяцевъ, больной. брошенный, переходившій то и дѣло отъ надежды къ полному отчаянію? Скрѣпя сердце ему приходилось обращаться къ роднымъ и получать отъ нихъ крохотныя деньги вмѣстѣ съ крупными упреками. Въ то-же время онъ искалъ уроковъ и литературной работы, брался (и кажется выполнилъ) за переводъ одного изъ романовъ Поль-де-Кока, задумывалъ отправиться куда нибудь на кондиціи. Но дѣло долго не налаживалось. Въ одномъ изъ его писемъ къ брату есть шутливое сквозь горечь и слезы описаніи «эпизода», прекрасно рисующее его положеніе въ это время.

Родители послали ему денегь, и между прочимъ извѣщали, что послали ему еще 4 руб. асс. (цѣлковый) съ ихъ знакомой г-жей Горнъ. Бѣлинскій отвѣчалъ, что радъ бы былъ посѣтить г-жу Горнъ, но этому мѣшаетъ «одно небольшое обстоятельство, а именно неимпене платья, не только приличнаго, но и никакого. Я не знаю, что мнѣ дѣлать, — говорилъ онъ. Деньги нужны, а идти за ними страхъ какъ не хочется»... Наконецъ нужда заставила его отправиться за «цѣлковымъ». Эти поиски кончились траги-комической исторіей, разсказанной въ письмѣ Бѣлинскаго къ брату Константину, отъ 27 янгаря 1832. Прежде всего ему надо было «со всего міра сбирать одежду»: онъ собралъ ее у пріятелей и отправился на второй день Рождества, день холодный до крайности.

«Я хотвлъ занять денегь на извозчика, ибо идти мнв нужно было, по крайней мврв, версты три. Къ счастію, что ни у кого не было ихъ и мнв никто не далъ. Являюсь къ Горнъ, а хотя чужое платье было и не совсвиъ по мнв, однако-же я не уронилъ себя. Сынъ ея расцвловался со мною, какъ со стариннымъ знакомцемъ, и повелъ меня въ гостиную къ своей матери. которая сначала меня не узнала. Я говорилъ съ нею и о томъ, и о семъ, а объ деньгахъ не рвшался упомянуть, ибо ждалъ, чтобы она сама мнв ихъ вручила. Наконецъ, я увидвлъ, что уже пора убираться во свояси, вручилъ

ей письмо, простился и ушель. Она оставляла меня объдать, но я не остался, ибо мнъ нужны были деньги, а не объдъ ея. Вышедши, позабыль калоши. На другой день я пишу записку къ ея сыну, въ которой прошу его напомнить своей маменькъ о моихъ деньгахъ и чтобы онъ велълъ отдать калоши, и записку сію послаль съ сапожникомъ, который стоитъ на квартиръ у Алексъя Петровича. Какой же я отвътъ получилъ? Сына ея не было дома, и потому записку прочла она сама и сказала, что цълковый она возвратила моей маменькъ и что если бы деньги были у ней, то она бы и безъ записки сама отдала бы мнъ. Потомъ стали искать калоши, но онъ сплыли и слъдъ пропалъ. Не прикажете-ли теперь еще сходить къ г-жъ Горнъ за цълковымъ?»

Нътъ-незачъмъ.

Приблизительно съ половины 1833 года внѣшнія обстоятельства Бѣлинскаго стали принимать болѣе приличный и человѣческій оборотъ. Онъ пріискалъ себѣ почти постоянную переводную работу въ журналѣ Надеждина «Телескопъ» и «Молвѣ». Но главнымъ источникомъ его существованія все-же оставались пока уроки, которыми, какъ это часто бываетъ, онъ сразу раздобылся, послѣ голодовки, въ изобиліи. Уроки давали ему около 60-ти рублей въ мѣсяцъ и разумѣется въ это время онъ смотрѣлъ на себя не иначе какъ на Ротшильда.

«Я внѣ себя отъ восхищенія, — пишетъ онъ по этому случаю, натерпѣвшись отъ своей прежней бѣдности, — что панялъ квартиру, гдѣ тишина и уединеніе даютъ мнѣ совершенную возможность заниматься науками... Теперь я начинаю дышать посвободнѣе, начинаю отдыхать отъ тяжелой ноши горестей и бепрерывныхъ бѣдъ, подъ тяжестію которыхъ чуть было не утратилъ совершенно и душевнаго, и тѣлеснаго здоровья». «Вообще, — говоритъ онъ въ другомъ письмѣ, — мои дѣла идутъ съ каждымъ днемъ лучше: будущность представляется мнѣ въ самой пріятной перспективѣ»...

Къ брату онъ пишетъ отъ 17 августа 1834:

«Я перебрался къ Надеждину и живу у него уже двъ недъли. Жить мнъ очень недурно; у меня собственная комната... и такъ я совершенно обезпеченъ со стороны содержанія. 9-го числа нынъшняго мъсяца (въ четвертокъ) подаль я просьбу о поступленіи въ службу на корректорское мъсто. Ректоръ ее приняль, и по всему видно, что дъло недъли черезъ три-четыре кончится въ мою пользу, и я буду пользоваться казенною квартирою, 1.000 руб. жалованья (о чинахъ не хлопочу: это въ моихъ глазахъ сущій вздоръ; деньги лучше). Вотъ видишь-ли и на моей улицъ настаетъ праздникъ, терпълъ, терпълъ, да и вытерпълъ. Теперь Надеждинъ уъхалъ (14-го числа) ревизовать Тульскую и Рязанскую губернію, и поручилъ мнъ журналъ и домъ, гдъ я теперь полный хозяинъ... пользуюсь его библіотекою, и живу припъваючи»...

Но вздохнуть полной грудью жизнь все-же не позволяла. Тяжелымъ гнетомъ на душу Бълинскаго ложились письма изъ дому. Тамъ, въ Чемба-

рахъ все шло «естественнымъ» образомъ, съ той суровой и безпощадной логикой, которой отличается жизнь неудачниковъ. У нихъ — ни просвъта, ни признака удачи: узелъ затянутъ кръпко. Отецъ пилъ все больше и больше пока водка не стала наконецъ для него безусловной необходимостью, его жена — растерявшаяся несчастная женщина, металась по квартиръ съ проклятіями, не зная, за что взяться и видя, что все рушится кругомъ. Бълинскій выходилъ изъ себя и съ обычной прямотой высказывалъ, что онъ думаетъ. А думалъ онъ, что родители своей безалаберной и даже безобразной жизнью должны загубсть въ концъ концовъ своихъ дътей.

«Съ каждымъ письмомъ твоимъ, ты вливаеть въ мою душу по капелькъ яду. Маменька безпрестанно плачеть, сама не зная отъ чего. Хотя о папенькъ ты ничего не пишешь, но я слышаль о немъ ужасную исторію... Я давно предвидъть, что рано или поздно, а ужъ должно было случиться съ папенькой что нибудь подобное. При всей откровенности и благородствъ характера, при добромъ сердцѣ, онъ страждетъ ужаснымъ порокомъ-подозрительностью», разумъется пустою и неосновательною. Ему кажется, что его жена. дъти, родные всъ стоятъ около него съ поднятыми ножами, готовы пронзить его вдругь и только ждущіе благопріятнаго мгновенія... Ему мнится, что весь міръ противъ него въ заговоръ, тогда какъ міръ и не думаетъ дълать ему здо, ибо всѣ люди заняты сами собою и дѣлаютъ зло другимъ изъ выгодъ, а что за выгоды и за пользы дёлать зло папенькъ?.. Отчего происходить такая ужасная недовърчивость къ людямъ? Оттого, что онъ имъетъ самое дурное мнъніе о людяхъ: они ему кажутся или подлецами, или дураками. Онъ не въритъ не честности женщинъ, ни добросовъстности мужчинъ. а между тъмъ, о себъ, върно, самаго лучшаго понятія, какъ будто - бы на цъломъ земномъ шаръ онъ одинъ истинно благородный человъкъ. Подозрительными людей дълаютъ обыкновенно великія несчастія, а какія несчастія претерпѣлъ отъ людей папенька? Если онъ страдаль и теперь страдаеть, --- это отъ самого себя; онъ есть лютвиши врагь, мучитель и тиранъ самого себя: не люди, а самъ онъ виновать въ своихъ несчастіяхъ... конечно, онъ имъль и имъеть враговъ. но какихъ враговъ! Да и кто ихъ не имъетъ?.. Я предвижу ужасныя слъдствія, ужасныя несчастія, угрожающія и безь того несчастному нашему семейству, если папенька, внявъ голосу разсудка, не перемънитъ своего несчастнаго характера! Сохрани Господи, ежели... что будетъ съ вами!.. О себъ я не безпокоюсь; я живу, живу, сношу терпъливо мою судьбу, берегу себя. удаляюсь отъ всего, что можетъ сдёлать меня несчастнымъ, не для себя, а для своего семейства; для него только желаю себь и долгольтія, и счастія, и здоровья, и богатства; для него единственно я сохраняю бодрость, стараюсь не упасть духомъ и выпутаться изъ оковъ, меня обременяющихъ! Для чего вы вст того же не дълаете? Сколько разъ просилъ я маменьку, чтобы она старалась укрощать пылкій до дикости и неистовства характеръ, сносила бы съ терпъніемъ и кротостію, приличными всякой истинно благородной женщинь и доброй жень и матери семейства, всь несправедливости папеньки.

старалась-бы избъгать съ нимъ всякихъ безполезныхъ ссоръ и тушить пламя въ самомъ его началъ, старалась-бы сохранить спокойствіе духа и твердость характера, отъ которыхъ зависитъ и тълесное и душевное здоровье, а слъдовательно и счастіе; берегла-бы себя для своихъ дътей, для своего семейства, исполняла-бы всъ обязанности, предписываемыя женамъ божественными и человъческими законами! И все тщетно! Мое усердіе и мои благіе совъты она назвала грубостію и непочтеніемъ къ матери. Сколько разъ, также тщетно, я просилъ и говорилъ папенькъ... Такъ, люби и почитай родителей,—я это всегда тебъ совътую; но, несмотря на то, я имъю право сказать, что наши несчастія зависять отъ нихъ, что они и себя, и насъ губятъ. Они не знаютъ своихъ обязанностей, они не знаютъ, что они принадлежать не самимъ себъ, а отечеству и дътямъ, что они должны дышать для дътей своихъ, стараться образовать изъ нихъ добрыхъ гражданъ для отечества,—это законъ природы законъ Бога и самихъ людей. Они нимало не щадятъ самихъ себя, гонятъ другъ друга къ гробу, разстраиваютъ свое здоровье и душевное спокойствіе».

Слова Бълинскаго оправдались. Его мать и отецъ дъйствительно вогнали другъ друга въ гробъ и умерли одинъ вскоръ послъ другого въ 1834 году.

## Глава IV.

Описывая интеллигентную жизнь первой половины тридцатыхъ годовъ, А. Герценъ говоритъ между прочимъ:

«Можно сказать, что въ то время Россія будущаго существовала между нѣсколькими мальчиками, только что вышедшими изъ дѣтства. Въ нихъ было наслѣдіе общеловѣческой науки.

«Это были зародыши исторіи, незам'єтные, какъ зародыши вообще, слабые, ничтожные, ничёмъ не поддерживаемые они легко могли бы погибнуть безъ слёда, но они остаются, а если и умираютъ 'на полдорогъ, то не все умираетъ съ ними.

«Мало-по-малу зародыши развиваются, растуть; изъ нихъ составляются группы. Болье родственныя группы собираются около своихъ средоточій, другія отталкивають другь друга. Это расчлененіе даеть имъ ширь и возможность многостогонняго газвитія; распустившіяся вётви соединяются—какъ бы онь ни назывались,— кружкомъ Станкевича, славянофиловъ, западниковъ,—главная черта ихъ глубокое чувство отчужденія отъ среды ихъ окружающей, стремленіе выйти изъ нея.

«Возраженіе, что эти кружки представляють явленіе исключительное, постороннее, безсвязное, что воспитаніе большей части этой молодежи было экзотическое, чужое, и что они скорѣе выражають переводь на русское французскихь и нѣмецкихъ идей, чѣмъ что нибудь свое,—неосновательно.

«Люди вообще трудно отръшаются отъ своего наслъдственнаго склада, физіологическій предълъ нельзя перейти, для этого надо исключить слъды колыбельныхъ пъсенъ, родныхъ полей, горъ, обычаевъ и всего окружающаго строя.

«Если аристократы прошлаго вѣка, пренебрегая всѣмъ русскимъ, въ самомъдѣлѣ оставались русскими, то тѣмъ больше русскаго характера не могло утратиться у молодыхъ людей оттого, что они занимались науками по французскимъ и цѣмецкимъ книгамъ.

«Нравственный уровень общества палъ, развитіе было прервано, александровское покольніе заняло первое мьсто. Мало-по-малу оно утратило дикуюпоэзію кутежей, барства, храбрости; они служили, и выслуживались, но это были не сановники.

«Время ихъ прошло.

«Подъ этимъ большимъ свътомъ безучастно молчалъ большой міръ народа, для него ничто не перемънилось—ему было не хуже и не лучше прежняго. Его время не пришло.

«Между этой основой юноши, почти дѣти, первые приподняли голову, можеть быть не подозрѣвая, какъ это опасно; этими дѣтьми Россія частью начала приходить въ себя.

«Ихъ вниманіе остановило противорѣчіе ученія съ жизнью. Учителя, книги, университеть говорили одно — это было понятно уму и сердцу. Отецъ съ матерью, родные и вся среда — другое, съ чѣмъ согласны власти и денежныя выгоды. Противорѣчіе воспитанія съ правами доходило до громадныхъразмѣровъ.

«Число воспитывавшихся было мало; но и тѣ получали не то чтобы объемистое воспитаніе, а довольно общее и гуманное, оно очеловѣчивало учениковъ всякій разъ, когда принималось. А человѣка-то именно было не нужно. Приходилось или снова расчеловѣчиваться—такъ толпа и дѣлала,—или пріостановиться и спросить себя: «Да надобно-ли непремѣнно служить?». Для большинства наставало праздное существованіе въ отставкѣ, деревенской лѣни, халатѣ, странностяхъ, картахъ, винѣ. Для другихъ время внутренней работы. Жить въ нравственномъ разладѣ съ собой они не могли. Возбужденная мысль требовала выхода. Разрѣшеніе разныхъ вопросовъ мучило молодое поколѣніе и обусловливало распаденіе его на разные круги»!

На первыхъ порахъ Бълинскій, благодаря своему участію въ изданіяхъ Надеждина, сошелся съ кружкомъ Станкевича—одного изъ самыхъ удивительныхъ по нравственной чистотъ и возвышенности мысли людей. Кружокъ Станкевича былъ его дътищемъ и отражалъ на себъ его личность. Здъсь, по словамъ Анненкова—жизнь шла трезво и бодро и благодаря своему главъ носила ръдкій отпечатокъ скромности. Не смотря на природную веселость Станкевича, было что-то умъренное и деликатное даже въ его шуткахъ, подобно тому какъ мысль его отличалась истиннымъ цъломудріемъ, несмотря на страсти и увле-

ченія молодости. Все это, конечно, держало разнородныя личности, изъ которыхъ состоялъ его кругъ, въ одномъ общемъ настроеніи и на одинаковой нравственной высотъ.

Ахъ, что такое жизнь? Какая череда Создать меня съ сознаніемъ могла?—

таковъ былъ основной вопросъ кружка высоко-нравственныхъ юношей. Болъзненный, тихій поэть и мечтатель, Станкевичъ естественно долженъ былъ болъе любить отвлеченное мышленіе, чъмъ вопросы жизненные и чисто практическіе; его артистическій идеализмъ ему шелъ: это былъ предсмертпый вънокъ, выступавшій на бъдномъ челъ умирающаго юноши.

Справедливо замъчено, что слабая, хрупкая, хотя и чрезвычайно стройная, нервная организація не дала широко развиться творческимъ силамъ души Станксвича. Обладая встми данными, которыя необходимы для литературной дъятельности, тонкимъ пониманіемъ произведеній искусства, разностороннимъ образованіемъ, граціознымъ стилемъ съ разнообразными лирическими оттънками, превосходно рисующими всъ настроенія автора, Станкевичъ не обладаль тёми внёшними средствами, которыя необходимы для упорной работы въ прозаическихъ условіяхъ повседневной русской жизни. Его нервы не выдерживали никакихъ продолжительныхъ впечатлъній и быстро, схвативъ на лету самую отвлеченную идею какой нибудь возвышенный поэтическій образъ. онъ тотчасъ истощался, не будучи въ силахъ продолжать свое настроеніе, переносить въ теченіи долгаго времени душевное волненіе, учащенное біеніе сердца, приливы горячей крови къ мозгу. «Все, что требуетъ твердой ръшимости, что можеть быть исполнено энергическою волею, идущею войною на всякое зло, не пренебрегающею никакими средствами къ пропагандъ тъхъ или другихъ принциповъ, — не подходило къ темпераменту Станкевича. Онъ былъ созданъ только для мечты». Въ области-же философіи — только для самыхъ отвлеченныхъ представленій.

Въ одномъ изъ своихъ многочисленныхъ писемъ къ Грановскому, Станкевичъ въ немногихъ словахъ разсказываетъ исторію своей душевной жизни, и письмо это, по ясности настроенія, по сердечности общаго колорита, должно быть признано однимъ изъ самыхъ замѣчательныхъ образцовъ утонченнаго краснорѣчія. Станкевичъ говоритъ о себѣ съ оттѣнкомъ присущаго ему легкаго юмора, придающаго такую прелесть всѣиъ его лирическимъ изліяніямъ. Когда ему было четырнадцать лѣтъ, онъ грѣшилъ стихами. Но вытягивая изъ себя метафоры и пышныя фразы, онъ чувствовалъ всегда, что поэтическая дѣятельность не его призваніе. Это сознаніе росло въ немъ по мѣрѣ того, какъ развивался и изощрялся его вкусъ, какъ онъ все лучше и глубже постигалъ сущность искусства, по мѣрѣ того, какъ извство красоты становилось его единственною въ жизни отрадою. Вышедши изъ университета, онъ не зналъ, за что приняться — и выбралъ исторію. Онъ ничего не видѣлъ въ ней особенно интереснаго для себя, но остановился на ней изъ подражанія всѣмъ.

подъ вліяніемь людей, не върившихъ въ теоріи, по унаследованной привычке, «которая дъдала страннымъ занятіе философіей» и обдавала вст отвлеченныя стремленія холодомъ невірія къ достоинствамъ человіческаго ума. Но знакомство съ Шеллингомъ обратило его къ интересамъ эстетическимъ, къ вопросамъ искусства, и тогда онъ ясно поняль, къ чему влечется его умъ. «Грановскій, въришь-ли? Оковы спали съ души, когда я увидель, что внъ одной всеобъемлющей идеи нътъ знанія, что жизнь есть самонаслажденіе любви и что все другое — призракъ. Да, это мое твердое убъжденіе. Теперь есть цъль передо мною: я хочу полнаго единства въ мір'в моего знанія, хочу дать себ'в отчеть въ каждомъ явленіи, хочу видёть связь его съ жизнью цёлаго міра, его необходимость, его роль въ развитии этой идеи. Пусть другие больше моего знали: можетъ быть, я буду знать лучше... Пришло время. Лучше --- я разумью отчетливье, въ связи съ одной идеею, внъ которой дътъ жизни». Больше простора! Исторію можно любить только какъ поэтическую картину разнообразной и причудливой жизни человъчества, какъ задачу, ръшение которой не въ ней самой, а въ человъкъ, въ его мышленіи, приведенномъ въ научную систему. Поэзія и философія—сущность всего. Въ нихъ жизнь, въ нихъ любовь. Внъ поэзіи и философіи-все мертво. Въ нихъ наслажденіе, въ нихъ спасеніе...

Я не знаю, почему такъ долго задумываться надъ словомъ? Станкевичъ быль по своему духовному складу романтикомь чистой воды, очень рёдкимь у насъ и совершенно обычнымъ въ то время на западъ, особенно въ Германіи. Онъ мнъ напоминаетъ Гельдердинга — знаменитаго друга Гегеля. Практическая дъйствительность скучна, уныла, пустынна; себялюбивые люди, ищущіе наживы и наслажденія наполняють жизнь своимъ нескончаемымъ шумомъ и гамомъ. Но есть избранныя натуры, которымъ претять торные пути. Они должны уходить отъ обычныхъ треволненій бытія и предаваться созерцанію чистой и въчной красоты въ образахъ искусства, главнымъ образомъ поэзіи и музыки. Ничто грязное, пошло житейское не должно касаться ихъ. Ихъ бълыя одежды жрецовъ прекраснаго пусть остаются незапятнанными втеченіи всей жизни. Все плотское, не духовное также отвратительно какъ и сама действительность-это грязное болото, засасывающее людей. Посмотрите, какъ представляеть себѣ Станкевичь любовь... Онъ бродить съ нею по пустынному полю и передъ ними необозримая даль. Тучи сгущаются на небъ, удары грома раздаются одинъ за другимъ. Неужели ихъ можетъ что-нибудь разъединить? Неужели они не связаны навъки? «Боже мой, какъ ужасна была-бы разлука! Опять сойти въ ничтожный міръ, опять бороться, разрушаться»! А удары все ближе, сильнье, гроза разражается съ безумной яростью...

- Ты въришь, неправда-ли, ты въришь, другъ мой, говорила она, что новая жизнь зарождается въ этомъ пламени, жизнь въчная, всемогущая, которая ощутитъ себя въ каждомъ атомъ природы, которая прославитъ Бога въ каждомъ создани?
  - Върю-ли я, ангелъ моей души? Върю-ли я? Знаю съ тъхъ поръ, какъ

знаю тебя. Мы будемъ въ немъ, какъ онъ во всемъ. Мы ступили первый шагъ къ блаженству: уже я живу твоею жизнью и молюсь твоею молитвою...

Глаза ихъ сіяли блаженствомъ.

И вотъ прошло нѣсколько мѣсяцевъ. Онъ умеръ у самаго входа въ болѣе свѣтлую, радостную жизнь. «Дымятся кадила передъ престоломъ Неисповъдимаго, стройный хоръ воспѣваетъ Бога правды, Бога дюбви». Отдернута тамнственная завѣса алтаря, и сквозь дымъ куреній, съ престола Распятый простираетъ объятія къ людямъ. Въ храмѣ толпа молящихся и въ ней — та, которая очаровала всю его душу; блѣдная, безмолвная, она сидитъ у стѣны, съ закрытыми глазами, склонивъ голову на плечо матери... А природа торжествуетъ свое возрожденіе: дуга зацвѣли, сады заблагоухали, огонь любви пробѣжалъ по всѣмъ звеньямъ созданья.

Это уже не любовь-это лишь греза о любви.

Въ своемъ кружкѣ Станкевичъ пользовался безусловнымъ вліяніемъ. Его любили, обожали даже, у него учились, старались походить на него. Для нѣкоторыхъ напримѣръ, для Грановскаго онъ остался «святымъ воспоминаніемъ на всю жизнь. И послѣ смерти (онъ умеръ въ 1840 г. 26 лѣтъ отъ роду), имя его никогда не произносилось иначе какъ съ полнымъ уваженіемъ. Теперь оно окружено ореоломъ чистоты и величія.

Трудно опредълить размъръ вліянія Станкевича на Бълинскаго, но что оно было — это несомивно. Никто изъ говорившихъ о нашемъ геров и не думалъ отрицать его. Не думаю и я, хотя для меня лично оно представляется не иначе, какъ «психологической загадкой» или проще однимъ изъ психологическихъ парадоксовъ, на которые быль такъ способенъ Бълинскій во время своей бурной карьеры. На самомъ дълъ во всемъ этомъ есть что-то странное. на чемъ бы следовало остановиться посерьезнее, чемъ то делають наши уважаемые критики и біографы. Эту «странность» увлеченія Белинскаго особенно ръзко отмътилъ г. Скабичевскій. По его словамъ выходитъ, что положеніе Вълинскаго въ кружкъ и согласіе съ нимъ было «временным» преходящимъ заблужденіемъ». Назначеніе Білинскаго-борьба противъ рутины и общественной несправедливости, борьба не на животь, а на смерть, до послъдняго предсмертнаго вздоха, а онъ вмъсто того, чтобы идти своей дорогой, сидитъ цълые годы и слушаеть сладкія ръчи о созерцаніи красоты и прелестяхъ платонической любви. Станкевичъ и его пріятели были «пропріетерами» т. е. людьми превосходно обезпеченными въ матеріальномъ отношеніи, никогда не знавшими, что значить стъснять себя въ расходахъ не только на самое необходимое, но и на прихоти. Имъ и книги въ руки. Имъ ничего не стоило мириться со всёмъ существующимъ и проводя жизнь свою въ dolcefarniente погружаться въ эстетическую Нирвану поэтическихъ образовъ и музыкальныхъ звуковъ. Но при всёхъ этихъ барскихъ затёяхъ — какое мёсто Бёлинскому, «угловому жильцу, не им'єющему даже носильнаго платья». Очевидно, что связь съ Станкевичемъ лишь временное и преходящее заблужденіе.

Таковъ взглядъ Скабичевскаго. Онъ не лишенъ нѣкотораго остроумія, но въ то же время онъ не все объясняетъ. Дѣло, очевидно, не въ заблужденіи, а въ томъ, откуда оно, какія причины его вызвали?

Чтобы хотя отчасти разрѣшить ихъ — не надо, кажется, забывать опредѣленія Бѣлинскаго, даннаго имъ самому себѣ. Онъ назваль какъ-то себя художественнымъ недоноскомъ. И это правда. Уже съ дѣтскихъ лѣтъ, мы видимъ его постоянныя попытки писать стихи и излагать въ «размѣренныхъ строкахъ» свои высокія мысли. Потомъ онъ сочиняетъ трагедію. Все это выходило у него блѣдно, не ярко, слабо, но важно для насъ отмѣтить не результатъ, а постоянныя поползновенія. Онъ мечталъ быть поэтомъ и съ грустью созналъ свою непригодность. Не знаю, съ какимъ чувствомъ на душѣ шутилъ и подсмѣивался онъ надъ своей трагедіей, но полагаю, что далеко не съ весельемъ. Это была натура столько-же боевая, сколько артистическая, страстно любившая музыку, поэзію, театръ. И въ этомъ отношеніи кружокъ Станкевича вполнѣ могъ удовлетворить Бѣлинскаго.

Здёсь: Шекспиръ, Гете, Шиллеръ были постоянно на языкё этихъ восторженныхъ почитателей искусства; первый стоялъ превыше всего. какъ предметъ безусловнаго поклоненія; Гете, но особенно Шиллеръ, подвергались различнымъ истолкованіямъ, и Бёлинскій—въ періодъ своихъ абстрактныхъ увлеченій—нѣсколько разъ перемѣнялъ свои мнѣнія о послѣднемъ, отъ пламеннаго восторга до настоящей вражды!

Не мудрено, что рядомъ съ этимъ, въ кружкѣ издавна пользовался великимъ уваженіемъ Гофманъ, который не мало способствовалъ этому увлеченію эстетическими интересами. Сочиненія Гофмана съ этихъ поръ и до половины сороковыхъ годовъ усердно переводились друзьями кружка—въ «Телескопѣ», «Наблюдателѣ» и «Отеч. Запискахъ». Можно сказать, что сочиненія Гофмана, который въ своихъ фантастическихъ повѣстяхъ такъ часто обращался къ вопросамъ искусства, съ такимъ энтузіазмомъ и глубокимъ пониманіемъ говорилъ о немъ.— что сочиненія Гофмана были для кружка настоящимъ курсомъ эстетики. Гофманъ и надолго послѣ остался въ числѣ писателей, возбуждавшихъ любовь и удивленіе Бѣлинскаго. Любопытно, что на Гофманѣ (какъ дальше увидимъ) въ первый разъ сошлись вкусы обоихъ тогдашнихъ кружковъ въ области идеализма.

Такой же общей была у друзей страсть къ театру. «Театръ становится для меня атмосферою», — пишетъ Станкевичъ въ одномъ письмѣ (въ маѣ 1833) и его театральные восторги невольно напоминають извѣстныя страницы о театрѣ, которыя были написаны Бѣлинскимъ въ первой же его статъѣ:—
«Театръ! любите ли вы театръ, какъ я люблю его, то-есть всѣми силами души вашей, со всѣмъ энтузіазмомъ, со всѣмъ изступленіемъ, къ которому только

способна пылкая молодость, жадная и страстная до впечатлѣній изящнаго? Или, лучше сказать, можете ли вы не любить театра больше всего на свѣтѣ, кромѣ блага и истины? И въ самомъ дѣлѣ не сосредочиваются ли въ немъ чары, всѣ обаянія, всѣ обольщенія изящныхъ искусствъ?.. Театръ,—о, это истинный храмъ искусства, при входѣ въ который вы мгновенно отдѣляетесь отъ земли, освобождаетесь отъ житейскихъ отношеній!.. Ступайте, ступайте въ театръ, живите и умрите въ немъ, если можете!»

Развъ литературы, театра, поэзіи и музыки недостаточно для 20-ти лътней артистической натуры? Развъ нужно непремънно заблуждаться, чтобы находить полное и высокое удовольствіе въ обществъ горячихъ и умныхъ сверстниковъ, готовыхъ проводить ночи за безконечными спорами, возбуждать которые приказывалъ страстный интересъ къ искусству? А Бълинскій любилъ спорить, любилъ чувствовать себя среди живыхъ людей.

Необходимо принять, далье, во вниманіе, какъ обаятельно и неотразимо дъйствовала на людей самая личность Станкевича, его умъ, его деликатность, его увлеченіе всьмъ высокимъ и прекраснымъ. Самъ поэтъ въ душь Станкевичъ превосходно понималъ поэзію и любилъ говорить о ней какъ высшемъ проявленіи человъческаго духа. И восторги передъ поэзіей и красотой далеко не исчерпывались одними словами. Это было бы слишкомъ печальнымъ явленіемъ въ жизни только что зародившейся русской интеллигенціи. Нѣтъ, этотъ восторгъ, это пониманіе, эта любовь отражалась прежде всего какъ требованге суроваго правственнаго долга, преображалась въ дъйствительный подвигъ собственнаго очищенія, цъломудрія, духовной возвышенности. Надо быть самому прекраснымъ и чистымъ, чтобы пониманіе красоты не исчезло въ душь, а напротивъ того, ширилось и росло въ пей. И друзья невольно выработали для взаимпыхъ своихъ отношоній строгій, немного даже монастырскій уставъ. Здѣсь на первомъ планъ стояли безусловная искренность и откровенность.

«Строгое пониманіе человіческаго призванія» сближало друзей и въ ихъ личной жизни: между пими не было тайнь; характерь, житейскія отношенія, поступокь, опреділялись и подводились подъ свою категорію, вырабатывался свой кодексь морали. «Я передъ вами открыть», говориль Станкевичь ближайшимь друзьямь, а въ томь числі Білинскому, и дійствительно переписка друзей свидітельствуеть о полной искренности и чрезвычайномь довіріи другь къ другу. Нісколько поздніве, тоть же характерь отношеній возникь у Білинскаго съ Боткинымь. Они были совершенно открыты другь передъ другомь взаимно повіряли себя, ділились самыми интимными мыслями и ощущеніями... Білинскій съ ревностью и сурово приміняль моральный кодексь прежде всего къ самому себів — его переписка представляєть цілый рядь безпощадныхь самообличеній; противъ нікоторыхь біографу приходится защищать его самого.

Искренность, откровенность, строгое отношеніе къ себѣ—это какъ разъ то, что требовалось для суроваго, ригористически прямолинейнаго характера Бѣлинскаго. И, честное слово, я рѣшительно не понимаю, при чемъ тутъ заблужденіе? Развѣ въ томъ, что не говорили объ обществѣ, общественныхъ

задачахъ и всеобщемъ счастъъ? Ахъ, Боже, какъ это невыносимо глупо и пошло требовать, чтобы всякій начиналь танцовать непремѣнно отъ печки.

Дъло, разумъется не обходилось, безъ крайностей и увлеченій въ сторону слишкомъ исключительнаго поклоненія искусству, но еще страннъе, если-бы не было увлеченій въ кружкъ двадцатильтнихъ юношей.

Такимъ образомъ кое что начинаетъ выясняться для насъ въ указанномъ мною психологическомъ парадоксъ. Но это еще не все, далеко не все. Странность все-же въ значительной степени остается странностью. Кружокъ Станкевича къ концу тридцатыхъ годовъ дошелъ до нолнаго преклоненія передъ дъйствительностью, какъ она есть, до равнодушія и презрънія къ общественнымъ вопросамъ. до какого-то мистическаго консерватизма, когда все существующее представляется не только разумнымь, должнымь, необходимымь, но и чъмъ-то святымъ, на самую ничтожную подробность чего лишь преступникъ можетъ поднять свою дерзновенную руку. Это примирительное направленіе становилось зам'ттнітье изо-дня на день, по мітрі того какъ изучалась философія Гегеля, а... здоровье Станкевича становилось все хуже. Ему, больному и приговоренному къ скорой смерти юношѣ, на самомъ дѣлѣ были доступны лишь чисто-эстетическія и философскія утішенія. Но любопытно, что и другіе шли за нимъ, а впередъ всёхъ другихъ — Бёлинскій. И онъ нищій, оброшенный человъкъ, гордо говорилъ: «все существующее разумно; человъкъ, въ какомъ-бы положении онъ ни находился, не имъетъ права протестовать противъ чего-бы то ни было; онъ можетъ страдать, кусать себъ руки отъ боли въ сердцѣ, но все-же... существующее — разумно. Дѣйствительно странно! И Бълинскій не останавливался передъ самыми крайними выводами изъ этого фантастическаго ученія, онъ презираеть всёхъ тёхъ, кто не раздёляетъ его, онъ готовъ былъ не только спорить, но и ссориться со всёми, возстававшими противъ его оригинальнаго гегеліанства. Разъ д'Ело касалось ученія, догмы, истины-для него переставали существовать друзья и знакомые.

«Все существующее разумно». Я замѣчу прежде всего, что Бѣлинскій далеко не сразу увлекся этой формулой, что онъ подошель къ ней тихими шагами, быть можеть даже пезамѣтно для самого себя. И путь, который вель его къ ней, не представляль ни угрозь, ни ужасовь. Формула подкупала незамѣтно, она проникала въ душу среди страстныхъ разговоровъ объ искусствѣ, въ обстановкѣ суровой борьбы человѣка съ самимъ собою во имя нравственнаго долга и красоты, она выросла изъ обстоятельныхъ рѣчей Станкевича о германской философіи и германской эстетики, она оправдывалась восторженнымъ настроеніемъ духа.

. Но—самое главное — знаетъ ли кто нибудь, почему Бѣлинскій сталъ такимъ горячимъ ея приверженцемъ? Нѣтъ, не знаетъ никто, потому что еще нѣтъ возможности проникнуть въ тайники этой страстной, увлекающейся, почти безумной души нищаго поэта! Кто знаетъ, не искалъ ли онъ въ ней, въ этой всепримиряющей формулъ утѣшенія отъ бурь и невзгодъ жизни,

которыя еще долго не давали ему ни минуты покоя,—искаль безсознательно, подчиняясь лишь инстинктивному чувству самосохраненія? Не давала ли она ему бодрости и силы? Не оправдывала ли она того ничтожнаго мѣста, которое онъ занималь во вселенной? Если разумно все существующее, то, значить, разумна и моя нищета, и мои муки, и мои неудачи, и мои горести. Ницъ-же передъ эгой всемогущей, всепроникающей разумностью, потому что иначе мнѣ остается лишь прицѣпить веревку къ первому торчащему изъ стѣны гвоздю.

Вы не върите въ возможность такого рода психологіи, но надо замътить, что мы имъемъ дъло не съ обыкновеннымъ смертнымъ, а человъкомъ огромной фантастичности, огромной способности самозабвеннаго увлеченія.

Какъ бы то ни было вліяніе кружка Станкевича на Бѣлинскомъ очень замѣтно. И это вліяніе было, продолжительно и во всякомъ случаѣ—хорошо. Здѣсь Бѣлипскій не только узналъ многое, но и изощрилъ свой вкусъ и выработалъ пріемы своей прекрасной эстетической критики. А что онъ вдавался въ крайности, доходилъ до идолопоклонства передъ разумною дѣйствительностью— это право не бѣда.

## Глава V.

## Первыя статьи.

Близкая связь съ кружкомъ Станкевича и Бълинскаго продолжалась 7 или 8 лътъ (1831 — 1839) до самаго его переъзда въ Петербургъ. За этотъ періодъ началась и его самостоятельная литературная дъятельность — знаменитой статьей Литературныя Мечтанія, помъщенныхъ въ прибавленіяхъ къ Телескопу. Эта статья сразу указала Бълинскому истинное его призваніе и дала ему не только нъкоторую самоувъренность, но и извъстность. И въ томъ и другомъ онъ очень нуждался. По своему значенію эта статья историческая, сдълавшая въ области критики то же, что раньше сдълали первыя стихотворенія Пушкина (напр. Русланъ и Людмила) въ области поэзіи. Повременная пресса была какъ нельзя болъе права, вспомнивъ и отпраздновавъ статьями ея пятидесятильтіе.

При появленіи статьи, первое впечатлѣніе многихъ товарищей Бѣлинскаго было, что она написана самимъ Надеждинымъ: они встрѣтили въ ней мысли, уже знакомыя имъ по статьямъ этого талантливаго профессора-журналиста.

Прозоровъ разсказываетъ, въ своихъ воспоминаніяхъ, что, посѣщая Бѣлинскаго по его выходѣ изъ университета, когда тотъ жилъ съ своими родственниками Ивановыми, однажды онъ началъ читать Бѣлинскому свою статью, въ которой излагались понятія о природѣ, какъ откровеніи творческихъ идей, извлеченныя изъ Шеллинговой философіи и выслушанныя Прозоровымъ отъ

Digitized by Google

Надеждина, — Бълинскій поспъшно остановиль его. «Не читай, пожалуйста, — сказаль онь, — у меня самого носятся въ душъ подобныя мысли о творчествъ природы, которымъ я не успъль еще дать формы, и не хочу, чтобъ ктонибудь подумаль, что я заняль ихъ у другихъ и выдаю за свои». Разказчикъ замъчаеть, что эти мысли и были потоиъ высказаны Бълинскимъ въ его первой статьъ.

Этотъ анекдотъ, которому нътъ основанія не довърять, показываетъ, что понятія Бълинскаго были дъйствительно еще близки къ тому содержанію, какое давалъ Надеждинъ.

Но было одно существенное различіе, передъ значеніемъ котораго отступаетъ на задній планъ все остальное. Дъло въ томъ, что важность «Литературныхъ Мечтаній» заключается не въ мысляхъ, высказанныхъ въ нихъ, а въ небываломъ до той поры и совершенно неслыханномъ отношеніи къ литературъ.

Васъ поражають въ стать в дв вещи. То, во первыхъ, что зд сь литература разсматривается не по кусочкамъ, а въ своемъ цёломъ, -- разсматривается словомъ вся изящная литература въ процессъ своего историческаго развитія. Юноша-авторъ не пошель, значить, по торной дорогь, не ограничился уголкомъ темы, а взглянулъ на свою задачу широко и смъло, какъ истинный геній. Въ этомъ пріемъ не было пожалуй сознательной философіи критической точки эрвнія, быть можеть онъ явился невольно, подсказанный инстинктомъ, но въдь важность его нисколько стъ этого не уменьшается. Во-вторыхъ, Бълинскій отнесся къ литературъ не только съ любовью, но и съ полной серьезностью. Литература для него, очевидно, огромное и важное дъло, которое можетъ наполнить всю жизнь человъка, пробудить въ немъ дучшія его чувства, расширить до безконечности свой умственный горизонть. Здёсь, въ своей первой стать в Белинскій не позволяеть себе ни одной шутки. Онъ-весь восторгъ, весь-увлечение и весь-серьезность. А это и было нужно, чтобы положить начало истинной критикъ и литературному самознанію. Шутниковъ было всегда достаточно, а скоро они появились въ обидномъ изобиліи.

На послѣднее, по крайней мѣрѣ, Надеждинъ не былъ способенъ, хотя, разумѣется, не мало его мыслей попало въ «Лит. Меч.». Если Бѣлинскій рѣшительнымъ образомъ отвергаетъ трескучій романтизмъ п, шарлатанскую пустоту тогдашней ходячей литературы и проч., то въ этомъ онъ имѣлъ уже предшественника въ Надеждинъ. Надеждину наша литература также казалась безплоднымъ пустыремъ, на которомъ только изрѣдка возникаютъ прекрасные цвѣты, почти приводящіе въ недоумѣніе своимъ появленіемъ. Надеждинъ видѣлъ мало отраднаго въ старыхъ преданіяхъ русской литературы и въ самой исторіи: древняя русская жизнь представлялась ему «дремучимъ лѣсомъ безличныхъ именъ, толкущихся въ пустотѣ безжизненнаго хаоса», и опъ даже спрашиваетъ: «имѣемъ ли мы прошедшее,—жилъ ли подлинно народъ русскій въ это длинное тысячелѣтіе?» Возникновеніе умственной жизни онъ начинаетъ только съ Петра, и литература, или вся образованность русская съ тѣхъ

поръ казалась ему только слабой копіей европейскаго просв'єщенія, гді «все европейское забрасывается (къ намъ) рикошетами, чрезъ тысячи скачковъ и переломовъ, и потому долетаетъ въ слабыхъ издыхающихъ отголоскахъ». Въ «Телескопі» онъ съ язвительностью прежняго Надоумки говорить о новъйшемъ романтизмъ и проч.

Всё эти мысли повторяетъ Бёлинскій въ своихъ Литературныхъ Мечтаніяхъ, даже и не замёчая, къ какому странному парадоксу приводятъ они его. Шутливо говоря, его статья не что иное, какъ превосходная диссертація на тему: нётъ денегъ, — передъ деньгами. Серьезно такъ. Онъ по крайней мёрё не разъ повторяетъ: «у насъ нётъ литературы и слава, Богу»... передъ литературой. И онъ восторгается отсутствіемъ литературы, видя въ немъ предзнаменованіе великаго грядущаго.

Но ничего общаго не имѣютъ статьи Надеждина и Бѣлинскаго въ отношеніи тона. Тонъ Надеждина—высокомѣренъ, презрителенъ, тонъ Бѣлинскаго исполненъ любви и уваженія; стиль Надеждина тяжелъ, стиль Бѣлинскаго превосходная, хотя подъ-часъ слишкомъ уже нервная музыка.

«Надеждинь отличался большимь знаніемь языка, смёло владёль имъ, выражался образно, но его изложеніе было тёмъ не менёе сухо и книжно, и напоминало о школё. Бёлинскій, къ которому онъ относился тогда съ высоты величія, быль человёкь совсёмь иного характера: для него немыслемо было равнодушное и двойственное отношеніе къ дёлу; онъ взялся за критику, потому что его художественные, поэтическіе интересы были потребкостью его природы, и такой же потребностью была пропаганда того, что онъ считаль вёрнымь пониманіемь искусства; онъ не могь довольствоваться, какъ Надеждинъ, отрывочными экскурсіями въ область литературы, а весь жиль въ ней, весь быль занять защитой ея достоинства, истолкованіемь ея лучшихъ произведеній, борьбой противь рутины и непониманія. Его «элегія» была вмёстё и дивирамбомь. Во внёшней формё его критики не было ничего схоластическаго и книжнаго; это была теперь, какъ всегда, живая, одушевленная рёчь, положенная на бумагу. Воспользовавшись тёмь, что сдёлано было Надеждинымь, Бёлинскій повель дёло по-своему».

Первой же своей статьей Бѣлинскій обратиль на себя вниманіе и читателей и литературныхъ кружковъ; это вниманіе продолжало рости по мѣрѣ появленія его литературныхъ работъ. Уже вскорѣ Бѣлинскій пріобрѣль самое теплое сочувствіе людей, умѣвшихъ понимать успѣхъ литературы и дорожить ими, особенно же среди молодежи. Но «Литературныя Мечтанія», какъ статья боевая, въ которой затрогивались или опровергались многіе признанные авторитеты, не могли не вызвать противъ себя вражды и озлобленія, которымъ вскорѣ суждено было выродиться въ настоящую ненависть. Гречъ, Булгаринъ, отчасти даже Сенковскій сразу почувствовали въ Бѣлинскомъ своего будущаго непримиримаго противника, съ которымъ на самомъ дѣлѣ имъ пришлось

впослъдстви очень и очень считаться. Кружокъ Пушкина одинаково быль пораженъ смълостью юнаго автора Мечтаній. Какъ онъ смѣетъ! и кто онъ такой?—восклицали уважаемыя петербургскія знаменитости, которыя никогда не видъли ничего подобнаго. За десять лѣтъ существованія «Московскаго Телеграфа» они никакъ не могли привыкнуть къ критикъ Полевого и вдругъ является Бѣлинскій, который говоритъ гораздо рѣзче и опредъленнъй и подъчьей лирикой, восторженными, порою напыщенными даже фразами свътится твердое убъжденіе и готовность отстаивать его, не смотря ни на что.

«Литературныя петербургскія знаменитости (т. е. писатели Пушкинскаго кружка́),—разсказываеть Панаевъ,—смотрѣли на Бѣлинскаго съ высоты своего величія. Онѣ не удостаивали замѣчать его, или отзывались о немъ, какъ о нагломъ. недоучившемся студентѣ, который осмѣливается посягать на вѣковыя славы. Одинъ Пушкинъ, кажется, въ тайнѣ сознавалъ, что этотъ недоучившійся студентъ долженъ будетъ занять нѣкогда почетное мѣсто въ исторіи русской литературы». Свое вниманіе къ Бѣлинскому Пушкинъ показалъ тѣмъ, что послалъ ему первыя книжки «Современника», а по запрещеніи «Телескопа», кажется, имѣлъ даже мысль воспользоваться сотрудничествомъ Бѣлинскаго для своего журнала».

Въ этомъ последнемъ, говоритъ А. Пыпинъ, обстоятельстве въ значительной степени повинно, кажется, и то, что Бълинскій быль всегда энтузіастическимъ поклонникомъ поэзіи Пушкина (что не мѣшало ему, однако, очень независимо указывать и встречавшиеся недостатки, -- указывать еще при жизни Пушкина); приведенные факты намекають на нравственную связь между представителемъ предыдущаго періода и критикомъ новаго покольнія. Пушкинъ быль и для Б'єлинскаго господствующее явленіе, высшій пункть, которымь исторически завершилось предшествующее развитие. Съ точки зрѣнія искусства, чистой художественности, Бълинскій не задумывался ставить Пушкина на такую высоту, гдф сравнение съ Шиллеромъ, даже Гете, дфлалось въ выгоду для русскаго поэта; силой свободнаго поэтическаго творчества Пушкинъ, въ глазахъ Бъдинскаго, уподоблялся Шекспиру... Нъсколько позднъе (въ августъ 1839) Бълинскій говорить, въ письмі къ одному пріятелю: — «У меня теперь три бога искусства, отъ которыхъ я почти каждый день неистовствую и свиръпствую: Гомеръ, Шекспиръ и Пушкинъ»... Черезъ Пушкина старое литературное рязвитіе становилось для Белинскаго привлекательнымъ предметомъ изученія; этотъ результать, принимаемый съ пламеннымь восторгомь, даваль смыслъ прошедшему.

Въ парадоксальной мысли Литературныхъ Мечтаній— «у насъ нѣтъ литературы, а есть лишь великія художественныя произведенія»—скрывается однако почти несомнѣнная истина. Что такое литература? Можно отвѣтить на этотъ вопросъочень просто и коротко: литература—это проявленное въ написанномъ

словть самосознание общества. Самосознаніе бываеть разное: историческое, политическое, художественное и какъ разное воплощается и въ разныхъ формахъ. Поэтому и отдѣловъ литературы очень много, но когда мы употребляемъ слово литература, —мы понимаемъ ихъ всѣ сразу. Нечего и говорить, что всякому самосознанію присущи и критика окружающаго и исходящій изъ нея практическій идеализмъ, т. е., желаніе чего-то лучшаго и болѣе совершеннаго. Такой литературы у насъ дѣйствительно не было, были лишь намеки на нее, преимущественно въ журналистикѣ и именно въ Московскомъ Телеграфѣ Полевого. Но Московскій Телеграфъ, плачевно закончивъ свое существованіе какъ разъ въ этомъ 1834 году, за рецензію на драму Кукольника «Рука Всевышняго», Полевой какъ-то сразу сдѣлался другимъ человѣкомъ, и, странно, вся тяжесть литературы, какъ общественнаго и художественнаго самосознанія упала на 24-хъ лѣтняго юношу, котораго презрительно третировали недоучившимся студентомъ! Страшная тяжесть, но вѣдь и силы были огромпыя!

Прежде всего надо было выбрать изъ всей массы печатной бумаги то, что можно было-бы назвать «литературой будущаго», о когорой, такъ восторженно говорилось въ Мечтаніяхъ. Бълинскій на первыхъ-же порахъ сдълаль это, поставилъ Пушкина рядомъ съ Шекспиромъ и Гете, принявшись въ слъдующей своей статьъ толковать Гоголя. Да. онъ сразу оценилъ этотъ великій талантъ, прозрълъ его славное будущее, это большая заслуга, котя отчасти мы обязаны ею и кружку Станкевича.

Въ тъ годы, — разсказываетъ К. С. Аксаковъ, — только-что появлялись творенія Гоголя, дышащія новою, небывалою художественностью, какъ д'вйствовали они тогда на все юношество, и въ особенности на кружокъ Станкевича! Во время нашего студентства вышло Новоселье, альманахъ; тамъ была повъсть Гоголя: «О томъ, какъ поссорился Иванъ Ивановичъ съ Иваномъ Никифоровичемъ». Помню я то впечатленіе, какое она произвела. Что можеть равняться радостному сильному чувству художественнаго откровенія? Какъ осв'єжало. ободряло оно души всъхъ! Какъ само постепенное появление изданій геніальнаго художника оживляло, двигало общество! Радъ я, что испыталъ и видвлъ все это... Вскоръ послъ выхода Станкевича и моего изъ университета, Станкевичъ досталъ какъ-то въ рукописи Ноляску Гоголя, вскоръ потомъ напечатанную въ «Современникъ». У Станкевича были я и Бълинскій; мы приготовились слушать, заранъе уже полные удовольствія. Станкевичь прочель первыя строки: «Городокъ Б. очень повесельль съ техъ поръ, какъ началь въ немъ стоять кавалерійскій полкъ»... и вдругь нами овладіль сміжь, сміжь несказанный; всё мы трое смёнлись, и долго смёхъ не унимался. Мы смёнлись не отъ чего-нибудь забавнаго или смъшного, но отъ того внутренняго веселія и радостнаго чувства, которымъ преисполнились мы, держа въ рукахъ и готовясь читать Гоголя. Наконецъ смъхъ нашъ прекратился, и мы прочли съ величайшимъ удовольствіемъ этотъ маленькій отрывокъ... Станкевичъ читалъ очень хорошо»...

Гоголь быль постоянно на глазахъ, устахъ Белинскаго; фразы и отдельныя

слова изъ его произведеній вошли у друзей, и у Бѣлинскаго особенно, въпривычное употребленіе... Съ какимъ восторгомъ говорилъ Бѣлинскій о Гоголѣ еще въ 1835, въ первомъ разборѣ (томъ І-й новаго изд.) его «Повѣстей», это извѣстно.

Имъя передъ глазами Пушкина и Гоголя, Бълинскій дъйствительно могъ смъло смотръть на будущее русской литературы и самъ, какъ представитель этого будущаго, смъло относиться къ признаннымъ авторитетамъ. Не мало ихъ онъ развънчалъ, не мало и похоронилъ ихъ, но поступать иначе онъ не могъ, какъ призванный реформаторъ.

Конечно, въ то время (1834 г.) Бълинскій, главныя свои надежды возлагаль на крупныхъ талантовъ и геніевъ. Но онъ прекрасно понималъ, что не они создають литературу и что могуть быть они, но литература при этомъ можетъ и не существовать. Возьмите, для параллели наши дни.

«У насъ нѣтъ литературы, такъ какъ нѣтъ истиныхъ талантовъ». Эта фраза представляется мнѣ парадоксомъ. Попробую опровергнуть его другимъ парадоксомъ-же: «Литература можетъ существовать и безъ крупныхъ талантовъ». Къ чему, спросимъ себя, сводится роль таланта и генія въ литературѣ? Такъ-ли она велика, настолько-ли она всезахватывающа, какъ мы полагаемъ? Не хватаемъ-ли мы черезъ край, не перецѣниваемъ-ли мы? Точка зрѣнія, сводящая исторію литературы къ великимъ писателямъ и великимъ произведеніямъ, представляется мнѣ предразсудкомъ, который особенно возмущаетъ меня, хотя и находятся «смягчающія вину обстоятельства»... Вѣдь, виѣстѣ съ молокомъ матери, вмѣстѣ съ первой прочитанной книгой всосали мы въ себя уваженіе къ великимъ именамъ, какъ къ творцамъ и создателямъ въ литературѣ. И было-бы въ высшей степени тяжело для насъ разставаться съ такого рода красивыми иллюзіями. Но что дѣлать — надо, въ извѣстной степени.

Уже со временъ Тэна стало совершенно немыслимымъ и даже противонаучнымъ разсматривать художественное прэизведеніе, какъ нѣчго самэдовльющее, какъ продуктъ индивидуальнаго духа. Вмѣсто этой точки зрѣнія Тэнъ съ особенной силой выдвинулъ другую, болье широкую точку зрѣнія—среды.

«Чтобы понять даиное художественное произведеніе, —говорить Тэнь, — даннаго артиста, данную группу артистовь, надо съ точностью представить себъ общее состояніе умовь и нравовь ихъ времени. Тамъ лежить послёднее объясненіе, тамъ находится первая причина... Если мы прослёдимъ главныя эпохи исторіи, то найдемъ, что искусства появляются и исчезають вмёсть съ извёстными состояніями умовь и нравовъ... Великая греческая трагедія является вмёсть съ побёдой грековъ надъ персами, въ моменть героическаго напряженія народнаго духа, и исчезаеть вмёсть съ независимостью республикъ, когда измельчаніе характеровъ и македонское завоеваніе отдають Грецію во власть иностранцевъ».

То-же повторяется вездё и повсюду. Великое художественное произведеніе суммируеть, закрёпляеть въ образё извёстную общественную энергію,

общественное настроеніе. Возьмите, напр., «Потерянный Рай», Мильтона,— кстати сказать, недавно появившійся въ новомъ русскомъ, котя и прозаическомъ, но недурномъ переводѣ. Въ этой поэмѣ— все религіозное вдохновеніе, всѣ народовольческіе восторги англійскихъ пуританъ XVII вѣка. Ни Кромвель, ни Пимъ, ни Гампденъ, ни сами пуритане ни разу не названы въ ней, нигдѣ нѣтъ даже прямыхъ указаній на волненія и революцію, и все-же вы чувствуете, что весь интересъ «Потеряннаго Рая» въ нихъ-то и заключается, что неназванные они присутствуютъ на каждой страницѣ, что вездѣ ихъ чувства, ихъ мысли, ихъ настроеніе. Пусть даже это не та пуританская Англія, которую мы знаемъ изъ исторіи. Мы не видимъ ея мелочности, ханжества, практическихъ стремленій; она является передъ нами очищенной отъ земной грязи. Мильтонъ взялъ свое время въ высшемъ его проявленіи— въ проявленіи героизма, радостно идущаго на смерть за свою вѣру, героизма гордаго и непреклоннаго.

Нашъ Пушкинъ суммировалъ, закрѣпилъ общественную энергію, вызванную реформаторскими вожделѣніями первой половины царствованія Александра Павловича, борьбой съ Наполеономъ и тѣмъ движеніемъ мысли, которое такъ грустно закончилось среди тяжелыхъ «недоразумѣній». Некрасовъ захватилъ огромную полосу нашего нравственнаго развитія: въ лучшихъ его вещахъ мы постоянно слышимъ кающагося дворянина; главная тема Достоевскаго—встрѣча дворянина съ разночинцемъ, т. е. тема историческая, очень рельефная въ теченіе цѣлыхъ дѣсятилѣтій, пока, какъ теперь, все не свалилось въ общую кучу.

Не будемъ, однако, останавливаться на этомъ. Къ индивидуальному творчеству мы прибавили среду. Сдълаемъ еще шагъ впередъ. Исторія литературы постоянно подтверждаетъ глубокую справедливость формулы Гегеля, который говорилъ (положимъ, на счетъ философіи),—что «сова Минервы вылетаетъ только по ночамъ»—это значитъ, что задача философа только претворить въ мысль уже существующее въ жизни, а это бываетъ возможнымъ лишь тогда, когда существующее изжило само себя, раскрыло все свое содержаніе, износило свои жизненныя силы и все свое тайное превратило въ явное. Сова Минервы вылетаетъ по ночамъ также и въ области литературы. Великія философскія системы и великія созданія художественнаго творчества появляются послѣ того, какъ содержаніе ихъ, какъ жизненные факты, послужившіе ихъ матеріаломъ, сдѣлались уже достояніемъ прошлаго и отступили на задній планъ подъ напоромъ новыхъ вѣяній.

«Рисовать трудно и, по моему, просто нельзя,—говорить Гончаровь,—съ жизни еще не сложившейся, гдё формы еще не устоялись, лица не наслоились въ типы. Никто не знаеть, въ какія формы дѣятельности и жизни отольются молодыя силы, юныхъ поколѣній, такъ какъ сама новая жизнь окончательно не выработала новыхъ окрѣпшихъ направленій и формъ. Можно лишь въ общихъ чертахъ намекать на идею, на будущій характеръ. Но писать самый процессъ броженія нельзя: въ немъ личности видоизмѣняются каждый день и будутъ неуловимы для пера»...

Это удивительно глубокое и важное замѣчаніе и, чтобы оцѣнить его. стоитъ перелистать любую исторію литературы, хотя-бы нашей. «Писать самый процессъ броженія нельзя». Даже такіе гиганты слова, какъ Гончаровъ и Тургеневъ, въ своихъ Волховыхъ, Тушиныхъ, Неждановыхъ, Миличъ потерпѣли неудачу и лишь въ общихъ блѣдныхъ чертахъ намѣтили новыхъ людей. Вся современная литература относится къ періоду броженія — чего-же особеннаго хотите вы отъ нея?

Крѣпостная, дореформенная Россія въ годы своей агоніи выдвинула цѣлую плеяду первоклассныхъ талантовъ. Корни творческаго вдохновенія Гоголя, Тургенева, Гончарова, Островскаго, Достоевскаго, Толстого — въ той эпохѣ, когда крѣпостное право стояло, «какъ скала». Крѣпостному праву можно было воспѣвать панегирики, воплотивъ его сущность въ мистическія и привлекательныя формы кротости, смиренія, всепрощенія. какъ-то сдѣлалъ Гоголь въ «Перепискѣ», — можно было безстрастно анализировать его, какъ Гончаровъ, относиться къ нему съ горячей ненавистью, какъ Тургеневъ, — это безразлично: образы великихъ художниковъ выросли на почвѣ, уже выслушавшей свой смертный приговоръ отъ исторіи, на почвѣ, уходившей изъ-подъ ногъ, но выразившейся въ рѣзкихъ, какъ-бы изъ мрамора высѣченныхъ формахъ.

Истинно художественный образъ — цѣльный образъ, какъ Ричардъ III, Лиръ, Донъ-Кихотъ или наши Маниловы, Коробочки. Но, чтобы изобразить цѣльный образъ, художникъ долженъ имѣть его передъ глазами. Это возможно лишь въ эпоху, когда общественныя отношенія совершенно сложились и какъбы застыли въ своей неподвижности, т. е. эпоху умирающую. Скажу прямо: «Расцвѣтъ искусства совпадаетъ съ періодомъ, когда извѣстная, опредѣленно и рѣзко сложившаяся историческая эпоха умираетъ, но уже занимается заря новой жизни и человѣкъ особенно страстно и нетерпѣливо хочетъ жить и безпокойно мечется, выискивая того неяснаго и таинственнаго, что сулитъ ему будущее>...

Такимъ переходомъ въ нашей исторіи были 40-е годы. Крѣпостное право заканчивало свое существованіе и на рубежѣ двухъ эпохъ возникла великолѣпная художественная и критическая литература. На сцену сразу выступила цѣлая плеяда талантовъ.

Мы уже достаточно ограничили роль талантовъ и геніевъ, однако, ничто не мѣшаетъ намъ еще немного продолжить нашъ анализъ. Давно уже замѣтили наслѣдственное сродство и преемственность между творческими типами художниковъ, начиная съ гомеровскихъ, эзоповскихъ, потомъ сервантесовскаго героя, героевъ Шекспира, Мольера, Гете и т. д. вплоть до настоящаго времени. Стали искать корпи типовъ въ народной литературѣ и находили ихъ тамъ. Эволюціонная точка зрѣнія, точка зрѣнія постепеннаго происхожденія характеровъ, драматическихъ коллизій, завязокъ, развязокъ, эпилоговъ оказалась въ высшей степени плодотворной. Она показала безчисленныя метаморфозы творческихъ пріемовъ и задачъ, ихъ постепенное наслоеніе, обработку, — трудъ, въ которомъ принимали участіе вѣка и поколѣнія.

«Этотъ міръ творческихъ типовъ имѣетъ какъ будто свою особую жизнь, свою исторію, свою географію и этнографію и когда нибудь, вѣроятно, сдѣ лается предметомъ самаго подробнаго изслѣдованія. Донъ-Кихотъ, Лиръ, Гамлетъ, Фальстафъ, Донъ-Жуанъ, Тартюфъ и др. уже породили въ созданіяхъ позднѣйшихъ талантовъ цѣлыя родственныя поколѣнія подобій, раздробились на множество брызгъ и капель. Чего стоитъ въ этомъ отношеніи литературная исторія донъ-жуановскаго типа... И въ новое время обнаружится, напр., что множество современныхъ типовъ вродѣ Чичикова, Хлестакова, Собакевича и т. д. окажутся разнородностями развѣтвившагося генеалогическаго дерева Митрофановъ, Скотининыхъ и, въ свою очередь, расплодятся на множество другихъ» (Гончаровъ).

Все это говорить намъ о громадномъ значеніи безконечно малыхъ наростаній и наслоеній, той роли, которую играетъ общественная работа, работа въковъ и покольній въ индивидуальномъ трудъ, безразлично — каковъ этотъ трудъ, механическій или творческій.

Итакъ? Итакъ, формула су насъ нътъ литературы, такъ какъ нътъ тадантовъ и геніевъ», кажется мнѣ философски несправедливой. Дѣло не въ талантахъ и геніяхъ, не въ нихъ однихъ, по крайней мѣрѣ. Дѣло въ  $cpe\partial n$ , въ исторической эпохъ, въ литературной эволюціи. А наша среда? Вотъ теперь, какъ извъстно, мы стали ужасно глубокомысленны. Посмотрите, какіе крупнъйше вопросы разбираемъ мы: «Слъдуетъ ли дратъ мужика, т. е. семьянина, общественнаго человѣка, дъятеля? Слъдуетъ - ли сдълать Россію грамотной или не лучше-ли оставить ее еще лъть на сто въ прежнемъ «подломъ», безграмотномъ состоянім, при которомъ даже человъческое жертвоприношение не представляется экстраордирарнымъ?>. Удивительно глубокіе вопросы! Профессора объ нихъ пишутъ, мухи дохнутъ... Ахъ, господа, извольте-ка вы этой буки-азъ-ба вдохновиться!... Достаточно одного слова «стыдно», и это отвътъ на всъ пункты... А наша историческая эпоха? Ла кто-же теперь знаеть и понимаеть ее, кто можеть ее знать и понимать, когда она сама не знаетъ, куда идетъ, чего хочетъ, куда придетъ. Пусть теперч явится новый Тургеневъ или новый Гончаровъ — и думаю, что не увидимъ мы отъ нихъ ничего подобнаго «Дьорянскому гнъзду» или «Обломову».

Вообще мнѣ кажется, можно сказать, что литература зависить не только отъ обилія и качества талантові — (ксть и это очень важный и существенный фактъ) сколько отъ идеи. Когда эта послѣдняя властная, бодрая, призывающая къ работѣ существуеть — литературы не можетъ не быть, когда ея нѣтъ — литература замираетъ и гаснетъ.

Выяснить эту идею, подчинить ей отдёльныя разрозненыя явленія, вдохновить ею лучшихъ людей цёлаго поколёнія— къ этому былъ призванъ Бёлинскій и онъ это совершилъ. И оттого-то онъ въ началё карьеры имёлъ, между прочимъ, полное право сказать, что у насъ нётъ литературы, а лишь геніи. Въ тридиатыхъ годахъ все вокругъ него спало мертвымъ ссомъ. Какая же литература возможна при этомъ?

Но моя характеристика «Литературных» Мечтаній» была-бы не полна. если-бы я забыль о проникающей ес суровой нравственной проповёди. «Гордись, гордись человёкь своимь высокимь назначеніемь; но не забывай, чта божественная идея, тебя родившая, справедлива и правосудна, что отдала тебъ умь и волю, которые ставять тебя выше всего творенія, что она въ тебѣ живеть, а жизнь есть дѣйствованіе, борьба!

«Шеллингъ, туманный Шеллингъ, вдохновлявшій своими отвлеченностями юные умы, исчезаетъ вдругъ: изъ космическаго тумана, изъ міра слівныхъ, неизвіданныхъ силъ, мы вдругъ переносимся прямо въ нашъ скорбный міръ. съ его «сильными земли», съ его «змівями, ползущими между тиграми» и «тиграми между овцами».»

Витьсто противоположностей, выведенныхъ изъ теоріи магнитизма, мы видимъ полярную противоположность между добромъ и зломъ, подвигомъ и подлостью. «Дыши для счастія другихь, жертвуй всемь для блага ближняго... люби истину и благо не для награды, но для истины и блага». Такихъ словъ еще не слышала до того русская молодежь ни отъ намецкихъ философовъ, ни отъ ихъ русскихъ учениковъ. «Твори безкорыстно... изобличай порокъ и невъжество, терпи гоненія злыхъ, ты хльбъ, смоченный слезами, и не своди задумчиваго взора съ прекраснаго, родного тебъ неба». А если это трудно, тяжко... «Ну такъ торгуй твоимъ божественнымъ даромъ... Умъй склонять во прахъ твое вънчанное чело». Такова «полярная противоположность», выставленная Бълинскимъ. Пусть великіе Шеллинги и маленькіе Велланскіе разсуждають о «физическом» противоборств силы сжимательной и расширительной». Для Бълинскаго это противоборство не болье, какъ красивый поэтическій образъ. Нравственная жизнь въчной идеи, борьба между любовью и эгоизмомъ воть содержание его первыхъ литературныхъ, или, если угодно, философскихъ мечтаній. Изъ этой жизни идеи сама собою вытекаетъ цъль искусства. Если искусство есть «отблескъ творящей силы природы», а въжизни природы проявляется не одна физическая сторона, но и идейная, требующая нравственной борьбы, то отсюда прямо слёдуеть, что поэть должень не просто живописать природу. Онъ долженъ понимать и ея «высшую связь», а потому для него мало быть художникомъ: онъ долженъ быть «чисть и дъвствененъ душою». Но требуется не голубиная невинность младенца, а подвигъ мужа. Шиллеръ, идеальнъйшій изъ поэтовъ, не удовлетворяетъ Бълинскаго: понимая лишь прекрасное, Шиллеръ искажаетъ или преувеличиваетъ злое: Байронъ, наоборотъ, вполн'в постигь только «муки сердца». Величайшимь поэтомь оказывается, поэтому, Шекспиръ, одинако постигшій добро и зло. Въ этомъ и скрывается тайна объективности Шекспира, его безпристрастія, представляющагося на первый взглядъ «безчеловъчностью».

Такой проповъди русская молодежь до той поры на самомъ дълъ не слыхала. Обыкновенно ей преподносили сентенціи то стихомъ александрійскимъ, то ямбами и хореями. Она слушала ихъ съ такимъ-же вниманіемъ, съ какимъ слушаютъ въ церкви торопливое и спотыкающееся чтеніе дьячка. Надо быть почтительнымъ, умфреннымъ, благоразумнымъ и пр. Бфлинскій предъявлялъ высшія требованія и не въ сухой формулировкѣ обстрфленной жизнью птицы, а съ горячностію юноши, рвущагося на борьбу и побфду. Огонь вдохновенія чистаго и безкорыстнаго освѣщалъ его слова, будилъ совѣсть, сознаніе собственнаго достоинства. Указывая на высшую цфль жизни, Бфлинскій хотфлъ, чтобы человѣкъ дфятельно стремился къ ней. Тутъ, не смотря на Шеллинга и кружокъ Станкевича, онъ стоитъ передъ нами во весь свой рость.

## Глава VI.

## Абстрактный героизмъ.

Послѣ Станкевича самое важное вліяніе на развитіе мнѣній Бѣлинскаго принадлежить двумъ лицамъ, которые вошли въ кружокъ около 1835 года. Съ ними обоими Бѣлинскій сошелся особенно близко по отъѣздѣ Станкевича за границу. Одинъ изъ нихъ былъ Михаилъ Бакунинъ, другой—Василій Боткинъ.

«Въ 1835 году Михаилъ Бакунинъ былъ молодымъ офицеромъ, ровесникомъ Станкевича по летамъ. Онъ только что вышелъ въ отставку и сидя у себя въ деревнъ скуки ради занимался чтеніемъ французскихъ сенсуалистовъ. Станкевичъ указалъ ему на Гегеля и Гегель скоро сталъ откровеніемъ для Бакунина. «Молодой офицеръ оказался человъкомъ необычайнаго логическаго ума, — говоритъ біографъ Станкевича. — ума, отличавшагося строгою, сжатою діалектикою, и съ врожденными способностями къ философскимъ занятіямъ, способностями, которыя помогали ему легко открывать живой смысль въ самыхъ сухихъ отвлеченностяхъ». Съ этихъ поръ философскія занятія кружка стали еще болье ревностны. Новый аденть философіи скоро пріобрыль въ кружкъ извъстный авторитетъ. Станкевичъ въ первое время съ нимъ очень сблизился, между прочимъ и по отношениямъ къ его семейству. Впослъдстви они разошлись, -- по разнымъ личнымъ причинамъ, -- которыя намъ не вполнъ ясны, — но въ это время Станкевичъ цѣнилъ и личный характеръ М. Б. По отъбадъ Станкевича за границу, Бакунинъ сохранилъ свое мъсто въ кругу его друзей, и одно время имълъ въ немъ большое значеніе, какъ спеціальный толкователь отвлеченной гегеліанской мудрости».

Ответенной гегеліанской мудрости! И удивительное д'єло, чёмъ отвлеченн'є была эта мудрость, т'ємъ больше она нравилась подвижникамъ добра и искусства въ кружк'є Станкевича. Какъ нарочно выбирали они изъ философіи Гегеля самые общіе начала и принципы, оставляя въ сторон'є, по крайней м'єр'є въ т'єни, все, заключавшее въ себ'є конкретные элементы современной д'єйствительности. Ихъ неотразимо тянула къ себ'є головокружительная высота философскихъ началъ Гегеля, и, забравшись туда, они съ замираніемъ

сердца и восторгомъ смотрёли на разстилавшуюся подъ ихъ ногами жизнь, которая, казалось, открыла имъ всё свои тайны въ книгахъ нёмецкаго мудреца.

Бълинскій сошелся не только съ Миханломъ, но и съ его семействомъ—однимъ изъ самыхъ удивительныхъ семействъ, жившихъ въ старыхъ помъщичьихъ гнъздахъ, котораго теперь, разумъется, не найти. Превосходно разсказываетъ о немъ Лажечниковъ въ своихъ воспоминаніяхъ:

«Въ одномъ изъ убздовъ Тверской губерніи есть уголокъ, на которомъ природа сосредоточила всю заботливую любовь свою, украсивь его всеми лучшими дарами своими, какое могла только собрать въ странъ семи-мъсячныхъ снъговъ. Кажется, на этой живописной мъстности ръка течеть серебрянная, цвъты и деревья растуть роскошные и больше тепла, чемь въ другихъ соседнихъ **мъстностяхъ. Да и семейство, жившее** въ этомъ уголкъ, было какъ-то особенно награждено душевными дарами. За то, какъ было тепло въ немъ сердцу, какъ умъ и талантъ въ немъ разыгрывались, какъ было въ немъ привольно всему доброму и благородному! Художникъ, музыкантъ, писатель, учитель, студентъ или просто добрый и честный человъкъ, были въ немъ обласканы равно, несмотря на состояние и рождение. Казалось мить, бъдности-то и отдавали въ немъ первое мъсто. Посътители его, всегда мночисленные считали себя въ немъ не гостями, а принадлежащими къ семейству. Душою дома былъ глава его, патріархъ округа. Какъ хорошъ быль этоть величавый, слишкомъ семидесятил'єтній старець, съ непокидающею его улыбкой, съ б'єлыми, падающими на плечи волосами, съ голубыми глазами, ничего не видящими, какъ у Гомера, но съ душою, глубоко зрящею, среди молодыхъ людей, въ кругу которыхъ овъ особенно любилъ находиться и которыхъ не тревожилъ своимъ присутствіемъ. Ни одна свободная ръчь не останавливалась оть его прихода. Въ немъ забывали лъта, свыкнувшись только съ его добротой и умомъ.

«Онъ учился въ одномъ изъ знаменитыхъ въ свое время итальянскихъ университетовъ, служилъ не долго, не гонялся за почестями, доступными ему по рожденію и связямъ его, дослужился до неважнаго чина, и съ молодыхъ лѣтъ поселился въ своей деревнѣ, подъ сѣнь посаженныхъ его собственною рукою кедровъ. Только два раза вырывали его изъ сельскаго убѣжища обязанности по званію губернскаго предводителя дворянства и почетнаго попечителя гимназіи. Онъ любилъ все прекрасное, природу, особенно цвѣты, литературу, музыку, и лепетъ младенца въ колыбели, и пожатіе нѣжной руки женщины, и краснорѣчивую тишину могилы. Что любилъ онъ, то любила его жена, умная и пріятная женщина, любили дѣти, сыновья и дочери. Никогда семейство не жило гармоничнѣе.

«Откуда, съ какихъ концовъ Россіи, ни стекались къ нему посѣтители! Сюда, вмѣстѣ съ Станкевичемъ, Боткинымъ и многими другими даровитыми молодыми людьми (имена ихъ смѣшались въ моей памяти), не могъ не попасть и Бѣлинскій»...

Кромъ гегеліанской проповъди Вълинскій въ семействъ Бакуниныхъ нашелъ для себя и еще много другого интереснаго. Не трудно понять—



чего. Ему было въ это время (1836 г.) 26 лъть, онь занимался литературной поденщиной, по-прежнему терпълъ неудачи, раздражаясь отъ нихъ, проклиная ихъ. Онъ продолжалъ жить бъднымъ студентомъ среди безпорядочно разбросанныхъ книгъ, вещей, рукописей, часто безъ гроша денегъ и большую часть своего времени въ полномъ одиночествъ. Не малымъ поэтому для него утъшеніемъ было хотя бы то только обстоятельство, что онъ літомъ 36-го года очутился въ уютной обстановкъ, гдъ все говорило о довольствъ, гдъ представители разныхъ покольній жили въ завидной дружов, гдв «старость, прислушиваясь къ вдохновеннымъ ръчамъ юности, сама молодъла душой!» Бълинскій любиль природу, онь чувствоваль къ цвётамь какую-то наивную, нёжную привязанность; онъ любилъ общество, увлекался спорами. Онъ цънилъ и «ують», какъ ценить его каждый не опустившійся беднякь и все это онь нашель въ дом' Бакуниныхъ. Зд' сь онъ на самомъ дъл могь отдохнуть, а отдыхь — великая вещь для утомленнаго труженика, для этой нетерпъливой и страстной натуры, полной внутреннимъ огнемъ своихъ желаній и смутныхъ пока замысловъ! Москва съ ея душной комнатой, заваленной книгами, съ ея кривыми раскаленными лётнимъ зноемъ улицами, по которымъ приходилось шагать столько разъ въ поискахъ за работой, въ гнетущемъ сознаніи своей оброшенности и ужь конечно въ стоптанныхъ сапогахъ, -- осталась позади. На глазахъ — природа, старинный барскій садъ, милые ласковые люди, не замъчающіе ни плохой одежды, ни красн'ьющей заст'ьнчивости «умственнаго пролетарія». Было-надо прибавить-и еще итито, о чемъ такъ деликатно говоритъ г. Пыпинъ въ своей біографіи:

«Важную сторону новыхъ отношеній Бѣлинскаго составляло то, что въ нихъ явилось съ извъстнымъ авторитетомъ женское общество. И въ этомъ деревенскомъ молодомъ кругу установился особый тонъ мысли, идеализмъ, стремленіе возвысить до принципа личную нравственную жизнь; здёсь также, насколько было возможно, желали разд'алять интересы, наполнявшіе кружокъ Станкевича, но естественно было, что къ отвлеченнымъ симпатіямъ не замедлило присоединиться и болъе теплое чувство, которое согръвало отвлеченную вдеалистику ожиданіемъ «полной жизни сердца». По тогдашнему обычаю кружка, самое чувство получало теоретическую подкладку и иногда почти придумывалось по теоретическимъ соображениямъ, и эти отношения вообще кончились только ожиданіемъ, которое никогда не осуществилось; но они успъли оказать свое особое вліяніе, - которое было тъмъ сильнъе, что этому очарованію женскаго участія подпадали, въ разное время и въ различной степени, не только Станкевичъ, но и Бълинскій и позднъе Боткинъ. Станкевичъ, при первомъ знакомствъ Бълинскаго съ семействомъ, угадывалъ вліяніе, которое оно должно было оказывать на его моральное состояніе: въ самомъ двив, его идеалистическія наклонности развились изъ этого источника еще сильнъе.

«Для Бълинскаго отношенія къ этому семейству надолго, даже навсегда, остались пріятнымъ воспоминаніемъ. Было бы трудно разсказать теперь подроб-

ности этихъ отношеній; они не всегда были ровны; чувство его къ нѣкоторымъ лицамъ семейства принимало весьма различныя комбинаціи, иногда очень сложныя: отношенія съ М. Бакунинымъ были въ особенности неровныя,—то дружныя, то полемическія, даже совершенно враждебныя, и кончились разрывомъ, послѣ котораго остался лишь теоретическій интересъ. Но женскія лица семейства надолго остались для него предметомъ идеальнаго поклоненія, и впослѣдствіи—самаго дружескаго расположенія и вниманія. Женственный элементъ этихъ отношеній производилъ на него настоящее обаяніе.

Г-нъ Пыпинъ высказываетъ даже смѣлую для своей осторожности гипотезу, что пребываніе Бѣлинскаго въ женскомъ обществѣ содѣйствовало его «примирительному направленію». Быть можетъ—это такъ, но самое важное то, что усталый человѣкъ вздохнулъ хоть немного въ это хорошее лѣто 1836 года.

Любопытны письма Бёлинскаго, относящіяся къ тому періоду жизни. Въ нихъ онъ высказывается съ обычной своей откровенностью, ничего не скрывая, ни о чемъ не умалчивая. Въ нихъ вы видите прежде всего взволнованную, измученную внутренними противоръчіями душу, - тоску по нераздъленной любви, горкій осадокъ матеріальныхъ затрудненій и самое главное, настойчивый нетерптливый порывъ къ внутренней свободъ. Бтинскій по-прежнему увлекается своимъ подвижничествомъ, онъ казнить себя за надобдливые приливы взволнованной чувственности, за невозможность всецёло отдаться жизни духа, которая для него теперь единственно ценная. Онъ подозрительно слёдить за каждой своей мыслыю и ощущениемь, разбирая ихъ, насколько они ссотвътствуютъ поставленному имъ себъ идеалу. На душъ все смутно, неопределенно. Здесь борятся неудовлетворенныя страсти, порывы, неясныя стремленія, здёсь порою все окутывается мрачною тёнью матеріальных затрудненій. Томить и нев ріе въ себя, внушенное постоянными неудачами — нев ріе въ свой талантъ, свое призваніе. А это самое мучительное чувство, которое только приходится испытывать писателю.

Но есть какая то таинственная живучесть натуры, есть приливы вдохновенія, когда мрачныя нависшія надъ душой тучи расходятся сразу, точно по мановенію волшебнаго жезла и все вокругъ заливается яркимъ свѣтомъ надежды и вѣры. Замолкаютъ грустныя ноты, легкимъ и радостнымъ кажется бремя жизни, пустяшными—матеріальныя затрудненія. Человѣкъ какъ-бы сознаетъ себя гигантомъ и боится вздохнуть, чтобы не нарушить очарованія такого ошушенія! Изъ-за чего онъ мучился, изъ-за чего страдалъ только наканунѣ? Онъ не знаетъ, онъ самъ смѣется своимъ страхамъ. Развѣ жизнь исчерпывается заботами о хлѣбѣ, развѣ нѣтъ другой жизни, возможной въ любой обстановкѣ—жизни радостной и напряженной, озаряемой свѣтомъ истины. безкорыстнаго исканія правды, восторженнымъ состояніемъ духа, возвышающагося надъ пошлой и скучной дѣйствительностью? Это-то и есть настоящее человѣческое существованіе, полное прелести... Какъ жаль, что непродолжи-

тельно такое состояніе и снова сміняется тусклою, мглистою тоской, снова надвигаются страхи жизни. О, ніть, только бы не поддаваться имь; пусть—нищета, голодь и холодь, но человіческое достоинство—святыня. Лишь-бы не утерять его, лишь-бы не загрязнить въ себі лика Божьяго.

Бълинскій все еще не смисть протестовать, не смисть чувствовать чьей-то тяжелой и гнусной обиды въ неудачахъ и уродливостяхъ своей жизни. Онъ, какъ загнанный страусъ, старается зарыть въ песокъ свою усталую. измученную голову, онъ прячется въ философію и смиреніе, онъ старается впитать въ себя всв неудачи, все зло окружающаго, примириться съ ними. чтобы не пасть ниже-въ злобу и отчаяніе. Въ ту минуту онъ не вынесъ бы ни того ни другаго: искусство, философія дають ему другой идеаль - гордой, даже въ своемъ ничтожествъ, личности. Только одно мучительно больше всего: способенъ ли онъ на это, не состоитъ ли онъ самъ изъ однъхъ отрицательныхъ сторонъ, которыя, не обращая на его усилія ни малівниаго вниманія, все-же потянуть его внизь, въ тинистое болото? И онъ кается, онъ плачеть, онъ исповъдуется въ каждомъ словъ своемъ, онъ ищетъ поддержки и утъщенія. Самое страшное — опуститься, проклясть жизнь, утерять въ нее въру, разстаться съ надеждами, махнуть на все рукой, перестать понимать красоту бытія. Пока все это есть, —есть еще и жизнь. Пока нъть злобы и отчаянія въ душь, значить есть еще сила для борьбы, есть возможность стать выше дрязгь и заботъ. И Бѣлинскій старается достигнуть этого, потому что безконечно нужно ему хоть иногда сознавать себя полнымъ челов вкомъ.

Но-къ письмамъ.

Вспоминая о лътъ 1836 года Бълинскій пишетъ: «Душа моя (въ деревнъ Бакуниныхъ) сиягчилась, ея ожесточеніе миновало, и она стала способною къ воспріятію благихъ истинъ».

«Я ощутиль себя въ новой сферѣ, увидѣлъ себя въ новомъ мірѣ: окрестъ меня все дышало гармоніей и блаженствомъ, и эта гармонія и блаженство частію проникли и въ мою душу. Я увидѣлъ осуществленіе моихъ понятій о женщивѣ; опытъ утвердилъ мою вѣру. Но несмотря на все это, я уѣхалъ изъ ...на \*) далеко не тѣмъ, чѣмъ почиталъ тогда себя; я былъ только взволнованъ, но еще не перерожденъ; благодать Божія стала только доступна мнѣ, но еще не сдѣлалась полнымъ моимъ достояніемъ. И потому мое пребываніе въ ...нѣ, не будучи совершенно безплоднымъ, все-таки не принесло тѣхъ плодовъ, которые я думалъ, что оно уже принесло. И этому та-же причина: разстройство внѣшней жизни. Я хотѣлъ въ ...нѣ успокоиться, забыться — и до нѣкоторой степени успѣлъ въ этомъ; но грозный призракъ внѣшней жизни (т.-е. крайне разстроенныхъ матеріальныхъ обстоятельствъ) отравлялъ мои лучшія минуты. Я не хотѣлъ думать о будущемъ; отѣздъ мой представлялся мнѣ въ какомъ-то туманѣ, какъ будто бы въ ...нѣ я долженъ былъ провести всю жизнь мою. Всѣ житейскія пореченія, всѣ тревоги внѣшней

<sup>\*)</sup> Названіе деревни Б-хъ.

жизни я старался давить въ моей душть, и хотя повидимому усптваль въ этомъ, но мое спокойствіе было обманчиво; въ душть моей была страшная борьба. Во первыхъ, мысль о братъ и племянникъ, о томъ, что я для нихъ ничего не сделаль...; потомъ мысль о томъ, что ожидаетъ меня по возвращении въ Москву, гдъ всъ мои способы были уже истощены и гдъ якоремъ спасенія оставался одинъ Телескопъ, и тотъ ненадежный. Мои недостатки нравственные терзади меня: сравнивая свои мгновенные порывы восторга съ этою жизнію ровною, гармоническою, безъ пробъловъ, безъ пустотъ, безъ паденія и возстанія, съ этимъ прогрессивнымъ ходомъ впередъ къ безконечному совершенствуя ужасался своего ничтожества. Иногда было истиннымъ бальзамомъ больной душть моей то уважение, которое доставили мить мои мгновенные, но энергическіе порывы въ любви къ истинъ, эти мои ръдкія и сильныя вспышки чувства; но иногда я видьль во всемь этомь какую-то одежду блестящую, но безъ подкладки, какое-то зданіе великолізпное, но безъ фундамента, какое-то дерево вътвистое и пышное, но безъ корня — и я становился гадокъ самому себъ. Не видя NN, я чувствоваль внутри себя пожирающую лихорадку, и думалъ, что ихъ присутствіе успокоитъ мою душу, но когда снова видълъ ихъ. то снова увърялся, что видъ ангеловъ возбуждаеть въ чертяхъ только сознаніе ихъ паденія. И такимъ образомъ случались ціблые дни, когда я... искаль общества, и, находя его, бъгаль отъ него. Полною жизню я жиль только въ тъ минуты, когда увлекался сильнымъ жаромъ въ спорахъ и забывая себя, видълъ одну истину, которая меня занимала, еще тогда, когда всъ собирались въ гостиной, толпились около рояля и пъли хоромъ. Въ этихъ хорахъ я думалъ слышать гимнъ восторга и блаженства усовершенствованнаго человъчества, и душа моя замирала, можно сказать, въ мукахъ блаженства, потому что въ моемъ блаженствъ, отъ непривычки ли къ нему, отъ недостатка ли гармоніи въ душть, было что-то тяжкое, невыносимое, такъ что я боялся моими дикими движеніями обратить на себя общее вниманіе»...

«Внутреннее кипѣніе» не находило однако того исхода, котораго искало. Любовь Бѣлинскаго осталась нераздѣльной. Lasciate la donna е studia la matematica — приходилось съ тоскою сказать себѣ. И что на самомъ дѣлѣ было интереснаго въ Бѣлинскомъ того времени для родовитой помѣщичьей барышни NN? Маленькая литературная извѣстность? Болѣзненный, измученный видъ? Пылкія рѣчи на отвлеченнѣйшія темы? Ни то, ни другое, ни третье и въ сущности ровно ничего. Ему представлялся исходъ — философія, но и этотъ исходъ достался не безъ мучительной борьбы. «Художественный недоносокъ», любившій красоту и истину, когда омѣ являлись передъ нимъ въ яркихъ и опредѣленныхъ образахъ, съ трудомъ проникался сухими логическими формами. Но онъ напрягался до изнеможенія, боролся съ собой и въ скучные дни и въ безсонныя ночи.

«Результатом» этой борьбы дожно было быть отчанніе, оскудівніе жизни, судорожное проявленіе жизни, вт проблескахт, восторгахт міновенныхт и дняхт, недпляхт апатіи смертельной... Я лицомъ къ лицу, въ первый

разъ, столкнулся съ мыслію и ужаснулся своей пустоты. Это быль ужасный періодъ моей жизни, но я теперь поничаю его необходимость... Я страдалъ, потому что... принесъ въ жертву моимъ конечнымъ опредъленіямъ всѣ мои чувства, вѣрованія, надежды, свое самолюбіе, свою личность. Это было нужно: тотъ не любитъ истины, кто не хочетъ для нея заблуждаться и приносить ей въ жертву, какъ Молоху, все, чѣмъ живешь и радуешься»... (письмо 20 іюня 1838).

«Судорожное» проявленіе жизни—это все, что оставалось. Онъ не нашелъ еще  $u\partial eu$  своего существованія, не объединилъ своихъ ощущеній, онъ только ищетъ истины и вдохновенія, какъ ищутъ воды въ пустынъ.

Но у этихъ исканій нѣтъ твердой опоры, вліяніе которой равномѣрно распредѣляло-бы ихъ напряженность, нѣть, словомъ, одухотворенной счастьемъ личной жизни. При этомъ условіи всякое исканіз становится подвижничествомъ, всякое философское усиліе—побѣдой надъ собой. Душа пр оситъ любви, но любовь не удовлетворена, и эту мучительную неудовлетворенную любовь, всю ея огромную силу обращаетъ на мысль, на исканія.

Толстыя книги, отвлеченныя формулы наваливаются на обиженное сердце, чтобы заглушить его голосъ... Что-же, — порой удается и это, хотя «дни, недъли апатіи смертельной» слишкомъ хорошо говорять, въ чемъ дъло.

Личная жизнь—не для меня. Я рожденъ неудачникомъ. Я гръховенъ въ самомъ существъ моемъ. Пусть-же гибнеть эта личная жизнь, пусть перестанеть она звать меня къ себъ. Я заглушу въ себъ голосъ чувственности, потребность любви, мечты о счастьи—лишь бы быть человъкомъ. Такъ разсуждаеть Бълинскій въ своихъ письмахъ. Тутъ боль, тутъ искренность, тутъ подвижничество.

Настроивши себя на изв'єстный ладъ, только въ немъ одномъ видя свое спасеніе и все-же постепенно проникаясь философскими формулами, которыя внушають ему со вс'єхь сторонъ друзья,—Б'єлинскій понемногу успокаивается духомъ и минутами доходить до умиленнаго состоянія.

«Богъ, —пишетъ онъ, напр., —не есть ньчто отдъльное отъ міра, но Богъ въ мірѣ, потому что онъ вездѣ. Да, его, —какъ говоритъ великій Іоаннъ, любимѣйшій ученикъ Христа, —его никто не видалъ; но онъ во всякомъ благородномъ порывѣ человѣка, во всякой свѣтлой его мысли, во всякомъ святомъ движеніи его сердца. Міръ или вселенная есть его храмъ, а душа и сердце человѣка, или, лучше сказать, внутреннее я человѣка есть его алтарь, престолъ, его святая святыхъ. Итакъ, ищи Бога не въ храмахъ, созданныхъ людьми, но ищи въ сердцѣ своемъ, ищи его въ любви своей. Утони, исчезни въ наукѣ и искусствѣ, возлюби науку и искусство, возлюби ихъ какъ цѣль и потребность твоей жизни, а не какъ средство къ образованію и успѣхамъ въ свѣтѣ, — и ты будешь блаженъ; а кто достигь блаженства, тотъ носитъ въ себѣ Бога... Богъ есть истина, слѣдовательно, кто сдѣлался сосудомъ истины, тотъ есть и сосудъ Божій; кто знаемъ, тотъ уже и любитъ; Богъ есть виѣстѣ невозможно познавать, а познавая, невозможно не любить; Богъ есть виѣстѣ

и истина, и любовь, и разумъ, и чувство, такъ какъ солице есть вмёстё и свётъ и теплота»...

Бълинскій совътуетъ своему пріятелю, которому пишетъ письмо, бросить тотъ спеціальный предметъ, которымъ онъ занимался, и обратиться къ философіи, потому что главнъйшимъ предметомъ изученія человъка должна быть мысль, идея въ ея безразличномъ всемірномъ значеніи.

«Внѣ мысли все призракъ, мечта; одна мысль существенна и реальна. Что такое ты самъ? Мысль, одѣтая тѣломъ; тѣло твое сгніетъ, но твое я останется; слѣдовательно тѣло твое есть призракъ, мечта, но я твое существенно и вѣчно. Философія—вотъ что должно быть предметомъ твоей дѣятельности. Философія есть наука идеи чистой, отрѣшенной; исторія и естествознаніе суть науки идеи въ явленіи. Теперь, спрашиваю тебя: что важнѣе—идея или явленіе, душа или тѣло? Идея ли есть результатъ явленія, или явленіе есть результатъ идеи? Безъ сомвѣнія, явленіе есть результатъ идеи. Если такъ, то можешь ли ты понять результатъ, не зная его причины? Можетъ ли для тебя быть понятна исторія человѣчества, если ты не знаешь, что такое человѣчество? Вотъ почему философія есть начало и источникъ всякаго знанія, вотъ почему безъ философія всякая наука мертва, непонятна и нелѣпа.

«Но тебъ нельзя начать прямо съ философіи: тебъ надо приготовиться къ ней путемъ искусства. Какъ къ душевному просвътлънію черезъ причастіе христіанинъ готовится путемъ поста и покаянія, такъ искусствомъ долженъ ты очистить свою душу отъ проказы земной суеты, холоднаго себялюбія, отъ обольщеній вижшеей жизни, и приготовить ее къ принятію чистой истины. Искусство укрѣпить и разовьеть въ тебѣ любовь; оно дасть тебѣ религію или истину въ созерцаніи, потому что религія есть истина въ созерцаніи, тогда какъ философія есть истина въ сознаніи. Кто увърень въ истинъ по чувству и не можетъ вывести ее изъ разума собственною свободною самостоятельностію, для того истина существуеть только въ созерцаніи. Но не имья истины въ созерцаніи, невозможно имъть ее и въ сознаніи. Ты быль еще ребенкомъ, а уже умълъ отличать добро отъ зла, истину отъ лжи, - значитъ, что истина въ созерцаніи всегда предшествуеть истинъ въ сознаніи. Но въ дътствъ ты могъ чувствовать только житейскую, практическую истину; теперь ты долженъ пріобръсти созерцаніе истины отвлеченной, чистой, и это созерцаніе дается тебѣ искусствомъ».

Бълинскій объясняеть далье, какъ необходимо заниматься искусствомъ, и что заниматься имъ должно набожно, благоговъйно—не для удовлетворенія самолюбія, не для того, чтобы умть сказать что-нибудь о томъ или другомъ писатель, а для высшаго наслажденія, свойственнаго одному духу... Но однимъ искусствомъ нельзя заниматься безпрестанно, потому что оно требуеть занятія свободнаго, а душа утомляется подъ тяжестью впечатльній... Для начала философскихъ занятій, къ которымъ хотьль приступить его пріятель. — Бълинскій не совътуеть читать самого Гегеля — «ты туть ничего не

поймешь»,—а указываеть болъе доступныя, популярныя книги. Онъ хвалить своего пріятеля за желаніе заняться философіей, и снова изображаеть ея великое значеніе, и «пуще всего» остерегаеть пріятеля оть «политики».

«Доброе дъло! Только въ ней (философіи) ты найдешь отвъты на вопросы души твоей, только она дастъ миръ и гармонію душь твоей и подарить тебя такимь счастьемь, какого толпа и не подозрѣваеть и какого внѣшняя жизнь не можеть ни дать тебъ, ни отнять у тебя. Ты будещь не въ міръ, но весь міръ будеть въ тебъ. Въ самомъ себъ, въ сокровенномъ святилишь своего духа найдешь ты высшее счастіе, и тогда твоя маленькая комнатка твой убогій и тъсный кабинеть будеть истиннымь храмомъ счастія. Ты будешь свободенъ, потому что не будешь ничего просить у міра, и міръ оставить тебя въ покоћ, видя, что ты ничего у него не просишь. Пуще всего оставь политику и бойся всякаго политическаго вліянія на свой образъ мыслей. Политика у насъ въ Россіи не имбетъ смысла, и ею могутъ заниматься только пустыя головы. Люби добро, и тогда ты будешь необходимо полезенъ своему отечеству, не думая и не стараясь быть ему полезнымъ. Еслибы каждый изъ индивидовъ, составляющихъ Россію, путемъ любви дошелъ до совершенства. тогда Россія безъ всякой политики сділалась бы счастливійшею страною въ мірѣ. Просвѣщеніе — вотъ путь ея къ счастью»...

Усилія генія выработали довольно стройное, во всякомъ случає красивое миросозерцаніе. Просмотрите внимательные эти письма, какъ они того несомивно заслуживають и вы увидите, откуда явилось это странное спокойствіе измученной души. Конечно изъ самоотреченія. На самомъ діль: о личной жизни ніть ни слова. Білинскій какъ бы забыль о ней или різшился не обращать болье вниманія на ея уколы и укусы. Самый слогь временно утеряль свою несдержанную бурность, самое сердце раскрылось для совершенно новыхъ настроеній. Кто-бы могь подумать, что слідующія воть строки писаны рукою Білинскаго:

«Благодать Божія не дается намъ свыше, но лежить, какъ зародышъ, въ насъ самихъ; но не въ нашей волѣ вызывать ея дѣйствіе, и въ этомъ отношеніи она намъ дается. Человѣкъ ничего не можетъ сдѣлать для своего совершенства, дѣйствуя своею волею положительно, но много можетъ для него сдѣлать, дѣйствуя ею отрицательно. Я не могу возбудить въ себѣ чувства, когда оно замерло во мнѣ, не могу наполнить блаженствомъ мою душу, убитую и истощенную порокомъ, словомъ, я не могу взять себѣ добродѣтель, но могу бросить порокъ. Тогда во мнѣ не останется ничего, потому что не быть порочнымъ еще не значитъ—быть добродѣтельнымъ; я буду пустъ совершенно. Но для человѣка съ потребностію жизни нельзя долго оставаться въ состояніи пустоты: сильнѣйшее начало его натуры скоро должно взять верхъ, если только онъ не вздумаетъ удовольствоваться отрицательнымъ совершенствомъ; но такъ какъ для послѣдняго случая надо родиться подлецомъ, пошлякомъ, квакеромъ, сектантомъ и не имѣть никакого зародыша человѣче-

ской жизни, то, повторяю, добро должно въ немъ восторжествовать. Противъ этого нельзя «спорить».

Бълинскій не только написалъ эти строки, онъ выстрадалъ ихъ. Онъ жилъ ими и ихъ умиленнымъ настроеніемъ цълые годы въ перемежку, впрочемъ, съ другими тревожными и мучительными ощущеніями.

Но въ эту минуту, по крайней мъръ, ему казалось, что онъ борется съ собой и съ своей низшей природой съ полной надеждой на побъду, что онъ очистилъ себя искусствомъ, что онъ постигъ абсолютныя философскія принципы, что, отрекшись отъ личной жизни, онъ вмъстъ съ тъмъ отрекся и отъ всъхъ ея заботъ, тревогъ и опасеній.

Ему казалось далже, что онъ нашелъ, наконецъ, принципъ, основное начало, которое все можетъ уяснить, улучшить. Стоитъ только искренно, отъ всей души прилъпиться къ нему.

Это начало — любовь.

Онъ возстаетъ противъ «долга», видитъ въ немъ вещь чисто принудительную и узкую. Любовь — непосредственнъе, свободнъе, шире.

«Я понимаю долгъ, — говоритъ онъ, — какъ необходимый переходъ, какъ неизбъжную ступень сознанія, но не какъ абсолютную истину, и знаю, что конкретная жизнь — только въ блаженствъ абсолютнаго знанія и что человъкъ — самъ себъ цъль... Только благодать есть условіе и основа истинной жизни. Безъ любви жизнь можетъ быть только благоразумна, но не разумна, а благоразумная жизнь для меня тождественна съ подлою жизнью».

Безъ любви, т. е. безъ непосредственнаго свободнаго влеченія, онъ не понимаетъ и добродътели.

«Я презираю и ненавижу добродѣтель безъ любви, и скорѣе рѣшусь стремглавъ броситься въ бездну порока и разврата, съ ножемъ въ рукахъ на большихъ дорогахъ добывать свой насущный кусокъ хлѣба, нежели, затоптавъ свое чувство и разумъ ногами въ грязь, быть добрымъ квакеромъ пошлымъ резонеромъ, пуританитомъ, гаскольникомъ, добрымъ по разсчету, честнымъ по эгоизму, не воговать у другихъ, чтобы другимъ не дать права воровать у себя, не рѣзать ближняго, чтобы ближній не рѣзалъ меня. Ты знаешь, что, въ моихъ глазахъ, женщина, принадлежавшая многимъ по побужденію чугственности, есть женщина развратная... но гораздо менѣе развратная... нежели женщина, которая одному отдала себя на всю жизнь по разсчету или по чувству долга, или женщина, которая, любивъ одного, вышла за другого изъ уваженія къ родительской волѣ и общественному мнѣнію, боролась съ своимъ чувствомъ, какъ съ преступленіемъ, и, чобѣдивъ его... убила въ себѣ всѣ человѣческія искры»...

Разсчетт, сухость жизги, отсутствие горывовъ и высшихъ нравственныхъ и умственныхъ запросовъ — вотъ что боле всего возбуждаетъ его отвращение. Онъ ненавидитъ «все пошлое и всёхъ пошляковъ», ему тяжело житъ съ ними въ одной комнате, дышать однимъ воздухомъ. Онъ признается, что «очень и очень чувствителенъ на этотъ счетъ». Но въ то-же время и самъ

онъ не безуслувно доволенъ собою. Правда, ему многое выяснилось, онъ постигъ много философскихъ откровеній, онъ рішается уже давать совіты другимъ и учить ихъ истинной жизни, но его томитъ, что эти чудныя, превосходныя вещи остаются въ его голові, что онъ не «прекрасенъ», а только прекраснодушенъ, что всі его завоеванія въ области мысли, исчерпываются ляшь превосходными настроеніями, зарождаются тамъ, тамъ же и умираютъ. Онъ задумываетъ поэтому большое сочиненіе. гді «хочетъ оплевать себя» за такое слишкомъ барское отношеніе къ жизни.

«Теперь я началь «Переписку двухъ друзей» — говорить онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ. — большое сочинене, гдъ въ формъ переписки, какого-то полуромана будуть высказаны всв тв идеи о жизни, которыя дають жизнь и которыя безъ полемики должны разоблачить Шевыревыхъ и подобныхъ ему. Это будеть собственно переписка прекрасной души съ духомъ; первое лицо, какъ разумъется, будетъ моимъ субъективнымъ произведеніемъ, а второе-чисто объективнымъ. Въ лицъ перваго я поражу прекраснодушие, такъ что оно устыдится самого себя; впрочемъ, - въ представителъ прекраснодушія я выведу лицо не пошлое, но полное жизни истивной, кипучей; придамъ ему не фразы и возгласы, но слово живое, увлекательное, картинное и поэтическое; словомъ. я изображу въ немъ одного изъ тъхъ людей, доступныхъ всему истинному, но лишенныхъ силы воли для полнаго достиженія высшей истины, одного изъ тъхъ людей, которые понимаютъ истину, но хотятъ, чтобы она досталась имъ безъ труда, безъ пожертвованій, безъ борьбы и страданія; какъ цыгане, которые лучше хотять спосить всв неудобства непогоды, всв невыгоды бродяжнической жизни, нежели пожертвовать частію своей дикой свободы гражданскому порядку, такъ и эти люди хотятъ лучше всю жизнь свою жить рѣдкими и немногими минутами восторга, а остальную часть жизни валяться въ грязи, нежели путемъ труда и усилій перейти на полную жизнь. Короче сказать, въ этой прекрасной душь я изображу себя и, надъюсь, очень върно; и въ этомъ портретъ я наплюю на самого себя и оплачу самого себя. Я изображу себя въ двухъ эпохахъ жизни: въ той, въ которую я жилъ въ одномъ чувствъ и пряталъ свое чувство отъ разума, какъ цвътокъ отъ мороза; и въ той, въ которую я созналъ тождество чувства съ разумомъ, любви съ сознаніемъ, но пріобръль черезъ это не полное блаженство жизни, а только объективное сознаніе его. Что же касается до представителя жизни духа, то это не будеть ни чей портреть: это будуть мои... статьи, но только глубже перечувствованныя и лучше понятыя, потому что съ тъхъ поръ, какъ я ихъ написалъ, я немного подресъ въ моихъ понятіяхъ. Первое письмо почти уже написано: въ немъ «прекрасная душа» описываетъ свой отъбздъ изъ Москвы, свои путевыя впечатленія, жалуется на людей и жизнь, въ которыхъ она разочаровалась; доказываеть, что истинная жизнь въ чувствъ, что разумъніе есть смерть чувства; упрекаеть своего друга за любовь къ философіи, за холодность сужденій и предрекаеть ему конечную гибель за дов'тренность къ холодному уму и пр. и пр. Отвътъ на это письмо будетъ содержать

изложение понятия о разумъ и чувствъ, ихъ взаимныхъ отношенияхъ; объ истинъ въ созерцании, какъ основъ нашего сознания; объ ошибочномъ понятии, вследствие котораго чувство смешивають съ истиною въ созерцании, почему и думають несправедливо, что чувствомъ можно узнать какую бы то ни было истину, тогда какъ оно, по существу своему, не можеть давать намъ никакихъ идей, но, такъ сказать, подкръпляетъ всякую истинную, или почитаемую нами за истинную, идею, пробуждая въ насъ стремление къ безконечному, или какъ любовь, что одно и тоже, потому что высшая степень любви есть ощущение безконечнаго; о достоинств разума, живущаго въ природв, какъ явленіе, и въ человъкъ, какъ сознаніе; о достоинствъ способа изслъдованія истины à priori. Однимъ словомъ, это должно быть чёмъ-то порядочнымъ, потому что я ни мало не сомнъваюсь выразить эти идеи языкомъ увлекательнымъ, живописнымъ, пламеннымъ. Несмотря на мою апатическую жизнь, я еще ощущаю въ себъ столько внутренняго жара, сколько нужно его для десяти такихъ сочиненій. Скоро примусь за статью о Пушкинъ: это должно быть лучшею моею критическою статьею».

Статья (вёрнёе — статьи) о Пушкинё были написаны гораздо позже, переписка двухъ друзей совсёмъ не была написана, такъ какъ здёсь огромные творческіе замыслы уступали постоянно мёсто случайнымъ поденнымъ работамъ—этой казни египетской всякаго истиннаго дарованія. Но важно отмётить въ этомъ письмё тотъ суровый идеализмъ, который его отличаетъ. Бёлинскій хочетъ поразить въ задуманномъ имъ произведеніи самого себя, хочетъ казнить свою слабую волю. Не задумываясь причисляетъ онъ себя къ разряду людей, которые понимаютъ истину, но хотятъ, чтобы она досталась имъ безъ труда, безъ пожертвованій, «безъ борьбы и страданія», —которые, какъ цыгане, предпочитающія сносить всё неудобства непогоды, всё невыгоды бродяжнической жизни, нежели пожертвовать частью своей дикой свободы гражданскому порядку...

Да, страшно строгъ къ себћ Бълинскій.

«...Я самъ, — говорить онъ далве въ томъ же направленіи, — начинаю увъряться, что нътъ ничего мизернъе и скучнъе, какъ человъкъ, который, утопая въ грязи, понимаетъ всю гадость своего положенія, а не имъетъ силы вырваться изъ него, который имъетъ прямыя и свътлыя идеи о цъли жизни и не можетъ перенести ихъ въ свою жизнь, который безпрестанно раскаивается, жалуется на себя друзьямъ своимъ, обвиняетъ себя въ животности, слабодушін, пошлости и ограничивается только однимъ раскаяніемъ, самообвиненіемъ и жалобами. Да, — я чувствую, что долженъ казаться слишкомъ пошлымъ всякому, кто знаетъ меня вблизи, а не издали»...

Онъ упоминаетъ дальше, что въ это время онъ писалъ письмо къ Станкевичу, гдъ «обвинялъ себя въ такихъ гръхахъ, что лучше бы не родиться на свътъ, какъ говоритъ Гамлетъ», и продолжаетъ:

«Во мит два главных недостатка: самолюбіе и чувственность. Остановимся на первомъ, потому что второй совершенно ничтоженъ, какъ покажутъ...

результаты моихъ доводовъ. Ты знаешь, что я имѣю похвальную привычку краснѣть безъ всякой причины, какъ думаютъ всѣ, но въ самомъ-то дѣлѣ очень не безъ причины. Эта похвальная привычка составляетъ несчастіе моей жизни... Самолюбіе—вотъ причина этого явленія. Конечно, здѣсь принимаетъ большое участіе какая-то природная робость характера и еще одно обстоятельство въ моемъ воспитаніи, о чемъ теперь мнѣ некогда распространяться, но главная причина все-таки самолюбіе. Я краснѣю оттого, что мнѣ отдал и справедливость, слѣдовательно отъ удовлетвореннаго самолюбія; къ чести своей скажу, что еще чаще краснѣю я вслѣдствіе сознанія своего недостоинства, отъ того вниманія, которое оказывають мнѣ хорошіе люди, знающіе меня издалека. Я понимаю самое малѣйшее движеніе моего самолюбія—и все-таки не могу убить въ себѣ этого пошлаго чувства. Оно овладѣло мною совершенно, сдѣлало меня своимъ рабомъ»...

И если онъ не рѣшается произнести надъ собой безповоротнаго приговора и поставить крестъ надъ своей жаждой перерожденія, то въ этомъ повинно лишь то, что (говоря его словами) «въ самомъ глубочайшемъ моемъ паденіи я всегда сохранялъ уваженіе къ истинѣ и теперь мнѣ особенно чуждо всякое сомнѣніе въ ней»—и то также, что «какъ скоро дѣло касается до моихъ задушевныхъ убѣжденій, я тотчасъ забываю себя, выхожу изъ себя и тутъ давай мнѣ кафедру и толпу народа: я ощущаю въ себѣ присутствіе Божіе, мое маленькое я исчезаетъ и слова, полныя жара и силы, рѣкою польются съ языка моего»...

Когда вы читаете эти письма Бѣлинскаго, прислушиваетесь къ его разсужденіямъ и возвышеннымъ совѣтамъ, которыми онъ такъ охотно дѣлится съ своими друзьями — вы невольно забываете, съ кѣмъ имѣете дѣло. Между этими письмами и дѣйствительностью, въ которой они создавались —цѣлая пропасть. Ихъ пишетъ одинокій человѣкъ, которому ежеминутно грозятъ больѣзнь и нищета, а между тѣмъ въ словахъ вы чувствуете внутреннюю силу и безсознательную рѣшимость не поддаваться злой судьбѣ. Наивная идея заполненія личной жизни философіей превращается въ героизмъ и стремленія къ святости.

Внѣшнее же положеніе Бѣлинскаго за весь этоть періодь времени было изъ рукъ вонъ плохо. Сначала, правда, онъ усиленно работаль въ «Телескопѣ» и «Молвѣ» Надеждина, заполняя значительную ихъ часть переводами, замѣтками, критическими статьями, даваль въ то же время уроки и кое-какъ сводилъ концы съ концами. Надеждинъ цѣнилъ его и, уѣзжая какъ-то изъ Москвы, оставилъ его своимъ замѣстителемъ. Литературное дѣло несомиѣнно налаживалось, статьи одна за другой возникали въ головѣ, и вдругъ совершенно неожиданное обстоятельство: въ 1836 году «Телескопъ» былъ закрытъ. а редакторъ его, проф. Надеждинъ, признанъ неблагонадежнымъ. Сыръ боръ загорѣлся изъ-за знаменитаго «философическаго письма» Чаадаева, гдѣ про-

износится такой строгій приговоръ надъ Россіей того времени. Надо впрочемь замітить, что Надеждинъ прекрасно понималь, что можеть выйти изъза напечатанія письма. Но журналь шель цлохо, и редактору хотілось или возродить его, или похоронить съ честью. Пришлось хоронить: Бізлинскій внезапно очутился опять на улиців безъ опреділенныхъ занятій.

Всъмъ, чъмъ занимался Бълинскій, онъ занимался всегда съ увлеченіемъ, нисколько не жалъя себя. Этой нервной натуръ-настоящему комку нервовънужно было кипеть, бороться, «неистовствовать» (въ кружке Станкевича его такъ и звали-неистовый Виссаріонъ),-нужно было постоянное возбужденіе, чтобы чувствовать себя здоровымь. Безъ этого онъ чувствоваль себя рыбой, выброшенной на берегъ. Много силы положидъ онъ и на «Телескопъ». Но мы видъли, что журналь не пользовался успъхомъ, хотя по мнѣнію г-на Пыпина критическія статьи Бѣлинскаго вносили въ него несомнѣнное оживденіе. Отчасти я съ этимъ несогласенъ. Что статьи Белинскаго за разсматриваемое время во многихъ отношеніяхъ прекрасны-это несомивнио. Въ нихъ много проницательности. Все, что относится къ Пушкину и Гоголю, —какъ нельзя болъе справедливо. Фразеры и фразерство получили смертельный ударъ въ лицъ Бенедиктова и его неискреннихъ напыщенныхъ стихотвореній. Предсказывая неуспъхъ пушкинскаго журнала «Современникъ», Бълинскій быль какъ нельзя болбе правъ; онъ понималъ, что академическою сдержанностью и почтительнымъ отношеніемъ къ авторитетамъ изъ архива русской письменности и словесности—нельзя сдълать ничего. Но все-же эти статьи Бълинскаго не таковы, чтобы они могли обезпечить успахъ журнала. Письма за этотъ періодъ безконечно интереснъе; въ нихъ живой человъкъ, живая душа. Въ стать яхъ много теоретического. Новыя идеи, воспринятыя и воспринимаемыя Бълинскимъ, недостаточно продуманныя, излагались на бумагу безъ той личной субъективной окраски, которая придаетъ такую неотразимую прелесть и такой безс порный интересъ письмамъ. Бълинскій какъ-то не даваль себъ простора и часто впадаль въ совершенно несвойственный ему жанръ резонерства, смущая въ то-же время читателя отвлеченностью своихъ разсужденій и тяжелой терминологіей. Въ это время ему на самомъ дѣлѣ трудно было писать. Настроеніе м'вилось, а вм'вст'в съ нимъ и отношеніе Б'влинскаго къ тому или другому писателю. Онъ. напр., никакъ не могъ остановиться на чемъ нибудь опредъленномъ во взглядъ на Шиллера, котораго опъ то любилъ, то какъ-то даже истерически ненавидёль. Онъ, словомъ, далеко еще не быль самимъ собой; эти годы — годы его умственныхъ и духовныхъ странствованій

Но—какъ бы то ни было — надо было искать работы, а пока приходилось пробавляться займами, что раздражало и выводило изъ себя Бълинскаго. О поступленіи на службу «куда нибудь», какъ было это нъсколько лътъ тому назадъ, онъ уже не думаеть: для него очевидно, что безъ литературы и внъ ея ему ръшительно нечего дълать. Онъ завязываетъ сношенія съ Краевскимъ—новымъ родакторомъ литературныхъ прибавленій къ «Московскому Инва-

лиду», съ Плюшаромъ, —приступавшимъ тогда къ изданію своего энциклопедическаго словаря, —съ Николаемъ Полевымъ, убзжавшимъ въ то время въ Петербургъ съ различными литературными планами въ головъ. Но, въ сущности, не удается ничего. Несмотря на явныя угрозы жизни, Бълинскій не хочетъ сдаваться. Въ предварительныхъ переговорахъ съ издателями онъ прежде всего настаиваетъ на томъ, чтобы ему была предоставлена полная самостоятельность. Онъ пишетъ, напр., Краевскому:

«Благодарю васъ за лестное ваше ко мнв вниманіе, которое вы оказали мнъ приглашениемъ меня участвовать въ вашемъ журналъ. Со всею охотою готовъ вамъ помогать въ изданіи и принять на свою отвётственность разборы всѣхъ литературныхъ произведеній; только почитаю долгомъ объясниться съ вами на счеть одного пункта, очень для меня важнаго, чтобъ послъ между мною и вами не могло быть никакихъ недоразумъній, а слъдовательно и неудовольствій. Я отъ души готовъ принять участіе во всякомъ благородномъ предпріятіи, содъйствовать, сколько позволяють мнѣ мои слабын силы, успахамъ отечественной литературы; но я желаю сохранить вполню свободу моихъ мнюній и ни за что на свють не рышусь стъснять себя какими бы то ни было личными, или житейскими отношеніями. Поэтому, я готовъ, по вашему совъту, дълать всевозможныя измъненія въ моихъ статьяхъ, когда дёло будетъ касаться до безопасности вашего изданія со стороны цензуры; но что касается до авторитетовъ и разныхъ личныхъ отношеній кълитераторамъ, участвующимъ дёломъ или желаніемъ въ вашемъ журналь, -- то я думаю и увъренъ, что я въ этомъ отношени останусь совершенно свободенъ. Но такъ какъ у васъ участвуютъ некоторые литераторы, какъ-то: кн. Вяземскій, баронъ Розенъ и Викторъ Тепляковъ, о которыхъ я по совъсти не могу напечатать добраго слова и вообще не могу говорить умъренно и хладнокровно, то буду стараться совстыть не говорить о нихъ, а если бы вышло какое-нибудь сочинение или собрание сочинений кого-нибудь изъ нихъ, то также почту себя вправъ или говорить, что думаю, или совсъмъ ничего не говорить. Если же случится такая статья, гдф мнф нельзя будеть упомянуть о комъ-нибудь изъ нихъ, а вамъ нельзя будетъ напечатать моего упоминовенія, то я беру ее назадъ и имію право помістить въ какомъ-нибудь другомъ журналѣ, хотя бы то было (чего избави Боже!) въ «С. Пчелѣ». Это главное»...

Онъ хочетъ также, чтобы его статьи появлялись съ подписью:

«Я никакъ не могу согласиться не подписывать своего имени, или не означать моихъ статей какою бы то ни было фирмою—нолемъ, зетомъ или чъмъ вамъ угодно, потому что, не любя присвоивать себъ ничего чужого, — ни худого, ни хорошаго, —я не уступаю никому и моихъ мнъній, справедливы, или ложны онъ, хорошо или дурно изложены. Другое дъло, если бы я исключительно завъдывалъ у васъ литературною критикою такъ, какъ Н. И. Надеждинъ — философическою; но это невозможно при значительной разности нашихъ мнъній касательно достоинства многихъ русскихъ литераторовъ».

На что онъ, собственно, положительно разсчитываетъ,— сказать трудно.

Изъ того, какъ тянутся переговоры, онъ видить, что проку изъ нихъ не выйдетъ. Издатели зовуть его въ Петербургь,—онъ не вдетъ, недостаточно, и совершенно основательно не довъряя ихъ объщаніямъ и комплиментамъ. Окончательно падать духомъ онъ не падалъ, просто—тяжело было. Облегчало горкіе дни между прочимъ и то обстоятельство, что, какъ замъчено выше, Бълинскій былъ фантастическій человъкъ. Проекты и упованія утъщали его порою не меньше дъйствительности. Между прочимъ, неизвъстно, для чего, онъ написалъ свою «Грамматику русскаго языка»—книгу едва ли удобную для взрослыхъ и совершенно неудобную для цълей педагогическихъ. Абсолютно этого не замъчая, онъ возлагаетъ на нее большія надежды, хотя въ концъ концовъ она, кажется, не принесла ему ни гроша.

«Грамматика моя начинаеть трогаться...—пишеть онъ какъ то,—но и безъ нея у меня надеждъ бездна. Николай Полевой издаеть «Пчелу», и я уже, разумъется, приглашенъ къ участю. Ксенофонтъ Полевой думаетъ купитъ у Андросова право на изданіе «Наблюдателя», и въ такомъ случат намъренъ поручить одному мню библіографію и критику, для того, говорить онъ, чтобы въ его журналт быль одинъ тонъ и одинъ голосъ. Не говоря уже о томъ, что это дастъ мнт тысячъ пять, или шесть въ годъ денегъ,—это дастъ мнт мою настоящую жизнь, при одной мысли о которой я уже оживаю и чувствую въ себт новую силу. Дъло это зависить отъ согласія Уварова и сговорчивости Андросова, и скоро должно ръшиться, потому что Уваровъ на дняхъ долженъ быть въ Москвт. О, если бы это сбылось... Тогда бы уже меня не стала мучить мысль о необходимости перетхать въ Петербургъ».

Дѣла однако не только не улучшаются, а, напротивъ того, идутъ все хуже. Къ неудачамъ исканія работы присоединяется бользнь, которая заставляетъ Бѣлинскаго уѣхать на нѣсколько мѣсяцевъ на Кавказъ, влѣзши, разумѣется, въ новые долги.

На Кавказъ онъ усердно лечился, здоровье его укръпилось, но возвращение въ Москву пугало его.

«Я бы выздоровъть и душевно и тълесно, — пишеть онъ, — еслибы будущее не стояло передо мною въ грозномъ видъ, еслибы пріъздъ мой въ Москву быль обезпеченъ. Вотъ что меня убиваеть и изсушаеть во мнъ источникъ жизни. Едва родится во мнъ сознаніе силы, едва почувствую я теплоту въры, какъ картина: авошная лавочка, сюртуки, штаны, долги и вся эта мерзость жизни тотчасъ убивають силу и въру, и тогда я могу только играть въ свои козыри или въ шашки. Эти пошлыя удовольствія доставляють мнъ много пользы: они заставляють меня забываться въ какой-то пустотъ, которая всетаки лучше отчаянія»...

«Я быль бы погибшій человікь, —пишеть Бівлинскій тамь же, —еслибы всів эти займы не убили меня. Да, они должны убивать меня... Мучимый каждую минуту мыслію о долгахь, о нищенствів, о попрошайствів, о моихълівтахь, въ которыя уже пора пріобрісти какую-нибудь нравственную самостоятельность, о погибшей безплодно юности, о бівдности моихъ познаній, могъ

ли я забыться въ чистой идеъ? Прикованный желъзными цъпями къ внъшней жизни, могъ ли я возвыситься до абсолютной? Я увидълъ себя безчестнымъ, подлымъ, лънивымъ, ни къ чему неспособнымъ, какимъ-то жалкимъ недоноскомъ и только въ моей внъшней жизни видълъ причину всего этого. Эта мысль обрадовала меня: я нашелъ причину болъзни — лекарство было не трудно найти»...

Къ сожальнію только въ планахъ и предположеніяхъ, никакъ не въ дъйствительности, которая знать не хочетъ Бълинскаго. Тоть, какъ за послъднюю соломенку хватается за Николая Полевого, но отвътъ послъдняго на отчаяное письмо долженъ былъ возбудить лишь новое грустное недоумъніе. Полевой быль уже не тъмъ, чъмъ раньше, и раздумывалъ, какой тонъ принять ему въ петербургской литературъ. Любопытно, что именно пишетъ Полевой Бълинскому уже по возвращении послъдняго въ Москву зимой 1837 г. Извиняясь за долгое молчаніе, онъ говоритъ:

«Словно напущеніе: смерти, бользни, скорби, мерзкая погола и затрулненія по д'бламь! Говорить не хот'влось, писать не хот'влось. Только усиленная работа спасаеть меня, но зато отнимаеть всю возможность думать о чемъ нибудь другомъ и обръзываетъ время такъ, что свободной минуты не остается. Потому я теперь приступлю прямо къ отвъту на ваше дружеское предложеніе. Какъ я быль бы радъ такому сотруднику, какъ вы, но я просиль брата откровенно разсказать вамъ мое нынюшнее положение, и вы сами увилите, что оно такъ скользко, безотчетно, связано отношеніями, что завлекать васъ надеждами, заставить переселиться сюда, значило бы взять на совъсть, можетъ быть, и невольный обмань. Необходимо следуеть несколько погодить. Дайте мив немного поустроиться, оглядаться, утвердиться, и тогда будеть все отчетно и видно. Мысль моя теперь такая: еслибы вы могли посл'в Святой, весною, сюда прібхать, поглядеть все сами видеть здёшній людь, - это было бы всего лучше. Переъздъ можно вознаградить тремя днями работы. Хата у меня есть, и я приму васъ съ распростертыми объятіями... Къ тому времени и мои обстоятельства будуть уже утверждены. Да и надобно вамъ посмотръть на пресловутый Петербургъ, особливо если вы имъете уже тайную мысль сюда переселиться. Върьте, что все, что только въ силахъ я буду сдълать, --сдълаю, и къ сердцу готовъ прижать васъ». Между тъмъ надо было подумать, что Бълинскій могь дълать пока въ Москвъ; Полевой предлагаетъ Бълинскому посовътоваться съ его братомъ (жившимъ тогда въ Москвъ)... «Главная трудность--писать въ Москвъ, не зная здашних в отношеній. По крайней мъръ пусть все это докажеть вамь, что я истинно вась люблю и уважаю. Я и самъ еще теперь не знаю, какой принять тонь, какое выражение»: Полевой въ эти дни думалъ только одно «положить въ основу» — не измѣнять правдѣ (онъ употребляетъ болъе ясное и ръзкое выражение)-елико можно, а все остальное предоставить решить времени. «Смотрю, наблюдаю, кланяюсь скромно; что дълать, если хотъть трудомъ принесть какую нибудь пользу ближнимъ, и не думать только о своемъ карманъ! Петербургъ — ужасный городъ въ этомъ

отношеніи! Миѣ, право, думается, что здѣсь, вмѣсто сердецъ. Богъ вложилъ въ тѣло каждаго карманъ. Въ Москвѣ есть еще какой-то безкорыстный идіотизмъ, но здѣсь умъ звенитъ разсчетомъ, и разсчетъ замѣняетъ умъ. Вотъ что котѣлось и должно было вамъ сказать. Дайте руку и вѣрьте моему сердцу даже болѣе моей головы»...

«Я еще и самъ теперь не знаю, какой попринять тонь, какое выражение» — пишеть Полевой. Но разъ человъкъ заговорилъ о выборъ тона и выраженія, что было дълать съ нимъ Бълинскому?

Бѣлинскій не сдавался. Какъ то намеками ему предложили сотрудничество въ предполагавшемся журналѣ Погодина и Шевырева—«Москвитянинъ». Онъ находитъ въ себѣ достаточно силы, чтобы написать одному изъ своихъ друзей: «Можешь представить, что это такое? Мнѣ стороною предлагали сотрудничество, но, чортъ ихъ возьми... не надо мнѣ ихъ и денегъ, хоть осыпь они меня золотомъ съ головы до ногъ».

Въ 1838 году судьба, какъ будто, — очень, впрочемъ, не на долго, — улыбнулась Бълинскому. Новый издатель «Московскаго Наблюдателя», нъкто Степановъ,
довольно состоятельный типографщикъ, поручилъ ему редакцію журнала. Это
генеральское мъсто въ литературъ оплачивалось довольно скверно, но все-же
Бълинскій съ радостью ухватился за дъло, не предчувствуя, сколькихъ разочарованій будетъ оно ему стоить. Нъсколько мъсяцевъ прошло, впрочемъ, совершенно благополучно и вмъстъ съ волненіями принесло не мало и радостей.

Я писаль какъ-то о роли редактора въ жизни журнала:

Трудъ редактора -- совствить не механическій трудъ. Съ громаднымъ запасомъ свъдъній, съ чутьемъ къ интересному и разнообразному, можно издавать хорошій альманахъ, прекрасный энциклопедическій словарь, но никакъ не журналь, или газету. Въ глазахъ своихъ сотрудниковъ редакторъ долженъ быть настоящимъ героемъ, и чёмъ высшей пробы этоть героизмъ-тёмъ лучше. Никакихъ силъ одного человъка, никакого его трудолюбія не хватитъ для ежемвсячнаго изданія. Только окруживъ себя лучшими литературными силами, только сумвъв воспитать ихъ и вдохновить въ нужномъ направленіи, -- Онъ можеть разсчитывать на действительный успёхь. Что такое одинь онь? Пускай онъ работаеть 24 часа въ сутки, перечитываеть всъ журналы и газеты, самъ переводить, самъ корректируетъ — этого недостачно; при подобныхъ условіяхъ его діло умреть, какъ бы успішно ни пошло оно вначалі. Редакторскій трудъ гораздо сложніве, онъ сводится къ умівнью одушевлять и вдохновлять. Быть настоящимъ, а не мнимымъ центромъ литературнаго кружка, быть лучшимъ выразителемъ принятаго направленія, первымъ преданнъйшимъ слугой поставленнаго знамени, быть объединителемъ въ широкомъ смыслъ слова-вотъ что, по-нашему, значитъ быть редакторомъ.

Я ръшительно не могу отказаться отъ подобной точки зрънія, хотя вижу, что она страдаетъ излишнею требовательностью особенно для нашихъ дней.

Что бы тамъ ни говорилось, а *тамъ* редакторы у насъ дъйствительно были—
Николай Полевой, Чернышевскій и Добролюбовъ, Щедринъ. Нельзя не согласиться, что и Бълинскій старался въ этотъ злосчастный 38-й годъ подойти къ поставленному идеалу, и если это далеко не вполнѣ удалось ему— его вина только «отчасти». Онъ хотълъ сдълать изъ «Московскаго Наблюдателя» кружковой органъ, гдъ-бы работали всѣ его друзья— единомышленники, начиная Станкевичемъ и Бакунинымъ. Сначала дъло пошло было на ладъ, но кажется Бълинскому въ то время, по крайней мърѣ, недоставало авторитета. «Нъкоторая литературная извъстность» значитъ очень мало, и къ тому-же самъ Бълинскій находился все еще въ томительно переходномъ настроеніи. На свои задачи онъ смотритъ, впрочемъ, довольно опредъленно, хотя «не по своему». Когда впервые явилась мысль о «Наблюдатель», онъ писалъ одному изъ своихъ друзей:

«Если это состоится (т.-е. изданіе «Наблюдателя» Кс. Полевымъ), то ты не узнаешь меня въ моихъ статьяхъ, именно потому, что я разув'трился въ достоинствъ отрицательной любви къ добру и чувствую въ себъ больше снисходительности къ подлостямъ и глупостямъ литературной братіи, но зато и больше ревности противоположнымъ образомъ дъйствованія доказывать истину. Не велика польза доказать, что Сенковскій ...., а «Библіотека» — гадкій журналь; публика это давно знаеть и подписывается на «Библіотеку» не за то, что она гадкій журналь, а за то, что ність лучшаго журнала; такъ гораздо лучше дать ей хорошій журналь, нежели бранить «Библіотеку». Поэтому полемика рътительно изгоняется изъ нашего журнала. Изъ этого отнюдь не слъдуетъ, чтобы и правда изгонялась изъ него, но дъло въ манеръ и тонъ: помнишь ли ты, какъ мило уничтожаетъ Гегель противниковъ истинной философіи, Круга и ему подобныхъ? — Онъ не сердится, не выходить изъ себя, не старается прибирать выразительнъйшихъ браней, энергическихъ выраженій; онъ поступаетъ съ ними, какъ съ мухами-махнетъ рукой и этимъ движеніемъ убиваеть ихъ гуртомъ, сотнями, ни мало не гордясь своею побъдою и ни мало не жалъя о неудачь. Но воть другой примъръ, хотя гадкій, но идущій къ дълу---это Сенковскій; онъ не пом'вщаеть статей о другихъ журналахъ и разборовъ чужихъ мивній, но при случав, къ слову, бьетъ ихъ славно. Это и мы возьмемъ за правило. Выходитъ книга, которая несправедливо разругана въ «Виблютекъ: мы ее похвалимъ, не браня «Библіотеки», которая ее разбранила. Я имъль несчастие обратить на себя внимание правительства не тъмъ, чтобы въ моихъ статьяхъ было что-нибудь противное его видамъ, но единственно ръзкимъ тономъ, и это очень глупо; впередъ буду умнъе»...

Не правда-ли—странная программа? Сравнительно незадолго передъ этимъ Бѣлинскій предсказываль неуспѣхъ пушкинскому «Современнику» за его академическое отношеніе къ литературѣ, а теперь самъ впадаеть въ ту же опибку. Но самое главное то, что онъ отказывается отъ самого себя. Его сила въ полемикѣ, полемическое раздраженіе прямо для него необходимо. Во всѣхълучшихъ своихъ статьяхъ онъ всегда прямо, или косвенно полемизируетъ.

«Люблю статьи Бѣлинскаго,—сказаль какъ-то Герцень,—за то, что послѣ каждой изъ нихъ или нѣтъ болѣе предразсудка, или являются обломки авторитета». Догматическое изложеніе рѣдко безусловно удавалось ему. Въ Московскомъ же Наблюдателѣ онъ поставиль себѣ прежде всего догматическія цѣли. Можно такъ охарактеризовать программу журнала: «Искусство, какъ необходимая принадлежность абсолютной жизни, было такимъ же откровеніемъ, какъ и философская мысль. Истинная поэзія, какъ и истинная философія, не враждуетъ съ жизнью, не вооружаетъ человѣка противъ дѣйствительности, но миритъ съ ними; дѣйствительность разумна, и человѣку нужно только понять ее, чтобы сохранить равновѣсіе нравственныхъ стремленій; истинная поэзія объективна, и «нравственная точка зрѣнія», вносящая въ искусство преднамѣренную идею, есть величайшее заблужденіе. Реличайшіе художники — Шекспиръ, Гёте,—именно потому, что они въ величайшей степени объективны».

Все это прекрасно, все это превосходно, но слишкомъ отвлеченно для русской публики тридцатыхъ годовъ. Къ этому прибавлялось еще: ненависть и презрѣніе ко всему французскому и полное равнодушіе ко всему общественному, гражданскому, политическому.

На какой успёхъ тутъ можно было разсчитывать? На слишкомъ большой не разсчитываетъ, впрочемъ, и самъ Бёлинскій. Отвёчая въ августё 1838 г. на письма Панаева, онъ говорить:

«Вы пишите,—говорить Бѣлинскій,—что желали бы видѣть меня издателемъ журнала съ 3.000 подписчиковъ, а я бы охотно помирился и на половинѣ: «Телеграфъ» никогда не имѣлъ больше, а между тѣмъ его вліяніе было велико. «Библ. для Чт.» издается человѣкомъ умнымъ и способнымъ и издается имъ для большинства, и потому очень понятенъ ея успѣхъ. Журналъ съ такимъ направленіемъ, которое я могу дать, всегда будетъ для аристократіи читающей публики, а не для толиы, и никогда не можетъ имѣть подобнаго успѣха».

Бълинскій хотъль сказать, что для большинства мало интересны отвлеченные вопросы искусства, и мало доступны высокія требованія критики, часто слишкомъ несогласной со вкусами этого большинства.

«Но я не знаю, —продолжаетъ Бѣлинскій, —почему бы мнѣ не имѣть 1.500, или около 2.000 подписчиковъ. Но видите-ли: для этого нужно объявить программу передъ новымъ годомъ, а не въ мартѣ или маѣ, и программу новаго журнала съ новымъ направленіемъ, потому что воскресить репутацію стараго, и еще такого, какъ «Наблюдатель», такъ же трудно, какъ возстановить потерянную репутацію женщины. Сверхъ того. въ Москвѣ издавать журналь не то, что въ Петербургѣ: вымарываютъ большею частію либеральныя мысли, подобныя слѣдующимъ:  $2 \times 2 = 4$ , зимою холодно, а лѣтомъ жарко, въ недѣлѣ 7 дней, а въ году 12 мѣсяцевъ. Но это бы еще ничего—лишь бы не задерживали. VI № могъ бы выдти назадъ тому двѣ недѣли, но 5 листовъ пролежали больше недѣли въ кабинетѣ цензора. Снѣгиревъ и самъ могъ бы вычеркнуть все, что ему угодно, но онъ хочетъ казаться предъ издателями добросовѣстнымъ, а передъ начальствомъ исправнымъ, а мы должны терпѣть. Въ

IV № я пом'встиль переводную статью: «Языческая и христіанская литература IV в'яка. Авзоній и св. Паулинь»: языческой и христіанской, и святого цензорь нашь не пропускаеть. Каково вамь покажется?

«Вы знаете, что владелець «Наблюдателя»—Н. С. Степановь; у него есть всъ средства, сверхъ того - хорошая своя типографія. Еслибъ ему позволили объявить себя издателемъ, какъ Смирдину, начать журналъ съ новаго года и въ 12 книжкахъ, какъ «Библ. для Чт.» и «Сынъ Отечества», — то дъло бы пошло на ладъ. Эти три обстоятельства: объявление имени издателя, который по своимъ средствамъ можетъ имъть право на кредитъ публики, новый планъ журнала и настоящее время для его начала-могли бы дать содержаніе для программы и изъ стараго журнала сделать новый. Конечно, если бы къ этому еще позволили перемънить его название, -- это было бы еще лучше, но на это плоха надежда. Еще лучше, если бы ко всему этому мит позволили выставить свое имя, какъ редактора, потому что В. П. Андросовъ охотно бы отказался отъ журнала и всехъ правъ на него. Но зачемъ говорить о невозможномъ. По крайней мъръмы хотимъ попробовать на счетъ первыхъ трехъ перемънъ-имени Степанова, 12 книжекъ и начала съ новаго года. Надо сперва прибъгнуть къ графу С\*. Пока объ этомъ не говорите ръшительно никому. Я увъренъ, когда придетъ время, и если вы что можете тутъ сдълать черезъ свои связи и знакомства, - то сдёлаете все».

Все, о чемъ мечтаетъ Бълинскій въ этомъ письмѣ, устроилось, но дѣло отъ этого не пошло на ладъ. Мнѣ кажется, что не грѣхъ совершенно откровенно указатъ на одну узъ причинъ неудачъ,—слишкомъ большую зависимость отъ кружка, откуда онъ получилъ статьи, теоретическіе взгляды и что хуже всего—нескончаемые совѣты. Кружковщина хороша для разговоровъ, но всегда вести съ нею какое нибудь дѣло—очень трудно, хотя бы уже по одному тому, что ежеминутно приходится имѣть дѣло съ товарищескими самолюбіями — самыми раздражительными въ свѣтѣ. Благодаря кружку у Наблюдателя оказался не одинъ редакторъ, какъ бы оно слѣдовало, а 6—7 редакторовъ, изъ которыхъ едва-ли кто нибудь согласился-бы безпрекословно подчиняться авторитету Бѣлинскаго.

Журналъ шелъ очень плохо. Скоро въ кружкѣ начались разногласія, потомъ раздоры.

«Право, не до писемъ было. Въ письмъ къ вамъ мнѣ хотѣлось бы означить опредълительно мое журнальное состояніе, — пишетъ онъ къ Панаеву отъ 18 февраля 1839, — но это было невозможнѣе, чѣмъ означить погоду. И теперь пишу къ вамъ коротко, но зато опредѣленно. Вотъ въ чемъ дѣло: я не могу издавать «Наблюдателя». Далеко бы завело мемя объясненіе причинъ, и потому вмѣсто всѣхъ этихъ объясненій снова повторяю вамъ — я не могу издавать «Наблюдателя» и нахожу себя принужденнымъ ныню отказаться отъ него. Но между тѣмъ, — мнѣ надо чѣмъ-нибуть жить, чтобъ не умереть съ голоду, — въ Москвѣ нечѣмъ мнѣ жить: въ ней, кромѣ любви, дружбы, добросовѣстности, нищеты и подобныхъ тому непитательныхъ блюдъ,

ничего не готовится. Мий надо такть въ Питеръ, и чти скорти, тти лучше. Прибъгаю къ вашему ко мит расположению, къ вашей ко мит дружбъ,—похлопочите объ устроени моей судьбы»...

На сценъ опять хлопоты объ устров, опять отчаянный крикъ голоднаго человъка.

«Но главное воть въ чемъ, — продолжаетъ Бѣлинскій. — Безъ 2.000 мнѣ нельзя даже и пѣшкомъ пройти заставу: около этой суммы на мнѣ самаго важнаго долгу, а сверхъ того, — я хожу какъ нищій, въ рубищѣ. Кромѣ г-на Краевскаго, поговорите и съ другими, сами отъ себя или черезъ кого-нибудь: я продаю себя всѣмъ и каждому отъ Сеньковскаго до (тьфу, гадость какая!) Булгарина, — кто больше дастъ, не стѣсняя притомъ моего образа мыслей, выраженія, словомъ — моей литературной совѣсти, которая для меня такъ дорога, что во всемъ Петербургѣ нѣтъ и приблизительной суммы для ея купли. Если дѣло дойдетъ до того, что миѣ скажутъ: независимость и самобытность убѣжденій, или голодная смерть, — у меня достанетъ силы скорѣе издохнуть какъ собакѣ, нежели живому отдаться на позорное съѣденіе псамъ...

«...Я готовъ взять на себя даже и черную работу, корректуру и тому подобное, если только за все это будеть платиться соразмърно трудамъ. Денегъ! денегъ! А работать я могу, если только мнъ дадутъ мою работу. Итакъ, скоръй отвътъ. Главное,— чтобы при вашемъ письмъ получилъ (если кто пожелаетъ взять меня въ работники) подробныя условія».

Когда Бълинскому приходится писать подобнаго рода письма, то не поднимается ли у васъ въ душъ чувство глухого недовольства и негодованія противъ жизни? А въдь такихъ писемъ и моментовъ, вызвавшихъ ихъ — десятки. Сколько же энергіи, самообладанія и жизненнаго мужества надо, чтобы все-же удержаться на подобающей для писателя, какъ общественнаго дъятеля, высотъ духовныхъ стремленій и собственнаго достоинства? Не въ худшихъ обстоятельствахъ были Полевой и Надеждинъ и уступили сразу. Полевой впрочемъ помнилъ, «чъмъ онъ былъ, — когда былъ человъкъ». Надеждинъ въ значительной степени забылъ и объ этомъ. Бълинскій продолжалъ кръпиться.

На время онъ опять сошелся съ «Наблюдателемъ», чтобы вскоръ уже окончательно бросить изданіе. Панаевъ въ это время усиленно хлопоталь въ Петербургъ объ «устроеніи его судьбы». Онъ даже посътиль Бълинскаго въ Москвъ, и вотъ что сохранилось въ его памяти отъ этого посъщенія:

«Дверь отворилась, — разсказываеть Панаевъ, — и передо мною въ дверяхъ стоялъ человѣкъ средняго роста, лѣтъ около 30-ти на видъ, худощавый, блѣдный, съ неправильными, но строгими и умными чертами лица, съ тупымъ носомъ, съ большими, сѣрыми, выразительными глазами, съ густыми, бѣлокурыми, но не очень свѣтлыми волосами, падающими на лобъ, въ длинномъ сюртукѣ, застегнутомъ накриво.

«Въ выражении лица и во всъхъ его движенияхъ было что-то нервическое и безпокойное.

«Я сейчась догадался, что передо мною - самъ Бълинскій».

«— Кого вамъ угодно? — спросилъ онъ немного сердитымъ голосомъ, робко взглянувъ на меня. — Вассаріона Григорьича. Я такой-то (я назвалъ свою фамилію). Голосъ мой дрожалъ. — Пожалуйте сюда... Я очень радъ... — произнесъ Бѣлинскій довольно сухо и съ замѣшательствомъ, и изъ темной маленькой передней повелъ въ небольшую комнату, всю заваленную бумагами и книгами. Мебель этой комнатки состояла изъ небольшого дивана съ износившимся чехломъ, высокой и неуклюжей конторки, подкрашенной подъ красное дерево и двухъ рѣшетчатыхъ такихъ же стульевъ...

«Последовало несколько минуть неловкаго молчанія. Белинскій какъ-то жался на своемь стуль. Я преодолель свою робость и заговориль сь нимь о нашемь общемь знакомомь, поэть Кольцовь. Белинскій очень любиль Кольцова»...

«Къ Бълинскому я заходилъ каждое утро, — продолжааетъ Панаевъ.— Онъ очень хандрилъ и жаловался на боль въ груди... Обстоятельства его были въ это время печальныя. Степановъ, издатель «Московскаго Наблюдателя», платиль ему помъсячно (да и то неаккуратно) какія-то ничтожныя деньги за редакцію. Білинскій сначала быль увлечень мыслію стать во главів журнала, сотрудниками котораго должны были сдъдаться всъ его молодые и тадантливые друзья... Онъ твердо былъ убъжденъ, что при ихъ содъйствіи, соединенномъ съ его кипучей, энергической дъятельностью, - успъхъ журнала будетъ несомивненъ... Но надежды его не оправдались. Подписка на «Наблюдатель» оказалась незначительной, и при выходъ пятой книжки всъ средства издателя уже совершенно были истощены. Причинами этого были: невозможность объявить о томъ, что журналъ переходить подъ редакцію Бълинскаго; непрактичность и издателя, и редактора, пустившихъ очень небольщое число объявленій о преобразованіи журнала, въ которыхъ притомъ глухо и неопредвленно сказано было о переходъ «Наблюдателя» отъ г. Андросова (бывшаго редактора) подъ новую редакцію, и, наконецъ, то примирительное направленіе первыхъ книжекъ возобновленнаго «Наблюдателя», — направленіе, которому публика не могла симпатизировать».

Большинство нублики, быть можеть, въ то время и не было особенно требовательно въ этомъ отношеніи. «Отеч. Записки» въ первое время также были примирительны, — но «Наблюдатель» не быль достаточно занимателень для большинства публики, тогда особенно привыкшей къ разнообразію и увеселительному тону «Библіотеки». Бѣлинскій самъ думаль, что его журналь долженъ назначаться для «аристократіи читающей публики»; она оказалась слишкомъ малочисленна. Книжки были слишкомъ однообразны; Бѣлинскій и его друзья хотѣли говорить только о томъ, что имъ нравилось и казалось важнымъ: философія, искусство, Шекспиръ, Гете, Гофманъ почти исчерпывали ихъ литературные интересы. Въ журналъ почти не было русскихъ повъстей, — кромъ Кудрявцева. Имена сотрудниковъ, впослъдствіи очень извъстныхъ, въ то время никому не были извъстны. Наконецъ журналъ не имълъ средствъ, чтобы выдержать соперничество съ другими изданіями; напр. «Библіотека» платила авторамъ большой гонорарій, а сотрудники «Наблюдателя» работали

изъ любви къ искусству; для привлеченія постороннихъ силъ редакція не имѣла средствъ. Но для извѣстной доли образованныхъ людей могла быть и та причина холодности, которую указываетъ Панаевъ. Люди того же поколѣнія, слоя и образованія, не не связанные предубѣжденіями кружка, какъ Грановскій, Герценъ и проч., самымъ рѣшительнымъ образомъ не раздѣляли направленія «Наблюдателя»...

«Сотрудники видёли, —продолжаетъ Панаевъ, —что дёло не ладится, и охладёли къ журналу. Бёлинскій... совершенно упалъ духомъ. Между нимъ и нѣкоторыми изъ его друзей произошло недоразумѣніе: съ однимъ изъ нихъ, Боткинымъ, Бёлинскій въ теченіи нѣсколькихъ мѣсяцевъ не видался; Константинъ Аксаковъ начиналъ съ нимъ внутренне расходиться, уже слишкомъ склоняясь къ славянофильству»... Катковъ началъ работать въ «Отеч. Запискахъ».

Къ этому присоединилось совершенное отсутствие средствъ къ существованию у самого Бълинскаго... «Конечно, Бълинский не могъ умереть съ голоду, — замъчаетъ тотъ же разсказчикъ, —близкие люди не допустили бы его до этого; но жить благодъяниями, —и еще при сознании своей силы и таланта, при увъренности, что онъ могъ бы пріобрътать достаточно своими трудами. — не легко. Всякій дрянной фельетонистъ, съ нъкоторымъ практическимъ тактомъ, былъ гораздо обезпеченнъе Бълинскаго, живя только однимъ своимъ ремесломъ...

«Черезъ нѣсколько времени послѣ пріѣзда моего въ Москву, Бѣлинскій уже объявилъ мнѣ, что «Наблюдатель» продолжаться не можетъ. Неуспѣхъ его онъ приписывалъ разнымъ причинамъ, — но онъ въ это время еще не подозрѣвалъ, что въ самомъ направленіи, которое онъ хотѣлъ придать журналу, заключалась невозможность его успѣха».

«Увлекаясь толкованіями Бакунина Гегелевой философіи и знаменитою формулою, извлеченною изъ философіи, что «все дъйствительное разумно». — Бълинскій пропов'ядываль о примиреніи въ жизни и искусств'я... Онъ дошель до того (крайности были въ его натуръ). что всякій общественный протесть казался ему преступленіемъ, насиліемъ... Онъ съ презрѣніемъ отзывался о французскихъ энциклопедистахъ XVIII-го стольтія, о критикахъ, не признававшихъ теоріи «искусства для искусства», о писателяхъ, стремившихся къ новой жизни, къ общественному обновленію. Онъ съ особеннымъ негодованіемъ и ожесточениемъ отзывался о Жоржъ-Зандъ. Искусство составляло для него какой-то высшій, отдёльный міръ, замкнутый въ самомъ себе, занимающійся только въчными истинами и не имъвшій никакой связи съ нашими житейскими дрязгами и мелочами, съ тъмъ низшимъ міромъ, въ которомъ мы вращаемся. Истинными ходожниками почиталь онь только тъхъ, которые творили безсознательно. Къ такимъ причислялись Гомеръ, Шекспиръ и Гете... Шиллеръ не подходиль къ этому возэрънію, и Бълинскій, нъкогда восторгавшійся имъ, охлаждался къ нему по мъръ проникновенія своей новой теоріей. Въ Шилдер' не находиль онъ того спокойствія, которое было непреміннымъ условіемъ свободнаго творчества... Пушкинъ, къ великому впрочемъ сожалвнію

Бълинскаго и его друзей, также не совсъмъ подходилъ подъ ихъ теорію, въ немъ не отыскивался элементъ примиренія, и потому стихотворенія Клюшникова, въ которыхъ ясно выражался этотъ элементъ, были признаваемы хотя уступающими Пушкину по обработкъ и формъ, но несравненно болье глубокими мыслями...

«Свътлый взглядъ Бълинскаго затуманивался болъе и болъе; врожденное ему эстетическое чувство подавлялось неумолимой теоріей; Бълинскій незамътно запутывался въ ея сътяхъ, которыя еще скръплялъ Бакунинъ. Его свободной, въ высшей степени гуманной натуръ тяжело, неловко, тъсно было такое рабское подчиненіе философскимъ формуламъ, въ которыхъ еще тревожно путался самъ Бакунинъ.

«Къ этому присоединились еще—неудача «Наблюдателя», долги, размолвки съ пріятелями. Я засталъ Бѣлинскаго (въ апрѣлѣ 1839), въ напряженномъ лихорадочномъ состояніи, которое я не могъ не замвтить, но приписывалъ это только его стѣсненному положенію»...

Мъсяцы тяжелой работы оставили одно разочарование въ душъ.

Нъ концъ концовъ какъ для Бълинскаго, такъ и для его друзей стало совершенно очевиднымъ, что въ Москвъ работы ему не найти и что волей неволей надо перебираться въ какое-нибудь другое мъсто. Всъ мечты, впрочемъ, сосредоточились исключительно около Петербурга. О провинціи, конечно, и не думалось болье. Теперь (1839) Бълинскій посль всьхъ тяжкихъ испытаній прекрасно понялъ, въ чемъ его призваніе и въ чемъ назначеніе. Онъ уже не сомнъвался, что онъ литераторъ и можетъ быть только литераторомъ и ничьмъ другимъ. Онъ очень интересуется петербургской журналистикой, особенно «Отечественными Записками», какъ бы предчувствуя, какую роль придется играть ему въ нихъ. Но разговоры съ Краевскимъ все растягиваются, а между тъмъ безденежье, бользнь и тревожные признаки скораго разрыва съ кружкомъ не даютъ ни минуты покоя больной, измученной душъ.

Да, кружекъ распадался... Съ отъ вздомъ Станкевича за границу внутренняя связь между его членами, духовное единство — слабъли. Индивидуальности опредълялись ръзче, и когда мы вспомнимъ, что въ кружкъ были такіе разные люди, какъ Бълинскій и Константинъ Аксаковъ, или Боткинъ и Кетчеръ мы можемъ только дивиться, что онъ существовалъ такъ долго. Ссоры возникали все чаще, и хотя за ними слъдовало скорое примиреніе, но, въдь, какъ ни связывай разъ порванную веревку,—узлы остаются, ихъ не уничтожишь. Я остановлюсь ненадолго на отношеніяхъ Бълинскаго къ главнымъ членамъ кружка—Боткину, К. Аксакову, М. Бакунину и Станкевичу. Мнъ кажется, что они интересны. Если интеллигенція 40-хъ годовъ была чъмъ нибудь счастливъе насъ—то конечно своимъ стремленіемъ къ взаимной близости, своими товарищескими отношеніями и даже своими спорами и примиреніями на принципіальной почвъ. Бълинскій пишетъ какъ-то Панаеву:

«Я помирился съ Боткинымъ и Катковымъ; между нами все опять по-прежнему, какъ будто ничего не было. Да, все по-прежнему, кромъ прежнихъ пошло-

стей. Сперва я сошелся съ Боткинымъ и безъ всякихъ объясненій, прекраснодушныхъ и экстатическихъ выходокъ и порывовъ, но благоразумно, хладнокровно, хотя и тепло, а слъд. и действительно. Теперь вижу ясно, что ссора была необходима, какъ бываетъ необходима гроза для очищенія воздуха: эта ссора уничтожила бездну пошлаго въ нашихъ отношеніяхъ. Причины ссоры, нъсколько вамъ извъстныя, были только предлогомъ, а истиныя и внутреннія причины только теперь обозначались и стали ясны. Боткинъ много былъ виноватъ передо мною, но и я въ этомъ случать не уступлю ему... Я радъ безъ памяти, что наши дрязги кончились, и что вы таки увидите насъ такъ, какъ хотъли и думали увидъть насъ, когда отправлялись изъ Питера въ Москву...

«К. Аксаковъ со мной какъ нельзя лучше. Его участіе ко мнѣ иногда трогаетъ меня до слезъ. Невозможно быть расположениве и деликативе, какъ онъ со мною. Славный, чудный человъкъ! Но молодъ такъ, что даже Кетчеръ годится ему въ дъдушки. Въ немъ есть все — и сила, и энергія и глубокость духа, но въ немъ есть одинъ недостатокъ, который меня глубоко огорчаетъ. Это — не прекраснодущіе, которое пройдеть съ літами, но какой-то китайскій элементь, который примъшался къ прекраснымь элементамъ его духа. Коли онъ во что засядеть, такъ, во-первыхъ, засядеть по уши, а во-вторыхъ — во сто лътъ не вытащите вы его и за уши изъ того ощущеньица, или того понятьица, которое отъ праздности забредетъ въ его, впрочемъ, необыкновенно умную голову. Вотъ и теперь сидить онъ въ глупой мысли, что Гете (далеко кулику до Петрова дня!) выше Шекспира. Но пока онъ сидъль да посиживаль въ этой мысли, если только нелъпость можно назвать мыслію, случилось происшествіе, отъ котораго на лиц'в Аксакова совершилось страшное aplatissement, ибо это происшествие накормило его грязью. какъ говорять безмозглые персіяне. Грязь эту раздівлили съ нимъ Бакунинъ и Боткинъ».

«...Да, славное дитя Константинъ (Аскаковъ); жаль только, что движенія въ немъ маловато. Я и теперь почти каждый день разсчитываюсь съ какимъ-нибудь своимъ прежнимъ убъжденіемъ и постукиваю его, а прежде такъ у меня — что ни день, то новое убъжденіе. Вотъ ужъ не въ моей натуръ засъсть въ какое-нибудь узенькое опредъленьице и блаженствовать въ немъ».

Въ этихъ словахъ,—засъсть въ узенькое опредъленьице и блаженствовать въ немъ, уже заключается та исходная точка, съ которой Бълинскій будетъ впослъдствіи громить славянофиловъ и между прочимъ «милое дитя» — Константина Аксакова.

Въ другомъ письмъ къ Станкевичу Бълинскій разсказываеть о своей ссоръ съ Бакунинымъ:

«Съ М. я разстался. Чудесный человъкъ, глубокая, самобытная, львиная природа — этого у него нельзя отнять; но его претензіи... дълають невозможными дружбу съ нимъ. Онъ любить идеи, а не людей, хочеть властвовать

своимъ авторитетомъ, а не любить. Съ весны я пробудился для новой жизни, ръшиль, что каковъ бы я ни быль, но я — самъ по себъ, что ругать себя и кланяться другимъ на свой счеть — глупо и смёшно, что у всякаго свое призваніе, своя дорога въ жизни и пр. Ему это крайне не понравилось, и онъ съ удивленіемъ увидёль, что во мне самостоятельность, сила. и что на мне верхомъ вздить опасно — сшибу, да еще копытомъ лягну. Началась борьба перепискою. Онъ быль изранень, выслушаль горькія истины, выраженныя энергическимъ языкомъ. Примирился. Послъ этого-то я былъ въ ...нъ. Послъ опять война. Онъ опять съ миромъ, а я пишу ему, что прекраснодушныя и идеальныя комедіи мить надобли. Споръ о простоть играль туть важную роль. Я ему говориль, что о Богь, объ искусствъ можно разсуждать съ философской точки эрвнія, но о достоинствю холодной телятины должно говорить просто. Онъ мнъ отвътилъ, что бунтъ противъ идеальности есть бунтъ противъ Бога, что я погибаю, дълаюсь добрымъ малымъ въ смыслъ bon vivant et bon camarade и пр. А я только хочу бросить претензій быть великимъ челов'ькомъ, я хочу со всъми быть какъ всъ. Но это тебъ непонятно. Я изложу теб'в подробно всю кампанію, пришлю даже планы сраженій. Ты услышишь чудеса. Пока скажу немножко»...

Это письмо немного отвлеченно, но мить кажется ясно, въ чемъ дело. Бакунинъ подавлялъ Бълинскаго авторитетомъ своей образованности по части гегеліанскихъ брошюръ и толкованія таинственныхъ Sein, Werden, Nicht-Sein, da-Sein, Bei-Sich-Selbst-Sein, и пр. и пр. и повидимому требоваль рабской даже почтительности. Бакунинь быль одинь изъ тёхъ людей, которыхъ Гомеръ сравниваетъ съ разъяренными быками. Въ увлечении чъмъ бы то нибыло — гегеліанствомъ, революціей, освобожденіемъ Польши и даже (!!) завоеваніемъ Россіи, онъ забываль рішительно обо всемь и видієль лишь передъ собой красную тряпку, на которую и бросался. Отчасти склонный къ тому-же Бълинскій, какъ-то инстинктивно удерживался отъ полной односторонности. Жизнь слишкомъ тормошила и мучила его, чтобы онъ совершенно забылъ о ней. Побывавъ еще разъ въ деревив Бакуниныхъ (1838), онъ съ грустью отмъчаетъ, что и здъсь, даже женщинъ и дъвушекъ, «поэтическая непосредственность смѣнилась отвлеченными толкованіями». У себя Бакунинъ, очевидно, все передълаль на свой ладь; въ этой «большой Лизъ» — какъ зваль его Герценъ, --- скрывался «жельзный деспоть».

«Да, Николай, простое, —продолжаетъ Бълинскій, —живое чувство, задушевность, преданность человъческимъ интересамъ тамъ уже не много значать и мало цънятся: тамъ требуютъ мысли, знанія и вздыхають о мысли и знаніи, безъ которыхъ (для нихъ!!!) нътъ любви, нътъ жизни. Я все и расписалъ Бакунину откровенно и энергически; онъ вбъсился и прислалъ мнъ въ отвътъ анаеему; я не струсилъ и повелъ дъло такъ, что онъ растерялся, сталъ противоръчить себъ и просить мира. Дъйствительность вытанцовалась и колотитъ его нещадно. Ото всъхъ, даже отъ Петра Кл-ва, онъ услышалъ то-же, что отъ меня. Богъ съ нимъ. А я тебъ все подробно изложу, ты въдь любишь

прочесть иногда что нибудь забавное. Это будеть поэма, въ которой побивается Улись самымъ нехитрымъ (но здоровымъ) витяземъ».

Съ самимъ Станкевичемъ Бѣлинскій видѣлся послѣдній разъ передъ его отъѣздомъ за границу. Бѣлинскій простился холодно, потому что находился въ самомъ «пакостномъ настроеніи духа» и горько винилъ себя впослѣдствіи за эту холодность. Сколько нѣжности въ его письмахъ къ умирающему товарищу, который какъ-то упрекнулъ его за долгое молчаніе.

«Но не приписывай этого (Боже сохрани!) моей къ тебъ холодности (чортали хорошаго было бы во мнъ, если-бы я охолодъль къ тебъ?), даже не приписывай и лености, хотя она тутъ немного и виновата. Дело въ томъ, что въ каждомъ моемъ большомъ письмъ мнъ хочется познакомить тебя и съ мовмъ настоящимъ моментомъ и съ обстоятельствами, бывшими его источникомъ и следствіями; но я теперь мчусь на почтовыхъ по дорогѣ (пока все еще по проселочной) жизни, и настоящій мой моменть едва-ли продолжается місяць. Перейдя-же въ другое состояніе духа, я уже не сержусь на прежнее (какъ это всегда бывало со мною прежде), потому что понимаю его необходимость, и еще потому, что я становлюсь все менте и менте неистовъ. Процессы моего духа всегда осуществляются въ жизни и отражаются въ обстоятельствахъ, большею частію, потрясающихъ и ужасныхъ. Напримъръ, недавно (мъсяца два назадъ) со мною повторилась было твоя исторія, да такъ, что я хватился за голову, боясь, -- ужъ не сошелъ-ли я съ ума, и подходилъ безпрестано къ веркалу, чтобы посмотреть, не поседелили мои волосы. Слава Богу, все кончилось хорошо, и я за глупую фантазію поплатился только м'всяцами двумя глупостей и пошлостей, да недёлями двумя-тремя адскихъ мукъ >...

Бѣлинскій говорить туть о своемь новомь обязательно - неудачномь увлеченів какой-то дівушкой. Что подівлаешь,—не везеть въ любовныхъ дівлахъ нашимъ критикамъ: не везло Бѣлинскому, Добролюбову, Писареву, Чернышевскому и, быть можеть на самомъ дівлів, критическіе, анализирующіе умы, склонные къ проніи, ментье всего могуть увлечь женскую душу?—Впрочемъ, это вопросъ посторонній.

Ссора съ Бакунинымъ, очевидно, все же тревожитъ Бѣлинскаго, и онъ открываетъ свое горе Станкевичу:

«Въ послѣднемъ письмѣ моемъ я обѣщалъ тебѣ описать подробно всю мою ссору съ Бакунинымъ. Я было и думалъ приняться за него, но каково было мое изумленіе, когда, взявшись за перо, увидѣлъ, что ссоры не было, что я не знаю, за что я ссорился и за что сердился на этого человѣка. Все дѣло было въ томъ, что у насъ никогда не было дружбы, потому что природы наши враждебно противоположны. «Ты стремишься къ высокому, и я стремлюсь къ высокому будемъ-же друзьями», —вотъ начало нашей дружбы... Время есть повѣрка всѣхъ склонностей, всѣхъ чувствъ, всѣхъ связей—дѣйствительность стала вытанцовываться, и мы принялись грызться; а когда перегрызлись, то увидѣли, что совсѣмъ не-изъ-чего было грызться, и, какъ умные люди, теперь разошлись мирно... Изъ остальныхъ друзей,

одинъ, на котораго я больше всёхъ полагался, потому что болёе всёхъ любилъ его, поступилъ со мною предательски, но такъ какъ онъ это сдёлалъ по слабости характера, то я и простилъ его въ душё моей... Изъ старыхъ друзей, только добрый, благородный, любящій Аксаковъ все такъ же хорошъ со мною, какъ и прежде. Онъ давно уже сталъ выходить изъ призрачнаго міра Гофмана и Шиллера, знакомится съ дёйствительностію, и, въ числё многихъ причинъ, особенно обязанъ этому здоровой и нормальной поэзіи Гете. Изъ новыхъ меня особенно интересуетъ Кудрявцевъ...

«Да, братъ, — продолжаетъ онъ, — наконецъ, пришлось разсчесться за всякую ложь — и въ любви, и въ дружбъ. Діалектика жизни довела до сознанія многихъ истинъ, казавшихся прежде неразръщимыми. Я теперь понимаю, что такое любовь и что такое дружба: то и другое есть воспринятіе въ себя однимъ существомъ другого существа, вслъдствіе необъяснимаго мистическаго сродства ихъ натуръ. То и другое длется человъкъ Богомъ, и если человъкъ, наскучивщи ждать, вздумаетъ взять это самъ, то жестоко сръжется».

Да, на грустныя размышлентя наводять эти ссоры. Жизнь учить насъ годами горя, разочарованій, мукъ, и какая сила должна быть въ душт умнаго и прекраснаго человтка, чтобы не дать окончательно очерствть своему сердцу?

Кружокъ, очевидно, распадался.

Письмо къ Станкевичу заканчивается сообщеніемъ о скоромъ отъ вздва въ Петербургъ.

«Недёли черезъ двё послё отправленія этого письма ёду въ Питеръ на житье. Зачёмъ?

Горе мыкать, жизнью тёшиться, Съ злою долей перевёдаться.

«Безъ фразъ, я узналъ теперь, что не годится порядочному человѣку отдавать свою жизнь и свое счастіе на волю случайностей, что для того и другого надо побороться, поработать. Если - бы я пріобр'аль невозмущаемую ни въ горести, ни въ радости ровность духа, совершевное забвение самого себя, какъ частное, и — чего больше всего мнв не достаеть доброжелательство, участіе и ласку не къ однимъ слишкомъ близкимъ мнѣ людямъ, но и ко всякому человъческому явленію — я бы это назваль своимь царствомь небеснымъ, а все остальное охотно отдалъ-бы на волю Божію. Знаешь-ли, Николай, я много измёнился даже и во внёшности: — стучанье по столу кулакомъ — ужъ анахронизмъ въ твоемъ передразнивании меня — шутка - ли! — а внутри меня все переродилось: ум'врились дикіе порывы; нападая на дурную или ложную, по моему митнію, сторону предмета, я уже умтю не потерять изъ виду хорошей, и истинное чувство мое уже не огненно, но тепло, и твиъ глубже, чвиъ тише; и уже не боюсь разочарованія и охлажденія, не боюсь истощенія духовныхъ силъ... но знаю, что только теперь наступила пора ихъ полнаго развитія и что еще долго они будуть идти возрастая, и хоть я не могу похвалиться кудрями, но часто твержу про себя эти чудные стихи Кольцова—

По лътамъ и кудрямъ Не старикъ еще я: Много думъ въ головъ, Много въ сердцъ огня!

«Дя, я въ тысячу разъ счастливъе прежняго, глубже и сильнъе чувствую блаженство жизни, какъ жизни, достоинство человъка и доступнъе впечатл вніямъ искусства, словомъ-любящве, но все это неровно. Ты знаешь мое образованіе, знаешь, сколько потрачено времени, знаешь, что работа для меня вдохновеніе, порывъ, или желізная нужда, а не фундаменть жизни, не источникъ силъ. Да, я не пріучилъ ума своего къ дисципливъ системы, не подвергалъ его гимнастикъ ученія, и не пріучиль себя къ работь, какъ къ чему-то постоянному и систематическому. Я люблю искусство выше всего, и много міровыхъ интересовъ живеть въ душів моей, но все это дилеттантизмъ и добрая натура. И потому, мев страшно самому себв выговорить мои намеренія, не только другому. Чтобы привести ихъ въ исполненіе, мн надо оторваться отъ своего родного круга, мить-робкой, запертой въ самой себть натур в- перенестись въ сферу чуждую, враждебную - страшно подумать, а время близко! Это последній опыть — не удается, всё надежды къ чорту! Москва погубила меня, въ ней нечемъ жить и нечего делать, и нельзя делать, а разстаться съ нею - тяжелый опыть».

На последнемъ листке письма Белинскій жалуется «усталь... уходила проклятая гисторія, а между темь и половины не разсказаль».

И все еще Бѣлинскій самымъ искреннимъ образомъ продолжалъ считать себ я гегеліанцемъ и съ пѣной у рта набрасывается на тѣхъ, кто говоритъ ему о неразумности дѣйствительности и разумности протеста. Но день полнаго просвѣтлѣнія уже близокъ.

Отъёздъ Бёлинскаго въ Петербургъ быль окончательно рёшенъ лётомъ 1839 года. Краевскій обязывался выплачивать ежегодно 3.500 р. \*) ассигнаціями своему новому сотруднику, а новый сотрудникъ взялся вести весь критическій и библіографическій отдёлъ журнала. Литературный трудъ, очевидно, цёнился очень низко.

Съ отъездомъ въ Петербургъ отношенія Белинскаго къ кружку хотя и продолжаются, но съ каждымъ днемъ становятся все более формальными. Выживаетъ лишь личная пріязнь напр. къ Боткину, все остальное:

«Поглощаетъ (и быстро) безпощадное время».

Теперь, слёдовательно, какъ разъ время подвести итогъ этимъ отноше-

<sup>\*) 1050</sup> рублей на серебро.

ніямъ, тянувшимся 7 — 8 лѣтъ, и выдержавшимъ сколько бурь, невзгодъ, столько смѣнъ настроенія!..

Я выскажу мысль очень непріятную мні самому: взятыя въ ціломъ эти отношенія мні не совсімь нравятся, въ нихъ есть много искусственнаго и, мні кажется, что друзья относились къ Білинскому хотя и по-товарищески, но не безъ обиднаго покровительственнаго оттінка. А что они не уміли, да и потомъ не научились, цінить его вполні, какъ онъ того стоилъ — это уже фактъ самоочевидный и исторически доказанный.

Не видъть громадной пользы, какую принесъ Бълинскому кружокъ. — я не могу. Эта польза для его умственнаго развитія — несомивнна. Не говоря уже о томъ, что постоянные страстные споры изощряли его діалектику, онъ могъ мимоходомъ на лету научиться очень многому. Первый періодъ существованія кружка не могь не развить его эстетическаго чутья, составляющаго одно изъ главныхъ достоинствъ его лучшихъ критическихъ статей. Здъсьже онъ научился цвнить Гоголя, что по тому времени, среди восторговъ передъ Кукольникомъ, значило очень много. Обаяніе личности Станкевича, его высокіе нравственные идеалы, требованія безусловной чистоты личной жизни слово мъ все, вылившееся въ абстрактный героизмъ, дало, такъ сказать, философское выражение кореннымъ требованиямъ натуры Бълинскаго. «Молитвенное и колънопреклоненное» отношение къ искусству, несмотря на всю свою односторонность, не заключало однако въ себъ ничего безусловно вреднаго: было-бы вредно остановиться на немъ и застыть въ холодно-восторженномъ созерцаніи, но такъ-какъ съ Бѣлинскимъ этого не случалось, то плакаться совствит не о чемт. А что старая формула «искусство очищаетт душу» во многихъ случаяхъ справедлива---въ этомъ сомнъваться смъшно. Какъ ни хорошъ человъкъ по самой своей натуръ, какъ ни чистъ онъ отъ рожденія, ему нужно и воспитаніе и поддержка. Кружокъ Станкевича давалъ, отчасти, разумъется, и то и другое Бълинскому. Но, повторяю, не видно, чтобы его дъйотвительно любили, действительно ценили. Белинскій неистовствоваль, увлекался, готовъ былъ топтать въ грязь то, чему поклонялся вчера. Въ глазахъ болъе спокойныхъ и выдержанныхъ людей онъ не могъ не казаться смъшнымъ жотя - бы порою. Даже друзья считали себя не только образованиве, но и умиве его. Одни справедливо, другіе напрасно, хотя самъ Бълинскій, постоянно и отъ всей души называя себя дуракомъ и идіотомъ, несомнівню поддерживаль въ нихъ это пріятное заблужденіе. И что гръха таить — онъ много терялъ и потому, что былъ нищимъ человъкомъ.

Когда вы сравниваете отношенія къ Бѣлинскому членовъ кружка Станкевича съ отношеніемъ къ нему, напр., Кольцова, вы сейчасъ-же чувствуете огромную разницу. Кольцовъ былъ настоящимъ другомъ, исполненнымъ нѣжности, деликатности и благоговѣнія. Онъ какъ-то сразу своимъ проницательнымъ тонкимъ умомъ, своей многоопытной чуткой душой угадалъ, какія великія силы, какая чудная нравственная чистота таятся въ этомъ невзрачномъ на видъ, постоянно раздраженномъ недовольнымъ собою и окружающими, рѣзкомъ и застънчивомъ человъкъ. Онъ понялъ это и оцънилъ какъ больше никто, никогда. Онъ дъйствительно любилъ, дъйствительно былъ привязанъ и въ ихъ отношенияхъ есть что-то дътски искреннее и непосредственное. О покровительствъ тутъ, очевидно, не можетъ быть и ръчи.

Да, обидно это покровительство! Но его не могло не быть. Съ одной стороны—довольные собой, изящные, гордые котя и добродушные баричи, съ другой—временно отверженный Бълинскій, который къ тому - же постоянно кается и то и дъло выдаеть себъ самыя «идіотскія» аттестаціи.

Философическій же смысль этихь отношеній весь исчерпывается словами: Бізлинскій рвется къ жизни, дійствительности и мучительно недоволень мерзостью окружающаго, а ему говорять: "будь-же ты доволень, неистовый человівкь, потому что довольны мы". И онь старался слушаться.

Какъ-бы нарочно для того, чтобы оставить въ душъ Бѣлинскаго еще одно непріятное воспоминаніе о Москвѣ, — обстоятельства сложились такъ, что не задолго передъ отъѣздомъ онъ крупно разссорился съ Герценомъ. Это довольно важное обстоятельство. Теперь ссора двухъ интеллигентовъ означаетъ очень мало или даже ровно ничего не обозначаетъ: такъ, задѣли одинъ у другого самолюбіе и стали врагами чуть ли не смертельными и готовы отъ всей души обмѣняться анафемами. Тогда дѣло другое: съ такимъ человѣкомъ, какъ Бѣлинскій, иначе, какъ на принципіальной почвѣ ни сойтись, ни разойтись было нельзя. Въ общихъ чертахъ читатель уже знаетъ объ этой ссорѣ изъ разсказа Герцена. Мнѣ остается добавить здѣсь немного.

Въ Москву Герценъ возвратился въ 1840 году, послѣ пяти лѣтъ отсутствія. Здѣсь былъ уже Огаревъ, вокругъ котораго группировались члены бывшаго станкевичевскаго кружка. Бакунинъ и Бѣлинскій стояли во главѣ, каждый съ томомъ Гегелевой философіи въ рукахъ и съ юношеской нетерпимостью провозглашавшіе: «нѣтъ философа кромѣ Гегеля, и мы—пророки его». Герцена приняли радушно, съ почетнымъ снисхожденіемъ, какъ человѣка пострадавшаго, съ готовностью произвести его въ свои, но подъ тѣмъ непремѣннымъ условіемъ, чтобы онъ призналъ гегеліанство за догматъ и преклонился передъ нимъ. Прежде чѣмъ признать и преклониться, онъ сталъ изучать, и страстное одушевленіе товарищей мало по малу передалось и ему.

«Толковали о Гегель безпрестанно; ньть параграфа во всьхь частяхь Логики, въ двухъ Эстэтики, Энциклопедіи и пр., который бы не быль взять съ бою отчаянными спорами ньсколькихъ ночей. Люди, любившіе другь друга, расходились на цылыя недыли, не согласившись въ опредыленіи «перекатывающ аго духа», принимали за обиду мнынія объ «абсолютной личности и о «по-себыбытіи». Всь ничтожныйшія брошюры, выходившія въ Берлины и другихъ губернскихъ и уыздныхъ городахъ нымецкой философіи, гды только упоминалось о Гегель, выписывались, зачитывались до дыръ, до выпаденія листовъвъ нысколько-же дней».

Самый языкъ сталъ совершенно особенный, «птичій», какъ выразился астрономъ Перевощиковъ.

«Никто, — говоритъ Герценъ, — не отрекся бы въ тѣ времена отъ подобной напр. фразы: «конкресцированіе абстрактныхъ идей въ сферѣ пластики представляетъ ту фазу самоищущаго духа, въ которой онъ потенцируется изъ естественной имманентности въ гармоническую сферу образнаго сознанія въ красотѣ».

Языкъ портился, рядомъ съ этимъ шла другая ошибка, болѣе глубокая. «Молодые философы наши испортили себѣ не однѣ фразы, но и пониманье; отношеніе къ жизни, дѣйствительности сдѣлалось школьное, книжное; это было то ученое пониманіе простыхъ вещей, надъ которымъ такъ геніально смѣялся Гете въ своемъ разговорѣ Мефистофеля со студентомъ. Въ самомъ дѣлѣ, непосредственное, всякое простое чувство было возводимо въ отвлеченныя категоріи и возвращалось оттуда безъ капли крови, блѣдной алгебраической тѣнью. Во всемъ этомъ была своего рода наивность, потому что все было совершенно искренне. Человѣкъ, который шелъ гулять въ Сокольники, шелъ для того, чтобы отдаться пантеистическому чувству своего единства съ Космосомъ, и если ему попадался по дорогѣ какой нибудь солдатъ подъ хмѣлькомъ или баба, вступавшая въ разговоръ, философъ не просто говорилъ съ ними, но опредѣлялъ субстанцію народную въ ея непосредственномъ и случайномъ проявленіи. Самая слеза, навертывавшаяся на вѣкахъ, была строго отнесена къ своему порядку — гемюту — или къ «трагическому въ сердцѣ».

«То же въ искусствъ... Знаніе Гете, особенно второй части «Фауста» (оттого ли, что она хуже первой или труднъе ея), было столько же обязательно, какъ имъть платье. Разумъется, объ Россини и не говорили, къ Монарту были снисходительны, хотя и находили его дътскимъ и бъднымъ; зато производили философскія слъдствія надъ каждымъ аккордомъ Бетховена и очень уважали Шуберта, не столько, полагаю, за его превосходные напъвы, сколько за то, что онъ бралъ философскія темы для нихъ какъ «Всемогущество Божіе» и «Атласъ». На ряду съ итальянской музыкой дълила опалу и французская литература, и вообще все французское, по дорогъ и политическое.

«Отсюда легко понять поле, на которомъ мы должны были непремѣнно встрѣтиться и сразиться. Пока пренія шли о томъ, что Гете объективенъ, но что его объективность субъективна, тогда какъ Шиллеръ — поэть субъективный, но его субъективность объективна, и наоборотъ — все шло мирно. Вопросы болѣе серьезные не замедлили явиться».

Какіе-же были эти болье *серьезные вопросы?* Герцень не перечисляеть ихъ, къ сожальнію. Поэтому на поставленный вопрось могу отвътить лишь приблизительно.

По единодушному свидътельству современниковъ, Бълинскій въ то время проповъдывалъ «индійскій покой». Эта проповъды съ теоретической стороны о пиралась на несовсъмъ правильное и слишкомъ буквальное пониманіе фор-

мулы Гегеля: «все дъйствительное разумно». Ну, разумъется, если все разумно, то и дълать нечего и мънять нечего и стремиться къ улучшенію жизни, по меньшей мъръ, глупость и «мальчишество» (терминъ Гегеля).

- Знаете-ли, сказаль однажды Герценъ Бълинскому, что съ вашей точки зрѣнія вы можете доказать, что и чудовищный произволь разумень и должень существовать.
- Безъ всякаго сомнънія, отвъчаль Бълинскій и прочель мнъ «Бородинскую годовщину» Пушкина.

Столкнулись двъ натуры, одинаково страстно готовыя защищать свои убъжденія, два ряда мыслей, временно діаметрально противоположныхъ одинъ другому, двъ теоріи, почти не имъющія между собой точекъ соприкосновенія, два настроенія, оба воинственныя, но съ оружіємъ, обращеннымъ на разныхъ враговъ,— и ссора приняла острый характеръ. Въдь вопросъ о разумности произвола напр. помъщиковъ въ отношеніи кръпостныхъ на самомъ дъль принадлежить къ разряду тъхъ каверзныхъ вопросовъ, которые, такъ или иначе рышенные, опредъляютъ все міросозерцаніе человъка.

Еще студентомъ, значитъ совсъмъ неоперившимся юношей. Герценъ до самозабвенія увлекался Сенъ-Симономъ. Сенъ-симонизмъ, съ его преклоненіемъ передъ естествознаніемъ и общественно полезнымъ трудомъ, его уваженіемъ передъ промышленностью, которую онъ считалъ главной двигательницей соціальнаго развитія, своимъ общимъ революціоннымъ — по крайней мѣрѣ протестующимъ складомъ пришелся, какъ нельзя больше, по дущъ юному Герцену. «Общественность», борьба за общественную справедливость, невозможность мириться съ фактами-безразлично въ теоріи или жизни-которые пригнетають личностьвсѣ эти понятія пріобрѣли въ глазахъ Герцена удивительную важность еще на студенческой скамейкъ. Этимъ своимъ взглядамъ онъ остался въренъ до конца жизни и почти не отвлекался въ сторону, развъ случайно и очень ненадолго. Его горячая натура не мирилась — если можно такъ выразиться — ни съ какимъ «примиреніемь»; его положительный въ основъ своей умъ, къ тому-же обыкновенно скептически и недовърчиво настроенный, не переваривалъ никакихъ «абсолютовъ», никакихъ «въчныхъ началъ». Все скоръе - кромъ очень немногаго, напр. правъ человъка на свободу и счастье - представлялось ему условнымъ и относительнымъ. Свободный человъкъ, свободно живущій, свободно и искренно проповъдующій всякое ученіе, всякую въру и свободно дъйствующій на поприщъ личнаго и общественнаго самосовершенствованія таковъ былъ его идеалъ. Онъ столкнулся съ Бълинскимъ и услыхалъ, что все это — мальчищескія мечтанія, что единственная обязанность человъка понять разумность окружающаго, примириться съ нимъ-каково-бы, оно ни было и созерцать красоту мірозданія, забывши о человъческой личности.

Читатель помнить конечно, какъ трогательно закончилась эта ссора двухъ людей, которые скоро, и, уже не разставаясь, пошли рука объ руку. Бълинскій раскаялся и первый протянуль руку.

## Глава VII.

## Гегеліанство Бѣлинскаго.

Едва-ли можно сомнъваться, что гегеліанскіе взгляды Бълинскаго были очень не прочны, а съ философской точки зрънія очень неглубоки. Гегеля онъ никогда не читалъ, познакомился съ его системой въ кружкъ Станкевича, главнымъ образомъ отъ Бакунина, увлекся ею со всей «страстностью своей натуры,—до самозабвенія, до "скрежета зубовнаго", какъ онъ самъ выразился—но только въ такомъ видъ въ какомъ самъ ее понялъ. А понялъ онъ ее лишь настолько, насколько она подходила къ его пастроенію. Мы въдь только что видъли, что онь хотълъ примириться со всъмь, чтобы найти хоть немного покоя для своей усталой души. Въ его проповъдяхь о разумной дъйствительности слышится тонъ измученнаго человъка. Впрочемъ мы сейчась ознакомимся, хотя бы въ самыхъ общихъ чертахъ съ философіей Гегеля. — Начну ав оvo.

Въ области мысли Гегель и его ученіе сыграли туже роль, какъ Наполеонъ и его армія — въ политикъ. Гегеліанство завоевало себъ города, княжества, цълыя государства и народы. Въ любомъ европейскомъ университетъ оно имъло своихъ представителей — епископовъ, кардиналовъ, аббатовъ, почтительно прислушивавшихся къ голосу берлинскаго папы-философъ. Безжалостное къ своимъ врагамъ, оно подчинило себъ цълыя области мысли и науки, въ которыхъ все еще правили схоластики. Недаромъ же его сторонники устанавливали двъ эры человъческой жизни — до Гегеля и послъ Гегеля, — и считали своей Гедржой появленіе "Феноменологіи духа". Гдъ же и въ чемъ причины такого успъха?...

Открывая курсъ въ Берлинскомъ университетъ, Гегель произнесъ одну изъ лучшихъ своихъ ръчей, которая поможетъ намъ отвътить на поставленный вопросъ. Онъ сказалъ:

"Повидимому наступили обстоятельства, при которыхъ философія снова можетъ над'яться на вниманіе и любовь, и когда эта почти замолкнувшая наука можетъ снова возвысить свой голосъ. Еще недавно, съ одной стороны, нужды времени придавали такую важность мелкимъ интересамъ ежедневной жизни, а съ другой стороны, болъе высокіе интересы дъйствительности, борьба, имъющая цълью возстановить и спасти государство и политическую цълость народной жизни, овладъвали всъми способностями духа, силами всъхъ классовъ, такъ что внутренняя жизнь духа не могла найти должнаго спокойствія. Всемірный духъ, занятый дъйствительностью и насильственно направленный ко внъшности, не могъ обратиться внутрь къ самому себъ и наслаждаться собою въ своей истинной родинъ. Но такъ какъ въ настоящее время

Digitized by Google

поставлена преграда этому потоку дъйствительности, и нъмецкій народъ спасъ свою національность, эту основу всякой живой жизни, то наступило время, когда вмъстъ съ порядкомъ дъйствительной жизни, можетъ разцвъсти въ государствъ свободное царство мысли. Духъ уже обнаружилъ свое могущество, потому что въ настоящее время прочны однъ идеи и то, что согласуется съ идеями и только то импетъ цинность, что можетъ оправдать себя передъ умомъ и мыслы».

Въ оправданіи, или, дучте сказать, въ "осмысленіи" и дъйствительно нуждалось многое—почти все. Войны Наполеона поистинъ перепахали всю Европу, и сколько новыхъ, невиданныхъ, странныхъ растеній появилось на этой перепаханной за-ново почвъ! Идеи, мечты, иллюзіи, формы жизни, политическіе и нравственные принципы,—все было другое или явилось по крайней мъръ въ другой комбинаціи. Одни, упражняясь гирями и на трапеціяхъ, мечтали о возвращеніи временъ Арминія и древне-германской доблести, другіе тосковали о паденіи человъческаго духа, обращая свой грустный взоръ назадъ къ золотому въку, третьи бодро смотръли впередъ... И настойчивой потребности разобраться въ страшной путаницъ жизни, дъйствительности прежде всего и хотъль пойти навстръчу Гегель.

Исходя все изъ той-же борьбы съ Наполеономъ, какъ поворотнаго пункта новъйшей исторіи, Гегель продолжалъ:

"Эта борьба была дёломъ нравственнаго могущества духа, въ которомъ пробудилось созвание его энергіи и который въ этомъ чувствѣ поднялъ свое внамя и обнаружилъ свою силу въ дѣйствительности. Мы должны признать, какъ неоцѣненное благо, то, что наше поколѣніе жило и дѣйствовало въ этомъ чувствѣ, въ которомъ сосредоточиваются право, нравственность, религія. При такомъ всеобъемлющемъ и глубокомъ стремленіи, духъ сознаетъ свое достоинство, пошлость жизни и пустота интересовъ исчезаютъ, поверхность знаній и убѣжденій дѣлается явною и уничтожается сама собой. Эта серьезная мысль, ксторая вообще овладѣла душою, образуетъ ту почву, которая необходима для философіи".

Весь запасъ энергіи, всю силу чувства, всю страстность стремленія, вызванныхъ изъ глубины народной жизни борьбой за освобожденіе, Гегель хочетъ направить въ русло философіи, чтобы не дать духу погрузиться въ обыденное пошлое существованіе.

"Наше призвание и наша обязанность — говорить дальше мудрець — состоить въ томъ, чтобы развить въ философской формъ тъ существенные зачатки, которые проявились съ новою силою и новою жизнью въ недавнее время. Это обновление духа, которое сначала обнаружилось въ политическомъ міръ, продолжаеть теперь обнаруживаться въ большей серьезности и большей важности нравственныхъ и религіозныхъ интересовъ, въ требованіи, чтобы всъ жизненныя отношенія были болъе основательны и болъе совершенны. Самая серьезная потребность есть потребность знать истину. Эта потребность,

которою духовная природа отличается отъ чувственной, образуетъ самый глубокій интересъ духа и следовательно всеобщій интересъ".

Но что такое истина? Можно ли познать ее? Да,—смёло отвёчалъ Гегель, подкупая умы слушателей этимъ стремленіемъ въ высшія сферы жизни, этой непоколебимой вёрой въ могущество разума, въ доступность истины.

"И въ самой Германіи, — продолжаль Гегель, — поверхностность и пошлость мысли, до начала возрожденія духа, дошли до того, что нашлись люди, которые утверждали и считали доказаннымъ, что знаніе истины невозможно, что сущность міра и духа есть непостижимое и непонятное существо. Они пошли также далеко, какъ Пилатъ, римскій проконсулъ, который, услышавши изъ усть Христа слово истина, спросиль его: "что есть истина", какъ человѣкъ, который рѣшилъ этотъ вопросъ и не сомиѣвается, что знаніе истины невозможно. Такимъ образомъ пренебреженіе къ знанію истины, которое всегда считалось признакомъ узкости и пошлости ума, разсматривали въ наше время, какъ высшій тріумфъ духа. Сначала отчаяніе въ силахъ разума сопровождалось скорбію и грустію, но вскорѣ нравственное и религіозное легкомысліе, къ которому присоединилось поверхностное и мелкое знаніе, называвшее себя просвѣщеніемъ, открыто и спокойно признало безсиліе разума и полагало свою гордость въ совершенномъ забвеніи высшихъ интересовъ духа".

Мнъ кажется, что съ практической точки зрънія Гегель какъ нельзя болъе правъ въ своемъ ръзкомъ отзывъ о скептикахъ, просвътителяхъ и критикахъ. Въдь первая задача человъка-это жить, и отъ этой задачи не уйдешь, не отвертишься отъ нея. И вотъ, чтобы жить, людямъ нужна и въра въ разумъ и служеніе высшимь интересамь духа, нужна столько-же, сколько и предметы первой необходимости. Народы, массы, поколенія, въ сущности все человечество, всегда и вездъ, на всъхъ ступеняхъ своего развитія, въ китайской деревушкъ, въ чумъ эскимоса не меньше, чъмъ въ Парижъ и Лондонъ, жили и живуть какимъ нибудь положительнымъ міросозерцаніемъ изъ чувства самосохраненія столько же, сколько изъ косности, отгоняя отъ себя критику и сомивнія. Жизненная философія должна взывать къ жизни, напрягать человівческія силы, вдохновлять и воодушевлять, ставить подъ ружье. Вопросъ не въ томъ, насколько она безусловно истина, такъ какъ не только безусловная истина недоступна намъ, но и будь даже она доступна намъ, мы, по условію своего мышленія, все-же не могли бы сказать, безусловна ли она или нъть. Критеріума безусловности у насъ ніть, а есть только критеріумь исторической необходимости и практической полезности. И нападая на скептиковъ, просвътителей, критиковъ, отрицающихъ возможность истиннаго познанія, Гегель правъ, какъ правъ живой человъкъ, который, во время голода кладетъ себъ кусокъ мяса въ ротъ, нисколько не интересуясь тъмъ обстоятельствомъ, что это совстить не мясо, а лишь возможность постоянных ощущеній, которая мыслится психологами идеалистами какъ извъстная комбинація геометрическихъ центровъ — ничуть не красныхъ, не тяжелыхъ, не питательныхъ. Скептическая философія также мало способна была до сей поры подчинить себъ общество

взятое въ пѣломъ. какъ и анархизмъ. Какъ невозможно себъ представить государство самоубійцъ, такъ нѣтъ и государства скептиковъ или анархистовъ. И взывая къ высшимъ интересамъ духа, признавая возможность ихъ удовлетворенія. Гегель несомнѣнно выполнилъ высшую задачу, которую только мсжетъ взять на себя философъ. Онъ хотѣлъ сохранить возбужденіе силъ, вызванное борьбой за освобожденіе, не дать ему растратиться попустому на картофельно-селедочныя мелочи филистерскаго духовно-пониженнаго существованія, хотѣлъ въ одной геніально-смѣлой философской системѣ объединить жизнь и познаніе такъ, чтобы мысль и дѣятельность каждаго отдѣльнаго человѣка представлялась ему не переплетомъ случайныхъ силъ и совпаденій, не пестрымъ узоромъ, напутаннымъ судьбою, а въ ея логической и исторической необходимости. Не пустымъ наборомъ фразъ и не словеснымъ фейерверкомъ представляются поэтому заключительныя слова его рѣчи:

«Все, что я могу требовать отъ васъ — сказаль онъ своимъ взволнованнымъ слушателямъ — это то, чтобы вы принесли довъріе къ наукъ, въру въ разумъ. довъріе и въру въ самихъ себя. Любовь къ истинъ и въра въ могущество разума есть первое условіе для философскаго изслъдованія. Человъкъ долженъ считать себя достойнымъ самыхъ великихъ истинъ. Нельзя имъть достаточно высокое мнъніе о величіи и могуществъ духа. Сокрытая сущность вселенной не въ состояніи укрыться отъ любви къ истинъ; передъ ней вселенная должна раскрыться и развернуть богатства и глубину своей природы»...

Безъ всякаго преувеличенія можно сказать. что берлинская аудиторія Гегеля заключала въ себѣ лучшихъ представителей европейской мысли. Этимъ онъ быль обязанъ не только силѣ своей мысли, но и удивительному краснорѣчію. Прочтите хотя-бы его "логику"—науку, которой какъ бы самой судьбой предназначено быть самой сухой изъ сухихъ и на каждой страницѣ вы найдете удачное сравненіе, мѣткую шутку, интересную ссылку на какое нибудь современное событіе. Гегель быль больше чѣмъ мыслитель и философъ, онъ быль художникомъ—такимъ-же, какъ Платонъ въ древности. Увлеченіе Гегелемъ доходило до энтузіазма, до полнаго самозабвенія, принимая подъ-часъ наивно-комическія формы. Иные, напр. очень безпокоились о дальнѣйшей судьбѣ абсолютной идеи (по просту Божества), которая, сознавъ самое себя въ философіи Гегеля, очевидно должна была недоумѣвать, что-же дѣлать дальше. О «другихъ» и, именно, она съ русскихъ одинъ современникъ, самъ находившійся нѣкоторое время въ чаду правовѣрнаго гегеліанства, говоритъ:

"Новые знакомые (цвътъ русской интеллигенціи начала 40-хъ годовъ)—
встрътили меня нъсколько свысока, требуя безусловнаго принятія феноменологіи и логики Гегеля и приточъ по ихь толкованію. Толковали-же они объ
нихъ безпрестрастно; нътъ параграфа во всъхъ трехъ частяхъ Логики, въ
двухъ Эстетики, Энциклопедіи и проч., который бы не былъ взять отчаянными спорами нъсколькихъ ночей. Люди, любившіе другъ друга, расходились на цълыя недъли, не согласившись въ опредъленіи "перехватывающаго
духа", принимали за обиды мнтенія объ "абсолютной личности и ея по себъ

бытіи". Всё ничтожнёйшія брошюры, выходившія въ Берлинів и другихъ губернскихъ и уёздныхъ городахъ немёцкой философіи, гдё только упоминалось о Гегелів, выписывались, зачитывались до дыръ, до пятенъ, до выпаденія листовъ въ нівсколько дней... Какъ заплакали-бы (отъ радости) всё эти забытые Вердеры, Маргенеке, Михелеты, Отто, Вадке, Шиллеры, Розенкранцы и самъ Арнольдъ Ругэ, котораго Гейне такъ удивительно хорошо назвалъ "Привратникомъ гегелевской философіи"— если бы они знали, какія побоища и ратованія возбудила они въ Москвів между Маросейкой и Моховой, какъ ихъ читали и какъ ихъ покупали"...

И это не было временнымъ увлеченіемъ. Въ шестидесятыхъ годахъ на сторонъ діалектической методы Гегеля оказался никто другой, какъ знаменитый авторъ "Что дълать" и статей объ общинъ. Чернышевскій прямо говорилъ: "докажите мнъ, что метода Гегеля не върна, и я откажусь отъ нея, но этого вамъ никогда не удастся доказать!"... Теперь мы присутствуемъ при возрожтеніи гегеліанства хотя и въ обновленной его формъ \*).

Основной принципъ, которымъ инстинктивно руководится наша умственная дъятельность, былъ въ свое время вполнъ и безусловно на сторонъ Гегелевой системы. Этотъ принципъ—экономія силъ. На самомъ дълъ, въ своемъ ученім Гегель привелъ въ связь современное ему знаніе, объединилъ и одухотворилъ его философской мыслью и, не упуская изъ виду ни одного изъ вопросовъ, способныхъ волновать людей, нашелъ для нихъ подходящіе наукообразные отвъты.

Незадолго до него люди оставались въ грустномъ недоумъніи, пораженные страшными повидимому безвыходными противоръчіями, которыми Кантъ завершилъ свое ученіе, и изъ-за которыхъ вдали виднълись иронически улыбающіяся черты его учителя Юма. Казалось послъдняя опора человъка — разумъ—подкосился, достовърность въдънія исчезла: робкіе умы, всегда предпочитающіе бъгство труду и лънивый покой утомительному изслъдованію, стали отступать въ свои всегдашнія зимнія квартиры —въ мистицизмъ; эмпирики иронически улыбались, и въ это-то время Гегель выступилъ съ своимъ ученіемъ.

Его система строго монистическая. Онъ не зналъ этой въчной оговорки съ одной стороны—духъ, съ другой стороны—матерія. Для него не существовало этого мучительнаго противоръчія, на рубежъ котораго стоялъ человъкъ, напрягая всъ свои силы, чтобы сохранить равновъсіе, колеблясь, мучаясь, съ ужасомъ смотря внизъ— въ пропасть, гдъ царила матерія и сознавая, что царство духа недоступно ему. Философія католической церкви, доведя это противоположеніе до крайности, заставляла человъка презирать свое тъло, бороться съ ними и тратить такимъ образомъ всъ свои силы на борьбу съ са-

<sup>\*)</sup> Интересенъ между прочимъ такой фактъ: англичане долгое время не хотъли знатъ и читатъ Гегеля, называя его сумастедшимъ. Въ послъднія-же двадцать лътъ философія Гегеля три раза была переведена на англійскій языкъ и выдержала нъсколько изданій.

мимъ собою. Если-бы не временно отдыхъ, доставляемый индульгенціями — б'єдный върующій не вынесъ-бы всей тяжести своего двойственнаго существованія... Къ счастію матерія, въ видъ столькихъ-то и столькихъ монетъ, вводила его въ царство духа...

Монизмъ Гегеля принядъ форму абсолютнаго идеализма. Уже Юмъ отрицалъ существованіе духа и матеріи и говорилъ, что нѣтъ ничего кромѣ идей. Гегель въ этомъ отношеніи сходится съ нимъ, а значить идетъ противъ Кантъ. Кантъ, остановился на дуализмѣ. Для него существуетъ познающій духъ (субъектъ) и познаваемое нѣчто (объектъ). Правда это познаваемое въ истинной своей формѣ недоступно намъ, какъ вещь въ себѣ, но все-же оно существуетъ, оно реально. Эту реальность и отрицаетъ Гегель. Вещь въ себѣ недоступна нашему познанію, а значитъ ее нѣтъ совершенно. Оно ничто иное какъ видимость, какъ проявленіе чего-то другаго — единаго всемірнаго духа, безъ котораго-бы не было и ея.

Что есть то, что есть? Разумѣется отвѣть на этоть вопрось зависить отъ точки зрѣнія и отъ привязанности къ тому или другому слову. Одни отвѣчають: духъ, другіе—матерія, третьи,—въ своей простотѣ и непосредственности—а кто-же это знаетъ? Гегель далъ первый отвѣть: существующее есть духъ, идея; существованіе—это существованіе идеи, историческая жизнь природы и людей—это стремленіе идеи познать самое себя.

Въ основъ философіи исторіи Гегеля лежить та "простая", какъ называеть ее самь, мысль, что разумь управляеть міромь. Но разумь этоть не есть способность; его надо понимать въ особенномъ спеціально-гегелевскомъ смысль; разумь — это сама сущность, субстанція, это не только мысль, но и мыслящее существо, это всемірный духъ, абсолютная, т.-е. неизмінная истина. Что знаемъ мы объ этомъ разумъ? Мы, обыкновенные смертные, ничего; Гегель-все. Свойство разума, сущность этой сущности, -- говорить онъ, -- свобода. Но, почему свобода, а не что-нибудь другое, почему непремънно и только свобода? Потому, объясняеть намь Гегель, что все постигается нами изъ своей противоположности. Мы знаемъ о существованіи бълаго цв та, потому что есть цвътъ черный, о существованіи большого, потому что есть малое. Противоположность разума, духа-это матерія. Свойство матеріи тяжесть, поэтому свойство духа-свобода. Но что такое эта свобода? Какъ надо понимать ee? Для Гегеля это свобода есть "das Bei-sich-selbst-sein" т.-е. "у-себясамого-бытіе". Не пугайтесь слова: смыслъ его совершенно ясенъ. Быть у себя самого — значить не завистть ни отъ чего другого, быть существомы самодовлівющимъ, такимъ существомъ и является разумъ Гегеля. Онъ свободенъ, потому что кромъ него нътъ ничего, онъ свободенъ, такъ какъ его дъятельность-познаніе, но это познаніе самого себя - самосознаніе. Итакъ, разумъ ни въ чемъ не нуждается, ни къ чему не стремится, кромъ самосознанія, т.-е. опять таки къ самому себъ. Поэтому онъ — свободенъ, тогда какъ матерія зависима, и эта зависимость ея выражается въ тяготини къ другому, внъ ея находящемуся центру.

Прочтя эти строки, читатель, разумъется, скажеть, что основная точка эрънія Гегеля: все есть духъ и жизнь вообще — есть жизнь духа, — выбрана совершенно произвольно. И читатель будеть какъ нельзя болье правъ во всей своей критикъ, кромъ одного пункта. Безусловной истины нътъ и быть и не можетъ. Если-бы мы ее и знали, то, повторяю, мы не могли-бы ничего отвътить на вопрось о ея безусловности, ибо критерія для этой послідней у насъ нъть никакого. Поэтому, не все-ли равно, насколько справедливы (въ абсолютномъ смысав слова) системы Канта, Фихте, Шеллинга, Гегеля, Спенсера? Они, очевидно, или совствить несправедливы, или справедливость ихъ недоказуема. Но человъкъ хочеть жить, а для того чтобы жить ему, между прочимъ. нужна и философія, которая возвышала-бы производительность его силь, увеличила-бы шансы его приспособляемости къ суровой обстановкъ, нужна философія, которая закрѣпляла - бы энергію его настроенія, давала - бы ему всю совокупность современнаго знанія, одушевленнаго единою мыслью, такъ чтобы онъ не терялся въ его разнообразіи, какъ въ лабиринть, а шелъ твердо и увъренно держась за аріаднину нить системы. Для своего времени идеализмъ Гегеля сдёлаль это.

Вернемся однако къ начатому.

Исторія, по Гегелю, представляеть изъ себя безконечный процессь, въ которомъ разумъ стремится познать самого себя и тімъ достигнуть свободы. Таптит possumus, quantum scimus—т. е. мы можемъ, или мы сво бодны лишь на столько, насколько мы знаемъ. Но какимъ путемъ происходитъ процессъ познанія? Онъ начинается съ недостовърнаго, относительнаго и подчиняется закону логической необходимости. Какъ въ логикъ понятіе развивается въ сужденіе, а сужденіе въ умозаключеніе, такъ въ исторіи и въ жизни.

Разумъ Гегеля — истинный царь исторіи, живое существо, проходящее всѣ стадіи своего самосознанія. Все измѣняется, все рушится, дряхлѣеть и разлагается, онъ одинь, какь вѣчная непостижимая сущность, какъ принципъжизни, поднимается съ новыми силами изъ подъ груды человѣческихъ переворотовъ, изъ подъ развалинъ, обществъ, государствъ, націй. Вѣчно юный, жадный въ достиженіи своей цѣли, онъ свободно переходитъ изъ страны въ страну, двигаясь вмѣстѣ съ солнцемъ на западъ, сбрасывая съ себя съ каждымъ шагомъ своимъ обвѣтшалыя формы жизни, являясь постоянно воплощеннымъ все въ новыя формы въ зависимости отъ того, гдѣ онъ находится въ данную минуту, —подъ небомъ-ли Китая, или на берегахъ Нила, или въ шумныхъ, говорливыхъ городахъ Іонійской Греціи.

Желая нарисовать его портреть возможно яркими красками, Гегель поступаеть какъ истинный художникъ, надъляя свое абсолютное существо чисто человъческими свойствами. Онъ говорить намъ даже одхитрости разума. Люди (какъ индивидуальность) — средство: разумъ пользуется ими для своихъ цълей, эксплоатируя ихъ страданія и радости. Передъ нимъ вначалъ его историческаго поприща открывается неизвъствая таинственная страна, которую онъ во что-бы то ни стало долженъ изучить и изслъдовать. Но самъ онъ

въ эту страну не идетъ, а отправляетъ туда людей, цёлые племена и народы. Изследовать таинственную область—дёло не легкое и опасное: это, своего рода, Меотійское болото, где ничего не стоитъ затеряться среди лёсовъ, непроходимыхъ топей, трясинъ и т. д. Хитрый разумъ какъ будто знаетъ это и употребляетъ на пользу себе человеческій страсти. Онъ возбуждаетъ честолюбіе, стремленіе къ славе, всё другія чувства, лишь-бы побудить смертныхъ къ трудному и опасному путешествію. Какое ему дёло, почему идетъ человекъ въ эту таинственную страну. Изъ-за славы, или отъ отчаянья? Важно одно—достиженіе цёли, важно, чтобы какимъ-бы то ни было путемъ смёлые піонеры принесли вёсть, а перенесенныя ими трудности ставятся исключительно на ихъ личный счетъ. Не бёда, если многіе погибнуть даже: эти жертвы нужны. Такова въ конкретномъ образё точка зрёнія Гегеля и его разума на человёческую жизнь и человеческое счастіе. Человёкъ — средство на всемъ пути развитія исторіи.

Что же такое человъческие идеалы? Для Гегеля никакихъ человъческихъ идеаловъ не существуетъ. Онъ отрицаетъ ихъ безусловно. Цтиность человической жизни относительна, а не абсолютна. Абсолютную цтиность, т. е. такую, которой все должно служить, импетъ лишь идея.

Раскрывая все разнообразіе своихъ силъ и способностей, дізлая безчисленные опыты въ области права, религіи, морали, испытывая вліянія всёхъ климатовъ, географическихъ условій, различныхъ формъ общественности разумъ хочетъ, чтобы ни одна крупица его силы не осталась непознанной. чтобы въ течени жизненнаго процесса онъ весь раскрылся передъ собой и всю свою потенціальную энергію — энергію возможности — перевель въ кинетическую т. е. дъйствующую. Въ этомъ случат онъ, разумъется, и имъетъ громадное несравнимое преимущество передъ отдельнымъ человекомъ. У насъ та-же пъль: въ каждомъ изъ насъ кроется масса возможностей, масса дарованій въ зародышть. Мы вст немножко поэты, музыканты, художники, кто знаеть даже Наполеоны-Бонапарты, какъ выразился когда-то Пушкинъ про незамътныхъ титулярныхъ совътниковъ, допуская, что и они могли-бы быть чъмъ-нибудь другимъ, неизмъримо большимъ, чъмъ незамътные титулярные совътники. Но что дълать? Жизнь наша такъ коротка, сфера нашего опыта такъ ничтожна, что нечего и думать о раскрытіи всёхъ своихъ возможностей; хорошо еще, если не упустишь изъ виду основной, самой сильной — своего призванія, какъ говорятъ. Для большинства и это недостижимое счастье — и идеть прахомъ человъческая жизнь, и идуть прахомъ человъческія силы. Съ разумомъ Гегеля ничего подобнаго случиться не можетъ. Онъ не только хитеръ, онъ разсчетливъ, экономенъ и избъгаетъ всего капризнаго, случайнаго, живя лишь въ области необходимаго, повинуясь принципу сохраненія энергіи...

«Въ предисловіи къ моей философіи права,—пишеть Гегель въ Логикѣ,—находятся слѣдующія положенія: что разумно, то дѣйствительно, и что дѣйствительно, то разумно...

«Эти простыя положенія многимъ показались странными и подверглись

нападкамъ даже со стороны тёхъ, которые полагаютъ себя свёдующими въ философіи и религіи. Что касается до ихъ философскаго смысла, то при наименьшемъ философскомъ образованіи должно знать, что разумъ есть высшая
и единственно истинная дёятельность и что въ отношеніи формы существующее есть частью явленіе и только частью дъйствительность. Во
вседневной жизни, всякую прихоть, заблужденіе, зло, и тому подобное, равно
какъ и всякое превратное и преходящее существованіе случайно называютъ
дёйствительностью. Однако, при большей разборчивости, уже обычное сознаніе не назоветъ случайнаго существованія дёйствительностью, потому что
такое существованіе имѣетъ только значеніе возможности, которая одинаково
можетъ быть и не быть»...

Въ этомъ то и заключается главная ошибка Бѣлинскаго въ періодъ гегегеліанства, когда все безъ исключенія считаль онъ разумной дѣйствительностью. Никакъ не разумной дѣйствительностью считаль Гегель Китай и китаизмъ; никакъ не могъ онъ проповѣдывать "индійскаго покоя", потому что въ основѣ его философіи лежить мысль о необходимой измѣняемости всего сущаго. Но нашему великому критику необходимо нужно было спрятать свою голову въ песокъ въ эти годы унынія, и, самъ того не замѣчая, онъ вмѣсто гегеліанства проповѣдываль китаизмъ и преклоненіе передъ всякой "возможностью", которая, по Гегелю, можеть и не быть... Странное однако противорѣчіе! Проповѣдь гендійскаго покоя всегда выходила у Бѣлинскаго бурной и неистовой...

Разумъ Гегеля избъгаетъ всего случайнаго, произвольнаго, того, что могло-бы и не быть. Онъ дорожить собою, онъ обходитъ цълыя страны и народы и остается только тамъ, гдъ ему это необходимо нужно, гдъ, благодаря условіямъ мъста и времени, онъ можетъ явиться передъ собой въ какой нибудь новой формъ—религіознаго представленія, политическаго общежитія и такимъ образомъ познать одно изъ скрытыхъ своихъ свойствъ. Онъ, какъ сила вообще, наполняетъ и воплощаетъ въ себъ вселенную и является то какъ движеніе, то какъ звукъ, теплота, электричество, магнетизмъ, мысль...

При такомъ воззрѣніи на исторію, какъ на развитіе самопознанія абсолютнаго духа, Гегель исключаеть изъ нея быть догосударственный, какъ представляющій полное отсутствіе свободы; точно также онъ исключаеть изъ вѣдѣнія философской исторіи и цѣлыя страны, гдѣ человѣкъ живеть, весь поглощенный борьбою и стихійными силами природы—какъ въ Африкѣ кромѣ узкой полосы Нила и въ Новомъ свѣтѣ. Театромъ развитія абсолютнаго духа остаются лишь Европа и Азія и двѣ человѣческихъ расы—желтая и бѣлая...

Почему? Потому - что только здёсь условія способствовали развитію личнаго начала. И, въ дійствительности, основой гегелевой философів является борьба за индивидуальность, хотя и въ другомъ смыслів, чёмъ понимаютъ ее русскіе публицисты. Если устранить на минуту метафизическую терминологію Гегеля, особенно его постоянныя обращенія къ абсолютной идеїв, которая въ сущности ничто иное, какъ символъ жизненной борьбы всего человівчества — борьбы, не прекращающейся ни на минуту, совершающейся въ

самой строгой и необходимой преемственности — мы поймемъ, что разумъетъ Гегель подъ индивидуальностью и почему онъ придаетъ ей такое значеніе.

Въ индивидуальности, прежде всего, нътъ ничего конкретнаго, это совсъмъ не личность и ужъ никакъ не опредъленная личность въ обычномъ смыслъ этого слова. "Ни съ чъмъ преходящимъ и случайнымъ философія не можетъ и не должна имъть дъла"; поэтому индивидуальность слъдуетъ понимать только какъ особенносты или совокупность особенностей духа, воплотившуюся въ какую нибудь форму.

Къ личности и опредъленному человъку толкающемуся или толкавшемуся на исторической сценъ, Гегель неизмънно равнодушенъ.

«Живое,—говорить онъ, напр. въ своей, Логикъ" — умираетъ, потому что оно противоръчитъ самому себъ, по своему понятію оно есть родъ, конкретная всеобщность, но оно существуетъ въ единичной непосредственной формъ. Въ смерти родъ является какъ власть надъ непосредственною единичностью"...

"Смерть живого существа, единичнаго и непосредственнаго—есть жизнь духа"... такъ-какъ духу важно лишь то, чтобы живое существо чёмъ-нибудь приблизило его къ полноте самосознанія.

Но въдь жизнь духа есть исторія. Поэтому смерть непосредственныхъ единичностей, т. е. животныхъ, людей, націй, государствъ и т. д. является прямою необходимостью, прямымъ возстановленіемъ власти рода, т. е. общаго и цълаго надъ отколовшеюся отъ него частицею, вдругь зажившей своею самостоятельной жизнью. Отдёляя отъ себя эту частицу, родъ, такъ сказать, ссужаеть ей бытіе, т. е. даеть ей свои признаки и свойства, д'блаеть ее львомъ, челевъкомъ, Иерсіей, а затъмъ вновь воспринимаетъ ее въ себя, но уже не прежней, какой она была, а расширенной путемъ ея личнаго опыта. Мы видёли, что духъ исторіи послёдовательно воплощаль себя въ индивидуальности Китая, Индіи, Персіи, развивался и двигался въ нихъ, насколько это оказывалось возможнымъ, а затъмъ, обогащенный государственнымъ опытомъ Китая, уходиль оттуда, оставляя страну въ непробудномъ снъ. Такъ и всякая другая "непосредственная единичность" — вст эти Перикды и Ганнибалы, Карлы Великіе и простые обыденные смертные, воспроизведя себъ подобныхъ и действуя въ жизни, -- къ тому общему, чемъ наделилъ ихъ родъ, прибавляють что нибудь свое собственное, а, следовательно, возвращають ссуду съпроцентами.

Цёль духа—познать самого себя. Познать можно только путемъ опредъленія, и истинное познаніе должно совокупить въ себё всё возможныя опредъленія даннаго понятія. Когда на вопросъ, что есть столъ, вы скажете, что это "письменный", или "красный", или "четырехногій" — вы не удовлетворите никого. Нужно исчерпать понятіе, т. е. указать въ опредёленіи всть его свойства. Такъ и духъ, чтобы достигнуть своей цёли, долженъ весь безусловно использовать себя, раскрыться цѣликомъ, развернуться какъ кусокъматеріи, гобеленовъ, напримёръ, съ нарисованнымъ на немъ рисункомъ...

Это развертывание духа и есть историческій процессь. То та, то другая

сторона этого царя исторіи проявляется и познается въ жизни данной индивидуальности — лица, націи, государства. Разумвется, чвмъ больше этихъ индивидуальностей, чвмъ резче оне отличаются одна отъ другой, чвмъ богаче содержаніе каждой изъ нихъ, твмъ это выгодне для духа — твмъ большіе успехи совершаеть онъ. Представьте себе, что человекъ былъ бы втеченіе своей жизни и нищимъ, и лордомъ, и каторжникомъ, и первымъ судьей, и рабочимъ, и капиталистомъ, и поэтомъ, и философомъ и т. д.—каковъ былъ бы его жизненный опыть? Грандіозенъ. Но, что недоступно человеку, то доступно духу, ибо онъ иметь къ своимъ услугамъ безконечное время, безконечно различныя обстоятельства и безконечное количество индивидуальностей. Они живутъ со своими особенностями, а затемъ путемъ деятельности, воспроизведенія и смерти передаютъ накопленное ими въ общую сокровищницу духа. Т. е.

"Истинный результать жизни состоить въ отрицаніи непосредственной формы идеи; другими словами, ея истинный результать есть знаніе"... (Логика § 223) \*).

## А человѣкъ?

"Влизь солнца на одной изъ маленькихъ планетъ, Живетъ двуногій звърь некрупнаго сложенья, Живетъ сравнительно еще немного лътъ И думаетъ, что онъ—вънецъ творенья; Что всъ сокровища еще безвъстныхъ странъ Для прихоти его природа сотворила, Что для него реветъ въ часъ бури океанъ. И борется звърокъ съ судьбой, насколько можно. Хлопочетъ день и ночь о счастіи своемъ. Съ разсчетомъ на въка устраиваетъ домъ... Но вътеръ на него пахнулъ неосторожно... И нътъ его—пропалъ и слъдъ...

Чъмъ богаче и разнообразнъе индивидуальность, тъмъ бысгръе и дъятельнъе потенціальная энергія данной народности или исторической эпохи превращается въ кинетическую. Гегель блестяще доказываеть это на исторіи Греціи.

"Здѣсь,—говорить Гегель,—мы впервые чувствуемъ себя дома и впервые можемъ прослѣдить связь нашихъ чувствъ, мыслей, учрежденій съ мыслями,

<sup>\*)</sup> Формулу эту можно перевести на болёе понятный языкъ. Дёло въ томъ, что «непосредственная форма идей» есть единичный предметь — напр. данный камень, данный человёвъ, данное государство — словомъ нёчто конвретпое. Становясь предметомъ познанія
эти непосредственныя формы идеи входятъ какъ матеріаль, какъ элементъ обобщенія въ
понятіе. Въ этомъ послёднемъ они, разумёется, теряютъ свою конкретность, свою инцивидуальность. Такъ, напримёръ, въ понятіи «человёвъ» нётъ ничего, чтобы принадлежало
только негру, только эскимосу, Ивану, Петру, а есть принадлежащее имъ всёмъ вообще
какъ людямъ. Такой переходъ отъ частнаго къ общему, т. е. къ знанію и есть, по терминологіи Гегеля, «отрицаніе непосредственной формы идей».

чувствами и учрежденіями Эллады. Вмѣсто случайной преемственности восточныхъ цивилизацій, мы, начиная съ Греціи, видимъ передъ собой одну цивилизацію, органически развивающуюся вплоть до нашихъ дней. Заслуги Греціи "громадны", "великолѣпны", "прекрасны"; ея жизнь—это юность человѣчества съ ея капризами, бодростью, вѣрою въ свое славное будущее. Мы не видимъ еще здѣсь тѣхъ тяжелыхъ матеріальныхъ заботъ практическаго разума, отъ которыхъ сѣдѣетъ міръ"...

Теперь сделаемъ векоторые выводы и дополненія.

Изслѣдуя процессъ историческаго развитія, Гегель тщательно удерживается отъ того, чтобы позволить себѣ нравственную оцѣнку. Онъ довольствуется тѣмъ, что показываетъ необходимость событія. Онъ старается даже устранить изъ своего анализа всякую деонтологію, т.-е. ученіе о томъ, что должно быть. Онъ не говоритъ, что истина ждетъ насъ — истина уже есть, она существуетъ въ дѣйствительности.

«Противъ дъйствительности разума — говоритъ онъ въ введени къ Логикъ (§ 6) — возстаетъ уже то представленіе, что идеи и идеалы суть только химеры и что философія есть только система подобныхъ небылицъ или, наоборотъ, что идеи и идеалы слишкомъ превосходны для того, чтобы имътъ дъйствительность и слишкомъ безсильны, чтобы произвести ее. Но раздъленіе дъйствительности и идеи особенно нравится разсудку, который принимаетъ грезы своихъ отвлеченій за истинное существованіе, гордится своимъ понятіемъ долженствованія, которое онъ особенно охотно предписываетъ въ политической области, какъ будто міръ дожидался его, чтобы узнать, какимъ онъ долженъ быть... если бы міръ былъ какъ онъ долженъ быть, что сталось бы съ мнимою важною долженствованія?»...

Остановимся на минуту на этомъ пунктъ гегелевой доктрины. Дъло въ томъ, что слово идеалъ очень неопределенно и какъ все неопределенное, подвержено самымъ разнообразнымъ злоупотребленіямъ. Мы и злоупотребляли имъ, мы и носились съ нимъ какъ съ писаной торбой, не желая сознать, что идеаль - палка о двухъ концахъ. Идеалы могутъ быть и полезны и вредны, это очевидно, такъ какъ, въ сущности говоря, всякое желаніе людей или группы людей есть уже въ извъстномъ смыслъ идеалъ. Ротшильды и европейскіе банкиры имфють свои идеалы, англійскіе ландлорды свои, тоже надо сказать про іезуитовъ и вообще всёхъ жившихъ и живущихъ людей. Всё эти «идеалисты» сходятся въ томъ, что міръ устроенъ нехорошо или по крайней мъръ далеко не такъ хорошо, какъ онъ могъ-бы быть устроенъ и въ этомъ смыслѣ ихъ идеалы имѣютъ такое-же законное право на существованіе, какъ идеалъ какого-нибудь толстаго, заплывшаго жиромъ профессора, увъряющаго, что всь должны быть благоразумны. И на самомъ дель почему отдавать предпочтеніе профессору передъ ісзунтами, ісзунтамъ передъ Ротшильдами. Ротшильдамъ передъ живущими. Всв люди, всв человеки и всв имеютъ

право на существованіе. Мало того, каждое поколівніе иміветь свой торжествующій идеаль, который представляеть изь себя равнодійствующую всіхь въ данное время существующихъ идеаловъ. Но кто-же поручится, что этотъ идеаль будеть признань законнымь и справедливымь следующимь поколеніемъ? Однако во имя его принимались мѣры, ломалась та или другая сторона жизни и не явится ли онъ игомъ для потомковъ и не проклянутъ ли они отцовъ своихъ — идеалистовъ. Отцы заботились о культуръ, а дъти скажуть, что имъ надо любви, а культуры они и знать не хотятъ. Дъды упражинялись въ любви, а внуки скажутъ, что благодаря этому упражненію они остались безъ хлеба, и т. д. Ведь идеаль есть продукть известной эпохи, обстоятельствъ случайныхъ и проходящихъ; какъ-же можно высказывать его догматически? Или есть еще идеалы въчные, абсолютные, неизмънные отъ начала до конца вселенной? Допустимъ, что таковые идеалы существуютъ, но и это очень мало помогаеть делу. Задача не въ вечности, неизменности и пр., а въ томъ, какую форму приметъ это въчное, и неизмънное? Какъ христјанство могло въ извъстную эпоху воплотиться въ инквизицію, такъ и со всякимъ въчнымъ и неизмъннымъ можетъ случиться такая-же непріятная исторія. Форма въ человъческой жизни играетъ такую-же важную роль, какъ и сущность. Извъстную пословицу «законы святы, да исполнители лихіе супостаты»можно полностью примънить къ идеаламъ. Они требуютъ крайне осторожнаго обращенія съ собою.

Пойдемте дальше. У инквизиторовъ былъ идеалъ отправить всёхъ еретиковъ въ царство небесное, у якобинцевъ — уничтожить все аристократическое, все выходящее изъ ряду вонъ, все чъмъ-нибудь отличное отъ массы. у Наполеона—завоевать Европу. И инквизиторы и якобинецъ и Наполеонъ жгли, ръзали, убивали, дълая все, что казалось имъ нужнымъ, необходимымъ, полезнымъ. Они напрягали всю свою энергію, 'фанатизировали энергію другихъ — и что-же? если трудно что-нибудь сказать относительно судьбы еретиковъ, то можно утверждать зато, что якобинскій и наполеоновскій идеалъ не только не были осуществлены, но и не были осуществимы. Они представляли изъ себя иллюзію, во славу которой и было ухлопано невообразимое количество силы. Такимъ-же неосуществимымъ идеаломъ является въ настоящее время система политического равновъсія, требующая, чтобы европейскія національности, или группировки этихъ національностей, были по возможности равносильны. Этотъ идеалъ привелъ къ истощающему всёхъ и вся вооруженному миру, къ ревнивому соглядатайству другъ за другомъ, къ гласному и негласному надвору, подъ которымъ обрътается Европа, къ постоянной возможности столкновенія и даже къ нетерпъливому ожиданію этого столкновенія, чтобы жоть какъ-нибудь закончилось это невыносимо напряженное положение вещей. И въ сущности политическое равновъсіе недостижимо. Его измъряють теперь числомъ солдатъ и пушекъ, какъ будто сила народа заключается въ числъ солдать и пушекъ.

Существеннъйшимъ критеріумомъ идеала является осуществимость и

неосуществимость. Въ первомъ случав онъ опирается на необходимость жизни, во второмъ онъ рвшительно никуда не годится. Осуществимый идеалъ подсказывается самою жизнью, выводится изъ нея и опирается на существующія силы и существующія явленія, неосуществимый — это бредъ иллюзіонера, сумасшедшаго милленарія, и ребяческіе восторги передъ эгимъ бредомъ рано или поздно должны прекратиться.

Когда наконецъ, — восклицаетъ Карлейль, — человъкъ пойметъ, какъ ничтожно его «я хочу» передъ тъмъ, что должно быть (schould be) и какъ ничтожно «должно быть» передъ тъмъ, что будетъ (will be). Въ этомъ-то «будетъ», какъ строго обусловленной исторической необходимости, и заключается вся сущность. Наша обязанность наилучшаго приспособленія къ этой грядущей необходимости, а никакъ не въ стремленіи создать себъ другую необходимость, что невозможно.

Однако, если кто-нибудь скажеть, что предыдущія строки требують неимѣнія идеаловь, тоть жестоко ошибется. Во первыхь, нельзя не имѣть идеаловь, слѣдовательно объ этомъ всѣ разговоры могуть быть покончены въ одномъ словѣ. Но все равно какъ Аристотель рекомендоваль быть добродѣтельнымъ не безъ ироніи, такъ и относительно идеаловъ можно пожелать, чтобы они не чуждались критики, скептицизма, а главное, чтобы основаніемъ ихъ были не мечты, не иллюзіи, и тоть міръ дѣйствительности, откуда наши радости и страданія, котораго мы не знаемъ и въ сущности очень мало хотимъ внать.

И самъ Гегель нисколько не думаеть уничтожать публицистику и возможность высказывать свои идеалы по разнымъ поводамъ.

«Когда разумъ, — продолжаетъ онъ, — обращается къ вседневнымъ, внъшнимъ и преходящимъ предметамъ, учрежденіямъ и состояніямъ, которыя могуть импъть большую, хотя и относительную важность въ извъстное время и въ ограниченной сферъ, онъ справедливо можетъ найти въ этихъ предметахъ многое, что не согласуется со всеобщими и законными опредъленіями мысли: кто не довольно уменъ, чтобы не замътить вокругъ себя многихъ вещей не такихъ, какъ бы онъ должны были быть?

Но разсудокъ заблуждается, полагая, что эти предметы и ихъ опредъленія входять въ область философіи. Область философіи не должное, а необходимое, не наши желанія, а міръ какъ онъ есть въ дъйствительности, и все сущее она разсматриваеть какъ его обусловленный моменть...

Поэтому, философія разсматриваеть цёлое въ необходимыхъ моментахъ его развитія. При такомъ анализё, что можеть означать нравственная точка зрёнія и какое значеніе имѣетъ она? Отвётъ очевиденъ: ничего не означаетъ и никакого значенія не имѣетъ. Она не болѣе какъ случайная призма, черезъ которую преломляются лучи событій и явленій, чтобы образовать прихотливое и случайное изображеніе. Публицистика можетъ вёдать это, но философія нѣтъ никакого дѣла до подобныхъ вещей: Philosopfhie hat daran nichts zu machen...

Въ этомъ пунктъ своего ученія Гегель дъйствительно жестокъ. Но Вълинскій идетъ еще дальше его. Гегель все-же допускаетъ въ извъстныхъ предълахъ публицистическую критику, недовольство; его ученикъ не хочетъ знать ничего подобнаго. Несомнънно, принижая личность, Гегель дълаетъ однако исключеніе для великихъ людей. Бълинскій не хочетъ слышать даже и объ этомъ. Онъ преувеличилъ, довелъ до крайнихъ выводовъ фаталистическіе элементы гегелевой философіи. Но въдь онъ искалъ полноты небытія или даже забвенія...

Та идея, которая легла въ основание всъхъ философскихъ системъ XIX въка и вывела нашу мысль изъ области абсолютнаго и безусловнаго въ область относительнаго и историческаго, одушевила десятки смълыхъ умовъ во всъхъ областяхъ изслъдования — является основной въ возгръніи Гегеля. Это идея эволюціи, развитія.

Гераклить безъ всякаго колебанія можеть быть признань духовнымь пророкомъ нашей эпохи. Отъ него сохранились лишь отдёльныя отрывочныя изреченія, но въ нихъ все - же резюмарована вся истинная сущность нашей работы. Нёть ничего неизмённаго—училь Гераклить. Все течеть, все измённяется, ничто не остается самимъ собою; борьба — всеобщій родоначальникь и руководитель: она создала боговь и людей, свободныхъ и рабовъ.

Это почти все, что мы знаемъ изъ доподлинно принадлежащаго Гераклиту — обстоятельство, которое, однако, не мѣшало Лассалю, напримѣръ, написать о немъ прекрасную и обширную диссертацію.

Система Гегеля однородна съ ученіемъ Гераклита.

"Діалектика, —говорить Гегель, —есть основной законь мысли (§ 11)". Что это значить? Ничто не можеть быть проще и понятніве этого положенія, стоить только популярно изложить его, не прибітая къ нісколько варварской терминологіи нашего философа.

Гегель,—прекрасно поясняеть одинь русскій писатель,—называль метафизической точку зрівнія тіхь мыслителей, которые, не умін понять процесса развитія явленій, поневолі представляють ихь себів и другимь, какъ застывшія, безсвязныя, неспособныя перейти одно въ другое. Этой точки зрівнія онъ противопоставляеть діалектику, которая изучаеть явленія именно въ ихъ развитіи (какъ необходимый моменть цілаго) и, слідовательно, въ ихъ взаимной связи. По Гегелю діалектика есть принципь всякой жизни, т. е. ничто не остается самимь собой, все необходимо переходить въ собственную свою противоположность; все заключаеть въ себь источникь внутренняго противорючія \*).

<sup>\*)</sup> Геравлить одинаково признаваль одновременное существование противоположностей. Для него нѣчто и существуеть и не существуеть. Оно только оозникаеть, чтобы немедленно-же стать другимь, а значить процессь его развитія есть процессь постояннаго отрицанія самого себя.



"Человъкъ—смертенъ, говоримъ мы, разсматривая смерть какъ нѣчто коренящееся во внѣшнихъ обстоятельствахъ и совершенно чуждое природѣ живого человъка. Выходитъ, что у человъка есть два свойства: во-первыхъ, быть живымъ, а во - вторыхъ быть также и смертнымъ. Но при ближайшемъ разсмотрѣніи оказывается, что жизнь сама носитъ въ себѣ зародышъ смерти и вообще всякое явленіе противорѣчиво въ томъ смыслѣ, что оно само изъ себя развиваетъ тѣ элементы, которые рано или поздно положатъ конецъ его существованію, превратятъ его въ его собственную противоположность. Все течетъ, все измѣняется, и нѣтъ силы, которая могла-бы задержать это постоянное теченіе, остановить это вѣчное движеніе; нѣтъ силы, которая могла-бы противиться діалектикѣ явленій. Гете олицетворяетъ діалектику въ образѣ духа:

> Въ бур'в д'вяній, въ волнахъ бытія Я поднимаюсь Я опускаюсь... Смерть и рожденье— В'вчное море; Жизнь и движенье—въ в'вчномъ простор'в.

«Въ данную минуту движущееся тело находится въ данной точке, но въ то же время находится и внъ ея, потому что, если-бы оно находилось только въ ней, оно, по крайней мъръ на это мгновеніе, стало бы неподвижнымъ. Всякое движеніе есть діалектическій процессь, живое противорічіе, и такъ какъ н'втъ ни одного явленія природы, при объясненіи котораго намъ не пришлось-бы въ последнемъ счете аппелировать къ движенію, то надо согласиться съ Гегелемъ, который говорилъ, что діалектика есть душа всякаго научнаго познанія. И это относится не только къ познанію природы. Что означаеть, напримъръ, старый афоризмъ: summum jus-summa injuria? То ли, что справедливъе всего мы поступаемъ тогда, когда, отдавши дань праву, мы въ то же время отдадимъ должное и безправію? Н'вть, такъ разсуждаетъ только «пошлый опыть, умъ глупцовь». Этоть афоризмъ означаеть, что всякое отвлеченное право, дойдя до своего логического конца, превращается въ безправіе, т. е. въ свою собственную противоположность. «Венеціанскій купецъ» служить этому блестящей иллюстраціей. Взгляните теперь на экономическія явленія. Каковъ логическій конецъ «свободнаго соперничества». Каждый предприниматель стремится побить своихъ соперниковъ, остаться единоличнымъ хозяиномъ рынка. И, конечно, не ръдки случаи, когда какому нибудь Ротшильду или Вандербильду удается счастливо осуществить это стремленіе. Но это показываетъ, что свободное соперничество ведетъ къ монополіи, т. е. къ отрицанію соперничества, т. е. къ своей собственной противоположности. Или посмотрите, къ чему ведетъ прославленный нашей народнической литературою такъ называемый трудовой принципъ собственности. Мнъ принадлежитъ только то, что создано моимъ трудомъ. Это какъ нельзя более справедливо. И не менъе справедливо то, что я употребляю созданную мною вещь по сво-

ему свободному усмотрънію: я пользуюсь ею самъ, или мъняю ее на другую вещь, почему либо для меня желательную. Столь-же справедливо, наконецъ, и то, что я пользуюсь вымѣненною мною вещью опять - таки по моему свободному усмотренію, какъ мне пріятнее лучше выгоднее. Положимъ теперь, что я продуктъ моего собственнаго труда продалъ за деньги и деньги употребилъ на наемъ работника, т. е. купилъ чужую рабочую силу. Воспользовавшись этой чужой силой, я оказываюсь владёльцемь стоимости, которая значительно выше стоимости, израсходованной мною на ея покупку. Это, съ одной стороны, очень справедливо, такъ какъ, въдь, уже признано, что я могу пользоваться вымененною мною вещью, какъ мне лучше и выгодите, а, съ другой стороны, это очень несправедливо, потому что я эксплуатирую чужой трудъ и тімь отрицаю тоть принципь, который лежаль въ основі моего понятія о справедливости. Собственность, пріобр'єтенная моимъ личнымъ трудомъ, родить мив собственность, созданную трудомъ другого. Summum jus-summa іпјигіа. И такая іпјигіа самою силою вещей порождается въ хозяйствъ чуть не каждаго зажиточнаго кустаря, чуть не каждаго исправнаго сельскаго домокозянна». 5

И такъ въ явленіямъ природы, каждое явленіе дъйствіемъ тъхъ самыхъ силъ, которыя обусловливаютъ его существованіе, рано или поздно, но не-избъжно превращается въ свою собственную противоположность.

Въ явленіяхъ - же духа каждое понятіе раскрываетъ свое содержаніе, лишь при сопоставленіи съ его противоположностью. Жизнь познается черезъ смерть, добро черезъ зло, свъть черезъ мракъ.

Присматриваясь ближе къ діалектическому процессу природы и мысли, мы видимъ основное и постоянно повторяющееся явленіе: переходъ качества въ количество и наоборотъ.

Оба эти изм'тренія, т. е. количество и качества—учить Гегель въ своей Логикъ (§ 108)—до иткоторой степени независимы одно отъ другаго, такъ что, съ одной стороны количество можетъ изменяться безъ изменения качества предмета, но съ другой стороны увеличение и уменьшение количества, къ которому предметь первоначально равнодушень им веть границу и при переступленіи этой границы качество изминяется. Такъ, напримъръ, различная температура воды сначала не оказываеть вліянія на ея капельно-жидкое состояніе, но при дальнъйшемъ увеличени или уменьшени температуры наступаетъ моментъ, когда разстояніе сціпленія изміняется качественно и вода превращается въ - паръ или ледъ. Сначала кажется, что измѣненіе количества не оказываетъ никакого вліянія на сущность природы предмета, но за нимъ скрывается чтото другое, и это, повидимому, безхитростное измѣненіе количества незамѣтно для самаго предмета измѣняетъ его качество. Греки уже замѣтили это противорѣчіе міры и изобразили его въ различныхъ наглядныхъ примірахъ. Таковы, напримъръ, вопросы: образуетъ-ли одно пшеничное зерно кучу пшеницы, или: вырвавши одинъ волосъ изъ конскаго хвоста, дълаютъ-ли хвостъ голымъ? Такъ какъ количество составляеть внъшнюю опредъленность бытія, къ которой оно равнодушно, то сначала не усумняются отвъчать на эти вопросы отрицательно. Но впослъдствии необходнио должны будуть согласиться, что это произвольное увеличение и уменьшение имъеть свою границу, и что наступаеть точка, когда оть постояннаго прибавления зерна образуется куча пшеницы, или отъ постояннаго выдергивания одного волоса хвость лошади оголяется.

То же самое высказано въ извъстномъ разсказъ о мужикъ, который до тъхъ поръ прибавлялъ по одному лоту къ ношъ своего осла, пока онъ не упаль, потому что ноша сдълалась невыносимою. Было-бы несправедливо принять эти доводы за праздную школьную болтовню, потому что они выражають мысли, которыя очень важны въ практическомъ и преимущественно въ нравственномъ отношении. Такъ расходы, которые мы дёлаемъ, допускають нёкорый просторъ и могутъ быть увеличены или уменьшены до извъстной степени. Но когда они переступають, въ ту или другую сторону, ифру, опредъляемую частнымъ состояніемъ каждаго, тогда мёра обнаруживаетъ свое качественное вліяніе, какъ въ вышеприведенномъ примъръ о различной температуръ воды, и хорошее хозяйство становится скупостью или расточительностью. Тоже самое прилагается къ политикъ, такъ что внутреннее устройство государства въ одно и тоже время находится въ зависимости и не зависить отъ величины его владъній, оть числа его жителей и другихь количественныхъ условій. Если, напримъръ, мы возмемъ государство въ тысячу квадратныхъ миль величины и съ четырымя милліонами народонаселенія, то мы должны будемъ согласиться, что одна - двъ квадратныя мили земли, или одна - двъ тысячи жителей, болъе или менъе, не могутъ имъть никакого существеннаго вліянія на его устройство. Но нельзя не видъть, что при дальнъйшемъ увеличении или уменьшении этихъ чиселъ, наступить, наконецъ, точка, когда, независимо отъ всёхъ другихъ условій, отъ одного только количественнаго чизмівненія, должно измівнаться самое устройство государства. Устройство маленькаго Швейцарскаго кантона не прилежимо къ большому царству, и точно также устройство римской республики было не на своемъ мъстъ, когда его перенесли на большіе имперскіе города Германіи.

Не трудно видёть теперь, что общимъ своимъ характеромъ система Гегеля вполнё отвёчаетъ главному требованію, которое мы вольно и невольно предъявляемъ всёмъ философскимъ системамъ девятнадцатаго вёка. Это требованіе заключается въ томъ, чтобы онё соотвётствовали современному имъ состоянію естествознанія, включая въ это понятіе и все то, что намъ извёстно о человёкё и человёческомъ обществё.

Гегель восприняль ту-же идею развиль ее до конца. Признаніе эволюціи, безконечнаго движенія и безконечной измѣняемости какъ сущности познаваемаго нами міра, спасло его отъ безплодной траты силь. Мы уже знаемъ, къ чему обязываетъ мыслителя идея эволюціи и непрерывнаго развитія. Она учить, что формы видовъ, учрежденій, понятій не представляютъ изъ себя чего нибудь неизмѣннаго, а переходятъ послѣдовательно одна въ другую. Этотъ переходъмы должны представлять себѣ только какъ безконечный процессъ, у котораго

нътъ цъли, а если она и есть, то непознаваема, что то-же самое. Процессъ совершается по извъстнымъ законамъ въ рамкахъ и условіяхъ строгой необходимости. Нътъ и не можеть быть ничего случайнаго тамъ, гдъ все обусловлено. Итакъ нътъ ничего живого и мертваго, нътъ смерти и жизни, ибо все умираетъ, входя въ жизнь другого: самая жизнь есть безпрестанная смерть, самая смерть есть постоянное возникновеніе новой жизни.

Неизмънные законы въ мірь измънчиваго бытія представлялись Гегелю исключительно логическими. Въ этомъ одна изъ характерныхъ особенностей его системы, за которую ему доставалось больше всего. Эта особенность, что мы уже видъли раньше, совершенно не случайна. Гегель дорожилъ ею больше всего, постоянно возвращался къ ней и ея истолкованію. Но чъмъ больше вчитываешься въ его Логику, которая представляется многимъ особенно англичанамъ, чъмъ-то вродъ трехтомнаго чудовища, способнаго поглотить всякую живую мысль и убить ее въ самомъ зародышъ, тъмъ больше убъждаешься, что Гегель отталкиваеть насъ, главнымъ образомъ, своей терминологіей. Онъ безразлично употребляеть два слова, которыя мы привыкли разд'яль: бытіе и мышленіе. Только то, что мыслится, существуєть, и существованіе есть мышленіе. Но то, что принадлежало Гегелю, должно принадлежать ему и теперь. Пускай эта особенность представляется однимъ безусловно истиной, другимъ безусловно ложной, третьимъ любопытнымъ историческимъ явленіемъ. — это нисколько не лишаетъ Гегелеву систему ея научнаго характера, которымъ и объясняется ея живучесть и ея міровое значеніе. Въ сущности различіе между Дарвиномъ и Гегелемъ, Гегелемъ и Спенсеромъ совсѣмъ не такъ велико и до той поры, пока мы не узваемъ, что-же такое существованіе и что такое мышленіе, - а это мы в'троятно не узнаемъ никогда, - не можетъ быть строго опредівлено. Во всякомъ случать, наибольшія свои завоеванія въ области мысли и знанія идея эволюціи совершила подъ могучимъ прикрытіемъ гегелевой діалектики.

Мы видёли раньше, въ чемъ заключалась теорія Гегеля, — этотъ величайшій памятникъ человіческаго ума въ XIX-мъ столітіи. Мніз кажется, что ее можно резюмировать въ 2-хъ положеніяхъ:

1) Мышленіе есть дѣятельность, а не сила,—процессь, а не пребываніе, и его область существуеть не въ пространствѣ, а во времени, идеть въ длину, а не въ ширину, въ порядкѣ преемственной послѣдовательности,— одно послѣ другого, а не одно возлѣ другого, одно рождается вслѣдъ за другимъ и для того, чтобы самому въ свою очередь дать мѣсто третьему. Ихъ бытіе, потому, есть бытіе моментальное, ихъ пребываемость заключена въ тѣсномъ промежуткѣ между рожденіемъ п смертью, возникновеніемъ и прехожденіемъ, между понятіемъ только что кончившимся и понятіемъ, которое уже возникаетъ. И, если все есть процессъ, а не пребываніе, то и философіи приходится объяснить не то, что существуетъ, а изложить самое это движеніе понятій.

2) Цъть духа (какъ историческаго, такъ и міроваго)—раскрыть свое собственное содержаніе, перейти отъ безформенной однообразности къ опредъленному разнообразію—словомъ, превратить всю свою потенціальную энергію къкинетическую, всю возможность своего проявленія— въ дъйствительность существованія.

Эту идею Гегеля можно считать основной и, мало того, безусловно върной. Но все же оставимъ въ поков абсолютный духъ и абсолютную идею—ограничимся тъмъ, въ чемъ они проявляются— т. е. міромъ индивидуальнаго или, попросту, человюческаго.

Для человъка мы получимъ ту-же цъль, какъ и для абсолюта.

Можно утверждать, что: «Всякое дисциплинированное и организованное общество стремится къ тому, чтобы использовать до конца всякаго своего члена, т. е. превратить всю его потенціальную энергію въ кинетическую, сдівлать возможность силы, какой бываеть каждый человізкь при рожденіи, дійствительными ея проявленіемь».

Съ точки зрѣнія общественной, человѣкъ — запасъ силы или просто: «возможность силы», т. е. дѣйствованія.

Послѣ сказаннаго выше мнѣ нѣтъ никакой надобности разбирать, насколько философія Гегеля консервативна и способствуетъ усиленію полицейскихъ бригадъ и насколько она либеральна и пригодна для начертанія конституцій,—тѣмъ болѣе, что въ описываемую мной эпоху русскіе люди нисколько не занимались политикой: это были прекрасныя, горячія головы, искавшія высшей правды и истины. И самая прекрасная, самая горячая голова—Бѣлинскій—очевидно не могъ не увлечься временно Гегелемъ (какъ онъ понимался въ кружкѣ) до зубного скрежета. Эта всеобъемлющая система, заключавшая въ себѣ, повидимому, ясные и положительные отвѣты на самые дорогіе для духа человѣческаго вопросы, поразила его своей красотой, стройностью, величіемъ. Онъ отнесся къ ней прежде всего какъ поэтъ и художникъ. Ему мало дѣла до отвлеченныхъ формулъ, до сухихъ выкладокъ діалектики, до всѣхъ этихъ Sein, Nicht-Sein, Bel-sieh-selbst sein и т. д. Абсолютная идея превращается для него въ образъ и онъ съ пафосомъ восклицаетъ:

«Весь безпредѣльный прекрасный Божій міръ есть ни что иное, какъ дыханіе единой и вѣчной идеи, проявляющееся въ безчисленныхъ формахъ, какъ великое зрѣлище абсолютнаго единства въ безконечномъ разнообразіи. Только пламенное чувство смертнаго можетъ постигать въ свѣтлыя мгновенія, какъ велико тѣло этой души вселенной, сердце котораго составляютъ громадныя солнца, жилы — млечные пути, а кровь — чистый эфиръ. Для этой идеи нѣтъ покоя: она живетъ безпрестанно, т. е. безпрестанно творитъ, чтобы разрушать, и разрушаетъ, чтобы творить. Она воплощается въ блестящее солнце, въ великолѣпную планету, въ блудящую комету; она живетъ и дышетъ въ бурныхъ приливахъ и отливахъ морей, въ свирѣпомъ

ураганѣ пустынь, въ шелестѣ листьевъ, въ журчаньи ручья, въ рыканіи льва и въ слезѣ младенца, въ волѣ человѣка и въ дивныхъ созданіяхъ времени. Кружится колесо времени съ быстрою непомѣрною, въ безбрежныхъ равнинахъ неба потухаютъ свѣтила, какъ истощившіеся волканы, и зажигаются новыя, на землѣ проходятъ роды и поколѣнія и замѣняются новыми; смерть истребляетъ жизнь, жизнь уничтожаетъ смерть; силы природы борятся, враждуютъ и умиротворяются силами посредствующими, и гармонія царствуєтъ въ этомъ вѣчномъ броженіи, въ этой борьбѣ начала и веществъ...» Словомъ:

Въ въчномъ движеньи, Въ волнахъ бытія Я опускаюсь, я поднимаюсь... Жизнь и движенье—въчное море, Смерть и рожденье— Въ въчномъ просторъ.

Но Бълинскій должень быль прибавить, что представителемь, формой этой измѣняющейся идеи является человъкъ и человъческая жизнь. Онъ забылъ объ этомъ и только старался радоваться и только восклицаль, что все прекрасно и разумно, когда на душъ было мрачно какъ въ тюрьмъ. Особенно настанваю на словъ «старался». Въ немъ все это время борятся два начала, одно критически выработанное представленіе объ окружающей дёйствительности (и ужъ конечно собственной своей жизни), какъ самой скверной, ни съ какими требованіями разума несообразной, словомъ — чисто-отрицательное; другое, — взятое имъ на въру представление о вселенной, какъ о единомъ прекрасномъ космосъ, проникнутомъ дивной гармоніей художественнаго произведенія. И чтобы примирить это противоръчіе, онъ напрягаеть силу своего разума, чтобы спасти себя отъ безысходнаго отчаянія и отыскать себь въ жизни тотъ уголокъ, гдь, несмотря ни на что, онъ можетъ быть счастливымъ, какая-бы жизненная скверность не окружала его, -- онъ бросается уже открыто и безповоротно въ объятія своеобразно понятаго гегелизма. Тамь-возможное спасеніе. Метафизика должна привести въ связь все существующее и представляемое; эту разрозненную, полную видимыми противоръчіями дъйствительность она должна объединить въ одномъ ителомъ. Задача сводится къ тому, чтобы примирить фактъ и идею, представляемую красоту и существующую скверность. Не насиліемъ, не активной борьбой съ недостатками жизни можно сгладить это различе; нътъ: «философія и искусство должны указать ограниченіямь ихъ границы и ихъ необходимость во связи съ цълымъ». Прежде всего надо примирить противоръчіе между идеей, представлениемъ и явлениями дъйствительности.

И Бълинскій ломаетъ свою здоровую, боевую натуру, восторгается отвлеченностями, сводитъ самого себя на нътъ, стараясь найти въ ничтожествъ собственной жизни спокойствіе духа; бъдный, великій человъкъ, онъ увлекся гегеліанствомъ только потому, что увидалъ въ немъ проповъдь смиренія. Но не думайте, чтобы ему въ это время хорошо было. Вотъ одно изъ писемъ 40-го года.

«Не только давно сбираюсь и сбирался я писать къ тебъ, мой милый и безцівный Боткинь, но уже давно писаль и пишу, какъ покажеть это куча вздору, приложеннаго къ сему посланію, и выставленныя на ней числа. Причина моего молчанія-состояніе моего духа, страждущее, рефлектирующее, резонерствующее. Да, я не знаю свътлыхъ минутъ... Въ душъ моей сухость, досада, злость, жолчь, апатія, бітенство и проч. и проч. Втора въ жизнь, въ Духа, въ дъйствительность — отложена на неопредъленный срокъ, до лучшаго времени, а пока въ ней-безвърје и отчаянје. Не могу завидодовать блаженству пошляковъ, ненавижу и презираю его всеми силами моей дико-страстной натуры, но, право, часто жалью, зачымь я не рождень однимь изъ этихъ господъ: по крайней мъръ, зналъ бы хоть какое нибудь довольство и удовлетвореніе. А теперь не знаю никакого... И между тъмъ мое мученіе нисколько не однообразно: каждая минута даетъ мнв новое, и потому я и не могу кончить къ тебъ ни одного письма: начавъ вчера, ныньче вижу, что не то».

## Глава VIII.

Намъ необходимо подробно ознакомиться съ состояніемъ журналистики первой половины тридцатыхъ годовъ и ея славными дъятелями. Иначе литературное значение Бълинскаго не предстанетъ передъ нами во всемъ его величіи.

Я начну съ Николая Алексѣевича Полевого, знаменитаго редактора "Моссковскаго Телеграфа" (1825—1834), автора Исторіи русскаго народа, переводчика Шекспира (Гамлетъ)—человѣка, поражающаго насъ своей огромной энергіей, разносторонностью своей дѣятельности и... трагической судьбой.

Бѣлинскій, Панаевъ и вообще кружокъ "Современника" произнесли когда-то Полевому суговый приговоръ. Вотъ, напр., что говоритъ Панаевъ въ своихъ литературныхъ воспоминаніяхъ: "Немногіе, даже изъ замѣчательныхъ людей, сберегаютъ до старости то живое начало, ту смѣлость духа, тѣ благородныя стремленія, которыя одушевляли ихъ и давали имъ силу въ молодости..."

Грустно смотръть на этихъ ослабъвшихъ людей, но... "ничто но можетъ быть жалче и печальнъе, когда видишв человъка, разбитаго жизнью, безсильнаго, пережившаго самого себя, старающагося насильно удерживать за собою власть, принадлежавшую ему нъкогда по праву, — человъка, прикидывающаго молодцомъ, когда уже ноги дрожатъ и измъняютъ ему на каждомъ шагу и съ робкой завистью отрицающаго дъйствительную силу, проявляющуюся въ новомъ поколъніи. Такое зрълище представлялъ, къ сожальнію, въ послъдніе годы своей жизни нъкогда сильный литературный бсецъ, подъ вліяніемъ котораго воспитывалось почти все наше покольніе. Я говорю о Полевомъ... Если бы онъ, послъ рокового произвола, обрушившагося надъ нимъ, присмиръль по-неволь

и продолжаль-бы честно и смиренно трудиться, съ единственною пълью полдерживать свое многочисленное семейство, имя его осталось-бы не запятнаннымъ въ исторіи русской литературы. Но Полевой съ-испугу поспъщиль употребить слабые остатки своего таланта на угодничество, лесть, которыхъ никто отъ него не требоваль; беспрестанно унижаль безь нужды свое литературное и человъческое достоинство, протягивая свою руку людямъ отсталымъ, пошлымъ защитникамъ техъ принциповъ, противъ которыхъ онъ когда-то ратоваль, отъявленнымъ негодяямъ, и,--что всего хуже, -- съ завистливою ненавистью обратился къ новому поколеню... Хотя онъ совершенно потеряль въ последніе годы свое литературное значеніе, но смерть его на мгновеніе примирила всъхъ съ нимъ. Полевой, восявалявшій романы частнаго пристава Штевена, писавшій "Парашей-Сибирячекъ" и другія тому подобныя произведенія, быль забыть. Вь простомь деревянномь гробь, выкрашенномь желтою краскою (онъ завъщаль похоронить себя какъ можно проще), передъ нами лежаль прежній Полевой, тотъ энергичный редакторъ "Моск. Тел.", которому мы были такъ много обязаны нашимъ развитіемъ"...

Жестокая правда скрыта въ этихъ словахъ, но правда односторонняя, слишкомъ, я-бы сказалъ, сухая. Мы имвемъ полное право нъсколько иначе отнестись къ Полевому.

Странная и даже ужасная судьба выпала на его долю. Нуженъ великій художникъ, чтобы изобразить эту простую и вибств съ твиъ исполненную трагизма жизнь! Авторъ "Исторіи русскаго народа", сильный боецъ и передовой человъкъ, гибкій и энергичный умъ, открытое, живое сердце—это Полевой въ первой половинъ своей жизни. Авторъ заядло-патріютическихъ произведеній, сотрудникъ Булгарина, человъкъ, не останавливающійся ни передъ какими униженіями, торговавшій своимъ талантомъ и быстро промотавшій свою великую славу на скользкомъ пути подслуживанія,—это тотъ же Полевой, но уже послъ закрытія "Москов. Тел.". Что же случилось? Панаевъ объясняетъ такую перемъну испугомъ и матеріальными затрудненіями. Полевой былъ по словамъ пословицы: сила солому ломитъ.

Разскажемъ вкратцѣ его литературную біографію: это избавитъ насъ отъ необходимости произносить непріятный приговоръ самому видному изъ русскихъ журналистовъ вплоть до Бѣлинскаго и, быть можеть, хоть нѣсколько послужить ему оправданіемъ. Тѣмъ мрачнѣе представятся намъ различнаго рода независящія обстоятельства, среди которыхъ приходилось дѣйствовать и Бѣлинскому. Кстати же увидимъ, чѣмъ этотъ послѣдній обязанъ Полевому, такъ какъ во всякомъ случаѣ гораздо разумнѣе говорить о вліяніи Полевого на Бѣлинскаго, чѣмъ о вліяніи Надеждина. Въ сущности "Отечественныя Зап." были прямымъ продолженіемъ "Московскаго Телеграфа", а не "Телескопа".

Полевому было съ небольшимъ 20 лътъ, когда онъ принялся за изданіе «Телеграфа». Нельзя не согласиться, что, несмотря на свою молодость, онъ былъ какъ нельзя лучше приготовленъ къ роли журналиста. Не особенно образованный, онъ обладалъ однако многочисленными и разнообразными зна-

ніями; писаль онъ легко, свободно и всегда литературно, прекрасно владѣя своимъ нѣсколько рѣзкимъ и оригинальнымъ юморомъ, а главное—онъ былъ достаточно смѣлъ, чтобы довѣрить своему вкусу и настроенію. Какъ истинный журналисть, писаль онъ обо всемъ,—о русской и всеобщей грамматикѣ, о санскритскомъ языкѣ, объ исторіи всеобщей и русскихъ лѣтописяхъ, о театрѣ и политической экономіи, о промышленности и о Шекспирѣ, о научныхъ теоріяхъ и объ искусствѣ, о преобразованіяхъ и успѣхахъ по всѣмъ отраслямъ человѣческой дѣятельности.

Конечно, академія имъетъ полное право не причислять его къ лику своихъ членовъ, а наука—отнюдь не меньше—забыть его, но намъ трудно не вспомнить съ благодарностью объ этой кипучей, разносторонней дъятельности. Она имъла большой смыслъ и въ свое время прекрасно сыграла роль толчка — и притомъ очень энергичнаго.

Полевой повсюду, съ ръзкимъ и грубоватымъ даже юморомъ, нападалъ на заснувшихъ лънтяевъ и педантовъ; онъ буквально не давалъ имъ покоя, въ какія бы спеціальныя сферы или норы они не прятались. Онъ по пятамъ преследоваль ученое и литературное самодовольство, безжалостно осменивая его представителей, искренне утвержденныхъ въ мысли о своей геніальности, вслъдствіе какой-нибудь плохо изданной компиляціи по нъмецкимь учебникамь. Если и въ настоящее время нередко попадаются люди, основывающее все свои претензіи на величіе лишь на томъ, что имъ изв'єстна грамматика такого языка, который даже не снился простому смертному, то что-же было 60 -- 70 лётъ тому назадъ? Все равно какъ каждый, строчившій библіографическія замътки, наивно воображаетъ себя критикомъ, какъ авторъ дикаго стихотворенія требовалъ причисленія къ сонму поэтовъ, — такъ и ничтожный компиляторъ находиль въ своей душт достаточно самоувтренности, чтобы мнить себя жрецомъ науки и съ этой высотой съ презръніемъ посматривать на окружающее, вообще, человъчество и частности. У Полевого на этотъ счетъ была своя собственная точка зрвнія, не достаточно різко формированная, быть можеть не совсвиъ ясная даже для него самого, и все же замівчательная, и для нась очевидная. Эта точка зрвнія, одушевленная впоследствіи геніемъ Белинскаго, согретая его чуднымъ, безконечно любящимъ и върующимъ сердцемъ, составила всю славу нашего великаго критика. Я говорю конечно объ общественной точкъ зрѣнія. Не особенно симпатичная, разъ она предлагается намъ въ слишкомъ искаженномъ видъ, еще менъе симпатичная, когда ее примъняютъ механически и односторонне къ произведеніямъ науки и искусства, она однако всегда имъла и будеть имъть большое значение. Прекрасно формулирована она Бълинскимъ: "Свобода творчества, говорить онъ, легко согласуется съ служениемъ современности: для этого не нужно принуждать себя писать насильно, насиловать фантазію; для этого нужно быть только гражданиномъ, сыномъ своего общества и своей эпохи, усвоить его интересы, слить свои стремленія съ его сремленіями; для этого нужна симпатія, любовь, здоровье, практическое чувство истины, которое не отдёляеть убъжденія оть дёла, сочиненія оть жизни". Всякому

извъстно, какой переворотъ въ нашихъ взглядахъ и понятіяхъ произвела эта общественная точка зрънзя; несомнънно, что она была у Полевого. Понятно теперь, почему онъ съ такой энергіей преслъдовалъ всякихъ ученыхъ педантовъ и птичьихъ поэтовъ, ибо на всякую дъятельность — все равно научную или литературную — онъ смотрълъ прежде всего какъ на дъятельность общественную. Большой поклонникъ Пушкина, вполнъ убъжденный въ его геніальности, онъ нападалъ даже на него. "Полевой, — говоритъ А. Скабичевскій въ своей "Исторіи новъйшей литературы", — представилъ въ своемъ "Моск. Тел." первые задатки оцънки писателей, принимая въ соображеніе не одну степень талантливости и эстетическія достоинства произведеній, но также и политическую репутацію. Такъ, при всъхъ похвалахъ, расточаемыхъ имъ Пушкину. онъ, насколько возможно, довольно прозрачно проводилъ ту мысль, что Пушкинъ уже не тотъ, что былъ, и, нападая на его стремленія къ великосвътскости, ясно намекалъ на тъ новыя, оффиціальныя связи и отношенія, которыя завязались у Пушкина послъ 1826 года".

Сильный и остроумный писатель, врагъ всякаго авторитета, прекрасный полемисть, Полевой очевидно долженъ былъ возбудить противъ себя цёлую стаю литературныхъ недруговъ, буквально недававшихъ ему ни минуты покоя. Совершенно правъ его братъ, говоря:

"Издатель "Московскаго Телеграфа" только началь свое литературное поприще и уже въ первое время существованія его журнала, быль, можно сказать, осыпанъ нападеніями и обвиненіями всякаго рода. начиная отъ обыкновенныхъ литературныхъ противоръчій до самыхъ дерзкихъ и нелитературныхъ противоръчій до самыхъ дерзкихъ и нелитературныхъ выходокъ. Онъ быль не Карамзинь, не прославленный ученый и профессорь; онь учился не въ университетахъ, не въ академіяхъ; а въ глазахъ тогдашней публики было важно не только это обстоятельство, но и то, что у него не было дипломовъ ни на какое ученое званіе, что такъ усердно старались пояснить благородные. повитые на щитахъ, его противники. Они упрекали, кололи его знаніемъ; выводили последствія, по ихъ мненію, очень логическія. что званіе купца, слѣдовательно торговца, промышленника, несовмѣстно съ литературными занятіями, и, почитая его какимъ-то парією среди благородныхъ кастъ, на этомъ основаніи позволяли себ'є дерзости, каких не осм'єлились бы сказать другому. Наконецъ, издатель "Московскаго Телеграфа" могъ опасаться, что съ нимъ сбудется то, что Бомарше вложиль вт уста Донъ-Базиліо о клеветь: "самая пошлая, самая нельпая клевета оставляеть посль себя сльдъ".

Въ этихъ клеветникахъ, злостныхъ и упорныхъ нападкахъ на Полевого, какъ нельзя лучше проявились булгаринскіе нравы литературы того времени. Но на Полевого нападали и съ другой стороны.

Въ немъ на самомъ дѣлѣ была та самостоятельность мысли и чувства, которая такъ не нравилась 50 лѣтъ тому назадъ. Въ литературѣ Полевой выступилъ защитникомъ романтизма, въ исторіи — противникомъ Карамзина. Обратимъ вниманіе на послѣднее обстоятельство: оно этого заслуживаетъ.

Какъ писалъ Карамзинъ свою исторію,— извѣстно: это исторія государства, а не народа, это панегирикъ внѣшней силѣ и внѣшнему могуществу, это прекрасный арсеналъ для всѣхъ аргументовъ національнаго самодовольства. Народа на сценѣ нѣтъ, вмѣсто философской точки зрѣнія господствуетъ нравственная. Пріобрѣтеніе удѣла — великая заслуга, эпитеты добродютельный и недобродютельный пестрятъ страницы. Сантиментальный моралистъ повсюду стоитъ рядомъ съ панегиристомъ силы. Какъ бы въ отвѣтъ "Исторіи Государства Россійскаго" Полевой пишетъ свою "Исторію русскаго народа".

Прекрасная книга, не утерявшая своей цвны еще и до настоящаго времени. Для людей-же 20-хъ и 30-хъ годовъ она была настоящимъ откровеніемъ. Молчаливый и закабаленный народъ впервые заявилъ о своемъ непосредственномъ участіи въ двлъ сознанія и государства и исторіи. Ему было отведено свое мъсто, и твмъ ярче выступило противоръчіе между народомъ, создавшимъ исторію, и кръпостной, безправной массой, въ которую превратился тотъ-же народъ и о чемъ совсъмъ забылъ Карамзинъ.

Одна эта книга могла-бы обезсмертить имя Полевого, а если прибавить къ ней его заслуги какъ издателя "Московскаго Телеграфа", то, право, становится грустнымъ, что у насъ нѣтъ даже его приличной біографіи и только десятокъ статей, разбросанныхъ въ журналахъ, да давно затерявшійся памятникъ на Волковомъ кладбищѣ—вотъ и все, что осталось отъ сильнаго бойца, когда-то передового деятеля нашего общества...

Правда, впослѣдствіи Полевой самъ себя опровергь и набросиль на свое имя очень темную тѣнь. Случилось это послѣ неожиданнаго прекращенія "Московскаго Телеграфа", когда его издатель остался безъ всякихъ средствъ къ жизни и къ довершенію всего получиль строгое внушеніе. Человѣкъ умалился. Теперь, если ужъ надо о чемъ разсказывать, то не о прежней почти героической борьбѣ съ самодовольствомъ и обскурантизмомъ, а о писаніи только патріотическихъ произведеній, о сотрудничествѣ съ Булгаринымъ, объ откровенномъ ухаживаніи и забѣганіи передъ силой жизни. Полевой дѣлалъ все, что могъ, чтобы забыли его-же самого и первую половину его дѣятельности. Однако онъ не достигь этого.

Посмотрите, какая глубокая иронія и витстт съ тімь какая глубокая истина скрывается въ словахъ Бітлинскаго, случайно брошенныхъ имъ въ одной изъ библіографическихъ замітокъ: "Не тотъ г. Полевой, который не додаль шести книжекъ "Русск. Вітст.", не тотъ, который выкраиваеть, изъ чего попало, плохія драмы, создаетъ комедіи вродіт "Война Оедосьи Сидоровны съ китайцами" и воспіваеть "деньги", но тотъ, который издаваль "Моск. Тел.", ссорился съ другомъ и недругомъ за свои убітжденія, порицаль направленіе драмъ г.г. Шаховскаго и Кукольника и не воспіваль денегь".

Все это какъ нельзя болъе правда; но чъмъ больше задумываемся мы надъ судьбой Полевого, тъмъ настойчивъе выступаетъ передъ нами вопросъ: "что-же такое съ нимъ случилось?" Панаевъ говоритъ: "испугался". Другіе ссылаются на обремененіе многочисленнымъ семействомъ...

Было и то, и другое. Но не трудно, кажется, вообразить себъ иную обстановку, гдё съ такими людьми, какъ Полевой, никакого зла не случилось бы, не пришлось бы ему въ этой иной обстановкъ ни холопствовать, ни лицемърить, не пришлось-бы отрекаться отъ себя и восхвалять романы частнаго пристава только потому, что тому дана власть вязать и развязывать. Можно-ли разсуждать съ точки зрвнія этой, не идеальной даже, но все-же лучшей обстановки? Намъ думается, что да. Въдь общество существуеть совстить не для героевъ, а общественная жизнь — не для героическихъ поступковъ. Героевъ такъ мало, что изъ-за нихъ-бы не стоило хлопотать. Большинство смертныхъ представляетъ изъ себя коллекціи весьма и весьма дюжинныхъ людей. Умныхъ, не глупыхъ по крайней мірів, между ними достаточно; но тів, кто одаренъ исключительной силой воли, могучей върой и способностью приносить въ жертву идеалу свое тщеславное, втчно алчущее "я", — встртчаются въ виде исключенія. Герой въ любой обстановке — разве уже самой исключительной-не затеряется, но общественная жизнь должна быть приспособлена къ людямъ средней воли, а ихъ-то чувство достоинства она и должна оберегать. А если она не дълаеть этого, если она это человъческое достоинство топчетъ въ грязь, если она возводить въ принципъ — неуважение къ нему, въ систему — преследование его, то кто-же виновать? Неужели слабый человекъ средней руки, обремененный многочисленнымъ семействомъ?...

Чувство собственнаго достоинства — удивительный и лучшій даръ природы человъку, върнъе — это чувство пріобрътено имъ ціною величайшихъ усилій и неисчисленных в страданій. Поэтому-то оно такъ и привлекательно, поэтому-то и есть лучшее, что находится въ нашемъ распоряжении. Хотите знать, какой судь можно произнести надь той или другой эпохой, надъ тёми или другими историческими условіями, -- спросите себя: а какъ эта эпоха, какъ эти историческія условія относились къ чувству челов'й ческаго достоинства? Уважили-ли они его, цънили-ли его или-наоборотъ-третировали, презирали, всяческими способами преследовали? Мне думается, что трудно съ такого рода критеріумомъ сд'влать серьезную ошибку. Аристотель всю свою теорію нравственности построилъ на сознаніи человъческомъ собственнаго достоинства. Великая и славная мысль, вникая въ которую мы невольно переносимся въ въ обстановку греческой жизни, ея привольной атмосферы, въ которой такъ свободно дышалось людямъ. Почему человъкъ добродътеленъ? Потому-ли, что онъ боится кого или чего нибудь, потому-ли, что онъ ищетъ награды, потому-ли, наконець что, ему такъ приказано? Нёть проще, гораздо проще: онъ добродъленъ потому, что уважаетъ самого себя.

• Тридцатые-же и сороковые года нашего въка къ подобной этикъ приспособлены не были, а какъ-бы, наоборотъ, задались спеціальной цълью доказать, что чувства собственнаго достоинства у человъка нътъ, да и быть не можетъ. На Полевомъ они проявили все свое могущество — и онъ сломленъ. Конечно, никто не мъщаетъ намъ обвинять его: «жестокія» слова и такъ уже не разъградомъ сыпались по его адресу. Но будетъ-ли правда въ этихъ «жестоких»

словахъ? Если и будетъ, то не полная. Не знаю, —какъ другіе, но я, вчитываясь въ письма Полевого, относящіяся къ послёдней эпохё его дёятельности, чувствоваль одну лишь жалость и состраданіе къ этому когда-то сильному человёку. Долги, заботы о семействе, о насущномъ куске хлёба, тревожныя думы о подневольной работе, постоянное насильственное напряженіе своихъ силь — воть тема этихъ писемъ. Передъ нами слабый, несчастный подъяремный человёкъ, боязливо оглядывающійся, боязливо протягивающій руку.

Мить кажется можно просто сказать: пусть въ Полевого бросить камень тоть, кто чувствуеть себя лучше и выше его. Онъ дълаль все, что могь, онъ бился, какъ можетъ только биться рыба, выброшенная на берегъ, больной, разслабленный онъ работаль по 16-ти часовъ въ сутки — но ничего не выходило: судьба слишкомъ кртпко затянула свой узелъ. Съ невыразвмой тоской неудачника, поставившаго надъ собой крестъ, смотртль онъ и на свою жизны и на свои послъдние труды. Онъ видълъ, какъ изо дня въ день мельчаетъ и гибнетъ его репутація, какъ отворачиваются отъ него прежніе друзья, какъ презираютъ его бывшіе поклонники. но очевидно, что онъ началъ катиться слишкомъ съ крутой горы. Остановиться не было силъ, и за свое малодушіе, которое, — къ ужасу своему, — прекрасно сознавалъ, онъ расплатился сторицею, быть можетъ, даже слишкомъ жестоко расплатился за него.

Конечно, Бълинскій не поступиль-бы такъ, и въ этомъ все наше утъшеніе. Онъ не разъ бывалъ въ такомъ-же положеніи, какъ Полевой, не разъ нищета и томительная неопредъленность положенія надрывала его силы, повидимому, онъ предпочель-бы умереть съ голоду, чъмъ сдаться. Но все-же, изъ всъхъ враговъ знаменитаго публициста, онъ одинъ отнесся къ нему почеловъчески, понялъ его, пожалълъ и... простилъ въ душъ.

Полевой шель въ уровонь съ публикой, учился вмѣстѣ съ нею, но учился настойчиво, проникновенно. Этимъ (какъ и Бѣлинскаго) въ значительной степени объясняется его вліяніе. Совершенно другое представляеть изъ себя Надеждинъ, издатель и редакторъ одинаково шумѣвшаго когда-то «Телескопа». Это былъ, прежде всего, профессоръ и ученый человѣкъ. Какъ профессоръ, онъ былъ вполнѣ на своемъ мѣстѣ и пользовался большими симпатіями слушателей.

«Надеждинъ производилъ, съ начала своего профессорства, большое впечатлѣніе своими лекціями, — разсказываетъ К. Аксаковъ. — Онъ всегда импровизировалъ. Услышавъ умную, плавную рѣчь, почуявъ, такъ-сказать, воздухъ мысли, молодое поколѣніе съ жадностью и благодарностью обратилось къ Надеждину; но скоро увидѣло, что ошиблось въ своемъ увлеченіи. Надеждинъ не удовлетворилъ серьезнымъ требованіямъ юношей; скоро замѣтили сухость его словъ, собственное безучастіе къ предмету и недостатокъ серьезныхъ занятій. Тѣмъ не менѣе, справедливо оцѣнивъ Надеждина, студенты его любили и, уже не увлекаясь, охотно слушали его рѣчи. Я помню, что Станкевичъ, говоря о недостаткахъ Надеждина, прибавлялъ, что Надеждинъ

много пробудиль въ немъ своими лекціями, и что если онъ (Станкевичъ) будеть въ раю, то Надеждину за то обязанъ. Тѣмъ не менѣе, благодарный ему за это пробужденіе, Станкевичъ чувствовалъ бѣдность его преподаванія. Надеждина любили за то еще, что онъ былъ очень деликатенъ съ студентами, не требовалъ, чтобъ они ходили на лекціи, не выходили во время чтенія, и вообще не любилъ никакихъ полицейскихъ пріемовъ. Это студенты очень цѣнили, — и, конечно, ни у кого не было такой тишины на лекціяхъ, какъ у Надеждина. Обладая текучею рѣчью, закрывая глаза и покачиваясь на каеедрѣ, онъ говорилъ безъ умолку, и случалось, что проходилъ назначенный часъ, а онъ продолжалъ читатъ (онъ былъ крайнимъ). Однажды, до поступленія моего на второй курсъ, прочелъ онъ два часа слишкомъ, и студенты не напомнили ему, что срокъ его лекціи давно прошелъ».

Но если студенты прощали Надеждину и сухость его словъ и нъкоторую неясность выраженія и даже «собственное безучастіе къ предмету», — то публика не простила ему этого. Прежде всего она плохо его понимала. Не то что-бы Надеждинъ писалъ слишкомъ уже тяжело-итъть, но воспитанный на произведеніяхъ нізмецкихъ философовъ онъ усвоилъ себіз и ихъ безконечные періоды, соверmeнно неподходящіе для русскаго нетерпѣливаго и невнимательнаго мозга, а также довольно трудную терминологію, которая приводила провинцію въ искреннее недоумъніе и даже замъшательство. Не понимала публика и тонкой ироніи Надеждина. Ей въ то время надо было говорить резко и прямо: «это, вотъ, прекрасно и возвышенно», а «это скверно и низко». А тутъ человъкъ смъялся, да еще такъ странно и ехидно, что никакъ нельзя было отличить, гдф онъ говорить серьезно. гдф иронически. Но самое главное, конечно, въ томъ, что Надеждинъ какъ въ лекціяхъ, такъ и въ критикъ одинаково проявляль собственное безучастие къ предмету. Этого-то ужь нельзя было не замътить и это было непростительной ошибкой. Въдь въ то время вадача критики сводилась не только къ тому, чтобы оценить произведение, растолковать его общественный смыслъ и поставить на подобающее мъсто -первымъ ея дёломъ было возвысить любовь и уважение къ русской литературъ. Эту задачу Надеждинъ просмотрълъ, и всю ее цъликомъ вынесъ Бълинскій одинъ на своихъ плечахъ.

Мало, къ сожалѣнію, даже слишкомъ мало симпатичнаго можно сказать о третьемъ знаменитомъ современномъ журналистѣ Бѣлинскаго — Осипѣ Ивановичѣ Сенковскомъ, еще болѣе извѣстномъ подъ псевдонимомъ барона Брамбеуса.

Профессоръ университета и блестящій лекторъ, знатокъ восточной литературы и Востока вообще, ученый, прекрасно владѣвшій языками — персидскимъ, арабскимъ, турецкимъ, коптскимъ, французскимъ, англійскимъ, нѣмецкимъ, русскимъ, польскимъ, итальянскимъ и испанскимъ, свободно писавшій на пяти языкахъ, и вмѣстѣ съ этимъ талантливый публицистъ, критикъ, авторъ

безчисленных повъстей, единственный редакторъ и почти единственный сотрудникъ самаго распространеннаго когда-то журнала, — таковъ Осипъ Ивановичъ Сенковскій съ внъшней стороны своей дъятельности. Громадная память, блестящій умъ и не менъе блестящая фантазія, невъроятное трудолюбіе, разносторонній талантъ и энциклопедическое образованіе, дълали его самымъ замътнымъ и вліятельнымъ человъкомъ среди русскихъ журналистовъ.

Прочтите любую страницу изъ произведеній Сенковскаго, все равнооткуда выхваченную, - изъ его повъстей или фантастическихъ разсказовъ, изъ его критики или литературной лізтописи, изъ его фельетоновъ или ученыхъ трактатовъ, — вамъ сейчасъ-же бросится въ глаза рёзко очерченная индивидуальность автора. Посл'в самаго незначительнаго опыта безчисленные псевдонимы Сенковского не будуть затруднять вась. Какъ-бы онъ ни подписывалсябаронъ Брамбеусъ, Тютюнджю -- Оглу Т.-О, О. О. О, Сеl, Б. Б., Осипъ Морозовъ, Бълкинъ, Ситгинъ и пр. и пр., —вы его сейчасъ узнаете, какъ узнавала его нъкогда публика тридцатыхъ годовъ. У Сенковскаго не только ръзко очерченная индивиндуальность, это-индивиндуальность утрированная, утрированная произвольно самимъ Сенковскимъ. Тамъ, гдъ вы увидите блестящее и общедоступное изложение самыхъ трудныхъ вопросовъ лингвистики или политической экономіи, или даже медицины, внезапно прерванное веселой шуткой, или иронической фразой, въ которой авторъ подсмъивается и надъ предметомъ, и надъ самимъ собой; тамъ, гдъ послъ одушевленныхъ красивыхъ строкъ вы натолкнетесь на другія, въ которыхь дается полный просторъ скептицизму, готовому заподозрить все — сдёланные выводы, усилія ученыхъ, собственную эрудицію автора, и даже самого себя; тамъ, гдъ шутка зачастую переходить въ буффъ, полный утрировки, гдв читателю нельзя, подчасъ, разоораться, серьезно-ли говорять ему или шутять, гдв насмешливая улыбка автора ни на минуту не исчезаеть съ написанных строкь, гдв все такъ искусственно, гдъ все такъ тревожить и тормошить вашъ умъ и такъ мало дъйствуетъ на. сердце, волю, тамъ вы угадаете руку Сенковскаго.

Но не останавливайтесь на первыхъ страницахъ, не поддавайтесь очарованію безусловно умнаго человѣка, у котораго, кажется, весь организмъ пропитанъ умомъ,—идите дальше. Идите дальше и вами скоро начнетъ овладѣвать утомленіе. Вашъ умъ удовлетворенъ стройной логикой, смѣлыми парадоксами, интересомъ аргументаціи, ваше воображеніе пріятно провело время, слѣдуя за прихотливой фантазіей автора, за ея изысканными арабесками, но ваше чувство, ваша воля остались незатронутычи. Сенковскій объяснитъ вамъ все, что угодно, но гдѣ тотъ предметь, который бы онъ заставилъ полюбить, гдѣ та цѣль, ради которой весь этотъ шумъ и блескъ". Ваша воля осталась безъ напряженія, нѣтъ слезъ негодованія, нѣтъ любовнаго волненія сердца. Вызванная чтеніемъ работа ума и игра фантазіи не замѣняетъ остающейся охъ него пустоты и холодности чувства.

Задача художника, актера, артиста вообще, какъ служителя искусства,—писаль я въ другомъ мъстъ, — сразогръть предметь». Мнъ простять неудачное

выраженіе «разгор'єть», но лучшее по краткости. Можно сказать иначе: «задача искусства — представить вамъ предметъ или всю совокупность предметовъ, указать съ симпатической стороны», т. е. затронуть любовь и ненависть вашего сердца, повліять на вашу волю. Этого не было у Сенковскаго.

Сравните его съ Бълинскимъ. По всей въроятности, несомнънно даже, онъ былъ въ десять разъ образованнъе послъдняго, если не болъе того. Но Бълинскій умълъ угадывать, тогда какъ Сенковскій только понималь; Бълинскій носилъ въ свой груди благородное, смълое сердце, въ немъ таились всъ муки и надежды современности, онъ воспитывалъ наши стремленія и умълъ возбуждать ихъ; какъ истинный художникъ, онъ вызывалъ наши восторги и наши негодованія; какъ человъкъ съ творческой силой, — онъ былъ всегда самостоятеленъ. А главное статьи Бълинскаго—сама жизнь измученной, но не утерявшей героической въры души, поэма, созданная върой въ грядущее счастье, мукой и страданіями своей эпохи. Сенковскій уменъ, уменъ какъ Мефистофель, но какъ часто оставляеть онъ насъ при одномъ безціъльномъ, безсодержательномъ смъхъ!.. Бълинскій—боецъ, Сенковскій—наблюдатель.

Есть умное изреченіе, которое гласить: «жизнь представляется трагедіей тому, кто смотрить на нее съ точки зрвнія чувства, и комедіей тому, кто стремится только понять ее». Вся жизнь для Сенковскаго преобразовывалась въ комедію, часто въ водевиль, иногда въ скверный анекдоть. Онъ не любиль касаться высокихъ страстей, героическихъ порывовъ, не вврилъ даже въ мрачныя силы человвческой природы. Рёдко возвышался онъ до взгляда на жизнь какъ на таинственную драму, разыгрывающуюся на нашей маленькой сценв—землв, онъ предпочиталъ видъть въ ней интересную комбинацію довольно-таки безсмысленныхъ случайностей. Величіе не поражало его, зло не пугало. Въ первомъ онъ находилъ всегда яркіе слёды эгоизма, во второмъ — тотъ-же эгоизмъ, въ формѣ мелкихъ страстей, если угодно—мошенничества, тщеславія, подобострастія.

Строго говоря, онъ ни во что не върилъ, ничего не хотълъ, ни къ чему не стремился.

Въ его рукахъ библіотека для чтенія стала журналомъ интереснымъ, разнообразнымъ и, по существу, совершенно безпринципнымъ.

Передъ нами болѣе ста томовъ журнала изъ которыхъ каждый—плоть отъ плоти и кость отъ костей самого Сенковскаго. Признаемся, мы не безъ уваженія просматривали ихъ. Мирно и спокойно стоять они теперь въ библіотекѣ, плотно прижатые другъ къ другу, всѣ въ переплетахъ, съ пожелтѣвшими, запятнанными страницами. Изрѣдка тревожитъ ихъ рука спеціалиста или такого случайнаго работника, какъ я, большую-же часть времени никто ни на минуту не чувствуетъ въ нихъ ни малѣйшей надобности. Груды книгъ выростаютъ возлѣ нихъ, надъ ними, внизу, и эти небольшіе томы, съ каждымъ годомъ все болѣе и болѣе затериваются среди новыхъ пришельцевъ. Ихъ дѣло сдѣлано, покончены всѣ разсчеты, итогъ подведенъ, и, молчаливые свидѣтели прошлаго, они не имѣютъ достаточно внутренней силы, чтобы хоть чѣмъ нибудь

заявить о себъ новымъ покольніямъ. А въдь было время, когда выходъ каждой изъ этой сотни книжекъ ожидался съ нетерпъніемъ, когда торопливыя руки нервно разръзали страницы, и добродушный читатель, съ невольной улыбкой, выражавшей предчувствіе удовольствія, набрасывался на «Литературную лътопись», или критеческія статьи, ожидая веселой шутки, бойкой остроты. Но все это прошло. Какъ замирающее эхо доносятся до насъ восторги читателей барона Брамбеуса, тотъ говоръ и шумъ, который возбуждала «Библіотека»; спокойные и забытые стоятъ ея томы. Навепт sua fata libelli — родятся и умираютъ, и одна изъ сотни тысячъ достигаетъ безсмертія...

«Библіотека для Чтенія» — журналъ Сенковскаго. Это, повторяемъ, плоть отъ плоти его; онъ самъ фигурируетъ передъ нами на каждой страницѣ, и, зная его, мы уже предчувствуемъ, чѣмъ должны быть и онѣ. Мы видѣли, что у Сенковскаго было много данныхъ, чтобы быть хорошимъ редакторомъ; такимъ-же вышелъ и его журналъ.

У редактора-энциклопедиста журналь не могь не быть энциклопедическимъ: отдълы наукъ, иностранной словесности и смъси были тъ отдълы, въ которые Сенковскій вложиль всю свою душу. Онъ быль нісколько англоманомъ, особенно въ литературъ. Новой французской школы онъ не долюбливалъ и даже энергично преследоваль ее, доходя подчась до страннаго и неприличнаго даже вышучиванія такихъ крупныхъ величинъ, какъ Жоржъ Зандъ. Эту последнюю онъ именоваль не иначе, какъ г-жею Егоръ Зандъ. Ему больше нравилась англійская литература, съ ея спокойнымъ анализомъ человъческаго сердца и почти всъ лучшія ея произведенія появлялись въ «Библіотекть». Постоянно встрѣчаемъ мы переводы изъ Кольриджа, Вордсворта, Диккенса, Теккерея, Скотта, Брума, Соммервиль и т. д. Не мало и статей посвящено этимъ талантливымъ писателямъ, такъ что въ общемъ читатели «Библіотеки» могли быть благодарны ея редактору. Въ «Смъси» печатались каждый мъсяцъ краткія обозрівнія новостей англійской и французской литературь, съ билбліографическими списками появившихся на рынк в книгъ. Въ отделе наукъ, особенно интересномъ и разнообразномъ, Сенковскій знакомилъ публику со всти открытіями и новинками въ области положительныхъ знаній.

Въ отдѣлахъ «Критики» и «Литературной лѣтописи» въ первые годы изданія «Библіотеки» почти всѣ статьи написаны Сенковскимъ, хотя не всѣ онѣ статьи критическія: многія представляють лишь обозрѣніе содержанія книги, съ выписками изъ нея для образца и съ немногими, иногда серьезными, но большею частью шутливыми, юмористическими замѣчаніями. «Литературная лѣтопись» посвящена была почти исключительно подобнымъ замѣткамъ; отдѣлъ «Критики» всегда былъ серьезнѣе. Въ первые годы существованія журнала рецензіи лѣтописи писались вообще спокойнымъ тономъ, хотя не безъ саркастическихъ выходокъ и отступленій. Онѣ-то всего болѣе и нравились публикѣ, ими-то всего болѣе и восхищались.

Тутъ Сенковскій сділаль великую ошибку: онъ послушался публики. Та, повидимому, рішительно не иміла ничего противъ гаррства и балагана,

даже требовала того и другого и «вскорѣ почти вся литературная лѣтопись превратилась въ непрерывную шутку: стали разсматриваться преимущественно такія сочиненія, которыя представляють наиболѣе смѣшныхъ сторонъ; наконець, шутка дошла даже до буффа, и лѣтопись заставляеть новыя книги плясать передъ собою, играть комедію, водевиль и представлять сцены изъ «Тысячи и одной ночи»... Литературная лѣтопись была какъ-бы отдыхомъ и гимнастикою для ума, требовавшаго перемѣны занятій, и въ то же время жертвою вкусу публики».

Противъ гимнастики остроумія и жертвы вкусу публики можно, конечно, возразить очень много.

Можно свести къ немногимъ основнымъ пунктъ міровоззрѣнія «Библіотеки для Чтенія».

- 1) Читатель глупъ его надо учить.
- 2) Читатель настолько глупъ, что въ сущности ни чему научить его нельзя.
- 3) Безъ читателя нътъ журнала. Надо нравиться читателю, забавлять его, смъщить его, льстить его вкусамъ, а такъ какъ онъ неисправно глупъ, то и смъяться надъ нимъ.
  - 4) Литературы нътъ, есть книжная торговля.
- 5) Всъ литераторы пошляки, сплетники, прыщи больного самолюбія, подчасъ доносчики. Надо ихъ бить и кръпко бить (словомъ разумъется).
- 5) Смъйтесь-же, господа, надъсвоей несуществующей литературой, несуществующей общественностью. А не хотите смъяться, плачьте, или патріотически во все горло кричите «ура» на драмахъ Кукольника,—Кукольникъ выше Гоголя!..
- О Булгаринъ и Гречъ—не говорю. Слишкомъ уже извъстны эти господа. Теперь сравните со всъмъ этимъ дъятельность Бълинскаго и вы увидите, какое по истинъ огромное значеніе должна была имъть его ригористическая неподкупная нравственность, удержавшая его почти на недосягаемой высотъ его восторженная любовь къ литературъ, его серьезное отношеніе даже къ крошечнымъ книженкамъ, въ которыхъ замъчалась хоть искра таланта.

## Глава ІХ.

## Первые годы въ Петербургъ.

Въ Петербургъ Бълинскій и вхалъ и прівхаль въ самомъ скверномъ расположеніи, хотя какое то тайное предчувствіе и говорило ему, что свою настоящую дорогу онъ найдетъ только въ «Сверной Пальмирв», прозванной такъ съ легкой

руки его литературнаго «пріятеля» Оадд'вя Булгарина. Онъ, впрочемъ, старается шутить, какъ вообще, когда ему скверно. Онъ пишеть Боткину:

«Питеръ — городъ знатный, Нева-рѣка пребольшущая, а петербургскіе литераторы — прекраснѣйшіе люди послѣ чиновниковъ и господъ-офицеровъ. Мнѣ очень, очень весело: о чемъ ни заговоришь — столько сочувствія. Однимъ словомъ: Петербургъ — молодой, молодой человѣкъ, но говорить совсѣмъ такъ, какъ старикъ»...

Знакомствъ завелось много, хотя знакомства, какъ и слъдуетъ быть, мало облегчали душевную тяготу. Бълинскому во всю его жизнь нужны были друзья, насчеть знакомства у него никогда не налаживалось дъло.

«Несмотря на ръшеніе, продолжаеть онь, набъгать всякихъ знакомствъ, я завель ихъ бездну. Прежде всего я познакомился съ Краевскимъ. Чрезвычайно добрый, теплый и умный человъкъ! Въ немъ есть даже и чувство изящнаго, но оно не развито... Плетневъ добрый и простой человъкъ, но онъ теперь на покот у жизни. Князь Одоевскій приняль и обласкаль меня, какъ нельзя лучше. Онъ очень добрый и простой человъкъ, но повытерся свътомъ и жизнью, и потому безцвътенъ, какъ изнощенный платокъ. Теперь его больше всего интересуетъ мистицизмъ и магнетизмъ. Очень также хорошо отзывался онъ и о моемъ «Пятидесятилетнемъ Дядюшке». У Панаева есть закадычный другъ Я-въ, — это, братъ, московскій человѣкъ, и я выключаю его изъ числа знакомыхъ... Да, и въ Питеръ есть люди, но это все москвичи, хотя бы они и въ глаза не видали Бълокаменной. Собственно Питеру принадлежитъ все половинчатое, полуцетное, стренькое, какъ его небо, обтершееся и гладкое, какъ его прекрасные тротуары. Въ Питеръ только поймень, что религія есть основа всего, и что безъ нея человъкъ-ничто, ибо Питеръ имъетъ необыкновенное свойство оскорбить въ человоко все святое и заставить въ немъ выдти наружу все сокровенное. Только въ Питеръ человъкъ можетъ узнать себя,человъкъ онъ, полу-человъкъ, или скотина: если будетъ страдать въ немъчеловъкъ, если Питеръ полюбится ему-будеть или богать или дъйствительнымъ статскимъ совътникомъ. Самъ городъ, красивъ, но основанъ на плоскости, и потому Москва-красавица передъ нимъ. Въ театръ я быль два раза (т.-е. въ Александринскомъ) и въ третій страхъ не хочется идти... Публика-господа офицеры и чиновники-...позоръ и оскорбленіе челов вчества и общества...>

Бѣлинскій посылаеть поклоны всёмъ своимъ московскимъ друзьямъ, проситъ писать, жалѣетъ, что безъ Кудрявцева ему не съ кёмъ читать ни Иліады, ни Пушкина... Далѣе:

«Булгаринъ, встрътясь съ Панаевымъ на Невскомъ, на другой день послъвыхода 11 № О. З., сказалъ: «почтеннъйшій, почтеннъйшій, бульдога-то это вы привезли меня травить?»

«Скажи Грановскому, что чёмъ больше живу и думаю, тёмъ больше, кровнюе люблю Русь, но начинаю сознавать, что это съ ея субстанціальной стороны, но ея опредёленіе, ея действительность настоящая, начинають приводить меня въ отчанніе—грязно, мерзко, и утомительно-нечеловъчески,— я понимаю  $\Phi_{poлoвыx}$ ...

«Твой переводъ «Ряса Монаха» я читалъ и перечитывалъ, упивался самъ и упоевалъ другихъ; теперь онъ въ рукахъ у кн. Одоевскаго. Гоголя видълъ два раза, во второй объдалъ съ нимъ у Одоевскаго. Хандритъ, да есть отъ чего, и все съ ироническою улыбкою спрашиваетъ меня, какъ мнъ понравился Петербургъ. Невскій проспектъ—прелесть, чудо, такъ что перенесъ-бы его, да Неву, да нъсколько человъкъ—въ Москву»...

Да, скверно было на душѣ, несмотря на «бездну знакомства». Явилась даже какая-то смутная тоска, неопредѣленная и назойливая, овладѣвающая обыкновенно человѣкомъ, когда годы подходятъ къ тридцати—этому перевалу жизни, и онъ настойчиво спрашиваетъ себя: что же я сдѣлалъ, чѣмъ же я сталъ?.. и въ грустномъ озлобленіи казнитъ себя, какъ Некрасовъ, даже за то, что

Доживши уже до 30-ой весны, Не нажиль я себъ хоть богатой казны, Чтобъ глупцы у моихъ извивалися ногь, Чтобъ и умный порой позавидовать могь.

Но не о казив, разумвется, тосковаль Белинскій.

«Я теперь собственнымь опытомь узналь возможность такого состоянія,— говорить Бѣлинскій, обращаясь къ разсказу о себѣ.—Мнѣ теперь ни до кого нѣть дѣла, я никого не люблю, ни въкомъ не принимаю участія,— потому что для меня настало такое время, когда я увидѣль ясно, что или мнѣ надо стать тѣмъ, чѣмъ я долженъ быть, или отказаться отъ претензіи на всякую жизнь, на всякое счастіе. Для меня одинъ выходъ—ты знаешь какой; для меня нѣтъ выхода въ Jenseits, въ мистицизмѣ и во всемъ томъ, что составляеть выходъ для полу-богатыхъ натуръ и полу-павшихъ душъ. Я теперь еще больше понимаю, отчего на святой Руси такъ много пьяницъ, и почему у насъ спиваются съ кругу все умные, по общественному мнѣнію, люди; но я не могу и спиться... Мнѣ остается одно: или сдѣлаться дѣйствительнымъ, или, до тѣхъ поръ, пока жизнь не погаснетъ въ тѣлѣ, пѣть воть эту пѣсенку—

Я увяль и увяль Навсегда, и блаженства не зналь Никогда, никогда! Всёмъ постылый, чужой, Никого не любя, Я живу...»

Онъ жалуется и въ жалобахъ своихъ доходитъ до настоящихъ стоновъ неизъяснимой муки:

«Боткинъ, Боткинъ! Не сердись и не презирай, но пойми... Подъ этимъ скрывается нъчто похожее на судорожное сжатие сердца, на глубоко-болъзнен-

ное стѣсненіе груди, въ которыхъ простая, глубокая потребность любви и сочувствія. Нѣтъ, никогда не страдалъ я такъ глубоко—силъ недостаетъ. Внутри меня что-то глубоко оскорблено. Я уже не мучусь апатіею, но страдаю цѣлые дни какою-то тяжелою болѣзнію. Ну, да что объ этомъ говорить! Ты и безъ словъ поймешь меня»...

«Ты и безъ словъ поймешь меня». Не знаю,—поняльли его Боткинъ, но самъ Бълинскій не понималь себя или, лучше сказать, совъстился понять себя. Теперь всв его страданія—страданія неудовлетворенной личной жизни, страстная потребность любви и дружбы. А гдв ихъ взять? Московскіе друзья—далеко, любимой женщины нѣтъ совсѣмъ. Сердце говорить громко, настойчиво, стонеть, жалуется, а Бълинскому какъ-то совъстно признаться въ этомъ, онъ все еще не повъриль въ себя, все еще его ясный умъ окутанъ теоретическимъ туманомъ, онъ все еще продолжаеть считать себя не имъющимъ, собственно говоря, никакого права на личное счастье, какимъ то отверженнымъ...

«Всв эти аллегоріи и «придворные экивоки» клонятся къ тому, что права личнаго человъка такъ же священны, какъ и мірового гражданина, и что кто на вопль и судорожное сжатіе личности смотрить свысока, какъ на отпаденіе отъ общаго, тотъ или мальчикъ, или эгоистъ, или дуракъ, --а мив тотъ, и другой, и третій равно несносны. Горовить о себъ, да о себъ, или все о моихъ, да своихъ страданіяхъ, забывши, что и другой также думаеть о себъ и также богать страданіями, — не хорошо и не умно; но тяжело и давить въ себъ все и не имъть никого, кто бы дружески откликнулся на наши стоны... Ахъ, мой добрый Василій, такъ тяжело, какъ еще никогда не бывало! Моя одинокость въ мірѣ терзаеть меня: накогда такъ мучительно не жаждала душа груди, которая отвътила бы вздохомъ на ея вздохъ, которая съ любовью приняла бы на себя усталую отъ горя голову... Великое благо въ сей жизни дружба, и особенно великое для меня, потому что оно одно, которое я вполнъ вкусилъ; но-знаешь ли что? мужская грудь и холодна, и жестка, и пожатіе грубой мужской руки, хотя бы и дружней, даеть только жизнь, а не смерть, ту сладкую и блаженную смерть, о которой говорить Гете въ своемъ божественномъ «Прометев». А мив хотвлось бы хоть на мгновение умереть отъ избытка жизни, а посл'в этого, пажалуй, хоть и умереть въ буквальномъ смысл'в. И что-же? Каждый новый день говорить мив: это не для тебя, —пиши статьи и толкуй о литературъ, да еще о русской литературъ... Это выше силъ... глубоко оскорбленная натура ожесточается и... хочеть оргій, оргій...

«Въдь нигдъ на нашъ вопль нъту отзыва!

«Грудь физически здорова; противъ обыкновенія, я даже не кашляю; но она вся истерзана, въ ней нътъ мъста живого. Да, земля вспахана и обработана, — каковы-то плоды будуть?..

«Питеръ принялъ меня хорошо и ласково, но мнѣ отъ этого только грустнѣе... А, впрочемъ, душа моя Тряпичникъ, я жуирую... у князя Одоевскаго по субботамъ встрѣчаюсь съ посланниками...» и проч.

Уже изъ предыдущаго читатель можеть вообразить себъ, какъ интересны

были для В. Г. Бълинскаго эти встръчи съ посланниками и какъ великолъпно держаль онь себя въ разговорахь съ высокопоставленными персонами. Елва ли въ свътскомъ обществъ отъ него могли добиться чего нибудь, кромъ мычанія и озлобленнаго угрюмаго взгляда. Совсёмъ не того просила душа. Его томило одиночество, его, эту глубоко общественную натуру, всегда тянуло къ близкимъ людямъ, въ товарищескій кружокъ, гдё-бы его могли не только слушать, но и понимать.  $3\partial \pi c \iota$ , въ Петербург $\dot{\iota}$ , его не понимають, не ц $\dot{\iota}$ нять. Онъ чувствуеть это, доходить до полнаго упадка духа, до полнаго безвърія въ будущее и, конечно, какъ всегда, прежде всего винитъ самого себя. Почему на самомъ дълъ не можетъ онъ сойтись съ обществомъ? — задаетъ онъ себъ вопросъ. Въдь тамъ и здъсь попадаются хорошіе люди, значить въ его натуръ есть какой-то недочеть. Онъ слишкомъ привыкъ витать въ эмпиреяхъ, прикладывать ко всему абсолютную мфрку недосягаемаго для человфка совершенства, слишкомъ щедръ на презрвніе къ другимъ. «Ну и сиди въ такомъ случав въ углу»... Онъ, какъ и раньше въ подобныя-же тяжелыя минуты нравственной пригнетенности, повторяетъ: «надо быть проще», проще во всемъвъ своихъ отношеніяхъ къ людямъ, къ ихъ слабостямъ, недостаткамъ, даже пошлости и мелочности, надо сломить свою гордыню, которая не даеть больше удовлетворенія. Но всё эти «надо», хотя бы тысячу разъ повторенныя - пустыя слова. Эти «надо» — мысль, дъйствительность — одиночество.

9-го февраля 40-го года онъ пишетъ Боткину:

«Вотъ тебѣ, В., и интерваль—съ 3 числа скачокъ на 9. Это очень вѣрно характеризуетъ мою жизнь и состояніе моего духа (впрочемъ, теперь во мнѣ духа нѣтъ ни на грошъ). По крайней мѣрѣ, ты и изъ этихъ скачковъ увидишь, что я не писалъ къ тебѣ не по равнодушію къ тебѣ, и собѣсѣдовалъ съ тобою чаще, нежели ты предполагалъ. Итакъ, о Лермонтовѣ. Каковъ его «Терекъ»? Чортъ знаетъ—страшно сказать, а мнѣ кажется, что въ этомъ юношѣ готовится третій русскій поэтъ, и что Пушкинъ умеръ не безъ наслѣдника. Во 2 № О. З. ты прочтешь его колыбельную пѣсню казачки—чудо! А это:

Въ минуту жизни трудную (и пр.; выписано все стихотвореніе). «Какъ безумный твердилъ я дни и ночи эту чудную молитву,—но теперъ я твержу, какъ безумный, другую молитву:

> И скучно, и грустно!... И некому руку пожать Въ минуту душевной невзгоды!.. (выписано стихотвореніе).

«Эту молитву твержу я теперь потому, что она есть полное выраженіе моего моментальнаго состоянія. Пов'єришь ли, другь Василій,—вс'є желанія уснули, ничто не манить, не интересуеть, даже чувственность молчить и ничего не просить. А дня черезъ два надо приниматься за статью о дътских книжкахь, гдь я буду говорить о любви, о благодати, о блаженствъ жизни, какъ полнотъ ея ощущенія, словомъ обо всемъ, чего и тъни, и призрака нътъ теперь въ пустой душь моей. Полнота, полнота! чудное, великое слово! Блаженство не въ абсолють, а въ полноть, какъ отсутствіи ре-

флексін при живомъ ощущеніи въ себѣ того участка абсолютной жизни, какой данъ тому или другому человѣку. Что моя абсолютность: я отдаль бы ее, еще съ придачею послѣдняго сюртука, за полноту, съ какою иной офицеръ спѣшить на балъ, гдѣ много барышень и скачетъ штандарть»...

Въ подчеркнутыхъ немного выше строкахъ заключается одна изъ безчисленныхъ жалобъ Бълинскаго на его работу. Да, эта работа не налаживалась долго, несмотря на то, что Бълинскій отдавалъ ей всё свои силы. Только въ ней находилъ онъ дёйствительное утёшеніе отъ неудачъ своей неустроенной жизни и тёмъ было досаднёе, что такая масса неизбёжныхъ условій дёлала ее подчасъ невыносимой.

Надо сказать прежде всего, что эта работа была обязательная, срочная, которая къ такому-то и такому числу требовала отъ человъка и вдожновенія, и напряженія всъхъ его силь. Было что-то деспотическое, властное и требовательное въ этой грудъ книгъ, безпорядочно разбросанныхъ на столъ, о каждой изъ которыхъ непремънно, немедленно и къ такому-то дню слъдовало дать отчеть. Бълинскій быль человъкь сто разъ русскій, следовательно работать аккуратно и систематически по стольку-то часовъ въ сутки онъ рѣшитедьно не могъ. Онъ даже не мечталъ о такой работъ. Случалось, что онъ не выпускаль пера изъ рукъ цёлыми сутками, случалось наобороть, что цёлыми недълями онъ не могъ безъ отвращенія видъть черниль, пера и бумаги. Несомнънно также, что если не большая, то во всякомъ случав значительная часть его работы была такой, какая по всей истинъ и справедливости называется черной. На самомъ дёлё, въ его вёдёнии находился весь критическій и библіографическій отдівль Отечественных Ваписокъ, что сводилось къ тому, что онъ быль обязанъ: 1) писать критическія статьи, 2) давать отчеты о всей той печатной белиберд'в, которая появлялась на книжномъ рынк'в, 3) сл'вдить за текущей журналистикой, вести полемику, отвъчать Сенковскому, Гречу, Булгарину и пр. Тутъ было отчего заработаться до одури. Но все-же не въ этомъ заключалось главное горе. При своемъ огромномъ литературномъ талантъ, при невъроятной прямо усидчивости, Вълинскій могъ бы безъ особеннаго труда справляться съ своей нелегкой задачей. Главное затрудненіе заключалось въ немъ самомъ, въ его невъріи въ себя, въ невозможности примирить противоръчія своего внутренняго міра и какъ-бы то ни было разделаться съ своимъ мрачнымъ настроеніемъ.

Легко понять, какъ дается, напр., работа притакомъ вотъ настроеніи:

«Я давно уже пересталь ожидать перемёны въ судьбё отъ чуда, а въ дёйствительности вижу—гибель свою...

«Жизнь—ловушка, а мы—мыши, инымъ удается сорвать приманку и выйдти изъ западни, но большая часть гибнеть въ ней, а приманку развъ понюхаетъ... Будемъ же пить и веселиться, если можемъ, нынъшній день нашъ,—въдь нигдъ на нашъ вопль нъту отзыва! Живеть одно общее, а мы—китайскія тъни, волны океана—океанъ одинъ, а волнъ много было, много есть

и много будеть, и кому дёло до той или другой? Да, жизнь—игра въ банкъ, сорваль—твое, сорвали—бросайся въ рёку, если боишься быть нищимъ...

А подобное настроеніе было господствующимъ втеченіе долгаго времени. Приходилось писать не совсёмъ такъ, какъ думалось, и волей неволей идти противъ себя. Приходилось въ то же время ежемъсячно поучать людей и чему? Это было очень трудно для человъка, который самъ еще не зналъ хорошенько ни своихъ силъ, ни истинныхъ своихъ стремленій и только искалъ правды жизни. Конечно, какъ натуръ пылкой, способной озаряться въ минуты творческаго вдохновенія, Бълинскому казалось иногда, что все для него ясно, что истина находится у него въ рукахъ. Тогда онъ садился за столъ и писалъ свою «критику». Но проходилъ подъемъ духа, ослабъвали силы, успокоивалась кровь и зачастую Бълинскому приходилось краснъть передъ самимъ собою за написанное наканунъ. Онъ испыталъ полностью эти иллюзіи вдохновенія, эти обманы волнующейся крови, и онъ узналъ, какъ мучительны эти иллюзіи, какъ тяжелы эти обманы! Въ томъ же февралъ 40-го года онъ пишетъ Боткину:

«Тебѣ не понравилась моя статья въ XII № «От. Зап.». Я это зналъ. Въ самомъ дёлѣ, не вытанцовалась. А странное дёло, писалъ съ такимъ увлеченіемъ, съ такою полнотою, что и сказать нельзя: напишу страницу, да и прочту Панаеву и Я-ву. Въ разбить-то они больно восхищались, а какъ потомъ прочли въ цѣломъ, такъ не понравилась. Я самъ думалъ о ней, какъ о лучшей моей статьѣ, а какъ напечаталась, такъ не могъ и перечесть. Какъ нарочно это случилось тотчасъ послѣ прочтенія твоей статьи. Признаюсь въ грѣхѣ—я было крѣпко пріунылъ. Хотѣлось мнѣ въ ней, главное, намекнуть пояснѣе на субстанціальное значеніе идеи общества, но какъ я писалъ къ сроку, и къ спѣху, сочиняя и пиша въ одно и то же время, и какъ хотѣлъ непремѣнно сказать и о томъ, и о другомъ,—то и не вытанцовалось. Теперь я ту же бы пѣсенку, да не такъ бы спѣлъ. Что она тебѣ не понравилась—это такъ и должно быть: ты понимаешь дѣло и смотришь на него не снизу вверхъ, но досадно, что и людъ-то божій ей недоволенъ»...

Довольно долго, особенно-же въ первое время по прівздів на Петербургъ, Візанскому положительно пришлось пробивать себів дорогу. Въ Москвів онъ уже пользовался нізкоторой извізстностью, въ Петербургів-же его не зналь почти никто, кромів развів литературных в кружковъ. Но туть-то, въ этихъ кружкахъ и таились главные его непріятели.

«Въ письме 14 марта Белинскій, между прочимъ, останавливается на печальномъ положеніи своихъ журнальныхъ дёлъ, зависёвшемъ отъ труднаго положенія самаго журнала. Въ первые годы положеніе «Отеч. Записокъ» было, въ самомъ дёлё, очень неблагопріятное. Первоначально онё были основаны въ видё небольшого общества на акціяхъ, изъ нёсколькихъ человёкъ. Одни внесли свою долю, другіе не вносили вовсе; нёкоторые изъ участниковъ вмёшивались въ самое веденіе дёла, ставили условія, крайне стёснительныя

для журнала, — такъ что изданіе, на первый годъ, конечно, не имѣвшее много подписчиковъ, стѣсненное этимидомашними препятствіями и, наконецъ, встрѣченное враждебно компаніей «Библ. для Чтенія» и «Сѣверной Пчелы» (имѣвшими тогда большое вліяніе на публику) — могло удержаться только при большомъ упорствъ редакціи. Въ этомъ упорствъ недостатка не было, и Бѣлинскій, самъ крайне непрактическій, не могъ довольно вадивиться твердому характеру редакціи, ея самоотверженію (о которомъ послъ сталъ судить иначе). Общее состояніе журнала отражалось, конечно, и на дѣлахъ Бѣлинскаго.

Бѣлинскій разсказываеть о трудныхь обстоятельствахь изданія. Для него сдёлано было все: редакція трудится безь устали, все отлично устроено; порядочные люди пристали къ журналу, дали ему характерь и единство (что есть, изъ другихъ журналовъ, только въ «Библіотекѣ»), мысль, жизнь, одушевленіе (которыхъ нѣтъ ни въ одномъ журналѣ), а между тѣмъ дѣло нейдеть:

«И добро бы Сенковскій міналь? — Ніть, Гречь съ Булгаринымь— хвала и честь рассейской публиків... Живя въ Москвів, я даже стыдился много и говорить о Гречів, считая его призракомь; но въ Питерів онъ авторитеть больше Сенковскаго. Лекцій свой онъ началь читать, чтобы уронить «О. З.»— онъ говорить это публично. Воть тебів и дійствительность!.. Но если бы и не это, если бы у меня и были деньги, мнів все не легче: я теперь понимаю саркастическую жолчность, съ какою Гофмань нападаль на идіотовь и филістеровь; я связань съ рассейскою публикою страшными узами, какъ съ постылою женою»...

Бълинскій въ письмахъ этого времени часто возвращается къ милой компаніи Греча и Булгарина; онъ говориль о ихъ всемогуществъ, о ихъ владычествъ надъ рассейской публикой и увъряетъ, что безъ ихъ нападокъ «Отеч. Зап.» имъли бы 3000 подписчиковъ вмъсто 1800.

Эти представленія о «владычествь» Греча, — замычаеть Пыпинь, — могуть показаться теперь преувеличенными. По всей в роятности, Бълинскій въ этомъ случать говорить отчасти подъ вліяніемь того, что слышаль отъ редакціи журнала, которая придавала большую важность Гречу и компаніи, между прочимъ опасаясь отъ нихъ вреда для подписки, и постоянно противъ нихъ ратовала. Но и не одна редакція «Отеч. Записокъ» имѣла такое мнѣніе о «владычествъ Греча. Напомнимъ статью кн. Одоевскаго о «польской» литературной партіи конца тридцатыхъ годовъ, которую онъ изображаетъ какъ цёлую злонамфренную стачку, приписывая ей систематическіе замыслы и тонкую интригу. Въ сущности, дело было безъ сомнения проще. Не было, конечно, недостатка въ интриганствъ, какое изображаетъ кн. Одоевскій и которое иной разъ могло быть очень опасно; «Съверная Пчела» пользовалась особеннымъ дов фріемъ генерала Дуббельта..., но кн. Одоевскій темъ не менте, в фроятно, преувеличилъ силу «систематической» интриги: съ этой стороны опасность являлась уже нъсколько позднъе, и «польской» интриги было несравненно меньше, чёмъ русской. Въ литературномъ смыслё, писателямъ «Отеч. Записокъ» не было никакого труда бороться съ ихъ противниками; каждый усивхъ публики въ литературномъ пониманіи быль паденіемъ ихъ враговъ; но на первое время эти враги могли казаться серьезными врагами именно потому, что имѣли великій авторитетъ въ массѣ полуобразованной публики, считавшей Греча великимъ знатокомъ русскаго языка, Булгарина—прекраснымъ романистомъ и нравописателемъ, Сенковскаго — образцомъ остроумія и т. д. Вопросъ былъ, слѣдовательно, не столько въ борьбѣ съ этой партіей, сколько въ воспитаніи самой публики, неразвитость которой могла создать такое «владычество». Въ письмахъ того времени, Бѣлинскій не находилъ достаточно сильныхъ эпитетовъ для пошлости читающей публики и предметовъ ея почитанія...

Выходить, такимъ образомъ, что Гречъ и Булгаринъ могли очень и очень досаждать Бѣлинскому, могли даже вырвать какъ-то у него фразу: я больше счастливъ какою-нибудь удачной выходкой противъ Булгарина, Греча и подобныхъ п..., нежели дѣльной критической статьей. Такія слова могъ произнести только журналистъ, истинный журналистъ по призванію. И Бѣлинскій на самомъ дѣлѣ все болѣе и болѣе дѣлался имъ.

Вы конечно помните, съ какимъ великолѣпнымъ презрѣніемъ относился онъ къ «большой публикѣ» въ Москвѣ, особенно во время редактированія «Наблюдателя». Онъ положительно не хотѣлъ ея знать. Онъ мечталъ, что возлѣ его журнала соберутся интеллигентныя силы и интеллигентные читатели, которые, вмѣстѣ съ нимъ, будутъ наслаждаться выводами высшей философіи и прочими отвлеченностями. Онъ зналъ, что масса публики падка на политику, и хотѣлъ совершенно устранить ее изъ своего журнала. Онъ не заботился даже о популярныхъ статьяхъ, которыя казались ему совершенно излишнимъ балластомъ. Въ Петербургѣ, этотъ взглядъ рѣзко мѣняется, какъ вообще рѣзко мѣняется и самъ Бѣлинскій. Завоевать эту большую публику, пріобрѣсти ея симпатіи, расположеніе, опрокинуть авторитетъ Греча и Булгарина—такова теперь ясная и опредѣленная задача, которую поставилъ передъ собой Бѣлинскій. Онъ спрашиваетъ, напр., себя:

«Чѣмъ взялъ Сенковскій?—Основною мыслію своей дѣятельности, что учиться не надо, и что на все въ мірѣ надо смотрѣть шутя. Русскій человѣкъ любитъ жить на шеромыгу... Потомъ, кого любитъ наша публика?—Греча, Булгарина,—да, они, особенно первый, въ Питерѣ, даже при жизни Пушкина, были важнѣе его и доселѣ сохраняютъ свой авторитетъ. О публичныхъ лекціяхъ Греча и теперь говорятъ, какъ о чудѣ, съ восторгомъ и благоговѣніемъ. Вотъ наша публика: давайте-жъ, о невинныя московскія души, скорѣе давайте ей Шекспира—она ждетъ его. Нѣтъ, переведите-ка лучше всего В. Гюго съ братіею, да всего Поль-де-Кока, да и издайте великолѣпно съ романами Булгарина и Греча, съ повѣстями Брамбеуса и драмами Полевого: тутъ успѣхъ несомнителенъ; а бѣднаго Шекспира печатайте въ журналахъ—только въ нихъ и прочтутъ его»...

Читатель, даже просто число читателей, начинають пріобр'єтать въ его глазахъ огромное значеніе. Узнавши о нам'єреніи москвичей выпустить отд'єльнымъ изданіемъ Ричарда ІІ-го въ перевод'є Кетчера, онъ насм'єшливо пишеть Боткину:

«Вѣдь ты вѣрно для того желаешь видѣть «Ричарда» въ печати, чтобы его читали и прочли? Знаешь ли ты, что «Макбета», переведеннаго извъсстнымъ литераторомъ—Вронченко, разошлось ровно пять экземпляровъ?.. Я того и гляжу, что премудрый синедріонъ, состоящій изъ московскихъ душъ, вздумаеть перевести всего Шекспира и великолѣпно издать его для удовольствія россійской публики. Смотрите же, господа, печатайте больше—экземпляровъ 100,000: россійская публика просвѣтится, а вы настроите себѣ каменныхъ домовъ и накупите деревень. Въ Питеръ бы васъ, дураковъ—тамъ-бы вы поумнѣли, тамъ-бы вы узнали, что такое россійская дѣйствительность и россійская публика. Въ журналѣ она прочтетъ и Шекспира: за журналъ она платитъ деньги, и за свои деньги читаетъ все сплошь»...

Да, нужны читатели, нужны подписчики на журналы, нужны покупатели книгъ. Это единственное условіе, при которомъ литература можетъ достигнуть самостоятельности. Иначе она не можетъ избавиться отъ зависимости, отъ гг. меценатовъ, которыхъ конечно Бѣлинскій ненавидитъ отъ всей души. Все больше и больше сознавалъ онъ въ себѣ журналиста, работающаго для всѣхъ, а не кабинетнаго мыслителя, не кружковаго писателя. Онъ пишетъ по этому поводу Боткину:

«Да, по прежнему брезгаю французами... но идея общества обхватила меня крвпче, —и пока въ душв останется хоть искорка, а въ рукахъ держится перо, —я двйствую. Мочи нвтъ, куда ни взглянешь —душа возмущается, чувства оскорбляются. Что мнв за двло до кружка — во всякой ствнв, хотя бы и не китайской, плохое убъжище. Вотъ уже нашъ кружокъ и разсыпался, и еще больше разсыплется, а куда приклонить голову, гдв сочувствіе, гдв пониманіе, гдв человвчность? Нвтъ, къ чорту всв высшія стремленія и цвли! Мы живемъ въ страшное время, судьба налагаетъ на насъ схиму, мы должны страдать, чтобы нашимъ внукамъ было легче жить... Умру на журналв и въ гробъ велю положить подъ голову книжку «О. З.» Я литераторъ, —говорю это съ бользненнымъ и вмёств радостнымъ и гордымъ убъжденіемъ. Литературв рассейской моя жизнь и моя кровь. Теперь стараюсь поглупвть, чтобы расейская публика лучше понимала меня: благодаря одуряющему вліянію финскихъ болоть —надвюсь вполнв успвть въ этомъ».

Или:

«... Мы \*) еще не безъ надеждъ. Несмотря на промахи Каткова (ст. о снахъ), на мои (глупая статейка о брошюркахъ Жук. и Глинки, надъ которою смъялся весь Питеръ и публично тъшился Гречъ), на Краевскаго (рецензія о повъстяхъ Павлова, на которую ропталъ весь Питеръ), и пр., и пр.; несмотря на новое

<sup>\*)</sup> Т. е. "Отечественныя Записки".

и непереваримое для нашей публики направленіе «О. З.», нынёшній годъ, вийсто того, чтобы убавиться стами тремя подписчиковъ, ихъ прибавилось сотни три... «На слёдующій годъ онъ еще ожидаетъ прибавки)... Это тёмъ вёроятнёе, что «конкретности» и «рефлексіи» исключаются рёшительно, кром'є ученыхъ статей... и вообще нынёшній годъ популярнёе и жив'єе, а между тёмъ публика уже и привыкаетъ къ новости... «Библ. для Чтенія» падаетъ. См. (Смирдинъ) ее продаетъ чуть не съ аукціона».

Заботы о «большой публикъ» совствить не пустяки, какъ это можетъ показаться отвлеченно настроенному читателю, и особенно характерны они для
Бълинскаго, корорый лишь съ величайшимъ трудомъ разставался съ аристократическими (въ умственномъ отношеніи) традиціями кружка Станкевича. Съ той
поры, какъ онъ перетхаль въ Петербургъ, его страшно стало тяготить одиночество, и какъ человтка, и какъ журнальнаго работника. Онъ плохо сходился съ людьми, въ литературт же на самомъ дълт онъ былъ окруженъ самыми беззасттнчивыми врагами. Между прочимъ, укажу на странное противоръчіе его натуры: его постоянно тянуло къ людямъ, въ ихъ общество, а витетъ
съ тты страшная конфузливость мъшала сближенію. Говорятъ, что Некрасовъ
думалъ о Бълинскомъ, когда создавалъ свою «Засттнчивость». И Бълинскій самъ
сознавалъ этотъ свой мучительный недостатокъ. Въ минуты упадка духа, онъ
отъ всего сердца завидовалъ ттыть, у кого

...Поступь гордая, голось увъренный;
Что ни скажуть, ихъ ръчь хороша...
и онъ со стономъ, готовъ былъ жаловаться на то, что—
...вотъ я то сижу, какъ потерянный,
И ударится въ пятки душа,

**—что у него** 

Странно руки висять безполезныя, -На устахъ замирають слова...

«...Одно,—пишеть онь, —меня ужасно терзаеть: робость моя и конфузливость не ослабъвають, а возрастають въ чудовищной прогрессіи. Нельзя въ люди показаться... Истинное Божіе наказаніе! Это доводить меня до смертельнаго отчаянія. Что это за дикая странность? Вспомниль я разсказь матери моей. Она была охотница рыскать по кумуш..амъ..., я, грудной ребенокъ, оставался съ нянькою, нанятою дѣвкою: чтобъ я не безпокоиль ее своимъ крикомъ, она меня душила и била. Можетъ быть—вотъ причина. Впрочемъ, я не быль груднымъ: родился я больнымъ при смерти, груди не бралъ и не зналъ ея..., сосалъ я рожокъ, и то, если молокъ было прокислое и гнилое—свѣжаго не могъ брать. Потомъ: отецъ меня терпѣть не могъ, ругалъ, унижалъ, придирался, билъ нещадно и площадно—вѣчная ему память. Я въ семействѣ былъ чужой. Можетъ быть въ этомъ разгадка дикаго явленія. Я просто боюсь людей, общество ужасаетъ меня».

Разумъется, эта болъзненная робость и застънчивость не могла не отразиться и на всей литературной дъятельности Бълинскаго. Странное дъло! Послъ шести лътъ упорной работы, онъ все еще не въритъ въ себя, стыдится своихъ статей, боязливо спрашиваетъ,—понравились ли онъ, огорчается каждымъ отрицательнымъ отзывомъ, а самое главное, все еще не смъетъ положиться на себя. Ему непремънно нуженъ какой-нибудъ авторитетъ, на который онъ могъ-бы опереться.

Но смыслъ пребыванія Бълинскаго въ Петербургъ сводится къ тому, что онъ постепенно возвращается къ самому себъ и освобождается отъ всякаго посторонняго вліянія. Въ Петербургь на самомъ діль онъ одинокъ, нівть рядомъ кружка Станкевича и нъть товарищескаго деспотизма, такъ долго тяготъвшаго надъ свободной и смълой мыслью нашего великаго критика. Сначала ему жутко, тоскливо, но эта тоска, усиленная и назойливая предвѣщаеть лишь скорое возрождение. Возродиться для Бълинскаго-значило прежде всего повърить въ себя, свое призваніе, свой талантъ. Страшно трудно далась ему эта вещь, которая для другихъ ровно ничего не значитъ. По натуръ своей онъодинъ изъ тъхъ «несчастныхъ», вся жизнь которыхъ есть одно непрестанное развитіе, одно непрестанное движеніе впередъ. Онъ не могъ остановиться ни на минуту, но такъ какъ долгое время онъ шелъ по совершенно ложному пути, то за весь этотъ тяжелый промежутокъ времени, всякій шагъ впередъ означалъ для него отрицание предшествовавшаго шага, или, иными словами, отрицаніе самого себя. И онъ сидіть въ одиночеств подавляемый грустными мыслями о собственномъ ничтожествъ и твердилъ по сту разъ въ день самые мрачные язъ стиховъ Лермонтова, наиболье отвъчавше его настроению. Особенно ему нравились «Молитва» и «Дума». А между тъмъ его тянуло въ жизнь къ людямъ, къ власти надъ этой большой публикой, такъ радостно воспринимавшей пошлыя выходки Греча, Булгарина, Сенковскаго. Онъ уже почувствовалъ, что только эта умственная власть можетъ удовлетворить его, зналъ и средство для этого-журналистику, но какъ то робъль и стыдился, попросту не смълъ. Онъ то и дело извинялся въ своей «журналоманіи», такъ какъ съ точки зрвнія его московскихъ пріятелей, заниматься журналистикой-дівло въ большей или меньшей степени презрънное. Когда онъ узналъ, что Боткивъ собирается писать для О. З., онъ отвъчалъ ему:

«Не повъришь, Боткинъ, я съ ума схожу отъ радости—ты вдвое началъ существовать для меня теперь. Не думай, чтобы это выходило изъ моей журналоманіи—увъряю тебя, что она давно уже прошла, уступивъ мъсто разумному сознанію и глубокому убъжденію, что для нашего общества журналь—все, и что нигдъ въ міръ не имъетъ онъ такого важнаго и великаго значенія, какъ у насъ. Не болье пяти сочиненій разошлось у насъ, во сто льтъ, въ числь 5000 экз., —между тъмъ есть журналь съ 5000 подписчиковъ! Это чтонибудь значитъ! Журналъ поглотилъ теперь у насъ всю литературу—публика не хочетъ книгь—хочетъ журналовъ, —и въ журналахъ печатаютъ цъликомъ драмы и романы, а книжки журналовъ—каждая въ пудъ въсочь. Теперь

у насъ великую пользу можетъ приносить, для настоящаго, и еще больше для будущаго кафедра, но журналъ большую, ибо для нашего общества прежде науки нужна человъчность, гуманистическое образованіе».

Онъ сознаваль въ себѣ прирожденную способность быть настоящимъ журнальнымъ борцомъ, истиннымъ распространителемъ этой самой человѣчности и этого самаго гуманистическаго образованія, но чтобы рѣшительно и безповоротно выступать въ этой роли, надо было прежде всего покончить съ собственными затрудненіями и противорѣчіями.

Онъ выёхаль изъ Москвы съ нёкоторыми завётами, которые долгое время были для него настоящими мёшками съ пескомъ на ногахъ. Сущность этихъ завётовъ сводилась къ необходимости развитія въ себё Entsagung—самоотреченія во что-бы то ни стало.  $Ha\partial o$  отказаться отъ личнаго счастья,  $\kappa a\partial o$  примириться съ своей участью, какова-бы она ни была,  $\kappa a\partial o$  уничтожить въ себё неудовлетворенность. И Бёлинскій соглашался, что все это дёйствительно  $\kappa a\partial o$ . Но прямо наперекоръ его волё возрастала въ немъ жажда и потребность личнаго счастья. Признать эту жажду и эту потребность законными и необходимыми онъ долго не рёшался. Что же въ такомъ случаё дёлать и великолёпнёйшимъ Entsagung?

«Ты говоришь-пишеть онъ Боткину,-что я мало развиль въ себъ Entsagung? Можеть быть его и совствиь нать во мить. Такъ какъ я понимаю его въ другихъ и высоко ценю, то недостатокъ его въ себе я считаю ограниченностью, въ которой, однако-жъ, не стыжусь признаться. Кажется, что для меня настаеть время такихъ просмых признаній. По крайней мірь, теперь они для меня очень не трудны. Я этому радъ. Вообще я уже много посбавиль себъ цъны въ собственномъ мнънія, и надъюсь, что скоро сознаю себя тъмъ. что я есть-безъ пошлаго смиренія и пошлой гордости. А можетъ быть, во мнь и кроется возможность этого таинственнаго Entsagung; но какъ это мню узнать. Вообрази себъ мужика, который всю жизнь свою не ъдаль ничего. кромъ хлъба, пополамъ съ нескомъ и мякиною, и, пришедъ въ большой городъ. увидель горы и калачей и кандитерскихъ издёлій и плодовъ: можно сказать. что у него нъть самообладанія и человъческой воздержности, если онъ на эти вещи будеть смотрыть глазами тигра... а захвативши что-нибудь, начнеть пожирать съ звърскою жадностью, а когда у него станутъ отнимать, онъ въ бъшенствъ разобьетъ себъ черепъ? Какъ же отъ него требовать Entsagung? У всякаго есть своя исторія, мой добрый Василій»...

«У всякаго ссоя исторія», но этой-то своей исторіи и не хотѣль понимать Бѣлинскій. Entsagung противорѣчило его натурѣ и темпераменту, но за нимъ стояло огромное философское ученіе, деспотически властвовавшее надъ умомъ. Это ученіе говорило, что жизнь есть—общее, а человѣкъ, личность, индивидуальность—частное. Частное очевидно должно уступать честь и мѣсто общему; и примириться съ такчмъ роковымъ и неизбѣжнымъ положеніемъ дѣлъ—главная обязанность человѣка. Но всякій понимаетъ, какъ трудно дается это примиреніе, потому что приходится забывать самого себя... Общее—это Молохъ.

Не угодно-ли самого себя принести ему въ жертву. И Бълинскій все больше и больше возмущался этой «необходимостью».

«Ты пишешь, —говорить онъ между прочимъ Боткину, —что Бакунинъ любить одно общее. О, поропадай это ненавистное общее, этотъ Молохъ, ножирающій жизнь, эта гремушка эгоизма!.. Лучше самая пошлая жизнь, чёмъ такое общее, чтобъ чортъ его побралъ! Пусть лучше данъ будетъ моему разумѣнію маленькій уголокъ живой дѣйствительности, чѣмъ сухое и эгоистическое (общее). Ты пишешь, что у меня такая же способность отвлеченія, какъ у М.; такъ, да не такъ; я резонеръ и рефлектировщикъ, правда, — но зато, какъ скоро представали передъ меня дивныя явленія дѣйствительности въ искусствѣ и жизни, я посылалъ къ черту свою рефлексію, и никогда не мѣнялъ человюка на книгу»...

Въ другой разъ онъ пищетъ:

"Письмо твое, отъ 21-го мая, любезный Боткинъ, и обрадовало и глубоко тронуло меня. Я хотель-было отвечать, но статья о Лермонтове отвлекла меня. Не могу делать вдругь двухь дель... Другь, понимаю твое состояніе, и не виню тебя за то, что ты тяготишься людьми и требуешь уединенія и природы... Страданіе твое бол'єзненно, въ немъ много слабости и безсилія, но не вини въ этомъ ни себя, ни свою натуру. Мы, въ этомъ отношеніи, всѣ какъ двѣ капли воды: по жизни ужасныя дряни, хотя по натурамъ и очень не пошлые люди... На насъ обрушилось безалаберное состояніе общества, въ насъ отразился одинъ изъ самыхъ тяжелыхъ моментовъ общества, силою отторгнутаго отъ своей непосредственности и принужденнаго тернистымъ путемъ идти къ пріобрътенію разумной непосредственности, къ очеловичению. Положение истинно трагическое! Въ немъ заключается причина того, что наши души походятъ на дома, построенныя изъ корокъ-вездъ щели. Мы не можемъ шагу сдълать безъ рефлексін, беремся за кушанье съ нер'вшимостью, боясь, что оно вредно. Что д'влать? Гибель частнаго въ пользу общаго-міровой законъ. Въ утѣшеніе наше (хоть это и плохое утвшение) мы можемъ сказать, что хоть Гамлетъ (какъ характеръ) и ужасная дрянь, однако-жъ онъ возбуждаеть во всехъ еще больше участія къ себъ, чъмъ могучій Отелло и другіе герои шекспировскихъ драмъ. Онъ слабъ, и самому себъ кажется гадокъ, однако только пошляки могутъ называть его пошлякомъ и не видъть проблесковъ великаго въ его ничтожности. Воспитаніе лишило насъ религіи, обстоятельства жизни (причина которыхъ въ состояніи общества) не дали намъ положительнаго образованія и лишили всякой возможности сродниться съ наукою; съ действительностію мы въ ссоре и по праву ненавидимъ и презираемъ ее, какъ и она по праву ненавидитъ и превираетъ насъ. Гдв-жъ убъжище намъ? — На необитаемомъ островв, которымъ и быль нашь кружокъ. Но послёднія наши ссоры показали намь, что для призраковъ нътъ спасенія и на необитаемомъ островъ. Я разстался съ тобою холодно (дъло прошлое!), безъ ненависти и презрънія, но ибезъ любви и уваженія, ибо потеряль всякую віру въ самого себя. Въ Петербургів, съ необитаемаго острова я очутился въ столицъ, журналь поставиль меня лицомъ къ

лицу съ обществомъ,—и Богу извъстно, какъ много перенесъ я! Для тебя еще не совсъмъ понятна моя вражда къ москводушію, но ты смотришь на одну сторону медали, а я вижу объ. Меня убило это зрълище общества, въ которомъ властвуютъ и играютъ роли подлецы и дюживныя посредственности, а все благородное и даровитое лежитъ въ позорномъ бездъйствіи на необитаемомъ островъ... Отчего же европеецъ въ страданіи бросается въ общественную дъятельность и находить въ ней выходъ изъ самаго страданія?"...

Бълинскому суждено было найти такой же исходъ, и вся программа этого исхода уже заключается въ коротенькомъ письмъ отъ 4-го октября 40-го года: Проплинаю мое гнусное стремленіе къ примиренію съ гнусною дъйствительностію! Да здравствуетъ великій Шиллеръ, благородный адвокатъ человъчества, яркая звъзда спасенія, эманципаторъ общества отъ кровавыхъ предразсудковъ преданія! Да здравствуетъ разумъ, да скроется тьма!—какъ воскликнулъ великій Пушкинъ. Для меня теперь человтческая личность выше исторіи, выше человтчества. Это мысль и дума въка! Боже мой, страшно подумать, что со мною было—горячка или помъшательство ума—я словно выздоравливающій. Да, Б., ты ничего путнаго не сдълаешь, хотя и доказалъ, что ты много-много прекраснаго могъ бы сдълать; но ни ты, ни твоя натура въ томъ не виноваты. Это общая наша участь,—и на этотъ счетъ я спою тебъ славную пъсенку—

Толпой угрюмою и скоро позабытой,

Надъ міромъ мы пойдемъ, безъ шума и слѣда (и проч.). Ну, а пока будемъ что-нибудь дѣлать хоть для забавы, разсѣянія отъ скуки или отъ безполезныхъ думъ объ испанскихъ дѣлахъ"...

## Глава Х.

#### Возрожденіе.

Нътъ ничего отраднъе и даже—сказалъ бы я—болъе возвышающаго душу, какъ зрълище возрожденія человъка, который посль долгихъ томительныхъ годовъ исканія нашелъ твердую опору для своего духовнаго міра, для своего нравственнаго и умственнаго развитія и, вернувшись къ себъ, сознавъ истинныя потребности своей натуры и темперамента, является передъ нами какъ бы преображеннымъ. Тоска замъняется върою, упадокъ духа — бодростью. Это именно и случилось съ Бълинскимъ. Что возродило его? Городъ Петербургъ съ дъловитымъ, холоднымъ складомъ своей жизни? Конечно нътъ. Ни одного петербургскаго принципа жизни Бълинскій не облюбовалъ и ни однимъ не увлекся. Онъ до самой своей смерти остался такимъ-же идеалистомъ, какимъ былъ раньше въ Москвъ и еще до того въ Пензъ. Правда, самъ онъ не разъ говорилъ, что его "передълалъ Питеръ", — но не надо придавать особеннаго значенія этимъ словамъ. "Питеръ" никогда никого не возрождалъ и возро-

дить не можеть по самому существу своему; -- воть наобороть развъ. Бълинскаго конечно возродила работа и любовъ — первая и единственная въ его жизни разделенная любовь къ женщине. Когда мало-по-малу онъ началъ сознавать свою силу и вліяніе, когда онъ увид'вль, что съ нимъ считаются, онъ, какъ работникъ по призванію, не могь не приподнять своей усталой головы, и успъхъ влилъ значительную бодрость въ его измученное сердце. Да. надо работать, только работать, не думая о себъ, думая лишь о человоко, котораго жизнь растаптываетъ такъ презрительно и равнодушно. "Для меня человъческая личность выше исторіи выше общества, выше человъчества", -- говорить онь въ письмъ къ Боткину. Эта-то челов вческая личность и была тымъ камнемъ краеугольнымъ, на которомъ онъ воздвигъ свое новое міросозерцаніе. Пусть жизнь огромна, велика, могущественна, пусть она считаетъ за собой миріады въковъ прошлаго-все-же человъкъ не обязанъ падать передъ ней вицъ, а напротивъ того-онъ долженъ призывать ее къ суду передъ своимъ сознаніемъ, своими нравственными запросами и добиваться во что-бы то ни стало своего личнаго и общаго счастья. Теперь передъ нами уже настоящій Белинскій, тотъ, который не выносиль никогда никакого внешняго давленія и почти ребенкомъ поняль всь ужасы кръпостного права. «Если несчастенъ я, и несчастны другіе, -- значить жизнь неразумна >, -- такъ разсуждаеть онъ и инстинктивно онъ всегда такъ думалъ, хотя и не решался высказать подобнаго рода ересь. Когда исходная точка найдена, — сдёлать изъ нея выводъ не трудно, и Бълинскій съ обычной своей страстностью и неистовствомъ принялся за эту работу. Мы уже видъли, что онъ ръзко измънилъ свой взглядъ на Шиллера. Презрънный Шиллеръ сталъ для него великимъ Шиллеромъ. Онъ ненавидћить его прежде за то, что его поэзія исполнена интимными запросами души человъческой, что въ ней кипить страсть, что въ ней слышатся про-леръ сталь ему дорогь и даже дороже олимпійски спокойнаго, величаваго Гете. По той-же причинъ онъ примирился съ французами и пересталъ находить глупыми и пошлыми ихъ увлеченія идеалами лушаго общественнаго устройства. Съ откровенностью генія раскаивается онъ въ своихъ прежнихъ ошибкахъ и увлеченіяхъ.

«Однако-жъ, —пишетъ онъ Боткину въ концѣ 40-го г., —чортъ возьми, я ужасно измѣняюсь; но это не страшить меня, ибо съ пошлою дѣйствительностью я все болѣе и болѣе расхожусь, въ душѣ чувствую больше жару и энергіи, больше готовности умереть и пострадать за свои убѣжденія. Въ прошедшеть меня мучатъ двѣ мысли: первая, что мнѣ представлялись случаи къ наслажденію, и я упускалъ ихъ, вслѣдствіе пошлой идеальности и робости своего характера; вторая: мое гнусное примиреніе съ гнусною дѣйствительностію. Боже мой, сколько отвратительныхъ мерзостей сказалъ я печатано, со всею искренностью, со всѣмъ фанатизмомъ дикаго убѣжденія! Болѣе всего гечалитъ меня теперь выходка противъ Мицкевича, въ гадкой статьѣ о Менцелѣ: какъ! отнимать у великаго поэта священное право оплакивать паденіе того, что дороже ему всего въ мірѣ и въ вѣчности—его родины... И этого-то благороднаго и великаго по-

эта назвалъ я печатано крикуномъ, поэтомъ риемованныхъ памфлетовъ! Послъ этого всего тяжелъе мнъ вспомнить о «Горе отъ ума», которое я осудилъ съ художественной точки зрънія и о которомъ говорилъ свысока, съ пренебреженіемъ, не догадываясь, что это — благороднъйшее, гуманическое произведеніе, энергическій (и при точъ еще первый) протиств противъ гнусной расейской дъйствительности, противъ чиновниковъ, взяточниковъ, баръ-развратниковъ, противъ... свътскаго общества, противъ невъжества, добровольнаго холопства и пр. и пр. и пр.»

Онъ вспоминаетъ другія подобныя идеи, которымъ еще такъ недавно придавалъ абсолютное значеніе, и восклицаетъ: «неужели s говорилъ s это»?

«Конечно, идея, которую я силился развить въ статъв по случаю книги Глинки «О Бородинскомъ сраженіи», вврна въ своихъ основаніяхъ, но должно было бы развить и идею отрицанія, какъ историческаго права, не менве перваго священнаго и безъ котораго исторія человъчества превратилась бы въ стоячее и вонючее болото,—а если этого нельзя было писать, то долгъ чести требовалъ, чтобы ужъ и ничего не писать. Тяжело и больно вспомнить! А дичь, которую изрыгалъ я въ неистовствв... противъ французовъ—этого энергическаго, благороднаго народа, льющаго кровь свою за священный права человычества?... Проснулся я—и страшно вспомнить мнв о моемъ сив... А это насильственное примиреніе съ гнусною расейской дъствительностію»...

Между прочимъ онъ, вспоминая о первой тяжелой поръ петербургской жизни и спрашивая себя,—откуда-же были эти муки, этотъ скрежетъ зубовный, говоритъ: «я страдалъ отъ дъйствительности, которую называлъ разумною и за которую ратовалъ»! Онъ безконечно благодаренъ Питеру за то, что тотъ открылъ ему глаза на всю пошлость и мерзость окружающей дъйствительности и на невозможность мириться съ ней.

«Да, Б., только въ Питерѣ... созналъ я, что я человъкъ, и чего-нибудь да стою; только въ Питерѣ узналъ я цѣну нашему человѣческому святому кружку. Мнѣ милы теперь и самыя ссоры наши: онѣ выходили изъ того, что мы возмущались гадкими сторонами одинъ другого. Нѣтъ, я еще не встрѣчалъ людей, передъ которыми мы могли бы скромно сознаться въ своей незначительности. Многихъ людей я отъ души люблю въ Питерѣ, многіе люди и меня любятъ тамъ больше, чѣмъ я того стою, но, мой Б., я одинъ, одинъ одинъ! Никого возлѣ меня! Я мачинаю замѣчать, что общество Герцена доставляеть мнѣ больше наслажденія, чѣмъ ихъ: съ тѣми я или говорю о вздорѣ, или тщетно стараюсь завести общій интересный разговоръ, или проповѣдую, не встрѣчая противорѣчія, и умолкаю, не докончивши; а эта живая натура вызываеть наружу всѣ мои убѣжденія, я съ нимъ спорю, и, даже когда онъ явно вретъ, вижу всетаки самостоятельный образъ мыслей»...

Мить нечего объяснять великое значеніе, которое имть новый философскій принципъ Бтлинскаго и страстная проповтдь свободы и счастья, начатая теперь. Все противортило ему въ жизни и онъ противортилъ всему. Кртостное право стояло какъ скала, а чты другимъ было кртостное право,

какъ не полнымъ отрицаніемъ личности? Возьмите затѣмъ государственность. Вѣдь въ сущности со времени Петра Великаго и его знаменитаго указа о рекрутской повинности, закабалившаго всю Россію вплоть до 19-го февраля, живетъ и развивается одна грандіозная историческая эпоха наростанія и уплотненія государственнаго начала. Это наростаніе происходило роковымъ, стихійнымъ образомъ, и каждый годъ приносилъ свой камень, чтобы возвысить громадное зданіе.

Государственность во старомо смыслю слова и полное обезличение идуть всегда рука объ руку. Это два тождественныя явленія, изъ которыхъ одно порождаеть другое, образуя въ конців концовъ переплеть взаимно дійствующихъ силь. Старая государственность не признавала за человіжомъ ни права любить, ни права думать, ни права говорить, ни даже права выбирать себів занятіє. Онъ долженъ быль отдать себя всего, безъ остатка, въ службу. Его жизнь была предопреділена зараніве, она вся проходила по чужой волів. Лучшій примірть такого полнаго поглощенія человіжа— это военная служба при Никола Павловичів, продолжавшаяся цілыхъ 25 лість, иногда больше. Спрашивается, что же оставалось человіжу самому, когда могь онъ пожить для себя, пойсть не изъ казеннаго котла, лечь и встать не по барабану, повернуться въ ту сторону, въ которую хочеть, завестись своей семьей? Ничего и никогда. У насъ — кратковременная повинность, въ то время — поглощеніе человіжа.

Прежняя государственность была безжалостна. Она, какъ Кальвинъ, объявляла, что для нея не существуеть людей, а только поступки. Въ Женевъ ребенокъ, провинившійся въ богохульствъ, педвергался суровому наказанію. У насъ дореформенная государственность объявила Чавдаева сумасшедшимъ за то, что онъ думалъ иначе, чъмъ слъдуетъ, ввела безконечно долгую военную службу, регулировала частную жизнь человъка, и горе тому, кто отступалъ отъ правила: наказаніе постигало его немедленно, несмотря ни на что. Государственность была вездъ, въ канцеляріяхъ и департаментахъ, въ казармахъ и семьяхъ. Отъ крестьянина она требовала только труда (во имя чего, кстати замътить, многіе помъщики брали на себя сами руководительство половымъ подборомъ), отъ солдата—только службы, отъ чиновника—только исполнительности, отъ дътей—только повиновенія.

Даже священники того времени были обязаны проповъдывать, что главная заслуга заключается въ покорности властямъ.

Покорность прекрасна, но не тогда, когда она вызывается жестокостью и ужасомъ. Противъ такой покорности, покорности обезличивающей и обездушивающей каждаго, должна была возстать не только мысль, но и сердце. Вставши на защиту личности и ея правъ, Бълинскій геніально прозрѣлъ съ самыя сокровенныя потребности своего времени. Это было съ его стороны историческимъ шагомъ. Теперь онъ идетъ уже рука объ руку со всею жизнью, а не крошечнымъ кружкомъ экзальтированной молодежи.

Измѣнилось все-настроеніе, взглядъ. Къ землѣ, къ борьбѣ съ дѣйстви-

тельностью, притянули самое искусство и постарались привязать его къ ней крѣпкимъ узломъ. Когда-то знаменитый стихъ Пушкина, обращенный къ поэту:—«Ты—царь, живи одинъ»—казался уже смѣшнымъ. «Духъ нашего времени таковъ,—писалъ Бѣлинскій въ 43 г.»—что величайшая творческая сила можетъ только изумить на время, если она ограничивается птичьимъ пѣніемъ, создаетъ себѣ свой міръ, не имѣющій ничего общаго съ философскою и историческою дѣйствительностью современности, если она воображаетъ, что земля не достойна ея, что ея мѣсто на облакахъ, что мірскія страданія и надежды не должны смущать ея тайнственныхъ сновидѣній и поэтическихъ созерцаній! Свобода творчества легко согласуется съ служеніемъ современности: для этого нужно принуждать себя писать на темы, насиловать фантазію; для этого нужно только быть гражданиномъ, сыномъ своего отечества, своей эпохи, усвоить себѣ его интересы, слить свои стремленія съ его стремленіями; для этого нужна симпатія, любовь, здоровое практическое чувство истины, которое не отдѣляетъ убѣждевій отъ дѣла, сочиненія отъ жизни».

Такихъ мыслей не было въ тридцатые годы. Тогда они показались бы смѣшными, странными, ненужными. Печоринъ презрительно усмѣхнулся бы, слушая ихъ, хотя несомнѣнно только въ нихъ было его спасеніе: онѣ принесли бы неизмѣримо больше пользы его усталой надломленной душѣ, чѣмъ всѣ поѣздки въ Персію, чѣмъ всѣ романы съ Бэлами, Мери и т. д.

Уиственные интересы измѣнились не менѣе рѣзко. Оказалось уже недостаточнымъ знать Гегеля или Шеллинга или цитировать наизусть Фейербаха. На горизонтѣ впервые появляется поклоненіе естествознанію, и Герценъ пишеть свои «Письма объ изученіи природы». Въ петербургскихъ журналахъ стали помѣщать статьи по вопросамъ политической экономіи, естественно-научныя обозрѣнія, новыя эстетическія теоріи, и въ то же время впервые была разъяснена русской публикѣ позитивная философія Канта. Движеніе съ каждымъ годомъ проникало и въ даль и въ глубь, но странно: несмотря на политико-экономическія и естественно-научныя формулы, въ которыя оно облеклось, источникомъ его было сердце. Что называется не осушивъ пера, Герценъ послѣ «Писемъ» принимается за «Сороку-Воровку»—этотъ рѣзкій памфлетъ противъ крѣпостничества; вскорѣ затѣмъ появляется удивительно подходившая къ духу времени повѣсть Григоровича «Антонъ-Горемыка». Съ этой минуты на знамени русской мысли красуются крупно и отчетливо написанное слово «народничество».

«Проповъдь шла все сильнъе... все одна проповъдь, — и смъхъ, и плачъ, и книга, и ръчь, и Гоголь, и исторія — все звало людей къ сознанію своего положенія, къ ужасу передъ кръпостнымъ правомъ; все указывало на науку и образованіе, на очищеніе мысли отъ всего традиціоннаго хлама, на свободу совъсти и разума... и, повторяю, источникомъ всего этого было проснувшееся сердце. Люди тосковали, рвались на просторъ и они знали теперь, почему они тоскуютъ, и чего хотятъ».

Они очевидно хотъли признанія своихъ правъ, они тосковали о томъ, что имъ не дають возможности полностью развернуть свои силы и способности и о томъ еще, что ихъ меньшій брать находится въ скотоподобномъ кръпостномъ состояни. Верховный принципъ -- «человъческая личность выше всего» разъясниль имъ все запутанные узлы современности. Съ его меркой подходили они къ окружающему. Бълинскій шель впереди. Ръзко и безповоротно отказался онъ оть своего гегеліанства и писаль по этому поводу Боткину: «Глуппы вруть, говоря, что Гегель превратиль жизнь въмертвыя схемы; но это правда. что онъ изъ явленій жизни сділаль тіни, сці пившіяся костяными руками и пляшущія по воздуху надъ кладбищемъ. Субъектъ у него не самъ себъ цъль, но средство для мгновеннаго выраженія общаго, а это общее является у него въ отношеніи ка субъекту Молохомъ, ибо, пощеголявъ немъ (въ субъектъ), бросаеть его какъ старые штаны. Я имъю особенно важныя причины злиться на Г. (Гегеля), ибо чувствую, что быль вфренъ ему (въ ощущенія), мирясь съ расейскою действительностію, хваля Загоскина и подобныя гнусности и ненавидя Шиллера. Въ отношении къ последнему, я быль еще последовательнее самого Г. (Гегеля), хотя и глупъе Менцеля. Всъ толки о нравственности-вздоръ сущій, ибо въ объективномъ царствъ мысли нътъ нравственности, какъ и въ объективной религіи (какъ напр. въ индійскомъ пантеизмѣ, гдѣ Брама и Шива-равно боги, т.-е. гдъ добро и зло имъютъ равную автономію). Ты — я знаю — будешь надо мною смѣяться... но смѣйся какъ хочешь, а я свое: судьба субъекта, индивидуума, личности, важиће судебъ всего міра и здравія китайскаго императора (т.-е. гегелевской Allgemeinheit). Мнъ говорять: развивай всъ сокровища своего духа для свободнаго самонаслажденія духомъ, плачь, дабы утвшиться, скорби, дабы возрадоваться, стремись къ совершенству, лъзь на верхнюю ступень лестницы развитія, а споткнешься — падай — чорть съ тобою — таковскій и быль сукинь сынь... Благодарю покорно, Егорь Өедорычь (Гегель)—кланяюсь вашему философскому колпаку; но, со всъмъ подобающимъ вашему философскому филистерству уваженіемъ, честь им'єю донести вамъ, что если бы мн'є и удалось влітать на верхнюю ступень літстницы развитія, --- я и тамъ попросиль бы вась отдать мив отчеть во всвхъ жертвахъ условій жизни и исторіи, во всъхъ жертвахъ случайностей, суевърія, инквизиціи, Филиппа II и пр. и пр.; иначе я съ верхней ступени бросаюсь внизъ головою. Я не хочу счастія и даромъ, если не буду спокоенъ на счетъ каждаго изъ моихъ братій по крови... Говорять, что дисгармонія есть условіе гармоніи: можеть быть, это очень выгодно и усладительно для меломановъ, но ужъ. конечно, не для техъ, которымъ суждено выразить своею участью идею дисгармоніи. Впрочемъ, если писать объ этомъ все, и конца не будетъ. Выписка изъ Эхтермейера порадовала меня, какъ энергическая стукушка по философскому колпаку Г., какъ факть, доказывающій, что и нізмцамь предстоить возможность сдівлаться людьми, человъками, и перестать быть нъмцами. Но собственно для меня тутъ не все утъшительно. Я изъ числа людей, которые на всъхъ вещахъ видятъ

хвостъ дьявола, — и это, кажется, мое последнее міросозерцаніе, съ которымъ я и умру. Впрочемъ, я отъ этого страдаю, но не стыжусь этого. Человекъ самъ по себе ничего не знаеть — все дело (зависитъ) отъ очковъ, которые надеваетъ на него независящее отъ его воли расположение его духа. капризъ его натуры. Годъ назадъ я думалъ діаметрально-противоположно тому, какъ думаю теперь, — и право, я не знаю, счастие или несчастие для меня то, что для меня думать и чувствовать, понимать и страдать одно и тоже».

## Глава XI.

### Кружокъ Бълинскаго.

Одиночество Бѣлинскаго. на которое опъ постоянно жалуется, продолжается сравнительно недолго—около года. За это время онь быль ближе всего съ Боткинымъ, съ которымъ и переписывался постоянно. Мало-по-малу возлѣ него образовался кружокъ съ самыми замѣтными людьми, въ которомъ были: Герценъ, Тургеневъ, Некрасовъ, Кавелинъ и ненадолго—Достоевскій. Съ этимъ своимъ кружкомъ Бѣлинскій не разставался уже до могилы. Къ нашему счастью и благо-получію, мы на основаніи многочисленныхъ воспоминаній и писемъ можемъ составить полное представленіе не только о взглядахъ кружка, но и о его интимной будничной жизни. Но сначала нѣсколько словъ о дружоѣ Бѣлинскаго съ Герценомъ и Кольцовымъ.

Я знаю только двухъ настоящихъ дѣйствительно достойныхъ этого имени друзей Бѣлинскаго—Герцена и Кольцова. Какъ ни далеки они другъ отъ друга по своимъ взглядамъ на жизнь, какъ ни много ступеней общественной лѣстницы раздѣляло ихъ, —оба они однако отличались той чуткостью, которая дала имъ возможность увидѣть во всей ея красотѣ душу Бѣлинскаго, эту больную, измученную душу, обыкновенно подазленную грудами житейскаго мусора. И Кольцовъ, и Герценъ—любили Бѣлинскаго, а натура послѣдняго была именно изъ такихъ, которыхъ надо много любить, чтобы хоть сколько нибудь понимать. И въ этой любви, дѣлающей человѣка прозорливымъ, одинаково сошлись и сынъ богатаго родовитаго барича, одаренный блестящимъ умомъ и огромнымъ литературнымъ талантомъ и сынъ прасола съ его непосредственнымъ «черноземнымъ» геніемъ.

Мит случилось какъ то дать такую характеристику Герцена: «Судьба щедро надълила его умомъ, талантомъ, матеріальными средствами, и витетт съ тъмъ его жизнь не можетъ быть названа счастливой. Нельзя не върить его искренности, и когда онъ говоритъ напр. въ «Быломъ и Думахъ»:

«Разочарованіе, усталь, Blasirtheit» сказали бы о моихъ выболъвшихъ строкахъ демократическіе рецензенты. Да, разочарованіе! да, усталь! Разочарованіе—слово битое, пошлое, дымка, подъ которой скрывается лънь сердца,

эгоизмъ, придающій себѣ видъ любви, звучная пустота самолюбія, имѣющаго притязанія на все, силь—ни на что. Давно надовли намъ всв эти высшія неузнанныя натуры, исхудалыя отъ зависти и несчастныя отъ высокомѣрія въ жизни и романахъ. Все это совершенно такъ, а врядъ ли нѣтъ чего нибудь истиннаго, особенно принадлежащаго нашему времени на днѣ этихъ страшныхъ психическихъ болей, вырождающихъ въ смѣшныя пародіи и пошлый маскарадъ...>

Вступая въ жизнь, Герценъ могъ разсчитывать на лучшую участь. Суровость, съ како ю съ нимъ поступали въ юности, обидъла эту властную, гордую натуру, и онъ далъ себъ клятву не мириться никогда. Роковой шагъ эмиграціи всю жизнь тяготълъ надъ нимъ своими тяжелыми послъдствіями. Герцену пришлось скитаться всю жизнь; какъ Байронъ, онъ не нашелъ нигдъ покоя. Швейцарія опротивъла ему своимъ мелкимъ разсчетливымъ мъщанствомъ, Англія — своимъ крупнымъ мъщанствомъ, Франція — своей трусливой покорностью Наполеону. А сжечь корабли эмиграціи, вернуться въ Россію онъ не могъ, не хотълось—да и къ чему бы это повело? Бросая его изъ угла въ уголъ, изъ страны въ страну, изъ города въ городъ, эмиграція окружала его всегда чужимъ обществомъ или, лучше сказать, — это общество было его только на половину. Съ эмигрантами другихъ странъ онъ не могъ чувствовать никакой кровной связи, свои собственные эмигранты доставляли больше горя, чъмъ радости... А тутъ еще семейная неурядица — постоянная, мучительная.

Но почему же Герценъ не могъ сойтись съ эмиграціей ни съ молодой, ни со старой? Да просто по той причинъ, что его интересы и интересы всевозможныхъ эмигрантовъ были въ сущности совершенно различны. Герценъ постоянно смотрълъ впередъ и гораздо больше видълъ въ немъ, читалъ въ немъ, чёмъ вёрилъ въ него. Онъ предсказалъ неуспехъ революци 48-го года. франко-германскую войну, торжество политики Бисмарка. Онъ быль настроенъ на мрачный ладъ, и что же было дълать ему среди фанатиковъ, ожидавшихъ торжества своихъ идей, проектовъ, предположеній чуть ли не на завтрашній день. Ему не было мъста между ними еще и потому, что въ немъ кръпко сидъла черта, общая почти всъмъ дъятелямъ 40-хъ годовъ, за исключеніемъ одного Бълинскаго - это черта умственнаго аристократизма, своего рода даже пресыщенія. Старое барство отзывалось въ этомъ и всегда съ невыгодой для тъхъ, кто былъ его преемникомъ. Возьмите Тургенева и Герцена, — оба они, не смотря на весь демократизмъ своихъ убъжденій, никакъ не могли сойтись съ тъми людьми, которые были плоть отъ плоти и кровь отъ крови демократіи. Ихъ коробили манеры, языкъ, замашки «новыхъ людей», выступившихъ въ Россіи на сцену въ шестидесятыхъ годахъ. Они искали изящества, особенной утонченности чувствъ и идей и, разумъется, не находили ихъ у дъятелей, явившихся на сману ихъ поколанію. Но больше всего ихъ мутило — и это настоящее слово --- отъ догматизма мысли, отъ всего, что провозглашалось съ безусловной самоув вренностью и съ ненавистью къ какому бы то ни было

ограниченію, возраженію, колебанію. Они изв'єдали слишкомъ много, ихъ жизнь была слишкомъ богата, они не признавали никакого подчиненія. Въ ихъ взглядів на вещи чуется пресыщеніе и утомленность. Художественная закваска, своего рода диллетантизмъ жизни ставилъ между ними и истинными «практиками» непреодолимую преграду—и это несмотря на искреннее желаніе об'ємхъ сторонъ сговориться, несмотря даже на общность теоретическихъ уб'єжденій. Умственный аристократизмъ— очень характеренъ, повторяю, для Герцена, но полное его разъясненіе завело бы насъ слишкомъ далеко.

Онъ пришелъ къ отчаянію, если хотите—пессимизму. И что на самомъ дълъ оставалось ему?

Терпёть, не жаловаться? Но у Герцена натура была не такова. Его злоба, раздраженіе, грусть неотразимо просились наружу, какъ просились они у Байрона и у всёхъ людей того же гордаго типа. И Герценъ, и Байронъ могли писать только о себте; своими насмъщками надъ врагами, своими жалобами на свою долю они наполняли цёлыя страницы, пълые томы. Русскій изгнанникъ чувствоваль, что онъ сродни великому англійскому поэту.

«Байронъ, — пишетъ Герценъ, — нашедшій слово и голосъ для своего разочарованія и своей устали, быль слишкомь гордъ, чтобы притворяться, чтобы страдать для рукоплесканій; напротивъ, онъ часто горькую мысль свою высказываль съ таквиъ юморомъ, что добрые люди помирали со смѣху. Разочарованіе Байрона больше, чѣмъ капризъ, больше, нежели личное настроеніе. Байронъ сломился оттого, что его жизнь обманула. А жизнь обманула не потому, что требованія его было ложны, а потому, что Англія и Вайронъ были двухъ разныхъ возрастовъ, двухъ разныхъ воспитаній и встрѣтились именно въ ту пору, когда туманъ разсѣялся. Разрывъ, который Байронъ чувствоваль какъ поэтъ и геній, сорокъ лѣтъ тому назадъ, послѣ ряда новыхъ испытаній, послѣ грязнаго перехода съ 1830—1848 г. и гнуснаго съ 48 до сегодняшняго дня поразилъ теперь многихъ. И мы, какъ Байронъ, не знаемъ куда дъться, куда преклонить голову.

Да къ этому въ концѣ концовъ и даже ни на полномъ еще закатѣ своихъ дней, пришелъ Герценъ и не могъ не придти, такъ какъ съ непомѣрной требовательностью, съ все разлагающимъ анализомъ относился онъ къ жизни. Онъ не шелъ никогда ни на какіе компромиссы, не могъ радоваться ни блоготворительнымъ концертамъ ни копеечнымъ изданіямъ для народа. Чудная картина простыхъ человтъческихъ отношеній между людьми постоянно казалась передъ его глазами. Онъ хотѣлъ многого—хотѣлъ правды въ жизни, хотѣлъ отсутствія лжи, лицемѣрія—значить хотѣлъ и тѣхъ условій, которыя дають всякому возможность быть искреннимъ, не трусомъ,—а смѣлымъ, исполненнымъ своего человъческаго достоинства и глубоко носящимъ въ себѣ сознаніе своей внутренней святыни — своего «я»... Хотѣть этого — значить хотѣть всего. А жизнь шла другимъ путемъ и другое торжествовало вокругь Герцена. И онъ осудилъ и—быть можеть—даже слишкомъ строго осудилъ.

Но не сразу. У него была чудная молодость, здоровая, веселая, блестящая

и продолжительная, на которой какъ то исчезаеть даже сърое пятно ссылка. И Герценъ въ то время (1830—1848) быль здоровымъ, блестящимъ, веселымъ. Все удавалось ему — дружба, любовь, работа, и онъ понялъ то счастье, то веселье жизни, которыя недоступны такимъ измученнымъ больнымъ пролетаріямъ, какъ Бълинскій, или Достоевскій. «Ложь» и лицемъріе жизни, — (ихъ онъ видълъ постоянно своимъ проницательнымъ умомъ) — такъ ръзко, съ такимъ геніальнымъ остроуміемъ выставленныя имъ въ запискахъ д-ра Крупова — этого чудака и оригинала, пришедшаго къ мысли, что всъ такъ называемые здоровые люди въ дъйствительности сумашедшіе, сознательно портящіе себъ жизнь рабскимъ и трусливымъ повиновеніемъ обычаямъ и приличіямъ—эта ложь и лицемъріе какъ бы исчезали передъ свътлой и радостной картиной будущаго, нарисованной молодостью, сознаніемъ своего таланта и независимости.

Герценъ тогда рвался на борьбу и побъду и пока его огромныя силы находили себъ исходъ только въ литературъ, гдъ онъ съ 48 года шелъ рука объ руку съ Бълинскимъ.

На самомъ дълъ въ ихъ натурахъ и убъжденіяхъ было по существу много общаго. Свою личнию самостоятельность они оба ценили выше всего, это право самостоятельности они оба распространяли не всйхъ людей; они оба искали для нея опоры въ дъйствительности и находили ее въ образованіи, наукъ, матеріальной обезпеченности. Въ словъ человъкъ, личность, для нихъ заключалась разгадка жизни, звучало что-то святое. Они какъ бы впитали въ себя знаменитый афоризмъ Новалиса: «помни, что когда ты дотрогиваешься до руки человъка, ты дотрогиваешься до колонъ храма, въ которомъ обитаетъ божество». И когда оба они видели этотъ храмъ, это человеческое сердце загрязненнымъ и униженнымъ, эту жизнь его сведенную къ приходорасходной книгъ, къ мелкимъ и пошлымъ заботамъ, «чтобы не быть хуже другихъ» — они скорбъли то сильно и горько, то въ тяжеломъ раздумьи. И въ это-же время оба они одинаково были исполнены въры. То мрачное, тоскливое настроеніе, которое впосл'єдствіи р'єзко окрасило все міросозерцаніе Герцена и которому онъ слишкомъ даже подчинялся по излишней требовательности своей натуры, --еще таилось въ глубинъ его души и ръдко и какъ бы случайно прорывалось наружу.

Оба повторяю рвались къ борьбъ и побъдъ...

Я разсказаль выше о непродолжительной ссорѣ между ними и о томъ, какъ она закончилась. Этоть эпизодъ научиль ихъ еще больше уважать другъ друга. Если-бы Бѣлинскій остался до конца на своей всепримиряющей точкѣ зрѣнія, если-бы Герценъ увлекся словянофильствомъ—это было бы огромнымъ ударомъ и огромной потерей для обоихъ. Но на счастье это не случилось и оба смѣло могли гордиться другъ другомъ. Драгоцѣнна и любопытна характеристика, какую даетъ Бѣлинскій Герцену.

Бълинскій между прочимъ получилъ интермедію къ «Кто виновать»? (для задуманнаго имъ альманаха); она опять доставила ему большое удовольствіе, и онъ пишетъ слъдующее:

«Я изъ нея окончательно убъдился, что Г-нъ — большой человъкъ въ нашей литературъ, а не дилетанть, не партизанъ, не наъздникъ отъ нечего дълать. Онъ не поэть: объ этомъ смъщно и толковать: но въдь и Вольтеръ не быль поэть не только въ «Генріадів», но и въ «Кандидів»; - однако его «Кандидъ» потягается въ долговъчности со многими великими художественными созданіями, а многія невеликія онъ уже пережиль и еще больше переживеть ихъ. У художественныхъ натуръ умъ уходить въ талантъ, въ творческую фантазію, — и потому въ своихъ твореніяхъ, какъ поэты, они страшно, огромно умны; а какъ люди-ограничены и чуть не глупы (Пушкинъ, Гоголь). У Г-на, какъ у натуры по преимуществу мыслящей и сознательной, наоборотъ-талантъ и фантазія ушли въ умъ, оживленный и согрътый, осердеченный гуманистическимъ направленіемъ, не привитымъ и не вычитаннымъ, а присущимъ его натуръ. У него страшно много ума, такъ много, что я и не знаю, зачёмъ его столько одному человъку; у него много и таланта и фантазін, но не того чистаго и самостоятельнаго таланта, который все родить самъ изъ себи и пользуется умомъ какъ низшимъ, подчиненнымъ ему началомъ-а таланта насквозь пропитаннаго умомъ».

Еще нѣжнѣе были отношенія къ Бѣлинскому со стороны Кольцова. Они познакомились вѣроятно вначалѣ 30-хъ годовъ черезъ Станкевича и сразу-же оцѣнили и поняли другъ друга. Переписка между ними началась однако позже. Заѣзжая въ Москву, Кольцовъ всегда посѣщалъ Бѣлинскаго, также дѣлалъ онъ потомъ въ Петербургѣ. Друзья проводили время за «безконечнымъ чаемъ въ безконечныхъ бесѣдахъ», главнымъ предметомъ которыхъ являлась, конечно, литература. Кольцовъ былъ умный человѣкъ, не только геніальный поэтъ; несмотря на очень скромную внѣшность, несмотря на то, что въ обществѣ онъ всегда старался забиться въ уголъ и деликатно соглашался со всякимъ,—у него обо всемъ было свое собственное мнѣніе, всегда очень тонкое и нѣсколько ироническое. Бѣлинскій цѣнилъ въ немъ эту черту такъ-же, какъ цѣнилъ и его дарованіе; и когда Кольцовъ умеръ, своей превосходной статьей о немъ Бѣлинскій воздвигь ему вѣчный памятникъ.

Узнавши о перевздв Бълинскаго въ Петербургъ, Кольцовъ писалъ ему: "Въ Питеръ—въ часъ добрый. Жить, поживать прицвваючи. Каковъ Петербургъ? — Съръ, и воздухъ мутенъ, и дни грустны; —на первый разъ онъ, кажется, для всъхъ таковъ, а обживешься съ нимъ, и получшаетъ, и чъмъ ужъ дальше, тъмъ лучше да лучше, а наконецъ и вовсе полюбится... Какъ бы мнъ хотълось теперь хоть маленькую получить отъ васъ въсточку!.. Я терплю и думаю, что у васъ шли все такія обстоятельства, что вамъ было не до меня и, можетъ быть, порою часто не до себя, иначе я не могу и думатъ объ вашемъ долгомъ-долгомъ молчаньи. Если и теперь не до меня, —не пишите еще, справляйтесь съ своими внутренними и внѣшними требованіями; Богъ дастъ,

придетъ время лучшее, тогда можно поговорить и со мною... Я знаю васъ, и это сознаніе всегда говорить мнѣ такъ же, какъ и прежде»... Онъ посылаетъ Бѣлинскому нѣсколько стихотвореній, отдавая на его рѣшеніе: что получше— напечатать, что не хорошо— оставить".

Кольцовъ вообще самъ не ръшался судить о своихъ стихотвореніяхъ, испрашивалъ обыкновенно митнія Бълинскаго.

Въ другихъ письмахъ (отрывкахъ), начала 1840, онъ разсказываетъ Бѣлинскому о своей домашней и дѣловой жизни, которая начинала крайне тяготить его: ему становила сь невыносима «матеріальность», торговыя дѣла, какъ они велись въ его кругу, и полное одиночество въ его нравственныхъ интересахъ. Онъ не жалуется, но разсказываетъ, и съ раздраженіемъ сознаетъ, что ему даже становится трудно писать къ Бѣлинскому, съ которымъ такъ хотѣлось бы бесѣдовать; онъ винитъ себя въ недостаткѣ воли, въ малодушіи, но вмѣстѣ съ тѣмъ думаетъ, что не могъ бы ничего сдѣлать противъ окружающаго, еслибы и захотѣлъ.

«Вотъ и теперь — пишу, а о чемъ? Думать тошно, а силы нѣтъ горю пособить: мнѣ даны отъ Бога море желаній, и съ кузовокъ души. Я очень знаю, что вы такое, да вамъ надобно того, что часто у меня не дома... Еще и то порою приходило въ мысль, чтобы васъ не безпокоить слишкомъ черезчуръ мелкою дрязгою;... хоть я и давно замѣчалъ въ васъ болѣе во сто разъ (расположенія), чѣмъ въ другихъ, но все-таки боялся: душа темна... Мнѣ возвыситься до вашей дружбы мудрено;... я вашъ давно, но вы мой еще недавно».

Бълинскій отвъчаль ему нъжно и ласково; самъ измученный жизнью, онъ все же находиль въ себъ достаточно силы, чтобы поддерживать другихъ.

Въ то время какъ друзья пріятели Бѣлинскаго, видя и слыша его каждый день, долго не могли сообразить, что за великая сила находится передъ ними,— Кольцовъ оцѣнилъ его сразу.

«Не шутя,—пишетъ онъ напр.,—и не льстя говорю вамъ: давно я васъ люблю, давно читаю ваши мивнія, читаю и учусь, но теперь читаю ихъ больше... и понимаю лучше. Много ужъ они сдвлали добра, но болве сдвлають... Ваша рвчь—высокая, святая рвчь убвжденія»...

Бѣлинскій зваль его изъ Воронежа перебраться въ Петербургъ или Москву; онъ зналь, что провинція и ужасная семейная обстановка, скоро погубять эту молодую, стихійно невоздержанную силу, но Кольцовъ рано началь смотрѣть на себя, какъ на обреченнаго и отказывался. Повидимому онъ одинаково ясно сознаваль свою участь и считаль ее неизбѣжной.

«Бѣдный Кольцовъ, какъ глубоко страдаетъ онъ, —пишетъ Бѣлинскій къ Боткину. —Его письмо потрясло мою душу. Все благородное страждеть —одни скоты блаженствуютъ, но тѣ и другіе равно умрутъ: таковъ вѣчный законъ Разума. Ай да разумъ! Какъ прівдеть въ Москву Кольцовъ, скажи, чтобы тотчасъ же увѣдомилъ меня; а если повдетъ въ Питеръ, чтобы прямо ко мнѣ и искалъ бы меня на Васильевскомъ острову (слѣдуетъ адресъ)... У меня теперь большая квартира, и намъ съ нимъ будетъ просторно»...

Кольцовъ побываль въ Петербургѣ у Бѣлинскаго всего одинъ разъ, въ концѣ 40-го года. Нечего и говорить, какъ радостна была встрѣча, какъ тяжела разлука. И она была-бы еще тяжелѣе, если-бы они знали, что видятся въ послѣдній разъ.

Бълинскій ничего не скрываль отъ Кольцова, и тому было невыразимо грустно видъть, что человъкъ, котораго онъ считаетъ великимъ, запутался и растерялся въ противоръчияхъ собственной мысли. Какъ-то онъ пишетъ Бълинскому: «Мнъ какъ-то теперь вы все дълаетесь ближе и каждая ваша боль больна и мнъ. Когда же прояснится вашъ горизонтъ? Или онъ чистъ и теперь? Напишите,—вы меня обрадуете».

Чъмъ ближе къ катастрофъ, тъмъ грустите и безнадежите становились письма Кольцова, но дълать было уже нечего, хотя Бълинский и старался обманывать себя въ томъ смыслъ, что спасение еще возможно.

«О Кольцовъ нечего и толковать, —пишеть Бълинскій къ Боткину отъ 31 марта 1842 г. —Я писаль къ нему, чтобы онъ все бросаль и, спасая душу, такаль въ Питеръ. Я бы не сталь его приглашать къ себъ изъ въжливости или такъ—такими вещами я теперь не шучу. Богаты не будемъ, сыты будемъ. За счастіе почту дълиться съ нимъ всъмъ... Пиши къ нему и заклинай такать, такать и такать...

Но эти приглашенія остались безъ отвіта. 19 октября 1842 г. Кольцовъ умеръ; Бізлинскій узналь объ этомъ только въ конці ноября изъ стихотворенія «На смерть Кольцова», присланнаго какимъ-то мізстнымъ стихотворцемъ.

Первое впечатлъніе было то-же, какое уже испытываль Бълинскій, теряя самыхъ дорогихъ людей, — сухое чувство горя, которое въ первое время не находить себъ выраженія и ложится на душу камнемъ. Въ первомъ письмъ онъ не сказалъ Боткину больше того, что было выше приведено. Во второй разъ онъ пишеть о Кольцовъ отъ 9 декабря, отвъчая своему другу; Боткина событіе привело очевидно, кромъ горя, и въ крайнее негодованіе противъ семьи, роль которой въ судьбъ Кольцова была ему извъстна. Бълинскій пишеть:

«Смерть Кольцова тебя поразила. Что дёлать? На меня такія вещи иначе дёйствують: я похожь на солдата въ разгарё битвы — паль другь и брать— ничего — съ Богомъ — дёло обыкновенное. Оттого-то, вёрно, потеря сильнёе дёйствуеть на меня тогда, какъ я привыкну къ ней, нежели въ первую минуту. Объ отцё Кольцова думать нечего: такой случай могь бы вооружить перо энергическимъ, громоноснымъ негодованіемъ гдё-нибудь, а не у насъ. Да и чёмъ виновать этоть отецъ, что онъ — мужикъ? И что онъ сдёлаль особеннаго? Воля твоя, а я не могу питать враждебности противъ волка, медвёдя, или бёшеной собаки, хотя бы кто изъ нихъ растерзаль чудо-генія или чудо красоты, такъ же, какъ не могу питать враждебности къ паровозу, раздавившему на пути своемъ человёка. Поэтому-то Христосъ, видно, и молился за палачей своихъ, говоря: не вёдять бо, что творятъ. Я не могу молиться ни за волковъ, ни за медвёдей, ни за бёшеныхъ собакъ, ни за русскихъ купцовъ и мужиковъ, ни за русскихъ судей и квартальныхъ; но и не могу пи-

тать къ тому или другому изъ нихъ личной ненависти. И что напишешь объ отцѣ Кольцова и какъ напишешь? Во-1-хъ, и написать нельзя, во-2-хъ, и напиши—онъ вѣдь не прочтетъ, а если и прочтетъ—не пойметъ, а если и пойметъ—не убѣдится. Издать сочиненія Кольцова—другое дѣло; но какъ издать, на что издать, и проч. и проч. Совокупность всѣхъ такихъ вопросовъ парализуетъ мой духъ и производитъ во мнѣ апатію. Эта апатія, я начинаю догадываться, есть особенный родъ отчаянія».

Какъ я говорилъ выше, Бълинскій написалъ біографію Кольцова, чуднее художественное произведеніе, исполненное задушевности и любви. Вы помните окончательную его оцінку:

«Кольцовъ родился для поэзіи, которую онъ создалъ. Онъ былъ сыномъ народа въ полномъ значеніи этого слова. Быть, среди котораго онъ воспитался и выросъ. былъ тотъ же крестьянскій быть, хотя нісколько и выше его. Кольцовъ выросъ среди степей и мужиковъ. Онъ не для фразы, не для краснаго словца, не воображеніемъ, не мечтой, а душой, сердцемъ, кровью любиль русскую природу, и все хорошее и прекрасное, что, какъ зародышь, какъ возможность, живетъ въ натурт русскаго селянина. Не на словахъ, а на дълъ сочувствовалъ онъ простому народу въ его горестяхъ, радостяхъ и наслажденіяхъ. Онъ зналь его нужды, горе и радость, прозу и поэзію его жизни, - зналъ ихъ не по наслышкъ, не изъ книгъ, не черезъ изучение, а потому, что самъ и по своей натуръ, и по своему положению былъ вполнъ русскій человъкъ. Онъ носиль въ себъ всь элементы русскаго духа, въ особенности — страшную силую въ страданіи и въ наслажденіи, способность бъщено предаваться и печали, и веселью, а вийсто того, чтобы падать подъ бременемъ самаго отчаянья, способность находить въ немъ какое-то буйное, удалое, размашистое упоеніе, а если уже пасть, то спокойно, съ полнымъ сознаніемъ своего паденія, не прибъгая къ ложнымъ утъшеніямъ, не ища спасенія въ томъ, чего не нужно было ему въ его лучшіе дни. Въ одной изъ своихъ пъсень онь жалуется, что у него нъть воли,

Чтобъ въ чужой сторонѣ
На людей поглядѣть;
Чтобъ порой предъ бѣдой
За себя постоять;
Подъ грозой роковой
Назадъ шагу не дать;
И чтобъ съ горемъ, въ пиру,
Быть съ веселымъ лицомъ;
На погибель идти—
Пѣсни пѣть соловьемъ.

Нътъ, въ томъ не могло не быть такой воли, кто въ столь мощныхъ образахъ могъ выразить свою тоску по такой волъ...

Нельзя было тёснёе слить своей жизни съ жизнью народа, какъ это само собой сдёлалось у Кольцова. Его радовала и умиляла рожь, шумящая спёлымъ колосомъ, и на чужую ниву смотрёлъ онъ съ любовью крестьянина; который смотрить на свое поле, орошенное его собственнымъ потомъ. Кольцовъ не былъ земледёльцемъ, но урожай былъ для него свётлымъ праздникомъ: прочтите его «Пъсню пахаря» и «Урожай». Сколько сочувствія къ крестьянскому быту въ его «Крестьянской пирушкё» и въ пъснъ:

Что ты спишь, мужичокъ! Вёдь ужъ лёто прошло, Ведь ужъ осень на дворъ Черевъ прясло глядитъ; Вслёдъ за нею зима Въ теплой шубё идетъ, Путь снёжкомъ порошить, Подъ санями хруститъ. Всё сосёди на нихъ Хлёбъ везутъ, продаютъ, Собираютъ казну, Бражку ковшикомъ пьютъ.

Кольцовъ зналъ и любилъ крестьянскій быть такъ, какъ онъ есть на самомъ дѣлѣ, не украшая и не поэтизируя его. Поэзію этого быта нашель онъ въ самомъ этомъ бытѣ, а не въ риторикѣ, не въ пінтикѣ, не въ мечтѣ, даже не въ фантазіи своей, которая давала ему только образы для выраженія уже даннаго ему дѣйствительностью содержанія. И потому въ его пѣсни смѣло вошли и лапти, и рваные кафтаны, и всклоченныя бороды, и старыя онучи—и вся эта грязь превратилась у него въ чистое золото поэзіи. Любовь играетъ въ его пѣсняхъ большую, но далеко не исключительную роль: нѣтъ, въ нихъ вошли и другіе, можетъ-быть еще болѣе общіе элементы, изъ которыхъ слагается русскій простонародный бытъ. Мотивъ многихъ его пѣсенъ составляетъ то нужда и бѣдность, то борьба изъ копейки, то прожитое счастье, то жалоба на судьбу-мачиху.

Въ одной пъснъ крестьянинъ садится за столъ, чтобы подумать, какъ ему жить одинокому; въ другой выражено раздумье крестьянина, на что ему ръшиться—жить ли въ чужихъ людяхъ, или дома браниться съ старикомъотцомъ, разсказывать ребятишкамъ сказки, болъть, стариться. Такъ, — говоритъ онъ, — хоть оно и не того, но ужъ такъ бы и быть, да кто пойдеть за нищаго? «Гдъ избытокъ мой зарытъ лежитъ?» И это раздумье разръшается въ саркастическую русскую иронію:

Куда глянешь—всюду наша степь; На горахъ—лъса, сады, дома; На днъ моря—груды золота; Облака идутъ—нарядъ несутъ!.. Но если гдѣ идеть дѣло о горѣ и отчаяни русскаго человѣка—тамъ поэзія Кольцова доходить до высокаго, тамъ обнаруживаеть она страшную силу выраженія, поразительное могущество образовъ.

Пала грусть-тоска тяжелая На кручинную головушку; Мучить душу мука смертная, Вонъ изъ тъла душа просится.

И какая же вытств съ твиъ сила духа и воли въ самомъ отчанніи:

Въ ночь, подъ бурей, я коня съдлалъ, Безъ дороги въ путь отправился—
Горе мыкать, жизнью тъшиться:
Съ злою долей перевъдаться...

И послѣ этой пѣсни («Измѣна суженой») прочтите пѣсню: «Ахъ, зачѣмъ меня»—какая разница! Тамъ буря отчаянія сильной мужской души, мощно опирающейся на самое себя; здѣсь грустное воркованіе горлицы, глубокая, раздирающая душу жалоба нѣжной женской души, осужденной на безвыходное страданіе»...

Послѣ Бѣлинскаго многіе писали о Кольцовѣ, но лучшей оцѣнки онъ не дождался. Эта оцѣнка Бѣлинскаго сдѣлана столько-же критическимъ умомъ, сколько любовью и дружбой.

Самое существенное объ отношенін Бълнискаго къ Тургеневу приведено много выше, когда я говориль о воспоминаніяхь последняго. Здесь мне остается добавить и вкоторыя второстепенныя подробности. В влинскій, какъ извъстно, первый разгадаль огромное художественное дарование и написаль очень лестную, для начинающаго автора, статью, по поводу его стихотворной поэмы «Параша». Это закръпило пріязнь и въ Петербургъ. Тургеневъ часто бываль у Бълинскаго въ его скромной квартиръ и вель съ нимъ безконечные разговоры о самыхъ отвлеченныхъ вещахъ-о Богъ, о безсмертіи души и т. д. Бълинскій, какъ всегда, спориль съ огромнымъ, страстнымъ увлеченіемъ, нисколько не жалъя своей надорванной больной груди. Вы конечно помните наивное восклицаніе, однажды вырвавшееся у него: «Какъ вамъ не стыдно, Тургеневъ: мы еще не ръшили вопроса о существовании Бога, а вы уже хотите объдать»... Стыдить Тургенева Бълинскому приходилось и не только за юнощескій нетерпівливый аппетить. Нашь великій романисть въ то далекое время быль юнь и неопытень; постоянно нуждаясь въ деньгахъ, онъ безъ разбора занималь направо и налъво и мало заботился объ уплать долговъ. Бълинскому это не нравилось и онъ говорилъ объ этомъ Тургеневу въ глаза. Не нравилось ему и то, что Тургеневъ, разъйзжая по салонамъ, увърялъ своихъ аристократическихъ знакомыхъ, преимущественно дамъ, что занимается

литературой лишь такъ себъ, между прочимъ, и никогда не беретъ денегъ за работу, печатая лишь изъ одолженія къ издателянъ. И за это невинное хвастовство стыдилъ Бълинскій своего юнаго друга.

Все это конечно мелочи, но эти мелочи прекрасно оттёняють роль, которую играль Бёлинскій въ своемъ кружкі. Онъ быль не только умственнымъ и литературнымъ авторитетомъ, «не только нашимъ знаменитымъ критикомъ», но въ то-же время и нравственнымъ руководителемъ для многихъ... и кажется больше всего для Некрасова.

Встмъ, конечно, хорошо извтсто, въ какомъ тяжеломъ или даже прямо ужасномъ положенім находился Некрасовъ, въ первые годы своей самостоятельной жизни. Ему приходилось жить въ подвалахъ, голодать и выносить всякія обиды и притісненія со стороны окружающаго, которое обыкновенно такъ немилостиво къ неудачнику. За какое дело онъ ни брался, -- ничто не шло у него, даже литература. Первый сборникъ его стихотвореній «Мечты и Звуки», оказался ниже всякой критики и долго валился на полкахъ книжныхъ магазиновъ, пока самъ Некрасовъ не скупилъ, наконепъ, оставшиеся экземпляры своего уродливаго детища. Но странно-Некрасовъ не падалъ духомъ. Онъ все чего-то ждалъ, чего-то надъялся, не приходилъ въ отчаяние. Основа его натуры была удивительно здоровая — даже могучая, способная вынести всякія тяготы жизни и добиться своего. Но на самомъ дълъ горизонтъ мало-по-малу прояснился. Почти безъ гроша денегъ Некрасовъ принялся за изданіе альманаховъ, расходившихся очень бойко, и черезъ нѣсколько лѣтъ послѣ изданія Современника онъ быль уже богатымь человъкомъ. Боюсь высказать эту мысль, но мив кажется, что въ жизни человвка ничего никогда не пропадаетъ. Всякій опыть, всякая удача и неудача, всякое отущеніе и чувство оставляють въ карактерѣ свой следъ, совершенно стереть который неть никакой возможности. Поэтому я думаю, что и годы нищеты и униженій не могли не испортить Некрасова и слишкомъ даже развили практическую сторону его натуры. Онъ зналъ, когда надо было уступить, когда поклониться, и уступалъ и кланялся и изміняль себів и друзьямь. Чернышевскій расплакался, прочтя въ ссылкѣ одно изъ его стихотвореній «ad hoc» написанныхъ; Елисѣевъ называетъ его героемъ рабомъ, тоже дълаетъ Михайловскій. Некрасовъ дъйствительно умълъ прекрасно лавировать. Не знаю, нужно ли его за это обвинять, можно ли оправдывать, но полагаю, --- нътъ ръшительно ни мальйшаго основанія считать его неискреннимъ поэтомъ.

Въ этомъ случать я уже полагаюсь на чутье публики прежде всего. Если-бы Некрасовъ такъ и постоянно обманывалъ, онъ не былъ-бы любимымъ поэтомъ милліоновъ. Такой чудовищный плагіатъ прямо невозможенъ въ жизни, не представляю себт одинаково и притворства втеченіе десятильтій. Въ трехъ пунктахъ, или лучше, мотивахъ своей поэзіи Некрасовъ представляется мнт безусловно искреннимъ: тамъ, гдт онъ говоритъ о страданіяхъ униженныхъ и и оскорбленныхъ, т. е. прежде всего народа, тамъ гдѣ онъ вспоминаетъ о своей матери и—о Бѣлинскомъ. И это послѣднее воспоминаніе было для него дѣйствительно святымъ. Панаева-Головачева разсказывала Добролюбову, что Некрасовъ признавался ей, что можетъ писатъ лишь въ тѣ минуты, когда на него нахынутъ воспоминанія о Бѣлинскомъ. «Такъ пусть-же онъ почаще вспоминаетъ о немъ»—отвѣчалъ суровый Добролюбовъ. Некрасовъ, какъ человѣкъ замѣчательно умный, не могъ, конечно, не понимать, какая огромная разница между его характеромъ и характеромъ Бѣлинскаго, и онъ конечно признавалъ превосходство послѣдняго, идеализировалъ его даже, и кто знаетъ,—отъ сколькихъ ошибокъ и увлеченій спасъ его этотъ идеалъ, явившійся передъ нимъ въ конкретной формѣ друга и руководителя юности. Безконечно важно запасаться на всю жизнь такими «святыми восмоминаніями». Это вѣрные и неизмѣнные друзья!

А вотъ когда только о прохвостахъ вспоминать приходится, ну...

**Посмотримъ** теперь на интимную жизнь кружка и на его времяпрепровождение.

«Бълинскій, — разсказываетъ Кавелинъ, — имълъ на меня и на всъхъ чарующее дъйствіе. Это было дъйствіе человъка, который не только шель далеко впереди насъ яснымъ пониманіемъ стремленій и потребностей того мыслящаго меньшинства, къ которому мы принадлежали, не только освъщалъ и указывалъ намъ путь, но встиъ своимъ существомъ жилъ для ття идей и стремленій, которыя жили во всъхъ насъ, отдавался имъ страстно, наполнилъ ими все свое бытіе. Прибавьте къ этому гражданскую, политическую и всяческую безупречность, безпощадность къ самому себъ, при большомъ самолюбін, и вы поймете, почему этотъ человъкъ господствоваль въ кружкъ неограниченно. Мы понимали, что онъ въ своихъ сужденияхъ часто бывалъ неправъ, увлекался страстью далеко за предёлы истины; мы знали, что свёдёнія его (кром'є русской литературы и ея исторіи) бывали недостаточны; мы видёли, что Б'влинскій часто поступаль какь ребенокь, какь ребенокь капризничаль, малодуществоваль и увлекался... Но все это исчезало передъ подавляющимъ авторитетомъ великаго таланта, страстной, благороднейшей гражданской мысли и и чистой личности, безъ пятна, личности которой нельзя было подкупить ничъмъ, -- даже ловкой игрой на струнъ самолюбія.

Вълинскаго въ нашемъ кружкъ не только нъжно любили и уважали, но и побаивались. Каждый пряталъ гниль, которую носилъ въ своей душъ, какъ можно подальше. Въда, если она попадала на глаза Вълинскому: онъ ее выворачивалъ тотчасъ же напоказъ всъмъ и неумолимо, язвительно преслъдовалъ несчастнаго дни и недъли, не келейно, а соборнъ, предъ всъмъ кружкомъ... Извъстно, что и себя онъ тоже не щадилъ. Панаеву не мало доставалось за его суетность, мнъ за «прекраснодушіе» и за славянофильскія наклонности, которыя въ то время были очень сильны. Вліяніе Бълинскаго на мое нравствен-

ное и умственное воспитание за этотъ періодъ моей жизни было неизм'вримо и оно никогда не изгладится изъ моей памяти».

«Какъ мы проводили время и что происходило въ нашемъ капельномъ кружкъ, это легко представить себъ всякій, кто знакомъ, хоть по наслышкъ, съ молодыми литературными кружками 30-хъ и 40-хъ годовъ. Аристократическимъ изиществомъ людей съ достаткомъ всё мы, кроме Нанаева и Тургенева, не отличались. Аристократическіе салоны и литературные тузы были намъ извъстны только по имени. Но весело намъ было очень, насколько можно было веселиться при тогдашней обстановкъ... Каждый литературный кружокъ. въ томъ числъ и нашъ, былъ тогда похожъ на секту, въ которую новые члены принимались трудно, по испытаніи и рекомендаціи. Мы мечтали о лучшемъ будущемъ, не формулируя положительно, какимъ оно должно быть, жадно собирали всв анекдоты, слухи и разсказы, изъ которыхъ прямо или косвенно слвловало... приближение иного времени... также жадно и зорко слъдили за всякимъ проявленіемъ въ словъ или печати мыслей и стремленій, которыми были преисполнены. Каждый мъсяць приносиль намъ новинку — статью, а иногда и больше. Бълинскаго, которую читали и перечитывали. Жоржъ-Зандъ и и французская литература... пользовались великимъ авторитетомъ. За событіями политическими въ Европъ мы слъдили внимательно, но нельзя сказать, чтобъ съ настоящимъ пониманіемъ.

«Взаимныя отношенія членовъ кружка были самыя дружескія, тѣсныя, интимныя. Камертонъ имъ давалъ Бѣлинскій. Шуткамъ и остроуміямъ, часто и неостроумнымъ, не было конца. Запѣвалой былъ почти всегда Бѣлинскій... Споры и серьезные разговоры не велись методически, а всегда перемежались и смѣшивались съ остротами и шутками.

«Все это очень извъстно и обыкновенно въ нашихъ русскихъ дружескихъ кружкахъ и по складу нашего ума не можетъ быть иначе. Отмъчу нъкоторыя особенности нашего тогдашняго кружка, обусловленныя родомъ жизни и вкусами Бълинскаго. Онъ работалъ какъ истинно русскій человъкъ-запоемъ, и когда могь отдыхать, т.-е. когда необходимость не заставляла его работать, охотно ленился, болталь и играль въ карты, ради препровождения времени. Игрокомъ онъ никогда не былъ. Съ половины мъсяца, или такъ между 15 и 20 числами, Бълинскій исчезаль для друзей-запирался и писаль для журнала. Ходить въ нему въ это время было неделикатно. Бълинскій болталъ охотно, но проведенное въ разговор' время приходилось ему наверстывать ночью, потому что работа была срочная... Съ выходомъ книжки Бълинскій становился свободнымъ и приходилъ почти каждый день къ намъ, иногда къ объду, но всего чаще тотчасъ послъ объда-играть въ карты... Такъ какъ друзья Бёлинскаго знали, что онъ почти каждый вечеръ проводить у насъ, то приходили къ намъ, и такимъ образомъ квартира наша мало-по-малу обратилась въ клубъ. Каждый вечеръ кто-нибудь изъ друзей забъгалъ коть на минуту повидаться съ Бълинскимъ, сообщить новость, переговорить о дълъ. Какъ только приходиль Бълинскій послі обіда-тотчась же начиналась игра въ карты, копеечная, но которая занимала и волновала его до смёшного. Заигрывалися мы вчастую до бёла дня. Тургеневъ игралъ спокойно и съ перемённымъ счастіемъ; я вёчно проигрывалъ; Кульчицкому счастье всегда валило удивительное и онъ игралъ отлично. Бёлинскій игралъ плохо, горячился, ремизился страшно, и рёдко оканчивалъ вечеръ безъ проигрыша. На этихъ-то картежныхъ вечерахъ, увёковёченныхъ для кружка брошюркой Кульчицкаго: «Нёкоторыя великія и полезныя истины объ игрё въ преферансъ», изданной подъ псевдонимомъ кандидата Ремизова, происходили тё сцены высокаго комизма, которыя приводили часто въ негодованіе Т-ва, забавляли друзей, а меня приводили въ глубокое умиленіе и еще больше привязывали къ Бёлинскому»...

«Повърить ли читатель, что въ нашу игру, невиннъйшую изъ невинныхъ, какая въ худшемъ случай оканчивалась рублемъ-двумя. Белинскій вносиль всв перипетіи страсти, отчаннія, радости, точно учавствоваль въ великихъ историческихъ событіяхъ? Садился онъ играть съ большимъ увлеченіемъ и, если ему везло, быль доволень и весель... Поставя нісколько ремизовъ, Бълинскій становился мрачнымъ, жаловался на судьбу, которая его во всемъ преследуетъ и, наконецъ, съ поднымъ отчаяниемъ бросалъ карты и уходиль въ темную комнату. Мы продолжали игру какъ будто ни въ чемъ не бывало. Кульчицкій (игравшій обыкновенно счастливо) нарочно ремизился отчаянно и мы шумно выражали свою радость, что наконецъ-то и онъ попался. Послѣ двухъ-трехъ такихъ умышленныхъ ремизовъ и криковъ, сосъдняя дверь тихонько пріотворялась, и Бълинскій выглядываль оттуда на игру съ сіяющимъ лицомъ. Еще два-три ремиза-и онъ выходиль изъ темной комнаты, съ азартомъ садился за игру, и она продолжалась вчетверомъ по-прежнему. Такая наивность и ребячество меня всегда глубоко поражали въ замвчательныхъ людяхъ и еще сильнъе къ нимъ привязывали. Та-же черта была и въ Герценъ.

«Въ эпоху, какую описываю талантъ, нравственная физіономія и образъ мыслей Бѣлинскаго сложились окончательно и достигли своего апогея. Никакихъ колебаній и шатаній изъ стороны въ сторону не было. Его симпатіи клонились къ сторонъ Франціи, а не Англіи или Германіи. Его идеалы были нравственно соціальные болъе, чъмъ политическіе.

«Политической программы ни у кого въ тогдашнихъ кружкахъ не было. Къ тогдашнему нашему status quo Бълинскій относился отрицательно на всъхъ путяхъ и ненавидълъ панславизмъ во всъхъ его направленіяхъ и со всъми его идеалами, чутко схватывая, что эти идеалы—пережитое прошедшее, которое и привело къ печальному настоящему. Ненависть и любовь его одинаково выражались страстно, подъ-часъ ребячески, съ чудовищными преувеличеніями, но въ которыхъ всегда лежала върная, свътлая и глубокая мысль, которую мы понимали. Разъ какъ-то въ споръ Бълинскій съ яростью объявиль, что черногорцевъ надо выръзать всъхъ до послъдняго. Другой разъ, по поводу какой-то книги, романа или стиховъ, гдъ поминались русскіе шлемы, латы, доспъхи, онъ напечаталъ коротенькую рецензію, въ которой говорилъ,

что ничего этого никто не видаль, а всё знають дапти, мочалы, рогожи и палки. Враги Бёлинскаго пользовались этими страстными выходками и отчасти умышленно, отчасти по тупости не хотёли или не умёли понять того, что онь говориль или хотёль сказать. Послё, положительная сторона его ненавистей и отрицаній выступила яснёе. Говорять, что за-границей онь страшно тосковаль и стремился назадь. Нёсколько лёть спустя, въ Москве, въ одномъ разговорё съ Грановскимь, при которомь я присутствоваль, Бёлинскій даже выражаль славянофильскую мысль, что Россія лучше съумёсть, пожалуй, разрёшить соціальный вопрось и покончить съ враждой капитала и собственности съ трудомь, чёмь Европа. Но Бёлинскій ясно понималь, что тогдашнее положеніе наше, съ ногь до головы, ненормальное... Онъ вмёняль русскимь въ особенное достоинство, что они трезвы умомь, не таращатся, относятся къ себъ отрицательно и что имъ нечего охранять. Петра Великаго онъ боготвориль. «Пишите скорёй его исторію, —говариваль Бёлинскій; —пройдеть сто лёть и никто не повёрить, что Петръ не мисъ, а историческая дёйствительность».

Панаевъ въ своихъ воспоминаніяхъ даетъ еще болѣе интимное описаніе жизни кружка и роли, какую въ немъ игралъ Бѣлинскій:

«Кружокъ, въ которомъ жилъ Бълинскій (разсказываеть онъ) былъ тъсно сплоченъ и сохранялся во всей чистотъ до самой его смерти. Онъ поддерживался силою его духа и убъжденій. Посль его смерти всь какъ-то разбрелись и спутались, но память объ этомъ кружкъ, върно, до сихъ поръ дорога каждому изъ тъхъ, которые принадлежали къ нему...»

Бълинскій ръдко выходиль изъ этого кружка и показывался въ литературный свъть.

Этоть свёть изрёдка открывался для него только въ одномъ домё, куда стекались разъ въ недёлю всевозможныя извёстности—ученыя, военныя, литературныя, духовныя и великосвётскія. Большой гармоніи и одушевленія въ этомъ обществё не могло существовать; усиліе хозяина дома сближать литературу съ великосвётскимъ обществомъ не удавалось. Для великосвётскаго общества, никогда не принимавшаго живого участія въ отечественной литературь, вся тогдашняя литература заключалась только въ пяти или шести литературьныхъ авторитетахъ, посёщавшихъ салоны. На остальныхъ литераторовъ и ученыхъ,—людей, по большей части не свётскихъ, застёнчивыхъ,—это общество посматривало съ нёсколько оскорбительнымъ любопытствомъ сквозь стеклышки и лорнеты, какъ на звёрей, спрашивая съ удивленіемъ хозяина дома: «откуда это? что это? Литературные авторитеты не желали сближаться съ этими остальными и удостаивали ихъ только изрёдка своего благосклоннаго вниманія или одобренія...

Это быль домъ кн. В. Ө. Одоевскаго.

Положение записныхъ ученыхъ и литераторовъ было очень не ловко въ этомъ великосвътскомъ литературномъ салонъ. Они обыкновенно съ робостию, съ замирающимъ дыханиемъ пробирались черезъ салонъ, преслъдуемые дамскими

лорнетами и мужскими стеклышками, въ кабинетъ радушнаго хозяина и тамъ уже, забравшись куда-нибудь въ уголокъ, вздыхали полной грудью.

«Нужно ли было сближать литературу съ великосвътскостью, продолжаеть Панаевъ, это вопросъ, въ разсмотръніе котораго я входить здъсь не буду...

«Но упоминая объ этихъ собраніяхъ, я долженъ сказать, что всёхъ человёчнёе, всёхъ лучше являлся на нихъ самъ хозяинъ дома, принимавшій съ одинаковымъ радушіемъ, топлотою и искренностію, безъ различія, каждаго своего гостя—какого-нибудь важнаго, значительнаго господина съ украшеніями на фракъ и бъднаго, робкаго, еще никому неизвъстнаго литератора. Это—черта, особенно для того времени, заслуживающая вниманія.

«Бѣлинскій долго не рѣшался появиться въ этомъ салонѣ, несмотря на то, что чувствовалъ большое расположеніе къ его хозянну, доказательствомъ чего было то, что онъ высказывался предъ нимъ вполнѣ, иногда даже съ такою энергіею, которая приводила хозянна салона въ большое смущеніе...

- Отчего вы не хотите бывать у меня? Я сердить на васъ, говориль онъ Бълинскому.
- Сказать вамъ правду, отчего? отвъчалъ улыбаясь Бълинскій; я человъкъ простой, неловкій, робкій, отъ роду не бывавшій ни въ какихъ салонахъ... У васъ же тамъ бывають дамы, аристократки, а я и въ обыкновенномъ-то дамскомъ обществъ вести себя не умъю... Нътъ, ужъ избавьте меня отъ этого! Въдь вамъ же будетъ нехорошо, если я сдълаю какую-нибудь неловкость или неприличіе по-вашему.

«Но, несмотря на это, козяннъ салона непремънно котълъ, чтобъ Бълинскій былъ въ числъ его гостей».

Извъстенъ анекдотъ о томъ, какой переполохъ произвелъ Бълинскій на этомъ вечеръ своей неловкостью, когда, облокотившись по разсъянности на столикъ съ одной ножкой, уставленный бутылками, опрокинулъ его—вино полилось къ ногамъ знаменитостей. Бълинскій смъщался до послъдней степени, и «близкій къ кончинъ» поспъшилъ домой...

«Вообще,—Бѣлинскій не терпѣлъ разнороднаго, мало знакомаго и большого общества. Онъ даже, бывало, при появленіи въ нашемъ обычномъ кружку какого-нибудь незнакомаго лица, измѣнялся мгновенно, впадалъ въ дурное расположеніе духа и переставалъ говорить.

«Онъ искренно быль привязань ко всёмь безь исключенія, составлявшимь этоть тёсный кружокь, но иногда вдругь почему-то особенно увлекался на время кёмь-нибудь и обнаруживаль къ нему необыкновенную нёжность. Онъ, впрочемь, всегда прямо и откровенно сознаваль потомъ свои заблужденія и самь добродушно смёялся вмёстё съ нами надъ своими крайностями и увлеченіями...

«Вообще малѣйшая, самая ничтожная вещь могла приводить его иногда въ бѣшенство—это было уже отчасти слѣдствіемъ роковой болѣзни, развивавшейся въ немъ сильнѣе и сильнѣе.

«Во время отдыховъ, иногда по вечерамъ онъ любилъ играть въ префе-

рансъ съ пріятелями по самой маленькой цівнів и играль всегда съ увлеченіемъ и очень дурно.

«Разъ (это было у меня, наканунѣ свѣтлаго праздника) онъ часа три сряду не выпускалъ изъ рукъ картъ и наставилъ страшное количество ремизовъ. Утомленный, во время сдачи, онъ вышелъ въ другую комнату, чтобы пройтиться немного. Въ это время Тургеневъ (котораго онъ очень любилъ) нарочно подобралъ ему такую игру на восемь въ червяхъ, что онъ долженъ былъ остаться непремѣню безъ четырехъ... Бѣлинскій возвратился, схватилъ карты, взглянулъ и весь просіялъ... Онъ объявилъ восемь въ червяхъ и остался, какъ и слѣдовало, безъ четырехъ. Онъ съ бѣшенствомъ бросилъ карты и вскрикнулъ задыхаясь: Такія вещи могутъ случаться только со мною!..

«Тургеневу стало жаль его, и онъ признался ему, что хотълъ подшутить надъ нимъ.

«Бѣлинскій сначала не повѣриль, но когда всѣ подтвердили ему то же, — онъ съ невыразимымъ упрекомъ посмотрѣлъ на Тургенева и произнесъ, поблѣднѣвъ какъ полотно:

- Лучше бы ужъ вы мнѣ этого не говорили. Прошу васъ впередъ не позволять себѣ такихъ шутокъ!

«Когда болъзненные припадки затихали или не слишкомъ безпокоили его, онъ становился какъ-то особенно ясенъ и свътелъ: его кроткая, прямая, деликатная натура такъ и отражалась въ его глазахъ. Въ эти минуты онъ любилъ подшучивать надъ слабостями нъкоторыхъ своихъ друзей, напримъръ, надъ падкостью къ аристократіи, маленькимъ хвастовствомъ, тщеславіемъ и т. п.

«Но для того, чтобы имъть о Бълинскомъ полное понятіе, видъть его во всемъ блескъ, надобно было навести разговоръ на тъ общественные предметы и вопросы, которые живо его затрогивали, и раздражить его противоръчіемъ; затронутый, онъ вдругъ выросталъ, слова его лились потокомъ, вся фигура дышала внутренней энергіей и силой, голосъ по временамъ задыхался, всъ мускулы лица приходили въ напряженіе... Онъ нападалъ на своего противника съ силой человъка, власть имъющаго, мимоходомъ игралъ имъ какъ соломенкой, издъвался, ставилъ его въ комическое положеніе и между тъмъ продолжалъ развивать свою мысль съ энергіей поразительной. Въ такія минуты этотъ обыкновенно застънчивый, робкій и неловкій человъкъ былъ неузнаваемъ...

«Бѣлинскій ходиль къ немногимь искреннимь пріятелямь, чтобы отдыхать оть работы и отводить душу въ спорахь и толкахь о томь, что его сильно тревожило; но онь больше любиль домашній уголь и устроиваль его всегда, по мѣрѣ средствъ своихъ, съ нѣкоторымъ комфортомъ. Чистота и порядокъ въ его кабинетѣ были всегда удивительные: полы какъ зеркало, на письменномъ столѣ всѣ вещи разложены въ порядкѣ, на окнахъ занавѣсы, на подоконникахъ цвѣты, на стѣнахъ портреты различныхъ знаменитостей и друзей, и, между прочимъ, портретъ Станкевича и нѣсколько старинныхъ гравюръ, до которыхъ онъ былъ большой охотникъ. Онъ самъ отыскивалъ ихъ на толкучемъ рынкъ и хвасталъ мнъ своими находками, и библіотеку свою, состоявщую большею частью изъ русскихъ книгъ, онъ умножалъ съ каждымъ годомъ, и въ послъднее время, когда уже свободно читалъ по-французски, началъ пріобрътать и французскія книги...

«Къ нему часто сходились по вечерамъ его пріятели, и онъ всегда встръчаль ихъ радушно и съ шутками, если быль въ хорошемъ расположеніи духа, т.-е. свободенъ отъ работы и не страдалъ своими обычными припадками. Вътакихъ случаяхъ онъ обыкновенно зажигалъ нѣсколько свѣчей въ своемъ кабинетъ. Свѣтъ и тепло поддерживали всегда еще болѣе хорошее расположеніе его духа»...

Панаевъ разсказываеть, съ какимь энтузіазмомь Бѣлинскій встрѣчаль всякій новый таланть, всякій литературный успѣхъ. Такъ онъ встрѣтиль первыя произведенія г. Достоевскаго, Гончарова; а раньше онъ восхитился «Двумя Судьбами» г. Майкова, даже «Парашей» г. Тургенева...

«Страсть» Бѣлинскаго, не имѣя другого выхода, вся сосредоточилась на литературѣ. Онъ съ какою-то жадностью бросался на каждую вновь выходящую книжку журнала и дрожащей рукой разрѣзывалъ свои статьи, чтобы пробѣжать ихъ и посмотрѣть, до какой степени сохранился смыслъ ихъ въ печати. Въ эти минуты лицо его то вспыхивало, то блѣднѣло: онъ отбрасываль отъ себя книжку въ отчаяніи, или успокоивался и приходилъ въ хорошее расположеніе духа, если не встрѣчалъ значительныхъ перемѣнъ и искаженій.

Уже изъ простого перечня именъ членовъ кружка,—такихъ, какъ Тургеневъ, Герценъ, Кавелинъ, всякій видитъ, что кружокъ съ полнымъ правомъ можетъ быть названъ «западническимъ прежде всего». Скоро, впрочемъ, благодаря стихамъ Некрасова, повъстямъ Григоровича, разсказамъ Тургенева, нъкоторымъ статьямъ самого Бълинскаго, въ немъ ярко проявилось и другое теченіе—именно народничество, но западничеству на первыхъ порахъ, по крайней мъръ, оно ръшительно не мъшало.

Нечего и говорить, что всё симпатіи Бёлинскаго, послё того какъ онъ окончательно и безповоротно раздёлался съ своимъ гегеліанствомъ, стали принадлежать Европё. Только тамъ, въ ея жизни, которая издалека представлялась еще болёе прекрасной и чарующей, находилъ онъ воплощеніе обоихъ принциповъ, ставшихъ краеугольными камнями его новаго міросозерцанія—свободы личности и общественности. Еще недавно, по чисто теоретическому недоразумёнію, ненавистные ему французы стали близки его сердцу, потомучто въ нихъ онъ увидёлъ передовыхъ борцовъ за права человёка. Въ немъ тоже проснулся борецъ, страстный, пылкій, исполненный любви и ненависти. И всё усилія своего духа онъ сосредоточилъ теперь на проповёди дорогихъ и излюбленныхъ началъ, торжество которыхъ означало бы сліяніе русской жизни съ общечеловёческой, русской дёйствительности съ западно-европей-

ской. Этой точкой зрѣнія опредѣляется теперь тонъ и направленіе его литературной дѣятельности, и прежде всего, какъ увидимъ ниже, онъ долженъ былъ вступить въ ожесточенную борьбу, борьбу на жизнь и на смерть съ всероссійскими славянофилами или славянами, какъ они себя называли.

Но предварительно небольшая глава о любви Бълинскаго и его женитьбъ

# Глава XII.

#### Любовь Бълинскаго.

Въ началѣ главы о «возрожденіи», я говорилъ, что работа и успѣхъ помогли Бѣлинскому встать на ноги, заставили его повѣрить въ себя и съ презрѣніемъ отнестись къ своему прежнему, робкому и забитому состоянію. Я упомянулъ вскользь и о любви. Теперь мнѣ надо подробно и основательно остановиться на ней, хотя бы уже потому, что ни въ чемъ такъ рѣзко и ярко не проявляется индивидуальность человѣка, какъ въ этомъ таинственномъ, всемогущемъ и святомъ для него чувствѣ. Искренняя любовь—это своего рода великое испытаніе, обнаруживающее всѣ тайные помыслы, обнажающее душу до дна. Чѣмъ глубже, значительнѣе любовь, тѣмъ яснѣе высказывается человѣкъ.

Бълинскій быль влюблень горячо, настойчиво, страстно. Это быль взрывъ затаеннаго долго молчавшаго чувства, неудержимый голось человъческой природы, рвущейся къ личному счастью, — гордое сознаніе своего права на это счастье, какою бы ціною ни досталось оно. И это въ то же время могучая въра въ себя, безстрашіе передъ жизнью, ея заботами и затрудненіями.

Подробно исторія любви Бѣлинскаго стала извѣстной лишь въ самое недавнее время, благодаря его письмамъ къ невѣстѣ, напечатаннымъ г. Милюковымъ во второмъ томѣ «Почина». Это одни изъ самыхъ интересныхъ писемъ. Сила, страсть, искренность—вотъ что составляеть ихъ главную прелесть, не говоря уже о томъ, что здѣсь-же Бѣлинскій излагаеть свои взгляды на любовь, бракъ, семью и семейную жизнь.

Мы знаемъ въ общихъ чертахъ, какъ смотрѣли на любовь въ кружкѣ Станкевича. Для самого «главы» любовь была мечтой, романтической грезой; его друзья старались тянуться за нимъ въ эту высь. Ничего реальнаго, тѣмъ менѣе натуралистическаго не хотѣли они видѣть въ любви. Любовь—это было сліяніе въ духѣ двухъ избранныхъ и предназначенныхъ другъ для друга существъ. При первой же встрѣчѣ, эти существа сразу узнавали другъ друга, одновременно возгорались взаимнымъ чувствомъ и стремились къ соединенію. Нѣчто подобное случилось и съ Бѣлинскимъ въ 1836 г.—но какъ и все, имѣющее ближайшее отношеніе къ личной его жизни, закончилось полнѣйшей неудачей. Свою «избранницу», душу, родную по духу, онъ встрѣ-

Digitized by Google

тилъ въ домѣ Бакуниныхъ. Разумѣется, онъ не ухаживалъ, не говорилъ сладкихъ словъ: она была для него святыней, которой онъ покланялся,—предметомъ тайныхъ и мучительныхъ восторговъ. Онъ скоро убѣдился, что ни на какую взаимность онъ разсчитывать не можетъ. Но такова сила предвзятой теоріи: Бѣлинскій, утирая кулакомъ кровавыя слезы, все-же еще три-четыре года твердилъ за своими баричами-друзьями, это жизнь блаженство, и что ему чудо какъ хорошо существовать въ фантастическомъ мірѣ эстетическихъ восторговъ, платоническихъ чувствъ, отрѣшенныхъ отъ дѣйствительности настроеній.

Я говориль выше, какъ жизнь отрезвила Вълинскаго. Онъ, въ концѣ концовъ, не могъ не замѣтить, что друзья относятся къ нему высокомѣрно, что жить восторгами нераздѣленной любви—по меньшей мѣрѣ смѣшно. Тотъ самый голосъ одинокаго, вѣчно ищущаго опоры сердца, который онъ такъ жестоко, старательно хотѣлъ заглушить въ себѣ, сталъ говорить все громче, настойчиво напоминая о необходимости для человѣка личнаго счастья. Надо лишь отрѣшиться отъ фантастичности, надо жить просто, безъ недоступныхъ, неосуществленныхъ мечтаній, жить, какъ трава растетъ.

Жестокая борьба съ нуждой уже давно показала ему, что «дъйствительность есть чудовище, вооруженное железными когтями и железными челюстями» и что она «мстить за себя насмышливо, ядовито» тымь, кто не хочеть съ ней знаться... Неудачи въ любви и дружбв окончательно убъдили его въ томъ, что "не все то бываетъ, что, кажется, должно-бы быть", что "между міромъ фантазіи и міромъ действительности неть ничего общаго" и что "действительность не лошадь, которою можно управлять по воль, а кучеръ, который править нами и преисправно похлестываеть насъ своимъ бичемъ". "Для меня нътъ ужаснъе мысли", - говорилъ Вълинскій впослъдствіи, - "какъ остаться у жизни въ дуракахъ, быть ея дюномъ. Пусть бьетъ она меня, но я буду знать, кто и что она, и на удары буду отвъчать проклятіями. Это лучше, чъмъ позволить ей спеленать себя и убаюкивать, какъ ребенка". Итакъ, "надо жить, надо двигаться въ живой действительности»; "ощущенія волнованія жизни--- это главное, а тамъ можно и пофилософствовать". И «съ ненасытнымъ любопытствомъ" Бѣлинскій началь вглядываться въ эту дѣйствительность, "прежде столь презираемую" кружкомъ. Въ этотъ самый моментъ подосить о гегеліанство съ своей всеобъемлющей формулой о разумности всего существующаго, и Вълинскій "взревъль оть радости". Въ знаменитой формуль онъ наконецъ нашель свое mot d'enigme. Для кружка вся окружающая дъйствительность была "пошла" и "призрачна"; для него она будеть теперь вся сплошь «разумна»: "ничего изъ нея нельзя выкинуть и ничего въ ней нельзя похулить и отвергнуть". Съ этой разгадкой сразу все становилось понятно и просто; весь міръ, поставленный въ кружкъ вверхъ ногами, возвращался теперь въ свое естественное положение. И для Бълинскаго «настаетъ время простых признаній "-въ томъ-же, въ чемъ онъ признавался и прежде, но уже безъ всякаго самоуничиженія. Да, онъ не геній и не необыкновенный человѣкъ, онъ какъ вст.,—простой, добрый малый"; онъ не можетъ достигнуть «абсолютнаго блаженства" путемъ мысли и путемъ излюбленнаго пріятелями «самоотреченія» (Entsagung, Resignation); онъ будетъ искать его въ жизни, "не созерцательно, а дѣятельно"; и найдетъ свое блаженство "не въ абсолютѣ», не въ «рефлексіи, а въ простомъ непосредственномъ наслажденіи жизнью, безъ всякихъ справокъ о томъ, насколько въ индивидуальныхъ «частностяхъ» жизни отражается философское «общее». Прочь «добровольное отреченіе отъ своей сущности, своей самостоятельности, по причинъ разныхъ философскихъ вліяній. Кто пляшетъ подъ чужую дудку, тотъ всегда дуракъ». «Къ чему философскія маски—будь всякій тѣмъ, что есть». И Бѣлинскій окончательно рѣшилъ, что, каковъ-бы ни былъ онъ самъ по себъ, что ругать себя и кланяться другимъ на свой счеть—глупо и смѣшно, что у всякаго свое призваніе, своя дорога къ жизни».

Если за правило принимается «жить просто», «жить какъ вев», то естественно возникаетъ мысль о семьв и бракв, но мысль уже не восторженная, мысль приниженная, пожалуй, въ началв по крайней мврв—равнодушная. Томить скука одиночества, цыганская холостая жизнь, меблированная пошлая обстановка. Нельзя жить одними восторгами творчества, однимь полемическимъ раздражениемъ. Усталая душа ищетъ покоя и забвения. Человъкъ старается окунуться въ спокойную пошлость бытия, въ эту теплую, засасывающую тину.

Это опять настроеніе, необходимо зародившееся въ душт какъ противовъсъ предыдущему. И насилуя себя, усталый и измученный идеалисть, Бълинскій говорить... о бракт по разсудку. Онъ какъ бы нарочно старается опошлить свое настроеніе, свои мысли, свою жизнь. Пропадать, такъ пропадать. Все равно...

«Я теперь, —пишетъ онъ, —совершенно созналь себя. То и другое можетъ быть вполнѣ выражено словами That (дѣятельность), которое есть моя стихія. А сознать, —это значитъ сознать себя за-живо зарытымъ въ гробу, да еще съ связанными назади руками. Что въ томъ, что я увѣренъ, что разумность восторжествуетъ, что въ будущемъ будетъ хорошо, если судьба велѣла мнѣ быть свидѣтелемъ торжества случайности, неразумія, животной силы? Что мнѣ въ томъ, что моимъ или твоимъ дѣтямъ будетъ хорошо, если мнѣ скверно, — и если не моя вина въ томъ, что мнѣ скверно? Дайте... человѣку сферу свойственной его способностямъ дѣятельности, —и онъ переродится. — Но эта сфера... ея негдѣ взять. Этой сферы и теперь для меня нѣтъ, и никогда, никогда не будетъ ея для меня...

Цёлесообразная и разумная дёятельность, — по теперешнимъ понятіямъ Бёлинскаго, — возможна только въ обществе, сознательно преслёдующемъ свои общественные интересы; и прилагая эти понятія къ тому, что онъ видёлъ вокругъ себя, Бёлинскій окончательно приходилъ къ безотрадному выводу, что онъ и все его поколёніе суть жертвы «безалабернаго состоянія русскаго общества», что единственнымъ убёжищемъ отъ презираемой ими и презирающей ихъ дёйствительности можетъ быть только «необитаемый островъ», ка-

кимъ и былъ ихъ кружокъ, и что, при этихъ условіяхъ, и сами они, и ихъ любовь и дружба, стремленія и дѣятельность—превращаются въ какой-то «призракъ». Будь литература на Руси выраженіемъ общества, а слѣд. и потребностью его,—будь хоть сколько нибудь человѣческая цензура, — говоритъ г. Милюковъ, —другое дѣло.

Къ сознанію своего безсилія присоединялось еще тяжелое чувство зависимости отъ поденнаго журнальнаго заработка. Необходимость «писать второй листь, когда перваго уже правится корректура», невозможность «прочесть что-нибудь для себя», вивств съ напоминаніями близкихъ людей: «читай, Виссаріонъ, а не то черезъ годъ тебв будетъ трудно писать»,—все это временами вызывало у Бёлинскаго отвращеніе къ перу и погружало его въ совершенную апатію. «Мнв кажется,—замвчаль онъ,—дай мнв свободу двйствовать для общества хотя на десять лють... и я, можетъ быть, въ три года возвратилъ бы мою потерянную молодость... полюбилъ бы трудъ, нашелъ бы силу воли»... Но, увы, это были однъ мечты. Въ двйствительности же Бёлинскій сравниваль себя съ «Прометеемъ въ карикатурв». «Отечественныя Записки»—моя скала, Краевскій—мой коршунъ. Мозгъ мой сохнетъ, способности тупвютъ, и только «печаль минувшихъ дней въ моей душв, чёмъ старъй, тымъ сильнъй».

Но, надо заглушить въ себѣ печаль минувшихъ дней и свободно, смѣло пойти за своимъ чувствомъ, куда бы ни привело оно... Къ счастію это чувство здѣсь, на лицо—въ сердцѣ.

Знакомство Бълинскаго съ своей будущей женой Марьей Васильевной. Орловой началось въ 1835 году. Кажется, что для М. В. Орловой достаточночисто внёшней характеристики.

М. В. Орлова родилась 1812 г. Воспитаніе она получила въ Московскомъ Александровскомъ институть, гдь кончила курсь съ первою медалью. Выдаваясь среди сверстницъ по своимъ умственнымъ способностямъ, М. В. отличалась замъчательною красотою. По окончаніи курса М. В. оставлена была пепиньеркою при институть, затымъ она была гувернанткой въ семьъ племянницы извъстнаго писателя Лажечникова, а въ 1835 г. поступила классной дамою въ Екатерининскій институтъ. Знакомство ея съ Бълинскимъ относится къ тому же году. Раньше она читала и зачитывалась Бълинскимъ, причемъ особенное впечатльніе произвела на нее появившаяся въ 1834 г. извъстная статья Бълинскаго «Литературныя Мечтанія». Познакомилась М. В. съ Бълинскимъ въ домъ П. Я. Петрова, впослъдствіи ученаго оріенталиста. Бълинскій посъщаль М. В. въ институть и приносиль ей книги для чтенія. Такъ продолжалось до переъзда Бълинскаго въ Петербургъ въ 1839 г.—М. В. Бълинская умерла въ Москвъ въ 1890 г.

За этой характеристикой стоить однако другая, очень цінная, несмотря на всю свою общность. М. В. была женщиной извістной среды, извістного

воспитанія. Въ институть, сначала ученицей, потомъ пепеньеркой, наконецъ классной дамой, она привыкла къ своеобразному порядку и строгому укладу этой замкнутой во всь стороны жизни. Выходя замужъ и имъя уже слишкомъ 30 льть—она, разумьется, не могла переродиться. Какъ, спрашивается, было ей приспособиться къ неправильной, нервной, постоянно пересъкаемой самыми противорьчивыми настроеніями, жизни Бълинскаго? Это не институть, не его мирная обстановка, не его формализмъ, это самая грозная дъйствительность «съ жельзными когтями». Инстинктивно М. В. несомньно понимала, что она, выходя замужъ, предпринимаеть очень рышительный и рискованный шагъ. Но Бълинскій увлекъ её своею головокружащей горячностью, и благоразумная, нъсколько холодная, привыкшая къ порядку, опредъленности и формализму классная дама стала женой великаго писателя, у котораго однако не было ни мальйшаго понятія объ «ують» и о практическихъ сторонахъ жизни. Что-же дало совмъстное существованіе? Счастье или горе? Мы не знаемъ. «Переписка,— говорить П. Милюковъ,— не открываеть намъ этой тайны».

Бѣлинскій твердо выполниль свое намѣреніе: если это было счастье, онъ пользовался имъ тихо, «не привлекая ничьего вниманія»; если это быль кресть,— онъ сумѣль нести его «съ достоинствомъ», и унесъ свою тайну въ могилу. Въ первые годы брака у него совсѣмъ отпадаеть охота—исповѣдываться передъ друзьями въ письмахъ, занимающихъ десятки листовъ. Черезъ нѣсколько лѣтъ эта способность— писать длинныя письма— возвращается, правда, къ Бѣлинскому снова. Но сердечныя признанія въ этихъ письмахъ уже не играютъ никакой роли: письма заняты общественными интересами, борьбой литературныхъ партій, журнальными новостями и т. д.

Первое письмо къ М. В. Орловой написано Бёлинскимъ немедленно по прівздё въ Петербургъ (осенью 1841 г.), гдё друзья, Панаевъ и Боткинъ, уже приготовили ему удивительно роскошную квартиру, кажется, въ двё комнаты. Онъ въ восторгё отъ всего и ждетъ лишь счастливейшей минуты — свадьбы. «Бываютъ, —пишетъ онъ, —минуты страстнаго, тоскливаго стремленія къ вамъ. Вотъ, полетёлъ бы хоть на минуту, крёпко, крёпко пожалъ-бы вамъ руку, тихо сказалъ-бы вамъ на ухо, какъ много я люблю васъ, какъ пуста и безсмысленна моя жизнь безъ васъ. Нётъ—нётъ—скорёе, скорёе, или я съ ума сойду».

Потомъ письма следують одно за другимъ почти непрерывной вереницей, полныя страсти, нетерпенія, горячности. Все разсудочное было забыто: при характере Белинскаго всякая отсрочка—мука.

«Я не могувидъть васъ, — восклицаетъ онъ, — говорить съ вами, и мнъ остается только писать къ вамъ; вотъ почему второе письмо мое получаете вы, не успъвши освободиться изъ-подъ впечатлънія отъ перваго. Мысль о васъ дълаетъ меня счастливымъ, и я несчастенъ моимъ счастіемъ, ибо могу только думать о васъ. Самая роскошная мечта стоитъ меньше самой небогатой существенности; а

те: скоро-ли получу я отъ васъ письмо? Жду — и не върю, что въренъ, что получу скоро—и боюсь даже надъяться. О, не мучьте вдь вы уже послали ваше письмо, и я получу его сегодня, завтра!—ли?

найте. Храни васъ, Господь! Пусть добрые духи окружають васъ мшентывають вамъ слова любви и счастія, а ночью посылають вамъ сны. А я,—я хотѣлъ бы теперь хоть на минуту увидать васъ, долго, смотрѣть вамъ въ глаза, обнять ваши колѣна и поцѣловать край ваатья. Но нѣтъ, лучше дольше, какъ можно дольше не видѣться, сонежели увидѣться на одну только минуту, и вновь разстаться, какъ разстались разъ. Простите меня за эту болтовню; грудь моя горитъ, захъ накипаетъ слеза: въ такомъ глупомъ состояніи обыкновенно хочется ь много и ничего не говорится, или говорится очень глупо. Странное Въ мечтахъ я лучше говорю съ вами, чѣмъ на письмѣ, какъ нѣкогда ю я лучше говорилъ съ вами, чѣмъ при свиданіяхъ. Что-то теперь Соколь? Что завѣтная дорожка, зеленая скамеечка, великолѣпная аллея? Какъ тно вспоминать обо всемъ этомъ, и сколько отрады и счастія въ грусти зо воспоминанія!»

Можно только удивляться, откуда браль въ это время силу, чтобы э-же работать, все-же писать. Онъ живеть лишь ожиданіемъ писемъ отъ незсты и тёмъ, что читаеть и перечитываеть ихъ сотни разъ. Только полная увё-энность въ скоромъ счасть поддерживаеть его. Онъ старается по-уютн строить свой уголокъ, распредъляеть помъщеніе, радуется, что въ квартиръ такъ много цвътовъ. Только почему запаздывають письма?..

«Боже мой! Сколько мученій прекратило ваше письмо! Сколько разъ думалъ я: если это отъ бользни, то сохрани и помилуй меня Богъ (это чуть-ли не первая была моя молитва въ жизни); если же это такъ—нынче да завтра, то прости ее, Господи! Я сталъ робокъ и всего боюсь, но больше всего въ міръ—вашей бользни. Мнъ кажется, что я такъ кръпокъ, что смъщно и думать и заботиться обо мнъ; но вы—о Боже мой, Боже мой, сколько тяжелыхъ грезъ, сколько мрачныхъ опасеній!

Тысячу и тысячу разъ благодарю васъ за ваше милое письмо. Оно такъ просто, такъ чуждо всякой изысканности и между тъмъ такъ много говоритъ. Особенно восхитило оно меня тъмъ, что въ немъ вашъ характеръ, какъ живой, мечется у меня передъ глазами, — вашъ характеръ, весь составленный изъ благородной простоты, твердости и достоинства. Ваши выговоры мнѣ за то и

другое—я перечитываль ихъ слово по слову, буква по буквъ, медленно, какъ гастрономъ, наслаждающійся лакомымъ кушаньемъ. Я далъ себъ слово какъ можно больше провиниться передъ вами, чтобы вы какъ можно больше бранили меня...

«Не отнимайте у меня права думать больше о васъ, чёмъ о себё. Я знаю, что для васъ все равно, тотъ или этотъ стулъ, лишь бы можно было сидёть на немъ; но что-жъ мнё дёлать, если я счастливъ мыслію, что лучшій стулъ будеть у васъ, а не у меня. Глупо, глупо и глупо — вижу самъ; да развё я претендую теперь хоть на капельку ума? Развё я не знаю, что съ тёхъ поръ, какъ началъ посёщать Сокольники, сдёлался такимъ дуракомъ, какимъ еще не бывалъ. Теперь я понялъ ту великую истину, что на свётё только дураки счастливы. Я было отчаялся въ возможности быть сколько-нибудь счастливымъ, не понимая того, что не велика бёда, если родился не дуракомъ—стоитъ сойти съ ума... Зарапортовался!

Весь занятый своими мечтами и грезами, онъ неохотно переходить на дъловые разговоры. А приходится:

«Кстати о дълъ и о дълахъ-пишетъ онъ (19 сентября 43 г.). -Вы не напрасно бранили меня въ письмъ своемъ за разныя затън и фантазіи, я заслуживаль еще большей брани. Я не разъ говориль вамъ и повторю теперь, что вы умиве меня. Мой умъ-чисто теоретическій и въ теоріи прекрасно умъетъ ставить 4, помноживши 2 на 2, въ дъйствительности я столько глупъ. сколько вы умны, стало быть, очень глупъ. Живя въ Москвъ и плавая въ эмпиреяхъ я составилъ въ головъ преглупый планъ, по которому мнъ по прівздъ въ Питеръ надо было засъсть за дъло, чтобы кончить работу, которая дъйствительно должна была принести мив значительныя выгоды. Но по прівздв въ Питеръ, я тотчасъ-же увидёлъ, что не могу ничего дёлать, особенно мучась тщетнымъ ожиданіемъ письма... Положимъ, что этой работой (Исторія русской литературы?) я пріобрѣлъ-бы средства пошире и поудобнѣе устроить мою новую жизнь, но не глупо ли для пустяковъ и бездълицъ откладывать то, для чего всв хлопоты объ этихъ пустякахъ и бездвлицахъ, безъ чего я не могу ничего дълать, ни о чемъ думать? Ясно какъ  $2\times 2=4$ , что пока вы не со мною. и я не съ вами, -- я никуда не гожусь, и жизнь мит въ тягость. И потому надо думать не о вздорахъ, а объ дълъ. Пусть дъло кончится разсчетливо и въ обръзъ, но лишь бы оно какъ можно скоръе кончилось, а тамъ все придеть своимъ чередомъ, и что будетъ нужно, то всегда можно будетъ сдълать. Краевскій теперь небогать деньгами, да мнѣ слишкомь забираться и не слѣдуетъ, -- то мы съ нимъ и разсчитали все приблизительно. Деньги я получу на дняхъ, стало быть, самое главное препятствие устранено. Втрое препятствие состоить въ томъ, что я жду изъ Пензы дворянской грамоты, на которую изъ Москвы послаль 150 руб. асс. и которую надёюсь получить очень скоро. Между тъмъ нашлось еще обстоятельство, о которомъ мнъ нужно сказать вамъ и ръшение котораго должно зависъть отъ однъхъ васъ и нисколько не отъ меня. Не примите этого даже за предложеніе съ моей стороны; нізть, это только

вопросъ, на который вы свободны отв'вчать какъ вамъ угодно. Для самого меня онъ такъ страненъ, что безъ вашего отвъта я не умъю его ръшить ни положительно, ни отрицательно. Дёло воть въ чемъ: всё мои пріятели, которымъ я нашель нужнымъ открыть мою тайну, увъряють меня, что, для избъжанія лишнихъ расходовъ, мнв не надо было-бы вздить въ Москву, а лучше бы вамъ одивмъ прівхать въ Питеръ, гдв вы могли-бы остановиться на день у Краевскаго, у котораго живеть сестра его покойной жены (если бы вы не захотели остановиться на своей собственной квартире, которая будеть готова къ вашему прівзду). Если я нівсколько на сторонів подобнаго плана, такъ это не по причинъ потери лишнихъ денегъ и лишняго времени, а вотъ почему: можетъ быть, вы думаете вънчаться въ инстит. церкви, въ присутствіи М. Charpiot и всего института: это для меня ужасно; потомъ, по патріархальнымъ къ вамъ отношеніямъ, М. Сh., можеть быть, станеть смотреть на наше формальное соединеніе, какъ на свадьбу въ общемь значеніи этого слова, и, пожалуй, предложить еще себя въ посаженыя матери, а вамъ, м. б., нельзя будетъ отъ этого отказаться. Если это такъ, то мив пріятиве было бы обвівнчаться съ вами въ Камчаткъ, или на Алечтскихъ островахъ, чъмъ въ Москвъ. Но, м. б., все это въ вашей вол'в сд'влать и иначе и тогда мои страхи уничтожаются сами собою витетт съ ихъ причиною. М. А. находитъ, что такть вамъ однтив было бы трудно по вашимъ отношеніямъ къ М. Сh., ибо вы должны ей сказать, куда и зачёмъ ёдете, а ей это могло бы показаться всячески неудобовыполнимымъ. Итакъ, скажите ваше митие просто и откровенно, и не думайте, чтобы вашъ отрицательный отвётъ могъ сколько-нибудь быть мив не по сердцу.

Въ отвътъ на это свое «дъловое посланіе», заканчивающееся нъсколько анархической формулой: «если судьба пошлетъ намъ лишь одинъ счастливый день,—не упустимъ и его!»—Бълинскій получилъ отъ своей невъсты отвътъ, который ошеломилъ его. Очевидно, что М. В. Орлова, освободившись нъсколько изъподъ вліянія страстныхъ ръчей жениха, стала задумываться и находить всякія препятствія. Бълинскій старается отдълаться шутками, своей върой въ будущее, своей безконечной нъжностью.

«Что же касается до старой, бёдной, больной жены (такъ выставляла себя М. В.), заичаде въ обществе и несмыслящей ничего въ хозяйстве, которой наказываетъ меня Богъ, то позвольте иметь честь донести вамъ, Магіе, что вы изволите говорить глупости. Я особенно благодаренъ вамъ за эпитетъ «бёдной»; въ самомъ дёлё, вы погубили меня своею бёдностью: вёдь я было располагалъ жениться на толстой купчихе, съ 100.000 приданаго. Что касается до вашей старости, я былъ бы отъ нея въ совершенномъ отчаяніи, если-бы, во первыхъ, мнё хотёлось иметь молоденькую жену à la m-me Maniloff, а, во вторыхъ, если бы я не видёлъ и не зналъ людей, которые отъ молодости женъ своихъ страдаютъ, какъ другіе отъ старости. Изъ этого я заключаю, что дёло ни въ старости, ни въ молодости, и вообще нётъ ничего безполезнёе, какъ заглядывать впередъ и говорить утвердительно о томъ, что еще только будетъ,

но ничего еще пътъ. Я надъюсь, что мы будемъ счастливы; но ръшеніе на этотъ вопросъ можетъ дать не надежда, не предчувствіе, не разсчеть, а только сама дійствительность. И потому пойдемъ впередъ безъ оглядокъ и будемъ готовы на все. —быть человъчески достойными счастія, если судьба дасть намъ его, и съ достоинствомъ, по-человъчески, нести несчастие, въ которомъ никто изъ насъ не будеть виновать. Кто не стремится, тоть и не достигаеть; кто не дерзаеть, тоть и не получаеть. Всякое важное обстоятельство въ жизни есть лотерея, особенно бракъ: нельзя, чтобы рука не дрожала, опускаясь въ таинственную урну за страшнымъ билетомъ, но неужели же следуетъ отдергивать руку потому, что она дрожить? Вы больны, - это правда; но въдь и я болень; я быль бы въ тягость здоровой жень, которая не знада бы по себь, что таков страданіе. Намъ же не въ чемъ будеть завидовать другъ другу, и мы будемъ понимать одинь другого во всемь-даже и въ бользняхь. Какъ добрые друзья, будемъ подавать другъ другу лекарства, - и они, не такъ горьки будутъ намъ казаться. Впрочемъ, по роду вашей бользии, вы должны выздоровъть, вышедши замужъ; бывали примъры, что доктора отказывались лечить, какъ безнадежныхъ, больныхъ разстройствомъ нервовъ женщинъ, совътуя имъ замужество, какъ последнее средство, - и опыть часто показываль, что доктора не ошибались въ свсихъ разсчетахъ; ибо брачная жизнь болъе сообразна съ натурою и назначениемъ женщины, чемъ девическое состояние. Но какъ бы то ни было---

Будь сіянье, будь ненастье, Будь, что надобно судьбѣ, Все для жизни будетъ счастье, Добрый спутникъ, при тебѣ.

Дайте мив вашу руку, мой добрый, милый другъ,—то опираясь на нее, то поддерживая ее, я готовъ идти по дорогв моей жизни, съ надеждою и бодро. Я вврю, что чувствовать подлв своего сердца такое сердце, какъ ваше, быть любимымъ такою душою, какъ ваша, есть не наказаніе, а награда выше мвры и заслуги».

Не правда-ли, какія нѣжныя, трогательныя слова находить воспламенившаяся страсть Бѣлинскаго! И эти слова властно захватывають мою душу потому, между прочимь, что исторія любви—почти единственный эпизодь въживни нашего великаго писателя, гдѣ онъ даеть полный и безусловный просторь своему исключительно личному чувству, и готовь во имя его возстать противъвсѣхъ людей и всей вселенной. Онъ какъ будто инстинктивно сознаеть, что въ его жизни и дѣятельности недостаеть опоры, что то и другое расширится и окрѣпнеть, когда его сердце получить спокойствіе и удовлетворенность! Великая истина. Нѣть болѣе ужаснаго предразсудка, какъ мысль, что для успѣшнаго служенія общему надо отказаться оть самого себя. Богъ вѣсть откуда занесенная, и какимъ вѣтромъ навѣянная, эта мысль "деспотически распоряжалась судьбою лучшихъ людей, одного изъ нашихъ десятилѣтій. Я не могу, не смѣю, не имѣю права любить, такъ какъ долженъ положить кости

свои за друзей, долженъ принести себя въ жертву счастью великаго цълаго --народа. Все личное, только отклонить меня отъ этой задачи, наполнить мое существование мелкими раздражающими заботами о кускъ жавба, о благосостояніи, быть можеть пріучить къ комфорту. Правда, -- сердце просить своего счастья, но пусть молчить сердце, когда страдаеть великое цёлое-народъ! Много во всемъ этомъ честнаго, искренняго, много искренняго увлеченія и въ то же время много мечтательности, много утопизма! Забыты основныя требованія человъческой природы, забыта та простая психологическая истина, что богатство, глубина дичной жизни не могуть не отразиться самымъ лучшимъ вдохновляющимъ образомъ на общественной дъятельности. Еще страннъе — я веду въ этихъ строкахъ рѣчь о 70-хъ годахъ, — забыты уроки Чернышевскаго. преподанные имъ, въ знаменитомъ и авторитетномъ романъ «Что лъдать». Правда, тамъ Рахметовъ отказался отъ себя, оставивъ для себя изъ личныхъ наслажденій одну хорошую сигару въ день. Но съ другой стороны и теоріи Кирсанова, Лопухова, Въры Александровны должны были навести на мысль. что отказаться отъ себя долженъ лишь тотъ, про кого сказано «могій вивстити. да вмъстить», —для всъхъ-же остальныхъ, личное счастье есть необходимое условіе дъятельности вообще, общественной въ частности. Но таково было ослепление теорией, что не слушались не только окруженнаго ореоломъ авторитета Чернышевскаго, но-что безмърно важнъе, не слушались и голоса собственной природы-и жертвовали собой, и отказывались отъ личнаго счастья, и гибли потомъ, погруженные въ ноющую, безысходную тоску.

Но великой, здоровой непосредственностью своего инстинкта Бълинскій превосходно понималь, что ему надо. Отсюда его нетерпѣніе, отсюда этоть страстный тонь.

Любопытно, между прочимъ, отмътить, съ какой чуткостью относится онъ къ святынъ своей любви и брака, и какъ жестоко оскорбляють его житейскія церемоніи и обычаи, сопровождающіе этоть великій шагь человъческой жизни. Онъ пишеть, напр., отъ 2-го октября 43 года, когда увидълъ, что М. В. считаеть совершенно невозможнымъ прітхать къ нему въ Петербургъ:

«Я, вы знаете, располагался прівхать самъ въ Москву. Я не думаль ни о дядюшкахъ и тетушкахъ, ни о тете Charpiot (если и думаль о послёдней, то предположительно только) ни объ оффиціальномъ обёдё, съ шампанскимъ и поздравленіями, съ идіотскими улыбками, и, можеть быть, о, infame! —съ чиновническими шутками и любезностями. Въ этой по-истинё плёнительной картинё не достаеть только свахи, смотра, сговора, дёвичника съ свадебными пёснями. Кажется, —что и при этой мысли ужасъ проникаеть холодомъ до костей моихъ—въ посаженомъ отцё и посаженой матери недостатка не будеть, и насъ съ вами встрётять съ образомъ, и мы будемъ кланяться въ ноги. Энаете ли что! —мнё больно не одно то, что вы осуждаете меня на эту позорную пытку, но то, что вы обнаруживаете столько resignation въ этомъ случаё въ отношеніи къ самой себё. Это для

меня всего тяжелее. Вы даже не хотите понять причины моего ужаса и отвращенія къ этимъ позорнымъ церемоніямъ и приписываете это трусости Подколесина. Во мив такъ много недостатковъ, что уже ради одной ихъ многочисленности не следуетъ мне приписывать несуществующихъ во мне. Подкол(есинъ) труситъ мысли, что вотъ-де все былъ не женатъ и вдругъ женатъ. Я понимаю такую мысль, но она не можеть же испугать меня до того, чтобы я хотя на секунду, въ уединенной бесъдъ съ самимъ собою, пожадълъ о моемъ ръшени жениться. Въ такомъ случаъ, я чувствоваль бы себя недостойнымъ васъ и сталъ бы самъ себя презирать. Такая мысль (т. е. подколесинскій страхъ женатаго состоянія) можетъ меня безпоконть какъ необходимость выъкать въ собрание, или пройти по улицъ въ мундиръ, но не больше. Подколесинъ пугается не церемоній и неприличныхъ приличій; напротивъ, онъ не понимаетъ возможности брака безъ нихъ, и безъ нихъ процалъ бы отъ ужаса при мысли, что объ этемъ говорятъ. Изъ окна я не выброшусь, но не ручаюсь, что наканунъ вънчанья не проснусь съ сильною просъдью на головъ и что въ эту ночь не переживу длиннаго, длиннаго времени тяжелой внутренней тревоги. И, пиша эти строки, я глубоко скорблю и глубоко страдаю отъ мысли, что вы не поймете моего отвращенія къ позорнымъ приличіямъ и шутовскимъ церемоніямъ. Для меня противны слова: невъста, жена, женихъ, мужев. Я хотъль бы видъть въ васъ ma bien aimée, amie de ma vie, ma Eugenie... По моему провному убъжденію, союзъ брачный долженъ быть чуждъ всякой публичности, это дело касается только двоихъ-никого больше».

Письмо заканчивается горячимъ настойчивымъ призывомъ:

«Ахъ, Магіе, Магіе, вы, которая такъ умѣете понимать, чувствовать и любить, вамъ ли быть рабою мнѣній дикой толпы? Вамъ ли имѣть такъ мало силы характера и воли и дрожать призраковъ и тѣней, которые пугаютъ только глупцовъ? О, нѣть, я увѣренъ, что это только непривычка къ новымъ мыслямъ, исполненіе ихъ на дѣлѣ требуется такъ безотлагательно—не больше; я увѣренъ, и теперь внутри васъ раздается сильный голосъ, и что вы выйдете изъ этой борьбы побѣдительницею. Вамъ Богъ далъ высокій ростъ, зачѣмъ же присѣдать, горбиться и сгибаться? Вамъ Богъ далъ столько ума, зачѣмъ же ему ограничиться одною теоріею и не перейти въ жизнь, дабы самымъ дѣломъ служить Господу и хвалить его? Вашу руку, Магіе, вашу руку—мнѣ далъ васъ Богъ, и потому я хочу, чтобы вы были моею не только передъ людьми и свѣтомъ, но и передъ Богомъ: а это возможно только тогда, когда вы и чувствомъ, и словомъ, и дѣломъ вмѣстѣ со мною станете передъ Нимъ на колѣна. Отвѣчайте мнѣ скорѣе и не забывайте, что все-таки, если вадо будетъ мнѣ пріѣхать въ М(оскву), я пріѣду».

Честное слово, всё эти мелочи въ высшей степени любопытны. Бёлинскаго бёсять, выводять изъ себя всё эти тетушки, дядюшки, m-lles Charpiot, онь весь проникнуть святыней своихъ отношеній къ любимой женщинів, онъ не хочеть выставлять на общее позорище и, быть можеть, подвергать перекрестному огню, пошлыхъ чиновничьихъ свадебныхъ шутокъ—(одно—«эхъ

горько! Учего стоить)—свое хотя властное, требовательное, но заствичивое чувство—и вмвств съ твмъ, онъ сразу-же наталкивается на цвлый рядъ установленныхъ обычаевъ и приличій, и съ ужасомъ убъждается, что какъ-никакъ, а онъ долженъ «погибнуть во цввтв лвтъ и красоты»! Свою самостоятельность, свою святыню приходится отстаивать шагъ за шагомъ послв горячаго боя со скелетами звъздоносца—дядющки, почтенной тетушки и пр. А ему самому все это кажется такимъ простымъ, такимъ человъческимъ двломъ; чувство, охватившее его такъ чисто, возвышенно, сильно, что всякое чужое вмвшательство кажется обидой и оскорбленемъ. Онъ просто не понимаетъ,—при чемъ тутъ правила и обычаи, какъ не понимаетъ, почему невъста не хочетъ писать ему чаще, чвмъ разъ въ недвлю.

Проще, проще, —восклицаетъ онъ, —по-человически.

Онъ продолжаеть бороться всей силой своего красноречія и діалектики:  $O\kappa m.4, noned.$  До сихъ поръ не могу.—пишеть онъ.—опомниться отъ вашего письма: такъ неожиданно было для меня его содержаніе. Когда, въ Москвъ, говориль я вамь о моемь прівзді, у меня и мысли не было о М-те Charpiot, которой, по моему мненю, не было никакого дела и интереса до нашего дела; о дядюшее съ тегушкою думаль я, — можеть быть, захотять быть при церемоніи, и этимъ все и кончится. Присутствіе 20 особъ и параднаго стола послів церемоніи мий и въ голову не входило, ибо думалъ, что вы скоръе согласитесь сто разъ умереть, чёмъ добровольно подвергнуться униженію и позору китайскихъ и тибетскихъ обычаевъ. Я такъ въ этомъ случав былъ уверенъ въ васъ, что не хотель и говорить объ этомъ. Я робокъ и дикъ въ обществъ и съ незнакомыми людьми. Но въ обществъ порядочномъ я менъе дикъ, а иногда бываю даже разговорчивь и смёль; въ обществе, каково то, къ которому принадлежать ваши родственники, я теряюсь и уничтожаюсь, даже нечаянно попавши въ него; а играть въ немъ роль, и притомъ еще такую, слушать поздравленія, сопровождаемыя то идіотскими, то злыми улыбками, слушать любезности и лакейскія экивоки (что неизб'яжно, если туть будеть, напр., тоть милый вашь родственникъ, въ которомъ всв видятъ идеалъ светской любезности), - это не только на яву, но и во снъ страшно увидъть---можно проснуться съ съдыми волосами!.. Къ этой пленительной картине не достаетъ только встречи насъ съ хлебомъ и солью (впрочемъ, это-то, вероятно, и будетъ), да еще того, чтобы члены честнаго компанства (т. е. гости), прихлебывая вино, говорили-бы: горько! а мы-бы съ вами целовались въ ихъ удовольствіе; да еще не достаетъ некоторыхъ обрядовъ, которые бывають на Руси уже на другой день и о которыхъ я, конечно, вамъ не буду говорить. Вы, можеть быть, скажете мив: «что-же за дюбовь ваша ко мнъ, если она не можетъ выдержать вотъ какого опыта и если вы для меня не хотите подвергнуться, конечно, непріятнымъ, но и необходимымъ условіямт?» Прекрасно; но если бы на Руси было такое обыкновеніе, что желающій жениться непремінно должень быть всенародно высічень трижды: сперва у порога своего дома, потомъ на полпути, и наконецъ у входа въ храмъ Божій; неужели вы и тогда сказали-бы, что мое чувство къ вамъ слабо, если не можетъ выдержать такого испытанія? Вы скажете, что я выражаюсь, во-первыхъ, слишкомъ энергически (извините: я люблю называть вещи настоящими ихъ именами, а китаизмъ не считаю деликатностью), а во-вторыхъ. по моему обыкновенію утрирую вещи, и что то, что я сказаль, далеко не то, чему я долженъ подвергнуться. Вотъ это-то и есть самый печальный и грустный пунктъ нашего вопроса. Я глубоко чувствую позоръ подчиненія законамъ поллой. безсмысленной и презираемой мною толпы, вы тоже глубоко чувствуете это; но я считаю за трусость, за подлость, за гръхъ передъ Богомъ, подчиняться имъ, изъ боязни толковъ, а вы считаете это за необходимость. Вопреки первой заповъди вы сотворили себъ кумиръ, и изъ чего-же? Изъ презираемыхъ вами мн вый презираемой вами толпы! Вы чувствуете одно, в вруете одному, а д влаете другое. А это и не великодушно и неблагородно! Это значитъ молиться Богу своему втайнъ, а въявь приносить жертвы идоламъ. Это страшный гръхъ! О, я понимаю теперь, почему вы такъ заступаетесь за Татьяну Пушкина, и почему меня это всегда такъ бъсило и опечаливало, что я не могъ говорить съ вами порядкомъ и толковать объ этомъ предметъ! Любовь есть религія женщины, и нътъ для женщины высшаго и болъе святого наслажденія, какъ всъмъ жертвовать своей религіи. Для нея свято всякое законное и справедливое требованіе того, кого она любить. Съ моей стороны, я тоже им'єю право предложить вамъ вопросъ: «Неужели-же ваше чувство ко мнъ такъ слабо, что вы не можете принести мив жертвы (необходимость какой внутренно признаете сами) и не можете выполнить самаго справедливаго и законнаго-не требованія -я не требую, а прошу, умоляю васъ.

Наконецъ, М. В. уступила и согласилась прівхать въ Петербургъ сама. Для Бълинскаго это было настоящимъ торжествомъ, хотя все-же и тутъ нашлась капля дегтю. Онъ пишетъ:

Окт. 12. Третьяго дня получиль я отъ васъ письмо, которое сдёлало меня кротко и тихо, но вмёстё съ тёмъ и глубоко счастливымъ; образъ вашъ въ душё моей снова сталъ свётелъ и прекрасенъ, и я сказалъ вамъ правду во вчерашнемъ письме, что это ваше письмо могло бы воскресить меня умирающаго. Да, до 4 часовъ нынёшняго дня, я былъ невыразимо счастливъ вами и черезъ васъ: мысль о васъ дёйствовала на мою грудь освёжительно, я чувствовалъ вокругъ себя ваше незримое присутствіе, жилъ двойною жизнью. Я не жалёлъ о томъ, что письмо мое заставило васъ много и тяжко страдать: страданье благодатно тогда, когда оно ведетъ къ сознанію. Мнё было бы даже непріятно, если-бы вдругъ вы спокойно согласились со мною въ томъ, чего за минуту и представить не умёли себё какъ возможное и естественное, и потому въ вашемъ страданіи я видёлъ органическій, живой процессъ сознанія и благословилъ его. Ваше письмо было написано въ два пріема и составляетъ какъ бы два письма. Первое оканчивается изъявленіями вашей любви ко мнё, которыя тронули меня до глубины души, до слезъ; почеркъ слабъетъ и

последнія строки едва дописань—волненіе души вашей прервало ихъ. Второе письмо начинается мыслью, хотя ваше страданіе было не безполезно—и по вашему решенію ёхать въ Петербургъ я увидёлъ, что вы съ честью и победою вышли изъ борьбы. Да, ваше письмо было прекрасно: какъ въ зеркале, отражало оно въ себе вашу душу, ваше сердце, все, что я въ васъ такъ высоко уважалъ, а потому и любилъ. Въ этомъ письме вы были самой собою, безъ всякихъ постороннихъ вліяній.

Сегодня получить я оть васъ второе письмо, которое вы написали, побывавъ у своего дражайшаго дядюшки, и въ которомъ поэтому, я уже не
узналъ васъ. Въ немъ ничего нътъ вашего, — особенно вашей благородной
откровенности: вы хитрите и лукавите со мною, а, можетъ быть, прежде всего
съ самой-собою. «Я прівду, непременно прівду», говорите вы, но къ этому
прибавляете: «если вы такъ этого хотите». А развъ вы не знаете, что я
такъ этого хочу? Развъ вы не знаете, что я этого хочу потому, что иначе
и нътъ возможности соединиться намъ, ибо тхать въ М. я ръшительно
не могу? Кажется, я объ этомъ писалъ подробно и ясно? Потомъ, какъ вы
объщаетесь пріъхать?—съ оговорками, что, можетъ быть, дурно сдълаете пожертвовавъ одному чувству другими, хотя и не столь сильными, но все же святыми; что, можетъ быть, убъете сестру и отца, и что, можетъ быть, пріъдете
въ бълой горячкъ... Магіе, Магіе! Да кто-жъ этакъ соглашается? Этакъ только
отказываютъ начисто...

«Въ васъ есть способность къ безграничному, къ любви и преданности, полной и совершенной, но не иначе, какъ съ дозволенія правительства и съ одобренія дяденьки съ тетенькой. Будь я вашь мужь, а вы моя жена. — о! вы поскакали-бы на телете ко мне на край света и обиделись-бы, если-бы кто увидълъ въ этомъ что-нибудь необыкновенное. Но теперь вы смотрите на меня не какъ на человъка, котораго вы любите, а какъ на жениха (подлое слово, чтобы чорть приснился тому, кто его выдумаль) и позволите себъ скоръе умереть, зачахнуть въ горъ и тоскъ въчной разлуки со мной, чъмъ увидъться со мном противъ правилъ и приличій, хотя бы отъ этого зависёло мое спасеніе отъ смерти. Будь я въ Москвъ, умирай я, вы не ръшились-бы придти ко мет на квартиру, видеть меня. Да это еще извинительные вы глазахы моихы: такимъ поступкомъ вы разорвали-бы всв связи съ обществомъ и лишили-бы себя пристанища преклонить голову; но, выходя замужъ, у насъ, на Руси, дъвушка ничего не теряетъ, но все выигрываетъ, и если мужъ ее уважаетъ, она имъетъ полное право плевать на все остальное. Вы, Marie, такъ зависите отъ чуждыхъ вліяній, что даже жаль васъ. Когда вы побхали къ дяденькъ съ тетенькой, --если-бы эти изверги сказали вамъ: «конечно-де, глупо жертвовать счастіемъ жизни условному приличію», --- вы прискакали-бы въ институтъ къ сестръ счастливая, веселая, довольная, съ твердой ръшимостью презирать глупыя условія, и были-бы въ восторг'в отъ своего героизма. Но какъ эти добродушные злоден оказали отпоръ вашему намереню, — оно вдругъ ослабело. воля ваша исчезла, характеръ спрятался, а любовь ко мив сказалась больною;

все святое, все ваше отлетьло оть вась, —и въ письмъ ко мив очутились только слова, слова, слова, да ложь, ложь и ложь... Ахъ, Marie. Marie! Пока дъло шло о такихъ выраженіяхъ любви, какъ, напр., подарить крестикъ и обязать меня носить его, перекрестить и проч., вы были смёлы и рёщительны. А какъ дъло коснулось до пожертвованія крошечку посущественные, вы испугались былой горячки... Что-жь ваша любовь ко мнь, ваше чувство?.. Робко-же вы любите!.. Вы говорите, еслибъ вы были сиротою, совершенно одинокою, вы ни минуты не поколебались-бы такть въ П. и не испугались-бы остаться два-три дня до вънчанья подъ одною кровлею со мною. Не върю, Marie, ръшительно не върю. Есть положенія въ жизни, для которыхъ не существуетъ условій, которыя не допускають еслибъ. Таково положеніе-любовь, особенно для женщины. Это ея долгъ, обязанность, религія, и для женщины нътъ ничего сладостиве, какъ всвиъ жертвовать религи своего сердца. Любовь даетъ ей силу творить великое и пристыжать своею силою гордаго, сильнаго мужчину. Принести жертву -- еще дъло не великое: великое въ томъ, чтобы насладиться, обрести источникъ счастія въ собственной жертвів. Жертвы, делаемыя по холодному долгу, часто убивають (напр. ввергая въ бълую горячку); жертвы, совершаемыя по любви, дають счастіе тому, кто приносить ихъ. Иначе. я не умъю понимать ни любви, ни самоотвержения.

Но и кромъ пониманія, есть чисто практическія, дъловыя соображенія: Слушайте-же, Магіе, что я скажу вамъ теперь, и върьте-я не обманываю вась-каждое слово мое върно и честно. Вы пишете ко миъ что въ М. можно обвънчаться скромно, словомъ, какъ я хочу: это обстоятельство дълаеть то, что убъжденія мон уже не помішали-бы мні прійхать въ М., но обстоятельства, -это дъло другого рода, и клянусь вамъ Богомъ и честью, что, съ этой стороны, привхать въ М. я никако не могу, какъ бы ни желалъ этого. Для васъ (о, только въ трудныя минуты моей жизни созналь я, какъ глубоко и сильно люблю я васъ!) - я сдёлаль-бы это охотно, мнё было пріятно пощадить вашу слабость и принесть вамъ эту жертву, но это не въ моей власти по тремъ причинамъ, изъ которыхъ каждой одной достаточно, чтобъ я и не думаль о возможности этой повздки. Во-первых деньги. Магіе, ваше женственное тонкое чувство деликатности не допускаетъ меня до подробныхъ объясненій по части этой статьи. Пов'єрьте мнів, что я скор'єе моть, чівмь скряга, и если ужъ я заговорилъ о деньгахъ, какъ о препятствій,--значитъ дъло не шуточное. Впрочемъ, я и на деньги еще не посмотрълъ-бы: нъсколько безсонныхъ ночей и нъсколько дней тяжелаго труда впереди не испугали-бы меня, --- хотя я знаю, вы сами потомъ бранили-бы меня за недостатокъ откровенности по сей части. Во-вторыхо, мои отношенія къ журналу и Краевскому. Оставить № безъ статьи въ это время, въ то-же время поставивъ Краевскому въ необходимость достать и дать мив 3.000 р. денегъ, которыхъ онъ мив не долженъ, согласитесь, что если я былъ-бы такъ наглъ, то онъ могъ-бы не быть такъ уступчивъ. Видите-ли, вы меня заставили-же наконецъ быть вполнъ откровеннымъ съ вами, Я существую только «Отеч. Записками», и больше ни-

чёмъ. Плату получаю не задёльную, а круглую, т. е. не по статьямъ, а въ Хорошо. Я теперь Богь знаеть что бы даль за возможность прівхать къ вамъ. Клянусь вамъ всёмъ святымъ, я былъ бы счастливейшимъ человекомъ, если-бы могъ прівхать въ Москву, чтобы спасти вась отъ безсоныхъ ночей, отъ слезъ и мукъ неръшительности. Не симпатизируя вашему горю (ибо не понимаю его), я тъмъ не менъе страдаю имъ. Каждая слеза ваша падаетъ каплею яда на мое сердце и сушить его. Но я не могу прівхать: могущественная сила обстоятельствъ не допускаетъ меня до этого. Я только-что выздоровълъ, и еще ни строки не написаль для журнала; а Краевскій и теперь еще болень и ничего не можетъ дёлать. Сегодня хотёль его навёстить; онъ сказаль моему человъку, что хотя ему и легче, но чтобъ я отложилъ мое посъщение дня на два. Сверхъ того, какъ вамъ уже извёстно это, -мев не съ чемъ вхать въ М.—у меня нътъ бумагъ. Вы пишете, что для васъ была-бы тяжела отсрочка до Рождества: эта отсрочка невозможна, ибо если я могу прівхать въ Москву. то развъ только послъ Пасхи, когда прекращается подписка на журналы. И такъ ждать почти до ман! Неужели вы согласитесь на это, чтобы только избъгнуть ненавистной вамъ поъздки? Неужели вамъ не страшна такая отсрочка? Мив-такъ она ужасна. Кромв того, что все это время я ничего не буду въ состояніи ділать и принуждень буду снова приняться за преферансь, --- кромів всего этого и многаго другого, я еще не върю судьбъ и жизни. Мало ли что можеть случиться въ это время. Не должно пытать судьбу: даеть-берите сейчасъ-же, или послъ не жалуйтесь на нее. Въ этомъ отношения фаталистъ, чъмъ и вамъ желаю быть. Мнъ почему-то кажется, что если мы не обвънчаемся до поста предрождественскаго, то никогда ужъ не соединимся. Это предчувствіе-глупость, но оно мучить меня. Итакъ, вотъ мое положеніе: съ одной стороны, ужасъ при мысли о какой бы то ни было отсрочкъ; съ другой-ваши слова: «Я прівду, непремвино прівду, если вы тако этого хоmume/» И потомъ ваши мученія, боязнь білой горячки.

Вотъ что значать предразсудки! Нужно же людямъ мучить и терзать себя ими, какъ будто и безъ предразсудковъ мало у нихъ горя! И накажи меня Богъ, если я до сего времени не готовъ былъ поклясться всёмъ и каждому, что вы, моя избранная, чужды всякихъ предразсудковъ, что вы стоите выше ихъ! И какое разочарованіе, Боже великій, какое разочарованіе! Для меня тутъ есть отчего сойти съ ума или умереть, коть я и знаю, что ни съ ума не сойду, ни умру, а только буду тяжело страдать про себя. Прітажайте вы въ Петербургъ, и къ посту мы обвѣнчэны, а къ празднику мы уже привыкли бы къ нашему новому положенію, рѣка вошла бы въ свои берега и потекла бы ровною, чистою и свѣтлою волною, отражая въ себѣ далекія небеса, если-бы то угодно было Богу. А вы думаете, привычка дѣло легкое и скорое? Я отъ брака съ вами никогда не ожидалъ восторговъ, да и Богъ съ ними, съ этими восторгами, не стоять они того, чтобы гнаться за нима; я ожидалъ отъ жизни вдвоемъ съ вами существованія мирнаго, яснаго,

теплаго, охоты къ труду и любви къ своему углу, или, какъ французы говорять, къ своему очагу. И это бы пришло и этимъ бы мы наслаждались уже вполив мъсяца черезъ два (еслибы обвънчались въ началъ ноября); а теперь этого надо ожидать мъсяцевъ черезъ восемь.

И почему же? потому что вы слишкомъ уважаете приличія мелкаго чиновническаго круга, который по своимъ понятіямъ едва-ли выше любого лакейскаго круга! Нътъ, и въ самой Москвъ всъ порядочные люди взяли бы мою сторону противъ васъ. Не могу забыть вашего святого, благоуханнаго письма (отъ 5 окт.), въ которомъ вы были самою собою, писали подъ диктовку вашего сердца, а не вашего почтеннаго дядюшки (проклятіе ему!). Вы согласились со мною, вы сами увидёли, что я правъ, что, во всёхъ отношеніяхъ, лучше вамъ ъхать въ П(етербургъ), чъмъ мит въ М(оскву) и что въ этомъ итт никакой жертвы и ничего страннаго, неумъстнаго, или предосудительнаго съ вашей стороны. Да какъ же иначе и могли бы вы понимать это простое и обыкновенное дъло, вы, у которой такое сердце, такая душа, такой умъ и такой разсудокъ? Вы очень хорошо знаете, что дівушки бітають отъ родителей, чтобы тайно вънчаться съ тъми, кого онъ любять, -и если дъло дъйствительно поверщается бракомъ, то общество и не думаетъ ихъ презирать. Въ Россіи бракъ покрываеть и не такія д'вла. Ваше же положеніе предъ глазами общества совс'ямъ другое. Вы, съ позволенія своего отца, потдете къжениху, который по обстоятельствамъ (а не почему другому) не можетъ прівхать къ вамъ, воть и все. Тутъ ничего ивтъ ни страннаго, ни необыкновеннаго, ни неумвстнаго, ни предосудительнаго. Въ Петербургъ это для всъхъ и каждаго обыкновенно и естественно; въ Москвъ это осудять только салопницы да чиновники... Неужели же на нихъ смотръть? Вы все это сами знаете и чувствуете не хуже меня. Но вы събздили къ вашему драгоцвиному дядющив и встретили отпоръ; спешили, оторопъли, и вмъсто того, чтобы спорить, доказывать, и то наступая, то уступая, то твердостію, то лаской заставить его согласиться съ вами, или, по крайней мъръ, возбудить въ немъ терпимость (tolerance) къ мысли о вашей победкъ, -- вы расплакались, голова у васъ разбольлась и вы начали вдругъ ни съ того, ни съ сего смотръть въ очки вашего дражайшаго дядюшки и стали пренаизно увърять меня, что, требуя вашего прівзда въ Петербургъ, я требую, чтобы вы въ холодъ пошли по улицъ въ дезабилье.

Больше всего мучаеть Бълинскаго то, что у него съ невъстой нътъ полнаго единства чувства и настроенія.

«Да, Магіе, — пишеть онъ, — мы съ вами во многомъ расходимся. Вы, за отсутствіемъ какихъ-либо внутреннихъ убъжденій, обожествили деревяннаго болвана общественнаго мнѣнія и преусердно ставите свѣчи своему идолу, чтобъ не разсердить его. Я съ дѣтства моего считалъ за пріятнѣйшую жертву для Бога истины и разума — плевать въ рожу общественному мнѣнію тамъ, гдѣ оно глупо или подло, или то и другое вмѣстѣ. Поступить наперекоръ ему, когда есть возможность достигнуть той-же цѣли тихо и скромно, для меня божественное наслажденіе. Зачѣмъ пишу я это вамъ? Затѣмъ, что въ

ваши свътлыя минуты, когда вы будете самой-собою, вы поймете это и скажете: если-бъ онъ быль не таковъ, я бы, можеть быть, больше любила его, но меньше уважала...

Впрочемъ, насъ раздѣлило воспитаніе, а не природа. Я люблю и уважаю вашу натуру, люблю и уважаю васъ, какъ прекрасную возможность чего - то прекраснаго. Въ самомъ дѣлѣ, чѣмъ-же виноваты вы, что родились и воспитались въ «дистанціи огромнаго размѣра», въ городѣ княгини Марьи Алексѣевны.

Ахъ, Marie, Marie! Жизнь коротка и обманчива, ловите ее—или послѣ не раскаивайтесь. Въ Китав обычай и приличіе выше истины и счастья: вывжайте изъ Китая, т. е. изъ Москвы, и спѣшите ко мнѣ. Върьте, счастіе, которое вы вкусите, не дастъ вамъ помнить о существованіи людей, которые дюбять вмѣшиваться не въ свои дѣла. Узнавши меня, вы не будете узнавать себя. Какъ женщина, вы такъ мало знаете жизнь, что съ вами иногда нѣтъ возможности говорить о ней, словно съ ребенкомъ. Я знаю, напр., что мои причины невозможности възать въ Москву вы находите неудовлетворительными, особливо со стороны моихъ отношеній къ "О. З." и К-му; но объяснить я вамъ ихъ не въ силахъ, именно потому, что вы женщина и притомъ русская женщина. Прівхавъ, сами увидите и, повърьте, не разъ вспомните о своей несправедливости ко мнѣ, обвините себя, пожалѣете обо мнѣ и посмѣетесь надъ собою.

Сердце не обмануло меня: только-что полъзъ было я въ ящикъ за конвертомъ, чтобы запечатать это письмо, какъ получилъ ваше. Ахъ Магіе, Магіе, вы меня не понимаете, или не хотите понять: не грѣхъ-ли вамъ думать, что я лгу передъ вами, обманываю васъ, увѣряю васъ, что не могу къ вамъ пріѣхать? И не могу я къ вамъ пріѣхать совсѣмъ не по боязни шутовскихъ церемоній, которыхъ—я вѣрю вамъ—не было-бы теперь, еслибъ я пріѣхалъ. Не могу я пріѣхать по тому-же самому, почему часовой не можеть сойти съ своего поста, хотя-бы отъ этого зависѣло счастіе всей его жизни. Я опятьтаки не согласенъ съ вами, чтобы такое важное дѣло было пріѣхать вамъ въ Петербургъ. Никто съ этимъ не согласится; но спорить съ вами не буду, ибо чѣмъ-же вы виноваты, что все жили въ Москвѣ, а не въ Петербургѣ? Застать меня на столѣ — дѣло не невѣроятное и не невозможное; это было - бы для васъ страшнымъ несчастіемъ, но неужели въ Москвѣ черезъ это теряются права на уваженіе? Какой - же это гнусный, подлый и киргизъ - кайсацкій городъ!

«Бѣдный другъ мой, какъ вы страдаете. Сердце мое сжалось, когда я прочелъ ваше письмо. Правда, причина вашего страданія—фантомъ, призракъ, бредъ больного воображенія; но развѣ отъ этого легче ваше страданіе? Напротивъ, тѣмъ большее страданіе возбуждаетъ въ моей душѣ ваше страданіе. Да, Магіе, есть пункты, въ которыхъ мы рѣшительно не понимаемъ другъ

друга; зато, благодаря имъ, я понялъ, что такое Москва. Я давно уже не люблю ее; но теперь... Что касается до приглашенія, которымъ удостопрають меня ваши родственники, я должень объясниться съ вами опредъленнъе на этоть счеть. Въ Петербургъ нъть обычая останавливаться у родни, своей или жениной; тамъ это не въ тонъ, да никто и не пригласитъ и не пуститъ; для этого есть трактиры. Такъ водится и въ Европъ; но не такъ водится въ Москвъ, патріархальной и азіятской. Если я захочу соблюсти экономію, я остановлюсь у своихъ родственниковъ, или у Щепкиныхъ, которыхъ считаю истинными своими родными въ духъ; но что-жъ мнъ за радость остановиться у людей, совершенно чуждыхъ мнъ, быть связаннымъ, притворяться, скрывать свой образъ мыслей, говорить не то, что думаю? Бывать у нихъ я готовъ для васъ. Это другое дъло. Вы, Магіе, совсъмъ не понимаете меня съ моей главной и существенной стороны. Знаете-ли вы, что людей, съ которыми я ни въ чемъ не могу сойтись, я считаю монми личными врагами и ненавижу ихъ? И знаете-ли вы, что я это считаю въ себъ добродътелью, лучшимъ. что есть во мнъ?

Прощайте. Отвъчайте мит немедленно на это письмо. Будьте свободны въ вашемъ ръшеніи, и върьте, что ваше спокойствіе и здоровье, въ моихъ глазахъ, стоютъ моего счастія, и что я постараюсь, какъ могу и умъю, me resigner».

На этомъ заканчивается переписка съ невѣстой. Бѣлинскій побѣдилъ, М. В. пріѣхала къ нему въ Петербургъ. Но не была-ли эта побѣда куплена слишкомъ дорогою пѣною, не оставила-ли у обоихъ тѣни раздраженія и грустнаго сознанія, что вполнѣ они другъ друга не понимаютъ?

## Глава XIII.

Втеченіе цёлаго ряда лёть (1840 — 46) журнальная дѣятельность Бѣлинскаго ограничивалась исключительно «Отечественными Записками». Онъ любиль этотъ журналь, который самъ создаль и на который убилъ все свое здоровье. Онъ слёдиль за его успёхами, радовался каждому новому подписчику, каждому слову сочувствія и не жалёль себя. Работать приходилось много, невѣроятно много и порою чувствовалось тяжелое утомленіе.

«Сколько разъ заставалъ я его въ такія минуты и смотрѣлъ на него, не замѣчаемый имъ; если-же онъ оборачивался и взглядывалъ на меня, прежде нежели я уходилъ, онъ безъ церемоніи говорилъ мнѣ:

«-Извините меня, Панаевъ... Видите, я занятъ.

«Онъ откладываль на минуту перо и прикладываль руку къ головъ. Я какъ теперь вижу его въ этомъ положени»...

Панаевъ разсказываетъ, какъ утомляли физически Бѣлинскаго эти работы и какъ тяготила его, наконецъ, необходимость писать о пустякахъ и невозможность говорить о томъ, что сдѣлалось его настоящимъ, глубокимъ интересомъ.

«Какъ-то разъ, — говоритъ Панаевъ, — я засталъ Бѣлинскаго ходящимъ по комнатѣ въ волненіи и съ усиліемъ махающимъ правою рукою.

- «-Что это съ вами?--спросилъ я его.
- «—Рука отекла отъ писанья... Я часовъ восемь сряду писалъ, не вставая. Говорятъ, я самъ вивоватъ, потому что откладываю писанье свое до последнихъ дней месяца. Можетъ быть это отчасти и правда, но взгляните, Бога ради, сколько книгъ мне присылаютъ... и какія еще книги—посмотрите: азбуки, грамматики, сонники, гадальныя книжонки! И я долженъ непременно-хоть по несколько словъ написать объ каждой изъ этихъ книжонокъ!..

«Онъ остановился на минуту, тяжело вздохнулъ и продолжалъ:

«—Да, и если-бы знали вы, какое вообще мучене повторять зады, твердить одно и то-же—все о Лермонтовъ, Гоголъ и Пушкинъ, не смъть выходить изъ опредъленныхъ рамъ — все искусство, да искусство! Ну, какой я литературный критикъ!—Я рожденъ памфлетистомъ, — и не смъть пикнуть отомъ, что накипъло въ душъ, отчего сердце болитъ!»

«Я рожденъ былъ памфлегистомъ»—т. е. самымъ неудобнымъ человъкомъ въ обстановкъ сороковыхъ годовъ, когда господствовалъ принципъ «не разсуждать надо, а слушаться!» И все чаще и чаще приходилось задаваться вопросомъ—«о чемъ-же писать?», тъмъ болъе, что цензура стала «съ интересомъ и вниманіемъ» приглядываться къ статьямъ Бълинскаго.

«Писать ничего и ни о чемъ со дня на день становится невозможнѣе и невозможнѣе. Объ искусствѣ ври что хочешь, а о дѣлѣ, т. е. о нравахъ и нравственности,—хоть и не трать труда и времени. Изъ статьи моей въ 1 № «О. З.» вырѣзанъ цѣлый листъ печатный — все лучшее, а я этою статьею очень дорожилъ, ибо она проста и по идеѣ и по изложеню. Изъ статьи о Державинѣ (№ 2) не вычеркнуто ни одного слова, а я совсѣмъ не дорожилъ ею. Теперь долженъ приниматься за 2-ю ст. о Д. (Державинѣ), подъ вліяніемъ вдохновительной и поощрительной мысли, что ее всю изрѣжуть и исковеркаютъ. Все это и другія причины огадили мнѣ русскую литературу и вранье о ней сдѣлали пыткою».

А между темъ онъ долженъ былъ говорить и говорить о ней — «ради клеба насущнаго». Работа идетъ странно: часто даже обыкновенно онъ пропускаетъ время, потому что мысли полны другимъ, наконецъ, редакція начинаетъ требовать статьи: — «глядь ужъ и 15-е число на дворѣ, — Кр. рычитъ, у меня въ головѣ ни полъ-мысли, не знаю, какъ начну, что скажу; беру перо» — и статья будетъ готова, — «какъ, я самъ не знаю, но будетъ готова».

Его стъсняли даже въ отзывахъ о Державинъ, вычеркивали полемическія страницы противъ Булгарина и запрещали нападать на славянофильскій «Мо-

сквитянинъ» Погодина и Шевырева, который онъ ненавидълъ и презиралъ искренне,—отъ всей души.

«О чемъ писать, —съ отчанніемъ спрашиваеть онъ? —Но у насъ есть только дворянскіе выборы, а этотъ предметь... О министерствѣ? Но ни ему до насъ, ни намъ до него нѣтъ дѣла, при томъ же... О движеніи промышленности, администраціи, общественности, о литературѣ, наукѣ? —но у насъ ихъ нѣтъ. О себѣ самихъ? Но мы выучили уже наизусть свои страданія и страшно надоѣли другъ другу! > Положеніе, согласитесь, не изъ лучшихъ. Но допустимъ, что цензура была-бы менѣе строга, и Бѣлинскому, почаще разрѣшали бы выходить изъ заколдованнаго круга: Гоголь, Пушкинъ, Лермонтовъ—Лермонтовъ, Пушкинъ, Гоголь и т. д. Было-бы лучше только отчасти, такъ какъ главное зло таилось въ полномъ и плачевномъ отсутствіи общества, въ полномъ и плачевномъ отсутствіи общества, въ полномъ и плачевномъ отсутствіи общественнаго самосознанія.

Бълинскій превосходно понималь это: «Увы, Боткинь, — говорить онь, безъ общества нътъ ни дружбы, ни любви, ни духовныхъ интересовъ, а есть только порывание ко всему этому, порывания неровныя, безсильныя, безъ достиженія, бользненныя, недьйствительныя. Вся наша жизнь, наши отнощенія служать лучшимь доказательствомь этой горькой истины. Общество живеть извъстною суммой извъстныхъ лринципій... Человъчество есть абстрактная почва для развитія души индивидуума, а мы всё выросли изъ этой абстрактной почвы, мы — несчастные Анахарсисы новой Скиеіи. Оттого мы зъваемъ, толчемся, суетимся, всёмъ интересуемся, ни къ чему не прилёпляясь, все пожираемъ, ничёмъ не насыщаясь... Мы любили другь друга, любили горячо и глубоко... но какъ же проявлялась и проявляется наша дружба? Мы приходили другъ отъ друга въ восторгъ и экстазъ, -- мы ненавидели другъ друга, мы удивлялись другъ другу. мы презирали другъ друга...; во время долгой разлуки, мы рыдали и молились при одной мысли о свиданіи, истаевали и исходили любовію другь къ другу, а сходились и видёлись холодно, тяжело чувствовали взаимное присутствіе и разставались безъ сожаленія. Какъ хочешь, а это такъ. Пора намъ перестать обманывать самихъ себя, пора смотрёть на дёйствительность прямо, въ оба глаза, не шурясь и не кривя душою... Теперь посмотри на нашу любовь: что это такое? Для всъхъ это — радость, блаженство, пышный цвътъ жизни, для насъ это-трудъ, работа, тяжкая скорбь. Вездъ богатство и роскошь фантазіи, но во всемъ скудость и нищета дъйствительности»...

«Въ жизни общества, въ средъ котораго они воспитались и должны были дъйствовать, Бълинскій находиль такія же странныя и фальшивыя явленія— отъ отсутствія правильныхъ условій общественности»:

«Ученые профессоры наши — педанты, гниль общества; полуграмотный купецъ Полевой даетъ толчокъ обществу, дълаетъ эпоху въ его литературъ и жизни, а потомъ вдругъ... отступаетъ... Не знаю, имъю ли я право упомянуть тутъ и о себъ, но въдь и обо мнъ говорятъ же, меня знаютъ многіе, кого я не знаю, я, какъ ты мнъ самъ говорилъ въ послъднее свиданіе, фактъ русской жизни. Но посмотри, что же это за уродливый... фактъ! Я понимаю

Гете и Шиллера лучше тёхъ, которые знають ихъ наизусть, а не знаю понѣмецки... Такъ повинить ли мнѣ себя? О, нѣтъ, тысячу разъ нѣтъ! Мнѣ кажется, дай мнѣ свободу дѣйствовать для общества хоть на десять лѣтъ... и я, можетъ быть, въ три года возвратилъ бы мою потерянную молодость... полюбилъ бы трудъ, нашелъ бы силу воли. Да, въ иныя минуты я глубоко чувствую, что это — свѣтлое сознаніе своего призванія, а не голосъ мелкаго самолюбія, которое силится оправдать свою лѣность, апатію, слабость воли, безсиліе и ничтожность натуры. Обращусь къ тебѣ. Ты часто говориль, что не можешь, ибо не призванъ писать. Но почему же ты пишешь и при томъ такъ, какъ немногіе пишутъ? Нѣтъ, въ тебѣ есть все для этого, все, кромѣ силы и упорства, которыхъ нѣтъ потому, что нътъ того, для кого должно писать: ты не ощущаешь себя въ обществѣ, ибо его нѣть»...

Бълинскій нъсколько увлекается; онъ забываеть объ успъхъ собственныхъ статей среди современниковъ, забываетъ наконецъ о потомствъ. Да, о потомствъ онъ вообще мало думалъ и могъ-бы пожалуй повторить извъстные стихи Майкова:

По смерти слава намъ не въ прокъ. И что за счастье, что когда-то Укажетъ риторъ бородатый Въ тебъ для школьниковъ урокъ.

Новая, воспринятая Бѣлинскимъ, идея о верховенствѣ личности и личнаго начала, идея такъ гармонически сливавшаяся со всѣмъ его нравственнымъ существомъ, къ тому времени была несомнѣнно революціонной. А между тѣмъ она росла и ширилась въ его умѣ и нетерпѣливо просилась наружу. Но приходилось молчать или маскировать свои мысли. На самомъ дѣлѣ, что было ему писать, когда онъ считалъ гражданскую доблесть высшимъ проявленіемъ личнаго начала или думалъ объ «эмансипаціи женщинъ?»...

«Біографія Катона (Утическаго, а не скотины Старшаго) пахнула на меня мрачнымъ величіемъ трагедіи. — какая благородн'яйшая личность! Периклъ и Алкивіадъ взяли съ меня полную и обильную дань удивленія и восторговъ. А что же Цезарь, - спросишь ты. Увы, другь мой, я теперь забился въ одну идею, которая поглотила и пожрала меня всего. Ты знаешь, что мив не суждено попадать въ центръ истины, откуда въ равномъ разстояніи видны вет крайнія точки ея круга: нътъ, я какъ-то всегда очучусь на самомъ краю. Такъ и теперь: я весь въ идев гражданской доблести, весь въ наоосв правды и чести, и мимо ихъ мало замъчаю какое бы то ни было величіе. Теперь ты поймешь, почему Тимолеонъ, Гракхи и Катонъ Утическій... заслонили собою въ монхъ глазахъ и Цезаря и Македонскаго? Во мев развилась какая то... фанатическая любовь къ свободъ и независямости человъческой личности, которая возможна только при обществъ, основанномъ на правдъ и доблести. Принимаясь за «Плутарха», я думаль, что греки заслонять оть меня римляньвышло не такъ. Я бъсновался отъ Перикла и Алкивіада, но Тимолеонъ и Фокіонъ (эти греко-римляне) закрыли для меня своей суровою колоссальностію

прекрасные и граціозные образы представителей авинянь. Но въ римскихъ біографіяхъ душа моя плавала въ океанъ. Я поняль черезъ «Плутарха» многое, чего не понималъ. На почвъ Греціи и Рима выросло новъйшее человъчество. Безъ нихъ средніе въка ничего не сдълали бы. Я понялъ и французскую революцію, и ея римскую помпу, надъ которою прежде смъялся... Обаятеленъ міръ древности. Въ его жизни зерно всего великаго, благороднаго, доблестнаго, потому что основа его жизни—гордость личности, неприкосновенность личнаго достоинства.

«Воспоминанія древняго міра еще усилили въ Вълинскомъ то направленіе мыслей, какое внушали ему теперь наблюденія надъ дійствительностью. Сила испытанныхъ впечатлівній убъждала его, что апатія, его одоліввавшая,—вовсе не упадокъ энергіи, не ослабленіе его задушевныхъ стремленій. Напротивъ:

«Я во всемъ разочаровался, ничему не върю, ничего и никого не люблю, и однако-жъ интересы прозаической жизни все менъе и менъе занимаютъ меня, и я все болъе и болъе — гражданинъ вселенной. Безумная жажда любви все болъе и болъе пожираетъ мою внутренность, тоска тяжелъе и упорнъе. Это мое, и только это мое. Но меня сильно занимаетъ и не мое. Личность человъческая сдълалась пунктомъ, на которомъ я боюсь сойти съ ума. Я начинаю любить человъчество маратовски: чтобы сдълать счастливою малъйшую часть его, я, кажется, огнемъ и мечомъ истребилъ бы остальную»...

Слѣдуетъ страстная тирада въ защиту достоинства человѣческой личности, обвиненіе противъ ея угнетателей,—гдѣ вспоминается Бѣлинскому его новый идеалъ, Шиллеръ, «Тиберій Гракхъ нашего вѣка», и старый авторитетъ, Гегель, который далеко не удовлетворяетъ его своими политическими теоріями. Бѣлинскій восхищается двумя великими народами древности, успѣвшими достигнуть столь высокаго понятія о достоинствѣ личности, и мирится вполнѣ съ французами, которые «безъ нѣмецкой философіи поняли то, чего нѣмецкая философія еще и теперь не понимаетъ». Онъ думаетъ, что ему надобно познакомиться съ сенъ-симонистами. «Я на женщину смотрю ихъ глазами».

«Изложеніе взгляда на женщину есть новая страстная филиппика. По мнёнію Бёлинскаго, «женщина есть жертва, раба новейшаго общества». Онъ съ крайнимъ и резко выраженнымъ негодованіемъ возстаетъ противъ господствующаго взгляда на женщину, утвержденнаго обычаемъ и другими общественными санкціями, взгляда, унизительнаго для женщины, грубаго, лицемёрнаго и несправедливаго. За женщиной, по словамъ Бёлинскаго, не признаютъ равнаго человёческаго права: мужчина считаетъ себя ея господиномъ, и она не имёетъ выхода изъ подчиненія, какъ бы оно ни было несправедливо и жестоко; ея «честь» понимается самымъ «киргизъ-кайсацкимъ» образомъ: мужчина, нисколько не вредя своему достоинству, можетъ свободно отдаваться своимъ влеченіямъ,—женщина подвергается суровому осужденію, если уклонилась отъ формальной морали, обычая, котя бы для самаго истиннаго чувства; для нея одной обязательна эта внёшняя, формальная мораль, и она остается безупречна въ глазахъ общества, если исполняеть ее, котя бы это исполненіе

было вынужденное или лицемърное. Изображая обычныя отношенія брака, отношенія неровныя и стъснительныя только для женщины, Бълинскій спрациваеть:—«Почему это? Превосходство мужчины? Но оно тогда законное право, когда признается сознаніемъ и любовію жены, выходить изъ ея свободной довъренности... иначе право (мужа) надъ нею—кулачное право. Нътъ, братъ, женщина въ Европъ столько же раба, сколько въ Турціи и въ Персіи... И мы еще можемъ фантазировать, что человъчество стоить на высокой степени совершенства». Всъхъ далъе ушли въ этомъ отношеніи французы: у нихъ нравы уже предоставляютъ женщинъ больше свободы, и у нихъ явилась «вдохновенная пророчица, энергическій адвокатъ правъ женщины»—(нъкогда ненавистная ему) Жоржъ-Зандъ. «Великій народъ»,—добавляеть онъ».

«Отечественныя Записки» въ это время (43—46 г.) положительно процвётали. Число подписчиковъ, долго стоявшее на 1500, поднялось до 3000, а затёмъ перешло и эту цифру. Бёлинскій все шире и шире распространялъ свое вліяніе въ публикѣ, его статьи ожидались съ нетерпѣніемъ и читались какъ слова самой истины. Лучшими его статьями за это время слѣдуетъ признать статьи о Гоголѣ, Лермонтовѣ, Пушкинѣ, Полевомъ, Кольцовѣ и его ежегодные обзоры литературы, въ которыхъ онъ старательно отмѣчалъ всякій даже незначительный шагъ впередъ. Окончательно сложились его литературные вягляды и онъ съ радостью видѣлъ, какъ молодые таланты становились подъ его знамя. На равныхъ правахъ и въ одинаковомъ направленіи работалъ онъ съ Герценомъ—этимъ огромнымъ, свѣтлымъ, тогда еще не разочарованнымъ и пытливымъ умомъ. Я разсмотрю подробнѣе его: 1) борьбу съ славянофилами, 2) защиту натуральной школы и 3) зарожденіе народничества.

## Глава XIV.

## Бълинскій и славянофилы.

Что такое славянофильство? Откуда такая ненависть къ нему со стороны Бълинскаго? Почему онъ считалъ ихъ въ концѣ концовъ злѣйшими своими врагами, котя съ главнѣйшими изъ нихъ, напр. К. Аксаковымъ, С. Хомяковымъ, онъ состоялъ долгое время въ пріятельскихъ, даже близкихъ отношеніяхъ? Духовно и теоретически Бѣлинскій и славянофилы вышли изъ того-же корня, и онъ и они одинаково прошли строгую школу нѣмецкой философіи, увлекались сначала Шеллингомъ, потомъ Гегелемъ. Мнѣ необходимо отвѣтить на поставленные вопросы, но такъ какъ спеціальнаго трактата о славянофильствѣ я писать не собираюсь, то о немъ собственно—лишь самое существенное, пользуясь при этомъ преимущественно показаніями современниковъ.

«Славянофильство или руссициямъ не какъ теорія, не какъ ученіе, а какъ оскорбленное народное чувство, какъ темное воспоминаніе и массовой инстинкть, какъ противодъйствіе исключительно иностранному вліянію существовали со времени обритія первой бороды Петромъ Великимъ.

Противодъйствие петербургскому «объевропеиванию» России никогда не перемежалось; казненное, четвертованное, повъшанное на зубцахъ Кремля и тамъ простръленное Меньшиковымъ и другими царскими «потъшными» въ видъ буйныхъ стръльцовъ; убитое въ равелинъ петербургской кръпости въ лицъ царевича Алексъя, оно—это противодъйствие—является какъ партия Долгорукихъ при Петръ II, какъ ненависть къ нъмцамъ при Биронъ, какъ разнузданная брань геніальнаго Ломоносова, какъ сама Елисавета, опиравшаяся на тогдашнихъ славянофиловъ, чтобы състь на престолъ: въдь народъ въ Москвъ ждалъ, что при ея коронованіи выйдетъ приказъ избить нъмцевъ. Всъ раскольники—славянофилы по настроенію. Солдаты, требовавшіе смъны Барклая-де-Толли за его нъмецкую фамилію, были предшественниками Хомякова и его друзей.

Война 1812 года сильно развила чувство народнаго сознанія и любви къ родинѣ, но патріотизмъ 1812 года не имѣлъ старообрядчески-славянскаго характера. Мы его видимъ въ Карамзинѣ и Пушкинѣ, въ самомъ Императорѣ Александрѣ. Практически онъ былъ выраженіемъ того инстинкта силы, который чувствуютъ всѣ могучіе народы, когда ихъ задѣваютъ чужіе; потомъ это было торжественное чувство побѣды, гордое сознаніе даннаго отпора. Но теорія его была слаба; для того, чтобы любить русскую исторію, патріоты перекладывали ее на европейскіе нравы; они вообще переводили съ французскаго на русскій римско-греческій патріотизмъ Корнеля и Расина и не шли далѣе стиха:

Pour un coeur bien né, que la patrie est chère! Какъ дорого отечество для благородно рожденнаго сердца!

Правда Шишковъ бредилъ уже и тогда о возстановлении стараго слога, но вліяніе его было ограниченно. Что же касается до настоящаго народнаго слога, то его зналъ одинъ офранцуженный графъ Растопчинъ, да и тотъ частенько перевиралъ его, преобразовывая въ «балаганный стиль».

По мѣрѣ того, какъ война забывалась, патріотизмъ этотъ утихалъ и выродился, наконецъ, съ одной стороны, въ подлую циническую лесть «Сѣверной Пчелы». съ другой—въ пошлый Загоскинскій патріотизмъ, называвшій Шую Манчестромъ, Шубуева—Рафаэлемъ, хваставшій штыками и дистанціей огромнаго размѣра «отъ стѣнъ Кремля до стѣнъ Китая»...

Только при Императоръ Николаъ славянофильство изъ настроенія обратилось въ доктрину, теорію. Въ этомъ многое было повинно. Усиленный государственный режимъ, господствовавшій въ эту эпоху, гнетъ котораго каждый чувствоваль на себъ, не могь не вызвать чисто инстинктивнаго желанія уйти хотя-бы въ область фантазіи и мечтательнаго будущаго.

Всякій, думается намъ, знаетъ, что въ николаевскую эпоху господство-

вала «система». Эта система ясная, точная, такая, которая еще и теперь поражаетъ насъ своимъ грандіознымъ размахомъ. Эта система являлась какъ-бы живымъ воплощеніемъ могучей и непреклонной личности самого Императора Николая І. Идея, которая проникала собой всю систему и какъ мозгъ наполняла кости ея, была идеей вившняго могущества и силы Россіи-съ одной стороны, безусловнаго единства ея духовной жизни-съ другой. Относительно внъшняго могущества будемъ кратки: его не только добивались, имъ пользовались. Познакомившись хотя немного съ исторіей дипломатическихъ сношеній времени Николая І-го, вы прежде всего видите тотъ фактъ, что впродолжение долгаго ряда лёть въ европейскомъ концерте Россія держала первую скрипку. Императоръ былъ настоящимъ ръщителемъ европейскихъ судебъ, чьему приказанію волей-неволей должны были подчиняться за границей. Въ дёла другихъ европейскихъ государствъ онъ вившивался властно и требовательно; его голосъ раздавался, какъ голосъ власти, силу и право имфющей, главное-силу. Стоитъ припомнить классическую угрозу Николая І-го отправить въ Парижъ милліонъ слушателей, т. е. солдать, въ случав, если будеть допущена къ представленію пьеса, гдв выводилась далеко не въ привлекательномъ видв Екатерина И-я. Луи-Филиппъ послушался: пьесу поспъшили упразднить. Участіе Россіи въ венгерскомъ возстаніи -- новая идлюстрація того-же самаго. Венгерцы возстали потому, что у нихъ были съ австрійцами свои собственные счеты; но такъ какъ Императоръ Николай І-й возложилъ на себя трудную задачу о сохраненіи европейскаго мира и считалъ безусловнымъ своимъ долгомъ заботиться о прочности всткъ европейскихъ престоловъ и поддерживать династическую идею вездт и повсюду, то Россіи пришлось витыться и въ венгерское возстаніе ради его успокоенія. Русскій колоссь въ эту удивительную эпоху расправляль свои могучіе члены и явился въ полномъ блескъ величія и власти. Но, очевидно, чтобы пользоваться въ Европ'в такой первенствующей ролью, ему пришлось пустить въ ходъ всё свои силы, которыя только были, пришлось дёлать невъроятное напряжение, пришлось идеъ внъшняго могущества подчинить все остальное и принести ей въ жертву лучшія дарованія и лучшія способности.

Однимъ изъ необходимъйшихъ условій внышняго могущества, по мныню Императора Николая, являлось полное, безусловное, нетерпящее никакихъ даже самомальйшихъ уклоненій, духовное единство всьхъ русскихъ людей. Имъ должны были проникнуться всь, начиная съ перваго вельможи и кончая посльднимъ мужиченкомъ. Система николаевской эпохи стремилась подчинить себь всь мысли и чувства пятидесятимилліоннаго населенія. Это была почитинь грандіозная попытка. Всь усилія правительства, въ области внутренней политики, сводились къ дисциплинь, идеаломъ которой была дисциплина военная. Каждому было указано свое, строго опредъленное мьсто; отъ каждаго требовалось, чтобы онъ говорилъ, думалъ и чувствовалъ именно такъ, какъ было предписано. Одинъ долженъ быль чувствовать побольше, другой поменьше; одному полагалось знать то, чего не полагалось знать другому; въ мысляхъ одного могло быть больше развязности и бойкости, чъмъ въ мысляхъ

другого, или третьяго, которому совсёмъ не полагалось имёть никакихъ мыслей. Все это было строго предусмотрёно системой, все это съ математической точностью соотвётствовало положенію человёка здёсь, на землё.

Какъ жилось въ этой обстановкѣ интеллигентной мысли—сообразить не трудно. Интеллигентная мысль менѣе всего подходила подъ требованія системы. Вѣдь вся привлекательность умственной или творческой дѣятельности въ томъ и заключается, что въ ней человѣкъ выражаетъ свою особенность и индивидуальность. Разъ нѣтъ послѣдняго, разъ нѣтъ свободы, позволяющей проявить самого себя,—то не все ли равно, что икону писать, что утаптывать мостовую. Но какое дѣло "системѣ" до особенности и индивидуальности? Крупныхъ людей, какъ напр. Пушкина, она старалась привлечь на свою сторону. Съ мелкими она совершенно не церемонилась.

При такихъ обстоятельствахъ, при такой тягости жизни, почва для утопіи, для всяческихъ—мечтаній готова. Славянофилы не замедлили выдвинуть на сцену свою утопію, свои мечтанія, что было имъ такъ-же необходимо, какъ глотокъ свѣжаго воздуха задыхающемуся человѣку. Обстоятельства заставили ихъ организоваться, сплотиться и подыскать философскія подпорки для своихъ вожделѣній. Лѣтомъ 1836 г. въ одномъ изъ журналовъ того времени появилось знаменитое письмо Чаадаева. «Это былъ выстрѣлъ, раздавшійся въ темную ночь; тонуло ли что и возвѣщало свою гибель, былъ ли это сигналъ, зовъ на помощь, вѣсть объ утратѣ или о томъ, что его не будетъ,—все равно надо было проснуться».

Что, кажется, значать два—три листа, пом'вщенных въ ежем'всячномъ обозр'вніи? А между тімь такова сила рівчи сказанной, такова мощь слова въ странів мечтаній и не привыкшей къ свободному говору, что письмо Чаадаева потрясло всю мыслящую Россію. Оно вмівло полное право на это. Послів «Горе оть ума» не было ни одного литературнаго произведенія, которое сділало бы такое сильное впечатлівніе. Между ними—десятилівтнее молчаніе. Мысль исподволь работала, но ни до чего не доходила. Говорить было опасно, да и нечего было сказать; вдругь тихо поднялась какая-то печальная фигура и потребовала рівчи для того, чтобы спокойно сказать: «lasciate ogni speranza».

«Со второй, третьей страницы письма, — говорить Герценъ, — меня остановиль печально серьезный тонъ; отъ каждаго слова въяло долгимъ страданіемъ, уже охлажденнымъ, но еще озлобленнымъ. Такъ пишуть только люди, долго думавшіе, много думавшіе, и много испытавшіе въ жизни... Читаю далѣе— письмо растетъ, оно становится мрачнымъ обвинительнымъ актомъ, протестомъ личности, которая за все вынесенное хочетъ высказать часть накопившагося на сердцѣ».

«Каждый чувствоваль тяготу. У каждаго было что-то на сердцё и все-таки всё молчэли; наконець пришель человёкь, который по-своему сказаль—что? Онь сказаль только про боль, свётлаго ничего нёть вь его словахь, да нёть ничего и во взглядё. Письмо Чаадаева — безжалостный крикь боли и

упрека петровской Россіи; оно им'вло право на него; разв'в эта среда жал'вла, щадила автора или кого-нибудь?

«Разумъется, такой голосъ долженъ быль вызвать противъ себя оппозицію, или онъ былъ-бы совершенно правъ, говоря, что «прошедшее Россіи пусто, настоящее невыносимо, а будущаго для нея вовсе нътъ», что «это пробъль недоразумънія, грозный урокъ, данный народамъ—до чего отчужденіе и рабство могутъ довести». Это было покаяніе и движеніе. Оно и не прошло такъ. На минуту всъ даже сонные и забитые воспрянули, испугавшись зловъщаго голоса. Всъ были изумлены, большинство было оскорблено, человъкъ десятъ громко и горячо апплодировали автору».

Исторія Россіи—грозный урокъ, данный народамъ, «до чего отчужденіе и рабство могутъ довести», — такова основная мысль Чаадаева. Искренняя, выстраданная, она однако несправедлива до ръзкости, до обиды. Комментируя ее, Чаадаевъ говорилъ: «въ Москвъ каждаго иностранца водятъ смотръть большую пушку и большой колоколъ. Пушку, изъ которой стрълять нельзя, и колоколъ, который свалился прежде, чъмъ зазвонилъ. Удивительный городъ, гдъ достопримъчательности отличаются нельпостью; или можетъ быть этотъ большой колоколъ безъ языка—гіероглифъ, выражающій эту огромную нъмую страну, которую заселяетъ племя, назвавшее себя славянами, какъ-бы удивляясь, что имъетъ слово человъческое». Нельзя было оставить безъ отпора такое неуваженіе. Чаадаевъ и славянофилы равно стояли передъ неразгаданнымъ сфинксомъ русской жизни; они равно спрашивали: «что-же будеть? Такъ жить невозможно; тягость и нелъпость окружающаго, очевидно, невыносима—гдъ-же выходъ?

«Его нѣть»,—отвѣчаетъ человѣкъ петровскаго періода, исключительно западной цивилизаціи, вѣрившій при Александрѣ І въ европейскую будущность Россіи. Онъ печально указывалъ, къ чему привели усилія цѣлаго вѣка: образованіе дало только новыя средства угнетенія, народъ стонетъ подъ игомъ. горшемъ прежняго.

«Исторія других народовъ, поворить онъ, повъсть ихъ освобожденія. Русская исторія развитіє кръпостнаго состоянія». «Перевороть Петра сдълаль изъ людей просвъщенныхъ рабовъ. Довольно мучились мы въ этомъ тяжеломъ. смутномъ нравственномъ состояніи, непонятые народомъ, отшатнувшіеся отъ него, пора отдохнуть, пора свести въ свою душу миръ, прислониться къ чему-нибудь». Это почти значило, «пора умереть», и Чаадаевъ «прислонился» къ католицизму.

Славянофилы рѣшили вопросъ иначе.

Въ ихъ рѣшеніи лежало вѣрное сознаніе живой души въ народѣ, чутье ихъ было проницательнѣе ихъ разумѣнія. Они поняли, что современное состояніе Россіи не смертельная, а лишь временная болѣзнь. И въ то время, какъ у Чаадаева слабо мерцаетъ возможность спасенія лицъ, а не народа, у славянофиловъ ясно проглядываетъ мысль о гибели лицъ, захваченныхъ современной эпохой, и вѣра въ спасеніе народа—его будущность.

«Выходъ за нами,—говорили славянофилы,—выходъ—въ отречении отъ петербургскаго періода, возвращеніе къ народу, съ которымъ разобщило иностранное образованіе: воротимся къ прежнимъ допетровскимъ правамъ».

Върное, хорошее настроение воплотилось въ странную форму.

«Исторія не возвращается; жизнь богата тканями, ей никогда не бывають нужны старыя платья. Всё возстановленія, всё реставраціи были всегда маскарадами: ни легитимисты не возвратились ко временамъ Людовика XIV, ни республиканцы—къ 8-ому Термидору. Случившееся стоитъ писаннаго, его не вырубить топоромъ... хотя-бы самой гильотины. Намъ сверхъ того и не къ чему возвращаться. Государственная жизнь допетровской Россіи была уродлива, бёдна, дика,—а къ ней-то и хотёли славянофилы возвратиться, хотя они и не признаются въ этомъ: какъ-же иначе объяснить всё археологическія воскрешенія, поклоненіе нравамъ и обычаямъ прежняго времени и самыя понытки возвратиться не къ современной одеждё крестьянъ, а къ стариннымъ неуклюжимымъ боярскимъ костюмамъ. И что это такое за ненависть къ фракамъ и брюкамъ нёмецко-парижскаго покроя? Во всей Россіи кромё славянофиловъ никто не носилъ мурмолокъ. К. С. Аксаковъ одёлся такъ «національно», что народъ на улицахъ принималъ его за персіянина, какъ разсказываетъ шутя Чаадаевъ».

Мурмолки и персидскіе кафтаны должны были набрасывать тінь на всі славянофильскія теоріи. Эта тінь по необходимости сгустилась, когда узкій, назойливый, даже наглый, націонализмъ нашель себі убіжище и радушный пріємъ въ славянофильскомъ лагерів.

«Такъ, напримъръ, въ концъ тридцатыхъ годовъ былъ въ Москвъ проъздомъ панславистъ Гай. Москвитяне върятъ вообще всъмъ иностранцамъ; Гай былъ больше чъмъ иностранецъ, онъ былъ «нашъ братъ» славянинъ. Ему, стало быть, не трудно было разжалобить нашихъ славянъ судьбою страждущихъ и православныхъ братій въ Далмаціи и Кроаціи; огромная подписка была сдълана въ нъсколько дней, и сверхъ того Гаю былъ данъ объдъ во имя всъхъ сербскихъ и русняцкихъ симпатій. За объдомъ одинъ изъ важнъйшихъ по голосу и по занятіямъ славянофиловъ, человъкъ краснаго православія,—К. Аксаковъ,—разгоряченный въроятно тостами за черногорскаго владыку, за разныхъ великихъ босняковъ, чеховъ и словаковъ, импровизироваль стихи, въ которыхъ было слъдующее «не совсъмъ» христіанское выраженіе:

Упьюся я кровью мадьяровъ и нѣмцевъ...

Всѣ неповрежденные съ отвращеніемъ услышали эту фразу. По счастію остроумный статистикъ Андросовъ выручилъ кровожаднаго пѣвца; онъ вскочилъ съ своего мѣста, схватилъ десертный ножикъ и сказалъ: господа, извините меня, я васъ оставлю на минуту; мнѣ пришло въ голову, что хозяннъ моего дома, старый настройщикъ Дизъ—нѣмецъ; я сбѣгаю его прирѣзать и сейчасъ-же возвращусь. «Громъ смѣха заглушилъ негодованіе».

«Письмо Чаадаева заставило славянъ организоваться. Въ началѣ 40-хъ годовъ они были въ полномъ боевомъ порядкѣ съ своей легкой кавалеріей,

подъ начальствомъ Хомякова и чрезвычайно тяжелой пъхотой Шевырева и Погодина, съ своими застръльщиками, охотниками, ультро-якобинцами, отвергавшими все бывшее послъ кіевскаго періода, и умъренными, отвергавшими только петербургскій періодъ; у нихъ были свои канедры въ университетъ, свое ежемъсячное обозръніе, какъ-бы символически выходившее всегда двумя мъсяцами позже, чъмъ слъдовало, но все же выходившее. При главномъ штабъ состояли православные гегеліанцы, византійскіе богословы, мистическіе поэты, множество женщинъ и пр. и пр. По всей линіи происходили ожесточенныя стычки съ западниками. Эти постоянныя, черезъ день повторявшіяся стычки очень интересовали литературные салоны въ Москвъ. Надо замътить вообще, что Москва входила тогда въ ту эпоху возбужденности умственныхъ интересовъ, когда литературные вопросы, за невозможностью политическихъ, становятся вопросами жизни. Появленіе замъчательной книги, напр. «Мертвыхъ Лушъ» составляло событіе.

Критики и антикритики читались и комментировались съ тѣмъ вниманіемъ, съ какимъ бывало во Франціи или Англіи слѣдили за парламентскими преніями».

Подавленность всёхъ другихъ сферъ человёческой дёятельности бросала образованную часть общества въ книжный міръ и въ немъ одномъ дёйствительно совершался глухо и полусловами протестъ противъ тяготы жизни. Вълицѣ западниковъ, и Грановскаго по преимуществу, московское общество привътствовало рвавшуюся къ свободѣ мысль Запада,—мысль умственной независимости и борьбы за все свободное. Вълицѣ славянофиловъ оно протестовало оскорбленнаго чувства народности.

Все это, разум'вется, совершалось на вершинахъ общества, нисколько не затрогивая массы. Въ то время и славянофильство и западничество по необходимости были эзотерическими, «внутренними» ученіями, истинный смыслъ которыхъ быль доступенъ лишь немногимъ посвященнымъ.

«Я въ Москвъ зналъ, — говоритъ Герценъ, — два круга, два полюса ея общественной жизни. Сначала я былъ потерянъ въ обществъ стариковъ гвардейскихъ офицеровъ временъ Екатерины, товарищей моего отца, и другихъ стариковъ, нашедшихъ тихое убъжище въ страннопріимномъ сенатъ, товарищей его брата. Потомъ я зналъ другую, молодую Москву — литературносвътскую. Что прозябало и жило между старцами пера и меча, дожидавшимися своихъ похоронъ по рангу и ихъ сыновьями или внучатами, не искавшими никакого ранга и занимавшимися «книжками и мыслями», — я не зналъ и не хотълъ знать. Промежуточная среда эта — настоящая николаевская Русь — была безцвътна и пошла, безъ екатерининской оригинальности, безъ отваги и удали людей 1812 года, безъ нашихъ стремленій и интересовъ... Говоря о московскихъ гостиныхъ и столовыхъ, я говорю о тъхъ, въ которыхъ нъкогда царилъ А. С. Пушкинъ, давали тонъ декабристы, смъялся Грибоъдовъ, гдъ М. Орловъ и А. Ермоловъ встръчали дружескій привътъ, потому что они были въ опалъ; гдъ, наконецъ, А. Хомяковъ спорилъ до 9-ти часовъ утра, начавши въ 9 ве-

чера, гдѣ К. Аксаковъ съ мурмолкой въ рукѣ свирѣпствовалъ за Москву, на которую никто не нападалъ, гдѣ Р. выводилъ логически личнаго Бога аd majorem gloriam Hegelü, гдѣ Грановскій являлся съ своей тихой, но твердой рѣчью, гдѣ всѣ помнили Бакунина и Станкевича, гдѣ Чаадаевъ, тшательно одѣтый, съ нѣжнымъ, какъ изъ воску, лицомъ, сердилъ оторопѣвшихъ аристократовъ и православныхъ славянъ колкими замѣчаніями, всегда отлитыми въ оригинальную форму и намѣренно замороженными, гдѣ молодой старикъ А. П. Тургеневъ мило сплетничалъ обо всѣхъ знаменитостяхъ Европы отъ Шатобріана и Рекамье до Шеллинга и Рахели Варнгагенъ, гдѣ Боткинъ и Крюковъ патетически наслаждались разсказами М. С. Щепкина, и куда наконецъ падалъ, какъ конгревова ракета, Бѣлинскій, выжигая кругомъ все, что попадало»...

Въ этихъ кружкахъ за литературными чаями и литературными ужинами все волновалось и кипёло. Москва принимала дёятельное участіе въ спорахъ за мурмолки и противъ нихъ, барыни и барышни читали статьи очень скучныя, слушали пренія очень длинныя, спорили сами за К. Аксакова или за Грановскаго, жалёли только, что Аксаковъ слишкомъ славянинъ, а Грановскій недостаточно патріотъ. Споры возобновлялись на всёхъ литературныхъ и нелитературныхъ вечерахъ, на которыхъ встрёчались западники и славянофилы, а это бывало раза два или три въ недёлю. Въ понедёльникъ собирались у Чаадаева, въ пятницу — у Свербева, въ воскресенье — у Елагиной. Сверхъ участниковъ въ спорахъ, сверхъ людей, имѣвшихъ мнёнія, на эти вечера пріёзжали охотники, даже охотницы, и сидёли до двухъ часовъ ночи, чтобы посмотрёть, кто изъ матадоровъ кого отдёлаетъ и какъ отдёлаютъ его самого: пріёзжали въ томъ родё, какъ встарь ёздили на кулачные бои и въ амфитеатръ за Рогожской заставой.

Ильей Муромцемъ, разившимъ всёхъ со стороны православія и славянизма, былъ А. С. Хомяковъ, «Горгіасъ, совопросникъ міра сего», по выраженію Морошкина. Умъ сильный, подвижной, богатый средствами и неразборчивый въ нихъ, богатый памятью и быстрымъ соображеніемъ, онъ горячо и неутомимо проспорилъ всю свою жизнь. Боецъ безъ устали и отдыха, онъ билъ и кололъ, нападалъ и преслёдовалъ, осыпалъ остротами и цитатами, пугалъ и заводилъ въ лёсъ, откуда безъ молитвы выйти было нельвя.

Философскіе споры его состояли въ томъ, что онъ отвергалъ возможность разумомъ дойти до истины (одинъ изъ краеугольныхъ догматовъ славянофильства); онъ приписывалъ разуму одну формальную способность, способность развивать зародыши или зерна, даваемыя откровеніемъ, получаемыя вѣрой. Если же разумъ оставленъ на самого себя, то, бродя въ пустотѣ и строя категорію за категоріей, онъ можетъ обличить свои законы, но никогда не дойдетъ ни до понятія о духѣ, ни до понятія о безсмертіи. На этомъ Хомяковъ билъ на голову людей, остановившихся между религіей и наукой. Какъ они ни бились въ формахъ гегелевской методы, какія ни дѣлали построенія, Хомяковъ шелъ за ними шагъ за шагомъ и подъ конецъ дулъ на карточный

домъ логическихъ формулъ, или подставлялъ ногу своимъ противникамъ и заставлялъ ихъ падать въ матеріализмъ, отъ котораго они стыдливо отрекались или въ «атеизмъ», котораго они просто боялись. Хомяковъ торжествовалъ! Но, разумъется, онъ не могъ не пасовать передъ людьми, которые безъ боязненно принимали всѣ выводы науки, куда бы она ни вела ихъ.

Тутъ же были и другіе столпы славянофильства, братья Киртевскіе, Иванъ и Петръ. Оба они стоятъ печальными тенями на рубежт народнаго воскресенія; непризнанные живыми, не делившіе ихъ интересовъ, они не скидывали савана, не разставались съ своей глубокой грустью.

«Преждевременно состаръвшееся лицо Ивана Васильевича носило ръзкіе слъды страданій и борьбы. Жизнь ему не улыбалась. Съ жаромъ принялся овъ въ своей юности за ежемъсячное обозръніе «Европеецъ». Двъ вышедшія книжки были превосходны, при выходъ второй «Европеецъ» былъ запрещенъ. Онъ помъстиль въ «Денницъ» статью о Новиковъ. «Денница» была схвачена, и цензоръ Глинка посаженъ подъ арестъ. Киръевскій, разстроившій свое состояніе «Европейцемъ», уныло почилъ въ пустынъ московской жизни; ничего не представлялось вокругъ—онъ не вытерпъль и уъхалъ въ деревню, затая въ груди глубокую скорбь и тоску по дъятельности. И этого человъка, твердаго и чистаго, какъ сталь, разъъла ржа. Черезъ 10 лъть онъ возвратился въ Москву изъ своего отшельничества мистически настроенный.

Положеніе его въ Москвъ было тяжелое. Совершенной близости сочувствія у него не было ни съ западниками, ни съ славянофилами. Между нимъ и западниками была стъна въры и церковныхъ, православныхъ догматовъ. Въ то же время поклонникъ свободы и принциповъ французской революціи, онъ не могъ раздълять пренебреженія ко всему европейскому новыхъ старообрядцевъславянъ. Онъ однажды съ глубокой печалью сказалъ Грановскому: "Сердцемъ я больше связанъ съ вами, но не дълю многаго изъ вашихъ убъжденій; съ нашими я ближе върой, но столько же расхожусь въ другомъ". Съ Иваномъ Киръевскимъ было больно спорить, какъ больно спорить съ разрушающимся человъкомъ.

Характеристика славянофильскаго кружка вышла бы, однако, не полной, если бы мы забыли упомянуть о самомъ фанатическомъ проповъдникъ правовърія и народничества, К. Аксаковъ. Мы еще будемъ встръчаться съ нимъ, пока—всего нъсколько строкъ.

"Константинъ Аксаковъ не смъялся, какъ Хомяковъ, въ діалектическомъ упоеніи мысли и не сосредоточивался въ безвыходномъ сѣтованіи, какъ Киръевскіе. Мужающій юноша и притомъ вѣчный юноша—онъ рвался къ дѣлу. Въ его убѣжденіяхъ мы видимъ не неувѣренное пытаніе почвы, не печальное сознаніе проповѣдника въ пустынѣ, не дальнія надежды, а фанатическую вѣру, нетерпимую, одностороннюю, ту, которая могла бы сдвинуть съ мѣста горы. Аксаковъ былъ одностороненъ, какъ всякій воинъ. Онъ былъ окруженъ враждебной средой, средой сильной и имѣвшей надъ нимъ большія выгоды, ему надо было пробиваться черезъ ряды всевозможныхъ непріятелей и водрузить свое знамя.

## Какая ужъ тутъ терпимость!

Вся жизнь его была безусловнымъ протестомъ противъ петровской Руси, противъ петербургскаго періода во имя непризнанной, подавленной жизни русскаго народа. Его діалектика уступала діалектикъ Хомякова, онъ не былъ поэтъ—мыслитель, какъ Н. Кирѣевскій, но онъ за свою вѣру пошель бы на площадь, пошель бы на плаху, а когда это чувствуется за словами, они становятся страшно убѣдительными. Онъ въ началѣ 40-хъ годовъ проповѣдывалъ сельскую общину, міръ и артель. Онъ научилъ Гаксгаузена понимать ихъ и, послѣдовательный до дѣтства, первый опустилъ панталоны въ сапоги и надѣлъ рубашку съ кривымъ воротомъ. "Москва—столица русскаго народа, говорилъ онъ, а Петербургъ—только резиденція".

Аксаковъ остался до конца жизни въчно восторженнымъ и безпредъльно благороднымъ юношей: онъ увлекался, быль увлекаемъ, но всегда быль чисть сердцемъ. Въ 1844 году, когда споры славянофиловъ съ западниками дошли до того, что они уже не хотвли болве встрвчаться. Герценъ какъ-то шель по улицъ, К. Аксаковъ ъхалъ въ саняхъ. Г. дружески поклонился ему. Онъ было проъхаль, но вдругь остановиль кучера, вышель изъ саней и подошель къ  $\Gamma$ . "Мив было слишкомъ больно, - сказалъ онъ, - провхать мимо васъ и не проститься съ вами. Вы понимаете, что послѣ всего, что было между вашими друзьями и моими, я не буду къ вамъ вздить; жаль, жаль, но двлать нечего. Я хотъль пожать вашу руку и проститься". Онъ быстро пошель къ своимъ санямъ, но вдругъ воротился. Г. стоялъ на томъ-же мъстъ; ему было грустно. Аксаковъ бросился къ нему, кръпко обняль его и кръпко поцъловаль. У него на глазахъ были слезы. Этому-то младенцу сердцемъ, но убъжденному и непреклонному фанатику и пришлось играть видную роль въ пропов'яди славянофильства. Можно себъ напередъ представить, сколько горячности было внесено въ эту проповъдь и къ какимъ жизненнымъ практическимъ результатамъ могла она привести! Быстро и далеко зашла ссора изъ-за теоретическихъ разногласій между западниками и славянофилами, и полемика за литературными чаями мало-по-малу перешла въ журнальную.

Грановскій, Герценъ и другіе кое-какъ еще ладили съ славянофилами. Не уступая началь, они не дълали изъ разномыслія личнаго вопроса. Бълинскій, страстный въ своей нетерпимости, шель дальше и горько упрекаль своихъ друзей—западниковъ за покладистость.

"Я жидъ по натуръ. — писаль онъ одному изъ нихъ изъ Петербурга, — и съ филистимлянами за однимъ столомъ всть не могу. Грановскій хочетъ знать, читаль ли я его статью въ "Москвитянинъ" (органъ славянъ). Нътъ, и не буду читать. Скажи ему, что я не люблю ни видъться съ друзьями въ неприличныхъ мъстахъ, ни назначать имъ тамъ свиданія".

За то честили его и славянофилы. "Москвитянинъ", раздраженный Бълинскимъ, раздраженный успъхомъ "Отечественныхъ Записокъ" и успъхомъ знаменитыхъ лекцій Грановскаго, защищался чъмъ попало, и всего менъе

жальть Бълинскаго; онъ прямо говориль о немъ, какъ о человъкъ опасномъ, жаждущемъ разрушенія, радующемся при зрълищъ "пожара" и т. д.

"Москвитянинъ" былъ, главнымъ образомъ, выразителемъ профессорскаго славянофильства двухъ своихъ редакторовъ, Погодина и Шевырева — этихъ сіамскихъ близнецовъ, какъ ихъ тогда называли. "Москвитянинъ" мало-по-малу сталъ задѣвать уже не только Бѣлинскаго за его журнальныя статьи, но и Грановскаго— за его лекціи. И дѣлалось это къ сожалѣнію съ тѣмъ же несчастнымъ отсутствіемъ такта, который возстановлялъ противъ славянскаго органа всѣхъ порядочныхъ людей. Шевыревъ и Погодинъ обвиняли Грановскаго въ пристрастіи къ западному развитію, къ извѣстному порядку опасныхъ идей. Грановскій поднялъ ихъ перчатку и смѣлымъ, благороднымъ возраженіемъ заставилъ ихъ покраснѣть. Онъ публично съ кафедры спросилъ своихъ обвинителей, почему онъ долженъ ненавидѣть Западъ, и зачѣмъ, ненавидя его развитіе, сталъ бы онъ читать исторію.

"Меня обвиняють,—сказаль Грановскій,—въ томъ, что исторія служить мнѣ только для высказыванія моего воззрѣнія. Это отчасти справедливо, я имѣю убѣжденія и привожу ихъ въ моихъ чтеніяхъ; если-бы я не имѣлъ ихъ, я не вышелъ-бы публично передъ вами для того, чтобы разсказывать въ большей или меньшей степени занимательно рядъ событій".

Отвъты Грановскаго были такъ просты и мужественны, его лекціи такъ увлекательны, что славянскіе доктринеры притихли, а молодежь имъ рукоплескала. Послъ курса быль даже сдъланъ опыть примиренія. Западники давали объдъ послъ его заключительной лекціи. Славянофилы захотъли участвовать. Пиръ быль удаченъ; въ концъ его, послъ многихъ тостовъ, противники обнялись и поцъловались. Но виноваты въ этомъ были лишь выпитые тосты.

Оказалось прежде всего невозможнымъ умиротворить Бълинскаго. Онъ слалъ своимъ друзьямъ грозныя письма изъ Петербурга, отлучалъ ихъ, предавалъ анавемъ и писалъ все злъе и злъе въ "Отечественныхъ Запискахъ". Наконецъ онъ торжественно указалъ пальцемъ противъ "проказы" славянофильства и съ упрекомъ повторилъ: "вотъ вамъ она!"—онъ былъ правъ. Дъло заключалось въ томъ, что нъкогда любимый поэтъ (Языковъ) сдълавшійся святошей отъ бользни и славянофиломъ по родству, хотълъ стегнуть противниковъ умирающей рукою; по несчастію онъ избралъ для этого опять-таки полицейскую нагайку. Въ пьесъ подъ заглавіемъ "Не наши" онъ называлъ Чаадаева отступникомъ отъ православія, Грановскаго—лжеучителемъ, растлъвающимъ юно-шество. Г.—слугой, носящимъ блестящую ливрею западной науки, и всъхъ трехъ—измѣнниками отечеству.

Обстоятельство это, разумѣется, прибавило много горечи въ отношенія обѣихъ враждующихъ партій. Нашлись люди, которые съ восторгомъ носились съ доносомъ въ стихахъ и читали его, гдѣ только было возможно. Имя поэта, имя чтеца, кругъ, въ которомъ онъ жилъ, кругъ, который имъ восхищался, — все это раздражало умы. Славяне и западники стали другъ противъ друга съ

обнаженными мечами, враждующіе, непримиримые, и это уже навсегда—вплоть до нашихъ дней.

Видимую побъду на первыхъ порахъ одержали западники.

«На этотъ разъ, — говоритъ современникъ, — побъдителями вышли не славяне. Общественное мнѣніе громко рѣшило въ нашу (западническую) пользу. Въ глухую ночь, когда «Москвитянинъ» тонулъ и «Маякъ» (другой славянофильскій органъ) не свѣтилъ ему больше изъ Петербурга, Бѣлинскій, вскормивши своей кровью «Отечеств. Зап.», поставилъ на ноги ихъ побочнаго сына («Современникъ» Н. Некрасова) и далъ имъ обоимъ такой толчекъ, что они могли нѣсколько лѣтъ продолжать свой путь съ одними корректорами и батырщиками, литературными мытарями и книжными грѣшниками. Бѣлинскаго имени было достаточно, чтобы обогатить два журнальныхъ прилавка и сосредоточить все лучшее въ русской литературѣ въ тѣхъ редакціяхъ, въ которыхъ онъ принималъ участіе—въ то время, какъ таланты Кирѣевскаго и Хомякова не могли дать ни ходу, ни читателей «Москвитянину».

Побъда западниковъ была, однако, какъ мы скоро увидимъ, скоръе мнимая, чъмъ дъйствительная. Славянофильство было только дискредитировано, но не уничтожено, и дискредитировано столько же статьями Бълинскаго. сколько собственной своей безтактностью. Основная его черта—полное отсутствие политическаго смысла, полная неопредъленность гражданскихъ вожделъний проявилась въ немъ на первыхъ же порахъ.

Мыслящая часть общества стала на сторону западниковъ. Эти последніе все же звали впередъ, а не назадъ; эти последніе все же знали, что имъ делать, и, несмотря на тягость окружающаго, видёли, чего хотёть, чего искать. Въ словянофилахъ же быль силенъ элементь отчаянія, заставлявшій ихъ хвататься за соломинку и питаться иллюзіями, чтобы спасти себя отъ полнаго маразма и унынія. Посмотрите, какъ разсуждали ихъ главари.

Хомяковъ твердилъ постоянно, что такъ какъ разумъ не можетъ дать никакого отвъта на вопросы о Богъ, безсмертіи души и т. д., то нужна въра. Въ сущности говоря, между недостаточностью разума и необходимостью въры никакой логической связи нътъ. Въра спасительна лишь въ томъ случав, если она есть, никакая аргументація въ защиту ея необходимости не заставитъ меня проникнуться ею. Хомяковъ побъждалъ своихъ противниковъ лишь потому, что тъ были робкіе люди, готовые постоянно прятать голову въ песокъ. Но однажды маленькій разговоръ съ поразительной ясностью открыль всю несостоятельность его проповъди.

«Присутствуя нъсколько разъ при его спорахъ, — разсказываетъ Герценъ, — я замътилъ, что Хомяковъ пугаетъ своихъ робкихъ противниковъ, и въ первый разъ, когда мнъ самому пришлось пемириться съ нимъ, самъ завлекъ его къ «страшнымъ» выводамъ. Хомяковъ щурилъ свой косой глазъ, потряхивалъ черными, какъ смоль, кудрями и (увъренный въ побъдъ) улыбался.

— Знаете ли что, — сказаль онъ вдругь, какъ бы удивляясь новой мысли, — не только однимъ разумомъ нельзя дойти до разумнаго духа, разви-

вающагося въ природъ, но не дойдешь до того, чтобы понять природу иначекакъ простое безпрерывное броженіе, не имъющее цъли, и которое можеть и продолжаться, и остановиться. А если это такъ, то вы не докажете и того, что исторія не оборвется завтра, не погибнеть съ родомъ человъческимъ, съ планетой.

- Я вамъ и не говорилъ, —отвътилъ я ему. —что я берусь это доказывать, —я очень хорошо зналъ, что это невозможно.
- Какъ?—сказалъ Хомяковъ, нъсколько удивленный. вы можете принимать эти страшные результаты свиръпъйшей имманенціи и въ вашей душъничего не возмущается?
- Могу, потому что выводы разума независимы отъ того, хочу я ихъ, или нътъ.
- Ну, вы по крайней мъръ \*) послъдовательны; однако, какъ человъку надо свихнуть себъ душу, чтобы примириться съ этими печальными выводами нашей науки и привыкнуть къ нимъ!
- Докажите мн<sup>ѣ</sup>, что не наука ваша истина, и я приму ея выводы также откровенно и безбоязненно.
  - Для этого надобно въру.
  - Но, Алексей Степановичь, вы знаете: «на неть и суда неть».

Хомяковъ утверждалъ недостаточность разума. Но что другое, какъ не тотъ же недостаточный разумъ показалъ ему необходимость въры? Получилось безысходное противоръчіе. Но надо было схватиться за соломинку, чтобы не принимать результатовъ «свиръпъйшей имманенціи», надо было за отсутствіемъ истинной въры изобръсть ея суррогать—недостаточность разума.

Такимъ же суррогатомъ питался и И. Киръевскій. По поводу общеизвъстнаго его разсказа объ иконъ, Влад. Соловьевъ дълаетъ немало остроумныхъ замъчаній, говоря между прочимъ:

«По Кирѣевскому выходить, что предметь народной вѣры всецѣло создается самой этой вѣрой: икона перестаеть быть простой доской съ изображеніемъ и становится священнымъ и даже чудотворнымъ предметомъ лишь посредствомъ многовѣкового накопленія молитвъ и возношеній: она, такъ сказать, намагничивается обращенной на нее душевной силой вѣрующаго народа. Но съ чего же этотъ народъ сталъ вдругь въ нее вѣрить? По обыкновеннымъ религіознымъ понятіямъ истинная вѣра обусловлена извѣстными священными предметами, которые имѣютъ дѣйствительное значеніе сами по себѣ; икона не потому свята, что ей молятся, а, наобороть, ей молятся потому, что она свята. Если же допустить съ Кирѣевскимъ, что святость и чудесная сила сообщаются иконѣ только накопленіемъ людскихъ молитвъ и слезъ,—то, спрашивается, къчему же первоначально обращались эти молитвы, передъ чѣмъ проливались эти слезы? Дѣтская вѣра простого народа обратила къ православію родоначальника славянофильства; но сама эта народная вѣра, по его же взгляду, могла быть

<sup>\*)</sup> Хорошо это: «по крайней мѣрѣ»!

первоначально лишь какимъ-то случайнымъ самообольщеніемъ или безсмысленнымъ фетишизмомъ. Такъ, даже при самыхъ лучшихъ чувствахъ, не удается искусственное, преднамъренное, субъективными мотивами вызываемое, сближеніе съ народомъ. Даже искренно върующій славянофилъ все-таки остается внутренно чуждъ и непричастенъ народной въръ. Онъ въритъ въ народъ и въ его въру, но въдь народъ въритъ не въ самого себя и не въ свою въру, а въ независимые отъ него и отъ его въры религіозные предметы».

Сколько искусственнаго, дѣланнаго въ такой вѣрѣ и сколько душевнаго отчаянія въ этихъ попыткахъ. На совершенно справедливую мысль, что Россія велика и могуча, что у ней есть будущее, несмотря ни на что, славянофилы нагромоздили настроенное зданіе—храмъ безъ Бога и украсили его иконами, къ вѣрѣ въ которыя возбуждали сами себя! Совершенно вѣрно замѣчено про нихъ:

«Въ первую минуту, когда Хомяковъ почувствовалъ пустоту душевную, онъ поъхалъ гулять по Европъ во время соннаго и скучнаго царствованія Карла Х-го, докончивъ въ Парижъ свою забытую трагедію «Ермакъ» и потолковавши со всякими далматами и чехами на обратномъ пути,—онъ воротился. Все скучно! По счастью открылась турецкая война, онъ пошелъ въ полкъ безъ пужды, безъ цтоли и отправился въ Турцію. Война кончилась и кончилась другая забытая трагедія «Дмитрій Самозванецъ». Опять скука!»

Въ этой скукъ, въ этой тоскъ, при этой странной и страшной обстановкъ, мелькнула какая-то новая мысль; едва высказанная, она была осмъяна; тъмъ яростнъе бросился на отстаивание ея Хомяковъ, тъмъ глубже она вошла въ плоть и кровь Киртевскаго. Стя было брошено. На поствъ и защиту всходовъ пошла сила первыхъ славянофиловъ. Надо было людей новаго поколънія, не свихнутыхъ, не подломленныхъ, которыми мысль ихъ была бы принята не страданиемъ, не болъзнью, какъ до нея дошли учители, а передачей, наслъдиемъ. Молодые люди откликнулись на ихъ призывъ, люди Станкевичева кружка примыкали къ нимъ, и въ ихъ числъ такія сильныя личности, какъ К. Аксаковъ и Юрій Самаринъ.

Въ новомъ фазисъ своихъ убъжденій—теперь уже неуклонно ръзкихъ и опредъленныхъ, —Бълинскій не могъ иначе, какъ совершенно отрицательно отнестись къ славянофильству. Оно выводило его изъ себя; въ немъ онъ видълъ главнаго врага своего. То обстоятельство, что не только среди, но и во главъ славянофиловъ были его прежніе друзья и товарищи, —нисколько не смущало его. Что значатъ личныя связи, разъ дъло касается истины? Онъ теперь—убъжденный защитникъ началъ Запада. Онъ завидуетъ его образованію, его богатому историческому прошлому, а главное тому активному участію, которое принимаетъ тамъ человъкъ въ общественныхъ дълахъ. Эго для него самое цънное. Онъ въритъ, что такъ можетъ быть вездъ, такъ должно быть. Въдъ мы видъли, что наконецъ-то онъ понялъ себя и далъ просторъ кореннымъ тре-

бованіямъ своей натуры, самой ея сущности. Всё важнёйшіе вопросы жизни свелись въ его глазахъ къ одному: какъ обезпечить активное проявленте личнаго начала въ общественной жизни? И надо согласиться, что далеко не безъ серьезнаго основанія въ рёчахъ славянофиловъ онъ слышалъ проповёдь пассивности, смиреномудрія и застоя. Я скажу прямо: не только принципіально, но и органически Бёлинскій не могь не враждовать съ славянофилами.

Славянофильство было несомнино классовой теоріей. Лучшіе изъ славянофиловъ были благороднийшими представителями стараго родовитаго дворянства; выйдя изъ его среды, они всёмъ сердцемъ прониклись его идеаломъ— патріархальнымъ строемъ жизни, они распространили этотъ идеалъ на всю совокупность общественныхъ отношеній; страстные, фанатически убъжденные, почерпавшіе свой аргументъ изъ воспоминаній дётства, изъ преданій цёлаго поколёнія семей,—они не хотёли знать, что идеалъ, строй жизни— историческая категорія, что патріархальность отношеній немыслима во второй половинъ XIX-го въка.

Когда я говорю, что славянофильство "классовая теорія", я нисколько не хочу обидъть благородной памяти Аксаковыхъ, Кирфевскихъ, Хомякова, Самарина. Они, были невольными представителями своей среды. Впитавши съ молокомъ матери извъстныя традиціи, они, конечно, расширили ихъ путемъ серьезнаго образованія, но осталось нічто неподдающееся разложенію--- это закваска стараго барства. Искренне, отъ всей души ненавидя крѣпостное право, возставая противъ него, они въ то-же время смутно сознавали, что подрубають тоть сукъ, на которомъ сами сидять. И въ сущности въ крипостномъ правъ они ненавидъли не столько самый институтъ, сколько помъщичьи безобравія и увлеченія своими крестьянами. «Если мы вспомнимъ, -- говорить С. А. Веслеровъ. — съ какимъ добродушіемъ относился Сергій Тимофеевичъ къ кръпостному праву, то намъ станетъ вполнъ понятнымъ, что и въ сынъ его, разъ онъ жизни не зналъ, только теоретические импульсы могли создать иное, болъе озлобленное отношение. Но именно теоретические импульсы и направляли его на иные пути борьбы. Тъ импульсы, которые вдохновляли бывшихъ друзей Константина Сергъевича на возможно ръзкій протестъ противъ темныхъ сторонъ крѣпостного права, для него были несимпатичны уже въ источникъ своемъ, потому что помимо того, что они шли съ Запада, они говорили о враждъ и фрондерствъ, столь нелюбимыхъ имъ. Общее-же его міросозерцаніе и складъ восточно-русской натуры гнули въ сторону усматриванія положительныхъ сторонъ. Конечно, это не умаляло степени нелюбви Константина Сергвевича къ крвпостному праву, въ ненависти къ коему онъ едва ли уступаль кому-бы то ни было. Но со стороны, т. е. для читателя, —получалось очень странное впечатленіе, получался тоть совершенно неуместный мажорный тонъ, то идиллическое изображение кръпостного быта, по поводу коего каждый кръпостникъ могъ сказать: «зачъмъ отмънять кръпостное право, когда при немъ такъ хорошо живется народу?»

Константинъ Аксаковъ рисовалъ въ своихъ произведеніяхъ крѣпостни-

ческія идиллін—это несомнівню, но онъ сділаль нівчто еще большее—онъ даль намъ настоящую утопію беззаконнаго существованія. Знаменитые стихи:

По причинамъ органическимъ Мы совсёмъ не снабжены Смысломъ здравымъ юридическимъ, Симъ исчадьемъ сатаны. Широки натуры русския; Нашей правды идеалъ Не влёзаетъ въ формы узкія Юридическихъ началъ.

Законъ всегда съ мныхъ лётъ и до смерти представлялся ему чёмъ-то холоднымъ, мертвымъ, формальнымъ. Онъ презиралъ его также, какъ и его представителей—чиновниковъ. Идеалъ крѣпостнаго права—любовное, заботливое отношеніе старшихъ къ младшимъ, не юридическую, а нравственную связь между людьми онъ распространялъ на всю общественную жизнь. Что законъ? Законъ можно нарушить, обойти, неправильно истолковать; нравственная связь и нравственный долгъ—крѣпче. Если кому нибудь нужны доказательства этого послѣдняго обстоятельства — пусть онъ посмотритъ на жизнь крестьянскаго міра «ученаго лишь по церковнымъ книгамъ, да по преданіямъ старины». Отсюда знаменитыя положенія:

- «1) Народъ не нуждается ни въ какихъ указаніяхъ, въ особенности со стороны нашихъ нахватавшихся верховъ европейской цивилизаціи «культурныхъ людей.
- «2) У народа есть свое стройное и устойчивое міросозерцаніе, не только вполн'в пригодное для ежедневной, строй крестьянской жизни, но способное выдержать натискъ міросозерцанія людей, безконечно превосходящихъ мужика образованіемъ и соціальнымъ положеніемъ.
- 3) Въ частности, у народа есть своя самобытная нравственность и своя, если и не самобытная, то все-таки окрашенная самостоятельнымъ пониманіемъ религіозность, на совокупности которыхъ и строятся соціальныя отношенія крестьянской общины.
- 4) Народная нравственность основана на чувствъ справедливости. Это чувство народъ никогда не понимаеть въ формальномъ математическомъ смыслъ. Вотъ почему, строго блюдя интересы всей общины, онъ все-таки смотритъ затъмъ, чтобы не только интересы меньшинства, но даже интересы отдъльныхъ личностей не страдали бы отъ соблюденія мірскихъ выгодъ \*).
- «5) Религіозность народа, какъ и нравственность его, не вившняя и не показная. Она есть удовлетвореніе внутренняго призыва къ добру.
  - «6) Источникъ нравственности и религіозности народа кроется въ испо-

<sup>\*)</sup> Легко видъть, что современные народники—ничто иное, какъ духовныя дъти славянофиловъ.

въдуемой имъ православной въръ. Когда староста Антонъ, пунктъ за пунктомъ, разрушилъ всю «сивилизаціонную» программу своего барина, между «сбитымъ совершенно съ толку» Луповицкимъ и его собесъдникомъ произошелъ такой разговоръ.

<Луn. Антонъ, ты гдѣ учился? Cmap. Нигдѣ, батюшка. Луn. Грамотѣ умѣешь? Cmap. Умѣю, батюшка. Луn. Что ты читалъ? Cmap. Церковныя книги, батюшка».

«7) Совокупность всего вышесказаннаго создала глубоко-своеобразный правовой, экономическій и нравственный институть, — крестьянскій «міръ», который есть хранитель истинно-народных традицій и панацея противъ тъхъ золъ, которыя при иномъ стров повели бы къ цвлому ряду соціальныхъ и индивидуальныхъ несправедливостей».

Въ сущности говоря, всё эти семь членовъ аксаковскаго символа вёры являются прямымъ и косвеннымъ укоромъ западно-европейской жизни. Нечего даже и говорить, чёмъ больше всего дорожитъ Константинъ Аксаковъ. Онъ очевидно дорожитъ живою нравственною связью между людьми, которая поддерживается общинными укладами. При нихъ нётъ формальной справедливости, защищающей лишь интересы большинства, при нихъ есть полная свобода для проявленія внутреннихъ позывовъ къ добру, есть мёсто для непрестанно дёйствующей религіозности.

Такъ смотръть на вещи могь только умный, старый баричъ. И его слова подкупали многихъ. Но нельзя было подкупить ими Бълинскаго, этого разночинца-интеллигента, для котораго, какъ личности, нужна была опора въ жизни. И онъ видълъ эту опору въ образованіи, въ правахъ, въ лучшемъ экономическомъ устройствъ. Онъ рвался впередъ, это «впередъ» объщало ему полное признаніе его какъ человъка, признаніе его правъ на личное счастье, на активную роль въ общественной жизни. Признаніе славянофильскаго «назадъ», «домой», къ укладамъ допетровской жизни, было бы для него—разночинца и интеллигента чистымъ самоубійствомъ.

Борьба Бълинскаго съ славянофильствоиъ началась тотчасъ-же, какъ послъднее нашло себъ свой первый постоянный органъ въ «Москвитянинъ». Къ половинъ сороковыхъ годовъ эта борьба сдълалась для Бълинскаго едва ли не главнымъ практическимъ вопросомъ литературы. Къ ней сводились и общіе философскіе принципы и историческія соображенія и думы о настоящемъ. Вдохновляемый своими редакторами, Погодинымъ и Шевыревымъ, «Москвитянинъ» проповъдывалъ пошлую оффиціальную народность, тотъ квасной патріотизмъ, который на сценъ того времени находилъ себъ пъвцовъ и бардовъ вродъ Кукольника и Н. Полевого, одинаково, вдохновенно изображавшихъ спасеніе отечества рукой Всевышняго и побъду Оеклы надъ 40.000 китайцами. Но что сталось съ московскими друзьями Бълинскаго? Точно утерявши всю свою проницательность, точно съ глазами, застланными какимъ-то туманомъ,

они примкнули къ Москвитянину и имѣла еще наивность оправдываться въ этомъ передъ самимъ Бѣлинскимъ. Онъ сердился, негодовалъ, пока не научился, наконецъ, пожимать плечами. Въ этомъ фактѣ какъ нельзя лучше выразилась, истинная «закваска и основаніе» кружка Станкевича. Члены его, отяжелѣвши отъ праздности, все больше и больше склонялись къ незлобію, добродушію и всепримиренію. Примирить западниковъ и славянофиловъ имъ очень хотѣлось, хотя Бѣлинскій и предупреждалъ ихъ, какая это смѣшная, безполезная задача. Къ этому времени относится одинъ эпизодъ, очень характерный, разсказъ о которомъ сразу выяснить намъ отношеніе обѣихъ партій.

Въ концъ ноября 1843, Грановскій открыль публичный курсь объ исторіи среднихъ въковъ (окончившійся въ апрълъ слъдующаго года). Лекціи имъли необычайный успъхъ. Чаадаевъ назваль эти лекціи «событіемъ», и справедливо, потому что это было первымъ подобнаго рода испытаніемъ умственныхъ интересовъ публики: находили, что въ Москвъ никогда ничего подобнаго не быдо. Успъхъ быль таковь, что сами славянофилы его признали, какь ни мало сочувствовали они характеру и содержанію лекцій. Талантъ Грановскаго, искреннее убъжденіе, которое слышалось въ каждомъ его словъ, побъдило всъ препятствія. «Лекціи Грановскаго, — сказаль Чаадаевь, выходя съ третьяго или четвертаго чтенія изъ аудиторіи, биткомъ набитой дамами и всізмъ московскимъ свътскимъ и интеллигентнымъ обществомъ, — имъютъ историческое общество». Грановскій сділаль изъ аудиторіи гостиную, місто свиданія, встрібчу всего beau mond'a. Но для этого отъ не прикрасилъ исторіи, не наложиль на нее ни румянъ ни бълилъ, не опрыскалъ духами-совсвиъ напротивъ-его ръчь была строга, чрезвычайно серіозна, исполнена силы, смѣлости и поэзіи, которыя мощью потрясали слушателей, будили ихъ. Смёлось его сходила ему съ рукъ (онъ читалъ о средневъковой исторіи Франціи и Англіи) не отъ уступокъ, а отъ кротости выраженій, которая была ему такъ естественна, отъ отсутствія сентенцій во вкус'в французских авторовь, ставящих огромныя точки на крошечныя і. Излагая событія, художественно группируя ихъ, онъ говориль имъ, такъ что мысль, не высказанная имъ, но совершенно ясная, представлялась тъмъ болье извъстной слушателю, что она казалась его собственной мыслыю.

Заключеніе перваго курса, разсказываетъ Герценъ, было для него (Грановскаго) настоящей оваціей, вещью, неслыханной въ Московскомъ университетъ. Когда онъ, заканчивая, глубоко-тронутый благодарилъ публику, все вскочило въ какомъ то опьяненіи: дамы махали платками, другія бросились къ каеедръ, жали ему руки, требовали его портрета. Я самъ видълъ молодыхъ людей съ раскраснъвшимися щеками, кричавшихъ сквозь слезы: «браво!» «браво!». Выйти не было возможности. Грановскій, блъдный какъ полотно, сложа руки, стоялъ, слегка склоняя голову: ему хотълось сказать еще нъсколько словъ, но онъ не могъ. Трескъ, вопль, неистовство одобренія удвоились; студенты построились на лъстницъ, въ аудиторіи они предоставили, шумъть гостямъ. Грановскій пробрался измученный въ совътъ; черезъ

женова безкоком рукоплесканіе; онъ воротился, прося рукой пощады и изнемогая отъ колненія... Я увидъль его, бросился ему на шею и мы заплакали».

«Главный характеръ чтеній Грановскаго: чрезвычайно развитая человічность, сочувствіе, раскрытое ко всему живому, сильному, поэтичному, сочувствіе, готовое на все отозваться; любовь широкая и многообъемлющая, любовь къ возникающему, которое онъ радостно притётствуеть, и любовь къ умирающему, которое онъ хоронить со слезами. Нигдъ, ничему не вырвалось слова нена. висти въ его чтеніяхъ; онъ проходилъ мимо гробовъ, вскрывалъ ихъ, --- но не оскорбиль усопшихъ. Дерзкая мысль поправлять царственное теченіе жизни человъчества — далека была отъ его наукообразнаго взгляда; онъ вездъ покорялся объективному значенію событій и стремился только раскрыть смыслъ ихъ. Мнъ кажется, что именно этотъ характеръ преподаванія возбудиль такое сильное участіе общества къ чтеніямъ Грановскаго. Ум'єть во всіє віка, у всъхъ народовъ, во всъхъ проявленіяхъ найти съ любовью родное, человъческое, не отказаться отъ братій, въ какомъ бы они рубище ни были, въ какомъ бы неразумномъ возрастъ мы ихъ ни застали, видъть сквозь туманныя испаренія временнаго просв'ячваніе в'ячнаго начала, т. е. в'ячной п'али-великое дёло для историка».

Отсутствие ненависти къ Западу и національнаго самохвальства, вмѣстѣ съ искренней, горячей любовью въ наукѣ, знанію, мысли —воть что одушевляло и самого профоссора и его блестящую аудиторію. Грановскаго обвиняли въ пристрастіи къ Западу; онъ отвѣчаль на это: «я явился читать часть его исторіи и не вижу, почему долженъ читать ее съ ненавистью. Западъ кровавымъ потомъ выработаль свою исторію, плоды ея достались намъ почти даромъ, нють права не любить вя».

Между тъмъ продолжение лекцій Грановскаго, имъвшее въ публикъ прежній успъкъ, начало производить въ противномъ лагеръ совсъмъ иное дъйствіе, которое наконецъ могло стать неблагополучнымъ. «Славяне», какъ называли тогда «Москвитянинъ» и славянофиловъ, быть можетъ раздраженные и новыми нападеніями изъ западнаго лагеря, подняли говоръ о лекціяхъ Грановскаго,—негодовали, что (читая о среднихъ въкахъ въ Европъ) онъ не говорить о Руси, о православіи, слюдуеть западной наукъ, мало говорить о христипиствъ. Возраженія и обвиненія были нельпы, но имъли свое дъйствіе. Второй отчетъ Г-на о лекціяхъ уже не быль разръшень; университетское начальство стало думать о мърахъ противъ распространенія нъмецкой философіи; митрополить московскій поручаль обличеніе Гегеля извъстному профессору московской академіи Голубинскому...

При такомъ положени дѣлъ невольно возникалъ вопросъ, — «въ чью-же руку играютъ московскіе друзья и пріятели, мѣшаясь съ славянофилами и «Москвитяниномъ?» Бѣлинскій прекрасно понималъ, сердился и больше всего боялся, какъ бы и Герцена не засосало это московское болото. Въ маѣ (44 г.) онъ написалъ въ Москву цѣлое длинное посланіе. «Я жидъ по натурѣ, — говорилось

тамъ между прочимъ,—и съ филистимлянами за однимъ столомъ есть не могу... Грановскій хочетъ знать, читалъ ли я его статью въ «Москвитянинъ». Нътъ, и не буду читать; скажи ему, что я не люблю ни видъться съ друзьями въ неприличныхъ мъстахъ, ни назначать имъ тамъ свиданія».

Предположенія Бълинскаго о непрочности мира съ славянофилами оправдались уже скоро. Къ осени 44 г. отношенія московскихъ его друзей къ славянофильскому кружку, который они такъ защищали отъ Бълинскаго, стали портиться; друзья приходили къ заключенію, что не можеть быть мира съ людьми, которые такъ расходятся съ нимъ въ понятіяхъ; открылась наконецъ явная война. Грановскій, въ то время наиболье видное лицо «западной» партіи въ Москвъ, -- сдълался предметомъ самыхъ непріязненныхъ напаленій съ «славянской» стороны въ университетв, въ печати и за угломъ, въ стихотвореніяхъ, ходившихъ по рукамъ. Въ ноябръ 1844, въ университетъ хотъли не принять представленной имъ магистерской диссертаціи («Волинъ, Іомсбургъ и Винета», напечат. потомъ въ Валуевскомъ сборникъ, 1845), и съ позоромъ возвратить ему ее какъ неудовлетворительную; это не удалось врагамъ Грановскаго, но раздражить его они, конечно, успъли. Грановскій теперь самъ отказался отъ участія въ «Москвитянинъ». Славянофильскій кружокъ обнаруживаль тотъ мрачный фанатизмъ, который друзья имъли и прежде случаи видъть. Хомяковъ (нъсколько позднъе, напаль на Грановскаго въ печати. Языковъ, извъстный поэтъ, «славянофиль по родству», истощивши свою музу на мниморазгульной поэзін, напаль на «западную» партію въ стихотвореніяхъ, которыя можно было бы назвать памфлетами, еслибъ современники не считали ихъ за «юридическія бумаги», какъ тогда говорилось. Онъ началь (это было въ декабръ 1844), кажется, стихотвореніемъ Къ не-нашимъ, направленнымъ противъ Грановскаго, Г-на и Чаадаева, которыхъ онъ обвинялъ не меньше, какъ въ измѣнѣ отечеству; затъмъ послъдовали еще два такихъ же: изъ нихъ одно было посвящено спеціально обличенію Чаадаева, другое было посланіе къ К. Аксакову, гдъ за изъявленіями дружбы и славянофильскаго союза слъдовали упреки Акскакову за то, что онъ подаетъ руку людямъ, которые «нашу Русь ненавидять всей душой и передались лукавой нѣметчинѣ», и наконецъ поощрение на борьбу съ этими врагами отечества.

Раздоръ продолжался.

Въ февралъ 45 г. Грановскій защищаль свою диссертацію; факультеть, въ которомъ быля непримиримые враги его изъ славянъ, наконецъ долженъ быль принять ее. Диспутъ снова раздражилъ партіи. Грановскому сдълана была овація, его противникамъ шикали. Въ новомъ «Москвитянинъ» дѣло не ладилось между самими «славянами». Бѣлинскій смѣялся или сердился на воображаемыя примиренія, на торжрственные обѣды и лобызанія съ своими противниками, и теперь московскимъ друзьямъ пришлось согласиться съ нимъ. Московскіе друзья разошлись наконецъ съ тѣми людьми «славянскаго» кружка, кыторые внушали имъ наиболѣе сочувствія по характеру и таланту. Г-нъ разстался съ К. Аксаковымъ и Самаринымъ. Имъ пришлось нѣсколько разоча-

роваться и въ публикъ, которая повидимому съ такимъ сознательнымъ сочувствіемъ принимала Грановскаго на его лекціяхъ. Успъхъ Грановскаго кололь глаза его противникамъ, и въ началъ 1845 года объявленъ былъ публичный курсъ Шевырева о древней русской словесности. Оказалось, что лекціи Шевырева—изложенныя въ извъстномъ духъ и напечатанныя потомъ въ его книгъ—имъли въ своемъ кругъ успъхъ и опять сопровождались оваціями...

Объ этихъ лекціяхъ Шевырева Бѣлинскій писаль:

«Въсти... о лекціяхъ Ш., о фуроръ, который онъ произвели въ зернистой московской публикъ, о рукоплесканіяхъ, которыми прерывается каждое слово сего московскаго скрерноуста — все это меня не удивило нисколько: я увидёль въ этомъ повтореніе исторіи лекціями Грановскаго. Наша публикамъщанинъ во дворянствъ: ее лишь бы пригласили въ парадно-освъщенную залу, а ужъ она, изъ благодарности, что ее, холопа, пустили въ барскія хоромы, непременно останется всемь довольною. Для нея хорошь и Грановскій. да не дуренъ и Шевыревт; интересенъ Вильменъ, да любопытенъ и Гречъ. Лучшимъ она всегда считаетъ того, кто читалъ послъдній. Иначе и быть не можетъ, и винить ее за это нельзя. Французская публика умна, но въдь къ ея услугамъ и тысячи журналовъ, котогые имфютъ право не только хвалить но и ругать; сама она им веть право не только хлопать, но и свистать. Сдвлай такъ, чтобы во Франціи публичность замінилась авторитетомъ полиціи, и публика, въ театръ и на публичныхъ чтеніяхъ, имъла бы право только хлопать, не вивла бы права шикать и свистать: она скоро сдвлалась бы такъ же глупа. какъ и русская публика. Если бы Г-нъ имълъ право, между первою и второю лекцією Ш., тиснуть статейку, — вторая лекція, нав'трное, была бы принята съ меньшимъ восторгомъ. По моему мнфнію, стыдно хвалить то, чего не имфешь права ругать: вотъ отъ чего мн $\dot{\mathbf{b}}$  не понравились статьи ( $\Gamma$ -на) о лекціяхъ Грановскаго. Но довольно объ этомъ. Москва сдѣлала наконецъ рѣшительное пронунціаменто; хорошій городъ! Питеръ тоже не дуренъ. Да и все хорошо. Спасибо тебъ за стихи Яз. Жаль, что ты не виолнъ ихъ присладъ»...

И закончу эту главу, собравши вмѣстѣ нѣкоторые отзывы Бѣлинскаго о славянофилахъ изъ его писемъ и статей.

Когда русскій бываеть за граннцей, его слушають, имъ интересуются не тогда, какъ онъ истинно-европейски разсуждаеть о европейскихъ вопросахъ, но когда онъ судить о нихъ, какъ русскій, хотя бы по этой причинъ сужденія его были ложны, пристрастны, ограничены, односторонни. И потому онъ чувствуеть тамъ необходимость придать себъ характеръ своей національности и, за неимѣніемъ лучшаго, становится славянофиломъ, хотя на время и притомъ неискренно, чтобы только чѣмъ-нибудь казаться въ глазахъ иностранцевъ. Съ другой стороны, обращаясь къ своему настоящему положенію, смотря на него глазами сомнѣнія и изслѣдованія, мы не можемъ не видѣть, какъ во мно-

гихъ отношеніяхъ смѣшно и жалко успокоилъ насъ нашъ русскій европензмъ на счеть нашихъ русскихъ недостатковъ, забѣливъ и зарумянивъ, но вовсе не изгладивъ ихъ. И въ этомъ отношеніи поѣздки за границу чрезвычайно полезны намъ: многіе изъ русскихъ отправляются туда рѣшительными европейцами, а возвращаются оттуда, сами не зная кѣмъ, и потому самому съ искреннимъ желаніемъ сдѣлаться русскими. Что же все это означаетъ?— Неужели славянофилы правы и реформа Петра Великаго только лишила насъ народности и сдѣлала междоумками? И неужели они правы, говоря, что намъ надо воротиться къ общественному устройству и нравамъ временъ не то баснословнаго Гостомысла, не то царя Алексъя Михайловича (на счетъ этого сами господа славянофилы еще не условились между собою)?...

Нътъ, это означаетъ совствъ другое, а именно то, что Россія вполнт. исчерпала, изжила эпоху преобразованія, что реформа совершила въ ней свое дъло, сдълала для нея все, что могла и должна была сдълать, и что настало для Россіи время развиваться самобытно, изъ самой себя. Но миновать, перескочить, перепрыгнуть, такъ сказать, эпоху реформы и воротиться къ предшествовавшимъ ей временамъ: неужели это значитъ развиваться самобытно? Смъшно было бы такъ думать уже по одному тому, что это такая же невозможность, какъ и перемънить порядокъ годовыхъ временъ, заставивъ за весной следовать зиму, а за осенью-лето. Это значило бы еще признать явленіе Петра Великаго, его реформу и послъдующія событія въ Россія (можеть быть. до самаго 1812 года, -- эпохи, съ которой началась новая жизнь для Россіи), признать ихъ случайными, какимъ-то тяжелымъ сномъ, который тотчасъ исчезаеть и уничтожается, какъ скоро проснувшійся человіжь открываеть глаза. Но такъ думать сродно господамъ Маниловымъ. Подобныя событія въ жизни народа слишкомъ велики, чтобъ быть случайными, и жизнь народа не есть утлая лодочка, которой каждый можеть давать произвольное направление легкимъ движеніемъ весла. Вмъсто того чтобъ думать о невозможномъ и смъщить всъхъ на свой счеть самолюбивымъ вмѣшательствомъ въ историческія судьбы, гораздо лучше, признавши неотразимую и неизмѣнимую дѣйствительность существующаго. дъйствовать на его основаніи, руководясь разумомъ и здравымъ смысломъ, а не маниловскими фантазіями. Не объ измѣневіи того, что совершилось безъ нашего въдома и что смъется надъ нашей волей, должны мы думать, а объ изм'янении самихъ себя на основании уже указаннаго намъ пути высшей насъ волей. Дъло въ томъ, что пора намъ перестать казаться и начать быть, пора оставить, какъ дурную привычку, довольствоваться словами и европейскія формы и внішности принимать за европеизмъ. Скажемъ боліве: пора намъ перестать восхищаться европейскимъ потому только, что оно не азіатское, но любить, уважать его, стремиться къ нему потому только, что оно человъческое, и на этомъ основаніи все европейское, въ чемъ нътъ человъческаго, отвергать съ такой же энергіей, какъ и все азіатское, въ чемъ нётъ человъческаго. Европейскихъ элементовъ такъ много вошло въ русскую жизнь, въ русскіе нравы, что намъ вовсе не нужно безпрестанно обращаться къ

Европъ, чтобъ сознавать наши потребности: и на основаніи того, что уже усвоено нами отъ Европы, мы достаточно можемъ судить о томъ, что намъ нужно.

Повторяемъ, славянофилы правы во многихъ отношеніяхъ; но темъ не менње ихъ роль чисто отрицательная, хотя и полезная на время. Главная причина ихъ странныхъ выводовъ заключается въ томъ, что они произвольно упреждають время, процессъ развитія принимають за его результать, хотять видъть плодъ прежде цвъта и, находи листья безвкусными, объявляють плодъ гнилымъ и предлагають огромный льсь, разросшійся на необозримомъ пространствъ, пересадить на другое мъсто и приложить къ нему другого рода уходъ. По ихъ мивнію, это не легко, но возможно! Они забыли, что новая петровская Россія такъ же молода, какъ Стверная Америка, что въ будущемъ ей представляется гораздо больше, чёмъ въ прошедшемъ. Они забыли, что въ разгаръ процесса часто особенно бросаются въ глаза именно тъ явленія, которыя по окончаніи процесса должны исчезнуть, и часто не видно именно того, что впоследстви должно явиться результатомъ процесса. Въ этомъ отношения Россію нечего сравнивать со старыми государствами Европы, которыхъ исторія шла діаметрально противоположно нашей, и давно уже дала и цвітть и плодъ. Безъ всякаго сомивнія, русскому легче усвоить себ'в взглядъ француза, англичанина или нёмца, нежели мыслить самостоятельно, по-русски, потому что то готовый взглядъ, съ которымъ равно легко знакомить его и наука, и современная дъйствительность; тогда какъ онъ въ отношении къ самому себъ еще загадка, потому что еще загадка для него значение и судьба его отечества, гдъ все зародыши, зачатки и ничего опредъленнаго, развивавшагося, сформировавшагося. Разумфется, въ этомъ есть нечто грустное, но зато какъ много и утвшительнаго въ этомъ же самомъ! Дубъ растеть медленно, зато живетъ въка. Человъку сродно желать скораго свершенія своихъ желаній, но скороспълость ненадежна: намъ болъе, чъмъ кому другому, должно убъдиться въ этой истинъ. Извъстно, что французы, англичане, нъмцы такъ національны каждый по своему, что не въ состояніи понимать другь друга, — тогда какъ русскому равно доступны и соціальность француза, и практическая д'вятельность англичанина, и туманная философія німца. Одни видять вь этомъ наше превосходство передъ всёми другими народами; другіе выводятъ изъ этого весьма печальныя заключенія о безхарактерности, которую воспитала въ насъ реформа Петра, ибо, говорять они, у кого нъть своей жизни, тому легко понимать чужіе; но поддёлываться подъ чужую, у кого неть своихъ интересовъ, тому легко понимать чужіе; но поддёлываться подъ чужую жизнь — не значитъ жить; понять чужіе интересы-не значить усвоить ихъ себъ. Въ последнемъ мнъніи много правды, но не совстмъ лишено истины и первое мнъніе, какъ ни заносчиво оно. Прежде всего мы скажемъ, что ръшительно не вършиъ въ возможность кръпкаго подитическаго и государственняго существованія народовъ, лишенныхъ національности, слёдовательно, живущихъ чисто внёшней жизнью. Въ Европъ есть одно такое искусственное государство, склеенное

изъ многихъ національностей; но кому же не извъстно, что его кръпость и сила — до поры и времени?... Намъ, русскимъ, нечего сомивваться въ нашемъ политическомъ и государственномъ значеніи: изъ всёхъ славянскихъ племенъ только мы сложились въ крвикое и могучее государство, и какъ до Петра Великаго, такъ и послъ него, до настоящей минуты, выдержали съ честью не одинъ суровый экзаменъ судьбы, не разъ были на краю гибели, и всегда успъвали спасаться отъ нея и потомъ являться въ новой и большей силъ и крѣпости. Въ народъ, чуждомъ внутренняго развитія, не можеть быть этой кръпости, этой силы. Да, въ насъ есть національная жизнь, мы призваны сказать міру свое слово, свою мысль, но какое это слово, какая мысль, ---объ этомъ пока еще рано намъ хлопотать. Наши внуки или правнуки узнаютъ это безъ всякихъ усилій напряженнаго разгадыванія, потому что это слово, эта мысль будеть сказана ими... Такъ какъ русская литература есть главный предметь нашей статьи, то въ настоящемъ случав будеть очень естественно сослаться на ея свидетельство. Она существуеть всего какихъ-нибудь сто семь літь, а между тімь вь ней уже есть нівсколько произведеній, которыя потому только и интересны для иностранцевъ, что кажутся имъ не похожими на произведенія ихъ литературь, слёдовательно оригинальными, самобытными, т. е. національно-русскими. Но въ чемъ состоить эта русская національность, этого пока еще нельзя опредълить; для насъ пока довольно того, что элементы ея уже начинають пробиваться и обнаруживаться сквозь безцветность и подражательность, въ которыя ввергла насъ реформа Петра Великаго.

Что же касается до многосторонности, съ какой русскій человъкъ понимаетъ чуждыя ему національности-въ этомъ заключается равно и его слабая, и его сильная сторона. Слабая потому, что этой многосторонности действительно много помогаеть его настоящая независимость отъ односторонностя собственных національных интересовъ. Но можно сказать съ достов рностью, что эта независимость только помогаеть этой многосторонности; а едва-ли можно сказать съ какой-нибудь достоверностью, чтобы она производила ее. По крайней мірів намъ кажется, что было-бы слишкомъ сміло приписывать положенію то, что всего болье должно приписывать природной даровитости. Не любя гаданій и мечтаній и пуще всего боясь произвольныхъ, им'йющихъ только субъективное значение выводовъ, мы не утверждаемъ за непреложное что русскому народу предназначено выразить въ своей національности наибол'ве богатое и многостороннее содержание, и что въ этомъ заключается причина его удивительной способности воспринимать и усвоивать себъ все чуждое ему; но сивемъ думать, что подобная мысль, какъ предположение, высказываемая безъ самохвальства и фанатизма, не лишена основанія» (1846 г.).

«Что личность въ отношеніи къ идев человъка, — продолжаетъ Бълинскій. — то народность въ отношеніи къ идев человъчества. Другими словами: народности суть личности человъчества. Безъ національностей человъчество было-бы мертвымъ и логическимъ абстрактомъ, словомъ безъ содержанія, звукомъ безъ значенія. Въ отношеніи къ этому вопросу, я скорве готовъ пе-

рейти на сторону славянофиловъ, нежели оставаться на сторонъ гуманическихъ космополитовъ, потому что если первые и ошибаются, то какъ люди, какъ живыя существа, а вторые и истину-то говорятъ какъ такое-то изданіе такой-то логики... Но къ счастью я надѣюсь остаться на своемъ мѣстъ, не переходя ни къ кому...

Человъческое присуще человъку потому, что онъ — человъкъ, но оно проявляется въ немъ не иначе, какъ, во-первыхъ, на основани его собственной личности и въ той м'тръ, въ какой она можетъ его вм'тстить въ себъ, а во-вторыхъ-на основани его національности. Личность человъка есть исключеніе другихъ личностей и по тому самому есть ограниченіе челов вческой сущности; ни одинъ человъкъ, какъ бы ни велика была его геніальность, никогда не исчерпаетъ самимъ собою не только встхъ сферъ жизни, но даже и одной какой-нибудь ея стороны. Ни одинь человъкъ не только не можеть замънить самимъ собою всъхъ людей (т. е. сдълать ихъ существование не нужнымъ), но даже и ни одного человъка, какъ бы онъ ни былъ ниже его въ нравственномъ или умственномъ отношении, но всъ и каждый необходимы встить и каждому. На этомъ и основано единство и братство человтческаго рода. Человъкъ силенъ и обезпеченъ только въ обществъ, но, чтобы и общество въ свою очередь было сильно и обезпечено, ему необходима внутренняя, непосредственная, органическая связь-національность. Она есть самобытный результать соединенія людей, но не есть ихъ произведеніе: ни одинъ народъ не создалъ своей національности, какъ не создалъ самого себя. Это указываетъ на кровное, родовое происхождение всёхъ національностей. Чёмъ ближе человъкъ или народъ къ своему началу, тъмъ ближе онъ къ природъ, тъмъ болъе онъ ея рабъ; тогда онъ не человъкъ, а ребенокъ, не народъ, а племя. Въ томъ или другомъ человъческое развивается по мъръ ихъ освобожденія отъ естественной непосредственности. Этому освобождению часто способствують разныя вившнія причины; но человівческое тімь не меніве приходить къ народу не извић, а изъ него же самого, и всегда проявляется въ немъ напіонально.

Собственно говоря, борьба человъческаго съ національнымъ есть не больше, какъ риторическая фигура; но въ дъйствительности ея нътъ. Даже и тогда, когда прогрессъ одного народа совершается черезъ заимствованіе у другого, онъ тъмъ не менъе совершается національно. Иначе нътъ прогресса. Когда народъ поддается напору чуждыхъ ему идей и обычаевъ, не имъя въ себъ силы перерабатывать ихъ самодъятельностью собственной національности, въ собственную же сущность, — тогда онъ гибнетъ политически. На свътъ много людей, извъстныхъ подъ именемъ «пустыхъ»: они умны чужимъ умомъ, ни о чемъ не имъютъ своего мнънія, а между тъмъ и учатся, и слъдятъ за всъмъ на свътъ. Пустота ихъ въ томъ и состоитъ, что они заимствуютъ цъликомъ, и ихъ мозгъ не перевариваетъ чужой мысли, а передаетъ ее черезъ языкъ въ томъ же самомъ видъ, въ какомъ принялъ ее. Это люди безличные, потому что чъмъ человъкъ личнъе, тъмъ способнъе обращать чужое въ свое, т. е.

налагать на него отпечатокъ своей личности. Что человъкъ безъ личности, то народъ безъ національности. Это доказывается тімь, что всі націи, игравшія и играющія первыя роли въ исторіи человічества, отличались и отличаются наиболье ръзкой національностью. Вспомните евреевь, грековь и римлянь; посмотрите на французовъ, англичанъ, нъмцевъ. Въ наше время народныя вражды и антипатіи погасли совершенно. Французь уже не питаеть ненависти къ англичанину за то, что онъ-англичанинъ, и наоборотъ Напротивъ, со дня на день болъе и болъе обнаруживается въ наше время сочувствіе и любовь народа къ народу. Это утвшительное, гуманное явление есть результать просвъщения. Но изъ этого отнюдь не слъдуеть, чтобы просвъщение сглаживало народности и дълало вет народы похожими одинъ на другой, какъ двъ капли воды. Напротивъ, наше время есть по преимуществу время сильнаго развитія національностей. Французь хочеть быть французомъ и требуеть отъ нівмца. чтобы тотъ быль нъмцемъ, и только на этомъ основании и интересуется имъ. Въ такихъ точно отношеніяхъ находятся теперь другь къ другу всѣ европейскіе народы. А между тімь они нещадно заимствують другь у друга, нисколько не боясь повредить своей національности. Исторія говорить, что подобныя опасенія могуть быть д'айствительны только для народовь нравственнобезсильныхъ и ничтожныхъ. Древняя Эллада была наслъдницей всего предшествовавшаго ей древняго міра. Въ ея составъ вошли элементы египетскіе и финикійскіе, кром'є основного пелазгическаго. Римляне приняли въ себя, такъ сказать, весь древній міръ, и все-таки остались римлянами, и если пали то не отъ внъшнихъ заимствованій, а отъ того, что были послъдними представитедями исчерпавшаго всю жизнь свою древняго міра, долженствовавшаго обновиться черезъ христіанство и тевтонскихъ варваровъ. Французская литература долгое время рабски подражала греческой и латинской, наивно грабила ихъ заимствованіями, — и все таки оставалась національно-французской. Все отрипательное движеніе французской литературы XVIII въка вышло изъ Англіи; но французы до того умъли усвоить его себъ, изложивъ на него печать своей національности, что никто и не думаеть оспаривать у ихъ литературы чести самобытнаго развитія. Німецкая философія пошла отъ француза Декарта, нисколько не сдълавшись отъ этого французской.

Раздівленіе народа на противоположныя, враждебныя будто бы другь другу, большинство и меньшинство можеть быть и справедливо со стороны логики, но рішительно ложно со стороны здраваго смысла. Меньшинство всегда выражаеть собой большинство, въ хорошемъ или въ дурномъ смыслів. Еще странніве приписать большинству народа только дурныя качества, а меньшинству одни хорошія. Хороша была-бы французская нація, еслибы о ней стали судить по развратному дворянству временъ Людовика XV-го! Этотъ примівръ указываеть, что меньшинство скоріве можеть выражать собою боліве дурныя, нежели хорошія стороны національности народа, потому что оно живеть искусственной жизнью, когда противополагаеть себя большинству, какъ что-то отдібльное оть него и чуждое ему. Это видимъ мы и въ современной намъ

Франціи въ лицъ bourgeoisie, - господствующаго теперь въ ней сословія. Что же касается до великихъ людей, они по преимуществу — дъти своей страны. Великій челов'єкъ всегда націоналенъ, какъ его народъ, ибо онъ потому и великъ, что представляетъ собою свой народъ. Борьба генія съ народомъ не есть борьба человъческаго съ національнымъ, а просто на просто -- новаго со старымъ, иден съ эмпиризмомъ, разума съ предразсудками. Масса всегда живетъ привычкой и разумнымъ, истиннымъ и полезнымъ считаетъ только то, къ чему привыкла. Она защищаеть съ остервенениемъ то старое, противъ котораго въкомъ или менъе назадъ съ остервенениемъ же боролась она, какъ противъ новаго. Противодъйствіе массы генію необходимо: это съ ея стороны экзаменъ генію; если онъ возьметь свое, ни на что несмотря, значить, онъ точно геній, т. е. въ самомъ себъ носить свое право дъйствовать на судьбы своего отечества. Иначе всякій резонерь, всякій мечтатель, всякій философь, всякій маленькій великій человіть сталь бы обходиться съ народомь, какь съ лошадью, направляя его по воль своихъ прихотей и фантазій то въ ту, то въ другую сторону...

Нътъ никакой необходимости раздъляться народу на самого себя, чтобы доставить себъ источникъ новыхъ идей. Источникъ всего новаго есть старое; по-крайней мъръ старымъ приготовляется новое. Въ геніи не столько поражаеть находчивость новаго, сколько смёлость противопоставить его старому и произвести между ними борьбу на смерть. Необходимость нововведеній въ Россін чувствовали еще предшественники Петра; она указывалась настоящимъ положениемъ государства; но произвести реформу могъ только Петръ. Для этого ему вовсе не нужно было предполагать себя во враждебныхъ отношеніяхъ къ своему народу, но, напротивъ, нужно было знать и любить его, сознавать свое кровное единство съ нимъ. Что въ народъ безсознательно живеть какъ возможность, то въ геніи является какъ осуществленіе, какъ дъйствительность. Народъ относится къ своимъ великимъ людямъ, какъ почва къ растеніямъ, которыя производить она. Туть единство, а не разділеніе, не двойственность. И, вопреки силлогистамъ (новое слово!), для великаго поэта нѣтъ большей чести, какъ быть въ высшей степени національнымъ, потому-что иначе онъ и не можетъ быть великимъ. То, что называють резонеры человическимъ, противополагая его національному, есть въ сущности новое, непосредственно и логически сабдующее изъ стараго, хотя-бы оно и было чистымъ его отрицаніемъ. Когда крайность какого-нибудь принципа доводится до нел'впости, изъ нея одинъ естественный путь - переходъ въ противоположную крайность. Это въ натуръ и человъка, и народовъ. Слюдовательно, источнико всякаго прогресса, всякаго движенія впередъ заключается не въ двойственности народовъ, а въ человъческой натуръ, такъ какъ въ ней заключается и источникь уклоненій оть истины, коснтнія и неподвижности.

Гораздо рѣзче, чѣмъ въ своихъ статьяхъ, Бѣлинскій выражался въ письмахъ, но т. к. онъ самъ скоро отказался отъ своей рѣзкости, то ограничусь однимъ остроумнымъ образчикомъ:

<...Въвхавши въ Крымскія степи, мы увидели три новыя для насъ націи: крымскихъ барановъ, крымскихъ верблюдовъ и крымскихъ татаръ. Я думаю, что это разные виды одного и того же рода, разныя кольна одного племени: такъ много общаго въ ихъ физіономіи. Если они говорять и не однимъ языкомъ. то тъмъ не менъе хорошо понимаютъ другъ друга. А смотрятъ ръшительно славянофилами. Но-увы!-- въ лицъ татаръ даже и настоящее, коренное, восточное, патріархальное славянофильство поколебалось отъ вліянія лукаваго Запада. Татары большею частію носять на голов'в длинные волосы, а бороду бръють! Только бараны и верблюды упорно держатся святыхъ праотеческихъ обычаевъ временъ Кошихина-своего мнвнія не имвють, буйной воли и буйнаго разума боятся пуще чумы, и безконечно уважають старшаго въ родъ, т. е. татарина, позволяя ему вести себя куда угодно, и не позволяя себъ спросить его, почему, будучи ничъмъ не умнъе ихъ, гоняетъ онъ ихъ съ мъста на мъсто. Словомъ, принципъ смиренія и кротости постигнуть ими въ совершенствъ, и на этотъ счеть они могли бы проблъять что-нибудь поинтереснъе того, что блъетъ Шевыревъ и вся почтенная славянофильская братія.

Мит, конечно, нечего, указывать читателю на огромное значение борьбы Бълинскаго съ славянофилами. Онъ сразу угадалъ ихъ слабый пунктъ и сразу понялъ, какъ было бы опасно дать ему укорениться въ общественномъ самосознании. Этотъ слабый пунктъ или лучше — эти слабые пункты прекрасно формулированы въ слъдующихъ словахъ Герцена — словахъ, какъ всегда блестящихъ, ръзкихъ и полныхъ опредъленнаго глубокаго смысла:

«Возвращеніе къ народу—славяне поняли также грубо, въ томъ-же родѣ, какъ большая часть западныхъ демократовъ, принимая его совсѣмъ готовымъ. Они полагали, что дѣлить предразсудки народа — значитъ быть съ нимъ въ единствѣ, что жертвовать своимъ разумомъ, виѣсто того, чтобы развивать разумъ въ народѣ—великій актъ смиренія. Отсюда натянутая набожность, исполненіе обрядовъ, которые при наивной вѣрѣ трогательны, и оскорбительны, когда въ нихъ видна преднамѣренность. Лучшее доказательство, что возвращеніе славянъ къ народу не было дѣйствительнымъ, состоитъ въ томъ, что они не возбудили въ немъ никакого сочувствія».

Я уже упоминаль выше, что надъ К. Аксаковымь, несмотря на его мурмолку, смёнлись на улицахь, а мальчишки бёгали за нимь толной. Мужичка не такъ-то легко соблазнить и привлечь на свою сторону, барствуя въ его роли. Онъ вёдь скептикъ и себё на умё. Даже Л. Толстой, одётый къ его тулупъ, его армякъ и его рубаху, заслуживаеть въ большинстве случаевъ отъ народа совсёмъ равнодушное: «дёло барское».

«Ошибка славянь, — продолжаеть Герцень, — состояла въ томъ, что имъ кажется, будто Россія имъла котда-то свойственное ей развитіе, затемненное разными событіями и наконецъ петербургскимъ періодомъ. Россія никогда не имъла этого развитія и не могла имъть. То, что приходитъ теперь къ сознанію у насъ; то, что начинается въ мысли, въ предчувствіи; то, что существовало безсознательно въ крестьянской избъ и на полъ, — то теперь только всходитъ на пажитяхъ исторіи, утучненныхъ кровью, слезами и потокомъдвадцати покольній»...

«Это основы нашего быта — не воспоминанія, это живыя стихіи, существующія не въ літописяхъ, а въ настоящемъ, но оні только уцілітли подъ труднымъ историческимъ вырабатываніемъ государственнаго единства и подъ государственнымъ гнетомъ только сохранились, но не развились. Я даже сомнъваюсь, нашлись ли бы внутреннія силы для ихъ развитія безъ петровскаго періода, безъ періода европейскаго образованія. Непосредственныхъ основъ было недостаточно. Въ Индіи до сихъ поръ и споконъ въка существуетъ сельская община, очень сходная съ нашей и основанная на раздълъ полей; однако индійцы съ ней не далеко ушли. Одна мощная мысль Запада, къ которой примыкаетъ вся исторія его, въ состояніи оплодотворить зародыши, дремлющие въ патріархальномъ быту славянскомъ. Артель и сельская община, ростъ прибытка и раздълъ полей, мірская сходка и соединеніе сель въ волости, управляющіяся сами собой, — все это красугольные камни, на которыхъ созиждется храмина нашего будущаго свободно общиннаго быта. Но эти красугольные камии — все же камии... и безъ западной мысли должны остаться при одномъ фундаментъ... Такова судьба всего истинно соціальнаго, опо невольно влечеть къ круговой порук' народовъ... Отчуждаясь, обособляясь, одни остаются при дикомъ общинномъ бытъ, другіе при отвлеченной мысли коммунизма».

Бълинскій несомнънно подписался бы подъ этими словами. Больше всего его, разумъется, возмущала мысль, что мы, русскіе люди-народъ совершенно особенный, для котораго Провидение начертало особенные законы жизни и общественнаго развитія. Онъ ясно сознаваль весь вредъ этой мысли, хотя, разумъется, не предчувствоваль, до какихъ грандіозныхъ размъровь, до какихъ исполинскихъ глупостей разростется она и что окажется недостаточнымъ полувъковой работы разума, чтобы разрушить ее и разстаться съ ней. Она живуча какъ нисшій организмъ. Когда первоначальное славянофильство пало совершенно истощенное - она переселилась полностію въ народническую доктрину, такъ какъ и народники на особенностях строя крестьянской жизни-общинъ, артели и «мужицкой добродътели» строили и строять свои идеалы. По ихъ мивнію выходить, что наше экономическое развитіе пойдеть инымъ путемъ, чъмъ развитіе запада, что мы благополучно минуемъ стадіи капитализма и сразу при посредствъ мужицкихъ добродътелей перешагнемъ въ царство братства любви, милосердія и всеобщей солидарности. И такая утопія все ещеимъетъ своихъ сторонниковъ въ концъ XIX въка.

Съ 1846 года здоровье Бълинскаго стало особенно безпоконть его и его друзей. Разыгрывалась чахотка, давало себя знать журнальное переутомленіе. Побздка на югъ Россіи не принесла существенной пользы, а тутъ еще пошли нелады и непріятности съ Краевскимь. Тому—«умному человѣку»—показалось, что онъ высосаль изъ Бѣлинскаго все, что могь, а вѣдь разъ изъ человѣка высасоно все, съ нимъ нечего и дѣлать больше, какъ выбросить его за дверь. Впослѣдствіи и Благосвѣтловъ одинаково поступиль съ Писаревымъ. Бѣлинскій сознаваль непріятность своего положенія, это еще больше раздражало его. На рукахъ была жена и ребенокъ— дочь. Господствующей его мечтой стала мечта о томъ, какъ было высвободиться изъ журнальной кабалы. Къ сожальнію не такой онъ быль человѣкъ, чтобы осуществить это. Практичности и разсчетливости въ немъ не было и слѣда. Такъ больше въ видахъ самоуслажденія носится онъ съ идеей своего альманаха, гдѣ разсчитываетъ собрать всѣ лучшія силы. Переспективы рисуются ему самыя блестящія но такъ и остаются переспективами. Журнальный рабъ; рабомъ и умираетъ.

«Я теперь рёшился оставить «Отечественныя Записки», — говорить онъ въ письмъ 46-го года. - Это желаніе давно уже было моею idée fixe; но я все надъялся выполнить его чудеснымъ способомъ, благодаря моей фантазіи, которая у меня услужлива не менье фантазіи г. Манилова, и надеждамъ на богатыхъ земли. Теперь я увидълъ ясно, что это все вздоръ, и что надо прибъгнуть къ средствамъ, болъе обыкновеннымъ, болъе труднымъ, но за то и болбе действительнымъ. Но прежде о причинахъ, а потомъ уже о средствахъ... Журнальная срочная работа высасываеть изъ меня жизненныя силы, какъ вампиръ кровь. Обыкновенно, я недёли двё въ мёсяцъ работаю съ страшнымъ лихорадочнымъ напряжениемъ, до того, что пальцы дервентыть и отказываются держать перо; другія дв'в недівли я, словно съ похмівлья послів двухнедівльной оргін, праздно шатаюсь и считаю за трудъ прочесть даже романъ. Способности мои тупъють, особенно память, страшно заваденная грязью и соромъ россійской словесности. Здоровье видимо разрушается. Но трудъ мив не опротивваль. Я больной писаль большую статью о жизни и сочиненіяхъ Кольцова, и работаль съ наслажденіемь; въ другое время, я въ три недфли чуть не изготовиль кь печати целой книги, и эта работа была мие сладка, сделала меня веселымъ, довольнымъ и бодрымъ духомъ. Стало быть, миъ невыносима и вредна только срочная журнальная работа; она тупить мою голову, разрушаеть здоровье, искажаеть характерь, и безь того брюзгливый и мелочно-раздражительный, но трудъ не ex officio быль-бы мив отраденъ и полезенъ. Вотъ первая и главная причина.

Надо только удивляться, какъ работаль онъ это время. Самъ онъ объясняеть это исключительно привычкой, тёмъ, что работа стала для него второй натурой. И онъ не просто работаль, а работаль прекрасно, нисколько не хуже, чёмъ прежде.

Въ томъ-же 46 году онъ окончательно порвалъ съ Краевскимъ, затанвши въ душё глубокое раздражение противъ этого предпримчиваго и удачливаго издателя. Положение его было опять критическое. Къ счастию съ января 47 г. сталъ выходить знаменитый впослёдствии «Современникъ» подъ редакцією Панаева и Некрасова. Какимъ путемъ Некрасовъ попалъ въ редакторы—этого никто не понималъ. Спрашивали себя, почему-же не Бёлинскій?—и не знали, что отвёчать. Но самъ Бёлинскій былъ доволенъ, котя онъ и обижался на своихъ московскихъ пріятелей (Боткина и Грановскаго) за то, что тё продолжали оказывать поддержку «Отечественнымъ Запискамъ». Онъ писалъ Боткину:

«Библіотека для Чтенія» всегда шла своей дорогой, потому что нашла свой духъ, свое направленіе. «От. Зап.» года въ два, въ три стали на одну ногу съ ней, потому что со дня моего въ нихъ участія они пріобрѣли свой лухъ, свое направленіе: оба эти журнала могли не уступать другъ другу въ успъхъ, не мъшая одинъ другому, и если теперь «Библіотека для Чтенія» падаеть, то не по причинъ успъха «Отечественных» Записокъ и Современника», а потому, что Сенковскій вовсе ею не занимается. Совстить въ другихъ отношеніяхъ находится "Современникъ" къ "Отечественнымъ Запискамъ". Его успъхъ могъ быть основанъ только на перевъсъ надъ ними. Духъ и направленіе его одинаковы съ ними, стало быть, ему для успъха необходимо было доказать чёмъ-нибудь свое право на существование при "Отечественныхъ Запискахъ". Тутъ, стало быть, прямое соперничество, и успъхъ одного журнала необходимо обусловливается паденіемъ другого. Въ чемъ же долженъ состоять перевъсъ, Современника" надъ "Отечественными Записками?" Въ переходъ изъ въ него главныхъ сотрудниковъ и участниковъ, дававшихъ имъ духъ и направленіе. Объ этомъ переход'є и было возв'єщено публик'є, и это возв'єщеніе было единственною причиной необыкновеннаго успъха "Современника", пріобрътшаго въ первый же годъ болъе двухъ тысячъ подписчиковъ, не смотря на то, ото его объявление вышло только въ ноябръ. И это понятно: публика въ правъ была думать, что настоящее направление "Отечественныхъ Записокъ" перейдеть въ "Современникъ", а въ "Отечественныхъ Запискахъ" останется только тънь, призракъ этого направленія. Но за Краевскаго судьба и честные люди — два союзника, въчно обезпечивающие успъхъ такихъ людей. Я помогъ "Современнику" только моимъ именемъ, а дъйствительнаго моего участія въ немъ мало замътно было.

Умирая мудрено писать хорошо, и даже какъ я писалъ умирая, только я могъ писать, по моей привычкъ къ дълу, обратившейся у меня въ «натуру».

Обращаясь же къ своимъ московскимъ друзьямъ, Бѣлинскій писалъ: «Когда Герценъ не рѣшался отдать мнѣ "Кто виноватъ" для альманаха по ложной деликатности, я писалъ къ нему: «Мѣднолобые потому и успѣваютъ въ своихъ дѣлахъ, что поступаютъ съ честными людьми, какъ съ подлецами, а честные люди поступаютъ съ мѣднолобыми, какъ съ честными людьми». Это простая и вѣрная мысль привела Герцена въ восторгъ, а повѣсть-то онъ всетаки не далъ мнѣ, а отдалъ Краевскому. Слушай же далѣе. Когда еще

Краевскій далеко не обозначился вполнъ, и на "Отечественныя Записки" мон московские друзья смотрели более какъ на мои, нежели какъ на Краевскаго журналь.—Грановскій не даль въ нихъ ни строки, отговариваясь недосугомъ со стороны его профессорских обязанностей. Ну, коли недосугь мъщаетъ доброй воль-жаль, а дълать нечего! Но что же? Вдругь въ Москвитянини является большая статья недосужаго Тимоеея Николаевича! Почему же явидась она въ журналъ... противнаго и ненавистнаго ему направленія? Потому тодько, что Погодинъ, встрътивъ его, обругалъ его за лъность и присталь къ нему-дай статью! Воть она подобострастная-то, запуганная словенская природа! Презирайте же, послѣ этого, русскаго мужика, который часто несговорчивъ и грубъ съ тъмъ, кто обращается съ нимъ человъчески, и внутренно благоговъетъ передъ тъмъ, любитъ даже того, кто начинаетъ съ нимъ обращеніе съ грубъйшей брани и съ треуха по салазкамъ! Глупы словянофилы, думающіе, что европензив насв выродиль, и что между русскимь мужикомь и русскимъ профессоромъ легла бездна. Но далъе. Судьбъ угодно было, чтобъ Грановскій, наконець, даль статью въ "Отечественныя Записки"; но когда это случилось? Когда Краевскій обнаружился вполнів, а я отошель оть "Отечественныхъ Записокъ". Но тутъ еще былъ смыслъ. Хомяковъ обругалъ статью Кавелина, напечатанную въ "Отечественныхъ Запискахъ"; въ чемъ есть смыслъ, легче вынести». Затъмъ, обращаясь лично къ Боткину, Бълинскій замъчаетъ: Ты еще имълъ какія-нибудь причины вязаться съ Краевскимъ и снабжать его своими трудами. Ты давно помъщаещь свои статьи въ "Отечественныхъ Запискахъ", давно лично знакомъ съ Краевскимъ; въ последнее время онъ тебъ даже оказаль услугу».

О своихъ личныхъ отношеніяхъ къ "Современнику" Бѣлинскій говоритъ: "Я былъ спасенъ "Современникомъ". Мой альманахъ, имѣй онъ даже большой успѣхъ, помогъ-бы мнѣ только временно. Безъ журнала я не могъ существовать. Я почти ничего не слѣлалъ этотъ годъ для "Современника", а мом 8 тысячъ уже забралъ. Поѣздка за-границу разорила меня.

Въ томъ же письмѣ Бѣлинскій дѣлаетъ весьма любопытныя замѣчанія о роли ученыхъ статей въ журналѣ: "Для журнала статьи ученаго содержанія тогда только важны и дороги, когда онѣ по близости интереса и по изложенію имѣютъ всю заманчивость и легкость беллетристической статьи. Такова, напримѣръ, статьи Заблоцкаго: О колебаніи цюнъ на хлюбъ; ее прочли многіе и изъ тѣхъ, которые, кромѣ повѣстей, стиховъ и рецензій, ничего не читаютъ и о сельскомъ хозяйствѣ и торговлѣ понятія не имѣютъ. Такова же статья Кавелина: О юридическомъ быть Древней Россіи. И вотъ почему статьи Кавелина для насъ въ тысячу разъ важнѣе и дороже статей Соловьева, и были бы такими даже и тогда, когда бы намъ доказали, какъ дважды два—четыре, что для науки статья послѣдняго въ тысячу разъ важнѣе статей перваго. Я никогда не забуду, какъ Герценъ въ Парижѣ, прочтя объ Отношеніяхъ князей Рюрикова дома, сказалъ мнѣ: "Очень хорошо, только страшно скучно и читать мука", а вѣдь Герценъ—не публика! Но каеедра иное дѣло! Жур-

налъ другое дело. Онъ занимается наукой не для науки. Его цель не просвещение, а образование, его задача поставить не занимающагося наукой человека въ возможность обратить для себя вопросы науки въ вопросы жизни".

Далёе, обращаясь опять къ "Отечественнымъ Запискамъ" и Краевскому, Бълинскій писаль: "Тягаться "Современнику" съ "Отечественными Записками" трудно! Краевскій въ сорочкъ родился. Сколько подарили ему статей Боткинъ и Герценъ»!

Мить кажется, что эти письма, какъ нельзя лучше подтверждаютъ высказанное мною раньше митьне о томъ, что дъйствительно искреннее отношение къ себъ Бълинскій видъль лишь отъ очень немногихъ изъ своихъ друзей.

Лѣтомъ 1847 г., Бѣлинскій съ Тургеневымъ отправились за границу. Все еще была надежда, что здоровье его поправится,—но развѣ подорванныя усталыя силы могутъ справиться съ такимъ врагомъ какъ чахотка? За-граница не понравилась ему:

«Странное двло! — разсказываеть г. Тургеневь, почти все время видавшій Бѣлинскаго вь его заграничную повздку. — Онь изнываль за границей отъскуки, его такъ и тянуло назадь въ Россію... Ужь очень онъ быль русскій человѣкъ, и внѣ Россіи замираль, какъ рыба на воздухѣ. Помню, въ Парижѣ онъ въ первый разъ увидаль площадь Согласія, и тотчасъ спросиль меня: «Не правда ли? Вѣдь это одна изъ красивѣйшихъ площадей въ мірѣ?»—И на мой утвердительный отвѣтъ воскликнулъ: «Ну, и отлично; такъ ужъ я и буду знать, — и въ сторону, и баста!» и заговорилъ о Гоголѣ. Я ему замѣтилъ, что на самой этой площади во время революціи стояла гильотина, и что тутъ отрубили голову Людовику XVI: онъ посмотрѣлъ вокругъ, сказалъ: а!— и вспомнилъ сцену Остаповой казни въ «Тарасѣ Бульбѣ». Историческія свѣдѣнія Бѣлинскаго были слишкомъ слабы: онъ не могъ особенно интересоваться иѣстами, гдѣ происходили великія событія европейской жизни; онъ не зналъ иностранныхъ языковъ и потому не могъ изучать тамошнихъ людей; а праз дное любопытство, глазѣніе, badauderie, было не въ его характерѣ»...

И за границей не могъ онъ забыть о дорогой и милой его сердцу «рассейской литературв». Онъ увхалъ въ Петербургъ подъ живымъ впечатлъніемъ знаменитой Переписки Гоголя. Эта переписка возмущала его до глубины души. Довольно ръзко отозвался онъ объ ней въ «Современникъ»: большей ръзкости не допустила бы цензура. Но Гоголь обидълся и на это и написалъ Бълинскому колкое письмо. Бълинскій, — разсказываетъ г. Пыпинъ, — отвъчалъ, изъ Зальцбрунна, длиннымъ посланіемъ, въ которомъ высказалъ всю силу негодованія, возбужденнаго въ немъ книгой Гоголя. Письмо его, написанное съ энергіей чувства и выраженія, какихъ мы напрасно стали бы искать въ его печатныхъ сочиненіяхъ, между прочимъ чрезвычайно любопытно какъ его свободная ръчь, какъ образчикъ того, чъмъ могъ быть его талантъ въ другихъ, болъе благопріятныхъ условіяхъ. Письмо вскоръ потомъ разошлось

быстро въ рукописяхъ. Не имън возможности представить его вполнъ, приводимъ нъсколько извлеченій, которыя даютъ понятіе о сущности его содержанія.

«Вы только отчасти правы, — писаль Белинскій, — увидевь въ моей стать в разсерженнаго человъка; этотъ эпитетъ слишкомъ слабъ и въженъ для выраженія того состоянія, въ которое привело меня чтеніе вашей книги. Но вы совствиъ не правы, приписавъ это вашимъ дъйствительно не совствиъ лестнымъ отзывамъ о почитателяхъ вашего таланта. Тутъ была причина болъе важная. Оскорбленное чувство самолюбія еще можно перенести, в у меня достало бы ума умолчать объ этомъ предметъ, если бы все дъло заключалось въ немъ; но нельяя перенести оскорбленнаго чувства истины, человъческаго достоинства. Нельзя проколчать. когда проповъдывають ложь и безиравственность, какъ истину и добродътель. Да, я любиль вась со всею страстью, какъ человъкъ, кровью связанный со своею страною, можетъ любить ея надежду, честь и славу, одного изъ великихъ вождей ея на пути сознанія, развитія и прогресса. И вы имъли основательную причину хотя на минуту выйти изъ спокойнаго состоянія вашего духа. готејявъ пјавона такую любовь. Говорю это не потому, чтобы я считалъ любовь свою наградою великаго таланта, а потому что въ этомъ отношении представляю не одно, а множество лицъ, изъ которыхъ ни вы, ни я не видёли самаго большого числа, и которыя, въ свою очередь, тоже никогда не видёли васъ! Я не въ состояніи дать вамъ ни малійшаго понятія о томъ негодованіи. которое возбудила ваша книга во всёхъ благородныхъ сердцахъ.

«Я думаю, —продолжаеть Бълинскій, —что вы глубоко знаете Россію только какъ художникъ, а не какъ мыслящій человёкъ, роль котораго вы такъ неудачно приняди на себя въ своей фантастической книгъ, но это не потому. чтобы вы не были мыслящимъ человъкомъ, а потому, что вы столько уже лътъ смотрели на Россію изъ вашего прекраснаго далека. А ведь известно, что нъть ничего легче, какъ изъ далека видъть предметы такими, какъ намъ хочется ихъ видъть, потому что въ прекрасномъ далекъ вы живете совершенно чужды духомъ, въ самомъ себъ, внутри себя, или въ однообразіи кружка, одинаково съ вами настроеннаго и безсильнаго противиться вашему на него вліянію. Поэтому вы не замътили, что Россія видить свое спасеніе не въ мистицизмъ, не въ піэтизмъ, а въ успъхахъ цивилизаціи, просвъщенія, гуманности, въ пробужденіи въ народъ чувства человъческаго достоинства, столько въковъ потеряннаго въ грязи и навозъ. Ей нужны права и законы, сообразные съ здравымъ смысломъ и справедливостью, и строгое, по возможности, выполнение ихъ. А вм'всто того она представляетъ собою ужасное зр'влище, гд'в люди торгуютъ людьми, не имъя на то и того оправданія, какимъ лукаво пользуются американскіе плантаторы, утверждающіе, что негръ не человікъ. Это страна, гді люди сами себя называють не именами, а кличками, Ваньками, Степками, Палашками; страна, гдв нвть не только никаких в гарантій для личности, чести и собственности, но нъть даже и полицейскаго порядка; а есть только огромная корпорація различныхъ служебныхъ воровъ и грабителей. Самые живые совре-

менные національные вопросы Россіи теперь уничтоженіе крѣпостнаго права и отывнение твлесного наказания, введение по возможности строгого выполнения тъхъ законовъ, которые уже есть. Вотъ вопросы, которыми тревожно занята Россія въ своемъ апатическомъ полуснъ. И въ это-то время ведикій писатель, который дивно-художественными и глубокомысленными твореніями такъ могущественно содъйствоваль самосознанію Россіи, давши ей возможность взглянуть на себя самое какъ будто въ зеркалъ, явился съ книгою, которою учитъ варвара-помъщика наживать отъ крестьянъ побольше денегъ, ругая ихъ «неумытыми рылами». Да если бы вы обнаружили покущение на мою жизнь, и тогда бы я не более возненавидель вась, какь за эти позорныя строки. Неть, если бы вы дъйствительно прониклись Христова ученія, совствить не то писали бы вы къ вашему адепту изъ помъщиковъ; вы бы писали ему, что такъ какъ его крестьяне-его братья по Христу, и какъ братъ его не можетъ быть рабомъ своего брата, то онъ долженъ дать имъ свободу, или по крайней мъръ пользоваться ихъ трудами какъ можно льготнъе для нихъ, сознавая себя въ глубинъ своей совъсти въ ложномъ къ нимъ положении. А выражение: «Ахъ ты, неумытое рыло! >... да у какого Ноздрева, или у какого Сабакевича подслушали вы его, чтобы передать міру, какъ великое открытіе въ пользу и назиданіе русских мужиковъ, которые и безъ того потому не умываются, что повърили своимъ барамъ, сами себя не считали за людей. А ваше понятіе о національномъ русскомъ судів - расправів, идеаль котораго вы нашли въ словахъ глупой бабы, въ повъсти Пушкина, и по разуму котораго доджно пороть и праваго и виноватаго! Да это и такъ у насъ делается, даже въ частую, хотя чаще всего порять праваго, если ему нечемь откупиться отъ преступленія быть безъ вины виноватымъ. И такая-то книга можетъ быть результатомъ труднаго внутренняго прогресса, высокаго духовнаго просвѣщенія?—Не можетъ . быть! Проповъдникъ кнута, апостолъ невъжества, поборникъ обскурантизма и мракобъсія, панегиристь татарскихь нравовь, что вы дълаете? Взгляните себъ подъ ноги, въдь вы стоите надъ бездною!.. Вспомнилъ и еще, что въ вашей книгъ вы утверждаете, какъ великую и неоспоримую истину, будто простому человъку грамота не только не полезна, но положително вредна. Что сказать вамъ на это? Да простить вамъ Богъ за эту мысль, если только, передавая ее бумагъ, вы въдали, что творили... Теперь судите сами: можно ли удивляться тому, что ваша книга уронила вась въ глазахъ публики и какъ человъка? Вы, сколько я вижу, не совстить хорошо понимаете русскую публику. Ея характеръ опредъляется положеніемъ русскаго общества, въ которомъ кипять и рвутся наружу свъжія силы, и, не находя исхода, производять только уныніе, тоску, апатію. Только въ одной литератур'в есть жизнь и движеніе впередъ. Вотъ почему званіе писателя у насъ такъ почтенно, почему у насъ такъ легокъ върный успъхъ, даже при маленькомъ талантв. И вотъ почему у насъ въ особенности награждается общимъ мнвніемъ такъ называемое либеральное направленіе, даже и при б'ёдности таланта. И вы сильно ошибаетесь, если не шутя думаете, что ваша книга пала не оть ея дурного направленія,

а отъ рёзкости истинъ, будто бы высказанныхъ нами всёмъ и каждому. Положимъ, что вы могли это думать о пишущей братіи, но публика-то какъ могла нопасть въ эту категорію? Неужели въ «Ревизорѣ» и «Мертвыхъ Душахъ» вы менѣе рѣзки, съ меньшей истиной и талантомъ, и менѣе горькой правды высказали? И она дѣйствительно разсердилась на васъ до бѣшенства, но «Ревизоръ» и «Мертвыя Души» не пали отъ этого, тогда какъ ваша послѣдняя книга провалилась сквозь землю. И публика тутъ права; это показываетъ, сколько лежитъ въ нашемъ обществѣ, хотя и въ зародышѣ, свѣжаго, здраваго чувства, и это показываетъ, что у нея есть будущность. Если вы любите Россію, порадуйтесь виѣстѣ со мною паденію вашей книги.

«Ваше обращеніе, пожалуй, можеть быть искренно, но мысль довести о немъ до свъдънія публики—самая печальная... Смиреніе, проповъдываемое вами, во-первыхъ, не ново, во-вторыхъ, отзывается съ одной стороны страшною гордостью, а съ другой — самымъ позорнымъ унижениемъ своего человъческаго достоинства. Мысль сделаться какимъ-то абстрактнымъ совершенствомъ, стать выше встах смиренемъ, можетъ бытъ плодомъ только гордости, или слабоумія, и ведеть въ обоихъ случаяхъ къ лицемврію, ханженству, атеизму. И при этомъ вы позволили себъ цинически грязно выражаться не только о другихъ (это было бы только невъжество), но и о самомъ себъ (это уже гадко), потому что человъкъ, быющій своего ближняго по щекамъ, возбуждаеть презрѣніе. Нѣтъ вы омрачены, а не просвётлены. И что за языкъ, что за фразы? «Дрянь и тряпка сталь теперь всякъ человъкъ». Неужели вы думаете, что сказать «всякъ» вмёсто «всякій»—значить выражаться библейски? Какая это великая истина, что когда человънъ отдается лжи, его оставляетъ умъ и талантъ. Не будь на вашей книгь выставлено вашего имени, и будь изъ нея выключены ть ивста, гдь вы говорите о самомъ себь, какъ о писатель, кто бы подумаль, что эта надутая и неопрятная шумиха словъ и фразъ — произведеніе автора «Ревизора» и «Мертвыхъ Душъ»? Что же касается до меня лично, повторяю вамъ: вы ошибаетесь, сочтя статью мою выраженіемъ досады за вашъ отзывъ обо мив, какъ объ одномъ изъ вашихъ критиковъ. Если бы только это разсердило меня, я только объ этомъ отозвался бы съ досадою, а объ остальномъ отозвался бы спокойно и безпристрастно. А это правда, что вашъ отзывъ о вашихъ почитателяхъ вдвойнъ не хорошъ. Я понимаю необходимость иногда щелкнуть глупца, который своими похвалами, своими восторгами ко мн только дълаетъ меня смъшнымъ; но и эта необходимость тяжела, потому что какъ-то не человъчески за ложную любовь платить враждою. Но вы имъете въ виду людей, если не съ отличнымъ умомъ, то все же и не глупцовъ. Эти люди въ своемъ удивленіи къ вашимъ твореніямъ надівлали, можеть быть, гораздо боліве восклицаній, нежели сколько высказали о нихъ дёла, но все же ихъ энтузіазмъ къ вамъ выходить изъ такого чистаго, благороднаго источника, что вамъ вовсе не слъдовало бы выдавать ихъ головою-ихъ и вашимъ врагамъ, да еще въ добавокъ обвинять ихъ въ намерени дать какой-то предосудительный толкъ вашимъ сочиненіямъ. Вы, конечно, сдёлали это по увлеченію

главною мыслью вашей книги и по неосмотрительности. Все это не хорошо. А что вы ожидали времени, когда вамъ можно будетъ отдать справедливость и почитателямъ вашего таланта (отдавши ее съ гордымъ смиреніемъ вашимъ врагамъ)—этого я не зналъ, не могъ, да признаться, не хотълъ бы знать. Передо мною была ваша книга, а не ваши намъренія. Я читалъ и перечитывалъ ее сто разъ, и все-таки не нашелъ въ ней ничего, кромъ того, что въ ней есть; а то, что въ ней есть, глубоко возмутило и оскорбило душу.

«Если бы я даль полную волю моему чувству, письмо это скоро превратилось бы въ толстую тетрадь. Я никогда не думаль писать къ вамъ объ этомъ предметь, хотя я и мучительно желаль этого, и хотя вы всьмъ и каждому печатно дали право писать къ намъ безъ церемоніи, им в въ виду одну только правду. Неожиданное получение вашего письма дало мит возможность высказать вамъ все, что лежало у меня на душ'в противу васъ, по поводу вашей книги. Я не умъю говорить въ половину, не умъю хитрить-это не въ моей натуръ. Пусть мы или само время докажеть мнъ, что я ошибался въ монхъ о васъ понятіяхъ, я первый порадуюсь этому, но не раскаюсь въ томъ, что что высказаль о васъ. Туть дело идеть не о моей или вашей личности, а о предметъ, который гораздо выше не только меня, но даже и васъ. Тутъ дъло идеть объ истинь, о русскомъ обществь, о Россіи. И воть мое последнее, заключительное слово: если вы имъли несчастіе съ гордымъ смиреніемъ отречься отъ вашихъ истинно великихъ произведеній, то теперь вы должны съ искреннимъ смиреніемъ отречься отъ послідней вашей книги и тяжелый гръхъ ея изданія искупить новыми твореніями, которыя напомнили бы ваши прежнія».

По силъ и благородству, это письмо истинное украшение русской литературы и напоминаетъ собою «Lettre de la Montangne» Руссо.

Одного имени Бѣлинскаго было достаточно, чтобы поставить «Современникъ» на ноги. И говоря такъ, я нисколько не преувеличиваю дѣла. Между прочимъ это мнѣніе Герцена. Но Бѣлинскій сдѣлалъ для юнаго журнала гораздо больше. Во первыхъ онъ передалъ редакціи весь матеріалъ, собранный имъ для своего альманаха «Левіафанъ», а затѣмъ написалъ нѣсколько превосходныхъ статей, лучшія между которыми: обозрѣнія литературы за 1846 и 47 года и о «Перепискѣ съ друзьями» Гоголя. Въ «Обозрѣніи Литературы 46 г.» Бѣлинскій защищаетъ западничество и борется съ славянофильствомъ. Его взглядъ на это намъ извѣстенъ. Въ обозрѣніи за 47-ой годъ, онъ полно и рѣзко выставляетъ заслуги натуральной школы. Съ этими его воззрѣніями намъ надо подробно ознакомиться сейчасъ же. Прежде всего онъ указываетъ на несомнѣнное торжество натуральной школы.

«Натуральная школа,—говорить онъ,—стоить теперь на первомъ планъ русской литературы. Съ одной стороны, нисколько не преувеличивая дъла по какимъ-нибудь пристрастнымъ увлеченіямъ, мы можемъ сказать, что публика,



т. е. большинство читателей, за нее: это-факть, а не предположение. Теперь вся литературная деятельность сосредоточилась въ журналахъ; а какіе журналы пользуются большей извъстностью, имъють болье общирный кругь читателей и большее вліяніе на митніе публики, какъ не тт, въ которыхъ помъщаются произведенія натуральной школы? Какіе романы и повъсти читаются публикой съ особеннымъ интересомъ, какъ не тъ, которые принадлежатъ натуральной школь, или, лучше сказать, читаются ли публикой романы и повъсти, не принадлежащие къ натуральной школь? Какая критика пользуется большимъ вліяніемъ на мивніе публики или, лучше сказать, какая критика болъе сообразна съ мнъніемъ и вкусомъ публики, какъ не та, которая стоитъ за натуральную школу противъ риторической? Съ другой стороны, о комъ безпрестанно говорять, спорять, на кого безпрестанно нападають съ ожесточеніемъ, какъ не на натуральную школу? Партін, ничего не имъющія между собою общаго, въ нападкахъ на натуральную школу действуютъ согласно, единодушно, приписывають ей мивнія, которыхь она чуждается, намвренія, которыхъ у ней никогда не было, ложно перетолковываютъ каждое ел слово. каждый ея шагь, то бранять ее съ запальчивостью, забывая иногда придичіе, то жалуются на нее чуть не со слезами! Что общаго между заклятыми врагами Гоголя, представителями побъжденнаго риторическаго направленія, и между такъ-называемыми славянофилами?---Ничего! и однако-жъ последніе, признавая Гоголя основателемъ натуральной школы, согласно съ первыми нападають въ томъ-же тонь, тьми-же словами, съ такими-же доказательствами на натуральную школу, и почли за нужное отличиться отъ своихъ новыхъ союзниковъ тодько догической непоследовательностью, вследствіе которой они поставили Гоголю въ заслугу то самое, за что преследують его школу, на томъ основаніи, что онъ писалъ по какой-то «потребности внутренняго очищенія». Къ этому должно прибавить, что школы, непріязненныя натуральной, не въ состоянии представить ни одного сколько-нибудь зам'вчательнаго произведения, которое доказало-бы деломъ, что можно писать хорошо, руководствуясь правилами противоположными тъмъ, которыхъ держится натуральная школа. Всъ попытки ихъ въ этомъ родъ послужили къ торжеству натурализма и паденію риторизма.

Натурализмъ т. е. стремленіе къ постиженію и изображенію дъйствительности, нашель уже мъсто у Кантемира, въ его сатирахъ. Его слъды можно видъть въ произведеніяхъ Державина, Озерова, Жуковскаго, Батюшкова, все менъе и менъе отвлеченнымъ и риторическимъ, все больше и больше сближающимся съ дъйствительностію или по крайней мъръ стремившимся къ этому сближенію. Въ произведеніяхъ этихъ писателей, особенно двухъ послъднихъ, языкомъ поэзіи заговорили уже не одни оффиціальные восторги, но и такія страсти, чувства и стремленія, источникомъ которыхъ были не отвлеченные идеалы, но человъческое сердце, человъческая душа. Наконецъ явился Пушкинъ, поэзія котораго относится къ поэзіи встхъ предшествовавшихъ ему поэтовъ, какъ достиженіе относится къ стремленію. Въ ней слились въ одинъ широкій

потокъ оба, до того текшіе раздівльно, ручья русской поэзін. Русское ухо услышало въ ея сложномъ аккордъ и чисто русскіе звуки. Несмотря на преимущественно идеальный и лирическій характерь первыхь поэмь Пушкина, въ въ нихъ уже вошли элементы жизни действительной, что доказывается смёдостью, въ то время удивившей всехъ, ввести въ поэму не классическихъ, итальянскихъ или испанскихъ, а русскихъ разбойниковъ, не съ кинжалами и пистолетами, а широкими ножами и тяжелыми кистенями, и заставить одного изъ нихъ говорить въ бреду про кнутъ и грозныхъ палачей. Цыганскій таборъ съ оборванными шатрами между колесами телегъ, съ плящущимъ медведемъ и нагими дътьми въ перекидныхъ корзинкахъ на ослахъ, былъ тоже неслыханной дотол' сценой для кроваваго трагическаго событія. Но въ «Евгенія Онъгинъ идеалы еще болъе уступили мъсто дъйствительности, или по крайней мёрё то и другое до того слилось во что-то новое, среднее между тёмъ и другимъ, что поэма эта должна по справедливости считаться произведеніемъ, положившимъ начало поэзіи нашего времени. Туть уже натуральность является не какъ сатира, не какъ комизмъ, а какъ върное воспроизведение дъйствительности, со встыть ея добромъ и зломъ, со встыи ея житейскими дрязгами; около двухъ или трехъ лицъ, опоэтизированныхъ или нѣсколько идеализированныхъ, выведены люди обыкновенные, но не на посившище, какъ уроды, какъ исключенія изъ общаго правила, а какъ лица, составляющія большинство общества. И все это въ романъ, писанномъ стихами!

«Самъ Пушкинъ, -- продолжаетъ Вълинскій, -- съ одной стороны быль подготовленъ предшествовавшими ему поэтами, и первые опыты его носили на себъ легкіе следы ихъ вліянія, а съ другой стороны его нововведенія оправдывались общимъ движениемъ во всёхъ литературахъ Европы и влияниемъ Байрона авторитета огромнаго. Но Гоголю не было образца, не было предшественниковъ ни въ русской, ни въ иностранныхъ литературахъ. Всв теоріи, всв преданія литературныя были противъ него, потому что онъ быль противъ нихъ. Чтобы понять его, надо было вовсе выкинуть ихъ изъ головы, забыть о ихъ существованіи, - а это для многихъ значило-бы переродиться, умереть и вновь воскреснуть. Чтобы яснъе сдълать нашу мысль, посмотримъ, въ какихъ отношеніяхъ находится Гоголь къ другимъ русскимъ поэтамъ. Конечно и въ тахъ сочиненіяхъ Пушкина, которыя представляють чуждыя русскому міру картины, безъ всякаго сомнънія есть элементы русскіе, но кто укажеть ихъ? Какъ доказать, что напримъръ поэмы: «Моцартъ и Сальери», «Каменный Гость», «Скупой Рыцарь», «Галубъ» могли быть написаны только русскимъ поэтомъ, и что ихъ не могъ-бы написать поэтъ другой націи? То-же можно сказать и о Лермонтовъ. Всъ сочинения Гоголя посвящены исключительно изображению міра русской жизни, и у него ніть соперниковь вы искусстві воспроизводить ее во всей ея истинности. Онъ ничего не сиягчаеть, не укращаеть, вследствіе любви къ идеаламъ, или какихъ-нибудь заранте принятыхъ идей, или привычныхъ пристрастій, какъ наприм'яръ Пушкинъ въ «Он'ягин'я» идеализировалъ помъщицкій быть. Конечно, преобладающій характерь его сочиненій-отрицаніе; всякое отрицаніе, чтобъ быть живымъ и поэтическимъ, должно дёлаться во имя идеала,—и этотъ идеалъ у Гоголя такъ-же не свой, т. е. не туземный, какъ и у всёхъ другихъ русскихъ поэтовъ, потому что наша общественная жизнь еще не сложилась и не установилась, чтобы могла дать литературё этотъ идеалъ. Но нельзя-же не согласиться съ тёмъ, что по поводу сочиненій Гоголя уже никакъ невозможно предложить вопроса: какъ доказать, что они могли быть написаны только русскимъ поэтомъ, и что ихъ не могъ-бы написать поэтъ другой націи? Изображать русскую дёйствительность, и съ такой поразительной вёрностью и истиной, разумёется, можетъ только русскій поэтъ. И вотъ пока въ этомъ-то болёе всего и состоитъ народность нашей литературы.

Литература наша была плодомъ сознательной мысли, явилась какъ нововведеніе, началась подражительностью. Но она не остановилась на этомъ, а постоянно стремилась къ самобытности, народности, изъ риторической стремилась сдёлаться естественной, натуральной. Это стремленіе, ознаменованное замътными и постоянными успъхами, и составляеть смысль и душу исторіи нашей литературы. И мы, не обинуясь, скажемъ, что ни въ одномъ русскомъ писатель это стремление не достигло такого успъха, какъ въ Гоголь. Это могло совершиться только черезъ исключительное обращение искусства къ дъйствительности, помимо всякихъ идеаловъ. Для этого нужно было обратить все вниманіе на толпу, на массу, изображать людей обыкновенныхъ, а не пріятныя только исключенія изъ общаго правила, которыя всегда соблазняють поэтовъ на идеализирование и носять на себъ чужой отпечатокъ. Это великая заслуга со стороны Гоголя, но это-то люди стараго образованія и вибняють ему въ великое преступленіе передъ законами искусства. Этимъ онъ совершенно измениль взглядь на самое искусство. Къ сочинениямъ каждаго изъ поэтовъ русскихъ можно, хотя и съ натяжкой, приложить старое и ветхое опредъленіе поэзін, какъ «украшенной природы»; но въ отношеніи къ сочиненіямъ Гоголя этого уже невозможно сдёлать. Къ намъ идетъ другое опредъленіе вскусства — како воспроизведеніе дойствительности во всей ея истиню. Туть все льдо въ типахъ, а идеаль туть понимается не какъ украшеніе (слідовательно ложь), а какъ отношеніе, въ которыя авторь ставить другъ къ другу созданные имъ типы, сообразно съ мыслью, которую онъ хочетъ развить своимъ произведеніемъ.

Вліяніе Гоголя на русскую литературу было огромно. Не только всё молодые таланты бросились на указанный имъ путь, но и нёкоторые писатели, уже пріобрётшіе извёстность, пошли по этому-же пути, оставивши свой прежній. Отсюда появленіе школы, которую противники ея думали унизить названіемъ натуральной. Послё «Мертвыхъ Душт» Гоголь ничего не написалъ. На сценё литературы теперь только его школа. Всё упреки и обвиненія, которые прежде устремлялись на него, теперь обращены на натуральную школу, и если еще дёлаются выходки противъ него, то по поводу этой школы.

Одна изъ главныхъ заслугъ натуральной школы заключается между прочимъ въ томъ, что она ввела въ литературу мужика...

Есть, - ръзко говоритъ Бълинскій, - особенный родъ читателей, который по чувству аристократизма не любить встречаться даже въ книгахъ съ людьми низшихъ классовъ, обыкновенно не знающими приличія и хорошаго тона, не любить грязи и нищеты, по ихъ противоположности съ роскошными салонами, будуарами и кабинетами. Эти отзываются о натуральной школь не иначе, какъ съ высокомърнымъ презрвніемъ, пронической улыбкой... Кто они такіе, эти феодальные бароны, гнушающіеся «подлой чернью», которая въ ихъ глазахъ ниже хорошей лошали? Не спъшите справляться о нихъ въ герольдическихъ книгахъ или при дворахъ европейскихъ: вы не найдете ихъ гербовъ, они не тваять ко двору, и если видали большой свтть, то не иначе, какъ съ удины, сквозь ярко освъщенныя окна, насколько позволяли сторы и занавъски... Предками они не могутъ похвалиться: они обыкновенно-или чиновники, или изъ новаго дворянства, богатаго только библейскими преданіями о дедушке управляющемь, о дядюшке откупшике, а иногда и о бабушке просвирнъ и тетушкъ торговкъ. Авторъ этой статъи считаетъ при этомъ обязанностью донести до свёдёнія своихъ читателей, что упрекать ближняго незнатостью происхожденія вовсе не въ его привычкахъ и положительно противно всъмъ его убъжденіямъ, и что онъ самъ отнюдь не стыдится признаться въ этомъ. Но онъ думаетъ — и в роятно читатели его согласяться съ нимъ — что ничего нътъ пріятнъе, какъ оборвать съ вороны павлиныя перья и доказать ей, что она принадлежить къ той породъ, которую вздумала презирать. Человъкъ простого званія еще не ворона, потому что онъ простого званія; вороной дълаетъ не званіе, а природа, и вороны такъ-же бывають во всъхъ званіяхъ, какъ во всъхъ-же званіяхъ бывають и орлы; но конечно только воронъ свойственно рядиться въ павлиныя перья и величаться ими. Такъ почему-же не сказать воронъ, что она -- ворона? Презръне къ низшимъ сословіямъ въ наше время-отнюдь не есть порокъ высшихъ сословій; напротивъ, это бользнь выскочекъ, порождение невъжества, грубости чувствъ и понятій. Умный и образованный человъкъ, еслибъ онъ былъ одержимъ этой бользнью, никогда не обнаружить ея, потому что она не въ духъ времени, потому что показать ее—значить каркнуть о себь во все воронье горло. Намъ кажется, что какъ ни гадко лицемфріе, но въ этомъ случав оно даже лучше вороньей откровенности, потому что свидътельствуетъ объ умъ. Павлинъ, горделиво распускающій пышный хвость свой передь другими птицами, слыветь животнымъ красивымъ, но не умнымъ. Что-же сказать о воронъ, спъсиво выказывающей заимствованный нарядъ? Подобная спъсь всегда чужда ума и есть порокъ по преимуществу плебейскій. Гдѣ больше ломанья и притязаній, какъ не въ тѣхъ слояхъ общества, которые начинаются тотчасъ послъ самыхъ низшихъ? А это потому, что тутъ всего больше невъжества. Посмотрите, какъ глубоко презираеть лакей мужика, который во всёхъ отношеніяхъ лучше, благородней, человъчнъй его! Откуда эта гордость въ лакеъ? — Онъ перенялъ пороки своего барина и оттого считаетъ себя далеко образованнъе мужика. Внъшній лоскъ грубыми натурами всегда принимается за образованность.

«Что за охота наводнять литературу мужиками?» --- восклицають аристократы извёстнаго разряда. Въ ихъглазахъ писатель-ремесленникъ, которому какъ что закажуть, такъ онъ и дълаеть. Имъ въ голову не входить, что въ отношеніи къ выбору предметовъ сочиненія писатель не можеть руководствоваться ни чуждой ему волей, ни даже собственнымъ произволомъ; ибо искусство имъетъ свои законы, безъ уваженія которыхъ нельзя хорошо писать. Оно прежде всего требуеть, чтобы писатель быль върень собственной натуръ, своему таланту, своей фантазін. А чёмъ объяснить, что одинъ любить изображать предметы веселые, другой — мрачные, если не натурой, характеромъ в талантомъ поэта? Кто что любить, чёмъ интересуется, то и знаетъ лучше, а что лучше знаеть, то лучше изображаеть. Воть самое законное оправданіе поэта, котораго упрекають за выборь предметовъ; оно не удовлетворительно только для людей, которые ничего не смыслять въ искусствъ и грубо смъщивають его съ ремесломъ. Природа-въчный образецъ искусства, а величайшій и благороднъйшій предметь въ природь — человькъ. А развъ мужикъ не человъкъ?--Но что-же можеть быть интереснаго въ грубомъ, необразованномъ человъкъ?-Какъ что?-его душа, умъ, сердце, страсти, склонности,-словомъ, все то-же, что и въ образованномъ человъкъ. Положимъ, послъдній выше перваго; но развъ ботанистъ интересуется только садовыми, улучшенными искусствомъ растеніями, презирая ихъ полевые, дико-растущіе первообразы? Развъ для анатомика и физіолога организмъ дикаго австралійца не такъ-же интересенъ, какъ и организмъ просвъщеннаго европейца? На какомъ-же основаніи искусство въ этомъ отношеніи должно такъ разниться отъ науки? А потомъ-вы говорите, что образованный человъвъ выше необразованнаго. Съ этимъ нельзя не согласиться съ вами, но не безусловно. Конечно самый пустой свътскій человъкъ несравненно выше мужика, но въ какомъ отношеніи? Только въ светскомъ образовании, а это нисколько не помещаетъ иному мужику быть выше его, напримъръ, со стороны ума, чувства, характера. Образованіе только развиваетъ нравственныя силы человіка, но не даеть ихъ: даеть ихъ человъку природа. И въ этой раздачъ драгоцъинъйшихъ даровъ своихъ она дъйствуетъ слъпо, не разбирая сословій... Если изъ образованныхъ классовъ общества выходить больше замъчательныхъ людей, это потому, что тутъ больше средствъ къ развитію, а совсёмъ не потому, что природа была для людей низшихъ классовъ скупте въ раздачт даровъ своихъ. «Чему можно научиться изъ книги, въ которой описывается какой-нибудь спившійся съ кругу горемыка? > говорять еще эти аристократы средней руки. — Какъ чему? разумъется, не свътскому обращению и не хорошему тону, а знанию человъка въ извъстномъ положеніи. Одинъ спивается отъ лівности, отъ дурного воспитанія, оть слабости характера; другой-оть несчастных обстоятельствъ жизни, въ которыхъ онъ можеть быть несколько не виноватъ.

И дальше! Посмотрите, какъ въ нашъ въкъ вездъ заняты всъ участью низшихъ классовъ, какъ частная благотворительность всюду переходитъ въ общественную, какъ вездъ основываются хорошо организованныя, богатыя

върными средствами общества для распространения просвъщения въ низшихъ классахъ, для пособія нуждающимся и страждущимъ, для отвращенія и предупрежденія нищеты и ея неизбъжнаго слъдствія — безиравственности и разврата. Это общее движение, столь благородное, столь человъческое, столь христіанское, встрётило своихъ порицателей въ лице поклонниковъ тупой и косной патріархальности. Они говорять, что туть дійствують мода, увлеченіе, тщеславіе, а не человъколюбіе. Пусть такъ, да когда-же и гдъ-же въ лучшихъ человъческихъ дъйствіяхъ не участвовали подобныя мелкія побужденія? Но какъ-же сказать, что только такія побужденія могуть быть причиной такихъ явленій? Какъ думать, что главные виновники такихъ явленій, увлекающіе своимъ примітромъ толпу, не одушевлены боліте благородными и высокими побужденіями? Разумбется, нечего удивляться добродътели людей, которые бросаются въ благотворительность не по чувству любви къ ближнему, а изъ моды, изъ подражательности, изъ тщеславія; но это доброд'йтель въ отношени къ обществу, которое исполнено такого духа, что и дъятельность суетныхъ людей умъетъ направлять къ добру. Это-ли не отрадное въ высшей степени явленіе новъйшей цивилизаціи, успъховъ ума, просвъщенія и образованности?

Могло-ли отразиться въ литературъ это новое общественное движеніе,— въ литературъ, которая всегда бываетъ выраженіемъ общества! Въ этомъ отношеніи литература сдѣлала едва-ли не больше: она скорѣе способствовала возбужденію въ обществъ такого направленія, нежели только отразила его въ себѣ, скорѣе упредила его, нежели только не отстала отъ него. Нечего говорить, достойна-ли и благородна-ли такая роль; но за нее то и нападаетъ на литературу безгербовная аристократія. Мы думаемъ, что довольно показали, изъ какихъ источниковъ выходятъ эти нападки и чего они стоютъ...

Сущность-же своихъ воззрвній на современную ему литературу—значеніе натуральной школы—Велинскій резюмируетъ въ такихъ строкахъ:

Въ наше время искусство и литература больше, чёмъ когда-либо прежде, сдёлались выражением общественных вопросов, потому что въ наше время эти вопросы стали общёе, доступнёе всёмъ, яснёе, сдёлались для всёхъ интересомъ первой степени, стали во главё всёхъ другихъ вопросовъ. Это, разумёется, не могло не измёнить общаго направленія искусства во вредъ ему. Такъ, самые геніальные поэты, увлекаясь рёшеніемъ общественныхъ вопросовъ, удивляютъ иногда теперь публику сочиненіями, которыхъ художественное достоинство нисколько не соотвётствуетъ ихъ таланту или по крайней мёрё обнаруживается только въ частностяхъ, а цёлое произведеніе слабо, растянуто, вяло, скучно. Вспомните романы Жоржъ-Занда: «Le Meunier d'Angibault», «Le Pêche de Monsieur Antoine», «Isidore». Но и здёсь бёда произошла собственно не отъ вліянія современныхъ общественныхъ вопросовъ, а отъ того, что авторъ существующую дёйствительность хотёлъ замёнить утопіей, и вслёдствіе этого заставилъ искусство изображать міръ, существующій только въ его изображенів. Такимъ образомъ, вмёстё съ характерами воз-

можными, съ лицами всемъ знакомыми, онъ вывелъ характеры фантастическіе. лица небывалыя, и романъ у него смёшался со сказкой, натуральное заслонилось неестественнымъ, поэвія смішалась съ риторикой. Но изъ этого еще нътъ причины вопить о паденіи искусства; тотъ-же Жоржъ-Зандъ посль «Le Meunier d'Angibault» написалъ «Теверино», а послъ «Изидоры» и «Le Pêché de Monsieur Antoine» — «Лукрецію Флоріани». Порча искусства всявдствіе вліянія современныхъ общественныхъ вопросовъ могла-бы скорте обнаружиться на талантахъ низшей степени, но и тутъ она обнаруживается только въ неумъніи отличать существующее отъ небывалаго, возможное отъ невозможнаго. и еще болье-въ страсти къ мелодрамь, къ натянутымъ эффектамъ. Что особенно хорошо въ романахъ Евгенія Сю?-върныя картины современнаго общества, въ которыхъ больше всего видно вліяніе современныхъ вопросовъ. А что составляеть ихъ слабую сторону, портить ихъ до того, что отбиваеть всякую охоту читать ихъ? — Преувеличенія, мелодрама, эффекты, небывалые характеры вродъ принца Родольфа, -- словомъ, все ложное, неестественное, ненатуральное, — а все это выходить отнюдь не изъ вліянія современныхъ вопросовъ а изъ недостатка таланта, котораго кватаетъ только на частности и никогда на цълое произведение. Съ другой стороны, мы можемъ указать на романы Ликкенса, которые такъ глубоко проникнуты задушевными симпатіями нашего времени, и которымъ это нисколько не мѣшаетъ быть превосходными художественными произведеніями.

Эта защита натуральной школы и ея принциповт быть можеть не покажется особенно важной и особенно значительной для современнаго читателя. Съ одной стороны — мы привыкли къ натуральной школъ, — съ другой, увидя всв ен крайности, отчасти даже разочаровались въ ней. Но перенеситесь въ обстановку 40-ыхъ годовъ за пятьдесять лъть до нашего времени и для васъ станетъ какъ нельзя болъе ясной необходимостью настойчивой проповъди Бълинскаго. Онъ прекрасно зналъ, что дълалъ. Если и теперь такъ называемая русская интеллигенція на три-четверти, а пожалуй что и на девять-десятыхъ состоить изълюдей полу-образованных и полу-грамотныхъ, то что-же было  $mor\partial a?$  Если и теперь не р'вдкость люди читающіе журналы и въ тоже время готовые восторгаться самымъ площаднымъ барабаннымъ боемъ во славу своего отечества, то легко сообразить, сколько было такихъ людей при Бълинскомъ. Любиными писателями являлись не Пушкинъ, Лермонтовъ или Гоголь, - а Кукольникъ и Булгаринъ. Одинаково, въ театръ публика съ гораздо большимъ удовольствіемъ смотр'вла патріотическія драмы того-же Кукольника или Николая Полевого, чъмъ «Ревизора» и «Женитьбу». Въ критикъ серьезно и даже съ ожесточеніемъ доказывалось, что Гоголь только смішной писатель и т. д. Винить за это, разумъется, нельзя никого: русская цивилизація не насчитывала за собой и полутора-въковаго существованія, а именно вниманіемъ къ

окружающей действительности, стремлением постигнуть ен законы, ен смыслъ цивилизованный человекъ и отличается отъ варвара и дикаря. Гораздо прощетеге и несомненно пріятне утепать себя всевозможными иллюзіями вроде того, что мы—народь особенный, что мы всёхъ «немцевъ» щапками закидаемъ, что у насъ слава Богу крепостное право, которое обезпечиваеть крестьянъ отъ нищеты и разоренья и въ то-же время даеть дворянамъ—помещикамъ постоянный способь упражнять свои административныя способности и другія равноценные имъ таланты.

Своей настойчивой горячей проповедью принциповъ натурализма, своей борьбой съ реторикой и неискренностью съ постояннымъ чисто хамскимъ желаніемъ прикрашивать жизнь—Бёлинскій сыграль въ отношеніи русской литературы ту-же роль, какую до него Лессингъ въ отношеніи литературы германской. Много общаго въ геніи этихъ обоихъ литературныхъ великановъ, въ пріемахъ ихъ доказательствъ, въ страстности и глубинт ихъ одушевленія, въ предметахъ ихъ любви и ненависти. Все равно какъ послѣ Лессинга стала невозможной на сцент ложно - классическая драма, и глупая пастораль, такъ одинаково невозможна ходульная барабанная литература послѣ Бѣлинскаго. Слѣдъ, оставленный имъ на нашихъ вкусахъ, на пріемахъ нашей критики— не изгладимъ. Къ его статьямъ какъ нельзя болѣе приложима русская пословица—не вырубить топоромъ того, что написано перомъ—тъмъ болѣе этимъ геніальнымъ, нервнымъ перомъ.

Я уже сказаль выше, что одной изъ заслугь натуральной школы Бълинскій считаль то, что она ввела мужика въ литературу. На самомъ дѣлѣ на его глазахъ совершилось первое появленіе лапотника на страницахъ нашихъ журналовъ. Конечно лапотниковъ выводили и раньше, но или прикрашенныхъ въ видѣ "народа" Карамзина или въ видѣ какихъ-то—прости Господи—шальныхъ, способныхъ только орать во все горло: «идемъ и бѣжичъ». Такимъ именно оказывался народь на нашей патріотической сценв — въ драмахъ Кукольника, въ романахъ Загоскина, въ повѣстяхъ К. Аксакова. Не того мужика показала русской публикѣ натуральная школа и не тому мужику обрадовался Бѣлинскій. Появился настоящій мужикъ сѣрый, грязный, униженный и несчастный, безъ бѣлилъ и румянъ «поэтическаго творчества».

Въ 1847 — 48 годахъ появились первыя произведенія, положившія основаніе нашей, народнической, я говорю объ «Антонъ Горемыкъ» Григоровича и нъкоторыхъ очеркахъ «Записокъ Охотника» Тургенева. «Антонъ Горемыка» произвель на Бълинскаго страшное впечатлъніе.

«Вѣроятно,—пишетъ онъ Боткину,—ты уже получилъ XI № «Современника». Тамъ повъсть Григоровича, которая измучила меня; читая ее, я все думалъ, что присутствую при экзекуціяхъ. Страшно! Вотъ поди ты... Цензура чуть ее не прихлопнула; конецъ передѣланъ—выкинута сцена разбоя, въ ко-

торой онъ участвуетъ. Мою статью страшно ошельновали. Горше всего то, что совершенно произвольно. Выкинуто о Мицкевичъ, о шапкъ мурмолкъ, а мелкихъ фразъ, строкъ—безъ числа. Но объ этомъ я еще буду писать къ тебъ, потому что это довело меня до отчаянія, и я выдержалъ нъсколько тяжелыхъ дней»...

Когда Боткинъ отвътилъ, что «Антонъ» ему не понравился — Бълинскій далъ ему сердитую отповъдь.

«Для меня, -- говорить онъ, -- иностранная повъсть должна быть слишкомъ хороша, чтобы я могъ читать ее безъ некотораго усилія, особенно вначаль: и трудно вообразить такую гнусную русскую, которую-бы я не могь осилить (доказательство—я прочель съ начала до конца  $B \pi p y$  въ «От. 3.»—да и задамъ-же я ей при обзоръ!), а будь повъсть русская хоть сколько-нибудь хороша, главное-сколько-нибудь дильна-я не читаю, а пожираю... Ты-сибарить, сластёна...-тебъ, вишь, давай поэзіи да художества-тогда ты будешь смаковать и чмокать губами. А мит поэзіи и художественности нужно не больше, какъ настолько, чтобы повъсть была истинна, т. е. не впадала въ аллегорію, или не отзывалась диссертацією... Главное, чтобы она вызывала вопросы, производила на общество нравственное впечатлъніе. Если она достигаетъ этой цёли и вовсе безъ поэзіи и творчества, — она для меня тъмъ не менте интересна... Я съ удовольствиемъ прочелъ, напр., повъсть не повъсть, даже разсказъ не разсказъ, и разсуждение не разсуждение—Записки человика. Г-ва (въ 12 № «Отеч. Зап.»), да еще съ какимъ удовольствіемъ! Разумъется, если повъсть возбуждаеть вопросы и производить нравственное впечатлъние на общество, при высокой художественности, — тъмъ она для меня лучше; но главное-то у меня все-таки въ дълъ, а не въ щегольствъ. Будь повъсть хоть разхудожественна, да если въ ней нътъ дъла, — то я къ ней совершенно равнодушенъ... Я знаю, что сижу въ односторонности, но не хочу выходить изъ нея и жалью, и болье о тьхъ, кто не сидить въ ней. Вотъ почему въ Антонто я не замътилъ длиннотъ, или, лучше сказать, упивался длиннотами... Боже мой! какое изучение русскаго простонародья въ подробныхъ до мелочности описаніяхъ ярмарки!.. Но перечитывать Антона я не буду, хотя всегда перечитываю по-нъсколько разъ всякую русскую повъсть, которая мнъ понравится. Ни одна русская повъсть не производила на меня такого страшнаго, гнетущаго, мучительнаго, удушающаго впечатленія: читая ее, мне казалось, что я въ конюшиъ, гдъ благонамъренный помъщикъ пореть и истязуетъ цълую вотчину—законное наслѣдіе его благородныхъ предковъ»...

## Глава XV.

«Зима 1841—1848 года тянулась для Бълинскаго мучительно, — разсказываеть Панаевъ, часто его видавшій. — Съ физическими силами падали и силы его духа. Онъ выходиль изъ дому ръдко; дома, когда у него собирались

пріятели, онъ мало одушевлялся и часто повторяль, что ему уже не долго остается жить. Говорять, что больные чахоткой обыкновенно не сознають опасности своего положенія... У Б'єлинскаго не было этой иллюзіи; онъ не разсчитываль на жизнь и не ут'єшаль себя никакими надеждами»...

Письма, приведенныя въ началѣ этой главы, и указанныя статьи въ «Современникѣ» 1848 года были послёдними порывами его къ дёятельности.

«Бользненныя страданія Бълинскаго, —продолжаєть Панаевъ, —развились страшно въ послёднее время отъ петербургскаго климата, отъ разныхъ огорченій, непріятностей и отъ тяжелыхъ и смутныхъ предчувствій чего-то недобраго. Стали носиться какіе-то неблагопріятные для него слухи, все какъ-то душнёе и мрачнёе становилось кругомъ его, статьи его разсматривались все строже и строже. Онъ получилъ два весьма непріятныя письма, написанныя, впрочемъ, съ большою деликатностію, отъ одного изъ своихъ прежнихъ наставниковъ (Попова), котораго онъ очень любилъ и уважалъ. Ему надобно было, по поводу ихъ, ёхать объясняться, но онъ уже въ это время не выходилъ изъ дому...

«Нѣкоторые господа, мнѣніемъ которыхъ Бѣлинскій дорожилъ нѣкогда, начинали поговаривать, что онъ исписался, что онъ повторяетъ зады, что его статьи длинны, вялы и скучны... Это доходило и до него и глубоко огорчало его».

Да, пришлось пить чашу до дна. Впрочемъ, немного уже оставалось въ ней яду, большая часть давно была проглочена и давно уже разрушила организмъ.

«Придя однажды къ Бълинскому, —продолжаетъ Панаевъ, —я засталъ его въ страшномъ волнении и безпокойствъ. Дъло въ томъ, что къ нему явился жандармъ съ повъсткою (это и было, въроятно, второе письмо Попова)... По тогдашнимъ обстоятельствамъ можно понять, какое впечатлъніе должно было произвести неожиданное и загадочное появленіе этого посланнаго... въ квартиръ Бълинскаго.

«Бѣлинскій, не встававшій уже съ кресла, задыхающимся отъ волненія и отъ слабости голосомъ, просилъ меня... отыскать бывшаго его учителя Попова... и узнать, для чего его требуютъ. Прівхавъ къ Попову, я объяснилъ ему о тяжкой бользни Бѣлинскаго, приковавшей его къ креслу, и спросилъ, чего отъ него желаютъ. Поповъ вспомнилъ съ нѣжностью о дѣтскихъ годахъ Бѣлинскаго, выразилъ участіе къ его бользненному состоянію, просилъ меня успокоить больного и объяснить ему, что онъ вызывался не по какому-либо частному дѣлу или обвиненію, но какъ одинъ изъ замѣчательныхъ дѣятелей на поприщѣ русской литературы, «единственно для того, чтобы лично познакомиться съ начальникомъ вѣдомства (гдѣ служилъ Поповъ), хозяшномъ русской литературы»...

Въ мартъ Бълинскій еще работаль; но затъмъ оставалось ему только тяжкое страданіе бользни, въ которой не выпало на его долю и нравственнаго

утъщенія,—сама литература, для которой онъ жиль, выносила тогда тяжелый кризисъ.

- «Къ веснъ, —болъзнь начала дъйствовать быстро и разрушительно. Щеки его провалились, глаза потухали, изръдка только, горя лихорадочнымъ огнемъ, грудь впала, онъ еле передвигалъ ноги и начиналъ дышать страшно. Даже присутствие друзей уже было ему въ тягость.
- «Я разъ зашелъ къ нему утромъ (въ маѣ)... На дворъ подъ деревья вынесли диванъ и Бѣлинскаго вывели подышать чистымъ воздухомъ. Я засталъ его уже на дворѣ. Онъ сидѣлъ на диванѣ, опустя голову и тяжело дыша. Увидѣвъ меня, онъ грустно покачалъ головою и протянулъ мнѣ руку. Черезъ минуту онъ приподнялъ голову, взглянулъ на меня и сказалъ:
  - Плохо мнѣ, плохо, Панаевъ!
  - «Я началъ-было нъсколько словъ въ утъшение, но онъ перебилъ меня.
  - Полноте говорить вздоръ.
- «И снова молча и тяжело дыша опустиль голову. Я не могу высказать, какъ мив было тяжело въ эту минуту... Я начиналь заговаривать съ нимъ о разныхъ вещахъ, но все какъ-то неловко, да и Бълинскаго, кажется, уже ничего не интересовало... «Все кончено»!—думалъ я.

«Вѣлинскій умеръ черезъ нѣсколько дней послѣ этого»...

Присутствовавше при его смерти разсказывали, что Бѣлинскій, за нѣсколько минуть до кончины, лежавшій уже въ постели безъ сознанія, вдругь быстро поднялся, съ сверкавшими глазами, сдѣлаль нѣсколько шаговъ по комнатѣ, проговориль невнятными, прерывающимися словами, но съ энергіей, какія-то слова, обращенныя къ русскому народу, говорившія о любви къ нему... Его поддержали, уложили въ постель, и черезъ нѣсколько минутъ онъ умеръ. Это было 26 мая, въ 6-мъ часу утра.

Немногіе петербургскіе друзья проводили его тёло до Волкова кладбища. Къ нимъ присоединились три или четыре неизепстныхъ, вдругъ откуда-то взявшіеся. Они остались на кладбищё до самаго конца погребенія и слёдили за всёмъ съ величайшимъ любопытствомъ, хотя слёдить было совершенно нечего. Бёлинскаго отпёли и опустили въ могилу, какъ и всякаго другого.

## Бълинскій въ потомствъ.

26-го мая 1898 года въ шесть часовъ утра исполнится ровно пятьдесятъ лётъ со дня смерти Бёлинскаго. Не видно ни особенныхъ приготовленій, ни особенныхъ заботъ по этому поводу, — обстоятельство, которое едва-ли можно объяснить въ особевно лестную для насъ сторону. Насъ русскихъ очень часто обвиняютъ въ равнодушіи къ своимъ великимъ людямъ. Мы, дёйствительно, очень скоро забываемъ ихъ, какъ бы держась мудраго правила, пусть мертвые хоронятъ мертвыхъ. И далеко не всё одинаково не довольны этимъ. Напротивъ

того, эта забывчивость, подъчась прямо дегкомысленная, служить для многихъ новымъ аргументомъ въ защиту той мысли, что мы еще совсёмъ молодой народъ, все будущее котораго впереди. Что-же ему въ такомъ случать особенно заботиться о покойникахъ, котя-бы и славныхъ, но все-же игравшихъ для него лишь роль няньки, учившей держаться на ногахъ, кодить, лепетать? Я не стану спорить противъ этого. Я согласенъ, что народъ — младенецъ имъетъ свои привилегіи и превмущества, свои достоинства и недостатки, но все-же мнѣ, какъ и многимъ другимъ, въроятно, было-бы грустно, если-бы пятидесятилътіе смерти Бѣлинскаго прошло незамъченнымъ и дало-бы лишь возможность нажиться кое-какимъ издателямъ. Надо надъяться, что такъ не будетъ, пока же глухо, почти ничего не слышно.

Конечно, пушкинскаго празднества ни въ какомъ случав не выйдетъ и не можетъ выйти уже потому, что нётъ тёхъ лицъ, которыя тогда были на лицо, нётъ Достоевскаго, Тургенева, Ив. Аксакова, но, быть можетъ, встряхнутся и литературные эпигоны и забудутъ свои мелкіе раздоры, ссоры и пререканія—въ которыхъ, разумвется, главную роль играетъ обиженное самолюбіе — стоя передъ великой могилой, такъ настойчиво напоминающей о себъ въ данную минуту.

Бълинскій умеръ 26 мая 1848 г. въ шестомъ часу утра. Это фактъ. Но онъ умеръ, какъ и Пушкинъ, не весь, и «часть его большая» перешла въ потомство и живетъ въ немъ вплоть до настоящей минуты. Эта большая часть— не только его статьи, часто недодъланныя, недодуманныя и взаимно другъ друга исключающія, а и его чудныя письма, въ которыхъ яснѣе, чѣмъ гдѣ нибудь, изображена исторія правдивой души, жестоко оскорбленной нашей жизнью. Эти письма, далеко еще не понятыя и недостаточно оцѣненныя, по своей чудной искренности и художественной полнотѣ займутъ когда нибудь одно изъ первыхъ мѣстъ въ нашей литературѣ, наряду съ «Былое и думы».

Я лично не знаю, что могло-бы быть интереснье темы, какъ «Бълинскій въ потомствь» и, на самомъ дѣль удивительно, что она не только не разработана, но почти и не затронута. А между тѣмъ, кто знаетъ, сколько «интеллигентныхъ» недоразумѣній разрѣшилось-бы, отнесись мы къ ней внимательнѣе. Чтобы убѣдиться въ этомъ, стоитъ только спросить себя, какое понятіе стоитъ въ центрѣ всѣхъ философскихъ, критическихъ и нравственныхъ убѣжденій Бѣлинскаго? Это — понятіе личности. Я прошу читателя не торопиться, не говорить, что это слишкомъ отвлеченное понятіе. Для Бѣлинскаго оно было облечено въ плоть и кровь, и, какъ скоро увидимъ, онъ заработаль его цѣною огромныхъ сграданій, онъ искаль его долго, постоянно переходя отъ надежды къ отчаянью.

Само по себѣ слово—личность, конечно, ничего не обозначаетъ. Это простой терминъ, которымъ мы пользуемся въ нашихъ философскихъ разсужденіяхъ, такъ какъ съ полнымъ основаніемъ можно оспаривать существованіе не только личностей, но и вообще чего-нибудь личнаго въ природѣ. Значитъ прежде всего надо опредѣлить, какую именно личность имѣлъ Бѣлинскій? Я начну съ самаго простого, если хотите элементарнаго.

Изъ біографіи Бълинскаго можно видъть, что свою личную самостоятельность, понимая ее какъ право поступать по своему внутреннему убъжденію, онъ цениль выше всего. Эта черта характера проходить красною нитью черезъ всю его жизнь. Онъ не измёняль ей никогда и защищаль свое право быть собою съ такою ревнивой даже осторожностью, съ какой защищаеть бъднякъ единственное свое сокровище. Мы знаемъ, что вырвавшись изъ-подъ ферулы родительского дома, онъ поступиль въ пензенскую гимназію. Проучившись прилежно несколько леть, онь какъ-то вдругь заленился, пересталь ходить въ классы и все свободное время отдаваль «своему» дёлу-чтенію или писанію стиховъ. Никакія внушенія не могли подбиствовать на него въ смысль развитія благонравія. Онъ почувствоваль, что гимназія стёсняеть и давить его, и этого было совершенно достаточно, чтобы махнуть на нее рукой. Тоже самое случилось съ нимъ въ университетъ, куда онъ опредълнися съ величайшимъ трудомъ. Сначала онъ былъ въ восторгъ отъ него - и отъ стънъ и отъ науки и даже казенно-коштнаго содержанія. Но какъ только ферула almae matris дала знать о себъ и притомъ въ довольно таки грубой формъ — онъ немедленно ръшилъ, что всъ эти чистыя свътлыя комнаты и всъ эти умныя лекціи не стоятъ минуты свободы. И онъ ушель изъ университета \*), не имъя ни гроша денегь и даже «необходимаго носильнаго платья». Мы знаемъ, какъ ему досталось за это постоянное «неокончаніе» курса. «Недоучившійся студентъ» — вотъ кличка, которой презрительно клеймили его не только лиллипутыпротивники, но даже Гоголь. Увъряли, что онъ бросилъ гимназію, потомъ университеть прямо по неспособности. Это, конечно, пустяки. Для полученія аттестатовъ достаточно самыхъ мизерныхъ умственныхъ способностей, отрицать же ихъ въ Бълинскомъ, по меньшей мъръ, рисковано. Дъло совершенно въ другомъ. Бълинскій не признаваль оффиціальныхъ путей — они были не для него. Характеръ несдержанный, страстный, натура правдивая, до фанатизма, нежеланіе поступаться даже мелочами-все это такія данныя, которыя кое какъ могутъ ужиться съ вольной профессіей, а не съ какой нибудь другой.—Въ литературной своей дъятельности Бълинскій держался той-же политики. Онъ готовъ быль работать какъ воль, нисколько не жалтя своихъ силъ. и по цълымъ недълямъ не отходиль отъ своей конторки. Но первымъ и единственнымъ его условіемъ было работать, какъ онъ хочеть. Пусть издатель наваливаетъ на него библіографію въ любомъ, а порою прямо подавляющемъ количествъ-онъ не возражаль и жаловался на тяготу только въ своихъ дружескихъ письмахъ, но ни разу, въ теченіе 17-ти л'єтъ работы, ему не пришлось покривать душой и пойти противъ себя. Какъ только издатель «Москвитянина» сталь вившиваться въ его редакторскія дёла, онъ немедленно отказался отъ мъста, что для него было равносильно отказу отъ куска клъба; по



<sup>\*)</sup> Собственно онъ быль удалень изъ университета, но, разбираясь въ этой запутанной исторіи, не трудно видъть, что онъ остался-бы тамъ, прояви онъ больше благонравія. "Казенный коштъ" сталь для него въ концѣ концовъ абсолютно невыносимъ.

той-же причинъ разошелся онъ съ Краевскимъ и «Отечественными Записками», которыя онъ создалъ. Надо думать, что не долго бы онъ ужился и съ Некрасовымъ. Его правиломъ было не допускать никакихъ компромиссовъ, разъдъло касалось убъжденій.

Одинаково ревниво защищаль онъ и свою уиственную самостоятельность. Убъдить его въ чемъ нибудь было довольно трудно. Онъ принималъ новую идею не сразу, не тогда, когда поняль ее своимъ умомъ, а лишь послъ того, какъ она вошла въ его плоть и кровь, стала близкой и дорогой его чувству, озарилась огнемъ страсти, словомъ «загорълась въ немъ», какъ онъ говорилъ про себя. Несомивино, что онъ быль-бы плохимь ученымь, потому что каждая идея интересовала его прежде всего въ отношение къ самому себъ, къ содержанію его собственнаго внутренняго міра. Онъ никогда не смотръль на нее какъ на формулу, выведенную изъ такого-то и такого ряда фактовъ. Нътъгораздо больше этого. Онъ старался воплотить въ ней свет понимание правды жизни, своего земнаго назначения. Оттого-то онъ такъ к «неистовствоваль» всегда въ спорахъ, за что -- между прочинъ--- и получилъ название «неистоваго Виссаріона». Что для другихъ было простымь логическимь выводомъ, фигурой, трономъ, то для него означало извъстную  $запов \varpi \partial_b$ , которой надо савдовать во всяхь своихъ поступкахъ. Поэтому-то и выходило постоянно, что посягательство на какую нибудь признанную имъ истину или теорію, означало для него посягательство на собственную его личность. Туть онъ не хотвлъ скоро сдаваться, онъ не могь сдаться скоро и отстаиваль свою позицію шагь за шагомъ. Ссылки на авторитеты значили для него очень мало, въ большинствъ случаевъ, ровно ничего не значили, ему надо было до всего дойти самому. Настойчивость, давленіе, сознаніе собственной непогръшимости, провозглашеніе истинъ тономъ Писіи, не допускающемъ возраженій—вызывали въ немъ пожалуй даже физическое раздражение; онъ готовъ быль лучше удариться въ крайность — въ чемъ самъ же потомъ раскаивался съ мучительными упреками въ душь-чьмъ сльпо идти за другимъ. Мнь кажется, что этимъ можно объяснить его постоянныя ссоры съ Бакунинымъ — умомъ прямолинейнымъ и деспотическимъ, стремившимся задушить всякую самостоятельность мысли въ своихъ слушателяхъ-словомъ-умомъ чисто революціоннымъ.

Но скажуть: «самъ Бълинскій часто міняль свои убіжденія, и какое-же разумное основаніе имбеть его фанатически-нетерпимое отношеніе къ убіжденіямъ другихь? Плохо-же научиль его миролюбію его собственный приміврь». Но, во-первыхъ, откуда взялося это часто? Не знаю, кто пустиль его въ ходъ, но не сомніваюсь, что авторъ «часто» очень рідко перечитываль статьи Білинскаго и очень мало вдумывался въ нихъ. Если мы оставимь въ сторонів его дітскія и юношескія ностроенія, то увидимъ, что вообще въ его міросозерцаніи постоянно боролись только дет господствующія идеи. Первая гласила: смысль и значеніе жизни сосредоточиваются вню человіческой личности—въ Богів, природів, абсолютной идеїв, государствів и т. д.; — вторая: смысль и значеніе жизни сосредоточиваются вы человіческой личности.

Между этими двумя философскими полюсами долгіе годы колебался Бълинскій пока не пришелъ, какъ скоро увидимъ къ ихъ гармоническому соединению. Полная противоположность и противоръчивость, взаимно одна другую исключающая, обонкъ господствующихъ идей очевидна и съ перваго же взгляла бросается въ глаза. Первая идея смотрить на личность какъ на средство для осуществленія изв'єстныхъ міровыхъ или государственныхъ півлей; она требуеть отъ личности лишь рабской покорности, лишь восторженнаго сознанія собственнаго ничтожества. Она съ ненавистью относится по всякому ея живому чувству, презираеть ея протесть и ежеминутно говорить ей: «Модчи, тварь дрожащая. Что ты передъ въчной идеей, чье дыханіе составляеть жизнь, молчи и радуйся какъ частица, какъ атомъ великаго и чуднаго міроваго процесса». Подъ ея вліяніемъ Вѣлинскій написаль свою знаменитую статью о Бородинской годовщинъ. Другая идея, напротивъ того, все сводя къ личности, къ ея внутренней жизни, провозглашаеть ее единственнымъ судьей окружающаго и мірозданія и разсматривають всякое явленіе съ точки зрѣнія ея счастья, ея благополучія и полноты ея существованія.

Если это такъ, если только деп основныхъ идеи, постоянно чередуясь и борясь, опредъляютъ взгляды Бълинскаго, то согласитесь,—утверждать, что онъ часто мънялъ свои убъжденія,—по меньшей мъръ странно.

Нечего и говорить, какая изъ двухъ господствующихъ идей наиболфе соотвътствуетъ натуръ Бълинскаго, его темпераменту и складу его характера. Борецъ по природъ, всегда критически и недовърчиво настроенный противъ всякаго авторитета, онъ, конечно, долженъ былъ признавать личность верховнымъ судьей всего и законодателемъ жизни. Но въ то же время одинаково недовърчивый къ себъ, вынесшій всь муки нищеты и голода, всь униженія человека, не имеющаго даже необходимаго носильнаго платья, подавленный презрівніемъ, неудачами любви, болізнью, долгой невозможностью пристроиться къ какому нибудь дълу-онъ часто забывалъ свою гордыню, часто прямо изъ чувства самосохраненія падаль ниць передъчёмъ-то незнакомымъ и великимъ, и готовъ быль признать себя червемъ, такъ какъ червю все-же легче погибать, чёмъ человёку, такъ какъ червь не можетъ съ такой жгучей болью чувствовать обиды и поношенія жизни. По страстности своего темперамента, по прямолинейности своей мысли онъ часто доходиль до во-истину буддійскихъ крайностей въ этомъ последнемъ отношении, рвалъ и металъ, когда кто нибудь осмёливался хоть на минуту усомниться въ премудрости существующаго. Но-повторяю, читайте не только его сочиненія, а и его письма, и вы увидите, что противоположная идея о великомъ значеніи личности ни на минуту не замираеть въ немъ: онъ только боится, только не сибеть высказать ее.

Если кто нибудь на основаніи предыдущихъ страницъ заключить, что для опредёленія личности, какъ центральнаго понятія въ философіи, Бёлинскаго достаточно эпитетовъ "критически-мыслящая"—то онъ будетъ не правъ. Бѣлинскій смотрѣлъ на дѣло гораздо глубже. Нельзя на самомъ дѣлѣ не согласиться, что само по себѣ критическое мышленіе значитъ немного — далеко

не все, по крайней ифрв. Критически-мыслящая личность можеть быть личностью совершенно пустопорожней. Чтобы стать чёмъ небудь, ей нужно какое-нибудь положительное содержаніе, какой нибудь догиать, оть широты котораго зависить и значене личности. Когда этоть догмать маль, узокъкритическое мышленіе исполняеть почти исключительно разрушительную, т. е. одностороннюю роль. Возьмите, напр., Писарева. Онъ остановился на томъ, на чемъ началъ Бълинскій. Его критическій аппарать быль изъ первоклассных»; сила анализа-поразительная, проницательность огромная, хотя зачастую направленная даже съ его собственной точки зрпнія совствит не туда, куда следуеть. Но вся догнатическая сторона его ученія исчерпывается элементарнымъ понятіемъ самостоятельности личности, причемъ даже эту самостоятельность Писаревъ быль склоненъ ограничивать преимущественно умственной стороной жизни, которая для него опредъляла и нравственную. Объ экономической самостоятельности онъ заботился очень мало, и въ этомъ отношеніи очень характерны брошенныя имъ мимоходомъ въ концъ статьи "Экономическіе этюды" слова: "много рекомендовано средствъ для борьбы съ нищетой, но какое изъ нихъ истинное-я не знаю". Онъ смёло могъ-бы прибавить: и пока нисколько не интересуюсь знать. Оттого-то вся критическая работа Писарева сводится лишь къ разръшенію эстетики и пропаганды базаровскаго типа и это, - несмотря на поразительный талантъ. Оттого-то люди съ положительными стремленіями, напр. Чернышевскій, им'ти значительное основаніе называть его "талантливымъ мальчикомъ".

Критическая мысль была для Бълинскаго только ступенью, а ея работа только подготовительной для образованія нормальной личности. Мышленіе an sich fur sich никогда для него не существовало даже въ самыя страстныя минуты гегеліанскаго неистовства. И такъ какъ каждый идеалъ выростаетъ прежде всего на почвъ личнаго существованія и данныхъ собственной натуры—то и теперь для выясненія понятія "нормальной личности" обратимся къ нимъ.

Бѣлинскій называль самь себя художественнымь недоноскомь, т. е. человѣкомь, у котораго есть стремленіе къ творчеству и нѣть способности творить. Терминь "художественный недоносокь" представляется мнѣ слишкомь скромнымь. Брандесь, какъ нельзя болѣе правъ, называя критику десятой музой, и воть служителемь этой десятой музы и быль Бѣлинскій. На самомь дѣлѣ на него иначе и невозможно смотрѣть какъ на критика-поэта, критика художника, создающаго типы и образы, пользуясь для этого литературнымь матеріаломь. Припомните, напр., его статьи о Полевомь, Кольцовѣ, Пушкинѣ, Гоголѣ и вы сейчась-же убѣдитесь въ этомь. Въ упомянутыхъ статьяхъ передъ вами — живые портреты съ плотью и кровью. Вы слышите, какъ они говорять, что думають и критическій разборь незамѣтно превращается въ созданіе типа. Но способность художественнаго творчества, какъ высшая способность человѣка, требуеть одного непремѣннаго условія—того именно, чтобы самъ "творецъ" могъ доходить до полнаго единства своей личности, до извѣст-

наго гармоническаго состоянія, тогда внутри его нътъ (на болье или менье продолжительный промежутокъ времени) никакихъ противоръчій, когда "сердце не спорить съ умомъ", когда воля работаеть въ томъ-же направлении, какъ чувство, а критическое мышленіе освѣщается страстью. Это не есть непремънно состояние экстаза или творческаго гипноза, оно конечно, можетъ перейти въ то и въ другое, но на низшихъ своихъ ступеняхъ не требуеть такой повышенной температуры. Для меня несомнънно, что только такое состояніе гармоническаго единства и художественной цізьности и цізниль Бізлинскій, только въ немъ и видёль онъ истинно человеческое существованіе. Всякое противоръчіе внутри себя мучительно терзало его, и всъ его письма отъ начала до конца наподнены жалобами на невозможность достигнуть "нормы". Сначала онъ жалуется на чувственность, тщеславіе, раздражительность, которыя "точно бревна лежать у него на дорогь къ совершенству", затымъ на излишнюю требовательность натуры, на малую свою снисходительность къ людямъ и т. д. Идеалъ всегда одинъ и тотъ-же-жить вполню, безъ непримиренныхъ противоръчій. Онъ часто увлекается въ этомъ отношеніи, готовъ отказаться отъ все критикующей мысли, лишь-бы жить, завидуеть глупцамъ и дуракамъ и страстно хватается за все, что объщаетъ ему собственное внутреннее объединение. Безъ этого онъ чувствоваль, какъ духъ его меркнетъ и падаеть, какъ тягота жизни становится невыносимой.

Три огромныхъ увлеченія зналъ онъ въ жизни, это увлеченія: 1) абстрактнымъ героизмомъ, 2) гегеліанствомъ и 3) соціализмомъ.

Абстрактный героизмъ — вещь довольно тонкая, которая не поддается безусловно опредъленной характеристикъ, но вотъ въ общихъ чертахъ къ чему онъ сводится. Есть два рода жизни — низшій и высшій. Низшій это тоть, которымъ живетъ масса, большинство человъчества. Его отличительная особенность-служение плоти и малая забота о духф. Его философія преисполнена общихъ мъстъ, безсознательнаго цинизма и сознательнаго скотства. Испытывая его, духъ человъка ищеть опоры исключительно енть себя — въ одобреніи. ближнихъ, въ богатствъ, въ чинахъ и орденахъ, въ чувственныхъ наслажденіяхъ. Но для немногихъ избранниковъ открыто нъчто большее. Это прежде всего сфера художественнаго творчества, эстетическихъ безкорыстныхъ восторговъ. Какъ художникъ, творецъ является высшимъ изяществомъ и идеаломъ человъка, такъ искусство-высшимъ проявленіемъ творческаго дука. Но чтобы понимать его, чтобы ум'ть наслаждатьси имъ необходимо быть безусловно нравственно чистымъ, отръшиться отъ медкихъ заботъ существованія, надо подходить къ художественниму созданію со страхомъ и трепетомъ. И сколько мукъ, тревогъ, разочарованій принесло Бѣлинскому это стремленіе къ безусловной правственной чистоть, дылающей человыка достойнымы наслажденія искусствомъ! Онъ въ теченіе цілыхъ літь инквизиторски подозрительно относится къ себъ, онъ постоянно довить себя на дурныхъ мысляхъ и мучается, онъ чувствуетъ голодъ или голосъ чувственности и готовъ проклясть себя. Но все равно онъ борется, онъ идетъ этой тернистой дорогой, думая,

что наконець эстетическіе восторги и замкнутая въ себ'в жизнь духа дасть ему внутреннюю гармонію, не нарушенную ни тіломъ, ни матеріальной обстановкой, ни общественными условіями. Въ служеніи искусству онъ старался найти ту единую заповідь жизни, больше которой нізть и не можеть быть.

🐔 🛮 Гегеліанство Бълинскаго находится, по моему мивнію, въ прямой и непосредственной связи съ его увлечениемъ абстрактно героическими идеалами безусловной чистоты. Надо только имъть зъ виду, что гегелевская философія какъ философія, какъ извъстное въ высшей степени своеобразное міропониманіе, облеченное въ строгія логическія формулы, для него никогда не существовало. Гегеліанство, какъ раньше пропов'єди Станкевича, было для него прежде всего заповъдью, верховной посылкой для поведенія человъка здісь на землъ. Только съ этой стороны онъ и поняль Гегеля, поняль какъ поэть, пришедшій въ восторгь оть величія абсолютной идеи, безконечное развитіе которой и составляеть жизнь. Гегеліанство досталось ему не дешево, и не сразу пошель онъ въ тиски нѣмецкаго идеализма. До этого ему пришлось выстрадать очень много. На самомъ дёлё, чёмъ до той поры была его жизнь? Рядомъ неудачъ, лишеній, постоянной борьбой съ голодомъ, холодомъ и невивніемъ носильнаго платья. Цвлыми місяцами оставался онъ безъ работы, принужденный надъвать чужіе сапоги, чтобы выйти на улицу. Письма его цереполнены стоими, и это стоим голодиаго обездолениаго человъка. Онъ не въриль въ себя, неудачи привели его къ мысли, что, строго говоря, ему нътъ мъста здъсь на землъ. Просто удивляещься, какъ въ такія минуты ему ни разу не приходила совершенно естественная мысль о самоубійствъ. Однако не видно, чтобы онъ надъялся на что нибудь лучшее! Напротивъ того, горячее воображение рисовало ему его будущее самыми мрачными красками. И онъ съ радостью, съ восторгомъ узналъ, что существуетъ великая доктрина, которая объясняеть даже и его страданія, какъ нічто разумное, которая и его незамътному унылому существованію находить и смысль и мъсто. Не говоря уже о многомъ другомъ, какъ было не увлечься хотя-бы только этимъ. Надо было только поставить всю свою психологію верхъ дномъ. Надо было окончательно утвердиться на мысли о собственномъ ничтожествъ. Надо было признать разумность и необходимость этого ничтожества. И не думайте, чтобы это было такъ трудно для пылкой и экзальтированной натуры Велинскаго. Къ этому вело простое чувство самосохраненія. Развів ито нибудь не знасть, что бывають минуты, когда человъкъ инстинктивно нарочно преувеличиваетъ скверность и затруднительность своего положенія и утерявши многое, начинаеть увёрять себя, что утеряно все? Онъ въ этой мысли объ окончательной гибели находить какое-то своеобразное утешение. А въ экстазъ, въ томъ, что человъкъ распростирается ницъ передъ какимъ нибудь кумиромъ-несомивнию источникъ огромнаго блаженства. И это огромное блаженство дало Бълинскому гегеліанство. Жизнь прекрасна, твердиль онь въ своемъ поэтическомъ увлечениипрекрасна, несмотря ни на что. Мои страданія такъ-же необходимы, какъ и мов радости. Все это нужно не для меня лично, нужно для другой великой цъли. Эта великая цёль—жизнь единой абсолютной идеи. Идея развивается, стремясь къ самопознанію, ей нужно проявить себя въ самыхъ разнообразныхъ видахъ и въ холодномъ комкъ льду и въ прекрасномъ растеніи, и въ улыбкъ ребенка, и въ моихъ страданіяхъ — страданіяхъ Бълинскаго. Эта идея — разумъ и всякое его проявленіе разумно. Надо только отказаться отъ ложной человъческой гордости, которая говорить мнъ, что я могу быть недовольнымъ своимъ положеніемъ, что я имъю право претендовать на большее. Это право — призракъ. Передъ величіемъ идеи — равны всъ положенія и всъ положенія одинаково разумны, потому что они входять какъ необходимое звено въ жизнь единой разумной идеи. Такъ понялъ Бълинскій гегеліанство и въ идеъ ничтожества личности, поглощенія ея жизни жизнью высшаго начала онъ старался найти и временно дъйствительно находилъ полноту своего духовнаго противорьчія.

3) И абстрактный геровамъ и гегеліанство были одинаково такими увлеченіями Бълинскаго, которыя въ значительной степени объясняются подавленностью его душевнаго настроенія. Въ одномъ случать онъ приносиль свою личную жизнь въ жертву эстетическимъ восторгамъ, въ другомъ-абсолютной идеъ. И восторги и идеи оба въ его жизни явились Молохами, поглощавшими его индивидуальность. Но что-же было ему дълать? Жажда личнаго счастья, любви, успъха, дъятельности просто долго не находила себя никакого выхода. Все это должно было танться глубоко въ сердцъ, преображаясь тамъ въ постоянную неудовлетворительность, постоянное томленіе. А вдругь и дальше будеть то-же самое? Вдругь вся жизнь пройдеть исключительно въ этой безтолковой суеть, въ этой погонь за кускомъ клюба, вдругь не будеть ни одной минуты отдыха и придется признать. Что въ моемъ земномъ существовани не было и твин, сиысла и твин значенія. Что тогда? Нівть ужь лучше головой прямо въ воду и сразу отказаться отъ всёхъ надеждъ и мечтаній, сказать себъ «я нуль, я ничтожество», чтобы потомъ уже не объ чемъ было болъе жальть. Но абстрактный героизмъ (приблизительно 32-36 г.) быль еще сравнительно живымъ началомъ, такъ или иначе соотвътствовалъ ригористическимъ требованіямъ нравственнаго характера Бѣлинскаго, заставляя его подозрительно подсматривать за собою и выискивать въ себъ прегръщенія вольныя и невольныя. Въ періодъ-же неистоваго гегеліанства онъ только учился съ благодарностью принимать удары щедрой на этоть счеть судьбы. Но странно, духъ его находиль желанное спокойствіе и внутреннюю гармонію лишь въ н'ікоторыя, немногія минуты -- обыкновенно во время работы; въ обыденномъ-же существованіи онъ чувствоваль себя неудовлетвореннымь и несчастнымъ. Онъ долго не могь догадаться, въ чемъ заключается причина этого и почему ему приходится стыдиться даже собственныхъ статей. Причина однако одна-Бълинскій шель весь этоть долгій промежутокь времени (до 42 г.) противь себя camoro.

Съ перевздомъ въ Петербургъ онъ оказался въ гораздо лучшихъ условіяхъ жизни, уже просто потому, что у него опредвленная и сравнительно

върная работа, отсутствие которой такъ тяжело давало себя знать въ Москвъ. Виъстъ съ этимъ, онъ избавился и отъ прямого вліянія членовъ кружка Станкевича. Самое-же главное то, что сила его мышленія достигаетъ къ этому времени полнаго своего развитія, и статья, гдѣ онъ распрощался съ своей бурной юностью, но гдѣ эта бурная юность чувствуется еще на каждой страницѣ— это знаменитая «Бородинская годовщина».

Значение перебада въ Петербургъ многие видять въ томъ, что онъ будтобы вернуль Бълинскаго къ дъйствительности. Это конечно пустыя слова. Прежде всего въ Петербургъ Бълинскій нъсколько озлобился и не противъ литературныхъ враговъ своихъ, а прежде всего противъ сомого себя. Изъ его писемъ за это время видно, что онъ ръшился серьезно схватиться съ жизнью. дать ей последнюю битву и, смотря по обстоятельствамъ, выиграть ее, или проиграть. Надо было кончить какъ нибудь съ этимъ постояннымъ томленіемъ духа, съ этимъ страннымъ существованіемъ, которое точно стыдится и совъстится самого себя, надо выйти къ какой нибудь пристани. Бълинскій на самомъ дълъ совершилъ очень трудную для него вещь: онъ призналъ себя человъкомъ, и тъмъ самымъ призналъ свое право на личное счастье. Со стороны, это выходить даже немного см'вхотворно, но только со стороны. То что другимъ достается сразу, что они впитывають въ себя какъ непреложную истину витстт съ молокомъ матери — то досталось Белинскому лишь послт великихъ умственныхъ усилій и правственныхъ страданій. Раньше онъ не асла-видать ничего подобнаго раньше онъ съ озлобленнымъ наслажденіемъ готовъ быль твердить, что онъ глупъ, ничтоженъ, что счастье не для него. Теперь, наобороть, онъ сталь требовать этого личнаго счастья гордо и властно для себя и всёхъ на землё живущихъ. Вы станете, пожалуй, подыскивать умственныя вліянія для такого переворота. Не знаю, нужно-ли дізлать это, здёсь-голось самой природы, котораго все-же никогда Бёлинскій не могъ заглушить въ себъ совершенно. Безъ риска ошибиться можно скавать, что не малую роль въ этомъ случать должна была сыграть и его любовь. Teneps онъ уже не имълъ права махать на себя рукой и ставить надъ собой кресть: онъ быль уже не одинь здёсь въ міръ.

Подчиняюсь, какъ всегда, господствующему въ его натурѣ духу противорѣчія,—онъ, раскланявшись съ «философскимъ колпакомъ» Георга Федоровича Гегеля, ударился въ крайность полнаго индивидуализма. Долго сдерживаемая жажда личнаго счастья могучей струей вырвалась наружу, и какъ не похожи на прежняго Бѣлинскаго его (удивительныя по красотѣ, силѣ и глубинѣ) письма къ невѣстѣ. Когда онъ пишетъ напр.: «жизнь коротка и обманчива, ловите ее или послѣ не раскаивайтесь» и посвящаетъ этой темѣ цѣлыя блестящія страницы, вы не узнаете прежняго смиренника и недавняго гегеліанца. Не узнаете вы его и когда онъ проповѣдуетъ необходимость личнаго счастья и въ этомъ личномъ счастьи видить единственный смыслъ жизни здѣсь на землѣ. Робкій застѣнчивый Бѣлинскій, который и по улицѣ-то всегда ходилъ, стараясь держаться какъ можно ближе къ стѣнкѣ, — который такъ

глубоко чувствоваль удрученіе нищеты, что виновато извинялся за позволенную имь себь однажды роскошь по части украшенія своей квартиры свъжими цвътами—гордо подняль голову и осмълился заявить, что онь тоже хочеть жить, а не отдавать свою жизнь на пожираніе всевозможнымь Молохамь искусства, философіи, государственности. Теперь онь уже зналь, что дълать. Въ словъ «личность, но личность свободная, живущая всей той суммой радости и стремленій», которыя доступны человъку здъсь на земль, явились для него разгадка тайнь человъческаго существованія. Съ нимь повторилась исторія Эдица, а благодаря его огромному таланту не одинь, а десятки сфинксовъ должны были броситься въ море.

Эта личная исторія Бѣлинскаго, изложенная имъ въ своихъ письмахъ, является въ то-же время и исторіей того пути, по которому пошла русская интеллигентная мысль. И она одинаково долгое время не хотѣла сознать своихъ правъ и она сидѣла по всевозможнымъ закоулкамъ, задумчивая и пригнетенная, питаясь лишь эстетическими восторгами и философскимъ смиреномудріемъ. Бѣлинскій закрѣпилъ ея право на самосознаніе и показалъ ей, въ чемъ ея горе. Пусть въ отраженной, приспособленной для печатанія въ журналѣ формѣ, но онъ разсказалъ въ своихъ статьяхъ исторію собственнаго духа. Вѣдь онъ тоже началъ ни съ чѣмъ или, лучше сказать, съ своимъ чисто инстинктивнымъ признаніемъ за собою права смѣть свое сужденіе имѣть. Затѣмъ онъ уклонился въ сторону, какъ-бы испуганный огромностью жизни и собственнымъ своимъ ничтожествомъ. Это были долгіе ученическіе годы, пока онъ не вернулся наконецъ къ самому себѣ. За это время расширился и выросъ его идеалъ.

Да, свою личную самостоятельность онъ пѣнилъ выше всего, это право самостоятельности онъ распространилъ на всѣхъ людей, онъ искалъ для нея опоры въ дѣйствительности и находилъ ее въ образовании, наукѣ, матеріальной обезпеченности. Въ словѣ человѣкъ, личность, для него заключалась разгадка жизни и звучало что-то святое. Онъ какъ-бы впиталъ въ себя знаменитый афоризмъ Новалиса: «помни, что когда ты дотрогиваешься до руки человѣка, то дотрогиваешься до колоннъ храма, въ которомъ обитаетъ божество». И когда онъ видѣлъ этотъ храмъ, это человѣческое сердце загрязненнымъ и униженнымъ, эту жизнь его, сведенную къ приходо-расходной книгѣ, къ мелкимъ и пошлымъ заботамъ, обставленную такой массой лжи, лицемѣрія и всевозможныхъ условностей, когда онъ видѣлъ наконецъ ту-же самую личность въ крѣпостномъ состояніи—онъ скорбѣлъ то сильно и гнѣвно, то какъбы подавленный тяжелымъ раздумьемъ.

Мит нечего говорить, какое значение имъла эта проповъдь личнаго начала въ николаевскую суровую эпоху, когда кръпостное право стояло какъ скала и всъ должны были думать, какъ одинъ человъкъ. Это общеизвъстно и элементарно просто. Достоевскій былъ какъ нельзя болье правъ, говоря, что

Бълинскаго не пропустила цензура, но онъ непостижними образомъ проскочилъ сквозь нее. Герценъ высказываеть то-же самое.

Гораздо менъе общензвъстно, какимъ образомъ основной философскій принципъ Бълинскаго и его идеалъ самостоятельной и гармонически цъльной личности, творящей въ жизнь перешелъ въ потомство. Я скажу пока, что здъсь онъ нашелъ себъ самый радушный пріемъ. Бълинскій не только глава русской критики, онъ нъчто большее—онъ глава всей «субъективной школы въ соціологіи», которая до самого последняго времени господствовала у насъ и на самомъ дълъ оказала не малыя услуги нашему самосознанію и личность, какъ верховный судья жизни превратилась даже въ законодателя для науки.

## Заключеніе.

Подведемъ итоги.

Я не стану повторять общественныхъ и элементарныхъ похвалъ по адресу Бълинского вродъ тъхъ напр., что его эстетические приговоры тому или другому художественному произведенію были, въ большинствъ случаевъ, ръщающими и окончательными и не утеряли своей цъны и теперь, - что онъ отдичался огромной чуткостью по части разгадыванія новыхъ дарованій. - что подъ прикрытіемъ его могучей критики выступили на литературное поприще Тургеневъ, Некрасовъ, Гончаровъ, Достоевскій,-что онъ первый разъяснилъ значение Лермонтова и Гоголя, -- первый растолковаль Пушкина и т. д. Все это конечно очень много, но для Бълинского этого мало. Даже то обстоятельство, что Бълинскій въ сущности быль первымъ историкомъ нашей литературы не исчерпываеть его значенія. Вопрось о первенствів—часто является вопросомъ чисто академическимъ. Не все ли равно, - кто раньше изобръль дифференціальное исчисленіе—Ньютовъ или Лейбницъ? Права того и другого можно защищать и оспаривать, какъ можно защищать и оспаривать права Гуттенберга, Колумба, монаха Шварца и т. д. Иногда во время вспомнить старое гораздо лучше и плодотворное, чом выдумать и изобрости что-нибудь новое. Нужно угадать историческій моменть и высказать самое подходящее для него. Это Бълинскій сділаль. Онъ поняль, что время красивой изящной и аристократической литературы прошло невозвратно; что обществу давно пришла пора заявить о своемъ существованіи и им'ть свой собственный органъ, что дальнъйшее поглощение жизни народа жизнью государства-невозможно, ненормально, противоестественно, что литература прежде всего есть выраженное въ письменномъ словъ самосознаніе общества, а не пріятное развлеченіе, не нравоучительная проповъдь. Если-же это такъ, --- великое значеніе литературыи литераторовъ самоочевидно. Въ защитъ ихъ самостоятельности, лучше сказать, въ завоевании и отстаивании ея отъ враговъ внутреннихъ и внѣшнихъ,---прошла дъятельность Бълинскаго.

Мы видъли, что "Литературныя Мечтанія" произвели большое впечатлъніе-не въ публикъ разумъется, которая почти не читала "Молвы", а упивалась преимущественно "Стверной Пчелой" и другими изделіями Греча съ Комп., -- а въ кружкахъ такъ или вначе прикосновенныхъ къ литературѣ. "Олобряли прекрасный языкъ, удивлялись горячности, съ какой написана статья, ея неподдельному увлечению и въ то-же время большинство негодовало". Негодовали за то, что Ломоносовъ быль объявлень не-поэтомъ, Бенедиктовъ простымъ риторомъ-словомъ прежде всего за смёлость, съ какою неизвёстный авторъ нападаеть на общепризнанные авторитеты. Дело дошло даже до того, что Шевыревъ-тогда извъстный профессоръ, прочтя относящіяся къ нему страницы "Мечтаній", затопаль ногами и закричаль: "какь смюль этоть писака такь судить обо мив?" Особенно дерзкой казалась основная мысль статьи. Авторъ рвшительно и безъ обиняковъ заявилъ, что у насъ, на Руси нътъ никакой литературы и цитатой къ первой главъ выбралъ извъстный афоризиъ барона Брамбеуса: "есть ли у насъ хорошія книги?—Нёть, у насъ есть великіе писатели. Такъ, по крайней мъръ, унасъ есть "Словесность?" Напротивъ, у насъ есть только книжная торговля". Правда, въ заключительныхъ строкахъ авторъ старался смягчить свой суровый приговоръ: «У насъ нъть литературы-писаль онь-я повторяю это съ восторгомъ, съ наслаждениемъ, ибо ез сей истинь вижу залогь нашихь будущих успъховь» —но самое отсутствіе логики въ двухъ частяхъ этой фразы, связанныхъ между собою произвольнымъ «ибо» было очень подозрительно.

Когда узнали, что авторомъ «Мечтаній» былъ Виссаріонъ Григорьевичъ Бълинскій—имя это ровно ничего никому не указало. Ну будь авторомъ Надеждинъ, — какъ сначала думали, — это еще понятно, но какъ переварить дерзостъ какого-то Бълинскаго, недоучившагося и изгнаннаго за свои продерзости изъ университета, студента? Смёлость сужденій, непризнаніе авторитетовъ смущали и сердили. Смущалъ и сердилъ самый способъ выступленія на литературное поприще, способъ въ то время далеко необычный.

«Литературные нравы, — писаль впоследствии самь Белинскій, вспоминая объ эпохе, когда онь впервые взялся за перо, — вполне соответствовали такимы литературнымы понятіямы. Молодой человекь, желавшій попасть вы писатели, должень быль прежде всего найти себе мецената или между знаменитыми писателями или между знаменитыми покровителями литературы, затёмы должень быль добиться лестной чести — попасть на литературные вечера своего мецената. Тамы предстоялы ему долгій искусы: прежде всего оны обязаны былы «не смёть свое сужденіе имёть»; его дело было слушать умныя рёчи опытныхы людей, молча или словесно во всемы соглашаться сы ними. Только со временемы, уже пріобрётя лестную репутацію грибоёдовскаго Молчалина, могы оны дерзнуть прос ить позволенія — прочесть свое первопромяведеніе. Прочтя его оны выслушивалы критику и совёть, обязаны былы перемёнять, переправляты и передёлывать каждую строку, каждое слово, которое не одобрялось кёмы либо изь опытныхы и почтенныхы знатаковы словесности. Сто разы переправленное

и передъланное его дътище поступало, наконецъ, въ печать. Еще лъть десятокъ, и лутература русская обогащалась въ лицъ этого новиціанта или писателемъ съ талантомъ, но уже безъ всякой самостоятельности, или дюжиннымъ писакою. Во всякомъ случаъ онъ поступалъ тогда съ благословенія своихъ меценатовъ въ число опытныхъ и знаменитыхъ писателей, — и всъ върили, что онъ большой писатель потому, что за него ручались не его сочиненія, а такіе знаменитые авторитеты. Затъмъ онъ самъ попадалъ въ авторитеты и и въ отношеніи къ другимъ играль такую-же курьезную роль, какую играли въ отношеніи къ нему знаменитости, которые вывели его въ люди! Теперь это невъроятно, а тогда было такъ! «Свъжо преданіе, а върится съ трудомъ! Всякое независимое самобытное мнѣніе, всякій свъжій голосъ, все что не отзывалось рутиною, преданіемъ, авторитетомъ, общимъ мѣстомъ, ходячею фразою, все это считалось ересью, дерзостью, чуть не буйствомъ". (Соч. Б—аго ч. XII, стр. 166).

Устройство литературы было слово чисто аристократическое. Наверху—бароны поэзіи и князья творчества, внизу—всякіе мелкіе литературные
людишки, подлый народець, на который цыкали и которому грозили пальцемъ,
чтобы не забывался. Слава и литературные чины, вплоть до генія и корифея,
раздавались, разум'вется, сверху: оставалось только кланяться и благодарить.
Надо, впрочемъ, зам'тить, что ко времени Б'ёлинскаго журналистика въ лиц'ё
Мерзлякова, Надеждина, а главнымъ образомъ Н. А. Полевого, усп'ёла уже
въ значительной степени подкопаться подъ этотъ патріархальный быть, защищая право каждаго—даже нев'ёдомаго и непризнаннаго думать и говорить,
какъ онъ хочетъ и можетъ—но старая традиція была еще сильна и зас'ёла
въ умахъ настолько кр'ёпко, что Б'ёлинскій не уставалъ нападать на нее въ
теченіе своей четырнадцатил'ётней литературной д'ёятельности. Этими нападками онъ, между прочимъ, защищалъ и свое собственное д'ёло.

Еще разъ, и въ самыхъ общихъ чертахъ, присмотримся поближе къ той обстановкъ, среди которой пришлось выступить Бълинскому. Въ области поэзім господствовала пушкинская школа. Самъ Пушкинъ былъ еще живъ, возлѣ него группировались-Баратынскій, Бенедиктовъ, Языковъ, Козловъ и масса начинавшихъ талантовъ, которымъ, увы! не суждено было разцейсть напр. Ключникову (-е-), Красову и т. д. Въ прозъ первенствовалъ Гоголь, но его популярность далеко не равнялась его значенію. Масса публики предпочитала «Миргороду» — повъсти Павлова, романы Булгарина и лубочныя произведенія такихъ совершенно теперь забытыхъ писателей, какъ Л. Орловъ. Историческая биллетристика, особенно благодаря «Юрію Милославскому» Загоскина, пользовалась громаднымъ успъхомъ, и всякіе литературныхъдълъ мастера, какъ Булгаринъ или Кукольникъ, пробовали и готовились испробовать въ ней свои силы. Журналистика въ 1834 г. находилась въ временномъ застов, и какъ-бы собиралась съ силами. «Телескопъ» Надеждина читался мало, благодаря, главнымъ образомъ, тому, что самъ Надеждинъ (Надоумко), несмотря на значительныя внанія и даже таланть, писаль слишкомь трудно, не по плечу обыкновенному

читателю; «Московскій Телеграфъ» Полевого только что закончиль свое блестящее поприще. Это была поучительная исторія. Послів того какъ Кукольникъ поставиль въ Петербургів свою пьесу—«Рука Всевышняго отечество спасла»,— удостоившуюся оффиціальнаго одобренія,—Полевой въ дервости своей осмівлился написать на нее невинную по существу, но все-же не восторженную рецензію съ указаніемь недостатковъ «Руки» съ упреками за ея трескучіе эффекты. Этого оказалось достаточнымъ; "Московскій Телеграфъ" быль закрыть, жизнь Полевого разбита, а публика утівшалась эпиграммой:

«Рука Всевышняго три д'вла совершила: Отечество спасла, Поэту чинъ дала И Полевого погубила!...»

«Въстникъ Европы» Каченовскаго влачилъ жалкое существованіе, доживая очевидно послъдніе дни въ старческомъ безсиліи, «Отечественныя Записки», несмотря на всю ловкость ихъ издателя Краевскаго шли плохо, «Современникъ», «Сынъ Отечества», «Московскій Наблюдатель»—еще хуже. О прочихъ нечего и упоминать. Съ сущности говоря, успъхомъ полнымъ и безусловнымъ пользовалась лишь «Съверная Пчела», издаваемая Гречемъ и Булгаринымъ, но для этого успъха были свои спеціальныя причины.

Затешье въ журналистикъ и литературъ было очевидно. Сенковскій только что выступаль съ своей «Библіотекой для Чтенія», твердо, впрочемъ, убъжденный, что ему придется сдълаться властителемъ думъ,—Бълинскому пришлось еще цълыхъ три года мытарствовать по разнымъ "Прибавленіямъ", "Наблюдателямъ", прежде чъмъ утвердиться въ "Отечественныхъ Запискахъ", и это-то затишье и объясняетъ, между прочимъ, громкій успъхъ "Мечтаній": въ нихъ услышали смълое, оригинальное слово.

Было-ли что-нибудь общее въ этой журнальной и литературной пестротъ? Ла, было, особенно послѣ гибели единственнаго относительно независимаго органа "Московскаго Телеграфа". "Основной причиной времени, — говорить г. Пыпинъ, было отсутствіе публичности, следовательно незнаніе того, что дълается въ странъ или знаніе изъ одного оффиціально бюрократическаго источника; отсюда сильно распространенное безучастие къ событиямъ и интересамъ, въ которыхъ само общество не имъло никакой активной роли". Поэтому: "литература того періода, взятая въ цёломъ, не говорить о самыхъ капитальных в насущных вопросах жизни, о которых уже говорили во времена Императора Александра, не только общественное мивне образованивищихъ круговъ, но отчасти даже и печати, какъ ни была она тогда непривычна къ подобнымъ предметамъ. Такъ, литература ни словомъ не заикалась о политическихъ предметахъ, о внутреннихъ дълахъ, о необходимости реформъ въ учрежденіяхъ административныхъ и судебныхъ, о крестьянскомъ вопросъ, однимъ словомъ обо всемъ, что касалось государства и управленія. Литература какъ будто не подозръваетъ этихъ вопросовъ, не можетъ заявить, что

желала бы ими заниматься. Въ своихъ лучшихъ представителяхъ она жила въ чистую художественность, стремилась къ отвлеченной философіи, ставила общіе нравственные вопросы. Публицистика можно сказать совершенно не существовала; даже въ той скромной формѣ, въ какой мы имѣемъ ее теперь, она показалась-бы неслыханной дерзостью, преступленіемъ. Предметы политическіе были до такой степени удаляемы отъ общественнаго мнѣнія, какъ вещь опасная, что новъйшая политическая исторія изгонялась изъ преподаванія и литературы политическая экономія считалась наукою разрушительной", а анатомію преподавали по полотенцу, чтобы не разрушать религіозныхъ основъ въ сердцахъ юношей.

Господствовала теорія, которую г. Пыпинъ какъ нельзя удачиве называетъ «оффиціальной народностью». Признавалось и върилось, что «Россія есть совершенно особое государство и особая напіональность, не похожая на государства и національности Европы! Европа имветь свои основы быта-католицизмъ, протестантство, конституціонныя и республиканскія учрежденія, свободу слова печати и свободу общественную. Всемъ этимъ она гордится какъ прогрессивными и культурными явленіями, но такая гордость есть заблужденіе и результать французскаго вольнодумства. Россія, къ счастью осталась свободной отъ этихъ тлетворныхъ вліяній, почему ей, какъ особой части, свъта, и предстоить особенная будущность. Въ цълости и неприкосовенности сохранила она преданія въковъ, которымъ и должна пребывать неизмінно върной. Сочувствовать либеральнымъ стремденіямъ, какія обнаруживаются и даже находять синсхождение правительствь въ разныхъ государствахъ Европы-Росія не можеть, какъ не можеть она поддерживать съ своей стороны принципа чистой монархіи. Въ религіозномъ отношеніи Россія страна православная и даже наиболъе православная. «Ея исповъданіе заимствовано изъ древняго византійскаго источника, върно хранившаго преданія церкви и она осталась свободна отъ тъхъ религіозныхъ волненій, которыя первоначально отклонили отъ истиннаго пути католическую церковь, а потомъ посёлили распри въ ея собственной средъ и произвели протестантизмъ съ его безчисленными сектами». Правда, и у насъ есть раскольники, но «правительство и церковь употребляють всв усилія, убъжденія и міры строгости кь возвращенію заблудшихь и къ искорененію ихъ заблужденій». Раскольчики, по ихъ невъжеству, заслуживають некотораго снисхожденія, но вообще терпимы быть не могуть.

И во внутреннемъ своемъ бытѣ Россія не похожа на европейскіе народы, продолжая оставаться особой, чистой частью свѣта. «Съ оригинальными учрежденіями, съ древней вѣрой она сохранила патріархальныя добродѣтели, мало извѣстныя народамъ западнымъ». Добродѣтели эти слѣдующія: 1) народное благочестіе, 2) полное довѣріе подданныхъ къ предержащимъ властямъ, 3) безпрекословное повиновеніе ихъ и 4) простота нравовъ и потребностей. Нашъ бытъ удивляетъ иностранцевъ и иногда вызываетъ ихъ осужденія, но онъ отвѣчаетъ нашимъ нравамъ и свидѣтельствуетъ о неиспорченности народа: такъ крѣпостное право (хотя и нуждающееся въ улучшеніи и преобразо-

ваніи, сохраняеть въ себѣ много патріархальнаго, и хорошій помѣщикъ лучше охраняеть интересы крестьянъ, чѣмъ могли бы сдѣлать они сами». «Управленіе государствомъ учреждается на всеобщемъ, всестороннемъ и исключительномъ попеченіи власти о благѣ народа». Само по себѣ управленіе совершенно, а если въ практическомъ теченіи дѣлъ замѣчаются недостатки, то повинны въ нихъ людскіе пороки. «Люди должны исправиться усиленіемъ надзора, воспитаніемъ въ строгой дисциплинѣ, устраненіемъ вредныхъ книгъ, строгой цензурой и т. п.

Если мы и отстали отъ Европы въ цивилизаціи и наукъ, то обстоятельство это служить на нашу же пользу, такъ какъ наука получается у насъ въ томъ видъ, когда всъ съмена ея тщательно отдълены отъ плевелъ. «Высшія учрежденія блюдуть за тъмъ, чтобы наука приносила намъ только полезное и запрещають все, что можеть повести къ вреднымъ умствованіямъ».

Такова въ общихъ чертахъ была система «оффиціальной народности», съ достаточной полнотой разработанная во всёхъ своихъ частяхъ и имёвшая на на все готовые отвёты. Основная ея мысль — уваженіе къ преданію, отождествленіе терминовъ «патріархальный» и добродётельный», «древній и истинный», взглядъ на правительство какъ на исключительно сдерживающую, консервативную силу. Россія отказывалась имёть что-нибудь общее съ либеральными стремленіями, провозглашала себя опорой и спутницей существующаго и съ негодованіемъ смотрёла на тё правительства, которыя относились къ новшествамъ съ снисхожденіемъ. Послёднимъ словомъ политической мудрости, единственнымъ залогомъ народнаго счастья и благосостоянія провозгласила она полную административную власть надъ гражданами, и въ этомъ отношеніи не желала дёлать никакихъ уступокъ.

По словамъ А. Пыпина «масса общества действительно верила въ эту систему, и тъ историческія качества, которыя приписывались ей теоріей». Тоже приходится сказать и о литературъ. Жуковскій съ самаго начала своей дъятельности быль склоненъ къ оффиціальной восторженности и честно консервативному міросозерцанію. Его поэзія, наполненная заоблачными стремленіями никакимъ путемъ не могла и не хотела сталкиваться съ земною действительностью; она не заключала въ себв ничего историческаго съ точки зрвнія общественнаго развитія, удовлетворяла своими звуками, а не мыслями, своими образами, а не стремленіями. «Півець Леноры и Світланы»—сначала, «переводчикъ Одиссен-потомъ, Жуковскій, какъ писатель, служилъ «украшеніемъ своему времени, но жизнь этого времени, его тайныя думы, его порывы и стремленія не находили въ мечтательныхъ и грустно-красивыхъ созданіяхъ поэта. Жуковскій и его муза-иноземныя растенія и что въ немъ вообще русскаго — я, право, затрудняюсь сказать, если не считать нъсколькихъ оффиціально-патріотическихъ стихотвореній. Пушкинъ началъ съ либерализма, но онъ быль слишкомь аристократичень, чтобы удержаться на этой точкъ зрънія. Другъ многихъ декабристовъ, онъ, однако, не интересовался политикой и не любиль ея. Мы знаемь, что когда въ обществъ «Арзамась» сначала исключительно литературномъ, появился расколъ, и нѣкоторые члены захотѣли ввести въ свои бесѣды общественное содержаніе,—Пушкинъ былъ противъ этого желанія, котя 14-е декабря, Бенкендорфъ и Дуббельтъ были еще впереди. Гоголь былъ литературнымъ крестникомъ Пушкина и Жуковскаго, и въ дѣлѣ консерватизма пошелъ еще дальше ихъ. Онъ въ концѣ концовъ отказался отъ истиннаго смысла своей сатиры, поставилъ себѣ въ «неискупимую вину» отрицательное отношевіе къ дѣйствительности и героямъ современности, а въ своей знаменитой «Перепискѣ» далъ образчикъ затхлой проповѣди на почвѣ безживненнаго смиренномудрія.

«Такого рода дъйствие оказывала даже на первостепенные таланты та среда, то огромное общественое большинство, на понятияхъ котораго утверждалась система оффиціальной народности. Вліяніе авторитета, поддерживавшаго эту систему, отражалось на всемъ характеръ жизни: наблюдателю могло казаться, что таковъ и дъйствительно самый характеръ народа, вся его исторія и все его будущее; даже сильные умы и таланты, вращаясь въ этой жизни, подвергаясь многоразличнымъ ея впечатлѣніямъ, сживались съ нею и усваивали ея теорію. Настоящее казалось имъ разрѣшеніемъ исторической задачи; «народность» (т. е. смыслъ и задачи народной жизни) считалась отысканною, а съ нею указывался и предѣлъ стремленій: оставалось отдыхать на лаврахъ» (А. Пыпинъ).

Оставимъ, однако, верхи, спустимся пониже, къ тъмъ сферамъ, гдъ дъйствовали Загоскины, Кукольники, Н. Полевой (какъ драматуръ) и откуда такъ недалеко до той литературной ямы, которая въ тъ времена имъла свой органъ въ образъ «Съверной» Ичелы и своихъ командировъ въ лицъ п. Греча, Булгарина и т. п. Оффиціально патріотическій жанръ особенно процвёталь въ исторической беллетристикъ и драмъ. Загоскинъ, прославившійся «Юріемъ Милославскимъ», былъ человъкъ несомнънно талантливый, но въ его талантъ не было жизни, не было ничего, что довало бы ему развитие и движение. Загоскинъ успокоился на первомъ усилін и затімъ повториль подъ разными именами своего «Юрія», постоянно толчась на одномъ мѣстѣ, постоянно срисовывая тотъ-же московскопатріотическій трафореть. Кукольникъ быль если и не талантливъе, то во всякомъ случать живте и разниообразите Загоскина. Онъ испробовалъ себя во всъхъ жарнахъ, и въ романъ и въ повъсти и въ драмъ, при чемъ наибольшій успъхъ выпалъ на долю последней. Возьмите хоть-бы его прославленную «Руку», совершившую, какъ мы видели, столько подвиговъ. Не бездарность, а полное отсутствіе искренности, неподдільнаго одушевленія, отталкиваеть васъ. Все надуто, напыщено, все расхаживаетъ на ходуляхъ, говоритъ зычнымь «каратыгинскимъ» голосомъ, «біетъ» себя въ грудь и черезъ каждыя три строчки заявляеть о полной своей готовности умереть во славу отечества. Гдъ и когда русская исторія виділа что-нибудь подобное? Въ дійствительности она стровата, а если героизмъ не чуждъ ей, то воплощался онъ никакъ не въ отдёльныхъ личностяхъ. Личное начало, всегда слабо развитое, всегда подавленное, почти не давало себя чувствовать, проявлялось редко, скромно,

опасливо, извъстно скоръе по былинамъ, чъмъ по лътописямъ, а между тъмъ на немъ зиждилась патріотическая драма! Оффиціально можно признавать героями, напр., Минина и Пожарскаго, но были ли они такими въ дъйствительности и чъмъ вообще были они? Впослъдствіи В. Бълинскій, кажется первый замътиль, что русскаго историческаго романа и русской исторической драмы нельзя строить ни на любви, ни на героизмъ и подвигахъ отдъльныхъ лицъ ибо ни тъ ни другіе не играли никогда важной, существенной роли... А драмы Полевого? Достаточно сказать, что сильный когда-то литературный боецъ и честный литературный работникъ, послъ всъхъ этихъ «Елена Глинская», «Смерть и честь», «Параша Сибирячка» и пр. дошелъ до удивительной «драмы», вырывавшей бурные восторги подъ именемъ «Война Өедосьи Сидоровны съ китайцами»...

Еще ниже, читатель; теперь недалеко и до дна. Единственная газета съ политическимъ отдёломъ была знаменитая «Съверная Пчела». «Она помъщала статьи по политическимъ вопросамъ и усердно проповъдывала такую точку врънія: Россія и Европа, особенно Европа конституціонная, представляли ръзкую противоположность-порядка и спокойствія съ одной стороны, буйства и своеволія-съ другой; Россіи нечего было завидовать западу, потому что мнимая цивилизація приводить западъ только къ безбожію и революціямъ; намъ, напротивъ, следуетъ всячески отъ него оберегаться, чтобы къ намъ не проникла его зараза». "Стверная Пчела" не находила словъ, чтобы выражать свое отвращеніе къ конституціямъ и насм'вется надъ ними: парламентскіе ораторы Франців и Англіи были крикуны, вольнодумцы, которыхъ следовало просто усмирить полицейскими внушенія... Правда, "Стверная Пчела", уже съ первыхъ поръ своего существованія, стала пріобрівтать очень и очень некрасивую репутацію, но эта репутація, дізавшая ее предметомь презрізнія въ кругу образованнаго меньшинства, не мъшала ей представлять особое мивніе цълаго огромнаго слоя русскаго общества изъ средняго грамотнаго класса-чиновничества, дворянства, гостиннодворской публики, военнаго сословія... Гречъ. который говоря о своихъ связяхъ съ Булгаринымъ, самъ, какъ разсказываютъ, съ изумительной откровенностью сравниваль себя съ "каторжникомъ, таскающимъ за собою соое ядро"-Гречъ, и его соподвижникъ, имъли своего рода популярность въ тв времена очень обширную. И какъ эта популярность, Богъ въсть какъ пріобр'втенная и еще худшими способами поддерживаемая, популярность Сенковскаго, Греча, Булгарина должна была стоять поперегь пути такихъ людей, какъ Вълинскій, раздражая и обижая ихъ... Вълинскій въ одномъ изъ своихъ писемъ спрашиваетъ:

"Чѣмъ взялъ Сенковскій?—Основною мыслью своей дѣятельности, что учиться не надо и что на все въ мірѣ надо смотрѣть шутя. Русскій человѣкъ любить жить на шеромыгу. Потомъ, кого любить наша публика?—Греча, Булгарина. — Да они, особенно первый въ Питерѣ, даже при жизни Пушкина были важнѣе его, и доселѣ сохраняютъ свой авторитетъ... Вотъ наша публика: давайте-жь, о невинныя московскія души, скорѣе давайте ей Шекспира — она жаждеть его. Нѣтъ, переведите-ка лучше всего В. Гюго съ бра-

тією, да всего Поль-де-Кока, да издайте великольпно съ романами Булгарина и Греча, съ повъстями Брамбеуса и драмами Полевого: туть успъхъ несомнителенъ, а бъднаго Шекспира—печатайте въ журалахъ — только въ нихъ и прочтуть его". (В. Е., стр. 511, дек. 1874 г.).

Почетнаго въ званіи литераторъ было такъ мало, а подозрительнаго такъ много, что его избъгали. Очевидно, что причиной этого было внушеніе сверху. Тамъ только терпѣли литературу, допускали и существованіи, но не видѣли въ ней ничего нужнаго. Писателей, даже самого Пушкина, называли сочинителемъ, презрительно подчеркивая это слово. Къ Жуковскому относились почтительно, какъ къ человѣку, бывшему своимъ въ дворцѣ, а не за его литературныя заслуги. Поэтому-то въ тѣ времена возможно было распускать слухъ, что Пушкина высѣкли и этому слуху вѣрили. Однажды, когда Булгаринъ явился къ Дуббельту, тотъ за какія-то провинности поставиль его на четверть часа въ уголъ. Конечно,—то былъ Булгаринъ, но вѣдь въ углу-то онъ стоялъ за то, что литераторствовалъ...

«Мы живемь въ страшное время, — писаль однажды Бѣлинскій, — судьба налагаеть на насъ схиму; мы должны страдать, чтобы нашимь внукамь было легче жить... Умру на журналь и въ гробъ велю положить подъ голову книгу «Отечественныхъ записокъ». Я литераторъ—говорю это съ бользненнымъ и вмъстъ радостнымъ и гордымъ убъжденіемъ. Литературъ рассейской моя жизнь и моя кровь»... (В. Е. 1874 дек. стр. 517).

Нужно было больше мужества, чтобы изъясниться въ любви къ литературѣ рассейской, а называть себя литераторомъ!—когда, прямо говоря, не было ничего болѣе презрѣннаго и неопредѣленнаго... «Литераторъ»—«стрюцкій»—«стрекулистъ»—развѣ это не синонимы прежнихъ дней?

Намъ трудно върить этому, потому что мы пережили эпоху шестидесятыхъ годовъ, но что дело обстояло именно такъ, можно видеть и изъ фактовъ и изъ общихъ соображеній. Ничто безцёльное, ничто ненужное никогда не пользуется уваженіемъ. Это общеизв'єстный законъ жизни, вполн'в прим'єнимый и къ интересующему насъ случаю. Существовала русская литература. Существовала она потому, что такова была воля начальства, но затъмъ, къ чему, во имя какихъ надобностей? Отвътить на этотъ вопросъ было крайне затруднительно. По старой памяти времень очаковскихъ и покоренья Крыма говорили: «для украшенія». Хорошо, но украшать могли Державинъ, Херасковъ, Петровъ и т. д., а что украшающаго въ дъятельности Н. Полеваго, Надеждина, Бълинскаго и т. д. Очевидно, -- ничего. Такъ зачъмъ-же?.. Пушкинъ, Гоголь и т. д. писали потому, что у нихъ была органическая потребность творчества (т. е. достиженія высшей, возможной на землів искренности и самораскрытія) и вопросъ о цели, литературе быль для нихъ празднымъ. Но этотъ вопросъ не могъ не появиться выбств съ журналистикой. Ко времени Белинскаго было уже смѣшно ограничивать цѣли писанія, - желаніемъ доставить ближнимъ своимъ пріятное развлеченіе (о чемъ такъ заботился Карамзинь). Требовалось что нибудь болбе практическое, цвиное, жизненное. Поэтому остановились на «по-

Digitized by Google

ученіи». Литература—полезна, такъ какъ она просв'ящаетъ... Подъ этимъ знаменемъ работалъ Полевой, работалъ потомъ и Б'елинскій.

Но публика, масса публики только съ трудомъ переходила на такую точку зрѣнія. Поучаться она не желала, просвѣщаться также, она просто читала, когда написанное казалось ей забавнымъ. «Теперь,—пишетъ Бѣлинскій,—стараюсь поглупѣть, чтобы рассейская публика лучше понимала меня». И дѣйствительно было полезно поглупѣть и хотя немного приблизиться къ этому варвару читателю, восторгавшемуся «Выжигинымъ» и побѣдой Федосьи надъ китайцами!...

Литература не находила себъ опоры ни въ администраціи, ни въ обществъ. Она только начинала дълаться потребностью (хотя-бы какъ пріятное развлеченіе), слъдовательно, едва-едва держалась. Проектъ Загоръцкаго «взять книги всъ и сжечь»—въ сущности не представлялъ ничего исключительнаго. Истративъ самого себя на непосильную огромную работу, Бълинскій не только завоевалъ уваженіе къ печатному слову, но и утвердилъ это значеніе надолго, быть можеть навсегда. Въ его статьяхъ общественная, идущая впереди мысль, нашла свое первое яркое и неподкупное выраженіе и противопоставила себя всепоглащающему и обезличивающему государственному налогу. Свободное проявленіе этой мысли было его идеаломъ, осуществленія котораго онъ конечно не дождался, какъ не дождались и мы. Да, онъ смотрълъ далеко, далеко впередъ.

Умирая, онъ скорбёль объ одномъ, что не умёль сдёлать ничего систематическаго, написать напр. исторію литературы по главамъ и по параграфамъ. Эта скорбь—необходимый, хотя и горькій, осадокъ въ душё всякаго жунальнаго и газетнаго работника, который видить позади себя долгіе года упорной работы и груду отрывочныхъ статей. Кто станеть разбираться въ этой грудё? Не забудется ли онъ въ минуту моей смерти? Не пожалтёють ли "кровью сердца" написанныя страницы на пыльныхъ полкахъ библіотекъ? не прошла ли безслёдно моя жизнь, и не умру ли я, не бросивши вёкамъ ни мысли плодовитой, ни геніемъ начатаго труда?.. Странные, мучительные вопросы—не для Бёлинскаго однако, и надо только еще разъ удивиться его милой дётской наивности. его застёнчивой, краснёющей скромности. Онъ то ничего не сдёлалъ! Но кто-же сдёлалъ, кто могъ сдёлать больше?..

Не мало, и даже въ самое последнее время, было попытокъ сорвать венецъ съ его усталой, но победной головы, —превознести Надеждина на его счетъ и поставить ему въ упрекъ незнакомство съ немецкимъ діалектомъ (!).. Все это одна пошлость. Белинскій былъ, есть и будетъ духовнымъ отцомъ нашей литературы, —вечнымъ упрекомъ малосильнымъ людямъ съ большими претензіями, — писателемъ, сделавшимъ больше, чемъ всякій другой для созданія общества. Пусть его имя выростеть въ легендарное: мы имеемъ право видеть въ Белинскомъ только хорошее. Да и какъ жить иначе, если не будетъ ничего святого ни впереди ни позади насъ?..

<del><></del>-\*---

